TAZKIYAH AN-NAFS MENURUT TAFSIR AL-AZHAR DAN
PENERAPANNYA DALAM PENDIDIKAN REMAJA

TESIS
Diajukan kepada Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan Studi Strata Dua
untuk memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.)

Universitas
PT1Q Jakarta

Oleh:
ACHMAD SAID ARWANI
NIM: 2386131095

PROGRAM STUDI MAGISTER ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR
KOSENTRASI TAFSIR NUSANTARA
PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA
2025 M./1447 H.






ABSTRAK

Tesis ini menyimpulkan bahwa konsep tazkiyah an-nafs dalam Tafsir Al-
Azhar dapat diterapkan dalam dunia pendidikan remaja. Konsep tazkiyah an-
nafs Hamka dalam Tafsir AlI-Azhar dibangun atas dasar tauhid, mengedepankan
pembersihan jiwa dengan cara memperbaiki budi, membuang perangai-perangi
buruk dalam diri, kemudian menghiasai diri dengan perangai-perangai budi
yang baik. Dengan memahami karakter, kebutuhan, dan problematika remaja,
konsep tazkiyah an-nafs Hamka dalam Tafsir Al-Azhar dapat diimplementasikan
dalam kegiatan intakulikuler dan kokurikuler pada kurikulum pendidikan
remaja.

Dalam kegiatan intrakulikuler ilmu tauhid menjadi ilmu yang utama
diajarkan untuk menghindarkan anak didik dari penyakit jiwa yang terbesar
yaitu syirik. Sedangkan dalam kegiatan pendidikan kokurikuler, fazkiyah an-
nafs diterapkan dalam berbagai macam disiplin dan aktivitas seperti: salat
berjama’ah di masjid, berzikir, berdoa, bersedekah, berpuasa, bersalaman,
berpakaian menutup aurat, berpakaian sederhana, membudayakan antri, dan
melaksanakan ujian dengan penuh kejujuran.

Tesis ini sejalan dengan pandangan Abu Hamid Al-Ghazali (w. 505 H)
dalam metode yang diterapkan yaitu takhalli, tahalli, dan tajalli. Tesis ini juga
sesuai dengan konsep pendidikan jiwa perspektif Ibu Qayyim Al-Jawziy (w. 751
H), yang menekankan bahwa esensi pendidikan jiwa adalah mendidik anak agar
menjadi anak didik yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia. Selain itu,
tesis ini mendukung pandangan Ibnu Taimiyah (w. 728 H), Mohamad Natsir (w.
1993 M), dan Syed Muhammad Naquib Al-Attas.

Temuan dalam tesis ini berbeda dengan pendapat para tokoh pendidikan
sekuler, yang mengabaikan sisi religius, tidak menyertakan pelajaran agama
dalam proses pendidikan dan tidak menjadikan jiwa sebagai salah satu objek
pendidikan. Seperti: John Dewey (w. 1952 M), Robert Maynard Hutchins (w.
1977 M), George Holyoake (w. 1906 M), pandangan mereka dalam pendidikan
yakni berfokus pada ilmu pengetahuan yang rasional, empiris, dan berbasis
metode ilmiah.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
kepustakaan (/ibrary research), didukung analisis tafsir tematik (mawdhii’).
Data primer bersumber dari Al-Qur’an dan Tafsir Al-Azhar, sedangkan data
sekunder berasal dari literatur akademik terkait tazkiyah an-nafs dan pendidikan
remaja. Teknik analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dengan menelaah
interpretasi Hamka dalam tafsirnya kemudian dikorelasikan dengan metode
pendidikan remaja, sehingga dapat diaktualisasikan konsep tazkiyah an-nafs
Tafsir Al-Azhar dalam pendidikan remaja.

Kata Kunci: Tazkiyah An-Nafs, Tafsir Al-Azhar, Hamka, Pendidikan Remaja.

il



v



ABSTRACT

This thesis concludes that the concept of tazkiyah an-nafs in Tafsir Al-
Azhar can be applied in the world of adolescent education. The concept of
tazkiyah an-nafs Hamka in Tafsir Al-Azhar is built on the basis of
monotheism, prioritizing the purification of the soul by improving character,
removing bad traits in oneself, then adorning oneself with good character
traits. By understanding the character, needs, and problems of adolescents,
the concept of tazkiyah an-nafs Hamka in Tafsir Al-Azhar can be
implemented in intracurricular and co-curricular activities in the adolescent
education curriculum.

In intracurricular activities, the science of monotheism is the primary
subject taught to prevent students from the greatest mental illness, shirk.
Meanwhile, in co-curricular activities, tazkiyah an-nafs is implemented in
various disciplines and activities such as congregational prayer at the
mosque, dhikr, prayer, charity, fasting, shaking hands, wearing modest
clothing, cultivating a culture of queuing, and taking exams with complete
honesty.

This thesis is in line with the views of Abu Hamid Al-Ghazali (d. 505
H) in the methods applied, namely takhalli, tahalli, and tajalli. This thesis is
also in accordance with the concept of mental education from the perspective
of Ibnu Qayyim Al-Jawziy (d. 751 H), who emphasized that the essence of
mental education is to educate children to become students who are faithful,
devout and have noble character. Apart from that, this thesis supports the
views of Ibnu Taymiyah (d. 728 H), Mohamad Natsir (d. 1993 M), and Syed
Muhammad Naquib Al-Attas.

The findings in this thesis differ from the opinions of secular
educational figures, who ignore the religious aspect, do not include religious
lessons in the educational process, and do not make the soul one of the
objects of education. For example, John Dewey (d. 1952 M), Robert
Maynard Hutchins (d. 1977 M), George Holyoake (d. 1906 M) views on
education that focus on rational, empirical knowledge based on scientific
methods.

This study uses a qualitative approach with a library research method,
supported by thematic interpretation analysis (mawdhiii’). Primary data are
sourced from the Qur'an and Tafsir Al-Azhar, while secondary data come
from academic literature related to tazkiyah an-nafs and adolescent
education. The analysis technique is carried out descriptively-analytically by
examining Hamka's interpretation in his tafsir and then correlating it with
adolescent education methods, so that the concept of tazkiyah an-nafs Tafsir
Al-Azhar can be actualized in adolescent education.

Keywords: Tazkiyah An-Nafs, Tafsir Al-Azhar, Hamka, Youth Education.



Vi



Lo

3l s 3 oed) A5 e s L80! L AL odn
camgel) ol o W) s & eiell 535 ¢ gake ooy cnial M B s g
Sl 3 e tld) Ably MW oy el SR LW sllas)
o Wy ol lam |y onial Ul Luass o6 P ey saned] Slaall
o2 Ty Laod) ZassW 3wVl s 3 el &S psehe s
oA a3 alis

65 58 5 2l Ul gl o Sl bl 2aziW
3 o) 455 gk e 3 Gy 8 all il oYl dae e OO
) G 2ol 3o e dlazdVly Slaasell Caliz 3 dagiedl 223Vl
oy Aol Lo slasyly dedlally loally diaally adally < Sl
a5 ) o Slloea ) 5y ¢ ulphall (3 o8 )1 G5l

(P cazalie G (5 00 o) dball sl d\ NN oo Al sde 3oy
a3 gz (e il dg ) s e 33155 LS el ¢ ool sl
Y a3 adaadl Al e Of Je ouST gl s vor &) 5yl o3
Al sdn ceas aells e 5,Me 3NV o8y x5 coniage B 13,80
olland) i e ety d(p VAAY ©) ol ey (a VEA ©) LS ol 51T

Ol ol oasldall 25 A sl 1T e Al ois ol Calad
sl oM et W cadal) a3 i) gyl Gy Y ¢ ol ol
Sl Sgys 1807 .0) s Osz LTS5 L e o sl Olasl
LMl &oall e odasll 3 (47 .0) Budon 5 dpVAVY o) Hile
Apdall alill o 28l 2y el

Jebo Uses (@Sl el o 6 (£ 5 pere Jo ol s aanmy
i) a0 SOV 0T A e Y1 SUL ki) sl (£ 5050

vii



G5y o)) &S Aakanl) 2sslS Y OlasY e £l UL cadil Ly
sy o oS 3 IS S oy (S oy Jloull gl naal )
o8 £ 3 3 el A5 p sn ooty et 138 A £ 5 G

omanl U iy 3 aSe el m ) s el £S5 e biall LK

viil



PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Achmad Said Arwani

Nomor Induk Mahasiswa : 2386131095

Program Studi : Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

Konsentrasi : Tafsir Nusantara

Judul Tesis : Tazkivah An-Nafs Menurut Tafsir Al-Azhar dan

Pencrapannya dalam Pendidikan Remaja

Menyatakan bahwa:

1. Tesis ini adalah murni hasil karya sendiri. Apabila saya mengutip
dari karya orang lain, maka saya akan mencantumkan sumbernya
sesuai ketentuan yang berlaku.

2. Apabila di kemudian hari terbukti atau dapat dibuktikan Tesis ini
hasil jiplakan (plagiat), maka saya bersedia menerima sanksi atas
perbuatan tersebut sesuai dengan sanksi yang berlaku di lingkungan
Universitas PTIQ Jakarta dan peraturan perundang-undangan yang
berlaku.

Jakarta, 29 September 2025
C Yang Membuat Pernyataan,
wl

- m1
Achmad Said Arwani






TANDA PERSETUJUAN TESIS
TAZKIYAH AN-NAFS MENURUT 7AFSIR AL-AZHAR DAN
PENERAPANNYA DALAM PENDIDIKAN REMAJA

TESIS
Diajukan kepada Program Studi Magister [Imu Al-Qur an dan Tafsir
sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Strata Dua
untuk memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.)

Disusun oleh:
ACHMAD SAID ARWANI
NIM: 2386131095
telah selesai dibimbing oleh kami, dan menyetujui untuk selanjutnya dapat
diujikan.
Jakarta, 29 September 2025

Menyetujui:
Pembimbing I, Pembimbing II,

Dr. Kholilurrohman, M.A. Dr. Badru Tamam, M.A

Mengetahui,
Ketua Program Studi Magister [Imu Al-Qur’an dan Tafsir

Ty

Dr. H. Abd. Muid N., M.A.

xi



xii



TANDA PENGESAHAN TESIS

TAZKIYAH AN-NAFS MENURUT TAFSIR AL-AZHAR DAN
PENERAPANNYA DALAM PENDIDIKAN REMAJA

Disusun oleh:
Nama : Achmad Said Arwani
Nomor Induk Mahasiswa : 2386131095
Program Studi : [lmu Al-Qur’an dan Tafsir
Konsentrasi : Tafsir Nusantara

Telah diajukan pada sidang munaqgasah pada tanggal:

Selasa, 07 Oktober 2025
No Nama Penguji Jabatan dan Tim Tanda Tangan
I | Prof. Dr. H. M. Darwis Hude, M.Si. Ketua —W
3 | Prof. Dr. H. M. Darwis Hude, M.Si. Pengujil 1 (auurmco
3 | Dr. H. Abd. Muid N., M.A. Penguji 11 '/('7‘*—1,
4 | Dr. Kholilurrohman, M.A. Pembimbing | -7@—‘
5 | Dr. Badru Tamam, M.A Pembimbingl | 7211
. Badru Tamam, M.A, embimbin
en | TR

6 | Dr. H. Abd. Muid N., M.A. Panitera/Sekretaris | S =z~

Jakarta, 20 Oktober 2025

Mengetahui,
Direktur Pascasarjana
Universitas PTIQ Jakarta

Prof. Dr. H¥. Darwis Hude, M.Si.

xiii




X1V



PEDOMAN TRANSLITERASI

Arab Latin Arab Latin Arab Latin

| ! B) Z &) Q
< B o S & K
< T B Sy J L
& Ts ua Sh 2 M
d J u= Dh g N
C H h Th 5 W
z Kh L Zh ° H

3 D ¢ ' ¢ A

A Dz £ G S Y
J R s F -

Catatan:

a. Konsonan yang ber-syaddah ditulis dengan rangkap, misalnya (&)
ditulis rabba.

b. Vokal panjang (mad): fathah (baris di atas) ditulis 4 atau A, kasrah (baris
di bawah) ditulis 1 atau I, serta dammah (baris depan) ditulis dengan @
atau U, misalnya: 4 )&l ditulis al-gdri‘ah, oS\ ditulis al-masdkin,
Gsaladl) ditulis al-muflihin.

c. Kata sandang alif + lam (J') apabila diikuti oleh huruf gamariyah ditulis
al, misalnya: 58S ditulis al-kdfirin. Sedangkan, bila diikuti oleh huruf
syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang mengikutinya, misalnya:
Ja )l ditulis ar-rijdl, atau diperbolehkan dengan menggunakan
transliterasi al-gamariyah ditulis al-rijal. Asalkan konsisten dari awal
sampai akhir.

d. Ta' marbiitah (3) apabila terletak di akhir kalimat, ditulis dengan #,
misalnya: 3, ditulis a/-Bagarah. Bila di tengah kalimat ditulis dengan ¢,
misalnya: JWl 38 zakdr al-mal, atau ditulis sl 35w siirat an-Nisa'.
Penulisan kata dalam kalimat dilakukan menurut tulisannya, misalnya:
SR s sa g ditulis wa huwa khair ar-razigin.

XV



XVvi



KATA PENGANTAR

Mengawali kata pengantar ini tidak ada kata yang pantas untuk penulis
ucapkan selain kata Alhamdulillah wa Syukrulillah. Syukur dan pujian
tersebut ringan terucap karena segala rahmat, nikmat, ridha, dan taufik dari
Allah Swt telah menyertai setiap hembusan nafas, detak jantung, ayunan
tangan, langkah kaki, tetesan keringat, buah fikiran, dan juga ikut menyertai
setiap kata yang disusun oleh penulis. Sepanjang waktu penulisan tesis ini
hingga selesainya, penulis semakin merasa kecil di hadapan Sang Maha
Besar Allah. Penulis menyadari akan kekurangan, kebodohan, dan kesalahan
yang selama ini penulis miliki. Penulis berharap dengan hasil penelitian tesis
yang sederhana ini, untuk semasa hidup di dunia semoga penulis terus
menyelami lautan ilmu yang Allah telah anugerahkan untuk umat manusia
dan untuk di akhirat semoga dapat menjadi pemberat amal penulis di
hadapan-Nya kelak di hari pembalasan, dmin.

Setelah Allah, yang patut penulis agungkan adalah kekasih Allah,
dialah Rasulullah saw. Karena alam semesta ini tidak akan diciptakan
kecuali karenanya, dan kehadirannya menerangi dunia dengan ilmu dan
menerangi akhirat dengan iman. Maka sholawat dan salam hanya
tercurahkan untuknya Sang Baginda Besar Sayyidund wa Mawlana
Muhammad saw, dan untuk keluarganya dan para sahabatnya. Allahumma
Shalli wa sallim wa barik ‘ala Sayyidind Muhammad wa ’ald dlihi wa
ashhabihi ajma’in.

Tidak akan dikatakan syukur pada Allah apabila belum berterimakasih
kepada manusia, begitu pesan Nabi Muhammad saw dalam hadisnya.
Dengan penuh kesadaran, penulis mengakui keterlibatan orang-orang baik di
sekeliling penulis yang tiada hentinya mensupport, membantu mengarahkan,
memberi masukan, memberi waktu dan ruang, mendoakan, bahkan

Xvil



memberikan bantuan berupa materi, ataupun pihak-pihak lainnya yang
sangat berjasa dalam studi penulis hingga tugas akhir ini. Maka penulis
mengucapkan ribuan bahkan jutaan terimakasih kepada:

1.

Prof. Dr. KH. Nasaruddin Umar, M.A., selaku Rektor Universitas PTIQ
Jakarta sekaligus Menteri Agama Republik Indonesia (RI) saat ini, yang
telah memberikan penulis kesempatan untuk menjadi thdlib al-’ilm di
Universitas tercinta ini. Dengan kebijakannya, petuahnya, dan ilmu yang
telah diberikan dapat memudahkan penulis dalam menyelesaikan studi di
strata dua ini.

. Prof. Dr. H. M. Darwis Hude, M.Si., selaku Direktur Program

Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta yang telah membimbing,
memotivasi, dan ikut mengiringi perjalanan perkuliahan penulis selama
ini, khususnya dalam mengawal selesainya tesis penulis.

. Dr. Abd. Muid N., M.A., selaku Ketua Program Studi [lmu Al-Qur’an dan

Tafsir Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta, yang tidak ada hentinya
mendorong penulis dan para penulis lainnya untuk menulis tesis dengan
baik dan benar serta menyelesaikan studi tepat pada waktu yang
semestinya.

. Dr. Kholilurrohman, M.A., dan Dr. Badru Tamam, M.A., selaku dosen

pembimbing tesis penulis yang telah mengorbankan waktu, fikiran,
tenaganya demi terselesainya penulisan tesis penulis dengan baik dan
benar secara ilmiah.

. Para dosen, tenaga kependidikan, dan seluruh civitas akademika,

khususnya Staf Tata Usaha Universitas PTIQ Jakarta yang telah mengajari
penulis, mendidik penulis, serta mengarahkan penulis dalam pengurusan
administrasi perkuliahan.

. Kepada pemerintah RI yang telah memfasilitasi rakyat Indonesia sebuah

perpustakaan nasional yang lengkap, canggih, dan besar. Penulis adalah
salah satu anggota aktif perpustakaan tersebut, telah banyak mengambil
manfaat, menikmati fasilitas, menjadikan buku-buku di dalamnya sebagai
referensi penulisan tesis ini.

. Kepada kedua orangtua penulis, ayah Mohamad Wasib dengan

keterbatasan dan keadaanya yang masih sakit, tidak pernah berhenti
mendoakan penulis dengan tulus ikhlas tanpa pamrih. Juga ibu penulis,
ibu Khadijah yang doanya paling mustajab, kasih sayangnya yang paling
tulus dikhususkan untuk penulis. Sunguh sangat terasa doa dan kasih
sayang mereka, walaupun jarak tempat tinggal penulis dengan mereka
berdua sangatlah jauh, tapi kasih sayang dan doanya terasa sedekat urat
nadi. Dengan cara apapun penulis tidak akan pernah bisa membalas jasa-
jasa mereka. Akan tetapi, setidaknya tulisan penelitian yang sangat
sederhana ini menjadi hadiah kecil untuk mereka.

XViii



8. Kepada kakak penulis Achmad Shofian Afandi Akbaruddin, adik penulis

10.

Fathonah Arini dan Alfi Aliza Rochmah, S.T., saudara-saudara ipar,
keponakan-keponakan tersayang, calon istri Mawardhea Fithri Anugrah
tercinta, calon mertua Bapak tedy Riyanto, S.Kom dan Ibu Ratna
Komalasari yang terhormat, semuanya yang telah turut mendoakan dan
mendukung studi penulis sampai akhir tugas tesis ini.

. Kepada kyai penulis KH. Ir. Hudori, M.Sc., dan Ibu Hajah Devi yang

menjadi orangtua penulis selama bertahun-tahun di Bogor dan di Jakarta.
Memberikan kami dukungan yang penuh secara zahir dan batin untuk
meraih harapan dan cita-cita penulis.
Kepada teman-teman kami terutama saudara Zulkifli Reza Fahmi, M.A.,
Achmad Ilham Maulana, M.Ag., dan Muhammad Miftah Hamdani,
M.Ag., yang telah memberikan arahan dan masukan kepada penulis
dalam penulisan tesis ini.

Semoga semua amal baik yang membantu penulis dari bantuan yang

kecil sampai yang besar, materi atau inmateri, baik diterima penulis secara
langsung atau tidak langsung, Allah membalasnya dengan sebaik-baik
balasan dan penuh keberkahan.

Jakarta, 29 September 2025
Yang Membuat Pernyataan,

Achmad Said Arwani

XiX



XX



DAFTAR ISI

RN T DY S -1 F25 0 T ) o R 1
ADSITAK 11t 1
Pernyataan Keaslian TesiS........ciuriiiiiiiiiieiie et X
Tanda Persetujuan TeSIS .......cuieieriiieiieiiieiiee s X1
Tanda Pengesahan TesiS.......c.coiuiiiiiiiiiiiiiie it Xiil
Kata Pengantar.........coouiiiiiiiiiie e XVii
|7 2 1S3 XX1
BABIT PENDAHULUAN. ..ottt et 1
A. Latar Belakang Masalah ..........c.ccccoooiiiiii 1
B. Identifikasi Masalah ...........ccoovveeiiiiiii e 8
C. Pembatasan dan Perumusan Masalah...............ccccccccce e, 8
1. Pembatasan Masalah..........cccccccciiiiiiiiiinine e 8
2. Perumusan Masalah ..........cccccvvvvvivviviiiiieiiiiinaens 8
D. Tujuan Penelitian ..........ccccovviiiiiiiiiiiiii e, 9
E. Manfaat Penelitian ........ccccevvvvvvurereririiiisessssssssssananns 9
1. Dari Segi TEOTIS ..ccvevviiiiiiiiiiie i 9
2. Dari Segi Praktis .......cccocoviiiiiiiiii e 9
F. Kerangka TeOrT .....ccoooviiiiiiiiiiiiiic e 9
G. Tinjauan Pustaka..........ccccoooiiiiiiiieic e 13
H. Metode Penelitian .........ccooiiecuviieiiiiieiiiiciiieeee e seiiinien s 15
1. Jenis Penelitian.......cccccvvvvviiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 15
2. Sumber Data.....c.uvvviiiiii i 16
3. Pengumpulan Data...........cccoooiiiiiniiiic e 17

XiX



BABII

BAB III

4. ANALISIS DAtA ettt e e 17

I. Sistematika Penulisan..........cccocoviiiiiiiiiinie, 19
DISKURSUS TAZKIYAH AN-NAFS DAN PENDIDIKAN
REMAUJA ..o 21
AL TafSit MawdRil T.........c.cooviiiiiiiii e 21
1. Pengertian Tafsir Mawdhii'T.............cccoovviiiiiiiiiicniiiciiiens 21
2. Sejarah dan Perkembangan Tafsir Mawdhiii........................ 23
3. Metodologi Tafsir Maudhii’i (Tematik) .........cccevvviveeniinnnns 24
4. Urgensi dan Keistimewaan Tafsir Maudhii’i (Tematik)....... 25
B. Konsep Tazkiyah An-Nafs dalam Islam ...........cccccevviiiinnnnnnen. 26
1. Pengertian Tazkiyah An-Nafs .........ccccccoeiviiiiicniiiiiien, 26
2. Tazkiyah An-Nafs dalam Al-Qur’an dan Hadis .................... 32
3. Penyakit-penyakit Nafs (JIWa) .......ccocvrveiiniinienineneen, 35
4. Metode Tazkiyah An-Nafs ........ccccoooeiiiiiieiiiniieii e 44
5. Sarana-sarana Asasi Tazkiyah An-Nafs ............cccccoeevivnennnnn. 47
6. Realisasi Tazkiyah An-Nafs ........c.ccccoveivoiiiiiniiiiiesieeen, 54
7. Capaian Setelah Proses Tazkiyah An-Nafs ...........ccccccovene... 64
C. Pendidikan Remaja dalam Perspektif Islam .............cccceveenne, 67
1. Pengertian Pendidikan ...........cccoccevviiiiiiiiniiiccce 67
2. Islam Sebagai Dasar Pendidikan............cccooeviniiiiiiiiinnnn, 69
3. Pendidikan ISlam...........ccooviiiiiiiiii e 72
4. Diskursus Remaja .......ccccoeiviiiiiiiiiiienceeeeee e 75
5. Pendidikan Remaja .........ccccoovviiiiiiiiinicice e 82
D. Strategi Pendidikan Remaja Berbasis Tazkiyah An-Nafs.......... 91
1. Pendidikan Berbasis Tazkiyah An-Nafs Sebagai Solusi....... 91
2. Landasan Pendidikan Berbasis Tazkiyah An-Nafs ............... 93
3. Metode Pendidikan Berbasis Tazkiyah An-Nafs .................. 94
4. Penerapan Metode Pendidikan Berbasis Tazkiyah An-

INGES oo s 95
HAMEKA DAN TAFSIR AL-AZHAR .......ccoooiiiiiiiiiiiiiieee, 101
A. Biografi Hamka ... 101

1. Kelahiran dan Pendidikan Hamka ............cccoooiniiiiiinnnnn, 101
2. Karya dan Kiprah Hamka ..........ccccooviiiiiiiee 104
3. Penghujung Perjalanan Hidup Hamka.............ccccooeviiinnne, 108
B. Tafsir Al-Azhar Hamka ...............cocoooiiiiiii e 111
C. Konsep Tazkiyah An-Nafs Menurut Hamka..............cccccveneee. 115

XX



BAB IV IMPLEMENTASI TAZKIYAH AN-NAFS MENURUT TAFSIR

AL-AZHAR DALAM PENDIDIKAN REMAJA .......cccooviienene 131
A.Konsep Tazkiyah An-Nafs Menurut Tafsir Al-Azhar Hamka
dan Relevansinya Terhadap Pendidikan Remaja...................... 131
1. Langkah-langkah dalam Tazkiyah An-Nafs.................c........ 131
2. Kesucian Jiwa Adalah Kehendak Allah SWT...................... 166
3. Balasan Bagi Orang yang Menyucikan Jiwanya ................. 169
B. Penerapan Tazkiyah An-Nafs Menurut Tafsir Al-Azhar Pada
Pendidikan Remaja.........ccccoovviiiiiiiiciii s 172
1. Intrakulikuler..........cooiiiiiii e 173
2. KOKUITKUIET ...t 176
BAB YV PENUTUP ..ottt 189
AL KeSIMPUIAN ... 189
B. Implikasi Hasil Penelitian...........ccccooviiiiiniiiniiiie e 190
G SATAN . 191
DAFTAR PUSTAKA ...ttt 193
LAMPIRAN
DAFTAR RIWAYAT HIDUP

XXi



xXxil



BABI
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Perubahan zaman terjadi dengan cepat dan membawa pengaruh
dalam setiap lini kehidupan masyarakat. Memasuki era globalisasi ini,
teknologi dan ilmu pengetahuan keduanya mengalami kemajuan yang
begitu pesat secara bersamaan.’ Banyak bermunculan teknologi baru
dalam kehidupan manusia yang mendatangkan kemudahan-kemudahan.

Seperti halnya gadget yang sudah menjadi kebutuhan primer bagi
kebanyakan manusia setiap harinya. Selain sebagai alat komunikasi dan
sumber informasi, gadget yang dilengkapi berbagai fitur juga menjadi
akses bagi anak-anak untuk menggunakan media sosial, bermain game,
dan fitur lainnya secara daring yang belum relevan dengan usia mereka.
Anak-anak yang masih berstatus sebagai pelajar, mereka sedang
menjalani masa pertumbuhan baik dalam bentuk fisik begitu juga
pertumbuhan akal dan fikiran.> Kurang matangnya anak-anak dalam
berfikir dan bersikap mengakibatkan kurang bijaknya anak-anak dalam
menggunakan gadget.

Fitri Mulyani dan Nur Haliza, “Analisis Perkembangan Ilmu Pengetahuan dan
Teknologi (Iptek) dalam Pendidikan,” dalam Jurnal Pendidikan dan Konseling, Vol. 3 No. 1
Tahun 2021, hal. 1.

“Sigit Tri Utomo dan Achmad Sa’i, “Dampak Pornografi Terhadap Perkembangan
Mental Remaja di Sekolah,” dalam Jurnal Elementari, Vol. 06 No. 1 Tahun 2018, hal. 1.

® Imam Zarkasyi, Ushiil At-Tarbiyah wa At-Ta’lim, Ponorogo: Darsussalam Press,
2011, Juz 1, hal. 4.



Jenis gadget yang banyak digunakan anak-anak pelajar adalah
handphone. Intensitas anak pelajar dalam penggunaan handphone
sangatlah tinggi. Terlebih apabila tidak ada disiplin pembatasan dalam
penggunaanya dari para orangtua. Dimitri Mahayana seorang pakar
teknologi informasi dari Institut Teknologi Bandung (ITB) menyatakan
bahwa 5-10% penggemar gadget gemar memainkan gadgetnya hingga
100-200 kali setiap harinya, dan sebagian besar mereka adalah remaja
yang masih duduk di bangku sekolah.* Mereka merasa sangat kehilangan
ketika tidak ada gadget di genggamannya. Dari hasil penelitian ditemukan
bahwa ketergantungan gadget bisa memberi dampak pada pertumbuhan
otak anak karena hormone dopamine yang tinggi bisa merusak
kesempurnaan fungsi prefrontal korteks.’

Anak yang sudah memiliki kebiasaan bermain gadget dalam waktu
satu hari lebih dari dua jam akan marah, bahkan tantrum jika gadget
miliknya diambil. Seorang pecandu gadget, aktifitasnya hanya akan
tertuju kepada kehidupan dunia maya. Hal ini disebut respon yang terjadi
melalui interaksi terhadap lingkungannya, yang kemudian akan
menimbulkan perubahan tingkah laku.® Akibatnya, muncul perilaku anak
yang kurang bersosialisasi dan kurang bermoral. Hal-hal tersebut
merupakan dampak negatif yang banyak dikeluhkan dalam perkembangan
sosial anak yang mana nantinya dampak-dampak tersebut dapat mengarah
kepada degradasi moral anak.’

Kelonggaran dan kebebasan anak-anak pelajar dalam penggunaan
handphone yang bisa mengakses segala hal dapat berakibat fatal. Apalagi
anak-anak tersebut sedang mengalami masa puberitas yaitu masa remaja
yang beranjak menuju dewasa. Khususnya terhadap konten pornografi,
rasa penasaran padanya sangatlah tinggi. Dalam kajian yang dilakukan
oleh Direktorat Pembinaan Pendidikan Keluarga Kementerian Pendidikan
dan Kebudayaan ditemukan bahwa kemajuan teknologi informasi dan
komunikasi mempengaruhi jumlah anak-anak yang terpapar video porno.
Video porno dapat dengan mudah didapatkan dari game, majalah, media
sosial, dan jejaring internet.® Hal ini sangat membahayakan apabila orang

* Abidah, “Dampak Penggunaan Gadget Terhadap Degradasi Moral Pelajar,” dalam
Jurnal Pendidikan dan Konseling, Vol. 5 No. 1 Tahun 2023, hal. 27.

® Nurudin, Sistem Komunikasi di Indonesia, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2007,
hal. 57.

® Misdayanti, Penguatan dan Inovasi Pelayanan Kesehatan dalam Era Revolusi
Industri 4.0, Kendari: UHO Edupress, 2019, hal. 75.

" Puspita, Fenomena Kecanduan Gadget Pada Anak Usia Dini, Surabaya: Cipta
Media Nusantara, 2020, hal. 98.

®Direktorat Pembinaan Pendidikan Keluarga, Seri Pendidikan Orang Tua:
Mendampingi Anak Menghadapi Bahaya Pornografi, Jakarta: Kementrian Pendidikan dan
Kebudayaan, 2017, hal. 7.



tua jarang mengawasi anak-anak remajanya. Kurang memberi dukungan
dan kurang menerapkan pola disiplin akan menyebabkan terjadinya
penyimpangan tingkah laku pada remaja sehingga melahirkan fenomena
kenakalan remaja. Hal itu menjadi jelas dalam teori sosiogenik: teori yang
digunakan untuk mengetahui sumber penyebab kenakalan remaja. Dan
benar bahwa ditemukan hal yang mendasari kenakalan remaja adalah
mengakses, kemudian membuka situs-situs pornografi.’

Jika pornografi merusak anak-anak remaja, maka pornografi itu
sendiri yang akan merusak masa depan mereka.'® Sifat alami anak-anak
adalah meniru apa yang mereka lihat.” Mereka bisa meniru tindakan-
tindakan seksual yang mereka lihat, baik itu terhadap anak yang lebih
kecil, teman sebaya yang lebih lemah, atau siapa pun. Peniruan ini bisa
berupa tindakan kecil seperti ciuman atau pelukan, bahkan tindakan berat
seperti berhubungan intim."® Kemudian setelah mengenal seks bebas,
tidak mustahil mereka akan bersinggungan dengan praktik aborsi dan
penyakit HIV/AIDS."

Penyakit pornografi menimbulkan banyak kasus pemerkosaan
bahkan pembunuhan terhadap korban yang telah diberitakan di beberapa
media stasiun televisi. Seperti yang terjadi di Bandung pada tahun 2021
silam, ada seorang anak perempuan yang masih berusia 10 tahun
diperkosa oleh anak sekolah menengah atas yang baru berusia 17 tahun,
korban tidak hanya diperkosa tapi juga dibunuh. Setelah diperiksa oleh
kepolisian dia mengakui, bahwa dia melakukannya disebabkan karena
kecanduan konten pornografi.!* Hal itu dipertegas oleh Kementrian
Pemberdayaan Perempuan dan Perlindungan Anak (Kemen PPPA) dalam
keterangan persnya pada tanggal 27 bulan November tahun 2021."°

® Sudarsono, Kenakalan Remaja, Jakarta: Rineka Cipta, 1990, hal. 5.

1 Gunawan, “Pengaruh Kegiatan Matrikulasi Pendidikan Seks dan Kesadaran
Tentang Pornografi Terhadap Karakter Peserta Didik,” dalam Jurnal Tsamrah Al-Fikri, Vol.
10 No. 1 Tahun 2016, hal. 155.

Y Trinita Anggraini dan Erine Nur Maulidya, “Dampak Paparan Pornografi Pada
Anak Usia Dini,” dalam Jurnal Ilmiah Pendidikan Anak Usia Dini, Vol. 3 No. 1 Tahun
2020, hal. 51.

12 Novita, “Faktor-faktor yang Mempengaruhi Kebiasaan Menonton Film Porno Pada
Remaja,” dalam Jurnal Antropologi Sosial dan Budaya, Vol. 4 No. 1 Tahun 2018, hal. 31-44.

13 Faizah Ali Syibromalisi, Pornografi dan Pornoaksi Bahaya Laten Bagi Pendidikan
Anak dan Remaja, Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 2016, hal. 2.

4 David Oliver Purba, Usai Perkosa dan Bunuh Boca 10 tahun Siswa SMA Merokok
Santai di Pekarangan, dalam https://bandung.kompas.com/read/2021/11/25/155048578/usai-
perkosa-dan-bunuh-bocah-10-tahun-siswa-sma-merokok-santai-di-pekarangan?page=all.
Diakses pada 17 Juli 2024.

> Agus Yulianto, Bintang Puspayoga: Pelaku Pemerkosaan Kecanduan Pornografi,
dalam https://news.republika.co.id/berita/r370kr396/bintang-puspoyoga-pelaku-
pemerkosaan-kecanduan-pornografi. Diakses padal?7 Juli 2024.



https://bandung.kompas.com/read/2021/11/25/155048578/usai-perkosa-dan-bunuh-bocah-10-tahun-siswa-sma-merokok-santai-di-pekarangan?page=all
https://bandung.kompas.com/read/2021/11/25/155048578/usai-perkosa-dan-bunuh-bocah-10-tahun-siswa-sma-merokok-santai-di-pekarangan?page=all
https://news.republika.co.id/berita/r37okr396/bintang-puspoyoga-pelaku-pemerkosaan-kecanduan-pornografi
https://news.republika.co.id/berita/r37okr396/bintang-puspoyoga-pelaku-pemerkosaan-kecanduan-pornografi

Dalam kasus yang sama dengan motif yang berbeda yaitu banyaknya
perempuan hamil di luar nikah, ini juga disebabkan karena terpapar
pornografi yang mereka dapatkan dari gadget yang selma ini mereka
miliki. Kasus ini dibenarkan oleh Wakil Ketua Komisi IX DPR RI
Kurniasih Mufidayati.'® Oleh sebab itu, pornografi bisa disebut sebagai
bahaya laten dalam kehidupan bermasyarakat yang tidak bisa dianggap
remeh.

Sungguh sangat memprihatinkan jika kondisi anak-anak remaja
seperti itu terus berkelanjutan. Karena nasib bangsa dan negara kedepan
ditentukan oleh para remaja hari ini yang tengah menjalani proses
pendidikan di sekolah.'” Masalah pornografi harus ditanggapi sebagai
situasi darurat bagi pendidikan di Indonesia. Apabila orangtua, para guru,
dan masyarakat bersikap acuh tak acuh dan permisif, maka pornografi
akan menjadi hal yang wajar dan pergaulan bebas akan menjadi habit.
Pada akhirnya baik fisik ataupun jiwa anak-anak didik akan hancur
disusul dengan hancurnya sebuah tatanan kehidupan bermasyarakat.

Gambaran kondisi bangsa di atas menunjukkan bahwa anak-anak
remaja Indonesia sedang mengalami degradasi moral. Banyak perilaku
bentuk degradasi moral lainnya, seperti: pencurian, kenakalan remaja dan
tawuran pelajar, perampokan, kejahatan mutilasi, narkoba, pembunuhan,
dan lain sebagainya.'® Bila semua aspek dalam masyarakat karut marut,
pendidikan adalah benteng terakhirnya. Pendidikan menjadi wilayah yang
ajek, berwibawa, dan menjadi pemandu atas kehidupan. Sebab pendidikan
adalah sumber mata air murni yang menyediakan kejernihan pada saat
bangsa yang mengalami situasi keruh.'®

Mohammad Natsir menyatakan bahwa tujuan pendidikan sendiri
tidak lain adalah pencapaian kualitas hamba Allah. Untuk itu, tauhid harus
menjadi dasar pelaksanaan pendidikan, sedangkan menjadi anak didik
yang berkarakter dan beradab tujuan akhir dari pelaksanaan sistem
pendidikan.?’ Ini semua agar anak-anak didik sanggup meraih kesuksesan
dunia dan akhirat sebagaimana yang tersimpul dalam firman Allah surat

16 Sekretariat Jendral DPR RI, Kurniasih: Kasus Anak Hamil di Luar Nikah Sudah
Darurat, dalam
https://www.dpr.go.id/berita/detail/id/43062/t/Kurniasih%3 A+Kasus+Anak+Hamil+di+Luar
+Nikah+Sudah+Darurat. Diakses pada 17 Juli 2024.

Y Tim Rene Islam, Mahfuzhat: Kumpulan Kata Mutiara Islam — Arab yang
Diajarkan di Pondok Pesantren dan Madrasah, Jakarta: Rene Islam, 2020, hal. 199.

8 Irmawati Musa, “Studi Literatur: Degradasi Moral di Kalangan Remaja,” dalam
Jurnal Ezra Science Bulletin, Vol. 1 No. 2 Tahun 2023, hal. 224.

19 Zainuddin Fananie, Pedoman Pendidikan Modern, Jakarta: Fananie Center, 2010,
hal. viii.

20 Endang Saifuddin Anshari, Pak Natsir 80 th, Jakarta: Media Dakwah, 1988, hal.

39.


https://www.dpr.go.id/berita/detail/id/43062/t/Kurniasih%3A+Kasus+Anak+Hamil+di+Luar+Nikah+Sudah+Darurat
https://www.dpr.go.id/berita/detail/id/43062/t/Kurniasih%3A+Kasus+Anak+Hamil+di+Luar+Nikah+Sudah+Darurat

al-Qashash ayat 77. Apabila tauhid sudah menjadi dasar pendidikan maka
setiap anak didik akan mengerti tujuan dia diciptakan di atas bumi
hanyalah untuk menghamba dan taat kepada Allah SWT, seperti yang
telah difirmankan-Nya dalam adz-Dzariyat ayat 56.%

Orang yang telah menjalani proses pendidikan dan menambah
ilmunya maka sesungguhnya dia menambah keimanannya pada Allah
SWT. Semakin bertambah imannya kepada Allah SWT maka semakin
bertambah ketakwaan kepada-Nya.22 Maka Rasulullah SAW mengajarkan
agar kita selalu berdoa untuk dihindarkan dari ilmu yang tidak
bermanfaat.”® Pada puncaknya seorang penuntut ilmu dia akan menjadi
pribadi yang baik bagi dirinya dan baik bagi sekelilingnya. Karena itulah
para pendiri dan para tokoh bangsa ini telah menyusun sistem pendidikan
di Indonesia. Undang-undang No. 20 tahun 2003 mengenai Sistem
Pendidikan Nasional, pada pasal 3, bahwa tujuan pendidikan nasional
adalah meningkatkan potensi anak didik supaya menjadi insan yang
bertakwa dan beriman kepada Allah dan berakhlak karimah,
berpengetahuan, berbadan sehat, cakap, inovatif, berdikari, terampil,
berkualitas, dan berbudaya untuk kepentingan bangsa.24 Berarti, amanah
konstitusi negara Indoneia mengenai tujuan pendidikan nasional telah
mengutamakan pentingnya penanaman takwa, iman, dan akhlak terpuji
pada diri setiap anak didik.

Akan tetapi dalam tataran penjabaran dan aplikasinya tujuan
tersebut belum benar-benar diwujudkan sebagai hal fundamental dalam
proses pendidikan. Beberapa pakar pendidikan telah mencoba
menawarkan beberapa teori pendidikan moral seperti halnya yang
diterapkan oleh Ainul Yaqin di sekolah MAN 1 Mojokerto. Ainul Yaqin
mencoba menerapkan pada sekolah tersebut model pembelajaran “ta’qilul
akhlak ” dengan pendekatan kognitif dengan harapan dengan teori tersebut
akan melahirkan individu pancakonvesional, sayangnya teori ini diambil
dari filsuf pendidikan non muslim yaitu Lawrence Kohlberg.”® Teori
lainnya datang dari doktor psikolog pendidikan Islam yaitu Azam Syukur
Rahmatullah yang menawarkan pendekatan pendidikan kasih sayang

*’Muhammad Natsir, Capita Selecta, Bandung: Sumup, 1954, hal. 105.

’Hadis riwayat Abu Manshur ad-Dailami, dari Ali bin Abi Thalib, Rasulullah saw
bersabda: “Man izddda ‘ilmdn wa lam yazdad hudan, lam yazdad mina Allahi illa bu’ddn”.

»Hadis riwayat Muslim dari Zaid bin Arqam, lafadz doa: “Allahumma inni
ait’dzubika min i’lmin 1d yanfa’.”

*Adian Husaini, Pendidikan Islam: Mewujudkan Generasi Gemilang Menuju
Negara Adidaya 2045, Depok: Yayasan Pendidikan Islam At-Taqwa, 2023, hal. vi.

#Ainul Yagqin, Pendidikan Akhlak-Moral: Berbasis Teori Kognitif, Depok: PT Raja
Grafindo Persada, 2020, hal. 178.



untuk menangani kenakalan remaja.’® Dua tawaran tersebut belum
memberikan dampak yang signifikan pada kenakalan remaja, oleh karena
itu sangat diperlukan sebuah konsep keilmuan dalam khazanah Islam
yang bisa menjadi pedoman ampuh dalam mengatasi problem ini.

Sangatlah penting tawaran sebuah solusi mendasar yang bisa
diterapkan di dalam dunia pendidikan anak-anak remaja. Solusi yang
dimaksud adalah solusi yang dapat membantu mengantarkan proses
pendidikan menuju tujuan awalnya. Menurut Ahmad Tafsir dalam rangka
mencetak insdn bertakwa dan beriman, diperlukan cara mendidik yang
komprehensif, yaitu mendidik dua aspek: aspek rohani dan jasmani.
Menurutnya pengabaian pendidikan rohani merupakan salah satu sebab
kegagalan pendidikan.27 Ini berarti memasukkan materi ajar yang dapat
membersihkan hati anak didik dalam kurikulum pendidikan sangatlah
diperlukan.

Hamka seorang ulama sufi kharismatik Indonesia pemerhati
pendidikan menyatakan bahwa, terdapat dua unsur dalam diri manusia
yang semestinya dijaga dan dirawat, yakni jiwa dan raga. Terpelihara dan
terawatnya jiwa berpengaruh pada kondisi raga. Jiwa bagi manusia
merupakan unsur penentu yang sangat krusial. Jiwa yang sehat
berdampak pada kebersihan zahir dan batin.”® Jiwa dan raga dua unsur
yang tidak terpisahkan, saling berperan penting dalam diri manusia.

Apabila jiwa seseorang sehat, akan terlihat tanda-tandanya dari
fisiknya. Bersinarnya kedua bola mata menunjukkan kesehatan serta
kejernihan isi batinnya. Begitu juga badan yang sehat, mencerdaskan
fikiran, mentajamkan akal, dan melahirkan kebersihan jiwa. Sebaliknya,
saat jiwa mengalami sakit, seperti ditimpa penyakit dengki, penyakit iri,
penyakit marah, maka raga manusia akan merespon dan
membenarkannya, seperti mata memerah, otot menjadi tegang, dan syaraf
menjadi kencang.29 Gerak-gerik raga menggambarkan isi jiwa. Dalam
khazanah keilmuan Islam, terdapat ilmu tasawuf yang biasa dipergunakan
para sufi dalam mengobati jiwa yang kering dan hampa dari nilai-nilai
kebaikan. Adapun proses pengobatannya biasa disebut dengan beberapa
terminologi. Hamka dan beberapa ulama’ lainnya lebih condong
menggunakan terminologi atau sebutan tazkiyah an-nafs.

Terkait dengan tasawuf yang ditawarkan Hamka, dia mempunyai
konsep dan pemikiran-pemikiran tersendiri terhadap tasawuf. Ini terlihat

%Azam Syukur Rahmatullah, Kenakalan Remaja dalam Prespektif Psikologi
Pendidikan Islam, Wonosobo: Gaceindo, 2019, hal. 153.

%" Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan Prespektif Islam, Bandung: PT. Rosda Karya, 2008,
hal. 188.

®Hamka, Tasawuf Modern, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990, hal. 145.

»Hamka, Tasawuf Modern, hal. 138.



dalam kajian-kajian tasawufnya terutama dalam karyanya bernama
Tasawuf Modern. Kendati demikian, term-term tasawufnya tetap
menggunakan term-term seperti pada kajian tasawuf pada umumnya,
zuhd, ridhd, ganda’h, tawakkal, sad’dah, irdadah, mahabbah, ma rifah,
dan seterusnya. Dia menyimpulkan bahwa kekhususan tasawuf Hamka
terletak pada ajaran kebahagiaan sejati yang mencakup seluruh aspek
kehidupan, seperti yang tercermin dalam kehidupannya. Puncak dari
segalanya itu adalah mendekatkan diri kepada Allah SWT.*

Hamka yang juga merupakan mufassir (ahli tafsir) dia mempunyai
karya tafsir yang monumental yaitu Tafsir Al-Azhar yang ditulisnya
selama dia menjalani tahanan dalam penjara di masa Orde Lama. Tafsir
Al-Azhar telah berkontribusi mencerahkan muslim Indonesia, khususnya
muslim di rumpun melayu. Dipandang dari sisi metode Tafsir Al-Azhar
dapat dikelompokkan kepada at-tafsir at-ta[zlili,gl sebab cara
menafsirkannya ditafsirkan sesuai susunan mushhaf al-u tsmani. Adapun
corak gaya penafsiran tafsirnya merujuk kepada tafsir al-adabi al-ijtimai’.
Yang dimaksud tafsir al-adabi al-ijtimdi’ yaitu tafsir yang menjabarkan
petunjuk-petunjuk ayat-ayat Al-Qur’an yang berhubungan dengan
masalah atau persoalan hidup, serta upaya-upaya untuk mengobati
penyakit-penyakit atau problem umat sesuai penjelasan ayat, dengan
mengungkapkan penjelasan tersebut dengan bahasa yang jelas untuk
difahami.*

Atas paparan masalah dan fonemana tersebut, penulis
mengikhtisarkan ijtihddnya dengan beberapa sudut pandang. Melihat
kepiawaian Hamka dalam menafsirkan Al-Qur’an hingga terbitlah
sembilan jilid Tafsir Al-Azhar, dengan ditambah sosoknya yang
berlatarbelakang sufi, dan perhatiannya pada dunia pendidikan, maka
tulisan ini mencoba mengangkat sebuah konsep tazkiyah an-nafs Hamka
dalam Tafsir Al-Azhar yang ditawarkan dalam mengatasi problem
masyarakat Indonesia yakni rusaknya moral remaja yang disebabkan
pornografi, yang nantinya konsep ini diharapkan bisa diterapkan dalam
praktik pendidikan remaja.

Masrur, “Pemikiran dan Corak Tasawuf Hamka dalam Tafsir Al-Azhar,” dalam

Jurnal Studi Islam, Vol. 14 No. 1 Tahun 2016, hal. 17.

¥ Abdul Wahid, Subjektifitas Aspek Sosial dan Politik dalam Penafsiran Al-Quran;

Telaah Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, Aceh: Yayasan Penah Aceh, 2022, hal. 1-2.

73.

¥Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Quran, Bandung: Mizan, 1997, hal.



B. Identifikasi Masalah

Berangkat dari latar belakang masalah penelitian ini yang telah

penulis paparkan di atas maka penulis mencoba mengidentifikasi
beberapa masalah sebagai berikut:

1.

2.

3.

2.

Anak-anak pelajar pecandu gadget kurang bersosialisasi dan kurang
bermoral.

Penggunaan gadget di luar batas dan kontrol orangtua mengakibatkan
beberapa anak remaja terpapar pornografi.

Penyakit pornografi menyebabkan timbulnya banyak kasus
pemerkosaan dan pembunuhan di kalangan anak remaja.

Lembaga pendidikan belum bisa melahirkan anak didik sesuai dengan
amanah konstitusi tentang pendidikan yang tercantum pada UUD
nomor 20 tahun 2003.

Pendidikan di sekolah belum bisa menghadirkan solusi yang tepat
untuk menyelesaikan problematika penyakit pornografi pada remaja.
Untuk melahirkan manusia yang beriman dan berakhlak mulia tidak
cukup dengan mendidik pada aspek jam smani dan akal anak didik
semata, akan tetapi juga harus mendidik pada aspek hati atau jiwa
mereka.

Konsep tazkiyah an-nafs menurut ulama tasawuf di era modern lebih
relevan untuk menjadi pedoman dan landasan dalam menangani
problematika kekenian.

Akan lebih mendalam ketika konsep tazkiyah an-nafs menurut Hamka
diambil dari penjelasan tafsir ayat Al-Qur’an dari karyanya yang
bercorak tashawwuf akhlaqi yang dikenal dengan sebutan Tafsir Al-
Azhar.

. Pembatasan dan Perumusan Masalah
1.

Pembatasan Masalah

Sehubungan dengan luasnya pembahasan dalam identifikasi
masalah di atas, perlu dilakukan pembatasan permasalahan dalam tesis
ini, yaitu: “Tazkivah An-Nafs Menurut Tafsir Al-Azhar dan
Penerapannya dalam Pendidikan Remaja.”
Perumusan Masalah

Berdasarkan identifikasi masalah dan pembatasan masalah di
atas, maka yang menjadi rumusan masalah pada pokok pembahasan
(mayor) tesis ini adalah: “Bagaimana Konsep Tazkiyah An-Nafs
Menurut Tafsir Al-Azhar dan Penerapannya dalam Pendidikan
Remaja?”

Dari masalah-masalah di atas, kemudian dibuat beberapa
pertanyaan (minor) dengan rincian sebagai berikut:



a. Bagaimana diskursus tazkiyah an-nafs dan pendidikan remaja?

b. Bagaimana sosok Hamka dan karyanya Tafsir Al-Azhar?

c. Bagaimana implementasi tazkiyah an-nafs menurut Tafsir Al-Azhar
dalam pendidikan remaja?

D. Tujuan Penelitian

N

Penelitian ini bertujuan untuk:

. Mengeksplorasi perdebatan teoritis seputar tazkiyah an-nafs dan

pendidikan remaja.
Menjelaskan sosok Hamka dan karyanya Tafsir Al-Azhar.

. Mendalami implementasi fazkiyah an-nafs menurut Tafsir Al-Azhar

dan penerapannya dalam pendidikan remaja.

E. Manfaat Penelitian

Adapun manfaat penelitian ini ialah sebagai berikut:

Dari Segi Teoritis

Penelitian ini diharapkan akan memberikan kontribusi secara
teoritis bagi perkembangan khazanah ilmu pengetahuan Islam,
khususnya dalam studi tafsir tematik, yang memfokuskan pada nilai-
nilai tazkiyah an-nafs dalam Al-Qur’an melalui Tafsir Al-Azhar karya
Hamka. Hal ini diharapkan akan menjadi sumber referensi dan
membuka jalan bagi penelitian-penelitian lain yang memiliki topik
serupa.
Dari Segi Praktis

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi panduan bagi
masyarakat dalam memberikan pendidikan kepada anak didik
khususnya dari kalangan remaja, sehingga dapat mempersiapkan
generasi penerus perjuangan bangsa dan agama. Dengan mengamalkan
konsep tazkiyah an-nafs diharapkan dapat membersihkan jiwa-jiwa
manusia dari kotoran hati dan dapat membentengi manusia dari segala
bentuk kemunkaran dan keburukan.

F. Kerangka Teori

Teknologi dan ilmu pengetahuan berkembang pesat seiring dengan

perkembangan zaman. Tekonologi yang canggih diciptakan dengan tujuan
merealisasikan keinginan-keinginan manusia modern. Namun dalam
kenyataanya kemajuan materi ternyata tidak menjamin kebahagiaan
hidup. Justru kemajuan materi yang tidak diiringi dengan kecerdasan



10

spiritual mengakibatkan kegaluan hidup dan kekeringan jiwa.*® Jiwa yang
kering itu membutuhkan asupan gizi seperti badan yang lelah, asupan gizi
yang tepat untuk jiwa adalah hikmah-hikmah, dengan hikmah itulah jiwa
akan menjadi tenang kemudian kembali bersih dan segar.34 Umat Islam
harus mempunyai bekal yang kuat dalam mengarungi kehidupan di tengah
perkembangan zaman ini.

Dalam khazanah keilmuan Islam dikenal satu disiplin ilmu bernama
ilmu tasawuf. Ilmu yang oleh para ulama dijadikannya sebagai senjata
ampuh untuk membersihkan jiwa yang kotor dan teknik untuk menjadi
hamba yang disayang Allah Swt.® Pakar sosiolog muslim Ibnu Khaldun
menyatakan sesungguhnya tasawuf berasal secara autentik dari agama
Islam. Kelahirannya dari rahim tiga generasi pertama umat Islam yang
disebut generasi terbaik (salaf). Generasi-generasi setelahnya yang
mempelajari ilmu tasawuf dan mempraktikkanya dikenal dengan kaum
sufi. Indikasi kaum ini adalah keistikomahannya dalam menghamba pada
Allah, tidak tertarik pada glomouritas semu duniawi, menghindari diri
dari kenikmatan sesaat, dan menyibukkan diri dalam beribadah kepada
Allah SWT.* Kebahagiaan duniawi yang menipu dan mengotori jiwa
dapat diatasi dengan ilmu tasawuf.

Ilmu tasawuf dalam inti praktiknya dikenal sebuah proses yang
dinamakan tazkiyah an-nafs (penyucian jiwa). Pengertian tazkiyah an-
nafs yakni pembersihan diri dari segala syirik dengan segala cabangnya,
beretika dengan semua asmad’ Allah disertai pengabdian penuh kepada-
Nya dan tidak mengklaim apapun yang menjadi otoritas Allah; di mana
semua itu dilakukan dengan cara mengikuti ajaran Rasulullah saw.%’

Menurut Majid asy-Syayigh, upaya penyucian jiwa adalah dengan
mengembalikan jiwa dari dosa-dosa yang telah dilakukannya. Penyucian
jiwa yang dimaksud berkisar pada kembalinya jiwa pada kesuciannya
yang asli sebelum terkena kotoran-kotoran. Untuk melakukan hal itu,
godaan setan mesti dilawan dan sangat berhati-hati terhadap tipu
dayanya.38

® Tbnu Qayyim Al-Jawziyyah, Tazkiyyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut
Ulama’ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi’i dari judul Tazkiyah an-Nufiis wa
Tarbiyatuhd Kama Yugarriruhu ‘Ulamd’ as-Salaf; Solo: Pustaka Arafah, 2018, hal. v.

3 Juman Rofarif, Al-Hikam Ali ibn Abi Thalib: Butir-Butir Hikmah Terpilih Sang
Khalifah, Jakarta: PT Serambi [Imu Semesta, 2015, hal. 10.

% Syamsun Ni’am, Tasawuf Studies: Pengantar Belajar Tasawuf, Yogyakarta: Ar-
Ruzz Media, 2017, hal. 21-22.

% Ibnu Khaldun, Mugaddimah, Bayrit: Dér al-Kotob Al-‘Iimiyyah, 2003, hal. 381.

% Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul A/-
Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, Solo: PT Era Adicitra Intermedia, 2014, hal. 198.

% Majid Asy-Syayigh, Al-Tarbiyah Al-Ruhiyah, ttp: Mu’assasah Al-Balagh, 2003,
hal. 15.



11

Usaha untuk menyempurnakan jiwa harus dilakukan oleh setiap
orang yang ingin memahami ilmu ma’rifah. Hal ini penting karena ilmu
ma’rifah tidak bisa diterima oleh seseorang yang jiwanya tidak bersih.
Ada beberapa hal yang menghalangi jiwa untuk memahami kebenaran,
seperti: jiwa yang tidak kuat, jiwa yang sakit karena terlalu terbiasa
dengan hal-hal yang tidak baik, serta hasrat duniawi yang selalu dipenuhi.
Dibutuhkan upaya untuk menyempurnakan jiwa agar penghalang-
penghalang itu hilang. Dalam konteks inilah penyempurnaan jiwa dapat
dilakukan dengan tazkiyah an-nafs.*

Al-Qur’an adalah sebagai kitab suci umat Islam menjadi referensi
utama ilmu tasawuf. Peran kaum sufi di awal abad ke 4 hijrah sangat
gigih mensyarah sekaligus menganalisa isi dari pada Al-Qur’an. Seperti
karya Jalaluddin Ar-Rumi yang berjudul Matsnawi merupakan analisa
terhadap ayat-ayat Al-Qur’an.** Di bumi Nusantara juga terdapat ulama
yang dikenal sebagai ulama sufi karena dengan ukiran penanya dia
berhasil membuahkan karya berjudul Tasawuf Modern, dialah Abdul
Malik Karim Amrullah.

Abdul Malik Karim Amrullah yang akrab dengan panggilan Hamka.
Masyarakat melayu menggelarinya dengan gelar “Buya” karena luasnya
keilmuan yang dia miliki dan juga karena kharismatiknya. Perjalanan
hidupnya banyak diceritakan dalam berbagai buku oleh anak kandungnya
sendiri dan beberapa penulis lainnya. Hidupnya dia dedikasikan untuk
beribadah dan taat pada Sang Khdlig Allah dengan tidak sedikitpun
menjauh dari sesama makhliig. Dalam artian, Hamka juga sangat
memperjuangkan kehidupan manusia itu terbukti bahwa dia tercatat
sebagi pahlawan nasional yang tidak diragukan jasa-jasanya.

Di Tengah-tengah kegigihannya dalam berdakwah, sebagai ulama
terkemuka pada zamannya dia lihai dalam menulis banyak buku. Karya
monumentalnya yaitu Tafsir Al-Azhar terlahir setelah dia melawati masa-
masa pahitnya dalam menjalani hidup, yakni mendapatkan tuduhan dan
fitnah yang keji dari penguasa, sehingga dia harus tinggal di balik jeruji
besi selama kurang lebih dua tahun. Akan tetapi ada hikmah dari ujian
hidupnya tersebut, selesai dia terkurung dalam tahanan maka selesai juga
tafsir Al-Qur’an 30 juz yang dia namakan Al-Azhar, nama yang sama juga
disematkan pada masjid yang dia bangun di Jakarta. Ini bukti bahwa
Hamka sangat mendalami Al-Qur’an dan ilmu-ilmu yang menjadi syarat
untuk menjadi seorang mufassir.

¥ Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengah Arus Disrupsi, Yogyakarta:
Pustaka Diniyyah, 2022, hal. 218.
*0 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengah Arus Disrupsi, hal. 2.



12

Dalam khazanah ilmu-ilmu Al-Qur’an, dikenal sebuah metode yang
menjelaskan kandungan Al-Qur’an yakni takwil dan tafsir. Sampai zaman
ini, istilah tafsir lebih familiar dari pada takwil. Tafsir dimaknai dengan
pekerjaan menjabarkan rinci bahasa, tema, dan nilai-nilai etika yang
tersarikan dalam Al-Qur’an. Pelaksanaan tafsir terhadap ayat Al-Qur’an
bermula sejak masa Rasulullah saw hidup.** Karena Nabi Muhammad
saw adalah mufassir pertama yang mensyarah isi kandungan Al-Qur’an,
namun setelah Nabi tiada, penafsiran dilaksanakan para sahabat dan para
tabi’in tanpa keluar dari teori penafsiran yang dicontohkan Nabi.

Tafsir sendiri secara bahasa berasal dari kata a/-fasr yang memiliki
arti al-bayan (menjelaskan) dan al-kasyf (mengungkapkan). Adapun
menurut pengertian terminologi ada beberapa pendapat salah satunya
menurut al-Hafizh as-Suyuthi yang sepandangan dengan al-Imam
Zarkasyi menyebutkan bahwa, maksud dari tafsir adalah disiplin ilmu
untuk memahami maksud dari firman Allah yang diwahyukan kepada
Rasulullah saw, lalu Rasul menyingkap maknanya, mengintisarikan
hikmah, dan menjabarkan hukum-hukumnya.*

Ada empat metode menafsirkan Al-Qur’an yang biasa digunakan
oleh para ulama’ tafsir. Dengan segala kelebihan dan kekurangganya
empat macam metode tafsir yakni sebagai berikut: pertama, al-manhaj al-
ijmali, metode ini diperuntukkan menafsirkan ayat-ayat al- Quran dengan
cara mengemukakan nilai universal. Kedua, a/-manhaj at-tahlili, metode
yang digunakan untuk menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an dari berbagai
aspeknya, dari prespektif, kecondongan, dan maksud penafsirnya. Ketiga,
al-manhaj al-mawdhiii’, metode yang menggunakan cara pembahasan
ayat-ayat sesuai dengan topik atau judul yang ditentukan. Keempat, al-
manhaj al-mugaran, metode yang mengkomparasi antara ayat-ayat Al-
Qur’an yang mengandung kesamaan atau keserasian konteks dalam dua
tema atau lebih, atau memiliki kontek bagi satu tema yang mirip.* Untuk
penelitian tesis ini akan digunakan metode tafsir dengan al-manhaj al-
mawdhii’.

Adapun literatur tafsir yang menjadi objek utama yaitu Tafsir Al-
Azhar karya Hamka dapat dikategorikan dalam jenis metode at-tafsir at-
tahlili,** sebab ayatnya ditafsirkan menurut susunan mushhaf al- ‘utsmani.
Adapun corak tafsir tersbut termasuk tafsir al-adabi al-ijtimdi’. Yang
dimaksud tafsir al-adabi al-ijtimdai’ yakni tafsir yang berisi tentang
penjelasan ayat Al-Qur’an untuk merespon permasalahan dalam

*! Ma’mun Mu’min, Metodelogi Ilmu Tafsir, Yogyakarta: Idea Press, 2016, hal. 1.

42 Sudianto, Tafsir dan Ilmu Tafsir, Wonosobo: Media Kreasi Press, 2018, hal. 3.

*8 Ahmad Izzan, Metodelogi Ilmu Tafsir, Bandung: Tafakur, 2014, hal. 103.

* Abdul Wahid, Subjektifitas Aspek Sosial dan Politik dalam Penafsiran Al-Quran;
Telaah Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, hal. 1-2.



13

kehidupan masyarakat. Di dalamnya juga mengandung upaya-upaya
memberi solusi atas problem keumatan berasaskan penjelasan ayat,
dengan mennyebutkan penjelasan tersebut di dalam bahasa yang jelas
untuk difahami.*

Tesis ini, penjelasan tafsir mengenai ayat-ayat Al-Qur’an dengan
tema tazkiyah an-nafs akan diambil dari Tafsir Al-Azhar. Penjelasan
tafsirnya nanti akan disusun secara sistematis untuk ditawarkan sebagai
konsep pendidikan yang akan diterapkan dalam pendidikan remaja.
Dalam rumusan pendidikan salah satu kewajiban pendidik adalah
mencetak anak didik menjadi insdn yang beriman, bertakwa, berkakhlak
mulia, sederhananya adalah menjadi orang yang baik dengan Allah dan
seluruh manusia atau ylam semesta.

Di saat anak-anak memasuki masa-masa remaja kenakalannya akan
mulai terlihat. Salah satu penyabab kenakalan anak-anak adalah menonton
film, video, atau foto yang bermuatan pornografi. Tidak diragukan lagi
bahwasanya hal tersebut dapat merusak akhlak anak sampai orang dewasa
sekalipun. Fikiran dan jiwa seseorang akan rusak dan hancur tatkala apa
yang menjadi konsumsi kedua matanya bermuatan negatif. Maka melalui
pendidikan dan pengajaran hal tersebut dapat dicegah dan diobati. Karena
seseorang dapat dibentuk melalui proses pendidikan, apabila kualitas
pendidikanya baik maka akan melahirkan anak didik yang baik sehingga
tatanan kehidupan bermasyarakat juga menjadi baik.” Memberikan
pendidikan yang baik dan menghadirkan tenaga pendidik yang baik
adalah hak setiap anak di Indonesia.

Pada saat ini, sistem pendidikan dianggap belum berhasil
melahirkan anak didik yang beradab dan berkarakter. Bahkan, banyak
yang menyebut, sistem pendidikan telah gagal karena banyak alumni
lembaga-lembaga pendidikan yang pandai dan berprestasi akademiknya
akan tetapi mental dan moralnya rusak.*® Pendidikan nasional selama ini
hanya disibukkan dengan perubahan kurikulum dan buku pelajaran yang
berganti berkali-kali dan pada ujungnya semua kurikulum hanya sekedar
slogan semata.”® Oleh karenanya saat ini dibutuhkan sebuah bahan ajar
yang dapat diterapkan dalam dunia pendidikan yang dapat melahirkan
anak didik bermoral dan berkarakter.

** Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Quran, hal. 73.

*® Abdullah Nashih *Ulwan, Pendidikan Anak dalam Islam, diterjemahkan oleh Ayit
Irpani dari judul Tarbiyatul Awlad fil Islam, Depok: Fathan Prima Media, 2016, hal. 160

47 Zainuddin Fananie, Pedoman Pendidikan Modern, hal. viii.

48 Adian Husaini, Pendidikan Islam: Membentuk Manusia Berkarakter dan Beradab,
Depok: Adabi Press, 2012, hal. 34.

* Baharuddin dan Mohammad Makin, Manajemen Pendidikan Islam: Transformasi
Menuju Sekolah atau Madrasah Unggul, Malang: UIN Maliki Press, 2016, hal. 2.



14

G. Tinjauan Pustaka

Penelitian mengenai konsep tazkiyah an-nafs, penelitian terhadap
Tafsir Al-Azhar karya Hamka, dan pembahasan menegenai dunia
pendidikan bukan kali ini yang pertama. Akan tetapi sudah banyak karya
ilmiah dengan berbagai macam bentuknya telah melakukan penelitian
pada tiga hal tersebut. Untuk penelitian yang akan penulis susun dengan
judul “Konsep Tazkiyah an-nafs menurut Tafsir Al-Azhar dan
Penerapannya dalam Pendidikan Remaja,” belum pernah dilakukan oleh
peneliti manapun, akan tetapi terdapat beberapa penelitian yang relevan
dengan penelitian yang akan ditulis, sebagai berikut:

Jurnal-jurnal ilmiah
1. Jurnal yang ditulis oleh Muhammad Habib Fathuddin dan Fachrur Razi

Amir berjudul “Konsep Tazkiyah An-Nafs Menurut Ibnu Qoyyim Al
Jauziyah dalam Kitab Madarijus Shalikin Serta Implikasinya Terhadap
Pendidikan,” ditulis dalam Jurnal Ta’dibi Vol. 5 No. 2 tahun 2016. Di
dalam penelitian ini disimpulkan bahwa kewajiban menyucikan jiwa
sebagai wadah kebaikan dalam hidup dengan cara memurnikan akidah,
menjalankan kewajiban sebagaimana yang diperintahkan, tanpa
mengurangi atau menambahkan.

2. Jurnal yang ditulis oleh Supradijono dkk dengan judul “Implementasi
Pendidikan Nilai-Nilai Tasawuf di Sekolah Menengah Atas
Muhammadiyah 7 Sawangan Depok,” dalam Jurnal Pendidikan dan
Studi Islam Vol. 9 No. 4 tahun 2023. Tasawuf Modern karya Hamka
merupakan sumber data utama pada penelitian ini, akan tetapi tidak
merujuk kepada penafsiran Hamka dalam 7afsir Al-Azhar mengenai
tasawuf ataupun tazkiyah an-nafs. Dalam penelitian ini ditemukan
bahwa implementasi nilai-nilai tasawuf dalam membina akhlak para
siswa-siswi di SMA Muhammadiyah 7 Sawangan sudah baik, terutama
jika dilihat dari mata pelajaran keagamaan dari kurikulum ISMUBA
Al-Islam  (Al-Qur’an, Akidah, Akhlak, Tarih, dan Ibadah),
Kemuhammadiyahan, dan Bahasa Arab.

3. Sohibul Mujtaba dkk, “Model Terapi Psikospiritual: Implementasi
Konsep Tazkiyah an-nafs Hamka dalam Mengatasi Penyakit Jiwa,”
dalam Jurnal Pendidikan Studi Islam Vol. 10 No. 1 tahun 2024.
Berdasarkan temuan penelitian, fazkiyah an-nafs menurut Hamka
adalah proses membersihkan jiwa dari hal-hal seperti kemusyrikan,
ateisme dan segala sifat buruk yang kemudian dapat diberikan
pengajaran dengan berbagai ilmu dan pembiasaan (pelatihan) yang
baik dan benar.

4. Jurnal yang ditulis oleh Syarif Hidayatullah dan Ai Fatimah Nur Fuad
dengan judul “Konsep Tazkiyah an-nafs Menurut Quraish Shihab



15

dalam Tafsir AlI-Misbah,” dalam Jurnal Inovasi Pendidikan Vol. 6 No.
1 tahun 2024. Kesimpulan dari penelitian ini bahwa konsep tazkiyah
an-nafs menurut Tafsir Al-Misbah karya Quraish Shihab merupakan
proses Islam dalam menyucikan jiwa yang menjadi fokus utama Al-
Qur’an.

Skripsi dan tesis:

1. Allina Hamida, “Konsep Tazkiyah dalam Al-Qur’an Menurut Tafsir Al-
Azhar,” tahun 2021. Skripsi ini menyimpulkan bahwa, tazkiyah adalah
sebuah konsep penyucian jiwa yang memiliki langkah dan tahapannya
tidak instan. Rinciannya, fazkiyah mengacu pada pembersihan Zahir,
dan batin, serta pembersihan secara materi. Kriteria orang yang
menjalani tazkiyah menurut Tafsir Al-Azhar yakni berbudi baik,
khusyuk dalam beribadah kepada Allah, gemar beribadah di masjid,
dan terus menyebut nama Allah.

2. Ahmad Sholahuddin, “Konsep Tazkiyah an-nafs Menurut Hamka
dalam T7afsir Al-Azhar dan Relevansinya dalam Realitas Sosial,” tahun
2021. Skripsi ini menggarisbawahi bahwa Hamka dalam tafsirnya,
proses penyucian jiwa ditujukan untuk mewujudkan potensi-potensi
manusia menjadi kualitas-kualitas etika dan adab yang baik.
Relevansinya skripsi ini memilih dalam dua kasus yaitu stress di masa
pandemi corona dan tradisi jujur di kalanganpelajar dan mahasiswa.

3. Alfian Suhendarsyah, “Konsep Pendidikan Islam dalam Tafsir Al-
Azhar dan Relevansinya di Era Milenial,” tahun 2020. Dari hasil
penelitian tesis ini, disimpulkan bahwa ada keterkaitan antara
pendidikan Islam dalam Tafsir Al-Azhar dengan pendidikan di masa
milenial. Dalam penelitian ini, diusulkan adanya penggabungan
pendidikan Islam yang berbasis IMTAQ dengan pendidikan umum
yang berbasis IPTEK. Dengan demikian, diperoleh sebuah konsep
pendidikan Islam yang tetap relevan dengan perkembangan zaman di
era milenial.

H. Metode Penelitian

Metode penelitian adalah suatu prosedur ilmiah yang digunakan
untuk mengumpulkan data dengan tujuan dan manfaat tertentu.
Penggunaan metode penelitian ini memungkinkan pengumpulan data
yang diperlukan dilakukan secara sistematis dan efektif. Untuk
memfasilitasi proses pengumpulan dan analisis data penelitian, penulis
menggunakan metode dan pendekatan berikut ini:

1. Jenis Penelitian
Dalam upaya penelitiannya, penulis menggunakan metode
pendekatan kepustakaan, di mana penelitian ini bersandar pada data-
data yang ditemukan dalam literatur seperti buku, artikel ilmiah, jurnal,



16

dan laporan penelitian sebelumnya yang relevan dalam berbagai
bahasa, termasuk Indonesia, Inggris, dan Arab. Pendekatan ini
dilakukan dengan merumuskan pandangan, pemahaman, dan
penafsiran Hamka mengenai ayat-ayat yang menjadi dasar bagi konsep
tazkiyah an-nafs, yang diambil langsung dari karyanya yang
monumental, yaitu Tafsir Al-Azhar.

Penelitian ini bersifat deskriptif, artinya penelitian ini bertujuan
untuk menjelaskan dan menguraikan suatu hal sesuai dengan
keadaannya atau melalui tulisan yang menggambarkan suatu subjek.
Pendekatan deskriptif ini dipilih oleh penulis untuk mengilustrasikan
hasil data yang diperoleh dari sumber literatur, termasuk literatur yang
membahas konsep tazkiyah an-nafs dari perspektif Tafsir Al-Azhar.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif yang merujuk
pada penelitian yang didasarkan pada penyelidikan yang bersifat
naturalistik, reflektif, dan interpretatif. Pendekatan naturalistik ini
melibatkan pertanyaan-pertanyaan yang timbul dari penelitian itu
sendiri, di mana penulis ingin menyelidiki lebih dalam mengenai
konsep tazkiyah an-nafs dalam tafsir yang bercorak tasawuf yang
ditulis oleh ulama zuhud dan warak yaitu KH. Abdul Malik Karim
Amrullah. Ini dilakukan dengan mengeksplorasi ayat-ayat yang relevan
dan kemudian memperkuatnya dengan penjelasan dari hadis serta
pemikiran ulama lainya. Tujuannya adalah untuk mencapai hasil yang
komprehensif, sistematis, dan menyeluruh.

Penulis memilih pendekatan ini dalam penelitian karena sumber
utamanya adalah Al-Qur’an. Namun, untuk memahami Al-Qur’an
sebagai panduan ajaran Islam dengan memadukan ilmu tafsir,
diperlukan suatu pendekatan metodologi yang tepat, akurat, dan
bertanggung jawab yang mengintegrasikan pemahaman Islam dan
sains. Dengan demikian, diharapkan bahwa sistem ajaran Islam dan
sains dapat dipahami secara menyeluruh.

2. Sumber Data

Sumber data yang dipakai dalam tesis ini terbagi menjadi dua
kategori, yaitu data primer dan data sekunder. Data primer merujuk
pada informasi yang bersumber langsung dari sumber pertama atau
yang asli. Sementara itu, data sekunder adalah informasi yang tidak
bersumber langsung dari sumber pertama, tetapi berkaitan secara tidak
langsung dengan masalah yang sedang dibahas.”

Peneliti menggunakan Al-Qur’an dan Tafsir Al-Azhar karya
Hamka sebagai sumber data primer. Namun, penggunaan ini tidak

%0 Hardiri Nawawi dan Mini Martini, Penelitian Terapan, Yogyakarta: Gajah Mada
University Press, 1991, hal. 216.



17

mengecualikan penggunaan kitab-kitab tafsir lainnya. Kitab-kitab tafsir
lainnya tetap dimanfaatkan untuk memperkaya analisis dan
membandingkan penafsiran Hamka mengenai konsep tazkiyah an-nafs
dengan tafsiran dari ulama lain. Semua buku yang relevan dengan
penelitian ini, termasuk karya-karya lain dari Hamka, buku yang
membahas tentang tazkiyah an-nafs seperti Tasawuf Modern, dan
literatur relevan lainnya, akan dijadikan sumber data sekunder. Selain
itu, penulis nantinya merujuk kepada referensi seperti buku, artikel,
jurnal, dan literatur lainnya yang memiliki hubungan dengan konsep
tazkiyah an-nafs yang sedang dibahas dan dianalisis dalam tesis ini.
3. Pengumpulan Data

Dalam pengumpulan data pada penelitian ini, menggunakan
teknik dokumentasi. Ini melibatkan pencarian dan pengumpulan
berbagai data seperti catatan, buku, kitab, dan sumber informasi
lainnya yang relevan dengan variabel atau topik penelitian,
berdasarkan kerangka penelitian yang telah disiapkan sebelumnya.
Peneliti akan melakukan identifikasi terhadap konten dari sumber data
primer dan sekunder yang telah disebutkan, serta informasi lainnya
yang berkaitan dengan judul penelitian.

4. Analisis Data

Setelah proses pengumpulan data dilakukan, langkah berikutnya
adalah melakukan analisis terhadap data yang telah terkumpul.
Menurut Moleong, analisis data merupakan proses pengorganisasian
dan pengurutan data ke dalam pola, kategori, dan satuan uraian dasar.
Hal ini bertujuan untuk mengidentifikasi tema dan merumuskan
hipotselsis kerja yang didasarkan pada temuan yang dihasilkan oleh
data.

Perlu dicatat bahwa analisis data merupakan tahap yang sangat
kritis dan penting dalam proses penelitian. Di sini, peneliti berusaha
untuk menyimpulkan temuan dari penelitian secara objektif dan
sistematis.52

Dalam penelitian ini, pendekatan deskriptif-analitik digunakan
untuk menganalisis dan menginterpretasikan data literatur tentang
tazkiyah an-nafs. Analisis yang akan dilakukan secara sistematis
adalah:

a. Pertama, menelusuri literatur-literatur yang membahas tema
tazkiyah an-nafs secara menyeluruh, termasuk buku, jurnal, dan
karya ilmiah lainnya.

' Salim dan Syahrun, Desain Penelitian dan Kualitatif, Bandung: Citapustaka
Media, 2012, hal. 145.

°2 Sumadi Suryabrata, Metodelogi Penelitian, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,
2006, hal. 40.



18

b. Kedua, melakukan penelurusan literatur yang terkait konsep
tazkiyah an-nafs menurut Hamka.

C. Ketiga, melakukan penelusuran khusus terhadap Tafsir Al-Azhar,
dengan memeriksa latar belakang penulisannya, biografi
pengarangnya, dan struktur pembahasannya. Setelah itu, Penulis
akan melakukan analisis terhadap tafsiran ayat-ayat Al-Qur’an
dalam Tafsir Al-Azhar, serta membandingkannya dengan beberapa
kitab tafsir dari mufassir terkemuka lainnya yang berkaitan dengan
terminologi tazkiyah an-nafs.

d. Keempat, menjelaskan paradigma Hamka tentang konsep tazkiyah
an-nafs yang berkaitan dengan persoalan dalam Al-Qur’an sehingga
bisa diketahui bagaimana argumen Hamka ketika menafsiran ayat-
ayat tentang tazkiyah an-nafs.

e. Kelima, melibatkan analisis terhadap konsep fazkiyah an-nafs yang
ada dan hubungannya dengan penyelesaian masalah yang dihadapi
manusia pada zaman sekarang yang terkait dengan konsep tazkiyah
an-nafs.

Hasil penelitian akan disajikan menggunakan model deskriptif
naratif, yang bertujuan untuk secara objektif menggambarkan
penafsiran Hamka tentang ayat-ayat yang berkaitan dengan konsep
tazkiyah an-nafs dalam Al-Qur’an. Penafsiran ini didasarkan pada
sumber-sumber utama yang digunakan dalam penelitian, sehingga
mudah dipahami oleh berbagai kalangan, baik masyarakat umum
maupun ilmuwan. Tujuannya adalah agar penelitian tersebut diakui
sebagai karya yang komprehensif, relevan, dan valid.

Selain langkah-langkah di atas, penulis juga menerapkan metode
tematik kontekstual ketika menggunakan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai
sumber data. Dalam ranah akademik tafsir, metode ini dikenal sebagai
metode mawdh{'i. Metode tematik adalah pendekatan untuk
menafsirkan Al-Qur’an dengan fokus pada tema-tema khusus yang ada
dalam teks tersebut. Metode ini bertujuan untuk mencari jawaban dari
Al-Qur’an dengan mengidentifikasi ayat-ayat yang berkaitan dengan
tema tertentu, dan menyusunnya secara sistematis sesuai dengan
konteks penurunan dan hubungan antar-ayat.>

Pendekatan ini memiliki sejumlah keunggulan, termasuk
kemampuannya untuk mengaitkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan tema
yang sedang diteliti, yang pada gilirannya memperkuat pandangan
bahwa Al-Qur’an merupakan solusi bagi berbagai masalah. Dalam
penelitian ini, penulis mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur’an yang

%37aenal Arifin, Khazanah Ilmu AL-Quran, Yogyakarta: Yayasan Masjid At-Taqwa,
2018, hal. 46.



19

berkaitan dengan tema yang diteliti. Metode ini dipilih karena dapat
digunakan untuk menggali konsep tazkiyah an-nafs dalam Al-Qur’an,
memahami  pemikiran Hamka, serta mencoba mengungkap
implementasi tazkiyah an-nafs oleh Hamka dalam tafsirnya pada dunia
pendidikan.

. Sistematika Penulisan

Pembahasan pada penelitian tesis ini dibagi menjadi lima bab.

Bab I pendahuluan. Bab ini merupakan landasan bagi penyusunan
bab-bab berikutnya. Di dalamnya terdiri dari latar belakang masalah,
permasalahan penelitian, tujuan penelitian, manfaat penelitian, kerangka
teori, tinjauan pustaka, metode penelitian, sistematika penulisan, dan
daftar pustaka.

Bab II akan menguraikan diskursus fazkiyah an-nafs dan pendidikan
remaja. Yang secara terperinci akan bermula dari penjabaran konsep
tazkiyah an-nafs dalam Islam, disambung dengan penjabaran tentang
pendidikan remaja dalam perspektif Islam, dan diakhiri dengan
penjabaran mengenai strategi pendidikan remaja berbasis tazkiyah an-
nafs.

Bab III berisi tentang deskripsi untuk mengenal biografi Buya
Hamka dan tafsirnya yang bernama Tafsir Al-Azhar. Selain itu, konsep
tazkiyah an-nafs menurut Buya Hamka dalam karya-karyanya selain dari
karya tafsirnya. Kemudian selanjutnya dikupaslah tafsiran dari ayat-ayat
Al-Qur’an mengenai tazkiyah an-nafs yang merujuk kepada Tafsir Al-
Azhar karya ulama tasawuf yaitu Hamka.

Bab IV Bab ini akan memaparkan secara rinci bagaiman
pengimplementasian konsep tazkiyah an-nafs menurut Tafsir Al-Azhar
pada pendidikan remaja. Baik terkait relevansinya ataupun terkait
penerapannya sebagai solusi mendasar problem pornografi pada remaja.

Bab V Bab ini merupakan bagian penutup yang menggambarkan
rangkuman dari semua pembahasan sebelumnya dan sekaligus
memberikan jawaban terhadap pertanyaan mengenai konsep fazkiyah an-
nafs dalam Tafsir Al-Azhar Hamka. Selain itu, pada akhir bab ini akan
disampaikan saran kepada semua pembaca yang akan datang.



20



BAB 11
DISKURSUS TAZKIYAH AN-NAFS DAN PENDIDIKAN REMAJA

A. Tafsir Mawdhii’t

1. Pengertian Tafsir Mawdhii’i

Al-Qur’an adalah sumber utama ajaran Islam. Kitab suci ini
memiliki peran penting dalam perkembangan dan pengembangan ilmu-
ilmu agama Islam. Oleh karena itu, penafsiran Al-Qur’an, yang berarti
memahami isi kitab suci dengan makna yang jelas dan sesuai dengan
maksud Allah serta penjelasan dari Rasulullah SAW, telah dan terus
akan memiliki peran besar dalam kemajuan atau kemunduran umat
Islam.

Penafsiran Al-Qur’an pertama kali dilakukan oleh Nabi
Muhammad SAW sendiri. Kata tafsir berasal dari kata-kata seperti al-
kasyfu (menyingkap), al-idzhar (menampakkan), dan al-baydn
(menj elaskan).! Secara istilah, tafsir adalah sebuah ilmu yang bertujuan
untuk memperjelas makna, latar belakang, hukum, dan hikmah yang
terkandung dalam Al-Qur’an.? Menurut Hasby Ash-Shiddieqy,
mempelajari tafsir Al-Qur’an sangat bermanfaat untuk menghindari
kesalahan dalam memahami ayat-ayat Al-Qur’an.’

! Ibn Faris, Magdyi al-Lughah, Bayrit: Dar al-Fikr, 1979, Juz 4, hal. 504.

2 Al-Zarqani, Mandhil Al-"Irfdn fi *Uliim Al-Qurdn, Bayrit: Dar Al-Fikr, 1996, hal. 4.

® Hasby Ash-Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar Ilmu Tafsir Al-Qur’an, Jakarta:
Bulan Bintang, 1974, hal. 173.

21



22

Tafsir Al-Qur’an terdiri dari berbagai macam pembagiannya
sesuai dengan latar belakangnya. Berdasarkan sumbernya tafsir terdiri
dari tafsir bi al-ma tsiir dan tafsir bi al-ra’yi. Terbagi juga menjadi lima
berdasarkan cara penafsirannya, yaitu: tafsir sufi, tafsir figh, tafsir
falsafi, tafsir ilmi, dan tafsir al-adab al-ijtima’i. Sedangkan
berdasarkan metodenya terbagi empat macam di antaranya: metode
tafsir tahlili, tafsir ijmali (global), tafsir mugdran (perbandingan), dan
tafsir mawdhii (tematik).*

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode tafsir
mawdhiii dalam membahas konsep tazkiyah an-nafs dalam Tafsir Al-
Azhar. Kata mawdhii dalam bahasa Arab berasal dari kata al-
mawdhii’, yang berarti topik atau pokok materi pembahasan. Kata al-
mawdhii’ sendiri berasal dari kata kerja wadha’a, yang berarti
meletakkan, menjadikan, atau membuat tema tertentu.’

Secara istilah, tafsir mawdhiii seperti yang didefinisikan oleh Al-
Farmawi adalah mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur’an yang memiliki
kesamaan pokok topik, serta terkait dalam satu masalah tertentu.
Kemudian, ayat-ayat tersebut disusun sesuai dengan latar belakang
penurunan (asbdb an-nuzil), lalu diberi penjelasan, analisis, dan
disimpulkan.® Metode tafsir ini mengumpulkan semua ayat yang
berkaitan dengan satu topik tertentu, kemudian dibahas secara
mendalam dan jelas dari berbagai bagian yang terkait, baik secara
makna maupun hukum.

Dalam kamus ilmu Al-Qur'an, metode tafsir mawdhii adalah cara
untuk menafsirkan Al-Qur'an dengan ciri utama yaitu menjawab isu
atau masalah dalam satu topik dengan mengumpulkan beberapa ayat
yang berkaitan, lalu menganalisisnya menggunakan ilmu-ilmu bantu
yang sesuai agar diperoleh pemahaman yang lengkap tentang topik
tersebut.” Berdasarkan penjelasan di atas, penulis menyimpulkan
bahwa metode tafsir mawdhii adalah cara menerjemahkan Al-Qur'an
dengan memprioritaskan topik dan tidak memperhatikan urutan ayat
atau surat yang tertulis dalam mushaf 'Utsmani.

* Mustahidin Malula, Reza Adeputra Tohis, “Metodologi Tafsir Al-Qur’an (dari

Global ke Komparatif),” dalam Jurnal Al-Mustafid: Jurnal of Quran and Hadith Studies,
Vol. 1, No. 2 2023, hal. 14-16.

> Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab — Indonesia, Surabaya:

Pustaka Progressif, 1997, hal. 1564.

® Abd al-Hay Al-Farmawi, Bidayah fi Tafsir Al-Mawdhiii, Al-Qahirah: Mathba’ah al-

Hadharah al-‘Arabiyyah, 1977, hal. 52.

" Ahsin W, Kamus Ilmu Al-Qur’an, Jakarta: Pustaka Amzah, 2005, cet. 1, hal. 15.



23

2. Sejarah dan Perkembangan Tafsir Mawdhiii

Tafsir mawdhui, atau tafsir tematik, adalah salah satu metode
tafsir yang sudah ada sejak dulu dalam Islam. Metode ini dimulai saat
Nabi Muhammad saw berbicara mengenai suatu tema dalam Al-
Qur’an, lalu menghubungkannya dengan ayat-ayat lain yang
membahas hal yang sama. Contohnya, ketika Nabi menafsirkan Q.S.
Al-An’am ayat 82 yang membicarakan kebersihan jiwa, yaitu bahwa
jiwa akan tenang jika tidak tercampur dengan kefasikan. Lalu Nabi
mengaitkan ayat tersebut dengan Q.S. Lugman ayat 13, di mana
kefasikan yang dimaksud adalah menyekutukan Allah®

Cara tafsir ini, yaitu dengan membandingkan satu ayat dengan
ayat lainnya, seperti yang dijelaskan oleh Al-Farmawi, bisa
dikategorikan sebagai tafsir mawdhii tingkat dasar.” Metode ini
dikembangkan lebih lanjut oleh para tabi’in, lalu dilanjutkan oleh
tabi’ut tabi’in. Pada masa ini, tafsir mulai ditulis dalam bentuk buku,
yang pertama kali dilakukan oleh Ibnu Jarir Ath-Thabary. Ia mencatat
asal-usul setiap penafsiran sampai kepada Nabi, para sahabat, dan para
tabi’in. Generasi mufassir setelahnya mulai memperkhususkan bidang
tafsir sesuai dengan ilmu yang dikuasainya, seperti para ahli figh yang
menafsirkan ayat dari sudut hukum, seperti Al-Qurtubi, dan para ahli
sejarah yang menginterpretasikan ayat dari sudut pandang sejarah,
seperti Ats-Tsa’labi.’?

Pada masa berikutnya, lebih tepatnya disebut sebagai masa tafsir
tematik, yaitu menjelaskan tafsir berdasarkan tema tertentu sesuai
dengan bidang ilmu yang berlaku. Contohnya seperti yang ditulis oleh
Az-Zarkasyi dalam bukunya Al-Burhan, Al-Mawardi dalam Amtsal Al-
Quran, Ibnu Qayyim dalam kitab At-Tibyan fi Aqsam Al-Quréin, dan
masih banyak lagi."*

Di kalangan para ulama, tafsir tematik atau mawdh(i yang
digunakan pada masa ini diusulkan oleh para ulama Al-Azhar, seperti
Mahmud Syaltut, pada bulan Januari tahun 1960, yang terdapat dalam
bukunya yang berjudul Tafsir Al-Qurdn Al-Karim. Syaltut dalam
menafsirkan Al-Qur’an tidak hanya membahas ayat demi ayat, tetapi
juga menguraikan surah demi surah atau bagian-bagian tertentu dari
suatu surah, sekaligus menjelaskan makna utama dan petunjuk yang
bisa diambil darinya. Tidak didapatkan mufassir yang menulis secara

8 Akhmad Alim, Metodologi Penelitian Tafsir Tematik, Bogor: UIKA Press, 2016,
hal. 1-2.

% Abd al-Hay Al-Farmawi, Al-Bidayah fi At-Tafsir Al-Mawdhii’i, hal. 54.

10 Akhmad Alim, Metodologi Penelitian Tafsir Tematik, hal. 3.

** Akhmad Alim, Tafsir Pendidikan Islam, Jakarta: Al-Mawardi Press, 2014, hal. 29.



24

resmi metode ini kecuali Syaltut.*? Syaltut sendiri terinspirasi dari ide
yang diajukan oleh Asy-Syatibi. Asy-Syatibi menjelaskan bahwa
meskipun suatu surah memiliki banyak masalah, tetapi semua bagian
dalam surah tersebut saling terkait satu sama lain. Karena itu, dalam
memahami suatu surah, tidak cukup hanya memperhatikan bagian awal
saja, tetapi juga harus memperhatikan bagian akhirnya, atau
sebaliknya.™

Metode ini kemudian dikembangkan dan disempurnakan secara
lebih terstruktur oleh Abd Al-Hayy Al-Farmawi pada tahun 1977
dalam bukunya yang berjudul Al-Biddyah fi At-Tafsir Al-Mawdhiii.**
Metode tafsir mawdhiii ini diterapkan oleh Al-Azhar, lalu disetujui oleh
seluruh universitas di dunia, baik di Timur maupun di Barat.
Kebanyakan mufassir menggunakan metode ini karena metode tematik
sangat relevan dengan permasalahan keagamaan yang terjadi saat ini.

Di Indonesia, kajian tafsir tematik mulai dikembangkan oleh
Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI sejak tahun 2007 dengan menerbitkan berbagai
buku tafsir tematik di berbagai bidang ilmu. Kajian ini juga
dikembangkan oleh berbagai universitas Islam yang ada di seluruh
Indonesia. Salah satu kampus yang sangat aktif dalam bidang ini
adalah Universitas Ibnu Khaldun. Kajian tafsir tematik menjadi mata
kuliah wajib di tingkat magister dan doktoral di kampus tersebut.'
Pada akhirnya dapat disimpulkan bahwa kehadiran tafsir tematik
diterima dengan baik oleh semua kalangan karena kegunaannya.

. Metodologi Tafsir Maudhii’i (Tematik)

Metodologi penelitian tafsir tematik merupakan golongan yang
dikategorikan sebagai penelitian kualitatif yang menggunakan metode
deskriptif. Dalam hal ini, langkah-langkah penafsirannya berbeda
dengan metode lain. Ada beberapa langkah yang perlu dilakukan dalam
membuat sistematika metode tafsir tematik, yaitu:

a. Menentukan masalah yang akan dibahas. Misalnya dalam bidang
pendidikan, peneliti bisa memilih tema seperti pendidikan anak,
pendidikan perempuan, evaluasi pendidikan, dan lain sebagainya.

b. Mengumpulkan semua ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan
masalah tersebut.

240.

2 Holilurrohman, IImu Al-Qur’an dan Tafsir, Bandung: CV Afrino Raya, 2013, hal.

3 Abu Ishaq bin Musa Asy-Syatibi, 4l-Muwdfagdt, Bayrit: Dar Al-Ma’rafah, 1975,

Jilid 3, hal. 144.

¥ M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Qur’an dengan Metode Mawdhu’i, Jakarta:

Perguruan Tinggi [lmu Al-Qur’an, 1986, hal. 34.

1> Akhmad Alim, Metodologi Penelitian Tafsir Tematik, hal. 3.



25

c. Menyusun ayat berdasarkan kronologi pewahyuan.
d. Merangkai ayat sesuai dengan asbdb an-nuziil sampai terang dan

jelas golongan surat makky atau madany.
e. Menyelami asal mula kata sampai terang asal lafaznya.
f. Berpedoman pada substansi kandungan ayat agar mengena pada

masalah yang akan diselesaikan.™

Menurut  Asy-Syathi  langkah-langkah tersebut bertujuan
mendobrak kelemahan yang terdapat dalam metode penafsiran Al-
Qur’an sebelumnya, seperti di bawah ini:
a. Pengeksklusifan ayat yang dapat menjauhkan dari substansi.
b. Pandangan mufassir yang berbeda dan di luar konteks ayat.
Adapun menurut Al-Farmawi, cara kerja yang menjadi ciri khas

tafsir tematik sebagai berikut:17
a. Menentukan perkara yang akan dikaji.
b. Menginventarisir ayat-ayat yang berkaitan dengan perkara yang
akan dibahas.
Mencerna hubungan dan keterkaitan antar surah dan antar ayat.
Membentuk tema dengan pemetaan yang jelas.

e. Menyertakan hadis-hadis yang berkaitan dengan pokok

pembahasan.

Ditemukanya kesamaan dalam langkah-langkah tersebut.
Kesamaan terletak pada tujuannya yakni penentuan tema dalam
menafsirkan Al-Qur’an. Kesimpulannya adalah mengumpulkan ayat
dengan tema tertentu, selanjutnya ayatnya ditafsirkan dengan ayat yang
lain dengan memandang susunan turunan ayat dengan satu tema.

4. Urgensi dan Keistimewaan Tafsir Maudhii’i (Tematik)

[lmuwan muslim memiliki minat yang tinggi terhadap tafsir
tematik, khususnya di nusantara. Demikian terjadi dikarenakan, tafsir
mawdhui sangat berperan penting dalam mengatasi berbagai problem
yang ada dengan menggunakan pendekatan Al-Qur’an.’® Metode tafsir
tematik memiliki relevansi yang kuat dalam menghadapi tantangan
zaman, karena pendekatannya yang praktis, dinamis, dan fokus pada
penyelesaian permasalahan yang muncul di masyarakat. Banyak
penelitian, baik dalam bentuk jurnal, makalah, skripsi, tesis, maupun
penelitian ilmiah lainnya, menggunakan tafsir tematik untuk mengkaji
problematika yang dihadapi masyarakat modern.

Quraish Shihab berpandangan ada keistimewaan yang dimiliki
tafsir tematik dalam merampungkan masalah-masalah umat, berbeda

o o

18 Bint As-Syati, Tafsir bint Asy-Syati, diterjemahkan oleh Muzakir, dari judul buku
Tafsir bint Asy-Sydti, Bandung: Mizan, 1996 hal. 42.

7 Abd al-Hay Al-Farmawi, Biddyah fi Tafsir Al-Mawdhii’i, hal. 52.

18 Ahmad Izzan, Metodologi llmu Tafsir, Bandung: Humaniora, 2014, hal. 116.



26

dengan yang terjadi pada metode lainnya, di antaranya sebagai
berikut:**

a.

Menerjemahkan Al-Qur'an dengan cara yang terbaik, yaitu dengan
menerjemahkan ayat menggunakan ayat lain atau dengan hadis
Nabi.
Orang yang menggunakan metode ini akan terbimbing oleh
petunjuk dalam Al-Qur'an yang menjadi inti dari pemahaman yang
diperoleh. Ini menunjukkan bahwa Al-Qur'an adalah pedoman bagi
umat manusia.
Metode ini membantu seseorang menghindari anggapan bahwa ada
ayat dalam Al-Qur'an yang tidak sesuai. Ini juga menunjukkan
bahwa Al-Qur'an dapat selaras dengan ilmu pengetahuan.
As-Sulaiman Ad-Daqur juga merinci kelebihan yang dimiliki oleh

tafsir tematik, sebagaimana berikut:?

a.

o o

Solusi yang dibutuhkan umat didapatkan secara mudah dari tafsir
tematik

Semua macam ilmu dengan prespektif tematik terletak pada tafsir
tematik

Dalam satu tema kajian diketahui korelasi antara beberapa ayat.
Disiplin ilmu baru akan tercipta dari tafsir tematik.

Dengan tafsir tematik dapat ditemukan ayat-ayat Al-Qur’an
mengenai topik yang dibahas dengan cara memberikan pandangan
pikiran yang sempurna.

Mengcounter pandangan orientalis yang bertentangan.

g. Menjadikan mudah menemukan secara tepat berbagai macam topik

h.

dalam Al-Qur’an dari kalangan ulama’ dan akademisi.
Mendorong dan memotivasi belajar dan mengamalkan Al-Qur’an.
Hal yang utama bagi muafssir dalam menafsirkan Al-Qur’an

adalah memperhatikan kaidah, metode, prinsip yang berlaku sehingga
tidak jatuh pada kesalahan fatal dalam menafsirkan.

B. Konsep Tazkiyah An-Nafs dalam Islam
1. Pengertian Tazkiyah An-Nafs

a.

Definisi Nafs

Sebelum menyebutkan konsep tazkiyah an-nafs, terlebih
dahulu penulis merinci definisi dari setiap katanya. Agar rumusan
dari sebuah konsep akan jelas maksud dan maknanya. Penjelasan
mengenai definisi nafs akan mengawali bahasan ini.

¥ M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, hal. 117.
20 Sulaiman Ad-Daqur, A¢-Tafsir Al-Mawdhii i: Isykaliyah Al-Mafhiim wa Al-Manhdj,
t.tp: Jami’ah Urdiniyah, t.th, hal. 4.



27

Kata nafs adalah kata mufrod dari kata jama’, anfus dan nufiis
yang mempunyai arti jiwa, ruh, jasad, orang, diri, dan kemuliaan.*
Dalam istilah tasawuf, nafs berarti sifat-sifat yang buruk dan akhlak
tercela. Dalam kajian sufis juga sering digambarkan sebagai unsur
metafisik dari kenyataan manusia yang condong pada hal-hal
nega‘[if.22 Dalam pembahasan tentang kata, nafs bisa diartikan
sebagai nafsu, diri seseorang, roh, nyawa, keinginan atau dorongan
untuk melakukan sesuatu. Nafs juga bisa berarti hasrat dari hati,
keinginan, atau dorongan yang kadang-kadang membuat seseorang
menyimpang dari jalan yang benar.”® Cyrill Glasse juga menyatakan
bahwa istilah nafs sering digunakan dalam makna yang kuran§ baik
karena adanya kandungan syahwat dan kelalaian di dalamnya.*

Menurut  Al-Ghazali, nafs memiliki dua  makna.
Pertama adalah pusat kebiasaan buruk yang harus dikendalikan, dan
kedua adalah ruh jiwa yang halus, rabbani, dan bersifat metafisik.
Nafs dalam makna kedua ini merupakan hakikat, diri, dan zat dari
manusia.”® Pendapatnya adalah inti dari manusia adalah nafsnya
sendiri, karena melalui nafs manusia dapat merasakan, berpikir,
memutuskan, dan melakukan perbuatan. Keberhasilan dan
kebahagiaan manusia di dunia dan akhirat tergantung pada keadaan
nafsnya.”®

Dalam Surat al-A’raaf/7 ayat 172, disebutkan bahwa nafs
(jiwa) adalah awal bentuk dari manusia. Pendapat seorang sufi asal
Turki bernama Hazreti Ibrahim Hakki Eruzumi yang dikutip oleh
Robert Frager, adalah benar bahwa Tuhan menciptakan jiwa
sebelum benda materi di dunia yang lebih halus, sebuah dunia yang
lebih dekat dengan Tuhan. Pada saat itu jiwa masih bersifat
sempurna, suci, dan dekat dengan Tuhannya. Ketika jiwa tersebut
dikirim ke dunia material berwujud manusia, sifatnya berubah
menjadi lebih tertarik dengan duniawi. Agar jiwa itu tetap suci dan

21 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab — Indonesia, hal. 1446.

22 J. Spencer Trimangham, The Sufi Order in Islam, London: Oxford University
Press, 1973, hal. 1-2.

2 Mochtar Efendi, Ensiklopedia Agama dan Filsafat, Palembang: Universitas
Sriwijaya, 2001, hal. 163.

“ Cyrill Glasse, Ensiklopedia Islam Ringkas, diterjemahkan oleh Ghufran A.
Mas’adi, dari judul Concise Ensyclopedia of Islam, Jakarta: PT. Raja Grafindo, 2002, hal.
298.

% Abu Hamid Al-Ghazali, Thyd’ ‘Uliim Al-Din, Bayrit: Dar Al-Fikr, 1980, Juz 8, hal.
5-7.

26 Abu Hamid Al-Ghazali, Ihyd’ ‘Uliim Al-Din, Juz 8, hal. 4-5.



28

dekat dengan Tuhannya, Tuhan memberikannya pelbagai alat yaitu
akal dan kehendak.?’

Setelah dipaparkan beberapa pengertian nafs dapat ditarik
kesimpulan bahwa yang menjadi garis besar adalah esensi atau
realitas hakikat dan immateri. Dalam pembicaraan umum, istilah
tersebut merujuk pada manusia yang memiliki kemungkinan baik
maupun buruk.

b. Definisi Tazkiyah

Secara bahasa, kata tazkiyah an-nafs terdiri dari dua kata yaitu
tazkiyah dan nafs. Kata tazkiyah dalam bahasa arab berasal dari kata
zakd-yazki-zakd’an yang berarti suci® dan juga memiliki arti
tumbuh (an-namd’), berkembang, murni, saleh, dan baik.? Dengan
penambahan satu huruf maka terbentuk kata kerja zakka-yuzakki-
tazkiyatan yang berarti membersihkan, menyucikan, memperbaiki
dan mengembangkan.*® Tuzkiyah juga bisa berarti menyucikan dan
membersihkan keyakinan, zatnya, maupun pada apa yang
dikabarkan.®® Selain itu fazkiyah memiliki makna menafikan
sesuatu yang menjadikan buruk, baik perkataan maupun
perbuatan.®* Makna-makna tersebut mengindikasikan makna yang
kuat bahwa pengembangan diri akan menjadikannya suci, bersih,
dan baik sehingga yang buruk tidak dapat berkembang.

Kata tazkiyah memiliki persamaan kata (sinonim) yaitu kata
tathhir yang artinya pembersihan atau menghilangkan kotoran.*®
Namun, harus diketahui bahwa kata tathhir digunakan untuk
pembersihan yang bersifat fisik atau material, maka muncul kata at-
tathahhur. Misalnya, digunakan dalam konteks berwudhu seperti
membasuh muka, tangan, kepala, telinga, dan kaki. Sedangkan kata
tazkiyah digunakan untuk pembersihan yang bukan fisik dan non-

2 Robert Frager, Heart, Self, & Soul: The Sufi Psychology of Growth, Balance and
Harmony, USA, Wheaton: Theological Publishing House, 1999, hal. 41.

% Abu Al-Fadl Jamal al-Din Muhammad ibn Mukram ibn Manzur, Lisdn al- ‘Arab,
t.tp: Dar ash-Shadr, t.th, Jilid 15, hal. 358.

» Hans Wehr, 4 Dictionary of Modern Written Arabic, (Arabic — English),
Wiesbadan: Harrassowitz: 1979, hal. 441.

%0 Louis Ma’luf, Al-Munjid fi Al-Lughoh wa Al-A’ldm, Bayrit: Dar Al-Masyriq, 1986,
hal. 303.

3! Ibnu Taimiyah, Tazkiyatun Nafs: Menyucikan Jiwa dan Menjernihkan Hati dengan
Akhlak yang Mulia, diterjemahkan oleh M. Rasikh dan Muslim Arif dari judul Tazkiyat Al-
Nafs, Jakarta: Darus Sunnah Press, 2008, hal. 116.

%2 Nasr Al-Din Abu Al-Khair Abdullah ibn Umar ibn Muhammad Al-Baidawi, Anwdr
Al-Tanzil wa Asrar At-Ta 'wil, BayrGt: Dar ash-Shadr, t.th, Juz 1, hal. 461.

33 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab — Indonesia, Surabaya:
Pustaka Progressif, 1997, hal. 577.



29

material. Misalnya, membersihkan hati, pikiran, jiwa, dan
sebagainya.34 Kata tazkiyyah dalam penelitian ini lebih
menggunakan arti penyucian hal yang metafisik.

Selain fathhir kata tazkiyah juga memiliki sinonim lain yaitu
ishlah. Kata tersebut diambil dari kata shaluha-yashluhu yang bearti
menjadi baik dan bermanfaat sebagai antonim dari menjadi buruk
dan rusak. Dari akar kata ini juga terlahir kata kerja lain yakni,
ashlaha-yushlihu bermakna melakukan perbaikan pada suatu yang
rusak, mendamaikan, dan membuat sesuatu bermanfaat dan
berguna. Kata ini lebih menunjukkan kepada makna ash-shalah
lawan kata dari al-fasdd.®

Kata ashlaha yang pada umumnya menunjuk kepada
aktivitas, menunjukkan bahwa terwujudnya segala hal yang shalih
harus diusahakan. Oleh karena itu, kata ashlaha merujuk kepada
perbaikan terhadap sesuatu objek yang mengandung nilai yang
belum terpenuhi atau tidak sesuai dengan fungsi, sifat, dan
kodratnya. Dalam Al-Qur’an kata ish/dh mencakup upaya perbaikan
segala tata cara manusia hidup, baik dalam fisik maupun mental,
seperti memperbaiki kualitas umat secara umum. Seperti yang telah
disebutkan dalam surat Hud/11 ayat 88, Nabi Syu’aib memperbaiki
ketauhidan kaumnya kepada Allah Swt.*® Artinya, cara melahirkan
kebenaran, kebaikan, dan keadilan dalam satu prespektif dan
memusnahkan kejahatan dengan segala macamnya.

Dalam pengertian ini kata ishldh sejalan dengan makna
tazkiyah, yaitu proses memperbaiki aspek kehidupan umat baik dari
fisik maupun psikis, termasuk di dalamnya memperbaiki dan
meluruskan akidah agar kembali kepada fitrah manusia.

c. Definisi Tazkiyah An-Nafs

Apabila kata tazkiyah dihubungkan dengan kata nafs maka
maknananya tergantung pada nafs itu sendiri. Jika nafs diartikan
sebagai sisi dalam manusia yang berpotensi baik dan buruk maka
tazkiyah an-nafs itu bermakna membersihkan dan menyucikan nafs
(jiwa). Akan tetapi, jika kata nafs dimaknai sebagai totalitas
manusia (diri) maka tazkiyah an-nafs itu bermakna menumbuhkan
dan mengembangkan nafs (diri).

% Mukhtar Solihin, Tasawuf Tematik: Membedah Tema-Tema Penting Tasawuf.
Bandung: Pustaka Setia, 2003, hal. 30.

* Tim Penyusun Ensiklopedia Al-Qur’an, Ensiklopedia Al-Qur an: Kajian Kosakata,
Jakarta: Lentera Hati, 2007, hal. 357.

* Tim Penyusun Ensiklopedia Al-Qur’an, Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian Kosakata,
hal. 359.



30

Berdasarkan penelusuran penggunaan kata zaka dalam bentuk
kata kerja yang mendapat tambahan satu huruf menjadi zakka dan
segala turunannya bisa bermakna membersihkan dan menyucikan
jiwa dari berbagai perbuatan keji dan mungkar serta menghapus
seluruh tendensi di dalam diri manusia yang menghalangi
perkembangan moral. Makna seperti ini dapat ditemukan dalam Al-
Qur’an surat *Abasa/80 ayat 3, sebagai berikut:

) z -
S5 Add 3% &
ﬂﬂu "J/“ 9

Tahukah engkau (Nabi Muhammad) boleh jadi dia ingin
menyucikan dirinya (dari dosa)

Dan surat Taha/20 ayat 76, sebagai berikut:

/“’/} J\SJ}\.@,J B \I\WQA&J.‘QJ&

(vaitu) surga-surga ‘Adn yang mengalir di bawahnya sungai-
sungai. Mereka kekal di dalamnya. Itulah balasan bagi orang yang
menyucikan diri.

~(/

Kemudian ulama banyak merumuskan konsep tazkiyah an-
nafs dalam karya tulis mereka, di antaranya adalah Ibnu Taimiyah.
Menurutnya, tazkiyah an-nafs adalah penyucian jiwa yang
dilakukan dengan meninggalkan semua yang diharamkan oleh Allah
Swt dan mengerjakan semua yang diperintahkan-Nya.*” Sedangkan
Al-Aminiy lebih condong menggunakan term tahdzib an-nafs yang
memaknainya dengan sebuah proses menyucikan diri dari akidah
sesat, pikiran menyimpang, perilaku hina, akhlak tercela, dan
meninggalkan maksiat dan segala dosa.*®

Ulama Makkah Anas Ahmad Karzon menyebutkan bahwa
tazkiyah an-nafs berarti membersihkan jiwa dari segala tindak-
tanduk buruk dan kemunkaran, dan mempertahankan fitrah di
dalamnya yan% bisa diistikamahkan kebaikannya demi menuju
derajat ibsdn Tazkiyah an-nafs merupakan inti paling utama

37 Abi Al-‘Abbas Ahmad bin ‘Abdi Al-Halim bin Taimiyyati Al-Harrani, Fashlu fi

Tazkiyati an-Nafsi, t.tp: Ath-Thab’ah Al-Kéamilah li ar-Risélah, 2018, hal. 13.

% Syekh Ibrahim Al-Aminiy, Tazkiyatu an-Nafs wa Tahdzibuhd, t.tp: Dar al-Balaghoh

li an-Nasyr wa at-Tawzi’, 2000, hal. 49.

% Anas Ahmad Karzon, Tazkiyatun Nafs: Gelombang Energi Penyucian Jiwa

Menurut Al-Qur’an dan As-Sunnah di Atas Manhaj Salafus Shalih, diterjemahkan oleh
Emiel Threeska, dari judul Minhaju al-Islam fi Tazkiyat An-Nafs, Jakarta: Akbar Media,
2010, hal. xviii.



31

dalam kegiatan bertasawuf untuk mendidik jiwa menjadi lebih baik,
berakhlak mulia, dan berprilaku terpuji.40

Al-Ghazali menyampaikan pendapat yang lebih luas. Dalam
bukunya /hya’ 'Ulim Ad-Din, ia menjelaskan banyak definisi
mengenai istilah fazkiyah an-nafs. Menurutnya, tazkiyah an-nafs
berarti takhalliydt an-nafs, yaitu mengosongkan jiwa dari sifat-sifat
buruk, serta tahliyyat an-nafs, yaitu mengisi jiwa dengan sifat-sifat
baik. Jadi, fazkiyah an-nafs diartikan sebagai lawan dari fadsiyat
an-nafs, yang berarti mengotori jiwa. Tujuannya adalah menyucikan
jiwa manusia dari sifat-sifat seperti keserakahan, kebinatangan, dan
sifat setan, lalu menghiasi jiwa dengan sifat-sifat ketuhanan
(rabbéaniyyah).**

Definisi yang lebih rinci tentang tazkiyah an-nafs dijelaskan
oleh ulama dari Damaskus, Sa’id Hawwa. Menurutnya, tazkiyah an-
nafs adalah proses menyucikan jiwa (tathahhur) dari berbagai jenis
penyakit dan kekurangan, kemudian mewujudkan (fahaqquq)
kesucian itu dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, jiwa yang
sudah suci itu (takhallug) harus dihiasi dengan sifat-sifat mulia,
seperti nama-nama dan sifat-sifat Tuhan yang agung. Semua hal ini
dilakukan dengan cara mengikuti ajaran Rasulullah SAW.*#
Tazkiyah an-nafs adalah cara terbaik untuk menyucikan jiwa
manusia dari segala hal yang dapat mengotorinya.

Dengan demikian, jelas bahwa tazkiyah an-nafs bukanlah hal
yang mudah untuk dipahami dan diterapkan. Ia merupakan suatu
upaya pengobatan, penyucian, pembersihan, serta penyehatan jiwa
manusia dari berbagai kotoran, penyakit, dan sifat buruk (al-akhldq
al-madzmuimah), sekaligus menumbuhkan sifat-sifat yang mulia (al-
akhldq al-karimah) melalui ibadah kepada Allah sesuai dengan
aturan syariah dan dengan tulus ikhlas. Tazkiyah an-nafs adalah
proses yang tidak instan dan membutuhkan latihan serta pembiasaan
yang lama, sehingga jiwa dapat kembali ke fitrahnya, yaitu jiwa
yang suci.

Penggunaan kata fazkiyah tidak hanya bermakna sebuah usaha
penyucian nafs dari dosa semata atau hanya sekedar menenangkan
jiwa, tetapi lebih dari itu fazkiyah merupakan sebuah upaya dalam

* Qusyairi Ismail, Trilogi Ahlusunah: Akidah, Syariah, dan Tasawuf, Pasuruan:
Pustaka Sidogiri Pondok Pesantren Sidogiri, 2015, hal. 278.

* Ugbatul Khoir Rambe, “Tazkiyatun Nafs Tarekat Nagsyabandiyah Jabal Hindi
Paya Geli Deli Serdang Sumatera Utara,” Disertasi, Medan: UIN Sumatera Utara, 2020, hal.
86.

* Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul A/-
Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, Solo: PT Era Adicitra Intermedia, hal. 191.



32

rangka menumbuhkan dan mengembangkan nafs itu sendiri.
Pengembangan diri itu meliputi berbagai aspek kehidupan manusia,
seperti: pengembangan karakter pribadi yang islami dan
pengembangan keilmuan.*
2. Tazkiyah An-Nafs dalam Al-Qur’an dan Hadis
Kata "tazkiyah" secara langsung tidak muncul dalam Al-Qur’an,
meskipun maknanya terkandung dalam berbagai ayat yang
menggunakan kata dasar zakd dan turunannya. Dalam Al-Qur’an, kata
tersebut beserta turunannya muncul sebanyak 59 kali dalam 58 ayat.**
Ayat-ayat Al-Qur’an yang membicarakan penyucian jiwa
menunjukkan bahwa bentuk tazkiyah an-nafs dalam Al-Qur’an adalah
sebagai berikut:
a. Membersihkan diri dari perbuatan-perbuatan keji dan mungkar,
seperti firman Allah dalam surat An-Nur/24: 21, sebagai berikut,

K3 & S P PN A H P ~1 ¥ vl
?\!){ ,...f 1/3 :l\:f.“ 9\1 2 \, ;..,, Y \,,/‘ LI.:\“ ‘4\;{ &
A - PP ” — 4 H P
{.{o/?’ P ,S 1": /*i“ ,:=" ij /S:)‘b 5’\ :.:’ '“i ))t“ (Ep ;"::E;‘
) L.« w, ) _ /Y’/ ’/ }, \/
L s Ay A8 5 S3 A 5515 05 2 8 S3

Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mengikuti
langkah-langkah setan! Siapa yang mengikuti langkah-langkah
setan, maka sesungguhnya dia (setan) menyuruh (manusia
mengerjakan perbuatan) yang keji dan mungkar. Kalau bukan
karena karunia Allah dan rahmat-Nya kepadamu, niscaya tidak
seorang pun di antara kamu bersih (dari perbuatan keji dan
mungkar itu) selama-lamanya. Akan tetapi, Allah membersihkan
siapa yang Dia kehendaki. Allah Maha Mendengar lagi Maha
Mengetahui.

Dalam ayat ini ada dua makna yaitu, sucinya jiwa dari
kemusyrikan dan keburukan serta akhlak tercela itu atas karunia dan
rahmat Allah Swt. Makna berikutnya bahwa Allah Swt menyucikan
hamba-Nya dari keburukan nafs, setelah adanya usaha manusia,
namun semua itu juga merupakan petunjuk dari Allah Swt.*®

* Firdaus, Tazkiyah Al-Nafs; Upaya Solutif Membangun Karakter Bangsa, Makassar:
Alauddin University Press, 2011, hal. 110-112.

* Muhammad Fuad ‘Abd Al-Bagqi, AI-Mu jam Al-Mufahras li Al-Alfidz Al-Qur’dn
Al-Karim, Bayrit: Dar al-Fikr, hal. 702-704.

*® Firdaus, Tazkiyah Al-Nafs; Upaya Solutif Membangun Karakter Bangsa, hal. 120.



33

b. Menyucikan diri dari kemusyrikan, kekufuran, dan kemaksiatan.

Tazkiyuah an-nafs merupakan salah satu misi penting yang
dibawa oleh Nabi dan Rasul. Tazkiyah an-nafs merupakan salah satu
cara terpenting yang dapat mengantarkan manusia mencapai
kesempurnaanya sebagai makhluk Tuhan. Bukti bahwa tazkiyah an-
nafs adalah misi Nabi dan Rasul dapat terlihat dari doa Nabi
Ibrahim as untuk anak cucunya yang diabadikan dalam Surat al-
Baqarah/2: 129 sebagai berikut,

wﬁ\r«uuur@x,b ’3_,,;.4;“\,\3:;
sy e Sl

Ya Tuhan kami, utuslah di antara mereka seorang rasul dari
kalangan mereka, yang membacakan kepada mereka ayat-ayat-Mu,
mengajarkan kitab suci dan hikmah (sunah) kepada mereka, dan
menyucikan mereka. Sesungguhnya Engkaulah Yang Maha Perkasa
lagi Maha Bijaksana.

Allah mengabulkan doa Nabi Ibrahim as tersebut. Allah
menganugerahi umat ini dengan karunia yang begitu besar, yakni
diutusnya para Rasul dengan misi yang mulia.*® Seperti apa yang
juga ada dalam firman Allah Surat al-Baqarah/2: 151 sebagai
berikut,

A

A )/)/5 ,/)/ s\ Z ,:,, 2o 5Q 22 |7 ~> -~
) L.\a\ rgv-k« ).Lu ) gy @2 6 _)\

- - @, "/ _ /’, 1 _ .\'
s "Dﬁeﬂ» a5 1845 <Y
Sebagaimana (Kami telah menyempurnakan nikmat kepadamu),
Kami pun mengutus kepadamu seorang Rasul (Nabi Muhammad)
dari (kalangan) kamu yang membacakan kepadamu ayat-ayat
Kami, menyucikan kamu, dan mengajarkan kepadamu Kitab (Al-

Qur’an) dan hikmah (sunah), serta mengajarkan apa yang belum
kamu ketahui.

Rasulullah saw diutus ke dunia untuk membersihkan jiwa
manusia. Ini terlihat dari jiwa para sahabat, sebelum mereka
mengenal Islam, jiwa mereka tercemar oleh perbuatan seperti syirik,

*® Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul A/-
Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. v.



34

dendam, iri hati, dengki, fanatisme terhadap suku, dan lain
sebagainya. Namun setelah diterangi dengan cahaya Islam, jiwa
mereka menjadi suci, beriman secara utuh, ikhlas, bersyukur, sabar,
ridha, zuhud, dan bertakwa.

. Barometer kebahagiaan dan kesengsaraan.

Allah menjelaskan bahwa nafs manusia diciptakan dengan
keadaan sempurna, lalu Allah menunjukkan kepada jiwa itu dua
jenis energi, yaitu energi positif dan negatif. Kedua energi tersebut
mengajak manusia untuk memilih salah satu di antaranya dan
mengembangkannya. Firman itu termaktib dalam Surat asy-
Syams/91: 9-10 sebagai berikut,

5 be ) .
Qs 5rols 3 GS5 e il 36

Sungguh beruntung orang yang menyucikannya (jiwa itu), dan
sungguh rugi orang yang mengotorinya.

Ayat ini menunjukkan bahwa dalam hidup manusia, selalu
terdapat perjuangan antara memilih kebaikan dan kemaksiatan,
antara hal-hal yang bersifat materi dengan yang bersifat rohani. 47
Menurut Quraish Shihab, energi positif manusia sebenarnya jauh
lebih kuat dibandingkan energi negatifnya, namun dorongan untuk
melakukan hal buruk justru lebih kuat dibandingkan dorongan untuk
berbuat baik.*®

Selain dijelaskan dalam kalam Allah, tazkiyah an-nafs ini juga
disabdakan dalam hadis Rasulullah Saw. Ini juga merupakan sinal
bahwa fazkiyah an-nafs sangat penting. Hadis tersebut berbunyi:

/

é@}ww&zwwj””wwﬂa SNC
s 1 B85 5 28 31 855 W3E (o5 T 3
a3

Dari Zaid bin Argam RA. Sesungguhnya Rasulullah Shallallah
Alaihi wa Sallam bersabda: Ya Allah anugerahkanlah kepada
Jjiwaku ketakwaan dan sucikanlah jiwaku (dengan ketakwaan itu),

*" Firdaus, Tazkiyah Al-Nafs; Upaya Solutif Membangun Karakter Bangsa, hal. 128.
* M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan

Umat, Bandung: Mizan, 1996, hal. 286.



35

Engkaulah Sebaik-baik yang mensucikannya, dan Engkaulah yang
menjaga serta melindunginya (HR. Muslim).

Hadis di atas menjelaskan bahwa, penyucian jiwa adalah
anugerah dari Allah dan kehendak atau kuasa-Nya. Penyucian jiwa
yang dikhendaki-Nya adalah yang paling utama. Allah akan
menghendaki apabila seorang hamba telah berikhtiar secara
sungguh-sungguh.*® Dengan ini, seorang muslim yang menjalani
proses tazkiyah nafs mesti kembali pada norma-norma dan etika
yang telah Allah tentukan dan Rasulullah saw jelaskan.

Akhirnya dapat disimpulkan bahwa konsep tazkivah an-nafs
adalah satu konsep yang terdapat dalam Al-Qur'an dan hadis Nabi
Muhammad saw. Kedua sumber tersebut merupakan acuan yang
disediakan oleh Allah dan Rasul-Nya, sebagai sarana bagi umat Islam
untuk mendekatkan diri kepada Allah dengan menjaga ketakwaan dan
iman.

3. Penyakit-penyakit Nafs (Jiwa)

Layaknya jasmani, jiwa juga memiliki penyakit-penyakit yang
dapat mengotorinya. ~Muhammad Said Ramadhan Al-Buti
mengingatkan agar tepat dalam mendeteksi apa yang menjadi penyakit
jiwa, karena ia lebih berbahaya dari pada penyakit jasmani.
Menurutnya, bahaya terbesar yang tidak banyak disadari oleh
kebanyakan manusia adalah jiwa manusia yang kering dari amal saleh
dan rentan akan ajakan nafsu dan godaan setan, sehingga segala aturan
agama ditinggalkan.50

Menurut al-Ghazali, jika seseorang tidak bisa menjaga dirinya,
maka jiwa mereka akan dikendalikan oleh setan.”’ Setan mendekati
jiwa melalui celah-celah dalam sifat dan keinginan manusia, baik yang
bersifat fisik maupun spiritual. Oleh karena itu, salah satu cara untuk
melindungi jiwa sekaligus sebagai bagian dari proses tazkiyah an-nafs
adalah memahami bagaimana setan dapat memasuki diri seseorang.’
Dalam hal ini, berikut akan dijelaskan berbagai jenis penyakit jiwa

* Firdaus, Tazkiyah Al-Nafs; Upaya Solutif Membangun Karakter Bangsa, hal. 137.

%0 Muhammad Said Ramadhan Al-Buthi, Dosa Tersembunyi: Bahaya Terbesar dalam
Kehidupan Kaum Muslim, diterjemahkan oleh Muhammad Najmi Rohaizad, elt.al, dari
judul Bdthin Al-Istm: Al-Khatr Al-Akbar fi Hayat Al-Muslimin, Malasyia: Kuala Lumpur:
Nizamiyyah Publications & Distributors, 2021, hal. 17.

°Y Abu Hamid Al-Ghazali, Ringkasan Ihya Ulumuddin, diterjemahkan oleh Bahrun
Abu Bakar dari judul Mukhtashar Iha ‘Ulim Ad-Din, Bandung: Sinar Baru Algensindo,
2014, hal. 256.

%2 Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-
Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 173.



36

yang perlu dikenali, terutama bagi orang-orang yang sedang menjalani

proses tazkiyah an-nafs:

a. Kufur dan Syirik

Setiap jiwa yang menginginkan kedekatan pada Allah sebagai

Tuhan yang diimani. Maka kufur adalah penyakit jiwa yang pertama
harus dihindari.”® Kekufuran kepada Allah dan rasul-Nya
menggugurkan dua kalimat syahadat akan keyakinan seorang
hamba pada Tuhannya. Kebaikan kepada sesama hamba tidak
bermanfaat apabila disertai dengan kekufuran kepada Tuhan.**
Kekufuran menjadi penghalang semua kebaikan, sebagaimana
kekufuran menutupi kebenaran yang hakiki.

Kekufuran tidak jauh berbeda dengan syirik. Syirik
merupakan penyakit paling kronis yang menjadi petaka bagi
kehidupan manusia. Syirik menuhankan sesuatu yang tidak patut
disembah dan diibadahi. Dalam jiwa manusia yang syirik terdapat
dualisme iman, karena dia menyekutukan Dzat Yang Maha Esa.
Menyamakan Tuhan dengan ciptaan-Nya, merupakan penyakit
kronis dan dosa yang tidak terampuni.® Seperti yang telah
difirmankan Allah dalam Surat an-Nisa’/4: 48 sebagai berikut,

€

T 1 - - 4 s -y 4 27 v T T
B s iy 4 5 A 33 s a4 5k ) 5adg YA &)
A B O
Codae 3] 5733 235 A,

Sesungguhnya Allah tidak akan mengampuni dosa syirik, dan Dia
mengampuni segala dosa yang selain dari (syirik) itu, bagi siapa
vang dikehendaki-Nya. Barangsiapa yang mempersekutukan Allah,
maka sungguh ia telah berbuat dosa yang besar.

Bagi yang dalam jiwanya sudah tertanam ketauhidan, maka
akan terhindar dari kekufuran dan kesyirikan. Akan tetapi dalam
ilmu tauhid, syirik terbagi menjadi dua bagian, yakni syirik kecil
dan syirik besar. Syirik besar yakni menyekutukan Allah, sedangkan

53 Sa’id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan
oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Ihyd’ ‘Ulimu ad-Din,
Yogyakarta: Mutiara Media, 2022, Hal. 222.

 Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-
Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 201.

*® Sa’id Hawwa, Intisari Kitab Thya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan
oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Ihya’ ‘Uliimu ad-Din, hal. 226.



37

yang dimaksud dengan syirik kecil (tersembunyi) adalah riya’.>
Baik syirik kecil ataupun syirik besar, keduanya menghadirkan
beberapa sosok sebagai tujuan objek dalam beramal. Keduanya
menjadi perusak amal perbuatan lainnya.

b. Syahwat Perut dan Kemaluan

Ada dua jenis syahwat, yaitu syahwat perut dan syahwat
kemaluan. Menurut al-Ghazali, syahwat perut adalah asal mula dari
berbagai musibah yang terjadi pada manusia. Syahwat perut ini
kemudian menyebar dan memicu timbulnya syahwat kemaluan.
Menurut al-Ghazali, Nabi Adam dan Siti Hawa dikeluarkan dari
taman surga karena terpengaruh oleh syahwat.>” Syahwat ini bisa
membuat jiwa manusia tercemar dan mendorong manusia untuk
terlalu mencintai dunia.

Islam mengatur kehidupan manusia sampai dalam hal yang
kecil seperti makan dan minum. Makan dan minum dengan penuh
syahwat, dilakukannya dengan berlebihan, maka Allah tidak
menyukainya. Karena itu, Allah SWT melarang berlebihan dalam
makan dan minum seperti yang tercantum dalam Surat al-A’raf/7:
31 sebagai berikut,

t ? 2 TG AT (s 22
240 A9 3% s

dan makan serta minumlah, tetapi janganlah berlebihan.
Sesungguhnya Dia tidak menyukai orang-orang yang berlebihan.

Sebaliknya, bahwa lapar dapat mendatangkan kelembutan dan
kelunakan serta membuahkan kesederhanaan.®® Maka dalam Islam
disyariatkan puasa untuk melatih syahwat pada makan dan minum.
Puasa menahan haus dan lapar dapat melahirkan kebaikan. Yaitu,
timbulnya rasa empati kepada sesama manusia yang tidak makan
dan minum karena kondisi ekonomi yang kurang.

Mengenai syahwat kemaluan Al-Qur’an dan al-Hadis sudah
memperingatkan. Seperti dalam Surat al-Falaq/113: 3 sebagai
berikut,

% Shalih bin Fauzan bin Abdillah Al-Fauzan, Kitib At-Tauhid, Ponorogo:
Darussalam Press, t.t, Juz 3, hal. 20.

5" Abu Hamid Al-Ghazali, Ringkasan Ihya Ulumuddin, diterjemahkan oleh Bahrun
Abu Bakar dari judul Mukhtashar Thyd’ ‘Uliimu ad-Din, hal. 291.

%8 Abu Hamid Al-Ghazali, Mukhtashar Ihya Ulumiddin, diterjemahkan oleh Abu
Madyan Al-Qurtubi dan Mukhlis Yusuf Arbi dari judul Mukhtashar Ihya’ Ulim Ad-Din,
Depok: Keira, 2018, hal. 280.



38

-
- N

G55 18] gl 7 55
Dan dari kejahatan malam apabila telah gelap gulita.

Makna dari ayat di atas adalah bangunnya kemaluan.
Rasulullah saw pernah mengajarkan doa kepada Syakl bin Hamid:*®

g -
e AL 13 e e S vE e an v ﬂ,{}if\‘)w\
Y B T 9 SR A (B R e 2
- ey ’ - -z

E OB
Ya Allah, aku berlindung kepadaMu dari kejahatan pendengaranku,

dari kejahatan pandanganku, dari kejahatan lisanku, dari kejahatan
hatiku dan dari kejahatan air maniku. (HR Abu Daud dan Tirmidzi)

Syahwat sekusal adalah insting yang merupakan karakter jiwa
manusia. Allah Swt telah menjadikan hasrat instingtif ini pada tiap
laki-laki dan perempuan, untuk mewujudkan suatu tujuan yang
agung, yaitu menjaga kelestarian keturunan manusia. Islam telah
menjaga syahwat ini dari penyimpangan dengan menetapkan
rambu-rambu dan hukum-hukum. Islam mensyariatkan nikah dan
menganjurkannya serta memudahkan jalannya, agar menjadi jalan
yang halal. Sehingga darinya tercipta jiwa yang bersih dari kotoran
syahwat. Apabila seseorang menyimpang dari jalan yang halal
sesuai syariat, jiwanya akan kotor karena dia mengikuti syahwat
hewani, sehingga dapat menjadikannya seperti hewan.”

Allah Swt menamakan penyimpangan syahwat ini sebagai
penyakit. Allah SWT mengingatkan para istri Nabi dari bahaya
penyakit ini dalam surat al-Ahzab/33 ayat 32-33 sebagai berikut,

S5l el Y6 BB o) L 5 0K Gl () ol
i <C 2.2 %, e g 2 5 Tz . // 1%
Y5 33534 b 0o B N3 5185 fos o d8 3 (o) i

) )

A Gkl 8,350 Goly 2L Gaaly 33 el 55 G

% Abu Hamid Al-Ghazali, Mukhtashar Ihya Ulumiddin, diterjemahkan oleh Abu
Madyan Al-Qurtubi dan Mukhlis Yusuf Arbi dari judul Mukhtashar Ihya’ Uliim Ad-Din, hal.
286.

% Anas Ahmad Karzon, Tazkiyatun Nafs: Gelombang Energi Penyucian Jiwa
Menurut Al-Qur’an dan As-Sunnah di Atas Manhaj Salafus Shalih, diterjemahkan oleh
Emiel Threeska, dari judul Minhdj al-Isldm fi Tazkiyat An-Nafs, hal. 263.



39

Sty el J& a0 K calg a4

5
‘
d

1 hels

Wahai istri-istri Nabi, kamu tidaklah seperti perempuan-perempuan
yvang lain jika kamu bertakwa. Maka, janganlah kamu merendahkan
suara (dengan lemah lembut yang dibuat-buat) sehingga bangkit
nafsu orang yang ada penyakit dalam hatinya dan ucapkanlah
perkataan yang baik. Tetaplah (tinggal) di rumah-rumahmu dan
janganlah berhias (dan bertingkah laku) seperti orang-orang
jahiliah dahulu. Tegakkanlah salat, tunaikanlah zakat, serta taatilah
Allah  dan Rasul-Nya. Sesungguhnya Allah hanya hendak
menghilangkan dosa darimu, wahai ahlulbait dan membersihkan
kamu sebersih-bersihnya.

Dari ayat di atas, dapat disimpulkan bahwa setiap orang
khususnya kaum perempuan agar tidak menunjukkan auratnya.
Diketahui bahwa suara perempuan adalah aib, dengan dibukanya
aurat di hadapan lawan jenis maka akan menimbulkan syahwat
antara keduanya. Hal ini dapat terjadi karena terdapat penyakit hati
dan iman yang tidak tertanam di dalam hati.

€. Marah dan Dengki

Marah bisa membuat pikiran seseorang kelam dan jika pikiran
itu lemah, maka setan akan datang menyerang. Ketika manusia
marah, setan akan memainkan peran seperti anak kecil yang
bermain bola.®® Salah satu bukti bahwa marah memiliki dampak
besar terhadap jiwa dan berbagai bahaya yang muncul, adalah
bahwa Nabi Muhammad saw pernah memberi nasihat kepada para
sahabatnya dan terus mengingatkannya berulang-ulang, Abu
Hurairah meriwayatkan:

-

_ _ z 1 P o _ P ~ :4 :
RIS NNV 2 25 :@\_:3 e Lo 913 J JBMs5 G
i N B 1555

Sesungguhnya bahwasanya ada seseorang yang berkata kepada
Nabi saw: Berilah aku nasihat. Beliau bersabda: Janganlah engkau

®1 Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-
Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 173.



40

marah. Diapun mengulanginya beberapa kali, beliau bersabda:
Janganlah engkau marah. (HR. Bukhari)

Dalam hadis lain juga disebutkan bahwa orang yang dapat
menguasai dirinya ketika marah adalah orang yang paling kuat.
Meskipun tidak mungkin marah itu dihilangkan secara total, tapi
kemarahan bisa dikurangi dan dilawan. Hal itu dapat dilakukan oleh
seseorang dengan mengenali jiwanya dan kehinaanya serta
menyadari bahwa tidak patut baginya untuk menyombongkan diri
bersama kehinaan dan kerendahan itu.

Kemarahan kepada orang membuahkan rasa dendam padanya.
Anak cabang dari dendam adalah kedengkian. Hakikat dengki
adalah membenci nikmat Allah yang dianugerahkan kepada orang
lain dan menginginkan agar nikmat itu hilang dari orang itu, ini
diakbitkan karena adanya kebakhilan jiwa.63 Maka apabila setiap
manusia memiliki penyakit dengki maka manusia akan saling
berusaha menghilangkan kenikmatan atau kebahagiaan yang
dimiliki orang lain. Kedengkian menghancurkan keharmonisan
kehidupan manusia.

Kedengkian yang ada dalam jiwa manusia melahirkan akhlak
tercela.®® Bahkan ia merupakan salah satu perbuatan yang
dikategorikan dosa-dosa besar.® Maka tidak heran jika dengki
berakibat seperti halnya syirik, bisa menghilangkan kebaikan, dan
Rasulullah saw sudah mengingatkan dalam hadisnya:

F - - P P 2
L) e KBS wlied K s 36 sl SE

s
-

Jauhkanlah dirimu dari hasad karena sesungguhnya hasad itu
memakan kebaikan-kebaikan sebagaimana api memakan kayu-
bakar.” (HR. Abu Dawud)

. Ujub dan Sombong

Ujub diartikan sebagai perilaku atau sifat mengagumi diri
sendiri dan senantiasa membanggakan dirinya karena ilmu atau

82 Abu Hamid Al-Ghazali, Mukhtashar Ihya Ulumiddin, diterjemahkan oleh Abu

Madyan Al-Qurtubi dan Mukhlis Yusuf Arbi dari judul Mukhtashar Ihya’ Uliim ad-Din, hal.

313.

%3 Abu Hamid Al-Ghazali, Mukhtashar Ihya Ulumiddin, diterjemahkan oleh Abu

Madyan Al-Qurtubi dan Mukhlis Yusuf Arbi dari judul Mukhtashar Ihya’ Uliim ad-Din, hal.

319.

6 Zain Al-Islam Al-Qusyairiy, Ar-Risdlah Al-Qusyayriyyah, Qahirah: Dar al-

Mugqthim li an-Nasyr wa at-Tawzi’, 2018, hal. 231.

% Sa’id Hawwa, Intisari Kitab Thya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan

oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Ihya Ulumuddin, hal. 243.



41

perbuatan meskipun hanya terlintas di batin saja. Jika seseorang
berbangga atas dirinya sebagai ekspresi dan kegembiraanya atas
nikmat Allah, maka tidak termasuk ujub. Akan tetapi jika perasaan
itu timbul dari dirinya sendiri tanpa menyadari akan nikmat Allah
maka hal tersebut dikatakan ujub.”® Seseorang yang memiliki sifat
ujub sesungguhnya sedang membuka pintu kehancurannya karena
dia menafikan Tuhan Sang Maha Kuasa atas segalanya.

Dalam sejarahnya, ujub adalah sifat yang dimiliki oleh iblis,
sehingga ia enggan untuk bersujud kepada Nabi Adam AS. Hal ini
terjadi karena iblis diciptakan dari api dan merasa lebih kuat
dibandingkan Adam AS yang diciptakan dari tanah. Karena merasa
sombong dan kagum terhadap diri sendiri, dapat dikatakan bahwa
ujub merupakan awal mula dari kesombongan (takabbur).”’
Bahkan, wujub bisa menjadi penyebab utama munculnya
kesombongan.

Perasaan ujub yang mendominasi hati seseorang akan
menghalangi langkah-langkah kebaikan dan menghilangkan
semangat kerja keras (jiddiyyah) dalam wusaha meningkatkan
kebaikan pribadi.®® Maka ujub termasuk sifat tercela bagi Allah
sebagaimana tersebut dalam firman-Nya dalam Surat al-Kahfi/18:
104 sebagai berikut:

g7 5 7,7 ’),)f”.,)/’/,"/ -2 \: .,;;,,a/ /,~1’
2 Oyt ) (3 203 bﬁ‘b}\qw&waﬁ\

(Yaitu) orang-orang yang sia-sia usahanya dalam kehidupan dunia,
sedangkan mereka mengira bahwa mereka berbuat sebaik-baiknya.

Anak dari sifat ujub adalah kesombongan, keduanya saling
berkaitan. Pada hakekatnya sombong adalah memandang bahwa
dirinya lebih tinggi dari pada orang lain dalam kesempurnaan,
sehingga menganggap yang lain dengan pandangan yang lebih
rendah. Perilaku buruk yang lahir dari sifat sombong adalah
keangkuhan, besar kepala, cinta kehormatan dan berpaling dari
kebenaran.® Kesombongan cenderung ditampakkan ke orang lain.
Maka ada dua unsur di dalamnya, yakni orang yang sombong dan

% Muhammad Ahsan bin Usman, Ringkasan Ihya’ Ulumuddin: Menjadi Hamba Allah
Lahir dan Batin, Yogyakarta: Lontar Mediatama, 2017, hal. 261.

" Muzakkir, Hidup Sehat dan Bahagia dalam Perspektif Tasawuf, Jakarta:
Prenadamedia Group, 2019, hal. 156.

%8 Muzakkir, Hidup Sehat dan Bahagia dalam Perspektif Tasawuf, hal. 157.

% Akhmad Alim, Pendidikan Jiwa: Terapi Spiritual Manusia Modern, Jakarta: Al-
Mawardi Prima, 2018, hal. 191.



42

orang yang disombongi.”® Di sinilah letak perbedaan sombong
dengan ujub, karena ujub hanya membanggakan diri sendiri tanpa
mendapat pengakuan orang lain.

Banyak sekali peringatan terhadap sifat sombong pada ayat-
ayat Al-Qur’an, seperti dalam surat Lugman/31 ayat 18 sebagai
berikut,

1}))/312_/ < - T o~vE - PN
K izNa Q[\éjﬁfjﬁ\gﬁﬁjw&_ﬂbj@\!j

.
< A A
- ,.fJgi:
Z Z

Janganlah memalingkan wajahmu dari manusia (karena sombong)
dan janganlah berjalan di bumi ini dengan angkuh. Sesungguhnya
Allah tidak menyukai setiap orang yang sombong lagi sangat
membanggakan diri.

Terdapat juga dalam hadis Nabi mengenai bahaya sifat
sombong, dari Abdullah bin Mas’ud Rasulullah saw bersabda:

Ed

A > —~ A ~
P A g .fgz/z?/ 3
{.\Su«:gﬁd\&fig-\ﬁgo FAH N

Tidak akan masuk surga orang yang di dalam hatinya terdapat
kesombongan sebesar biji sawi (HR Muslim dan Ahmad)

Dari kesombongan dan meremehkan manusia akan muncul
kebiasaan suka memata-matai keburukan orang lain, mencari-cari
kesalahan orang lain, disertai menyembunyikan kebaikan-kebaikan
mereka. Perangai ini lah yang selalu membuat jiwa manusia itu
kotor.

. Kikir dan Takut Miskin

Sifat kikir akan menghalangi terciptanya persaudaraan dan
menyebabkan seseorang dikucilkan. Kikir merupakan salah satu
pintu utama setan. Setan selalu menakut-nakuti hamba Allah dalam
berbuat kebaikan terhadap saudaranya dengan pahitnya kemiskinan
dan kefakiran.”" Seperti apa yang telah difirmankan Allah dalam
Surat al-Baqarah/2: 268 sebagai berikut,

° Sa’id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan

oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Ihya’ ‘Uliimu ad-Din, hal. 278.

" Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 176.



43

o i rﬁ» Ay sl rf;;v S5 VSM :‘,L_J\
F'JGC“ 4)3\/ \)\-.49}

Setan menjanjikan  (menakut-nakuti) kamu kemiskinan dan
menyuruh kamu berbuat keji (kikir), sedangkan Allah menjanjikan
kamu ampunan dan karunia-Nya. Allah Maha Luas lagi Maha
Mengetahui.

Kikir dan takut akan kemiskinan membuat manusia enggan
bersedekah, berinfak, berzakat, dan berwakaf. Sifat ini dapat
berdampak kepada kehidupan sosial masyarakat. Tidak akan ada
keharmonisan dan ikatan persaudaraan, karena dalam masyarakat
tidak ada dorongan untuk saling tolong menolong.”® Kikir menjadi
penyakit jiwa, dia akan mengotori jiwa yang baik, karena dia selalu
menghalangi untuk saling berbagi.

Sebagian ulama menggolongkan kikir sebagai pemimpin
maksiat, karena dia bertentangan dengan hakikat iman. Disebutkan
dalam hadis Nabi yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah R.A:

(ol ol ) 1560 s 5 3 Gy 2 225N

Tidak akan bersatu kikir dan iman di hati seseorang hamba
selamanya.

Kikir bukan berarti pelit terhadap harta semata-mata, namun
ia juga merupakan ketamakan jiwa untuk mendapatkan berbagai
kebaikan bagi dirinya sekuat tenaga tanpa batasan dan aturan.” Juga
merupakan kepedulian seseorang terhadap dirinya sendiri dengan
merugikan kepentingan orang lain dan hak mereka.

f. Mengikuti Hawa Nafsu

Jika kita melihat semua jenis penyakit batin yang telah
disebutkan di atas, maka akan terlihat bahwa di balakang semua
masalah itu terdapat akar perbuatan yang berasal dari mengikuti
hawa nafsu. Hawa nafsu secara awalnya artinya adalah
kecenderungan berpikir atau bertindak yang salah. Karena
bahayanya mengikuti hawa nafsu, maka hal itu perlu diwaspadai,

2 Sa’id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan
oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Ihya’ ‘Uliimu ad-Din, hal. 306.

" Anas Ahmad Karzon, Tazkiyatun Nafs: Gelombang Energi Penyucian Jiwa
Menurut Al-Qur’an dan As-Sunnah di Atas Manhaj Salafus Shalih, diterjemahkan oleh
Emiel Threeska, dari judul Minhju Al-Isldm fi Tazkiyat An-Nafs, hal. 247.



44

maka Allah SWT berfirman dalam Surat al-Kahfi/18: 28 sebagai
berikut,

s &5l 3@3@;5%\3 £S5 3esls ) 3 il

....Janganlah engkau mengikuti orang yang hatinya telah Kami
lalaikan dari mengingat Kami serta menuruti hawa nafsunya dan
keadaannya melewati batas.

Pendorong untuk mengikuti hawa nafsu adalah nafsu itu
sendiri. Maka dalam kalangan kaum sufi dikenal satu perkataan,
“Musuhmu yang paling berbahaya adalah nafsu yang ada dalam
dirimu.”™ Dalam perkataan-perkataan ahli hikmah juga disebutkan
bahwa, “Peperangan terbesar adalah memerangi hawa nafsu,” dan
“Nafsu bagai bayi, bila kau biarkan ia akan tetap menyusu. Namun
apabila engkau sapih, maka ia akan tinggalkan kebiasaan menyusu
itu.” Hawa nafsu tidak berdiri sendiri dalam melakukan keburukan
kecuali disertai dengan kebodohan. Jika seseorang mengerjakan
sesuatu yang berbahaya misalnya, maka hal itu disebabkan oleh
kelemahan fikirannya."

Sebenarnya ada banyak sekali penyakit jiwa selain dari yang
telah disebutkan di atas. Namun setidaknya telah penulis sebutkan
enam macam penyakit jiwa yang terbesar, agar dapat menjadi
perhatian yang besar bagi umat Islam khususnya dalam proses
tazkiyah an-nafs.

4. Metode Tazkiyah An-Nafs

Setelah dipaparkan bermacam bentuk penyakit jiwa yang dapat
mengotorinya, penting untuk diketahui bagaimana cara mengobati jiwa
dari segala macam penyakitnya. Maka langkah berikutnya adalah
mengetahui bagaimana metode tazkiyah an-nafs dalam pelaksanaanya.
Dalam ilmu tasawuf ada tiga tahapan utama dalam melaksanakan
tazkiyah an-nafs, yaitu metode takhalli, metode tahalli, dan metode
tajalli."® Ketiga metode ini merupakan sebuah rangkaian proses yang
berhubungan dan harus dilakukan secara berurutan mulai dari metode
yang pertama.

" Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul A/-
Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 375.

" Ibnu Taimiyah, Tazkiyatun Nafs: Menyucikan Jiwa dan Menjernihkan Hati dengan
Akhlak yang Mulia, diterjemahkan oleh M. rasikh dan Muslim Arif dari judul Tazkiyat Al-
Nafs, hal. 165.

’® Siti Aisyah, dkk, “Metode Tazkiyat An-Nafs Al-Ghazali dalam Pendidikan Islam
Untuk Generasi Milenial,” dalam Khulasah Islamic Studies Journal, Vol. 07 No. 02 Tahun
2025, hal. 13.



45

a. Metode Takhallt

Takhalli yaitu membersihkan jiwa dari sikap dan sifat yang
mengikuti dorongan nafsu yang membawa kepada dosa. Dalam
makna lain takhalli berarti pembersihan dari sifat-sifat tercela yang
menjadi penyakit jiwa, seperti syirik, kufur, marah, syahwat,
dengki, ‘ujub, takabbur, serta pembersihan dari maksiat lahir dan
batin.”” Pembersihan jiwa dari segala kotorannya dalam tahap
pertama ini, dilakukan dengan cara bertaubat fawbatan nashz}bdn.78
Bagi Al-Ghazali taubat merupakan tangga pertama yang harus
ditempuh seseorang dalam proses penyucian diri atau proses
takhalli.”®

Taubat dalam pembahasan ini tidak hanya dimaknai sebagai
tangga yang harus dilewati oleh seorang penempuh jalan kepada
Allah, akan tetapi lebih dari itu, taubat mampu menjadi terapi bagi
seseorang. Taubat atas dosa-dosa yang telah diperbuat dapat
menghilangkan kegelisahan yang selalu mengganggu ketenangan
jiwa, seperti: stress, cemas, putus asa, panik, dan sebagainya. Diri
akan lebih bisa menerima/rida atas semua keadaan dengan cara
bertaubat.

Dengan kata lain, yang dimaksud fakhalli adalah mengurus
hati dan membersihkannya dari keterikatan pada dunia. Hati harus
dikosongkan dari kebergantungan dan kesilauan pada hiasan dunia.
Hati tidak boleh dipenuhi oleh dunia materialistik dan kesenangan
sesaat. Hati diisyaratkan terbebas dari kecintaan terhadap dunia,
anak, istri, harta, dan segala keinginan duniawi.

b. Metode Tahalli

Tahalli yaitu pembersihan jiwa yang kotor agar kembali
bersih dengan sifat-sifat terpuji. Kebiasaan buruk yang telah
ditinggalkan diganti dengan kebiasaan baik melalui latihan yang
berkesinambungan, sehingga terciptanya kepribadian yang terbiasa
dengan al-akhliq al-karimah®' Jadi tahalli yakni mengisi jiwa
dengan berbagai macam sifat-sifat terpuji setelah terlebih dahulu
mengosongkannya dari berbagai macam sifat-sifat tercela (takhallr).

" Mustafa Zahri, Kunci Memahami Ilmu Tasawuf, Surabaya: Bina Ilmu, 1995, hal.
26.

"8 Hamdani Bakran al-Dzaky, Konseling dan Psikoterapi Islam Penerapan Metode
Sufistik, Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2002, hal. 259.

" Muhammad Sholihin, Terapi Sufistik, Bandung: CV. Pustaka Setia, 2004, hal. 188.

8 Siti Mutholingah, “Metode Penyucian Jiwa (Tazkiyah Al-Nafs) dan Implikasinya
Bagi Pendidikan Agama Islam,” dalam Jurnal Ta’limuna, Vol. 10 No. 01 Tahun 2021, hal.
74.

8 Rifay Siregar, Tausawuf dari Sufisme Klasik ke Neosufisme, Jakarta: PT Raja
Grafindo Persada, 2002, hal. 245.



46

Pada tahap tahalli ini, menurut al-Ghazali ada beberapa
maqgdam yang harus dilewati. Pertama, adalah at-tawhid yaitu
mengesakan Tuhan dengan sebenar-benarnya, kedua; at-tawbah
yaitu kembali kepada jalan Allah, ketiga; az-zuhd yaitu mengambil
materi hanya seperlunya, keempat; al-hubb yaitu mencintai Allah
semata, kelima; al-wara’ yaitu menjauhkan diri dari yang haram
dan yang syubhat, keenam; ash-shabr yaitu tabah dalam
menghadapi berbagai macam cobaan dan rintangan, ketujuh; al-fagr
yaitu merasa tidak memiliki apa-apa sebab semua yang ada adalah
merupakan milik dan pemberian Tuhan, kedelapan; asy-syukr yaitu
berterima kasih atas segalakebaikan yang diberikan Tuhan,
kesembilan; ar-ridhd yaitu menerima dengan lapang dada dan
ikhlas. Semua yang telah disebutkan merupakan akhlak-akhlak
taézalli.SZ Bagi al-Ghazali sebelum magam-maqam ini dilewati maka
manusia tidak akan pernah masuk kepada tahap berikutnya.

Dari sini dapat dimengerti bahwa tahalli adalah upaya
pengisian hati yang telah dikosongkan dengan isi yang lain yaitu
Allah Swt. Pada tahap ini hati harus selalu disibukkan dengan
amalan-amalan yang bertujuan mengingat Allah dan melupakan
semua yang menjauhkan dari-Nya. Hilangnya duniawi bagi hati
yang telah menjalani proses tahalli, tidak pernah merasa sedih dan
kecewa akan hilangnya.

. Metode Tajalli

Dalam pandangan Mustafa Zahri, tajalli ialah lenyapnya hijab
diri dan hilangnya sifat-sifat kemanusiaan yang ada pada diri
manusia, serta terangnya alam ghaib dan yang tampak adalah wajah
Allah semata.®’® Sedangkan menurut Rahmaniyah, tajalli ialah
tersingkapnya tabir antara manusia dengan Tuhan-nya sehingga
Allah dan kebesaran-Nya menjadi terang dan nyata.®* Tahapan ini,
menggambarkan bahwa di mana seseorang melebur dalam wilayah
jalld jalaluh, Allah SWT. Melebur bersama Allah dalam
kenikmatan yang tidak bisa dilukiskan karena terlampau bahagia
atas keridaanya.

8 Abi Hamid Muhammad bin muhammad al-Ghazali, Ihyd’ "Ulim ad-din, Al-

Mujallad Al-Awwal, Bayrt: Dar al-Kitab al-Mu’allimah, t.th, hal. 23 dikutip dalam Ugbatul
Khoir Rambe, “Tazkiyatun Nafs: Tarekat Naqgsyabandiyah Jabal Hindi Paya Geli Deli
Serdang Sumatera Utara,” Disertasi, Medan: UIN Sumatera Uatara, hal. 104.

® Mustafa Zahri, Kunci Memahmi Ilmu Tasawuf, hal. 245.
8 Istighfarotur Rahmaniyah, Pendidikan Etika: Konsep Jiwa dan Etika Perspektif

Ibnu Miskawaih dalam Kontribusinya di Bidang Pendidikan, Malang: UIN Maliki Press,
2010, hal. 14.



47

Menurut al-Ghazali pada fase ini yang tertinggal adalah magam
zuhud. Zuhud yang dimaksud adalah di mana di dalam hati manusia
tidak lagi terlintas apapun selain Allah semata di dalamnya.®® Jadi
tajalli ini merupakan kondisi di mana tersingkapnya tabir antara
manusia dengan Allah. Jika manusia sudah pada tahap tajalli ini
maka seluruh amal perbuatannya tidak mengharapkan imbalan.
Akan tetapi dikerjakannya semata-mata hanya karena kecintaannya
kepada Allah SWT.

Setelah tahap pengosongan dan pengisian, sebagai penutup
tahap ketiga adalah tajalli. Dalam kata lain tajalli adalah orang-
orang yang telah melaksanakan takhalli dan tahalli secara baik dan
sempurna sehingga dia sampai kepada tingkat hakikat yang
akhirnya menjadi kekasih Allah SWT. Demikian tiga metode yang
digunakan dalam proses tazkiyah an-nafs.

5. Sarana-sarana Asasi Tazkiyah An-Nafs
Tiga metode tazkiyah an-nafs yang sudah dirinci di atas, dipupuk
melalui sarana-sarana ibadah. Ibadah yang diamalkan menjadi sarana-
sarana asasi penyucian jiwa. Adapun yang dimaksud sarana asasi
penyucian jiwa adalah ibadah majidhah yang mempengaruhi jiwa
secara langsung dan dapat memberikan dampak positif pada jiwa.
Dalam sub judul ini, akan disebutkan berbagai macam ibadah yang
menjadi sarana asasi. Dengan mengamalkan ibadah-ibadah yang akan
dirinci nantinya, jiwa dapat mencapai magam keimanan dan
membuahkan akhlak islami. Berikut ibadah-ibadah yang menjadi
sarana asasi tazkiyah an-nafs:
a. Salat

Salat adalah sarana pokok dalam penyucian jiwa. Salat
merupakan peresapan makna-makna kehambaan, tauhid, dan
kesyukuran. la adalah penegakan ibadah pada organ-organ utama
jasad. Penegakan salat merupakan pemusnahan sifat angkuh dan
pembangkangan terhadap Allah, serta pengakuan akan ke-Tuhanan
dan ke-Maha Pengaturan Allah.*®* Maka penunaiaanya secara
sempurna dapat memusnahkan penyakit-penyakit jiwa seperti ujub,
dengki, segala bentuk syahwat, dan seluruh kemunkaran dan
kekejian, Allah berfirman dalam Surat al-’Ankabut/29: 45 sebagai
berikut,

& Lihat, Abi Hamid Muhammad bin muhammad al-Ghazali, Ihya’ "Uliim ad-din, Al-
Mujallad Al-Awwal, Bayrit: Dar al-Kitab al-Mu’allimah, tt, hal. 70 dikutip dalam Ugbatul
Khoir Rambe, “Tazkiyatun Nafs Tarekat Nagsyabandiyah Jabal Hindi Paya Geli Deli
Serdang Sumatera Utara,” Disertasi, hal. 105.

% Sa’id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan
oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Ihya’ ‘Uliimu ad-Din, hal. 44.



48

& . _ 5 \ _
: N I S A AR
}.ﬂ\} 5@\&&09.\.4)\ Q\/

... Sesungguhnya salat itu mencegah dari (perbuatan) keji dan
mungkar....

Bagi para sufi, salat itu sebagai suatu peristiwa dialog dengan
Allah SWT. Selain itu, salat juga sebagai peristiwa meningkatkan
kesadaran akan kehadiran seorang makhliq di depan khdlignya.¥’
Karena itu, salat menjadi media yang paling ampuh untuk
mengingat Allah dan menenangkan hati bagi yang dapat
menjalankannya dengan sebaik-baiknya. Sesuai apa yang sudah
difirmankan Allah dalam Surat Thaha/20: 14 sebagai berikut,

E \i ~ N R ’/0//~1/\ ~ ) //Hg

S S NEAEN Sl 3B BN A N 6 75

Sesungguhnya Aku adalah Allah, tidak ada tuhan selain Aku. Maka,
sembahlah Aku dan tegakkanlah salat untuk mengingat-Ku.

Dan dalam Surat ar-Ra’ad/13: 28 sebagai berikut,

:G_ }), ) - //‘E_l - }) 3 w
Syl Bals WSS ST s By 1l 3 )

(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi
tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, bahwa hanya dengan
mengingat Allah hati akan selalu tenteram.

Dan dalam Surat al-Mu’minun/23: 1-2 sebagai berikut,

- @ N .
P N L e (R Pt (R S (I
Sungguh, beruntunglah orang-orang mukmin. (Yaitu) orang-orang
yang khusyuk dalam salatnya.

Ada beberapa syarat yang harus dipenuhi agar salat dapat
berperan dalam penyucian jiwa. Pertama, menyempurnakan salat,
yang dimaksud adalah menjaganya, tidak lalai, dan ikhlas
melaksanakannya dengan memenuhi syarat dan rukunnya. Kedua,
khusyuk dalam salat, khusyuk dalam salat adalah rohnya salat.

8 Muzakkir, Hidup Sehat dan Bahagia dalam Perspektif Tasawuf, hal. 56.



49

Indikasi khusyuk setidaknya ada dua: merendahkan diri di hadapan
Allah dan diam tenang dalam melaksanakan salat.®®

Orang yang menunaikan salat, membuktikan kepatuhan dirinya
terhadap Tuhannya. Terlebih, apabila dikerjakan dengan khusyuk,
maka dia tergolong orang yang beruntung. Karena salat dengan
sujud, rukuk, dan bacaan zikirnya menyucikan jiwa dari sikap
sombong terhadap Allah serta mengingatkan jiwa agar istikamah
menjalankan perintah-Nya.

b. Zakat dan Sedekah

Allah Swt menjadikan zakat sebagai salah satu bangunan
kekuatan Islam. Perintah zakat selalu disandingkan dengan salat, hal
tersebut menunjukkan, bahwa zakat merupakan sarana terpenting
kedua dalam penyucian jiwa.* Seperti yang ada dalam Surat al-
Bagarah/2: 43 sebagai berikut,

S0 5 158555 5890 5 2

Tegakkanlah salat, tunaikanlah zakat, dan rukuklah beserta orang-
orang yang rukuk.

Zakat dan infak menjadi penting bagi jiwa karena pada
dasarnya jiwa bertabiat kikir. Dan kekikiran adalah sifat tercela
yang harus disingkirkan dari jiwa hingga dapat mengembalikan jiwa
menjadi suci. Selain menyucikan jiwa dari sifat pelit dan kikir, zakat
dan infak juga dapat menyucikan harta yang dimiliki.*® Seperti yang
tercantum dalam Surat an-Nisa’/4: 128 sebagai berikut,

C.J\ 5 s
.. Manusia itu menurut tabiatnya kikir....

Dan dalam Surat al-Layl/92: 17-18 sebagai berikut,
s x'

AjLﬂ 7 \/} /;//
w/

%Anas Ahmad Karzon, Tazkiyatun Nafs: Gelombang Energi Penyucian Jiwa
Menurut AlI-Qur’an dan As-Sunnah di Atas Manhaj Salafus Shalih, diterjemahkan oleh
Emiel Threeska, dari judul Minhdj Al-Islam fi Tazkiyat An-Nafs, hal. 77-78.

8Abu Hamid Al-Ghazali, Mukasyafatul Qulub: Menyingkap Tabir Hati Untuk
Mendekati Allah, diterjemahkan oleh Jamaluddin dari judul Mukdsyafat Al-Qulib Al-
Mugarrib ild Hadhrati ‘Allam Al-Ghuyib, Tangerang: Alifia Books, 2020, hal. 561.

%Sa’id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan oleh
Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Thya’ ‘Ulimu ad-Din, hal. 71



50

Akan dijauhkan darinya (neraka) orang yang paling bertakwa. yang
menginfakkan hartanya (di jalan Allah) untuk membersihkan (diri
dari sifat kikir dan tamak).

Zakat dan sedekah tidak akan memberikan hasil yang baik bagi
penyucian jiwa kecuali dengan dua syarat, yaitu: diniatkan untuk
menjauhkan diri dari riya’, membanggakan diri, dan mengungkitnya
di depan orang yang membutuhkan. Dan kedua, dengan cara
menafkahkan harta yang dicintai bukan yang tidak disukai, dan
dilakukan dengan suka rela tidak terpaksa.”® Zakat merupakan alat
untuk membersihkan jiwa dari sifat tamak dan kikir.

C. Puasa

Puasa menduduki peringkat ketiga dari berbagai sarana penting
dalam penyucian jiwa. Karena syahwat perut dan kemaluan
termasuk syahwat besar yang dapat menjadikan manusia
menyimpang. Puasa merupakan pembiasaan terhadap jiwa untuk
mengendalikan kedua syahwat tersebut. Jika kesabaran termasuk
kedudukan jiwa yang tertinggi, maka puasa adalah pembiasaan jiwa
untuk bersabar. Bahkan Allah SWT menyebutkan bahwa puasa
sebagai sarana untuk menggapai derajat takwa,” Allah berfirman
dalam Surat al-Baqarah/2: 183 sebagai berikut,

4 < 4 -~ P 4 \ ° _
5 s 2 P R ~ o Sl 2 e A P -2\
L3 5 Gl e oS S a SEle oS 1A G0 G
N 2 o<
O 95 ¢
Hai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu berpuasa
sebagaimana diwajibkan atas orang-orang sebelum kamu agar
kamu bertakwa.

Takwalah yang dipinta oleh Allah SWT dari hamba-Nya dan
takwa sebanding dengan penyucian jiwa.93 Allah berfirman dalam
Surat asy-Syams/91: 7-10 sebagai berikut,

% Anas Ahmad Karzon, Tuzkiyatun Nafs: Gelombang Energi Penyucian Jiwa
Menurut AlI-Qur’an dan As-Sunnah di Atas Manhaj Salafus Shalih, diterjemahkan oleh
Emiel Threeska, dari judul Minhdj Al-Islam fi Tazkiyat An-Nafs, hal. 93-94.

% Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-
Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 69

% Sa’id Hawwa, Intisari Kitab IThya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan
oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Ihya’ ‘Uliimu ad-Din, hal. 85.



Dan demi jiwa serta penyempurnaan (ciptaan)-nya. Lalu Dia
mengilhamkan kepadanya (jalan) kejahatan dan ketakwaannya.
Sungguh beruntung orang yang menyucikannya (jiwa itu). dan
sungguh rugi orang yang mengotorinya.

Pengaruh puasa yang paling besar dalam penyucian jiwa
adalah melatih jiwa untuk menyempurnakan penghambaan pada
Allah dan melatih jiwa berjihad menahan hawa nafsu.** Saat
seseorang yang berpuasa merasakan hakikat puasa dan menjadikan
puasanya dengan iman dan mengharap pahala bukan karena tradisi
atau kebiasaan maka puasanya akan memberi hasil yang luar biasa
bagi jiwa. Puasa menjadi madrasah pembinaan jiwa secara khusus
untuk memperbaharui iman dan meluruskan tingkah laku dan
perbuatan.

d. Haji

Proses pelaksanan ibadah haji, sejak berangkat ke tanah suci
sampai kembali, penuh dengan pelatihan untuk melawan hawa
nafsu dan menyembuhkan berbagai penyakit jiwa. Nilai-nilai yang
ditanamkan dalam diri orang yang haji adalah pasrah dan
menyerahkan diri kepada Allah, mencurahkan segenap kemampuan
dan harta di jalan Allah, saling tolong menolong dan berkenalan
serta melaksanakan syiar-syiar ketundukan kepada Allah. Semua itu
memiliki dampak dalam penyucian jiwa, sebagaimana hak itu juga
bukti terealisasikannya kesucian jiwa.95 Allah SWT berfirman
dalam Surat al-Baqarah/2: 197 sebegai berikut,

ijvjwj\bw\u&é&fudw}” 2l A
o S BB 155555 ‘\”‘Wﬂ’w}*‘u% C; &j\:\’;

% Anas Ahmad Karzon, Tazkiyatun Nafs: Gelombang Energi Penyucian Jiwa
Menurut Al-Qur’an dan As-Sunnah di Atas Manhaj Salafus Shalih, diterjemahkan oleh
Emiel Threeska, dari judul Minhdj Al-Islam fi Tazkiyat An-Nafs, hal. 106-108.

% Sa’id Hawwa, Intisari Kitab Thya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan
oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Ihya’ ‘Uliimu ad-Din, hal. 91.



52

(Musim) haji itu (berlangsung pada) bulan-bulan yang telah
dimaklumi. Siapa yang mengerjakan (ibadah) haji dalam (bulan-
bulan) itu, janganlah berbuat rafas, berbuat maksiat, dan
bertengkar dalam (melakukan ibadah) haji. Segala kebaikan yang
kamu kerjakan (pasti) Allah mengetahuinya. Berbekallah karena
sesungguhnya sebaik-baik bekal adalah takwa. Bertakwalah
kepada-Ku wahai orang-orang yang mempunyai akal sehat.

Dan dalam Surat al-Hajj/22: 32 sebagai berikut,

S 35 5 G0 A SaE et 5 3
Demikianlah (perintah Allah). Siapa yang mengagungkan syiar-
syiar Allah sesungguhnya hal itu termasuk dalam ketakwaan hati.

Dari dua ayat di atas, dapat difahami bahwa haji membiasakan
jiwa untuk menjauhi rafast (mengeluarkan perkataan yang dapat
menimbulkan birahi atau bersetubuh), perbuatan fasik, berbantah-
bantahan, dan lain-lain. Jadi haji termasuk sarana penyucian jiwa
dalam bentuk ibadah yang cukup besar.

. Membaca Al-Qur’an

Jika ditinjau dari berbagai segi, membaca Al-Qur’an dapat
menyucikan jiwa serta menguatkannya. Membaca Al-Qur’an dapat
menerangi hati dan menghaluskan hati yang keras. Membaca Al-
Qur’an menjadi penopang utama prosesi penyucian jiwa.” Karena
Al-Qur’an Adalah kekuatan Rabbani yang akan mampu
menghidupkan dan menggerakkan akal dan hati.”” Jadi barangsiapa
bertambah tinggi frekuensi bacaan Al-Qur’annya maka bertambah
tinggi imannya. Allah SWT berfirman dalam Surat al-Anfal/8: 2
sebagai berikut,

()\\r@x;ﬁ\\)’ q, W S313) G G G
S e 63 Bl 2595

Sesungguhnya orang-orang mukmin adalah mereka yang jika
disebut nama Allah, gemetar hatinya dan jika dibacakan ayat-ayat-

Nya kepada mereka, bertambah (kuat) imannya dan hanya kepada
Tuhannya mereka bertawakal.

% Sa’id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan

oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Ihya’ ‘Ulimu ad-Din, hal. 110.

% Firdaus, Tazkiyah Al-Nafs; Upaya Solutif Membangun Karakter Bangsa, hal. 176.



53

Sekalipun membaca Al-Qur’an nampak sebagai amalan dzdhir
dia juga dapat menjadi amalan bdthin. Berikut sepuluh amalan
bdthin dalam membaca Al-Qur’an: memahami sumber firman itu
berasal, takzim, tafahhum, tadabbur, kehadiran hati, menghindari
hambatan-hambatan kepahaman, takhshish, taatstsur, taraqqi, dan
tabarri.*® Segala hal yang bersentuhan dengan Al-Qur’an maka dia
akan menjadi mulia, maka ahli Al-Qur’an akan mendapat tempat
yang mulia di sisi Allah SWT.

f. Berzikir Mengingat Allah

Berzikir mengingat Allah sebagai salah satu cara yang
digunakan dalam proses evaluasi  melalui fazkiyah an-nafs.
Mengingat Allah memang bertujuan untuk menyingkirkan segala
sesuatu yang menjadi penghalang dalam mendekatkan diri kepada-
Nya, yang mana hal tersebut harus dilakukan secara istikamah dan
khusyuk.”

Mengingat Allah dengan =zikir merupakan wujud koneksi
dengan-Nya. Dalam artian melalui zikir seseorang akan bisa
menyingkap tabir yang menghalangi dirinya dengan Allah SWT.
Jika zikir dilakukan terus menerus oleh seseorang maka zikir akan
mengantarkannya kepada derajat musydhadah ila Allah.*™®
Dikarenakan Allah selalu ingat kepada hamba-Nya yang selalu ingat
pada-Nya, firman Allah dalam surat al-Baqarah/2: 152 sebagai

berikkut,
S 22N < 11 L " S
ASE Y ¢} 153835 15531 435536
Maka, ingatlah kepada-Ku, Aku pun akan ingat kepadamu.
Bersyukurlah kepada-Ku dan janganlah kamu ingkar kepada-Ku.

Perjalanan akhir dari zikir adalah pembersihan hati.'® Senada
dengan hal pernyataan tersebut, Amir Najar menegaskan bahwa
zikir mampu membersihkan hati dan penyakitnya, membersihkan
jiwa dari kotoran-kotoran jiwa, menganugerahkan keamanan,
ketenangan, keridaan, kebahagiaan, kedamaian serta optimis dalam

% Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul A/-
Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 93.

% Syekh Abdurrahman Al-Wakil, Hddzihi Hiya Ash-Shiifiyyah, Bayrit: Dar al-Kutub
al-‘Ilmiyyah, 1984, hal. 137.

% Ybnu Qayyim Al-Jawziyyah, Maddrij As-Salikin, Bayrat: Dar al-Kutub Al-
Ilmiyyah, t.th, hal. 475.

102 Amin Alauddin An-Nagsyabandiy, Md Huwa At-Tashawwuf Md Hiya Ath-
Tharigah An-Nagsyabandiyyah, Baghdad: Dar al-Kutub, 1988, hal. 174.



54

menjalani kehidupan.’® Ini menjadi sebuah penegasan bahwa zikir
menjadi salah satu alat dalam melakukan proses tazkiyah an-nafs
bagi para salik'® sebagai upaya untuk mengevaluasi dirinya
menjadi pribadi yang lebih baik, bersih, dan dekat dengan Allah
SWT.

6. Realisasi Tazkiyah An-Nafs

Ibadah-ibadah yang tergabung dalam sarana-sarana asasi
penyucian jiwa memberikan dampak positif kepada pribadi seseorang.
Ibadah-ibadah tersebut dapat membawa manusia kepada maqgdm yang
mulia. Magdm yang tertinggi bagi manusia adalah magam ‘ubidiyyah
(penghambaan) yang didasarkan pada tauhid (mengesakan Allah).'®
Dan dari magam yang tertinggi ini akan melahirkan magam yang
tinggi lainnya, seperti: Ikhlas, jujur, syukur, zuhud, tawakal, takut,
harap, cinta, dan takwa. Realisasi jiwa dalam magdm-maqgam tersebut
merupakan kewajiban rabbani atas manusia.'® Maka dari itu harus
dikerahkan upaya untuk mewujudkan dan merealisasikannya.

Al-Magamat yang telah disebutkan di atas harus dilewati oleh
seorang sdlik dalam perjalanan proses tazkiyah an-nafs. Abu Nash as-
Sarraj menyebutkan bahwa al-magamdt adalah posisi seroang hamba
menurut Allah, ditinjau dari beberapa besar amal ibadah, mujdhadah,
rivddlah dan konsentrasinya kepada Allah.'® Definisi yang sama juga
diungkapkan oleh Abu Bakr al-Wasithi dalam menafsirkan sabda
Rasulullah saw:

$oa-3 8, 55 )\

“Ruh-ruh adalah kumpulan bala tantara yang saling berkelompok”.
(H.R al-Bukhari).

264.

192 Amir Najar, Ath-Thashawwuf An-Nafsi, Qahirah: Dar al-Ma’arif, 1983, hal. 263-

103 Seorang penempuh sufi. Bisa juga diartikan dengan musafir di jalan tasawuf dan

perjalanannya disebut suluk. Lihat di Syamsun Ni’am, Tasawuf Studies: Pengantar Belajar
Tasawuf, Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2017, hal. 140.

104 Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul A/l-

Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 377.

19 Sa’id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan

oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Ihya’ ‘Uliimu ad-Din, hal. 395.

106 Abu Nashr As-Sarraj, Al-Luma’, tahgiq Abd Al-Halim Mahmud dan Thaha ‘Abd

Al-Baqi Surur, Al-Qahirah: Maktabah ats-Tsaqafah ad-Diniyyah, t.th. hal. 65 dalam
Kholilurrohman, Mengenal Tasawuf Rasulullah Representasi Ajaran Al-Qur’an dan Sunnah,
Tangerang: Nurul Hikmah Press, 2020, hal. 46-47.



55

Al-Wasithi berkata: “yang dimaksud mujannadah dalam hadis ini
adalah bahwa ruh-ruh tersebut berkumpul dan berkelompok satu
dengan lainnya sesuai magdm-nya masing-masing. Di antara magam-
magam tersebut seperti taubat, wara’, zuhud, fagr, rida, tawakkal, dan
berbagai magdm lainnya.*”’

Dalam kitab  Ar-Risalah, al-Qusyairi merinci tingkatan
(magdmat) yang harus ditempuh oleh seseorang yang menjalani proses
tazkiyah an-nafs. Magam-maqgdm yang ditempuh ini sebenarnya harus
dilakukan oleh setiap pribadi muslim. Karena pada dasarnya perjalanan
melewati magam-magam tersebut adalah usaha untuk meningkatkan
derajat takwa kepada Allah, di mana usaha meningkatkan takwa
tersebut adalah merupakan kewajiban setiap orang muslim.'®® Berikut
penjelasan beberapa magdam yang dimaksud:

a. Tauhid

Tauhid berarti mengesakan Allah Swt dalam menuhankan-
Nya dan beribadah kepada-Nya. Tidak ada Tuhan selain Allah yang
patut disembah, pernyataan itu Allah tegaskan dalam Al-Qur’an
Surat al-Baqarah ayat 163.1% Seluruh rasul diutus oleh Allah SWT
ke dunia membawa misi yang paling utama yaitu mengajarkan
ketauhidan kepada umatnya. Sebagaimana firman Allah dalam Surat
al-Anbiya’/21: 25 sebagai berikut,

033G BN Y TG o3 J525 5a 88 50 s T

Kami tidak mengutus seorang rasul pun sebelum engkau (Nabi
Muhammad), melainkan Kami mewahyukan kepadanya bahwa tidak
ada tuhan selain Aku. Maka, sembahlah Aku.

Hal ini menunjukkan bahwa ketauhidan merupakan perkara
yang sangat penting, begitu pula penyimpangan atas perkara itu
sangat berbahaya.”™® Menauhidkan Allah perlu diyakini dan
diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari melalui nilai-nilai
ketakwaan dan ketaatan. Hal ini, untuk menguatkan hati dan jiwa
seorang muslim agar senantiasa melibatkan Allah dalam
menjalankan aktivitas apapun, kapanpun, dan di manapun.'*!

Y07 Abu Nashr As-Sarraj, Al-Luma’, dalam Kholilurrohman, Mengenal Tasawuf
Rasulullah Representasi Ajaran Al-Qur’an dan Sunnah, hal. 47.

108 K holilurrohman, Mengenal Tasawuf Rasulullah Representasi Ajaran Al-Qur’an
dan Sunnah, hal. 49.

109 7ain Al-Islam Al-Qusyairiy, Ar-Risdlah Al-Qusyayriyyah, hal. 402.

19 Sa’id Hawwa, Intisari Kitab Thya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan
oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Ihya’ ‘Ulimu ad-Din, hal. 396.

11 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 173.



56

Oleh karenanya, sangat penting bagi sdlik untuk menata
hatinya agar tetap berjalan di atas keimanan (ketauhidan) yang
lurus. Karena, pendekatan dalam tazkiyah an-nafs adalah intuisi
yang bersifat trasendental yang mencakup dunia wailayah hati,
karena sejatinya yang  didekati adalah dzat yang bersifat
immaterial. Yang mana hal tersebut memerlukan kesucian dan
kebersihan hati dari unsur syirik, kufur, fasik, dzalim, munafik,
murtad, dan penyimpangan-penyimpangan lainnya.112

Masalah tauhid adalah masalah akidah atau sebuah
kepercayaan yang me:ngikat.113 Dia merupakan perbuatan hati yang
tidak cukup hanya dinyatakan dengan lisan, akan tetapi juga
dibuktikan dengan nyata, yakni menyembah Allah dan tidak
menyekutukan-Nya. Menyembah-Nya sebagai wujud nyata atas
keimanan seseorang kepada-Nya. Proses ‘ubiidiyyah seorang hamba
merupakan jalinan komunikasi secara vertikal kepada sang
Khalig.*** Kesucian jiwa dan hati menjadi syarat utama untuk bisa
benar-benar terhubung dan sampai kepada-Nya dan berhasil
mengenal-Nya.

. Ikhlas

Setiap suatu benda berpotensi dapat ternoda oleh benda
lainnya. Jika benda itu bersih dari kotoran dan noda, maka itu
disebut dengan khdlish (benda yang bersih) dan amalan yang dapat
membersihkan disebutkan dengan ikhlas. Lawan dari ikhlas adalah
syirik dan orang yang tidak ikhlas adalah musyrik (pelaku syirik).**®

Ikhlas artinya memurnikan tujuan mendekatkan diri kepada
Allah SWT dari hal-hal yang dapat mengotorinya. Dalam kata lain,
menjadikan Allah sebagai satu-satunya tujuan dalam segala bentuk
ketaatan. Atau mengabaikan pandangan makhliig dengan cara selalu
berkonsentrasi kepada Khalig. 116

Ikhlas adalah syarat diterimanya amal saleh yang
dilaksanakan sesuai dengan sunah Rasulullah SAW. Allah SWT
telah memerintahkan untuk itu dalam firmannya Surat al-
Bayyinah/98: 5 sebagai berikut,

112 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 174.
113 Shalih bin Fauzan bin Abdillah Al-Fauzan, Kitdb At-Tauhid, Ponorogo:

Darussalam Press, t.th, Juz 1, hal. 2.

14 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 175.
Y5 Sa’id Hawwa, Intisari Kitab Thya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan

oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Ihya’ ‘Uliimu ad-Din, hal. 399.

18 Tbnu Qayyim Al-Jauziyyah, tazkiyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut

Ulama’ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi’i dari judul Tazkiyah an-Nufiis wa
Tarbiyatuhd Kama Yuqarriruhu ‘Ulama’ as-Salaf, Solo: Pustaka Arafah, 2006, hal. 11.12.



57

20 0 4 gt 3N 5 B

Mereka tidak diperintah, kecuali untuk menyembah Allah dengan
mengikhlaskan ketaatan kepada-Nya lagi hanif (lurus)....

Ikhlas membersihkan hati dari segala kotoran sedikit ataupun
banyak, sehingga tujuan mendeketkan diri benar-benar murni
karena Allah Swt. Maka resep untuk ikhlas adalah memupus
kesenangan-kesenangan hawa nafsu, ketamakan terhadap dunia, dan
mengusahakan agar hati selalu terfokus kepada akhirat. Banyak
orang yang tertipu, mengira selama ini dia ikhlas mengerjakannya
karena Allah. Hal ini terjadi, karena dia tidak memperhatikan
perkara-perkara yang merusak keihlasan.™’

C. Jujur

Jujur adalah tiang dari segala perkara, dengan jujur maka
sempurna sebuah urusan. Jujur wujud dari kedisiplinan, dan orang-
orang yang jujur adalah golongan yang tingkatannya setelah para
Nabi. Sebagaimana firman Allah Swt dalam Surat an-Nisa’/4: 69
sebagai berikut,

Gl G2 gt 4 A 35 J}L\:J}i)\/am { 53
sy ajj 255 G alls T s Gy

Siapa yang menaati Allah dan Rasul (Nabi Muhammad), mereka
itulah orang-orang yang (akan dikumpulkan) bersama orang-orang
vang dianugerahi nikmat oleh Allah, (vaitu) para nabi, para
pencinta kebenaran, orang-orang yang mati syahid, dan orang-
orang saleh. Mereka itulah teman yang sebaik-baiknya.

Dalam surat Maryam ayat 56, cukup jelas bahwa keutamaan
orang jujur adalah membenarkan kebenaran. Karenanya, Nabi
Muhammad saw bersabda dalam hadisnya, bahwa kejujuran akan
menunjukkan kepada kebaikan, dan kebaikan akan menunjukkan
pelakunya kepada surga.™® Orang yang jujur dekat dengan Allah

Y Tbnu Qayyim Al-Jauziyyah, tazkiyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut
Ulama’ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi’i dari judul Tazkiyah an-Nufiis wa
Tarbiyatuhd Kama Yuqarriruhu ‘Ulama’ as-Salaf, hal. 13-14.

18 Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-
Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 383.



58

Swt, karenannya dia sangat siap menghadapi kematian untuk
menghadap Allah SWT.®

Kata jujur berlaku untuk enam makna. Enam makna itu
adalah: jujur dalam perkataan, jujur dalam niat dan kemauan, jujur
dalam tekad, jujur dalam memenuhi tekad, jujur dalam amal, dan
jujur dalam mewujudkan nilai dan ajaran agama.120 Barangsiapa
yang mempunyai sifat jujur dalam semua hal tersebut, maka dia
disebut shiddig (yang mempunyai kejujuran yang lebih).121
Kejujuran akan mencjauhkan seseorang dari kebiasaan berbohong.

d. Zuhud

Sahl bin Sa’d As-Sa’idiy berkata: “seseorang mendatangi
Nabi bertanya, wahai Rasulullah tunjukkan kepadaku suatu amal,
jika aku mengerjakannya aku akan dicintai Allah dan dicintai pula
oleh sekalian manusia”. Rasulullah SAW menjawab: “zuhudlah
terhadap dunia, niscaya kamu dicintai oleh Allah. Zuhudlah
terhadap apa yang dimiliki manusia, niscaya kamu akan dicintai
oleh mereka.”'?

Hadis di atas memberitahukan bahwa Allah mencintai orang-
orang yang zuhud terhadap dunia. Pengertian zuhud adalah
berpalingnya keinginan terhadap sesuatu kepada sesuatu yang lebih
baik darinya. Pengetahuan dan kesadaran seseorang bahwa yang dia
tinggalkan lebih hina dari yang apa yang dia ambil itu adalah
gerbang menuju zuhud.'® Setidaknya, ada tiga ayat Al-Qur’an yang
menjelaskan rendahnya dunia jika dibandingkan dengan akhirat,
yaitu pada surat al-A’la ayat 16 dan 17, surat al-Anfal ayat 67, dan
surat ar-Ra’ad ayat 26.

Akan tetapi Al-Ghazali lebih berhati-hati dalam menilai
seseorang yang dikatakan zuhud. Al-Ghazali berkata: “ketahuilah
bahwa terkadang orang yang meninggalkan harta dianggap sebagai
orang yang zuhud. Padahal sebenarnya tidak demikian adanya.
Sesungguhnya  meninggalkan harta dan  memperlihatkan
kesederhanaan, mudah dilakukan bagi orang yang senang dipuji

119 7ain Al-Islam Al-Qusyairiy, Ar-Risdlah Al-Qusyayriyyah, hal. 297.

20 Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul A/-
Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 385.

121 7ain Al-Islam Al-Qusyairiy, Ar-Risdlah Al-Qusyayriyyah, hal. 297.

122 Hadis riwayat Ibnu Majah, dalam Az-Zuhud 1/1373. Dalam Riyadh ash-Shalihin,
hadis no. 475. Dikutip dalam Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah, fazkiyatun Nafs: Konsep
Penyucian Jiwa Menurut Ulama’ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi’i dari judul
Tazkiyah an-Nufiis wa Tarbiyatuhd Kamd Yuqarriruhu ‘Ulama’ as-Salaf; hal. 69.

123 Tbnu Qayyim Al-Jauziyyah, tazkiyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut
Ulama’ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi’i dari judul Tazkiyah an-Nufiis wa
Tarbiyatuhd Kama Yuqarriruhu ‘Ulama’ as-Salaf, hal. 70.



59

dengan sebutan zuhud. Betapa banyak para ahli ibadah yang setiap
harinya hanya cukup dengan sedikit makan lalu tinggal di tempat
ibadahnya yang tertutup rapat. Padahal gembira apabila orang-orang
memandangnya dan memujinya. Hal seperti ini tidak menunjukkan
zuhud. Jadi mengetahui zuhud adalah perkara yang sulit dan
berat.”?*

Menurut Al-Ghazali, ada tiga tanda untuk mengetahui batin
seorang yang zuhud. Pertama, tidak sedih dengan apa yang tiada
dan tidak gembira dengan yang ada. Sebagaimana firman Allah
dalam Surat al-Hadid/57: 23 sebagai berikut,

& ) A \ A
M - A imNg A - (2 e 1EN s
agar kamu tidak bersedih terhadap apa yang luput dari kamu dan

tidak pula terlalu gembira terhadap apa yang diberikan-Nya
kepadamu.

Tanda kedua, di matanya sama antara orang yang mencela dan
orang yang memuji. Dan ketiga, kenyamanannya bersama Allah,
hatinya selalu dalam manisnya ketaatan.'*®

e. Tawakal

Tawakal adalah kesungguhan hati dalam bersandar kepada
Allah  untuk mendapatkan kemaslahatan serta mencegah
kemudaratan, menyangkut urusan dunia ataupun akhirat. Allah
berfirman dalam Surat ath-Thalaq/65' 2 dan 3 sebagai berikut,

..Of\dwxox C oA ke Ko

Siapa yang bertawakal kepada Allah, niscaya Allah akan
mencukupkan (keperluan)-nya....

Dari Umar bin Khattab, Nabi Muhammad saw bersabda:

535 BN 5% \5@ /“&‘M&dﬁ““r"'

/

124 Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-
Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 391.

125 Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-
Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 383.



60

Sekiranya kalian benar-benar bertawakal kepada Allah Subhanahu
Wata’ala dengan tawakal yang sebenar-benarnya, sungguh kalian
akan diberi rizki (oleh Allah Subhanahu Wata’ala), sebagaimana
seekor burung diberi rizki; dimana ia pergi pada pagi hari dalam
keadaan lapar, dan pulang di sore hari dalam keadaan kenyang.'®

Dari ayat Al-Qur’an dan hadis di atas, menunjukkan bahwa
tawakal adalah amalan yang bisa mendatangkan banyak karunia
karena penyerahan diri sepenuhnya dia tujukan kepada Sang
Pemberi karunia.

Tawakal itu keseluruhan iman. Muwujudkan tawakal bukan
berarti meniadakan ikhtiar dan usaha. Takdir Allah dan sunnah-Nya
sehubungan dengan makhluk berkait erat dengan ikhtiar. Allah
memerintahkan untuk berikhtiar sekaligus bertawakal. Berusaha
dengan anggota badan sebagai bentuk ketaatan kepada Allah SWT.
Dan bertawakal dengan hati sebagai manifestasi iman kepada-
Nya.

f. Takwa dan Wara’

Takwa adalah kumpulan dari kebaikan-kebaikan. Takwa
adalah tingkatan seseorang yang sanggup meninggalkan perbuatan
syirik, maksiat, kejelekan, syubhat, kemudian menjauhi semua itu
dan setelahnya akan datang banyak karunia. Orang yang bertakwa
mempunyai beberapa karakter, apabila dia taat tidak bermaksiat,
apabila dia ingat dia tidak lupa, dan apabila dia bersyukur dia tidak
kufur.'? Orang yang bertakwa dengan sesungguhnya ketakwaan
maka dia bersih dari segala dosa dan terhindar dari segala azab.
Karenanya, orang bertakwa menjadi lebih mulia dari pada manusia
lainnya, Allah berfirman dalam Surat al-Hujurat/49: 13 sebagai

berikut,
ix‘ i ) _, A 54
MW PUECR AR

... Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah
adalah orang yang paling bertakwa....

126 Hadis riwayat At-Tirmidzi, Az-Zuhud VII/8. Dikutip dalam Ibnu Qayyim Al-
Jauziyyah, tazkiyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut Ulama’ Salaf, diterjemahkan
oleh Imtihan Asy-Syafi’i dari judul Tazkiyah an-Nufiis wa Tarbiyatuhda Kama Yuqarriruhu
‘Ulamad’ as-Salaf; hal. 122.

27 Tbnu Qayyim Al-Jauziyyah, Tazkiyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut
Ulama’ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi’i dari judul Tazkiyah an-Nufiis wa
Tarbiyatuhd Kama Yuqarriruhu ‘Ulamd’ as-Salaf; hal. 123.

128 7ain Al-Islam Al-Qusyairiy, Ar-Risdlah Al-Qusyayriyyah, hal. 172.



61

Orang yang bertakwa memiliki jalan untuk meraih kemuliaan.
Apabila jalan itu ditempuh dengan sungguh-sungguh, maka takwa
akan menjadi tabiat dalam hati sehingga akan mencerminkan
perilaku-perilaku sesuai dengan Al-Qur’an dan sunnah.

Kaitannya dengan wara’, ada yang menganggap keduanyua
sama, ada juga yang menilai wara’ lebih tinggi dan sebaliknya.
Wara’ secara harfiah artinya saleh, menjauhkan diri dari perbuatan
dosa. Selanjutnya, kata ini mengandung arti menjauhi hal-hal yang
tidak baik. Dan dalam pengertian sufi, wara’ artinya meninggalkan
segala yang di dalamnya terdapat keraguan-keraguan antara halal
dan haram (syubhat).129

Kaum sufi berpendapat bahwa setiap makanan, minuman,
pakaian yang haram, dapat memberi pengaruh bagi orang yang
memakan, meminum, dan memakainya. Hal tersebut
mengakibatkan hati mereka gelap, bahkan keras sehingga jauh dari
jalan kebenaran. Akibatnya, mereka sulit mendapatkan hidayah dan
ilham dari Tuhan yang Maha Kuasa.™®

Oleh karenanya, orang yang memasuki tahapan ini, selalu
menjaga dirinya dari unsur-unsur yang belum jelas hukumnya,
sebagai suatu sikap kehati-hatian agar tidak mudah terjerumus ke
dalam suatu hal yang dibenci bahkan dilarang oleh Allah SWT. Jadi,
tidak hanya menjaga diri dari sesuatu yang dilarang oleh-Nya,
namun juga dari hal yang dibenci-Nya.'® Dari pengertian ini dapat
dipahami bahwa orang yang berupaya menyucikan diri dengan
bersikap wara’, berupaya mendekatkan diri kepada Tuhan dengan
cara menjauhi diri dari hal yang haram dan syubhat.

g. Syukur
Takwa merupakan pintu gerbang menuju syukur. Sebab
kedudukan syukur lebih tinggi dibandingkan dengan takwa. >
Sebagaimana yang difirmankan Allah dalam Surat Ali Imran/3: 123

sebagai berikut,
- ” % 25 /’ ’l)f g, 4
Gy SE rﬂ.«J AURP B
Maka bertakwalah kepada Allah agar kamu bersyukur.

129 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 228.

130 Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf, Jakarta: PT Rajawali Pers, 2011, hal. 200.

31 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 229.

32 Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-
Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 428.



62

Syukur adalah memaksimalkan potensi dalam diri, guna
menggapai perkara yang paling dicintai Allah. Syukur juga berarti
memuji Sang Pemberi nikmat atas kebaikan yang telah dia berikan
kepada hatmbal-Nya.133 Allah berjanji akan menambah nikmat itu,
jika seorang hamba mau bersyukur. Firman Allah SWT dalam Surat
Ibrahim/14: 7 sebagai berikut,

4 _< 1’1. ’f: 1/ ,’(’)ﬂ/, /’,i’/,/,)f:/ 1(:’/
Sa8) )3 31 83 ol oSS3 N 58 4 1G5 536 3
(Ingatlah) ketika Tuhanmu memaklumkan, “Sesungguhnya jika
kamu bersyukur, niscaya Aku akan menambah (nikmat) kepadamu,

tetapi jika kamu mengingkari (nikmat-Ku), sesungguhnya azab-Ku
benar-benar sangat keras.”

Dikatakan syukur apabila memenuhi tiga rukun. Pertama,
secara  batin mengakui nikmat, kedua; secara lahir
membicarakannya, dan ketiga; menjadikannya sebagai sarana untuk
taat keapada Allah Swt. Jadi sgfukur itu berkaitan dengan hati, lisan,
dan anggota badan sekaligus.1 * Hati untuk ma 'rifah dan mahabbah,
lisan untuk memuji, dan anggota badan digunakan untuk
menjalankan ibadah dalam rangka taat pada ketentuan Allah.

Sabar

Secara bahasa, sabar berarti melarang dan menahan. Menurut
syara’, berarti menahan nafsu dari ketergesaan, menahan lisan dari
keluhan, dan menahan anggota badan dari memukul-mukul pipi dan
merobek-robek pakaian untuk mengungkapkan kesedihan, atau
dengan ekspresi lainnya. Sabar juga termasuk sifat yang tidak
menampakkan kecemasan dalam batin dan tidak mengeluh atas
perkara yang tidak disenangi. 13

Sabar termasuk kategori akhlak mulia. Dengannya, seseorang
akan tercegah dari perbuatan tercela. Sekaligus sabar merupakan
kekuatan untuk mencapai kebaikan dan kelurusan segala urusan.
Dengan kata lain, sabar berarti tabah menjalani segala penderitaan,

33 Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul A/-

Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 429.

134 Tbnu Qayyim Al-Jauziyyah, tazkiyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut

Ulama’ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi’i dari judul Tazkiyah an-Nufiis wa
Tarbiyatuhd Kama Yuqarriruhu ‘Ulama’ as-Salaf, hal. 113.

35 Tbnu Qayyim Al-Jauziyyah, tazkiyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut

Ulama’ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi’i dari judul Tazkiyah an-Nufiis wa
Tarbiyatuhd Kama Yuqarriruhu ‘Ulama’ as-Salaf, hal. 101.



63

kesedihan, dan nestapa serta berbagai kejadian yang sulit dihadapi
dan sulit untuk dihindarkan. **

Terkait hubungan antara sabar dan syukur, terdapat
keterikatan seperti keterikatan antara nikmat dan cobaan. Manusia
tidak bisa lepas dari keduanya dalam menjalankan kehidupan ini.
Kesabaran bermacam-macam, di antaranya adalah sabar dalam
ketaatan kepada Allah, sabar dari menghindari kemaksiatan, dan
sabar ketika mendapat cobaan. Karena itu, sabar merupakan separuh
keimanan, sebab setiap cabang-cabang iman memerlukan
kesabaran.'*’

Allah menyebutkan keutamaan sabar dalam Al-Qur’an lebih
dari sembilan puluh tempat. Ditambah lagi dengan kemuliaan-
kemuliaan atau derajat yang tinggi yang diperoleh karena sifat sabar
itu. Seperti dalam surat as-Sajadah ayat 24, disebutkan bahwa orang
yang sabar layak menjadi pemimpin suatu kaum. Dalam ayat lain,
surat al-A’raf ayat 137, dijelaskan bahwa orang yang sabar akan
mendapat pertolongan Allah. Dan difrimankan oleh Allah, bahwa
orang yang sabar akan mendapat ganjaran yang sangat besar tanpa
batas, hal tersebut tercantum dalam surat az-Zumar ayat 10."%

I. Khauf (Takut) dan Rajd’ (Harap)

Khauf dalam tasawuf adalah hadirnya perasaan takut ke dalam
diri seorang sufi, karena dihantui oleh perasaan dosa dan ancaman
yang akan menimpanya.’®® Sedangkan raji’ berarti berharap atau
optimisme yang mendorong pada perasaan hati yang senang karena
menanti sesuatu yang diinginkan dan disenangi yakni  Allah
SWT.*® Keduanya bagaikan dua sayap, dengannya orang-orang
yang dekat dengan Allah terbang menuju semua magdm yang
terpuji.

Ketika seseorang sudah memiliki khauf, dia akan senantiasa
meningkatkan amal ibadahnya dan akan bertambah jauh dari
perbuatan maksiat yang dapat mendatangkan dosa. Akan tetapi
apabila semakin meningkat khauf-nya maka dia semakin merasa
tentram dan tenang karena kondisi hatinya semakin dekat dengan

3¢ Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 238-
239.

Y7 Sa’id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan
oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar IThya’ "Uliim ad-Din, hal. 455.

138 Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-
Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 435.

139 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 238-
257.

140 Rosihan Anwar, Akhlak Tasawuf, Bandung: Pustaka Setia, 2010, hal. 203.



64

J-

Allah SWT. Di samping dihantui rasa khauf akan Allah, dia juga
akanlﬂisinari oleh rasa harap akan rahmah Allah dan maghfirah-
Nya.

Seseorang yang telah berkumpul perasaan khauf dan raja’
dalam jiwanya, maka jiwanya akan selalu optimis. Melalui modal
optimis itulah dia akan senantiasa menumbuhkan harapannya
tersebut dengan melakukan amal saleh, ketaatan dan menjauhi
segala larangan yang dibenci dan dimurkai Allah SWT. Agar
harapan yang dia simpan menjadi kenyataan dan dapat diraih.**?
Seseorang yang menginginkan penyucian jiwa dengan menanamkan
keduanya dalam jiwanya, maka dirinya akan selalu tergugah untuk
senantiasa beramal saleh, memperbaikinya, dan meningkatkan
kedekatannya pada Allah SWT.

Mahabbah (Cinta)

Kecintaan kepada Allah adalah tujuan akhir dan derajat
tertinggi. Setelah menggapainya, tidak ada lagi tingkatan selain
buah dari mahabbah itu sendiri, seperti kerinduan (syauq),
kenyamanan (uns), dan rida. Cinta kepadanya adalah cinta yang
paling bermanfaat, yang paling wajib, yang paling tinggi, dan yang
paling mulia."*

Mencintai Rasulullah SAW juga merupakan hal terpuji, karena
merupakan pengaruh dari mencintai Allah. Nabi Muhammad SAW
pernah bersabda, bahwa seorang hamba tidak akan sempurna
keimanannya sampai dirinya mencintai Nabi Muhammad SAW
melebihi cintanya kepada anak, orangtua, dan manusia
seluruhnya.'* Kemudian mencintai orangtua juga bagian dari
mencintai Allah dan Rasulullah SAW. Selain itu, mencintai orang-
orangmgllim saleh dan bertakwa merupakan perintah Allah dan Rasul-
Nya.

7. Capaian Setelah Proses Tazkiyah An-Nafs
a. Murogobah

Dalam dunia tasawuf capaian pertama setelah menjalani
proses tazkiyah an-nafs yakni murégobah. Makna murogobah

258.

11 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 257-

142 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 259.

3 Tbnu Qayyim Al-Jauziyyah, Tazkiyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut
Ulama’ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi’i dari judul Tazkiyah an-Nufiis wa
Tarbiyatuhd Kamd Yuqarriruhu ‘Ulamad’ as-Salaf; hal. 127.

144 Hadis riwayat Imam Bukhari dalam A/-fmdn 1/58 dan Muslim II/15.

Y5 Sa’id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-
Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 399.



65

adalah meletakkan sesuatu di bawah perasaan sedang diawasi oleh
Sang Khalig. Bagi para sufi, murogobah adalah ber-tawajjuh
kepada Allah dengan sepenuh hati melalui pemusatan hubungan
dengan segala sesuatu selain Allah SWT, menjalani hidup dengan
mengekang nafsu dari hal-hal terlarang, dan mengatur kehidupan di
bawah cahaya perintah Allah dengan penuh keimanan bahwa
pengetahuan Allah meliputi segala sesuatu.'*®
Murégobah juga bisa dimaknai sebagai usaha sungguh-
sungguh di bawah naungan kehendak Allah dan menjalani hidup
dan suluk dengan cara terbaik melalui keselarasan antara isi hati
dengan penampilan (dzdhir — bdathin) di bawah pengawasan-Nya.
Kondisi ini hanya dapat terwujud dengan meyakini bahwa Allah
selalu melihat segala kondisi manusia, dan bahwasanya Allah selalu
mendengar, mengetahui ucapan hamba-Nya, menentukan takdir
untuk mereka, dan memperhatikan perbuatan mereka, baik yang
tersirat maupun yang tersurat.*’
b. Muhddharah
Muhddharah adalah kehadiran hati dalam mengingat Allah
SWT.*® Pada tahapan ini seorang sdlik; murid merasakan rasa
hudhiir akan asmd’ Allah dalam hatinya maka dia juga merasakan
Allah hadir di sisinya. Ini sebagai dampak dari amal saleh yang
dikerjakan selama ini, khususnya zikir yang dilakukan dengan
sungguh-sungguh, istikamah, khusyuk, dan penuh hikmat, sehingga
dia merasakan secara bertahap kehadiran Allah di setiap hembusan
nafasnya.149
Setelah sang salik berhasil menghadirkan Allah di setiap denyut
nadinya, maka capaian berikutnya yakni mukdsyafah. Hal tersebut
sesuai dengan penjelasan al-Kamisykhanawi bahwa muhddharah
ialah tahapan dalam menggapai mukdsyafah, dan mukdsyafah
adalah capaian menuju musydhadah ila Allah.*®
C. Mukdasyafah
Mukdsyafah adalah kehadiran disertai kejelasan
(ketersingkapan). Artinya, tabir (penghalang) antar makhluk dengan
khalig sudah terbuka; tersingkap sehingga tidak ada lagi jarak antara

146 zaprulkhan, IImu Tasawuf; Sebuah Kajian Tematik, Jakarta: Rajawali Press, 2016,
hal. 59.

7 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 226.

148 7ain Al-Islam Al-Qusyairiy, Ar-Risdlah Al-Qusyayriyyah, hal. 90.

%9 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 269.

%0 Dhiya’uddin Ahmad Mushthafa Al-Kamisykhanawiwi, Jami’ Al-Ushil fi Al-
Awliyd’, Surabaya: Al-Haramain, t.th, hal. 318.



66

dirinya dengan Tuhannya.® Mukdsyafah juga merupakan suatu
kondisi yang menhadirkan hati dalam menyifati penjelasan tentang
Dzat Allah SWT tanpa memerlukan suatu bukti yang nyata.™
Keyakinan akan Dzat Allah sudah semakin mantap di dalam hatinya
dengan penjelasan-penjelasan ruhaniah yang menyinari dan
menyelimuti hatinya (mata hatinya).

d. Musydahadah

Musydhadah ialah kehadiran al-Haqq dalam hati tanpa bingung
dan linglung. Pada tahap ini seorang salik menyaksikan Dzat Allah
beserta segala rahasia-rahasia yang ghdib. Dalam keadaan
demikian, segala tabir sudah hilang, bagaikan cahaya matahari yang
mengkilau di antara bintang-bintang di malam hari. Dikatakan juga
bahwa musydhadah sebagai indikator dalam pencapaian dunia
wilayah kegaiban dengan siraman cahaya (niir) Allah yang mampu
menyingkap segala rahasia-rahasia yang tersembunyi yang bersifat
abstrak, manakala hati telah suci, bersih dari segala kotoran, dan
dari hal-hal yang bertentangan dengan ketentuan Allah.*®

e. Mahabbah

Apabila seorang salik belum melihat Dzat Allah dengan mata
batinnya, maka dia tidak akan sampai pada tahap mahabbah.
Karena mahabbah yang berarti cinta, cinta tidak akan diraih jika
menyaksikan saja belum diraih. Ketika sudah mencintai Allah maka
tidak ada ruang cinta dalam hati seorang salik selain cintanya
ditujukan pada Allah SWT.***

Mahabbah sebagai capaian berikutnya setelah seorang sdlik
menggapai musydhadah. Mahabbah adalah sebuah capaian para
salik yang menjadikannya cinta kepada Allah di atas segala-galanya.
Tiada yang dimaksud, tiada yang dicari, tiada yang diingat, tiada
yang dituju tiada yang diharapkan, tiada yang ditakutkan, tiada yang
dipuji, dan tiada yang dicintai melainkan Allah SWT.™

f. Ma'rifah

Ma’rifah ialah pengetahuan akan asmd’Allah, beserta sifat-
sifat-Nya. Pengetahuannya disertai dengan rasa pembenaran akan
adanya Allah SWT di dalam aktivitasnya, di segala keadaanya,

! Dhiya’uddin Ahmad Mushthafa Al-Kamisykhanawiwi, Jami’ Al-Ushil fi Al-
Awliya’, hal. 90.

%2 Dhiya’uddin Ahmad Mushthafa Al-Kamisykhanawiwi, Jami’ Al-Ushil fi Al-
Awliya’, hal. 318.

153 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 273.

15 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 276.

1% Hefdon Assawqi, Pendidikan Akhalqul Karimah Prespektif Ilmu Tasawwuf,
Indramayu: Penerbit Adab, 2021, hal. 110-111.



67

senantiasa tersambung dengan-Nya dalam mundjat memohon
kepada Allah dan menyerahkan segala sesuatu kepada-Nya dan
senantiasa berakhlak mulia dengan membersihkan segala penyakit
dan noda yang menyelimuti hatinyal.156 Tanda-tanda orang yang
sampai pada tahap ini adalah menjadikan dirinya kosong dari
kehidupan dan akhirat, artinya yang dipikirkan hanya Allah SWT,
urusan dunia dan akhirat dia serahkan kepada Allah SWT."’

C. Pendidikan Remaja dalam Perspektif Islam

1. Pengertian Pendidikan

Secara bahasa, pendidikan merujuk pada kata “paedagogie”
yang berasal dari bahasa Yunani. Kata tersebut mencakup kata “paes”
bermakna anak dan “agogos” bermakna membimbing. Apabila
digabungkan paedagogie bermakna membimbing seorang anak.
Sedangkan kata “educate” berasal dari bahasa Romawi yang berarti
menampakkan sesuatu yang tersimpan di dalam. Adapun dalam bahasa
Inggris pendidikan menggunakan kata “to educate” bermakna
memperbagus karakter dan mengasah intelektual.’*® Pendidikan pada
dasarnya adalah sebuah sarana untuk membentuk makhluk hidup
khususnya manusia.

Dalam pembendaharaan kata bahasa Indonesia kata pendidikan
berasal dari kata dasar didik. Kata kerjanya: mendidik yaitu, memberi
arahan, ajaran, bimbingan, menjaga, dan membentuk. Sedangkan
pendidikan mempunyai pengertian: proses pembentukan pola pikir,
sikap, dan tingkahlaku individu ataupun komunitas dalam rangka
meningkatkan kualitas manusia dengan perantara upaya pengajaran
dan latihan, penugasan, cara membimbing.*® Sementara dalam Bahasa
Arab pendidikan disebut dengan berbagai macam ungkapan yakni; at-
tahdzib, at-tarbiyah, at-za 'dib, dan at-ta Iim.**® Di antara empat istilah
tersebut yang sering digunakan adalah kata at-tarbiyah.

At-Tarbiyah secara bahasa mengandung beberapa makna;
pembentukan, pengasuhan, penjagaan, perlakuan baik, dan perhatian

% Dhiya’uddin Ahmad Mushthafa Al-Kamisykhanawiwi, Jami’ Al-Ushil fi Al-
Awliya’, hal. 299.

5" Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 281.

158 Rahmat Hidayat dan Abdillah, Ilmu Pendidikan: Konsep, Teori dan Aplikasinya,
Medan: Lembaga Peduli Pengembangan Pendidikan Indonesia (LPPPI), 2019, hal. 23.

159 Tim Redaksi Kamus Bahasa Indonesia, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta:
Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, 2008, hal. 352.

180 Achmad Warson Munawwir dan Muhammad Fairuz, Al-Munawwir Kamus
Indonesia — Arab, hal. 232.



68

kepada anak.'®* Sedangkan menurut beberapa para ilmuan yang dikutip
dalam kitab At-Tarbiyah karangan Imam Zarkasyi, pertama dari Al-
Ashfahani mengartikan pendidikan sebagai pembentukan sesuatu,
tahap demi tahap sampai kepada titik yang sempurna. Pengertian
berikutnya datang dari Al-Baidhowi dengan artian bahwa pendidikan
adalah proses pencapaian sesuatu kepada kesempurnaan melalaui
proses dan tahap yang harus ditempuh.’®® Pendidikan berawal dari
pembentukan dan berakhir dengan kesempurnaan.

Pendidikan menjadi bagian penting bagi kehidupan dan
kelangsungan hidup manusia. Maka penting untuk memahami
substansi pendidikan secara baik dan benar dari para ahli. Menurut
Plato filosof Yunani kuno, menurutnya pendidikan adalah
pengembangan badan dan jiwa dengan segala apa yang indah dan
sempurna untuk keduanya.'®® Pendapat filosof terkenal lainnya yakni
Aristoteles, pendapatnya mengenai pendidikan adalah persiapan akal
untuk menggali ilmu seperti persiapan tanah untuk penanaman dan
pembibitan.'®  Sedangkan filosof dalam bidang pendidikan
berkebangsaan Inggris, Herbert Spencer mengatakan bahwa
pendidikan adalah proses persiapan manusia agar dapat hidup dengan
kehidupan yang sempurna.’® Kelangsungan hidup manusia tidak bisa
lepas dari pendidikan.

Pendidikan bermula sejak adanya manusia di muka bumi ini.
Manusia pertama dan semua manusia hari ini pendidiknya adalah
Tuhan Allah. Karena itu pendidikan eksis hingga hari akhir nanti.
Sehingga pendidikan juga dapat diartikan sebagai sebuah hubungan
koneksi antar makhluk hidup dengan alam semesta. Paulo Freire
berpendapat, terjadi proses pendidikan ketika adanya interaksi manusia
dengan manusia lain dengan penghubungnya dunia.*® Proses interaksi
tersebut, manusia akan mendapatkan pelajaran hidup yang baik.

Seseorang akan mendapatkan pendidikan dari sekelilingnya. Apa
yang manusia lihat, apa yang didengar, dirasakan baik dalam bentuk
gerakan ataupun suara, benda ataupun gambar, semua itu menjadi
faktor yang berpengaruh dalam memberikan pendidikan akhlak dan
akal seseorang. Ini sesuai dengan apa yang menjadi semboyan

181 Imam Zarkasyi, Ushiil At-Tarbiyah wa At-Ta’lim, Juz 1, hal. 1.
162 Imam Zarkasyi, Ushiil At-Tarbiyah wa At-Ta’lim, Juz 1, hal. 1-2.
163 Hamengkubuwono, Ilmu Pendidikan dan Teori-teori Pendidikan, Bengkulu: LP2

STAIN Curup, 2016, hal. 1.

164 Hamengkubuwono, I/mu Pendidikan dan Teori-teori Pendidikan, hal. 2.
185 Imam Zarkasyi, Ushiil At-Tarbiyah wa At-Ta lim, Juz 1, hal. 2.
186 Abdul Rahmat, Pengantar Pendidikan: Teori, Konsep, dan Aplikasi, Gorontalo:

Ideas Publishing, 2014, hal. 6.



69

pendidikan di lembaga pendidikan Gontor. Karena itu proses
pendidikan menurut Gontor akan berjalan dengan baik jika adanya
dukungan dari pemeran utama pendidikan (pendidik) yang dapat
menjadi uswah bagi anak didik dan mampu menciptakan miliu yang
baik di dalam sebuah medan pendidikan.™®’ Proses pendidikan berjalan
selama 24 jam tanpa henti karena semua unsur mengandung
pendidikan.

Pendidikan bagi Mahmud Yunus, merupakan sebuah upaya yang
dilakukan untuk membantu dan mempengaruhi anak-anak agar dapat
meningkatkan keilmuan, jasmani, dan akhlaknya. Tujuannya agar
anak-anak dapat hidup bahagia dan bermanfaat bagi dirinya dan
masyarakat, sehingga setiap apa yang dikerjakan baik dan bermaslahat
untuk masyarakat luas.'® Pemikiran Mahmud Yunus tentang
pendidikan memiliki kesamaan dengan apa yang menjadi semboyan
pendidikan Gontor. Titik kesamaanya ada pada buah dari pelaksanaan
pendidikannya yakni membentuk akhlak yang mulia.

Sedangkan menurut Undang-undang pendidikan Nasional No. 20
tahun 2003 makna pendidikan ialah usaha sadar dan terencana dengan
terstruktur untuk menciptakan miliu belajar dan proses pembelajaran
yang kondusif. Dimaksudkan agar anak didik giat untuk meningkatkan
bakat dirinya dan kemampuan amalan spiritual, manage diri, karakter,
kecerdasan, akhlak terpuji berikut kreativitas yang dibutuhkan dirinya,
agama, bangsa, dan negara.*®

Merujuk penjelasan makna-makna pendidikan di atas,
diintisarikan bahwa pendidikan adalah suatu aktivitas untuk
mengembangkan seluruh aspek kepribadian seseorang baik keilmuan,
jasmani, dan budi pekerti. Dengan harapan seseorang Yyang
mendapatkan pendidikan bisa menjadi pribadi yang sempurna sehingga
dirinya dapat memberikan manfaat dan kebahagiaan untuk dirinya dan
sekitarnya.

. Islam Sebagai Dasar Pendidikan

Sebelum membahas tentang makna dan tujuan pendidikan Islam,
maka selain memahami apa itu pendidikan juga merupakan hal yang
penting untuk memahami apa itu Islam. Pemahaman akan konsep
Islam yang benar sangat diperlukan sebelum merumuskan apa itu
pendidikan Islam. Karena terdapat cendikiawan yang mengartikan
Islam hanya secara bahasa yang berarti tunduk dan patuh. Seperti
Nurcholis Majid yang mengatakan bahwa umat manusia yang memilki

7 Imam Zarkasyi, Ushiil At-Tarbiyah wa At-Ta lim, Juz 1, hal. 4.
1%8 Imam Zarkasyi, Ushiil At-Tarbiyah wa At-Ta lim, Juz 1, hal. 3.
189 Mujamil Qomar, Epistemologi Pendidikan Islam, Jakarta: Erlangga, 2002, hal. 24.



70

agama dan keyakinan berbeda itu memiliki kesamaan pada kepasrahan
dan ketundukan pada Tuhan yang sama.'”® Pemahaman seperti ini
merupakan pemahaman yang keliru karena Islam sebagai agama yang
dalam bahasa arab disebut din mempunyai arti hujan yang berulang.
Menurut Syed M. Naquib Al-Attas, hujan melukiskan agama yang
benar. Jadi Islam sebagai agama yang benar, dia akan memberikan
kehidupan kepada manusia, apabila ada manusia yang tidak mau
menerima hujan dalam arti kebenaran Islam maka dia tidak memiliki
kehidupan bagaikan orang yang mati.*"*

Nama Islam sebagai konsep dapat dilacak dari kata Islam,
berasal dari kata salima. Islam merupakan bentuk mashdar dari kata
aslama secara bahasa, (menundukkan atau menghadapkan wajah atau
berserah diri). Asal katanya salima (selamat atau menyelamatkan),
yang juga menurunkan kata sallama (menyerahkan diri), salam
(kesejahteraan atau keselematan), salim (kedamaian), dan (sullam)
tangga. Jadi dari kata salima lahirlah aslama yang artinya tunduk,
menyerahkan diri, dan patuh.'’”® Dari kata inilah terbentuk kata Islam.
Dari makna-makna tersebut jelaslah bahwa kata Islam mengandung
sebuah konsep agama yang tidak sama dengan agama lain.

Kata Islam dalam Al-Qur’an dikategorikan sedikitnya menjadi
tiga: berserah diri, menyelamatkan, dan tunduk. Pertama, tunduk bukan
hanya untuk manusia, tapi seluruh alam semesta ciptaan Allah. Kedua,
berserah diri maksudnya menyerahkan diri kepada Allah dan taat pada
hukum Allah tanpa tawar menawar. Ketiga, menyelamatkan
maksudnya, memeluk Islam hidupnya akan selamat karena
menyelamatkan dirinya dari perbuatan jahat dan menyelamatkan orang
lain dari kejahatan dirinya atau kejahatan orang lain.*”® Jadi, konsep
Islam dan berislam itu dinamis dengan tiga makna tersebut.

Makna Islam dapat dilihat dengan merujuk pada hadis yang
dikenal dengan sebutan hadis Jibril. Dalam hadis terjadi percakapan
antara Nabi Muhammad SAW dengan malaikat Jibril dengan maksud
Jibril ingin mengajarkan tentang agama Islam kepada para sahabat
yang hadir dalam majlis Nabi.

Y0 Nur Cholis Majid, Pluralitas Agama: Kerukunan dalam Keragaman, Jakarta:
Kompas, 2001, hal. 2-5.

m Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu
Rangka Pikir Pembinaan Filsafat Pendidikan Islam, diterjemahkan oleh HaiDar Bagir dari
judul The Concept of Education is Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of
Education, Bandung: Mizan, 1992, hal. 22.

Y2 Hamid Fahmy Zarkasyi, Minhaj: Berislam, dari Ritual Hingga Intelektual,
Jakarta: Insists 2020, hal. 6.

® Hamid Fahmy Zarkasyi, Minhaj: Berislam, dari Ritual Hingga Intelektual, hal. 22
dan 34.



71

Ini berarti bahwa berislam itu beribadah dengan amalan-amalan
yang dimulai dengan syahadat dan diikuti oleh empat rukun lainnya
yaitu salat, zakat, puasa, dan haji. Berislam dengan amalan-amalan itu
disebut berislam dengan syariah atau dengan ibadah ritual.'™ Satu
tingkat di atasnya, berislam dengan akidah atau iman yang mempunyai
enam rukun dan cabang-cabangnya. Pada tingkatan ini seseorang
menanamkan dalam hatinya kepercayaan kepada rukun iman kemudian
dia menyatakan kepercayaanya itu dengan lisannya, dan selanjutnya
dia buktikan dengan perbuatan dengan seluruh anggota tubuhnya.'”™
Tingkatan berislam yang lebih tinggi dari keduanya adalah berislam
pada tingkat ihsan yakni selalu meyakini bahwa Allah sedang
melihatnya atau menggambarkan seakan-akan bahwa dia selalu
melihat Allah.*”® Berdasarkan hadis Jibril di atas dapat difahami bahwa
berislam terdapat tiga tingkatan, bermula dengan tingkatan berislam
secara ritual dan pada puncaknya seseorang berislam dengan tingkatan
ihsan.

Seorang muslim pertama-tama harus dapat mengerjakan syariat
Islam dengan keimanan atau akidah. Akidah atau keimanan harus
dibuktikan dengan pebuatan atau perilaku yang bisa disebut amal
saleh. Agar amal perbuatannya termasuk saleh maka akidahnya harus
dipahami dengan benar. Jika sudah benar maka keislamannya akan
meningkat menjadi akhlak yang dijaga dengan ketakwaan. Maka dari
itu, orang yang berakhlak mulia mestinya tidak hanya syariatnya yang
sempurna, keimanannya yang kokoh, dan amalannya yang saleh, tapi
juga pikirannya lurus dan benar. Jika cara beripikirnya sudah benar
maka benar juga cara pandang atau pola pikirnya.*’” Jadi, pengetahuan
(syariat), keimanan (akidah), dan perbuatan (akhlak) dalam Islam itu
berpuncak pada cara pandang yang benar atau dalam pengertian umum
disebut worldview.

Islam sebagai cara pandang (worldview Islam) maksudnya adalah
menjadikan Islam sebagai pedoman untuk memandang realitas dan
kenyataan tentang wujud sesungguhnya yang tergabung dalam akal
pikiran dan tergambar dalam seluruh aktivitas kehidupan.'” Jika Islam

40.

' Hamid Fahmy Zarkasyi, Minhaj: Berislam, dari Ritual Hingga Intelektual, hal.

5 Shalih bin Fauzan bin Abdillah Al-Fauzan, Kitdb At-Tawhid, Ponorogo:

Darussalam Press, t.th, Juz 2, hal. 58.

166.

¢ Hamid Fahmy Zarkasyi, Minhaj: Berislam, dari Ritual Hingga Intelektual, hal.

Y7 Hamid Fahmy Zarkasyi, “Konsep Din Al-Islam,” dalam Jurnal Islamia, Vol. 12

No. 1 Tahun 2018, hal. 24.

178 Hamid Fahmy Zarkasyi, “Konsep Din Al-Islam,” hal. 26.



72

sebagai agama yang sumbernya adalah Al-Kitab dan As-Sunnah dapat
melahirkan cara pandang yang khas Islam, maka dapat dikatakan
bahwa pandangan hidup (worldview) Islam menjadi dasar penerapan
pendidikan Islam. Karena ilmu pengetuhan sumbernya adalah Al-
Quran dan dengan keduanya terlaksana pendidikan.

Setelah mengetahui makna dari Islam secara komprehensif
seperti di atas, maka akan mudah difahami konsep pendidikan Islam
yang tidak liar. Keyakinan yang kurang mengenai Islam, maka
pendidikan Islam akan terjangkit liberalisasi pendidikan. Islamisasi
dapat terealisasikan apabila memahami dan mengamalkan Islam
dengan pengertian yang sesungguhnya sebagai asas pendidikan Islam.
Karena segala ilmu pengetahuan akan disaring terlebih dahulu dengan
worldview Islam.

3. Pendidikan Islam

Sebelum menguraikan konsep pendidikan Islam, perlu untuk
mengetahui definisi manusia sebagai objek pendidikan. Para pemikir
muslim menyebut manusia sebagai al-hayawan an-néathiq (binatang
rasional). Maksudnya adalah manusia sebagai makhluk yang berakal
mempunyai nalar untuk berpikir dan memiliki fakultas batin untuk
merumuskan makna-makna (dz0 nuthgin).'’”® Dengan pengertian
tersebut, dapat dikatakan bahwa manusia mempunyai kekuatan dan
kapasitas tertentu dalam dirinya untuk menyampaikan kata-kata dalam
sebuah pola yang bermakna. Maka manusia disebut binatang
berbahasa.

Akal mempunyai padanan kata dengan qalb (hati) yang
merupakan suatu alat penyerapan ruhaniah. Dalam hal ini akal manusia
sebagai organ vital dalam tubuh yang perannya membenarkan yang
benar dan menyalahkan yang salah.'®® Ketika manusia menjadi objek
pendidikan, maka banyak ditemukan pola pendidikan tidak hanya
mendidik jasmani manusia saja, akan tetapi juga mendidik jiwanya
atau ruhaniahnya. Inilah yang membedakan manusia dengan makhluk
lainnya. Bahan pokok terpenting dalam memberikan pendidikan ruhani
manusia adalah agama.'®! Karena itu sudah menjadi keharusan dalam

1% Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu
Rangka Pikir Pembinaan Filsafat Pendidikan Islam, diterjemahkan oleh HaiDar Bagir dari
judul The Concept of Education is Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of
FEducation, hal. 36-37.

180 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu
Rangka Pikir Pembinaan Filsafat Pendidikan Islam, diterjemahkan oleh HaiDar Bagir dari
judul The Concept of Education is Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of
Education, hal. 38.

181 7akiah Darajat, Pendidikan Islam dalam Keluarga dan Sekolah, Jakarta: CV
Ruhama, 1994, hal. 21.



73

menjalankan proses pendidikan, yaitu memasukkan ajaran-ajaran dan
nilai-nilai kehidupan yang berlandaskan agama yang benar, yaitu
agama Islam.

Ada tiga istilah pendidikan dalam khazanah pendidikan Islam
yang masing-masing mencerminkan dimensi proses pendidikan yang
berbeda. Istilah yang digunakan paling luas adalah ta’lim, dari kata
‘allama berakar kata ‘alima yang bermakna menyadari, mengetahui,
menerima, dan belajar. Dengan istilah ini pendidikan berarti
menyebarkan ilmu pengetahuan kepada anak didik melalui
pengajaran.’®? Nabi Muhammad saw menggunakan kata ’allama dalam
mendoakan Anas bin Malik agar menjadi anak yang terdidik dan
terpelajar. Istilah tersebut juga banyak digunakan para ulama, salah
satunya menjadi nama sebuah kitab yaitu Ta 'lim Al-Muta’allim.

Istilah kedua menggunakan kata tarbiyah. Tarbiyah berasal dari
akar kata rabba, yang berarti menumbuhkan, membangun,
meningkatkan, dan mendidik yang dimaksudkan untuk meningkatkan
suasana spiritual dan kedewasaan sesuai dengan perintah Tuhan.'®®
Sejak tahun pertama hijrah kata rabba sudah diguunakan, seperti
terlihat dalam ayat Al-Qur’an Surat al-Isra’/17: 24 sebagai berikut,

- // - AL s “ @ 5'/:/ w o ~ Mi: ~\- - /)/ 2 e 1|~
&0 LS o B w29 G JA G L Jaisls
&

\%;, ~
iiadd

Rendahkanlah dirimu terhadap keduanya dengan penuh kasih sayang
dan ucapkanlah, “Wahai Tuhanku, sayangilah keduanya sebagaimana
mereka berdua (menyayangiku ketika) mendidik aku pada waktu
kecil.”

Sedangkan istilah yang ketiga, menggunakan kata ta’'dib. Ta'dib
bersumber dari kata addaba bermakna menjadi beradab, sopan, dan
berakhlak.  Dimaksudkan dari istilah  tersebut, diharapkan
perkembangan individual seseorang selaras dengan perilaku
sosialnya.’® Kata addaba juga sudah digunakan oleh Nabi Muhammad
SAW yang dapat dilihat dalam sabdanya:

182 Tbnu khaldun, Mugaddimah Ibnu Khaldun, diterjemahkan oleh Ahmadie Thoha
dari judul Mugaddimah, Jakarta: Pustaka Setia, 1986, hal. 762.

183 Enung Nurjanah, Metodelogi Pendidikan Islam, Bandung: Alvabeta, 2019, hal. 19.

184 Amin Haedari, Pemikir Pendidikan Islam, Jakarta: Puslitbang Pendidikan Agama
dan Diklat Kementrian Agama RI, 2010, hal. 30.



74

Tuhan telah mendidikku maka la sempurnakan pendidikanku.

Pendidikan Islam dibangun di atas dua sumber primer Islam
yakni Al-Qur'an dan hadis."® Imam Zarkasyi berpendapat bahwa
pendidikan Islam berlandaskan agama dan akhlak dengan
menanamkan nilai-nilai kesederhanaan dan zuhud dari kenikmatan
duniawi dengan tujuan tunduk patuh kepada Allah SWT dan dengan
tujuan mempersiapkan kehidupan akhirat.'®®

Muhammad Natsir menyepakati definisi tersebut. Karena itu,
Natsir menuturkan bahwa tauhid menjadi modal utama dalam
pelaksanaan pendidikan, kemudian menjadi anak didik yang bertakwa
dan beriman adalah cita-cita yang harus dicapai setelah melewati masa
pendidikan.187 Pendidikan Islam jika benar benar diterapkan maka
akan melahirkan manusia baik sesuai yang dikehendaki oleh Allah
SWT, Natsir menjulukinya sebagai “muslim yang tangguh.”188

Adapun pendidikan Islam bagi Zakiah Darajat bertujuan
mendidik insdn agar berkakhlak mulia, beradab pada Allah dan
makhluk-Nya, dan selalu gemar meningkatkan kulitas ibadahnya.
Segala aktivitas hidupnya hingga nyawanya hanya dilakukan dan
didedikasikan untuk Allah. Seseorang yang telah melewati proses
pendidikan Islam akan selalu berhati-hati menjaga dirinya.189 Zakiah
melandaskan pendapatnya dengan sebuah ayat Al-Qur’an Surat adz-
Dzariyat/51: 56 sebagai berikut,

i gy 5 2 g

Tidaklah Aku menciptakan jin dan manusia kecuali untuk beribadah
kepada-Ku.

Pola pikir, sikap, dan tingkah laku manusia harus dituntun
dengan iman dan akhlak terpuji. Pelajaran yang sarat dengan iman dan
akhlak hanya didapatkan dalam proses pendidikan Islam. Apabila
seorang muslim mendapatkan pendidikan Islam maka ia akan memiliki
identitas muslim yang tangguh.

Syed M. Naquib Al-Attas adalah filosof kontemporer lebih
cenderung menggunakan istilah ta’dib untuk menyebut istilah

185 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2004,
hal. 29.

186 Imam Zarkasyi, Ushiil At-Tarbiyah wa At-Ta’lim, Juz 1, hal. 1.

87 Endang Saifuddin Anshari, Pak Natsir 80 th, hal. 39.

188 Adian Husaini dan Bambang Galih Setiawan, Pemikiran & Perjuangan M. Natsir
& Hamka dalam Pendidikan, Jakarta: Gema Insani, 2020, hal. 21.

189 7akiah Darajat, Pendidikan Islam dalam Keluarga dan Sekolah, hal. 40.



75

pendidikan. Menurutnya, puncak dari pada pendidikan yakni
melahirkan insdn yang beradab. Al-Attas berpandangan bahwa adab
harus menjadi icon dari kepribadian anak didik dalam bersikap,
bertindak, dan berucap.190 Jadi, pendidikan bukan aktivitas yang
sekedar mentransfer ilmu pengetahuan, akan tetapi juga memperbaiki
sikap dan perilaku sehingga dapat dikatakan anak didiknya telah
beradab.

Insan yang beradab dan tidak zalim terlahir dari proses
pendidikan Islam. Manusia yang menerima pendidikan Islam, dapat
menggunakan ilmunya secara baik dalam hidup bermasyarakat.
Sehingga ilmu yang dia dapatkan membuahkan sebuah amal yang
dihiasi dengan adab. Kombinasi dari ilmu, amal, dan adab merupakan
kombinasi harmonis yang menjadi satu kesatuan dalam pendidikan
Islam. Oleh karenanya, Naquib Al-Attas menamakannya sebagi sebuah
proses ta’dib. 191

Murid Naquib Al-Attas, Adian Husaini yang kini menjadi pakar
pendidikan nasional lebih jelas memaparkan siapa yang dimaksud
dengan manusia beradab. Dia menjelaskan, maksud dari insdn yang
beradab yaitu insdn yang menyembah Allah dan mengakui Rasulullah
SAW, menghormati para ulama’, serta meneladani mereka semuanya,
dan menghormati ilmu dan dapat membedakan ilmu yang benar dan
salah, pada puncaknya mampu menjadi pemimpin agama dan
bangsanya.'® Dengan pendidikan Islam, maka akan lahir manusia-
manusia yang beradab. Kumpulan manusia-manusia yang beradab
akan melahirkan masyarakat yang beradab.

Berpedoman pada penjelasan yang sudah disebutkan, disarikan
bahwa pendidikan Islam bertujuan untuk melahirkan seorang mukmin
sejati yang memiliki hikmah dan berakhlak mulia, mau mengamalkan
ilmunya, baik kepada sesama, memiliki empati dan peduli kepada
semua makhluk di alam semesta.

4. Diskursus Remaja
a. Definis Remaja
Kata remaja memiliki banyak makna di KBBI. Arti remaja
yang familiar adalah masa beranjak dewasa, namun masih muda

190 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam dan Sekularisme, Bandung: Penerbit
Pustaka Perpustakaan Salman, 1981, hal. 221-222.

191 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu
Rangka Pikir Pembinaan Filsafat Pendidikan Islam, diterjemahkan oleh HaiDar Bagir dari
judul The Concept of Education is Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of
Education, hal. 59-60.

192 Adian Husaini, Pendidikan Islam Membentuk Manusia Berkarakter dan Beradab,
hal. 70.



76

dan bergairah.'®® Berdasarkan beberapa arti tersebut jika ditelusuri
dalam bahasa arab maka didapatkan satu istilah yang tepat untuk
menyebut seorang remaja dalam bahasa arab yakni murahig.'*
Dalam kamus al-Mu/ith kalimat murahiq berarti anak tidak lama
lagi masuk usia balig. Sedangkan mashdar darinya adalah
murahaqoh diartikan sebagai masa yang di dalamnya, diri dituntut
untuk tumbuh dan berkembang.

Murahagoh secara terminologis maksudnya adalah fase
perkembangan dan peningkatan kepada tingkat setelah anak-anak
sebelum dewasa. Remaja menjadi masa penghubung antara fase
kanak-kanak dengan dewasa. Karakteristik fase ini yakni memiliki
pertumbuhan yang cepat baik kejiwaan, fisik, rasio, maupun
sosial.®® Inilah fase di mana seseorang bertransisi dari masa
kekanak-kanakan menuju masa kedewasaan.'®® Dengan kata lain
bahwa masa remaja adalah masa pendewasaan anak-anak sebagai
persiapan menuju masa dewasa.

Mayoritas psikolog berpendapat bahwa muréhaqoh bermula
dari bahasa latin yaitu adolecere yang memiliki makna bertumbuh
dan berkembang.'®” Musthafa Fahmi menyebutkan bahwa
murahaqoh adalah tahapan pemula menuju kesempurnaan fisik,
rasio, seksual, dan emosi. Dari sini membuktikan bahwa dia
berbeda dengan kata puber yang terbatas pengertiannya pada
pertumbuhan seksual saja. Begitu juga Khalil Mu’awwadh
membedakan kata murahagoh dengan balig, menurutnya balig
hanya terbatas pada pertumbuhan fisiologi dan seksual.'*®®
Murahaqoh dalam arti remaja merupaka seseorang yang masuk
pada fase pertumbuhan secara menyeluruh menuju kematangan
fisik, seksual, rasio, dan emosi.

Dari segi umur, Organisasi Kesehatan Dunia menentukan
anak yang tergolong remaja adalah anak yang berusia 12 hingga 24

19 Tim Redaksi Kamus Bahasa Indonesia, Kamus Besar Bahasa Indonesia, hal.
1191.

19 Mu’allim Bathrus Al-Bustani, Muhith Al-Muhith, Bayr(t: Maktabah Libnan, t.th,
hal. 145.

1% Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, Jakarta: Gema Insani, 2007, hal. 2

19 7akiah Dradjat, Ilmu Jiwa Agama, Jakarta: Bulan Bintang, 1990, hal. 68.

Y97 Johan Subhan Tukan, Pendidikan Kehidupan Keluarga Bina Remaja: Pegangan
Praktis Bagi Orangtua dan Remaja, Jakarta: Galaxy Puspa Mega, 1992, hal. 1.

198 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Islam wa I'lmi an-Nafs, Jakarta: Gema Insani, 2007, hal. 4-5.



77

tahun. Departemen Kesehatan Republik Indonesia merilis angka 10
hingga 19 tahun, pelayanan kesehatan remaja. Sementara itu,
menurut Badan Kependudukan dan Keluarga Berencana (BKKBN),
batas usia remaja adalah 10 hingga 21 tahun.®® Sedangkan menurut
tokoh pendidikan Imam Zarkasyi, masa remaja dimulai dari usia 11
tahun untuk perempuan dan dari usia 12 tahun untuk laki-laki
kemudian berakhir pada usia 20 tahun. Setiap anak berbeda-beda
pertumbuhannya, ada yang cepat ada juga yang lambat sesuai
dengan pertumbuhannya.”® Dari beberapa perbedaan pendapat
tersebut, secara umum dapat disimpulkan bahwa usia remaja adalah
pada 10 tahun kedua dalam usia seorang anak.
b. Karakteristik Pertumbuhan Remaja

Setiap tahap usia memiliki ciri khas yang membedakannya
dari tahap pertumbuhan lainnya. Demikian pula pada masa remaja,
memiliki ciri dan karakteristik yang berbeda dibandingkan masa
kanak-kanak, dewasa, dan tua. Di samping itu, setiap tahap juga
memiliki kondisi dan tuntutan yang khas bagi setiap individu.
Karena itu, kemampuan seseorang untuk bersikap dan bertindak
dalam menghadapi suatu situasi berbeda dari satu tahap ke tahap
berikutnya. Hal ini terlihat jelas ketika seseorang mengekspresikan
perasaannya.”” Respon yang terjadi pada setiap tahap
perkembangan anak mengalami perubahan seiring berjalannya
waktu karena pertumbuhan usia mereka.

Allah SWT berfirman dalam surat ar-Ruum/30: 54 sebagai
berikut:

_
(55 5 55 i e (a5 5 it e SEE ) A o
.(uo g.ﬁmu\w/ U’f ~r.>g.,:mu,f é/
£
-3 7 A Ew// )}5’4 —
PRV P B S S A P & \% TN
2 gwu sy el e 3l 00 lab 533 0 e

Allah adalah Zat yang menciptakanmu dari keadaan lemah,
kemudian Dia menjadikan(-mu) kuat setelah keadaan lemah. Lalu,
Dia menjadikan(-mu) lemah (kembali) setelah keadaan kuat dan
beruban. Dia menciptakan apa yang Dia kehendaki. Dia Maha
Mengetahui lagi Maha Kuasa.

199 Mohammad Zaini, “Pendidikan Remaja dalam Perspektif Psikologi Pendidikan,”
dalam Jurnal El-Banat: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Vol. 8 No. 1 Tahun 2018,
Hal. 100.

20 Imam Zarkasyi, Ushiil At-Tarbiyah wa At-Ta’lim, Ponorogo: Darsussalam Press,
2011, Juz 2, hal. 20.

201 Amita Diananda, “Psikologi Remaja dan Permasalahannya”, dalam Jurnal
Istighna, Vol. 1 No. 1 Tahun 2018, Hal. 117.



78

Remaja hidup dalam rentangan masa anak-anak dan masa
dewasa. Masa transisi tersebut juga dikenal dengan sebutan masa
puberitas.’> Pada masa itu terjadi beberapa perubahan dan
pertumbuhan. Di antaranya terjadi perubahan fisik/biologis,
perkembangan psikologis, dan perkembangan intelektualitas.
Beberapa pertumbuhan tersebut mengakibatkan anak-anak remaja
berpenampilan yang serba canggung dan kaku, problem hidupnya
terkadang tidak tenang, semangatnya membara, keberaniannya
meningkat, mudah terpengaruh dan labil, perasaanya sensitif, dan
dampak lainnya yang kemudian sudah menjadi bagian dari
karakternya.?®®

Fisik remaja secara biologis mengalami perubahan bentuk
menuju ke arah pematangan dan kedewasaan. Beberapa tandanya
akan nampak seperti; perubahan yang berhubungan dengan alat
kelamin yang menjadi perubahan primer, sedangkan perubahan
sekunder ada pada pertumbuhan otot yang menjadi kekar, suara
membesar, dan tumbuh bulu-bulu di tempat-tempat tertentu. Dan
beberapa remaja seringkali mengalami gerak motorik yang tidak
terkendali.®® Sebagian besar ahli psikologi mengatakan bahwa
pertumbuhan tubuh pada masa remaja terasa sangat kacau, dan
kekacauan ini menjadi salah satu penyebab utama mengapa remaja
mudah marah dan suka menentang.”®

Adapun perkembangan psikologis pada remaja diikuti oleh
perkembangan emosional yang semakin kompleks. Beberapa aspek
yang menjadi ciri khas remaja sebagai berikut: prestasi belajar
sering tidak stabil bahkan cenderung menurun, kurangnya rasa
empati, sering gelisah dan murung, suka menghindar dari
tanggungjawab, dan sebagainya.’® Hal-hal tersebut terjadi karena
bentuk respon/kepatuhan remaja berbeda dengan respon anak-anak.
Mereka bukan lagi tipe anak yang diperintahkan sesuatu, harus
menurut dan menerima, tanpa memberinya pengertian dan
penjelasan. Bahkan pemberian hukuman kepada mereka atas
kesalahan mereka tidak membawa mereka pada kepatuhan dan

22y p B Wiratmoko, Pendidikan Remaja, Suarabaya: Pelita Hati, 2018, hal. 23.

23 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 7-157.

204 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, Bandung:
Alvabeta, 2015, hal. 22-23

205 Myhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 28.

28 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 23-26.



79

kesetiaan. Justru jika perlakuan tidak tepat pada remaja terjadi
berulang-ulang maka akan berdampak pada jiwa mereka. Akan
terjadi konflik mental.?” Hal ini menandakan bahwa kuantitas
emosi remaja semakin beragam dan kualitas emosinya lebih tinggi
jika dibandingkan pada fase kanak-kanak.

Pertumbuhan intelektual remaja merujuk pada perubahan
dalam jumlah dan kualitas kemampuan berpikir. Ini terjadi karena
kemampuan akal berkembang lebih cepat dibandingkan masa
sebelumnya, hingga akhir fase ini kemampuan akal mencapai
kematangan sempurna. Perkembangan ini menjadi faktor penting
yang membantu remaja beradaptasi dengan diri sendiri dan
lingkungan sosialnya.’®® Beberapa remaja tampak memiliki
keunggulan intelektual di berbagai bidang. Di antara mereka, ada
yang mampu menciptakan karya berkualitas di bidang seni, sains,
dan teknologi.

Menurut Jen Piaget yang dikutip oleh Amirulloh dalam
bukunya, menyatakan bahwa kelompok remaja berada pada tahap
operasional formal, yang merupakan tahap terakhir dalam
perkembangan kemampuan berpikir. la juga menambahkan bahwa
kelompok remaja umumnya sudah mampu berfikir secara abstrak,
hipotesis, menggunakan logika, membedakan antara fakta dan
fantasi, mengelola perasaan, dan berfikir secara deduktif maupun
induktif.?”® Perkembangan yang sehat dan normal membuat mereka
mampu memecahkan masalah dengan menggunakan berbagai
alternatif dan memahami berbagai masalah yang kompleks dan
rumit.

c. Kebutuhan-kebutuhan Remaja dan Problematikanya
1) Kebutuhan Jasmani
Kebutuhan tubuh remaja umumnya tidak jauh berbeda
dengan kebutuhan anak-anak atau orang dewasa. Mereka tetap
membutuhkan hal-hal dasar seperti makan, minum, tidur,
bernapas, dan lain sebagainya. Kebutuhan fisik remaja memiliki

27 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murahiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 121.

208 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 45.

2 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 23-26.



80

dampak langsung terhadap berbagai aspek kebutuhan manusia,
seperti kebutuhan mental, sosial, dan intelektual

Adanya dorongan rasa lapar merupakan pendahuluan
terhadap munculnya dorongan-dorongan fitrah lainnya. Cara
untuk memenuhi dorongan rasa lapar itu dengan cara menikmati
segala macam makanan yang bahan pokoknya didapatkan dari
buah-buahan, tumbuhan, dan hewan-hewan yang dihalalkan
Allah SWT. Dan cara untuk mendapatkan kebutuhan makanan
tersebut adalah dengan cara bekerja dan berusaha yang baik dan
produktif. 2!

Dari kebutuhan ini dapat menimbulkan problematika,
terutama dari kalangan yang mempunyai pendapatan yang
kurang. Keadaan tersebut mengakibatkan  munculnya
pengangguran, kelaparan, dan perbuatan-perbuatan menyimpang
seperti mencuri dan cara aniaya lainnya demi memenuhi
kebutuhan jasmani.

2) Kebutuhan Sosial dan Psikis

Kebutuhan seorang yang sudah memasuki usia remaja
berbeda dengan kebutuhan saat masih kecil. Pertumbuhan yang
terjadi pada masa remaja membuat kebutuhan remaja semakin
mirip dengan kebutuhan orang dewasa. Salah satu kebutuhan
psikis dan sosial yang dialami remaja adalah kebutuhan seksual.
Kebutuhan ini mencakup pemahaman tentang seks serta
keinginan untuk memberikan perhatian dan kasih sayang kepada
orang berlawanan jenis.”*? Karena kebutuhan ini, maka muncul
kebutuhan untuk bersiap diri menghadapi proses pernikahan dan
hidup bersama dalam sebuah keluarga. Kebutuhan tersebut harus
dipenuhi dengan norma vyang baik untuk menghindari
penyimpangan yang dilakukan remaja.

3) Kebutuhan Akal

Saat anak memasuki masa remaja secara bersamaan
mengalami masa perkembangan akal. Hal ini mendorong
seorang anak remaja puber mulai melihat, menguji, menimbang,
dan meneliti kembali berbagai pengetahuan yang sebelumnya dia
terima dengan akal pikirannya yang sedang mengalami

210 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak
Remaja, Jakarta: PT Elex Media Komputindo, 2012, hal. 13.

211 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 30.

212 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 31.



81

pertumbuhan dan cakrawala berpikirnya meningkat dengan
masuknya pengetahuan baru.?®
Dalam kebutuhan akal ini muncul problematika pada remaja.
Problematika yang muncul di antaranya adalah remaja suka
mengkhayal dan melamun. Apabila anak remaja terlalu
tenggelam di alam khayalan dan lamunan, bahkan sudah menjadi
kebiasaan, maka akan menjadi aktivitas akal negatif karena
dengan melamun dan mengkhayal remaja lari dari realitas yang
dia hadapi dan bisa menjadi penyakit bagi jiwanya. Problematika
lainnya adalah timbul rasa resah dan gelisah terhadap kondisi
diri, keluarga, pendidikan, dan pekerjaan.?*
4) Kebutuhan Rohani
Remaja sebagai manusia yang diciptakan oleh Tuhan, selain
berusaha memenuhi kebutuhan yang berkaitan dengan tubuh dan
jiwa, remaja juga harus memenuhi kebutuhan rohani. Kebutuhan
rohani ini yang membedakan manusia dengan makhluk lain yang
diciptakan oleh Allah. Maka kebutuhan rohani yang dimaksud
adalah agama. Manusia dalam menjalani kehidupannya sangat
membutuhkan kekuatan yang melebihinya sebagai makhluk.
Karena itu dia membutuhkan keyakinan dengan hal-hal yang
gaib. Keyakinan tersebut diyakini oleh hati dan fikiran,
diungkapkan dengan perkataan, dan dilaksanakan dalam
tindakan dan perbuatan.?®
d. Problematika Kenakalan Remaja
Pada saat terjadi proses perubahan status sosial dari anak
menjadi remaja, saat itulah remaja mengalami Kkrisis identitas,
seringkali  terbentur dalam suatu keadaan yang tidak
menguntungkan mereka.”*® Para remaja mudah terpengaruh dengan
lingkungan. Mereka cenderung berperilaku menyimpang, dewawsa
ini penyimpangan mereka cukup memprihatinkan.?’
Contoh-contoh kenakalan remaja seperti: tidak taat beragama,
durhaka kepada orangtua, perkelahian, melakukan tindak kriminal,
mengkonsumsi narkotika, pergaulan bebas, sampai pada tindak

23 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 516.

2% Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Muradhiq baina al-Isldm wa I'Imi an-Nafs, hal. 522-541.

215 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak
Remaja, hal. 12-13.

216 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 33.

217y P.B Wiratmoko, Pendidikan Remaja, hal. 10.



82

pelecehan seksual, bahkan pembunuhan.?™® Ini merupakan problem
yang senantiasa muncul di tengah-tengah masyarakat. Dan menjadi
salah satu masalah sosial yang sangat mengganggu keharmonisan
serta keutuhan berbagai nilai dan kebutuhan dasar dalam kehidupan
sosial. Tindakan kenakalan remaja tersebut merusak nilai-nilai
moral, nilai budi pekerti, nilai agama, serta norma-norma hukum.

Pada dasarnya, kenakalan remaja bukanlah masalah sosial yang
muncul sendiri di tengah masyarakat. Masalah ini muncul karena
adanya beberapa kondisi yang terkait bahkan memperkuat
kenakalan tersebut..”® Azam Syukur Rahmatullah merumuskan
sebab-musabab terjadinya kenakalan remaja dengan tiga tingkatan.
1) Tingkatan pertama Azam menyebutkan sebagai sebab primer

yaitu ketidaktundukan dan ketidakpatuhan kepada Allah ta’ala,
pendidikan agama yang kurang, dan faktor keluarga yang tidak
harmonis dan berantakan. Sebab ini yang menjadi pokok utama
terciptanya kenakalan remaja.

2) Sebab berikutnya masuk dalam kategori sebab sekunder yaitu,
pengaruh lingkungan dan pertemanan yang tidak baik. Penyebab
itu bukanlah yang utama namun perlu diwaspadai karena sangat
membahayakan.

3) Tingkatan terkahir sebab tertier yang ikut menjadi pemicu akan
tetapi sifatnya hanya menjadi pelengkap saja yaitu peran
pemrintah yang kurang memberikan perhatian khusus pada
pencegahan kenakalan remaja.??

Ketidakstabilan emosi remaja berimpitan dengan kondisi
lingkungan memicu terjadinya perilaku menyimpang di kalangan
remaja. Kondisi semacam ini bisa beranjak dari keluarga,
masyarakat, maupun sekolah. Apabila pada masa remaja tidak
diberikan didikan yang baik atau pada masa itu diisi dengan hal-hal
yang sia-sia, maka anak remaja rentan melakukan hal-hal yang tidak
baik. Salah satu jalan yang paling baik untuk ditempuh adalah
memberikan pendidikan yang dapat menambah iman dan ketakwaan
para remaja.

5. Pendidikan Remaja
Pendidikan memainkan peran penting bagi remaja, sehingga
remaja bisa mempergunakan alat atau media pendidikan untuk
mengembangkan potensinya sendiri. Dengan pendidikan, remaja

28 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak
Remaja, hal. 19-23.

219 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 34.

220 Azam Syukur Rahmatullah, Pendidikan Parenting Kenakalan Remaja,
Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 2020, hal. 65-75.



83

diharapkan dapat meningkatkan kemampuannya dalam aspek spiritual
di bidang keagamaan, mengatur diri sendiri, membangun kepribadian,
meningkatkan kecerdasan, menjalani akhlak yang baik, serta
memperoleh keterampilan yang dibutuhkan oleh diri sendiri,
masyarakat, bangsa, dan negara.?*'

Apabila pada kenyataanya didapatkan anak remaja melakukan
tindakan yang tidak bertanggungjawab dan penyimpangan, maka
muncullah sebuah pertanyaan. Pertanyaan mendasar yang muncul
adalah mengapa anak-anak yang statusnya sebagai pelajar atau anak
didik justru melakukan tindakan-tindakan yang bertentangan dengan
ajaran-ajaran kebaikan? Lahirlah pertanyaan selanjutnya, sumber
permasalahan apakah terletak pada ilmu yang diajarkan atau metode
pengajarannya atau tenaga pendidiknya?

Azam Syakur dalam penelitiannya menemukan sebuah
kesimpulan, bahwa salah satu indikasi fenomena tersebut adalah tidak
ada pemaknaan dalam pencarian ilmu di sekolah yang disebut dengan
istilah unmeaningful learning, sehingga wajar yang terjadi adalah
pelajar mengikuti pengajaran dan pendidikan hanya dengan jasadnya
saja tanpa menghadirkan jiwa dan fikirannya dalam proses pendidikan
dan pengajaran yang sedang berjalan.22 Maka sebuah kewajaran
apabila pendidikan yang diberikan tidak memberikan dampak dan
pengaruh pada perubahan pola pikir, sikap, dan tingkah laku anak
didik tersebut.

Maka sebaliknya, meaningful learning adalah proses pendidikan
dan pengajaran yang seharusnya diterapkan di setiap lembaga
pendidikan. Meaningful learning yang dimaksud adalah proses
mengajar anak atau mengajarkan nilai kehidupan secara fisik dan
spiritual yang dilakukan dengan cara memberi nasihat yang menyentuh
hati serta menggunakan bahasa yang sederhana dan mudah dipahami
oleh anak. Perhatian yang diberikan kepada anak didasari kasih sayang
yang tulus dan tidak pernah berkurang. Kemudian, dengan keteladanan
yang menginspirasi dan membanggakan anak, proses pembelajaran ini
benar-benar mampu membuat anak terkesan dan teringat seumur
hidup. Proses ini juga mampu mengubah cara berpikir, sikap, dan
tingkah laku anak menjadi lebih baik.?”® Pembelajaran meaningful
learning bukan hanya sekedar mentarnsfer ilmu pengetahuan akan
tetapi menanamkan ilmu pengetahuan dalam jiwa anak sehingga
membekas dan memberi dampak positif.

221 Chairul Anwar, Multikulturalisme, Globalisasi dan Tantangan Pendidikan Abad
ke-21, Yogyakarta: DIVA Press,2019, hal.8-9

222 A zam Syukur Rahmatullah, Pendidikan Parenting Kenakalan Remaja, hal. 88-89.

228 Azam Syukur Rahmatullah, Pendidikan Parenting Kenakalan Remaja, hal. 92.



84

Agar meaningful learning itu terealisasi ada beberapa langkah
yang harus dipenuhi oleh pendidik serta anak didiknya. Pertama adalah
baik pendidik maupun anak didik harus memiliki niat yang tulus dan
lurus dalam mengikuti proses pendidikan dan pengajaran,
menjalankannya harus ikhlas karena mencari ridho Allah SWT. Kedua,
baik pendidik ataupun anak didik harus memiliki jiwa yang bersih
karena jiwa yang kotor akan menghalangi masuknya ilmu dalam jiwa.
Sebaliknya jiwa yang bersih akan memancarkan energi positif. Ketiga,
seorang pendidik dan anak didik harus kuasa dalam menundukkan
hawa nafsunya masing-masing, karena apabila nafsu hayawani yang
ada dalam diri manusia diperturutkan maka jiwa dan fikirannya
kering.224 Langkah-langkah yang disebutkan telah menjadi syarat
mutlak bagi pendidikan remaja dalam setiap materi dan teori.

Adapun materi-materi pendidikan yang tepat untuk diberikan
kepada para remaja adalah sebagai berikut:

a. Pendidikan agama/keimanan

Ajaran agama yang baik tidak cukup hanya di ketahui atau di
pahami saja. Agama harus di praktikkan dalam kehidupan sehari-
hari. Orang yang hidup dengan dasar agama akan merasa lebih sehat
secara mental. Menerapkan agama dalam hidup bukan hanya
sekedar melakukan ritualnya, tetapi seluruh aspek kehidupan harus
di kendalikan dan di bimbing oleh ajaran agama. Hidup yang
dikendalikan oleh agama akan memberikan rasa bahagia dan
tenang.””® Karena itu dibutuhkan pendidikan agama yang baik dan
benar.

Pendidikan agama menjadi urutan yang pertama dan yang
utama karena pada hakekatnya tujuan pendidikan adalah
mengenalkan peserta didik kepada Allah SWT. Mengenalkan
berarti memberikan pembelajaran tentang keesaan Allah SWT,
mengikuti perintah dan menjauhi larangannya.?”® Dalam hal ini
dapat dikaji dari nasehat Lugman kepada anaknya yang Allah
ceritakan dalam Al-Qur’an surat Lugman/31 ayat 13, sebagai
berikut:

224 Azam Syukur Rahmatullah, Pendidikan Parenting Kenakalan Remaja, hal. 99-
100.

225 Surya Bakti, “Pendidikan Remaja Menurut Perspektif Islam,” dalam Journal on
Education, Vol. 06 No. 01 2023, hal. 6272.

226 Vharensie Annisa, “Konsep Pendidikan Remaja Untuk Menanamkan Akhlak
dalam Perspektif Islam,” Skripsi, Lampung: UIN Raden Intan Lampung, 2021, hal. 45.



85

AP Qwuﬁw»“ﬂj N i 6 33

8,1, 2

Radieg

(Ingatlah) ketika Lugman berkata kepada anaknya, saat dia
menasihatinya, “Wahai anakku, janganlah mempersekutukan Allah!
Sesungguhnya mempersekutukan (Allah) itu benar-benar kezaliman
yang besar.”

Ayat tersebut menjelaskan bahwa Lugman menasehati anaknya
agar dia hanya menyembah Allah SWT semata. Materi pendidikan
ini disebut pendidikan keimanan.??” Keimanan yang tercakup dalam
enam rukun iman, diawali dengan iman kepada Allah kemudian
dilanjutkan dengan keimanan kepada hal ghaib lainnya, yakni:
malaikat, kitab-kitab, rasul, hari kiamat, gadha dan gadar. Keimanan
kepada enam rukun tersebut direalisasikan dalam kehidupan anak
remaja. Sehingga dalam diri anak remaja tertanam keimanan bahwa
dia selalu diawasi oleh Tuhan Sang Maha Melihat, dia merasa
dibimbing oleh Al-Qur’an sebagai kitab suci, dia meyakini bahwa
dulu ada Rasul yang pernah diutus untuk mengajarkan kebaikan,
dan dia meyakini bahwa perbuatannya akan dibalas pada hari
kiamat kelak.

Pendidikan keimanan akan membawa kebahagiaan dalam hidup
remaja. Pendidikan keimanan bagi remaja sangat penting untuk
pertumbuhan dan perkembangan mereka. Karena masa remaja
merupakan masa peralihan dari masa kecil menuju masa dewasa.
Penanaman keimanan atau akidah yang benar sejak dini sangat
berpengaruh terhadap cara berpikir, sikap, dan perilaku remaja.

b. Pendidikan Ibadah

Materi pembelajaran tentang ibadah ini disusun dalam ilmu
Figh. Materi ini mencakup seluruh cara melaksanakan perintah
Allah dan menghindari larangan-Nya. Hal ini menjadi tanda
keimanan seseorang, seperti salat, puasa, zakat, dan rukun Islam
lainnya.?*® Ini juga merupakan pesan Lugman kepada anaknya yang
Allah firmankan juga dalam surat Lugman/31 ayat 17, sebagai
berikut:

227 Surya Bakti, “Pendidikan Remaja Menurut Perspektif Islam,” hal. 6273.
228 Surya Bakti, “Pendidikan Remaja Menurut Perspektif Islam,” hal. 6273.



86

M/ \/ . .y //f}5 _ /:/ ")’/s ’/q:/ P \1 “/ PPN
B e eoly Sl e wly cppady b el 3 ray
<3 y @ &/ -

BYRIPSERSLRING e

Wahai anakku, tegakkanlah salat dan suruhlah (manusia) berbuat
yang makruf dan cegahlah (mereka) dari yang mungkar serta
bersabarlah terhadap apa yang menimpamu. Sesungguhnya yang
demikian itu termasuk urusan yang (harus) diutamakan.

Ibadah yang dilakukan terus menerus setiap hari akan
membekas pada jiwa orang yang melaksanakannya. Ibadah dalam
bentuk apapun dapat melunakkan hati yang keras. Apabila anak
remaja diberikan pendidikan ibadah dengan baik dan benar, maka
pendidikan ibadah akan melahirkan remaja yang santun dan berjiwa
bersih.

. Pendidikan Akhlak/moral

Pendidikan ini berasal dari keimanan yang diterapkan melalui
ibadah kepada Allah, dan berujung pada bentuk akhlak yang baik.
Semakin kuat iman seseorang, semakin rajin ia beribadah, dan
semakin baik pula tingkah lakunya.””® Rasulullah SAW sebagai
utusan Allah yang mencerahkan umat, membawa umat ke jalan
yang penuh cahaya keluhuran moral, beliau membawa misi untuk
memperbaiki akhlak umatnya, sebagaimana yang disabdakan oleh
beliau:

P _ 2 5 _ 1 - < 4 -
SN LK Y Eag Wl g e Al Lo 325 06

(Jv“*ij 4)\54‘ ol )

Rasulullah SAW bersabda: “Sesungguhnya aku diutus hanya untuk
menyempurnakan kemuliaan akhlak.” (H.R Bukhori dan Imam
Ahmad)

Membentuk anak remaja agar memiliki akhlak yang baik
tidak cukup hanya dengan menjelaskan artinya saja, tetapi harus
dilakukan dengan cara membiasakannya. Jika anak remaja sudah
terbiasa dengan perilaku yang baik, maka ia akan menjauhi sifat-
sifat buruk. Kebiasaan dan latihan itulah yang membuatnya lebih
suka melakukan hal-hal yang benar dan menghindari hal-hal yang

229 Surya Bakti, “Pendidikan Remaja Menurut Perspektif Islam,” hal. 6274.



87

salah.? Pendidikan akhlak kepada remaja harus selaras antara
penjelasan yang diberikan, seperti nilai-nilai kebaikan yang
diajarkan, dengan tindakan sehari-hari dari orang tua, guru, tokoh
agama, dan anggota masyarakat.

Dalam menerapkan pendidikan tersebut, ada beberapa metode
yang cocok digunakan untuk membimbing remaja, yaitu sebagai
berikut:

a. Metode Internalisasi

Metode internalisasi adalah cara mengambil pengetahuan
dan keterampilan lalu menyatukannya ke dalam diri seseorang
hingga pengetahuan itu bisa digunakan dalam kehidupan sehari-
hari. Pengetahuan yang masuk ke otak atau pikiran berarti dia
masih berada di daerah luar (extrem), sedangkan pengetahuan
yang sudah berada dalam kepribadian dan karakter maka dia
sudah berada di daerah dalam (intern). Upaya memasukkan dan
menanamkan pengetahuan dari extrem ke intern adalah metode
internalisasi dalam pendidikan.”®* Anak didik yang berhasil
bukan hanya sekedar memahami dan menghafal pelajaran akan
tetapi dia sudah menjiwai dan mengamalkannya.

b. Metode Keteladanan

Secara psikologis anak didik membutuhkan sosok yang
dapat dijadikan teladan, baik dalam keluarga ataupun sekolah.
Konsep dan persepsi pada diri seorang anak remaja dipengaruhi
oleh unsur dari luar mereka. Apapun yang dilakukan oleh orang
di sekelilingnya, anak didik akan melihat, mendengar, dan pada
akhirnya meniru segala hal-hal di sekelilingnya.?*? Apabila sosok
yang diikuti berperangai baik maka sang anak didik juga akan
berperangai baik, begitu juga sebaliknya. Maka dalam lingkup
keluarga dapat dikatakan bahwa anak adalah cerminan
orangtuanyua, dan dalam lingkup sekolah dapat dikatakan bahwa
anak didik adalah cerminan gurunnya.

Keteladanan memegang peranan penting dalam mendidik
anak, termasuk anak remaja, seperti yang disampaikan Al-
Qur’an. Keteladanan menjadi cara efektif dalam membentuk
kepribadian seseorang. Satu tindakan baik yang ditunjukkan jauh
lebih bermakna daripada seribu kata yang diucapkan tanpa

230 Budiman, dkk, “Pendidikan Remaja Menurut Pandangan Islam,” dalam Jurnal
Ilmiah Multi Disiplin Indonesia, Vol. 1 No. 12 2022, hal. 1930.

231 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 101.

232 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 103.



88

tindakan tersebut.”®® Seperti yang dilakukan Allah, la

memberikan contoh-contoh kehidupan para Nabi melalui kisah-
kisah dalam Al-Qur’an, yang scharusnya diteladani, terutama
Nabi Muhammad SAW, keterangan itu Allah firmankan dalam
surat al-Ahzab/33 ayat 21, sebagai berikut:

2 T A TIPSR R N R BNy et
) yﬂQ{AWW\:\m &jﬁj&g/(‘gugw
& - \ - ) > E4
S A S5 5N 513
Sungguh, pada (diri) Rasulullah benar-benar ada suri teladan
yang baik bagimu, (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat)

Allah dan (kedatangan) hari Kiamat serta yang banyak
mengingat Allah.

Ini merupakan pesan penting bagi orangtua, guru, dan semua
pendidik tertuntut untuk menjadi panutan, teladan atau uswatun
hasanatun bagi setiap anak didik khususnya para remaja. Tanpa
keteladanan maka nasehat dan ajaran hanya menjadi teori belaka,
dan dalam jangka waktu yang singkat ajaran itu akan sirna.

c. Metode Pembiasaan

Pembiasan memainkan peran penting dalam perilaku
manusia secara umum, dan perilaku remaja secara khusus. Hal
demikian dikarenakan pengalaman, perilaku, dan lingkungan
sosial kalangan remaja terus berkembang dan bertambah luas.***
Maka bisa diyakini bahwa metode pembiasaan ini adalah metode
yang paling efektif. Para pakar pendidikan sepakat bahwa untuk
membentuk moral dan karakter anak didik khsusunya anak
remaja dapat menggunakan metode ini.?*®

Pembiasaan yang dilakukan sejak kecil, termasuk saat usia
remaja, akan mempengaruhi kepribadian dan akhlak seseorang
ketika sudah dewasa. Karena kebiasaan yang dibiasakan semasa
kecil akan tertanam dalam ingatan dan sulit diubah.>® Oleh

2% Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak
Remaja, hal. 45-46.

4 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murahiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 348.

235 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 104.

%6 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak
Remaja, hal. 66-67.



89

karena itu, metode pembiasaan sangat efektif dalam membentuk
akhlak anak.

Membentuk kebiasaan tidak hanya terkait dengan hal-hal
materi atau perilaku manusia, tetapi juga melebihi hal itu,
mencakup aspek mental, intelektual, dan sosial. Contoh
kebiasaan materi: kebiasaan minum, berpakaian, berhias. Contoh
kebiasaan mental: kebiasaan mencintai keadilan, menjaga
perasaan orang lain, dan kebiasaan tenang. Contoh kebiasaan
intelektual adalah kebiasaan berpikir dan kebiasaan jeli yang
sistematis. Contoh kebiasaan sosial adalah kebiasaan amanah dan
kebiasaan berlomba dalam kebaikan.?*’

Perilaku yang ingin diubah menjadi kebiasaan tetap harus
melewati dua tahapan, yang pertama adalah mujahadah dan
pengulangan. Komitmen remaja dalam beribadah tidak muncul
dengan mudah hanya karena ada niat. Setiap kebaikan yang ada
dalam akhlak lahir dari pembiasaan yang dilakukan terus-
menerus, hingga menjadi rutinitas yang tidak memberatkan.?*®
Pada masa ini, banyak hal terbuka di dalam jiwa, dan keinginan
pun semakin banyak dan beragam, meskipun tidak terasa jelas
dalam perasaan dan kesadaran remaja.

Tahapan kedua adalah pengulangan, yaitu mengulangi
perilaku tersebut terus-menerus hingga menjadi kebiasaan yang
tetap dan tertanam dalam jiwa. Pembiasaan adalah sesuatu yang
dikerjakan secara terus-menerus dan pada dasarnya berasal dari
pengalaman.?® Dengan mengulangi perilaku secara terus-
menerus, maka perilaku tersebut akan terbentuk dalam jiwa.
Sehingga jiwa tidak lagi merasa kesulitan seperti pada awal-awal
pembentukan kebiasaan itu.

d. Metode Kasih Sayang
Kasih sayang membantu manusia bekerja sama satu sama
lain. Jika tidak ada kasih sayang, maka tidak akan ada
persaudaraan antar manusia. Sikap kasih sayang antar sesama
manusia, terutama dalam hal mendidik, sangat penting. Selain
itu, kasih sayang juga membuat manusia merasa aman dan

27 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Muradhiq baina al-Isldm wa I'Imi an-Nafs, hal. 349-351.

238 Saifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis Hadist Arba’in An-Nawawiyah,
Indramayu: Penerbit Adab, 2020, hal. 85.

?% Saifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis Hadist Arba’in An-Nawawiyah, hal.
86.



90

nyaman, baik secara fisik maupun hati, serta bisa menjadi cara
yang tepat untuk memperbaiki perbuatan yang tidak baik dan
memperbaiki hubungan antar manusia.2«0 Hal ini terjadi karena
keakraban yang terbangun akan menciptakan ikatan perasaan
yang hangat di antara sesama.

Dalam Al-Qur’an Allah menyebutkan kecintaan-Nya
terhadap hamba-Nya:

© W }L ~
Gl S A
Allah mencintai orang-orang yang berbuat kebaikan.

Hubungan antara orang-orang, khususnya anak-anak, harus
dibangun dengan menggunakan kata-kata penuh cinta dan kasih
sayang. Demikian pula dengan dunia pendidikan, akan menjadi
sukses dan makmur jika setiap tahapannya dilakukan dengan
penuh kasih sayang. Kasih sayang sangat penting karena bisa
memicu anak untuk taat dan bersama.?** Jika kasih sayang dari
orang tua atau guru terasa dalam hati anak, maka mereka akan
menjadi anak yang lebih patuh dan mengikuti arahan orang
tuanya. Hasil dari kasih sayang ini akan membuat anak tidak
mudah mengabaikan perintah, tugas, dan tanggung jawab yang
diberikan.

Yang dimaksud dengan pendidikan kasih sayang adalah
pengembangan kecerdasan seseorang yang berisi nilai moral
yang kuat. Nilai tersebut harus dibangun dengan cara yang tidak
merendahkan anak, menjauhkan dari konflik dan ketegangan.?*?
Kasih sayang memiliki peran yang sangat penting dalam
membentuk hati dan menjaga keseimbangan jiwa anak. Kekuatan
pendirian dan kebaikan perilaku seorang anak sangat bergantung
pada sejauh mana kasih sayang yang diterimanya selama masa
pendidikan.

Masa remaja adalah masa di mana seseorang sedang mencari jati
diri. Pada masa yang penuh perubahan ini, penting bagi para pendidik
untuk memahami keadaan hati remaja secara dalam agar bisa
membimbing mereka menuju jalan yang diajarkan oleh agama. Agama
Islam sebagai sumber nilai kebaikan harus menjadi dasar bagi para

240 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 109.

1 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak
Remaja, hal. 52-53.

22 Azam Syakur Rahmatullah, Kenakalan Remaja dalam Perspektif Psikologi
Pendidikan Islam, hal. 127.



91

pendidik dalam membina remaja. Karena agama merupakan pedoman
hidup yang kuat dan menjadi landasan yang stabil bagi setiap remaja.

D. Strategi Pendidikan Remaja Berbasis Tazkiyah An-Nafs

1. Pendidikan Berbasis Tazkiyah An-Nafs Sebagai Solusi

Ciri khas manusia modern adalah lebih percaya pada hal-hal
seperti rasionalitas, sains, dan teknologi, serta menganggapnya sebagai
alat untuk mengendalikan alam.”*® Bagi orang-orang yang tidak
beragama, mereka percaya bahwa hanya sains dan teknologi yang bisa
menyelesaikan berbagai masalah dalam hidup. Namun, dampak negatif
dari cara berpikir ini membuat pandangan manusia modern cenderung
hanya melihat sesuatu dari perspektif empiris saja. Sementara itu,
pandangan spiritual atau perhatian terhadap pusat spiritual dalam diri
sendiri justru ditinggalkan bahkan diabaikan.***

Menurut Danah Zohar, masalah utama yang dihadapi masyarakat
dunia saat ini adalah banyak orang mengalami krisis makna.
Artinya, banyak orang sudah mencapai kesejahteraan materi tapi tetap
merasa hampa.?*® Meskipun secara materi manusia terus berkembang,
namun manusia justru mengalami krisis spiritual yang menyedihkan.
Hal ini terjadi karena pengaruh dari paradigma modernisme yang
menyebabkan permasalahan tersebut.?*

Mulyadhi Kartanegara melihat fenomena ini sebagai gambaran
masyarakat beragama yang sudah dipengaruhi oleh sekuler. Kehidupan
yang mengagungkan dunia ini dan mengabaikan kehidupan di akhirat.
Bagi mereka, kehidupan dimulai dari dunia ini dan berakhir juga di
dunia ini. Mereka tidak tahu dari mana mereka datang dan kemana
mereka akan pergi.247 Singkatnya, manusia modern cenderung
menjauh dari ikatan dengan Tuhan.

Munculnya masalah spiritual pada manusia modern dimulai dari
hilangnya pengelihatan tentang keilahiyan, yang disebabkan oleh
tindakan mereka sendiri, yakni menjauh dari pusat keberadaannya.
Selain itu, mereka juga mengukur segala sesuatu hanya dengan
menggunakan akal semata dan memisahkan hal-hal yang bersifat

3 Tedi Sutardi, Antropologi: Mengungkap Keragaman Budaya, Bandung: Setia
Purna Inves, t.th, hal. 69.

244 Akhmad Alim, Tafsir Pendidikan Islam, Jakarta: AMP Press, 2014, hal. 149-150.

2% Danar Zohar dan Ian Marshal, Spiritual Quotient: Memanfaatkan Kecerdasan
Spiritual dalam Berpikir Integralistik dan Holistik untuk Memaknai Kehidupan, Jakarta:
Mizan, 2001, hal. 8.

246 Akhmad Alim, Tafsir Pendidikan Islam, hal. 151.

27 Mulyadhi Kartanegara, Menyelami Lubuk Tasawuf, Jakarta: Erlangga, 2006, hal.
265.



92

ilahi.?*® Hal ini sama dengan pendapat Hamka yang menyebut zaman
ini sebagai zaman atom. Zaman di mana manusia bergantung pada akal
dan hal-hal yang bersifat benda saja, sehingga tidak heran jika
kebanyakan manusia modern mengalami kegelisahan spiri‘rual.249

Lebih lanjut Hamka menawarkan sebuah solusi untuk keluar dari
kegelisahan spiritual tersebut sebagai akibat dari menuhankan benda,
yaitu dengan jalan membersihkan jiwa (fazkiyah an-nafs). la juga
berdalih bahwa misi para rasul adalah membersihkan jiwa umatnya
dan mengajarkan mereka agama.”® Agama adalah suatu keyakinan
bagi setiap manusia sebagai kebutuhan yang penting bagi kepentingan
jiwa yang dilanda oleh kegelisahan.?**

Agama merupakan kebutuhan pokok bagi jiwa manusia. Jiwa
dijaga kesuciannya dengan agama. Oleh karenanya, merupakan sebuah
keharusan bagi setiap manusia memahami agama yang benar. Sebuah
alat untuk membimbing manusia memahami agama adalah pendidikan,
dan pendidikan itu adalah untuk mengembangkan rasa keagamaan
pada fitrah manusia.??

Pendidikan yang dimaksud adalah pendidikan jiwa yang dalam
khazanah Islam dikenal dengan tazkiyah an-nafs. Terdapat keragaman
istilah di kalangan ulama untuk menyebutkan pendidikan jiwa, di
antaranya ada yang menggunakan istilah riyadhah an-nafs, tahdzib an-
nafs, tashfivah al-qalb, dan sebagainya.253 Sementara dalam istilah
modern, pendidikan jiwa diistilahkan dengan pendidikan spiritual,
pendidikan ruhani, manajamen kalbu, multiple intelligences, dan
beragam istilah lainnya.”*

Dari banyaknya istilah, istilah yang tepat untuk pendidikan jiwa
adalah tazkiyah an-nafs. Hal itu cukup beralasan, karena istilah
tazkiyah an-nafs memiliki landasan yang kuat dan sudah ada dalam Al-
Qur’an dan hadis. Seperti yang difirmankan Allah dalam Surat asy-
Syams/91: 7-10 sebagai berikut,

28 Muhammad Solihin, Sejarah dan Pemikiran Tasawuf di Indonesia, Bandung:

Pustaka Setia, 2001, hal. 10.

29 Hamka, Tasawuf> Perkembangan dan Pemurniaanya, Jakarta: Pustaka Panji Mas,

1993, hal. 15.

0 Hamka, Tausawuf: Perkembangan dan Pemurniaanya, hal. 17.
51 Akmal Hawi, Seluk Beluk Ilmu Jiwa Agama, Depok: Rajagrafindo Persada, 2014,

hal. 105.

252 Akmal Hawi, Seluk Beluk Ilmu Jiwa Agama, hal. 106.
253 Muhammad Mustafa Hilmi, Keruhanian dalam Islam, Kuala Lumpur: Hal Ehwal

Islam, 1996, hal. 2.

2% Akhmad Alim, Tafsir Pendidikan Islam, hal. 173.



93

e ) L. ke L ke
> /."/ - ’.:/’z "/\:C/ //’),: /,/1/4’1/ -~ .
Sols A3 \-é—sju‘dJ\M P¥ \Jv)’.dw\-’ f‘L‘Ju;"“J
QJ
20y
dan demi jiwa serta penyempurnaan (ciptaan)-nya. lalu Dia
mengilhamkan kepadanya (jalan) kejahatan dan ketakwaannya.

sungguh beruntung orang yang menyucikannya (jiwa itu). dan
sungguh rugi orang yang mengotorinya.

Adapun dalam hadis Nabi istilah tazkiyah an-nafs terdapat dalam
hadis yang diriwayatkan oleh Abdullah bin Muawiyyah Al-Ghadhiri,
ketika salah seorang sahabat menanyakan makna tazkiyah an-nafs,
maka Nabi Muhammad SAW menjawab,

C)Kp;\.‘;/‘q‘\.;.; /.jJ.C“JM \(q.\.auo\

Hendklah seseorang mengetahui bahwa Allah selalu bersamanya di
manapun ia berada.

Jadi tazkiyah an-nafs dalam arti pendidikan jiwa, merupakan
sebuah upaya untuk menyucikan jiwa dari berbagai kecenderungan
buruk dan dosa. Kemudian menghiasinya dengan amal saleh dan sifat
terpuji, agar selalu tunduk patuh kepada Allah SWT. Orang yang
jiwanya bersih sudah tertanam dalam dirinya bahwa Allah selalu
bersama-Nya di manapun berada.

Pola pendidikan berbasis tazkiyah an-nafs merupakan hakikat
pendidikan Islam. Ajaran Islam pada hakekatnya dibagi menjadi dua
hal; eksoteris (lahiriah) dan esoteris (bathiniyah). Sedangkan
pendidikan Islam sendiri menekankan aspek esoterik sebagai
perwujudan pendidikan berbasis tazkiyah an-nafs.**® Esensi pendidikan
Islam yang mengarah pada pembentukan akhlak merupakan
pendidikan yang diterapkan berbasis tazkiyah an-nafs.

2. Landasan Pendidikan Berbasis Tazkiyah An-Nafs

Tauhid adalah landasan utama dalam mendidik jiwa. Tanpa
landasan tauhid, bangunan pendidikan jiwa tidak akan pernah berdiri
kokoh. Karena tauhid adalah akar yang menghunjam ke bawah yang
mendasari bangunan-bangunan jiwa beserta penopang-penopangnya.
Sebaliknya, syirik atau dualisme sebagai lawan tauhid tidak mampu
mendasari jiwa dalam meraih bangunan-bangunan dirinya. Karena

25 Ali Muhdi, Kitab Imam Sufi Al-Nawawi Al-Dimasyqiy: Analisis Sufistik Kitab at-
Tibyan fi Adabi Hamalati al-Quran, Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 2018, hal. 56.



94

syirik berasal dari akar yang lemah yang mudah tercabut, sehingga
tidak ada satu bangunanpun yang bertahan di atasnya.256

Berbeda dengan corak pendidikan jiwa di Barat yang lebih
diarahkan pada pengembangan potensi intelektual dan praktis. Dalam
pendidikan Barat tidak mengaitkan unsur ketuhanan dan wahyu
sebagai dasar landasannya. Karena itu, dalam pandangan Barat tidak
lebih sebagai sebuah mitos dan sumber konflik serta permusushan
antar sesama. Akar perbedaan tersebut, berangkat dari pandangan
hidup Barat yang sekuler.”’

. Metode Pendidikan Berbasis Tazkiyah An-Nafs

Pendidikan jiwa sebagai jalan dan latihan untuk merealisasikan
kesucian batin, dalam wupaya menuju kedekatan dengan Allah
memerlukan metode yang setidaknya diringkas dalam tiga tahapan,
sebagai berikut:

a. Tahapan Takhliyah

Sebuah proses mengosongkan jiwa dari segala ajakan hawa
nafsu dari segala kecendrungan yang dapat menjatuhkan diri dari
perbuatan-perbuatan yang diharamkan Allah yang terangkum dalam
dua fitnah, yaitu fitnah syubhat dan fitnah syahwat. Syubhat
merupakan bentuk kesamaran yang ditiupkan oleh setan ke dalam
hati manusia, agar mereka senantiasa berada dalam keraguan,
syubhat ini mencakup syubhat syirik, munafik, dan bid’ah.
Sedangkan syahwat merupakan insting yang denganya jiwa
menyukai sesuatu dan cenderung kepadanya. Syahwat mencakup
syahwat birahi, rakus, syahwat kekuasaan, kikir, boros, dusta,
dengki, dendam, marah, sombong, dan sebagainya.*®

b. Tahapan Tahliyah

Setelah selesai melakukan proses pengosongan diri dari
cengkraman hawa nafsu, maka tahap berikutnya adalah pengisian
jiwa dengan sifat-sifat terpuji. Kebiasaan-kebiasaan lama yang
buruk ditinggalkan diganti dengan kebiasaan baru yang lebih baik,
sehingga terciptalah kepribadian yang baru. Dalam tahap ini sebagai
proses penghiasan jiwa dengan berbagai amal saleh memerlukan
beberapa tahapan penting (magdmdt). Di mana di antara tahapan
saling memiliki keterkaitan.

26 Akhmad Alim, Tafsir Pendidikan Islam, hal. 175.
27 Akhmad Alim, Tafsir Pendidikan Islam, hal. 175.
258 Akhmad Alim, Tafsir Pendidikan Islam, hal. 177.
29 Agustang K, Sugirma, Tasawuf Anak Muda: yang Muda yang Berhati Mulia,

Yogyakarta: Penerbit Deepublish, 2017, hal. 40.



95

c. Tahapan Tahqiq ‘Ubudiyyah
Setelah melawati dua tahap sebelumnya, masuk pada tahap
terakhir ~ yakni  pengaplikasian. =~ Sebuah  proses  untuk
mengaktualisasikan nilai ibadah yang dikerjakan, kemudian
mengaplikasikannya dalam prilaku kehidupan sehari-hari sebagai
bentuk pengabdian pada Allah.”®°
4. Penerapan Metode Pendidikan Berbasis Tazkiyah An-Nafs
Penerapan tiga metode yang telah disebutkan perlu dijelaskan
secara rinci agar dapat diaplikasikan dengan baik dalam proses
pendidikan, sehingga makusd dan tujuan terciptanya jiwa yang suci
dapat terwujud. Adapun penjelasannya sebagi berikut:
a. Menanamkan Tauhid
Keimanan kepada Allah menjadi materi utama pendidikan
Islam dan merupakan pangkal dari pendidikan berbasis tazkiyah an-
nafs. Pendidikan yang diterapkan harus berlandaskan tauhid.?®*
Dalam AL-Qur’an surat Lugman ayat 13 dikisahkan, bahwa
Lugman mendidik anaknya dimulai dari larangan mempersekutukan
Allah Swt. Dalam ayat tersebut diisyaratkan bahwa mendidik anak
harus dengan penuh kasih sayang tanpa membentak dan yang
disampaikan adalah nasehat yang baik, disampaikan setiap saat.?2
Mengajarkan iman kepada Allah dapat dilakukan dengan
berbagai macam cara. Seperti menggunakan metode cerita atau
kisah yang telah Allah ajakan dalam Al’Qur’an. Bisa juga
menanamkan iman kepada Allah melalui lagu-lagu Islami, murottal
Al-Qur’an, dan dakwah-dakwah kerohanian. Atau bisa dengan
nasehat secara langsung, yaitu menanamkan agar anak-anak didik
berharap, takut, dan cinta hanya kepada Allah Swt semata. Cara
tersebut dapat menggunakan doa-doa atau kalimat toyyibah 3yang
dapat menumbuhkan rasa bergantung hanya pada Allah SWT.?®
Selain itu, juga perlu menyampaikan point-point berikut.
Penting disampaikan kepada anak didik, bahwa Allah itu ada,
menjelaskan sifat rubibiyyah, menjelaskan sifat wulithiyyah, dan
menjelaskan Nama-nama dan Sifat-sifat Allah. Agar efektif, semua

260 Abdul Rahman dan Rahmat, Pendidikan Hati Perspektif Ibnu Qoyyim Al-
Jauziyyah, Padang: CV. Azka Pustaka, 2023, hal. 91.

%61 Abuddin Nata, Tafsir Ayat-Ayat Pendidikan (Tafsir Ayat-Ayat Al-Tarbawiy),
Depok: PT Raja Grafindo Persada, 2014, hal. 74.

%2 Almaydza Pratama Abnisa, Tafsir Tarbawi: Tafsir Ayat-ayat Al-Qur’an Terhadap
Pendidikan, Indramayu: CV. Andanu Abimata, 2024, hal. 101.

263 Ahmad Abi, Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, Yogyakarta:
Araska, 2019, hal. 117-120.



96

cara dan metode tersebut harus diiringi dengan teladan dari seorang
pendidik.”®*

Setelah akidah tertanam dalam jiwa anak, maka kekuatan
tersebut merupakan pondasi yang kuat dan landasan utama bagi
anak untuk menerima pengajaran pendidik menaati semua perintah
Allah berupa faklif hukum vyang harus dijalankan sebagai
konsekuensi keimanan. Kemudian, didukung dengan doa orang tua
berharap kepada Allah agar anaknya menjadi orang yang taat.”®

b. Mendidik dengan Salat

Setelah memberikan bimbingan akidah, dilanjutkan dengan
nasehat kepada anak didik berkaitan dengan amal-amal saleh yang
puncaknya adalah salat. Salat adalah kewajiban pertama yang
diajarkan dan diperintahkan kepada anak didik. Karena salat
merupakan tiang agama dan amal saleh pertama yang akan pertama
kali dihisab pada hari kiamat nanti. Sesuai yang telah disabdakan
Nabi Muhammad saw, memerintahkan anak-anak salat sejak usia 7
tahun.?®°

Salat sebagai salah satu ibadah yang utama dalam Islam
mengandung banyak manfaat. Selain manfaat batiniah atau
ruhaniah, salat juga dapat membangun kepribadian seseorang dalam
menjalani kehidupan sehari-hari baik secara individu maupun
kelompok. Seperti kebersamaan, persatuan, dan rasa solidaritas
sesama muslim.”®’ Salat mendidik pribadi anak didik dalam banyak
hal. Mendidik anak-anak didik untuk salat di awal waktu akan
membangun disiplin waktu dalam aktivitas sehari-hari. Dengan
melaksanakan salat juga dapat mendidik anak-anak untuk selalu
menjaga kebersihan dan kesucian. Apabila anak didik didisiplinkan
untuk selalau salat berjamaah, maka peserta didik akan terlatih
hidup dalam kebersamaan dan persaudaraan.

c. Mendidik dengan Puasa

Memiliki sikap empati terhadap keadaan atau situasi orang lain
dalam kehidupan sehari-hari sangat penting. Sebab dengan rasa
empati yang tumbuh, maka akan tercipta sikap saling tolong-
menolong. Sikap empati yang tertanam dalam diri seseorang juga
tidak akan membuat seseorang menjadi merasa lebih baik atau lebih

264 Ahmad Abi, Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, hal. 122-129.

265 Almaydza Pratama Abnisa, Tafsir Tarbawi: Tafsir Ayat-ayat Al-Qur’an Terhadap
Pendidikan, hal. 105.

266 Almaydza Pratama Abnisa, Tafsir Tarbawi: Tafsir Ayat-ayat Al-Qur’an Terhadap
Pendidikan, hal. 106.

2" Ahmad Abi, Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, hal. 195.



97

benar. Sehingga dengannya dapat menghindarkan dari sifat-sifat
buruk seperti, sombong, dengki, dendam, marah, dan sebagainya.268
Salah satu cara menanamkan empati dalam diri anak didik
adalah dengan mendidik mereka untuk memperbanyak amalan
puasa. Baik puasa wajib ataupun sunnah. Dalam melakukan puasa
yang paling terasa ujiannya adalah lapar dan dahaga. Lapar dan
dahaga inilah yang dapat kita jadikan pelajaran dalam berempati
terhadap sesama terutama kepada orang fakir dan miskin.?*®
Dengan membiasakan anak berpuasa, anak didik akan
merasakan hidup dengan tenang, penuh kesederhanaan, dan tidak
tamak. Karena di dalam berpuasa anak didik akan merasakan betapa
makanan yang sederhana mengandung nilai dan manfaat yang
sangat besar ketika berbuka. Pastinya puasa akan mendatangkan
pahala yang besar, namun selain memiliki keutamaan berupa
pahala, puasa dapat mengobati hati yang sakit dan menambah sehat
jasmani.
d. Melatih Anak Didik Bersyukur dan Berbakti Kepada Allah dan
Orangtua
Berdasarkan Al-Qur’an surat Lugman pada ayat 14 dan 15
terdapat pesan pendidikan Lugman kepada anaknya. Dalam ayat
tersebut, Allah memerintahkan manusia agar berbuat baik kepada
orangtuanya sebagai wujud rasa syukur atas pengorbanan keduanya
dalam memelihara dan mengasuh anak sejak dalam kandungan.
Karena itu, sekalipun kedua orangtuanya kafir, seorang anak tetap
harus berbuat baik kepada keduanya. Hanya saja, seorang anak
tidak boleh menaati keduanya dalam hal yang melanggar perintah
Allah.*™
Bakti anak keapada orangtua adalah sebuah hak orangtua
kepada anaknya. Karena mereka sebagai wakil Allah diamanahi
mengemban tugas-tugas pemeliharaanya dari mulai lahir sampai
dewesa. Oleh karena itu, Allah mengajarkan setiap muslim untuk
berterimakasih kepada orangtuanya dengan mengajarkan kepada
mereka untuk selalu berbuat baik kepada mereka, tidak berkata
kasar, dan selalu mendoakan mereka lantasan jasa-jasa mereka yang

55.

89.

268 Ahmad Abi, Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, hal. 201.
269 Ahmad Abi, Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, hal. 202.
2% Hefdon Assawqi, Pendidikan Akhalqul Karimah Prespektif Ilmu Tasawwuf, hal.

"' Hefdon Assawqi, Pendidikan Akhalqul Karimah Prespektif Ilmu Tasawwuf, hal.



98

besar yang telah bersusah payah menghantarkan mereka menuju
kedewasaan.?"?

Rasa syukur kepada orangtua harus didahului dengan perintah
bersyukur kepada Allah SWT. Karena sekalipun orangtua berjasa
dalam memelihara dan mengasuh kita sejak dalam kandungan, rasa
syukur mereka tidak boleh mendahului rasa syukur kepada Allah
SWT. Sebab, tempat kembali semua makhluk hanyalah kepada
Allah SWT. Upaya menancapkan rasa syukur kepada Allah bisa
dilakukan dengan mengajak anak mengamati dan memikirkan
karunia Allah yang diperoleh si anak, keluarganya, serta lingkungan
sekitarnya.”"®

e. Mengajarkan Akhlak Mulia

Berdasarkan Al-Qur’an surat Lugman ayat 18 dan 19, Lugman
mengajarkan akhlak mulia kepada anaknya. Sangat penting bagi
pendidik mengajarkan anak-anak didiknya tentang akhlak mulia
yang akan menghiasi kepribadian anak. Ayat tersebut
mengisyaratkan bahwa pendidikan akidah dan akhlak merupakan
suatu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. Pendidikan akhlak
untuk anak didik merupakan kewajiban orangtua dan pendidik
lainnyzag;1 Ia juga merupakan pemberian paling utama kepada peserta
didik.

Budi pekerti yang harus diajarkan pertama kali kepada anak
didik adalah budi pekerti sehari-hari yang dengnnya, ia berinteraksi
dengan orangtua, keluarga dan orang lain. Lugman dalam ayat
tersebut menagwali pelajaran akhlaknya agar sang anak tidak
berlaku sombong kepada siapapun. la juga mengejarkan anaknya
untuk tidak bersikap angkuh, sederhana dalam berjalan, lunak
dalam bersuara, dan berwajah berseri saat berkomunikasi dengan
lawan bicara.””® Semua ini ditujukan agar mereka memiliki
kecerdasan berinteraksi dan berkomunikasi dengan baik. Etika
berinteraksi dengan baik sangat diperlukan dalam kehidupan
bermasyarakat.

Berkata lemah lembut dan melunakkan suara dalam
berinteraksi dengan anak didik, termasuk pesan yang dapat diambil

22 Hefdon Assawqi, Pendidikan Akhalqul Karimah Prespektif Ilmu Tasawwuf, hal.
90.

2" Almaydza Pratama Abnisa, Tafsir Tarbawi: Tafsir Ayat-ayat Al-Qur’an Terhadap
Pendidikan, hal. 108.

2 Almaydza Pratama Abnisa, Tafsir Tarbawi: Tafsir Ayat-ayat Al-Qur’an Terhadap
Pendidikan, hal. 109.

2> Almaydza Pratama Abnisa, Tafsir Tarbawi: Tafsir Ayat-ayat Al-Qur’an Terhadap
Pendidikan, hal. 110.



99

dari ayat tersebut. Ia merupakan faktor yang dapat menumbuhkan
rasa percaya diri dalam diri anak dan dapat meningkatkan semangat
spiritual serta dapat memperbaiki kondisi psikologinya. Contohnya,
ialah memanggilnya dengan nama yang paling disukainnya,
gelarnya, atau sebutan baik. Rasulullah SAW telah menjadi teladan
dalam hal ini, seperti yang telah beliau praktekkan dalam
memanggil seorang anak dengan ungkapan “Ya Ghulam”, “Ya
Ibni”, dan lain sebagainya. 2

. Menerapkan Terapi Riyadhah dan Mujahadah

Menurut para sufi, riyddhah adalah pelatihan jiwa agar
meniggalkan sifat buruk termasuk pendidikan akhlak dan
pengobatan penyakit hati. Riyddhah harus disertai dengan
mujahadah. Yang dimaksud mujahadah adalah upaya spiritual
melawan hawa nafsu dan berbagai kecenderungan jiwa yang
rendah. Melawan hawa nafsu sangatlah berat schingga
membutuhkan  kesungguhan  dalam  me-riyddhah-kannya."”’
Keduanya tidak dapat dipisahkan karena keduanya ibarat dua sisi
pada satu mata uang.

Salah satu contoh bentuk mendidik diri dengan mujahadah dan
riyadhah adalah hidup sederhana. Dalam dunia pendidikan perlu
menanamkan nilai-nilai kesederhanaan kepada anak didik.
Kesederhanaan merupakan nilai penting yang mesti ditanamkan
dalam dunia pendidikan. Sederhana bukan berarti terbatas atau
monoton, akan tetapi diartikan dengan rasa penuh tanggungjawab,
tidak berlebihan, dan sesuai kebutuhan.’’® Kesederhanaan juga
berperan penting dalam upaya memerangi hawa nafsu untuk melatih
dir1 dari ketamakan dan keserakahan.

Metode ini sangat efektif apabila diterapkan di dalam lembaga
pendidikan yang bersistemkan asrama atau pesantren. Dalam
pelaksanaanya riyddhah dan mujdhadah dilakukan dengan cara
melatih jiwa melepaskan ketergantungan terhadap kemewahan
duniawi. Pesantren yang selalu menanamkan jiwa kesederhanaan
dalam totalitas kehidupan peserta didik maka keduanya akan bisa
terealisasikan setiap hari.

Pendidikan berbasis tazkiyah an-nafs dianggap sukses, jika jiwa
telah mencapai derajat nafs muthmainnah, yang memiliki tiga ciri
pokok, yaitu: (1) jiwa yang beriman akan pertemuan dengan Allah

75.

28 Dindin J amaluddin, Metode Pendidikan Anak: Teori & Praktek, hal. 59-60.
" Hefdon Assawqi, Pendidikan Akhalqul Karimah Prespektif Ilmu Tasawwuf, hal.

28 Muhammad Baihaqi, Panca Jiwa Sebagai Pendidikan Akhlak Pada Santri di

Pondok Pesantren Modern, Surabaya: Scopindo Media Pustaka, 2023, hal. 106-107.



100

(2) jiwa yang selalu rida terhadap takdir, dan (3) gand’ah terhadap
apa yang telah diberikan oleh Allah kepadanya.279 Dengan
demikian, nafs muthmainnah akan selalu memancarkan keimanan
yang akan selalu menghiasi kehidupanya, sehingga hidupnya diridai
Allah.

2" Akhmad Alim, Tafsir Pendidikan Islam, hal. 180.



BAB III
HAMKA DAN TAFSIR AL-AZHAR

A. Biografi Hamka

1. Kelahiran dan Pendidikan Hamka

Nama lengkapnya Haji Abdul Malik Karim Amrullah dikenal
dengan sebutan Hamka. Sedangkan nama lengkap ayahnya adalah Haji
Abdul Karim Amrullah bin Syekh Muhammad Amarullah (w. 1945)
yang biasa dipanggil Haji Rasul. Ayahnya merupakan seorang ulama
besar yang telah menorehkan pengaruh cukup besar di bumi
Minangkabau, khususnya dalam membawa paham-paham pembaruan
Islam.’ Sementara itu, ibu Hamka bernama Siti Shafiyah Tanjung binti
Haji Zakaria (w. 1934).2 Dari merekalah lahir Hamka pada petang
Ahad malam Senin, tanggal 14 Muharram 1326 Hijriyah bertepatan
dengan tanggal 17 Februari 1908 Masehi di tepi danau Maninjau, di
sebuah kampung bernama Tanah Sirah dalam negeri Sungai Batang
Sumatra Barat.® Dari geneologis ini dapat diketahui bahwa Hamka
berasal dari keluarga yang taat beragama dan memiliki hubungan
dengan pembaharu Islam dari suku Tanjung di Minangkabau.

Kelahiran Hamka mengundang kegembiraan yang besar bagi
keluarganya, khususnya bagi Haji Rasul. Hal tersebut dikarenakan,

! Hamka, Ayahku, Jakarta: Umminda, 1982, hal. 64.

2 Samsul Nizar, Memperbincangkan Dinamika Intelektual dan Pemikiran Hamka
tentang Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2008, hal. 15-18.

® Murni Djamal, Dr. H. Abdul Karim Amrullah: Pengaruhnya dalam Gerakan
Pembaruan Islam di Minangkabau pada Awal Abad ke-20, Jakarta: INIS, 2002, hal. 12.

101



102

Hamka merupakan anak laki-laki yang pertama dari pasangan Haji
Rasul dan Siti Shafiyah. Pada saat itu, sang ayah sampai pada puncak
kegembiraannya, kemudian dia bernadzar: “Sepuluh tahun dia akan
dikirim belajar ke Makkah supaya kelak dia menjadi orang alim pula
sepertiku, seperti neneknya (kakeknya), dan seperti nenek-neneknya
yang dahulu.”* Ini menunjukkan sebuah harapan besar dari Haji Rasul
kepada Hamka untuk masa depannya yang diperuntukkan hanya untuk
agama dan bangsa.

Haji Rasul adalah guru Hamka yang pertama sebelum dia
berguru ke para guru yang lain. Hamka kecil, menerima dasar-dasar
agama dan cara membaca Al-Qur’an dari ayahnya. Dalam usia 6 tahun
(1914) dia dibawa ayahnya ke Padang Panjang. Pada usia 7 tahun
dimasukkan ke sekolah desa dan malamnya belajar mengaji Al-Qur’an
bersama ayahnya sampai khatam. Dari tahun 1916 sampai tahun 1923
dia telah belajar agama di sekolah-sekolah Diniyah School dan
Sumatra Thawalib di Padang Panjang dan di Parabek. Guru-gurunya
waktu itu Syaikh Ibrahim Musa Parabek, Engku Mudo Abdul Hamid,
dan Zainuddin Labay.’ Padang Panjang waktu itu ramai dengan
penuntut ilmu agama Islam yang berdatangan dari berbagai daerah,
semuanya berguru di bawah bimbingan dan didikan ayahnya sendiri.

Setelah menimba ilmu di tanah kelahiran dan sekitarnya, barulah
pada 1924 dia memulai perjalanan intelektual serta perjalanan
spiritualnya ke pulau jawa. Daerah pertama yang dia tuju adalah
tempat di mana banyak pergerakan-pergerakan Islam bergelora pada
kala itu yaitu Yogyakarta. Dia belajar tafsir kepada KI Bagus
Hadikusumo, belajar Islam dan sosialisme kepada H.O.S
Cokroaminoto, ilmu sosiologi kepada R.M. Suryopranoto, dia juga
memperluas wawasannya tentang agama Islam kepada H. Fakhruddin,
dan belajar filsafat dan sejarah Islam kepada KH. Mas Mansur.® Selain
pada itu, Hamka juga sudah membaca pemikiran Djamaludin al-
Afghani dan Mohammad Abduh.” Hamka termasuk anak yang haus
akan ilmu dan pengalaman karena itu dia sangat gemar merantau.

Selama di Yogyakarta, Hamka sangat beruntung bisa berkenalan
dan sering berdiskusi dengan teman-teman seusianya yang memiliki
wawasan luas dan cendikia. Mereka di antaranya adalah Muhammad
Natsir.® Di sini, Hamka mulai berkenalan dengan ide pembaruan

* Hamka, Kenang-Kenangan Hidup, Jakarta: Bulan Bintang, 1974, Jilid 1, hal. 9-10.

® Hamka, Tusawuf Modern, Jakarta: Republika, 2019, hal. iii.

6 Hamka, Tasawuf Modern, hal. vi.

"rfan Hamka, Ayah, Jakarta: Republika, 2015, hal. 230.

® Yusuf Ahmad, M. Natsir 70 Tahun: Kenang-kenangan Kehidupan Perjuangan,
Jakarta: Pustaka Antara, 1978, hal. 4-5



103

gerakan Sarikat Islam (SI) dan Muhammadiyah yang dipimpin Sutan
Mansur. Ide-ide modernisasi yang dihembuskan para pemikir muslim
waktu itu telah banyak mempengaruhi pembentukan atmosfer
pemikirannya tentang Islam sebagai suatu ajaran yang hidup, inklusif,
dan dinamis.® Di sini, Hamka melihat perbedaan yang demikian
kentara antara Islam yang hidup di Minangkabau dengan Islam yang
hidup di Yogyakarta. Islam di Yogyakarta nampak lebih modern,
dinamis, dan progresif untuk perjuangan kaum muslimin.

Tidak berhenti di Yogyakarta, dia melanjutkan perantauannya ke
Pekalongan. Tepatnya pada tahun 1925, enam bulan lamanya dia
tinggal dengan saudara iparnya bernama Sutan Mansur, murid dari
ayahnya yang diambil jadi menantu dan telah berpindah ke jawa untuk
aktif dalam gerakan Muhammadiyah. Melalui Sutan Mansurlah,
Hamka dididik kepribadiannya dengan harapan dapat menjadi tokoh
besar pergerakan di masa yang akan datang. Setelah hampir setahun
lamanya di jawa barulah dia kembali ke kampung halaman. Di
kampung halaman dia sudah mulai pandai berpidato sampai-sampai
mengadakan kursus berpidato dengan mendirikan “Tabligh
Muhammadiyah.” Kumpulan pidato yang dia susun bersama kawannya
dia bukukan dengan judul buku “Khatibul Ummah” pada tahun yang
sama.'® Buah dari kegigihan dalam menuntut ilmu Hamka sudah mulai
terlihat walaupun masih banyak kekurangan.

Masyarakat Minangkabau yang mempunyai latar belakang
keagamaan yang kuat menilai Hamka hanya pandai berpidato dan
kurang ilmu. Dia merasa harus berkelana lebih jauh sekaligus ingin
memenuhi harapan ayahnya saat dia dilahirkan. Karena itu, pada bulan
Februari 1927 berangkatlah Hamka ke Makkah tanpa sepengetahuan
ayahnya." Hamka banyak belajar kepada banyak ulama terkemuka di
Makkah. Berbekal mental kuat sebagai aktivis di Yogyakarta, diapun
tetap membuat pergerakan di Makkah dan menambah pengalamannya
di kota suci tersebut.

Setelah menjalani perjalanan intelektual sekaligus perjalanan
spiritualnya yang panjang, Hamka menjadi orang yang kaya ilmu dan
kaya hikmah. Atas ajakan dan nasehat Agus Salim dan Sutan Mansur
akhirnya dia kembali ke Padang Panjang disambut dengan bangga oleh

° Endang Saefuddin Anshari, Wawasan Islam: Pokok-pokok Pikiran tentang Islam
dan Umatnya, Jakarta: Rajawali Pers, 1991, hal. 263

10 Adian Husaini dan Bambang Galih Setiawan, Pemikiran & Perjuangan M. Natsir
& Hamka dalam Pendidikan, Jakarta: Gema Insani, 2020, hal. 48.

1 Azyumardi Azra, Historiografi Islam Kontemporer, Jakarta: Gramedia, 2002, hal.
265.



104

ayahnya dan masyarakat kampungnya.'? Pulang dari Makkah dia
menulis di majalah Seriun Islam di Tanjung Putra (Langkat), dan
membantu Bintang Islam dan Suara Muhammadiyah Yogyakarta.
Pulangnya Hamka dari Makkah, semakin tampak wibawanya,
khususnya dalam kalangan sukunya. Setelah dibuat rapat adat ninik
mamak, Engku Datuk Rajo Endah Nan Tuo memberikan gelar kepada
Hamka dengan gelar Datuk Indomo yang merupakan gelar pusaka
turun-temurun dalam suku Tanjung.13

Hal menarik dari Hamka adalah tidak ada dalam jejak
intelektualnya pendidikan formal yang beliau selesaikan. Namun,
bermodalkan tekad untuk belajar di berbagai macam daerah, dia
berhasil menjadi tokoh nusantara yang mempunyai pikiran emas.
Hamka belajar langsung kepada para guru ternama dan memiliki
otoritas keilmuan dan juga belajar secara otodidak. Dengan mujahadah
yang tinggi, membuat Hamka menjadi sosok ulama yang sangat
disegani banyak kalangan.

. Karya dan Kiprah Hamka

Pada tahun 1928 keluarlah buku romannya yang pertama dalam
bahasa Minangkabau berjudul “Si Sabarinah”. Pada waktu yang sama
dia memimpin majalah “Kemajuan Zaman” yang terbit hanya beberapa
nomor. Pada tahun 1929 keluarlah buku-bukunya; “Agama dan
Perempuan,” “Pembela Islam,” “Adat Minangkabau dan Agama Islam”
(buku ini disita polisi), “Kepentingan Tabligh,” “Ayat-ayat Mi’raj,”
dan lain-lain.** Hamka kala itu tidak hanya pintar berpidato tapi dia
juga pintar menulis dan mengarang sebuah buku dengan keahliannya
dalam bidang sastra yang dia miliki.

Tahun berikutnya 1930 mulailah Hamka mengarang dalam surat
kabar “Pembela Islam” di Bandung. Pada tahun ini kariernya di
Muhammadiyah mulai diperhitungkan, terutama ketika dia menjadi
pembicara dengan makalah berjudul “Agama Islam dan Adat
Minangkabau” pada kongres Muhammadiyah yang ke-19 di Bukit
Tinggi. Melalui makalah tersebut, menempatkannya sebagai pembicara
yang pertama sekali mencoba mempertalikan antara adat dan agama.’
Pada awal 1930, dia diajak ayahnya ke Sumatera Timur dan Aceh
untuk memenuhi undangan kaum Muhammadiyah di sana. Kemudian
pada tahun 1931, dia diundang ke Bengkalis untuk mendirikan cabang
Muhammadiyah. Kepiawaiannya sebagai muballigh kembali memukau
para peserta kongres Muhammadiyah ke-20 di Yogyakarta di tahun

2 Hamka, Kenang-Kenangan Hidup, Jilid I, hal. 145.

3 Hamka, Kenangan-kenangan Hidup, Jakarta: Bulan Bintang, 1974, Jilid II, hal. 7
14 Hamka, Tasawuf Modern, hal. v.

* Hamka, Kenang-Kenangan Hidup, Jilid 11, hal. 23.



105

1931, dengan judul “Muhammadiyah di Sumatera.” dengan
kemampuan retorikanya dalam menyampaikan makalah, telah menarik
seluruh peserta kongres, bahkan sampai menangis.’® Untuk itu, tidak
heran jika pada tahun 1932, dia dipercaya oleh pimpinan
Muhammadiyah sebagai muballigh ke Makassar dan pada tahun 1934
sebagai anggota tetap Majelis Konsul Muhammadiyah Sumatera
Tengah.'’

Ketika dia pindah ke Makassar diterbitkannya majalah “Al-
Mahdi.” Setelah pecah Revolusi, dia pindah ke Sumatera Barat. Tepat
saat itu tahun 1934 dia kembali ke Padang Panjang untuk meneruskan
cita-citanya dan mengelola Kulliyatul Muballighin antara tahun 1934-
1935. tujuan dari dibentuknya lembaga ini adalah untuk mencetak para
muballigh.'® Pada tahun yang sama juga dikeluarkannya buku-buku
yang mengguncangkan. Di antaranya berjudul: “Revolusi Pikiran,”
“Revolusi Agama,” “Adat Minangkabau Menghadapi Revolusi,”
“Negara Islam,” “Sesudah Nafkah Renville,” ‘“Muhammadiyah
Melalui Tiga Zaman,” “Dan Lembah Cita-Cita,” “Merdeka,” “Islam
dan Demokrasi,” “Dilamun Ombak Masyarakat,” dan Menunggu
Beduk Berbunyi.”*?

Pada bulan januari tahun 1936 pergilah Hamka ke Medan. Di
Medan bersama M. Yunan Nasution memimpin majalah mingguan
bernama “Pedoman Masyarakat.” Perannya dalam majalah tersebut
membawanya ke puncak kemasyhuran sebelum perang. Di zaman
itulah terbit karangan-karangannya dalam bidang agama, filsafat,
tasawuf, dan roman. Seperti: “Tenggelamnya Kapal Van Der Wick,”
“Di Bawah Lindungan Ka’bah,” “Merantau ke Delhi,” “Terusir,”
“Keadilan Ilahi,” “Tasawuf Modern,” “Falsafah Hidup,” “Lembaga
Hidup,” “Lembaga Budi,” “Pedoman Mubaligh Islam,” “Semangat
Islam,” dan “Sejarah Islam di Sumatera.”® Hamka sangat produktif
dan lihai dalam mengukir penanya di atas lembaran-lembaran kertas.

Meskipun melalui banyak rintangan dan kritikan sampai tahun
1938, majalah Pedoman Masyarakat mengalami perkembangan yang
pesat di bawah pimpinan Hamka. Berkat perkembangan majalah yang
dipimpinnya, ekonomi keluarga Hamka ikut meningkat. Tulisan-
tulisannya-pun mengikat hati para pembacanya, baik masyarakat awam
maupun kaum intelektual. Pemikiran-pemikirannya yang cerdas yang
dituangkannya dalam Pedoman Masyarakat merupakan alat yang

' Hamka, Kenang-Kenangan Hidup, Jilid 1, hal. 23 dan 26.
Y Hamka, Kenang-Kenangan Hidup, Jilid T1, hal. 26.

'8 Hamka, Kenang-Kenangan Hidup, Jilid T1, hal. 30.

1 Hamka, Tasawuf Modern, hal. v.

20 Hamka, Tasawuf Modern, hal. v.



106

sangat banyak menjadi tali penghubung antara dirinya dengan kaum
intelektual lainnya, seperti Natsir, Hatta, Agus Salim, dan Muhammad
Isa Ansari.”!

Ketika zaman pendudukan Jepang pada tahun 1942, banyak terjadi
perubahan yang mengecewakan dan menyakiti hati masyarakat. Di
antaranya adalah, dibubarkannya Pedoman Masyarakat dan pelarangan
mengibarkan bendera merah putih.?? Di tengah-tengah kekecewaan
masyarakat terhadap kebijakan Jepang, Hamka justru memperoleh
kedudukan istimewa. Hamka diangkat sebagai anggota Syu Sangai Kai
(Dewan Perwakilan Rakyat) pada tahun 1944. Sikap kompromistis dan
kedudukannya sebagai anak emas Jepang telah menyebabkannya
dikucilkan oleh masyarakat. Kondisi ini mendorongnya untuk pindah
dari Medan menuju Padang Panjang pada tahun 1945.%

Sesampainya di Padang panjang, Hamka kembali dipercaya untuk
memimpin Kulliyatul Muballighin. Di sini, Hamka mempunyai waktu
yang banyak untuk menyalurkan kemampuan jurnalistiknya dengan
menghasilkan beberapa karya tulis. Pada konfrensi Muhammadiyah di
Padang panjang tahun 1946, dia terpilih sebagai ketua konsul
Muhammadiyah Sumatera Timur menggantikan S.Y. Sutan Mangkuto
sampai tahun 1949. Posisi ini memberikannya kesempatan untuk
mengelilingi Sumatera. Perjalanan tersebut dia manfaatkan untuk
berdakwah dan menggalang persatuan bangsa.24

Pada tahun 1950 dia pindah ke Jakarta, di sini dia menekuni dunia
Jurnalistik dengan menjadi koresponden Majalah Pemandangan dan
Harian Merdeka. Dia kemudian mengarang otobiografi ayahnya
dengan judul: “Ayahku,” dan otobiografinya sendiri dengan judul:
“Kenang-kenangan Hidup.” Dan banyak karya lainnya sebagai berikut:
“Perkembangan Tasawuf dari Abad ke Abad,” “Urat Tunggang
Pancasila,” dan “Empat Bulan di Amerika.”” Di samping itu, dia aktif
juga di kancah politik melalui partai Masyumi.”® Hamka dengan begitu
banyak karyanya dia menegaskan bahwa selain sebagai muballigh, dia
juga merupakan sosok pengarang, pujangga, dan filosof Islam.

Pada tahun 1950, setelah melaksanakan ibadah haji yang kedua
kalinya, dia melakukan lawatan ke beberapa negara Arab. Di sini dia
dapat bertemu langsung dengan Thah Husein dan Fikri Abadah yang

2! Hamka, Kenangan-kenangan Hidup, Jilid 11, hal. 196.

%2 Hamka, Kenangan-kenangan Hidup, Jilid 11, hal. 202.

2 Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Prof. Dr. Hamka, Jakarta: Pustaka
Panjimas, 1983, hal. 39.

2 Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Prof. Dr. Hamka, hal. 3-4.

2 Hamka, Tasawuf Modern, hal. v.

?® Hamka, Kenangan-kenangan Hidup, Jilid TI, hal. 199.



107

karangan mereka selama ini dikenalnya dengan baik. Sepulangnya dari
lawatan ini, dia mengarang beberapa buku roman. Di antaranya “Di
Tepi Sungai Nil,” “Di Tepi Sungai Dajlah,” dan “Mandi Cahaya di
Tanah Suci.”’

Berkat keahliannya maka pada tahun 1952 Hamka mendapatkan
beberapa jabatan dari pemerintahan. Hamka diangkat menjadi anggota
Badan Perimbangan Kebudayaan dan menjadi Guru Besar pada
Perguruan Tinggi Islam dan Universitas Islam di Makassar dan
menjadi penasehat pada Kementrian Agama. Di samping kesibukannya
dalam pemerintahan, dia tidak berhenti mengarang buku. Pada 1955
dia merilis buku-buku berikut: “Pelajaran Agama Islam,” “Pandangan
Hidup Muslim,” dan “Sejarah Umat Islam.” Ditambah lagi Hamka
menyelamkan dirinya dalam dunia kesusasteraan Melayu klasik dan
Arab.?® Kelincahan dan kepiawaiannya dalam menuangkan pikirannya
dalam bentuk tulisan serta keahliannya dalam kesusasteraan,
menjadikannya terkenal dengan sebutan Hamzah Fanshuri Zaman
Baru. Selain itu Hamka juga mendapatkan sebutan “Buya,” gelar
“Buya” adalah panggilan untuk orang Minangkabau yang berarti
ayahku atau seseorang yang dihormati.”® Pengakuan dari masyarakat
tidak terlepas berkat kemahirannya dalam banyak disiplin ilmu yang
dia tampakkan melalui karya-karyanya.

Kualitas dan karir Hamka yang sudah diakui oleh kahalayak
ramai membuatnya masuk ke dunia perpolitikan. Masih di tahun 1955,
Hamka terpilih sebagai anggota DPR dan Konstituante dari Partai
Masyumi. Lewat Konstituante, Hamka dengan gigih memperjuangkan
kepentingan Islam sesuai garis kebijaksanaan Partai. Salah satu ide
usulannya adalah mendirikan negara berdasarkan Al-Qur’an dan
Sunnah Nabi Muhammad SAW.*® Selain itu, dia juga menjadi pejabat
tinggi dan penasehat Departemen Agama. Dengan beberapa kedudukan
tersebut, memberikan Hamka peluang dalam mengikuti berbagai
pertemuan, kunjungan, dan konferensi di luar negri. Salah satu negara
yang dikunjunginya adalah Amerika, sampai keluarlah bukunya

berjudul “Empat Bulan di Amerika”.*"

%" Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, Jakarta: Ichtiar Baru Van
Hoeve, 1999, Jilid II, hal. 76.

28 Hamka, Tasawuf Modern, hal. vi.

? Tbnu Ahmad Al-Fathoni, Buya Hamka: Biografi Tokoh Pendidik dan Revolusi
Melayu, Jakarta: Arqam Patani, 2015, hal. 2.

%0 zaprulkhan, IImu Tasawuf: Sebuah Kajian Tematik, Jakarta: Rajawali Press, 2016,
hal. 249.

3 Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Prof. Dr: Hamka, hal. 5.



108

3. Penghujung Perjalanan Hidup Hamka

Pada 1956 Hamka mendirikan rumah di Kebayoran Baru. Tepat di
sebrang rumah terbentanglah tanah lapang yang menjadi bakal
berdirinya masjid Al-Azhar. Hamka sangat bergembira keluarganya
tinggal dekat dengan kehidupan yang Islami, dia berharap agar
pembangunan masjid itu lekas selesai. Di tengah penantian masjid itu
berdiri, Hamka memenuhi undangan ke Pakistan dan Mesir.
Kehadirannya di Mesir diketauhi oleh Duta Besar Mesir untuk
Indonesia yang sangat mengenal sepak terjang Hamka di Indonesia
khususnya dalam organisasi Muhammadiyah yang sangat berpegang
teguh dengan pemikiran Muhammad Abduh.*?

Maka disepakati oleh Mu’tamar Islamy yang mengundangnya ke
Mesir agar Hamka menyampaikan satu muhddharah di gedung Asy-
Syu’bdan Al-Muslimin dengan judul “Pengaruh Faham Muhammad
Abduh di Indonesia dan Malaya.” Muhddharah yang disampaikan oleh
Hamka selama Sembilan puluh menit itu memberi kesan yang sangat
menyentuh kepada para pembesar Mesir. Karena bagi Revolusi Mesir,
Muhammad Abduh adalah pelopor pertama perbaruan pikiran sebagai
pendasar Revolusi Mesir. Dari peristiwa yang bersejarah itu
Universitas Al-Azhar Mesir memberikan Hamka gelar ilmiah tertinggi
yaitu Ustddziyah Fakhriyyah yang sama artinya dengan Doctor
Honoris Causa.® Keilmuan Hamka serta jasa-jasa dan kiprahnya tidak
hanya diakui di dalam negri akan tetapi juga diakui dan dihormati di
luar negeri.

Setelah perjalanan panjang, Hamka kembali ke tanah air. Masjid
yang dia tunggu-tunggu akhirnya selesai dibangun. Tanpa menunggu
waktu peresmian, Hamka memulai aktivitasnya bersama umat Islam di
masjid tersebut dengan salat lima waktu, salat jumat, kajian keislaman
(salah satunya kajian tafsir), dan kegiatan ibadah lainnya. Masjid
tersebut pada awalnya dinamakan Masjid Agung Kebayoran Baru.
Pada 1960 Syekh Mahmoud Syaltout sebagai Grand Syekh Al-Azhar
pada masa itu berkunjung ke Indonesia, salah satu tempat yang
menjadi tujuan utamanya adalah Masjid Agung Kebayoran Baru.
Berkat kunjungannya beliau memberikan nama yang baru untuk masjid
yang dibina oleh Hamka dengan sebutan masjid “Al-Azhar,” dengan
harapan agar masjid Al-Azhar dapat menjadi Al-Azhar di Jakarta
sebagaimana Al-Azhar di Kairo Mesir.** Kedekatan Hamka dengan Al-

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 1, hal. 41.
* Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 42.
% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 44-45.



109

Azhar membawa keberkahan bagi Indonesia dan umat Islam Indonesia
khususnya.

Sebagai Imam besar Masjid Agung Al-Azhar, Hamka sangat
memakmurkan masjid tersebut dengan berbagai macam kegiatan.
Salah satunya yang rutin dia jalankan adalah kajian tafsir setiap setelah
subuh, penjelasan tafsirnya didengar oleh banyak orang. Majalah
Gema Islam yang didirikan oleh Perpustakaan Islam Al-Azhar memuat
pelajaran tafsir Hamka dalam majalah tersebut. Pada akhirnya, Hamka
memberikan nama tafsir tersebut dengan nama Tafsir Al-Azhar. Kajian
tafsir yang diadakan secara rutin di masjid yang namanya dinisbahkan
pada Al-Azhar mesir oleh Grand Syekh Al-Azhar pada masa itu,
sekaligus ucapan terimakasih atas penghargaan yang diberikan
Universitas Al-Azhar kepada Hamka, semua itu menjadi alasan Hamka
menamai kitab tafsir yang disusunnya dengan sebutan Tafsir Al-Azhar.
Tafsir inilah yang menjadi objek uatama penelitian tesis ini.* Tafsir Al-
Azhar adalah karya monumentalnya dari banyak karya yang Hamka
miliki.

Hamka adalah hamba yang dekat dengan Allah, karenanya Allah
mengujinya dengan ujian yang cukup berat. Pada senin, 12 Ramadhan
1383 H bertepatan dengan 27 Januari 1964 M, Hamka sampai pada
penafsiran Al-Qur’an pada surat al-Bagarah ayat 255/ayat kursi.
Setelah dzuhur Hamka kedatangan tamu yang berjumlah empat orang
laki-laki. Mereka adalah polisi yang telah diperintahkan presiden
Soekarno untuk menangkap Hamka dengan tuduhan sebagai
pengkhianat besar tanah air. Hamka telah berhasil dijadikan tahanan
oleh para pembencinya. Hamka dengan imannya yang kuat dia tegar
dan sebagai ulama yang penuh hikmah, diapun segera mengambil
hikmah dengan ujian yang dia terima. Hamka memanfaatkan masa-
masanya di balik jeruji besi dengan menyelsaikan penafsirannya
terhadap ayat-ayat Al-Qur’an sehingga penafsiran Al-Qur’an 30 juz
selesai dia tamatkan semasa dalam tahanan.®*® Ada hikmah di balik
penahanan Hamka, yakni lahirlah 7afsir Al-Azhar 30 juz terbagi dalam
9 jilid.

Setelah rezim Soekarno tumbang Hamka dibebaskan dari tahanan.
Dia kembali menerbitkan majalah Panji Masyarakat pada tahun 1967.
Kemudian Hamka diangkat sebagai anggota Badan Musyawarah
Kebijakan Nasional anggota Mejelis Perjalanan Haji Indonesia dan
anggota Lembaga Kebudayaan Nasional Indonesia. Atas keluasan
keilmuan Hamka dan panjangnya sepak terjang Hamka sebagai

% Irfan Hamka, Ayah, hal. 190.
% Irfan Hamka, Ayah, hal. 192.



110

seorang ulama, Hamkapun terpilih sebagai ketua Majelis Ulama
Indonesia (MUI) yang pertama, pada tanggal 17 Rajab 1395 H yang
bertepatan dengan tanggal 26 Juli 1975 M.*’ Terpilihnya menjadi ketua
MUI merupakan hasil mufakat dari se**luruh peserta musyawarah
waktu itu. Figur Hamka merupakan panutan masyarakat. Didukung
dengan keluasan wawasan dan keteguhan pribadinya dalam
menjunjung tinggi ajaran Islam.

Pada masa kepemimpinannya, institusi MUI tumbuh dan
berkembang dengan pesat. Di bawah kepemimpinannya, MUI lebih
giat mengeluarkan fatwa terhadap berbagai persoalan keumatan.
Keberadaan MUI telah banyak memberikan manfaat, baik ba%i
pemerintah maupun bagi umat Islam selndonesia pada umumnya. °
Dengan perkembangan yang menggembirakan ini tidak heran jika
Hamka pada 1980 terpilih untuk yang kedua kalinya sebagai ketua
MUI. Namun pada 19 Mei 1981 Hamka dengan penuh keikhlasan,
mengundurkan diri setelah terjadinya kasus fatwa tentang haramnya
bagi umat Islam mengikuti perayaan natal bersama. Terjadi ketegangan
antara MUI dan pemerintah, sehingga Hamka mengundurkan diri
daripada menarik atau tidak memberlakukan fatwa tersebut.*’

Hamka tetap konsisten dengan keputusannya dan lebih memilih
mengundurkan diri dari pada mengikuti kemauan pemerintah yang
bertentangan dengan hati nurani dan akidahnya.** Dua bulan setelah
pengunduruan dirinya sebagai ketua MUI, tepat pada tanggal 18 Juli
1981 Hamka masuk rumah sakit karena serangan jantung yang cukup
berat. Selama kurang lebih satu pekan Hamka berbaring di atas ranjang
rumah sakit Pertamina Pusat Jakarta. Tim medis telah berusaha sebaik
mungkin untuk kesembuhan sang ulama bangsa, namun Allah SWT
berkehendak memanggilnya kembali berpulang ke rahmat Allah pada
usianya yang ke 73, tepat pada hari Jumat, tanggal 24 Juli 1981, pukul
10 lewat 37 menit.* Adapun istri pertama Hamka meninggal terlebih
dahulu pada tanggal 1 Januari 1971 di usianya yang ke 57 juga karena

%7 Adian Husaini dan Bambang Galih Setiawan, Pemikiran & Perjuangan M. Natsir
& Hamka dalam Pendidikan, hal. 59.

%8 Nasir Tamara, Hamka di Mata Hati Umat, Jakarta: PT. Sinar Agape Press, 1984,
hal. 55-56.

% Muhammad Atho’ Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktik,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998, hal. 259.

0 Azyumardi Azra, Menuju Masyarakat Madani, Bandung: Rosdakarya, 2000, hal.
67-68. Lihat juga, Azyumardi Azra, Historiografi Islam Kontemporer, hal. 279-290.

* Yunan Yunus, Corak Pemikiran dalam Tafsir Al-Azhar, Jakarta: Pustaka Panjimas,
1990, hal. 52.

*2 Irfan Hamka, Ayah, hal. 279-280.



111

sakit.”® Karena itu ketika Hamka wafat, dia meninggalkan istrinya
yang kedua bernama Siti Chadijah dan 10 orang anak yang terdiri dari
7 laki-laki dan 3 perempuan.44

Hamka dikenal sebagai seorang yang haus ilmu dan orang dengan
segudang talenta. Selain dikenal sebagai ulama, dia juga dikenal
sebagai budayawan, wartawan, politikus, filsuf, tokoh pergerakan, dan
juga pujangga. Karena itu dalam hidupunya Hamka banyak menerima
anugerah kehormatan baik tingkat nasional maupun internasional, dan
juga pastinya dia mendapat kedudukan yang mulia di sisi Allah SWT
terbukti dari lautan manusia yang berduyun-duyun datang melepas
kepergiannya meninggalkan tempat perjuangannya di dunia yang fana
ini.

B. Tafsir Al-Azhar Hamka

Indonesia merupakan salah satu negara yang memiliki penduduk
mayoritas beragama Islam. Indonesia pun merupakan negara yang
menjadi tempat hidup umat Islam terbesar di dunia. Tidak mengherankan
jika tokoh-tokoh intelektual muslim Indonesia menjadi kebanggaan dunia
dalam berbagai bidang keilmuan, termasuk salah satunya adalah ilmu
tafsir.

Perkembangan tafsir Indonesia sejak awal abad ke 20 hingga tahun
1960-an memberikan tiga model penafsiran yaitu: 1. Tafsir yang hanya
meliputi penafsiran surat-surat tertentu; 2. Penafsiran terhadap juz-juz
tertentu, dan 3. Penafsiran secara keseluruhan Al-Qur’an. Contoh model
pertama antara lain: Tafsir AI-Qur’an Al-Karim, Yasin, karya Adnan Lubis
yang diterbitkan di Medan pada tahun 1951. Tafsir ini hanya menafsirkan
satu surat saja yaitu surat Yasin. Contoh model kedua adalah A/-Burhan,
Tafsir Juz Amma, karya H. Abdul Karim Amrullah, diterbitkan tahun 1922
di Padang. Sedangkan Tafsir AlI-Azhar karya Hamka menjadi salah satu
model tafsir ketiga, yaitu lengkap 30 juz di samping tafsir-tafsir yang
lain. Tafsir ini diterbitkan pertama kali tahun 1967 di Jakarta.*

Kendatipun karya-karya Hamka jumlahnya sangat banyak, dan terdiri
dari berbagai lapangan keilmuan, namun Tafsir Al-Azhar menjadi yang
terpenting. Hal ini tidak hanya karena kuantitas karya ini yang sangat
tebal, tetapi juga kualitas isinya memiliki nilai yang sangat tinggi. Jika
dalam sebagian karya Hamka, ada yang menggunakan bahasa populer dan
santai, maka dalam kitab Tafsir Al-Azhar cenderung lebih serius dan

“3 Irfan Hamka, Ayah, hal. 211.

* Irfan Hamka, Ayah, hal. 289.

*® Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia; dari Hermeneutika Hingga Ideologi,
Jakarta: Teraju, 2003, hal. 67.



112

bersahaja, baik dari segi bahasa maupun dalam menetapkan referensi
yang sesuai.’® Hal ini tentu saja dapat dipahami dan dimaklumi,
mengingat kitab tafsir adalah karya yang di dalamnya memberikan uraian
dan pemahaman tentang firman Allah SWT.

Sebagaimana yang telah disebutkan, bahwa sosok Hamka merupakan
sosok multi dimensi. Hampir semua bidang digelutinya dari masalah
agama, pendidikan, politik, hukum, sastra, dakwah dan sebagainya. Salah
satu keistimewaan yang sangat mengagumkan dalam Tafsir Al-Azhar-nya
adalah adanya nilai-nilai sastra dalam paparan penafsiran yang
dilakukannya. Kecendrungan ini menjadikan tafsir tersebut enak dibaca,
halus bahasanya serta mudah dipahami. Pada sisi yang lain tidak terdapat
statement-statement yang dapat memicu permsusuhan antara suku dan ras
dalam Masyarakat. Lebih jauh juga Hamka mampu menjaga kenetralan
dalam mazhab atau aliran yang ada, baik aliran hukum, akidah, dan
sebagainya.*’

Dilihat dari segi metode, Tafsir Al-Azhar dapat dikategorikan dalam
jenis ar-tafsir at-tahlili,*® karena penafsirannya dilakukan berdasarkan
urutan mushhaf ‘ustmdni. Sedangkan dari segi corak penafsiran, tafsir ini
tergolong at-tafsir al-adabri al-ijtima’i. Pengertian dari corak al-adabi al-
ijtima’i adalah tafsir yang menjelaskan petunjuk-petunjuk ayat-ayat Al-
Qur’an yang berkaitan langsung dengan kehidupan masyarakat, serta
usaha-usaha untuk menanggulangi penyakit-penyakit atau masalah-
masalah mereka berdasarkan petunjuk-petunjuk ayat, dengan
mengemukakan petunjuk tersebut di dalam bahasa yang mudah
dimengerti.*

Corak penafsiran yang demikian sangat relevan dengan kondisi dan
situasi masyarakat Indonesia, terutama pada masa peralihan pemerintahan
dari orde lama ke orde baru. Keadaan masyarakat Indonesia ketika itu
secara umum didominasi oleh masyarakat yang berpendidikan menengah
ke bawah. Penafsiran yang dilakukan Hamka mampu diserap oleh seluruh
tingkatan intelektual masyarakat, karena penafsirannya disesuaikan
dengan perkembangan masyarakat pada umumnya. Dengan kata lain,
masyarakat awam mampu menyerap penafsiran yang ditawarkan Hamka,

* Abdul Wahid, Subjektifitas Aspek Sosial dan Politik dalam Penafsiran Al-Quran;
Telaah Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, hal. 27.

*" Abdul Wahid, Subjektifitas Aspek Sosial dan Politik dalam Penafsiran Al-Quran;
Telaah Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, hal. 28.

* Howard M. Federspiel, Kajian Al-Quran di Indonesia, Bandung: Mizan, 1996, hal.
141.

* Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Quran, Bandung: Mizan, 1997, hal.
73.



113

dan sebaliknya kalangan intelektual juga tidak merasa bosan, karena
penyampaian tafsirnya diramu dengan bahasa yang indah dan menarik.>

Tafsir Al-Azhar berusaha menampilkan kupasan yang populer. Hamka
dalam penafsirannya terhadap Al-Qur’an sering menghubungkannya
dengan kejadian-kejadian dalam masyarakat ketika itu. Bahasa yang
digunakan bahasa yang simple agar menciptayakan daya tarik bagi
seluruh lapisan masyarakat bagi para ulama, cendikiawan, dan masyarakat
awam. Sehingga Tafsir Al-Azhar masih relevan sampai masa orde
reformasi sekarang, walaupun penulisannya dilakukan sejak masa orde
lama hingga orde baru.

Selain itu, Hamka dalam menafsirkan Al-Qur’an menjaga sebaik-
baiknya hubungan di antara nagl dan ‘agl atau antara dirdyah dan
riwdyah. Penafsir tidak hanya semata-mata mengutip atau menukil
pendapat orang yang terdahulu (fexthook thingking), tetapi juga
mempergunakan tinjauan dan pengalaman sendiri. Tidak juga
menuhankan akal sendiri, seraya mengesampingkan apa yang dinukil oleh
ulama pendahulu, sehingga bisa menjadi jauh dari maksud agama.>

Dari kebanyakan tafsir yang ada, setiap tafsir membawa latar
belakang sosok penafsirnya masing-masing, khususnya dalam
bermadzhab. Misalnya, Tafsir Al-Kasysyaf karangan Jarullah Az-
Zamaksyari, terlihat dari madzhab yang beliau anut, yaitu mu tazilah.
Tafsir Ar-Raazi, gigih dalam mempertahankan dalam tafsirnya madzhab
yang dianut yaitu madzhab syafi’i. begitu juga Al-Alusi mufti Baghdad
mempertahankan madzhab Hanafi dalam tafsirnya bernama 7afsir Ruhul
Ma’ani.>

Sedangkan Hamka di dalam Tafsir Al-Azhar tidak membawa
pertikaian-pertikaian madzhab. Sebab, Tafsir Al-Azhar ditulis dalam
suasana yang baru di wilayah muslim terbesar yang haus hendak
mengetahui rahasia Al-Qur’an. Menegaskan juga bahwa Hamka seorang
penafsir yang tidak ta’ashshub pada suatu paham dan golongan.
Melainkan maksud dan tujuan dia menafsirkan adalah ingin memahami
ayat lebih mendalam, menguraikan makna dari lafadz Bahasa Arab ke
dalam Bahasa Indonesia, dan memberikan kesempatan orang untuk
berpikir.>® Dari sini dapat dipahami bahwa madzhab yang dianut oleh

%0 Abdul Wahid, Subjektifitas Aspek Sosial dan Politik dalam Penafsiran Al-Quran;
Telaah Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, hal 61.

5! Howard M. Federspiel, Kajian Al-Quran di Indonesia, hal. 142.

52 Abdul Wahid, Subjektifitas Aspek Sosial dan Politik dalam Penafsiran Al-Quran;
Telaah Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, hal 68.

53 Abdul Wahid, Subjektifitas Aspek Sosial dan Politik dalam Penafsiran Al-Quran;
Telaah Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, hal 70.

> Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 38.



114

Hamka adalah madzhab salaf, yaitu madzhab Rasulullah SAW, sahabat-
sahabat beliau, dan ulama-ulama yang mengikuti mereka.

Dalam menyusun tafsir ini, Hamka sedikit banyak merujuk kepada
beberapa tafsir. Di antaranya, Tafsir Al-Manar karangan Sayyid Ridha
yang berdasar pada ajaran tafsir gurunya, Syekh Muhammad Abduh.
Tafsir lain yang menginspirasi adalah Tafsir Al-Maraghi, Tafsir Al-
Qasimi, dan Tafsir fi Dzilal Al-Qur’an karya Sayyid Quthub. Menurut
Hamka tafsir karya Sayyid Quthublah yang sangat banyak
memengaruhinya dalam menyusun 7afsir Al-Azhar karena secara dirdayah
tafsirnya sangat mundsib dengan zaman ini.”

Latar belakang penyusunan kitab tafsir ini berawal dari kuliah subuh
sejak akhir tahun 1958 tepatnya di Masjid Agung Al-Azhar yang terletak
di Kebayoran Baru. Kajian tersebut berjalan sampai Januari 1964 belum
juga selesai penafsirannya. Kajian tersebut ditulis berturut-turut dalam
majalah Gema Islam sejak Januari 1962 sampai Januari 1964.°°
Sampailah peristiwa yang menjadi salah satu ujian terberat dalam hidup
seorang Hamka. Yaitu fitnah besar yang dituduhkan pemerintah orde lama
kepada seorang ulama yang sangat alim seperti Hamka. Sehingga secara
otomatis berhentilah kajian tafsir di Masjid Agung Al-Azhar karena sang
mufassir harus menjalani tahanan di balik jeruji besi sebab fitnah yang
tidak pernah terbukti.

Akan tetapi hikmah di balik ujian yang dihadapi Hamka, Allah
meridhai atas selesainya penafsiran Al-Qur’an lengkap 30 juz selama
kurang lebih dua tahun lamanya. Di balik kesuksesan Hamka dalam
menyelesaikan tafsirnya adalah riyddhah yang tidak putus dilakukannya
selama dalam tahanan. Dalam tahanan, dia sangat leluasa beribadah,
munajat setiap malam, mengkhatamkan Al-Qur’an sampai lebih dari
seratus kali. Selain itu Hamka juga dapat membaca buku-buku penting
dalam hal tasawuf, tauhid, filsafat agama, hadis-hadis Rasulullah SAW,
dan sejarah-sejarah Islam.”” Adapun penamaan Al-Azhar pada karya tafsir
ini disebabkan kajian tafsirnya dilakukan di Masjid Agung Al-Azhar yang
nama masjidnya diberikan langsung oleh Grand Syekh Al-Azhar pada
waktu itu, dan merupakan keinginan maksud penafsir untuk
mengungkapkan rasa terimakasihnya pada Universitas Al-Azhar yang
telah memberinya gelar kehormatan Ustddzah Fakhriyyah yang setara
dengan gelar Doktor Honoris Causa.

% Hamka, Tafsir Al-Azhar; Jilid 1, hal. 39.
°® Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 47.
" Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 52.



115

C. Konsep Tazkiyah An-Nafs Menurut Hamka

Tazkiyah an-nafs yang berarti penyucian jiwa disebut oleh Hamka
dengan istilah tashfiyyat an-nafs. Tashfiyyah diambil dari kata shafa,
amalan yang dilakukan seseorang dengan maksud membersihkan batin
adalah at-tashawwuf (bertasawuf). Menurut Hamka maksud dari
bertasawuf adalah daya upaya untuk mengenal rahasia besar yang
tersembunyi dalam alam ini. Rahasia di balik alam yang besar ini adalah
Sang Penciptanya yang Maha Besar yaitu Allah SWT, yang untuk
mengenalnya dilakukan dengan cara memperhalus perasaan.”® Hamka
menyamakan arti istilah tazkiyah an-nafs dengan tashfiyyat an-nafs,
karena keduanya memiliki tujuan yang sama yaitu menyucikan jiwa. Dan
baginya, proses penyucian jiwa termasuk apa yang dia sebut sebagai
proses penghalusan perasaan.

Menurut Hamka proses penyucian jiwa dilakukan dengan cara
menghaluskan perasaan. Dengan menghaluskan perasaan seseorang akan
mendapatkan keindahan yang ada di sekelilingnya. Kehidupan di dunia
pada hakekatnya membuat perasaan menjadi halus, karena bagi Hamka
hidup tidak semata-mata tekun mencari ilmu dan mencari makan saja.
Perasaan ialah garam kehidupan, dengan perasaan manusia merenung dan
mencari ketenangan di tengah gejolak kehidupan. Jika perasaan sering
diasah maka segala yang dirasa akan terasa indah. Pada titik ini, Hamka
menyebutnya sebagai tiang kehidupan. Maka sebaliknya apabila
seseorang tidak merasa cukup dan selalu melihat dengan pandangan yang
buruk di sekelilingnya, maka dia hidup dalam kerugian dan kemiskinan.
Nilai umur dan nilai hidup tidak ditentukan dengan angka, akan tetapi
dinilai dari halus-kasarnya perasaan melihat keindahan di sekililingnya.>
Kesucian jiwa dapat diraih dengan kehalusan perasaan agar dapat melihat
keindahan.

Hamka mencoba mengidentifikasi orang-orang yang berperasaan
halus dan berjiwa bersih. Menurutnya, apabila jiwa seseorang itu sehat,
maka dengan sendirinya memancar bayangan kesehatan itu kepada mata,
dan dari matanya memancar niir yang gemilang, timbul dari sukma yang
tidak sakit. Begitu juga halnya dengan kesehatan badan, kesehatan badan
membukakan pikiran, mencerdaskan akal, menyebabkan juga kebersihan
jiwa. Maka ketika seseorang itu marah atau sedih, seketika mata memerah
dan badan menjadi gemetar. Dan ketika badan ditimpa penyakit maka
jiwa pun merasakannya, pikiranpun terkena imbasnya, sehingga lemah
untuk berpikir.?® Dalam diri manusia ditemukan adanya keterikatan antara

%8 Hamka, Pandangan Hidup Muslim, Malasyia: Pustaka Aman Press, 1967, hal. 29.
* Hamka, Pandangan Hidup Muslim, hal. 83-84.
60 Hamka, Tasawuf Modern, hal. 161.



116

ruhani dan jasmani, keduanya patut untuk dijaga agar seseorang selalu
berperasaan halus dan berjiwa bersih.

Kesehatan jiwa seseorang dapat dilihat dari cahaya yang bersinar
pada wajahnya. Cahaya pada wajahnya ada yang kuat dan ada yang
lemah, bahkan ada yang sudah pudar tidak bercahaya sedikitpun. Cahaya
wajah dapat memberikan setruman kepada siapa yang memandangnya,
bahkan dapat menembus sanubari orang yang memandangnya, sinarnya
mengalahkan sinar X yang ada pada alat rontgen. Ada dua macam orang
yang memiliki sinar wajah yang istimewa itu. Pertama, orang soleh yang
kuat hubungannya dengan Allah dan kedua, orang berpangkat yang kuat
hubungannya dengan orang yang memerintah. Namun sejatinya yang
mendapatkan sinar cahaya yang sebenarnya adalah yang pertama, karena
yang kedua sesungguhnya yang bercahaya bukan wajahnya akan tetapi
kursi kekuasaan dan jalbatamnya.61 Cahaya sesungguhnya yang bersinar
dari wajah orang yang bersih jiwanya adalah buah dari hubungan baiknya
dengan Allah SWT.

Hubungan baik seorang hamba dengan Tuhannya Allah SWT
bermula dari iman kepada-Nya. Orang yang beriman tidak ada keraguan,
tertanam kuat dalam hatinya akan janji Allah, tentang balasan berlipat
bagi hamba yang taat akan perintahnya, dan dia juga yakin akan janji
Allah mengenai ancaman bagi yang mengingkari peringatan-Nya. Masa
depan orang beriman terlihat terang benderang penuh dengan
kebahagiaan, sedangkan yang kufur masa depannya muram penuh
kegelapan. Orang beriman yakin bahwa semua ketetapan Allah tidak ada
yang dapat merubahnya. Semakin bertambah iman seseorang sekaligus
makrifatnya kepada Allah maka bertambah teranglah sinar cahaya iman
itu dalam dirinya.62

Cahaya orang beriman itu bertingkat sesuai kadar imannya kepada
Sang Pemberi cahaya, Allah SWT. Iman bisa bertambah dengan
bertambahnya amalan dan iman bisa berkurang karena berkurangnnya
amalan. Karena tidak sempurna iman seseorang apabila tidak disertai
dengan keyakinan, ucapan, dan amalan. Apabila seorang hamba ingin
menerangkan sinar cahaya imannya maka harus memperbanyak ibadah,
meningkatkan takwa, dan menambah amalan.®® Nabi Muhammad SAW
pernah mengumpamakan cahaya iman seseorang, sinarnya meliputi
Makkah hingga Yaman dan Irak. Nabi yang imannya lebih tinggi dari
pada hamba-hamba yang lain, cahaya imannya meliputi langit dan bumi,
dan cahaya Allah meliputi seluruh alam semesta.”* Maka tidak heran

% Hamka, Pandangan Hidup Muslim, hal. 210-211.

%2 Hamka, Iman dan Amal Shaleh, Jakarta: PT Pustaka Panjimas, 1984, hal. 98.
% Hamka, Iman dan Amal Shaleh, hal. 99.

® Hamka, Akhlaqul Karimah, Depok: Gema Insani, 2023, hal. 1.



117

apabila kita menghadiri majlis orang-orang saleh, cahaya imannya masih

terasa walaupun kita sudah meninggalkan majlis tersebut.

Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa orang yang telah
melakukan penyucian jiwa akan memancar dari wajahnya sinar cahaya.
Sinar cahaya itu adalah cahaya iman yang dia kuatkan dengan amalan
ibadah dan ketakwaan. Cahaya imannya bersinar terang meliputi
sekelilingnya. Apabila seseorang ingin bertambah terang dan luas sinar
cahayanya maka dia harus selalu meningkatkan kesucian jiwa dan
meningkatkan keimanan pada Allah SWT.

Kebersihan jiwa seseorang harus dijaga, Hamka merumuskan ada
beberapa cara untuk menjaga kebersihan jiwa, sebagai berikut:

1. Bergaul dengan orang-orang budiman. Pergaulan merupakan hal yang
penting karena dapat mempengaruhi didikan otak. Pergaulan
membentuk kepercayaan dan keyakinan. Maka agar jiwa selalu bersih,
hendaknya sering bergaul dengan orang-orang yang berbudi. Orang
berbudi dapat kita ambil manfaat dari kehidupannya. Orang berbudi
selalu  mennghindari ucapan dan tingkah laku yang tidak
mendatangkan manfaat. Orang berbudi sangat alergi dengan kejahatan
karena dia merasakan bahwa kejahatan bertolak belakang dengan
budinya.65 Orang berbudi dapat kita temukan dalam golongan orang-
orang saleh. Pergaulan dengan orang-orang yang baik tutur kata dan
perbuatannya tidak akan mengotori jiwa seseorang. Karena dari
merekalah bersinar cahaya iman yang menyinari sekelilingnya.

2. Membiasakan pekerjaan berpikir. Untuk menjaga kesehatan jiwa
dengan pengasahan otak setiap hari walau latithan yang ringan seperti
membaca buku. Karena apabila otak dibiarkan menganggur berpikir,
bisa pula ditimpa sakit, menjadi bingung. Kekuatan berpikir otak harus
selalu diasah dan ditingkatkan. Orang yang otaknya malas digunakan
berpikir semakin lama akan menjadi dungu. Hanya orang kuat dan
tajam pikirannya yang dapat menghasilkan hikmah. Apalagi jika
pemikir itu berpengalaman, dia akan mudah mengambil kesimpulan
dari suatu perkara. Ditambah sempurna lagi apabila dia berilmu
laksana seorang yang mempunyai keris pusaka yang tajam senantiasa
diasah dan digosok. Semakin dia menambah ilmu maka semakin tajam
otak dan pikirannya.66 Cara yang kedua ini menjelaskan bahwa adanya
korelasi antara ilmu dan jiwa. Semakin berilmu seseorang maka
semakin bersih jiwanya, jadi ilmu yang dicari haruslah ilmu yang bisa
menambah iman.

65 Hamka, Tasawuf Modern, hal. 162.
66 Hamka, Tasawuf Modern, hal. 163-164.



118

3. Menjaga syahwat dan kemarahan. Supaya batin sehat, hendaklah
seseorang menjaga diri agar jangan sampai terpengaruh oleh kekuatan
syahwat dan amarahnya. Agar batin terjaga, hendaklah seseorang
berjuang menjauhi perangai rendah dan hina. Lebih berbahaya lagi
untuk kesehatan jiwa yakni memandang kejahatan yang kecil
merupakan hal yang sepele. Karena itu setiap manusia harus menjaga
pergaulannya sejak dini agar pergaulannya terjaga dengan baik. Dalam
rangka membentuk kemuliaan batin harus disiapkan sejak dini.
Layaknya orang yang pergi berperang sudah menyiapkan strateginya
dan senjatanya. Maka untuk membuat benteng penjaga agar syahwat
dan kemarahan tidak keluar, seseorang harus sudah diajarkan dan
dibiasakan memiliki perangai sabar.®’ Syahwat dan amarah merupakan
penyakit sekaligus kebutuhan bagi jiwa, perlu bagi seseorang untuk
mengendalikannya bukan menghilangkannya. Apabila syhawat dan
amarah diperturutkan maka akan meredupkan cahaya iman.

Dalam proses tazkiyah an-nafs atau pembersihan jiwa, Hamka
menggunakan cara-cara yang dapat menambah iman dan mejauhi hal-hal
yang dapat menghilangkannya. Karena menurutnya, dengan iman jiwa
akan menjadi bersih, dengan iman jiwa akan memancarkan cahaya,
cahaya yang dipancarkan akan menerangi sekitarnya. Orang yang bersih
jiwanya mendapatkan cahaya dari Tuhan, sebagaimana bulan mendapat
cahaya dari matahari. Lalu kemudian cahaya bulan itulah yang
mengalahkan cahaya-cahaya bintang di sekelilingnya dan menerangi
bumi dan seisinya.68

Jiwa adalah harta yang tiada ternilai mahalnya. Letak mahalnya ada
pada kesuciannya yang dapat menyebabkan kejernihan diri, lahir, dan
batin. Berapa banyak orang kaya harta, tetapi mukanya muram dan berapa
banyak orang yang miskin uang tetapi wajahnya berseri. Orang yang
kaya harta hanya kaya secara lahir saja namun batinnya miskin,
sebaliknya orang miskin bisa tetap bahagia karena walaupun miskin
secara lahiriah akan tetapi batinnya dia merasa kaya. Kebahagiaan yang
datang dari luar kerap kali hampa dan palsu. Sedangkan kekayaan dan
kebahagiaan dari dalam badan itulah kekayaan sejati yang bertambah
lama tidak bertambah usang tapi bertambah murni bercahaya karena dia
pemberian Sang Pencipta.” Begitu pentingnya peran jiwa pada diri
seseorang, walaupun dia tidak terlihat tapi dia menentukan harga diri
seseorang.

% Hamka, Tausawuf Modern, hal. 165-166.
% Hamka, Pengajaran Agama Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1956, hal. 397.
69 Hamka, Tasawuf Modern, hal. 171-175.



119

Terlihat jelas kelebihan seorang manusia dari pada makhluk lainnya.
Apabila manusia itu bergerak, maka gerak geriknya timbul dari dalam
bukan datang dari luar. Sesuatu yang ada di dalam diri manusia itulah
memiliki perasaan yang paling tinggi dan memiliki kekuasaan yang penuh
dalam dirinya untuk menimbang dan juga memutuskan. Setiap apa yang
dilakukan manusia dia gunakan akal pikirannya untuk menimbang antara
tujuan, jalan mencapainya, dan akibat dari tujuan yang dicapainya. Pada
akhirnya yang dituju adalah keutamaan budi, harga diri manusia yang
sangat jauh dari kebinatangan. Maka dalam diri manusia ada dua
kehidupan yakni kehidupan jasmani dan kehidupan rohani.” Adanya
kehidupan rohani itulah yang membedakan kehidupan manusia dengan
makhluk lainnya. Kehidupan rohani manusia tercipta dari peran akal
pikiran dan peran jiwa. Sehingga dengan itu manusia memiliki budi yang
baik.

Budi pekerti yang baik merupakan perangai dari para Rasul, orang
terhormat, sifat seorang muttagin, dan hasil dari perjuangan orang yang
‘abid."* Dalam diri yang berbudi baik selalu ada keinginan menempuh
jalan yang benar dan menjauhi kehendak yang jahat dengan cara
mengungkungkan kehendak nafsu, baik nafsu kepada keburukan begitu
juga nafsu yang melalaikan kebaikan. Jika sudah demikian, diri yang
berbudi itu akan menuntun kepada kemuliaan. Tanda diri yang tertuntun
itulah iman yang khdlish (murni) kepada Allah SWT." Esensi dari pribadi
yang baik adalah baik hubungannya dengan yang telah menciptakannya
tidak kepada selainnya.

Hakikat budi ialah suatu komposisi yang telah ada, terhunjam, dan
rasikh di dalam batin. Dialah yang menimbulkan perangai dengan
mudahnya sehingga tidak perlu berpikir lama lagi. Apabila komposisi itu
dapat menimbulkan perangai yang terpuji, perangai mulia sesuai akal dan
syariat maka itulah yang dinamakan budi pekerti yang baik.”® Sumber dari
budi itu empat perkara, yaitu hikmah, syaja’ah, ’iffah, ‘addlah. Dari
empat perkara ini lahir cabang yang lain, dan keempatnya dinamakan
keutamaan.”* Budi yang baik akan lahir dari dalam batin manusia, tapi
berbuah dalam bentuk lahir. Berikut penjelasan empat perkara secara
terperinci:

1. Hikmah, dengannya keadaan batin dapat membedakan antara perkara
yang benar dengan perkara yang salah dari segala perbuatannya yang
berhubungan dengan ikhtiar.

" Hamka, Lembaga Budi, Jakarta: PT Pustaka Abdi Bangsa, 2016, hal. 1-3.
"t Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 1.

72 Hamka, Lembaga Budi, hal. 5.

® Hamka, Akhlagul Karimah, hal. 6.

& Hamka, Tasawuf Modern, hal. 176.



120

2. Syaja’ah adalah perbuatan yang menunjukkan keberanian pada
kebenaran dan takut pada kesalahan. Karena keberaniannya dia
memiliki potensi kekuatan marah akan tetapi marah yang dituntun oleh
akal, baik maju maupun mundurnya.

3. ’Iffah berarti mengekang kehendak nafsu dengan akal dan syariat.
Orang yang terbiasa ’iffah akan pandai menjaga kehormatan batin.

4. ’Adalah sikap adil walau terhadap diri sendiri. ’Adalah ini merupakan
kekuatan batin yang dapat mengendalikan diri ketika marah atau ketika
syahwat naik.”® Barangsiapa yang dapat menimbang sama berat antara
empat perkara tersebut maka akan timbul budi pekerti yang baik dan
mulia. Dan budi pekerti yang baik terwujud setelah melalui proses
yang disebut dengan tazkiyah an-nafs.

Keempat sifat di atas tersimpul dalam satu ayat yang menerangkan
sifat-sifat orang mukmin. Gambarannya ada dalam Surat al-Hujurat/49:

15 sebagai berikut,

<2 ) AN 2 . 1
o;w\ efs &3)\ PRI wb
Sesungguhnya orang-orang mukmin (vang sebenarnya) hanyalah mereka
yang beriman kepada Allah dan Rasul-Nya, kemudian mereka tidak ragu-

ragu dan mereka berjihad dengan harta dan jiwanya di jalan Allah.
Mereka itulah orang-orang benar.

Sedangkan budi pekerti yang jahat adalah racun berbisa, kejahatan
dan kebusukan yang dapat menjauhkan dari Allah SWT. Budi pekerti
jahat membuat orang terusir dari jalan Allah SWT dan tercampak ke jalan
setan. Budi pekerti jahat adalah pintu menuju neraka yang menyala dan
menghanguskan hati nurani. Budi pekerti jahat adalah penyakit jiwa,
penyakit batin, dan penyakit hati. Penyakit ini lebih berbahaya dari pada
penyakit jasmani. Orang yang tertimpa penyakit jiwa akan kehilangan
makna hidup yang hakiki dan hidup yang abadi.”® Penyakit yang ada
dalam jiwa seseorang akan tergambar pada budi pekertinya, maka
sepatutnya bagi setiap manusia mengenali penyakit-penyakit jiwa.

Ahli-ahli ilmu jiwa menyimpulkan dari hasil penelitiannya bahwa
kejahatan yang dilakukan seseorang itu ada hubungannya dengan
penyakit jiwanya. Hamka mencoba merinci beberapa penyakit jiwa,
sebagai berikut:

£ Hamka, Tasawuf Modern, hal. 176.
"® Hamka, Akhlagul Karimah, hal. 1-2.



121

1. Urusan kelamin (sex).”” Urusan kelaminlah yang sangat besar
pengaruhnya dalam merusak batin seseorang. Dalam ilmu jiwa Islam,
nafsu kelamin itu disebut syahwat. Ada banyak pembagian macam
syahwat, seperti syahwat berkuasa, ingin terkenal, ingin menyerah, dan
lain sebagainya. Semua itu timbul dari naluri atau gharizah atau
instinct tetapi semua naluri itu kembali kepada satu sumber naluri yang
terbesar yaitu kelamin.”® Upaya-upaya yang dapat membangkitkan
syahwat kelamin akan meruntuhkan kekuatan jiwa. Jika akal dan badan
menuruti godaan syahwat tersebut maka jiwa akan ternodai. Lahirlah
kejahatan-kejahatan lainnya, sehingga masalah kelamin menjadi pintu
bahaya bagi segala dosa yang bisa merusak jiwa seseorang.

2. Meminum minuman keras. Orang yang suka minum minuman keras
tidak bisa mengendalikan dirinya. Sehingga keluar dari pikiran
melalaui mulutnya segala rahasia hati. ® Buah pikiran, ucapan, dan
perbuatan yang keluar setelah mabuk karena minuman keras dapat
menyakiti orang sekililingnya. Karena jiwanya sudah dipengaruhi oleh
bisikan dan godaan setan yang jahat. Karena itu, dalam Al-Qur’an,
surat al-Maidah ayat 90 disebutkan bahwa minuman keras merupakan
pekerjaan setan.

3. Bakhil. Bakhil memberikan dampak bahaya bagi jiwa, karena jiwa
orang bakhil itu tersisih dari orang lain. Orang bakhil merasa dirinya
paling besar karena itu dia tidak lagi membutuhkan di luar dari dirinya.
Bakhil bisa merusak agama, merusak masyarakat, serta merusak
bangsa dan tanah air. Jika bakhil diberikan pintu untuk masuk dalam
hati maka dia akan sukar keluarnya.’* Menurut penyelidikan ilmuan
Barat yang menjadi sebab timbulnya dosa dan kesalahan adalah
sempitnya tempat manusia tegak dalam hidupnya. Orang dengan
perangai demikian hidupnya kuran% peduli dengan orang lain,
mementingkan diri sendiri, dan egois. ! Anggota tubuh akan tergerak
melakukan kejahatan disebabkan jiwa yang sakit dan dari perbuatan
jahatnya akan menambah lagi penyakit dalam jiwanya.

4. Ghadhab (marah) yang mengandung haqgad (benci) dan hasad
(dengki). Menurut Hamka ketiga penyakit yang bersumber dari marah
tersebut sangat merusak hati lebih dari pada penyakit TBC atau paru-
paru, lebih dari tipus atau kolera. Bagi Hamka orang yang ditimpa
ketiga penyakit ini berakibat iman akan remuk, i #igdd menjadi rusak,

77 Hamka, Iman dan Amal Shaleh, hal. 37.

’® Hamka, Pengajaran Agama Islam, hal. 397.

® Hamka, Pengajaran Agama Islam, hal. 396.

8 Hamka, Penuntun Jiwa, Depok: Gema Insani, 2019, hal. 6.
8l Hamka, Lembaga Budi, hal. 9.



122

dan pergaulan manusia tidak bisa tentram.®* Penyakit yang tidak
tampak dilalaikan oleh banyak orang, kalaupun diketahui, banyak
orang yang enggan mengobatinya, penyakit batin banyak diremehkan
padahal lebih berbahaya dari pada penyakit jasmani.

Hamka mengambil pendapat Al-Ghazali mengenai marah.
Menurutnya marah merupakan penyakit yang berasal dari api yang
menyala ke dalam jantung manusia, membakar ketentraman hidupnya,
secara lahir tidak terlihat tapi di dalam batinya sudah hangus terbakar.
Para ahli jiwa Islam berpendapat marah itu sepadan dengan setan yang
asal penciptaanya dari api.83 Segala hal yang disertai dengan kemarahan
akan berakhir dengan penyesalan. Karena itu Rasulullah SAW pernah
ditanya oleh sahabat tentang cara menghilangkan perangai tercela,
Rasulullah SAW menasehati sahabat yang bertanya agar tidak marah.

Orang yang berani dan gagah adalah orang yang sanggup menahan
amarah. Orang yang marah akan terbesit dalam pikirannya dan terdengar
dari suara hati kecilnya untuk berkata kotor. Apabila amarah
diperturutkan seseorang akan terjatuh dari martabat kemanusiaan kepada
lembah kehinaan dan kebinatangan. Akan tetapi dalam agama Islam tidak
diperbolehkan menghabiskan marah sama sekali. Apabila tidak memiliki
marah sama sekali pasti tidak ada rasa tanggungjawab dalam diri
seseorang dan selalu pasrah ketika direndahkan dan tidak ada pembelaan
untuk menjaga kehormatan diri atau bangsa dan agama. Orang yang
berbudi baik dia menyadari dirinya salah ketika terlanjur marah kemudian
dia merasa malu. Oleh sebab itu, Hamka menuturkan apabila menerima
suatu kejadian yang menyakitkan hati dan menumbulkan amarah,
hendaklah bnerusaha tenang dan ingat pada Allah SWT.**

Selain itu menurut Hamka, marah menimbulkan perasaan benci
kepada orang yang dimarahi, apabila benci sudah memuncak maka akan
timbul rasa hasad dan dengki. Apabila tiba rasa dengki apapun yang
dilakukan oleh orang yang didengki, hati orang yang marah dan dengki
padanya tidak akan menerimanya sekalipun yang dilakukan adalah
kebaikan.®> Orang yang sudah terlanjur dengki tidak mau melihat orang
yang didengki menerima kenikmatan.® Begitu juga kebencian yang sudah
ada pada diri seseorang, dia tidak akan berbelas kasih atas kesedihan atau
kesusahan orang. Benci dan dengki dalam istilah lain biasa disebut kasar
budi atau kasat hati.’” Demikianlah sifat marah, benci, dan dengki yang

82 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 88.

8 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 89.

8 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 90-95.
8 Hamka, Iman dan Amal Shaleh, hal. 73.
8 Hamka, Lembaga Budi, hal. 30.

87 Hamka, Lembaga Budi, hal. 27.



123

bersumber dari hati, bisa merusak diri, menjatuhkan martabat manusia
menjadi binatang dan merusak pergaulan sosial kemasyarakatan.

Dari penjelasan tentang berbagai macam bentuk penyakit jiwa di atas
membuktikan bahwa bukan hanya jasmani saja yang terjangkit penyakit,
akan tetapi penyakit juga ada pada rohani. Para ahli tasawuf menyebutnya
sebagai budi yang muhlikdt. Budi seperti ini akan mengantarkan kepada
kebinasaan jiwa. Badan secara lahir belum mati namun jiwa yang di
dalam batin sudah mati terlebih dahulu. Dirinya masih bisa bernafas akan
tetapi hidupnya tidak berarti lagi, sebab gengsinya sebagi manusia sudah
jatuh. Maka turunlah martabatnya seperti binatang yang kehidupannya
hanya diisi dengan makan, minum, dan tidur. Inilah yang dinamakan
dengan istilah muhlikat dalam dunia tasawuf. Sedangkan seseorang yang
berusaha menjaga jiwanya dari penyakit jiwa dan diisinya dengan
perangai kebaikan g/ang dapat menambah iman maka hal tersebut
dinamakan munjiyat.®

Budi yang muhlikdt hendaknya diperbaiki dengan membersihkan
batin dan membentuk budi pekerti menjadi baik. Langkah pertama yang
harus dilakukan adalah mengesakan Allah SWT (tawhid), tidak
menghamba kepada selain-Nya. Dengan mengesakan-Nya jiwa seseorang
akan bebas Merdeka, tidak terpesona dengan makhluq-Nya.89 Tawhid juga
berarti beriman kepada Allah SWT dengan hati yang ikhlas bersih murni
hanya mengharap ridha Allah SWT.® Iman yang tidak timbul dari hati
yang suci, bersih, dan Ikhlas maka tidak akan mendatangkan ridha Allah
SWT.*! Allah SWT yang paling tahu tentang hamba-Nya, Allah yang
mengurus hamba-Nya, Allah yang memenuhi kebutuhan hamba-Nya,
Allah yang menguji hamba-Nya, dan Allah juga yang menolong hamba-
Nya di saat sedih dan susah.*” Karena itu sepatutnya jiwa ini tidak lepas
dari hubungan dengan Allah SWT. Maka jiwa akan senantiasa terjaga dari
hal-hal yang dapat menjatuhkan martabat seseorang.*®

Setelah beriman secara mukhlish dan menjaga hubungan baik dengan
Allah, langkah selanjutnya menurut Hamka adalah memperbanyak ibadah
sekaligus meningkatkan kualitasnya. Bagi Hamka segala ibadah sangatlah
berpengaruh hubungannya dengan penjagaan jiwa dalam menghadapi
hidup. Manusia yang penuh dengan keterbatasan maka memerlukan
kekuatan dalam menjalani kehidupan.94 Karena ibadah seperti salat dan

88 Hamka, Lembaga Budi, hal. 19.

8 Hamka, Dari Hati ke Hati, Jakarta: Pustaka Panjimas, 2002, hal. 78.
%0 Hamka, Lembaga Budi, hal. 5-8.

' Hamka, Lembaga Hidup, Jakarta: Republika, 2019, hal. 148.

%2 Hamka, Pengajaran Agama Islam, hal. 406.

% Hamka, 1001 Soal Kehidupan, Depok: Gema Insani, 2019, hal. 10.
% Hamka, Iman dan Amal Shaleh, hal. 36.



124

ibadah lainnya merupakan sumber kekuatan yang besar bagi diri
seseorang. Apalagi jika ibadah dikerjakan dengan penuh keinsafan dan
kesadaran maka bahaya penyakit jiwa dan badan dapat dihindarkan.*®

Ibadah seperti salat, zakat, puasa, sedekah, harus disertai dengan budi
yang baik. Apabila semua ibadah itu dikerjakan dengan budi yang buruk,
tidaklah terpuji di sisi Allah dan di sisi orang mukmin, bahkan di sisi
orang tidak beriman sekalipun. Bagaimana seorang hamba akan mencintai
Allah dan dicintai-Nya apabila hati dan jiwanya kotor yang diwujudkan
dalam budi yang rendah.”® Maka di samping pelaksanaan ibadah dengan
baik seorang hamba harus diiringi dengan membiasakan dan melatih diri
dengan kebajikan-kebajikan yang oleh kaum sufi disebut sebegai
munjiydt. Upaya proses melatih diri dengan kebajikan dan meninggalkan
keburukan itu disebut riyddhah (latihan batin) dan mujdhadah
(kesungguhan).97

Keluhuran budi pekerti dapat diperoleh dengan kesungguhan dan
latthan batin. Adapun kebajikan-kebajikan yang perlu dilatih dan
dibiasakan dengan penuh kesungguhan sebagai berikut: hendaklah
seseorang berkata benar, suka pada kebaikan, teguh dan janji. Tidak suka
keonaran dan maksiat, demi menjaga kehormatan. Menahan diri untuk
tidak mengambil hak orang lain dan tidak berupaya mendapatkan sesuatu
yang tidak halal.®® Mengamalkan perangai iffah dengan kuat sampai
timbul gana’ah, tidak tamak. Jika ketamakan sudah hilang maka akan
timbul perangai amanah dan dapat dipercaya.” Bersikap adil dan
bijaksana maka akan mudah memaatkan. Menanamkan kepedulian
sehingga dapat menyingkirkan keegoisan. Selalu mementingkan
kepentingan bersama, kebahagiaan bersama maka timbul rasa cinta kasih
sesama makhluk.'® Perangai demikian Hamka menyebutnya seagai
keutamaan.

Terhadap syahwat, mujahadah tidak hendak menghapus syahwat
sampai tidak tersisa. Karena jika syahwat habis maka manusia tidak akan
makan, tidak akan mempunyai keturunan, dan tidak dapat menjaga
kehormatan ketika dihinakan. Akan tetapi yang dimaksud mujdhadah
adalah memposisikan syahwat kepada itidal (pertengahan). Seperti
syahwat marah, digunakannya tidak berlebihan sehingga sangat berani di
luar kendali dan tidak juga penakut akan tetapi pertengahannya yaitu
marah digunakan untuk pertahanan diri sebagai bentuk penolakan atas

% Hamka, Pribadi Hebat, Depok: Gema Insani, 2014, hal. 97.
% Hamka, Lembaga Hidup, hal. 148.

% Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 10-11.

% Hamka, Lembaga Hidup, hal. 149.

% Hamka, Falsafah Hidup, Jakarta: Republika, 2017, hal. 96.
190 Hamka, Falsafah Hidup, hal. 103.



125

penghinaan yang diterima. Begitu juga sikap dermawan, dia merupakan
pertengahan antara mubadzir dan bakhil. Melatih batin untuk bersikap
tawddhu’ agar terhindar dari sikap takabbur dan rendah/hina diri itu juga
merupakan upaya riyddhah agar mencapai i tidal (pertengathan).101 Dari
penjalasan ini dapat diyakini bahwa perangai yang baik bisa diusahakan
melalui riyadhah dan mujahadah.

Setelah menjalani proses pelatihan dan pendidikan jiwa tersebut, ada
satu hal lagi yang menjadi penting untuk dilakukan sesorang yang
menginginkan penyucian jiwa. Hal yang tidak kalah pentingnya adalah
mensyukuri nikmat Allah SWT dengan sikap, perbuatan dengan anggota
tubuh, sebagaimana syukur dengan lidah juga. Bersyukur dengan lidah
yaitu dengan selalu menyebut nama agung Allah SWT, amalan itu biasa
disebut dengan “zikir.”'*® Zikir menjadi sangat penting sampai Nabi
Muhammad SAW meneybutkan dalam hadisnya, bahwa perumpamaan
manusia yang berzikir menyebut Tuhannya seperti orang yang hidup,
sedangkan manusia yang tidak pernah menyebut Tuhannya atau
mengingatNya bagaikan orang yang telah mati.'%®

Sudah pasti marah seseorang yang telah menolong saudaranya, akan
tetapi saudaranya tidak mengucapkan terimakasih. Begitu juga Allah tidak
akan sayang pada hambanya yang tidak bersyukur, dan salah satu bentuk
syukur adalah dengan mengingatNya dan menyebut namaNya. Dengan
lisan yang selalu menyebut nama-Nya, lisan akan mendidik hati. Lisan
yang selalu berzikir akan melembutkan hati, menjadikan hati cinta kepada
kebaikan, cinta kepada kebaikan menjadikan seorang hamba cinta kepada
Sang Maha Baik Allah SWT.*™ Jika hati sudah dipenuhi dengan kecintaan
kepada-Nya, maka hati akan kosong dari segala keburukan dan
penyakitnya.

Demikianlah cara mengobati penyakit batin. Penyakit batin diobati
dengan lawannya. Penyakit kufur dilawan dengan syukur, penyakit
meremehkan sholat dilawan dengan sholat dengan khusyuk, penyakit
marah dilawan dengan sabar, penyakit bodoh dilawan dengan ilmu,
penyakit pelit dilawan dengan sedekah, penyakit sombong dilawan
dengan rendah hati, penyakit tamak dilawan dengan gand’ah, meskipun
semua itu dimulai dari sebuah paksaan yang cukup berat
untukmelakukannya. Sebagaimana mengobati badan yang sakit dengan

lol Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 11-13.

192 Hamka, Lembaga Hidup, hal. 150.

103 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu
Rangka Pikir Pembinaan Filsafat Pendidikan Islam, diterjemahkan oleh Haidar Bagir dari
judul The Concept of Education is Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of
Education, hal. 23

1% Hamka, Lembaga Hidup, hal. 151.



126

obat yang pahit pastinya sulit untuk meminumnya. Melawan penyakit
batin dengan cara demikianlah yang dinamakan riyadhah dan mujahadah.

Hasilnya, perangai-perangai baik yang dipaksakan dan dibiasakan
melakukannya setiap hari, maka seseorang akan merasa nikmat dan lezat
melakukannya. Sehingga diajadikannya kebutuhan primer dalam
hidupnya. Akan merasa kurang dalam dirinya jika dia lalaikan dan merasa
bersalah apabila dia tinggalkan. Oleh ahli ilmu jiwa disebutnya sebagai
oto suge:sti.105 Dan hamka menyebutnya sebagai keutamaan, dan
keutamaan adalah kemanusiaan. Maka menurutnya apabila ada seseorang
yang berperangai segala kebajikan yang disebutkan di atas maka
derajatnya hampir seperti malaikat. Manusia seperti ini, hanya rupa dan
badanya saja yang manusia, adapun hatinya, jiwanya, dan sanubarinya
semuanya adalah hati dan sanubari malaikat."® Akan tetapi dia tetaplah
manusia, karena manusia adalah makhluk yang sempurna diciptakan oleh
Allah SWT.

Manusia bukanlah malaikat, bukan juga iblis ataupun binatang.
Manusia berbeda karena Allah anugerahkan akal, hati, dan jiwa sehingga
manusia dapat menimbang antara yang baik dan yang buruk. Tidak ada
manusia yang selalu menghendaki kesalahan karena manusia fitrahnya
adalah condong kepada kebaikan. Dalam nurani manusia menyadari
bahwa perbuatan buruk akan mendatangkan kesengsaraan kepada badan
sendiri.'”’ Dengan akal, hati, dan jiwanya manusia lebih memilih iman,
ibadah, dan taat pada Allah, yang semua itu dapat menuntun manusia agar
dia selalu berbudi baik. Semakin dia melatih dirinya berbudi baik maka
semakin dia mengurangi kesalahan sampai pada akhirnya dia membenci
segala keburukan dan kesalahan. Keburukan selalu ditutupi dengan
kebajikan dan terus ditambah dengan kebajikan yang lain sampai tidak
tersisa keburukan dan menghilang.'® Itu adalah hak budi yang harus
diberikan, selain dengan memelihara kesehatan badan, wajib juga
memberi kesehatan batin dengan menguatkan iman, menambah ilmu,
menjaga kesopanan, tidak mendekati keburukan yang membahayakan
jiwa dan merusak budi.'®

Sebenarnya manusia sulit mengetahui kekurangannya. Jika dia
berhasil melakukan riyddhah dan mujdhadah hingga sanggup
meninggalkan perbuatan-perbuatan keji dan maksiat, timbul prasangka
dalam hatinya bahwa dia dapat menguasai dirinya, lantaran dia lupa
kembali pada riyadhah dan mujdhadah. Oleh sebab itu, haruslah

105 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 14.

196 Hamka, Falsafah Hidup, hal. 96.

Y7 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 16.

198 Hamka, Iman dan Amal Shaleh, hal. 35 dan 38.
19 Hamka, Lembaga Hidup, hal. 17.



127

diketahui tolak ukur budi yang sejati (budi yang sehat jiwanya) yaitu
iman. Di dalam Al-Qur’an ditegaskan pokok kemuliaan budi itu dalam 4
ayat."'® Pertama dalam Surat al-Mu’minun/23 ayat 1-11, sebagai berikut:

Al # 55 u)ww\)u&rg 50 B Cb‘ 53
NER ujﬁbw)ﬂrﬂ i1 u;bui—“ﬁ b Oy o
s 515 u""\ u*’ uwl‘ JQH‘\’H’L“ 8k 3 f“”\ﬁ
e a3y ufb r‘“‘@ w*ﬁu-@b Gl SYOMRE
&2 wa s 0¥ &l u;w“ S0 Gk s glo
Ol

Sungguh, beruntunglah orang-orvang mukmin. (Yaitu) orang-orang yang
khusyuk dalam salatnya. Orang-orang yang meninggalkan (perbuatan
dan perkataan) yang tidak berguna. Orang-orang yang menunaikan
zakat. Dan orang-orang yang menjaga kemaluannya. Kecuali terhadap
istri-istri mereka atau hamba sahaya yang mereka miliki. Sesungguhnya
mereka tidak tercela (karena menggaulinya). Maka, siapa yang mencari
(pelampiasan syahwat) selain itu, mereka itulah orang-orang yang
melampaui  batas. (Sungguh beruntung pula) orang-orang yang
memelihara amanat dan janji mereka. serta orang-orang yang
memelihara salat mereka. Mereka itulah orang-orang yang akan
mewarisi. (Yaitu) orang-orang yang akan mewarisi (surga) Firdaus.
Mereka kekal di dalamnya.

Ayat yang kedua dalam Surat al-Furqan/25 ayat 63-75, sebagai
berikut:

i a,fi@i\ ﬁ» Lﬁ S F o dm f,i\ su,
;3\) G 15 el 1) Gk QKL@\,W s ok

10 Hamka, Akhlagul Karimah, hal. 26.



128

‘\NC"O)—CJ‘-’YJ-‘\\\}L“\)’J‘S-’J“OK \)Mrjjjjﬁrjbm\
a8 o 5 Y L Y A s dj\u‘”"*‘ d)**b NEEH]
u\au,”’wu ;w\;;::;\mxm’@f L gl a

A 365 s gden A Jig 30,6 wls Yt L s

i

wm; e 0 ) 2 GG uupj 6 3 s 150
g5l 1553 3 Gty S 1y f"m‘ 15551555 539 B3
G355 L"\JJ L 5 Sl gl LW)WW\JJ‘

5385 1322 G 330 Gy A, il sl U»b u@\
el

Hamba-hamba Tuhan Yang Maha Pengasih itu adalah yang berjalan di
atas bumi dengan rendah hati dan apabila orang-orang bodoh menyapa
mereka (dengan kata-kata yang menghina), mereka mengucapkan,
“Salam.” Dan, orang-orang yang mengisi waktu malamnya untuk
beribadah kepada Tuhan mereka dengan bersujud dan berdiri. Dan,
orang-orang yang berkata, “Wahai Tuhan kami, jauhkanlah azab
Jahanam dari kami (karena) sesungguhnya azabnya itu kekal ”
Sesungguhnya ia (Jahanam itu) adalah tempat menetap dan kediaman
yvang paling buruk. Dan, orang-orang yang apabila berinfak tidak
berlebihan dan tidak (pula) kikir. (Infak mereka) adalah pertengahan
antara keduanya. Dan, orang-orang yang tidak mempersekutukan Allah
dengan sembahan lain, tidak membunuh orang yang diharamkan Allah
kecuali dengan (alasan) yang benar, dan tidak berzina. Siapa yang
melakukan demikian itu niscaya mendapat dosa. Baginya akan
dilipatgandakan azab pada hari Kiamat dan dia kekal dengan azab itu
dalam kehinaan. Kecuali, orang yang bertobat, beriman, dan beramal
saleh. Maka, Allah mengganti kejahatan mereka (dengan) kebaikan. Allah
Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. Siapa yang bertobat dan
beramal saleh sesungguhnya dia bertobat kepada Allah dengan tobat
yang sebenarnya. Dan, orang-orang yang tidak memberikan kesaksian
palsu serta apabila mereka berpapasan dengan (orang-orang) yang



129

berbuat sia-sia, mereka berlalu dengan menjaga kehormatannya. Dan,
orang-orang yang apabila diberi peringatan dengan ayat-ayat Tuhan
mereka tidak bersikap sebagai orang-orang yang tuli dan buta. Dan,
orang-orang yang berkata, “Wahai Tuhan kami, anugerahkanlah kepada
kami penyejuk mata dari pasangan dan keturunan kami serta jadikanlah
kami sebagai pemimpin bagi orang-orang yang bertakwa.” Mereka itu
akan diberi balasan dengan tempat yang tinggi (dalam surga) atas
kesabaran mereka serta di sana mereka akan disambut dengan
penghormatan dan salam.

Ayat yang ketiga dalam Surat at-Taubah/9 ayat 112, sebagai berikut:
N T H K TR w L TR L [ B S (R - F
Q}}:Y\ ij\i:mj\ Q);SJ“J\ Qﬁu‘ Q}.\.:;-\ O}‘}";“'*J\ O}@w\

£ i\ Ed -~ Ed Ed
<, 14 ;.// 1 .27 R ~ 7 ./f,}?/ .5 s
M}J\ﬁjﬁb\ nguj@bﬁ\gﬁdﬁub ;f}j.xaj\i

(Mereka itulah) orang-orang yang bertobat, beribadah, memuji (Allah),
mengembara (demi ilmu dan agama), rukuk dan sujud, menyuruh berbuat
makruf dan mencegah berbuat mungkar, serta memelihara hukum-hukum
Allah. Sampaikan kabar gembira kepada orang-orang yang beriman.

Dan ayat yang keempat dalam Surat al-Anfal/8 ayat 2-4, sebagai
berikut:

\ 1 T 1 2 2 - T .1 T
@l P S35l 2258 Elog A S5 1 Gl Syesd) )

\ v N ag \

VAT NG 2 | T Toasws o\l T s el T o e B R
w3 By LA S S 085 gy 65 Bl 05
f’.gg/.’,//, . 72 f\//,}/g\_z; oy i/"\)) wi%;i.f}
3009 SARA ) NN S réj dﬁ}J i SANSDos sl

%, <

s
Sesungguhnya orang-orang mukmin adalah mereka yang jika disebut
nama Allah, gemetar hatinya dan jika dibacakan ayat-ayat-Nya kepada
mereka, bertambah (kuat) imannya dan hanya kepada Tuhannya mereka
bertawakal.  (yaitu) orang-orang yang melaksanakan salat dan
menginfakkan sebagian rezeki yang Kami anugerahkan kepada mereka.

Mereka itulah orang-orang yang benar-benar beriman. Bagi mereka
derajat (tinggi) di sisi Tuhannya dan ampunan serta rezeki yang mulia.

Menurut Hamka, empat rangkaian ayat-ayat di atas adalah tolak ukur
dan pedoman untuk mencapai budi yang tinggi. Untuk mengetahui derajat



130

perjalanan budi seseorang hendaklah memperhatikan empat ayat tersebut.
Apabila dalam diri seseorang terdapat semua sifat yang terkandung dalam
ayat-ayat tersebut maka dia telah mencapai tingkatan budi yang setinggi-
tingginya, dalam konteks tazkiyah an-nafs jiwanya telah suci.



BAB IV
IMPLEMENTASI TAZKIYAH AN-NAFS
MENURUT TAFSIR AL-AZHAR DALAM PENDIDIKAN REMAJA

A.Konsep Tazkiyah An-Nafs Menurut Tafsir Al-Azhar Hamka dan
Relevansinya Terhadap Pendidikan Remaja

1. Langkah-langkah dalam Tazkiyah An-Nafs
Dalam rangka mendekatkan diri pada Allah, kesucian jiwa
menjadi syarat utama. Allah tidak bisa didekati oleh orang yang
jiwanya tidak suci, karena Allah adalah Tuhan Yang Maha Suci. Di
dalam Al-Qur’an banyak dijumpai langkah-langkah untuk sampai
kepada nafs yang suci:

a. Memiliki I[lmu Pengetahuan
Tazkiyah an-nafs adalah sebuah proses mengantarkan manusia
pada kesempurnaannya. Untuk sampai pada kesempurnaan itu,
manusia harus menyempurnakan ilmu pengetahuannya, karena
mereka terlahir dalam keadaan tidak berilmu, seperti dijelaskan oleh
Allah dalam surat an-Nahl/16 ayat 78.' Allah SWT mengaruniai
setiap manusia akal untuk berfikir. Permulaan proses berpikir terjadi
pada masa balita dan terus mengalami pertumbuhan.2 Kemampuan

! Firdaus, Tazkiyah Al-Nafs; Upaya Solutif Membangun Karakter Bangsa, Makassar:
Alauddin University Press, 2011, hal. 196.

2 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Islam wa I’'lmi an-Nafs, Depok: Gema Insani, 2007, hal. 65.

131



132

akal manusia akan terus berkembang seiring bertambahnya usia
manusia.

Saat anak-anak memasuki masa remaja, pemahaman pada akal
mengalami pembaharuan. Pada fase remaja inilah merupakan fase
terbaik untuk dibekali ilmu pengetahuan, karena dia sudah dibebani
oleh hukum syariat dan ibadah dalam Islam.®* Ketika manusia
membekali dirinya dengan ilmu yang benar dan iman yang kuat
kepada Allah, maka derajatnya diangkat Allah SWT. Disebutkan
dalam surat al-Mujadalah/58: 11 sebagai berikut,

i‘/,a ))/’.1/\)’}5 ’}/\/7.1)3“ c
a3 50 Gl S 1l Gl A o

....Allah niscaya akan mengangkat orang-orang yang beriman di
antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa derajat...

Orang yang diangkat derajatnya oleh Allah karena iman dan
ilmunya terindikasi dari fisik dan ruhaninya. Hamka menyebutkan
bahwa iman memberi cahaya pada jiwa, sedangkan ilmu
pengetahuan memberi cahaya pada mata.* Anak-anak yang sudah
beranjak remaja sangat membutuhkan iman dan ilmu dalam dirinya,
sebagai bekal hidupnya.

Pada masa remaja adalah masa dimulainya proses berpikir
untuk menghadapi masalah dan problem yang mempengaruhi
kehidupannya. Anak remaja tidak bosan untuk menelaah dan
meneliti hingga terungkap solusi permasalahan hidupnya.” Pada
fase pertumbuhan ini, remaja dapat mandiri dalam berpikir. Pada
realitanya, dalam keluarga yang tidak memeluk agama Islam,
mendapatkan penolakan dan protes keras dari hasil pikiran anak
remaja yang merupakan satu dari anggota keluarga tersebut.6

Kematangan berpikir remaja menolak semua hal yang
berbenturan dengan akal pikir mereka. Karena itulah, merupakan
sebuah keharusan membekali remaja dengan ilmu pengetahuan
yang disertai iman. Sebaliknya akan berbahaya, apabila anak-anak
remaja mendapatkan ilmu yang salah atau akalnya kosong dari ilmu
pengetahuan.

¥ Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murahiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 70.

4 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 9, hal. 23.

® Azam Syukur Rahmatullah, Pendidikan Parenting Kenakalan Remaja, Yogyakarta:
Pustaka Ilmu, 2020, hal. 56.

® Azam Syukur Rahmatullah, Pendidikan Parenting Kenakalan Remaja, hal. 57.



133

Dalam ayat yang lain, disebutkan bahwa zikir sebagai simbol
iman dan fikir sebagai simbol ilmu, keduanya adalah dua hal yang
tidak dapat terpisahkan. Allah SWT menyebutkan hal tersebut
dalam surat Ali Imran/3: 191 sebagai berikut,

=z A

’1 . 1, gf/,/7 , A4 \/G Z ., Az 4/»/3‘ /~, )f/ /"1
S 8 Oy SN g 65 155455 Ll Al 85 Gl
Sl B e ML s 2l G 5 23V il

LG

(vaitu) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk,
atau dalam keadaan berbaring, dan memikirkan tentang penciptaan
langit dan bumi (seraya berkata), “Ya Tuhan kami, tidaklah Engkau
menciptakan semua ini sia-sia. Maha Suci Engkau. Lindungilah
kami dari azab neraka.

Pembuktian iman kepada Allah dengan zikir berkaitan erat
dengan aktivitas akal berpikir tentang ilmu pengetahuan.” Ilmu
pengetahuan terletak pada segala ciptaan Allah dalam alam semesta
yang luas ini. Al-Qur’an menentukan alam semesta sebagai objek
untuk direnungkan dan dipikirkan fakta-fakta dan rahasia-
rahasianya yang menjadi saksi keesaan dan ketuhanan Allah.®
Sehingga ilmu pengetahuan yang dipelajari melahirkan ingatan
bahwa manusia lemah dan kecil di hadapan Allah SWT.

Lalu pada ujung ayat di atas disebutkan bahwa manusia yang
berpikir dan berzikir pada akhirnya dia berdoa. Semakin bertambah
tinggi ilmu seseorang semakin berharap dan semakin takut kepada
Allah SWT.® Hal ini juga Allah tegaskan dalam surat Fathir/35: 28
sebagai berikut,

s, N _
L sl el ZE

Di antara hamba-hamba Allah yang takut kepada-Nya, hanyalah
para ulama.

7 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 2, hal. 153.

8 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murahiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 73.

¥ Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 154,



134

Orang yang semakin takut dengan Allah menandakan dia
semakin berilmu.™® Remaja yang baik adalah remaja yang berilmu,
beriman, mengakui kebesaran Tuhan setelah melakukan pemikiran
terhadap ciptaan-Nya. Dan pada puncaknya, anak remaja yang baik
adalah memiliki rasa takut kepada Allah SWT. Semakin banyak
ilmu-ilmu yang dipelajari maka semakin besar rasa takutnya dengan
Allah SWT.

b. Bertaubat

Awal dalam Surat Hud, Allah memerintahkan kepada seluruh
umat manusia agar meninggalkan persembahan selain kepada Allah
SWT. Dalam surat tersebut pada ayat kedua Allah SWT berfirman
sebagai berikut,

\) A &,\ < .
e e SU g A e

(Katakanlah Nabi Muhammad,) ‘“Janganlah kamu menyembah
(sesuatu), kecuali Allah. Sesungguhnya aku adalah pemberi
peringatan dan pembawa berita gembira dari-Nya untukmu.

Dalam penafsiran ayat ini, Hamka menegaskan bahwa apabila
diteliti dari 6.236 ayat dalam 114 surat dalam Al-Qur’an,
ditemukan satu maksud yakni menauhidkan Allah SWT. Segala
pemujaan dan persembahan kepada selain-Nya tidak diterima.
Karena selain Allah adalah makhliiq."* Maka barangsiapa yang tidak
menyembah-Nya agar segera bertaubat dan memohon ampun
kepada-Nya. Seperti yang difirmankan Allah pada ayat ke-3 dalam
surat yang sama sebagai berikut,

Mohonlah ampunan kepada Tuhanmu kemudian bertobatlah kepada-
Nya....

Dalam hati kecil manusia, tertanam sebuah pengakuan bahwa
Tuhan alam semesta ini hanyalah Allah SWT.* Memang pada
hakekatnya, kecenderungan jiwa manusia kepada hikmah, cinta
Allah, dan ibadah kepada-Nya, adalah murni tabiat hati manusia
sebab itu merupakan ketetapan Tuhan. Sedangkan, kecenderungan

9 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 7, hal. 372.
Y Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 4, hal. 520.
2 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 521.



135

manusia kepada syahwat merupakan sesuatu yang asing dari zat
dirinya dan perkara luar yang menjangkit tabia‘[nya.13

Dalam moral remaja terdapat perasaan takut disebabkan dosa
atas pelanggaran syariat yang dilakukaknnya. Remaja takut apabila
dirinya menjadi menyimpang dan tersesat dari jalan yang lurus.*
Maka apabila remaja menginginkan untuk meninggalkan kebiasaan
buruknya hendaknya dia bertaubat.® Bahkan dalam Al’Qur’an
sendiri, perintah taubat ditujukan kepada semua orang beriman,
sekalipun merasa dirinya tidak berbuat salah.'® Hamka
menyebutkan penjelasan ini dalam menafsirkan Surat at-Tahrim/66:
8 sebagai berikut,

ARG e ,;;:,,,.M 5:;:,» st
wxww (su ;&L:;,

Wahai orang-orang yang beriman, bertobatlah kepada Allah
dengan tobat yang semurni-murninya. Mudah-mudahan Tuhanmu
akan menghapus kesalahan-kesalahanmu dan memasukkanmu ke
dalam surga yang mengalir di bawahnya sungai-sungai ....

Remaja cenderung beraktivitas dan bergerak. Sering kali
kecenderungan dan emosinya mendorongnya untuk bebas bergerak.
Salah satu karakteristik pertumbuhan emosi pada remaja adalah
keinginan dirinya untuk bebas. Pada umumnya, remaja
memperturutkan ledakan emosinya, sehingga dia bertindak
serampangan dan kesembronoan.’’ Tidak ada yang membantah
bahwa fase remaja adalah fase kebebasan dan vitalitas.

Dalam pendidikan Islam, tidak membiarkan remaja tenggelam
dalam kekalutan dan kesesatan. Melainkan membukakan baginya
pintu harapan, rahmat, dan ampunan. Maka jalan yang tepat bagi
remaja adalah bertaubat kembali kepada Allah, beristighfar atas

3 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 371.

Y Agustang K, Sugirma, Tasawuf Anak Muda: yang Muda yang Berhati Mulia,
Yogyakarta: Penerbit Deepublish, 2017, hal. 79.

5 Agustang dan Sugirma, Tusawuf Anak Muda: yang Muda yang Berhati Mulia, hal.
80.

' Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 222.

Y Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Islam wa I'lmi an-Nafs, hal. 148.



136

dosa-dosanya dan maksiat yang telah dilakukannya.’® Taubat yang
diminta adalah tawbatan nashiihan, Hamka menafsirkannya sebagai
taubat sejati atau taubat yang bersih. Maka Allah akan
menghapuskan dosanya dan menghapuskan bekas keburukan yang
lekat dalam pribadinya.'®

Dalam mendidik remaja, perlu untuk diberikan pemahaman
bahwa Allah menerima taubat hamba-Nya. Dengan bertaubat,
remaja akan mendapatkan rahmat, ampunan, dan keridhoan Allah.
Remaja tidak perlu ada rasa takut lagi akan keputusasaanya dalam
menatap masa depan. Cara untuk meredakan ketakutan remaja
adalah dengan senantiasa beriman kepada Allah dan memohon
ampunan kepada-Nya di setiap waktu.

C. Menauhidkan Allah Swt

Pada fase remaja, remaja mengalami kematangan akal dalam
berfikir. Kematangan akal tersebut, mendorong remaja untuk
berpikir secara serius tentang alam semesta. Selain itu, pikiran
keagamaan pada fase ini juga dianggap sebagai jenis pikiran yang
paling menonjol. Khususnya, sebuah akad yang mengakui bahwa
Allah adalah Tuhan seluruh makhluk dan alam semesta beserta
isinya. Tauhid (mengesakan Allah) adalah salah satu masalah
keagamaan yang menjadi objek pikiran para remaja. Dengan
berpikir itu, remaja ingin memenuhi kebutuhan akal yang sedang
tumbuh.?

Budi yang sejati seorang hamba adalah berbudi pada Allah.
Karena Allah-lah yang paling berjasa kepada kita, yang
menganugerahi  kita hidup, memberi rezeki, mendidik, dan
membimbing kehidupan kita.* Cara terbaik berbudi padanya adalah
mengakui bahwa Allah hanyalah satu-satunya Tuhan yang patut
disembah dan dipuja.?? Inilah pokok pendirian agama dan pokok
pangkal akidah. Jadi, pemikiran yang berlanjut dengan pengakuan
atas tunggalnya Tuhan Allah secara tulus, ikhlas, suci, dan murni
itulah yang dinamakan tauhid oleh Hamka dalam tafsirnya.

8 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 149.

Y Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 223.

0 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murahiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 79.

?' Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 5, hal. 268.

?2 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 1, hal. 298.



137
Berikut ayat-ayat tauhid di dalam Al-Qur’an. Surat al-

Bagarah/2: 123 sebagai berikut,
:5 @ ﬁ\ > % /‘\ ~

Tuhan kamu adalah Tuhan Yang Maha Esa....
Dan dalam surta al-lkhlas/112: 1 sebagai berikut,

Al 5a B

Katakanlah (Nabi Muhammad), “Dialah Allah Yang Maha Esa.

Menauhidkan Allah SWT merupakan landasan utama dari jiwa
yang suci, maka syirik kepada-Nya merupakan penyakit terbesar
yang dapat mengotori jiwa. Seperti yang disampaikan Hamka dalam
menafsirkan surat an-Nisa’ ayat 36, bahwa syirik dapat memecah
belah tujuan jiwa. Karena itu menurutnya, syirik dapat
mendatangkan mudhérah dan sama sekali tidak mendatangkan
manfaat khususnya bagi jiwa.”® Tanda-tanda jiwa yang kotor dan
tidak suci disebabkan syirik, dijelaskan dalam surat ’Abasa/80: 7
sebagai berikut,

&) a@

Sz ek &

Padahal, tidak ada (cela) atasmu kalau dia tidak menyucikan diri
(beriman).

Merupakan sebuah keharusan bagi para remaja untuk
memenuhi kebutuhan rohaninya. Kebutuhan rohani yang dimaksud
adalah kebutuhannya terhadap agama. Anak remaja tidak boleh
sampai salah dalam memilih agama. Agama yang dimaksud adalah
Islam yang menuhankan Allah Swt dan tidak mensyirikkan-Nya.
Keyakinan tersebut diyakini oleh hati dan fikiran, diungkapkan
dengan perkataan, dan dilaksanakan dalam tindakan dan
perbuatan.2a

Begitu juga dalam ayat lain yang menerangkan saat Nabi Musa
mengajak Fir’aun untuk menyucikan jiwanya dengan cara tauhid.
Disebutkan dalam surat an-Nazi’at/79: 18 sebagai berikut,

2 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 290.
?* Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak
Remaja, Jakarta: PT Elex Media Komputindo, 2012, hal. 12-13.



138

Sl js i

Lalu, katakanlah (kepada Fir‘aun), ‘Adakah keinginanmu untuk
menyucikan diri (dari kesesatan)

Hamka menegaskan dalam tafsirnya, bahwa pengakuan tiada
Tuhan melainkan Allah adalah pengakuan yang khalish suci lagi
bersih, tidak kotor, dan tidak bercampur dengan yang lain.? ltulah
yang dinamakan tauhid yang merupakan pangkal kebersihan dan
kesucian jiwa.® Dalam konteks pendidikan disebut dengan
pendidikan keimanan.?” Untuk memenuhi kebutuhan remaja akan
kebutuhannya terhadap agama, maka pelaksaan pendidikan
keimanan sangat relevan dan penting bagi remaja.

Iman kepada Allah membangkitkan jiwa remaja dalam
kesyukurannya akan nikmat dan karunia Allah. Remaja yang baik
akan terlahir dari kekuatan tauhid dan imannya kepada Allah SWT.
Tauhid dan iman remaja menjadi benteng untuk mencegah
penyimpangan perilaku pada fase remaja.

d. Istikamah

Istikamah adalah konsisten dalam melaksanakan ketaatan
kepada Allah dan menghindari ajakan-ajakan hawa nafsu.®® Kata
lain dari istikamah adalah teguh pendirian, tegak lurus dengan
pendiriannya. Tidak bergeser, tidak beranjak, tidak dicondongkan
ke kanan atau ke kiri, dan tidak dapat dimajukan ke depan ataupun
dimundurkan ke belakang. Apapun yang terjadi orang istikamah
tidak dilepaskannya pendirian itu.”® Dalam Al-Qur'an Allah
berfirman pada Surat Fushshilat/41: 30 sebagai berikut,

NI e g Vit 5 4 e 1 5l &)
0y (...S u‘“ £l bﬁ’b FSERT

Sesungguhnya orang-orang yang berkata, “Tuhan kami adalah
Allah,”  kemudian tetap (dalam pendiriannya), akan turun

~
3

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 486.

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 583.

% Surya Bakti, “Pendidikan Remaja Menurut Perspektif Islam,” dalam Journal on
Education, Vol. 06, No. 01, 2023, hal. 6272.

28 Kholilurrohman, Mengenal Tasawuf Rasulullah Representasi Ajaran AL-Qur’an
dan Sunnah, Tangerang: Nurul Hikmah Press, 2020, hal. 55.

2 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2015, Jilid 8, hal. 164.



139

malaikat-malaikat kepada mereka (seraya berkata), “Janganlah
kamu takut dan bersedih hati serta bergembiralah dengan
(memperoleh) surga yang telah dijanjikan kepadamu.”

Ayat ini diawali dengan pernyataan “Tuhan kami adalah
Allah,” kemudian dilanjutkan dengan kata istikamah. Maknanya
bahwa agar setiap muslim tetap pada pendiriannya yaitu bertuhan
kepada Allah. Istikamah menuhankan Allah dalam hati sanubari,
dalam tindakan hidup, dalam kesyukuran menerima nikmat, dan
dalam kesabaran menerima cobaan.*

Dalam pendidikan, istikamah disebut dengan kebiasaan.
Kebiasaan adalah pengulangan sesuatu secara terus menerus dan ia
merupakan keadaan jiwa yang menimbulkan perbuatan dengan
ringan. Kebiasaan dalam hal kebaikan membuka peluang bagi
remaja untuk mendapatkan kemuliaan dan kedudukan. Kebiasaan
memainkan peran penting dalam perilaku remaja, karena kebiasaan
yang telah terbentuk pada dirinya, memberi pengaruh pada aktivitas
tubuh, mental, dan intelektual remaja.**

Apabila orang yang beriman istikamah dengan imannya maka
dia akan menemukan jalan yang lurus (ash-shirath al-mustagim).
Apabila sudah didapat jalan yang lurus maka orang yang beriman
itu akan selamat dan bahagia hidupnya. Kebahagiaan itu berupa
pesan dari malaikat agar orang yang istikamah tidak perlu
mengalami kesedihan dan ketakutan, karena surganya sudah
disediakan.*? Jiwa orang yang istikamah tidak pernah merasa sepi
karena dirinya dapat perlindungan dari malaikat yang diutus oleh
Allah SWT.

Istikamah dapat diamalkan dengan cara pengulangan pada
perbuatan-perbuatan baik, khususnya dalam ibadah dan ketaatan
kepada Allah. Pengulangan yang dilakukan dimaksudkan untuk
menjadi kebiasaan yang tetap dan tertanam dalam jiwa. Setiap
akhlak yang baik dilahirkan dari sebuah pembiasaan yang dilakukan
secara terus menerus, sehingga menjadi rutinitas yang tidak
membebani.** Kebiasaan keagamaan tidak akan berbuah dan
bernilai kecuali kebiasaan itu diamalkan dengan penuh kesadaran

%0 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, hal. 164-165

31 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Muradhiq baina al-Isldm wa I'Imi an-Nafs, hal. 347-348.

¥ Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, hal. 165.

% Saifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis Arba’in An-Nawawiyah, Indramayu:
Penerbit Adab, 2020, hal. 85.



140

dan pemahaman.** Kebiasaan yang dilakukan dengan kelalaian

hanya membuahkan kehampaan dan tidak memengaruhi jiwa, serta

tidak memberi pengaruh terhadap perilaku.

e. Memperbanyak Ibadah
1) Salat
Dalam rangka tazkiyah an-nafs, setelah memurnikan tauhid

dan istikamah di dalamnya, tahap Dberikutnya yaitu
memperbanyak ibadah kepada Allah SWT. Memperbanyak
ibadah mencerminkan bahwa seseorang istikamah dalam
menauhidkan Allah SWT. Dalam surat al-Ahzab/33: 33 Allah
SWT berfirman sebagai berikut,

)
w

1 5 G 55 0 G Q\wb,uwb
J\-G-J‘”rf 5 el A Jj\rg*-c ol

.... Tegakkanlah salat, tunaikanlah zakat, serta taatilah Allah dan
Rasul-Nya. Sesungguhnya Allah hanya hendak menghilangkan
dosa darimu, wahai ahlul bait dan membersihkan kamu
sebersih-bersihnya.

Dalam ayat tersebut, Allah SWT menggunakan kata thathhir
yang merupakan kata lain dari tazkiyah. Dalam penafsiran
Hamka disebutkan, bahwa Allah ingin melakukan penyucian
jiwa seorang hamba yang taat beribadah kepadanya dari segala
sifat dan perbuatan yang dapat mengotori jiwa, seperti syirik,
dengki, dan sebagainya.® Taat beribadah dapat dilakukan dengan
cara mendirikan salat, berzakat, puasa, dan ibadah lainnya, serta
menjalankan perintah Allah dan Rasulullah SAW dan
meninggalkan segala apa yang dilarang-Nya.*®

Islam menolak pengabaian dalam segala bentuk ibadah.
Bahkan pendidikan Islam sangat memperhatikan disiplin
ketepatan waktu dalam pelaksanaan ibadah tanpa menunda
pelaksanaanya. Khususnya bagi remaja yang sudah mukallaf
atas segala bentuk ibadah semenjak awal fase remaja.’’ Seperti

** Saifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis Arba’in An-Nawawiyah, hal. 86.

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 209.

* Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 209.

3" Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Islam wa I'lmi an-Nafs, hal. 355.



141

ibadah salat yang difirmankan Allah dalam Surat al-Ankabut/29:
45 sebagai berikut,

.- & 5 - _z _ ' v 2 & ~
S Sy LB e a5 5D O sEN sl
~ ~ é_

S

... dan tegakkanlah salat. Sesungguhnya salat itu mencegah dari
(perbuatan) keji dan mungkar. Sungguh, mengingat Allah (salat)
itu lebih besar (keutamaannya daripada ibadah yang lain). ...

Ibadah harian yang sering dilakukan seorang hamba dengan
tujuan untuk menjaga dirinya dari perbuatan buruk adalah salat.
Hamka mengibaratkannya sebagai benteng. Dengan salat seorang
hamba akan terbentengi dari segala macam kejahatan karena dia
selalu terhubung dengan Allah SWT. Dalam lima waktu salat,
antara satu waktu dengan waktu yang lain saling memantulkan
cahaya kebaikan.*® Tercipta sirkel untuk melakukan kebaikan
dan meninggalkan keburukan di antara lima waktu salat yang
wajib itu, maka akan lebih baik lagi apabila ditambah dengan
salat sunat.

Terlebih lagi, apabila seorang hamba memperbaiki kualitas
salatnya. Hamka mengutip pendapat Abul Aliyah mengenai tiga
hal yang harus dijaga dalam salat. Pertama, yang harus dijaga
adalah keikhlasan semata-mata salatnya hanya karena Allah
SWT. Kedua, menanamkan rasa khasyyah yang berarti takut
apabila salatnya tidak diterima Allah. Dan ketiga, menyadari
bahwa salatnya adalah dzikrullah yaitu untuk mengingat Allah.39

Salat yang disertai tiga hal di atas akan mendorong diri untuk
berbuat yang ma’rif dan menahan diri agar tidak berbuat yang
munkar.40 Apabila kedua dampak itu terwujud maka seorang
hamba yang telah meraihnya, maka akan bersih jiwanya.
Khususnya, bagi remaja muslim yang menjaga salat fardhu pada
waktunya, menunaikannya dengan khusyuk, maka remaja
tersebut akan mendapatkan keutamaan dan kenikmatan yang
sempurna, serta pahala surga.41

%8 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 4.

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 5.

0 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 5.

* Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Islam wa I'lmi an-Nafs, hal. 356.



142

Keutamaan tersebut Allah sebutkan penjelasannya dalam ayat
lain. Dalam penafsirannya disebutkan bahwa salat laksana
stasiun peristirahatan bagi jiwa untuk menambah kekuatan baru
guna berjuang dalam perjuangan selanjutnya. Salat yang diminta
adalah salat yang khusyuk. Khusyuk dalam salat laksana roh
dalam badan. Sehingga dapat menjadikan jiwa bebas dari segala
ketakutan, menghubungkan jiwa dengan Allah SWT, dan
menguatkannya untuk melanjutkan perjuangan hidup.** Ayat
yang dimaksud adalah firman Allah dalam surat al-
Mu’minun/23: 2 sebagai berikut,

SYFEES @ B T A
(Yaitu) orang-orang yang khusyuk dalam salatnya,

2) Puasa
Ibadah-ibadah fardhu dan sunnah berpengaruh nyata dalam
hubungan sosial remaja, salah satunya puasa. Puncak dari ibadah
puasa adalah takwa, orang yang bertakwa pasti berkahlak mulia.
Karena itulah remaja yang rajin berpuasa, baik hubungan
sosialnya.”® Allah SWT berfirman dalam Surat al-Bagarah/2: 183
sebagai berikut,

o 3 Jo o8 S el e o 1l )

Wahai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu
berpuasa sebagaimana diwajibkan atas orang-orang sebelum
kamu agar kamu bertakwa.

Puasa adalah ibadah terbaik untuk melatih jiwa. Dengan
puasa orang yang beriman dapat melatih dalam mengendalikan
dirinya, menanamkan keyakinan bahwa Allah selalu
mengawasinya, dan melatih diri dalam menjaga kehormatannya
dengan mengendalikan syahwat perut dan syahwat kemaluannya.

*2 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 6, hal. 166.

* Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Islam wa I'lmi an-Nafs, hal. 163.



143

Kemampuan orang beriman atas semua latihan-latihan tersebut
merupakan hal terpenting dalam keteguhan jiwa.**

Puasa memberi kesan yang besar bagi jiwa, apabila orang
beriman mengerjakan puasanya dengan iman dan penuh
kesadaran. Karena dalam berpuasa dia tidak hanya dilarang
melakukan yang haram, akan tetapi dia juga dilarang melakukan
hal yang halal seperti, minum, makan bersetubuh dengan istri
yang sah, dan lain sebagainya. Selain itu, orang yang berpuasa
juga dididik untuk mengendalikan diri dalam bercakap, melihat,
dan mendengar serta memperbanyak ibadah.*

Sungguh sangat bermanfaat puasa bagi jiwa manusia.
Puasa menjadi penyuci jiwa, mendatangkan keridhaan Tuhan,
dan mendidik jiwa agar bertakwa kepada Allah pada saat sepi
dan ramai, membina kemauan, dan mengajarkan kesabaran
dalam menanggung kesusahan dan penghinddaran syahwat.“®
Dapat disimpulkan bahwa puasa yang menjadi bagian dari rukun
Islam menjadi perantara orang Islam untuk menyucikan jiwanya
sebagai bukti kehambaan dan kepasrahannya kepada Allah SWT.

Puasa mengandung faedah-faedah kesehatan, akhlak, dan
sosial yang membawa kebaikan bagi remaja. Selama berpuasa,
remaja menahan lidahnya dari ghibah, caci maki orang lain, dan
perkataan yang tidak berguna. Saat remaja merasakan lapar di
tengah-tengah berpuasa, hatinya menjadi tersentuh untuk
mengulurkan bantuan kepada orang yang membutuhkannya.

3) Sedekah dan Zakat

Pada fase remaja, mereka sangat memperhatikan isu-isu
kemanusiaan dan kehidupan sosial. Mereka membantu orang
yang membutuhkan bantuan selama hal itu mampu dia lakukan.
Ini merupakan bukti bahwa dalam fase remaja terdapat
pertumbuhan sosial.*’ Allah berfirman dalam surat at-Tawbah/9:
103 sebagai berikut,

* Hamka, Tafsir Al-Azhar; Jilid 1, hal. 340-341.

* Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 343-344.

*® Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Agidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan
oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul A¢-Tafsiirul-Muniir: fil ‘Aqidah wasy-
Syari’ah wal Manhaj, Depok: Gema Insani, 2013, Jilid 1, hal. 379.

" Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Islam wa I'lmi an-Nafs, hal. 166.



144

. s . _

K s S|z - - - s ,/.:/ .7 w/ﬁf*/'//: - 7 7 f/:

O e J25 W S5 waals B Il G A2
y & g \

.0z 4, W~ 521 4 - F\a | -

Ambillah zakat dari harta mereka (guna) menyucikan dan

membersihkan mereka, dan doakanlah mereka karena

sesungguhnya doamu adalah ketenteraman bagi mereka. Allah
Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.

Dalam menafsirkan ayat ini, Hamka mengawalinya dengan
menekankan keyakinan bahwa segala kebendaan yang ada di
alam semesta ini adalah ciptaan Allah. Oleh karenanya, manusia
tidak mempunyai hak milik atas alam ini, bahkan manusia
sendiri adalah milik Allah. Dalam beberapa ayat Al-Qur’an Allah
hanya mengizinkan manusia mengambil faedah dari alam
kepunyaan Allah ini bagi dirinya dan bagi seluruh manusia
lainnya.”® Dengan itu, Allah mengingatkan bahwa sebagai
manusia makhluk ciptaan Allah tidak hidup sendiri, akan tetapi
hidup bersamaan dan saling membutuhkan pertolongan dengan
sesama.

Setiap manusia mempunyai latarbelakang yang berbeda,
ada yang kaya, yang miskin, yang kuat, yang lemah, yang cerdik,
yang bodoh, dan lain sebagainya. Dalam ayat ini Allah
memerintahkan agar di antara mereka saling membantu. Orang
yang kaya membantu yang miskin dengan hartanya, yang pintar
membantu yang bodoh dengan ilmunya, dan yang kuat
membantu yang lemah dengan kekuatannya, pemberian bantuan
tersebut dinamakan sedekah.*®

Dalam kalangan remaja, muncul berbagai macam problem
fisik dan kesehatan. Salah satu sebabnya adalah rendahnya
penghasilan ekonomi keluarga. Hal ini dapat berdampak pada
tidak terpenuhinya kelayakan tempat tinggal dan kesehatan gizi
seseorang. Maka Allah memerintahkan orang-orang kaya untuk
mengeluarkan sebagian hartanya yang telah memenuhi syarat,
untuk didistribusikan kepada orang yang berhak menerimanya,

*® Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 275.
* Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 277.



145

demi memenuhi kebutuhan mereka dan menghindari kebiasaan
meminta-minta.”

Amalan tersebut dinamakan zakat dari kata bahasa Arab
zakka-yuzakki yang berarti menyucikan atau membersihkan.
Zakat dibatasi dengan waktu dan nisab. Sedekah dan zakat
keduanya bertujuan membersihkan dan menyucikan harta dan
pemiliknya dari kotoran jiwa, seperti kikir dan tamak.51 Zakat
dan sedekah merupakan ibadah sosial yang dapat menjaga
kerukunan persaudaraan antar sesama orang beriman.

Ibadah harta tersebut menjadi salah satu syarat
kemenangan jiwa orang beriman. Pada surat al-Mu’minun/23: 4
Allah SWT berfirman sebagai berikut,

N oo, sg . g j
RHPLFSIERCMy
orang-orang yang menunaikan zakat,

Pribadi dan jiwa orang beriman harus selalu diberi cahaya
dan dibersihkan. Dengan zakat dan sedekah dibersihkannya jiwa
dari segala penyakit yang mengotorinya dan meredupkan cahaya
di dalamnya. Selain jiwa, badan yang dzahirpun juga
dibersihkan, karena yang dzahir adalah cerminan yang batin.>
Dengan demikian dapat dipahami bahwa apabila orang mu’min
tidak mengeluarkan sebagian harta yang dimilikinya, akan
menjadi kotor. Dia menyangka bahwa harta itu kepunyaanya,
padahal Allah-lah yang menyediakan untuknya, agar dia
mengambil faedah dan mengolahnya dengan baik sesuai perintah
Allah SWT.

Orang yang enggan berzakat, tertanam dalam dirinya sifat
tamak, rakus, kikir, dan bakhil. Ayat di atas diperkuat dengan
ayat yang lain dalam surat al-Lail/92: 18 sebagai berikut,

[ -~ @
./»/33/;0’):;0
Al gz s

yang menginfakkan hartanya (di jalan Allah) untuk
membersihkan (diri dari sifat kikir dan tamak).

%0 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murahiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 394.

*! Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 276-277.

°2 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 168.



146

Dalam surat yang sama di ayat yang kelima disebutkan
bahwa orang yang suka memberi antar sesama adalah bukti
terbukanya hati. Dan sebaliknya, pada ayat kedelapan disebutkan
akan celaka bagi mereka yang bakhil tidak mau mengeluarkan
harta bendanya untuk menolong orang lain.>® Kemudian pada
ayat kedelapanbelas ini, Hamka sependapat dengan Ibnu Katsir
dalam menafsirkannya. Keduanya menyebutkan bahwa bukti
orang yang membaktikan dirinya kepada Allah dan tidak
memutuskan hubungan dengan-Nya adalah dengan cara tekun
memberikan hartanya kepada orang lain.>* Maka orang yang
memiliki tabiat demikian akan bersih jiwanya dari segala kotoran
jiwa dan bersih juga hartanya dari segala kotoran (hak orang lain
yang belum diberikan).

Remaja harus membiasakan dirinya mengeluarkan
hartanya untuk berzakat dan bersedekah sesuai kemapuannya.
Dengannya, dapat menghilangkan dorongan-dorongan negatif
jiwa remaja seperti, egoisme, tamak, bakhil, dan kikir. Dan
sebaliknya, dengan zakat dan sedekah akan meningkatkan sifat
kebaikan dalam jiwa, seperti kasih sayang dan pemberian
bantuan kepada kaum miskin dan orang-orang Yyang
membutuhkan.

4) Berzikir (Mengingat Allah SWT)

Jiwa yang suci harus terus dilatih dan dijaga. Salah satu
cara melatih dan menjaganya adalah dengan selalu mengingat
Allah SWT. Mengingat Allah yang paling mudah adalah dengan
menyebutnya atau yang biasa disebut dengan amalan zikir.>®
Ibadah dengan lisan ini akan berdampak kepada hati dan jiwa.
Sebagaimana yang telah difrimankan Allah Swt dalam Surat ar-
Ra’ad/13: 28 sebagai berikut,

& <
3\ = ~ \ E A Al
3,\,‘5 A SN A S Zes ks 1l 3l
- - Cad £ 3 -~ Lt 4 .
5 “ ;:\j “ Jgfjﬁ—é’ 9 1) Q2
z z

g} ,)i’\

5% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 599-602.

* Al-Hafidz ‘Imaduddin Abi Al-Fida’ Isma’il bin Umar ibnu Katsir Al-Dimasyqi,
Tafsir Al-Qur’dn Al- ‘Adzim, Juz 4, hal. 452.

% Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Islam wa I'lmi an-Nafs, hal. 354.



147

(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi
tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, bahwa hanya
dengan mengingat Allah hati akan selalu tenteram.

Hamka menafsirkan ayat tersebut, bahwa orang yang telah
beriman, keimanannya akan membuat dirinya selalu mengingat
Allah. Mengingat Allah akan mendatangkan ketentraman dan
menghilangkan segala macam kegelisahan, pikiran kusut, putus
asa, ketakutan, kecemasan, keragu-raguan, dan duka cita.
Ketentraman hati sangat diperlukan oleh semua manusia
terutama yang menginginkan penyucian jiwa. Karena hati yang
tentram merupakan pokok kesehatan ruhani dan jasmani.
Sedangkan keraguan dan kegelisahan adalah pangkal dari segala
macam penyakit.*®

Tidak ada obat untuk hati dan jiwa yang sakit kecuali iman
yang mendorong diri untuk selalu zikir mengingat Allah SWT.
Celakalah bagi yang tidak dapat menyembuhkan penyakit hati
dan jiwa, karena apabila keduanya sakit akan memberikan
dampak yang besar. Dampak yang besar disebabkan sakitnya hati
dan jiwa adalah kufur akan nikmat Allah SWT.>’

Orang yang membiasakan dirinya berzikir mengingat
Allah, Allah juga akan mengingatnya. Berzikir tanda syukur,
karena itu orang berzikir Allah akan tambah nikmatnya.
Sebagaimana firman Allah dalam Surat al-Bagarah/2: 152

sebagai berikut,
t -\ }’,,) )’./”.,})zf
038 N5 138515 SSSH 3 SA
Maka, ingatlah kepada-Ku, Aku pun akan ingat kepadamu.

Bersyukurlah kepada-Ku dan janganlah kamu ingkar kepada-
Ku.

Hamka menafsirkan kalimat “mengingat Allah” dengan
makna tafsir “mentaati Allah”. Maka balasan bagi yang rajin
mengingat Allah, Allah akan mengingatnya dengan cara
memberinya ampunan. Sebaliknya, apabila seorang hamba
mengingat Allah akan lantaran bermaksiat kepada-Nya, maka
Allah akan mengingatnya dengan menimpakan ancaman

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 68
" Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 69.



148

kepadanya.” Seperti yang juga diterangkan dalam Al-Qur’an
Surat al-Ahzab/33: 35 sebagai berikut,

415 65aie g A 3l oS5 1S AN 5 ST

... dan laki-laki dan perempuan yang banyak menyebut (nama)
Allah, untuk mereka Allah telah menyiapkan ampunan dan
pahala yang besar.

Ibadah-ibadah yang telah disyariatkan bertujuan untuk
mendidik jiwa dan membina semangat persamaan dan
kebersamaan antar manusia. Apabila semua dikerjakan dengan
baik dan benar maka akan berdampak nyata dalam hubungan
sosial manusia, khususnya kalangan remaja. Karena ibadah-
ibadah itu mendorong remaja untuk melakukan kebaikan dan
mencegah keburukan. Kalau ibadah tidak merealisasikan tujuan-
tujuan tersebut, maka tidak bisa disebut ibadah dan tidak
diterima oleh Allah, bahkan mendapatkan celaan bagi pelakunya.
Ibadah yang dikerjakan harus dilakukan dengan penghayatan dan
pemahaman. Ibadah yang dikerjakan dengan menjaga kualitas
akan berdampak pada kebersihan jiwa dan berdampak pada pola
pikir, sikap, dan perilaku.

f. Beribadah dalam Masjid

Remaja mengalami emosi-emosi yang saling bertentangan dan
tidak stabil. Dia berusaha menutupinya karena takut diketahui orang
lain. Sebab itulah dirinya merasa gagal, kemudian dia lebih memilih
untuk mengisolasikan diri atau menjauhi keramaian karena malu,
depresi, dan putus asa terhadap dirinya. Faktor tersebut yang
membuat remaja muram, menjauhkan diri, dan menghindari
kegiatan massal atau kelompok.*

Dalam fenomena tersebut, pendidikan Islam menanamkan
semangat kebersamaan dalam jiwa remaja. Dengan membuat
kegiatan berkelompok yang mendorong para remaja berkumpul
bersama rekan-rekannya. Pendidikan yang dapat diterapkan bisa

%8 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 284.

% Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Islam wa I'lmi an-Nafs, hal. 143.



149

dengan melaksanakan salat fardhu berjama’ah di masjid.®® Apabila
remaja sudah berkumpul dalam masjid, maka akan tercipta kegiatan
lainnya setelah mereka melaksanakan salat. Sehingga timbul
interaksi dan komunikasi yang dapat menanamkan rasa percaya diri
dalam jiwa remaja.

Tempat ibadah umat Islam yang disebut masjid merupakan
tempat umat Islam mendekatkan diri kepada Allah SWT. Di
dalamnya banyak remaja melakukan penyucian diri, Allah
menyebutnya dalam surat at-Taubah/9: 108 sebagai berikut,

343 38 3 35y 3l wé)w&“w\w
3 3Ll C"“‘mj ek o O}.ifzJ\;.)/

Sungguh, masjid yang didirikan atas dasar takwa sejak hari
pertama lebih berhak engkau melaksanakan salat di dalamnya. Di
dalamnya ada orang-orang yang gemar membersihkan diri. Allah
menyukai orang-orang yang membersihkan diri.

Masjid yang dibangun atas dasar takwa akan melahirkan
ketakwaan dalam diri orang beribadah di dalamnya. Orang-orang
yang beribadah di dalam masjid tersebut menginginkan kebersihan
dzahir dan batin. Untuk kebersihan dzahir mereka berwudhu untuk
menghilangkan hadas kecil, mandi junub untuk menghilangkan
hadas besar, dan berpakaian yang suci. Sedangkan untuk kebersihan
batin mereka salat, berzikir, berdoa, beri’tikaf. Setelah kesucian
dzahir dan batin berhasil diraih, Allah akan mencintai mereka.®!

Selain itu, Hamka menyebutkan dalam tafsirnya bahwa
mereka termasuk orang-orang yang beriman. Setelah hatinya bersih
dan imannya bertambah, mereka beraktivitas di luar masjid dengan
membawa nilai-nilai masjid. Di antaranya adalah ikhlas, jujur,
khusyuk, dan tadharru’.®” Didikan kebersihan tubuh yang sokong-
menyokong dengan kebersihan hati, menjadikan orang tersebut
sangat berhati-hati dalam berbuat demi mengharap cinta Allah
SWT.

Remaja juga mengalami pertumbuhan sosial dalam
kehidupannya. Jiwa remaja terkandung di dalamnya rasa empati dan

% Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murahiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 143.

® Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 290.

%2 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 291.



150

mementingkan orang lain. Rasa ini pnting untuk dilatih dan
dibiasakan. Demi mewujudkannya maka diperlukan aktivitas remaja
yang bersifat kelompok. Tempat terbaik untuk berkumpulnya para
remaja adalah masjid. Sehingga di dalamnya remaja terdidik jiwa
dan raganya, sampai menjadi remaja muslim yang berjiwa bersih.
g. Menghiasi Diri dengan Sifat-sifat Terpuji
1) Qand’ah
Salah satu penyakit yang dapat mengotori jiwa adalah
kerakusan. Kebalikan dari kerakusan adalah kepuasan terhadap
segala apa yang diberikan oleh Allah SWT berapapun kadar dan
timbangannya.®® Dalam beberapa ayat dalam Al-Qur’an Allah
meminta hamba-Nya agar mempunyai sifat gand’ah, di
antaranya dalam Surat an-Nisa’/4: 32 sebagai berikut,

J\DJ_B UML}CFKMM‘L\S J..as\w\ ’/““\I)
Muﬂm M /~;L~d§, ,MS\
! /Lsﬂ){vugﬂm

Janganlah kamu berangan-angan (iri hati) terhadap apa yang
telah dilebihkan Allah kepada sebagian kamu atas sebagian
yang lain. Bagi laki-laki ada bagian dari apa yang mereka
usahakan dan bagi perempuan (pun) ada bagian dari apa yang
mereka usahakan. Mohonlah kepada Allah sebagian dari
karunia-Nya. Sesungguhnya Allah adalah Maha Mengetahui
segala sesuatu.

Hamka menyebutkan, bahwa orang yang gemar berkhayal
dan silau terhadap nikmat orang lain maka ia bersifat iri dan
dengki, benci, umpat, mengomel kepada orang yang diberi
nikmat dan Sang Maha Pemberi Allah SWT.** Melamun dan
berkhayal menjadi problematika akal yang muncul pada fase
remaja. Pendidikan Islam menolak bentuk aktivitas pikiran
negatif ini. Karena aktivitas ini dapat membuang-buang waktu
anak remaja dengan kekosongan.®® Oleh karena itu, Islam tidak

%3 Akhmad Alim, Pendidikan Jiwa: Terapi Spiritual Modern, Jakarta: Al-Mawardi
Prima, 2018, hal. 181.

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 270-271.

% Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Islam wa I'lmi an-Nafs, hal. 524-526.



151

membiarkan anak remaja terpedaya dengan khayalan dan
lamunan yang dapat membunuh kreativitas anak remaja.

Sebenarnya, dalam diri setiap remaja Allah sudah
memberikan kelebihan, namun tidak ada kepuasan dalam
jiwanya, mengakibatkan jiwanya miskin dan merasa selalu
kurang.®® Karena itu remaja gemar melamun dan berkhayal,
aktivitas lamunan biasanya berkisar pada keinginan yang bersifat
materi dan soisal, seperti kekayaan dan kesuksesan.®” Hamka
dalam tafsirnya, menyebutkan bahwa setiap orang agar menjaga
kesehatan jiwanya dengan menanamkan sifat gand’ah terhadap
apa yang sudah menjadi bagiannya.®®

2) Syukur

Salah satu problematika akal pada remaja di masa
puberitas adalah adanya perasaan gelisah. Kecenderungan
perasaaan gelisah ini terhadap objek materi. Kegelisahan
terhadap materi itu timbul disebabkan ketidakpuasan terhadap
dengan apa yang remaja miliki. Sifat yang hilang dari remaja
tersebut adalah sifat syukur terhadap nikmat yang telah Allah
berikan.®® Padahal syukur adalah tanda penghambaan manusia
kepada Tuhan yang menciptakan dan mengatur makhl(g-Nya.
Sebagaimana yang difirmankan Allah dalam Surat Ibrahim/14: 7
sebagai berikut,

AEARNECRIF ;Sdsjrgz “r’ﬁw*rgwﬂ* 33

(Ingatlah) ketika Tuhanmu memaklumkan, ‘“Sesungguhnya jika
kamu bersyukur, niscaya Aku akan menambah (nikmat)
kepadamu, tetapi jika kamu mengingkari (nikmat-Ku),
sesungguhnya azab-Ku benar-benar sangat keras.”

Lawan dari syukur adalah kufur. Kufur berarti tidak
mengenal terimakasih, lupa atas nikmat sebelumnya, tidak puas
dengan apa yang didapat. Perangai ini termasuk penyakit yang
merusak jiwa seseorang.”® Karena itu kufur harus diganti dengan
kebiasaan Syukur.

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 271.

%" Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murahiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 528.

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 271.

% Agustang K dan Sugirma, Tasawuf Anak Muda: yang Muda yang Berhati Mulia,
hal. 59.

" Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 89-90.



152

Hamka menegaskan bahwa dalam jiwa yang syukur akan
ada kenikmatan, ketenangan, dan kebahagiaan. Karena jiwanya
dilandasi dengan iman, terutama iman akan qadha’ dan qadar
Allah yang baik maupun yang buruk.”* Oleh karenanya, dalam
pendidikan remaja menjadi relevan untuk dilakukan penanaman
jiwa syukur dalam jiwa anak remaja, dan menanamkan juga
keimanan bahwa Allah telah menetapkan dan membagi
kenikmatan bagi setiap manusia.

3) Sabar

Emosi yang luar biasa adalah salah satu bahaya masa
remaja. Tampak jelas dalam perilaku emosionalnya yang
menunjukkan  ketidakseimbangan dan ketidaklogisannya.
Contohnya, dalam keadaan marah, remaja suka menggigit
tangannya atau tangan lawannya yang membangkitkan
amarahnya. Sebagiannya, ada yang berperilaku aneh seperti,
berteriak histeris, memukul, atau menghancurkan barang,
perilaku  ini  menunjukkan  ketidakmatangannya  dan
ketidakseimbangannya emosi remaja.’

Dalam potensi amarah remaja terkandung unsur berlebihan
yang dapat menjerumuskan seseorang kepada benacana.
Terdapat juga unsur kelemahan yang mencegah seseorang
melakukan perbuatan terpuji seperti sabar dan santun.” Karena
itu selain sifat syukur, yang harus dimiliki remaja yaitu sifat
sabar. Keduanya pasangan yang tidak dapat dipisahkan bagaikan
dua sayap pada seekor burung. Mengenai sabar Allah berfirman
dalam surat aI-Baqarah/Z' 153 sebagai berikut,

Wahai orang-orang yang beriman, mohonlah pertolongan
(kepada Allah) dengan sabar dan salat. Sesungguhnya Allah
beserta orang-orang yang sabar.

Dalam ayat ini, Allah memerintahkan orang beriman,
hendaknya menghadapi hidup ini dengan bermodalkan salat dan

™ Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 89-90.

2 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murahiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 263.

®* Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Islam wa I'lmi an-Nafs, hal. 300.



153

sabar.”* Karena apabila mulai terasa gelisah dan jenuh dalam
menjalaninya, dibutuhkanlah hati yang sabar. Sabar akan
mendatangkan ketenangan. Akan tetapi, sabar tidak bisa berdiri
sendiri, sabar harus ditopang dengan salat yang dilaksanakan
secara rutin setiap harinya. Hingga keduanya mekahirkan
ketenangan dalam hati orang beriman.”

Wahbah Zuhaili menafsirkan kesabaran dengan arti,
mengukuhkan jiwa agar kuat menanggung derita.”® Hamka
menegaskan, Allah akan selalu bersama dengan orang-orang
yang sabar. Ketika seseorang membentengi dirinya dengan salat
dan sabar maka berangsur timbullah fajar harapan dalam hidup,
di saat yang sama tampak sari cahaya iman pada wajahnya,
kemudian jiwanya merasa bebas karena dia sadar Allah
bersamanya.”’ Apapun yang terjadi tidak ada kesedihan dan tidak
ada ketakutan dalam diri orang yang sabar.

Imbalan lainnya bagi orang yang bersabar, Allah sebutkan
dalam Surat az-Zumar/39: 10 sebagai berikut,

5

e koA e

... Sesungguhnya hanya orang-orang yang bersabarlah yang
disempurnakan pahalanya tanpa perhitungan.

Hamka dalam tafsirnya mengutip tafsir dari al-Awza’i.
Menurutnya, orang-orang yang sabar dan tahan menderita itu di
akhirat kelak tidaklah ditimbang berat atau ringan amalnya
melainkan sudah disediakan saja bagi mereka bilik-bilik istirahat
yang mulia di surga. Hamka menambahkan penjelasan dari hadis
Rasulullah SAW vyang diriwayatkan Anas bin Malik, Nabi
menyebut bahwa semua amal akan ditimbang dengan teliti,
namun amal bagi orang-orang yang telah bersabar atas segala
ujian, musibah, dan cobaan yang ditimpakan kepadanya, amalan
mereka tidak ditimbang disebabkan kesabarannya.’

Begitu besarnya keutamaan dari saabar, berbanding
terbalik dengan marah. Pendidikan kesebaran sangat relvan dan

" Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 285.

> Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 286.

’® Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Agidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan
oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul A¢Tafsiirul-Muniir: fil ‘Aqidah wasy-
Syari’ah wal Manhaj, Jilid 1, hal. 294.

" Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 287.

’® Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, hal. 17.



154

penting bagi remaja di saat merekas mengalami masa-masa
mencuatnya energi-energi yang terpendam. Masa ini menjadi
bahaya apabila arah pendidikannya menyeleweng jauh dari
perilaku yang lurus.

4) Jujur (ash-Shidq)

Remaja sangat memerlukan pendidikan jujur dalam
pelaksanaan pendidikan remaja. Sehingga kejujuran menjadi
kebiasaan para remaja. Kebiasaan jujur mendorong remaja
berkata benar. Remaja yang jujur akan hidup dengan tenang,
aman, dan bahagia.”® Orang yang jujur berani mengatakan yang
benar walaupun dalam keadaan terancam. Sebagian ulama
menyatakan bahwa ash-shidq adalah keselarasan antara apa yang
terlintas di dalam batin dengan apa yang dikerjakan secara
zahir.2% Allah berfirman dalam Surat at-Taubah/9: 119 sebagai
berikut,

S G S5 AN A gl G

Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah
dan tetaplah bersama orang-orang yang benar!

Pesan pertama dalam ayat ini adalah perintah agar
bertakwa. Apapun keadaanya, takwa harus selalu ditegakkan
oleh orang beriman. Hamka menyebut dalam tafsir ayat ini, kisah
orang yang mempertahankan kejujurannya demi kebenaran,
dialah Ka’ab bin Malik dan kedua temannya. Orang jujur itu
berani karena benar, apa yang diperjuangkan tidak sia-sia.
Kejujuran dapat menjauhkan diri dari kemunafikan yang
mengotori jiwa.®!

Ash-Shidg dalam Tafsir Al-Munir bermakna ketetapan hati
pada agama Allah dan syariat-Nya dan Rasul-Nya. Kejujuran
yang demikian akan mendatangkan keselamatan.® Menurut
Hamka kejujuran memerlukan ketulusan. Kejujuran yang
berlandaskan ketulusan berbeda dengan kejujuran yang

® Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 359.

8 Kholilurrohman, Mengenal Tasawuf Rasulullah Representasi Ajaran AL-Qur’an
dan Sunnah, hal. 55.

8 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 314.

8 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Agidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan
oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul A#Tafsiirul-Muniir: fil ‘Aqidah wasy-
Syari’ah wal Manhaj, Depok: Gema Insani, 2013, Jilid 6, hal. 86.



155

berlandaskan keterpaksaan.?* Hamka menjelaskan itu dalam
penafsiran Surat al-Ahzab/33: 24 sebagai berikut,

\ J .3

iy 80 A 5]

agar Allah memberikan balasan kepada orang-orang yang benar
itu karena kebenarannya ....

Kebiasaan jujur merupakan pilar utama yang menopang
akhlak remaja muslim, dan merupakan indikasi kekuatan
imannya. Nabi Muhammad saw pernah bersabda dalam hadisnya
bahwa kejujuran adalah kebajikan. Maknanya, kejujuran menjadi
penopang asasi bagi eksistensi segala kebajikan yang meliputi
pokok agama, seperti menjalankan rukun iman dan rukun Islam,
dan kebajikan lainnya.®*

Sifat jujur dalam kehidupan manusia dapat diperoleh
dengan usaha pelatihan dan pembiasaan. Kemudian kejujuran
tersebut dikembangkan dan dibarengi dengan praktik yang
konsisten untuk selalu berkata dan berbuat jujur. Remaja juga
hendaknya waspada terhadap sikap dusta, agar para remaja
menjauhinya.

h. Menjaga Pandangan dan Menjaga Kehormatan

Ketertarikan antara laki-laki dan perempuan merupakan
dorongan fitrah. Dorongan yang menyertainya adalah cinta timbal
balik antara kedua belah pihak. Ketertarikan ini dimulai sejak
remaja. Sering kali terlalu cepat munculnya rasa ini, menyebabkan
perkembangan yang mengejutkan pada fase remaja, sehingga
membangkitkan perasaan cinta antara keduanya. Dan sering kali
media masa visual membantu menyalakan api perasaan ini melalaui
film atau video pendek ataupun gambar foto berbau pornografi.®

Setiap manusia mempunyai kehormatan yang patut dijaga.
Untuk menjaganya Allah sudah menjelaskannya dalam surat an-
Nuur/24: 30 sebagai berikut,

8 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 172.

8 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Isldm wa I'Imi an-Nafs, hal. 359-360.

& Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak
Remaja, hal. 86.



156

£ "// & _ P _ - ~ y _ R
ST A st 1R e 5 ks el B
) —~

TaAT s |\ 04, 7 TS

Katakanlah kepada laki-laki yang beriman hendaklah mereka
menjaga pandangannya dan memelihara kemaluannya. Demikian
itu lebih suci bagi mereka. Sesungguhnya Allah Maha Teliti
terhadap apa yang mereka perbuat.

Syahwat adalah keperluan hidup. Tetapi kalau syahwat tidak
terkendali maka kekotoranlah yang tersisa. Syahwat akan muncul
setelah mendapatkan rangsangan yang bersumber dari pengelihatan.
Maka orang beriman hendaknya menjaga kedua matanya dari
pandangan yang membangkitkan syahwat.® Apabila pandangan liar
maka syahwat tidak terkendali. Jika syahwat sudah tidak terkendali
maka kelamin menghendaki kepuasannya. Oleh karenanya, orang
beriman harus menjaga kemaluan dan kehormatannya.
Sesungguhnya keduanya adalah amanah dari Allah. Orang Islam
yang sanggup menahan pandangan matanya, keislamannya naik
pada tingkat iman, dan orang beriman jiwanya bersih dan tentram.®’

Seharusnya remaja mengetahui bahwa ketertarikan yang dini
terhadap lawan jenis berakibat kurang baik. Karena tidak disarankan
untuk keduanya menjalin hubungan, walaupun dengan pernikahan
yang sesuai syariat pada fase perkembangan ini. Karena faktor
jasmani dan mental remaja belum matang dan layak untuk
melakukan pernikahan.®® Maka syaraiat Islam telah membuat
batasan-batasan yang bisa menjamin dorongan seksual tetap dalam
keadaan terkendali, seperti menjaga pandangan dan kemaluan, dan
juga dengan melaksanakan ibadah-ibadah yang dapat menahan
syahwatnya.

Pandangan mata dan kemaluan menjadi faktor penentu
syahwat. Bukti bahwa mata adalah kunci penyebab munculnya
syahwat, dijelaskan dalam surat *Abasa/80: 2-3 sebagai berikut,

\L-‘d T - & P — .
5 d kg wesl

8 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 291.

8 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 292.

8 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Islam wa I'lmi an-Nafs, hal. 274.



157

karena seorang tunanetra (Abdullah bin Ummi Maktum) telah
datang kepadanya. Tahukah engkau (Nabi Muhammad) boleh jadi
dia ingin menyucikan dirinya (dari dosa)

Dikisahkan dalam ayat tersebut, bahwa ada seorang yang buta
bernama Abdullah Ibn Ummi Maktum. Dia menjadi soleh berkat
matanya yang buta. Hikmah dari kebutaanya, dia terjaga dari
pandangan yang haram. Terjaga pandanganya membuat jiwanya
terjaga, sehingga jiwanya bersih, imannya selalu bertambah, dan
dirinya menjadi terhormat.®® Menjaga pandangan menempati posisi
terdepan dari etika-etika perilaku yang menjadi ciri khas remaja
muslim. Karena etika ini mempunyai dampak positif terhadap
kesehatan mental dan terhadap perilaku sosial remaja.

Sedangkan bukti bahwa kemaluan termasuk faktor penentu
munculnya syahwat dapat dilihat dalam surat al-Mu’minun/23: 5
dan 6 sebagai berikut,

- = ~ - z Y g
AP A ~\= =\ - -7 APRN] A SR 5/4/:,}75'/
A a8 ) el Je Y B3l i aa G5

Greshi 200
dan orang-orang yang menjaga kemaluannya. kecuali terhadap

istri-istri mereka atau hamba sahaya yang mereka miliki.
Sesungguhnya mereka tidak tercela (karena menggaulinya).

\

el

Hamka menegaskan dalam ayat di atas, bahwa apabila
kemaluan tidak dijaga, maka jiwanya menjadi rusak dan
kesuciannya akan hancur dan sirna. Hamka meyebut, hanya imanlah
yang dapat mengendalikannya.”® Remaja muslim harus menjaga
etika Islam dan menguatkan imannya. Hal-hal yang dapat dilakukan
yakni, menjaga pandangan dari yang bisa membangkitkan syahwat
dan menjaga kemaluannya agar tidak merealisasikan hasrat
nafsunya.

i. Menjauhkan Diri dari Sifat-sifat Tercela
1) Mengikuti Hawa Nafsu
Dorongan hawa nafsu dan syahwat dunia yang
dibangkitkan setan ada pada diri setiap remaja. Karena pada fase
ini banyak bidang terbuka bagi jiwa keinginan-keinginan-pun
semakin banyak dan beragam. Nafsu remaja tidak pernah puas
dan kenyang kalau syahwat dan keinginannya dibiarkan bebas

8 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 496.
% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 169.



158

dipenuhi, dia tidak akan berhenti pada batas tertentu.” Nafs
selalu ingin menikmati kesenangan-kesenangan badani serta
memenuhi hasrat dan berbagai keinginan hawa nafsu, lalu setan-
pun membakar api nafsu tersebut. Hal itu disebutkan dalam surat
al-A’raf/7: 175-176 sebagai berikut,

y - T 7 _3 s y oz -

50 G g LGl e ARG Al 2N asd
G i) B 3 OB, 5 086 Sl 4asl .
7 e ,\Z 7 _ = ()/ /;} \ - = g /\ < ’/\71 \

N &~ P A R . Y ~
J# 8K \J»SM‘\%@\)Q?JU,A> Sy

>

£ -, - -
5 _
:./!/} }*w’\ AT ’sc
vors DA
- A

.... lalu setan mengikutinya (dan terus menggodanya) sehingga
dia termasuk orang yang sesat. 176.  Seandainya Kami
menghendaki, niscaya Kami tinggikan (derajat)-nya dengan
(ayat-ayat) itu, tetapi dia cenderung pada dunia dan mengikuti
hawa nafsunya. Maka, perumpamaannya seperti anjing. Jika
kamu menghalaunya, ia menjulurkan lidahnya dan jika kamu
membiarkannya, dia menjulurkan lidahnya (juga)...

Sumber segala keburukan adalah memperturutkan hawa
nafsu. Sebaik apapun seseorang, walaupun seorang ’a/im akan
menjadi buruk apabila menjadi budak nafsunya. Ayat-ayat yang
pernah dihafal dan difahami tidak lagi membawa cahaya dalam
jiwanya.* Allah SWT mengumpamakannya seperti anjing.
Anjing sebagai simbol makhluk yang tidak merasa puas, begitu
juga manusia yang gemar memperturutkan hawa nafsunya, selalu
merasa kurang.93

Maka bagi remaja agar memasang niat mujdhadah yang
kuat, meningkatkan iman dalam jiwa, berkomit dalam ketaatan,
berjuang menolak dorongan hawa nafsu dan syhawat keduniaan,
kemudian bertawakal kepada Allah.94 Mujdhadah tidak
menjauhkan remaja dari kebutuhan duniawi dan hasrat jasmani,

%' Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 352.

92 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 3, hal. 599.

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, hal. 600.

% Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Islam wa I'lmi an-Nafs, hal. 352.



159

namun dengannya remaja dapat mengendalikan diri agar tidak
mengotori jiwanya dengan perilaku yang tercela.

Saat hawa nafsu berhasil dikendalikan dan bisikan setan
dapat diatasi maka kebiasaan buruk akan berubah menjadi
kebiasaan baik. Berawal dari rasa benci pada perilaku buruk dan
membuangnya, menjauhi dampak negatifnya dimaksudkan untuk
menyiapkan jiwa remaja menghadapi fase baru dengan
perubahan pada perilaku yang terpuji. Remaja yang telah
merubah perangai dan kepribadiannya menjadi baik, maka
dirinya menjadi mulia.

2) Marah

Marah merupakan emosi yang umum, ditemukan pada
manusia baik kecil, remaja, pemuda, dewawa, dan orangtua.
Marah yang wajar adalah konsekuensi dari tabiat normal.®®
Dalam pendidikan remaja seharusnya mengarahkan amarah
remaja pada tujuan yang baik, seperti membela kehormatan
agama, negara, dan diri sat direndahkan.®® Amarah dapat
dikatakan bahwa ia merupakan potensi terpendam di dalam jiwa,
yang tidak akan bangkit jika ada perangsang yang
meledakkannya.

Pengendalian emosi marah sangat penting dalam
kehidupan manusia, bahkan merupakan kebutuhan utama bagi
kehidupan. Karena hal tersebut dapat menunjukkan tingkatan
intelektualitas dan kestabilan emosi rernaja.g7 Tentang menahan
amarah Allah SWT berfirman dalam surat Ali ‘Imran/3: 134
sebagai berikut,

....orang-orang yang mengendalikan kemurkaannya, dan orang-
orang yang memaafkan (kesalahan) orang lain. Allah mencintai
orang-orang yang berbuat kebaikan.

Orang yang dapat menahan amarahnya adalah salah satu
ciri dari orang yang bertakwa. Dalam tafsirnya, Hamka
memaknai takwa adalah cara memelihara hubungan baik dengan
Allah agar tidak terperosok pada suatu perbuatan yang tidak

% Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 56.

% Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 60.

% Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Islam wa I'lmi an-Nafs, hal. 299.



160

diridhoi Allah SWT.”® Karena itu, orang yang bertakwa sangat
berhati-hati dalam bersikap dan bertingkah laku, salah satunya
dengan menahan amarah.”

Namun marah adalah emosi fitrah, tersimpan alami di
dalam tabiat setiap manusia. Tanpanya, manusia akan selalu diam
tanpa perlawanan ketika melihat atau mengalami kebatilan.*®
Akan tetapi, setiap orang harus bisa mengontrol amarahnya,
marah pada tempatnya, dan tidak berlebihan dalam marah. Pada
puncaknya, orang yang bertakwa itu tidak hanya menahan
amarahnya, akan tetapi juga memberi maaf kepada sesama.'®

Pendidkan Islam memberikan pedoman yang baik untuk
mendidik remaja dalam mengendalikan amarahnya. Di antaranya
adalah dengan memperingatkan sebelum terjadi, membaca
ta’awwudz, dan berwudhu. Apabila amarah remaja sudah dapat
dikendalikan, Al-Qur’an memerintahkan orang beriman dengan
jiwa besarnya mau memaafkan lawannya, dan berbuat ihsdn
dengan berderma, maka akan hilang emosinya.

3) Sombong

Salah satu karakter pada remaja yang mengalami
pertumbuhan adalah emosi. Apabila remaja tidak mendapatkan
pendidikan yang benar maka akan timbul efek negatif dari
karakternya, di antaranya adalah emosi ujub dan emosi takabur.
Emosi ujub adalah salah satu emosi paling mencolok yang
dialami remaja pada fase pertumbuhannya, yang meliputi seluruh
aspek kepribadiannya.102

Perasaan ujub muncul ketika penampilan fisik begitu
menguasai pikiran remaja. Lalu dia membandingkan postur
tubuhnya dengan temannya. Semakin besar kelebihan yang
dimilikinya, semakin besar peluangnya mengalami emosi ujub.
Selain itu, remaja juga merasa ujub dengan intelektualnya.
Perasaan ujubnya terlihat dari sikap keras kepalanya atas
pendapat orang lain. Dan yang terkahir, remaja merasa ujub
dengan nasab keluarganya dan status sosialnya.103

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 98.

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 99.

199 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murahiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 302.

0 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 72.

192y P B Wiratmoko, Pendidikan Remaja, Suarabaya: Pelita Hati, 2018, hal. 64.

103 y p.B Wiratmoko, Pendidikan Remaja, hal. 66.



161

Adapula emosi takabur, takabur muncul karena orang yang
ghurﬁr104 merasa bahwa dia memiliki keistimewaan dan
kelebihan atas rekannya dalam aspek fisik, akal, dan sosial. Dan
remaja sering kali berlebihan dalam perasan ini. Karena itu,
takabur merupakan penyakit jiwa yang berbahaya, membuat
perangai remaja menyimpang. Hal tersebut menandakan kurang
baiknya adaptasi remaja dengan dirinya dan lingkungan
sosialnya.105 Allah SWT berfirman dalam surat al-Israa’/17: 37
sebagai berikut,

It g i 2o 3% bl esa 2N 3 25 s
Nyb
Janganlah engkau berjalan di bumi ini dengan sombong karena

sesungguhnya engkau tidak akan dapat menembus bumi dan
tidak akan mampu menjulang setinggi gunung.

Hamka dalam tafsirnya, menyebutkan orang sombong
adalah orang yang tidak mengetahui letak dirinya dan lupa
bahwa dirinya tidak kuasa, serta tidak menyadari bahwa semua
hanyalah pinjaman Allah.'® Dalam ayat lain Hamka
menambahkan, bahwa sombong bermula dari munculnya
perasaan merasa bahwa dirinya rendah, kemudian dia dustakan
dan menganggap dirinya besar. Hal tersebut dilakukannya agar
mendapat perhatian dan pengakuan orang lain. *’

Orang yang sombong tidak akan dapat menembus bumi,
maksud tafsirnya adalah orang sombong tidak akan mampu
menggalinya atau menempuh jaraknya dengan berjalan di
atasnya. Sedangkan tafsir dari tidak mampu mencapai tinggi
gunung adalah dengan keangkuhan dan kesombongan tidak akan
pernah setinggi puncak gunung. Wahba Zuhaili dalam tafsirnya

%% Ghuriir adalah sikap mental yang menunjukkan begitu besarnya keterkaguman
remaja kepada kepribadiannya dan materi yang dimilikinya. Lihat, Muhammad Sayyid
Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan
oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul Murdhiq baina al-Isldm wa I'lmi
an-Nafs, hal. 125.

195 Myhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Isldm wa I'Imi an-Nafs, hal. 131-132.

198 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 289.

Y7 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, hal. 522.



162

menyebutkan peringatan tersebut merupakan ejekan terhadap
orang yang sombong dan amgkuh.108

Karena itu, Allah melarang manusia bersifat dan bersikap
sombong, angkuh, congkak, merasa diri lebih dan tinggi dari
orang lain, dengan berjalan berlenggak-lenggok, dan dengan
memalingkan wajah dari pembicaraan orang lain. Wasiat ini
disampaikan pada waktu yang tepat yaitu ketika muncul pertama
kali perasaan vitalitas dan energi kemudaan yang merupakan ciri
utama dari fase remaja.

Pada kesimpulannya, dalam mendidik remaja harus
memberikan pemahaman akan bahaya sikap sombong dan
dampak buruk darinya yaitu tidak mendatangkan kemajuan dan
prestasi, menjauhkan dari akhlak yang mulia, membuat orang
lain membencinya, dan dijauhi oleh Allah SWT.

J. Khasyyah (takut)

Anak remaja setelah mengenal Allah, maka akan muncul rasa
takut kepada-Nya. Rasa takut itulah yang harus dijaga dan dilatih
secara berulang-ulang. Misalnya, rasa takut kepada azab yang
disediakan Allah bagi yang mendurhakainya, takut mendapatkan
ujian, takut mendapatkan musibah, takut akan ancaman musuh, dan
takut apabila Allah tidak menolongnya.'® Allah melarang
hambanya takut kepada selain kepada-Nya, sebagaimana firman
Allah dalam Surat al-Bagarah/2: 50 sebagai berikut,

P
P A PR <
7 T s \- = 7 T \~
,; S 20
- =

... Maka, janganlah kamu takut kepada mereka, tetapi takutlah
kepada-Ku....

Seorang hamba hendaknya mengarahkan rasa takutnya hanya
kepada Allah SWT. Rasa takut kepada Allah membuat jiwanya
tenang dan tidak gelisah, karena dengannya dapat menghilangkan
ketakutan kepada selain-Nya.'*® Rasa takut seorang hamba yang
hanya dicurahkan kepada Allah, jiwanya akan tenang. Walaupun
Allah itu ghaib, tapi seorang muslim tetap yakin akan wujid dan

198 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir AlI-Munir: Agidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan
oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul A¢-Tafsiirul-Muniir: fil ‘Aqidah wasy-
Syari’ah wal Manhaj, Depok: Gema Insani, 2013, Jilid 8, hal. 92.

199 Myhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Isldm wa I'Imi an-Nafs, hal. 335-336.

Y0 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 281.



163

kuasanya karena iman telah tumbuh dalam hatinya. Apabila seorang
muslim sudah merasakan dalamnya iman, maka dia akan merasakan
manisnya iman (salawatul iman) dalam batin itu.***

Rasa takut kepada Allah dihasilkan dari ilmu yang
menghasilkan iman. Dengan ilmunya dia mengetahui kebesaran
Allah, kekuatan-Nya, dan keagungan-Nya. Maka para ulama dan
ilmuan adalah orang yang paling takut dengan Allah. Semakin dia
mengenal Allah semakin tertanam rasa takut dan ketakwaan pada-
Nya.Wahbah Zuhaili menyebutkan, rasa takut itu muncul
disebabkan keyakinan ulama dan ilmuwan bahwa Allah Maha Kuat
dan Maha Pengampun.'*? Ciri-ciri tersebut Allah firmankan dalam
Surat Fathir/35: 28 sebagai berikut,

& ~ s ) -~ —
D e el a0

... Di antara hamba-hamba Allah yang takut kepada-Nya, hanyalah
para ulama....

Fase remaja bercirikan banyaknya rasa takut yang
membayangi jiwa remaja. Salah satunya adalah rasa takut kepada
Allah. Rasa takutnya pada Allah menunjukkan kelurusan remaja
dan keseimbangan emosinya, berbeda dengan takut-takut yang lain
yang menunjukkan kekacauan dan kegalauan remaja. Rasa takut
yang sudah menghujam dalam jiwa remaja akan menghancurkan
ketakutan kepada selain-Nya. Di samping itu juga, memberi jiwa
perasaan gand’ah dan ridha, sehingga dia layak mendapat naungan
dari Allah SWT.

K. Raja’ (berharap)

Satu aswal selain khasyyah adalah raja’, keduanya saling
melengkapi. Dalam diri anak remaja terdapat berbagai macam
harapan. Harapan akan kelapangan rezeki, kesehatan, kemanan,
keteguhan iman, dan hal lainnya yang mendatangkan kenikmatan.
Jiwa anak remaja tidak akan tenang apabila harapan-harapan
tersebut tidak terwujud.'*® Allah berfirman dalam Surat al-Kahf/18:
110 sebagai berikut,

! Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, hal. 462.

112 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Agidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan
oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul A¢-Tafsiirul-Muniir: fil ‘Aqidah wasy-
Syari’ah wal Manhaj, Depok: Gema Insani, 2013, Jilid 11, hal. 581.

13 Myhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Islam wa I'lmi an-Nafs, hal. 335.



164

Ve Jascls g5 8 112 2 omﬁ U R0
| ‘GJSJLA.’JJ\A\!)\;-L&

. Tuhan kamu adalah Tuhan Yang Maha Esa. Siapa yang
mengharapkan pertemuan dengan Tuhannya hendaklah melakukan
amal saleh dan tidak menjadikan apa dan siapa pun sebagai sekutu
dalam beribadah kepada Tuhannya.

Raja’ pendorong manusia agar terus beramal karena adanya
sebuah harapan yang diinginkan. Pastinya harapan tersebut hanya
ditujukan kepada Allah SWT.*** Hanya berharap kepada Allah yang
dapat menghidupkan jiwa yang mati dan menyembuhkan jiwa yang
sakit. Hamka menegaskan dalam tafsirnya, bahwa berharap kepada
Allah tidak mendatangkan kehampaan dan kesia-siaan. Sehingga
seorang muslim hari-harinya selalu bergairah dan bahagia.'*®

Dalam ayat raja’ lainnya dapat diambil dari pendapat Wahbah
Zuhaili. Menurut tafsirnya, kebiasaan seorang hamba yang selalu
berharap pada Allah ditunjukkan dengan memperbanyak zikir.
Zikirnya dapat mendorong ketaatan kepada Allah dan meneladani
Rasul-Nya. Zikir yang dilakukan adalah bentuk dari ungkapan
raja’, mahabbah, dan khawf kepada Allah dalam satu waktu,''®
sebagaimana yang difirmankan-Nya dalam Surat al-Ahzaab/33: 21
sebagai berikut,

TS 555 5 2305 A 12 56 5

(yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan
(kedatangan) hari Kiamat serta yang banyak mengingat Allah.

Rasa harap, takut, dan kagum terhadap Allah SWT merupakan
emosional-emosional yang ada dalam diri remaja. Apabila sejumlah
emosional remaja tersebut diarahkan kepada satu objek dan
berulang-ulang kali dilatih dan dirasakan maka dapat menimbulkan
intuisi cinta kepada Allah SWT.

Y4 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 440.

Y5 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 441.

116 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Agidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan
oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul A¢Tafsiirul-Muniir: fil ‘Aqidah wasy-
Syari’ah wal Manhaj, Jilid 11, HI. 295.



165

Mahabbahh (cinta)

Cinta kepada Allah adalah tema cinta yang paling tinggi,
mulia dan sakral pada fase remaja.''’ Emosi cinta kepada Allah
adalah asas yang menjadi landasan bangunan akhlak. Sehingga cinta
dan iman kepada Allah pasti melahirkan akhlak yang lurus dan
menjauhkan anak remaja khususnya dari perbuatan tercela dan
hina."*® Puncak dari proses penghambaan dengan penuh jiwa yang
bersih yakni mencintai Allah SWT.

Apabila seorang hamba telah mencintai Allah dengan hati
yang tulus dan jiwa yang bersih maka Allah akan membalas
cintanya. Sebagaimana difirmankan Allah dalam Surat al-Maidah/5:
54 sebagai berikut,

... Maka Allah akan mendatangkan suatu kaum yang Dia mencintai
mereka dan mereka pun mencintai-Nya,....

Hamka menyebut ada segolongan manusia merupakan hamba
Allah yang terbaik. Yaitu hamba yang beriman kepada Allah
berlandaskan cinta. Pada puncak cintanya seorang hamba tidak lagi
mengharap surga dan takut pada neraka. Yang diharapkan hanyalah
cintanya Allah SWT dan yang ditakuti adalah murka-Nya. Jiwanya
telah bersih, semua ketentuan Allah menjadi baik untuknya.'
Allah mengaruniai perasaan lembut dalam hatinya berbentuk
iffah.® Allah berfirman dalam Surat Ali Imran/3: 31 sebagai
berikut,

Yoo s ade Y e s b s 72
m\g&g& 2 3l Al S ng S) 5
Katakanlah (Nabi Muhammad), ‘“Jika kamu mencintai Allah,

ikutilah aku, niscaya Allah akan mencintaimu ....

Allah menunjukkan rasa cinta-Nya keapada hamba-hamba
yang mencintai-Nya dengan mengutus Rasul-Nya. Dalam ayat ini

7 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 269.

18 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murahiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 269.

"9 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 723.
120 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 616.



166

Allah memberikan tuntunan agar mengikuti Rasul-Nya jika mereka
benar-benar mencintai-Nya.'** Karena memang pada tingkat
berikutnya yang dituntut adalah cinta kepada Rasulullah SAW.
Dalam pendidikan remaja, merupakan kebutuhan remaja untuk
menciptakan dominasi intuisi mulia, yaitu intuisi cinta kepada Allah
dan Rasulullah, kemudian kepada orangtua, kelaurga, dan
kerabat.'?

Kecintaan tersebut harus dilakukan dengan ketulusan dan
keikhlasan hanya karena Allah bukan berdasarkan tendensi atau
kepentingan.’”® Hamka menegaskan, Allah tidak menginginkan
cinta yang penuh kepalsuan. Cinta mereka harus dibuktikan dengan
amal. Amal itu dalam bentuk mentaati segala perintah Allah dan
mengikuti jejak Rasulullah SAW.'** Cinta kepada Allah
membangkitkan di dalam jiwa remaja kesadaran akan nikmat dan
karunia Allah, kemudian membimbingnya untuk bersyukur.
Perasaan ini merupakan benteng yang kuat mencegah
penyimpangan perilaku pada fase remaja.

2. Kesucian Jiwa Adalah Kehendak Allah Swt

Tazkiyah an-nafs itu merupakan karunia dan rahmat dari Allah
Swt. Artinya, tazkiyah an-nafs itu dapat terwujud atas kehendak Allah
SWT. Meskipun manusia berusaha untuk menyucikan jiwanya, tetapi
apabila Allah tidak menghendakinya maka tidak akan terwujud.
Penegasan Allah itu dijelaskan dalam surat an-Nur/24: 21 sebagai
berikut,

—

BUEE RS 14....5\ ERUERIPR AN \),.\ 5 GE e
&ijglg.ic‘\b MY)J,J&J\) ;L_.MJ\, 540 b sl
e o 5 T8 1 S S 011 2 85

Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mengikuti
langkah-langkah setan! Siapa yang mengikuti langkah-langkah setan,

2! Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 616-617.
122 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murahiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 333.

12 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murdhiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 437.

124 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 617.



167

maka sesungguhnya dia (setan) menyuruh (manusia mengerjakan
perbuatan) yang keji dan mungkar. Kalau bukan karena karunia Allah
dan rahmat-Nya kepadamu, niscaya tidak seorang pun di antara kamu
bersih (dari perbuatan keji dan mungkar itu) selama-lamanya. Akan
tetapi, Allah membersihkan siapa yang Dia kehendaki. Allah Maha
Mendengar lagi Maha Mengetahui.

Dalam ayat ini, Allah ingin agar manusia menempuh jalan yang
baik dan lurus menuju keridhaan Allah SWT. Di tengah perjalanan
menuju ridha-Nya manusia akan menghadapi segala rintangan dan
gangguan. Dalam surat an-Naas dikatakan, bahwa yang selalu
mengganggu manusia dan menggodanya adalah kalangan jin dan
manusia yang jahat. Khususnya setan yang mereka memang berjanji di
hadapan Allah SWT akan menyesatkan umat manusia ke jalan yang
menyimpang dari perintah Allah SWT dan ajaran Rasulullah SAW.*?

Wahbah Zuhaili menyebutkan hikmah ayat tersebut dalam
tafsirnya. Adalah bahwa orang-orang mukmin agar benar-benar serius
meninggalkan kemaksiatan dan kemunafikan. Akan tetapi yang perlu
digarisbawahi adalah terulangnya ayat yang menunjukkan kemurahan
dan kebaikan Allah SWT kepada hambanya, dengan berkenan
memberi berbagai nikmat dan rahmat-Nya niscaya Allah SWT tidak
menyucikan seorangpun dari dosanya. Tetapi dia akan menyegerakan
hukumannya. Wahbah Zuhaili menambhkan bahwa hal terebut juga
Allah sebutkan dalam surat an-Nahl ayat 61.1%°

Allah akan menyucikan jiwa hamba yang dikehendakinya
dengan beberapa ketentuan. Di antaranya Wahbah Zuhaili
menyebutkan, seorang hamba hendaknya meningkatkan dirinya pada
tingkatan yang diridhoi Allah, taubatnya diterima Allah, dan Allah beri
taufik kepadanya. Allah Maha Mengetahui siapa yang berhak tersesat,
Maha Mengetahui segala perkataan dan perbuatan, Maha Mengetahui
siapa yang tetap teguh untuk berbuat keji dan ;/ang bertaubat, dan
Allah Maha Membalas perbuatan hamba-Nya.’?’ Ini adalah sebuah
motivasi yang tegas untuk membersihkan diri dari dosa dan segera
bertaubat dengan penuh ketulusan dan kesungguhan.

Sedangkan Hamka dalam tafsirnya sedikit berbeda dalam
menyebutkan ketentuan bagi hamba yang Allah kehendaki kesucian

125 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 280.

126 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir AI-Munir: Agidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan
oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul A¢-Tafsiirul-Muniir: fil ‘Aqidah wasy-
Syari’ah wal Manhaj, Depok: Gema Insani, 2013, Jilid 9, hal. 467.

127 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Aqgidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan
oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul A#Tafsiirul-Muniir: fil ‘Aqidah wasy-
Syari’ah wal Manhaj, Jilid 9, hal. 467.



168

jiwanya. Di antaranya adalah dengan memperkuat budi dan
memperindah ibadah serta hubungannya dengan Allah SWT. Allah
akan melihat dan menilai segala upaya yang dilakukan hamba-Nya.
Apabila seorang hamba tulus ikhlas beribadah karena Tuhannya, dan
berperangai baik kepada sesama makhliig-Nya, maka Allah SWT akan
membersihkan jiwanya.128

Demikian pula dalam surat an-Nisa’/4: 49 sebagai berikut,

2 _ - < - w ) 25_} }5//./: /.1/ =
Vb Gl ¥ £ 52 S A i) 5555 @) 5
Tidakkah engkau memperhatikan orang-orang yang menganggap

dirinya suci? Sebenarnya Allah menyucikan siapa yang Dia kehendaki
dan mereka tidak dizalimi sedikit pun.

Ayat ini berupa pertanyaan, tetapi juga mengandung celaan
kepada orang-orang yang mengatakan dirinya bersih, tidak berdosa,
dan tidak bersalah. Tidakkah kamu memerhatikan kondisi orang-orang
yang suka memuji dirinya dan mengklaim apa yang tidak mereka
perbuat atau yang mereka tidak punya. Mereka juga mengira bahwa
dirinya tidak akan masuk neraka. Hal ini karena mereka menganggap
dirinya mulia di hadapan Allah SWT. Dan Allah menolak anggapan
mereka tersebut. Pengakuan mereka bahwa diri mereka bersih dari
dosa adalah anggapan yang salah. Cara untuk membersihkan diri dari
dosa yang benar adalah beramal saleh bukan dengan mengaku-
ngaku.'?®

Menurut Hamka hendaknya setiap orang mengoreksi dirinya
masing-masing. Setelah sesorang memandang dirinya maka dia akan
menemukan bahwa dirinya tidak sunyi dari segala dosa, baik dosa
besar ataupun dosa-dosa kecil, baik disadari atau tidak disadari.
Bertambah tinggi iman seseorang, maka semakin merasa dirinya kotor
dengan banyaknya dosa. Sebaliknya, semakin rendah iman seseorang
maka dirinya semakin merasa suci dari salah dan dosa.**°

Oleh sebab itu, semua umat manusia melalui ayat ini dilarang
merasa dirinya suci apalagi menyatakannya secara terang benderang
seperti orang Yahudi dan Nasrani. Sebaliknya, yang harus dilakukan
adalah selalu berusaha menyucikan diri dengan memperbanyak amalan
dan taubat, mengerjakan yang diperintankan Allah dan meninggalkan

128 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 281.

129 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Aqgidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan
oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul A¢Tafsiirul-Muniir: fil ‘Aqidah wasy-
Syari’ah wal Manhaj, Depok: Gema Insani, 2013, Jilid 3, hal. 128.

130 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 320.



169

yang dilarang-Nya, menjauhi sikap sombong, serta dengki, dan hasad
kepada sesama manusia.

Larangan menganggap diri suci dan bersih juga disebut dalam
ayat lain yaitu pada surat an-Najm/53: 32 sebagai berikut,

R A ",{/‘\”1
f\d@&\ﬁr&_ﬂ\\ 5 ...

. Maka, janganlah kamu menganggap dirimu suci. Dia lebih
mengetahui siapa yang bertakwa.

¢

Dalam ayat ini diingatkan bahwa setiap manusia memiliki dua
macam syahwat. Pertama syahwat perut hendak makan dan minum.
Karena tidak ada manusia yang tidak lapar, manusia pasti lapar dan
kemudian dia pasti mencari makan. Kedua, manusia mempunyai
syahwat faraj atau dalam bahasa Sigmund Freud disebut nafsu seks.
Tidak bisa dipungkiri bahwa manusia pasti membutuhkan nafsu seks,
sengaja Allah menganugerahkannya agar populasi manusia tidak habis.
Islam mengaturnya dengan pernikahan sesuai syariat."** Antara laki-
laki dan perempuan keduanya saling mempunyai ketertarikan. Manusia
terkadang lupa dan lalai, kemudian membuatnya berbuat salah dan
dosa, karena itu agama melarangnya mengatakan dirinya bersih dan
Sucl.

Allah  melalui firman ini melarang bagi setiap muslim
menganggap dirinya suci dari segala syahwat. Menurut Quraish Shihab
hal tersebut terlarang apabila diungkapkan dengan rasa bangga dan
keyakinan diterimanya amal itu. Tetapi, apabila tujuannya adalah
mensyukuri nikmat Allah sambil menyadari bahwa hal tersebut
diperoleh karena anugerah-Nya, hal tersebut tidak terlarang.**? Quraish
Shihab lebih detail dengan memberikan batasan pengecualian dalam
anggapan kesucian diri.

Balasan Bagi Orang yang Menyucikan Jiwanya

Selain menjelaskan uapaya-upaya penyucian jiwa, dalam Al-
Qur’an Allah juga berfirman mengenai balasan yang didapatkan
hamba-Nya bagi mereka yang telah berupaya melakukan amalan-
amalan demi terwujudnya jiwa yang suci. Setidaknya ada empat ayat
yang menerangkan hal tersebut, yang pertama difirmankan Allah
dalam Surat Shaad/38: 82 dan 83 sebagai berikut,

199.

3! Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, hal. 551.
132 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Ciputat: Lentera Hati, 2010, Jilid 13, hal.



170

W\;@Jsuv # i, 8 3 6

(Iblis) berkata, “Demi kemuliaan-Mu, pasti aku akan menyesatkan
mereka semuanya. Kecuali, hamba-hamba-Mu yang terpilih (karena
keikhlasannya) di antara mereka.”

Setiap anak cucu Adam tidak ada yang lepas dari tipu daya iblis.
Iblis beserta setan tidak menginginkan anak cucu Adam dalam ketaatan
dan kebaikan selama mereka hidup di dunia. Akan tetapi, di antara
hamba-hamba Allah ada yang tetap menjaga fitrahnya yang baik.
Fitrah yang dimaksud adalah ikhlas berserah diri, beribadah, dan
menghamba hanya kepada Allah SWT. Semakin dijaga fitrahnya
semakin bersih jiwanya. Merekalah hamba-hamba yang memiliki
keutamaan sehingga iblis beserta setan tidak dapat rnenyesatkannya.133

Hamba-hamba Allah yang tidak bisa diganggu setan dan iblis
adalah hamba-hamba pilihan karena keikhlasannya. Hamba pilihan itu
dipilih Allah untuk taat pada-Nya dan dipelihara dari kesesatan, hawa
nafsu, dan setan.’*® Hamka menambahkan kriteria orang yang suci
jiwanya tersebut adalah mereka yang selalu meningkatkan keimanan
dan ketakwaan kepada Allah SWT.**® Golongan yang dimaksud
Hamka adalah yang telah tergambar dalam Surat Al-A’raf/7: 201
sebagai berikut,

Z@}}@@\;b\jﬁxu@\w@ 12031158 34 )

Sesungguhnya orang-orang yang bertakwa, jika mereka dibayang-
bayangi pikiran jahat (berbuat dosa) dari setan, mereka pun segera
ingat (kepada Allah). Maka, seketika itu juga mereka melihat
(kesalahan-kesalahannya).

Selanjutnya, imbalan yang diterima oleh orang-orang yang
berupaya untuk menyucikan dirinya, Allah sebutkan dalam Surat al-

A’l1a/87: 14 dan 15 sebagai berikut,
RPN

33 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 591.

134 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Agidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan
oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul A¢Tafsiirul-Muniir: fil ‘Aqidah wasy-
Syari’ah wal Manhaj, Depok: Gema Insani, 2013, Jilid 12, hal. 210.

135 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 646.



171

Sungguh, beruntung orang yang menyucikan diri (dari kekafiran). dan
mengingat nama Tuhannya, lalu dia salat.

Dari ayat ini diketahui bahwa balasan bagi yang telah
menyucikan jiwanya adalah mendapatkan kemenangan atau
keberuntungan. Kemenangan atau keberuntungan akan didapatkan bagi
mereka yang menyucikan diri. Menyucikan diri dari segala maksiat
dan dosa, baik dosa kepada Allah dengan mempersekutukan-Nya atau
kepada sesama manusia dengan cara menganiaya atau mendzaliminya,
bahkan dosa terhadap diri sendiri dengan cara menyimpan dendam dan
dengki kepada sesama manusia.”® Apabila seseorang dapat
mengendalikan dirinya, akan terlepaslah dia dari segala kotoran yang
mengotori jiwanya.

Balasan yang ketiga adalah mendapatkan kebahagiaan. Dalam
ayat berikutnya disebutkan bahwa mereka yang menyucikan jiwanya
serta jasmaninya akan mendapatkan kebahagiaan. Ayat yang
menjelaskanya ada dalam surat asy-Syams/91: 9 dan 10 sebagai
berikut,

& de ) - -
~ l/ L f ’:/ - ~ .~ K ’./.

sungguh beruntung orang yang menyucikannya (jiwa itu) dan
sungguh rugi orang yang mengotorinya.

Dalam tafsir ayat ini Hamka menyebut bahwa orang yang
menyucikan jiwanya dan badanya akan bahagia.137 Arti yang sama juga
apa yang ditulis Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah, Quraish
Shihab mendefinisikan secara bahasa kata aflaha. Aflaha diambil dari
kata al-falh yang berarti membelah, dari kata ini petani dalam bahasa
Arab disebut al-fallah, karena dia mencangkul untuk membelah tanah
lalu menanam benih. Benih yang ditanam petani menumbuhkan buah
yang diharapkannya. Oleh karena itu untuk menyebut hal yang
diperoleh sesuai apa yang diharapkan disebut falah dan hal tersebut
pasti melahirkan kebahagiaan.™®

Dalam tafsirnya di ayat yang lain, Quraish Shihab lebih luas
menjelaskan makna kebahagiaan yakni pada surat al-Hajj ayat 77
disebutkan bahwa kebahagiaan hanya didapatkan setelah usaha keras
seperti apa yang dilakukan oleh petani.139 Berarti penyucian jiwa harus

38 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 558.

Y"Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 595.

13¥M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Ciputat: Lentera Hati, 2010, Jilid 15, hal.
347-348.

39M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Ciputat: Lentera Hati, 2010, Jilid 8, hal. 299.



172

dilakukan dengan mujdhadah dan riyddhah yang kuat agar
membuahkan kebahagiaan yang sesungguhnya, kebahagiaan dunia dan
juga kebahagiaan akhirat.

Jasmaninya dibersihkan dari hadas dan najis baik yang besar
ataupun yang kecil. Jiwanya dibersihkan dari penyakit-penyakit yang
mengancam kemurniaanya. Hamka meyebutkan, penyakit yang paling
membahayakan jiwa ialah mempersekutukan Allah, mendustakan
kebenaran yang dibawa oleh Rasulullah SAW, atau bersifat hasad
dengki kepada sesama manusia, benci, dendam, sombong, dan
angkuh.140

Adapun balasan yang terakhir adalah surga ‘4dn yang mengalir
di bawahnya sungai-sungai dan mereka kekal di dalamnya. Disebutkan
dalam surat Thaha/20 ayat 76:

) & _ s ~ ~ )
~ ~11) \ P EX I F P
A P 5&5'/\/!”9 7’35~ AVN e g VIR
j’u"‘\ﬁ 029 W2 UM ;-é’m » Jf&ﬁ{; 9-’5 s

(vaitu) surga-surga ‘Adn yang mengalir di bawahnya sungai-sungai.
Mereka kekal di dalamnya. Itulah balasan bagi orang yang
menyucikan diri.

Sebagaimana yang disebutkan Ibnu Kastir dalam tafsirnya,
imbalan yang didapatkan orang-orang yang menyucikan dirinya dari
kekafiran dan kemaksiatan berupa surga ‘Adn. Dia merupakan imbalan
dengan derajat yang tinggi dan mulia."*! Imbalan yang dijanjikan Allah
ini merendahkan imbalan yang Fir’aun berikan kepada orang yang
sanggup membunuh Nabi Musa AS dalam surat al-A’raf ayat 11414
Sesungguhnya imbalan yang dijanjikan Fir’aun itu sangatlah hina
sedangkan imbalan dari Allah SWT bagi yang menyucikan diri berupa
surga ‘Adn yang mengalir sungai-sungai di bawahnya adalah imbalan
yang mulia dan sebaik-baiknya imbalan.

B. Penerapan Tazkiyah An-Nafs Menurut Tafsir Al-Azhar Pada
Pendidikan Remaja

Menurut Hamka langkah-langkah dalam melaksanakan proses
tazkiyah an-nafs adalah upaya untuk kembali kepada fitrah diri. Fitrah diri
adalah berbudi pekerti yang baik. Karenanya, budi pekerti yang jahat
merupakan penyakit jiwa, penyakit batin, dan penyakit hati.’** Budi

Y“Hamka, Tufsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 595.

YAl-Hafidz ‘Imaduddin Abi Al-Fida’ Isma’il bin Umar ibnu Katsir Al-Dimasyqi,
Tafsir Al-Qur’dn Al- ‘Adzim, Juz 3, hal. 146.

Y2M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Ciputat: Lentera Hati, 2010, Jilid 7, hal. 632.

13 amka, Akhlaqul Karimah, Depok: Gema Insani, 2023, hal. 1-2.



173

pekerti yang jahat harus dihindari dan harus diobati apabila sudah
menimpa pada diri. Untuk merubah budi pekerti yang jahat menjadi budi
pekerti yang baik dapat dilakukan dengan cara pengajaran dan
pendidikan.*** Seperti yang telah dilakukan Nabi-nabi yang mengajarkan
umatnya dan menyucikan jiwa umatnya. Hal tersebut difirmankan Allah
dalam surat al-Jumu’ah/62: 2 sebagai berikut,

w “ \ ~ P P P _ @ 5
ER P RS T R | Bl Ea A T A 2 S e AR |
) ) 4zl r«‘r-\‘ P s V35 u;:m Q== é:‘“ﬁ
N ) Py P .5 5
I A A AP PRI
gﬁ;"‘é'\"auﬁja}*’uf o€ )5 iS5 oSl
Dialah yang mengutus seorang Rasul (Nabi Muhammad) kepada kaum
yang buta huruf dari (kalangan) mereka sendiri, yang membacakan
kepada mereka ayat-ayat-Nya, menyucikan (jiwa) mereka, serta

mengajarkan kepada mereka Kitab (Al-Qur’an) dan Hikmah (sunah),
meskipun sebelumnya mereka benar-benar dalam kesesatan yang nyata.

Pendidikan dan pengajaran dilaksanakan untuk memenuhi
kebutuhan manusia. Karena manusia terdiri dari jasmanai dan rohani,
maka manusia wajib menjaga keperluan keduanya, dengan cara
memberikan amunisi kepada keduanya. Pendidikan dan pengajaran
dilakukan untuk memelihara dan membentuk jiwa yang subur dan kuat.*
Dampaknya, dapat membuka mata dzahir dan mata batin manusia,
sehingga  menghaluskan  perasaan  dalam  dirinya.’*®  Untuk
mewujudkannya diperlukan penerapan konsep tazkiyah an-nafs dalam
pendidikan remaja, penulis membaginya dalam dua kegiatan dalam sistem
pendidikan, sebagai berikut:

1. Intrakulikuler

Kegiatan intrakulikuler yaitu kegiatan belajar mengajar dan
pelaksanaan tugas yang berlangsung berhubungan dengan materi yang
dipelajari, dilaksanakan dalam jam pelajaran terjadwal untuk
mencapai tujuan minimal yang perlu dicapai anak didik dalam mata
pelajaran yang bersangkutan.'*’ Materi pelajaran yang dapat
dimasukkan dalam kegiatan intrakulikuler pendidikan remaja dengan
mengambil konsep tazkiyah an-nafs menurut Tafsir Al-Azhar Hamka
adalah:

144 Hamka, Lembaga Budi, Jakarta: Republika, 2016, hal. 13.

%5 Hamka, Lembaga Hidup, Jakarta: Republika, 2019, hal. 46.

148 Hamka, Lembaga Budi, hal. 139.

147 Mappanganro, Implementasi Pendidikan Islam di Sekolah, Jakarta: Yayasan
Ahkam, 1996, hal. 53.



174

a. Ilmu Tauhid

Ilmu tauhid atau yang disebut juga ilmu akidah atau ilmu
ushuluddin adalah ilmu yang membicarakan tentang pokok-pokok
agama Islam salah satunya tentang kepercayaan mengesakan
Allah.**® Pengakuan tiada Tuhan melainkan Allah adalah pengakuan
yang khalish suci lagi bersih, tidak kotor, dan tidak bercampur
dengan yang lain.**® Itulah yang dinamakan tauhid yang merupakan
pangkal kebersihan dan kesucian jiwa.™ Ilmu tauhid memberi nilai
hidup manusia dan menjadi penyeimbang jiwanya. [lmu ini menjadi
materi utama dalam pendidikan remaja berbasis tazkiyah an-nafs
karena dapat membersihkan pokok penyakit jiwa.

Dalam ilmu tauhid, menauhidkan Allah mencakup tiga hal.
Menauhidkan-Nya dalam wuliihiyyah, rubiibiyyah, dan dalam nama-
nama serta sifat-sifat-Nya yang mulia.™™ Menauhidkan Allah SWT
merupakan landasan utama dari jiwa yang suci. Sebaliknya, syirik
merupakan penyakit terbesar yang dapat mengotori jiwa. Karena itu,
Hamka menyebut dalam tafsirnya, bahwa syirik dapat memecah
belah tujuan jiwa.'>? Jiwa seorang hamba kembali bersih dan bebas
saat menauhidkan Allah dalam keesaan dan kebesaran-Nya.

Fase remaja merupakan fase terbaik untuk dibekali ilmu
pengetahuan, karena dia sudah dibebani oleh hukum syariat dan
ibadah dalam Islam.’®® IImu pengetahuan yang diajarkan remaja
harus menambah kualitas imannya.’® Iman menjadi tolak ukur
keberhasilan remaja yang melakukan proses tazkiyah an-nafs.*>
Maka, ilmu yang diberikan kepada remaja bersumber pada norma
agama yaitu Al-Qur’an, hadis, dan ijtihad karya para ulama’.™®

Sebanyak apapun materi pelajaran yang diajarkan di lembaga
pendidikan, tidak akan menjadikan anak didik berhasil, jika tidak
ada unsur iman dalamnya.

Ilmu yang mengandung iman akan menambah cinta kepada
Allah SWT. Kecintaan kepada Allah adalah makanan hati manusia.

18 Hamka, Falsafah Ketuhanan, Depok: Gema Insani, 2014, hal. 30.

Y Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 486.

%0 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 583.

151 Hamka, Dari Hati ke Hati, Jakarta: Pustaka Panjimas, 2002, hal. 77.

152 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 290.

153 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Murahiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 70.

154 Hamka, Pribadi Hebat, Depok: Gema Insani, 2014, hal. 93.

155 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 26.

% Hadi Nur Rakhmad, Pemikiran Haji Abdul Malik Karim Amrullah Tentang
Pendidikan Islam, Bandung: Guepedia, 2021, hal. 86.



175

Apabila ada tempat cinta kepada selain Allah, maka pertanda bahwa
jiwanya sakit.™®’ Tidak ada obat lain untuknya selain mencintai
Allah. Salah satunya dengan cara mengajarkan dengan mengawali
pekerjaan dengan mengucap kalimat tauhid (/d ilaha illa Allah).158
Jadi, ilmu tauhid dapat mengembalikan anak didik kepada tabiat
hati yang asli. Dan apabila sudah tertanam kuat dalam jiwanya, akan
menambah kepercayaan dirinya dalam menjalani kehidupan.

Metode yang digunakan dalam pendidikan dan pembelajaran
remaja adalah metode internalisasi. Metode tersebut dilaksanakan
dengan cara memasukkan pengetahuan dan keterampilan ke dalam
diri anak didik, sehingga pengetahuan itu menyatu dengan
kepribadiannya dalam kehidupan sehari-hari."*® Azam Syakur
menyebutnya dengan istilah  meaningful learning, yakni proses
mendidik anak secara ragawi dan ruhani dengan cara memahamkan
anak melalui nasehat-nasehat yang menjiwa, diiringi kasih sayang
dan keteladanan, kemudian mampu merubah pola pikir, sikap, dan
tingkah laku anak didik menjadi baik.’® Apabila metode tersebut
diterapkan dalam pembelajaran ilmu tauhid pada remaja, maka anak
remaja mempunyai kepribadian yang berlandaskan tauhid.

Hamka berpendapat, bahwa aktivitas berpikir dengan ilmu
pengetahuan dapat menjaga kebersihan jiwa.'®* Bagi anak remaja,
sangat diperlukan pendidikan dan pengajaran agama. Pendidikan
dan pengajaran agama yang baik dan benar akan membuat anak
didik remaja menjadi taat bergama, mencintai Allah dan Rasul-Nya.
Kebanyakan remaja yang melakukan kejahatan adalah anak remaja
yang tidak memahami norma-norma dan pelajaran agama.'®” Karena
itulah ilmu tauhid penting dan menjadi pelajaran utama dalam
pendidikan dan pengajaran remaja.

Remaja sangat membutuhkan ajaran agama. Dengan adanya
ajaran agama yang tertanam dalam dirinya, maka semua potensi
yang dimilikinya dapat diarahkan kepada pembentukan akhlak
mulia sehingga mereka terhindar dari kenakalan remaja, terhindar
dari pergaulan bebas, terhindar dari degradasi moral.

" Hamka, Lembaga Budi, hal. 50.

158 Dindin J amaluddin, Metode Pendidikan Anak: Teori & Praktik, Bandung: Pustaka
Reka Cipta, 2019, hal. 62.

59 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 101.

160 A zam Syukur Rahmatullah, Pendidikan Parenting Kenakalan Remaja, hal. 92.

161 Hamka, Tasawuf Modern, Jakarta: Republika, 2019, hal. 164.

162 Al-Ghazalli, Rusaknya Akhlak Remaja (Latar Belakang Masalahasn, Budaya
Hedonisme, dan Solusi), Yogyakarta: Penerbit Jivaloka, 2022, hal. 38.



176

2. Kokurikuler

Kegiatan kokurikuler yaitu kegiatan di luar jam pelajaran formal,

dilakukan di luar ruangan kelas, sebagai pembiasaan keagamaan yang
bertujuan memperkuat kepribadian dan mental anak didik.* Adapun
kegiatan dan disiplin yang dapat diterapkan sebagai berikut:

a. Menerapkan Salat Berjama’ah di Masjid

Salat menjadi terapi jiwa bagi manusia dalam menjalani
kehidupan.164 Salat memberi kekuatan dan ketenangan dalam jiwa
hamba yang melaksanakannya.'® Hamka juga berpendapat dalam
tafsirnya, bahwa Allah ingin menyucikan jiwa seorang hamba yang
taat beribadah (salat) dari segala hal yang dapat mengotori jiwa,
seperti syirik, dengki, dan sebagainya.

Hamka menjelaskan dalam tafsirnya, jiwa seorang hamba
akan selamat dengan salat. Antara lima waktu salat yang wajib
dilaksanakan dalam sehari, saling memantulkan cahaya kebaikan.*®’
Seorang hamba akan teristirahatkan jiwanya dengan salat tersebut,
karena salat laksana stasiun peristirahatan bagi jiwa.'® Semakin
terjaga pelaksanaan salatnya maka semakin terjaga jiwanya dari
segala macam yang dapat menjatuhkan kehormatannya.'® Segala
ibadah yang disyariatkan memberi dampak yang besar pada
penjagaan jiwa. Tertanam rasa malu dan takut dalam diri seroang
hamba untuk bermaksiat kepada Tuhannya.

Mujahadah diperlukan untuk melawan kemalasan dalam
pelaksanaan salat.'® Kemudian melatih diri untuk menjalankan
salat dengan khusyuk. Maka salatnya akan terlaksana dengan
thuma ninah (jiwa yang tenang).'’" Khusyuk dalam salat laksana
roh dalam badan. Salat khusyuk dapat menjadikan jiwa bebas dari
segala ketakutan, menghubungkan jiwa dengan Allah SWT, dan
menguatkannya untuk melanjutkan perjuangan hidup.*

Islam sangat mengutamakan pelaksanaan ibadah secara
bersama-sama. Maka hendaknya, anak didik remaja dibiasakan
untuk melaksanakan salat berjama’ah di masjid, khususnya remaja

163 Mappanganro, Implementasi Pendidikan Islam di Sekolah, hal. 53.

164 Hamka, Pribadi Hebat, hal. 98.

1% Hamka, Pribadi Hebat, hal. 97.

186 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 209.

87 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 4.

188 Hamka, Pelajaran Agama Islam, Jakarta: PT. Bulan Bintang, 1996, hal. 409.

189 Hamka, Iman dan Amal Shaleh, Jakarta: PT Pustaka Panjimas, 1986, hal. 72-23.
Y70 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 228.

" Hamka, Akhlagul Karimah, hal. 14.

Y72 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 166.



177

laki-laki.'” Remaja yang salat berjam’ah di masjid menginginkan
kebersihan dzahir dan batin, dan Allah mencintai mereka.'’* Maka
mereka membawa nilai-nilai didikan masjid: keikhlasan, kejujuran,
kerendahan hati, dan tadharru’ dalam aktivitas harian.'”®> Dengan
didikan  tersebut, anak remaja menjadi disiplin  dan
bertanggungjawab, terjalin  silaturahim, pertukaran fikiran,
penyelesaian masalah kesiswaan, sehingga tercipta persaudaraan
yang islami di antara anak didik remaja.

Konsep dan persepsi pada diri seorang anak remaja
dipengaruhi oleh unsur dari luar mereka. Apapun yang dilakukan
oleh orang di sekelilingnya, anak didik akan melihat, mendengar,
dan pada akhirnya meniru apa yang didengar dan dilihat.'® Untuk
mendukung pelaksanaan kegiatan salat berjamaah di masjid bagi
anak didik remaja, diperlukannya keteladanan dari para pendidik.
Keteladanan dari seorang pendidik lebih baik dari pada teori yang
hanya disampaikan dengan lisan tanpa keteladanan.!’”” Sebagaimana
Allah mengutus para Nabi dan Rasul-Nya untuk mendidik umat
dengan segala akhlak baiknya untuk diteladani.

b. Membiasakan Berzikir

Berzikir memberikan ketentraman pada hati. Kegelisahan,
pikiran kusut, putus asa, ketakutan, kecemasan, keragu-raguan, dan
duka cita akan hilang dengan berzikir. Ketentraman hati menjadi
syarat terwujudnya proses penyucian jiwa. Karena hati yang tentram
merupakan pokok kesehatan ruhani dan jasmani. Sedangkan
keraguan dan kegelisahan adalah pangkal dari segala macam
penyakit.!”® Lisan adalah pangkal bahagia dan celaka.'”® Seseorang
akan bahagia apabila lisannya berzikir dan akan gelisah apabila
meninggalkan zikir.

Segala apa yang terucap dari lisan seseorang mencerminkan
keimanannya.™® Lisan yang disibukkan dengan kata-kata tercela
disebabkan hati dan jiwanya yang sakit. Celakalah bagi yang tidak
dapat menyembuhkan penyakit hati dan jiwanya. Di antara obat
untuk menyembuhkannya yaitu menyibukkan lisan dengan berzikir

1% Ahmad Abi, Mendidik Putra-putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, Yogyakarta:
Araska, 2019, hal. 194.

Y% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 290.

5 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 291.

176 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 103.

Y7 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak
Remaja, 2012, hal. 45-46.

78 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 68

' Hamka, Akhlagul Karimah, hal. 33-34.

180 Hamka, Akhlagul Karimah, hal. 33-34.



178

mengingat Allah."®  Zikir yang dibaca berulang-ulang dapat

menghaluskan perasaan dalam jiwa.

Anak yang dididik untuk gemar berzikir mengingat Allah
jiwanya akan bersih. Jiwanya disinari cahaya Allah, sehingga
batinnya langsung tersambung dengan-Nya. Batin yang demikian,
akan mudah menentukan yang benar dan yang salah, mengetahui
yang harus dilakukan dan yang harus ditinggalkan. Jasmanainya
tidak akan berdusta, karena dirinya memahami bahwa dusta yang
paling besar adalah mendustai batinnya.'®

Metode pembiasaan adalah metode yang tepat untuk
menerapkan tazkiyah an-nafs dengan berzikir pada pendidikan
remaja. Zikir yang telah diajarkan dalam kelas, harus dipraktekkan
sampai menjadi sebuah kebiasaan. Sehingga hal tersebut terkesan
dalam jiwa, mengokohkan ilmu di dalam hati dan menguatkan
ingatan.'®® Pembiasaan berzikir pada masa remaja, akan berdampak
besar terhadap kepribadian atau akhlak remaja saat dewasa. Sebab
pembiasaan tersebut akan melekat kuat dalam ingatan dan merubah
kepribadian menjadi lebih baik.’®* Metode pembiasaan sangat
efektif digunakan kepada remaja dan membuahkan hasil yang nyata.

€. Mewajibkan Ibadah Puasa Sunnah

Memiliki sikap empati terhadap sesama sangat penting. Sebab
dengan rasa empati yang tumbuh, maka akan tercipta sikap saling
tolong-menolong. Sehingga dengannya, dapat menghindarkan dari
sifat-sifat buruk seperti, sombong, dengki, dendam, marah, dan
sebagainya.185 Salah satu cara menanamkan empati dalam diri anak
didik remaja adalah dengan mendidik mereka untuk memperbanyak
puasa. Baik puasa wajib ataupun sunnah. Rasa lapar dan dahaga
dalam puasa sebagai latihan dalam berempati terhadap sesama
terutama kepada orang yang lemah. %

Puasa adalah ibadah terbaik untuk melatih jiwa. Dengan puasa
orang yang beriman dapat melatih dalam mengendalikan dirinya,
menanamkan keyakinan bahwa Allah selalu mengawasinya, dan
melatih diri dalam menjaga kehormatannya dengan mengendalikan

18! Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 69.

'82 Hamka, Pribadi Hebat, hal. 90.

183 Qaifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis Hadist Arba’in An-Nawawiyah, hal.
87.

184 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak
Remaja, hal. 66-67.

185 Ahmad Abi, Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, Yogyakarta:
Araska, 2019, hal. 201.

18 Ahmad Abi, Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, hal. 202.



179

syahwat perut dan syahwat kemaluannya.'®” Puasa bertujuan

memerdekakan diri dari kehendak hawa nafsu. Puasa mendidik diri
bahwa kehidupan bukan hanyalah makan, minum, dan
kemewahan.'® Selain pahala, buah dari puasa adalah kesehatan
jasmanai dan rohani.

Puasa yang dilakukan dengan penuh iman dan kesadaran akan
memberi kesan yang besar bagi jiwa. Selain itu, remaja yang
berpuasa juga dididik untuk mengendalikan diri dalam bercakap,
melihat, dan mendengar serta memperbanyak ibadah.'® Apabila
puasa seseorang hanya untuk menahan syahwat perut, maka yang
didapat hanyalah lapar dan dahaga.’® Seperti yang difirmankan
Allah dalam Al-Qur’an puasa yang sebenarnya adalah puasa yang
membuahkan takwa.

Puasa membersihkan segala kotoran dan keburukan dalam
jiwa manusia.’®* Fisik yang berpuasa juga membuat jiwanya
berpuasa. Berpuasa dari segala amarah, berpuasa dari segala hawa
nafsu. Timbullah perangai sabar, karena sabar dan puasa memiliki
makna yang sama yakni menahan diri.’*> Maka anak didik remaja
harus dilatin berpuasa. Sebelum menjalankan puasa wajib saat
Ramadhan, alangkah baiknya, diwajibkan puasa sunnah seperti:
puasa senin kamis sebagai latihan pembiasaan. Apabila fisiknya
terbiasa meraskan lapar, jiwanya akan terbiasa berempati. Apabila
fisiknya terbiasa menahan dahaga, jiwanya akan terbiasa menahan
amarah dan syahwat lainnya.

d. Mewajibkan Sedekah Setiap Pagi

Rusaknya budi dan kotornya jiwa terletak pada keegoisan diri
tanpa memperdulikan keadaan orang lain.* Sebaliknya, pada budi
yang baik, akan ada syajd’ah yang menjadikan dirinya dermawan
saat dirinya mendapatkan nikmat. Dalam Islam bersedekah dan
berzakat adalah cara mendermakan sebagian harta untuk
mengendalikan ketergantungan jiwanya pada materi. Cara tersebut
merupakan upayah riyddhah menuju kepada i tidal antara mubadzir

87 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 340-341.

188 Hamka, Iman dan Amal Shaleh, hal. 73-74.

18 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 343-344.

10 Ahmad Abi, Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, hal. 203.

9! Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 340-341.

192 Abdul Hamid Al-Balali, Madrasah Pendidikan Jiwa, diterjemahkan oleh Atik
Fikri Ilyas, dari judul Manhaju At-Tabi’in fi Tarbiyah An-Nufus, Jakarta: Gema Insani Press,
2003, hal. 46.

1% Hamka, Lembaga Budi, hal. 9.



180

dan kikir® Sedekah merupakan perbuatan yang terpuji,
mengharmoniskan hubungan baik antara hamba dengan sesama.

Dengan zakat dan sedekah dibersihkannya jiwa dari segala
penyakit yang mengotorinya. Selain jiwa, badan yang dzahirpun
juga dibersihkan, karena yang dzahir adalah cerminan yang batin.*®
Sedekah dan zakat keduanya bertujuan membersihkan dan
menyucikan harta dan pemiliknya dari kotoran jiwa, seperti Kikir
dan tamak.'®® Zakat dan sedekah merupakan ibadah sosial yang
dapat menjaga kerukunan persaudaraan antar sesame. Maka apabila
diterapkan dalam dunia pendidikan, persaudaraan antar anak didik
akan terjaga dengan baik.

Dalam mendidik anak remaja untuk bersedekah butuh metode
pembiasaan. Pembiasaan kedermawanan akan menjadi tabi’at pada
anak didik remaja. Setelah dirinya dituntun dan dipaksa untuk
bersedekah, maka jiwanya tidak akan berat untuk mengerjakannya
kembali."’ Hasilnya, kelak perangai baik itu akan dirasakan sebagai
makanan yang sangat lezat rasanya.'*® Anak didik remaja yang
gemar bersedekah adalah orang yang merasa lezat apabila dapat
membantu orang yang membutuhkan pertolongan.

Jiwa anak didik remaja yang bersih dari syhawat materi akan
banyak melakukan pengorbanan kepada orang lain.'*® Dari jiwa
tersebut lahirlah rasa empati, muncul karena batinnya yang bersinar.
Kemudian sinar tersebut membayang di mata sehingga raut muka
orang yang senang berderma menjadi bersih.? Orang yang
menjadikan sedekah sebagai tabi’at, dirinya tidak akan susah, justru
dirinya bahagia karena kekayaan terlatak pada jiwanya bukan pada
materinya.

Kebutuhan orang lain diutamakan dari pada kebutuhan
pribadi. Memenuhi kebutuhan orang lain adalah tanda persaudaraan
dan persahabatan.”®® Persaudaraan dan persahabatan akan kekal
apabila di antara manusia mau saling berkorban.””? Dikatakan
manusia jahat dan berdosa ketika dirinya berfoya-foya di atas

85.

86.

YHamka, Falsafah Hidup, Jakarta: Republika, 2017, hal. 95.

“SHamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 168.

YSHamka, Tufsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 276-277.

YSaifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis Hadist Arba’in An-Nawawiyah, hal.

1985aifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis Hadist Arba’in An-Nawawiyah, hal.

Hamka, Pribadi Hebat, hal. 78.
20Hamka, Pribadi Hebat, hal. 22.
“'Hamka, Lembaga Budi, hal. 15.
22Hamka, Falsafah Hidup, hal. 385.



181

penderitaan orang banyak.’”® Maka sedekah dan zakat adalah
proses tazkiyah an-nafs yang dilakukan untuk mendidik remaja
untuk melakukan pengorbanan demi kepentingan bersama.

Terapi menghilangkan perangai bakhil atau menumbuhkan
kedermawanan dalam diri juga dipaparkan oleh Ibnu Qayyim Al-
Jawziy. Di antaranya adalah dengan cara menumbuhkan keyakinan
bahwa segala sesuatu milik Allah, bersyukur atas nikmat yang
diberikan-Nya, meningkatkan kemauan bersedekah, meyakini harta
yang disedekahkan akan diganti Allah, mencegah bisikan setan yang
menakuti kefakiran.?®* Takut kefakiran atau kemiskinan inilah yang
menghilangkan keimanan seseorang atas rezeki yang sudah Allah
bagi. Ketakutan tersebut menjadikan seseorang enggan bersedekah,
karena takut rezekinya berkurang. Padahal keyakinan tersebut
adalah tanda hilangnya keimanan dalam diri.”®

Anak didik remaja yang suka memberi antar sesama adalah
bukti kelapangan hatinya.?® Sebaliknya, anak didik remaja yang
enggan berzakat dan bersedekah, tertanam dalam dirinya sifat
tamak, rakus, kikir, dan bakhil.?*” Anak didik remaja yang kikir atau
bakhil, jiwanya telah digadaikan pada harta atau diperbudak oleh
harta benda. Halal dan haram bukan lagi menurut perintah agama,
melainkan hawa nafsu materi. Bakhil atau kikir adalah penyakit
yang berbahaya.

e. Membudayakan Salam dan Berjabat Tangan

Orang yang dapat menahan amarahnya adalah salah satu ciri
dari orang yang bertakwa. Takwa adalah cara memelihara hubungan
baik dengan Allah demi meraih ridho-Nya. Karena itu, orang yang
bertakwa sangat berhati-hati dalam bersikap dan bertingkah laku,
salah satunya dengan menahan amarah.”® Dan Pada puncaknya,
orang yang bertakwa itu tidak hanya menahan amarahnya, akan
tetapi juga memberi maaf kepada sesama.’®®

Pendidkan untuk anak remaja yang baik dalam mengendalikan
amarahnya adalah berjabat tangan dan mengucapkan salam kepada
sesama. Marah merupakan salah satu dari induk penyakit hati.?°

2% Hamka, Lembaga Budi, hal. 147.

204 Akhmad Alim, Pendidikan Jiwa: Terapi Spiritual Manusia Modern, Jakarta: Al-
Mawardi Prima, hal. 184.

205 Abdul Hamid Al-Balali, Madrasah Pendidikan Jiwa, diterjemahkan oleh Atik
Fikri Ilyas, dari judul Manhaju At-Tabi’in fi Tarbiyah An-Nufus, hal. 54.

296 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 599-602.

27 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 277.

298 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 99.

29 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 72.

219 Hamka, Akhlagul Karimah, hal. 88.



182

Mengalahkan nafsu marah bukan hal yang mustahil, maka bisa
diupayakan. Upaya mengendalikan amarah dengan budaya
mengucapkan salam dan berjabat tangan adalah upaya memperbaiki
perangai atau proses tazkiyah an-nafs. 21

Berjabat tangan dan mengucapkan salam termasuk upaya
riyadhah (latihan batin). Menanamkan rasa kasih sayang (rahmah)
yang akanmembuahkan akhlak mulia. Akhlak merupakan hal utama
yang harus diperhatikan, baik akhlak yang sifatnya vertical dan
meninggalkan hubungan horizontal. Maka Nabi Muhammad SAW
pernah berpesan dalam hadisnya, bahwa tidak sempurna keimanan
seseorang ketika hanya memperbaiki hubungan vertical dan
meninggalkan horizontal.?> Maka dalam Pendidikan remaja
berbasis tazkiyah an-nafs bukan hanya dibekali keilmuan tentang
hubungannya dengan Tuhan saja, tetapi juga ditanamkan bagaimana
cara berinteraksi atau berhubungan dengan sesamanya.

Berjabat tangan dan mengucapkan salam dapat menciptakan
persahabatan dan persudaraan (ukhuwwah islamiyyah) antar anak
didik remaja. Akan tumbuh dalam jiwa mereka, jiwa kebersamaan
dan keharmonisan. Selain itu juga akan tumbuh jiwa tolong-
menolong antar sesama anak didik remaja.213 Mewujudkan hal
tersebut diperlukan pembiasaan sejak dini. Faktor pembiasaan
hendaknya  dilakukan  berkesinambungan, @ dan  dengan
menghilangkan kebiasaan yang buruk dengan penuh pemahaman
dan kesadaran dalam melakukannya.214 Pembiasaan yang dilakukan
atas dasar pengertian dan kesadaran akan menghasilkan manfaat dan
tercapainya tujuan. Di antara manfaat dari pembiasaan bersalaman
dan berjabat tangan adalah hilangnya kotoran jiwa pada diri didik
remaja. Seperti: kebencian, kedengkian, dendam, dan amarah.

f. Melaksanakan Ujian dengan Kejujuran

Menurut Hamka kejujuran memerlukan ketulusan. Kejujuran
yang berlandaskan ketulusan berbeda dengan kejujuran yang
berlandaskan keterpaksaan.”® Kejujuran dilaksanakan dengan
sepenuh hati, segenap pikiran, segenap akal budi, dan tidak
setengah-setengah. Anak didik remaja yang tidak jujur bermaksud

! Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 11.

212 Muhammad Baihaqi, Panca Jiwa Sebagai Pendidikan Akhlak Pada Santri di
Pondok Pesantren Modern, Surabaya: Scopindo Media Pustaka, 2023, hal. 125.

3 Muhammad Baihaqi, Panca Jiwa Sebagai Pendidikan Akhlak Pada Santri di
Pondok Pesantren Modern, hal. 121-123.

2 Saifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis hadits Arba’in An-Nawawiyah, hal.
86.

21> Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 172.



183

untuk menutupi keburukan dan kekuarangannya demi mendapatkan
pujian dan imbalan dari manusia. Maka tidak akan ada keikhlasan
pada diri anak didik remaja yang tidak jujur.**®

Anak didik remaja yang jujur itu berani karena kebenaran
yang dia perjuangkan. Apa yang diperjuangkan tidak akan sia-sia.
Kejujuran yang dilakukan dapat menjauhkan dirinya dari
kemunafikan yang mengotori jiwanya.?” Sekalipun dirinya sedang
mengalami kesusahan, namun jiwanya tetap bahagia dan tenang,
dan pada puncaknya, kebenaran orang jujur diakui oleh Allah dan
manusia. #*® Kebiasaan jujur merupakan pilar utama yang menopang
akhlak remaja muslim, dan merupakan indikasi kekuatan imannya.

Kejujuran secara zahir dan batin, sudah menjadi sebuah
keharusan bagi anak didik remaja. Jujur hatinya, jujur perkataanya,
dan jujur perbuatamnya.219 Sebaliknya, apabila pribadinya gemar
berbohong dan menipu maka merusak hubungannya dengan Allah
dan manusia.”® Oleh karena itu kejujuran anak didik remaja harus
dilatih dengan melaksanakan ujian yang jujur tanpa ada kecurangan
sedikitpun. Setelah proses latihan kejujuran maka akan nampak
kesuksesan anak didik remaja dalam segala hal yang merupakan
buah dari kejujurannya.

g. Membiasakan Diri dengan Berdo’a

Keterbatasan manusia mendorong nalurinya untuk mencari
tempat bersandar dan berharap. Manusia yang beriman akan
bersandar dan berharap hanya kepada Allah.?? Khususnya anak
remaja, jiwanya tidak akan tenang apabila harapan-harapan tersebut
tidak terwujud.?”> Maka anak remaja dididik untuk selalu berharap
kepada Allah yaitu dengan senanytiasa berdo’a.

Berdo’a adalah simbol dari pengharapan dan kepasrahan
penuh kepada Allah SWT. Do’a menjadi pendorong anak remaja
agar terus berbuat karena adanya sebuah harapan yang
diinginkan.?”® Berharap hanya kepada Allah dapat menghidupkan
jiwa yang mati dan menyembuhkan jiwa yang sakit. Hamka

218 Hamka, Lembaga Hidup, hal. 82.

Y Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 314,

218 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 315.

2% Hefdon Assawqi, Pendidikan Akhalqul Karimah Prespektif Ilmu Tasawwuf,
Indramayu: Penerbit Adab, 2021, hal. 143.

220 Hamka, Falsafah Hidup, hal. 171.

221 Hamka, Pribadi Hebat, hal. 98.

222 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za’balawi, Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul
Muradhiq baina al-Isldm wa I'lmi an-Nafs, hal. 335.

223 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 440.



184

menegaskan dalam tafsirnya, bahwa berharap kepada Allah tidak
mendatangkan kehampaan dan kesia-siaan. Sehingga orang yang
gemar berdo’a jiwanya bersih dari berharap pada selain-Nya.?**
Berdo’a menjadi salah satu cara menyucikan jiwa anak didik remaja
dari kebergantungannya pada materi.

Do’a sebagai bentuk keyakinan anak didik remaja untuk
mewujudkan cita-citanya di masa yang akan datang. Ruhnya
menjadi kuat karena kuatnya harapan dalam do’a yang dimintakan
kepada Allah.?®® Menurut tafsir Hamka, berharap adalah inti dari
iman. Agar iman terpelihara dengan rajd’ hendaklah seorang
muslim senantiasa berzikir dan berdo’a.?® Do’a adalah sikap
optimistis anak didik remaja dalam memandang dunia dengan
pandangan yang positif.

. Mewajibkan Berpakaian yang Menutup Aurat

Hamka berpendapat bahwa keselamatan seseorang terletak
pada menjaga pandangannya. Baik laki-laki terhadap perempuan
ataupun sebaliknya. Sebab mata adalah pintu hati dan jiwa yang
merangsang syahwat dari apa yang dipandang.227 Maka orang buta
yang tidak bisa memandang apapun, kebersihan mata dan jiwanya
terjaga. Abdullah ibn Maktum adalah seorang sahabat yang soleh
karena kebutaannya.””® Kebersihan jiwa terletak pada kebersihan
apa yang dipandang oleh mata.

Oleh karena itu, anak didik remaja harus selalu dijaga
pandangannya. Dalam kesehariannya dibiasakan untuk berpakaian
sesuai tuntunan agama, yaitu pakaian yang menutup aurat. Upaya
menutup aurat anak didik bertujuan agar batin anak didik tetap
sehat. Upaya tersebut juga merupakan Upaya menyingkirkan
perangai buruk dalam diri anak didik. Sekecil apapun perangai
buruk harus disingkirkan. Bagi Hamka hal yang paling berbahaya
adalah memandang remeh keburukan yang kecil.?® Pendidikan
menutup aurat bertujuan menjaga pandangan yang bukan muhrim
dari hal yang dapat membangkitkan nafsu.

Apabila pandangan tidak dijaga maka syahwat tidak
terkendali. Jika syahwat sudah tidak terkendali maka kelamin
menghendaki kepuasannya. Seseorang membutuhkan rasa takut

224 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 441.
225 Hamka, Pribadi Hebat, hal. 33.

226 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 169.
22" Hamka, Falsafah Hidup, hal. 115.

228 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 496.
?2° Hamka, Tusawuf Modern, hal. 166.



185

yang kuat untuk menjaga pandangan dan syahwat kemaluannya.?®
Rasa takut yang dibutuhkan adalah takut kepada Allah, takut akan
adzabnya, takut tidak diterima amalnya, dan takut dengan akhir
kehidupan yang buruk. Rasa takut tersebut adalah dasar dalam
menahan jiwa dari hawa nafsu yang mendorong kepada
kemaksiatan. ! Seorang remaja tidak mungkin mempunyai
kemampuan yang dapat mencegah untuk selamat dari hawa
nafsunya tanpa memiliki rasa takut kepada Allah SWT.
I. Melarang Berpenampilan Mewah

Berpakaian sederhana menunjukkan kejernihan akal anak
didik remaja. Anak didik remaja yang sederhana dalam
berpenampilan, akan mengetahui harga dirinya. Sebaliknya,
berperhiasan atau berpakaian mewah adalah tanda kebodohannya.**
Kemewahan diperturutkan atas dorongan hawa nafsunya. Hawa
nafsunya mengalahkan akalnya dan menipu dirinya.233 Anak didik
remaja yang bermewah-mewahan akan selalu gelisah jiwanya dan
tidak tentram fikirannya.

Allah sudah memberikan kelebihan dalam diri setiap remaja.
Namun, tidak ada kepuasan dalam jiwanya, sehingga
mengakibatkan jiwanya miskin dan merasa selalu kurang.?** Hamka
dalam tafsirnya menyebutkan, bahwa ketamakan dalam diri
seseorang membuat jiwanya sakit. Jiwa yang sakit dapat
disembuhkan dengan memiliki sifat gand’ah terhadap apa yang
dimilikinya.”®® Anak didik remaja yang bermewah-mewahan selalu
mempurturtkan syahwat materinya. Dikorbankan harta dan
kehormatannya akhirnya rusaklah jasmani dan ruhaninya.

Sifat gand’ah atau merasa cukup terlahir dari hati yang
lapang.”® Qand’ah menghilangkan kecintaan kepada harta, karena
kecintaan hanya ditujukan kepada Sang Pemberi harta. Harta
hanyalah sebagai alat untuk mendukung ketaatan dan kehambaan
seorang hamba kepada Allah.”®” Dalam dirinya terdapat perangai
‘iffah yang telah kuat. Sehingga menyelamatkannya dari penyakit
tamak, bakhil, boros, sombong, dan takabbur:*® Seorang remaja

20 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 292.

Bl Abdul Hamid Al-Balali, Madrasah Pendidikan Jiwa, diterjemahkan oleh Atik
Fikri Ilyas, dari judul Manhaju At-Tabi’in fi Tarbiyah An-Nufus, hal. 43-44.

22 Hamka, Pribadi Hebat, hal. 45.

233 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 96.

2% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 271.

235 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 271.

236 Hamka, Tasawuf Modern, hal. 267.

" Hamka, Tasawuf Modern, hal. 202.

28 Hamka, Falsafah Hidup, hal. 96.



186

yang memiliki sifat gand’ah akan lapang hatinya menerima segala
pemberian Allah dan jauh dari segala ketamakan dan keserakahan.

Dalam dunia pendidikan sangat perlu menanamkan nilai-nilai
kesederhanaan kepada anak didik. Kesederhanaan bukan dalam arti
kemiskinan akan tetapi diartikan dengan tidak berlebihan sesuai
kebutuhan dan digunakan dengan penuh tanggungjawab.
Manfaatnya menerapkan nilai kesederhanaan adalah anak didik
remaja dapat membedakan antara keinginan dan kebutuhan, belajar
menghargai dan merawat, dan meningkatkan rasa syukur.*® Inilah
yang disebut oleh Hamka dalam tafsirnya sebagai kekayaan batin.?*
Oleh karenanya, berpakaian sederhana sebagai upaya mujdhadah
batin. Apabila anak didik remaja melakukan mujdhadah batin
tersebut, maka dirinya juga akan berperangai tawadhu’ dan jauh
dari sifat sombong.

J. Melestaraikan Budaya Mengantri

Budaya mengantri menguji kesabaran anak didik remaja
dalam kehidupannya. Sabar merupakan benteng penjaga agar
syahwat dan amarah tidak keluar dari batas penjagaannya.
Perangai buruk dalam diri remaja harus diobati dengan perangai
baik. Apabila dalam batinnya ada sifat marah maka dilawan dengan
sabar. Anak didik remaja yang mudah marah, hendaknya dia
menghukum dirinya dengan sifat sabar, sampai dia dapat
mengendalikan amarahnya.“*? Dalam Pendidikan remaja, salah satu
cara untuk menguji kesabaran dan menahan amarah adalah dengan
cara melestarikan budaya mengantri.

Selain dengan salat, dalam Al-Qur’an Allah memerintahkan
orang beriman, hendaknya menghadapi hidup ini dengan kesabaran.
Hanya dengan kesabaran, dapat melahirkan ketenangan dalam hati
orang beriman, agar tidak jenuh dan tidak gelisah.**® Hamka
menegaskan dalam tafsirnya, Allah akan selalu bersama dengan
orang-orang yang sabar. Ketika seorang remaja membentengi
dirinya dengan kesabaran, maka akan tampak sari cahaya iman pada
wajahnya, kemudian jiwanya merasa bebas karena dia sadar Allah

9 Muhammad Baihaqi, Panca Jiwa Sebagai Pendidikan Akhlak Pada Santri di
Pondok Pesantren Modern, hal. 106-107.

20 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 89-90.

241 Abdul Hamid Al-Balali, Madrasah Pendidikan Jiwa, diterjemahkan oleh Atik
Fikri Ilyas, dari judul Manhaju At-Tabi’in fi Tarbiyah An-Nufus, hal. 40.

2 Abdul Hamid Al-Balali, Madrasah Pendidikan Jiwa, diterjemahkan oleh Atik
Fikri Ilyas, dari judul Manhaj At-tabi’in fi Tarbiyah An-Nufus, hal. 41.

3 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 286.



187

bersamanya.?** Menjadikan jiwa sabar dengan melestarikan budaya

mengantri termasuk metode terbaik untuk membersihkan jiwa
remaja dari segala perangai buruk yang mengotorinya.

Proses tazkiyah an-nafs prespektif Hamka dalam tafsirnya dapat
disimpulkan bahwa memiliki relevansi dengan pendidikan remaja dan
dapat dimasukkan ke dalam kurikulum pendidikannya. Dengan
Langkah-langkah penyucian jiwa melalui program disilpin dan materi
ajar yang telah disusun di atas dapat menghilangkan penyakit jiwa dari
yang terbesar yaitu syirik, sampai pada penyakit yang kecil seperti
kefasikan, kemunkaran, kemaksiatan yang dilatarbelakangi hawa nafsu
dan mengakibatkan kotornya jiwa. Sehingga anak didik dari kalangan
remaja yang mengalami degradasi moral dapat berubah menjadi anak
didik yang beriman, bertakwa, dan berakhklak mulia dengan mengikuti
proses tazkiyah an-nafs yang merujuk pada penafsiran ayat-ayat dalam
Tafsir Al-Azhar.

Demikian tujuan pendidikan yang sesungguhnya, vaitu
melahirkan anak didik yang berakhlak mulia disertai dengan nilai
agama berasakan tauhid yang kuat. Sehingga jiwa anak didik
khususnya remaja dapat dibentuk dan dikembangkan dengan baik
untuk menjadi muslim yang patuh pada perintah Allah dan Rasul-Nya,
berkepribadian luhur, dan memiliki kemampuan intelektual yang

tinggi.

2 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 287.



188



BABV
PENUTUP

A. Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep tazkiyah an-nafs dalam
Tafsir Al-Azhar dapat diterapkan dalam dunia pendidikan remaja.
Terdapat korelasi dalam langkah-langkah penyucian jiwa menurut 7afsir
Al-Azhar dengan karakter remaja dan metode dalam mendidik pelajar
remaja. Tafsir Al-Azhar yang bercorak al-adabi al-ijtimd’i mampu
menjawab persoalan keumatan di antaranya adalah mengatasi kenakalan
pada anak remaja yang mengalami degradasi moral. Dan Hamka sebagai
ulama’ tasawuf yang bercorak tashawwuf akhldqi mengedepankan
pembersihan jiwa dengan cara memperbaiki budi, sehingga konsepnya
dalam ftazkiyah an-nafs dapat diaplikasikan dalam kurikulum pendidikan.

Konsep tazkiyah an-nafs diawali dengan mengidentifikasi penyakit-
penyakit jiwa. Kemudian, menjadikan ibadah-ibadah yang memberi
dampak dan pengaruh pada jiwa sebagai sarana asasi tazkiyah an-nafs.
Pada akhirnya, dampak dari ibadah-ibadah tersebut direalisasikan dalam
akhlak-akhlak mulia, oleh ulama tasawuf disebutya sebagai magamat.
Konsep tersebut terangkum dalam tiga metode vyaitu takhalli
(membersihkan diri dari sifat tercela), fahalli (mengisi diri dengan
akhlak mulia), dan fajalli (tersingkapnya pengetahuan hakiki melalui
cahaya Allah). Konsep ini relevan untuk diterapkan dalam pendidikan
remaja dengan memahami karakter remaja yang sedang mencari identitas
diri dan penuh dengan gejolak.

189



190

Pendidikan pada dasarnya bukan hanya tentang mentransfer ilmu
pengetahuan saja, tetapi juga mentransfer nilai (transfer of value). Karena
pendidikan meliputi dua unsur, yaitu spiritual dan intelektual, pendidikan
spiritual itulah yang mengisi jiwa anak didik. Adapun Tafsir Al-Azhar
yang hadir dengan corak tafsir al-adabi al-ijtima’i berupaya
menanggulangi permasalahan masyarakat, disampaikan dengan bahasa
yang mudah sehingga dapat dimengerti oleh seluruh lapisan masyarakat.
Selian itu, Tafsir Al-Azhar berusaha menampilkan kupasan yang populer,
sehingga pemabahasannya relevan hingga saat ini.

Penafsiran = Hamka terhadap ayat-ayat tazkiyah  an-nafs
mengutamakan ilmu yang dapat menambah iman, mengawali dengan
pembersihan diri dengan cara bertaubat, meninggalkan perangai-perangai
buruk, menekankan kehusyukan ibadah, membersihkan diri dari sifat-sifat
tercela, kemudian menghiasi diri dengan sifat-sifat terpuji. Langkah-
langkah penyucian jiwa dalam Tafsir Al-Azhar terdapat kecocokan dan
relevansinya dengan karakter, kebutuhan, dan problematika remaja.

Implementasi konsep tazkiyah an-nafs menurut Tafsir Al-Azhar
dalam pendidikan remaja dapat diterapkan dalam kegiatan intakulikuler
dan kokurikuler. Ilmu tauhid sebagai dasar proses tazkiyah an-nafs
menjadi mata pelajaran yang utama untuk dimasukkan ke dalam kegiatan
intrakulikuler pendidikan remaja. Sedangkan dalam kegiatan kokurikuler
dapat diterapkan banyak program dalam bentuk kegiatan dan disiplin
yang membawa nilai ajar tazkiyah an-nafs ke dalam aktivitas harian anak
didik remaja. Seperti: salat berjama’ah di masjid, berzikir, berdoa,
bersedekah, berpuasa, bersalaman, berpakaian menutup aurat, berpakaian
sederhana, membudayakan antri, dan melaksanakan ujian dengan penuh
kejujuran. Dengan demikian, tazkiyah an-nafs Hamka dalam tafsirnya
dapat menjadi kurikulum tambahan yang sangat aplikatif untuk diterapkan
dalam pendidikan anak-anak remaja yang sedang mengalami masa
puberitas dan masa pertumbuhan menuju kematangan atau kedewasaan.

B. Implikasi Hasil Penelitian

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa tazkiyah an-nafs dalam
Tafsir Al-Azhar mampu menjawab permasalahan dalam problematika
remaja masa kini. Sehingga hasilnya dapat dijadikan sebagai pedoman
atau bagian dari kurikulum pendidikan Islam dan pendidikan nasional.
Karena menurut amanah Konstitusi dalam UUD 1945 pasal 31 (3)
disebutkan: tujuan pendidikan nasional adalah meningkatkan keimanan,
ketakwaan, dan akhlak mulia. Tujuan tersebut senada dengan tuntunan
agama Islam.

Rekomendasi penelitian berikutnya adalah melakukan kajian
komparatif antara Hamka dengan tafsirnya dan tokoh pendidikan Islam



191

dengan pemikirannya, seperti Moh. Natsir, KH. Ahmad Dahlan, Zakiah
Darajat, dan sebagainya. Dengan tujuan merumuskan teori pendidikan
remaja dalam menanggulangi problematika remaja demi mewujudkan
tujuan pendidikan Islam dan pendidikan nasional.

. Saran

Berdasarkan hasil penilitian ini, penulis menyarankan agar konsep
tazkiyah an-nafs yang dikemukakan oleh Hamka dalam Tafsir Al-Azhar
dapat diimplementasikan di lembaga-lembaga pendidikan khususnya
lembaga pendidikan Islam. Implikasi konsep tazkiyah an-nafs ke dalam
kurikulum pendidikan remaja akan memperbaiki budi pekerti remaja,
menguatkan karakter remaja, memperindah akhlak remaja, dan
mempersiapkan generasi emas demi terwujudnya masyarakat yang
beradab. Selain itu, para orangtua, tokoh masyarakat, tokoh agama yang
bersentuhan lansgung dengan anak-anak remaja dapat ikut serta
melestarikan konsep tazkiyah an-nafs dalam mendidik dan memberi
pelajaran atau bimbingan kepada anak-anak remaja.

Untuk pengembangan akademik, penelitian selanjutnya dapat
mengkaji secara komparatif konsep tazkiyuah an-nafs dalam Tafsir Al-
Azhar dengan tafsir nusantara lainnya atau dengan pemikiran tokoh
pendidikan Islam lainnya. Guna memperkaya prespektif dan
memperdalam analisis. Upaya digitalisasi dan publikasi daring juga perlu
dilakukan agar karya ini dapat diakses oleh semua elemen masyarakat
khususnya pemerhati atau para pakar pendidikan.



192



DAFTAR PUSTAKA

Abi, Ahmad. Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah,
Yogyakarta: Araska, 2019.

Abidah. “Dampak Penggunaan Gadget Terhadap Degradasi Moral Pelajar.”
Jurnal Pendidikan dan Konseling, Vol. 5 No. 1 Tahun 2023, hal. 27.

Abnisa, Almaydza Pratama. Tafsir Tarbawi: Tafsir Ayat-ayat Al-Qur’an
Terhadap Pendidikan, Indramayu: CV. Andanu Abimata, 2024.

Agustang, dan Sugirma. Tasawuf Anak Muda: yang Muda yang Berhati Mulia,
2017.

Ahmad, Yusuf. M. Natsir 70 Tahun: Kenang-kenangan Kehidupan Perjuangan,
Jakarta: Pustaka Antara, 1978.

Ahsin W. Kamus Ilmu Al-Qur’an, cet. 1, Jakarta: Pustaka Amzah, 2005.

Aisyah, Siti, dkk. “Metode Tazkiyat An-Nafs Al-Ghazali dalam Pendidikan
Islam Untuk Generasi Milenial.” Khulasah Islamic Studies Journal,
Vol. 07 No. 02 Tahun 2025, hal. 13.

Alim, Akhmad. Metodologi Penelitian Tafsir Tematik, Bogor: UIKA Press,
2016.

------- . Pendidikan Jiwa: Terapi Spiritual Manusia Modern, Jakarta: Al-
Mawardi Prima, 2018.

------- . Tafsir Pendidikan Islam, Jakarta: Al-Mawardi Press, 2014.

Amin, Saifuddin. Pendidikan Akhlak Berbasis Hadist Arba’in An-Nawawiyah,
Indramayu: Penerbit Adab, 2020.

Aminiy, Ibrahim. Tazkiyatu an-Nafs wa Tahdzibuha, t.tp: Dar al-Balaghoh li an-
Nasyr wa at-Tawzi’, 2000.

Amirulloh. Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, Bandung:
Alvabeta, 2015.

193



194

Anggraini, ef al. “Dampak Paparan Pornografi Pada Anak Usia Dini.” Jurnal
Ilmiah Pendidikan Anak Usia Dini, Vol. 3 No. 1 Tahun 2020, hal. 51.

Annisa, Vharensie. “Konsep Pendidikan Remaja Untuk Menanamkan Akhlak
dalam Perspektif Islam.” Skripsi. Lampung: UIN Raden Intan
Lampung, 2021.

Anshari, Endang Saefuddin. Wawasan Islam: Pokok-pokok Pikiran tentang
Islam dan Umatnya, Jakarta: Rajawali Pers, 1991.

------- . Pak Natsir 80 th, Jakarta: Media Dakwah, 1988.

Anwar, Chairul. Multikulturalisme, Globalisasi dan Tantangan Pendidikan
Abad ke-21, Yogyakarta: DIVA Press, 2019.

Anwar, Rosihan. Akhlak Tasawuf, Bandung: Pustaka Setia, 2010.

Arifin, Zaenal. Khazanah Ilmu AL-Quran, Yogyakarta: Yayasan Masjid At-
Taqwa, 2018.

Assawqi, Hefdon. Pendidikan Akhalqul Karimah Prespektif llmu Tasawwuf,
Indramayu: Penerbit Adab, 2021.

Attas, Syed Muhammad Naquib. Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu
Rangka Pikir Pembinaan Filsafat Pendidikan Islam, diterjemahkan
oleh Haidar Bagir dari judul The Concept of Education is Islam: A
Framework for an Islamic Philosophy of Education, Bandung: Mizan,
1992.

Azra, Azyumardi. Historiografi Islam Kontemporer, Jakarta: Gramedia, 2002.

------- . Menuju Masyarakat Madani, Bandung: Rosdakarya, 2000.

Baharuddin, dan Mohammad Makin. Manajemen Pendidikan Islam:
Transformasi Menuju Sekolah atau Madrasah Unggul, Malang: UIN
Maliki Press, 2016.

Baidawi, Nasr Ad-Din Abu Al-Khair Abdullah ibn Umar ibn Muhammad.
Anwar Al-Tanzil wa Asrar At-1a’wil, Juz 1, Bayrat: Dar ash-Shadr, t.th.

Baihaqi, Muhammad. Panca Jiwa Sebagai Pendidikan Akhlak Pada Santri di
Pondok Pesantren Modern, Surabaya: Scopindo Media Pustaka, 2023.

Bakti, Surya. “Pendidikan Remaja Menurut Perspektif Islam.” Journal on
Education, Vol. 06 No. 01 2023, hal. 6272.

Balali, Abdul Hamid. Madrasah Pendidikan Jiwa, diterjemahkan oleh Atik Fikri
Ilyas, dari judul Manhaju At-Tabi’in fi Tarbiyah An-Nufus, Jakarta:
Gema Insani Press, 2003.

Baqi, Muhammad Fuad ‘Abd. 4/-Mu jam Al-Mufahras li Al-Alfadz Al-Qur’dn
Al-Karim, Bayrit: Dar al-Fikr.

Budiman, dkk. “Pendidikan Remaja Menurut Pandangan Islam.” Jurnal llmiah
Multi Disiplin Indonesia, Vol. 1 No. 12 2022, hal. 1930.

Bustani, Mu’allim Bathrus. Muhith Al-Muhith, Bayrit: Maktabah Libnan, t.th.

Buthi, Muhammad Said Ramadhan. Dosa Tersembunyi: Bahaya Terbesar
dalam Kehidupan Kaum Muslim, diterjemahkan oleh Muhammad
Najmi Rohaizad, elt.al, dari judul Bdthin Al-Istm: Al-Khatr Al-Akbar fi



195

Hayat  Al-Muslimin, Malasyia: Kuala Lumpur: Nizamiyyah
Publications & Distributors, 2021.

Daqur, Sulaiman. A#-Tafsir Al-Mawdhii’i: Isykaliyah Al-Mafhiim wa Al-Manhdj,
t.tp: Jami’ah Urddniyah, t.th.

Darajat, Zakiah. Pendidikan Islam dalam Keluarga dan Sekolah, Jakarta: CV
Ruhama, 1994.

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam. Ensiklopedi Islam, jilid 11, Jakarta: Ichtiar
Baru Van Hoeve, 1999.

Diananda, Amita. “Psikologi Remaja dan Permasalahannya.” Jurnal Istighna,
Vol. 1 No. 1 Tahun 2018, Hal. 117.

Direktorat Pembinaan Pendidikan Keluarga. Seri Pendidikan Orang Tua:
Mendampingi Anak Menghadapi Bahaya Pornografi, Jakarta:
Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan, 2017.

Dimasyqi, Al-Hafidz ‘Imaduddin Abi Al-Fida’ Isma’il bin Umar ibnu Katsir.
Tafsir Al-Qur’an Al-‘Adzim.

Djamal, Murni. Dr. H. Abdul Karim Amrullah: Pengaruhnya dalam Gerakan
Pembaruan Islam di Minangkabau pada Awal Abad ke-20, Jakarta:
INIS, 2002.

Dzaky, Hamdani Bakran. Konseling dan Psikoterapi Islam Penerapan Metode
Sufistik, Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2002.

Efendi, Mochtar. Ensiklopedia Agama dan Filsafat, Palembang: Universitas
Sriwijaya, 2001.

Fananie, Zainuddin. Pedoman Pendidikan Modern, Jakarta: Fananie Center,
2010.

Faris, Ibn. Magayis al-Lughah, Juz 4, Bayrut: Dar al-Fikr, 1979.

Farmawi, Abd al-Hay. Bidayah fi Tafsir AI-Mawdhii, Al-Qahirah: Mathba’ah
al-Hadharah al-‘Arabiyyah, 1977.

Fathoni, Ibnu Ahmad. Buya Hamka: Biografi Tokoh Pendidik dan Revolusi
Melayu, Jakarta: Argam Patani, 2015.

Fauzan, Shalih bin Fauzan bin Abdillah. Kitab At-Tawhid, Juz 2, Ponorogo:
Darussalam Press, t.th.

-------- . Kitab At-Tawhid, Juz 3, Ponorogo: Darussalam Press, t.th.

Federspiel, Howard M. Kajian Al-Quran di Indonesia, Bandung: Mizan, 1996.

Firdaus. Tazkiyah Al-Nafs; Upaya Solutif Membangun Karakter Bangsa,
Makassar: Alauddin University Press, 2011.

Frager, Robert. Heart, Self, & Soul: The Sufi Psychology of Growth, Balance
and Harmony, USA, Wheaton: Theological Publishing House, 1999.

Ghazalli. Rusaknya Akhlak Remaja (Latar Belakang Masalahasn, Budaya
Hedonisme, dan Solusi), Yogyakarta: Penerbit Jivaloka, 2022.

Ghazali, Abu Hamid. Ihya’ ‘Uliim Al-Din, Juz 8, Bayrit: Dar Al-Fikr, 1980.

-------- . Mukasyafatul Qulub: Menyingkap Tabir Hati Untuk Mendekati Allah,
diterjemahkan oleh Jamaluddin dari judul Mukdasyafat Al-Qulib Al-



196

Muqarrib ild Hadhrati ‘Allam Al-Ghuyib, Tangerang: Alifia Books,
2020.

-------- . Mukhtashar Ihya Ulumiddin, diterjemahkan oleh Abu Madyan Al-
Qurtubi dan Mukhlis Yusuf Arbi dari judul Mukhtashar Ihya’ Uliim Ad-
Din, Depok: Keira, 2018.

-------- . Ringkasan Ihya Ulumuddin, diterjemahkan oleh Bahrun Abu Bakar dari
judul  Mukhtashar 1hd ‘Ulim Ad-Din, Bandung: Sinar Baru
Algensindo, 2014.

Glasse, Cyrill. Ensiklopedia Islam Ringkas, diterjemahkan oleh Ghufran A.
Mas’adi, dari judul Concise Ensyclopedia of Islam, Jakarta: PT. Raja
Grafindo, 2002.

Gunawan. “Pengaruh Kegiatan Matrikulasi Pendidikan Seks dan Kesadaran
Tentang Pornografi Terhadap Karakter Peserta Didik.” Jurnal Tsamrah
Al-Fikri, Vol. 10 No. 1 Tahun 2016, hal. 155.

Gusmian, Islah. Khazanah Tafsir Indonesia; dari Hermeneutika Hingga
Ideologi, Jakarta: Teraju, 2003.

Haedari, Amin. Pemikir Pendidikan Islam, Jakarta: Puslitbang Pendidikan
Agama dan Diklat Kementrian Agama RI, 2010.

Hamengkubuwono. Ilmu Pendidikan dan Teori-teori Pendidikan, Bengkulu:
LP2 STAIN Curup, 2016.

Hamka, Irfan. Ayah, Jakarta: Republika, 2015.

Hamka, Rusydi. Pribadi dan Martabat Buya Prof. Dr. Hamka, Jakarta: Pustaka
Panjimas, 1983.

Hamka. Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021.

-------- . Tasawuf Modern, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990.

-------- . Tasawuf: Perkembangan dan Pemurniaanya, Jakarta: Pustaka Panji
Mas, 1993.

-------- . 1001 Soal Kehidupan, Depok: Gema Insani, 2019.

-------- . Akhlaqul Karimah, Depok: Gema Insani, 2023.

-------- . Ayahku, Jakarta: Umminda, 1982.

-------- . Dari Hati ke Hati, Jakarta: Pustaka Panjimas, 2002.

-------- . Falsafah Hidup, Jakarta: Republika, 2017.

-------- . Falsafah Ketuhanan, Depok: Gema Insani, 2014.

-------- . Iman dan Amal Shaleh, Jakarta: PT Pustaka Panjimas, 1984.

-------- . Kenangan-kenangan Hidup, jilid 2, Jakarta: Bulan Bintang, 1974.

-------- . Kenang-Kenangan Hidup, jilid 1, Jakarta: Bulan Bintang, 1974.

-------- . Lembaga Budi, Jakarta: PT Pustaka Abdi Bangsa, 2016.

-------- . Lembaga Hidup, Jakarta: Republika, 2019.

-------- . Pandangan Hidup Muslim, Malasyia: Pustaka Aman Press, 1967.

-------- . Pelajaran Agama Islam, Jakarta: PT. Bulan Bintang, 1996.

-------- . Pengajaran Agama Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1956.

-------- . Penuntun Jiwa, Depok: Gema Insani, 2019.



197

-------- . Pribadi Hebat, Depok: Gema Insani, 2014.

Harrani, Abi Al-‘Abbas Ahmad bin ‘Abdi Al-Halim bin Taimiyyati. Fashlu fi
Tazkiyati an-Nafsi, t.tp: Ath-Thab’ah Al-Kamilah li ar-Risalah, 2018.

Hawi, Akmal. Seluk Beluk llmu Jiwa Agama, Depok: Rajagrafindo Persada,
2014.

Hawwa, Sa’id. Intisari Kitab Thya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan
oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Ihya
‘Ulimu ad-Din, Yogyakarta: Mutiara Media, 2022.

------ . Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul A-Mustakhlash
fi Tazkiyatil Anfus, Solo: PT Era Adicitra Intermedia, 2014.

------ . Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul A-Mustakhlash
fi Tazkiyatil Anfus, Solo: PT Era Adicitra Intermedia, t.th.

Hidayat, Rahmat, dan Abdillah. Ilmu Pendidikan: Konsep, Teori dan
Aplikasinya, Medan: Lembaga Peduli Pengembangan Pendidikan
Indonesia (LPPPI), 2019.

Hilmi, Muhammad Mustafa. Keruhanian dalam Islam, Kuala Lumpur: Hal
Ehwal Islam, 1996.

Holilurrohman. /lmu Al-Qur’an dan Tafsir, Bandung: CV Afrino Raya, 2013.

Husaini, Adian, dan Bambang Galih Setiawan. Pemikiran & Perjuangan M.
Natsir & Hamka dalam Pendidikan, Jakarta: Gema Insani, 2020.

------- . Pendidikan Islam: Membentuk Manusia Berkarakter dan Beradab,
Depok: Adabi Press, 2012.

------- . Pendidikan Islam: Mewujudkan Generasi Gemilang Menuju Negara
Adidaya 2045, Depok: Yayasan Pendidikan Islam At-Taqwa, 2023.

Indonesia, Tim Redaksi Kamus Bahasa. Kamus Besar Bahasa Indonesia,
Jakarta: Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, 2008.

Ismail, Qusyairi. Trilogi Ahlusunah: Akidah, Syariah, dan Tasawuf, Pasuruan:
Pustaka Sidogiri Pondok Pesantren Sidogiri, 2015.

Izzan, Ahmad. Metodelogi limu Tafsir, Bandung: Tafakur, 2014.

Jamaluddin, Dindin. Metode Pendidikan Anak: Teori & Praktik, Bandung:
Pustaka Reka Cipta, 2019.

Jawziyyah, Ibnu Qayyim. Tazkiyyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut
Ulama’ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi’i dari judul
Tazkiyah an-Nufiis wa Tarbiyatuha Kamd Yuqarriruhu ‘Ulama’ as-
Salaf, Solo: Pustaka Arafah, 2018.

Kamisykhanawiwi, Dhiya’uddin Ahmad Mushthafa. Jami’ Al-Ushil fi Al-
Awliya’, Surabaya: Al-Haramain, t.th.

Kartanegara, Mulyadhi. Menyelami Lubuk Tasawuf, Jakarta: Erlangga, 2006,
hal. 265.

Karzon, Anas Ahmad. Tazkiyatun Nafs: Gelombang Energi Penyucian Jiwa
Menurut Al-Qur’an dan As-Sunnah di Atas Manhaj Salafus Shalih,

’



198

diterjemahkan oleh Emiel Threeska, dari judul Minhaju al-Islam fi
Tazkiyat An-Nafs, Jakarta: Akbar Media, 2010.

Khaldun, Ibnu. Mugaddimah, Beirut: Dar Al-Kotob Al-‘Ilmiyyah, 2003.

Kholilurrohman. Mengenal Tasawuf Rasulullah Representasi Ajaran Al-Qur’an
dan Sunnah, Tangerang: Nurul Hikmah Press, 2020.

Ma’luf, Louis. AI-Munjid fi Al-Lughoh wa Al-A’ldm, Bayrut: Dar Al-Masyriq,
1986.

Majid, Nur Cholis. Pluralitas Agama: Kerukunan dalam Keragaman, Jakarta:
Kompas, 2001.

Malula, Mustahidin, dan Reza Adeputra Tohis. “Metodologi Tafsir Al-Qur’an
(dari Global ke Komparatif).” Jurnal Al-Mustafid: Jurnal of Quran
and Hadith Studies, Vol. 1, No. 2 2023, hal. 14-16.

Manzur, Abu Al-Fadl Jamal al-Din Muhammad ibn Mukram ibn. Lisan al-
‘Arab, jilid 15, t.tp: Dar ash-Shadr, t.th.

Mappanganro. Implementasi Pendidikan Islam di Sekolah, Jakarta: Yayasan
Ahkam, 1996.

Masrur. “Pemikiran dan Corak Tasawuf Hamka dalam Tafsir Al-Azhar.” Jurnal
Studi Islam, Vol. 14 No. 1 Tahun 2016, hal. 17.

Misdayanti. Penguatan dan Inovasi Pelayanan Kesehatan dalam Era Revolusi
Industri 4.0, Kendari: UHO Edupress, 2019.

Mu’min, Ma’mun. Metodelogi llmu Tafsir, Yogyakarta: Idea Press, 2016.

Mudzhar, Muhammad Atho’. Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktik,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998.

Muhaimin. Paradigma Pendidikan Islam, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2004.

Muhdi, Ali. Kitab Imam Sufi Al-Nawawi Al-Dimasyqiy: Analisis Sufistik Kitab
at-Tibyan fi Adabi Hamalati al-Quran, Yogyakarta: Pustaka Ilmu,
2018.

Mulyani, Fitri, dan Nur Haliza. “Analisis Perkembangan Ilmu Pengetahuan dan
Teknologi (Iptek) dalam Pendidikan.” Jurnal Pendidikan dan
Konseling, Vol. 3 No. 1 Tahun 2021, hal. 1.

Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawwir: Kamus Arab — Indonesia, Surabaya:
Pustaka Progressif, 1997.

Musa, Irmawati. “Studi Literatur: Degradasi Moral di Kalangan Remaja.”
Jurnal Ezra Science Bulletin, Vol. 1 No. 2 Tahun 2023, hal. 224.

Mutholingah, Siti. “Metode Penyucian Jiwa (Tazkiyah Al-Nafs) dan
Implikasinya Bagi Pendidikan Agama Islam.” Jurnal Ta’limuna, Vol.
10 No. 01 Tahun 2021, hal. 74.

Muvid, Muhammad Basyrul. Kuliah Tasawuf di Tengah Arus Disrupsi,
Yogyakarta: Pustaka Diniyyah, 2022.

Muzakkir. Hidup Sehat dan Bahagia dalam Perspektif Tasawuf, Jakarta:
Prenadamedia Group, 2019.



199

Najar, Amir. Ath-Thashawwuf An-Nafsi, Qahirah: Dar al-Ma’arif, 1983, hal.
263-264.

Nagsyabandiy, Amin Alauddin. Ma Huwa At-Tashawwuf, Md Hiya Ath-
Tharigah An-Nagsydabandiyyah, Baghdad: Dar al-Kutub, 1988.

Nata, Abuddin. Akhlak Tasawuf, Jakarta: PT Rajawali Pers, 2011.

------ . Tafsir Ayat-Ayat Pendidikan (Tafsir Ayat-Ayat Al-Tarbawiy), Depok: PT
Raja Grafindo Persada, 2014.

Natsir, Muhammad. Capita Selecta, Bandung: Sumup, 1954.

Nawawi, Hardiri, dan Mini Martini. Penelitian Terapan, Yogyakarta: Gajah
Mada University Press, 1991.

Ni’am, Syamsun. Tasawuf Studies: Pengantar Belajar Tasawuf, Yogyakarta: Ar-
Ruzz Media, 2017.

Nizar, Samsul. Memperbincangkan Dinamika Intelektual dan Pemikiran Hamka
tentang Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana Prenada Media Group,
2008.

Novita. “Faktor-faktor yang Mempengaruhi Kebiasaan Menonton Film Porno
Pada Remaja.” Jurnal Antropologi Sosial dan Budaya, Vol. 4 No. 1
Tahun 2018, hal. 31-44.

Nurjanah, Enung. Metodelogi Pendidikan Islam, Bnadung: Alvabeta, 2019.

Nurudin. Sistem Komunikasi di Indonesia, Jakarta: Raja Grafindo Persada,

2007.
Purba, David Oliver. Usai Perkosa dan Bunuh Boca 10 tahun Siswa SMA
Merokok Santai di Pekarangan,

https://bandung.kompas.com/read/2021/11/25/155048578/usai-
perkosa-dan-bunuh-bocah-10-tahun-siswa-sma-merokok-santai-di-
pekarangan?page=all. Diakses pada 17 Juli 2024.

Puspita. Fenomena Kecanduan Gadget Pada Anak Usia Dini, Surabaya: Cipta
Media Nusantara, 2020.

Qomar, Mujamil. Epistemologi Pendidikan Islam, Jakarta: Erlangga, 2002.

Qusyairity, Zain Al-Islam. Ar-Risdlah Al-Qusyayriyyah, Qahirah: Dar al-
Mugthim li an-Nasyr wa at-Tawzi’, 2018.

Rahman, Abdul, dan Rahmat. Pendidikan Hati Perspektif Ibnu Qoyyim Al-
Jauziyyah, Padang: CV. Azka Pustaka, 2023.

Rahmaniyah, Istighfarotur. Pendidikan Etika: Konsep Jiwa dan Etika Perspektif
Ibnu Miskawaih dalam Kontribusinya di Bidang Pendidikan, Malang:
UIN Maliki Press, 2010.

Rahmat, Abdul. Pengantar Pendidikan: Teori, Konsep, dan Aplikasi, Gorontalo:
Ideas Publishing, 2014.

Rahmatullah, Azam Syukur. Kenakalan Remaja dalam Prespektif Psikologi
Pendidikan Islam, Wonosobo: Gaceindo, 2019.

------- . Pendidikan Parenting Kenakalan Remaja, Yogyakarta: Pustaka Ilmu,
2020.



https://bandung.kompas.com/read/2021/11/25/155048578/usai-perkosa-dan-bunuh-bocah-10-tahun-siswa-sma-merokok-santai-di-pekarangan?page=all
https://bandung.kompas.com/read/2021/11/25/155048578/usai-perkosa-dan-bunuh-bocah-10-tahun-siswa-sma-merokok-santai-di-pekarangan?page=all
https://bandung.kompas.com/read/2021/11/25/155048578/usai-perkosa-dan-bunuh-bocah-10-tahun-siswa-sma-merokok-santai-di-pekarangan?page=all

200

Rakhmad, Hadi Nur. Pemikiran Haji Abdul Malik Karim Amrullah Tentang
Pendidikan Islam, Bandung: Guepedia, 2021.

Rambe, Ugbatul Khoir. “Tazkiyatun Nafs Tarekat Nagsyabandiyah Jabal Hindi
Paya Geli Deli Serdang Sumatera Utara.” Disertasi. Medan: UIN
Sumatera Utara, 2020.

Riswany, Samir Abdurrahman. Manhdj At-Tafsir Al-Mawdhii’i li AI-Qur’an Al-
Karim, Striyah: Dar Al-Multaga, 2009.

Rofarif, Juman. Al-Hikam Ali ibn Abi Thalib: Butir-Butir Hikmah Terpilih Sang
Khalifah, Jakarta: PT Serambi [lmu Semesta, 2015.

Salim, dan Syahrun. Desain Penelitian dan Kualitatif, Bandung: Citapustaka

Media, 2012.
Sekretariat Jendral DPR RI, dan Kurniasih. Kasus Anak Hamil di Luar Nikah
Sudah Darurat,

https://www.dpr.go.id/berita/detail/id/43062/t/Kurniasih%3 A+Kasus+
Anak+Hamil+di+Luar+Nikah+Sudah+Darurat. Diakses pada 17 Juli
2024.

Shiddieqy, Hasby. Sejarah dan Pengantar llmu Tafsir Al-Qur ’an, Jakarta: Bulan
Bintang, 1974.

Shihab, Muhammad Quraish. Tafsir AI-Misbah, jilid 13, Ciputat: Lentera Hati,
2010.

-------- . Tafsir Al-Misbah, jilid 15, Ciputat: Lentera Hati, 2010.

-------- . Tafsir Al-Misbah, jilid 7, Ciputat: Lentera Hati, 2010.

-------- . Tafsir Al-Misbah, jilid 8, Ciputat: Lentera Hati, 2010.

-------- . Tafsir AI-Qur’an dengan Metode Mawdhu’i, Jakarta: Perguruan Tinggi
[Imu Al-Qur’an, 1986.

-------- . Wawasan Al-Qur’an Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat,
Bandung: Mizan, 1996.

-------- . Membumikan Al-Quran, Bandung: Mizan, 1997.

Sholihin, Muhammad. Terapi Sufistik, Bandung: CV. Pustaka Setia, 2004.

------- . Sejarah dan Pemikiran Tasawuf di Indonesia, Bandung: Pustaka Setia,
2001.

Siregar, Rifay. Tasawuf dari Sufisme Klasik ke Neosufisme, Jakarta: PT Raja
Grafindo Persada, 2002.

Solihin, Mukhtar. Tasawuf Tematik: Membedah Tema-Tema Penting Tasawuf,
Bandung: Pustaka Setia, 2003.

Sudarsono. Kenakalan Remaja, Jakarta: Rineka Cipta, 1990.

Sudianto. Tafsir dan llmu Tafsir, Wonosobo: Media Kreasi Press, 2018.

Suryabrata, Sumadi. Metodelogi Penelitian, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,
2006.

Sutardi, Tedi. Antropologi: Mengungkap Keragaman Budaya, Bandung: Setia
Purna Inves, t.th.



https://www.dpr.go.id/berita/detail/id/43062/t/Kurniasih%3A+Kasus+Anak+Hamil+di+Luar+Nikah+Sudah+Darurat
https://www.dpr.go.id/berita/detail/id/43062/t/Kurniasih%3A+Kasus+Anak+Hamil+di+Luar+Nikah+Sudah+Darurat

201

Syarbini, Amirulloh, dan Akhmad Khusaeri. Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak
Remaja, Jakarta: PT Elex Media Komputindo, 2012.

Syati, Bint. Tafsir bint Asy-Syati, diterjemahkan oleh Muzakir, dari judul buku
Tafsir bint Asy-Sydti, Bandung: Mizan, 1996.

Syatibi, Abu Ishaq bin Musa. Al-Muwdfaqat, Jilid 3, Bayrt: Dar Al-Ma’rGfah,
1975.

Syayigh, Majid. Al-Tarbiyah Al-Ruhiyah, t.tp: Mu’assasah Al-Balagh, 2003.

Syibromalisi, Faizah Ali. Pornografi dan Pornoaksi Bahaya Laten Bagi
Pendidikan Anak dan Remaja, Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 2016.

Tafsir, Ahmad. llmu Pendidikan Prespektif Islam, Bandung: PT. Rosda Karya,
2008.

Taimiyah, Ibnu. Tazkiyatun Nafs: Menyucikan Jiwa dan Menjernihkan Hati
dengan Akhlak yang Mulia, diterjemahkan oleh M. Rasikh dan Muslim
Arif dari judul Tazkiyat Al-Nafs, Jakarta: Darus Sunnah Press, 2008.

Tamara, Nasir. Hamka di Mata Hati Umat, Jakarta: PT. Sinar Agape Press,
1984.

Tim Penyusun Ensiklopedia Qur’an. Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian Kosakata,
Jakarta: Lentera Hati, 2007.

Tim Rene Islam. Mahfuzhat: Kumpulan Kata Mutiara Islam — Arab yang
Diajarkan di Pondok Pesantren dan Madrasah, Jakarta: Rene Islam,

2020.
Trimangham, J. Spencer. The Sufi Order in Islam, London: Oxford University
Press, 1973.

Tukan, Johan Subhan. Pendidikan Kehidupan Keluarga Bina Remaja:
Pegangan Praktis Bagi Orangtua dan Remaja, Jakarta: Galaxy Puspa
Mega, 1992.

Ulwan, Abdullah Nashih. Pendidikan Anak dalam Islam, diterjemahkan oleh
Ayit Irpani dari judul Tarbiyatul Awlad fil Islam, Depok: Fathan Prima
Media, 2016.

Usman, Muhammad Ahsan bin. Ringkasan Ihya’ Ulumuddin: Menjadi Hamba
Allah Lahir dan Batin, Yogyakarta: Lontar Mediatama, 2017.

Utomo, Sigit Tri, dan Achmad Sa’i. “Dampak Pornografi Terhadap
Perkembangan Mental Remaja di Sekolah.” Jurnal Elementari, Vol. 06
No. 1 Tahun 2018, hal. 1.

Wahid, Abdul. Subjektifitas Aspek Sosial dan Politik dalam Penafsiran Al-
Quran; Telaah Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, Aceh:
Yayasan Penah Aceh, 2022.

Wakil, Abdurrahman. Hddzihi Hiya Ash-Shiifiyyah, Bayrit: Dar al-Kutub al-
‘[Imiyyah, 1984.

Wehr, Hans. A Dictionary of Modern Written Arabic, (Arabic — English),
Wiesbadan: Harrassowitz: 1979.

Wiratmoko, Y.P.B. Pendidikan Remaja, Suarabaya: Pelita Hati, 2018.



202

Yaqin, Ainul. Pendidikan Akhlak-Moral: Berbasis Teori Kognitif, Depok: PT
Raja Grafindo Persada, 2020.

Yulianto, Agus, dan Bintang Puspayoga. Pelaku Pemerkosaan Kecanduan
Pornografi, https://news.republika.co.id/berita/r370kr396/bintang-
puspoyoga-pelaku-pemerkosaan-kecanduan-pornografi. Diakses
padal? Juli 2024.

Yunus, Yunan. Corak Pemikiran dalam Tafsir Al-Azhar, Jakarta: Pustaka
Panjimas, 1990.

Za’balawi, Muhammad Sayyid Muhammad. Pendidikan Remaja antara Islam
dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al,
dari judul Tarbiyatul Murdhiq baina al-Islam wa I’'lmi an-Nafs,
Jakarta: Gema Insani, 2007.

Zahri, Mustafa. Kunci Memahami Ilmu Tasawuf, Surabaya: Bina Ilmu, 1995.

Zaini, Mohammad. ‘“Pendidikan Remaja dalam Perspektif Psikologi
Pendidikan.” Jurnal El-Banat: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan
Islam, Vol. 8 No. 1 Tahun 2018, Hal. 100.

Zaprulkhan. llmu Tasawuf; Sebuah Kajian Tematik, Jakarta: Rajawali Press,
2016.

Zarkasyi, Hamid Fahmy. “Konsep Din Al-Islam,” dalam Jurnal Islamia, Vol. 12
No. 1 Tahun 2018, hal. 26.

------- . Minhaj: Berislam, dari Ritual Hingga Intelektual, Jakarta: Insists 2020

Zarkasyi, Imam. Ushil At-Tarbiyah wa At-T1a’lim, Juz 1, Ponorogo:
Darsussalam Press, 2011.

------- . Ushil At-Tarbiyah wa At-1a’lim, Juz 2, Ponorogo: Darsussalam Press,
2011.

Zarqani, Mandhil Al-"Irfan fi "Ulim Al-Qurdn, BayrQt: Dar Al-Fikr, 1996.

Zohar, Danar, dan lan Marshal. Spiritual Quotient: Memanfaatkan Kecerdasan
Spiritual dalam Berpikir Integralistik dan Holistik untuk Memaknai
Kehidupan, Jakarta: Mizan, 2001.

Zuhaili, Wahbah. Tafsir Al-Munir: Agidah, Syariah, & Manhaj,
diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul A¢-
Tafsiirul-Muniir: fil ‘Aqidah wasy-Syari’ah wal Manhaj, Depok:
Gema Insani, 2013.



https://news.republika.co.id/berita/r37okr396/bintang-puspoyoga-pelaku-pemerkosaan-kecanduan-pornografi
https://news.republika.co.id/berita/r37okr396/bintang-puspoyoga-pelaku-pemerkosaan-kecanduan-pornografi

203

DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Nama Lengkap : Achmad Said Arwani

Nama Panggilan : Said / Aang

Tempat Tanggal Lahir  : Gresik, 11 Agustus 1993

Alamat : JI. Sunan Perapen No. 29 RT 02 RW 01 Desa

Kelangonan Kecamatan Kebomas Kabupaten
Gresik Jawa Timur.
Email : saidelwani@gmail.com

Riwayat Pendidikan:

1. TK Sunan Perapen Kebomas Gresik (1998 — 1999)

2. MI Masyhudiyah Giri Kebomas Gresik (2000 — 2005)

3. Pondok Modern Darussalam Gontor (2006 —2011)

4. Institut Studi Islam Darussalam Gontor sekarang Universitas Darussalam
Gontor (2012 —2015)

5. Program Kaderisasi Ulama UNIDA Gontor (2019)

Riwayat Karir:

1. Guru Pondok Modern Darussalam Gontor Kampus 2 (2012 —2017)
2. Guru Pondok Modern Ar-Ridho Sentul (2017 —2024)

3. Pengurus Masjid dan TPA Al-Maghfiroh (2024 — sekarang)

4. Pembantu Yayasan Ar-Ridho Palmerah (2024 — sekarang)

Karya Tulis Ilmiah:

1. Problem Terminologi Radikal: Stigmatisasi Agama Islam
2. Perjuangan Panjang Muslim di Bumi Nusantara

3. Kumpulan Doa-doa dan Khutbah (in progress)


mailto:saidelwani@gmail.com

204



