
 

 

TAZKIYAH AN-NAFS MENURUT TAFSIR AL-AZHAR DAN 

PENERAPANNYA DALAM PENDIDIKAN REMAJA 

 

 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Studi Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir 

 sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan Studi Strata Dua  

untuk memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.) 

 

 

 

  

 

 

 

Oleh: 

ACHMAD SAID ARWANI 

NIM: 2386131095 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER ILMU AL-QUR‟AN DAN TAFSIR 

KOSENTRASI TAFSIR NUSANTARA 

PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA 

2025 M./1447 H. 





iii 

ABSTRAK 

 

Tesis ini menyimpulkan bahwa konsep tazkiyah an-nafs dalam Tafsir Al-

Azhar dapat diterapkan dalam dunia pendidikan remaja. Konsep tazkiyah an-

nafs Hamka dalam Tafsir Al-Azhar dibangun atas dasar tauhid, mengedepankan 

pembersihan jiwa dengan cara memperbaiki budi, membuang perangai-perangi 

buruk dalam diri, kemudian menghiasai diri dengan perangai-perangai budi 

yang baik. Dengan memahami karakter, kebutuhan, dan problematika remaja, 

konsep tazkiyah an-nafs Hamka dalam Tafsir Al-Azhar dapat diimplementasikan 

dalam kegiatan intakulikuler dan kokurikuler pada kurikulum pendidikan 

remaja.  

Dalam kegiatan intrakulikuler ilmu tauhid menjadi ilmu yang utama 

diajarkan untuk menghindarkan anak didik dari penyakit jiwa yang terbesar 

yaitu syirik. Sedangkan dalam kegiatan pendidikan kokurikuler, tazkiyah an-

nafs diterapkan dalam berbagai macam disiplin dan aktivitas seperti: salat 

berjama‟ah di masjid, berzikir, berdoa, bersedekah, berpuasa, bersalaman, 

berpakaian menutup aurat, berpakaian sederhana, membudayakan antri, dan 

melaksanakan ujian dengan penuh kejujuran. 

Tesis ini sejalan dengan pandangan Abu Hamid Al-Ghazali (w. 505 H) 

dalam metode yang diterapkan yaitu takhallî, taḫallî, dan tajallî. Tesis ini juga 

sesuai dengan konsep pendidikan jiwa perspektif Ibu Qayyim Al-Jawziy (w. 751 

H), yang menekankan bahwa esensi pendidikan jiwa adalah mendidik anak agar 

menjadi anak didik yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia. Selain itu, 

tesis ini mendukung pandangan Ibnu Taimiyah (w. 728 H), Mohamad Natsir (w. 

1993 M), dan Syed Muhammad Naquib Al-Attas.  

Temuan dalam tesis ini berbeda dengan pendapat para tokoh pendidikan 

sekuler, yang mengabaikan sisi religius, tidak menyertakan pelajaran agama 

dalam proses pendidikan dan tidak menjadikan jiwa sebagai salah satu objek 

pendidikan. Seperti: John Dewey (w. 1952 M), Robert Maynard Hutchins (w. 

1977 M), George Holyoake (w. 1906 M), pandangan mereka dalam pendidikan 

yakni berfokus pada ilmu pengetahuan yang rasional, empiris, dan berbasis 

metode ilmiah.  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan (library research), didukung analisis tafsir tematik (mawdhûî‟). 

Data primer bersumber dari Al-Qur‟an dan Tafsir Al-Azhar, sedangkan data 

sekunder berasal dari literatur akademik terkait tazkiyah an-nafs dan pendidikan 

remaja. Teknik analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dengan menelaah 

interpretasi Hamka dalam tafsirnya kemudian dikorelasikan dengan metode 

pendidikan remaja, sehingga dapat diaktualisasikan konsep tazkiyah an-nafs 

Tafsir Al-Azhar dalam pendidikan remaja. 

 

Kata Kunci: Tazkiyah An-Nafs, Tafsir Al-Azhar, Hamka, Pendidikan Remaja. 

 



 

 

iv 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

v 

ABSTRACT 

 

This thesis concludes that the concept of tazkiyah an-nafs in Tafsir Al-

Azhar can be applied in the world of adolescent education. The concept of 

tazkiyah an-nafs Hamka in Tafsir Al-Azhar is built on the basis of 

monotheism, prioritizing the purification of the soul by improving character, 

removing bad traits in oneself, then adorning oneself with good character 

traits. By understanding the character, needs, and problems of adolescents, 

the concept of tazkiyah an-nafs Hamka in Tafsir Al-Azhar can be 

implemented in intracurricular and co-curricular activities in the adolescent 

education curriculum. 

In intracurricular activities, the science of monotheism is the primary 

subject taught to prevent students from the greatest mental illness, shirk. 

Meanwhile, in co-curricular activities, tazkiyah an-nafs is implemented in 

various disciplines and activities such as congregational prayer at the 

mosque, dhikr, prayer, charity, fasting, shaking hands, wearing modest 

clothing, cultivating a culture of queuing, and taking exams with complete 

honesty. 

This thesis is in line with the views of Abu Hamid Al-Ghazali (d. 505 

H) in the methods applied, namely takhallî, taḫallî, and tajallî. This thesis is 

also in accordance with the concept of mental education from the perspective 

of Ibnu Qayyim Al-Jawziy (d. 751 H), who emphasized that the essence of 

mental education is to educate children to become students who are faithful, 

devout and have noble character. Apart from that, this thesis supports the 

views of Ibnu Taymiyah (d. 728 H), Mohamad Natsir (d. 1993 M), and Syed 

Muhammad Naquib Al-Attas. 

The findings in this thesis differ from the opinions of secular 

educational figures, who ignore the religious aspect, do not include religious 

lessons in the educational process, and do not make the soul one of the 

objects of education. For example, John Dewey (d. 1952 M), Robert 

Maynard Hutchins (d. 1977 M), George Holyoake (d. 1906 M) views on 

education that focus on rational, empirical knowledge based on scientific 

methods.  

This study uses a qualitative approach with a library research method, 

supported by thematic interpretation analysis (mawdhûî‟). Primary data are 

sourced from the Qur'an and Tafsir Al-Azhar, while secondary data come 

from academic literature related to tazkiyah an-nafs and adolescent 

education. The analysis technique is carried out descriptively-analytically by 

examining Hamka's interpretation in his tafsir and then correlating it with 

adolescent education methods, so that the concept of tazkiyah an-nafs Tafsir 

Al-Azhar can be actualized in adolescent education. 

 

Keywords: Tazkiyah An-Nafs, Tafsir Al-Azhar, Hamka, Youth Education. 



 

 

vi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

vii 

 خلاضث

ر في  تخيص ْذه الرشاىث إلى إمكاُيث حطتيق ٌفٓٔم حزكيث الجفس في حفصير الأزْ
ضٔيد، مجال حربيث المراْلين.  ر على أشاس الت ويلٔم ٌفٓٔم حزكيث الجفس في حفصير الأزْ

وإغطاء الأولٔيث ىتزكيث الجفس ةخطصين الأخلاق، وإزاىث المصاوئ ٌِٓا، ذً التطلي 
ةالطفات الحٍيدة. وٌَ خلال فًٓ شخطيث المراْلين واضخياساحًٓ ومشكلاحًٓ، يٍكَ 

ر في الأنش طث اللاضفيث واللاضفيث ضٍَ حطتيق ٌفٓٔم حزكيث الجفس في حفصير الأزْ
 ٌِاْز حربيث المراْلين.

ضٔيد المادة الأشاشيث اىتي حدُرسّ لٔكايث  في الأنشطث اللآٌِشيث، يػُدّ غيً الت
اىطلاب ٌَ أغظً الأمراض الجفصيث، الشرك. وفي الٔكج ُفصّ، حطُتّق حزكيث الجفس في 

ة الجٍاغث في المصشد، الأنشطث اللآٌِشيث في مخخيف التخططات والأنشطث، ٌرو ضلا
والذنر، والطلاة، والطدكث، والطيام، والمطافطث، وارحداء الملابس المطتشٍث، وغرس 

 ذلافث الٔكٔف في اىطٔاةير، واسخياز الاٌخطاُات ةنزاْث حاٌث.
ْ( في ٌِاْشّ، وهي/  ٥٠٥حخٔافق ْذه الرشاىث ٌع آراء أبي ضاٌد اىغزالي )ت 

ا حخٔافق ٌع ٌفٓٔم اىتربيث اىػلييث ٌَ وسٓث ُظر الصيدة التخيو، والتطٔيو، والتشلي. نٍ
ر اىتربيث اىػلييث ْٔ حربيث الأةِاء  ١٥٧كيً الجٔزي )ت  ْ(، اىتي أكدت على أن سْٔ

لحهُٔٔا طلاةاً مؤٌِين، وورغين، ومكارم الأخلاق. غلاوة على ذلم، حدغً ْذه الرشاىث 
 م(، والصيد محٍد ُليب اىػطاس. ٧١١٣ْ(، ومحٍد الجاصر )ت  ١٢٧آراء اةَ حيٍيث )ت 

تخخيف ُخائز ْذه الرشاىث غَ آراء غيٍاء اىتربيث اىػيٍاُيين الذيَ يخشاْئن 
الجاُب الديني، ولا يدُرسٔن الدروس الدينيث في اىػٍييث التػييٍيث، ولا يجػئن الروح أضد 

رت ٌايِارد م(، وروب٧١٥٢أْداف التػييً. على شبيو المرال، حرُكز آراء سٔن دئي )ت. 
م( في التػييً على المػرفث اىػللاُيث ٧١٠1م(، وسٔرج ْٔلحٔك )ت. ٧١١١ْاتشينز )ت. 

 التشريبيث اىلائٍث على المِاْز اىػيٍيث.
ا ةخطييو  ًٌ يػخٍد ْذا البطد على ٌِٓز ُٔعي كائً على البطد المهخبي، ٌدغٔ

ر الشريف، مٔضٔعي ليخفصير. اشخٍُدت البياُات الأولحث ٌَ اىلرآن الهريً وح فصير الأزْ



 

 

viii 

ةيٍِا اشخٍُدت البياُات الثأُيث ٌَ الأدةيات الأكاديٍيث المخػيلث ةتزكيث الجفس وحربيث 
تحييلي، يدرس حفصير حمهث في حفصيره، ذً يربطّ -المراْلين. أشئب التطييو وضفي

 ةأشالحب حربيث المراْلين. ْذا يصٍص ةخطليق ٌفٓٔم حزكيث الجفس في حربيث المراْلين.
 

ر الشريف، حمهث، حربيث المراْلين. الكلٍات المفخاضيث/  حزكيث الجفس، حفصير الأزْ

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ix 

PERNYATAAN KEASLIAN TESIS 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 

Nama : Achmad Said Arwani 

Nomor Induk Mahasiswa : 2386131095 

Program Studi : Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir  

Konsentrasi : Tafsir Nusantara  

Judul Tesis : Tazkiyah An-Nafs Menurut Tafsir Al-Azhar dan 

Penerapannya dalam Pendidikan Remaja 

 

Menyatakan bahwa: 

1. Tesis ini adalah murni hasil karya sendiri. Apabila saya mengutip 

dari karya orang lain, maka saya akan mencantumkan sumbernya 

sesuai ketentuan yang berlaku. 

2. Apabila di kemudian hari terbukti atau dapat dibuktikan Tesis ini 

hasil jiplakan (plagiat), maka saya bersedia menerima sanksi atas 

perbuatan tersebut sesuai dengan sanksi yang berlaku di lingkungan 

Universitas PTIQ Jakarta dan peraturan perundang-undangan yang 

berlaku. 

 

Jakarta, 29 September 2025 

Yang Membuat Pernyataan, 

 

 

 

 

 

     Achmad Said Arwani 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

x 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xi 

TANDA PERSETUJUAN TESIS 
 

TAZKIYAH AN-NAFS MENURUT TAFSIR AL-AZHAR DAN 

PENERAPANNYA DALAM PENDIDIKAN REMAJA 

 

 

TESIS  

Diajukan kepada Program Studi Magister Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir  

sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Strata Dua  

untuk memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.)  

 

 

Disusun oleh:  

ACHMAD SAID ARWANI 

NIM: 2386131095 

 

telah selesai dibimbing oleh kami, dan menyetujui untuk selanjutnya dapat 

diujikan.  

Jakarta, 29 September 2025  

 

Menyetujui: 

 Pembimbing I,     Pembimbing II, 

  

 

 

 

 

 

Dr. Kholilurrohman, M.A.                               Dr. Badru Tamam, M.A 

 

Mengetahui, 

Ketua Program Studi Magister Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir 

 

 

 

 

 

 

Dr. H. Abd. Muid N., M.A. 

 

 

 

 



 

 

xii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xiii 

TANDA PENGESAHAN TESIS 

 

TAZKIYAH AN-NAFS MENURUT TAFSIR AL-AZHAR DAN 

PENERAPANNYA DALAM PENDIDIKAN REMAJA 

 

Disusun oleh: 

 

Nama    : Achmad Said Arwani 

Nomor Induk Mahasiswa : 2386131095 

Program Studi   : Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir  

Konsentrasi   : Tafsir Nusantara  

 

Telah diajukan pada sidang munaqasah pada tanggal:  

Selasa, 07 Oktober 2025 

 

No Nama Penguji Jabatan dan Tim Tanda Tangan 

1 Prof. Dr. H. M. Darwis Hude, M.Si. Ketua  

2 Prof. Dr. H. M. Darwis Hude, M.Si. Penguji I  

3 Dr. H. Abd. Muid N., M.A. Penguji II  

4 Dr. Kholilurrohman, M.A. Pembimbing I  

5 Dr. Badru Tamam, M.A. Pembimbing II  

6 Dr. h. Abd. Muid N., M.A. Panitera/Sekretaris  

 

Jakarta, 20 Oktober 2025 

Mengetahui, 

Direktur Pascasarjana 

Universitas PTIQ Jakarta 

 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si. 



 

 

xiv 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xv 

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 

Arab Latin Arab Latin Arab Latin 

 Q ق Z ز ʹ أ

 K ك S س B ب

 L ل Sy ش T ث

 M م Sh ص Ts ث

 N ن Dh ض J ج

 W و Th ط H ح

 H ه Zh ظ Kh خ

 A ء ʹ ع D د

 Y ي G غ Dz ذ

 - - F ف R ر

      

Catatan: 

a. Konsonan yang ber-syaddah ditulis dengan rangkap, misalnya ( ب َّر َّ ) 

ditulis rabba. 

b. Vokal panjang (mad): fatḥah (baris di atas) ditulis â atau Â, kasrah (baris 

di bawah) ditulis î atau Î, serta ḍammah (baris depan) ditulis dengan û 

atau Û, misalnya: القارعت ditulis al-qâri„ah, المساكيه ditulis al-masâkîn, 

 .ditulis al-muflihûn المفلحون

c. Kata sandang alif + lam (ال) apabila diikuti oleh huruf qamariyah ditulis 

al, misalnya: الكافرون ditulis al-kâfirûn. Sedangkan, bila diikuti oleh huruf 

syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang mengikutinya, misalnya: 

 ditulis ar-rijâl, atau diperbolehkan dengan menggunakan الرجال

transliterasi al-qamariyah ditulis al-rijâl. Asalkan konsisten dari awal 

sampai akhir. 

d. Ta' marbûṭah (ة) apabila terletak di akhir kalimat, ditulis dengan h, 

misalnya: البقرة ditulis al-Baqarah. Bila di tengah kalimat ditulis dengan t, 

misalnya: َّالمال َّالنساء zakât al-mâl, atau ditulis زكاة  .‟sûrat an-Nisâ سورة

Penulisan kata dalam kalimat dilakukan menurut tulisannya, misalnya: 

 .ditulis wa huwa khair ar-râziqîn وهوَّخيرَّالرازقيه

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xvi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xvii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

KATA PENGANTAR 

 

Mengawali kata pengantar ini tidak ada kata yang pantas untuk penulis 

ucapkan selain kata Alhamdulillah wa Syukrulillah. Syukur dan pujian 

tersebut ringan terucap karena segala rahmat, nikmat, ridha, dan taufik dari 

Allah Swt telah menyertai setiap hembusan nafas, detak jantung, ayunan 

tangan, langkah kaki, tetesan keringat, buah fikiran, dan juga ikut menyertai 

setiap kata yang disusun oleh penulis. Sepanjang waktu penulisan tesis ini 

hingga selesainya, penulis semakin merasa kecil di hadapan Sang Maha 

Besar Allah. Penulis menyadari akan kekurangan, kebodohan, dan kesalahan 

yang selama ini penulis miliki. Penulis berharap dengan hasil penelitian tesis 

yang sederhana ini, untuk semasa hidup di dunia semoga penulis terus 

menyelami lautan ilmu yang Allah telah anugerahkan untuk umat manusia 

dan untuk di akhirat semoga dapat menjadi pemberat amal penulis di 

hadapan-Nya kelak di hari pembalasan, âmîn. 

Setelah Allah, yang patut penulis agungkan adalah kekasih Allah, 

dialah Rasulullah saw. Karena alam semesta ini tidak akan diciptakan 

kecuali karenanya, dan kehadirannya menerangi dunia dengan ilmu dan 

menerangi akhirat dengan iman. Maka sholawat dan salam hanya 

tercurahkan untuknya Sang Baginda Besar Sayyidunâ wa Mawlânâ 

Muhammad saw, dan untuk keluarganya dan para sahabatnya. Allahumma 

Shalli wa sallim wa bârik ‟alâ Sayyidinâ Muḫammad wa ‟alâ âlihi wa 

ashḫâbihi ajma‟în. 

Tidak akan dikatakan syukur pada Allah apabila belum berterimakasih 

kepada manusia, begitu pesan Nabi Muhammad saw dalam hadisnya. 

Dengan penuh kesadaran, penulis mengakui keterlibatan orang-orang baik di 

sekeliling penulis yang tiada hentinya mensupport, membantu mengarahkan, 

memberi masukan, memberi waktu dan ruang, mendoakan, bahkan 



 

 

xviii 

memberikan bantuan berupa materi, ataupun pihak-pihak lainnya yang 

sangat berjasa dalam studi penulis hingga tugas akhir ini. Maka penulis 

mengucapkan ribuan bahkan jutaan terimakasih kepada: 

1. Prof. Dr. KH. Nasaruddin Umar, M.A., selaku Rektor Universitas PTIQ 

Jakarta sekaligus Menteri Agama Republik Indonesia (RI) saat ini, yang 

telah memberikan penulis kesempatan untuk menjadi thâlib al-‟ilm di 

Universitas tercinta ini. Dengan kebijakannya, petuahnya, dan ilmu yang 

telah diberikan dapat memudahkan penulis dalam menyelesaikan studi di 

strata dua ini. 

2. Prof. Dr. H. M. Darwis Hude, M.Si., selaku Direktur Program 

Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta yang telah membimbing, 

memotivasi, dan ikut mengiringi perjalanan perkuliahan penulis selama 

ini, khususnya dalam mengawal selesainya tesis penulis. 

3. Dr. Abd. Muid N., M.A., selaku Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur‟an dan 

Tafsir Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta, yang tidak ada hentinya 

mendorong penulis dan para penulis lainnya untuk menulis tesis dengan 

baik dan benar serta menyelesaikan studi tepat pada waktu yang 

semestinya. 

4. Dr. Kholilurrohman, M.A., dan Dr. Badru Tamam, M.A., selaku dosen 

pembimbing tesis penulis yang telah mengorbankan waktu, fikiran, 

tenaganya demi terselesainya penulisan tesis penulis dengan baik dan 

benar secara ilmiah. 

5. Para dosen, tenaga kependidikan, dan seluruh civitas akademika, 

khususnya Staf Tata Usaha Universitas PTIQ Jakarta yang telah mengajari 

penulis, mendidik penulis, serta mengarahkan penulis dalam pengurusan 

administrasi perkuliahan. 

6. Kepada pemerintah RI yang telah memfasilitasi rakyat Indonesia sebuah 

perpustakaan nasional yang lengkap, canggih, dan besar. Penulis adalah 

salah satu anggota aktif perpustakaan tersebut, telah banyak mengambil 

manfaat, menikmati fasilitas, menjadikan buku-buku di dalamnya sebagai 

referensi penulisan tesis ini.  

7. Kepada kedua orangtua penulis, ayah Mohamad Wasib dengan 

keterbatasan dan keadaanya yang masih sakit, tidak pernah berhenti 

mendoakan penulis dengan tulus ikhlas tanpa pamrih. Juga ibu penulis, 

ibu Khadijah yang doanya paling mustajab, kasih sayangnya yang paling 

tulus dikhususkan untuk penulis. Sunguh sangat terasa doa dan kasih 

sayang mereka, walaupun jarak tempat tinggal penulis dengan mereka 

berdua sangatlah jauh, tapi kasih sayang dan doanya terasa sedekat urat 

nadi. Dengan cara apapun penulis tidak akan pernah bisa membalas jasa-

jasa mereka. Akan tetapi, setidaknya tulisan penelitian yang sangat 

sederhana ini menjadi hadiah kecil untuk mereka. 



 

 

xix 

8. Kepada kakak penulis Achmad Shofian Afandi Akbaruddin, adik penulis 

Fathonah Arini dan Alfi Aliza Rochmah, S.T., saudara-saudara ipar, 

keponakan-keponakan tersayang, calon istri Mawardhea Fithri Anugrah 

tercinta, calon mertua Bapak tedy Riyanto, S.Kom dan Ibu Ratna 

Komalasari yang terhormat, semuanya yang telah turut mendoakan dan 

mendukung studi penulis sampai akhir tugas tesis ini. 

9. Kepada kyai penulis KH. Ir. Hudori, M.Sc., dan Ibu Hajah Devi yang 

menjadi orangtua penulis selama bertahun-tahun di Bogor dan di Jakarta. 

Memberikan kami dukungan yang penuh secara zahir dan batin untuk 

meraih harapan dan cita-cita penulis. 

10. Kepada teman-teman kami terutama saudara Zulkifli Reza Fahmi, M.A., 

Achmad Ilham Maulana, M.Ag., dan Muhammad Miftah Hamdani, 

M.Ag., yang telah memberikan arahan dan masukan kepada penulis 

dalam penulisan tesis ini. 

Semoga semua amal baik yang membantu penulis dari bantuan yang 

kecil sampai yang besar, materi atau inmateri, baik diterima penulis secara 

langsung atau tidak langsung, Allah membalasnya dengan sebaik-baik 

balasan dan penuh keberkahan. 

 

Jakarta, 29 September 2025 

Yang Membuat Pernyataan, 

 

 

 

Achmad Said Arwani 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xx 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xix 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR ISI 
 

Judul Halaman ...............................................................................................  i 

Abstrak ...........................................................................................................  iii 

Pernyataan Keaslian Tesis ..............................................................................  ix 

Tanda Persetujuan Tesis .................................................................................  xi 

Tanda Pengesahan Tesis .................................................................................  xiii 

Kata Pengantar ...............................................................................................  xvii 

Daftar Isi ........................................................................................................  xxi 

BAB I PENDAHULUAN .........................................................................  1 

A. Latar Belakang Masalah ...........................................................  1 

B. Identifikasi Masalah .................................................................  8 

C. Pembatasan dan Perumusan Masalah .......................................  8 

1. Pembatasan Masalah ............................................................  8 

2. Perumusan Masalah .............................................................  8 

D. Tujuan Penelitian ......................................................................  9 

E. Manfaat Penelitian ....................................................................  9 

1. Dari Segi Teoritis .................................................................  9 

2. Dari Segi Praktis ..................................................................  9 

F. Kerangka Teori .........................................................................  9 

G. Tinjauan Pustaka .......................................................................  13 

H. Metode Penelitian .....................................................................  15 

1. Jenis Penelitian.....................................................................  15 

2. Sumber Data.........................................................................  16 

3. Pengumpulan Data ...............................................................  17 



 

xx 

4. Analisis Data ........................................................................  17 

I. Sistematika Penulisan ...............................................................  19 

BAB II DISKURSUS TAZKIYAH AN-NAFS DAN PENDIDIKAN 

REMAJA .......................................................................................  21 

A. Tafsir Mawdhû‟î ........................................................................  21 

1. Pengertian Tafsir Mawdhû‟î .................................................  21 

2. Sejarah dan Perkembangan Tafsir Mawdhûî ........................  23 

3. Metodologi Tafsir Maudhû‟i  (Tematik) ..............................  24 

4. Urgensi dan Keistimewaan Tafsir Maudhû‟i (Tematik) .......  25 

B. Konsep Tazkiyah An-Nafs dalam Islam ....................................  26 

1. Pengertian Tazkiyah An-Nafs ...............................................  26 

2. Tazkiyah An-Nafs dalam Al-Qur‟an dan Hadis ....................  32 

3. Penyakit-penyakit Nafs (Jiwa) .............................................  35 

4. Metode Tazkiyah An-Nafs ....................................................  44 

5. Sarana-sarana Asasi Tazkiyah An-Nafs ................................  47 

6. Realisasi Tazkiyah An-Nafs ..................................................  54 

7. Capaian Setelah Proses Tazkiyah An-Nafs ...........................  64 

C. Pendidikan Remaja dalam Perspektif Islam .............................  67 

1. Pengertian Pendidikan .........................................................  67 

2. Islam Sebagai Dasar Pendidikan ..........................................  69 

3. Pendidikan Islam ..................................................................  72 

4. Diskursus Remaja ................................................................  75 

5. Pendidikan Remaja ..............................................................  82 

D. Strategi Pendidikan Remaja Berbasis Tazkiyah An-Nafs ..........  91 

1. Pendidikan Berbasis Tazkiyah An-Nafs Sebagai Solusi .......  91 

2. Landasan Pendidikan Berbasis Tazkiyah An-Nafs ...............  93 

3. Metode Pendidikan Berbasis Tazkiyah An-Nafs ..................  94 

4. Penerapan Metode Pendidikan Berbasis Tazkiyah An-

Nafs ......................................................................................  95 

BAB III HAMKA DAN TAFSIR AL-AZHAR .............................................  101 

A. Biografi Hamka ........................................................................  101 

1. Kelahiran dan Pendidikan Hamka .......................................  101 

2. Karya dan Kiprah Hamka ....................................................  104 

3. Penghujung Perjalanan Hidup Hamka .................................  108 

B. Tafsir Al-Azhar Hamka .............................................................  111 

C. Konsep Tazkiyah An-Nafs Menurut Hamka ..............................  115 

 

 



 

xxi 

BAB IV IMPLEMENTASI TAZKIYAH AN-NAFS MENURUT TAFSIR 

AL-AZHAR DALAM PENDIDIKAN REMAJA ..........................  131 

A. Konsep Tazkiyah An-Nafs Menurut Tafsir Al-Azhar Hamka 

dan Relevansinya Terhadap Pendidikan Remaja ......................  131 

1. Langkah-langkah dalam Tazkiyah An-Nafs ..........................  131 

2. Kesucian Jiwa Adalah Kehendak Allah SWT ......................  166 

3. Balasan Bagi Orang yang Menyucikan Jiwanya .................  169 

B. Penerapan Tazkiyah An-Nafs Menurut Tafsir Al-Azhar Pada 

Pendidikan Remaja ...................................................................  172 

1. Intrakulikuler........................................................................  173 

2. Kokurikuler ..........................................................................  176 

BAB V PENUTUP .....................................................................................  189 

A. Kesimpulan ...............................................................................  189 

B. Implikasi Hasil Penelitian .........................................................  190 

C. Saran .........................................................................................  191 

DAFTAR PUSTAKA .....................................................................................  193 

LAMPIRAN 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xxii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Perubahan zaman terjadi dengan cepat dan membawa pengaruh 

dalam setiap lini kehidupan masyarakat. Memasuki era globalisasi ini, 

teknologi dan ilmu pengetahuan keduanya mengalami kemajuan yang 

begitu pesat secara bersamaan.
1
 Banyak bermunculan teknologi baru 

dalam kehidupan manusia yang mendatangkan kemudahan-kemudahan.  

Seperti halnya gadget yang sudah menjadi kebutuhan primer bagi 

kebanyakan manusia setiap harinya. Selain sebagai alat komunikasi dan 

sumber informasi, gadget yang dilengkapi berbagai fitur juga menjadi 

akses bagi anak-anak untuk menggunakan media sosial, bermain game, 

dan fitur lainnya secara daring yang belum relevan dengan usia mereka.
2
 

Anak-anak yang masih berstatus sebagai pelajar, mereka sedang 

menjalani masa pertumbuhan baik dalam bentuk fisik begitu juga 

pertumbuhan akal dan fikiran.
3
 Kurang matangnya anak-anak dalam 

berfikir dan bersikap mengakibatkan kurang bijaknya anak-anak dalam 

menggunakan gadget.  

                                                           
1Fitri Mulyani dan Nur Haliza, “Analisis Perkembangan Ilmu Pengetahuan dan 

Teknologi (Iptek) dalam Pendidikan,” dalam Jurnal Pendidikan dan Konseling, Vol. 3 No. 1 

Tahun 2021, hal. 1.  
2Sigit Tri Utomo dan Achmad Sa‟i, “Dampak Pornografi Terhadap Perkembangan 

Mental Remaja di Sekolah,” dalam Jurnal Elementari, Vol. 06 No. 1 Tahun 2018, hal. 1. 
3 Imam Zarkasyi, Ushûl At-Tarbiyah wa At-Ta‟lîm, Ponorogo: Darsussalam Press, 

2011, Juz 1, hal. 4. 



2 

 

Jenis gadget yang banyak digunakan anak-anak pelajar adalah 

handphone. Intensitas anak pelajar dalam penggunaan handphone 

sangatlah tinggi. Terlebih apabila tidak ada disiplin pembatasan dalam 

penggunaanya dari para orangtua. Dimitri Mahayana seorang pakar 

teknologi informasi dari Institut Teknologi Bandung (ITB) menyatakan 

bahwa 5-10% penggemar gadget gemar memainkan gadgetnya hingga 

100-200 kali setiap harinya, dan sebagian besar mereka adalah remaja 

yang masih duduk di bangku sekolah.
4
 Mereka merasa sangat kehilangan 

ketika tidak ada gadget di genggamannya. Dari hasil penelitian ditemukan 

bahwa ketergantungan gadget bisa memberi dampak pada pertumbuhan 

otak anak karena hormone dopamine yang tinggi bisa merusak 

kesempurnaan fungsi prefrontal korteks.
5
  

Anak yang sudah memiliki kebiasaan bermain gadget dalam waktu 

satu hari lebih dari dua jam akan marah, bahkan tantrum jika gadget 

miliknya diambil. Seorang pecandu gadget, aktifitasnya hanya akan 

tertuju kepada kehidupan dunia maya. Hal ini disebut respon yang terjadi 

melalui interaksi terhadap lingkungannya, yang kemudian akan 

menimbulkan perubahan tingkah laku.
6 Akibatnya, muncul perilaku anak 

yang kurang bersosialisasi dan kurang bermoral. Hal-hal tersebut 

merupakan dampak negatif yang banyak dikeluhkan dalam perkembangan 

sosial anak yang mana nantinya dampak-dampak tersebut dapat mengarah 

kepada degradasi moral anak.
7
  

Kelonggaran dan kebebasan anak-anak pelajar dalam penggunaan 

handphone yang bisa mengakses segala hal dapat berakibat fatal. Apalagi 

anak-anak tersebut sedang mengalami masa puberitas yaitu masa remaja 

yang beranjak menuju dewasa. Khususnya terhadap konten pornografi, 

rasa penasaran padanya sangatlah tinggi. Dalam kajian yang dilakukan 

oleh Direktorat Pembinaan Pendidikan Keluarga Kementerian Pendidikan 

dan Kebudayaan ditemukan bahwa kemajuan teknologi informasi dan 

komunikasi mempengaruhi jumlah anak-anak yang terpapar video porno. 

Video porno dapat dengan mudah didapatkan dari game, majalah, media 

sosial, dan jejaring internet.
8
 Hal ini sangat membahayakan apabila orang 

                                                           
4 Abidah, “Dampak Penggunaan Gadget Terhadap Degradasi Moral Pelajar,” dalam 

Jurnal Pendidikan dan Konseling, Vol. 5 No. 1 Tahun 2023, hal. 27. 
5 Nurudin, Sistem Komunikasi di Indonesia, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2007, 

hal. 57. 
6 Misdayanti, Penguatan dan Inovasi Pelayanan Kesehatan dalam Era Revolusi 

Industri 4.0, Kendari: UHO Edupress, 2019, hal. 75. 
7 Puspita, Fenomena Kecanduan Gadget Pada Anak Usia Dini, Surabaya: Cipta 

Media Nusantara, 2020, hal. 98. 
8Direktorat Pembinaan Pendidikan Keluarga, Seri Pendidikan Orang Tua: 

Mendampingi Anak Menghadapi Bahaya Pornografi, Jakarta: Kementrian Pendidikan dan 

Kebudayaan, 2017, hal. 7.  



3 

 

 

tua jarang mengawasi anak-anak remajanya. Kurang memberi dukungan 

dan kurang menerapkan pola disiplin akan menyebabkan terjadinya 

penyimpangan tingkah laku pada remaja sehingga melahirkan fenomena 

kenakalan remaja. Hal itu menjadi jelas dalam teori sosiogenik: teori yang 

digunakan untuk mengetahui sumber penyebab kenakalan remaja. Dan 

benar bahwa ditemukan hal yang mendasari kenakalan remaja adalah 

mengakses, kemudian membuka situs-situs pornografi.
9
 

Jika pornografi merusak anak-anak remaja, maka pornografi itu 

sendiri yang akan merusak masa depan mereka.
10

 Sifat alami anak-anak 

adalah meniru apa yang mereka lihat.
11

 Mereka bisa meniru tindakan-

tindakan seksual yang mereka lihat, baik itu terhadap anak yang lebih 

kecil, teman sebaya yang lebih lemah, atau siapa pun. Peniruan ini bisa 

berupa tindakan kecil seperti ciuman atau pelukan, bahkan tindakan berat 

seperti berhubungan intim.
12

 Kemudian setelah mengenal seks bebas, 

tidak mustahil mereka akan bersinggungan dengan praktik aborsi dan 

penyakit HIV/AIDS.
13

 

Penyakit pornografi menimbulkan banyak kasus pemerkosaan 

bahkan pembunuhan terhadap korban yang telah diberitakan di beberapa 

media stasiun televisi. Seperti yang terjadi di Bandung pada tahun 2021 

silam, ada seorang anak perempuan yang masih berusia 10 tahun 

diperkosa oleh anak sekolah menengah atas yang baru berusia 17 tahun, 

korban tidak hanya diperkosa tapi juga dibunuh. Setelah diperiksa oleh 

kepolisian dia mengakui, bahwa dia melakukannya disebabkan karena 

kecanduan konten pornografi.
14

 Hal itu dipertegas oleh Kementrian 

Pemberdayaan Perempuan dan Perlindungan Anak (Kemen PPPA) dalam 

keterangan persnya pada tanggal 27 bulan November tahun 2021.
15

 

                                                           
9 Sudarsono, Kenakalan Remaja, Jakarta: Rineka Cipta, 1990, hal. 5. 
10 Gunawan, “Pengaruh Kegiatan Matrikulasi Pendidikan Seks dan Kesadaran 

Tentang  Pornografi Terhadap Karakter Peserta Didik,” dalam Jurnal Tsamrah Al-Fikri, Vol. 

10 No. 1 Tahun 2016, hal. 155. 
11 Trinita Anggraini dan Erine Nur Maulidya, “Dampak Paparan Pornografi Pada 

Anak Usia Dini,” dalam Jurnal Ilmiah Pendidikan Anak Usia Dini, Vol. 3 No. 1 Tahun 

2020, hal. 51. 
12 Novita, “Faktor-faktor yang Mempengaruhi Kebiasaan Menonton Film Porno Pada 

Remaja,” dalam Jurnal Antropologi Sosial dan Budaya, Vol. 4 No. 1 Tahun 2018, hal. 31-44. 
13 Faizah Ali Syibromalisi, Pornografi dan Pornoaksi Bahaya Laten Bagi Pendidikan 

Anak dan Remaja, Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 2016, hal. 2. 
14 David Oliver Purba, Usai Perkosa dan Bunuh Boca 10 tahun Siswa SMA Merokok 

Santai di Pekarangan, dalam https://bandung.kompas.com/read/2021/11/25/155048578/usai-

perkosa-dan-bunuh-bocah-10-tahun-siswa-sma-merokok-santai-di-pekarangan?page=all. 

Diakses pada 17 Juli 2024. 
15 Agus Yulianto, Bintang Puspayoga: Pelaku Pemerkosaan Kecanduan Pornografi, 

dalam https://news.republika.co.id/berita/r37okr396/bintang-puspoyoga-pelaku-

pemerkosaan-kecanduan-pornografi. Diakses pada17 Juli 2024. 

https://bandung.kompas.com/read/2021/11/25/155048578/usai-perkosa-dan-bunuh-bocah-10-tahun-siswa-sma-merokok-santai-di-pekarangan?page=all
https://bandung.kompas.com/read/2021/11/25/155048578/usai-perkosa-dan-bunuh-bocah-10-tahun-siswa-sma-merokok-santai-di-pekarangan?page=all
https://news.republika.co.id/berita/r37okr396/bintang-puspoyoga-pelaku-pemerkosaan-kecanduan-pornografi
https://news.republika.co.id/berita/r37okr396/bintang-puspoyoga-pelaku-pemerkosaan-kecanduan-pornografi


4 

 

Dalam kasus yang sama dengan motif yang berbeda yaitu banyaknya 

perempuan hamil di luar nikah, ini juga disebabkan karena terpapar 

pornografi yang mereka dapatkan dari gadget  yang selma ini mereka 

miliki. Kasus ini dibenarkan oleh Wakil Ketua Komisi IX DPR RI 

Kurniasih Mufidayati.
16

 Oleh sebab itu, pornografi bisa disebut sebagai 

bahaya laten dalam kehidupan bermasyarakat yang tidak bisa dianggap 

remeh. 

Sungguh sangat memprihatinkan jika kondisi anak-anak remaja 

seperti itu terus berkelanjutan. Karena nasib bangsa dan negara kedepan 

ditentukan oleh para remaja hari ini yang tengah menjalani proses 

pendidikan di sekolah.
17

 Masalah pornografi harus ditanggapi sebagai 

situasi darurat bagi pendidikan di Indonesia. Apabila orangtua, para guru, 

dan masyarakat bersikap acuh tak acuh dan permisif, maka pornografi 

akan menjadi hal yang wajar dan pergaulan bebas akan menjadi habit. 

Pada akhirnya baik fisik ataupun jiwa anak-anak didik akan hancur 

disusul dengan hancurnya sebuah tatanan kehidupan bermasyarakat.  

Gambaran kondisi bangsa di atas menunjukkan bahwa anak-anak 

remaja Indonesia sedang mengalami degradasi moral. Banyak perilaku 

bentuk degradasi moral lainnya, seperti: pencurian, kenakalan remaja dan 

tawuran pelajar, perampokan, kejahatan mutilasi, narkoba, pembunuhan, 

dan lain sebagainya.
18

 Bila semua aspek dalam masyarakat karut marut, 

pendidikan adalah benteng terakhirnya. Pendidikan menjadi wilayah yang 

ajek, berwibawa, dan menjadi pemandu atas kehidupan. Sebab pendidikan 

adalah sumber mata air murni yang menyediakan kejernihan pada saat 

bangsa yang mengalami situasi keruh.
19

 

Mohammad Natsir menyatakan bahwa tujuan pendidikan sendiri 

tidak lain adalah pencapaian kualitas hamba Allah. Untuk itu, tauhid harus 

menjadi dasar pelaksanaan pendidikan, sedangkan menjadi anak didik 

yang berkarakter dan beradab tujuan akhir dari pelaksanaan sistem 

pendidikan.
20

 Ini semua agar anak-anak didik sanggup meraih kesuksesan 

dunia dan akhirat sebagaimana yang tersimpul dalam firman Allah surat 

                                                           
16 Sekretariat Jendral DPR RI, Kurniasih: Kasus Anak Hamil di Luar Nikah Sudah 

Darurat, dalam 

https://www.dpr.go.id/berita/detail/id/43062/t/Kurniasih%3A+Kasus+Anak+Hamil+di+Luar

+Nikah+Sudah+Darurat. Diakses pada 17 Juli 2024. 
17 Tim Rene Islam, Mahfuzhat: Kumpulan Kata Mutiara Islam – Arab yang 

Diajarkan di Pondok Pesantren dan Madrasah, Jakarta: Rene Islam, 2020, hal. 199. 
18 Irmawati Musa, “Studi Literatur: Degradasi Moral di Kalangan Remaja,” dalam 

Jurnal Ezra Science Bulletin, Vol. 1 No. 2 Tahun 2023, hal. 224. 
19 Zainuddin Fananie, Pedoman Pendidikan Modern, Jakarta: Fananie Center, 2010, 

hal. viii. 
20 Endang Saifuddin Anshari, Pak Natsir 80 th, Jakarta: Media Dakwah, 1988, hal. 

39. 

https://www.dpr.go.id/berita/detail/id/43062/t/Kurniasih%3A+Kasus+Anak+Hamil+di+Luar+Nikah+Sudah+Darurat
https://www.dpr.go.id/berita/detail/id/43062/t/Kurniasih%3A+Kasus+Anak+Hamil+di+Luar+Nikah+Sudah+Darurat


5 

 

 

al-Qashash ayat 77. Apabila tauhid sudah menjadi dasar pendidikan maka 

setiap anak didik akan mengerti tujuan dia diciptakan di atas bumi 

hanyalah untuk menghamba dan taat kepada Allah SWT, seperti yang 

telah difirmankan-Nya dalam adz-Dzâriyât ayat 56.
21

  

Orang yang telah menjalani proses pendidikan dan menambah 

ilmunya maka sesungguhnya dia menambah keimanannya pada Allah 

SWT. Semakin bertambah imannya kepada Allah SWT maka semakin 

bertambah ketakwaan kepada-Nya.
22

 Maka Rasulullah SAW mengajarkan 

agar kita selalu berdoa untuk dihindarkan dari ilmu yang tidak 

bermanfaat.
23

 Pada puncaknya seorang penuntut ilmu dia akan menjadi 

pribadi yang baik bagi dirinya dan baik bagi sekelilingnya. Karena itulah 

para pendiri dan para tokoh bangsa ini telah menyusun sistem pendidikan 

di Indonesia. Undang-undang No. 20 tahun 2003 mengenai Sistem 

Pendidikan Nasional, pada pasal 3, bahwa tujuan pendidikan nasional 

adalah meningkatkan potensi anak didik supaya menjadi insan yang 

bertakwa dan beriman kepada Allah dan berakhlak karimah, 

berpengetahuan, berbadan sehat, cakap, inovatif, berdikari, terampil, 

berkualitas, dan berbudaya untuk kepentingan bangsa.
24

 Berarti, amanah 

konstitusi negara Indoneia mengenai tujuan pendidikan nasional telah 

mengutamakan pentingnya penanaman takwa, iman, dan akhlak terpuji 

pada diri setiap anak didik.  

Akan tetapi dalam tataran penjabaran dan aplikasinya tujuan 

tersebut belum benar-benar diwujudkan sebagai hal fundamental dalam 

proses pendidikan. Beberapa pakar pendidikan telah mencoba 

menawarkan beberapa teori pendidikan moral seperti halnya yang 

diterapkan oleh Ainul Yaqin di sekolah MAN 1 Mojokerto. Ainul Yaqin 

mencoba menerapkan pada sekolah tersebut model pembelajaran “ta‟qilul 

akhlak” dengan pendekatan kognitif dengan harapan dengan teori tersebut 

akan melahirkan individu pancakonvesional, sayangnya teori ini diambil 

dari filsuf pendidikan non muslim yaitu Lawrence Kohlberg.
25

 Teori 

lainnya datang dari doktor psikolog pendidikan Islam yaitu Azam Syukur 

Rahmatullah yang menawarkan pendekatan pendidikan kasih sayang 

                                                           
21Muhammad Natsir, Capita Selecta, Bandung: Sumup, 1954, hal. 105. 
22Hadis riwayat Abu Manshur ad-Dailami, dari Ali bin Abi Thalib, Rasulullah saw 

bersabda: “Man izdâda „ilmân wa lam yazdâd hudân, lam yazdâd mina Allahi illâ bu‟dân”. 
23Hadis riwayat Muslim dari Zaid bin Arqam, lafadz doa: “Allahumma innî 

aû‟dzubika min i‟lmin lâ yanfa‟.”  
24Adian Husaini, Pendidikan Islam: Mewujudkan Generasi Gemilang Menuju 

Negara Adidaya 2045, Depok: Yayasan Pendidikan Islam At-Taqwa, 2023, hal. vi.  
25Ainul Yaqin, Pendidikan Akhlak-Moral: Berbasis Teori Kognitif, Depok: PT Raja 

Grafindo Persada, 2020, hal. 178. 



6 

 

untuk menangani kenakalan remaja.
26

 Dua tawaran tersebut belum 

memberikan dampak yang signifikan pada kenakalan remaja, oleh karena 

itu sangat diperlukan sebuah konsep keilmuan dalam khazanah Islam 

yang bisa menjadi pedoman ampuh dalam mengatasi problem ini. 

Sangatlah penting tawaran sebuah solusi mendasar yang bisa 

diterapkan di dalam dunia pendidikan anak-anak remaja. Solusi yang 

dimaksud adalah solusi yang dapat membantu mengantarkan proses 

pendidikan menuju tujuan awalnya. Menurut Ahmad Tafsir dalam rangka 

mencetak insân bertakwa dan beriman, diperlukan cara mendidik yang 

komprehensif, yaitu mendidik dua aspek: aspek rohani dan jasmani. 

Menurutnya pengabaian pendidikan rohani merupakan salah satu sebab 

kegagalan pendidikan.
27

 Ini berarti memasukkan materi ajar yang dapat 

membersihkan hati anak didik dalam kurikulum pendidikan sangatlah 

diperlukan. 

Hamka seorang ulama sufi kharismatik Indonesia pemerhati 

pendidikan menyatakan bahwa, terdapat dua unsur dalam diri manusia 

yang semestinya dijaga dan dirawat, yakni jiwa dan raga. Terpelihara dan 

terawatnya jiwa berpengaruh pada kondisi raga. Jiwa bagi manusia 

merupakan unsur penentu yang sangat krusial. Jiwa yang sehat 

berdampak pada kebersihan zahir dan batin.
28

 Jiwa dan raga dua unsur 

yang tidak terpisahkan, saling berperan penting dalam diri manusia. 

Apabila jiwa seseorang sehat, akan terlihat tanda-tandanya dari 

fisiknya. Bersinarnya kedua bola mata menunjukkan kesehatan serta 

kejernihan isi batinnya. Begitu juga badan yang sehat, mencerdaskan 

fikiran, mentajamkan akal, dan melahirkan kebersihan jiwa. Sebaliknya, 

saat jiwa mengalami sakit, seperti ditimpa penyakit dengki, penyakit iri, 

penyakit marah, maka raga manusia akan merespon dan 

membenarkannya, seperti mata memerah, otot menjadi tegang, dan syaraf 

menjadi kencang.
29

 Gerak-gerik raga menggambarkan isi jiwa. Dalam 

khazanah keilmuan Islam, terdapat ilmu tasawuf yang biasa dipergunakan 

para sufi dalam mengobati jiwa yang kering dan hampa dari nilai-nilai 

kebaikan. Adapun proses pengobatannya biasa disebut dengan beberapa 

terminologi. Hamka dan beberapa ulama‟ lainnya lebih condong 

menggunakan terminologi atau sebutan tazkiyah an-nafs. 

Terkait dengan tasawuf yang ditawarkan Hamka, dia mempunyai 

konsep dan pemikiran-pemikiran tersendiri terhadap tasawuf. Ini terlihat 

                                                           
26Azam Syukur Rahmatullah, Kenakalan Remaja dalam Prespektif Psikologi 

Pendidikan Islam, Wonosobo: Gaceindo, 2019, hal. 153. 
27Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan Prespektif Islam, Bandung: PT. Rosda Karya, 2008, 

hal. 188. 
28Hamka, Tasawuf Modern, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990, hal. 145. 
29Hamka, Tasawuf Modern, hal. 138. 



7 

 

 

dalam kajian-kajian tasawufnya terutama dalam karyanya bernama 

Tasawuf Modern. Kendati demikian, term-term tasawufnya tetap 

menggunakan term-term seperti pada kajian tasawuf pada umumnya, 

zuhd, ridhâ, qanâa‟h, tawakkal, saâ‟dah, irâdah, maḫabbah, ma‟rifah, 

dan seterusnya. Dia menyimpulkan bahwa kekhususan tasawuf Hamka 

terletak pada ajaran kebahagiaan sejati yang mencakup seluruh aspek 

kehidupan, seperti yang tercermin dalam kehidupannya. Puncak dari 

segalanya itu adalah mendekatkan diri kepada Allah SWT.
30

 

Hamka yang juga merupakan mufassir (ahli tafsir) dia mempunyai 

karya tafsir yang monumental yaitu Tafsir Al-Azhar yang ditulisnya 

selama dia menjalani tahanan dalam penjara di masa Orde Lama. Tafsir 

Al-Azhar telah berkontribusi mencerahkan muslim Indonesia, khususnya 

muslim di rumpun melayu. Dipandang dari sisi metode Tafsir Al-Azhar 

dapat dikelompokkan kepada at-tafsîr at-taḫlîlî,
31

 sebab cara 

menafsirkannya ditafsirkan sesuai susunan mushḫaf al-u‟tsmânî. Adapun 

corak gaya penafsiran tafsirnya merujuk kepada tafsir al-adabî al-ijtimâî‟. 

Yang dimaksud tafsir al-adabî al-ijtimâî‟ yaitu tafsir yang menjabarkan 

petunjuk-petunjuk ayat-ayat Al-Qur‟an yang berhubungan dengan 

masalah atau persoalan hidup, serta upaya-upaya untuk mengobati 

penyakit-penyakit atau problem umat sesuai penjelasan ayat, dengan 

mengungkapkan penjelasan tersebut dengan bahasa yang jelas untuk 

difahami.
32

  

Atas paparan masalah dan fonemana tersebut, penulis 

mengikhtisarkan ijtihâdnya dengan beberapa sudut pandang. Melihat 

kepiawaian Hamka dalam menafsirkan Al-Qur‟an hingga terbitlah 

sembilan jilid Tafsir Al-Azhar, dengan ditambah sosoknya yang 

berlatarbelakang sufi, dan perhatiannya pada dunia pendidikan, maka 

tulisan ini mencoba mengangkat sebuah konsep tazkiyah an-nafs Hamka 

dalam Tafsir Al-Azhar yang ditawarkan dalam mengatasi problem 

masyarakat Indonesia yakni rusaknya moral remaja yang disebabkan 

pornografi, yang nantinya konsep ini diharapkan bisa diterapkan dalam 

praktik pendidikan remaja. 

 

 

 

                                                           
30Masrur, “Pemikiran dan Corak Tasawuf Hamka dalam Tafsir Al-Azhar,” dalam 

Jurnal Studi Islam, Vol. 14 No. 1 Tahun 2016, hal. 17. 
31Abdul Wahid, Subjektifitas Aspek Sosial dan Politik dalam Penafsiran Al-Quran; 

Telaah Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, Aceh: Yayasan Penah Aceh, 2022, hal. 1-2. 
32Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Quran, Bandung: Mizan, 1997, hal. 

73. 



8 

 

B. Identifikasi Masalah 

Berangkat dari latar belakang masalah penelitian ini yang telah 

penulis paparkan di atas maka penulis mencoba mengidentifikasi 

beberapa masalah sebagai berikut: 

1. Anak-anak pelajar pecandu gadget kurang bersosialisasi dan kurang 

bermoral. 

2. Penggunaan gadget di luar batas dan kontrol orangtua mengakibatkan 

beberapa anak remaja terpapar pornografi. 

3. Penyakit pornografi menyebabkan timbulnya banyak kasus 

pemerkosaan dan pembunuhan di kalangan anak remaja.  

4. Lembaga pendidikan belum bisa melahirkan anak didik sesuai dengan 

amanah konstitusi tentang pendidikan yang tercantum pada UUD 

nomor 20 tahun 2003. 

5. Pendidikan di sekolah belum bisa menghadirkan solusi yang tepat 

untuk menyelesaikan problematika penyakit pornografi pada remaja. 

6. Untuk melahirkan manusia yang beriman dan berakhlak mulia tidak 

cukup dengan mendidik pada aspek jam smani dan akal anak didik 

semata, akan tetapi juga harus mendidik pada aspek hati atau jiwa 

mereka. 

7. Konsep tazkiyah an-nafs menurut ulama tasawuf di era modern lebih 

relevan untuk menjadi pedoman dan landasan dalam menangani 

problematika kekenian. 

8. Akan lebih mendalam ketika konsep tazkiyah an-nafs menurut Hamka 

diambil dari penjelasan tafsir ayat Al-Qur‟an dari karyanya yang 

bercorak tashawwuf akhlâqî yang dikenal dengan sebutan Tafsir Al-

Azhar. 

C. Pembatasan dan Perumusan Masalah 

1. Pembatasan Masalah 

Sehubungan dengan luasnya pembahasan dalam identifikasi 

masalah di atas, perlu dilakukan pembatasan permasalahan dalam tesis 

ini, yaitu: “Tazkiyah An-Nafs Menurut Tafsir Al-Azhar dan 

Penerapannya dalam Pendidikan Remaja.” 

2. Perumusan Masalah 

Berdasarkan identifikasi masalah dan pembatasan masalah di 

atas, maka yang menjadi rumusan masalah pada pokok pembahasan 

(mayor) tesis ini adalah: “Bagaimana Konsep Tazkiyah An-Nafs 

Menurut Tafsir Al-Azhar dan Penerapannya dalam Pendidikan 

Remaja?”  

Dari masalah-masalah di atas, kemudian dibuat beberapa 

pertanyaan (minor) dengan rincian sebagai berikut: 



9 

 

 

a. Bagaimana diskursus tazkiyah an-nafs dan pendidikan remaja? 

b. Bagaimana sosok Hamka dan karyanya Tafsir Al-Azhar? 

c. Bagaimana implementasi tazkiyah an-nafs menurut Tafsir Al-Azhar 

dalam pendidikan remaja? 
 

D. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk: 

1. Mengeksplorasi perdebatan teoritis seputar tazkiyah an-nafs dan 

pendidikan remaja. 

2. Menjelaskan sosok Hamka dan karyanya Tafsir Al-Azhar. 

3. Mendalami implementasi tazkiyah an-nafs menurut Tafsir Al-Azhar 

dan penerapannya dalam pendidikan remaja. 

E. Manfaat Penelitian 

Adapun manfaat penelitian ini ialah sebagai berikut:  

1. Dari Segi Teoritis  

Penelitian ini diharapkan akan memberikan kontribusi secara 

teoritis bagi perkembangan khazanah ilmu pengetahuan Islam, 

khususnya dalam studi tafsir tematik, yang memfokuskan pada nilai-

nilai tazkiyah an-nafs dalam Al-Qur‟an melalui Tafsir Al-Azhar karya 

Hamka. Hal ini diharapkan akan menjadi sumber referensi dan 

membuka jalan bagi penelitian-penelitian lain yang memiliki topik 

serupa.  

2. Dari Segi Praktis  

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi panduan bagi 

masyarakat dalam memberikan pendidikan kepada anak didik 

khususnya dari kalangan remaja, sehingga dapat mempersiapkan 

generasi penerus perjuangan bangsa dan agama. Dengan mengamalkan 

konsep tazkiyah an-nafs diharapkan dapat membersihkan jiwa-jiwa 

manusia dari kotoran hati dan dapat membentengi manusia dari segala 

bentuk kemunkaran dan keburukan. 

F. Kerangka Teori 

Teknologi dan ilmu pengetahuan berkembang pesat seiring dengan 

perkembangan zaman. Tekonologi yang canggih diciptakan dengan tujuan 

merealisasikan keinginan-keinginan manusia modern. Namun dalam 

kenyataanya kemajuan materi ternyata tidak menjamin kebahagiaan 

hidup. Justru kemajuan materi yang tidak diiringi dengan kecerdasan 



10 

 

spiritual mengakibatkan kegaluan hidup dan kekeringan jiwa.
33

 Jiwa yang 

kering itu membutuhkan asupan gizi seperti badan yang lelah, asupan gizi 

yang tepat untuk jiwa adalah hikmah-hikmah, dengan hikmah itulah jiwa 

akan menjadi tenang kemudian kembali bersih dan segar.
34

 Umat Islam 

harus mempunyai bekal yang kuat dalam mengarungi kehidupan di tengah 

perkembangan zaman ini. 

Dalam khazanah keilmuan Islam dikenal satu disiplin ilmu bernama 

ilmu tasawuf. Ilmu yang oleh para ulama dijadikannya sebagai senjata 

ampuh untuk membersihkan jiwa yang kotor dan teknik untuk menjadi 

hamba yang disayang Allah Swt.
35

 Pakar sosiolog muslim Ibnu Khaldun 

menyatakan sesungguhnya tasawuf berasal secara autentik dari agama 

Islam. Kelahirannya dari rahim tiga generasi pertama umat Islam yang 

disebut generasi terbaik (salaf). Generasi-generasi setelahnya yang 

mempelajari ilmu tasawuf dan mempraktikkanya dikenal dengan kaum 

sufi. Indikasi kaum ini adalah keistikomahannya dalam menghamba pada 

Allah, tidak tertarik pada glomouritas semu duniawi, menghindari diri 

dari kenikmatan sesaat, dan menyibukkan diri dalam beribadah kepada 

Allah SWT.
36

 Kebahagiaan duniawi yang menipu dan mengotori jiwa 

dapat diatasi dengan ilmu tasawuf. 

Ilmu tasawuf dalam inti praktiknya dikenal sebuah proses yang 

dinamakan tazkiyah an-nafs (penyucian jiwa). Pengertian tazkiyah an-

nafs yakni pembersihan diri dari segala syirik dengan segala cabangnya, 

beretika dengan semua asmâ‟ Allah disertai pengabdian penuh kepada-

Nya dan tidak mengklaim apapun yang menjadi otoritas Allah; di mana 

semua itu dilakukan dengan cara mengikuti ajaran Rasulullah saw.
37

 

Menurut Majid asy-Syayigh, upaya penyucian jiwa adalah dengan 

mengembalikan jiwa dari dosa-dosa yang telah dilakukannya. Penyucian 

jiwa yang dimaksud berkisar pada kembalinya jiwa pada kesuciannya 

yang asli sebelum terkena kotoran-kotoran. Untuk melakukan hal itu, 

godaan setan mesti dilawan dan sangat berhati-hati terhadap tipu 

dayanya.
38

  

                                                           
33 Ibnu Qayyim Al-Jawziyyah, Tazkiyyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut 

Ulama‟ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi‟i dari judul Tazkiyah an-Nufûs wa 

Tarbiyatuhâ Kamâ Yuqarriruhu „Ulamâ‟ as-Salaf, Solo: Pustaka Arafah, 2018, hal. v. 
34 Juman Rofarif, Al-Hikam Ali ibn Abi Thalib: Butir-Butir Hikmah Terpilih Sang 

Khalifah, Jakarta: PT Serambi Ilmu Semesta, 2015, hal. 10. 
35 Syamsun Ni‟am, Tasawuf Studies: Pengantar Belajar Tasawuf, Yogyakarta: Ar-

Ruzz Media, 2017, hal. 21-22. 
36 Ibnu Khaldun, Muqaddimah, Bayrût: Dâr al-Kotob Al-„Ilmiyyah, 2003, hal. 381. 
37 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fî Tazkiyatil Anfus, Solo: PT Era Adicitra Intermedia, 2014, hal. 198. 
38 Majid Asy-Syayigh, Al-Tarbiyah Al-Ruhiyah, t.tp: Mu‟assasah Al-Balâgh, 2003, 

hal. 15. 



11 

 

 

Usaha untuk menyempurnakan jiwa harus dilakukan oleh setiap 

orang yang ingin memahami ilmu ma‟rifah. Hal ini penting karena ilmu 

ma‟rifah tidak bisa diterima oleh seseorang yang jiwanya tidak bersih. 

Ada beberapa hal yang menghalangi jiwa untuk memahami kebenaran, 

seperti: jiwa yang tidak kuat, jiwa yang sakit karena terlalu terbiasa 

dengan hal-hal yang tidak baik, serta hasrat duniawi yang selalu dipenuhi. 

Dibutuhkan upaya untuk menyempurnakan jiwa agar penghalang-

penghalang itu hilang. Dalam konteks inilah penyempurnaan jiwa dapat 

dilakukan dengan tazkiyah an-nafs.
39

 

Al-Qur‟an adalah sebagai kitab suci umat Islam menjadi referensi 

utama ilmu tasawuf. Peran kaum sufi di awal abad ke 4 hijrah sangat 

gigih mensyaraḫ sekaligus menganalisa isi dari pada Al-Qur‟an. Seperti 

karya Jalaluddin Ar-Rumi yang berjudul Matsnawi merupakan analisa 

terhadap ayat-ayat Al-Qur‟an.
40

 Di bumi Nusantara juga terdapat ulama 

yang dikenal sebagai ulama sufi karena dengan ukiran penanya dia 

berhasil membuahkan karya berjudul Tasawuf Modern, dialah Abdul 

Malik Karim Amrullah. 

Abdul Malik Karim Amrullah yang akrab dengan panggilan Hamka. 

Masyarakat melayu menggelarinya dengan gelar “Buya” karena luasnya 

keilmuan yang dia miliki dan juga karena kharismatiknya. Perjalanan 

hidupnya banyak diceritakan dalam berbagai buku oleh anak kandungnya 

sendiri dan beberapa penulis lainnya. Hidupnya dia dedikasikan untuk 

beribadah dan taat pada Sang Khâliq Allah dengan tidak sedikitpun 

menjauh dari sesama makhlûq. Dalam artian, Hamka juga sangat 

memperjuangkan kehidupan manusia itu terbukti bahwa dia tercatat 

sebagi pahlawan nasional yang tidak diragukan jasa-jasanya.  

Di Tengah-tengah kegigihannya dalam berdakwah, sebagai ulama 

terkemuka pada zamannya dia lihai dalam menulis banyak buku. Karya 

monumentalnya yaitu Tafsir Al-Azhar terlahir setelah dia melawati masa-

masa pahitnya dalam menjalani hidup, yakni mendapatkan tuduhan dan 

fitnah yang keji dari penguasa, sehingga dia harus tinggal di balik jeruji 

besi selama kurang lebih dua tahun. Akan tetapi ada hikmah dari ujian 

hidupnya tersebut, selesai dia terkurung dalam tahanan maka selesai juga 

tafsir Al-Qur‟an 30 juz yang dia namakan Al-Azhar, nama yang sama juga 

disematkan pada masjid yang dia bangun di Jakarta. Ini bukti bahwa 

Hamka sangat mendalami Al-Qur‟an dan ilmu-ilmu yang menjadi syarat 

untuk menjadi seorang mufassir. 

                                                           
39 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengah Arus Disrupsi, Yogyakarta: 

Pustaka Diniyyah, 2022, hal. 218. 
40 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengah Arus Disrupsi, hal. 2. 



12 

 

Dalam khazanah ilmu-ilmu Al-Qur‟an, dikenal sebuah metode yang 

menjelaskan kandungan Al-Qur‟an yakni takwil dan tafsir. Sampai zaman 

ini, istilah tafsir lebih familiar dari pada takwil. Tafsir dimaknai dengan 

pekerjaan menjabarkan rinci bahasa, tema, dan nilai-nilai etika yang 

tersarikan dalam Al-Qur‟an. Pelaksanaan tafsir terhadap ayat Al-Qur‟an 

bermula sejak masa Rasulullah saw hidup.
41

 Karena Nabi Muhammad 

saw adalah mufassir pertama yang mensyaraḫ isi kandungan Al-Qur‟an, 

namun setelah Nabi tiada, penafsiran dilaksanakan para sahabat dan para 

tabi‟in tanpa keluar dari teori penafsiran yang dicontohkan Nabi. 

Tafsir sendiri secara bahasa berasal dari kata al-fasr yang memiliki 

arti al-bayân (menjelaskan) dan al-kasyf (mengungkapkan). Adapun 

menurut pengertian terminologi ada beberapa pendapat salah satunya 

menurut al-Hafizh as-Suyuthi yang sepandangan dengan al-Imam 

Zarkasyi menyebutkan bahwa, maksud dari tafsir adalah disiplin ilmu 

untuk memahami maksud dari firman Allah yang diwahyukan kepada 

Rasulullah saw, lalu Rasul menyingkap maknanya, mengintisarikan 

hikmah, dan menjabarkan hukum-hukumnya.
42

 

Ada empat metode menafsirkan Al-Qur‟an yang biasa digunakan 

oleh para ulama‟ tafsir. Dengan segala kelebihan dan kekurangganya 

empat macam metode tafsir yakni sebagai berikut: pertama, al-manhaj al-

ijmâlî, metode ini diperuntukkan menafsirkan ayat-ayat al- Quran dengan 

cara mengemukakan nilai universal. Kedua, al-manhaj at-taḫlîlî, metode 

yang digunakan untuk menafsirkan ayat-ayat Al-Qur‟an dari berbagai 

aspeknya, dari prespektif, kecondongan, dan maksud penafsirnya. Ketiga, 

al-manhaj al-mawdhûî‟, metode yang menggunakan cara pembahasan 

ayat-ayat sesuai dengan topik atau judul yang ditentukan. Keempat, al-

manhaj al-muqâran, metode yang mengkomparasi antara ayat-ayat Al-

Qur‟an yang mengandung kesamaan atau keserasian konteks dalam dua 

tema atau lebih, atau memiliki kontek bagi satu tema yang mirip.
43

 Untuk 

penelitian tesis ini akan digunakan metode tafsir dengan al-manhaj al-

mawdhûî‟. 

Adapun literatur tafsir yang menjadi objek utama yaitu Tafsir Al-

Azhar karya Hamka dapat dikategorikan dalam jenis metode at-tafsîr at-

taḫlîlî,
44

 sebab ayatnya ditafsirkan menurut susunan mushḫaf al-‟utsmânî. 

Adapun corak tafsir tersbut termasuk tafsir al-adabî al-ijtimâî‟. Yang 

dimaksud tafsir al-adabî al-ijtimâî‟ yakni tafsir yang berisi tentang 

penjelasan ayat Al-Qur‟an untuk merespon permasalahan dalam 

                                                           
41 Ma‟mun Mu‟min, Metodelogi Ilmu Tafsir, Yogyakarta: Idea Press, 2016, hal. 1. 
42 Sudianto, Tafsir dan Ilmu Tafsir, Wonosobo: Media Kreasi Press, 2018, hal. 3. 
43 Ahmad Izzan, Metodelogi Ilmu Tafsir, Bandung: Tafakur, 2014, hal. 103. 
44 Abdul Wahid, Subjektifitas Aspek Sosial dan Politik dalam Penafsiran Al-Quran; 

Telaah Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, hal. 1-2. 



13 

 

 

kehidupan masyarakat. Di dalamnya juga mengandung upaya-upaya 

memberi solusi atas problem keumatan berasaskan penjelasan ayat, 

dengan mennyebutkan penjelasan tersebut di dalam bahasa yang jelas 

untuk difahami.
45

  

Tesis ini, penjelasan tafsir mengenai ayat-ayat Al-Qur‟an dengan 

tema tazkiyah an-nafs akan diambil dari Tafsir Al-Azhar. Penjelasan 

tafsirnya nanti akan disusun secara sistematis untuk ditawarkan sebagai 

konsep pendidikan yang akan diterapkan dalam pendidikan remaja. 

Dalam rumusan pendidikan salah satu kewajiban pendidik adalah 

mencetak anak didik menjadi insân yang beriman, bertakwa, berkakhlak 

mulia, sederhananya adalah menjadi orang yang baik dengan Allah dan 

seluruh manusia atau ylam semesta.
46

  

Di saat anak-anak memasuki masa-masa remaja kenakalannya akan 

mulai terlihat. Salah satu penyabab kenakalan anak-anak adalah menonton 

film, video, atau foto yang bermuatan pornografi. Tidak diragukan lagi 

bahwasanya hal tersebut dapat merusak akhlak anak sampai orang dewasa 

sekalipun. Fikiran dan jiwa seseorang akan rusak dan hancur tatkala apa 

yang menjadi konsumsi kedua matanya bermuatan negatif. Maka melalui 

pendidikan dan pengajaran hal tersebut dapat dicegah dan diobati. Karena 

seseorang dapat dibentuk melalui proses pendidikan, apabila kualitas 

pendidikanya baik maka akan melahirkan anak didik yang baik sehingga 

tatanan kehidupan bermasyarakat juga menjadi baik.
47

 Memberikan 

pendidikan yang baik dan menghadirkan tenaga pendidik yang baik 

adalah hak setiap anak di Indonesia. 

Pada saat ini, sistem pendidikan dianggap belum berhasil 

melahirkan anak didik yang beradab dan berkarakter. Bahkan, banyak 

yang menyebut, sistem pendidikan telah gagal karena banyak alumni 

lembaga-lembaga pendidikan yang pandai dan berprestasi akademiknya 

akan tetapi mental dan moralnya rusak.
48

 Pendidikan nasional selama ini 

hanya disibukkan dengan perubahan kurikulum dan buku pelajaran yang 

berganti berkali-kali dan pada ujungnya semua kurikulum hanya sekedar 

slogan semata.
49

 Oleh karenanya saat ini dibutuhkan sebuah bahan ajar 

yang dapat diterapkan dalam dunia pendidikan yang dapat melahirkan 

anak didik bermoral dan berkarakter. 

                                                           
45 Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Quran, hal. 73.  
46 Abdullah Nashih ‟Ulwan, Pendidikan Anak dalam Islam, diterjemahkan oleh Ayit 

Irpani dari judul Tarbiyatul Awlad fil Islam, Depok: Fathan Prima Media, 2016, hal. 160 
47 Zainuddin Fananie, Pedoman Pendidikan Modern, hal. viii. 
48 Adian Husaini, Pendidikan Islam: Membentuk Manusia Berkarakter dan Beradab, 

Depok: Adabi Press, 2012, hal. 34. 
49 Baharuddin dan Mohammad Makin, Manajemen Pendidikan Islam: Transformasi 

Menuju Sekolah atau Madrasah Unggul, Malang: UIN Maliki Press, 2016, hal. 2. 



14 

 

G. Tinjauan Pustaka 

Penelitian mengenai konsep tazkiyah an-nafs, penelitian terhadap 

Tafsir Al-Azhar karya Hamka, dan pembahasan menegenai dunia 

pendidikan bukan kali ini yang pertama. Akan tetapi sudah banyak karya 

ilmiah dengan berbagai macam bentuknya telah melakukan penelitian 

pada tiga hal tersebut. Untuk penelitian yang akan penulis susun dengan 

judul “Konsep Tazkiyah an-nafs menurut Tafsir Al-Azhar dan 

Penerapannya dalam Pendidikan Remaja,” belum pernah dilakukan oleh 

peneliti manapun, akan tetapi terdapat beberapa penelitian yang relevan 

dengan penelitian yang akan ditulis, sebagai berikut:  

Jurnal-jurnal ilmiah 

1. Jurnal yang ditulis oleh Muhammad Habib Fathuddin dan Fachrur Razi 

Amir berjudul “Konsep Tazkiyah An-Nafs Menurut Ibnu Qoyyim Al 

Jauziyah dalam Kitab Madarijus Shalikin Serta Implikasinya Terhadap 

Pendidikan,” ditulis dalam Jurnal Ta‟dibi Vol. 5 No. 2 tahun 2016. Di 

dalam penelitian ini disimpulkan bahwa kewajiban menyucikan jiwa 

sebagai wadah kebaikan dalam hidup dengan cara memurnikan akidah, 

menjalankan kewajiban sebagaimana yang diperintahkan, tanpa 

mengurangi atau menambahkan. 

2. Jurnal yang ditulis oleh Supradijono dkk dengan judul “Implementasi 

Pendidikan Nilai-Nilai Tasawuf di Sekolah Menengah Atas 

Muhammadiyah 7 Sawangan Depok,” dalam Jurnal Pendidikan dan 

Studi Islam Vol. 9 No. 4 tahun 2023. Tasawuf Modern karya Hamka 

merupakan sumber data utama pada penelitian ini, akan tetapi tidak 

merujuk kepada penafsiran Hamka dalam Tafsir Al-Azhar mengenai 

tasawuf ataupun tazkiyah an-nafs. Dalam penelitian ini ditemukan 

bahwa implementasi nilai-nilai tasawuf dalam membina akhlak para 

siswa-siswi di SMA Muhammadiyah 7 Sawangan sudah baik, terutama 

jika dilihat dari mata pelajaran keagamaan dari kurikulum ISMUBA 

Al-Islam (Al-Qur‟an, Akidah, Akhlak, Tarih, dan Ibadah), 

Kemuhammadiyahan, dan Bahasa Arab. 

3. Sohibul Mujtaba dkk, “Model Terapi Psikospiritual: Implementasi 

Konsep Tazkiyah an-nafs Hamka dalam Mengatasi Penyakit Jiwa,” 

dalam Jurnal Pendidikan Studi Islam Vol. 10 No. 1 tahun 2024. 

Berdasarkan temuan penelitian, tazkiyah an-nafs menurut Hamka 

adalah proses membersihkan jiwa dari hal-hal seperti kemusyrikan, 

ateisme dan segala sifat buruk yang kemudian dapat diberikan 

pengajaran dengan berbagai ilmu dan pembiasaan (pelatihan) yang 

baik dan benar.  

4. Jurnal yang ditulis oleh Syarif Hidayatullah dan Ai Fatimah Nur Fuad 

dengan judul “Konsep Tazkiyah an-nafs Menurut Quraish Shihab 



15 

 

 

dalam Tafsir Al-Misbah,” dalam Jurnal Inovasi Pendidikan Vol. 6 No. 

1 tahun 2024. Kesimpulan dari penelitian ini bahwa konsep tazkiyah 

an-nafs menurut Tafsir Al-Misbah karya Quraish Shihab merupakan 

proses Islam dalam menyucikan jiwa yang menjadi fokus utama Al-

Qur‟an.  

Skripsi dan tesis:  

1. Allina Hamida, “Konsep Tazkiyah dalam Al-Qur‟an Menurut Tafsir Al-

Azhar,” tahun 2021. Skripsi ini menyimpulkan bahwa, tazkiyah adalah 

sebuah konsep penyucian jiwa yang memiliki langkah dan tahapannya 

tidak instan. Rinciannya, tazkiyah mengacu pada pembersihan Zahir, 

dan batin, serta pembersihan secara materi. Kriteria orang yang 

menjalani tazkiyah menurut Tafsir Al-Azhar yakni berbudi baik, 

khusyuk dalam beribadah kepada Allah, gemar beribadah di masjid, 

dan terus menyebut nama Allah. 

2. Ahmad Sholahuddin, “Konsep Tazkiyah an-nafs Menurut Hamka 

dalam Tafsir Al-Azhar dan Relevansinya dalam Realitas Sosial,” tahun 

2021. Skripsi ini menggarisbawahi bahwa Hamka dalam tafsirnya, 

proses penyucian jiwa ditujukan untuk mewujudkan potensi-potensi 

manusia menjadi kualitas-kualitas etika dan adab yang baik. 

Relevansinya skripsi ini memilih dalam dua kasus yaitu stress di masa 

pandemi corona dan tradisi jujur di kalanganpelajar dan mahasiswa. 

3. Alfian Suhendarsyah, “Konsep Pendidikan Islam dalam Tafsir Al-

Azhar dan Relevansinya di Era Milenial,” tahun 2020. Dari hasil 

penelitian tesis ini, disimpulkan bahwa ada keterkaitan antara 

pendidikan Islam dalam Tafsir Al-Azhar dengan pendidikan di masa 

milenial. Dalam penelitian ini, diusulkan adanya penggabungan 

pendidikan Islam yang berbasis IMTAQ dengan pendidikan umum 

yang berbasis IPTEK. Dengan demikian, diperoleh sebuah konsep 

pendidikan Islam yang tetap relevan dengan perkembangan zaman di 

era milenial. 

H. Metode Penelitian 

Metode penelitian adalah suatu prosedur ilmiah yang digunakan 

untuk mengumpulkan data dengan tujuan dan manfaat tertentu. 

Penggunaan metode penelitian ini memungkinkan pengumpulan data 

yang diperlukan dilakukan secara sistematis dan efektif. Untuk 

memfasilitasi proses pengumpulan dan analisis data penelitian, penulis 

menggunakan metode dan pendekatan berikut ini:  

1. Jenis Penelitian  

Dalam upaya penelitiannya, penulis menggunakan metode 

pendekatan kepustakaan, di mana penelitian ini bersandar pada data-

data yang ditemukan dalam literatur seperti buku, artikel ilmiah, jurnal, 



16 

 

dan laporan penelitian sebelumnya yang relevan dalam berbagai 

bahasa, termasuk Indonesia, Inggris, dan Arab. Pendekatan ini 

dilakukan dengan merumuskan pandangan, pemahaman, dan 

penafsiran Hamka mengenai ayat-ayat yang menjadi dasar bagi konsep 

tazkiyah an-nafs, yang diambil langsung dari karyanya yang 

monumental, yaitu Tafsir Al-Azhar.  

Penelitian ini bersifat deskriptif, artinya penelitian ini bertujuan 

untuk menjelaskan dan menguraikan suatu hal sesuai dengan 

keadaannya atau melalui tulisan yang menggambarkan suatu subjek. 

Pendekatan deskriptif ini dipilih oleh penulis untuk mengilustrasikan 

hasil data yang diperoleh dari sumber literatur, termasuk literatur yang 

membahas konsep tazkiyah an-nafs dari perspektif Tafsir Al-Azhar. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif yang merujuk 

pada penelitian yang didasarkan pada penyelidikan yang bersifat 

naturalistik, reflektif, dan interpretatif. Pendekatan naturalistik ini 

melibatkan pertanyaan-pertanyaan yang timbul dari penelitian itu 

sendiri, di mana penulis ingin menyelidiki lebih dalam mengenai 

konsep tazkiyah an-nafs dalam tafsir yang bercorak tasawuf yang 

ditulis oleh ulama zuhud dan warak yaitu KH. Abdul Malik Karim 

Amrullah. Ini dilakukan dengan mengeksplorasi ayat-ayat yang relevan 

dan kemudian memperkuatnya dengan penjelasan dari hadis serta 

pemikiran ulama lainya. Tujuannya adalah untuk mencapai hasil yang 

komprehensif, sistematis, dan menyeluruh.  

Penulis memilih pendekatan ini dalam penelitian karena sumber 

utamanya adalah Al-Qur‟an. Namun, untuk memahami Al-Qur‟an 

sebagai panduan ajaran Islam dengan memadukan ilmu tafsir, 

diperlukan suatu pendekatan metodologi yang tepat, akurat, dan 

bertanggung jawab yang mengintegrasikan pemahaman Islam dan 

sains. Dengan demikian, diharapkan bahwa sistem ajaran Islam dan 

sains dapat dipahami secara menyeluruh.  

2. Sumber Data  

Sumber data yang dipakai dalam tesis ini terbagi menjadi dua 

kategori, yaitu data primer dan data sekunder. Data primer merujuk 

pada informasi yang bersumber langsung dari sumber pertama atau 

yang asli. Sementara itu, data sekunder adalah informasi yang tidak 

bersumber langsung dari sumber pertama, tetapi berkaitan secara tidak 

langsung dengan masalah yang sedang dibahas.
50

 

Peneliti menggunakan Al-Qur‟an dan Tafsir Al-Azhar karya 

Hamka sebagai sumber data primer. Namun, penggunaan ini tidak 

                                                           
50 Hardiri Nawawi dan Mini Martini, Penelitian Terapan, Yogyakarta: Gajah Mada 

University Press, 1991, hal. 216. 



17 

 

 

mengecualikan penggunaan kitab-kitab tafsir lainnya. Kitab-kitab tafsir 

lainnya tetap dimanfaatkan untuk memperkaya analisis dan 

membandingkan penafsiran Hamka mengenai konsep tazkiyah an-nafs 

dengan tafsiran dari ulama lain. Semua buku yang relevan dengan 

penelitian ini, termasuk karya-karya lain dari Hamka, buku yang 

membahas tentang tazkiyah an-nafs seperti Tasawuf Modern, dan 

literatur relevan lainnya, akan dijadikan sumber data sekunder. Selain 

itu, penulis nantinya merujuk kepada referensi seperti buku, artikel, 

jurnal, dan literatur lainnya yang memiliki hubungan dengan konsep 

tazkiyah an-nafs yang sedang dibahas dan dianalisis dalam tesis ini.  

3. Pengumpulan Data  

Dalam pengumpulan data pada penelitian ini, menggunakan 

teknik dokumentasi. Ini melibatkan pencarian dan pengumpulan 

berbagai data seperti catatan, buku, kitab, dan sumber informasi 

lainnya yang relevan dengan variabel atau topik penelitian, 

berdasarkan kerangka penelitian yang telah disiapkan sebelumnya. 

Peneliti akan melakukan identifikasi terhadap konten dari sumber data 

primer dan sekunder yang telah disebutkan, serta informasi lainnya 

yang berkaitan dengan judul penelitian. 

4. Analisis Data  

Setelah proses pengumpulan data dilakukan, langkah berikutnya 

adalah melakukan analisis terhadap data yang telah terkumpul. 

Menurut Moleong, analisis data merupakan proses pengorganisasian 

dan pengurutan data ke dalam pola, kategori, dan satuan uraian dasar. 

Hal ini bertujuan untuk mengidentifikasi tema dan merumuskan 

hipotesis kerja yang didasarkan pada temuan yang dihasilkan oleh 

data.
51

 

Perlu dicatat bahwa analisis data merupakan tahap yang sangat 

kritis dan penting dalam proses penelitian. Di sini, peneliti berusaha 

untuk menyimpulkan temuan dari penelitian secara objektif dan 

sistematis.52 

Dalam penelitian ini, pendekatan deskriptif-analitik digunakan 

untuk menganalisis dan menginterpretasikan data literatur tentang 

tazkiyah an-nafs. Analisis yang akan dilakukan secara sistematis 

adalah:  

a. Pertama, menelusuri literatur-literatur yang membahas tema 

tazkiyah an-nafs secara menyeluruh, termasuk buku, jurnal, dan 

karya ilmiah lainnya.  

                                                           
51 Salim dan Syahrun, Desain Penelitian dan Kualitatif, Bandung: Citapustaka 

Media, 2012, hal. 145. 
52 Sumadi Suryabrata, Metodelogi Penelitian, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 

2006, hal. 40.  



18 

 

b. Kedua, melakukan penelurusan literatur yang terkait konsep 

tazkiyah an-nafs menurut Hamka.  

c. Ketiga, melakukan penelusuran khusus terhadap Tafsir Al-Azhar, 

dengan memeriksa latar belakang penulisannya, biografi 

pengarangnya, dan struktur pembahasannya. Setelah itu, Penulis 

akan melakukan analisis terhadap tafsiran ayat-ayat Al-Qur‟an 

dalam Tafsir Al-Azhar, serta membandingkannya dengan beberapa 

kitab tafsir dari mufassîr terkemuka lainnya yang berkaitan dengan 

terminologi tazkiyah an-nafs.  

d. Keempat, menjelaskan paradigma Hamka tentang konsep tazkiyah 

an-nafs yang berkaitan dengan persoalan dalam Al-Qur‟an sehingga 

bisa diketahui bagaimana argumen Hamka ketika menafsiran ayat-

ayat tentang tazkiyah an-nafs.  

e. Kelima, melibatkan analisis terhadap konsep tazkiyah an-nafs yang 

ada dan hubungannya dengan penyelesaian masalah yang dihadapi 

manusia pada zaman sekarang yang terkait dengan konsep tazkiyah 

an-nafs.  

Hasil penelitian akan disajikan menggunakan model deskriptif 

naratif, yang bertujuan untuk secara objektif menggambarkan 

penafsiran Hamka tentang ayat-ayat yang berkaitan dengan konsep 

tazkiyah an-nafs dalam Al-Qur‟an. Penafsiran ini didasarkan pada 

sumber-sumber utama yang digunakan dalam penelitian, sehingga 

mudah dipahami oleh berbagai kalangan, baik masyarakat umum 

maupun ilmuwan. Tujuannya adalah agar penelitian tersebut diakui 

sebagai karya yang komprehensif, relevan, dan valid.  

Selain langkah-langkah di atas, penulis juga menerapkan metode 

tematik kontekstual ketika menggunakan ayat-ayat Al-Qur‟an sebagai 

sumber data. Dalam ranah akademik tafsir, metode ini dikenal sebagai 

metode mawdhû'î. Metode tematik adalah pendekatan untuk 

menafsirkan Al-Qur‟an dengan fokus pada tema-tema khusus yang ada 

dalam teks tersebut. Metode ini bertujuan untuk mencari jawaban dari 

Al-Qur‟an dengan mengidentifikasi ayat-ayat yang berkaitan dengan 

tema tertentu, dan menyusunnya secara sistematis sesuai dengan 

konteks penurunan dan hubungan antar-ayat.
53

 

Pendekatan ini memiliki sejumlah keunggulan, termasuk 

kemampuannya untuk mengaitkan ayat-ayat Al-Qur‟an dengan tema 

yang sedang diteliti, yang pada gilirannya memperkuat pandangan 

bahwa Al-Qur‟an merupakan solusi bagi berbagai masalah. Dalam 

penelitian ini, penulis mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur‟an yang 

                                                           
53Zaenal Arifin, Khazanah Ilmu AL-Quran, Yogyakarta: Yayasan Masjid At-Taqwa, 

2018, hal. 46. 



19 

 

 

berkaitan dengan tema yang diteliti. Metode ini dipilih karena dapat 

digunakan untuk menggali konsep tazkiyah an-nafs dalam Al-Qur‟an, 

memahami pemikiran Hamka, serta mencoba mengungkap 

implementasi tazkiyah an-nafs oleh Hamka dalam tafsirnya pada dunia 

pendidikan. 

I. Sistematika Penulisan 

Pembahasan pada penelitian tesis ini dibagi menjadi lima bab.  

Bab I pendahuluan. Bab ini merupakan landasan bagi penyusunan 

bab-bab berikutnya. Di dalamnya terdiri dari latar belakang masalah, 

permasalahan penelitian, tujuan penelitian, manfaat penelitian, kerangka 

teori, tinjauan pustaka, metode penelitian, sistematika penulisan, dan  

daftar pustaka. 

Bab II akan menguraikan diskursus tazkiyah an-nafs dan pendidikan 

remaja. Yang secara terperinci akan bermula dari penjabaran konsep 

tazkiyah an-nafs dalam Islam, disambung dengan penjabaran tentang 

pendidikan remaja dalam perspektif Islam, dan diakhiri dengan 

penjabaran mengenai strategi pendidikan remaja berbasis tazkiyah an-

nafs.  

Bab III berisi tentang deskripsi untuk mengenal biografi Buya 

Hamka dan tafsirnya yang bernama Tafsir Al-Azhar. Selain itu, konsep 

tazkiyah an-nafs menurut Buya Hamka dalam karya-karyanya selain dari 

karya tafsirnya. Kemudian selanjutnya dikupaslah tafsiran dari ayat-ayat 

Al-Qur‟an mengenai tazkiyah an-nafs yang merujuk kepada Tafsir Al-

Azhar karya ulama tasawuf yaitu Hamka. 

Bab IV Bab ini akan memaparkan secara rinci bagaiman 

pengimplementasian konsep tazkiyah an-nafs menurut Tafsir Al-Azhar 

pada pendidikan remaja. Baik terkait relevansinya ataupun terkait 

penerapannya sebagai solusi mendasar problem pornografi pada remaja.   

Bab V Bab ini merupakan bagian penutup yang menggambarkan 

rangkuman dari semua pembahasan sebelumnya dan sekaligus 

memberikan jawaban terhadap pertanyaan mengenai konsep tazkiyah an-

nafs dalam Tafsir Al-Azhar Hamka. Selain itu, pada akhir bab ini akan 

disampaikan saran kepada semua pembaca yang akan datang.  
 

 

 

 

 

 

 

 



20 

 

 



21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB II 

DISKURSUS TAZKIYAH AN-NAFS DAN PENDIDIKAN REMAJA 

 

A. Tafsir Mawdhû’î  

1. Pengertian Tafsir Mawdhû‟î 

Al-Qur‟an adalah sumber utama ajaran Islam. Kitab suci ini 

memiliki peran penting dalam perkembangan dan pengembangan ilmu-

ilmu agama Islam. Oleh karena itu, penafsiran Al-Qur‟an, yang berarti 

memahami isi kitab suci dengan makna yang jelas dan sesuai dengan 

maksud Allah serta penjelasan dari Rasulullah SAW, telah dan terus 

akan memiliki peran besar dalam kemajuan atau kemunduran umat 

Islam. 

Penafsiran Al-Qur‟an pertama kali dilakukan oleh Nabi 

Muhammad SAW sendiri. Kata tafsir berasal dari kata-kata seperti al-

kasyfu (menyingkap), al-idzhâr (menampakkan), dan al-bayân 

(menjelaskan).
1
 Secara istilah, tafsir adalah sebuah ilmu yang bertujuan 

untuk memperjelas makna, latar belakang, hukum, dan hikmah yang 

terkandung dalam Al-Qur‟an.
2
 Menurut Hasby Ash-Shiddieqy, 

mempelajari tafsir Al-Qur‟an sangat bermanfaat untuk menghindari 

kesalahan dalam memahami ayat-ayat Al-Qur‟an.
3
  

                                                           
1 Ibn Faris, Maqâyi al-Lughah, Bayrût: Dâr al-Fikr, 1979, Juz 4, hal. 504. 
2 Al-Zarqani, Manâhil Al-‟Irfân fî ‟Ulûm Al-Qurân, Bayrût: Dâr Al-Fikr, 1996, hal. 4. 
3 Hasby Ash-Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar Ilmu Tafsir Al-Qur‟an, Jakarta: 

Bulan Bintang, 1974, hal. 173. 



22 

 

Tafsir Al-Qur‟an terdiri dari berbagai macam pembagiannya 

sesuai dengan latar belakangnya. Berdasarkan sumbernya tafsir terdiri 

dari tafsir bi al-ma‟tsûr dan tafsir bi al-ra‟yi. Terbagi juga menjadi lima 

berdasarkan cara penafsirannya, yaitu: tafsir sufi, tafsir fiqh, tafsir 

falsafi, tafsir ilmi, dan tafsir al-adab al-ijtimâ‟î. Sedangkan 

berdasarkan metodenya terbagi empat macam di antaranya: metode 

tafsir taḫlilî, tafsir ijmâlî (global), tafsir muqâran (perbandingan), dan 

tafsir mawdhûî (tematik).
4
  

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode tafsir 

mawdhûî dalam membahas konsep tazkiyah an-nafs dalam Tafsir Al-

Azhar. Kata mawdhûî dalam bahasa Arab berasal dari kata al-

mawdhû‟, yang berarti topik atau pokok materi pembahasan. Kata al-

mawdhû‟ sendiri berasal dari kata kerja wadha‟a, yang berarti 

meletakkan, menjadikan, atau membuat tema tertentu.
5
  

Secara istilah, tafsir mawdhûî seperti yang didefinisikan oleh Al-

Farmawi adalah mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur‟an yang memiliki 

kesamaan pokok topik, serta terkait dalam satu masalah tertentu. 

Kemudian, ayat-ayat tersebut disusun sesuai dengan latar belakang 

penurunan (asbâb an-nuzûl), lalu diberi penjelasan, analisis, dan 

disimpulkan.
6
 Metode tafsir ini mengumpulkan semua ayat yang 

berkaitan dengan satu topik tertentu, kemudian dibahas secara 

mendalam dan jelas dari berbagai bagian yang terkait, baik secara 

makna maupun hukum. 

Dalam kamus ilmu Al-Qur'an, metode tafsir mawdhûî adalah cara 

untuk menafsirkan Al-Qur'an dengan ciri utama yaitu menjawab isu 

atau masalah dalam satu topik dengan mengumpulkan beberapa ayat 

yang berkaitan, lalu menganalisisnya menggunakan ilmu-ilmu bantu 

yang sesuai agar diperoleh pemahaman yang lengkap tentang topik 

tersebut.
7
 Berdasarkan penjelasan di atas, penulis menyimpulkan 

bahwa metode tafsir mawdhûî adalah cara menerjemahkan Al-Qur'an 

dengan memprioritaskan topik dan tidak memperhatikan urutan ayat 

atau surat yang tertulis dalam mushaf 'Utsmânî. 

 

 

                                                           
4 Mustahidin Malula, Reza Adeputra Tohis, “Metodologi Tafsir Al-Qur‟an (dari 

Global ke Komparatif),” dalam Jurnal Al-Mustafid: Jurnal of Quran and Hadith Studies, 

Vol. 1, No. 2 2023, hal. 14-16. 
5 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab – Indonesia, Surabaya: 

Pustaka Progressif, 1997, hal. 1564. 
6 Abd al-Hay Al-Farmawi, Bidayah fî Tafsîr Al-Mawdhûî, Al-Qâhirah: Mathba‟ah al-

Hadhârah al-„Arabiyyah, 1977, hal. 52.  
7 Ahsin W, Kamus Ilmu Al-Qur‟an, Jakarta: Pustaka Amzah, 2005, cet. 1, hal. 15. 



23 

 

 

2. Sejarah dan Perkembangan Tafsir Mawdhûî 

Tafsir mawdhûî, atau tafsir tematik, adalah salah satu metode 

tafsir yang sudah ada sejak dulu dalam Islam. Metode ini dimulai saat 

Nabi Muhammad saw berbicara mengenai suatu tema dalam Al-

Qur‟an, lalu menghubungkannya dengan ayat-ayat lain yang 

membahas hal yang sama. Contohnya, ketika Nabi menafsirkan Q.S. 

Al-An‟am ayat 82 yang membicarakan kebersihan jiwa, yaitu bahwa 

jiwa akan tenang jika tidak tercampur dengan kefasikan. Lalu Nabi 

mengaitkan ayat tersebut dengan Q.S. Luqman ayat 13, di mana 

kefasikan yang dimaksud adalah menyekutukan Allah.
8
  

Cara tafsir ini, yaitu dengan membandingkan satu ayat dengan 

ayat lainnya, seperti yang dijelaskan oleh Al-Farmawi, bisa 

dikategorikan sebagai tafsir mawdhûî tingkat dasar.
9
 Metode ini 

dikembangkan lebih lanjut oleh para tabi‟in, lalu dilanjutkan oleh 

tabi‟ut tabi‟in. Pada masa ini, tafsir mulai ditulis dalam bentuk buku, 

yang pertama kali dilakukan oleh Ibnu Jarir Ath-Thabary. Ia mencatat 

asal-usul setiap penafsiran sampai kepada Nabi, para sahabat, dan para 

tabi‟in. Generasi mufassir setelahnya mulai memperkhususkan bidang 

tafsir sesuai dengan ilmu yang dikuasainya, seperti para ahli fiqh yang 

menafsirkan ayat dari sudut hukum, seperti Al-Qurtubi, dan para ahli 

sejarah yang menginterpretasikan ayat dari sudut pandang sejarah, 

seperti Ats-Tsa‟labi.
10

  

Pada masa berikutnya, lebih tepatnya disebut sebagai masa tafsir 

tematik, yaitu menjelaskan tafsir berdasarkan tema tertentu sesuai 

dengan bidang ilmu yang berlaku. Contohnya seperti yang ditulis oleh 

Az-Zarkasyi dalam bukunya Al-Burhân, Al-Mawardi dalam Amtsâl Al-

Qurân, Ibnu Qayyim dalam kitab At-Tibyân fî Aqsâm Al-Qurân, dan 

masih banyak lagi.
11

   

Di kalangan para ulama, tafsir tematik atau mawdhûî yang 

digunakan pada masa ini diusulkan oleh para ulama Al-Azhar, seperti 

Mahmud Syaltut, pada bulan Januari tahun 1960, yang terdapat dalam 

bukunya yang berjudul Tafsîr Al-Qurân Al-Karîm. Syaltut dalam 

menafsirkan Al-Qur‟an tidak hanya membahas ayat demi ayat, tetapi 

juga menguraikan surah demi surah atau bagian-bagian tertentu dari 

suatu surah, sekaligus menjelaskan makna utama dan petunjuk yang 

bisa diambil darinya. Tidak didapatkan mufassir yang menulis secara 

                                                           
8 Akhmad Alim, Metodologi Penelitian Tafsir Tematik, Bogor: UIKA Press, 2016, 

hal. 1-2. 
9 Abd al-Hay Al-Farmawi, Al-Bidayah fî At-Tafsîr Al-Mawdhû‟î, hal. 54. 
10 Akhmad Alim, Metodologi Penelitian Tafsir Tematik, hal. 3. 
11 Akhmad Alim, Tafsir Pendidikan Islam, Jakarta: Al-Mawardi Press, 2014, hal. 29. 



24 

 

resmi metode ini kecuali Syaltut.
12

 Syaltut sendiri terinspirasi dari ide 

yang diajukan oleh Asy-Syatibi. Asy-Syatibi menjelaskan bahwa 

meskipun suatu surah memiliki banyak masalah, tetapi semua bagian 

dalam surah tersebut saling terkait satu sama lain. Karena itu, dalam 

memahami suatu surah, tidak cukup hanya memperhatikan bagian awal 

saja, tetapi juga harus memperhatikan bagian akhirnya, atau 

sebaliknya.
13

 

Metode ini kemudian dikembangkan dan disempurnakan secara 

lebih terstruktur oleh Abd Al-Hayy Al-Farmawi pada tahun 1977 

dalam bukunya yang berjudul Al-Bidâyah fî At-Tafsîr Al-Mawdhûî.
14

 

Metode tafsir mawdhûî ini diterapkan oleh Al-Azhar, lalu disetujui oleh 

seluruh universitas di dunia, baik di Timur maupun di Barat. 

Kebanyakan mufassir menggunakan metode ini karena metode tematik 

sangat relevan dengan permasalahan keagamaan yang terjadi saat ini. 

Di Indonesia, kajian tafsir tematik mulai dikembangkan oleh 

Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur‟an Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama RI sejak tahun 2007 dengan menerbitkan berbagai 

buku tafsir tematik di berbagai bidang ilmu. Kajian ini juga 

dikembangkan oleh berbagai universitas Islam yang ada di seluruh 

Indonesia. Salah satu kampus yang sangat aktif dalam bidang ini 

adalah Universitas Ibnu Khaldun. Kajian tafsir tematik menjadi mata 

kuliah wajib di tingkat magister dan doktoral di kampus tersebut.
15

 

Pada akhirnya dapat disimpulkan bahwa kehadiran tafsir tematik 

diterima dengan baik oleh semua kalangan karena kegunaannya. 

3. Metodologi Tafsir Maudhû‟i  (Tematik) 

Metodologi penelitian tafsir tematik merupakan golongan yang  

dikategorikan sebagai penelitian kualitatif yang menggunakan metode 

deskriptif. Dalam hal ini, langkah-langkah penafsirannya berbeda 

dengan metode lain. Ada beberapa langkah yang perlu dilakukan dalam 

membuat sistematika metode tafsir tematik, yaitu:  

a. Menentukan masalah yang akan dibahas. Misalnya dalam bidang 

pendidikan, peneliti bisa memilih tema seperti pendidikan anak, 

pendidikan perempuan, evaluasi pendidikan, dan lain sebagainya.  

b. Mengumpulkan semua ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan 

masalah tersebut. 

                                                           
12 Holilurrohman, Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir, Bandung: CV Afrino Raya, 2013, hal. 

240.  
13 Abu Ishaq bin Musa Asy-Syatibi, Al-Muwâfaqât, Bayrût: Dâr Al-Ma‟rûfah, 1975, 

Jilid 3, hal. 144. 
14 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Qur‟an dengan Metode Mawdhu‟i, Jakarta: 

Perguruan Tinggi Ilmu Al-Qur‟an, 1986, hal. 34. 
15 Akhmad Alim, Metodologi Penelitian Tafsir Tematik, hal. 3. 



25 

 

 

c. Menyusun ayat berdasarkan kronologi pewahyuan. 

d. Merangkai ayat sesuai dengan asbâb an-nuzûl sampai terang dan 

jelas golongan surat makky atau madany.  

e. Menyelami asal mula kata sampai terang asal lafaznya.  

f. Berpedoman pada substansi kandungan ayat agar mengena pada 

masalah yang akan diselesaikan.
16

 

Menurut Asy-Syathi langkah-langkah tersebut bertujuan 

mendobrak kelemahan yang terdapat dalam metode penafsiran Al-

Qur‟an sebelumnya, seperti di bawah ini: 

a. Pengeksklusifan ayat yang dapat menjauhkan dari substansi. 

b. Pandangan mufassir yang berbeda dan di luar konteks ayat. 

Adapun menurut Al-Farmawi, cara kerja yang menjadi ciri khas 

tafsir tematik sebagai berikut:17 

a. Menentukan perkara yang akan dikaji. 

b. Menginventarisir ayat-ayat yang berkaitan dengan perkara yang 

akan dibahas. 

c. Mencerna hubungan dan keterkaitan antar surah dan antar ayat. 

d. Membentuk tema dengan pemetaan yang jelas. 

e. Menyertakan hadis-hadis yang berkaitan dengan pokok 

pembahasan. 

Ditemukanya kesamaan dalam langkah-langkah tersebut. 

Kesamaan terletak pada tujuannya yakni penentuan tema dalam 

menafsirkan Al-Qur‟an. Kesimpulannya adalah mengumpulkan ayat 

dengan tema tertentu, selanjutnya ayatnya ditafsirkan dengan ayat yang 

lain dengan memandang susunan turunan ayat dengan satu tema. 

4. Urgensi dan Keistimewaan Tafsir Maudhû‟i (Tematik) 

Ilmuwan muslim memiliki minat yang tinggi terhadap tafsir 

tematik, khususnya di nusantara. Demikian terjadi dikarenakan, tafsir 

mawdhûî sangat berperan penting dalam mengatasi berbagai problem 

yang ada dengan menggunakan pendekatan Al-Qur‟an.
18

 Metode tafsir 

tematik memiliki relevansi yang kuat dalam menghadapi tantangan 

zaman, karena pendekatannya yang praktis, dinamis, dan fokus pada 

penyelesaian permasalahan yang muncul di masyarakat. Banyak 

penelitian, baik dalam bentuk jurnal, makalah, skripsi, tesis, maupun 

penelitian ilmiah lainnya, menggunakan tafsir tematik untuk mengkaji 

problematika yang dihadapi masyarakat modern. 

Quraish Shihab berpandangan ada keistimewaan yang dimiliki 

tafsir tematik dalam merampungkan masalah-masalah umat, berbeda 

                                                           
16 Bint As-Syati, Tafsir bint Asy-Syati, diterjemahkan oleh Muzakir, dari judul buku 

Tafsîr bint Asy-Syâtî, Bandung: Mizan, 1996 hal. 42. 
17 Abd al-Hay Al-Farmawi, Bidâyah fî Tafsîr Al-Mawdhû‟î, hal. 52. 
18 Ahmad Izzan, Metodologi Ilmu Tafsir, Bandung: Humaniora, 2014, hal. 116. 



26 

 

dengan yang terjadi pada metode lainnya, di antaranya sebagai 

berikut:
19

 

a. Menerjemahkan Al-Qur'an dengan cara yang terbaik, yaitu dengan 

menerjemahkan ayat menggunakan ayat lain atau dengan hadis 

Nabi. 

b. Orang yang menggunakan metode ini akan terbimbing oleh 

petunjuk dalam Al-Qur'an yang menjadi inti dari pemahaman yang 

diperoleh. Ini menunjukkan bahwa Al-Qur'an adalah pedoman bagi 

umat manusia. 

c. Metode ini membantu seseorang menghindari anggapan bahwa ada 

ayat dalam Al-Qur'an yang tidak sesuai. Ini juga menunjukkan 

bahwa Al-Qur'an dapat selaras dengan ilmu pengetahuan. 

As-Sulaiman Ad-Daqur juga merinci kelebihan yang dimiliki oleh 

tafsir tematik, sebagaimana berikut:
20

 

a. Solusi yang dibutuhkan umat didapatkan secara mudah dari tafsir 

tematik 

b. Semua macam ilmu dengan prespektif tematik terletak pada tafsir 

tematik 

c. Dalam satu tema kajian diketahui korelasi antara beberapa ayat. 

d. Disiplin ilmu baru akan tercipta dari tafsir tematik. 

e. Dengan tafsir tematik dapat ditemukan ayat-ayat Al-Qur‟an 

mengenai topik yang dibahas dengan cara memberikan pandangan 

pikiran yang sempurna. 

f. Mengcounter pandangan orientalis yang bertentangan. 

g. Menjadikan mudah menemukan secara tepat berbagai macam topik 

dalam Al-Qur‟an dari kalangan ulama‟ dan akademisi. 

h. Mendorong dan memotivasi belajar dan mengamalkan Al-Qur‟an. 

Hal yang utama bagi muafssir dalam menafsirkan Al-Qur‟an 

adalah memperhatikan kaidah, metode, prinsip yang berlaku sehingga 

tidak jatuh pada kesalahan fatal dalam menafsirkan. 

B. Konsep Tazkiyah An-Nafs dalam Islam  

1. Pengertian Tazkiyah An-Nafs 

a. Definisi Nafs 

Sebelum menyebutkan konsep tazkiyah an-nafs, terlebih 

dahulu penulis merinci definisi dari setiap katanya. Agar rumusan 

dari sebuah konsep akan jelas maksud dan maknanya. Penjelasan 

mengenai definisi nafs akan mengawali bahasan ini.  

                                                           
19 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur‟an, hal. 117. 
20 Sulaiman Ad-Daqur, At-Tafsîr Al-Mawdhû‟î: Isykâliyah Al-Mafhûm wa Al-Manhâj, 

t.tp: Jâmi‟ah Urdûniyah, t.th, hal. 4. 



27 

 

 

Kata nafs adalah kata mufrod dari kata jama‟, anfus dan nufûs 

yang mempunyai arti jiwa, ruh, jasad, orang, diri, dan kemuliaan.
21

 

Dalam istilah tasawuf, nafs berarti sifat-sifat yang buruk dan akhlak 

tercela. Dalam kajian sufis juga sering digambarkan sebagai unsur 

metafisik dari kenyataan manusia yang condong pada hal-hal 

negatif.
22

 Dalam pembahasan tentang kata, nafs bisa diartikan 

sebagai nafsu, diri seseorang, roh, nyawa, keinginan atau dorongan 

untuk melakukan sesuatu. Nafs juga bisa berarti hasrat dari hati, 

keinginan, atau dorongan yang kadang-kadang membuat seseorang 

menyimpang dari jalan yang benar.
23

 Cyrill Glasse juga menyatakan 

bahwa istilah nafs sering digunakan dalam makna yang kurang baik 

karena adanya kandungan syahwat dan kelalaian di dalamnya.
24

 

Menurut Al-Ghazali, nafs memiliki dua makna. 

Pertama adalah pusat kebiasaan buruk yang harus dikendalikan, dan 

kedua adalah ruh jiwa yang halus, rabbani, dan bersifat metafisik. 

Nafs dalam makna kedua ini merupakan hakikat, diri, dan zat dari 

manusia.
25

 Pendapatnya adalah inti dari manusia adalah nafsnya 

sendiri, karena melalui nafs manusia dapat merasakan, berpikir, 

memutuskan, dan melakukan perbuatan. Keberhasilan dan 

kebahagiaan manusia di dunia dan akhirat tergantung pada keadaan 

nafsnya.
26

 

Dalam Surat al-A‟raaf/7 ayat 172, disebutkan bahwa nafs 

(jiwa) adalah awal bentuk dari manusia. Pendapat seorang sufi asal 

Turki bernama Hazreti Ibrahim Hakki Eruzumi yang dikutip oleh 

Robert Frager, adalah benar bahwa Tuhan menciptakan jiwa 

sebelum benda materi di dunia yang lebih halus, sebuah dunia yang 

lebih dekat dengan Tuhan. Pada saat itu jiwa masih bersifat 

sempurna, suci, dan dekat dengan Tuhannya. Ketika jiwa tersebut 

dikirim ke dunia material berwujud manusia, sifatnya berubah 

menjadi lebih tertarik dengan duniawi. Agar jiwa itu tetap suci dan 

                                                           
21 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab – Indonesia, hal. 1446. 
22 J. Spencer Trimangham, The Sufi Order in Islam, London: Oxford University 

Press, 1973, hal. 1-2. 
23 Mochtar Efendi, Ensiklopedia Agama dan Filsafat, Palembang: Universitas 

Sriwijaya, 2001, hal. 163. 
24 Cyrill Glasse, Ensiklopedia Islam Ringkas, diterjemahkan oleh Ghufran A. 

Mas‟adi, dari judul Concise Ensyclopedia of Islam, Jakarta: PT. Raja Grafindo, 2002, hal. 

298. 
25 Abu Hamid Al-Ghazali, Iḫyâ‟ „Ulûm Al-Dîn, Bayrût: Dâr Al-Fikr, 1980, Juz 8, hal. 

5-7.  
26 Abu Hamid Al-Ghazali, Iḫyâ‟ „Ulûm Al-Dîn, Juz 8, hal. 4-5. 



28 

 

dekat dengan Tuhannya, Tuhan memberikannya pelbagai alat yaitu 

akal dan kehendak.
27

  

Setelah dipaparkan beberapa pengertian nafs dapat ditarik 

kesimpulan bahwa yang menjadi garis besar adalah esensi atau 

realitas hakikat dan immateri. Dalam pembicaraan umum, istilah 

tersebut merujuk pada manusia yang memiliki kemungkinan baik 

maupun buruk. 

b. Definisi Tazkiyah 

Secara bahasa, kata tazkiyah an-nafs terdiri dari dua kata yaitu 

tazkiyah dan nafs. Kata tazkiyah dalam bahasa arab berasal dari kata 

zakâ-yazkû-zakâ‟an yang berarti suci
28

 dan juga memiliki arti 

tumbuh (an-namâ‟), berkembang, murni, saleh, dan baik.
29

 Dengan 

penambahan satu huruf maka terbentuk kata kerja zakkâ-yuzakkî-

tazkiyatan yang berarti membersihkan, menyucikan, memperbaiki 

dan mengembangkan.
30

 Tazkiyah juga bisa berarti menyucikan dan 

membersihkan keyakinan, zatnya, maupun pada apa yang 

dikabarkan.
31

 Selain itu tazkiyah memiliki makna menafikan 

sesuatu yang menjadikan buruk, baik perkataan maupun 

perbuatan.
32

 Makna-makna tersebut mengindikasikan makna yang 

kuat bahwa pengembangan diri akan menjadikannya suci, bersih, 

dan baik sehingga yang buruk tidak dapat berkembang. 

Kata tazkiyah memiliki persamaan kata (sinonim) yaitu kata 

tathhîr yang artinya pembersihan atau menghilangkan kotoran.
33

 

Namun, harus diketahui bahwa kata tathhîr digunakan untuk 

pembersihan yang bersifat fisik atau material, maka muncul kata at-

tathahhur. Misalnya, digunakan dalam konteks berwudhu seperti 

membasuh muka, tangan, kepala, telinga, dan kaki. Sedangkan kata 

tazkiyah digunakan untuk pembersihan yang bukan fisik dan non-

                                                           
27 Robert Frager, Heart, Self, & Soul: The Sufi Psychology of Growth, Balance and 

Harmony, USA, Wheaton: Theological Publishing House, 1999, hal. 41. 
28 Abu Al-Fadl Jamal al-Din Muhammad ibn Mukram ibn Manzur, Lisân al-„Arab, 

t.tp: Dâr ash-Shadr, t.th, Jilid 15, hal. 358.  
29 Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic, (Arabic – English), 

Wiesbadan: Harrassowitz: 1979, hal. 441. 
30 Louis Ma‟luf, Al-Munjîd fi Al-Lughoh wa Al-A‟lâm, Bayrût: Dâr Al-Masyriq, 1986, 

hal. 303. 
31 Ibnu Taimiyah, Tazkiyatun Nafs: Menyucikan Jiwa dan Menjernihkan Hati dengan 

Akhlak yang Mulia, diterjemahkan oleh M. Rasikh dan Muslim Arif dari judul Tazkiyat Al-

Nafs, Jakarta: Darus Sunnah Press, 2008, hal. 116. 
32 Nasr Al-Din Abu Al-Khair Abdullah ibn Umar ibn Muhammad Al-Baidawi, Anwâr 

Al-Tanzîl wa Asrâr At-Ta‟wîl, Bayrût: Dâr ash-Shadr, t.th, Juz 1, hal. 461. 
33 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab – Indonesia, Surabaya: 

Pustaka Progressif, 1997, hal. 577. 



29 

 

 

material. Misalnya, membersihkan hati, pikiran, jiwa, dan 

sebagainya.
34

 Kata tazkiyyah dalam penelitian ini lebih 

menggunakan arti penyucian hal yang metafisik. 

Selain tathhîr kata tazkiyah juga memiliki sinonim lain yaitu 

ishlâḫ. Kata tersebut diambil dari kata shaluḫa-yashluḫu yang bearti 

menjadi baik dan bermanfaat sebagai antonim dari menjadi buruk 

dan rusak. Dari akar kata ini juga terlahir kata kerja lain yakni, 

ashlaḫa-yushliḫu bermakna melakukan perbaikan pada suatu yang 

rusak, mendamaikan, dan membuat sesuatu bermanfaat dan 

berguna. Kata ini lebih menunjukkan kepada makna ash-shalâḫ 

lawan kata dari al-fasâd.
35

 

Kata ashlaḫa yang pada umumnya menunjuk kepada 

aktivitas, menunjukkan bahwa terwujudnya segala hal yang shâliḫ 

harus diusahakan. Oleh karena itu, kata ashlaḫa merujuk kepada 

perbaikan terhadap sesuatu objek yang mengandung nilai yang 

belum terpenuhi atau tidak sesuai dengan fungsi, sifat, dan 

kodratnya. Dalam Al-Qur‟an kata ishlâḫ mencakup upaya perbaikan 

segala tata cara manusia hidup, baik dalam fisik maupun mental, 

seperti memperbaiki kualitas umat secara umum. Seperti yang telah 

disebutkan dalam surat Hud/11 ayat 88, Nabi Syu‟aib memperbaiki 

ketauhidan kaumnya kepada Allah Swt.
36

 Artinya, cara melahirkan 

kebenaran, kebaikan, dan keadilan dalam satu prespektif dan 

memusnahkan kejahatan dengan segala macamnya. 

Dalam pengertian ini kata ishlâḫ sejalan dengan makna 

tazkiyah, yaitu proses memperbaiki aspek kehidupan umat baik dari 

fisik maupun psikis, termasuk di dalamnya memperbaiki dan 

meluruskan akidah agar kembali kepada fitrah manusia. 

c. Definisi Tazkiyah An-Nafs 

Apabila kata tazkiyah dihubungkan dengan kata nafs maka 

maknananya tergantung pada nafs itu sendiri. Jika nafs diartikan 

sebagai sisi dalam manusia yang berpotensi baik dan buruk maka 

tazkiyah an-nafs itu bermakna membersihkan dan menyucikan nafs 

(jiwa). Akan tetapi, jika kata nafs dimaknai sebagai totalitas 

manusia (diri) maka tazkiyah an-nafs itu bermakna menumbuhkan 

dan mengembangkan nafs (diri). 

                                                           
34 Mukhtar Solihin, Tasawuf Tematik: Membedah Tema-Tema Penting Tasawuf, 

Bandung: Pustaka Setia, 2003, hal. 30.   
35 Tim Penyusun Ensiklopedia Al-Qur‟an, Ensiklopedia Al-Qur‟an: Kajian Kosakata, 

Jakarta: Lentera Hati, 2007, hal. 357. 
36 Tim Penyusun Ensiklopedia Al-Qur‟an, Ensiklopedia Al-Qur‟an: Kajian Kosakata, 

hal. 359. 



30 

 

Berdasarkan penelusuran penggunaan kata zaka dalam bentuk 

kata kerja yang mendapat tambahan satu huruf menjadi zakkâ dan 

segala turunannya bisa bermakna membersihkan dan menyucikan 

jiwa dari berbagai perbuatan keji dan mungkar serta menghapus 

seluruh tendensi di dalam diri manusia yang menghalangi 

perkembangan moral. Makna seperti ini dapat ditemukan dalam Al-

Qur‟an surat ‟Abasa/80 ayat 3, sebagai berikut: 

ى ۙ 
ّٰ
هٗ يَزَّك

َّ
ػَل
َ
 وَمَا يِدْرّيْكَ ل

Tahukah engkau (Nabi Muhammad) boleh jadi dia ingin 

menyucikan dirinya (dari dosa) 

Dan surat Taha/20 ayat 76, sebagai berikut: 

ى 
ّٰ
يْىَاۗ وَذٰلّكَ سَزَاءِۤ مَنْ حَزَك ّـ نْىٰرِ خٰلّدّيْنَ 

َ
ا
ْ
خّىَا ال حْ

َ
رّيْ مّنْ ت جْ

َ
 سَجّٰجِ عَدْنٍ ت

(yaitu) surga-surga „Adn yang mengalir di bawahnya sungai-

sungai. Mereka kekal di dalamnya. Itulah balasan bagi orang yang 

menyucikan diri.  

Kemudian ulama banyak merumuskan konsep tazkiyah an-

nafs dalam karya tulis mereka, di antaranya adalah Ibnu Taimiyah. 

Menurutnya, tazkiyah an-nafs adalah penyucian jiwa yang 

dilakukan dengan meninggalkan semua yang diharamkan oleh Allah 

Swt dan mengerjakan semua yang diperintahkan-Nya.
37

 Sedangkan 

Al-Aminiy lebih condong menggunakan term tahdzîb an-nafs yang 

memaknainya dengan sebuah proses menyucikan diri dari akidah 

sesat, pikiran menyimpang, perilaku hina, akhlak tercela, dan 

meninggalkan maksiat dan segala dosa.
38

  

Ulama Makkah Anas Ahmad Karzon menyebutkan bahwa 

tazkiyah an-nafs berarti membersihkan jiwa dari segala tindak-

tanduk buruk dan kemunkaran, dan mempertahankan fitrah di 

dalamnya yang bisa diistikamahkan kebaikannya demi menuju 

derajat iḫsân.
39

 Tazkiyah an-nafs merupakan inti paling utama 

                                                           
37 Abi Al-„Abbas Ahmad bin „Abdi Al-Halim bin Taimiyyati Al-Harrani, Fashlu fî 

Tazkiyati an-Nafsi, t.tp: Ath-Thab‟ah Al-Kâmilah li ar-Risâlah, 2018, hal. 13. 
38 Syekh Ibrahim Al-Aminiy, Tazkiyatu an-Nafs wa Tahdzîbuhâ, t.tp: Dâr al-Balâghoh 

li an-Nasyr wa at-Tawzî‟, 2000, hal. 49. 
39 Anas Ahmad Karzon, Tazkiyatun Nafs: Gelombang Energi Penyucian Jiwa 

Menurut Al-Qur‟an dan As-Sunnah di Atas Manhaj Salafus Shalih, diterjemahkan oleh 

Emiel Threeska, dari judul Minhaju al-Islâm fî Tazkiyat An-Nafs, Jakarta: Akbar Media, 

2010, hal. xviii. 



31 

 

 

dalam kegiatan bertasawuf untuk mendidik jiwa menjadi lebih baik, 

berakhlak mulia, dan berprilaku terpuji.
40

 

Al-Ghazali menyampaikan pendapat yang lebih luas. Dalam 

bukunya Iḫyâ‟ ‟Ulûm Ad-Dîn, ia menjelaskan banyak definisi 

mengenai istilah tazkiyah an-nafs. Menurutnya, tazkiyah an-nafs 

berarti takhalliyât an-nafs, yaitu mengosongkan jiwa dari sifat-sifat 

buruk, serta taḫliyyat an-nafs, yaitu mengisi jiwa dengan sifat-sifat 

baik. Jadi, tazkiyah an-nafs diartikan sebagai lawan dari tadsiyat 

an-nafs, yang berarti mengotori jiwa. Tujuannya adalah menyucikan 

jiwa manusia dari sifat-sifat seperti keserakahan, kebinatangan, dan 

sifat setan, lalu menghiasi jiwa dengan sifat-sifat ketuhanan 

(rabbâniyyah).
41

  

Definisi yang lebih rinci tentang tazkiyah an-nafs dijelaskan 

oleh ulama dari Damaskus, Sa‟id Hawwa. Menurutnya, tazkiyah an-

nafs adalah proses menyucikan jiwa (tathahhur) dari berbagai jenis 

penyakit dan kekurangan, kemudian mewujudkan (taḫaqquq) 

kesucian itu dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, jiwa yang 

sudah suci itu (takhalluq) harus dihiasi dengan sifat-sifat mulia, 

seperti nama-nama dan sifat-sifat Tuhan yang agung. Semua hal ini 

dilakukan dengan cara mengikuti ajaran Rasulullah SAW.
42

 

Tazkiyah an-nafs adalah cara terbaik untuk menyucikan jiwa 

manusia dari segala hal yang dapat mengotorinya. 

Dengan demikian, jelas bahwa tazkiyah an-nafs bukanlah hal 

yang mudah untuk dipahami dan diterapkan. Ia merupakan suatu 

upaya pengobatan, penyucian, pembersihan, serta penyehatan jiwa 

manusia dari berbagai kotoran, penyakit, dan sifat buruk (al-akhlâq 

al-madzmûmah), sekaligus menumbuhkan sifat-sifat yang mulia (al-

akhlâq al-karîmah) melalui ibadah kepada Allah sesuai dengan 

aturan syariah dan dengan tulus ikhlas. Tazkiyah an-nafs adalah 

proses yang tidak instan dan membutuhkan latihan serta pembiasaan 

yang lama, sehingga jiwa dapat kembali ke fitrahnya, yaitu jiwa 

yang suci. 

Penggunaan kata tazkiyah tidak hanya bermakna sebuah usaha 

penyucian nafs dari dosa semata atau hanya sekedar menenangkan 

jiwa, tetapi lebih dari itu tazkiyah merupakan sebuah upaya dalam 

                                                           
40 Qusyairi Ismail, Trilogi Ahlusunah: Akidah, Syariah, dan Tasawuf, Pasuruan: 

Pustaka Sidogiri Pondok Pesantren Sidogiri, 2015, hal. 278. 
41 Uqbatul Khoir Rambe, “Tazkiyatun Nafs Tarekat Naqsyabandiyah Jabal Hindi 

Paya Geli Deli Serdang Sumatera Utara,” Disertasi, Medan: UIN Sumatera Utara, 2020, hal. 

86. 
42 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fî Tazkiyatil Anfus, Solo: PT Era Adicitra Intermedia, hal. 191. 



32 

 

rangka menumbuhkan dan mengembangkan nafs itu sendiri. 

Pengembangan diri itu meliputi berbagai aspek kehidupan manusia, 

seperti: pengembangan karakter pribadi yang islami dan 

pengembangan keilmuan.
43

 

2. Tazkiyah An-Nafs dalam Al-Qur‟an dan Hadis 

Kata "tazkiyah" secara langsung tidak muncul dalam Al-Qur‟an, 

meskipun maknanya terkandung dalam berbagai ayat yang 

menggunakan kata dasar zakâ dan turunannya. Dalam Al-Qur‟an, kata 

tersebut beserta turunannya muncul sebanyak 59 kali dalam 58 ayat.
44

  

Ayat-ayat Al-Qur‟an yang membicarakan penyucian jiwa 

menunjukkan bahwa bentuk tazkiyah an-nafs dalam Al-Qur‟an adalah 

sebagai berikut: 

a. Membersihkan diri dari perbuatan-perbuatan keji dan mungkar, 

seperti firman Allah dalam surat An-Nur/24: 21, sebagai berikut,  

يْطٰنّۗ وَمَنْ يَّتَّتّعْ خِطِيٰتّ  ا حَتَّتّػِيْا خِطِيٰتّ الشَّ
َ
مَنِيْا ل

ٰ
ذّينَْ ا

َّ
يُّىَا ال

َ
۞ يٰٓا

مْ وَرَحْدَخِهٗ 
ِ
يْك

َ
ّ عَل  اللّّٰٰ

ِ
ضْل َـ ا 

َ
يْل
َ
ۗ وَل رّ

َ
مِنْك

ْ
فَطْشَاءّۤ وَال

ْ
مِرِ ةّال

ْ
اّنَّهٗ يَأ َـ يْطٰنّ  الشَّ

ةَدًاۙ وَّ 
َ
حَدٍ ا

َ
نْ ا مْ م ّ

ِ
ى مّنْك

ٰ
ِ سَمّيْعٌ عَلّيْمٌ مَا زَك يْ مَنْ يَّشَاءِۤۗ وَاللّّٰٰ ّ

 
َ يِزَك كّنَّ اللّّٰٰ

ٰ
 ل

Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mengikuti 

langkah-langkah setan! Siapa yang mengikuti langkah-langkah 

setan, maka sesungguhnya dia (setan) menyuruh (manusia 

mengerjakan perbuatan) yang keji dan mungkar. Kalau bukan 

karena karunia Allah dan rahmat-Nya kepadamu, niscaya tidak 

seorang pun di antara kamu bersih (dari perbuatan keji dan 

mungkar itu) selama-lamanya. Akan tetapi, Allah membersihkan 

siapa yang Dia kehendaki. Allah Maha Mendengar lagi Maha 

Mengetahui. 

Dalam ayat ini ada dua makna yaitu, sucinya jiwa dari 

kemusyrikan dan keburukan serta akhlak tercela itu atas karunia dan 

rahmat Allah Swt. Makna berikutnya bahwa Allah Swt menyucikan 

hamba-Nya dari keburukan nafs, setelah adanya usaha manusia, 

namun semua itu juga merupakan petunjuk dari Allah Swt.
45

  

 

                                                           
43 Firdaus, Tazkiyah Al-Nafs; Upaya Solutif Membangun Karakter Bangsa, Makassar: 

Alauddin University Press, 2011, hal. 110-112. 
44 Muhammad Fuad „Abd Al-Baqi, Al-Mu‟jam Al-Mufahras li Al-Alfâdz Al-Qur‟ân 

Al-Karîm, Bayrût: Dâr al-Fikr, hal. 702-704. 
45 Firdaus, Tazkiyah Al-Nafs; Upaya Solutif Membangun Karakter Bangsa, hal. 120. 



33 

 

 

b. Menyucikan diri dari kemusyrikan, kekufuran, dan kemaksiatan. 

Tazkiyuah an-nafs merupakan salah satu misi penting yang 

dibawa oleh Nabi dan Rasul. Tazkiyah an-nafs merupakan salah satu 

cara terpenting yang dapat mengantarkan manusia mencapai 

kesempurnaanya sebagai makhluk Tuhan. Bukti bahwa tazkiyah an-

nafs adalah misi Nabi dan Rasul dapat terlihat dari doa Nabi 

Ibrahim as untuk anak cucunya yang diabadikan dalam Surat al-

Baqarah/2: 129 sebagai berikut, 

كّتٰبَ 
ْ
مِىِمِ ال ّ

 
يٰخّكَ وَيِػَل

ٰ
يْىّمْ ا

َ
يْا عَل

ِ
نْىِمْ يَخْل ا م ّ

ً
يْىّمْ رَسِيْل ّـ رَؿَّنَا وَاةْػَدْ 

حكَّيْمِ 
ْ
ػَزّيزِْ ال

ْ
نجَْ ال

َ
يْىّمْۗ  اّنَّكَ ا ّ

 
مَثَ وَيِزكَ

ْ
ك حّ
ْ
 ࣖ وَال

Ya Tuhan kami, utuslah di antara mereka seorang rasul dari 

kalangan mereka, yang membacakan kepada mereka ayat-ayat-Mu, 

mengajarkan kitab suci dan hikmah (sunah) kepada mereka, dan 

menyucikan mereka. Sesungguhnya Engkaulah Yang Maha Perkasa 

lagi Maha Bijaksana. 

Allah mengabulkan doa Nabi Ibrahim as tersebut. Allah 

menganugerahi umat ini dengan karunia yang begitu besar, yakni 

diutusnya para Rasul dengan misi yang mulia.
46

 Seperti apa yang 

juga ada dalam firman Allah Surat al-Baqarah/2: 151 sebagai 

berikut, 

مِ 
ِ
مِك ّ

 
مْ وَيِػَل

ِ
يْك ّ

 
يٰتّنَا وَيِزكَ

ٰ
مْ ا

ِ
يْك

َ
يْا عَل

ِ
مْ يَخْل

ِ
نْك ا م ّ

ً
مْ رَسِيْل

ِ
يْك ّـ نَا 

ْ
رْسَل

َ
مَا  ا

َ
ك

مِيْنَۗ 
َ
يْنِيْا حَػْل

ِ
مْ حَك

َ
ا ل مْ مَّ

ِ
مِك ّ

 
مَثَ وَيِػَل

ْ
ك حّ
ْ
كّتٰبَ وَال

ْ
 ال

Sebagaimana (Kami telah menyempurnakan nikmat kepadamu), 

Kami pun mengutus kepadamu seorang Rasul (Nabi Muhammad) 

dari (kalangan) kamu yang membacakan kepadamu ayat-ayat 

Kami, menyucikan kamu, dan mengajarkan kepadamu Kitab (Al-

Qur‟an) dan hikmah (sunah), serta mengajarkan apa yang belum 

kamu ketahui. 

Rasulullah saw diutus ke dunia untuk membersihkan jiwa 

manusia. Ini terlihat dari jiwa para sahabat, sebelum mereka 

mengenal Islam, jiwa mereka tercemar oleh perbuatan seperti syirik, 

                                                           
46 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fî Tazkiyatil Anfus, hal. v. 



34 

 

dendam, iri hati, dengki, fanatisme terhadap suku, dan lain 

sebagainya. Namun setelah diterangi dengan cahaya Islam, jiwa 

mereka menjadi suci, beriman secara utuh, ikhlas, bersyukur, sabar, 

ridha, zuhud, dan bertakwa. 

c. Barometer kebahagiaan dan kesengsaraan. 

Allah menjelaskan bahwa nafs manusia diciptakan dengan 

keadaan sempurna, lalu Allah menunjukkan kepada jiwa itu dua 

jenis energi, yaitu energi positif dan negatif. Kedua energi tersebut 

mengajak manusia untuk memilih salah satu di antaranya dan 

mengembangkannya. Firman itu termaktûb dalam Surat asy-

Syams/91: 9-10 sebagai berikut, 

ىىَاۖ 
ّٰ
صَ مَنْ زكَ

َ
ل ْـ
َ
ىىَاۗ  كَدْ ا  وَكَدْ خَابَ مَنْ دَسّٰ

Sungguh beruntung orang yang menyucikannya (jiwa itu), dan 

sungguh rugi orang yang mengotorinya. 

Ayat ini menunjukkan bahwa dalam hidup manusia, selalu 

terdapat perjuangan antara memilih kebaikan dan kemaksiatan, 

antara hal-hal yang bersifat materi dengan yang bersifat rohani.
47

 

Menurut Quraish Shihab, energi positif manusia sebenarnya jauh 

lebih kuat dibandingkan energi negatifnya, namun dorongan untuk 

melakukan hal buruk justru lebih kuat dibandingkan dorongan untuk 

berbuat baik.
48

 

Selain dijelaskan dalam kalâm Allah, tazkiyah an-nafs ini juga 

disabdakan dalam hadis Rasulullah Saw. Ini juga merupakan sinal 

bahwa tazkiyah an-nafs sangat penting. Hadis tersebut berbunyi: 

نَّ  نّ غَنْ زَيْدّ ةْ 
َ
رْكَمِ رَضّيَ الِلّٰ غَنْهِ أ

َ
  أ

َ
مَ  رَسِيْل

َّ
يْهّ وَسَل

َ
ى الِلّٰ عَل

َّ
 الّلّٰ صَل

 
ِ
ىَا يَلِيْل نْجَ وَلّيُّ

َ
ظوَا أ

َّ
نْجَ خَيْدِ مَنْ زَط

َ
ىَا أ ّ

 
َِّ آتّ نَفْسّيْ حَلْيَاوَا وَزكَ

َّ
: اللَّه

وَا
َ
 وَمَيْلا

Dari Zaid bin Arqam RA. Sesungguhnya Rasulullah Shallallah 

Alaihi wa Sallam bersabda: Ya Allah anugerahkanlah kepada 

jiwaku ketakwaan dan sucikanlah jiwaku (dengan ketakwaan itu), 

                                                           
47 Firdaus, Tazkiyah Al-Nafs; Upaya Solutif Membangun Karakter Bangsa, hal. 128. 
48 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur‟an Tafsir Maudhu‟i atas Pelbagai Persoalan 

Umat, Bandung: Mizan, 1996, hal. 286. 



35 

 

 

Engkaulah Sebaik-baik yang mensucikannya, dan Engkaulah yang 

menjaga serta melindunginya (HR. Muslim). 

Hadis di atas menjelaskan bahwa, penyucian jiwa adalah 

anugerah dari Allah dan kehendak atau kuasa-Nya. Penyucian jiwa 

yang dikhendaki-Nya adalah yang paling utama. Allah akan 

menghendaki apabila seorang hamba telah berikhtiar secara 

sungguh-sungguh.
49

 Dengan ini, seorang muslim yang menjalani 

proses tazkiyah nafs mesti kembali pada norma-norma dan etika 

yang telah Allah tentukan dan Rasulullah saw jelaskan. 

Akhirnya dapat disimpulkan bahwa konsep tazkiyah an-nafs 

adalah satu konsep yang terdapat dalam Al-Qur'an dan hadis Nabi 

Muhammad saw. Kedua sumber tersebut merupakan acuan yang 

disediakan oleh Allah dan Rasul-Nya, sebagai sarana bagi umat Islam 

untuk mendekatkan diri kepada Allah dengan menjaga ketakwaan dan 

iman. 

3. Penyakit-penyakit Nafs (Jiwa) 

Layaknya jasmani, jiwa juga memiliki penyakit-penyakit yang 

dapat mengotorinya. Muhammad Said Ramadhan Al-Buti 

mengingatkan agar tepat dalam mendeteksi apa yang menjadi penyakit 

jiwa, karena ia lebih berbahaya dari pada penyakit jasmani. 

Menurutnya, bahaya terbesar yang tidak banyak disadari oleh 

kebanyakan manusia adalah jiwa manusia yang kering dari amal saleh 

dan rentan akan ajakan nafsu dan godaan setan, sehingga segala aturan 

agama ditinggalkan.
50

 

Menurut al-Ghazali, jika seseorang tidak bisa menjaga dirinya, 

maka jiwa mereka akan dikendalikan oleh setan.
51

 Setan mendekati 

jiwa melalui celah-celah dalam sifat dan keinginan manusia, baik yang 

bersifat fisik maupun spiritual. Oleh karena itu, salah satu cara untuk 

melindungi jiwa sekaligus sebagai bagian dari proses tazkiyah an-nafs 

adalah memahami bagaimana setan dapat memasuki diri seseorang.
52

 

Dalam hal ini, berikut akan dijelaskan berbagai jenis penyakit jiwa 

                                                           
49 Firdaus, Tazkiyah Al-Nafs; Upaya Solutif Membangun Karakter Bangsa, hal. 137. 
50 Muhammad Said Ramadhan Al-Buthi, Dosa Tersembunyi: Bahaya Terbesar dalam 

Kehidupan Kaum Muslim, diterjemahkan oleh Muhammad Najmi Rohaizad, elt.al, dari 

judul Bâthin Al-Istm: Al-Khatr Al-Akbar fi Ḫayât Al-Muslimîn, Malasyia: Kuala Lumpur: 

Nizamiyyah Publications & Distributors, 2021, hal. 17. 
51 Abu Hamid Al-Ghazali, Ringkasan Ihya Ulumuddin, diterjemahkan oleh Bahrun 

Abu Bakar dari judul Mukhtashar Iḫâ „Ulûm Ad-Dîn, Bandung: Sinar Baru Algensindo, 

2014, hal. 256. 
52 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fî Tazkiyatil Anfus, hal. 173. 



36 

 

yang perlu dikenali, terutama bagi orang-orang yang sedang menjalani 

proses tazkiyah an-nafs: 

a. Kufur dan Syirik 

Setiap jiwa yang menginginkan kedekatan pada Allah sebagai 

Tuhan yang diimani. Maka kufur adalah penyakit jiwa yang pertama 

harus dihindari.
53

 Kekufuran kepada Allah dan rasul-Nya 

menggugurkan dua kalimat syahadat akan keyakinan seorang 

hamba pada Tuhannya. Kebaikan kepada sesama hamba tidak 

bermanfaat apabila disertai dengan kekufuran kepada Tuhan.
54

 

Kekufuran menjadi penghalang semua kebaikan, sebagaimana 

kekufuran menutupi kebenaran yang hakiki.  

Kekufuran tidak jauh berbeda dengan syirik. Syirik 

merupakan penyakit paling kronis yang menjadi petaka bagi 

kehidupan manusia. Syirik menuhankan sesuatu yang tidak patut 

disembah dan diibadahi. Dalam jiwa manusia yang syirik terdapat 

dualisme iman, karena dia menyekutukan Dzat Yang Maha Esa. 

Menyamakan Tuhan dengan ciptaan-Nya, merupakan penyakit 

kronis dan dosa yang tidak terampuni.
55

 Seperti yang telah 

difirmankan Allah dalam Surat an-Nisa‟/4: 48 sebagai berikut, 

نْ يُّضْرَكَ ةّهٖ وَيَؾْفّرِ مَا دِوْنَ ذٰلّكَ لّمَنْ يَّشَاءِۤۚ  وَمَنْ يُّضْرّكْ 
َ
ا يَؾْفّرِ ا

َ
َ ل اّنَّ اللّّٰٰ

ى اّذْمًا غَظّيْمًا  تَدٰٓ ْـ لَدّ ا َـ  ّ  ةّاللّّٰٰ

Sesungguhnya Allah tidak akan mengampuni dosa syirik, dan Dia 

mengampuni segala dosa yang selain dari (syirik) itu, bagi siapa 

yang dikehendaki-Nya. Barangsiapa yang mempersekutukan Allah, 

maka sungguh ia telah berbuat dosa yang besar. 

Bagi yang dalam jiwanya sudah tertanam ketauhidan, maka 

akan terhindar dari kekufuran dan kesyirikan. Akan tetapi dalam 

ilmu tauhid, syirik terbagi menjadi dua bagian, yakni syirik kecil 

dan syirik besar. Syirik besar yakni menyekutukan Allah, sedangkan 

                                                           
53 Sa‟id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan 

oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Iḫyâ‟ „Ulûmu ad-Dîn, 

Yogyakarta: Mutiara Media, 2022, Hal. 222. 
54 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fî Tazkiyatil Anfus, hal. 201. 
55 Sa‟id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan 

oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Iḫyâ‟ „Ulûmu ad-Dîn, hal. 226. 



37 

 

 

yang dimaksud dengan syirik kecil (tersembunyi) adalah riya‟.
56

 

Baik syirik kecil ataupun syirik besar, keduanya menghadirkan 

beberapa sosok sebagai tujuan objek dalam beramal. Keduanya 

menjadi perusak amal perbuatan lainnya. 

b. Syahwat Perut dan Kemaluan 

Ada dua jenis syahwat, yaitu syahwat perut dan syahwat 

kemaluan. Menurut al-Ghazali, syahwat perut adalah asal mula dari 

berbagai musibah yang terjadi pada manusia. Syahwat perut ini 

kemudian menyebar dan memicu timbulnya syahwat kemaluan. 

Menurut al-Ghazali, Nabi Adam dan Siti Hawa dikeluarkan dari 

taman surga karena terpengaruh oleh syahwat.
57

 Syahwat ini bisa 

membuat jiwa manusia tercemar dan mendorong manusia untuk 

terlalu mencintai dunia. 

Islam mengatur kehidupan manusia sampai dalam hal yang 

kecil seperti makan dan minum. Makan dan minum dengan penuh 

syahwat, dilakukannya dengan berlebihan, maka Allah tidak 

menyukainya. Karena itu, Allah SWT melarang berlebihan dalam 

makan dan minum seperti yang tercantum dalam Surat al-A‟raf/7: 

31 sebagai berikut, 

يْنَ ...  ّـ مِسْرّ
ْ
بُّ ال ا يِحّ

َ
يْاۚ اّنَّهٗ ل ِـ ا تصِْرّ

َ
يْا وَاشْرَةِيْا وَل

ِ
ل
ِ
 ࣖ وَّط

... dan makan serta minumlah, tetapi janganlah berlebihan. 

Sesungguhnya Dia tidak menyukai orang-orang yang berlebihan. 

Sebaliknya, bahwa lapar dapat mendatangkan kelembutan dan 

kelunakan serta membuahkan kesederhanaan.
58

 Maka dalam Islam 

disyariatkan puasa untuk melatih syahwat pada makan dan minum. 

Puasa menahan haus dan lapar dapat melahirkan kebaikan. Yaitu, 

timbulnya rasa empati kepada sesama manusia yang tidak makan 

dan minum karena kondisi ekonomi yang kurang. 

Mengenai syahwat kemaluan Al-Qur‟an dan al-Hadis sudah 

memperingatkan. Seperti dalam Surat al-Falaq/113: 3 sebagai 

berikut, 

                                                           
56  Shalih bin Fauzan bin Abdillah Al-Fauzan, Kitâb At-Tauhîd, Ponorogo: 

Darussalam Press, t.t, Juz 3, hal. 20.   
57 Abu Hamid Al-Ghazali, Ringkasan Ihya Ulumuddin, diterjemahkan oleh Bahrun 

Abu Bakar dari judul Mukhtashar Iḫyâ‟ „Ulûmu ad-Dîn, hal. 291.  
58 Abu Hamid Al-Ghazali, Mukhtashar Ihya Ulumiddin, diterjemahkan oleh Abu 

Madyan Al-Qurtubi dan Mukhlis Yusuf Arbi dari judul Mukhtashar Iḫyâ‟ Ulûm Ad-Dîn, 

Depok: Keira, 2018, hal. 280. 



38 

 

 وَمّنْ شَر ّ غَاسّقٍ اّذَا وَكَبَۙ 
Dan dari kejahatan malam apabila telah gelap gulita. 

Makna dari ayat di atas adalah bangunnya kemaluan. 

Rasulullah saw pernah mengajarkan doa kepada Syakl bin Hamid:
59

 

يْ وَمّنْ  غِيذِ ةّكَ مّنْ شَر ّ سَمْعّيْ وَمّنْ شَر ّ ةَصُرّيْ وَمّنْ شَر ّ لّسَانّ
َ
ي أ ّ

َِّ إّن 
َّ

اللَّه

 ّ
بّي وَمّنْ شَر ّ مَنّي 

ْ
 شَر ّ كَل

Ya Allah, aku berlindung kepadaMu dari kejahatan pendengaranku, 

dari kejahatan pandanganku, dari kejahatan lisanku, dari kejahatan 

hatiku dan dari kejahatan air maniku. (HR Abu Daud dan Tirmidzi) 

Syahwat sekusal adalah insting yang merupakan karakter jiwa 

manusia. Allah Swt telah menjadikan hasrat instingtif ini pada tiap 

laki-laki dan perempuan, untuk mewujudkan suatu tujuan yang 

agung, yaitu menjaga kelestarian keturunan manusia. Islam telah 

menjaga syahwat ini dari penyimpangan dengan menetapkan 

rambu-rambu dan hukum-hukum. Islam mensyariatkan nikah dan 

menganjurkannya serta memudahkan jalannya, agar menjadi jalan 

yang halal. Sehingga darinya tercipta jiwa yang bersih dari kotoran 

syahwat. Apabila seseorang menyimpang dari jalan yang halal 

sesuai syariat, jiwanya akan kotor karena dia mengikuti syahwat 

hewani, sehingga dapat menjadikannya seperti hewan.
60

 

Allah Swt menamakan penyimpangan syahwat ini sebagai 

penyakit. Allah SWT mengingatkan para istri Nabi dari bahaya 

penyakit ini dalam surat al-Ahzab/33 ayat 32-33 sebagai berikut, 

لَيْلّ 
ْ
خْضَػْنَ ةّال

َ
ا ت

َ
ل َـ سَاءّۤ اّنّ احَّلَيْتِنَّ  ّ

نَ الج  حَدٍ م ّ
َ
ظ
َ
سْتِنَّ ط

َ
ّ ل
بّي  يٰجّسَاءَۤ النَّ

ا 
َ
نَّ وَل

ِ
ۚ وَكَرْنَ فّيْ ةِيِيْحّك ا ًـ ػْرِوْ ا مَّ

ً
نَ كَيْل

ْ
كِل تّهٖ مَرَضٌ وَّ

ْ
ذّيْ فّيْ كَل

َّ
يَطْمَعَ ال َـ

 
ِ
ا
ْ
ثّ ال جَاوّلّيَّ

ْ
سْنَ حَبَدُّجَ ال َ حَبَدَّ طّػْنَ اللّّٰٰ

َ
يةَ وَا

ٰ
حّيْنَ الزَّك

ٰ
يةَ وَا

ٰ
ل كّمْنَ الصَّ

َ
ى وَا

ٰ
وْل

                                                           
59 Abu Hamid Al-Ghazali, Mukhtashar Ihya Ulumiddin, diterjemahkan oleh Abu 

Madyan Al-Qurtubi dan Mukhlis Yusuf Arbi dari judul Mukhtashar Iḫyâ‟ Ulûm Ad-Dîn, hal. 

286. 
60 Anas Ahmad Karzon, Tazkiyatun Nafs: Gelombang Energi Penyucian Jiwa 

Menurut Al-Qur‟an dan As-Sunnah di Atas Manhaj Salafus Shalih, diterjemahkan oleh 

Emiel Threeska, dari judul Minhâj al-Islâm fî Tazkiyat An-Nafs, hal. 263. 



39 

 

 

مْ 
ِ
ركَ بَيْجّ وَيِطَى ّ

ْ
 ال

َ
وْل

َ
سْسَ ا مِ الر ّ

ِ
ِ لّيِذْوّبَ غَنْك هٗۗ اّنَّمَا يِرّيْدِ اللّّٰٰ

َ
وَرَسِيْل

 حَطْىّيْدًاۚ 
Wahai istri-istri Nabi, kamu tidaklah seperti perempuan-perempuan 

yang lain jika kamu bertakwa. Maka, janganlah kamu merendahkan 

suara (dengan lemah lembut yang dibuat-buat) sehingga bangkit 

nafsu orang yang ada penyakit dalam hatinya dan ucapkanlah 

perkataan yang baik. Tetaplah (tinggal) di rumah-rumahmu dan 

janganlah berhias (dan bertingkah laku) seperti orang-orang 

jahiliah dahulu. Tegakkanlah salat, tunaikanlah zakat, serta taatilah 

Allah dan Rasul-Nya. Sesungguhnya Allah hanya hendak 

menghilangkan dosa darimu, wahai ahlulbait dan membersihkan 

kamu sebersih-bersihnya. 

Dari ayat di atas, dapat disimpulkan bahwa setiap orang 

khususnya kaum perempuan agar tidak menunjukkan auratnya. 

Diketahui bahwa suara perempuan adalah aib, dengan dibukanya 

aurat di hadapan lawan jenis maka akan menimbulkan syahwat 

antara keduanya. Hal ini dapat terjadi karena terdapat penyakit hati 

dan iman yang tidak tertanam di dalam hati.  

c. Marah dan Dengki 

Marah bisa membuat pikiran seseorang kelam dan jika pikiran 

itu lemah, maka setan akan datang menyerang. Ketika manusia 

marah, setan akan memainkan peran seperti anak kecil yang 

bermain bola.
61

 Salah satu bukti bahwa marah memiliki dampak 

besar terhadap jiwa dan berbagai bahaya yang muncul, adalah 

bahwa Nabi Muhammad saw pernah memberi nasihat kepada para 

sahabatnya dan terus mengingatkannya berulang-ulang, Abu 

Hurairah meriwayatkan:  

 حَؾْضَبْ. 
َ
: لا

َ
وْصّنّيْ، كَال

َ
مَ: أ

َّ
يْهّ وَسَل

َ
ى الِلّٰ عَل

َّ
ّ صَل

بي   لّلنَّ
َ
 كَال

ً
نَّ رَجِلا

َ
أ

 حَؾْضَبْ 
َ
 لا

َ
دَ مّرَارًا كَال رَدَّ  َـ

Sesungguhnya bahwasanya ada seseorang yang berkata kepada 

Nabi saw: Berilah aku nasihat. Beliau bersabda: Janganlah engkau 

                                                           
61 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fî Tazkiyatil Anfus, hal. 173. 



40 

 

marah. Diapun mengulanginya beberapa kali, beliau bersabda: 

Janganlah engkau marah. (HR. Bukhari) 

Dalam hadis lain juga disebutkan bahwa orang yang dapat 

menguasai dirinya ketika marah adalah orang yang paling kuat. 

Meskipun tidak mungkin marah itu dihilangkan secara total, tapi 

kemarahan bisa dikurangi dan dilawan. Hal itu dapat dilakukan oleh 

seseorang dengan mengenali jiwanya dan kehinaanya serta 

menyadari bahwa tidak patut baginya untuk menyombongkan diri 

bersama kehinaan dan kerendahan itu.
62

 

Kemarahan kepada orang membuahkan rasa dendam padanya. 

Anak cabang dari dendam adalah kedengkian. Hakikat dengki 

adalah membenci nikmat Allah yang dianugerahkan kepada orang 

lain dan menginginkan agar nikmat  itu hilang dari orang itu, ini 

diakbitkan karena adanya kebakhilan jiwa.
63

 Maka apabila setiap 

manusia memiliki penyakit dengki maka manusia akan saling 

berusaha menghilangkan kenikmatan atau kebahagiaan yang 

dimiliki orang lain. Kedengkian menghancurkan keharmonisan 

kehidupan manusia. 

Kedengkian yang ada dalam jiwa manusia melahirkan akhlak 

tercela.
64

 Bahkan ia merupakan salah satu perbuatan yang 

dikategorikan dosa-dosa besar.
65

 Maka tidak heran jika dengki 

berakibat seperti halnya syirik, bisa menghilangkan kebaikan, dan 

Rasulullah saw sudah mengingatkan dalam hadisnya:  

ارِ الحَطَبَ   النَ 
ِ
ل
ِ
 ط
ْ
مَا حَأ

َ
حَسَنَاتّ ك

ْ
 ال

ِ
ل
ِ
 ط
ْ
اّنَ  الحَسَدَ يَا َـ مْ وَالحَسَدَ 

ِ
 إّيَّاك

Jauhkanlah dirimu dari hasad karena sesungguhnya hasad itu 

memakan kebaikan-kebaikan sebagaimana api memakan kayu-

bakar.” (HR. Abu Dawud) 

d. Ujub dan Sombong 

Ujub diartikan sebagai perilaku atau sifat mengagumi diri 

sendiri dan senantiasa membanggakan dirinya karena ilmu atau 
                                                           

62 Abu Hamid Al-Ghazali, Mukhtashar Ihya Ulumiddin, diterjemahkan oleh Abu 

Madyan Al-Qurtubi dan Mukhlis Yusuf Arbi dari judul Mukhtashar Iḫyâ‟ Ulûm ad-Dîn, hal. 

313. 
63 Abu Hamid Al-Ghazali, Mukhtashar Ihya Ulumiddin, diterjemahkan oleh Abu 

Madyan Al-Qurtubi dan Mukhlis Yusuf Arbi dari judul Mukhtashar Iḫyâ‟ Ulûm ad-Dîn, hal. 

319. 
64 Zain Al-Islam Al-Qusyairiy, Ar-Risâlah Al-Qusyayriyyah, Qâhirah: Dâr al-

Muqthim li an-Nasyr wa at-Tawzî‟, 2018, hal. 231.  
65 Sa‟id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan 

oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Ihya Ulumuddin, hal. 243. 



41 

 

 

perbuatan meskipun hanya terlintas di batin saja. Jika seseorang 

berbangga atas dirinya sebagai ekspresi dan kegembiraanya atas 

nikmat Allah, maka tidak termasuk ujub. Akan tetapi jika perasaan 

itu timbul dari dirinya sendiri tanpa menyadari akan nikmat Allah 

maka hal tersebut dikatakan ujub.
66

 Seseorang yang memiliki sifat 

ujub sesungguhnya sedang membuka pintu kehancurannya karena 

dia menafikan Tuhan Sang Maha Kuasa atas segalanya. 

Dalam sejarahnya, ujub adalah sifat yang dimiliki oleh iblis, 

sehingga ia enggan untuk bersujud kepada Nabi Adam AS. Hal ini 

terjadi karena iblis diciptakan dari api dan merasa lebih kuat 

dibandingkan Adam AS yang diciptakan dari tanah. Karena merasa 

sombong dan kagum terhadap diri sendiri, dapat dikatakan bahwa 

ujub merupakan awal mula dari kesombongan (takabbur).
67

 

Bahkan, ujub bisa menjadi penyebab utama munculnya 

kesombongan. 

Perasaan ujub yang mendominasi hati seseorang akan 

menghalangi langkah-langkah kebaikan dan menghilangkan 

semangat kerja keras (jiddiyyah) dalam usaha meningkatkan 

kebaikan pribadi.
68

 Maka ujub termasuk sifat tercela bagi Allah 

sebagaimana tersebut dalam firman-Nya dalam Surat al-Kahfi/18: 

104 sebagai berikut: 

سّنِيْنَ صِنْػًا  نَّهِمْ يِحْ
َ
سَتِيْنَ ا نيَْا وَوِمْ يَحْ حَيٰيةّ الدُّ

ْ
 سَػْيِىِمْ فّى ال

َّ
ذّينَْ ضَل

َّ
ل
َ
 ا

(Yaitu) orang-orang yang sia-sia usahanya dalam kehidupan dunia, 

sedangkan mereka mengira bahwa mereka berbuat sebaik-baiknya. 
Anak dari sifat ujub adalah kesombongan, keduanya saling 

berkaitan. Pada hakekatnya sombong adalah memandang bahwa 

dirinya lebih tinggi dari pada orang lain dalam kesempurnaan, 

sehingga menganggap yang lain dengan pandangan yang lebih 

rendah. Perilaku buruk yang lahir dari sifat sombong adalah 

keangkuhan, besar kepala, cinta kehormatan dan berpaling dari 

kebenaran.
69

 Kesombongan cenderung ditampakkan ke orang lain. 

Maka ada dua unsur di dalamnya, yakni orang yang sombong dan 

                                                           
66 Muhammad Ahsan bin Usman, Ringkasan Ihya‟ Ulumuddin: Menjadi Hamba Allah 

Lahir dan Batin, Yogyakarta: Lontar Mediatama, 2017, hal. 261.  
67 Muzakkir, Hidup Sehat dan Bahagia dalam Perspektif Tasawuf, Jakarta: 

Prenadamedia Group, 2019, hal. 156.  
68 Muzakkir, Hidup Sehat dan Bahagia dalam Perspektif Tasawuf, hal. 157. 
69 Akhmad Alim, Pendidikan Jiwa: Terapi Spiritual Manusia Modern, Jakarta: Al-

Mawardi Prima, 2018, hal. 191. 



42 

 

orang yang disombongi.
70

 Di sinilah letak perbedaan sombong 

dengan ujub, karena ujub hanya membanggakan diri sendiri tanpa 

mendapat pengakuan orang lain.  

Banyak sekali peringatan terhadap sifat sombong pada ayat-

ayat Al-Qur‟an, seperti dalam surat Luqman/31 ayat 18 sebagai 

berikut, 

 
َّ
ل
ِ
بُّ ط ا يِحّ

َ
َ ل رْضّ مَرَحًاۗ اّنَّ اللّّٰٰ

َ
ا
ْ
ا حَمْشّ فّى ال

َ
اسّ وَل كَ لّلنَّ رْ خَدَّ ا حِصَػ ّ

َ
وَل

خِيْرٍۚ  َـ خَالٍ   مِخْ
Janganlah memalingkan wajahmu dari manusia (karena sombong) 

dan janganlah berjalan di bumi ini dengan angkuh. Sesungguhnya 

Allah tidak menyukai setiap orang yang sombong lagi sangat 

membanggakan diri. 

Terdapat juga dalam hadis Nabi mengenai bahaya sifat 

sombong, dari Abdullah bin Mas‟ud Rasulullah saw bersabda: 

ةٍ مّنْ كّبْدٍ    ذَرَ 
ِ
تّهّ مّرْلَال

ْ
ظنَ فّي كَل

َ
ثَ مَنْ ط جَنَّ

ْ
 ال

ِ
ا يَدْخِل

َ
 ل

Tidak akan masuk surga orang yang di dalam hatinya terdapat 

kesombongan sebesar biji sawi (HR Muslim dan Ahmad) 

Dari kesombongan dan meremehkan manusia akan muncul 

kebiasaan suka memata-matai keburukan orang lain, mencari-cari 

kesalahan orang lain, disertai menyembunyikan kebaikan-kebaikan 

mereka. Perangai ini lah yang selalu membuat jiwa manusia itu 

kotor. 

e. Kikir dan Takut Miskin 

Sifat kikir akan menghalangi terciptanya persaudaraan dan 

menyebabkan seseorang dikucilkan. Kikir merupakan salah satu 

pintu utama setan. Setan selalu menakut-nakuti hamba Allah dalam 

berbuat kebaikan terhadap saudaranya dengan pahitnya kemiskinan 

dan kefakiran.
71

 Seperti apa yang telah difirmankan Allah dalam 

Surat al-Baqarah/2: 268 sebagai berikut, 

                                                           
70 Sa‟id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan 

oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Iḫyâ‟ „Ulûmu ad-Dîn, hal. 278. 
71 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fî Tazkiyatil Anfus, hal. 176. 



43 

 

 

نْهِ  ؾْفّرَةً م ّ مْ مَّ
ِ
ِ يَػّدِك فَطْشَاءّۤۚ  وَاللّّٰٰ

ْ
مْ ةّال

ِ
مِركِ

ْ
فَلْرَ وَيَأ

ْ
مِ ال

ِ
يْطٰنِ يَػّدِك لشَّ

َ
ا

ِ وَاسّعٌ عَلّيْمٌۖ   اۗ  وَاللّّٰٰ
ً
ضْل َـ  وَ

Setan menjanjikan (menakut-nakuti) kamu kemiskinan dan 

menyuruh kamu berbuat keji (kikir), sedangkan Allah menjanjikan 

kamu ampunan dan karunia-Nya. Allah Maha Luas lagi Maha 

Mengetahui. 

Kikir dan takut akan kemiskinan membuat manusia enggan 

bersedekah, berinfak, berzakat, dan berwakaf. Sifat ini dapat 

berdampak kepada kehidupan sosial masyarakat. Tidak akan ada 

keharmonisan dan ikatan persaudaraan, karena dalam masyarakat 

tidak ada dorongan untuk saling tolong menolong.
72

 Kikir menjadi 

penyakit jiwa, dia akan mengotori jiwa yang baik, karena dia selalu 

menghalangi untuk saling berbagi. 

Sebagian ulama menggolongkan kikir sebagai pemimpin 

maksiat, karena dia bertentangan dengan hakikat iman. Disebutkan 

dalam hadis Nabi yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah R.A: 

ةَدًا )رواه أحدد(
َ
بّ غَتْدٍ أ

ْ
صُّ وَالإّيْمَانِ فّيْ كَل خَمّعِ الشُّ ا يَجْ

َ
 ل

Tidak akan bersatu kikir dan iman di hati seseorang hamba 

selamanya.  

Kikir bukan berarti pelit terhadap harta semata-mata, namun 

ia juga merupakan ketamakan jiwa untuk mendapatkan berbagai 

kebaikan bagi dirinya sekuat tenaga tanpa batasan dan aturan.
73

 Juga 

merupakan kepedulian seseorang terhadap dirinya sendiri dengan 

merugikan kepentingan orang lain dan hak mereka. 

f. Mengikuti Hawa Nafsu 

Jika kita melihat semua jenis penyakit batin yang telah 

disebutkan di atas, maka akan terlihat bahwa di balakang semua 

masalah itu terdapat akar perbuatan yang berasal dari mengikuti 

hawa nafsu. Hawa nafsu secara awalnya artinya adalah 

kecenderungan berpikir atau bertindak yang salah. Karena 

bahayanya mengikuti hawa nafsu, maka hal itu perlu diwaspadai, 

                                                           
72 Sa‟id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan 

oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Iḫyâ‟ „Ulûmu ad-Dîn, hal. 306. 
73 Anas Ahmad Karzon, Tazkiyatun Nafs: Gelombang Energi Penyucian Jiwa 

Menurut Al-Qur‟an dan As-Sunnah di Atas Manhaj Salafus Shalih, diterjemahkan oleh 

Emiel Threeska, dari judul Minhju Al-Islâm fî Tazkiyat An-Nafs, hal. 247. 



44 

 

maka Allah SWT berfirman dalam Surat al-Kahfi/18: 28 sebagai 

berikut, 

رِطًا  ..... ِـ مْرِهٗ 
َ
ظنَ ا

َ
رّنَا وَاحَّتَعَ وَيٰىهِ وَط

ْ
تَهٗ غَنْ ذكّ

ْ
نَا كَل

ْ
ؽْفَل

َ
ا حِطّعْ مَنْ ا

َ
 وَل

....Janganlah engkau mengikuti orang yang hatinya telah Kami 

lalaikan dari mengingat Kami serta menuruti hawa nafsunya dan 

keadaannya melewati batas. 

Pendorong untuk mengikuti hawa nafsu adalah nafsu itu 

sendiri. Maka dalam kalangan kaum sufi dikenal satu perkataan, 

“Musuhmu yang paling berbahaya adalah nafsu yang ada dalam 

dirimu.”
74

 Dalam perkataan-perkataan ahli hikmah juga disebutkan 

bahwa, “Peperangan terbesar adalah memerangi hawa nafsu,” dan 

“Nafsu bagai bayi, bila kau biarkan ia akan tetap menyusu. Namun 

apabila engkau sapih, maka ia akan tinggalkan kebiasaan menyusu 

itu.”َّHawa nafsu tidak berdiri sendiri dalam melakukan keburukan 

kecuali disertai dengan kebodohan. Jika seseorang mengerjakan 

sesuatu yang berbahaya misalnya, maka hal itu disebabkan oleh 

kelemahan fikirannya.
75

 

Sebenarnya ada banyak sekali penyakit jiwa selain dari yang 

telah disebutkan di atas. Namun setidaknya telah penulis sebutkan 

enam macam penyakit jiwa yang terbesar, agar dapat menjadi 

perhatian yang besar bagi umat Islam khususnya dalam proses 

tazkiyah an-nafs. 

4. Metode Tazkiyah An-Nafs 

Setelah dipaparkan bermacam bentuk penyakit jiwa yang dapat 

mengotorinya, penting untuk diketahui bagaimana cara mengobati jiwa 

dari segala macam penyakitnya. Maka langkah berikutnya adalah 

mengetahui bagaimana metode tazkiyah an-nafs dalam pelaksanaanya. 

Dalam ilmu tasawuf ada tiga tahapan utama dalam melaksanakan 

tazkiyah an-nafs, yaitu metode takhallî, metode taḫallî, dan metode 

tajallî.
76

 Ketiga metode ini merupakan sebuah rangkaian proses yang 

berhubungan dan harus dilakukan secara berurutan mulai dari metode 

yang pertama. 

                                                           
74 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fî Tazkiyatil Anfus, hal. 375. 
75 Ibnu Taimiyah, Tazkiyatun Nafs: Menyucikan Jiwa dan Menjernihkan Hati dengan 

Akhlak yang Mulia, diterjemahkan oleh M. rasikh dan Muslim Arif dari judul Tazkiyat Al-

Nafs, hal. 165. 
76 Siti Aisyah, dkk, “Metode Tazkiyat An-Nafs Al-Ghazali dalam Pendidikan Islam 

Untuk Generasi Milenial,” dalam Khulasah Islamic Studies Journal, Vol. 07 No. 02 Tahun 

2025, hal. 13. 



45 

 

 

a. Metode Takhallî 

Takhallî yaitu membersihkan jiwa dari sikap dan sifat yang 

mengikuti dorongan nafsu yang membawa kepada dosa. Dalam 

makna lain takhallî berarti pembersihan dari sifat-sifat tercela yang 

menjadi penyakit jiwa, seperti syirik, kufur, marah, syahwat, 

dengki, „ujub, takabbur, serta pembersihan dari maksiat lahir dan 

batin.
77

 Pembersihan jiwa dari segala kotorannya dalam tahap 

pertama ini, dilakukan dengan cara bertaubat tawbatan nashûḫân.
78

 

Bagi Al-Ghazali taubat merupakan tangga pertama yang harus 

ditempuh seseorang dalam proses penyucian diri atau proses 

takhallî.
79

 

Taubat dalam pembahasan ini tidak hanya dimaknai sebagai 

tangga yang harus dilewati oleh seorang penempuh jalan kepada 

Allah, akan tetapi lebih dari itu, taubat mampu menjadi terapi bagi 

seseorang.
80

 Taubat atas dosa-dosa yang telah diperbuat dapat 

menghilangkan kegelisahan yang selalu mengganggu ketenangan 

jiwa, seperti: stress, cemas, putus asa, panik, dan sebagainya. Diri 

akan lebih bisa menerima/rida atas semua keadaan dengan cara 

bertaubat.  

Dengan kata lain, yang dimaksud takhallî adalah mengurus 

hati dan membersihkannya dari keterikatan pada dunia. Hati harus 

dikosongkan dari kebergantungan dan kesilauan pada hiasan dunia. 

Hati tidak boleh dipenuhi oleh dunia materialistik dan kesenangan 

sesaat. Hati diisyaratkan terbebas dari kecintaan terhadap dunia, 

anak, istri, harta, dan segala keinginan duniawi. 

b. Metode Taḫallî 

Taḫallî yaitu pembersihan jiwa yang kotor agar kembali 

bersih dengan sifat-sifat terpuji. Kebiasaan buruk yang telah 

ditinggalkan diganti dengan kebiasaan baik melalui latihan yang 

berkesinambungan, sehingga terciptanya kepribadian yang terbiasa 

dengan al-akhlâq al-karîmah.
81

 Jadi taḫallî yakni mengisi jiwa 

dengan berbagai macam sifat-sifat terpuji setelah terlebih dahulu 

mengosongkannya dari berbagai macam sifat-sifat tercela (takhallî). 

                                                           
77 Mustafa Zahri, Kunci Memahami Ilmu Tasawuf, Surabaya: Bina Ilmu, 1995, hal. 

26.  
78 Hamdani Bakran al-Dzaky, Konseling dan Psikoterapi Islam Penerapan Metode 

Sufistik, Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2002, hal. 259. 
79 Muhammad Sholihin, Terapi Sufistik, Bandung: CV. Pustaka Setia, 2004, hal. 188. 
80 Siti Mutholingah, “Metode Penyucian Jiwa (Tazkiyah Al-Nafs) dan Implikasinya 

Bagi Pendidikan Agama Islam,” dalam Jurnal Ta‟limuna, Vol. 10 No. 01 Tahun 2021, hal. 

74. 
81 Rifay Siregar, Tasawuf dari Sufisme Klasik ke Neosufisme, Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 2002, hal. 245. 



46 

 

Pada tahap taḫallî ini, menurut al-Ghazali ada beberapa 

maqâm yang harus dilewati. Pertama, adalah at-tawhîd yaitu 

mengesakan Tuhan dengan sebenar-benarnya, kedua; at-tawbah 

yaitu kembali kepada jalan Allah, ketiga; az-zuhd yaitu mengambil 

materi hanya seperlunya, keempat; al-hubb yaitu mencintai Allah 

semata, kelima; al-wara‟ yaitu menjauhkan diri dari yang haram 

dan yang syubhat, keenam; ash-shabr yaitu tabah dalam 

menghadapi berbagai macam cobaan dan rintangan, ketujuh; al-faqr 

yaitu merasa tidak memiliki apa-apa sebab semua yang ada adalah 

merupakan milik dan pemberian Tuhan, kedelapan; asy-syukr yaitu 

berterima kasih atas segalakebaikan yang diberikan Tuhan, 

kesembilan; ar-ridhâ yaitu menerima dengan lapang dada dan 

ikhlas. Semua yang telah disebutkan merupakan akhlak-akhlak 

taḫallî.
82

 Bagi al-Ghazali sebelum maqam-maqam ini dilewati maka 

manusia tidak akan pernah masuk kepada tahap berikutnya. 

Dari sini dapat dimengerti bahwa taḫallî adalah upaya 

pengisian hati yang telah dikosongkan dengan isi yang lain yaitu 

Allah Swt. Pada tahap ini hati harus selalu disibukkan dengan 

amalan-amalan yang bertujuan mengingat Allah dan melupakan 

semua yang menjauhkan dari-Nya. Hilangnya duniawi bagi hati 

yang telah menjalani proses taḫallî, tidak pernah merasa sedih dan 

kecewa akan hilangnya. 

c. Metode Tajallî 

Dalam pandangan Mustafa Zahri, tajallî ialah lenyapnya hijab 

diri dan hilangnya sifat-sifat kemanusiaan yang ada pada diri 

manusia, serta terangnya alam ghâib dan yang tampak adalah wajah 

Allah semata.
83

 Sedangkan menurut Rahmaniyah, tajallî ialah 

tersingkapnya tabir antara manusia dengan Tuhan-nya sehingga 

Allah dan kebesaran-Nya menjadi terang dan nyata.
84

 Tahapan ini, 

menggambarkan bahwa di mana seseorang melebur dalam wilayah 

jallâ jalâluh, Allah SWT. Melebur bersama Allah dalam 

kenikmatan yang tidak bisa dilukiskan karena terlampau bahagia 

atas keridaanya. 

                                                           
82 Abi Hamid Muhammad bin muhammad al-Ghazali, Iḫyâ‟ ‟Ulûm ad-dîn, Al-

Mujallad Al-Awwal, Bayrût: Dâr al-Kitâb al-Mu‟allimah, t.th, hal. 23 dikutip dalam Uqbatul 

Khoir Rambe, “Tazkiyatun Nafs: Tarekat Naqsyabandiyah Jabal Hindi Paya Geli Deli 

Serdang Sumatera Utara,” Disertasi, Medan: UIN Sumatera Uatara, hal. 104. 
83 Mustafa Zahri, Kunci Memahmi Ilmu Tasawuf, hal. 245. 
84 Istighfarotur Rahmaniyah, Pendidikan Etika: Konsep Jiwa dan Etika Perspektif 

Ibnu Miskawaih dalam Kontribusinya di Bidang Pendidikan, Malang: UIN Maliki Press, 

2010, hal. 14. 



47 

 

 

Menurut al-Ghazali pada fase ini yang tertinggal adalah maqâm 

zuhud. Zuhud yang dimaksud adalah di mana di dalam hati manusia 

tidak lagi terlintas apapun selain Allah semata di dalamnya.
85

 Jadi 

tajallî ini merupakan kondisi di mana tersingkapnya tabir antara 

manusia dengan Allah. Jika manusia sudah pada tahap tajallî ini 

maka seluruh amal perbuatannya tidak mengharapkan imbalan. 

Akan tetapi dikerjakannya semata-mata hanya karena kecintaannya 

kepada Allah SWT. 

Setelah tahap pengosongan dan pengisian, sebagai penutup 

tahap ketiga adalah tajallî. Dalam kata lain tajallî adalah orang-

orang yang telah melaksanakan takhallî dan taḫallî secara baik dan 

sempurna sehingga dia sampai kepada tingkat hakikat yang 

akhirnya menjadi kekasih Allah SWT. Demikian tiga metode yang 

digunakan dalam proses tazkiyah an-nafs.  

5. Sarana-sarana Asasi Tazkiyah An-Nafs 

Tiga metode tazkiyah an-nafs yang sudah dirinci di atas, dipupuk 

melalui sarana-sarana ibadah. Ibadah yang diamalkan menjadi sarana-

sarana asasi penyucian jiwa. Adapun yang dimaksud sarana asasi 

penyucian jiwa adalah ibadah maḫdhah yang mempengaruhi jiwa 

secara langsung dan dapat memberikan dampak positif pada jiwa. 

Dalam sub judul ini, akan disebutkan berbagai macam ibadah yang 

menjadi sarana asasi. Dengan mengamalkan ibadah-ibadah yang akan 

dirinci nantinya, jiwa dapat mencapai maqâm keimanan dan 

membuahkan akhlak islami. Berikut ibadah-ibadah yang menjadi 

sarana asasi tazkiyah an-nafs: 

a. Salat 

Salat adalah sarana pokok dalam penyucian jiwa. Salat 

merupakan peresapan makna-makna kehambaan, tauhid, dan 

kesyukuran. Ia adalah penegakan ibadah pada organ-organ utama 

jasad. Penegakan salat merupakan pemusnahan sifat angkuh dan 

pembangkangan terhadap Allah, serta pengakuan akan ke-Tuhanan 

dan ke-Maha Pengaturan Allah.
86

 Maka penunaiaanya secara 

sempurna dapat memusnahkan penyakit-penyakit jiwa seperti ujub, 

dengki, segala bentuk syahwat, dan seluruh kemunkaran dan 

kekejian, Allah berfirman dalam Surat al-‟Ankabut/29: 45 sebagai 

berikut, 

                                                           
85 Lihat, Abi Hamid Muhammad bin muhammad al-Ghazali, Iḫyâ‟ ‟Ulûm ad-dîn, Al-

Mujallad Al-Awwal, Bayrût: Dâr al-Kitab al-Mu‟allimah, tt, hal. 70 dikutip dalam Uqbatul 

Khoir Rambe, “Tazkiyatun Nafs Tarekat Naqsyabandiyah Jabal Hindi Paya Geli Deli 

Serdang Sumatera Utara,” Disertasi, hal. 105. 
86 Sa‟id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan 

oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Iḫyâ‟ „Ulûmu ad-Dîn, hal. 44. 



48 

 

رّ ۗ  ...
َ
مِنْك

ْ
فَطْشَاءّۤ وَال

ْ
يةَ حَنْؾٰى غَنّ ال

ٰ
ل   ...اّنَّ الصَّ

... Sesungguhnya salat itu mencegah dari (perbuatan) keji dan 

mungkar....  

Bagi para sufi, salat itu sebagai suatu peristiwa dialog dengan 

Allah SWT. Selain itu, salat juga sebagai peristiwa meningkatkan 

kesadaran akan kehadiran seorang makhlûq di depan khâliqnya.
87

 

Karena itu, salat menjadi media yang paling ampuh untuk 

mengingat Allah dan menenangkan hati bagi yang dapat 

menjalankannya dengan sebaik-baiknya. Sesuai apa yang sudah 

difirmankan Allah dalam Surat Thaha/20: 14 sebagai berikut,  

 ِ نَا اللّّٰٰ
َ
رّيْ اّنَّنّيْ  ا

ْ
يةَ لذّّك

ٰ
ل كّمّ الصَّ

َ
يْۙ وَا اغْتِدْنّ

َـ  
۠
نَا
َ
ا  ا

َّ
هَ اّل

ٰ
ا  اّل

َ
 ل

Sesungguhnya Aku adalah Allah, tidak ada tuhan selain Aku. Maka, 

sembahlah Aku dan tegakkanlah salat untuk mengingat-Ku. 

Dan dalam Surat ar-Ra‟ad/13: 28 sebagai berikut, 

يْبِۗ  
ِ
لِل
ْ
ّ حَطْمَىِٕنُّ ال رّ اللّّٰٰ

ْ
ا ةّذّك

َ
ل
َ
ۗ  ا ّ رّ اللّّٰٰ

ْ
يْبِهِمْ ةّذّك

ِ
مَنِيْا وَحَطْمَىِٕنُّ كِل

ٰ
ذّيْنَ ا

َّ
 ال

(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi 

tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, bahwa hanya dengan 

mengingat Allah hati akan selalu tenteram. 

Dan dalam Surat al-Mu‟minun/23: 1-2 sebagai berikut, 

مِؤْمّنِيْنَۙ  
ْ
صَ ال

َ
ل ْـ
َ
اتّهّمْ خٰشّػِيْنَ كَدْ ا

َ
ذّيْنَ وِمْ فّيْ صَل

َّ
 ال

Sungguh, beruntunglah orang-orang mukmin. (Yaitu) orang-orang 

yang khusyuk dalam salatnya. 

Ada beberapa syarat yang harus dipenuhi agar salat dapat 

berperan dalam penyucian jiwa. Pertama, menyempurnakan salat, 

yang dimaksud adalah menjaganya, tidak lalai, dan ikhlas 

melaksanakannya dengan memenuhi syarat dan rukunnya. Kedua, 

khusyuk dalam salat, khusyuk dalam salat adalah rohnya salat. 

                                                           
87 Muzakkir, Hidup Sehat dan Bahagia dalam Perspektif Tasawuf, hal. 56. 



49 

 

 

Indikasi khusyuk setidaknya ada dua: merendahkan diri di hadapan 

Allah dan diam tenang dalam melaksanakan salat.
88

 

Orang yang menunaikan salat, membuktikan kepatuhan dirinya 

terhadap Tuhannya. Terlebih, apabila dikerjakan dengan khusyuk, 

maka dia tergolong orang yang beruntung. Karena salat dengan 

sujud, rukuk, dan bacaan zikirnya menyucikan jiwa dari sikap 

sombong terhadap Allah serta mengingatkan jiwa agar istikamah 

menjalankan perintah-Nya. 

b. Zakat dan Sedekah  

Allah Swt menjadikan zakat sebagai salah satu bangunan 

kekuatan Islam. Perintah zakat selalu disandingkan dengan salat, hal 

tersebut menunjukkan, bahwa zakat merupakan sarana terpenting 

kedua dalam penyucian jiwa.
89

 Seperti yang ada dalam Surat al-

Baqarah/2: 43 sebagai berikut, 

ػِيْا مَعَ الرّٰكّػّيْنَ 
َ
يةَ وَارْك

ٰ
حِيا الزَّك

ٰ
يةَ وَا

ٰ
ل كّيْمِيا الصَّ

َ
 وَا

Tegakkanlah salat, tunaikanlah zakat, dan rukuklah beserta orang-

orang yang rukuk. 

Zakat dan infak menjadi penting bagi jiwa karena pada 

dasarnya jiwa bertabiat kikir. Dan kekikiran adalah sifat tercela 

yang harus disingkirkan dari jiwa hingga dapat mengembalikan jiwa 

menjadi suci. Selain menyucikan jiwa dari sifat pelit dan kikir, zakat 

dan infak juga dapat menyucikan harta yang dimiliki.
90

 Seperti yang 

tercantum dalam Surat an-Nisa‟/4: 128 sebagai berikut, 

 ... ۗ صَّ نْفِسِ الشُّ
َ
ا
ْ
ضْضّرَتّ ال

ِ
  ...وَا

... Manusia itu menurut tabiatnya kikir.... 

Dan dalam Surat al-Layl/92: 17-18 sebagai berikut, 

حْؼَىۙ 
َ
ا
ْ
ىۚ وَسَيِشَجَّتِىَا ال

ّٰ
هٗ يَتَذكَ

َ
يْ مَال ذّيْ يِؤْتّ

َّ
 ال

                                                           
88Anas Ahmad Karzon, Tazkiyatun Nafs: Gelombang Energi Penyucian Jiwa 

Menurut Al-Qur‟an dan As-Sunnah di Atas Manhaj Salafus Shalih, diterjemahkan oleh 

Emiel Threeska, dari judul Minhâj Al-Islâm fî Tazkiyat An-Nafs, hal. 77-78. 
89Abu Hamid Al-Ghazali, Mukasyafatul Qulub: Menyingkap Tabir Hati Untuk 

Mendekati Allah, diterjemahkan oleh Jamaluddin dari judul Mukâsyafat Al-Qulûb Al-

Muqarrib ilâ Ḫadhrati „Allâm Al-Ghuyûb, Tangerang: Alifia Books, 2020, hal. 561.  
90Sa‟id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan oleh 

Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Iḫyâ‟ „Ulûmu ad-Dîn, hal. 71 



50 

 

Akan dijauhkan darinya (neraka) orang yang paling bertakwa. yang 

menginfakkan hartanya (di jalan Allah) untuk membersihkan (diri 

dari sifat kikir dan tamak). 

Zakat dan sedekah tidak akan memberikan hasil yang baik bagi 

penyucian jiwa kecuali dengan dua syarat, yaitu: diniatkan untuk 

menjauhkan diri dari riya‟, membanggakan diri, dan mengungkitnya 

di depan orang yang membutuhkan. Dan kedua, dengan cara 

menafkahkan harta yang dicintai bukan yang tidak disukai, dan 

dilakukan dengan suka rela tidak terpaksa.
91

 Zakat merupakan alat 

untuk membersihkan jiwa dari sifat tamak dan kikir. 

c. Puasa  

Puasa menduduki peringkat ketiga dari berbagai sarana penting 

dalam penyucian jiwa. Karena syahwat perut dan kemaluan 

termasuk syahwat besar yang dapat menjadikan manusia 

menyimpang. Puasa merupakan pembiasaan terhadap jiwa untuk 

mengendalikan  kedua syahwat tersebut. Jika kesabaran termasuk 

kedudukan jiwa yang tertinggi, maka puasa adalah pembiasaan jiwa 

untuk bersabar. Bahkan Allah SWT menyebutkan bahwa puasa 

sebagai sarana untuk menggapai derajat takwa,
92

 Allah berfirman 

dalam Surat al-Baqarah/2: 183 sebagai berikut, 

مْ 
ِ
ذّيْنَ مّنْ كَتْلّك

َّ
ى ال

َ
تّبَ عَل

ِ
مَا ك

َ
يَامِ ك مِ الص ّ

ِ
يْك

َ
تّبَ عَل

ِ
مَنِيْا ك

ٰ
ذّيْنَ ا

َّ
يُّىَا ال

َ
يٰٓا

 
َّ
ػَل
َ
لِيْنَۙ ل مْ حَخَّ

ِ
 ك

Hai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu berpuasa 

sebagaimana diwajibkan atas orang-orang sebelum kamu agar 

kamu bertakwa. 

Takwalah yang dipinta oleh Allah SWT dari hamba-Nya dan 

takwa sebanding dengan penyucian jiwa.
93

 Allah berfirman dalam 

Surat asy-Syams/91: 7-10 sebagai berikut, 

                                                           
91 Anas Ahmad Karzon, Tazkiyatun Nafs: Gelombang Energi Penyucian Jiwa 

Menurut Al-Qur‟an dan As-Sunnah di Atas Manhaj Salafus Shalih, diterjemahkan oleh 

Emiel Threeska, dari judul Minhâj Al-Islâm fî Tazkiyat An-Nafs, hal. 93-94. 
92 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 69 
93 Sa‟id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan 

oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Iḫyâ‟ „Ulûmu ad-Dîn, hal. 85. 



51 

 

 

ىىَاۖ  مَا سَيّٰ شِيْرَوَا وَحَلْيٰىىَاۖ  وَنَفْسٍ وَّ ِـ ىَمَىَا 
ْ
ل
َ
ا ىىَاۖ  َـ

ّٰ
صَ مَنْ زكَ

َ
ل ْـ
َ
وَكَدْ  كَدْ ا

ىىَاۗ   خَابَ مَنْ دَسّٰ

Dan demi jiwa serta penyempurnaan (ciptaan)-nya. Lalu Dia 

mengilhamkan kepadanya (jalan) kejahatan dan ketakwaannya. 

Sungguh beruntung orang yang menyucikannya (jiwa itu). dan 

sungguh rugi orang yang mengotorinya. 

Pengaruh puasa yang paling besar dalam penyucian jiwa 

adalah melatih jiwa untuk menyempurnakan penghambaan pada 

Allah dan melatih jiwa berjihad menahan hawa nafsu.
94

 Saat 

seseorang yang berpuasa merasakan hakikat puasa dan menjadikan 

puasanya dengan iman dan mengharap pahala bukan karena tradisi 

atau kebiasaan maka puasanya akan memberi hasil yang luar biasa 

bagi jiwa. Puasa menjadi madrasah pembinaan jiwa secara khusus 

untuk memperbaharui iman dan meluruskan tingkah laku dan 

perbuatan. 

d. Haji 

Proses pelaksanan ibadah haji, sejak berangkat ke tanah suci 

sampai kembali, penuh dengan pelatihan untuk melawan hawa 

nafsu dan menyembuhkan berbagai penyakit jiwa. Nilai-nilai yang 

ditanamkan dalam diri orang yang haji adalah pasrah dan 

menyerahkan diri kepada Allah, mencurahkan segenap kemampuan 

dan harta di jalan Allah, saling tolong menolong dan berkenalan 

serta melaksanakan syiar-syiar ketundukan kepada Allah. Semua itu 

memiliki dampak dalam penyucian jiwa, sebagaimana hak itu juga 

bukti terealisasikannya kesucian jiwa.
95

 Allah SWT berfirman 

dalam Surat al-Baqarah/2: 197 sebegai berikut, 

ا 
َ
دَ وَل َـ ا رَ

َ
ل َـ حَزَّ 

ْ
يْىّنَّ ال ّـ رَضَ  َـ مَنْ  َـ يْمٰجٌۚ  

ِ
ػْل شْىِرٌ مَّ

َ
حَزُّ ا

ْ
ل
َ
ا ا

َ
سِيْقَ وَل ِـ

ادّ  اّنَّ خَيْدَ الزَّ َـ دِوْا  ۗ  وَحَزَوَّ ِ مْهِ اللّّٰٰ
َ
ػْل يْا مّنْ خَيْدٍ يَّ

ِ
ۗ  وَمَا حَفْػَل ّ

حَز 
ْ
 فّى ال

َ
جّدَال

بَابّ 
ْ
ل
َ
ا
ْ
ولّى ال

ِ
 الخَّلْيٰىۖ وَاحَّلِيْنّ يٰٓا

                                                           
94 Anas Ahmad Karzon, Tazkiyatun Nafs: Gelombang Energi Penyucian Jiwa 

Menurut Al-Qur‟an dan As-Sunnah di Atas Manhaj Salafus Shalih, diterjemahkan oleh 

Emiel Threeska, dari judul Minhâj Al-Islâm fî Tazkiyat An-Nafs, hal. 106-108. 
95 Sa‟id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan 

oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Iḫyâ‟ „Ulûmu ad-Dîn, hal. 91. 



52 

 

(Musim) haji itu (berlangsung pada) bulan-bulan yang telah 

dimaklumi. Siapa yang mengerjakan (ibadah) haji dalam (bulan-

bulan) itu, janganlah berbuat rafaṡ, berbuat maksiat, dan 

bertengkar dalam (melakukan ibadah) haji. Segala kebaikan yang 

kamu kerjakan (pasti) Allah mengetahuinya. Berbekallah karena 

sesungguhnya sebaik-baik bekal adalah takwa. Bertakwalah 

kepada-Ku wahai orang-orang yang mempunyai akal sehat. 

Dan dalam Surat al-Ḫajj/22: 32 sebagai berikut, 

يْبّ 
ِ
لِل
ْ
اّنَّىَا مّنْ حَلْيَى ال َـ  ّ مْ شَػَاىِٕۤرَ اللّّٰٰ ّ ػَظ   ذٰلّكَ وَمَنْ يُّ

Demikianlah (perintah Allah). Siapa yang mengagungkan syiar-

syiar Allah sesungguhnya hal itu termasuk dalam ketakwaan hati. 

Dari dua ayat di atas, dapat difahami bahwa haji membiasakan 

jiwa untuk menjauhi rafast (mengeluarkan perkataan yang dapat 

menimbulkan birahi atau bersetubuh), perbuatan fasik, berbantah-

bantahan, dan lain-lain. Jadi haji termasuk sarana penyucian jiwa 

dalam bentuk ibadah yang cukup besar. 

e. Membaca Al-Qur‟an 

Jika ditinjau dari berbagai segi, membaca Al-Qur‟an dapat 

menyucikan jiwa serta menguatkannya. Membaca Al-Qur‟an dapat 

menerangi hati dan menghaluskan hati yang keras. Membaca Al-

Qur‟an menjadi penopang utama prosesi penyucian jiwa.
96

 Karena 

Al-Qur‟an Adalah kekuatan Rabbani yang akan mampu 

menghidupkan dan menggerakkan akal dan hati.
97

 Jadi barangsiapa 

bertambah tinggi frekuensi bacaan Al-Qur‟annya maka bertambah 

tinggi imannya. Allah SWT berfirman dalam Surat al-Anfal/8: 2 

sebagai berikut, 

يٰخِهٗ 
ٰ
يْىّمْ ا

َ
يْبِهِمْ وَاّذَا حِلّحَجْ عَل

ِ
جْ كِل

َ
ِ وَجّل ذّينَْ اّذَا ذكِّرَ اللّّٰٰ

َّ
مِؤْمّنِيْنَ ال

ْ
اّنَّمَا ال

يْنَۙ زَادَتْهِمْ اّيْ 
ِ
ل
َّ
هّمْ يَخَيَط ّ

ى رَب 
ٰ
عَل  مَانًا وَّ

Sesungguhnya orang-orang mukmin adalah mereka yang jika 

disebut nama Allah, gemetar hatinya dan jika dibacakan ayat-ayat-

Nya kepada mereka, bertambah (kuat) imannya dan hanya kepada 

Tuhannya mereka bertawakal. 

                                                           
96 Sa‟id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan 

oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Iḫyâ‟ „Ulûmu ad-Dîn, hal. 110. 
97 Firdaus, Tazkiyah Al-Nafs; Upaya Solutif Membangun Karakter Bangsa, hal. 176. 



53 

 

 

Sekalipun membaca Al-Qur‟an nampak sebagai amalan dzâhir 

dia juga dapat menjadi amalan bâthin. Berikut sepuluh amalan 

bâthin dalam membaca Al-Qur‟an: memahami sumber firman itu 

berasal, takzim, tafahhum, tadabbur, kehadiran hati, menghindari 

hambatan-hambatan kepahaman, takhshish, taatstsur, taraqqî, dan 

tabarrî.
98

 Segala hal yang bersentuhan dengan Al-Qur‟an maka dia 

akan menjadi mulia, maka ahli Al-Qur‟an akan mendapat tempat 

yang mulia di sisi Allah SWT. 

f. Berzikir Mengingat Allah 

Berzikir mengingat Allah sebagai salah satu cara yang 

digunakan dalam proses evaluasi  melalui tazkiyah an-nafs. 

Mengingat Allah memang bertujuan untuk menyingkirkan segala 

sesuatu yang menjadi penghalang dalam mendekatkan diri kepada-

Nya, yang mana hal tersebut harus dilakukan secara istikamah dan 

khusyuk.
99

  

Mengingat Allah dengan zikir merupakan wujud koneksi 

dengan-Nya. Dalam artian melalui zikir seseorang akan bisa 

menyingkap tabir yang menghalangi dirinya dengan Allah SWT. 

Jika zikir dilakukan terus menerus oleh seseorang maka zikir akan 

mengantarkannya kepada derajat musyâhadah ila Allah.
100

 

Dikarenakan Allah selalu ingat kepada hamba-Nya yang selalu ingat 

pada-Nya, firman Allah dalam surat al-Baqarah/2: 152 sebagai 

berikkut, 

فِرِوْنّ 
ْ
ا حَك

َ
رِوْا لّيْ وَل

ِ
مْ وَاشْك

ِ
ركْ
ِ
ذكْ
َ
رِوْنّيْ  ا

ِ
اذكْ  ࣖ َـ

Maka, ingatlah kepada-Ku, Aku pun akan ingat kepadamu. 

Bersyukurlah kepada-Ku dan janganlah kamu ingkar kepada-Ku. 

Perjalanan akhir dari zikir adalah pembersihan hati.
101

 Senada 

dengan hal pernyataan tersebut, Amir Najar menegaskan bahwa 

zikir mampu membersihkan hati dan penyakitnya, membersihkan 

jiwa dari kotoran-kotoran jiwa, menganugerahkan keamanan, 

ketenangan, keridaan, kebahagiaan, kedamaian serta optimis dalam 

                                                           
98 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 93. 
99 Syekh Abdurrahman Al-Wakil, Hâdzihi Hiya Ash-Shûfiyyah, Bayrût: Dâr al-Kutub 

al-„Ilmiyyah, 1984, hal. 137. 
100 Ibnu Qayyim Al-Jawziyyah, Madârîj As-Sâlikîn, Bayrût: Dâr al-Kutub Al-

Ilmiyyah, t.th, hal. 475. 
101 Amin Alauddin An-Naqsyabandiy, Mâ Huwa At-Tashawwuf, Mâ Hiya Ath-

Tharîqah An-Naqsyâbandiyyah, Baghdâd: Dâr al-Kutub, 1988, hal. 174. 



54 

 

menjalani kehidupan.
102

 Ini menjadi sebuah penegasan bahwa zikir 

menjadi salah satu alat dalam melakukan proses tazkiyah an-nafs 

bagi para salik
103

 sebagai upaya untuk mengevaluasi dirinya 

menjadi pribadi yang lebih baik, bersih, dan dekat dengan Allah 

SWT. 

6. Realisasi Tazkiyah An-Nafs 

Ibadah-ibadah yang tergabung dalam sarana-sarana asasi 

penyucian jiwa memberikan dampak positif kepada pribadi seseorang. 

Ibadah-ibadah tersebut dapat membawa manusia kepada maqâm yang 

mulia. Maqâm yang tertinggi bagi manusia adalah maqâm„ubûdiyyah 

(penghambaan) yang didasarkan pada tauhid (mengesakan Allah).
104

 

Dan dari maqam yang tertinggi ini akan melahirkan maqam yang 

tinggi lainnya, seperti: Ikhlas, jujur, syukur, zuhud, tawakal, takut, 

harap, cinta, dan takwa. Realisasi jiwa dalam maqâm-maqâm tersebut 

merupakan kewajiban rabbani atas manusia.
105

 Maka dari itu harus 

dikerahkan upaya untuk mewujudkan dan merealisasikannya. 

Al-Maqâmât yang telah disebutkan di atas harus dilewati oleh 

seorang sâlik dalam perjalanan proses tazkiyah an-nafs. Abu Nash as-

Sarraj menyebutkan bahwa al-maqâmât adalah posisi seroang hamba 

menurut Allah, ditinjau dari beberapa besar amal ibadah, mujâhadah, 

riyâdlah dan konsentrasinya kepada Allah.
106

 Definisi yang sama juga 

diungkapkan oleh Abu Bakr al-Wasithi dalam menafsirkan sabda 

Rasulullah saw: 

دَةٌ  رْوَاحِ سِنِيْدٌ مِجَنَّ
َ
 الأ

“Ruh-ruh adalah kumpulan bala tantara yang saling berkelompok”. 

(H.R al-Bukhari).  

                                                           
102 Amir Najar, Ath-Thashawwuf An-Nafsî, Qâhirah: Dâr al-Ma‟ârif, 1983, hal. 263-

264. 
103 Seorang penempuh sufi. Bisa juga diartikan dengan musafir di jalan tasawuf dan 

perjalanannya disebut suluk. Lihat di Syamsun Ni‟am, Tasawuf Studies: Pengantar Belajar 

Tasawuf, Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2017, hal. 140.  
104 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 377. 
105 Sa‟id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan 

oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Iḫyâ‟ „Ulûmu ad-Dîn, hal. 395. 
106 Abu Nashr As-Sarraj, Al-Luma‟, taḫqîq Abd Al-Halim Mahmud dan Thaha „Abd 

Al-Baqi Surur, Al-Qâhirah: Maktabah ats-Tsaqâfah ad-Dîniyyah, t.th. hal. 65 dalam 

Kholilurrohman, Mengenal Tasawuf Rasulullah Representasi Ajaran Al-Qur‟an dan Sunnah, 

Tangerang: Nurul Hikmah Press, 2020, hal. 46-47. 



55 

 

 

Al-Wasithi berkata: “yang dimaksud mujannadah dalam hadis ini 

adalah bahwa ruh-ruh tersebut berkumpul dan berkelompok satu 

dengan lainnya sesuai maqâm-nya masing-masing. Di antara maqâm-

maqâm tersebut seperti taubat, wara‟, zuhud, faqr, rida, tawakkal, dan 

berbagai maqâm lainnya.
107

 

Dalam kitab Ar-Risâlah, al-Qusyairi merinci tingkatan 

(maqâmât) yang harus ditempuh oleh seseorang yang menjalani proses 

tazkiyah an-nafs. Maqâm-maqâm yang ditempuh ini sebenarnya harus 

dilakukan oleh setiap pribadi muslim. Karena pada dasarnya perjalanan 

melewati maqâm-maqâm tersebut adalah usaha untuk meningkatkan 

derajat takwa kepada Allah, di mana usaha meningkatkan takwa 

tersebut adalah merupakan kewajiban setiap orang muslim.
108

 Berikut 

penjelasan beberapa maqâm yang dimaksud:  

a. Tauhid 

Tauhid berarti mengesakan Allah Swt dalam menuhankan-

Nya dan beribadah kepada-Nya. Tidak ada Tuhan selain Allah yang 

patut disembah, pernyataan itu Allah tegaskan dalam Al-Qur‟an 

Surat al-Baqarah ayat 163.
109

 Seluruh rasul diutus oleh Allah SWT 

ke dunia membawa misi yang paling utama yaitu mengajarkan 

ketauhidan kepada umatnya. Sebagaimana firman Allah dalam Surat 

al-Anbiya‟/21: 25 sebagai berikut, 

اغْتِدِوْنّ  َـ  
۠
نَا
َ
ا  ا

َّ
هَ اّل

ٰ
ا  اّل

َ
نَّهٗ ل

َ
يْهّ ا

َ
ا نِيْحّيْ  اّل

َّ
سِيْلٍ اّل نَا مّنْ كَتْلّكَ مّنْ رَّ

ْ
رْسَل

َ
 وَمَا  ا

Kami tidak mengutus seorang rasul pun sebelum engkau (Nabi 

Muhammad), melainkan Kami mewahyukan kepadanya bahwa tidak 

ada tuhan selain Aku. Maka, sembahlah Aku. 

Hal ini menunjukkan bahwa ketauhidan merupakan perkara 

yang sangat penting, begitu pula penyimpangan atas perkara itu 

sangat berbahaya.
110

 Menauhidkan Allah perlu diyakini dan 

diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari melalui nilai-nilai 

ketakwaan dan ketaatan. Hal ini, untuk menguatkan hati dan jiwa 

seorang muslim agar senantiasa melibatkan Allah dalam 

menjalankan aktivitas apapun, kapanpun, dan di manapun.
111

 

                                                           
107 Abu Nashr As-Sarraj, Al-Luma‟, dalam Kholilurrohman, Mengenal Tasawuf 

Rasulullah Representasi Ajaran Al-Qur‟an dan Sunnah, hal. 47. 
108 Kholilurrohman, Mengenal Tasawuf Rasulullah Representasi Ajaran Al-Qur‟an 

dan Sunnah, hal. 49. 
109 Zain Al-Islam Al-Qusyairiy, Ar-Risâlah Al-Qusyayriyyah, hal. 402. 
110 Sa‟id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan 

oleh Dârul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Iḫyâ‟ „Ulûmu ad-Dîn, hal. 396. 
111 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 173. 



56 

 

Oleh karenanya, sangat penting bagi sâlik untuk menata 

hatinya agar tetap berjalan di atas keimanan (ketauhidan) yang 

lurus. Karena, pendekatan dalam tazkiyah an-nafs adalah intuisi 

yang bersifat trasendental yang mencakup dunia wailayah hati, 

karena sejatinya  yang  didekati adalah dzat yang bersifat 

immaterial. Yang mana hal tersebut memerlukan kesucian dan 

kebersihan hati dari unsur syirik, kufur, fasik, dzalim, munafik, 

murtad, dan penyimpangan-penyimpangan lainnya.
112

 

Masalah tauhid adalah masalah akidah atau sebuah 

kepercayaan yang mengikat.
113

 Dia merupakan perbuatan hati yang 

tidak cukup hanya dinyatakan dengan lisan, akan tetapi juga 

dibuktikan dengan nyata, yakni menyembah Allah dan tidak 

menyekutukan-Nya. Menyembah-Nya sebagai wujud nyata atas 

keimanan seseorang kepada-Nya. Proses ‟ubûdiyyah seorang hamba 

merupakan jalinan komunikasi secara vertikal kepada sang 

Khâliq.
114

 Kesucian jiwa dan hati menjadi syarat utama untuk bisa 

benar-benar terhubung dan sampai kepada-Nya dan berhasil 

mengenal-Nya. 

b. Ikhlas 

Setiap suatu benda berpotensi dapat ternoda oleh benda 

lainnya. Jika benda itu bersih dari kotoran dan noda, maka itu 

disebut dengan khâlish (benda yang bersih) dan amalan yang dapat 

membersihkan disebutkan dengan ikhlas. Lawan dari ikhlas adalah 

syirik dan orang yang tidak ikhlas adalah musyrik (pelaku syirik).
115

 

Ikhlas artinya memurnikan tujuan mendekatkan diri kepada 

Allah SWT dari hal-hal yang dapat mengotorinya. Dalam kata lain, 

menjadikan Allah sebagai satu-satunya tujuan dalam segala bentuk 

ketaatan. Atau mengabaikan pandangan makhlûq dengan cara selalu 

berkonsentrasi kepada Khâliq.
116

 

Ikhlas adalah syarat diterimanya amal saleh yang 

dilaksanakan sesuai dengan sunah Rasulullah SAW. Allah SWT 

telah memerintahkan untuk itu dalam firmannya Surat al-

Bayyinah/98: 5 sebagai berikut, 

                                                           
112 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 174. 
113 Shalih bin Fauzan bin Abdillah Al-Fauzan, Kitâb At-Tauhîd, Ponorogo: 

Dârussalam Press, t.th, Juz 1, hal. 2.  
114 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 175. 
115 Sa‟id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan 

oleh Dârul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Iḫyâ‟ „Ulûmu ad-Dîn, hal. 399. 
116 Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah, tazkiyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut 

Ulama‟ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi‟i dari judul Tazkiyah an-Nufûs wa 

Tarbiyatuhâ Kamâ Yuqarriruhu „Ulamâ‟ as-Salaf, Solo: Pustaka Arafah, 2006, hal. 11.12. 



57 

 

 

 
َ
َ مِخْلّصّيْنَ ل ا لّيَػْتِدِوا اللّّٰٰ

َّ
ا اّل مّرِوْ 

ِ
ينَْ وَمَا  ا  ...  ضِنَفَاءَۤ  ەۙ هِ الد ّ

Mereka tidak diperintah, kecuali untuk menyembah Allah dengan 

mengikhlaskan ketaatan kepada-Nya lagi hanif (lurus).... 

Ikhlas membersihkan hati dari segala kotoran sedikit ataupun 

banyak, sehingga tujuan mendeketkan diri benar-benar murni 

karena Allah Swt. Maka resep untuk ikhlas adalah memupus 

kesenangan-kesenangan hawa nafsu, ketamakan terhadap dunia, dan 

mengusahakan agar hati selalu terfokus kepada akhirat. Banyak 

orang yang tertipu, mengira selama ini dia ikhlas mengerjakannya 

karena Allah. Hal ini terjadi, karena dia tidak memperhatikan 

perkara-perkara yang merusak keihlasan.
117

 

c. Jujur  

Jujur adalah tiang dari segala perkara, dengan jujur maka 

sempurna sebuah urusan. Jujur wujud dari kedisiplinan, dan orang-

orang yang jujur adalah golongan yang tingkatannya setelah para 

Nabi. Sebagaimana firman Allah Swt dalam Surat an-Nisa‟/4: 69 

sebagai berikut,  

نَ  تّي ٖ
نَ الجَّ يْىّمْ م ّ

َ
ِ عَل نْػَمَ اللّّٰٰ

َ
ذّينَْ ا

َّ
ٰۤىِٕكَ مَعَ ال ول

ِ
ا َـ  

َ
سِيْل َ وَالرَّ طّعّ اللّّٰٰ وَمَنْ يُّ

يْلًا  ّـ ٰۤىِٕكَ رَ ول
ِ
لّطّيْنَۚ  وَضَسِنَ ا ىَدَاءّۤ وَالصّٰ يْلّيْنَ وَالشُّ د ّ  وَالص ّ

Siapa yang menaati Allah dan Rasul (Nabi Muhammad), mereka 

itulah orang-orang yang (akan dikumpulkan) bersama orang-orang 

yang dianugerahi nikmat oleh Allah, (yaitu) para nabi, para 

pencinta kebenaran, orang-orang yang mati syahid, dan orang-

orang saleh. Mereka itulah teman yang sebaik-baiknya. 

Dalam surat Maryam ayat 56, cukup jelas bahwa keutamaan 

orang jujur adalah membenarkan kebenaran. Karenanya, Nabi 

Muhammad saw bersabda dalam hadisnya, bahwa kejujuran akan 

menunjukkan kepada kebaikan, dan kebaikan akan menunjukkan 

pelakunya kepada surga.
118

 Orang yang jujur dekat dengan Allah 

                                                           
117 Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah, tazkiyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut 

Ulama‟ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi‟i dari judul Tazkiyah an-Nufûs wa 

Tarbiyatuhâ Kamâ Yuqarriruhu „Ulamâ‟ as-Salaf, hal. 13-14. 
118 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 383. 



58 

 

Swt, karenannya dia sangat siap menghadapi kematian untuk 

menghadap Allah SWT.
119

 

Kata jujur berlaku untuk enam makna. Enam makna itu 

adalah: jujur dalam perkataan, jujur dalam niat dan kemauan, jujur 

dalam tekad, jujur dalam memenuhi tekad, jujur dalam amal, dan 

jujur dalam mewujudkan nilai dan ajaran agama.
120

 Barangsiapa 

yang mempunyai sifat jujur dalam semua hal tersebut, maka dia 

disebut shiddîq (yang mempunyai kejujuran yang lebih).
121

 

Kejujuran akan mencjauhkan seseorang dari kebiasaan berbohong. 

d. Zuhud 

Sahl bin Sa‟d As-Sa‟idiy berkata: “seseorang mendatangi 

Nabi bertanya, wahai Rasulullah tunjukkan kepadaku suatu amal, 

jika aku mengerjakannya aku akan dicintai Allah dan dicintai pula 

oleh sekalian manusia”. Rasulullah SAW menjawab: “zuhudlah 

terhadap dunia, niscaya kamu dicintai oleh Allah. Zuhudlah 

terhadap apa yang dimiliki manusia, niscaya kamu akan dicintai 

oleh mereka.”
122

 

Hadis di atas memberitahukan bahwa Allah mencintai orang-

orang yang zuhud terhadap dunia. Pengertian zuhud adalah 

berpalingnya keinginan terhadap sesuatu kepada sesuatu yang lebih 

baik darinya. Pengetahuan dan kesadaran seseorang bahwa yang dia 

tinggalkan lebih hina dari yang apa yang dia ambil itu adalah 

gerbang menuju zuhud.
123

 Setidaknya, ada tiga ayat Al-Qur‟an yang 

menjelaskan rendahnya dunia jika dibandingkan dengan akhirat, 

yaitu pada surat al-A‟la ayat 16 dan 17, surat al-Anfal ayat 67, dan 

surat ar-Ra‟ad ayat 26. 

Akan tetapi Al-Ghazali lebih berhati-hati dalam menilai 

seseorang yang dikatakan zuhud. Al-Ghazali berkata: “ketahuilah 

bahwa terkadang orang yang meninggalkan harta dianggap sebagai 

orang yang zuhud. Padahal sebenarnya tidak demikian adanya. 

Sesungguhnya meninggalkan harta dan memperlihatkan 

kesederhanaan, mudah dilakukan bagi orang yang senang dipuji 

                                                           
119 Zain Al-Islam Al-Qusyairiy, Ar-Risâlah Al-Qusyayriyyah, hal. 297. 
120 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fi Tazkiyatil Anfus, hal. 385. 
121 Zain Al-Islam Al-Qusyairiy, Ar-Risâlah Al-Qusyayriyyah, hal. 297. 
122 Hadis riwayat Ibnu Majah, dalam Az-Zuhud II/1373. Dalam Riyadh ash-Shâliḫîn, 

hadis no. 475. Dikutip dalam Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah, tazkiyatun Nafs: Konsep 

Penyucian Jiwa Menurut Ulama‟ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi‟i dari judul 

Tazkiyah an-Nufûs wa Tarbiyatuhâ Kamâ Yuqarriruhu „Ulamâ‟ as-Salaf, hal. 69. 
123 Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah, tazkiyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut 

Ulama‟ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi‟i dari judul Tazkiyah an-Nufûs wa 

Tarbiyatuhâ Kamâ Yuqarriruhu „Ulamâ‟ as-Salaf, hal. 70. 



59 

 

 

dengan sebutan zuhud. Betapa banyak para ahli ibadah yang setiap 

harinya hanya cukup dengan sedikit makan lalu tinggal di tempat 

ibadahnya yang tertutup rapat. Padahal gembira apabila orang-orang 

memandangnya dan memujinya. Hal seperti ini tidak menunjukkan 

zuhud. Jadi mengetahui zuhud adalah perkara yang sulit dan 

berat.”
124

 

Menurut Al-Ghazali, ada tiga tanda untuk mengetahui batin 

seorang yang zuhud. Pertama, tidak sedih dengan apa yang tiada 

dan tidak gembira dengan yang ada. Sebagaimana firman Allah 

dalam Surat al-Hadid/57: 23 sebagai berikut, 

مْۗ  
ِ
حٰىك

ٰ
ا حَفْرَضِيْا ةّمَا  ا

َ
مْ وَل

ِ
احَك َـ ى مَا 

ٰ
سَيْا عَل

ْ
ا حَأ

َ
يْل

َ
ّك
 
 ل

agar kamu tidak bersedih terhadap apa yang luput dari kamu dan 

tidak pula terlalu gembira terhadap apa yang diberikan-Nya 

kepadamu.  

Tanda kedua, di matanya sama antara orang yang mencela dan 

orang yang memuji. Dan ketiga, kenyamanannya bersama Allah, 

hatinya selalu dalam manisnya ketaatan.
125

  

e. Tawakal 

Tawakal adalah kesungguhan hati dalam bersandar kepada 

Allah untuk mendapatkan kemaslahatan serta mencegah 

kemudaratan, menyangkut urusan dunia ataupun akhirat. Allah 

berfirman dalam Surat ath-Thalaq/65: 2 dan 3 sebagai berikut, 

...   ّ ى اللّّٰٰ
َ
 عَل

ْ
ل
َّ
خَيَط مْرّهٖۗ وَمَنْ يَّ

َ
َ ةَالّؼِ ا ىِيَ ضَسْتِهٗۗ اّنَّ اللّّٰٰ    ...  َـ

... Siapa yang bertawakal kepada Allah, niscaya Allah akan 

mencukupkan (keperluan)-nya.... 

Dari Umar bin Khattab, Nabi Muhammad saw bersabda: 

ّ ضَقَ   ى الَلّٰ 
َ
ينَ عَل

ِ
ل
 َ
مْ حَخَيَط

ِ
نَ ك
َ
يْ أ

َ
يْدَ حَؾْدِو ل مَا يَرْزِقِ الطَ 

َ
مْ ك

ِ
رَزَكَك

َ
لّهّ ل

 ِ
حَيَط

 )رواه الت دميذي( خّدَاصًا وَحَرِوحِ ةّطَانًا

                                                           
124 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fî Tazkiyatil Anfus, hal. 391. 
125 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fî Tazkiyatil Anfus, hal. 383. 



60 

 

Sekiranya kalian benar-benar bertawakal kepada Allah Subhanahu 

Wata‟ala dengan tawakal yang sebenar-benarnya, sungguh kalian 

akan diberi rizki (oleh Allah Subhanahu Wata‟ala), sebagaimana 

seekor burung diberi rizki; dimana ia pergi pada pagi hari dalam 

keadaan lapar, dan pulang di sore hari dalam keadaan kenyang.
126

 

Dari ayat Al-Qur‟an dan hadis di atas, menunjukkan bahwa 

tawakal adalah amalan yang bisa mendatangkan banyak karunia 

karena penyerahan diri sepenuhnya dia tujukan kepada Sang 

Pemberi karunia. 

Tawakal itu keseluruhan iman. Muwujudkan tawakal bukan 

berarti meniadakan ikhtiar dan usaha. Takdir Allah dan sunnah-Nya 

sehubungan dengan makhluk berkait erat dengan ikhtiar. Allah 

memerintahkan untuk berikhtiar sekaligus bertawakal. Berusaha 

dengan anggota badan sebagai bentuk ketaatan kepada Allah SWT. 

Dan bertawakal dengan hati sebagai manifestasi iman kepada-

Nya.
127

 

f. Takwa dan Wara‟ 

Takwa adalah kumpulan dari kebaikan-kebaikan. Takwa 

adalah tingkatan seseorang yang sanggup meninggalkan perbuatan 

syirik, maksiat, kejelekan, syubhat, kemudian menjauhi semua itu 

dan setelahnya akan datang banyak karunia. Orang yang bertakwa 

mempunyai beberapa karakter, apabila dia taat tidak bermaksiat, 

apabila dia ingat dia tidak lupa, dan apabila dia bersyukur dia tidak 

kufur.
128

 Orang yang bertakwa dengan sesungguhnya ketakwaan 

maka dia bersih dari segala dosa dan terhindar dari segala azab. 

Karenanya, orang bertakwa menjadi lebih mulia dari pada manusia 

lainnya, Allah berfirman dalam Surat al-Hujurat/49: 13 sebagai 

berikut,  

مْ ۗ  ... 
ِ
حْلٰىك

َ
ّ ا مْ غّنْدَ اللّّٰٰ

ِ
رَمَك

ْ
ك
َ
   ...اّنَّ ا

... Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah 

adalah orang yang paling bertakwa.... 

                                                           
126 Hadis riwayat At-Tirmidzi, Az-Zuhud VII/8. Dikutip dalam Ibnu Qayyim Al-

Jauziyyah, tazkiyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut Ulama‟ Salaf, diterjemahkan 

oleh Imtihan Asy-Syafi‟i dari judul Tazkiyah an-Nufûs wa Tarbiyatuhâ Kamâ Yuqarriruhu 

„Ulamâ‟ as-Salaf, hal. 122. 
127 Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah, Tazkiyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut 

Ulama‟ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi‟i dari judul Tazkiyah an-Nufûs wa 

Tarbiyatuhâ Kamâ Yuqarriruhu „Ulamâ‟ as-Salaf, hal. 123. 
128 Zain Al-Islam Al-Qusyairiy, Ar-Risâlah Al-Qusyayriyyah, hal. 172. 



61 

 

 

Orang yang bertakwa memiliki jalan untuk meraih kemuliaan. 

Apabila jalan itu ditempuh dengan sungguh-sungguh, maka takwa 

akan menjadi tabiat dalam hati sehingga akan mencerminkan 

perilaku-perilaku sesuai dengan Al-Qur‟an dan sunnah.  

Kaitannya dengan wara‟, ada yang menganggap keduanyua 

sama, ada juga yang menilai wara‟ lebih tinggi dan sebaliknya. 

Wara‟ secara harfiah artinya saleh, menjauhkan diri dari perbuatan 

dosa. Selanjutnya, kata ini mengandung arti menjauhi hal-hal yang 

tidak baik. Dan dalam pengertian sufi, wara‟ artinya meninggalkan 

segala yang di dalamnya terdapat keraguan-keraguan antara halal 

dan haram (syubhat).
129

 

Kaum sufi berpendapat bahwa setiap makanan, minuman, 

pakaian yang haram, dapat memberi pengaruh bagi orang yang 

memakan, meminum, dan memakainya. Hal tersebut 

mengakibatkan hati mereka gelap, bahkan keras sehingga jauh dari 

jalan kebenaran. Akibatnya, mereka sulit mendapatkan hidayah dan 

ilham dari Tuhan yang Maha Kuasa.
130

 

Oleh karenanya, orang yang memasuki tahapan ini, selalu 

menjaga dirinya dari unsur-unsur yang belum jelas hukumnya, 

sebagai suatu sikap kehati-hatian agar tidak mudah terjerumus ke 

dalam suatu hal yang dibenci bahkan dilarang oleh Allah SWT. Jadi, 

tidak hanya menjaga diri dari sesuatu yang dilarang oleh-Nya, 

namun juga dari hal yang dibenci-Nya.
131

 Dari pengertian ini dapat 

dipahami bahwa orang yang berupaya menyucikan diri dengan 

bersikap wara‟, berupaya mendekatkan diri kepada Tuhan dengan 

cara menjauhi diri dari hal yang haram dan syubhat. 

g.  Syukur 

Takwa merupakan pintu gerbang menuju syukur. Sebab 

kedudukan syukur lebih tinggi dibandingkan dengan takwa.
132

 

Sebagaimana yang difirmankan Allah dalam Surat Ali Imran/3: 123 

sebagai berikut, 

رِوْنَ 
ِ
مْ تشَْك

ِ
ك
َّ
ػَل
َ
َ ل احَّلِيا اللّّٰٰ  َـ

Maka bertakwalah kepada Allah agar kamu bersyukur.  

                                                           
129 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 228. 
130 Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf, Jakarta: PT Rajawali Pers, 2011, hal. 200.  
131 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 229. 
132 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fî Tazkiyatil Anfus, hal. 428. 



62 

 

Syukur adalah memaksimalkan potensi dalam diri, guna 

menggapai perkara yang paling dicintai Allah. Syukur juga berarti 

memuji Sang Pemberi nikmat atas kebaikan yang telah dia berikan 

kepada hamba-Nya.
133

 Allah berjanji akan menambah nikmat itu, 

jika seorang hamba mau bersyukur. Firman Allah SWT dalam Surat 

Ibrahim/14: 7 sebagai berikut, 

شَدّيدٌْ 
َ
فَرْحِمْ اّنَّ عَذَابّيْ ل

َ
ىِٕنْ ك

َ
مْ وَل

ِ
زّيدَْنَّك

َ
ا
َ
رْحِمْ ل

َ
ىِٕنْ شَك

َ
مْ ل
ِ
نَ رَةُّك ذَّ

َ
 وَاّذْ حَا

(Ingatlah) ketika Tuhanmu memaklumkan, “Sesungguhnya jika 

kamu bersyukur, niscaya Aku akan menambah (nikmat) kepadamu, 

tetapi jika kamu mengingkari (nikmat-Ku), sesungguhnya azab-Ku 

benar-benar sangat keras.” 

Dikatakan syukur apabila memenuhi tiga rukun. Pertama, 

secara batin mengakui nikmat, kedua; secara lahir 

membicarakannya, dan ketiga; menjadikannya sebagai sarana untuk 

taat keapada Allah Swt. Jadi syukur itu berkaitan dengan hati, lisan, 

dan anggota badan sekaligus.
134

 Hati untuk ma‟rifah dan maḫabbah, 

lisan untuk memuji, dan anggota badan digunakan untuk 

menjalankan ibadah dalam rangka taat pada ketentuan Allah. 

h.  Sabar 

Secara bahasa, sabar berarti melarang dan menahan. Menurut 

syara‟, berarti menahan nafsu dari ketergesaan, menahan lisan dari 

keluhan, dan menahan anggota badan dari memukul-mukul pipi dan 

merobek-robek pakaian untuk mengungkapkan kesedihan, atau 

dengan ekspresi lainnya. Sabar juga termasuk sifat yang tidak 

menampakkan kecemasan dalam batin dan tidak mengeluh atas 

perkara yang tidak disenangi.
 135

 

Sabar termasuk kategori akhlak mulia. Dengannya, seseorang 

akan tercegah dari perbuatan tercela. Sekaligus sabar merupakan 

kekuatan untuk mencapai kebaikan dan kelurusan segala urusan. 

Dengan kata lain, sabar berarti tabah menjalani segala penderitaan, 

                                                           
133 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fî Tazkiyatil Anfus, hal. 429. 
134 Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah, tazkiyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut 

Ulama‟ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi‟i dari judul Tazkiyah an-Nufûs wa 

Tarbiyatuhâ Kamâ Yuqarriruhu „Ulamâ‟ as-Salaf, hal. 113. 
135 Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah, tazkiyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut 

Ulama‟ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi‟i dari judul Tazkiyah an-Nufûs wa 

Tarbiyatuhâ Kamâ Yuqarriruhu „Ulamâ‟ as-Salaf, hal. 101. 



63 

 

 

kesedihan, dan nestapa serta berbagai kejadian yang sulit dihadapi 

dan sulit untuk dihindarkan.
 136

 

Terkait hubungan antara sabar dan syukur, terdapat 

keterikatan seperti keterikatan antara nikmat dan cobaan. Manusia 

tidak bisa lepas dari keduanya dalam menjalankan kehidupan ini. 

Kesabaran bermacam-macam, di antaranya adalah sabar dalam 

ketaatan kepada Allah, sabar dari menghindari kemaksiatan, dan 

sabar ketika mendapat cobaan. Karena itu, sabar merupakan separuh 

keimanan, sebab setiap cabang-cabang iman memerlukan 

kesabaran.
137

 

Allah menyebutkan keutamaan sabar dalam Al-Qur‟an lebih 

dari sembilan puluh tempat. Ditambah lagi dengan kemuliaan-

kemuliaan atau derajat yang tinggi yang diperoleh karena sifat sabar 

itu. Seperti dalam surat as-Sajadah ayat 24, disebutkan bahwa orang 

yang sabar layak menjadi pemimpin suatu kaum. Dalam ayat lain, 

surat al-A‟raf ayat 137, dijelaskan bahwa orang yang sabar akan 

mendapat pertolongan Allah. Dan difrimankan oleh Allah, bahwa 

orang yang sabar akan mendapat ganjaran yang sangat besar tanpa 

batas, hal tersebut tercantum dalam surat az-Zumar ayat 10.
138

 

i. Khauf (Takut) dan Rajâ‟ (Harap) 

Khauf dalam tasawuf adalah hadirnya perasaan takut ke dalam 

diri seorang sufi, karena dihantui oleh perasaan dosa dan ancaman 

yang akan menimpanya.
139

 Sedangkan rajâ‟ berarti berharap atau 

optimisme yang mendorong pada perasaan hati  yang senang karena 

menanti sesuatu yang diinginkan dan disenangi yakni  Allah 

SWT.
140

 Keduanya bagaikan dua sayap, dengannya orang-orang 

yang dekat dengan Allah terbang menuju semua maqâm yang 

terpuji. 

Ketika seseorang sudah memiliki khauf, dia akan senantiasa 

meningkatkan amal ibadahnya dan akan bertambah jauh dari 

perbuatan maksiat yang dapat mendatangkan dosa. Akan tetapi 

apabila semakin meningkat khauf-nya maka dia semakin merasa 

tentram dan tenang karena kondisi hatinya semakin dekat dengan 

                                                           
136 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 238-

239. 
137 Sa‟id Hawwa, Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan 

oleh Dârul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Iḫyâ‟ ‟Ulûm ad-Dîn, hal. 455. 
138 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fî Tazkiyatil Anfus, hal. 435. 
139 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 238-

257. 
140 Rosihan Anwar, Akhlak Tasawuf, Bandung: Pustaka Setia, 2010, hal. 203. 



64 

 

Allah SWT. Di samping dihantui rasa khauf akan Allah, dia juga 

akan disinari oleh rasa harap akan rahmah Allah dan maghfirah-

Nya.
141

  

Seseorang yang telah berkumpul perasaan khauf dan rajâ‟ 

dalam jiwanya, maka jiwanya akan selalu optimis. Melalui modal 

optimis itulah dia akan senantiasa menumbuhkan harapannya 

tersebut dengan melakukan amal saleh, ketaatan dan menjauhi 

segala larangan yang dibenci dan dimurkai Allah SWT. Agar 

harapan yang dia simpan menjadi kenyataan dan dapat diraih.
142

 

Seseorang yang menginginkan penyucian jiwa dengan menanamkan 

keduanya dalam jiwanya, maka dirinya akan selalu tergugah untuk 

senantiasa beramal saleh, memperbaikinya, dan meningkatkan 

kedekatannya pada Allah SWT. 

j. Maḫabbah (Cinta) 

Kecintaan kepada Allah adalah tujuan akhir dan derajat 

tertinggi. Setelah menggapainya, tidak ada lagi tingkatan selain 

buah dari maḫabbah itu sendiri, seperti kerinduan (syauq), 

kenyamanan (uns), dan rida. Cinta kepadanya adalah cinta yang 

paling bermanfaat, yang paling wajib, yang paling tinggi, dan yang 

paling mulia.
143

  

Mencintai Rasulullah SAW juga merupakan hal terpuji, karena 

merupakan pengaruh dari mencintai Allah. Nabi Muhammad SAW 

pernah bersabda, bahwa seorang hamba tidak akan sempurna 

keimanannya sampai dirinya mencintai Nabi Muhammad SAW 

melebihi cintanya kepada anak, orangtua, dan manusia 

seluruhnya.
144

 Kemudian mencintai orangtua juga bagian dari 

mencintai Allah dan Rasulullah SAW. Selain itu, mencintai orang-

orang alim saleh dan bertakwa merupakan perintah Allah dan Rasul-

Nya.
145

  

7. Capaian Setelah Proses Tazkiyah An-Nafs 

a. Murôqobah 

Dalam dunia tasawuf capaian pertama setelah menjalani 

proses tazkiyah an-nafs yakni murôqobah. Makna murôqobah 

                                                           
141 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 257-

258. 
142 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 259. 
143 Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah, Tazkiyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut 

Ulama‟ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi‟i dari judul Tazkiyah an-Nufûs wa 

Tarbiyatuhâ Kamâ Yuqarriruhu „Ulamâ‟ as-Salaf, hal. 127. 
144 Hadis riwayat Imam Bukhari dalam Al-Îmân I/58 dan Muslim II/15. 
145 Sa‟id Hawwa, Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-

Mustakhlash fî Tazkiyatil Anfus, hal. 399. 



65 

 

 

adalah meletakkan sesuatu di bawah perasaan sedang diawasi oleh 

Sang Khâliq. Bagi para sufi, murôqobah adalah ber-tawajjuh 

kepada Allah dengan sepenuh hati melalui pemusatan hubungan 

dengan segala sesuatu selain Allah SWT, menjalani hidup dengan 

mengekang nafsu dari hal-hal terlarang, dan mengatur kehidupan di 

bawah cahaya perintah Allah dengan penuh keimanan bahwa 

pengetahuan Allah meliputi segala sesuatu.
146

 

 Murôqobah juga bisa dimaknai sebagai usaha sungguh-

sungguh di bawah naungan kehendak Allah dan menjalani hidup  

dan suluk dengan cara terbaik melalui keselarasan antara isi hati 

dengan penampilan (dzâhir – bâthin) di bawah pengawasan-Nya. 

Kondisi ini hanya dapat terwujud dengan meyakini bahwa Allah 

selalu melihat segala kondisi manusia, dan bahwasanya Allah selalu 

mendengar, mengetahui ucapan hamba-Nya, menentukan takdir 

untuk mereka, dan memperhatikan perbuatan mereka, baik yang 

tersirat maupun yang tersurat.
147

 

b. Muḫâdharah 

Muḫâdharah adalah kehadiran hati dalam mengingat Allah 

SWT.
148

 Pada tahapan ini seorang sâlik; murid merasakan rasa 

ḫudhûr akan asmâ‟ Allah dalam hatinya maka dia juga merasakan 

Allah hadir di sisinya. Ini sebagai dampak dari amal saleh yang 

dikerjakan selama ini, khususnya zikir yang dilakukan dengan 

sungguh-sungguh, istikamah, khusyuk, dan penuh hikmat, sehingga 

dia merasakan secara bertahap kehadiran Allah di setiap hembusan 

nafasnya.
149

 

Setelah sang sâlik berhasil menghadirkan Allah di setiap denyut 

nadinya, maka capaian berikutnya yakni mukâsyafah. Hal tersebut 

sesuai dengan penjelasan al-Kamisykhanawi bahwa muḫâdharah 

ialah tahapan dalam menggapai mukâsyafah, dan mukâsyafah 

adalah capaian menuju musyâhadah ila Allah.
150

 

c. Mukâsyafah 

Mukâsyafah adalah kehadiran disertai kejelasan 

(ketersingkapan). Artinya, tabir (penghalang) antar makhluk dengan 

khâliq sudah terbuka; tersingkap sehingga tidak ada lagi jarak antara 

                                                           
146 Zaprulkhan, Ilmu Tasawuf; Sebuah Kajian Tematik, Jakarta: Rajawali Press, 2016, 

hal. 59. 
147 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 226. 
148 Zain Al-Islam Al-Qusyairiy, Ar-Risâlah Al-Qusyayriyyah, hal. 90. 
149 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 269. 
150 Dhiya‟uddin Ahmad Mushthafa Al-Kamisykhanawiwi, Jâmi‟ Al-Ushûl fî Al-

Awliyâ‟, Surabaya: Al-Haramain, t.th, hal. 318. 



66 

 

dirinya dengan Tuhannya.
151

 Mukâsyafah juga merupakan suatu 

kondisi yang menhadirkan hati dalam menyifati penjelasan tentang 

Dzat Allah SWT tanpa memerlukan suatu bukti yang nyata.
152

 

Keyakinan akan Dzat Allah sudah semakin mantap di dalam hatinya 

dengan penjelasan-penjelasan ruhaniah yang menyinari dan 

menyelimuti hatinya (mata hatinya).  

d. Musyâhadah 

Musyâhadah ialah kehadiran al-Ḫaqq dalam hati tanpa bingung 

dan linglung. Pada tahap ini seorang sâlik menyaksikan Dzat Allah 

beserta segala rahasia-rahasia yang ghâib. Dalam keadaan 

demikian, segala tabir sudah hilang, bagaikan cahaya matahari yang 

mengkilau di antara bintang-bintang di malam hari. Dikatakan juga 

bahwa musyâhadah sebagai indikator dalam pencapaian dunia 

wilayah kegaiban dengan siraman cahaya (nûr) Allah yang mampu 

menyingkap segala rahasia-rahasia yang tersembunyi yang bersifat 

abstrak, manakala hati telah suci, bersih dari segala kotoran, dan 

dari hal-hal yang bertentangan dengan ketentuan Allah.
153

 

e. Maḫabbah 

Apabila seorang sâlik belum melihat Dzat Allah dengan mata 

batinnya, maka dia tidak akan sampai pada tahap maḫabbah. 

Karena maḫabbah yang berarti cinta, cinta tidak akan diraih jika 

menyaksikan saja belum diraih. Ketika sudah mencintai Allah maka 

tidak ada ruang cinta dalam hati seorang sâlik selain cintanya 

ditujukan pada Allah SWT.
154

 

Maḫabbah sebagai capaian berikutnya setelah seorang sâlik 

menggapai musyâhadah. Maḫabbah adalah sebuah capaian para 

sâlik yang menjadikannya cinta kepada Allah di atas segala-galanya. 

Tiada yang dimaksud, tiada yang dicari, tiada yang diingat, tiada 

yang dituju tiada yang diharapkan, tiada yang ditakutkan, tiada yang 

dipuji, dan tiada yang dicintai melainkan Allah SWT.
155

  

f. Ma‟rifah 

Ma‟rifah ialah pengetahuan akan asmâ‟Allah, beserta sifat-

sifat-Nya. Pengetahuannya disertai dengan rasa pembenaran akan 

adanya Allah SWT di dalam aktivitasnya, di segala keadaanya, 

                                                           
151 Dhiya‟uddin Ahmad Mushthafa Al-Kamisykhanawiwi, Jâmi‟ Al-Ushûl fî Al-

Awliyâ‟, hal. 90. 
152 Dhiya‟uddin Ahmad Mushthafa Al-Kamisykhanawiwi, Jâmi‟ Al-Ushûl fî Al-

Awliyâ‟, hal. 318. 
153 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 273. 
154 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 276. 
155 Hefdon Assawqi, Pendidikan Akhalqul Karimah Prespektif Ilmu Tasawwuf, 

Indramayu: Penerbit Adab, 2021, hal. 110-111. 



67 

 

 

senantiasa tersambung dengan-Nya dalam munâjat memohon 

kepada Allah dan menyerahkan segala sesuatu kepada-Nya dan 

senantiasa berakhlak mulia dengan membersihkan segala penyakit 

dan noda yang menyelimuti hatinya.
156

 Tanda-tanda orang yang 

sampai pada tahap ini adalah menjadikan dirinya kosong dari 

kehidupan dan akhirat, artinya yang dipikirkan hanya Allah SWT, 

urusan dunia dan akhirat dia serahkan kepada Allah SWT.
157

  

C. Pendidikan Remaja dalam Perspektif Islam 

1. Pengertian Pendidikan 

Secara bahasa, pendidikan merujuk pada kata “paedagogie” 

yang berasal dari bahasa Yunani. Kata tersebut mencakup kata “paes” 

bermakna anak dan “agogos” bermakna membimbing. Apabila 

digabungkan paedagogie bermakna membimbing seorang anak. 

Sedangkan kata “educate” berasal dari bahasa Romawi yang berarti 

menampakkan sesuatu yang tersimpan di dalam. Adapun dalam bahasa 

Inggris pendidikan menggunakan kata “to educate” bermakna 

memperbagus karakter dan mengasah intelektual.
158

 Pendidikan pada 

dasarnya adalah sebuah sarana untuk membentuk makhluk hidup 

khususnya manusia. 

Dalam pembendaharaan kata bahasa Indonesia kata pendidikan 

berasal dari kata dasar didik. Kata kerjanya: mendidik yaitu, memberi 

arahan, ajaran, bimbingan, menjaga, dan membentuk. Sedangkan 

pendidikan mempunyai pengertian: proses pembentukan pola pikir, 

sikap, dan tingkahlaku individu ataupun komunitas dalam rangka 

meningkatkan kualitas manusia dengan perantara upaya pengajaran 

dan latihan, penugasan, cara membimbing.
159

 Sementara dalam Bahasa 

Arab pendidikan disebut dengan berbagai macam ungkapan yakni; at-

tahdzîb, at-tarbiyah, at-ta‟dîb, dan at-ta‟lîm.
160

 Di antara empat istilah 

tersebut yang sering digunakan adalah kata at-tarbiyah. 

At-Tarbiyah secara bahasa mengandung beberapa makna; 

pembentukan, pengasuhan, penjagaan, perlakuan baik, dan perhatian 

                                                           
156 Dhiya‟uddin Ahmad Mushthafa Al-Kamisykhanawiwi, Jâmi‟ Al-Ushûl fî Al-

Awliyâ‟, hal. 299. 
157 Muhammad Basyrul Muvid, Kuliah Tasawuf di Tengan Arus Disrupsi, hal. 281. 
158 Rahmat Hidayat dan Abdillah, Ilmu Pendidikan: Konsep, Teori dan Aplikasinya, 

Medan: Lembaga Peduli Pengembangan Pendidikan Indonesia (LPPPI), 2019, hal. 23. 
159 Tim Redaksi Kamus Bahasa Indonesia, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: 

Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, 2008, hal. 352. 
160 Achmad Warson Munawwir dan Muhammad Fairuz, Al-Munawwir Kamus 

Indonesia – Arab, hal. 232. 



68 

 

kepada anak.
161

 Sedangkan menurut beberapa para ilmuan yang dikutip 

dalam kitab At-Tarbiyah karangan Imam Zarkasyi, pertama dari Al-

Ashfahani mengartikan pendidikan sebagai pembentukan sesuatu, 

tahap demi tahap sampai kepada titik yang sempurna. Pengertian 

berikutnya datang dari Al-Baidhowi dengan artian bahwa pendidikan 

adalah proses pencapaian sesuatu kepada kesempurnaan melalaui 

proses dan tahap yang harus ditempuh.
162

 Pendidikan berawal dari 

pembentukan dan berakhir dengan kesempurnaan. 

Pendidikan menjadi bagian penting bagi kehidupan dan 

kelangsungan hidup manusia. Maka penting untuk memahami 

substansi pendidikan secara baik dan benar dari para ahli. Menurut 

Plato filosof Yunani kuno, menurutnya pendidikan adalah 

pengembangan badan dan jiwa dengan segala apa yang indah dan 

sempurna untuk keduanya.
163

 Pendapat filosof terkenal lainnya yakni 

Aristoteles, pendapatnya mengenai pendidikan adalah persiapan akal 

untuk menggali ilmu seperti persiapan tanah untuk penanaman dan 

pembibitan.
164

 Sedangkan filosof dalam bidang pendidikan 

berkebangsaan Inggris, Herbert Spencer mengatakan bahwa 

pendidikan adalah proses persiapan manusia agar dapat hidup dengan 

kehidupan yang sempurna.
165

 Kelangsungan hidup manusia tidak bisa 

lepas dari pendidikan.  

Pendidikan bermula sejak adanya manusia di muka bumi ini. 

Manusia pertama dan semua manusia hari ini pendidiknya adalah 

Tuhan Allah. Karena itu pendidikan eksis hingga hari akhir nanti. 

Sehingga pendidikan juga dapat diartikan sebagai sebuah hubungan 

koneksi antar makhluk hidup dengan alam semesta. Paulo Freire 

berpendapat, terjadi proses pendidikan ketika adanya interaksi manusia 

dengan manusia lain dengan penghubungnya dunia.
166

 Proses interaksi 

tersebut, manusia akan mendapatkan pelajaran hidup yang baik. 

Seseorang akan mendapatkan pendidikan dari sekelilingnya. Apa 

yang manusia lihat, apa yang didengar, dirasakan baik dalam bentuk 

gerakan ataupun suara, benda ataupun gambar, semua itu menjadi 

faktor yang berpengaruh dalam memberikan pendidikan akhlak dan 

akal seseorang. Ini sesuai dengan apa yang menjadi semboyan 

                                                           
161 Imam Zarkasyi, Ushûl At-Tarbiyah wa At-Ta‟lîm, Juz 1, hal. 1. 
162 Imam Zarkasyi, Ushûl At-Tarbiyah wa At-Ta‟lîm, Juz 1, hal. 1-2. 
163 Hamengkubuwono, Ilmu Pendidikan dan Teori-teori Pendidikan, Bengkulu: LP2 

STAIN Curup, 2016, hal. 1. 
164 Hamengkubuwono, Ilmu Pendidikan dan Teori-teori Pendidikan, hal. 2. 
165 Imam Zarkasyi, Ushûl At-Tarbiyah wa At-Ta‟lîm, Juz 1, hal. 2. 
166 Abdul Rahmat, Pengantar Pendidikan: Teori, Konsep, dan Aplikasi, Gorontalo: 

Ideas Publishing, 2014, hal. 6. 



69 

 

 

pendidikan di lembaga pendidikan Gontor. Karena itu proses 

pendidikan menurut Gontor akan berjalan dengan baik jika adanya 

dukungan dari pemeran utama pendidikan (pendidik) yang dapat 

menjadi uswah bagi anak didik dan mampu menciptakan miliu yang 

baik di dalam sebuah medan pendidikan.
167

 Proses pendidikan berjalan 

selama 24 jam tanpa henti karena semua unsur mengandung 

pendidikan. 

Pendidikan bagi Mahmud Yunus, merupakan sebuah upaya yang 

dilakukan untuk membantu dan mempengaruhi anak-anak agar dapat 

meningkatkan keilmuan, jasmani, dan akhlaknya. Tujuannya agar 

anak-anak dapat hidup bahagia dan bermanfaat bagi dirinya dan 

masyarakat, sehingga setiap apa yang dikerjakan baik dan bermaslahat 

untuk masyarakat luas.
168

 Pemikiran Mahmud Yunus tentang 

pendidikan memiliki kesamaan dengan apa yang menjadi semboyan 

pendidikan Gontor. Titik kesamaanya ada pada buah dari pelaksanaan 

pendidikannya yakni membentuk akhlak yang mulia. 

Sedangkan menurut Undang-undang pendidikan Nasional No. 20 

tahun 2003 makna pendidikan ialah usaha sadar dan terencana dengan 

terstruktur untuk menciptakan miliu belajar dan proses pembelajaran 

yang kondusif. Dimaksudkan agar anak didik giat untuk meningkatkan 

bakat dirinya dan kemampuan amalan spiritual, manage diri, karakter, 

kecerdasan, akhlak terpuji berikut kreativitas yang dibutuhkan dirinya, 

agama, bangsa, dan negara.
169

  

Merujuk penjelasan makna-makna pendidikan di atas, 

diintisarikan bahwa pendidikan adalah suatu aktivitas untuk 

mengembangkan seluruh aspek kepribadian seseorang baik keilmuan, 

jasmani, dan budi pekerti. Dengan harapan seseorang yang 

mendapatkan pendidikan bisa menjadi pribadi yang sempurna sehingga 

dirinya dapat memberikan manfaat dan kebahagiaan untuk dirinya dan 

sekitarnya. 

2. Islam Sebagai Dasar Pendidikan 

Sebelum membahas tentang makna dan tujuan pendidikan Islam, 

maka selain memahami apa itu pendidikan juga merupakan hal yang 

penting untuk memahami apa itu Islam. Pemahaman akan konsep 

Islam yang benar sangat diperlukan sebelum merumuskan apa itu 

pendidikan Islam. Karena terdapat cendikiawan yang mengartikan 

Islam hanya secara bahasa yang berarti tunduk dan patuh. Seperti 

Nurcholis Majid yang mengatakan bahwa umat manusia yang memilki 

                                                           
167 Imam Zarkasyi, Ushûl At-Tarbiyah wa At-Ta‟lîm, Juz 1, hal. 4. 
168 Imam Zarkasyi, Ushûl At-Tarbiyah wa At-Ta‟lîm, Juz 1, hal. 3. 
169 Mujamil Qomar, Epistemologi Pendidikan Islam, Jakarta: Erlangga, 2002, hal. 24. 



70 

 

agama dan keyakinan berbeda itu memiliki kesamaan pada kepasrahan 

dan ketundukan pada Tuhan yang sama.
170

 Pemahaman seperti ini 

merupakan pemahaman yang keliru karena Islam sebagai agama yang 

dalam bahasa arab disebut dîn mempunyai arti hujan yang berulang. 

Menurut Syed M. Naquib Al-Attas, hujan melukiskan agama yang 

benar. Jadi Islam sebagai agama yang benar, dia akan memberikan 

kehidupan kepada manusia, apabila ada manusia yang tidak mau 

menerima hujan dalam arti kebenaran Islam maka dia tidak memiliki 

kehidupan bagaikan orang yang mati.
171

 

Nama Islam sebagai konsep dapat dilacak dari kata Islâm, 

berasal dari kata salima. Islâm merupakan bentuk mashdar dari kata 

aslama secara bahasa, (menundukkan atau menghadapkan wajah atau 

berserah diri). Asal katanya salima (selamat atau menyelamatkan),  

yang juga menurunkan kata sallama (menyerahkan diri), salâm 

(kesejahteraan atau keselematan), salîm (kedamaian), dan (sullam) 

tangga. Jadi dari kata salima lahirlah aslama yang artinya tunduk, 

menyerahkan diri, dan patuh.
172

 Dari kata inilah terbentuk kata Islâm. 

Dari makna-makna tersebut jelaslah bahwa kata Islam mengandung 

sebuah konsep agama yang tidak sama dengan agama lain. 

Kata Islâm dalam Al-Qur‟an dikategorikan sedikitnya menjadi 

tiga: berserah diri, menyelamatkan, dan tunduk. Pertama, tunduk bukan 

hanya untuk manusia, tapi seluruh alam semesta ciptaan Allah. Kedua, 

berserah diri maksudnya menyerahkan diri kepada Allah dan taat pada 

hukum Allah tanpa tawar menawar. Ketiga, menyelamatkan 

maksudnya, memeluk Islam hidupnya akan selamat karena 

menyelamatkan dirinya dari perbuatan jahat dan menyelamatkan orang 

lain dari kejahatan dirinya atau kejahatan orang lain.
173

 Jadi, konsep 

Islam dan berislam itu dinamis dengan tiga makna tersebut. 

Makna Islam dapat dilihat dengan merujuk pada hadis yang 

dikenal dengan sebutan hadis Jibril. Dalam hadis terjadi percakapan 

antara Nabi Muhammad SAW dengan malaikat Jibril dengan maksud 

Jibril ingin mengajarkan tentang agama Islam kepada para sahabat 

yang hadir dalam majlis Nabi.  

                                                           
170 Nur Cholis Majid, Pluralitas Agama: Kerukunan dalam Keragaman, Jakarta: 

Kompas, 2001, hal. 2-5. 
171 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu 

Rangka Pikir Pembinaan Filsafat Pendidikan Islam, diterjemahkan oleh HaiDâr Bagir dari 

judul The Concept of Education is Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of 

Education, Bandung: Mizan, 1992, hal. 22. 
172 Hamid Fahmy Zarkasyi, Minhaj: Berislam, dari Ritual Hingga Intelektual, 

Jakarta: Insists 2020, hal. 6. 
173 Hamid Fahmy Zarkasyi, Minhaj: Berislam, dari Ritual Hingga Intelektual, hal. 22 

dan 34. 



71 

 

 

Ini berarti bahwa berislam itu beribadah dengan amalan-amalan 

yang dimulai dengan syahadat dan diikuti oleh empat rukun lainnya 

yaitu salat, zakat, puasa, dan haji. Berislam dengan amalan-amalan itu 

disebut berislam dengan syariah atau dengan ibadah ritual.
174

 Satu 

tingkat di atasnya, berislam dengan akidah atau iman yang mempunyai 

enam rukun dan cabang-cabangnya. Pada tingkatan ini seseorang 

menanamkan dalam hatinya kepercayaan kepada rukun iman kemudian 

dia menyatakan kepercayaanya itu dengan lisannya, dan selanjutnya 

dia buktikan dengan perbuatan dengan seluruh anggota tubuhnya.
175

 

Tingkatan berislam yang lebih tinggi dari keduanya adalah berislam 

pada tingkat ihsan yakni selalu meyakini bahwa Allah sedang 

melihatnya atau menggambarkan seakan-akan bahwa dia selalu 

melihat Allah.
176

 Berdasarkan hadis Jibril di atas dapat difahami bahwa 

berislam terdapat tiga tingkatan, bermula dengan tingkatan berislam 

secara ritual dan pada puncaknya seseorang berislam dengan tingkatan 

ihsan. 

Seorang muslim pertama-tama harus dapat mengerjakan syariat 

Islam dengan keimanan atau akidah. Akidah atau keimanan harus 

dibuktikan dengan pebuatan atau perilaku yang bisa disebut amal 

saleh. Agar amal perbuatannya termasuk saleh maka akidahnya harus 

dipahami dengan benar. Jika sudah benar maka keislamannya akan 

meningkat menjadi akhlak yang dijaga dengan ketakwaan. Maka dari 

itu, orang yang berakhlak mulia mestinya tidak hanya syariatnya yang 

sempurna, keimanannya yang kokoh, dan amalannya yang saleh, tapi 

juga pikirannya lurus dan benar. Jika cara beripikirnya sudah benar 

maka benar juga cara pandang atau pola pikirnya.
177

 Jadi, pengetahuan 

(syariat), keimanan (akidah), dan perbuatan (akhlak) dalam Islam itu 

berpuncak pada cara pandang yang benar atau dalam pengertian umum 

disebut worldview. 

Islam sebagai cara pandang (worldview Islam) maksudnya adalah 

menjadikan Islam sebagai pedoman untuk memandang realitas dan 

kenyataan tentang wujud sesungguhnya yang tergabung dalam akal 

pikiran dan tergambar dalam seluruh aktivitas kehidupan.
178

 Jika Islam 

                                                           
174 Hamid Fahmy Zarkasyi, Minhaj: Berislam, dari Ritual Hingga Intelektual, hal. 

40. 
175 Shalih bin Fauzan bin Abdillah Al-Fauzan, Kitâb At-Tawḫîd, Ponorogo: 

Dârussalam Press, t.th, Juz 2, hal. 58. 
176 Hamid Fahmy Zarkasyi, Minhaj: Berislam, dari Ritual Hingga Intelektual, hal. 

166. 
177 Hamid Fahmy Zarkasyi, “Konsep Din Al-Islam,” dalam Jurnal Islamia, Vol. 12 

No. 1 Tahun 2018, hal. 24. 
178 Hamid Fahmy Zarkasyi, “Konsep Din Al-Islam,” hal. 26. 



72 

 

sebagai agama yang sumbernya adalah Al-Kitab dan As-Sunnah dapat 

melahirkan cara pandang yang khas Islam, maka dapat dikatakan 

bahwa pandangan hidup (worldview) Islam menjadi dasar penerapan 

pendidikan Islam. Karena ilmu pengetuhan sumbernya adalah Al-

Quran dan dengan keduanya terlaksana pendidikan. 

Setelah mengetahui makna dari Islam secara komprehensif 

seperti di atas, maka akan mudah difahami konsep pendidikan Islam 

yang tidak liar. Keyakinan yang kurang mengenai Islam, maka 

pendidikan Islam akan terjangkit liberalisasi pendidikan. Islamisasi 

dapat terealisasikan apabila memahami dan mengamalkan Islam 

dengan pengertian yang sesungguhnya sebagai asas pendidikan Islam. 

Karena segala ilmu pengetahuan akan disaring terlebih dahulu dengan 

worldview Islam. 

3. Pendidikan Islam  

Sebelum menguraikan konsep pendidikan Islam, perlu untuk 

mengetahui definisi manusia sebagai objek pendidikan. Para pemikir 

muslim menyebut manusia sebagai al-hayawân an-nâthiq (binatang 

rasional). Maksudnya adalah manusia sebagai makhluk yang berakal 

mempunyai nalar untuk berpikir dan memiliki fakultas batin untuk 

merumuskan makna-makna (dzû nuthqin).
179

 Dengan pengertian 

tersebut, dapat dikatakan bahwa manusia mempunyai kekuatan dan 

kapasitas tertentu dalam dirinya untuk menyampaikan kata-kata dalam 

sebuah pola yang bermakna. Maka manusia disebut binatang 

berbahasa.  

Akal mempunyai padanan kata dengan qalb (hati) yang 

merupakan suatu alat penyerapan ruhaniah. Dalam hal ini akal manusia 

sebagai organ vital dalam tubuh yang perannya membenarkan yang 

benar dan menyalahkan yang salah.
180

 Ketika manusia menjadi objek 

pendidikan, maka banyak ditemukan pola pendidikan tidak hanya 

mendidik jasmani manusia saja, akan tetapi juga mendidik jiwanya 

atau ruhaniahnya. Inilah yang membedakan manusia dengan makhluk 

lainnya. Bahan pokok terpenting dalam memberikan pendidikan ruhani 

manusia adalah agama.
181

 Karena itu sudah menjadi keharusan dalam 

                                                           
179 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu 

Rangka Pikir Pembinaan Filsafat Pendidikan Islam, diterjemahkan oleh HaiDâr Bagir dari 

judul The Concept of Education is Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of 

Education, hal. 36-37. 
180 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu 

Rangka Pikir Pembinaan Filsafat Pendidikan Islam, diterjemahkan oleh HaiDâr Bagir dari 

judul The Concept of Education is Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of 

Education, hal. 38. 
181 Zakiah Darajat, Pendidikan Islam dalam Keluarga dan Sekolah, Jakarta: CV 

Ruhama, 1994, hal. 21. 



73 

 

 

menjalankan proses pendidikan, yaitu memasukkan ajaran-ajaran dan 

nilai-nilai kehidupan yang berlandaskan agama yang benar, yaitu 

agama Islam. 

Ada tiga istilah pendidikan dalam khazanah pendidikan Islam 

yang masing-masing mencerminkan dimensi proses pendidikan yang 

berbeda. Istilah yang digunakan paling luas adalah ta‟lîm, dari kata 

„allama berakar kata „alima yang bermakna menyadari, mengetahui, 

menerima, dan belajar. Dengan istilah ini pendidikan berarti 

menyebarkan ilmu pengetahuan kepada anak didik melalui 

pengajaran.
182

 Nabi Muhammad saw menggunakan kata ‟allama dalam 

mendoakan Anas bin Malik agar menjadi anak yang terdidik dan 

terpelajar. Istilah tersebut juga banyak digunakan para ulama, salah 

satunya menjadi nama sebuah kitab yaitu Ta‟lîm Al-Muta‟allim. 

Istilah kedua menggunakan kata tarbiyah. Tarbiyah berasal dari 

akar kata rabbâ, yang berarti menumbuhkan, membangun, 

meningkatkan, dan mendidik yang dimaksudkan untuk meningkatkan 

suasana spiritual dan kedewasaan sesuai dengan perintah Tuhan.
183

 

Sejak tahun pertama hijrah kata rabbâ sudah diguunakan, seperti 

terlihat dalam ayat Al-Qur‟an Surat al-Isra‟/17: 24 sebagai berikut, 

مَا رَةَّيٰنّيْ 
َ
ب ّ ارْحَدْىِمَا ك  رَّ

ْ
حْدَثّ وَكِل ّ مّنَ الرَّ

 
ل ىِمَا سَنَاحَ الذُّ

َ
وَاخْفّضْ ل

 صَؾّيْدًاۗ 
Rendahkanlah dirimu terhadap keduanya dengan penuh kasih sayang 

dan ucapkanlah, “Wahai Tuhanku, sayangilah keduanya sebagaimana 

mereka berdua (menyayangiku ketika) mendidik aku pada waktu 

kecil.” 

Sedangkan istilah yang ketiga, menggunakan kata ta‟dîb. Ta‟dîb 

bersumber dari kata addaba bermakna menjadi beradab, sopan, dan 

berakhlak. Dimaksudkan dari istilah tersebut, diharapkan 

perkembangan individual seseorang selaras dengan perilaku 

sosialnya.
184

 Kata addaba juga sudah digunakan oleh Nabi Muhammad 

SAW yang dapat dilihat dalam sabdanya: 

دّيْبّيْ 
ْ
ضْسَنَ حَأ

َ
أ َـ يْ  ّ

ةَنّيْ رَب  دَّ
َ
 أ

                                                           
182 Ibnu khaldun, Muqaddimah Ibnu Khaldun, diterjemahkan oleh Ahmadie Thoha 

dari judul Muqaddimah, Jakarta: Pustaka Setia, 1986, hal. 762. 
183 Enung Nurjanah, Metodelogi Pendidikan Islam, Bandung: Alvabeta, 2019, hal. 19. 
184 Amin Haedari, Pemikir Pendidikan Islam, Jakarta: Puslitbang Pendidikan Agama 

dan Diklat Kementrian Agama RI, 2010, hal. 30. 



74 

 

Tuhan telah mendidikku maka Ia sempurnakan pendidikanku. 

Pendidikan Islam dibangun di atas dua sumber primer Islam 

yakni Al-Qur‟an dan hadis.
185

 Imam Zarkasyi berpendapat bahwa 

pendidikan Islam berlandaskan agama dan akhlak dengan 

menanamkan nilai-nilai kesederhanaan dan zuhud dari kenikmatan 

duniawi dengan tujuan tunduk patuh kepada Allah SWT dan dengan 

tujuan mempersiapkan kehidupan akhirat.
186

  

Muhammad Natsir menyepakati definisi tersebut. Karena itu, 

Natsir menuturkan bahwa tauhid menjadi modal utama dalam 

pelaksanaan pendidikan, kemudian menjadi anak didik yang bertakwa 

dan beriman adalah cita-cita yang harus dicapai setelah melewati masa 

pendidikan.
187

 Pendidikan Islam jika benar benar diterapkan maka 

akan melahirkan manusia baik sesuai yang dikehendaki oleh Allah 

SWT, Natsir menjulukinya sebagai “muslim yang tangguh.”
188

 

Adapun pendidikan Islam bagi Zakiah Darajat bertujuan 

mendidik insân agar berkakhlak mulia, beradab pada Allah dan 

makhluk-Nya, dan selalu gemar meningkatkan kulitas ibadahnya. 

Segala aktivitas hidupnya hingga nyawanya hanya dilakukan dan 

didedikasikan untuk Allah. Seseorang yang telah melewati proses 

pendidikan Islam akan selalu berhati-hati menjaga dirinya.
189

 Zakiah 

melandaskan pendapatnya dengan sebuah ayat Al-Qur‟an Surat adz-

Dzariyat/51: 56 sebagai berikut, 

ا لّيَػْتِدِوْنّ 
َّ
سَ اّل

ْ
اّن
ْ
نَّ وَال جّ

ْ
لْجِ ال

َ
 وَمَا خَل

Tidaklah Aku menciptakan jin dan manusia kecuali untuk beribadah 

kepada-Ku. 

Pola pikir, sikap, dan tingkah laku manusia harus dituntun 

dengan iman dan akhlak terpuji. Pelajaran yang sarat dengan iman dan 

akhlak hanya didapatkan dalam proses pendidikan Islam. Apabila 

seorang muslim mendapatkan pendidikan Islam maka ia akan memiliki 

identitas muslim yang tangguh.  

Syed M. Naquib Al-Attas adalah filosof kontemporer lebih 

cenderung menggunakan istilah ta‟dîb untuk menyebut istilah 

                                                           
185 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2004, 

hal. 29. 
186 Imam Zarkasyi, Ushûl At-Tarbiyah wa At-Ta‟lîm, Juz 1, hal. 1. 
187 Endang Saifuddin Anshari, Pak Natsir 80 th, hal. 39. 
188 Adian Husaini dan Bambang Galih Setiawan, Pemikiran & Perjuangan M. Natsir 

& Hamka dalam Pendidikan, Jakarta: Gema Insani, 2020, hal. 21. 
189 Zakiah Darajat, Pendidikan Islam dalam Keluarga dan Sekolah, hal. 40. 



75 

 

 

pendidikan. Menurutnya, puncak dari pada pendidikan yakni 

melahirkan insân yang beradab. Al-Attas berpandangan bahwa adab 

harus menjadi icon dari kepribadian anak didik dalam bersikap, 

bertindak, dan berucap.
190

 Jadi, pendidikan bukan aktivitas yang 

sekedar mentransfer ilmu pengetahuan, akan tetapi juga memperbaiki 

sikap dan perilaku sehingga dapat dikatakan anak didiknya telah 

beradab.  

Insân yang beradab dan tidak zalim terlahir dari proses 

pendidikan Islam. Manusia yang menerima pendidikan Islam, dapat 

menggunakan ilmunya secara baik dalam hidup bermasyarakat. 

Sehingga ilmu yang dia dapatkan membuahkan sebuah amal yang 

dihiasi dengan adab. Kombinasi dari ilmu, amal, dan adab merupakan 

kombinasi harmonis yang menjadi satu kesatuan dalam pendidikan 

Islam. Oleh karenanya, Naquib Al-Attas menamakannya sebagi sebuah 

proses ta‟dîb.
191

  
Murid Naquib Al-Attas, Adian Husaini yang kini menjadi pakar 

pendidikan nasional lebih jelas memaparkan siapa yang dimaksud 

dengan manusia beradab. Dia menjelaskan, maksud dari insân yang 

beradab yaitu insân yang menyembah Allah dan mengakui Rasulullah 

SAW, menghormati para ulama‟, serta meneladani mereka semuanya, 

dan menghormati ilmu dan dapat membedakan ilmu yang benar dan 

salah, pada puncaknya mampu menjadi pemimpin agama dan 

bangsanya.
192

 Dengan pendidikan Islam, maka akan lahir manusia-

manusia yang beradab. Kumpulan manusia-manusia yang beradab 

akan melahirkan masyarakat yang beradab. 

Berpedoman pada penjelasan yang sudah disebutkan, disarikan 

bahwa pendidikan Islam bertujuan untuk melahirkan seorang mukmin 

sejati yang memiliki hikmah dan berakhlak mulia, mau mengamalkan 

ilmunya, baik kepada sesama, memiliki empati dan peduli kepada 

semua makhluk di alam semesta. 

4. Diskursus Remaja 

a. Definis Remaja 

Kata remaja memiliki banyak makna di KBBI. Arti remaja 

yang familiar adalah masa beranjak dewasa, namun masih muda 

                                                           
190 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam dan Sekularisme, Bandung: Penerbit 

Pustaka Perpustakaan Salman, 1981, hal. 221-222. 
191 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu 

Rangka Pikir Pembinaan Filsafat Pendidikan Islam, diterjemahkan oleh HaiDâr Bagir dari 

judul The Concept of Education is Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of 

Education, hal. 59-60. 
192 Adian Husaini, Pendidikan Islam Membentuk Manusia Berkarakter dan Beradab, 

hal. 70. 



76 

 

dan bergairah.
193

 Berdasarkan beberapa arti tersebut jika ditelusuri 

dalam bahasa arab maka didapatkan satu istilah yang tepat untuk 

menyebut seorang remaja dalam bahasa arab yakni murâhiq.
194

 

Dalam kamus al-Muḫîth kalimat murâhiq berarti anak tidak lama 

lagi masuk usia balig. Sedangkan mashdar darinya adalah 

murâhaqoh diartikan sebagai masa yang di dalamnya, diri dituntut 

untuk tumbuh dan berkembang.  

Murâhaqoh secara terminologis maksudnya adalah fase 

perkembangan dan peningkatan kepada tingkat setelah anak-anak 

sebelum dewasa. Remaja menjadi masa penghubung antara fase 

kanak-kanak dengan dewasa. Karakteristik fase ini yakni memiliki 

pertumbuhan yang cepat baik kejiwaan, fisik, rasio, maupun 

sosial.
195

 Inilah fase di mana seseorang bertransisi dari masa 

kekanak-kanakan menuju masa kedewasaan.
196

 Dengan kata lain 

bahwa masa remaja adalah masa pendewasaan anak-anak sebagai 

persiapan menuju masa dewasa. 

Mayoritas psikolog berpendapat bahwa murâhaqoh bermula 

dari bahasa latin yaitu adolecere yang memiliki makna bertumbuh 

dan berkembang.
197

 Musthafa Fahmi menyebutkan bahwa 

murâhaqoh adalah tahapan pemula menuju kesempurnaan fisik, 

rasio, seksual, dan emosi. Dari sini membuktikan bahwa dia 

berbeda dengan kata puber yang terbatas pengertiannya pada 

pertumbuhan seksual saja. Begitu juga Khalil Mu‟awwadh 

membedakan kata murâhaqoh dengan balig, menurutnya balig 

hanya terbatas pada pertumbuhan fisiologi dan seksual.
198

 

Murâhaqoh dalam arti remaja merupaka seseorang yang masuk 

pada fase pertumbuhan secara menyeluruh menuju kematangan 

fisik, seksual, rasio, dan emosi. 

Dari segi umur, Organisasi Kesehatan Dunia menentukan 

anak yang tergolong remaja adalah anak yang berusia 12 hingga 24 

                                                           
193 Tim Redaksi Kamus Bahasa Indonesia, Kamus Besar Bahasa Indonesia, hal. 

1191. 
194 Mu‟allim Bathrus Al-Bustani, Muḫîth Al-Muḫîth, Bayrût: Maktabah Libnân, t.th, 

hal. 145. 
195 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, Jakarta: Gema Insani, 2007, hal. 2 
196 Zakiah Dradjat, Ilmu Jiwa Agama, Jakarta: Bulan Bintang, 1990, hal. 68.    
197 Johan Subhan Tukan, Pendidikan Kehidupan Keluarga Bina Remaja: Pegangan 

Praktis Bagi Orangtua dan Remaja, Jakarta: Galaxy Puspa Mega, 1992, hal. 1. 
198 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, Jakarta: Gema Insani, 2007, hal. 4-5. 



77 

 

 

tahun. Departemen Kesehatan Republik Indonesia merilis angka 10 

hingga 19 tahun, pelayanan kesehatan remaja. Sementara itu, 

menurut Badan Kependudukan dan Keluarga Berencana (BKKBN), 

batas usia remaja adalah 10 hingga 21 tahun.
199

 Sedangkan menurut 

tokoh pendidikan Imam Zarkasyi, masa remaja dimulai dari usia 11 

tahun untuk perempuan dan dari usia 12 tahun untuk laki-laki 

kemudian berakhir pada usia 20 tahun. Setiap anak berbeda-beda 

pertumbuhannya, ada yang cepat ada juga yang lambat sesuai 

dengan pertumbuhannya.
200

 Dari beberapa perbedaan pendapat 

tersebut, secara umum dapat disimpulkan bahwa usia remaja adalah 

pada 10 tahun kedua dalam usia seorang anak. 

b. Karakteristik Pertumbuhan Remaja 

Setiap tahap usia memiliki ciri khas yang membedakannya 

dari tahap pertumbuhan lainnya. Demikian pula pada masa remaja, 

memiliki ciri dan karakteristik yang berbeda dibandingkan masa 

kanak-kanak, dewasa, dan tua. Di samping itu, setiap tahap juga 

memiliki kondisi dan tuntutan yang khas bagi setiap individu. 

Karena itu, kemampuan seseorang untuk bersikap dan bertindak 

dalam menghadapi suatu situasi berbeda dari satu tahap ke tahap 

berikutnya. Hal ini terlihat jelas ketika seseorang mengekspresikan 

perasaannya.
201

 Respon yang terjadi pada setiap tahap 

perkembangan anak mengalami perubahan seiring berjalannya 

waktu karena pertumbuhan usia mereka. 

Allah SWT berfirman dalam surat ar-Ruum/30: 54 sebagai 

berikut: 

 
َ
ةً ذِمَّ سَػَل  مّنْْۢ ةَػْدّ ضَػْؿٍ كِيَّ

َ
نْ ضَػْؿٍ ذِمَّ سَػَل مْ م ّ

ِ
لَك

َ
ذّيْ خَل

َّ
ِ ال للّّٰٰ

َ
۞ ا

لَدّيْرِ 
ْ
ػَلّيْمِ ال

ْ
قِ مَا يَشَاءِۤۚ وَوِيَ ال

ِ
ل شَحْتَثًۗ يَخْ ةٍ ضَػْفًا وَّ  مّنْْۢ ةَػْدّ كِيَّ

Allah adalah Zat yang menciptakanmu dari keadaan lemah, 

kemudian Dia menjadikan(-mu) kuat setelah keadaan lemah. Lalu, 

Dia menjadikan(-mu) lemah (kembali) setelah keadaan kuat dan 

beruban. Dia menciptakan apa yang Dia kehendaki. Dia Maha 

Mengetahui lagi Maha Kuasa. 
                                                           

199 Mohammad Zaini, “Pendidikan Remaja dalam Perspektif Psikologi Pendidikan,” 

dalam Jurnal El-Banat: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Vol. 8 No. 1 Tahun 2018, 

Hal. 100. 
200 Imam Zarkasyi, Ushûl At-Tarbiyah wa At-Ta‟lîm, Ponorogo: Darsussalam Press, 

2011, Juz 2, hal. 20. 
201 Amita Diananda, “Psikologi Remaja dan Permasalahannya”, dalam Jurnal 

Istighna, Vol. 1 No. 1 Tahun 2018, Hal. 117. 



78 

 

Remaja hidup dalam rentangan masa anak-anak dan masa 

dewasa. Masa transisi tersebut juga dikenal dengan sebutan masa 

puberitas.
202

 Pada masa itu terjadi beberapa perubahan dan 

pertumbuhan. Di antaranya terjadi perubahan fisik/biologis, 

perkembangan psikologis, dan perkembangan intelektualitas. 

Beberapa pertumbuhan tersebut mengakibatkan anak-anak remaja 

berpenampilan yang serba canggung dan kaku, problem hidupnya 

terkadang tidak tenang, semangatnya membara, keberaniannya 

meningkat, mudah terpengaruh dan labil, perasaanya sensitif, dan 

dampak lainnya yang kemudian sudah menjadi bagian dari 

karakternya.
203

 

Fisik remaja secara biologis mengalami perubahan bentuk 

menuju ke arah pematangan dan kedewasaan. Beberapa tandanya 

akan nampak seperti; perubahan yang berhubungan dengan alat 

kelamin yang menjadi perubahan primer, sedangkan perubahan 

sekunder ada pada pertumbuhan otot yang menjadi kekar, suara 

membesar, dan tumbuh bulu-bulu di tempat-tempat tertentu. Dan 

beberapa remaja seringkali mengalami gerak motorik yang tidak 

terkendali.
204

 Sebagian besar ahli psikologi mengatakan bahwa 

pertumbuhan tubuh pada masa remaja terasa sangat kacau, dan 

kekacauan ini menjadi salah satu penyebab utama mengapa remaja 

mudah marah dan suka menentang.
205

 

Adapun perkembangan psikologis pada remaja diikuti oleh 

perkembangan emosional yang semakin kompleks. Beberapa aspek 

yang menjadi ciri khas remaja sebagai berikut: prestasi belajar 

sering tidak stabil bahkan cenderung menurun, kurangnya rasa 

empati, sering gelisah dan murung, suka menghindar dari 

tanggungjawab, dan sebagainya.
206

 Hal-hal tersebut terjadi karena 

bentuk respon/kepatuhan remaja berbeda dengan respon anak-anak. 

Mereka bukan lagi tipe anak yang diperintahkan sesuatu, harus 

menurut dan menerima, tanpa memberinya pengertian dan 

penjelasan. Bahkan pemberian hukuman kepada mereka atas 

kesalahan mereka tidak membawa mereka pada kepatuhan dan 

                                                           
202 Y.P.B Wiratmoko, Pendidikan Remaja, Suarabaya: Pelita Hati, 2018, hal. 23. 
203 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 7-157. 
204 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, Bandung: 

Alvabeta, 2015, hal. 22-23 
205 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 28. 
206 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 23-26. 



79 

 

 

kesetiaan. Justru jika perlakuan tidak tepat pada remaja terjadi 

berulang-ulang maka akan berdampak pada jiwa mereka. Akan 

terjadi konflik mental.
207

 Hal ini menandakan bahwa kuantitas 

emosi remaja semakin beragam dan kualitas emosinya lebih tinggi 

jika dibandingkan pada fase kanak-kanak. 

Pertumbuhan intelektual remaja merujuk pada perubahan 

dalam jumlah dan kualitas kemampuan berpikir. Ini terjadi karena 

kemampuan akal berkembang lebih cepat dibandingkan masa 

sebelumnya, hingga akhir fase ini kemampuan akal mencapai 

kematangan sempurna. Perkembangan ini menjadi faktor penting 

yang membantu remaja beradaptasi dengan diri sendiri dan 

lingkungan sosialnya.
208

 Beberapa remaja tampak memiliki 

keunggulan intelektual di berbagai bidang. Di antara mereka, ada 

yang mampu menciptakan karya berkualitas di bidang seni, sains, 

dan teknologi. 

Menurut Jen Piaget yang dikutip oleh Amirulloh dalam 

bukunya, menyatakan bahwa kelompok remaja berada pada tahap 

operasional formal, yang merupakan tahap terakhir dalam 

perkembangan kemampuan berpikir. Ia juga menambahkan bahwa 

kelompok remaja umumnya sudah mampu berfikir secara abstrak, 

hipotesis, menggunakan logika, membedakan antara fakta dan 

fantasi, mengelola perasaan, dan berfikir secara deduktif maupun 

induktif.
209

 Perkembangan yang sehat dan normal membuat mereka 

mampu memecahkan masalah dengan menggunakan berbagai 

alternatif dan memahami berbagai masalah yang kompleks dan 

rumit. 

c. Kebutuhan-kebutuhan Remaja dan Problematikanya 

1) Kebutuhan Jasmani 

Kebutuhan tubuh remaja umumnya tidak jauh berbeda 

dengan kebutuhan anak-anak atau orang dewasa. Mereka tetap 

membutuhkan hal-hal dasar seperti makan, minum, tidur, 

bernapas, dan lain sebagainya. Kebutuhan fisik remaja memiliki 

                                                           
207 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 121. 
208 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 45. 
209 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 23-26. 



80 

 

dampak langsung terhadap berbagai aspek kebutuhan manusia, 

seperti kebutuhan mental, sosial, dan intelektual.
210

 

Adanya dorongan rasa lapar merupakan pendahuluan 

terhadap munculnya dorongan-dorongan fitrah lainnya. Cara 

untuk memenuhi dorongan rasa lapar itu dengan cara menikmati 

segala macam makanan yang bahan pokoknya didapatkan dari 

buah-buahan, tumbuhan, dan hewan-hewan yang dihalalkan 

Allah SWT. Dan cara untuk mendapatkan kebutuhan makanan 

tersebut adalah dengan cara bekerja dan berusaha yang baik dan 

produktif.
211

  

Dari kebutuhan ini dapat menimbulkan problematika, 

terutama dari kalangan yang mempunyai pendapatan yang 

kurang. Keadaan tersebut mengakibatkan munculnya 

pengangguran, kelaparan, dan perbuatan-perbuatan menyimpang 

seperti mencuri dan cara aniaya lainnya demi memenuhi 

kebutuhan jasmani.  

2) Kebutuhan Sosial dan Psikis 

Kebutuhan seorang yang sudah memasuki usia remaja 

berbeda dengan kebutuhan saat masih kecil. Pertumbuhan yang 

terjadi pada masa remaja membuat kebutuhan remaja semakin 

mirip dengan kebutuhan orang dewasa. Salah satu kebutuhan 

psikis dan sosial yang dialami remaja adalah kebutuhan seksual. 

Kebutuhan ini mencakup pemahaman tentang seks serta 

keinginan untuk memberikan perhatian dan kasih sayang kepada 

orang berlawanan jenis.
212

 Karena kebutuhan ini, maka muncul 

kebutuhan untuk bersiap diri menghadapi proses pernikahan dan 

hidup bersama dalam sebuah keluarga. Kebutuhan tersebut harus 

dipenuhi dengan norma yang baik untuk menghindari 

penyimpangan yang dilakukan remaja. 

3) Kebutuhan Akal 

Saat anak memasuki masa remaja secara bersamaan 

mengalami masa perkembangan akal. Hal ini mendorong 

seorang anak remaja puber mulai melihat, menguji, menimbang, 

dan meneliti kembali berbagai pengetahuan yang sebelumnya dia 

terima dengan akal pikirannya yang sedang mengalami 

                                                           
210 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak 

Remaja, Jakarta: PT Elex Media Komputindo, 2012, hal. 13. 
211 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 30. 
212 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 31. 



81 

 

 

pertumbuhan dan cakrawala berpikirnya meningkat dengan 

masuknya pengetahuan baru.
213

 

Dalam kebutuhan akal ini muncul problematika pada remaja. 

Problematika yang muncul di antaranya adalah remaja suka 

mengkhayal dan melamun. Apabila anak remaja terlalu 

tenggelam di alam khayalan dan lamunan, bahkan sudah menjadi 

kebiasaan, maka akan menjadi aktivitas akal negatif karena 

dengan melamun dan mengkhayal remaja lari dari realitas yang 

dia hadapi dan bisa menjadi penyakit bagi jiwanya. Problematika 

lainnya adalah timbul rasa resah dan gelisah terhadap kondisi 

diri, keluarga, pendidikan, dan pekerjaan.
214

 

4) Kebutuhan Rohani 

Remaja sebagai manusia yang diciptakan oleh Tuhan, selain 

berusaha memenuhi kebutuhan yang berkaitan dengan tubuh dan 

jiwa, remaja juga harus memenuhi kebutuhan rohani. Kebutuhan 

rohani ini yang membedakan manusia dengan makhluk lain yang 

diciptakan oleh Allah. Maka kebutuhan rohani yang dimaksud 

adalah agama. Manusia dalam menjalani kehidupannya sangat 

membutuhkan kekuatan yang melebihinya sebagai makhluk. 

Karena itu dia membutuhkan keyakinan dengan hal-hal yang 

gaib. Keyakinan tersebut diyakini oleh hati dan fikiran, 

diungkapkan dengan perkataan, dan dilaksanakan dalam 

tindakan dan perbuatan.
215

  

d. Problematika Kenakalan Remaja 

Pada saat terjadi proses perubahan status sosial dari anak 

menjadi remaja, saat itulah remaja mengalami krisis identitas, 

seringkali terbentur dalam suatu keadaan yang tidak 

menguntungkan mereka.
216

 Para remaja mudah terpengaruh dengan 

lingkungan. Mereka cenderung berperilaku menyimpang, dewawsa 

ini penyimpangan mereka cukup memprihatinkan.
217

 

Contoh-contoh kenakalan remaja seperti: tidak taat beragama, 

durhaka kepada orangtua, perkelahian, melakukan tindak kriminal, 

mengkonsumsi narkotika, pergaulan bebas, sampai pada tindak 

                                                           
213 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 516. 
214 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 522-541. 
215 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak 

Remaja, hal. 12-13. 
216 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 33. 
217 Y.P.B Wiratmoko, Pendidikan Remaja, hal. 10. 



82 

 

pelecehan seksual, bahkan pembunuhan.
218

 Ini merupakan problem 

yang senantiasa muncul di tengah-tengah masyarakat. Dan menjadi 

salah satu masalah sosial yang sangat mengganggu keharmonisan 

serta keutuhan berbagai nilai dan kebutuhan dasar dalam kehidupan 

sosial. Tindakan kenakalan remaja tersebut merusak nilai-nilai 

moral, nilai budi pekerti, nilai agama, serta norma-norma hukum. 

Pada dasarnya, kenakalan remaja bukanlah masalah sosial yang 

muncul sendiri di tengah masyarakat. Masalah ini muncul karena 

adanya beberapa kondisi yang terkait bahkan memperkuat 

kenakalan tersebut..
219

 Azam Syukur Rahmatullah merumuskan 

sebab-musabab terjadinya kenakalan remaja dengan tiga tingkatan.  

1) Tingkatan pertama Azam menyebutkan sebagai sebab primer 

yaitu ketidaktundukan dan ketidakpatuhan kepada Allah ta‟ala, 

pendidikan agama yang kurang, dan faktor keluarga yang tidak 

harmonis dan berantakan. Sebab ini yang menjadi pokok utama 

terciptanya kenakalan remaja.  

2) Sebab berikutnya masuk dalam kategori sebab sekunder yaitu, 

pengaruh lingkungan dan pertemanan yang tidak baik. Penyebab 

itu bukanlah yang utama namun perlu diwaspadai karena sangat 

membahayakan.  

3) Tingkatan terkahir sebab tertier yang ikut menjadi pemicu akan 

tetapi sifatnya hanya menjadi pelengkap saja yaitu peran 

pemrintah yang kurang memberikan perhatian khusus pada 

pencegahan kenakalan remaja.
220

   

Ketidakstabilan emosi remaja berimpitan dengan kondisi 

lingkungan memicu terjadinya perilaku menyimpang di kalangan 

remaja. Kondisi semacam ini bisa beranjak dari keluarga, 

masyarakat, maupun sekolah. Apabila pada masa remaja tidak 

diberikan didikan yang baik atau pada masa itu diisi dengan hal-hal 

yang sia-sia, maka anak remaja rentan melakukan hal-hal yang tidak 

baik. Salah satu jalan yang paling baik untuk ditempuh adalah 

memberikan pendidikan yang dapat menambah iman dan ketakwaan 

para remaja. 

5. Pendidikan Remaja 

Pendidikan memainkan peran penting bagi remaja, sehingga 

remaja bisa mempergunakan alat atau media pendidikan untuk 

mengembangkan potensinya sendiri. Dengan pendidikan, remaja 

                                                           
218 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak 

Remaja, hal. 19-23. 
219 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 34.  
220 Azam Syukur Rahmatullah, Pendidikan Parenting Kenakalan Remaja, 

Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 2020, hal. 65-75. 



83 

 

 

diharapkan dapat meningkatkan kemampuannya dalam aspek spiritual 

di bidang keagamaan, mengatur diri sendiri, membangun kepribadian, 

meningkatkan kecerdasan, menjalani akhlak yang baik, serta 

memperoleh keterampilan yang dibutuhkan oleh diri sendiri, 

masyarakat, bangsa, dan negara.
221

 

Apabila pada kenyataanya didapatkan anak remaja melakukan 

tindakan yang tidak bertanggungjawab dan penyimpangan, maka 

muncullah sebuah pertanyaan. Pertanyaan mendasar yang muncul 

adalah mengapa anak-anak yang statusnya sebagai pelajar atau anak 

didik justru melakukan tindakan-tindakan yang bertentangan dengan 

ajaran-ajaran kebaikan? Lahirlah pertanyaan selanjutnya, sumber 

permasalahan apakah terletak pada ilmu yang diajarkan atau metode 

pengajarannya atau tenaga pendidiknya? 

Azam Syakur dalam penelitiannya menemukan sebuah 

kesimpulan, bahwa salah satu indikasi fenomena tersebut adalah tidak 

ada pemaknaan dalam pencarian ilmu di sekolah yang disebut dengan 

istilah unmeaningful learning, sehingga wajar yang terjadi adalah 

pelajar mengikuti pengajaran dan pendidikan hanya dengan jasadnya 

saja tanpa menghadirkan jiwa dan fikirannya dalam proses pendidikan 

dan pengajaran yang sedang berjalan.
222

 Maka sebuah kewajaran 

apabila pendidikan yang diberikan tidak memberikan dampak dan 

pengaruh  pada perubahan pola pikir, sikap, dan tingkah laku anak 

didik tersebut. 

Maka sebaliknya, meaningful learning adalah proses pendidikan 

dan pengajaran yang seharusnya diterapkan di setiap lembaga 

pendidikan. Meaningful learning yang dimaksud adalah proses 

mengajar anak atau mengajarkan nilai kehidupan secara fisik dan 

spiritual yang dilakukan dengan cara memberi nasihat yang menyentuh 

hati serta menggunakan bahasa yang sederhana dan mudah dipahami 

oleh anak. Perhatian yang diberikan kepada anak didasari kasih sayang 

yang tulus dan tidak pernah berkurang. Kemudian, dengan keteladanan 

yang menginspirasi dan membanggakan anak, proses pembelajaran ini 

benar-benar mampu membuat anak terkesan dan teringat seumur 

hidup. Proses ini juga mampu mengubah cara berpikir, sikap, dan 

tingkah laku anak menjadi lebih baik.
223

 Pembelajaran meaningful 

learning bukan hanya sekedar mentarnsfer ilmu pengetahuan akan 

tetapi menanamkan ilmu pengetahuan dalam jiwa anak sehingga 

membekas dan memberi dampak positif. 

                                                           
221 Chairul Anwar, Multikulturalisme, Globalisasi dan Tantangan Pendidikan Abad 

ke-21, Yogyakarta: DIVA Press,2019, hal.8-9 
222 Azam Syukur Rahmatullah, Pendidikan Parenting Kenakalan Remaja, hal. 88-89. 
223 Azam Syukur Rahmatullah, Pendidikan Parenting Kenakalan Remaja, hal. 92.  



84 

 

Agar meaningful learning itu terealisasi ada beberapa langkah 

yang harus dipenuhi oleh pendidik serta anak didiknya. Pertama adalah 

baik pendidik maupun anak didik harus memiliki niat yang tulus dan 

lurus dalam mengikuti proses pendidikan dan pengajaran, 

menjalankannya harus ikhlas karena mencari ridho Allah SWT. Kedua, 

baik pendidik ataupun anak didik harus memiliki jiwa yang bersih 

karena jiwa yang kotor akan menghalangi masuknya ilmu dalam jiwa. 

Sebaliknya jiwa yang bersih akan memancarkan energi positif. Ketiga, 

seorang pendidik dan anak didik harus kuasa dalam menundukkan 

hawa nafsunya masing-masing, karena apabila nafsu hayawani yang 

ada dalam diri manusia diperturutkan maka jiwa dan fikirannya 

kering.
224

 Langkah-langkah yang disebutkan telah menjadi syarat 

mutlak bagi pendidikan remaja dalam setiap materi dan teori. 

Adapun materi-materi pendidikan yang tepat untuk diberikan 

kepada para remaja adalah sebagai berikut: 

a. Pendidikan agama/keimanan 

Ajaran agama yang baik tidak cukup hanya di ketahui atau di 

pahami saja. Agama harus di praktikkan dalam kehidupan sehari-

hari. Orang yang hidup dengan dasar agama akan merasa lebih sehat 

secara mental. Menerapkan agama dalam hidup bukan hanya 

sekedar melakukan ritualnya, tetapi seluruh aspek kehidupan harus 

di kendalikan dan di bimbing oleh ajaran agama. Hidup yang 

dikendalikan oleh agama akan memberikan rasa bahagia dan 

tenang.
225

 Karena itu dibutuhkan pendidikan agama yang baik dan 

benar. 

Pendidikan agama menjadi urutan yang pertama dan yang 

utama karena pada hakekatnya tujuan pendidikan adalah 

mengenalkan peserta didik kepada Allah SWT. Mengenalkan 

berarti memberikan pembelajaran tentang keesaan Allah SWT, 

mengikuti perintah dan menjauhi larangannya.
226

 Dalam hal ini 

dapat dikaji dari nasehat Luqman kepada anaknya yang Allah 

ceritakan dalam Al-Qur‟an surat Luqman/31 ayat 13, sebagai 

berikut: 

                                                           
224 Azam Syukur Rahmatullah, Pendidikan Parenting Kenakalan Remaja, hal. 99-

100. 
225 Surya Bakti, “Pendidikan Remaja Menurut Perspektif Islam,” dalam Journal on 

Education, Vol. 06 No. 01 2023, hal. 6272. 
226 Vharensie Annisa, “Konsep Pendidikan Remaja Untuk Menanamkan Akhlak 

dalam Perspektif Islam,” Skripsi, Lampung: UIN Raden Intan Lampung, 2021, hal. 45. 



85 

 

 

لْمٰنِ لّاةْنّ 
ِ
 ل

َ
مٌ وَاّذْ كَال

ْ
ظِل

َ
رْكَ ل  الش ّ

ۗ اّنَّ ّ ا تضِْرّكْ ةّاللّّٰٰ
َ
هٖ وَوِيَ يَػّظِهٗ يٰتِنَيَّ ل

 غَظّيْمٌ 
(Ingatlah) ketika Luqman berkata kepada anaknya, saat dia 

menasihatinya, “Wahai anakku, janganlah mempersekutukan Allah! 

Sesungguhnya mempersekutukan (Allah) itu benar-benar kezaliman 

yang besar.” 

Ayat tersebut menjelaskan bahwa Luqman menasehati anaknya 

agar dia hanya menyembah Allah SWT semata. Materi pendidikan 

ini disebut pendidikan keimanan.
227

 Keimanan yang tercakup dalam 

enam rukun iman, diawali dengan iman kepada Allah kemudian 

dilanjutkan dengan keimanan kepada hal ghâib lainnya, yakni: 

malaikat, kitab-kitab, rasul, hari kiamat, qadha dan qadar. Keimanan 

kepada enam rukun tersebut direalisasikan dalam kehidupan anak 

remaja. Sehingga dalam diri anak remaja tertanam keimanan bahwa 

dia selalu diawasi oleh Tuhan Sang Maha Melihat, dia merasa 

dibimbing oleh Al-Qur‟an sebagai kitab suci, dia meyakini bahwa 

dulu ada Rasul yang pernah diutus untuk mengajarkan kebaikan, 

dan dia meyakini bahwa perbuatannya akan dibalas pada hari 

kiamat kelak. 

Pendidikan keimanan akan membawa kebahagiaan dalam hidup 

remaja. Pendidikan keimanan bagi remaja sangat penting untuk 

pertumbuhan dan perkembangan mereka. Karena masa remaja 

merupakan masa peralihan dari masa kecil menuju masa dewasa. 

Penanaman keimanan atau akidah yang benar sejak dini sangat 

berpengaruh terhadap cara berpikir, sikap, dan perilaku remaja. 

b. Pendidikan Ibadah 

Materi pembelajaran tentang ibadah ini disusun dalam ilmu 

Fiqh. Materi ini mencakup seluruh cara melaksanakan perintah 

Allah dan menghindari larangan-Nya. Hal ini menjadi tanda 

keimanan seseorang, seperti salat, puasa, zakat, dan rukun Islam 

lainnya.
228

 Ini juga merupakan pesan Luqman kepada anaknya yang 

Allah firmankan juga dalam surat Luqman/31 ayat 17, sebagai 

berikut: 

                                                           
227 Surya Bakti, “Pendidikan Remaja Menurut Perspektif Islam,” hal. 6273. 
228 Surya Bakti, “Pendidikan Remaja Menurut Perspektif Islam,” hal. 6273. 



86 

 

ى مَا  
ٰ
رّ وَاصْبّدْ عَل

َ
مِنْك

ْ
مَػْرِوْفّ وَانْهَ غَنّ ال

ْ
مِرْ ةّال

ْ
يةَ وَأ

ٰ
ل كّمّ الصَّ

َ
يٰتِنَيَّ ا

مِيْرّ 
ِ
ا
ْ
صَاةَكَۗ اّنَّ ذٰلّكَ مّنْ غَزْمّ ال

َ
 ا

Wahai anakku, tegakkanlah salat dan suruhlah (manusia) berbuat 

yang makruf dan cegahlah (mereka) dari yang mungkar serta 

bersabarlah terhadap apa yang menimpamu. Sesungguhnya yang 

demikian itu termasuk urusan yang (harus) diutamakan. 

Ibadah yang dilakukan terus menerus setiap hari akan 

membekas pada jiwa orang yang melaksanakannya. Ibadah dalam 

bentuk apapun dapat melunakkan hati yang keras. Apabila anak 

remaja diberikan pendidikan ibadah dengan baik dan benar, maka 

pendidikan ibadah akan melahirkan remaja yang santun dan berjiwa 

bersih. 

c. Pendidikan Akhlak/moral 

Pendidikan ini berasal dari keimanan yang diterapkan melalui 

ibadah kepada Allah, dan berujung pada bentuk akhlak yang baik. 

Semakin kuat iman seseorang, semakin rajin ia beribadah, dan 

semakin baik pula tingkah lakunya.
229

 Rasulullah SAW sebagai 

utusan Allah yang mencerahkan umat, membawa umat ke jalan 

yang penuh cahaya keluhuran moral, beliau membawa misi untuk 

memperbaiki akhlak umatnya, sebagaimana yang disabdakan oleh 

beliau: 

يْهّ وَ 
َ
ى الِلّٰ عَل

َّ
 الّلّٰ صَل

ِ
 رَسِيْل

َ
اقّ كَال

َ
خْل

َ
مَ مَكَظرّمَ الأ حَم ّ

ِ
جِ لّأ

ْ
مَ: إّنَّمَا ةِػّث

َّ
سَل

 )رواه البخاري وأحدد(
Rasulullah SAW bersabda: “Sesungguhnya aku diutus hanya untuk 

menyempurnakan kemuliaan akhlak.” (H.R Bukhori dan Imam 

Ahmad) 

Membentuk anak remaja agar memiliki akhlak yang baik 

tidak cukup hanya dengan menjelaskan artinya saja, tetapi harus 

dilakukan dengan cara membiasakannya. Jika anak remaja sudah 

terbiasa dengan perilaku yang baik, maka ia akan menjauhi sifat-

sifat buruk. Kebiasaan dan latihan itulah yang membuatnya lebih 

suka melakukan hal-hal yang benar dan menghindari hal-hal yang 

                                                           
229 Surya Bakti, “Pendidikan Remaja Menurut Perspektif Islam,” hal. 6274. 



87 

 

 

salah.
230

 Pendidikan akhlak kepada remaja harus selaras antara 

penjelasan yang diberikan, seperti nilai-nilai kebaikan yang 

diajarkan, dengan tindakan sehari-hari dari orang tua, guru, tokoh 

agama, dan anggota masyarakat. 

Dalam menerapkan pendidikan tersebut, ada beberapa metode 

yang cocok digunakan untuk membimbing remaja, yaitu sebagai 

berikut: 

a. Metode Internalisasi 

Metode internalisasi adalah cara mengambil pengetahuan 

dan keterampilan lalu menyatukannya ke dalam diri seseorang 

hingga pengetahuan itu bisa digunakan dalam kehidupan sehari-

hari. Pengetahuan yang masuk ke otak atau pikiran berarti dia 

masih berada di daerah luar (extrem), sedangkan pengetahuan 

yang sudah berada dalam kepribadian dan karakter maka dia 

sudah berada di daerah dalam (intern). Upaya memasukkan dan 

menanamkan pengetahuan dari extrem ke intern adalah metode 

internalisasi dalam pendidikan.
231

 Anak didik yang berhasil 

bukan hanya sekedar memahami dan menghafal pelajaran akan 

tetapi dia sudah menjiwai dan mengamalkannya. 

b. Metode Keteladanan  

Secara psikologis anak didik membutuhkan sosok yang 

dapat dijadikan teladan, baik dalam keluarga ataupun sekolah. 

Konsep dan persepsi pada diri seorang anak remaja dipengaruhi 

oleh unsur dari luar mereka. Apapun yang dilakukan oleh orang 

di sekelilingnya, anak didik akan melihat, mendengar, dan pada 

akhirnya meniru segala hal-hal di sekelilingnya.
232

 Apabila sosok 

yang diikuti berperangai baik maka sang anak didik juga akan 

berperangai baik, begitu juga sebaliknya. Maka dalam lingkup 

keluarga dapat dikatakan bahwa anak adalah cerminan 

orangtuanyua, dan dalam lingkup sekolah dapat dikatakan bahwa 

anak didik adalah cerminan gurunnya.  

Keteladanan memegang peranan penting dalam mendidik 

anak, termasuk anak remaja, seperti yang disampaikan Al-

Qur‟an. Keteladanan menjadi cara efektif dalam membentuk 

kepribadian seseorang. Satu tindakan baik yang ditunjukkan jauh 

lebih bermakna daripada seribu kata yang diucapkan tanpa 

                                                           
230 Budiman, dkk, “Pendidikan Remaja Menurut Pandangan Islam,” dalam Jurnal 

Ilmiah Multi Disiplin Indonesia, Vol. 1 No. 12 2022, hal. 1930. 
231 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 101. 
232 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 103. 



88 

 

tindakan tersebut.
233

 Seperti yang dilakukan Allah, Ia 

memberikan contoh-contoh kehidupan para Nabi melalui kisah-

kisah dalam Al-Qur‟an, yang seharusnya diteladani, terutama 

Nabi Muhammad SAW, keterangan itu Allah firmankan dalam 

surat al-Ahzab/33 ayat 21, sebagai berikut: 

 َ ظنَ يَرْسِيا اللّّٰٰ
َ
مَنْ ط ّ

 
سْيَةٌ ضَسَنَثٌ ل

ِ
ّ ا مْ فّيْ رَسِيْلّ اللّّٰٰ

ِ
ك
َ
ظنَ ل

َ
لَدْ ط

َ
ل

رّيْدًاۗ 
َ
َ ك رَ اللّّٰٰ

َ
خّرَ وَذكَ

ٰ
ا
ْ
يَيْمَ ال

ْ
 وَال

Sungguh, pada (diri) Rasulullah benar-benar ada suri teladan 

yang baik bagimu, (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) 

Allah dan (kedatangan) hari Kiamat serta yang banyak 

mengingat Allah. 

Ini merupakan pesan penting bagi orangtua, guru, dan semua 

pendidik tertuntut untuk menjadi panutan, teladan atau uswatun 

hasanatun bagi setiap anak didik khususnya para remaja. Tanpa 

keteladanan maka nasehat dan ajaran hanya menjadi teori belaka, 

dan dalam jangka waktu yang singkat ajaran itu akan sirna. 

c. Metode Pembiasaan 

Pembiasan memainkan peran penting dalam perilaku 

manusia secara umum, dan perilaku remaja secara khusus. Hal 

demikian dikarenakan pengalaman, perilaku, dan lingkungan 

sosial kalangan remaja terus berkembang dan bertambah luas.
234

 

Maka bisa diyakini bahwa metode pembiasaan ini adalah metode 

yang paling efektif. Para pakar pendidikan sepakat bahwa untuk 

membentuk moral dan karakter anak didik khsusunya anak 

remaja dapat menggunakan metode ini.
235

 

Pembiasaan yang dilakukan sejak kecil, termasuk saat usia 

remaja, akan mempengaruhi kepribadian dan akhlak seseorang 

ketika sudah dewasa. Karena kebiasaan yang dibiasakan semasa 

kecil akan tertanam dalam ingatan dan sulit diubah.
236

 Oleh 

                                                           
233 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak 

Remaja, hal. 45-46. 
234 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 348. 
235 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 104. 
236 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak 

Remaja, hal. 66-67. 



89 

 

 

karena itu, metode pembiasaan sangat efektif dalam membentuk 

akhlak anak. 

Membentuk kebiasaan tidak hanya terkait dengan hal-hal 

materi atau perilaku manusia, tetapi juga melebihi hal itu, 

mencakup aspek mental, intelektual, dan sosial. Contoh 

kebiasaan materi: kebiasaan minum, berpakaian, berhias. Contoh 

kebiasaan mental: kebiasaan mencintai keadilan, menjaga 

perasaan orang lain, dan kebiasaan tenang. Contoh kebiasaan 

intelektual adalah kebiasaan berpikir dan kebiasaan jeli yang 

sistematis. Contoh kebiasaan sosial adalah kebiasaan amanah dan 

kebiasaan berlomba dalam kebaikan.
237

 

Perilaku yang ingin diubah menjadi kebiasaan tetap harus 

melewati dua tahapan, yang pertama adalah mujâhadah dan 

pengulangan. Komitmen remaja dalam beribadah tidak muncul 

dengan mudah hanya karena ada niat. Setiap kebaikan yang ada 

dalam akhlak lahir dari pembiasaan yang dilakukan terus-

menerus, hingga menjadi rutinitas yang tidak memberatkan.
238

 

Pada masa ini, banyak hal terbuka di dalam jiwa, dan keinginan 

pun semakin banyak dan beragam, meskipun tidak terasa jelas 

dalam perasaan dan kesadaran remaja. 

Tahapan kedua adalah pengulangan, yaitu mengulangi 

perilaku tersebut terus-menerus hingga menjadi kebiasaan yang 

tetap dan tertanam dalam jiwa. Pembiasaan adalah sesuatu yang 

dikerjakan secara terus-menerus dan pada dasarnya berasal dari 

pengalaman.
239

 Dengan mengulangi perilaku secara terus-

menerus, maka perilaku tersebut akan terbentuk dalam jiwa. 

Sehingga jiwa tidak lagi merasa kesulitan seperti pada awal-awal 

pembentukan kebiasaan itu. 

 

d. Metode Kasih Sayang 

Kasih sayang membantu manusia bekerja sama satu sama 

lain. Jika tidak ada kasih sayang, maka tidak akan ada 

persaudaraan antar manusia. Sikap kasih sayang antar sesama 

manusia, terutama dalam hal mendidik, sangat penting. Selain 

itu, kasih sayang juga membuat manusia merasa aman dan 

                                                           
237 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 349-351. 
238 Saifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis Hadist Arba‟in An-Nawawiyah, 

Indramayu: Penerbit Adab, 2020, hal. 85. 
239 Saifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis Hadist Arba‟in An-Nawawiyah, hal. 

86. 



90 

 

nyaman, baik secara fisik maupun hati, serta bisa menjadi cara 

yang tepat untuk memperbaiki perbuatan yang tidak baik dan 

memperbaiki hubungan antar manusia.240 Hal ini terjadi karena 

keakraban yang terbangun akan menciptakan ikatan perasaan 

yang hangat di antara sesama. 

Dalam Al-Qur‟an Allah menyebutkan kecintaan-Nya 

terhadap hamba-Nya: 

مِطْسّنّيْنَۚ 
ْ
بُّ ال ِ يِحّ  وَاللّّٰٰ

Allah mencintai orang-orang yang berbuat kebaikan. 

Hubungan antara orang-orang, khususnya anak-anak, harus 

dibangun dengan menggunakan kata-kata penuh cinta dan kasih 

sayang. Demikian pula dengan dunia pendidikan, akan menjadi 

sukses dan makmur jika setiap tahapannya dilakukan dengan 

penuh kasih sayang. Kasih sayang sangat penting karena bisa 

memicu anak untuk taat dan bersama.
241

 Jika kasih sayang dari 

orang tua atau guru terasa dalam hati anak, maka mereka akan 

menjadi anak yang lebih patuh dan mengikuti arahan orang 

tuanya. Hasil dari kasih sayang ini akan membuat anak tidak 

mudah mengabaikan perintah, tugas, dan tanggung jawab yang 

diberikan. 

Yang dimaksud dengan pendidikan kasih sayang adalah 

pengembangan kecerdasan seseorang yang berisi nilai moral 

yang kuat. Nilai tersebut harus dibangun dengan cara yang tidak 

merendahkan anak, menjauhkan dari konflik dan ketegangan.
242

 

Kasih sayang memiliki peran yang sangat penting dalam 

membentuk hati dan menjaga keseimbangan jiwa anak. Kekuatan 

pendirian dan kebaikan perilaku seorang anak sangat bergantung 

pada sejauh mana kasih sayang yang diterimanya selama masa 

pendidikan. 

Masa remaja adalah masa di mana seseorang sedang mencari jati 

diri. Pada masa yang penuh perubahan ini, penting bagi para pendidik 

untuk memahami keadaan hati remaja secara dalam agar bisa 

membimbing mereka menuju jalan yang diajarkan oleh agama. Agama 

Islam sebagai sumber nilai kebaikan harus menjadi dasar bagi para 

                                                           
240 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 109. 
241 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak 

Remaja, hal. 52-53. 
242 Azam Syakur Rahmatullah, Kenakalan Remaja dalam Perspektif Psikologi 

Pendidikan Islam, hal. 127. 



91 

 

 

pendidik dalam membina remaja. Karena agama merupakan pedoman 

hidup yang kuat dan menjadi landasan yang stabil bagi setiap remaja. 

D. Strategi Pendidikan Remaja Berbasis Tazkiyah An-Nafs 

1. Pendidikan Berbasis Tazkiyah An-Nafs Sebagai Solusi 

Ciri khas manusia modern adalah lebih percaya pada hal-hal 

seperti rasionalitas, sains, dan teknologi, serta menganggapnya sebagai 

alat untuk mengendalikan alam.
243

 Bagi orang-orang yang tidak 

beragama, mereka percaya bahwa hanya sains dan teknologi yang bisa 

menyelesaikan berbagai masalah dalam hidup. Namun, dampak negatif 

dari cara berpikir ini membuat pandangan manusia modern cenderung 

hanya melihat sesuatu dari perspektif empiris saja. Sementara itu, 

pandangan spiritual atau perhatian terhadap pusat spiritual dalam diri 

sendiri justru ditinggalkan bahkan diabaikan.
244

 

Menurut Danah Zohar, masalah utama yang dihadapi masyarakat 

dunia saat ini adalah banyak orang mengalami krisis makna. 

Artinya, banyak orang sudah mencapai kesejahteraan materi tapi tetap 

merasa hampa.
245

 Meskipun secara materi manusia terus berkembang, 

namun manusia justru mengalami krisis spiritual yang menyedihkan. 

Hal ini terjadi karena pengaruh dari paradigma modernisme yang 

menyebabkan permasalahan tersebut.
246

  

Mulyadhi Kartanegara melihat fenomena ini sebagai gambaran 

masyarakat beragama yang sudah dipengaruhi oleh sekuler. Kehidupan 

yang mengagungkan dunia ini dan mengabaikan kehidupan di akhirat. 

Bagi mereka, kehidupan dimulai dari dunia ini dan berakhir juga di 

dunia ini. Mereka tidak tahu dari mana mereka datang dan kemana 

mereka akan pergi.
247

 Singkatnya, manusia modern cenderung 

menjauh dari ikatan dengan Tuhan. 

Munculnya masalah spiritual pada manusia modern dimulai dari 

hilangnya pengelihatan tentang keilahiyan, yang disebabkan oleh 

tindakan mereka sendiri, yakni menjauh dari pusat keberadaannya. 

Selain itu, mereka juga mengukur segala sesuatu hanya dengan 

menggunakan akal semata dan memisahkan hal-hal yang bersifat 

                                                           
243 Tedi Sutardi, Antropologi: Mengungkap Keragaman Budaya, Bandung: Setia 

Purna Inves, t.th, hal. 69. 
244 Akhmad Alim, Tafsir Pendidikan Islam, Jakarta: AMP Press, 2014, hal. 149-150. 
245 Danar Zohar dan Ian Marshal, Spiritual Quotient: Memanfaatkan Kecerdasan 

Spiritual dalam Berpikir Integralistik dan Holistik untuk Memaknai Kehidupan, Jakarta: 

Mizan, 2001, hal. 8. 
246 Akhmad Alim, Tafsir Pendidikan Islam, hal. 151. 
247 Mulyadhi Kartanegara, Menyelami Lubuk Tasawuf, Jakarta: Erlangga, 2006, hal. 

265. 



92 

 

ilahi.
248

 Hal ini sama dengan pendapat Hamka yang menyebut zaman 

ini sebagai zaman atom. Zaman di mana manusia bergantung pada akal 

dan hal-hal yang bersifat benda saja, sehingga tidak heran jika 

kebanyakan manusia modern mengalami kegelisahan spiritual.
249

 

Lebih lanjut Hamka menawarkan sebuah solusi untuk keluar dari 

kegelisahan spiritual tersebut sebagai akibat dari menuhankan benda, 

yaitu dengan jalan membersihkan jiwa (tazkiyah an-nafs). Ia juga 

berdalih bahwa misi para rasul adalah membersihkan jiwa umatnya 

dan mengajarkan mereka agama.
250

 Agama adalah suatu keyakinan 

bagi setiap manusia sebagai kebutuhan yang penting bagi kepentingan 

jiwa yang dilanda oleh kegelisahan.
251

  

Agama merupakan kebutuhan pokok bagi jiwa manusia. Jiwa 

dijaga kesuciannya dengan agama. Oleh karenanya, merupakan sebuah 

keharusan bagi setiap manusia memahami agama yang benar. Sebuah 

alat untuk membimbing manusia memahami agama adalah pendidikan, 

dan pendidikan itu adalah untuk mengembangkan rasa keagamaan 

pada fitrah manusia.
252

 

Pendidikan yang dimaksud adalah pendidikan jiwa yang dalam 

khazanah Islam dikenal dengan tazkiyah an-nafs. Terdapat keragaman 

istilah di kalangan ulama untuk menyebutkan pendidikan jiwa, di 

antaranya ada yang menggunakan istilah riyâdhah an-nafs, tahdzîb an-

nafs, tashfiyah al-qalb, dan sebagainya.
253

 Sementara dalam istilah 

modern, pendidikan jiwa diistilahkan dengan pendidikan spiritual, 

pendidikan ruhani, manajamen kalbu, multiple intelligences, dan 

beragam istilah lainnya.
254

  

Dari banyaknya istilah, istilah yang tepat untuk pendidikan jiwa 

adalah tazkiyah an-nafs. Hal itu cukup beralasan, karena istilah 

tazkiyah an-nafs memiliki landasan yang kuat dan sudah ada dalam Al-

Qur‟an dan hadis. Seperti yang difirmankan Allah dalam Surat asy-

Syams/91: 7-10 sebagai berikut, 

                                                           
248 Muhammad Solihin, Sejarah dan Pemikiran Tasawuf di Indonesia, Bandung: 

Pustaka Setia, 2001, hal. 10. 
249 Hamka, Tasawuf: Perkembangan dan Pemurniaanya, Jakarta: Pustaka Panji Mas, 

1993, hal. 15.  
250 Hamka, Tasawuf: Perkembangan dan Pemurniaanya, hal. 17. 
251 Akmal Hawi, Seluk Beluk Ilmu Jiwa Agama, Depok: Rajagrafindo Persada, 2014, 

hal. 105.  
252 Akmal Hawi, Seluk Beluk Ilmu Jiwa Agama, hal. 106. 
253 Muhammad Mustafa Hilmi, Keruhanian dalam Islam, Kuala Lumpur: Hal Ehwal 

Islam, 1996, hal. 2. 
254 Akhmad Alim, Tafsir Pendidikan Islam, hal. 173. 



93 

 

 

 
ْ
ل
َ
ا َـ ىىَاۖ  مَا سَيّٰ ىىَاۖ وَكَدْ خَابَ وَنفَْسٍ وَّ

ّٰ
صَ مَنْ زكَ

َ
ل ْـ
َ
شِيْرَوَا وَحَلْيٰىىَاۖ كَدْ ا ِـ ىَمَىَا 

ىىَاۗ   مَنْ دَسّٰ
dan demi jiwa serta penyempurnaan (ciptaan)-nya. lalu Dia 

mengilhamkan kepadanya (jalan) kejahatan dan ketakwaannya. 

sungguh beruntung orang yang menyucikannya (jiwa itu). dan 

sungguh rugi orang yang mengotorinya. 

Adapun dalam hadis Nabi istilah tazkiyah an-nafs terdapat dalam 

hadis yang diriwayatkan oleh Abdullah bin Muawiyyah Al-Ghadhiri, 

ketika salah seorang sahabat menanyakan makna tazkiyah an-nafs, 

maka Nabi Muhammad SAW menjawab, 

ظنَ 
َ
 مَػَهِ ضَحْدِ ط

َّ
نَّ الَلّٰ غَزَّ وَجَل

َ
مَ أ

َ
نْ يَػْل

َ
 أ

Hendklah seseorang mengetahui bahwa Allah selalu bersamanya di 

manapun ia berada. 

Jadi tazkiyah an-nafs dalam arti pendidikan jiwa, merupakan 

sebuah upaya untuk menyucikan jiwa dari berbagai kecenderungan 

buruk dan dosa. Kemudian menghiasinya dengan amal saleh dan sifat 

terpuji, agar selalu tunduk patuh kepada Allah SWT. Orang yang 

jiwanya bersih sudah tertanam dalam dirinya bahwa Allah selalu 

bersama-Nya di manapun berada. 

Pola pendidikan berbasis tazkiyah an-nafs merupakan hakikat 

pendidikan Islam. Ajaran Islam pada hakekatnya dibagi menjadi dua 

hal; eksoteris (lahiriah) dan esoteris (bathiniyah). Sedangkan 

pendidikan Islam sendiri menekankan aspek esoterik sebagai 

perwujudan pendidikan berbasis tazkiyah an-nafs.
255

 Esensi pendidikan 

Islam yang mengarah pada pembentukan akhlak merupakan 

pendidikan yang diterapkan berbasis tazkiyah an-nafs. 

2. Landasan Pendidikan Berbasis Tazkiyah An-Nafs 

Tauhid adalah landasan utama dalam mendidik jiwa. Tanpa 

landasan tauhid, bangunan pendidikan jiwa tidak akan pernah berdiri 

kokoh. Karena tauhid adalah akar yang menghunjam ke bawah yang 

mendasari bangunan-bangunan jiwa beserta penopang-penopangnya. 

Sebaliknya, syirik atau dualisme sebagai lawan tauhid tidak mampu 

mendasari jiwa dalam meraih bangunan-bangunan dirinya. Karena 

                                                           
255 Ali Muhdi, Kitab Imam Sufi Al-Nawawi Al-Dimasyqiy: Analisis Sufistik Kitab at-

Tibyan fi Adabi Hamalati al-Quran, Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 2018, hal. 56. 



94 

 

syirik berasal dari akar yang lemah yang mudah tercabut, sehingga 

tidak ada satu bangunanpun yang bertahan di atasnya.
256

 

Berbeda dengan corak pendidikan jiwa di Barat yang lebih 

diarahkan pada pengembangan potensi intelektual dan praktis. Dalam 

pendidikan Barat tidak mengaitkan unsur ketuhanan dan wahyu 

sebagai dasar landasannya. Karena itu, dalam pandangan Barat tidak 

lebih sebagai sebuah mitos dan sumber konflik serta permusushan 

antar sesama. Akar perbedaan tersebut, berangkat dari pandangan 

hidup Barat yang sekuler.
257

 

3. Metode Pendidikan Berbasis Tazkiyah An-Nafs 

Pendidikan jiwa sebagai jalan dan latihan untuk merealisasikan 

kesucian batin, dalam upaya menuju kedekatan dengan Allah 

memerlukan metode yang setidaknya diringkas dalam tiga tahapan, 

sebagai berikut: 

a. Tahapan Takhliyah 

Sebuah proses mengosongkan jiwa dari segala ajakan hawa 

nafsu dari segala kecendrungan yang dapat menjatuhkan diri dari 

perbuatan-perbuatan yang diharamkan Allah yang terangkum dalam 

dua fitnah, yaitu fitnah syubhat dan fitnah syahwat. Syubhat 

merupakan bentuk kesamaran yang ditiupkan oleh setan ke dalam 

hati manusia, agar mereka senantiasa berada dalam keraguan, 

syubhat ini mencakup syubhat syirik, munafik, dan bid‟ah. 

Sedangkan syahwat merupakan insting yang denganya jiwa 

menyukai sesuatu dan cenderung kepadanya. Syahwat mencakup 

syahwat birahi, rakus, syahwat kekuasaan, kikir, boros, dusta, 

dengki, dendam, marah, sombong, dan sebagainya.
258

 

b. Tahapan Taḫliyah 

Setelah selesai melakukan proses pengosongan diri dari 

cengkraman hawa nafsu, maka tahap berikutnya adalah pengisian 

jiwa dengan sifat-sifat terpuji. Kebiasaan-kebiasaan lama yang 

buruk ditinggalkan diganti dengan kebiasaan baru yang lebih baik, 

sehingga terciptalah kepribadian yang baru. Dalam tahap ini sebagai 

proses penghiasan jiwa dengan berbagai amal saleh memerlukan 

beberapa tahapan penting (maqâmât). Di mana di antara tahapan 

saling memiliki keterkaitan.
259

 

                                                           
256 Akhmad Alim, Tafsir Pendidikan Islam, hal. 175. 
257 Akhmad Alim, Tafsir Pendidikan Islam, hal. 175. 
258 Akhmad Alim, Tafsir Pendidikan Islam, hal. 177. 
259 Agustang K, Sugirma, Tasawuf Anak Muda: yang Muda yang Berhati Mulia, 

Yogyakarta: Penerbit Deepublish, 2017, hal. 40. 



95 

 

 

c. Tahapan Taḫqîq „Ubûdiyyah 

Setelah melawati dua tahap sebelumnya, masuk pada tahap 

terakhir yakni pengaplikasian. Sebuah proses untuk 

mengaktualisasikan nilai ibadah yang dikerjakan, kemudian 

mengaplikasikannya dalam prilaku kehidupan sehari-hari sebagai 

bentuk pengabdian pada Allah.
260

 

4. Penerapan Metode Pendidikan Berbasis Tazkiyah An-Nafs 

Penerapan tiga metode yang telah disebutkan perlu dijelaskan 

secara rinci agar dapat diaplikasikan dengan baik dalam proses 

pendidikan, sehingga makusd dan tujuan terciptanya jiwa yang suci 

dapat terwujud. Adapun penjelasannya sebagi berikut: 

a. Menanamkan Tauhid 

Keimanan kepada Allah menjadi materi utama pendidikan 

Islam dan merupakan pangkal dari pendidikan berbasis tazkiyah an-

nafs. Pendidikan yang diterapkan harus berlandaskan tauhid.
261

 

Dalam AL-Qur‟an surat Luqman ayat 13 dikisahkan, bahwa 

Luqman mendidik anaknya dimulai dari larangan mempersekutukan 

Allah Swt. Dalam ayat tersebut diisyaratkan bahwa mendidik anak 

harus dengan penuh kasih sayang tanpa membentak dan yang 

disampaikan adalah nasehat yang baik, disampaikan setiap saat.
262

 

Mengajarkan iman kepada Allah dapat dilakukan dengan 

berbagai macam cara. Seperti menggunakan metode cerita atau 

kisah yang telah Allah ajakan dalam Al‟Qur‟an. Bisa juga 

menanamkan iman kepada Allah melalui lagu-lagu Islami, murottal 

Al-Qur‟an, dan dakwah-dakwah kerohanian. Atau bisa dengan 

nasehat secara langsung, yaitu menanamkan agar anak-anak didik 

berharap, takut, dan cinta hanya kepada Allah Swt semata. Cara 

tersebut dapat menggunakan doa-doa atau kalimât toyyibah yang 

dapat menumbuhkan rasa bergantung hanya pada Allah SWT.
263

 

Selain itu, juga perlu menyampaikan point-point berikut. 

Penting disampaikan kepada anak didik, bahwa Allah itu ada, 

menjelaskan sifat rubûbiyyah, menjelaskan sifat ulûhiyyah, dan 

menjelaskan Nama-nama dan Sifat-sifat Allah. Agar efektif, semua 

                                                           
260 Abdul Rahman dan Rahmat, Pendidikan Hati Perspektif Ibnu Qoyyim Al-

Jauziyyah, Padang: CV. Azka Pustaka, 2023, hal. 91. 
261 Abuddin Nata, Tafsir Ayat-Ayat Pendidikan (Tafsir Ayat-Ayat Al-Tarbawiy), 

Depok: PT Raja Grafindo Persada, 2014, hal. 74. 
262 Almaydza Pratama Abnisa, Tafsir Tarbawi: Tafsir Ayat-ayat Al-Qur‟an Terhadap 

Pendidikan, Indramayu: CV. Andanu Abimata, 2024, hal. 101. 
263 Ahmad Abi, Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, Yogyakarta: 

Araska, 2019, hal. 117-120. 



96 

 

cara dan metode tersebut harus diiringi dengan teladan dari seorang 

pendidik.
264

  

Setelah akidah tertanam dalam jiwa anak, maka kekuatan 

tersebut merupakan pondasi yang kuat dan landasan utama bagi 

anak untuk menerima pengajaran pendidik menaati semua perintah 

Allah berupa taklîf hukum yang harus dijalankan sebagai 

konsekuensi keimanan. Kemudian, didukung dengan doa orang tua 

berharap kepada Allah agar anaknya menjadi orang yang taat.
265

  

b. Mendidik dengan Salat 

Setelah memberikan bimbingan akidah, dilanjutkan dengan 

nasehat kepada anak didik berkaitan dengan amal-amal saleh yang 

puncaknya adalah salat. Salat adalah kewajiban pertama yang 

diajarkan dan diperintahkan kepada anak didik. Karena salat 

merupakan tiang agama dan amal saleh pertama yang akan pertama 

kali dihisab pada hari kiamat nanti. Sesuai yang telah disabdakan 

Nabi Muhammad saw, memerintahkan anak-anak salat sejak usia 7 

tahun.
266

 

Salat sebagai salah satu ibadah yang utama dalam Islam 

mengandung banyak manfaat. Selain manfaat batiniah atau 

ruhaniah, salat juga dapat membangun kepribadian seseorang dalam 

menjalani kehidupan sehari-hari baik secara individu maupun 

kelompok. Seperti kebersamaan, persatuan, dan rasa solidaritas 

sesama muslim.
267

 Salat mendidik pribadi anak didik dalam banyak 

hal. Mendidik anak-anak didik untuk salat di awal waktu akan 

membangun disiplin waktu dalam aktivitas sehari-hari. Dengan 

melaksanakan salat juga dapat mendidik anak-anak untuk selalu 

menjaga kebersihan dan kesucian. Apabila anak didik didisiplinkan 

untuk selalau salat berjamaah, maka peserta didik akan terlatih 

hidup dalam kebersamaan dan persaudaraan. 

c. Mendidik dengan Puasa 

Memiliki sikap empati terhadap keadaan atau situasi orang lain 

dalam kehidupan sehari-hari sangat penting. Sebab dengan rasa 

empati yang tumbuh, maka akan tercipta sikap saling tolong-

menolong. Sikap empati yang tertanam dalam diri seseorang juga 

tidak akan membuat seseorang menjadi merasa lebih baik atau lebih 

                                                           
264 Ahmad Abi, Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, hal. 122-129. 
265 Almaydza Pratama Abnisa, Tafsir Tarbawi: Tafsir Ayat-ayat Al-Qur‟an Terhadap 

Pendidikan, hal. 105. 
266 Almaydza Pratama Abnisa, Tafsir Tarbawi: Tafsir Ayat-ayat Al-Qur‟an Terhadap 

Pendidikan, hal. 106. 
267 Ahmad Abi, Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, hal. 195. 



97 

 

 

benar. Sehingga dengannya dapat menghindarkan dari sifat-sifat 

buruk seperti, sombong, dengki, dendam, marah, dan sebagainya.
268

 

Salah satu cara menanamkan empati dalam diri anak didik 

adalah dengan mendidik mereka untuk memperbanyak amalan 

puasa. Baik puasa wajib ataupun sunnah. Dalam melakukan puasa 

yang paling terasa ujiannya adalah lapar dan dahaga. Lapar dan 

dahaga inilah yang dapat kita jadikan pelajaran dalam berempati 

terhadap sesama terutama kepada orang fakir dan miskin.
269

  

Dengan membiasakan anak berpuasa, anak didik akan 

merasakan hidup dengan tenang, penuh kesederhanaan, dan tidak 

tamak. Karena di dalam berpuasa anak didik akan merasakan betapa 

makanan yang sederhana mengandung nilai dan manfaat yang 

sangat besar ketika berbuka. Pastinya puasa akan mendatangkan 

pahala yang besar, namun selain memiliki keutamaan berupa 

pahala, puasa dapat mengobati hati yang sakit dan menambah sehat 

jasmani.
270

  

d. Melatih Anak Didik Bersyukur dan Berbakti Kepada Allah dan 

Orangtua 

Berdasarkan Al-Qur‟an surat Luqman pada ayat 14 dan 15 

terdapat pesan pendidikan Luqman kepada anaknya. Dalam ayat 

tersebut, Allah memerintahkan manusia agar berbuat baik kepada 

orangtuanya sebagai wujud rasa syukur atas pengorbanan keduanya 

dalam memelihara dan mengasuh anak sejak dalam kandungan. 

Karena itu, sekalipun kedua orangtuanya kafir, seorang anak tetap 

harus berbuat baik kepada keduanya. Hanya saja, seorang anak 

tidak boleh menaati keduanya dalam hal yang melanggar perintah 

Allah.
271

 

Bakti anak keapada orangtua adalah sebuah hak orangtua 

kepada anaknya. Karena mereka sebagai wakil Allah diamanahi 

mengemban tugas-tugas pemeliharaanya dari mulai lahir sampai 

dewesa. Oleh karena itu, Allah mengajarkan setiap muslim untuk 

berterimakasih kepada orangtuanya dengan mengajarkan kepada 

mereka untuk selalu berbuat baik kepada mereka, tidak berkata 

kasar, dan selalu mendoakan mereka lantasan jasa-jasa mereka yang 

                                                           
268 Ahmad Abi, Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, hal. 201. 
269 Ahmad Abi, Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, hal. 202. 
270 Hefdon Assawqi, Pendidikan Akhalqul Karimah Prespektif Ilmu Tasawwuf, hal. 

55. 
271 Hefdon Assawqi, Pendidikan Akhalqul Karimah Prespektif Ilmu Tasawwuf, hal. 

89. 



98 

 

besar yang telah bersusah payah menghantarkan mereka menuju 

kedewasaan.
272

  

Rasa syukur kepada orangtua harus didahului dengan perintah 

bersyukur kepada Allah SWT. Karena sekalipun orangtua berjasa 

dalam memelihara dan mengasuh kita sejak dalam kandungan, rasa 

syukur mereka tidak boleh mendahului rasa syukur kepada Allah 

SWT. Sebab, tempat kembali semua makhluk hanyalah kepada 

Allah SWT. Upaya menancapkan rasa syukur kepada Allah bisa 

dilakukan dengan mengajak anak mengamati dan memikirkan 

karunia Allah yang diperoleh si anak, keluarganya, serta lingkungan 

sekitarnya.
273

 

e. Mengajarkan Akhlak Mulia 

Berdasarkan Al-Qur‟an surat Luqman ayat 18 dan 19, Luqman 

mengajarkan akhlak mulia kepada anaknya. Sangat penting bagi 

pendidik mengajarkan anak-anak didiknya tentang akhlak mulia 

yang akan menghiasi kepribadian anak. Ayat tersebut 

mengisyaratkan bahwa pendidikan akidah dan akhlak merupakan 

suatu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. Pendidikan akhlak 

untuk anak didik merupakan kewajiban orangtua dan pendidik 

lainnya. Ia juga merupakan pemberian paling utama kepada peserta 

didik.
274

 

Budi pekerti yang harus diajarkan pertama kali kepada anak 

didik adalah budi pekerti sehari-hari yang dengnnya, ia berinteraksi 

dengan orangtua, keluarga dan orang lain. Luqman dalam ayat 

tersebut menagwali pelajaran akhlaknya agar sang anak tidak 

berlaku sombong kepada siapapun. Ia juga mengejarkan anaknya 

untuk tidak bersikap angkuh, sederhana dalam berjalan, lunak 

dalam bersuara, dan berwajah berseri saat berkomunikasi dengan 

lawan bicara.
275

 Semua ini ditujukan agar mereka memiliki 

kecerdasan berinteraksi dan berkomunikasi dengan baik. Etika 

berinteraksi dengan baik sangat diperlukan dalam kehidupan 

bermasyarakat. 

Berkata lemah lembut dan melunakkan suara dalam 

berinteraksi dengan anak didik, termasuk pesan yang dapat diambil 

                                                           
272 Hefdon Assawqi, Pendidikan Akhalqul Karimah Prespektif Ilmu Tasawwuf, hal. 

90. 
273 Almaydza Pratama Abnisa, Tafsir Tarbawi: Tafsir Ayat-ayat Al-Qur‟an Terhadap 

Pendidikan, hal. 108. 
274 Almaydza Pratama Abnisa, Tafsir Tarbawi: Tafsir Ayat-ayat Al-Qur‟an Terhadap 

Pendidikan, hal. 109. 
275 Almaydza Pratama Abnisa, Tafsir Tarbawi: Tafsir Ayat-ayat Al-Qur‟an Terhadap 

Pendidikan, hal. 110. 



99 

 

 

dari ayat tersebut. Ia merupakan faktor yang dapat menumbuhkan 

rasa percaya diri dalam diri anak dan dapat meningkatkan semangat 

spiritual serta dapat memperbaiki kondisi psikologinya. Contohnya, 

ialah memanggilnya dengan nama yang paling disukainnya, 

gelarnya, atau sebutan baik. Rasulullah SAW telah menjadi teladan 

dalam hal ini, seperti yang telah beliau praktekkan dalam 

memanggil seorang anak dengan ungkapan “Yâ Ghulâm”, “Yâ 

Ibnî”, dan lain sebagainya.
276

 

f. Menerapkan Terapi Riyâdhah dan Mujâhadah 

Menurut para sufi, riyâdhah adalah pelatihan jiwa agar 

meniggalkan sifat buruk termasuk pendidikan akhlak dan 

pengobatan penyakit hati. Riyâdhah harus disertai dengan 

mujâhadah. Yang dimaksud mujâhadah adalah upaya spiritual 

melawan hawa nafsu dan berbagai kecenderungan jiwa yang 

rendah. Melawan hawa nafsu sangatlah berat sehingga 

membutuhkan kesungguhan dalam me-riyâdhah-kannya.
277

 

Keduanya tidak dapat dipisahkan karena keduanya ibarat dua sisi 

pada satu mata uang. 

Salah satu contoh bentuk mendidik diri dengan mujâhadah dan 

riyâdhah adalah hidup sederhana. Dalam dunia pendidikan perlu 

menanamkan nilai-nilai kesederhanaan kepada anak didik. 

Kesederhanaan merupakan nilai penting yang mesti ditanamkan 

dalam dunia pendidikan. Sederhana bukan berarti terbatas atau 

monoton, akan tetapi diartikan dengan rasa penuh tanggungjawab, 

tidak berlebihan, dan sesuai kebutuhan.
278

 Kesederhanaan juga 

berperan penting dalam upaya memerangi hawa nafsu untuk melatih 

diri dari ketamakan dan keserakahan. 

Metode ini sangat efektif apabila diterapkan di dalam lembaga 

pendidikan yang bersistemkan asrama atau pesantren. Dalam 

pelaksanaanya riyâdhah dan mujâhadah dilakukan dengan cara 

melatih jiwa melepaskan ketergantungan terhadap kemewahan 

duniawi. Pesantren yang selalu menanamkan jiwa kesederhanaan 

dalam totalitas kehidupan peserta didik maka keduanya akan bisa 

terealisasikan setiap hari.  

Pendidikan berbasis tazkiyah an-nafs dianggap sukses, jika jiwa 

telah mencapai derajat nafs muthmainnah, yang memiliki tiga ciri 

pokok, yaitu: (1) jiwa yang beriman akan pertemuan dengan Allah 

                                                           
276 Dindin Jamaluddin, Metode Pendidikan Anak: Teori & Praktek, hal. 59-60. 
277 Hefdon Assawqi, Pendidikan Akhalqul Karimah Prespektif Ilmu Tasawwuf, hal. 

75. 
278 Muhammad Baihaqi, Panca Jiwa Sebagai Pendidikan Akhlak Pada Santri di 

Pondok Pesantren Modern, Surabaya: Scopindo Media Pustaka, 2023, hal. 106-107. 



100 

 

(2) jiwa yang selalu rida terhadap takdir, dan (3) qanâ‟ah terhadap 

apa yang telah diberikan oleh Allah kepadanya.
279

 Dengan 

demikian, nafs muthmainnah akan selalu memancarkan keimanan 

yang akan selalu menghiasi kehidupanya, sehingga hidupnya diridai 

Allah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
279 Akhmad Alim, Tafsir Pendidikan Islam, hal. 180. 



101 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB III 

HAMKA DAN TAFSIR AL-AZHAR 

 

A. Biografi Hamka 

1. Kelahiran dan Pendidikan Hamka  

Nama lengkapnya Haji Abdul Malik Karim Amrullah dikenal 

dengan sebutan Hamka. Sedangkan nama lengkap ayahnya adalah Haji 

Abdul Karim Amrullah bin Syekh Muhammad Amarullah (w. 1945) 

yang biasa dipanggil Haji Rasul. Ayahnya merupakan seorang ulama 

besar yang telah menorehkan pengaruh cukup besar di bumi 

Minangkabau, khususnya dalam membawa paham-paham pembaruan 

Islam.
1
 Sementara itu, ibu Hamka bernama Siti Shafiyah Tanjung binti 

Haji Zakaria (w. 1934).
2
 Dari merekalah lahir Hamka pada petang 

Ahad malam Senin, tanggal 14 Muharram 1326 Hijriyah bertepatan 

dengan tanggal 17 Februari 1908 Masehi di tepi danau Maninjau, di 

sebuah kampung bernama Tanah Sirah dalam negeri Sungai Batang 

Sumatra Barat.
3
 Dari geneologis ini dapat diketahui bahwa Hamka 

berasal dari keluarga yang taat beragama dan memiliki hubungan 

dengan pembaharu Islam dari suku Tanjung di Minangkabau. 

Kelahiran Hamka mengundang kegembiraan yang besar bagi 

keluarganya, khususnya bagi Haji Rasul. Hal tersebut dikarenakan, 

                                                           
1 Hamka, Ayahku, Jakarta: Umminda, 1982, hal. 64. 
2 Samsul Nizar, Memperbincangkan Dinamika Intelektual dan Pemikiran Hamka 

tentang Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2008, hal. 15-18. 
3 Murni Djamal, Dr. H. Abdul Karim Amrullah: Pengaruhnya dalam Gerakan 

Pembaruan Islam di Minangkabau pada Awal Abad ke-20, Jakarta: INIS, 2002, hal. 12. 



102 

 

Hamka merupakan anak laki-laki yang pertama dari pasangan Haji 

Rasul dan Siti Shafiyah. Pada saat itu, sang ayah sampai pada puncak 

kegembiraannya, kemudian dia bernadzar: “Sepuluh tahun dia akan 

dikirim belajar ke Makkah supaya kelak dia menjadi orang alim pula 

sepertiku, seperti neneknya (kakeknya), dan seperti nenek-neneknya 

yang dahulu.”
4
 Ini menunjukkan sebuah harapan besar dari Haji Rasul 

kepada Hamka untuk masa depannya yang diperuntukkan hanya untuk 

agama dan bangsa. 

Haji Rasul adalah guru Hamka yang pertama sebelum dia 

berguru ke para guru yang lain. Hamka kecil, menerima dasar-dasar 

agama dan cara membaca Al-Qur‟an dari ayahnya. Dalam usia 6 tahun 

(1914) dia dibawa ayahnya ke Padang Panjang. Pada usia 7 tahun 

dimasukkan ke sekolah desa dan malamnya belajar mengaji Al-Qur‟an 

bersama ayahnya sampai khatam. Dari tahun 1916 sampai tahun 1923 

dia telah belajar agama di sekolah-sekolah Diniyah School dan 

Sumatra Thawalib di Padang Panjang dan di Parabek. Guru-gurunya 

waktu itu Syaikh Ibrahim Musa Parabek, Engku Mudo Abdul Hamid, 

dan Zainuddin Labay.
5
 Padang Panjang waktu itu ramai dengan 

penuntut ilmu agama Islam yang berdatangan dari berbagai daerah, 

semuanya berguru di bawah bimbingan dan didikan ayahnya sendiri. 

Setelah menimba ilmu di tanah kelahiran dan sekitarnya, barulah 

pada 1924 dia memulai perjalanan intelektual serta perjalanan 

spiritualnya ke pulau jawa. Daerah pertama yang dia tuju adalah 

tempat di mana banyak pergerakan-pergerakan Islam bergelora pada 

kala itu yaitu Yogyakarta. Dia belajar tafsir kepada KI Bagus 

Hadikusumo, belajar Islam dan sosialisme kepada H.O.S 

Cokroaminoto, ilmu sosiologi kepada R.M. Suryopranoto, dia juga 

memperluas wawasannya tentang  agama Islam kepada H. Fakhruddin, 

dan belajar filsafat dan sejarah Islam kepada KH. Mas Mansur.
6
 Selain 

pada itu, Hamka juga sudah membaca pemikiran Djamaludin al-

Afghani dan Mohammad Abduh.
7
 Hamka termasuk anak yang haus 

akan ilmu dan pengalaman karena itu dia sangat gemar merantau.  

Selama di Yogyakarta, Hamka sangat beruntung bisa berkenalan 

dan sering berdiskusi dengan teman-teman seusianya yang memiliki 

wawasan luas dan cendikia. Mereka di antaranya adalah Muhammad 

Natsir.
8
 Di sini, Hamka mulai berkenalan dengan ide pembaruan 

                                                           
4 Hamka, Kenang-Kenangan Hidup, Jakarta: Bulan Bintang, 1974, Jilid 1, hal. 9-10. 
5 Hamka, Tasawuf Modern, Jakarta: Republika, 2019, hal. iii. 
6 Hamka, Tasawuf Modern, hal. vi. 
7 Irfan Hamka, Ayah, Jakarta: Republika, 2015, hal. 230. 
8 Yusuf Ahmad, M. Natsir 70 Tahun: Kenang-kenangan Kehidupan Perjuangan, 

Jakarta: Pustaka Antara, 1978, hal. 4-5 



103 

 

 

gerakan Sarikat Islam (SI) dan Muhammadiyah yang dipimpin Sutan 

Mansur. Ide-ide modernisasi yang dihembuskan para pemikir muslim 

waktu itu telah banyak mempengaruhi pembentukan atmosfer 

pemikirannya tentang Islam sebagai suatu ajaran yang hidup, inklusif, 

dan dinamis.
9
 Di sini, Hamka melihat perbedaan yang demikian  

kentara antara Islam yang hidup di Minangkabau dengan Islam yang 

hidup di Yogyakarta. Islam di Yogyakarta nampak lebih modern, 

dinamis, dan progresif untuk perjuangan kaum muslimin. 

Tidak berhenti di Yogyakarta, dia melanjutkan perantauannya ke 

Pekalongan. Tepatnya pada tahun 1925, enam bulan lamanya dia 

tinggal dengan saudara iparnya bernama Sutan Mansur, murid dari 

ayahnya yang diambil jadi menantu dan telah berpindah ke jawa untuk 

aktif dalam gerakan Muhammadiyah. Melalui Sutan Mansurlah, 

Hamka dididik kepribadiannya dengan harapan dapat menjadi tokoh 

besar pergerakan di masa yang akan datang. Setelah hampir setahun 

lamanya di jawa barulah dia kembali ke kampung halaman. Di 

kampung halaman dia sudah mulai pandai berpidato sampai-sampai 

mengadakan kursus berpidato dengan mendirikan “Tabligh 

Muhammadiyah.” Kumpulan pidato yang dia susun bersama kawannya 

dia bukukan dengan judul buku “Khatibul Ummah” pada tahun yang 

sama.
10

 Buah dari kegigihan dalam menuntut ilmu Hamka sudah mulai 

terlihat walaupun masih banyak kekurangan.   

Masyarakat Minangkabau yang mempunyai latar belakang  

keagamaan yang kuat menilai Hamka hanya pandai berpidato dan 

kurang ilmu. Dia merasa harus berkelana lebih jauh sekaligus ingin 

memenuhi harapan ayahnya saat dia dilahirkan. Karena itu, pada bulan 

Februari 1927 berangkatlah Hamka ke Makkah tanpa sepengetahuan 

ayahnya.
11

 Hamka banyak belajar kepada banyak ulama terkemuka di 

Makkah. Berbekal mental kuat sebagai aktivis di Yogyakarta, diapun 

tetap membuat pergerakan di Makkah dan menambah pengalamannya 

di kota suci tersebut.  

Setelah menjalani perjalanan intelektual sekaligus perjalanan 

spiritualnya yang panjang, Hamka menjadi orang yang kaya ilmu dan 

kaya hikmah. Atas ajakan dan nasehat Agus Salim dan Sutan Mansur 

akhirnya dia kembali ke Padang Panjang disambut dengan bangga oleh 

                                                           
9 Endang Saefuddin Anshari, Wawasan Islam: Pokok-pokok Pikiran tentang Islam 

dan Umatnya, Jakarta: Rajawali Pers, 1991, hal. 263   
10 Adian Husaini dan Bambang Galih Setiawan, Pemikiran & Perjuangan M. Natsir 

& Hamka dalam Pendidikan, Jakarta: Gema Insani, 2020, hal. 48. 
11 Azyumardi Azra, Historiografi Islam Kontemporer, Jakarta: Gramedia, 2002, hal. 

265. 



104 

 

ayahnya dan masyarakat kampungnya.
12

 Pulang dari Makkah dia 

menulis di majalah Seriun Islam di Tanjung Putra (Langkat), dan 

membantu Bintang Islam dan Suara Muhammadiyah Yogyakarta. 

Pulangnya Hamka dari Makkah, semakin tampak wibawanya, 

khususnya dalam kalangan sukunya. Setelah dibuat rapat adat ninik 

mamak, Engku Datuk Rajo Endah Nan Tuo memberikan gelar kepada 

Hamka dengan gelar Datuk Indomo yang merupakan gelar pusaka 

turun-temurun dalam suku Tanjung.
13

 

Hal menarik dari Hamka adalah tidak ada dalam jejak 

intelektualnya pendidikan formal yang beliau selesaikan. Namun, 

bermodalkan tekad untuk belajar di berbagai macam daerah, dia 

berhasil menjadi tokoh nusantara yang mempunyai pikiran emas. 

Hamka belajar langsung kepada para guru ternama dan memiliki 

otoritas keilmuan dan juga belajar secara otodidak. Dengan mujahadah 

yang tinggi, membuat Hamka menjadi sosok ulama yang sangat 

disegani banyak kalangan. 

2. Karya dan Kiprah Hamka 

Pada tahun 1928 keluarlah buku romannya yang pertama dalam 

bahasa Minangkabau berjudul “Si Sabarinah”. Pada waktu yang sama 

dia memimpin majalah “Kemajuan Zaman” yang terbit hanya beberapa 

nomor. Pada tahun 1929 keluarlah buku-bukunya; “Agama dan 

Perempuan,” “Pembela Islam,” “Adat Minangkabau dan Agama Islam” 

(buku ini disita polisi), “Kepentingan Tabligh,” “Ayat-ayat Mi‟raj,” 

dan lain-lain.
14

 Hamka kala itu tidak hanya pintar berpidato tapi dia 

juga pintar menulis dan mengarang sebuah buku dengan keahliannya 

dalam bidang sastra yang dia miliki. 

Tahun berikutnya 1930 mulailah Hamka mengarang dalam surat 

kabar “Pembela Islam” di Bandung. Pada tahun ini kariernya di 

Muhammadiyah mulai diperhitungkan, terutama ketika dia menjadi 

pembicara dengan makalah berjudul “Agama Islam dan Adat 

Minangkabau” pada kongres Muhammadiyah yang ke-19 di Bukit 

Tinggi. Melalui makalah tersebut, menempatkannya sebagai pembicara 

yang pertama sekali mencoba mempertalikan antara adat dan agama.
15

 

Pada awal 1930, dia diajak ayahnya ke Sumatera Timur dan Aceh 

untuk memenuhi undangan kaum Muhammadiyah di sana. Kemudian 

pada tahun 1931, dia diundang ke Bengkalis untuk mendirikan cabang 

Muhammadiyah. Kepiawaiannya sebagai muballigh kembali memukau 

para peserta kongres Muhammadiyah ke-20 di Yogyakarta di tahun 

                                                           
12 Hamka, Kenang-Kenangan Hidup, Jilid I, hal. 145. 
13 Hamka, Kenangan-kenangan Hidup, Jakarta: Bulan Bintang, 1974, Jilid II, hal. 7 
14 Hamka, Tasawuf Modern, hal. v. 
15 Hamka, Kenang-Kenangan Hidup, Jilid II, hal. 23.  



105 

 

 

1931, dengan judul “Muhammadiyah di Sumatera.” dengan 

kemampuan retorikanya dalam menyampaikan makalah, telah menarik 

seluruh peserta kongres, bahkan sampai menangis.
16

 Untuk itu, tidak 

heran jika pada tahun 1932, dia dipercaya oleh pimpinan 

Muhammadiyah sebagai muballigh ke Makassar dan pada tahun 1934 

sebagai anggota tetap Majelis Konsul Muhammadiyah Sumatera 

Tengah.
17

 

Ketika dia pindah ke Makassar diterbitkannya majalah “Al-

Mahdi.” Setelah pecah Revolusi, dia pindah ke Sumatera Barat. Tepat 

saat itu tahun 1934 dia kembali ke Padang Panjang untuk meneruskan 

cita-citanya dan mengelola Kulliyatul Muballighin antara tahun 1934-

1935. tujuan dari dibentuknya lembaga ini adalah untuk mencetak para 

muballigh.
18

 Pada tahun yang sama juga dikeluarkannya buku-buku 

yang mengguncangkan. Di antaranya berjudul: “Revolusi Pikiran,” 

“Revolusi Agama,” “Adat Minangkabau Menghadapi Revolusi,” 

“Negara Islam,” “Sesudah Nafkah Renville,” “Muhammadiyah 

Melalui Tiga Zaman,” “Dan Lembah Cita-Cita,” “Merdeka,” “Islam 

dan Demokrasi,” “Dilamun Ombak Masyarakat,” dan Menunggu 

Beduk Berbunyi.”
19

  

Pada bulan januari tahun 1936 pergilah Hamka ke Medan. Di 

Medan bersama M. Yunan Nasution memimpin majalah mingguan 

bernama “Pedoman Masyarakat.” Perannya dalam majalah tersebut 

membawanya ke puncak kemasyhuran sebelum perang. Di zaman 

itulah terbit karangan-karangannya dalam bidang agama, filsafat, 

tasawuf, dan roman. Seperti: “Tenggelamnya Kapal Van Der Wick,” 

“Di Bawah Lindungan Ka‟bah,” “Merantau ke Delhi,” “Terusir,” 

“Keadilan Ilahi,” “Tasawuf Modern,” “Falsafah Hidup,” “Lembaga 

Hidup,” “Lembaga Budi,” “Pedoman Mubaligh Islam,” “Semangat 

Islam,” dan “Sejarah Islam di Sumatera.”
20

 Hamka sangat produktif 

dan lihai dalam mengukir penanya di atas lembaran-lembaran kertas. 

Meskipun melalui banyak rintangan dan kritikan sampai tahun 

1938, majalah Pedoman Masyarakat mengalami perkembangan yang 

pesat di bawah pimpinan Hamka. Berkat perkembangan majalah yang 

dipimpinnya, ekonomi keluarga Hamka ikut meningkat.  Tulisan-

tulisannya-pun mengikat hati para pembacanya, baik masyarakat awam 

maupun kaum intelektual. Pemikiran-pemikirannya yang cerdas yang 

dituangkannya dalam Pedoman Masyarakat merupakan alat yang 

                                                           
16 Hamka, Kenang-Kenangan Hidup, Jilid II, hal. 23 dan 26. 
17 Hamka, Kenang-Kenangan Hidup, Jilid II, hal. 26. 
18 Hamka, Kenang-Kenangan Hidup, Jilid II, hal. 30. 
19 Hamka, Tasawuf Modern, hal. v. 
20 Hamka, Tasawuf Modern, hal. v. 



106 

 

sangat banyak menjadi tali penghubung antara dirinya dengan kaum 

intelektual lainnya, seperti Natsir, Hatta, Agus Salim, dan Muhammad 

Isa Ansari.
21

 

Ketika zaman pendudukan Jepang pada tahun 1942, banyak terjadi 

perubahan yang mengecewakan dan menyakiti hati masyarakat. Di 

antaranya adalah, dibubarkannya Pedoman Masyarakat dan pelarangan 

mengibarkan bendera merah putih.
22

 Di tengah-tengah kekecewaan 

masyarakat terhadap kebijakan Jepang, Hamka justru memperoleh 

kedudukan istimewa. Hamka diangkat sebagai anggota Syu Sangai Kai 

(Dewan Perwakilan Rakyat) pada tahun 1944. Sikap kompromistis dan 

kedudukannya sebagai anak emas Jepang telah menyebabkannya 

dikucilkan oleh masyarakat. Kondisi ini mendorongnya untuk pindah 

dari Medan menuju Padang Panjang pada tahun 1945.
23

 

Sesampainya di Padang panjang, Hamka kembali dipercaya untuk 

memimpin Kulliyatul Muballighin. Di sini, Hamka mempunyai waktu 

yang banyak untuk menyalurkan kemampuan jurnalistiknya dengan 

menghasilkan beberapa karya tulis. Pada konfrensi Muhammadiyah di 

Padang panjang tahun 1946, dia terpilih sebagai ketua konsul 

Muhammadiyah Sumatera Timur menggantikan S.Y. Sutan Mangkuto 

sampai tahun 1949. Posisi ini memberikannya kesempatan untuk 

mengelilingi Sumatera. Perjalanan tersebut dia manfaatkan untuk 

berdakwah dan menggalang persatuan bangsa.
24

 

Pada tahun 1950 dia pindah ke Jakarta, di sini dia menekuni dunia 

Jurnalistik dengan menjadi koresponden Majalah Pemandangan dan 

Harian Merdeka. Dia kemudian mengarang otobiografi ayahnya 

dengan judul: “Ayahku,” dan otobiografinya sendiri dengan judul: 

“Kenang-kenangan Hidup.” Dan banyak karya lainnya sebagai berikut: 

“Perkembangan Tasawuf dari Abad ke Abad,” “Urat Tunggang 

Pancasila,” dan “Empat Bulan di Amerika.”
25

 Di samping itu, dia aktif 

juga di kancah politik melalui partai Masyumi.
26

 Hamka dengan begitu 

banyak karyanya dia menegaskan bahwa selain sebagai muballigh, dia 

juga merupakan sosok pengarang, pujangga, dan filosof Islam. 

Pada tahun 1950, setelah melaksanakan ibadah haji yang kedua 

kalinya, dia melakukan lawatan ke beberapa negara Arab. Di sini dia 

dapat bertemu langsung dengan Thah Husein dan Fikri Abadah yang 

                                                           
21 Hamka, Kenangan-kenangan Hidup, Jilid II, hal. 196. 
22 Hamka, Kenangan-kenangan Hidup, Jilid II, hal. 202. 
23 Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Prof. Dr. Hamka, Jakarta: Pustaka 

Panjimas, 1983, hal. 39. 
24 Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Prof. Dr. Hamka, hal. 3-4. 
25 Hamka, Tasawuf Modern, hal. v. 
26 Hamka, Kenangan-kenangan Hidup, Jilid II, hal. 199. 



107 

 

 

karangan mereka selama ini dikenalnya dengan baik. Sepulangnya dari 

lawatan ini, dia mengarang beberapa buku roman. Di antaranya “Di 

Tepi Sungai Nil,” “Di Tepi Sungai Dajlah,” dan “Mandi Cahaya di 

Tanah Suci.”
27

 

Berkat keahliannya maka pada tahun 1952 Hamka mendapatkan 

beberapa jabatan dari pemerintahan. Hamka diangkat menjadi anggota 

Badan Perimbangan Kebudayaan dan menjadi Guru Besar pada 

Perguruan Tinggi Islam dan Universitas Islam di Makassar dan 

menjadi penasehat pada Kementrian Agama. Di samping kesibukannya 

dalam pemerintahan, dia tidak berhenti mengarang buku. Pada 1955 

dia merilis buku-buku berikut: “Pelajaran Agama Islam,” “Pandangan 

Hidup Muslim,” dan “Sejarah Umat Islam.” Ditambah lagi Hamka 

menyelamkan dirinya dalam dunia kesusasteraan Melayu klasik dan 

Arab.
28

 Kelincahan dan kepiawaiannya dalam menuangkan pikirannya 

dalam bentuk tulisan serta keahliannya dalam kesusasteraan, 

menjadikannya terkenal dengan sebutan Hamzah Fanshuri Zaman 

Baru. Selain itu Hamka juga mendapatkan sebutan “Buya,” gelar 

“Buya” adalah panggilan untuk orang Minangkabau yang berarti 

ayahku atau seseorang yang dihormati.
29

 Pengakuan dari masyarakat 

tidak terlepas berkat kemahirannya dalam banyak disiplin ilmu yang 

dia tampakkan melalui karya-karyanya. 

Kualitas dan karir Hamka yang sudah diakui oleh kahalayak 

ramai membuatnya masuk ke dunia perpolitikan. Masih di tahun 1955, 

Hamka terpilih sebagai anggota DPR dan Konstituante dari Partai 

Masyumi. Lewat Konstituante, Hamka dengan gigih memperjuangkan 

kepentingan Islam sesuai garis kebijaksanaan Partai. Salah satu ide 

usulannya adalah mendirikan negara berdasarkan Al-Qur‟an dan 

Sunnah Nabi Muhammad SAW.
30

 Selain itu, dia juga menjadi pejabat 

tinggi dan penasehat Departemen Agama. Dengan beberapa kedudukan 

tersebut, memberikan Hamka peluang dalam mengikuti berbagai 

pertemuan, kunjungan, dan konferensi di luar negri. Salah satu negara 

yang dikunjunginya adalah Amerika, sampai keluarlah bukunya 

berjudul “Empat Bulan di Amerika”.
31

 

 

                                                           
27 Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, Jakarta: Ichtiar Baru Van 

Hoeve, 1999, Jilid II, hal. 76. 
28 Hamka, Tasawuf Modern, hal. vi. 
29 Ibnu Ahmad Al-Fathoni, Buya Hamka: Biografi Tokoh Pendidik dan Revolusi 

Melayu, Jakarta: Arqam Patani, 2015, hal. 2.  
30 Zaprulkhan, Ilmu Tasawuf; Sebuah Kajian Tematik, Jakarta: Rajawali Press, 2016, 

hal. 249. 
31 Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Prof. Dr. Hamka, hal. 5. 



108 

 

3. Penghujung Perjalanan Hidup Hamka 

Pada 1956 Hamka mendirikan rumah di Kebayoran Baru. Tepat di 

sebrang rumah terbentanglah tanah lapang yang menjadi bakal 

berdirinya masjid Al-Azhar. Hamka sangat bergembira keluarganya 

tinggal dekat dengan kehidupan yang Islami, dia berharap agar 

pembangunan masjid itu lekas selesai. Di tengah penantian masjid itu 

berdiri, Hamka memenuhi undangan ke Pakistan dan Mesir. 

Kehadirannya di Mesir diketauhi oleh Duta Besar Mesir untuk 

Indonesia yang sangat mengenal sepak terjang Hamka di Indonesia 

khususnya dalam organisasi Muhammadiyah yang sangat berpegang 

teguh dengan pemikiran Muhammad Abduh.
32

  

Maka disepakati oleh Mu‟tamar Islamy yang mengundangnya ke 

Mesir agar Hamka menyampaikan satu muḫâdharah di gedung Asy-

Syu‟bân Al-Muslimûn dengan judul “Pengaruh Faham Muhammad 

Abduh di Indonesia dan Malaya.” Muḫâdharah yang disampaikan oleh 

Hamka selama Sembilan puluh menit itu memberi kesan yang sangat 

menyentuh kepada para pembesar Mesir. Karena bagi Revolusi Mesir, 

Muhammad Abduh adalah pelopor pertama perbaruan pikiran sebagai 

pendasar Revolusi Mesir. Dari peristiwa yang bersejarah itu 

Universitas Al-Azhar Mesir memberikan Hamka gelar ilmiah tertinggi 

yaitu Ustâdziyah Fakhriyyah yang sama artinya dengan Doctor 

Honoris Causa.
33

 Keilmuan Hamka serta jasa-jasa dan kiprahnya tidak 

hanya diakui di dalam negri akan tetapi juga diakui dan dihormati di 

luar negeri. 

Setelah perjalanan panjang, Hamka kembali ke tanah air. Masjid 

yang dia tunggu-tunggu akhirnya selesai dibangun. Tanpa menunggu 

waktu peresmian, Hamka memulai aktivitasnya bersama umat Islam di 

masjid tersebut dengan salat lima waktu, salat jumat, kajian keislaman 

(salah satunya kajian tafsir), dan kegiatan ibadah lainnya. Masjid 

tersebut pada awalnya dinamakan Masjid Agung Kebayoran Baru. 

Pada 1960 Syekh Mahmoud Syaltout sebagai Grand Syekh Al-Azhar 

pada masa itu berkunjung ke Indonesia, salah satu tempat yang 

menjadi tujuan utamanya adalah Masjid Agung Kebayoran Baru. 

Berkat kunjungannya beliau memberikan nama yang baru untuk masjid 

yang dibina oleh Hamka dengan sebutan masjid “Al-Azhar,” dengan 

harapan agar masjid Al-Azhar dapat menjadi Al-Azhar di Jakarta 

sebagaimana Al-Azhar di Kairo Mesir.
34

 Kedekatan Hamka dengan Al-

                                                           
32 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 1, hal. 41. 
33 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 42. 
34 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 44-45. 



109 

 

 

Azhar membawa keberkahan bagi Indonesia dan umat Islam Indonesia 

khususnya.  

Sebagai Imam besar Masjid Agung Al-Azhar, Hamka sangat 

memakmurkan masjid tersebut dengan berbagai macam kegiatan. 

Salah satunya yang rutin dia jalankan adalah kajian tafsir setiap setelah 

subuh, penjelasan tafsirnya didengar oleh banyak orang. Majalah 

Gema Islam yang didirikan oleh Perpustakaan Islam Al-Azhar memuat 

pelajaran tafsir Hamka dalam majalah tersebut. Pada akhirnya, Hamka 

memberikan nama tafsir tersebut dengan nama Tafsir Al-Azhar. Kajian 

tafsir yang diadakan secara rutin di masjid yang namanya dinisbahkan 

pada Al-Azhar mesir oleh Grand Syekh Al-Azhar pada masa itu, 

sekaligus ucapan terimakasih atas penghargaan yang diberikan 

Universitas Al-Azhar kepada Hamka, semua itu menjadi alasan Hamka 

menamai kitab tafsir yang disusunnya dengan sebutan Tafsir Al-Azhar. 

Tafsir inilah yang menjadi objek uatama penelitian tesis ini.
35

 Tafsir Al-

Azhar adalah karya monumentalnya dari banyak karya yang Hamka 

miliki. 

Hamka adalah hamba yang dekat dengan Allah, karenanya Allah 

mengujinya dengan ujian yang cukup berat. Pada senin, 12 Ramadhan 

1383 H bertepatan dengan 27 Januari 1964 M, Hamka sampai pada 

penafsiran Al-Qur‟an pada surat al-Baqarah ayat 255/ayat kursi. 

Setelah dzuhur Hamka kedatangan tamu yang berjumlah empat orang 

laki-laki. Mereka adalah polisi yang telah diperintahkan presiden 

Soekarno untuk menangkap Hamka dengan tuduhan sebagai 

pengkhianat besar tanah air. Hamka telah berhasil dijadikan tahanan 

oleh para pembencinya. Hamka dengan imannya yang kuat dia tegar 

dan sebagai ulama yang penuh hikmah, diapun segera mengambil 

hikmah dengan ujian yang dia terima. Hamka memanfaatkan masa-

masanya di balik jeruji besi dengan menyelsaikan penafsirannya 

terhadap ayat-ayat Al-Qur‟an sehingga penafsiran Al-Qur‟an 30 juz 

selesai dia tamatkan semasa dalam tahanan.
36

 Ada hikmah di balik 

penahanan Hamka, yakni lahirlah Tafsir Al-Azhar 30 juz terbagi dalam 

9 jilid. 

Setelah rezim Soekarno tumbang Hamka dibebaskan dari tahanan. 

Dia kembali menerbitkan majalah Panji Masyarakat pada tahun 1967. 

Kemudian Hamka diangkat sebagai anggota Badan Musyawarah 

Kebijakan Nasional anggota Mejelis Perjalanan Haji Indonesia dan 

anggota Lembaga Kebudayaan Nasional Indonesia. Atas keluasan 

keilmuan Hamka dan panjangnya sepak terjang Hamka sebagai 

                                                           
35 Irfan Hamka, Ayah, hal. 190. 
36 Irfan Hamka, Ayah, hal. 192.  



110 

 

seorang ulama, Hamkapun terpilih sebagai ketua Majelis Ulama 

Indonesia (MUI) yang pertama, pada tanggal 17 Rajab 1395 H yang 

bertepatan dengan tanggal 26 Juli 1975 M.
37

 Terpilihnya menjadi ketua 

MUI merupakan hasil mufakat dari se
38

luruh peserta musyawarah 

waktu itu. Figur Hamka merupakan panutan masyarakat. Didukung 

dengan keluasan wawasan dan keteguhan pribadinya dalam 

menjunjung tinggi ajaran Islam. 

Pada masa kepemimpinannya, institusi MUI tumbuh dan 

berkembang dengan pesat. Di bawah kepemimpinannya, MUI lebih 

giat mengeluarkan fatwa terhadap berbagai persoalan keumatan. 

Keberadaan MUI telah banyak memberikan manfaat, baik bagi 

pemerintah maupun bagi umat Islam seIndonesia pada umumnya.
39

 

Dengan perkembangan yang menggembirakan ini tidak heran jika 

Hamka pada 1980 terpilih untuk yang kedua kalinya sebagai ketua 

MUI. Namun pada 19 Mei 1981 Hamka dengan penuh keikhlasan, 

mengundurkan diri setelah terjadinya kasus fatwa tentang haramnya 

bagi umat Islam mengikuti perayaan natal bersama. Terjadi ketegangan 

antara MUI dan pemerintah, sehingga Hamka mengundurkan diri 

daripada menarik atau tidak memberlakukan fatwa tersebut.
40

 

Hamka tetap konsisten dengan keputusannya dan lebih memilih 

mengundurkan diri dari pada mengikuti kemauan pemerintah yang 

bertentangan dengan hati nurani dan akidahnya.
41

 Dua bulan setelah 

pengunduruan dirinya sebagai ketua MUI, tepat pada tanggal 18 Juli 

1981 Hamka masuk rumah sakit karena serangan jantung yang cukup 

berat. Selama kurang lebih satu pekan Hamka berbaring di atas ranjang 

rumah sakit Pertamina Pusat Jakarta. Tim medis telah berusaha sebaik 

mungkin untuk kesembuhan sang ulama bangsa, namun Allah SWT 

berkehendak memanggilnya kembali berpulang ke rahmat Allah pada 

usianya yang ke 73, tepat pada hari Jumat, tanggal 24 Juli 1981, pukul 

10 lewat 37 menit.
42

 Adapun istri pertama Hamka meninggal terlebih 

dahulu pada tanggal 1 Januari 1971 di usianya yang ke 57 juga karena 

                                                           
37 Adian Husaini dan Bambang Galih Setiawan, Pemikiran & Perjuangan M. Natsir 

& Hamka dalam Pendidikan, hal. 59. 
38 Nasir Tamara, Hamka di Mata Hati Umat, Jakarta: PT. Sinar Agape Press, 1984, 

hal. 55-56. 
39 Muhammad Atho‟ Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktik, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998, hal. 259. 
40 Azyumardi Azra, Menuju Masyarakat Madani, Bandung: Rosdakarya, 2000, hal. 

67-68. Lihat juga, Azyumardi Azra, Historiografi Islam Kontemporer, hal. 279-290. 
41 Yunan Yunus, Corak Pemikiran dalam Tafsir Al-Azhar, Jakarta: Pustaka Panjimas, 

1990, hal. 52. 
42 Irfan Hamka, Ayah, hal. 279-280. 



111 

 

 

sakit.
43

 Karena itu ketika Hamka wafat, dia meninggalkan istrinya 

yang kedua bernama Siti Chadijah dan 10 orang anak yang terdiri dari 

7 laki-laki dan 3 perempuan.
44

 

Hamka dikenal sebagai seorang yang haus ilmu dan orang dengan 

segudang talenta. Selain dikenal sebagai ulama, dia juga dikenal 

sebagai budayawan, wartawan, politikus, filsuf, tokoh pergerakan, dan 

juga pujangga. Karena itu dalam hidupunya Hamka banyak menerima 

anugerah kehormatan baik tingkat nasional maupun internasional, dan 

juga pastinya dia mendapat kedudukan yang mulia di sisi Allah SWT 

terbukti dari lautan manusia yang berduyun-duyun datang melepas 

kepergiannya meninggalkan tempat perjuangannya di dunia yang fana 

ini. 

B. Tafsir Al-Azhar Hamka  

Indonesia merupakan salah satu negara yang memiliki penduduk 

mayoritas beragama Islam. Indonesia pun merupakan negara yang 

menjadi tempat hidup umat Islam terbesar di dunia. Tidak mengherankan 

jika tokoh-tokoh intelektual muslim Indonesia menjadi kebanggaan dunia 

dalam berbagai bidang keilmuan, termasuk salah satunya adalah ilmu 

tafsir. 

Perkembangan tafsir Indonesia sejak awal abad ke 20 hingga tahun 

1960-an memberikan tiga model penafsiran yaitu: 1. Tafsir yang hanya 

meliputi penafsiran surat-surat tertentu; 2. Penafsiran terhadap juz-juz 

tertentu, dan 3. Penafsiran secara keseluruhan Al-Qur‟an. Contoh model 

pertama antara lain: Tafsir Al-Qur‟an Al-Karim, Yasin, karya Adnan Lubis 

yang diterbitkan di Medan pada tahun 1951. Tafsir ini hanya menafsirkan 

satu surat saja yaitu surat Yâsîn. Contoh model kedua adalah Al-Burhan, 

Tafsir Juz Amma, karya H. Abdul Karim Amrullah, diterbitkan tahun 1922 

di Padang. Sedangkan Tafsir Al-Azhar  karya Hamka menjadi salah satu 

model tafsir ketiga, yaitu lengkap  30 juz di samping tafsir-tafsir yang 

lain. Tafsir ini diterbitkan pertama kali tahun 1967 di Jakarta.
45

 

Kendatipun karya-karya Hamka jumlahnya sangat banyak, dan terdiri 

dari berbagai lapangan keilmuan, namun Tafsir Al-Azhar menjadi yang 

terpenting. Hal ini tidak hanya karena kuantitas karya ini yang sangat 

tebal, tetapi juga kualitas isinya memiliki nilai yang sangat tinggi. Jika 

dalam sebagian karya Hamka, ada yang menggunakan bahasa populer dan 

santai, maka dalam kitab Tafsir Al-Azhar cenderung lebih serius dan 

                                                           
43 Irfan Hamka, Ayah, hal. 211. 
44 Irfan Hamka, Ayah, hal. 289. 
45 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia; dari Hermeneutika Hingga Ideologi, 

Jakarta: Teraju, 2003, hal. 67. 



112 

 

bersahaja, baik dari segi bahasa maupun dalam menetapkan referensi 

yang sesuai.
46

 Hal ini tentu saja dapat dipahami dan dimaklumi, 

mengingat kitab tafsir adalah karya yang di dalamnya memberikan uraian 

dan pemahaman tentang firman Allah SWT. 

Sebagaimana yang telah disebutkan, bahwa sosok Hamka merupakan 

sosok multi dimensi. Hampir semua bidang digelutinya dari masalah 

agama, pendidikan, politik, hukum, sastra, dakwah dan sebagainya. Salah 

satu keistimewaan yang sangat mengagumkan dalam Tafsir Al-Azhar-nya 

adalah adanya nilai-nilai sastra dalam paparan penafsiran yang 

dilakukannya. Kecendrungan ini menjadikan tafsir tersebut enak dibaca, 

halus bahasanya serta mudah dipahami. Pada sisi yang lain tidak terdapat 

statement-statement yang dapat memicu permsusuhan antara suku dan ras 

dalam Masyarakat. Lebih jauh juga Hamka mampu menjaga kenetralan 

dalam mazhab atau aliran yang ada, baik aliran hukum, akidah, dan 

sebagainya.
47

 

Dilihat dari segi metode, Tafsir Al-Azhar dapat dikategorikan dalam 

jenis at-tafsîr at-taḫlîlî,
48

 karena penafsirannya dilakukan berdasarkan 

urutan mushḫaf „ustmânî. Sedangkan dari segi corak penafsiran, tafsir ini 

tergolong at-tafsîr al-adabî al-ijtima‟î. Pengertian dari corak al-adabî al-

ijtima‟î adalah tafsir yang menjelaskan petunjuk-petunjuk ayat-ayat Al-

Qur‟an yang berkaitan langsung dengan kehidupan masyarakat, serta 

usaha-usaha untuk menanggulangi penyakit-penyakit atau masalah-

masalah mereka berdasarkan petunjuk-petunjuk ayat, dengan 

mengemukakan petunjuk tersebut di dalam bahasa yang mudah 

dimengerti.
49

 

Corak penafsiran yang demikian sangat relevan dengan kondisi dan 

situasi masyarakat Indonesia, terutama pada masa peralihan pemerintahan 

dari orde lama ke orde baru. Keadaan masyarakat Indonesia ketika itu 

secara umum didominasi oleh masyarakat yang berpendidikan menengah 

ke bawah. Penafsiran yang dilakukan Hamka mampu diserap oleh seluruh 

tingkatan intelektual masyarakat, karena penafsirannya disesuaikan 

dengan perkembangan masyarakat pada umumnya. Dengan kata lain, 

masyarakat awam mampu menyerap penafsiran yang ditawarkan Hamka, 

                                                           
46 Abdul Wahid, Subjektifitas Aspek Sosial dan Politik dalam Penafsiran Al-Quran; 

Telaah Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, hal. 27. 
47 Abdul Wahid, Subjektifitas Aspek Sosial dan Politik dalam Penafsiran Al-Quran; 

Telaah Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, hal. 28. 
48 Howard M. Federspiel, Kajian Al-Quran di Indonesia, Bandung: Mizan, 1996, hal. 

141. 
49 Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Quran, Bandung: Mizan, 1997, hal. 

73. 



113 

 

 

dan sebaliknya kalangan intelektual juga tidak merasa bosan, karena 

penyampaian tafsirnya diramu dengan bahasa yang indah dan menarik.
50

 

Tafsir Al-Azhar berusaha menampilkan kupasan yang populer. Hamka 

dalam penafsirannya terhadap Al-Qur‟an sering menghubungkannya 

dengan kejadian-kejadian dalam masyarakat ketika itu. Bahasa yang 

digunakan bahasa yang simple agar menciptayakan daya tarik bagi 

seluruh lapisan masyarakat bagi para ulama, cendikiawan, dan masyarakat 

awam. Sehingga Tafsir Al-Azhar masih relevan sampai masa orde 

reformasi sekarang, walaupun penulisannya dilakukan sejak masa orde 

lama hingga orde baru.
51

  

Selain itu, Hamka dalam menafsirkan Al-Qur‟an menjaga sebaik-

baiknya hubungan di antara naql dan „aql atau antara dirâyah dan 

riwâyah. Penafsir tidak hanya semata-mata mengutip atau menukil 

pendapat orang yang terdahulu (textbook thingking), tetapi juga 

mempergunakan tinjauan dan pengalaman sendiri. Tidak juga 

menuhankan akal sendiri, seraya mengesampingkan apa yang dinukil oleh 

ulama pendahulu, sehingga bisa menjadi jauh dari maksud agama.
52

 

Dari kebanyakan tafsir yang ada, setiap tafsir membawa latar 

belakang sosok penafsirnya masing-masing, khususnya dalam 

bermadzhab. Misalnya, Tafsir Al-Kasysyaf karangan Jarullah Az-

Zamaksyari, terlihat dari madzhab yang beliau anut, yaitu mu‟tazilah. 

Tafsir Ar-Raazi, gigih dalam mempertahankan dalam tafsirnya madzhab 

yang dianut yaitu madzhab syafi‟i. begitu juga Al-Alusi mufti Baghdad 

mempertahankan madzhab Hanafi dalam tafsirnya bernama Tafsir Ruhul 

Ma‟ani.
53

 

Sedangkan Hamka di dalam Tafsir Al-Azhar tidak membawa 

pertikaian-pertikaian madzhab. Sebab, Tafsir Al-Azhar ditulis dalam 

suasana yang baru di wilayah muslim terbesar yang haus hendak 

mengetahui rahasia Al-Qur‟an. Menegaskan juga bahwa Hamka seorang 

penafsir yang tidak ta‟ashshub pada suatu paham dan golongan. 

Melainkan maksud dan tujuan dia menafsirkan adalah ingin memahami 

ayat lebih mendalam, menguraikan makna dari lafadz Bahasa Arab ke 

dalam Bahasa Indonesia, dan memberikan kesempatan orang untuk 

berpikir.
54

 Dari sini dapat dipahami bahwa madzhab yang dianut oleh 

                                                           
50 Abdul Wahid, Subjektifitas Aspek Sosial dan Politik dalam Penafsiran Al-Quran; 

Telaah Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, hal 61. 
51 Howard M. Federspiel, Kajian Al-Quran di Indonesia, hal. 142. 
52 Abdul Wahid, Subjektifitas Aspek Sosial dan Politik dalam Penafsiran Al-Quran; 

Telaah Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, hal 68. 
53 Abdul Wahid, Subjektifitas Aspek Sosial dan Politik dalam Penafsiran Al-Quran; 

Telaah Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, hal 70. 
54 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 38. 



114 

 

Hamka adalah madzhab salaf, yaitu madzhab Rasulullah SAW, sahabat-

sahabat beliau, dan ulama-ulama yang mengikuti mereka. 

Dalam menyusun tafsir ini, Hamka sedikit banyak merujuk kepada 

beberapa tafsir. Di antaranya, Tafsir Al-Manar karangan Sayyid Ridha 

yang berdasar pada ajaran tafsir gurunya, Syekh Muhammad Abduh. 

Tafsir lain yang menginspirasi adalah Tafsir Al-Maraghi, Tafsir Al-

Qasimi, dan Tafsir fi Dzilal Al-Qur‟an karya Sayyid Quthub. Menurut 

Hamka tafsir karya Sayyid Quthublah yang sangat banyak 

memengaruhinya dalam menyusun Tafsir Al-Azhar karena secara dirâyah 

tafsirnya sangat munâsib dengan zaman ini.
55

 

Latar belakang penyusunan kitab tafsir ini berawal dari kuliah subuh 

sejak akhir tahun 1958 tepatnya di Masjid Agung Al-Azhar yang terletak 

di Kebayoran Baru. Kajian tersebut berjalan sampai Januari 1964 belum 

juga selesai penafsirannya. Kajian tersebut ditulis berturut-turut dalam 

majalah Gema Islam sejak Januari 1962 sampai Januari 1964.
56

 

Sampailah peristiwa yang menjadi salah satu ujian terberat dalam hidup 

seorang Hamka. Yaitu fitnah besar yang dituduhkan pemerintah orde lama 

kepada seorang ulama yang sangat alim seperti Hamka. Sehingga secara 

otomatis berhentilah kajian tafsir di Masjid Agung Al-Azhar karena sang 

mufassir harus menjalani tahanan di balik jeruji besi sebab fitnah yang 

tidak pernah terbukti. 

Akan tetapi hikmah di balik ujian yang dihadapi Hamka, Allah 

meridhai atas selesainya penafsiran Al-Qur‟an lengkap 30 juz selama 

kurang lebih dua tahun lamanya. Di balik kesuksesan Hamka dalam 

menyelesaikan tafsirnya adalah riyâdhah yang tidak putus dilakukannya 

selama dalam tahanan. Dalam tahanan, dia sangat leluasa beribadah, 

munajat setiap malam, mengkhatamkan Al-Qur‟an sampai lebih dari 

seratus kali. Selain itu Hamka juga dapat membaca buku-buku penting 

dalam hal tasawuf, tauhid, filsafat agama, hadis-hadis Rasulullah SAW, 

dan sejarah-sejarah Islam.
57

 Adapun penamaan Al-Azhar pada karya tafsir 

ini disebabkan kajian tafsirnya dilakukan di Masjid Agung Al-Azhar yang 

nama masjidnya diberikan langsung oleh Grand Syekh Al-Azhar pada 

waktu itu, dan merupakan keinginan maksud penafsir untuk 

mengungkapkan rasa terimakasihnya pada Universitas Al-Azhar yang 

telah memberinya gelar kehormatan Ustâdzah Fakhriyyah yang setara 

dengan gelar Doktor Honoris Causa. 

 

 

                                                           
55 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 39. 
56 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 47. 
57 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 52. 



115 

 

 

C. Konsep Tazkiyah An-Nafs Menurut Hamka 

Tazkiyah an-nafs yang berarti penyucian jiwa disebut oleh Hamka 

dengan istilah tashfiyyat an-nafs. Tashfiyyah diambil dari kata shafâ, 

amalan yang dilakukan seseorang dengan maksud membersihkan batin 

adalah at-tashawwuf (bertasawuf). Menurut Hamka maksud dari 

bertasawuf adalah daya upaya untuk mengenal rahasia besar yang 

tersembunyi dalam alam ini. Rahasia di balik alam yang besar ini adalah 

Sang Penciptanya yang Maha Besar yaitu Allah SWT, yang untuk 

mengenalnya dilakukan dengan cara memperhalus perasaan.
58

 Hamka 

menyamakan arti istilah tazkiyah an-nafs dengan tashfiyyat an-nafs, 

karena keduanya memiliki tujuan yang sama yaitu menyucikan jiwa. Dan 

baginya, proses penyucian jiwa termasuk apa yang dia sebut sebagai 

proses penghalusan perasaan. 

Menurut Hamka proses penyucian jiwa dilakukan dengan cara 

menghaluskan perasaan. Dengan menghaluskan perasaan seseorang akan 

mendapatkan keindahan yang ada di sekelilingnya. Kehidupan di dunia 

pada hakekatnya membuat perasaan menjadi halus, karena bagi Hamka 

hidup tidak semata-mata tekun mencari ilmu dan mencari makan saja. 

Perasaan ialah garam kehidupan, dengan perasaan manusia merenung dan 

mencari ketenangan di tengah gejolak kehidupan. Jika perasaan sering 

diasah maka segala yang dirasa akan terasa indah. Pada titik ini, Hamka 

menyebutnya sebagai tiang kehidupan. Maka sebaliknya apabila 

seseorang tidak merasa cukup dan selalu melihat dengan pandangan yang 

buruk di sekelilingnya, maka dia hidup dalam kerugian dan kemiskinan. 

Nilai umur dan nilai hidup tidak ditentukan dengan angka, akan tetapi 

dinilai dari halus-kasarnya perasaan melihat keindahan di sekililingnya.
59

 

Kesucian jiwa dapat diraih dengan kehalusan perasaan agar dapat melihat 

keindahan. 

Hamka mencoba mengidentifikasi orang-orang yang berperasaan 

halus dan berjiwa bersih. Menurutnya, apabila jiwa seseorang itu sehat, 

maka dengan sendirinya memancar bayangan kesehatan itu kepada mata, 

dan dari matanya memancar nûr yang gemilang, timbul dari sukma yang 

tidak sakit. Begitu juga halnya dengan kesehatan badan, kesehatan badan 

membukakan pikiran, mencerdaskan akal, menyebabkan juga kebersihan 

jiwa. Maka ketika seseorang itu marah atau sedih, seketika mata memerah 

dan badan menjadi gemetar. Dan ketika badan ditimpa penyakit maka 

jiwa pun merasakannya, pikiranpun terkena imbasnya, sehingga lemah 

untuk berpikir.
60

 Dalam diri manusia ditemukan adanya keterikatan antara 

                                                           
58 Hamka, Pandangan Hidup Muslim, Malasyia: Pustaka Aman Press, 1967, hal. 29.  
59 Hamka, Pandangan Hidup Muslim, hal. 83-84.  
60 Hamka, Tasawuf Modern, hal. 161. 



116 

 

ruhani dan jasmani, keduanya patut untuk dijaga agar seseorang selalu 

berperasaan halus dan berjiwa bersih. 

Kesehatan jiwa seseorang dapat dilihat dari cahaya yang bersinar 

pada wajahnya. Cahaya pada wajahnya ada yang kuat dan ada yang 

lemah, bahkan ada yang sudah pudar tidak bercahaya sedikitpun. Cahaya 

wajah dapat  memberikan setruman kepada siapa yang memandangnya, 

bahkan dapat menembus sanubari orang yang memandangnya, sinarnya 

mengalahkan sinar X yang ada pada alat rontgen. Ada dua macam orang 

yang memiliki sinar wajah yang istimewa itu. Pertama, orang soleh yang 

kuat hubungannya dengan Allah dan kedua, orang berpangkat yang kuat 

hubungannya dengan orang yang memerintah. Namun sejatinya yang 

mendapatkan sinar cahaya yang sebenarnya adalah yang pertama, karena 

yang kedua sesungguhnya yang bercahaya bukan wajahnya akan tetapi 

kursi kekuasaan dan jabatannya.
61

 Cahaya sesungguhnya yang bersinar 

dari wajah orang yang bersih jiwanya adalah buah dari hubungan baiknya 

dengan Allah SWT. 

Hubungan baik seorang hamba dengan Tuhannya Allah SWT 

bermula dari iman kepada-Nya. Orang yang beriman tidak ada keraguan, 

tertanam kuat dalam hatinya akan janji Allah, tentang balasan berlipat 

bagi hamba yang taat akan perintahnya, dan dia juga yakin akan janji 

Allah mengenai ancaman bagi yang mengingkari peringatan-Nya. Masa 

depan orang beriman terlihat terang benderang penuh dengan 

kebahagiaan, sedangkan yang kufur masa depannya muram penuh 

kegelapan. Orang beriman yakin bahwa semua ketetapan Allah tidak ada 

yang dapat merubahnya. Semakin bertambah iman seseorang sekaligus 

makrifatnya kepada Allah maka bertambah teranglah sinar cahaya iman 

itu dalam dirinya.
62

 

Cahaya orang beriman itu bertingkat sesuai kadar imannya kepada 

Sang Pemberi cahaya, Allah SWT. Iman bisa bertambah dengan 

bertambahnya amalan dan iman bisa berkurang karena berkurangnnya 

amalan. Karena tidak sempurna iman seseorang apabila tidak disertai 

dengan keyakinan, ucapan, dan amalan. Apabila seorang hamba ingin 

menerangkan sinar cahaya imannya maka harus memperbanyak ibadah, 

meningkatkan takwa, dan menambah amalan.
63

 Nabi Muhammad SAW 

pernah mengumpamakan cahaya iman seseorang, sinarnya meliputi 

Makkah hingga Yaman dan Irak. Nabi yang imannya lebih tinggi dari 

pada hamba-hamba yang lain, cahaya imannya meliputi langit dan bumi, 

dan cahaya Allah meliputi seluruh alam semesta.
64

 Maka tidak heran 

                                                           
61 Hamka, Pandangan Hidup Muslim, hal. 210-211. 
62 Hamka, Iman dan Amal Shaleh, Jakarta: PT Pustaka Panjimas, 1984, hal. 98. 
63 Hamka, Iman dan Amal Shaleh, hal. 99. 
64 Hamka, Akhlaqul Karimah, Depok: Gema Insani, 2023, hal. 1. 



117 

 

 

apabila kita menghadiri majlis orang-orang saleh, cahaya imannya masih 

terasa walaupun kita sudah meninggalkan majlis tersebut. 

Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa orang yang telah 

melakukan penyucian jiwa akan memancar dari wajahnya sinar cahaya. 

Sinar cahaya itu adalah cahaya iman yang dia kuatkan dengan amalan 

ibadah dan ketakwaan. Cahaya imannya bersinar terang meliputi 

sekelilingnya. Apabila seseorang ingin bertambah terang dan luas sinar 

cahayanya maka dia harus selalu meningkatkan kesucian jiwa dan 

meningkatkan keimanan pada Allah SWT. 

Kebersihan jiwa seseorang harus dijaga, Hamka merumuskan ada 

beberapa cara untuk menjaga kebersihan jiwa, sebagai berikut:  

1. Bergaul dengan orang-orang budiman. Pergaulan merupakan hal yang 

penting karena dapat mempengaruhi didikan otak. Pergaulan 

membentuk kepercayaan dan keyakinan. Maka agar jiwa selalu bersih, 

hendaknya sering bergaul dengan orang-orang yang berbudi. Orang 

berbudi dapat kita ambil manfaat dari kehidupannya. Orang berbudi 

selalu mennghindari ucapan dan tingkah laku yang tidak 

mendatangkan manfaat. Orang berbudi sangat alergi dengan kejahatan 

karena dia merasakan bahwa kejahatan bertolak belakang dengan 

budinya.
65

 Orang berbudi dapat kita temukan dalam golongan orang-

orang saleh. Pergaulan dengan orang-orang yang baik tutur kata dan 

perbuatannya tidak akan mengotori jiwa seseorang. Karena dari 

merekalah bersinar cahaya iman yang menyinari sekelilingnya. 

2. Membiasakan pekerjaan berpikir. Untuk menjaga kesehatan jiwa 

dengan pengasahan otak setiap hari walau latihan yang ringan seperti 

membaca buku. Karena apabila otak dibiarkan menganggur berpikir, 

bisa pula ditimpa sakit, menjadi bingung. Kekuatan berpikir otak harus 

selalu diasah dan ditingkatkan. Orang yang otaknya malas digunakan 

berpikir semakin lama akan menjadi dungu. Hanya orang kuat dan 

tajam pikirannya yang dapat menghasilkan hikmah. Apalagi jika 

pemikir itu berpengalaman, dia akan mudah mengambil kesimpulan 

dari suatu perkara. Ditambah sempurna lagi apabila dia berilmu 

laksana seorang yang mempunyai keris pusaka yang tajam senantiasa 

diasah dan digosok. Semakin dia menambah ilmu maka semakin tajam 

otak dan pikirannya.
66

 Cara yang kedua ini menjelaskan bahwa adanya 

korelasi antara ilmu dan jiwa. Semakin berilmu seseorang maka 

semakin bersih jiwanya, jadi ilmu yang dicari haruslah ilmu yang bisa 

menambah iman. 

                                                           
65 Hamka, Tasawuf Modern, hal. 162. 
66 Hamka, Tasawuf Modern, hal. 163-164. 



118 

 

3. Menjaga syahwat dan kemarahan. Supaya batin sehat, hendaklah 

seseorang menjaga diri agar jangan sampai terpengaruh oleh kekuatan 

syahwat dan amarahnya. Agar batin terjaga, hendaklah seseorang 

berjuang menjauhi perangai rendah dan hina. Lebih berbahaya lagi 

untuk kesehatan jiwa yakni memandang kejahatan yang kecil 

merupakan hal yang sepele. Karena itu setiap manusia harus menjaga 

pergaulannya sejak dini agar pergaulannya terjaga dengan baik. Dalam 

rangka membentuk kemuliaan batin harus disiapkan sejak dini. 

Layaknya orang yang pergi berperang sudah menyiapkan strateginya 

dan senjatanya. Maka untuk membuat benteng penjaga agar syahwat 

dan kemarahan tidak keluar, seseorang harus sudah diajarkan dan 

dibiasakan memiliki perangai sabar.
67

 Syahwat dan amarah merupakan 

penyakit sekaligus kebutuhan bagi jiwa, perlu bagi seseorang untuk 

mengendalikannya bukan menghilangkannya. Apabila syhawat dan 

amarah diperturutkan maka akan meredupkan cahaya iman. 

Dalam proses tazkiyah an-nafs atau pembersihan jiwa, Hamka 

menggunakan cara-cara yang dapat menambah iman dan mejauhi hal-hal 

yang dapat menghilangkannya. Karena menurutnya, dengan iman jiwa 

akan menjadi bersih, dengan iman jiwa akan memancarkan cahaya, 

cahaya yang dipancarkan akan menerangi sekitarnya. Orang yang bersih 

jiwanya mendapatkan cahaya dari Tuhan, sebagaimana bulan mendapat 

cahaya dari matahari. Lalu kemudian cahaya bulan itulah yang 

mengalahkan cahaya-cahaya bintang di sekelilingnya dan menerangi 

bumi dan seisinya.
68

 

Jiwa adalah harta yang tiada ternilai mahalnya. Letak mahalnya ada 

pada kesuciannya yang dapat menyebabkan kejernihan diri, lahir, dan 

batin. Berapa banyak orang kaya harta, tetapi mukanya muram dan berapa 

banyak orang yang miskin uang tetapi wajahnya berseri.  Orang yang 

kaya harta hanya kaya secara lahir saja namun batinnya miskin, 

sebaliknya orang miskin bisa tetap bahagia karena walaupun miskin 

secara lahiriah akan tetapi batinnya dia merasa kaya. Kebahagiaan yang 

datang dari luar kerap kali hampa dan palsu. Sedangkan kekayaan dan 

kebahagiaan dari dalam badan itulah kekayaan sejati yang bertambah 

lama tidak bertambah usang tapi bertambah murni bercahaya karena dia 

pemberian Sang Pencipta.
69

 Begitu pentingnya peran jiwa pada diri 

seseorang, walaupun dia tidak terlihat tapi dia menentukan harga diri 

seseorang. 

                                                           
67 Hamka, Tasawuf Modern, hal. 165-166. 
68 Hamka, Pengajaran Agama Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1956, hal. 397. 
69 Hamka, Tasawuf Modern, hal. 171-175. 



119 

 

 

Terlihat jelas kelebihan seorang manusia dari pada makhluk lainnya. 

Apabila manusia itu bergerak, maka gerak geriknya timbul dari dalam 

bukan datang dari luar. Sesuatu yang ada di dalam diri manusia itulah 

memiliki perasaan yang paling tinggi dan memiliki kekuasaan yang penuh 

dalam dirinya untuk menimbang dan juga memutuskan. Setiap apa yang 

dilakukan manusia dia gunakan akal pikirannya untuk menimbang antara 

tujuan, jalan mencapainya, dan akibat dari tujuan yang dicapainya. Pada 

akhirnya yang dituju adalah keutamaan budi, harga diri manusia yang 

sangat jauh dari kebinatangan. Maka dalam diri manusia ada dua 

kehidupan yakni kehidupan jasmani dan kehidupan rohani.
70

 Adanya 

kehidupan rohani itulah yang membedakan kehidupan manusia dengan 

makhluk lainnya. Kehidupan rohani manusia tercipta dari peran akal 

pikiran dan peran jiwa. Sehingga dengan itu manusia memiliki budi yang 

baik. 

Budi pekerti yang baik merupakan perangai dari para Rasul, orang 

terhormat, sifat seorang muttaqîn, dan hasil dari perjuangan orang yang 

‟âbid.
71

 Dalam diri yang berbudi baik selalu ada keinginan menempuh 

jalan yang benar dan menjauhi kehendak yang jahat dengan cara 

mengungkungkan kehendak nafsu, baik nafsu kepada keburukan begitu 

juga nafsu yang melalaikan kebaikan. Jika sudah demikian, diri yang 

berbudi itu akan menuntun kepada kemuliaan. Tanda diri yang tertuntun 

itulah iman yang khâlish (murni) kepada Allah SWT.
72

 Esensi dari pribadi 

yang baik adalah baik hubungannya dengan yang telah menciptakannya 

tidak kepada selainnya. 

  Hakikat budi ialah suatu komposisi yang telah ada, terhunjam, dan 

râsikh di dalam batin. Dialah yang menimbulkan perangai dengan 

mudahnya sehingga tidak perlu berpikir lama lagi. Apabila komposisi itu 

dapat menimbulkan perangai yang terpuji, perangai mulia sesuai akal dan 

syariat maka itulah yang dinamakan budi pekerti yang baik.
73

 Sumber dari 

budi itu empat perkara, yaitu hikmah, syajâ‟ah, ‟iffah, ‟adâlah. Dari 

empat perkara ini lahir cabang yang lain, dan keempatnya dinamakan 

keutamaan.
74

 Budi yang baik akan lahir dari dalam batin manusia, tapi 

berbuah dalam bentuk lahir. Berikut penjelasan empat perkara secara 

terperinci: 

1. Hikmah, dengannya keadaan batin dapat membedakan antara perkara 

yang benar dengan perkara yang salah dari segala perbuatannya yang 

berhubungan dengan ikhtiar.  

                                                           
70 Hamka, Lembaga Budi, Jakarta: PT Pustaka Abdi Bangsa, 2016, hal. 1-3. 
71 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 1. 
72 Hamka, Lembaga Budi, hal. 5. 
73 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 6. 
74 Hamka, Tasawuf Modern, hal. 176.  



120 

 

2. Syajâ‟ah adalah perbuatan yang menunjukkan keberanian pada 

kebenaran dan takut pada kesalahan. Karena keberaniannya dia 

memiliki potensi kekuatan marah akan tetapi marah yang dituntun oleh 

akal, baik maju maupun mundurnya.  

3. ‟Iffah berarti mengekang kehendak nafsu dengan akal dan syariat. 

Orang yang terbiasa ‟iffah akan pandai menjaga kehormatan batin.  

4. ‟Adâlah sikap adil walau terhadap diri sendiri. ‟Adâlah ini merupakan 

kekuatan batin yang dapat mengendalikan diri ketika marah atau ketika 

syahwat naik.
75

 Barangsiapa yang dapat menimbang sama berat antara 

empat perkara tersebut maka akan timbul budi pekerti yang baik dan 

mulia. Dan budi pekerti yang baik terwujud setelah melalui proses 

yang disebut dengan tazkiyah an-nafs. 

Keempat sifat di atas tersimpul dalam satu ayat yang menerangkan 

sifat-sifat orang mukmin. Gambarannya ada dalam Surat al-Hujurat/49: 

15 sebagai berikut, 

مْيَالّىّمْ 
َ
مْ يَرْحَاةِيْا وَجَاوَدِوْا ةّا

َ
ّ وَرَسِيْلهّٖ ذِمَّ ل مَنِيْا ةّاللّّٰٰ

ٰ
ذّينَْ ا

َّ
مِؤْمّنِيْنَ ال

ْ
اّنَّمَا ال

دّكِيْنَ  ٰۤىِٕكَ وِمِ الصّٰ ول
ِ
ۗ  ا ّ نْفِسّىّمْ فّيْ سَبّيْلّ اللّّٰٰ

َ
 وَا

Sesungguhnya orang-orang mukmin (yang sebenarnya) hanyalah mereka 

yang beriman kepada Allah dan Rasul-Nya, kemudian mereka tidak ragu-

ragu dan mereka berjihad dengan harta dan jiwanya di jalan Allah. 

Mereka itulah orang-orang benar. 

Sedangkan budi pekerti yang jahat adalah racun berbisa, kejahatan 

dan kebusukan yang dapat menjauhkan dari Allah SWT. Budi pekerti 

jahat membuat orang terusir dari jalan Allah SWT dan tercampak ke jalan 

setan. Budi pekerti jahat adalah pintu menuju neraka yang menyala dan 

menghanguskan hati nurani. Budi pekerti jahat adalah penyakit jiwa, 

penyakit batin, dan penyakit hati. Penyakit ini lebih berbahaya dari pada 

penyakit jasmani. Orang yang tertimpa penyakit jiwa akan kehilangan 

makna hidup yang hakiki dan hidup yang abadi.
76

 Penyakit yang ada 

dalam jiwa seseorang akan tergambar pada budi pekertinya, maka 

sepatutnya bagi setiap manusia mengenali penyakit-penyakit jiwa. 

Ahli-ahli ilmu jiwa menyimpulkan dari hasil penelitiannya bahwa 

kejahatan yang dilakukan seseorang itu ada hubungannya dengan 

penyakit jiwanya. Hamka mencoba merinci beberapa penyakit jiwa, 

sebagai berikut:  

                                                           
75 Hamka, Tasawuf Modern, hal. 176. 
76 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 1-2. 



121 

 

 

1. Urusan kelamin (sex).
77

 Urusan kelaminlah yang sangat besar 

pengaruhnya dalam merusak batin seseorang. Dalam ilmu jiwa Islam, 

nafsu kelamin itu disebut syahwat. Ada banyak pembagian macam 

syahwat, seperti syahwat berkuasa, ingin terkenal, ingin menyerah, dan 

lain sebagainya. Semua itu timbul dari naluri atau gharîzah atau 

instinct tetapi semua naluri itu kembali kepada satu sumber naluri yang 

terbesar yaitu kelamin.
78

 Upaya-upaya yang dapat membangkitkan 

syahwat kelamin akan meruntuhkan kekuatan jiwa. Jika akal dan badan 

menuruti godaan syahwat tersebut maka jiwa akan ternodai. Lahirlah 

kejahatan-kejahatan lainnya, sehingga masalah kelamin menjadi pintu 

bahaya bagi segala dosa yang bisa merusak jiwa seseorang. 

2. Meminum minuman keras. Orang yang suka minum minuman keras 

tidak bisa mengendalikan dirinya. Sehingga keluar dari pikiran 

melalaui mulutnya segala rahasia hati.
 79

 Buah pikiran, ucapan, dan 

perbuatan yang keluar setelah mabuk karena minuman keras dapat 

menyakiti orang sekililingnya. Karena jiwanya sudah dipengaruhi oleh 

bisikan dan godaan setan yang jahat. Karena itu, dalam Al-Qur‟an, 

surat al-Maidah ayat 90 disebutkan bahwa minuman keras merupakan 

pekerjaan setan.  

3. Bakhil. Bakhil memberikan dampak bahaya bagi jiwa, karena jiwa 

orang bakhil itu tersisih dari orang lain. Orang bakhil merasa dirinya 

paling besar karena itu dia tidak lagi membutuhkan di luar dari dirinya. 

Bakhil bisa merusak agama, merusak masyarakat, serta merusak 

bangsa dan tanah air. Jika bakhil diberikan pintu untuk masuk dalam 

hati maka dia akan sukar keluarnya.
80

 Menurut penyelidikan ilmuan 

Barat yang menjadi sebab timbulnya dosa dan kesalahan adalah 

sempitnya tempat manusia tegak dalam hidupnya. Orang dengan 

perangai demikian hidupnya kurang peduli dengan orang lain, 

mementingkan diri sendiri, dan egois.
81

 Anggota tubuh akan tergerak 

melakukan kejahatan disebabkan jiwa yang sakit dan dari perbuatan 

jahatnya akan menambah lagi penyakit dalam jiwanya. 

4. Ghadhab (marah) yang mengandung ḫaqad (benci) dan ḫasad 

(dengki). Menurut Hamka ketiga penyakit yang bersumber dari marah 

tersebut sangat merusak hati lebih dari pada penyakit TBC atau paru-

paru, lebih dari tipus atau kolera. Bagi Hamka orang yang ditimpa 

ketiga penyakit ini berakibat iman akan remuk, i‟tiqâd menjadi rusak, 

                                                           
77 Hamka, Iman dan Amal Shaleh, hal. 37. 
78 Hamka, Pengajaran Agama Islam, hal. 397. 
79 Hamka, Pengajaran Agama Islam, hal. 396. 
80 Hamka, Penuntun Jiwa, Depok: Gema Insani, 2019, hal. 6. 
81 Hamka, Lembaga Budi, hal. 9. 



122 

 

dan pergaulan manusia tidak bisa tentram.
82

 Penyakit yang tidak 

tampak dilalaikan oleh banyak orang, kalaupun diketahui, banyak 

orang yang enggan mengobatinya, penyakit batin banyak diremehkan 

padahal lebih berbahaya dari pada penyakit jasmani. 

Hamka mengambil pendapat Al-Ghazali mengenai marah. 

Menurutnya marah merupakan penyakit yang berasal dari api yang 

menyala ke dalam jantung manusia, membakar ketentraman hidupnya, 

secara lahir tidak terlihat tapi di dalam batinya sudah hangus terbakar. 

Para ahli jiwa Islam berpendapat marah itu sepadan dengan setan yang 

asal penciptaanya dari api.
83

 Segala hal yang disertai dengan kemarahan 

akan berakhir dengan penyesalan. Karena itu Rasulullah SAW pernah 

ditanya oleh sahabat tentang cara menghilangkan perangai tercela, 

Rasulullah SAW menasehati sahabat yang bertanya agar tidak marah. 

Orang yang berani dan gagah adalah orang yang sanggup menahan 

amarah. Orang yang marah akan terbesit dalam pikirannya dan terdengar 

dari suara hati kecilnya untuk berkata kotor. Apabila amarah 

diperturutkan seseorang akan terjatuh dari martabat kemanusiaan kepada 

lembah kehinaan dan kebinatangan.  Akan tetapi dalam agama Islam tidak 

diperbolehkan menghabiskan marah sama sekali. Apabila tidak memiliki 

marah sama sekali  pasti tidak ada rasa tanggungjawab dalam diri 

seseorang dan selalu pasrah ketika direndahkan dan tidak ada pembelaan 

untuk menjaga kehormatan diri atau bangsa dan agama. Orang yang 

berbudi baik dia menyadari dirinya salah ketika terlanjur marah kemudian 

dia merasa malu. Oleh sebab itu, Hamka menuturkan apabila menerima 

suatu kejadian yang menyakitkan hati dan menumbulkan amarah, 

hendaklah bnerusaha tenang dan ingat pada Allah SWT.
84

 

Selain itu menurut Hamka, marah menimbulkan perasaan benci 

kepada orang yang dimarahi, apabila benci sudah memuncak maka akan 

timbul rasa hasad dan dengki. Apabila tiba rasa dengki apapun yang 

dilakukan oleh orang yang didengki, hati orang yang marah dan dengki 

padanya tidak akan menerimanya sekalipun yang dilakukan adalah 

kebaikan.
85

 Orang yang sudah terlanjur dengki tidak mau melihat orang 

yang didengki menerima kenikmatan.
86

 Begitu juga kebencian yang sudah 

ada pada diri seseorang, dia tidak akan berbelas kasih atas kesedihan atau 

kesusahan orang. Benci dan dengki dalam istilah lain biasa disebut kasar 

budi atau kasat hati.
87

 Demikianlah sifat marah, benci, dan dengki yang 

                                                           
82 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 88. 
83 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 89. 
84 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 90-95. 
85 Hamka, Iman dan Amal Shaleh, hal. 73. 
86 Hamka, Lembaga Budi, hal. 30. 
87 Hamka, Lembaga Budi, hal. 27. 



123 

 

 

bersumber dari hati, bisa merusak diri, menjatuhkan martabat manusia 

menjadi binatang dan merusak pergaulan sosial kemasyarakatan. 

Dari penjelasan tentang berbagai macam bentuk penyakit jiwa di atas 

membuktikan bahwa bukan hanya jasmani saja yang terjangkit penyakit, 

akan tetapi penyakit juga ada pada rohani. Para ahli tasawuf menyebutnya 

sebagai budi yang muhlikât. Budi seperti ini akan mengantarkan kepada 

kebinasaan jiwa. Badan secara lahir belum mati namun jiwa yang di 

dalam batin sudah mati terlebih dahulu. Dirinya masih bisa bernafas akan 

tetapi hidupnya tidak berarti lagi, sebab gengsinya sebagi manusia sudah 

jatuh. Maka turunlah martabatnya seperti binatang yang kehidupannya 

hanya diisi dengan makan, minum, dan tidur. Inilah yang dinamakan 

dengan istilah muhlikât dalam dunia tasawuf. Sedangkan seseorang yang 

berusaha menjaga jiwanya dari penyakit jiwa dan diisinya dengan 

perangai kebaikan yang dapat menambah iman maka hal tersebut 

dinamakan munjiyât.
88

 

Budi yang muhlikât hendaknya diperbaiki dengan membersihkan 

batin dan membentuk budi pekerti menjadi baik. Langkah pertama yang 

harus dilakukan adalah mengesakan Allah SWT (tawḫîd), tidak 

menghamba kepada selain-Nya. Dengan mengesakan-Nya jiwa seseorang 

akan bebas Merdeka, tidak terpesona dengan makhluq-Nya.
89

 Tawḫîd juga 

berarti beriman kepada Allah SWT dengan hati yang ikhlas bersih murni 

hanya mengharap ridhâ Allah SWT.
90

 Iman yang tidak timbul dari hati 

yang suci, bersih, dan Ikhlas maka tidak akan mendatangkan ridhâ Allah 

SWT.
91

 Allah SWT yang paling tahu tentang hamba-Nya, Allah yang 

mengurus hamba-Nya, Allah yang memenuhi kebutuhan hamba-Nya, 

Allah yang menguji hamba-Nya, dan Allah juga yang menolong hamba-

Nya di saat sedih dan susah.
92

 Karena itu sepatutnya jiwa ini tidak lepas 

dari hubungan dengan Allah SWT. Maka jiwa akan senantiasa terjaga dari 

hal-hal yang dapat menjatuhkan martabat seseorang.
93

 

Setelah beriman secara mukhlish dan menjaga hubungan baik dengan 

Allah, langkah selanjutnya menurut Hamka adalah memperbanyak ibadah 

sekaligus meningkatkan kualitasnya. Bagi Hamka segala ibadah sangatlah 

berpengaruh hubungannya dengan penjagaan jiwa dalam menghadapi 

hidup. Manusia yang penuh dengan keterbatasan maka memerlukan 

kekuatan dalam menjalani kehidupan.
94

 Karena ibadah seperti salat dan 

                                                           
88 Hamka, Lembaga Budi, hal. 19. 
89 Hamka, Dari Hati ke Hati, Jakarta: Pustaka Panjimas, 2002, hal. 78. 
90 Hamka, Lembaga Budi, hal. 5-8. 
91 Hamka, Lembaga Hidup, Jakarta: Republika, 2019, hal. 148. 
92 Hamka, Pengajaran Agama Islam, hal. 406. 
93 Hamka, 1001 Soal Kehidupan, Depok: Gema Insani, 2019, hal. 10. 
94 Hamka, Iman dan Amal Shaleh, hal. 36. 



124 

 

ibadah lainnya merupakan sumber kekuatan yang besar bagi diri 

seseorang. Apalagi jika ibadah dikerjakan dengan penuh keinsafan dan 

kesadaran maka bahaya penyakit jiwa dan badan dapat dihindarkan.
95

  

Ibadah seperti salat, zakat, puasa, sedekah, harus disertai dengan budi 

yang baik. Apabila semua ibadah itu dikerjakan dengan budi yang buruk, 

tidaklah terpuji di sisi Allah dan di sisi orang mukmin, bahkan di sisi 

orang tidak beriman sekalipun. Bagaimana seorang hamba akan mencintai 

Allah dan dicintai-Nya apabila hati dan jiwanya kotor yang diwujudkan 

dalam budi yang rendah.
96

 Maka di samping pelaksanaan ibadah dengan 

baik seorang hamba harus diiringi dengan membiasakan dan melatih diri 

dengan kebajikan-kebajikan yang oleh kaum sufi disebut sebegai 

munjiyât. Upaya proses melatih diri dengan kebajikan dan meninggalkan 

keburukan itu disebut riyâdhah (latihan batin) dan mujâhadah 

(kesungguhan).
97

 

Keluhuran budi pekerti dapat diperoleh dengan kesungguhan dan 

latihan batin. Adapun kebajikan-kebajikan yang perlu dilatih dan 

dibiasakan dengan penuh kesungguhan sebagai berikut: hendaklah 

seseorang berkata benar, suka pada kebaikan, teguh dan janji. Tidak suka 

keonaran dan maksiat, demi menjaga kehormatan. Menahan diri untuk 

tidak mengambil hak orang lain dan tidak berupaya mendapatkan sesuatu 

yang tidak halal.
98

 Mengamalkan perangai iffah dengan kuat sampai 

timbul qana‟ah, tidak tamak. Jika ketamakan sudah hilang maka akan 

timbul perangai amanah dan dapat dipercaya.
99

 Bersikap adil dan 

bijaksana maka akan mudah memaafkan. Menanamkan kepedulian 

sehingga dapat menyingkirkan keegoisan. Selalu mementingkan 

kepentingan bersama, kebahagiaan bersama maka timbul rasa cinta kasih 

sesama makhluk.
100

 Perangai demikian Hamka menyebutnya seagai 

keutamaan.  

Terhadap syahwat, mujâhadah tidak hendak menghapus syahwat 

sampai tidak tersisa. Karena jika syahwat habis maka manusia tidak akan 

makan, tidak akan mempunyai keturunan, dan tidak dapat menjaga 

kehormatan ketika dihinakan. Akan tetapi yang dimaksud mujâhadah 

adalah memposisikan syahwat kepada i‟tidâl (pertengahan). Seperti 

syahwat marah, digunakannya tidak berlebihan sehingga sangat berani di 

luar kendali dan tidak juga penakut akan tetapi pertengahannya yaitu 

marah digunakan untuk pertahanan diri sebagai bentuk penolakan atas 

                                                           
95 Hamka, Pribadi Hebat, Depok: Gema Insani, 2014, hal. 97. 
96 Hamka, Lembaga Hidup, hal. 148. 
97 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 10-11. 
98 Hamka, Lembaga Hidup, hal. 149. 
99 Hamka, Falsafah Hidup, Jakarta: Republika, 2017, hal. 96. 
100 Hamka, Falsafah Hidup, hal. 103. 



125 

 

 

penghinaan yang diterima. Begitu juga sikap dermawan, dia merupakan 

pertengahan antara mubadzir dan bakhil. Melatih batin untuk bersikap 

tawâdhu‟ agar terhindar dari sikap takabbur dan rendah/hina diri itu juga 

merupakan upaya riyâdhah agar mencapai  i‟tidâl (pertengahan).
101

 Dari 

penjalasan ini dapat diyakini bahwa perangai yang baik bisa diusahakan 

melalui riyâdhah dan mujâhadah. 

Setelah menjalani proses pelatihan dan pendidikan jiwa tersebut, ada 

satu hal lagi yang menjadi penting untuk dilakukan sesorang yang 

menginginkan penyucian jiwa. Hal yang tidak kalah pentingnya adalah 

mensyukuri nikmat Allah SWT dengan sikap, perbuatan dengan anggota 

tubuh, sebagaimana syukur dengan lidah juga. Bersyukur dengan lidah 

yaitu dengan selalu menyebut nama agung Allah SWT, amalan itu biasa 

disebut dengan “zikir.”
102

 Zikir menjadi sangat penting sampai Nabi 

Muhammad SAW meneybutkan dalam hadisnya, bahwa perumpamaan 

manusia yang berzikir menyebut Tuhannya seperti orang yang hidup, 

sedangkan manusia yang tidak pernah menyebut Tuhannya atau 

mengingatNya bagaikan orang yang telah mati.
103

  

Sudah pasti marah seseorang yang telah menolong saudaranya, akan 

tetapi saudaranya tidak mengucapkan terimakasih. Begitu juga Allah tidak 

akan sayang pada hambanya yang tidak bersyukur, dan salah satu bentuk 

syukur adalah dengan mengingatNya dan menyebut namaNya.  Dengan 

lisan yang selalu menyebut nama-Nya, lisan akan mendidik hati. Lisan 

yang selalu berzikir akan melembutkan hati, menjadikan hati cinta kepada 

kebaikan, cinta kepada kebaikan menjadikan seorang hamba cinta kepada 

Sang Maha Baik Allah SWT.
104

 Jika hati sudah dipenuhi dengan kecintaan 

kepada-Nya, maka hati akan kosong dari segala keburukan dan 

penyakitnya. 

Demikianlah cara mengobati penyakit batin. Penyakit batin diobati 

dengan lawannya. Penyakit kufur dilawan dengan syukur, penyakit 

meremehkan sholat dilawan dengan sholat dengan khusyuk, penyakit 

marah dilawan dengan sabar, penyakit bodoh dilawan dengan ilmu, 

penyakit pelit dilawan dengan sedekah, penyakit sombong dilawan 

dengan rendah hati, penyakit tamak dilawan dengan qanâ‟ah, meskipun 

semua itu dimulai dari sebuah paksaan yang cukup berat 

untukmelakukannya. Sebagaimana mengobati badan yang sakit dengan 

                                                           
101 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 11-13. 
102 Hamka, Lembaga Hidup, hal. 150. 
103 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu 

Rangka Pikir Pembinaan Filsafat Pendidikan Islam, diterjemahkan oleh Haidar Bagir dari 

judul The Concept of Education is Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of 

Education, hal. 23 
104 Hamka, Lembaga Hidup, hal. 151. 



126 

 

obat yang pahit pastinya sulit untuk meminumnya. Melawan penyakit 

batin dengan cara demikianlah yang dinamakan riyâdhah dan mujâhadah. 

Hasilnya, perangai-perangai baik yang dipaksakan dan dibiasakan 

melakukannya setiap hari, maka seseorang akan merasa nikmat dan lezat 

melakukannya. Sehingga diajadikannya kebutuhan primer dalam 

hidupnya. Akan merasa kurang dalam dirinya jika dia lalaikan dan merasa 

bersalah apabila dia tinggalkan. Oleh ahli ilmu jiwa disebutnya sebagai 

oto sugesti.
105

 Dan hamka menyebutnya sebagai keutamaan, dan 

keutamaan adalah kemanusiaan. Maka menurutnya apabila ada seseorang 

yang berperangai segala kebajikan yang disebutkan di atas maka 

derajatnya hampir seperti malaikat. Manusia seperti ini, hanya rupa dan 

badanya saja yang manusia, adapun hatinya, jiwanya, dan sanubarinya 

semuanya adalah hati dan sanubari malaikat.
106

 Akan tetapi dia tetaplah 

manusia, karena manusia adalah makhluk yang sempurna diciptakan oleh 

Allah SWT. 

Manusia bukanlah malaikat, bukan juga iblis ataupun binatang. 

Manusia berbeda karena Allah anugerahkan akal, hati, dan jiwa sehingga 

manusia dapat menimbang antara yang baik dan yang buruk. Tidak ada 

manusia yang selalu menghendaki kesalahan karena manusia fitrahnya 

adalah condong kepada kebaikan. Dalam nurani manusia menyadari 

bahwa perbuatan buruk akan mendatangkan kesengsaraan kepada badan 

sendiri.
107

 Dengan akal, hati, dan jiwanya manusia lebih memilih iman, 

ibadah, dan taat pada Allah, yang semua itu dapat menuntun manusia agar 

dia selalu berbudi baik. Semakin dia melatih dirinya berbudi baik maka 

semakin dia mengurangi kesalahan sampai pada akhirnya dia membenci 

segala keburukan dan kesalahan. Keburukan selalu ditutupi dengan 

kebajikan dan terus ditambah dengan kebajikan yang lain sampai tidak 

tersisa keburukan dan menghilang.
108

 Itu adalah hak budi yang harus 

diberikan, selain dengan memelihara kesehatan badan, wajib juga 

memberi kesehatan batin dengan menguatkan iman, menambah ilmu, 

menjaga kesopanan, tidak mendekati keburukan yang membahayakan 

jiwa dan merusak budi.
109

 

Sebenarnya manusia sulit mengetahui kekurangannya. Jika dia 

berhasil melakukan riyâdhah dan mujâhadah hingga sanggup 

meninggalkan perbuatan-perbuatan keji dan maksiat, timbul prasangka 

dalam hatinya bahwa dia dapat menguasai dirinya, lantaran dia lupa 

kembali pada riyâdhah dan mujâhadah. Oleh sebab itu, haruslah 

                                                           
105 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 14. 
106 Hamka, Falsafah Hidup, hal. 96. 
107 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 16. 
108 Hamka, Iman dan Amal Shaleh, hal. 35 dan 38. 
109 Hamka, Lembaga Hidup, hal. 17. 



127 

 

 

diketahui tolak ukur budi yang sejati (budi yang sehat jiwanya) yaitu 

iman. Di dalam Al-Qur‟an ditegaskan pokok kemuliaan budi itu dalam 4 

ayat.
110

 Pertama dalam Surat al-Mu‟minun/23 ayat 1-11, sebagai berikut: 

ؾْيّ 
َّ
ذّيْنَ وِمْ غَنّ الل

َّ
اتّهّمْ خٰشّػِيْنَ وَال

َ
ذّيْنَ وِمْ فّيْ صَل

َّ
مِؤْمّنِيْنَۙ  ال

ْ
صَ ال

َ
ل ْـ
َ
كَدْ ا

ٰٓى  ا عَل
َّ
ذّينَْ وِمْ لّفِرِوْسّىّمْ ضٰفّظِيْنَۙ  اّل

َّ
يْنَۙ  وَال

ِ
ػّل ٰـ يةّ 

ٰ
ذّيْنَ وِمْ لّلزَّك

َّ
مِػْرّضِيْنَۙ  وَال

 
َ
ك
َ
وْ مَا مَل

َ
زْوَاسّىّمْ ا

َ
مَنّ اةْخَغٰى وَرَاءَۤ ذٰلّكَ ا َـ يْمّيْنَۚ 

ِ
هِمْ غَيْدِ مَل اّنَّ َـ يْمَانِهِمْ 

َ
جْ ا

ى 
ٰ
ذّيْنَ وِمْ عَل

َّ
مٰجٰخّىّمْ وَغَىْدّوّمْ رَاغِيْنَۙ  وَال

َ
ذّينَْ وِمْ لّا

َّ
ػَادِوْنَۚ  وَال

ْ
ٰۤىِٕكَ وِمِ ال ول

ِ
ا َـ

يٰرّذِيْنَ 
ْ
ٰۤىِٕكَ وِمِ ال ول

ِ
ظِيْنَۘ  ا ّـ ا يٰتّهّمْ يِحَ

َ
يْىَا  ۙ صَل ّـ فّرْدَوْسَۗ وِمْ 

ْ
ذّيْنَ يَرّذِيْنَ ال

َّ
 ال

 خٰلّدِوْنَ 
Sungguh, beruntunglah orang-orang mukmin. (Yaitu) orang-orang yang 

khusyuk dalam salatnya. Orang-orang yang meninggalkan (perbuatan 

dan perkataan) yang tidak berguna. Orang-orang yang menunaikan 

zakat. Dan orang-orang yang menjaga kemaluannya. Kecuali terhadap 

istri-istri mereka atau hamba sahaya yang mereka miliki. Sesungguhnya 

mereka tidak tercela (karena menggaulinya). Maka, siapa yang mencari 

(pelampiasan syahwat) selain itu, mereka itulah orang-orang yang 

melampaui batas. (Sungguh beruntung pula) orang-orang yang 

memelihara amanat dan janji mereka. serta orang-orang yang 

memelihara salat mereka. Mereka itulah orang-orang yang akan 

mewarisi. (Yaitu) orang-orang yang akan mewarisi (surga) Firdaus. 

Mereka kekal di dalamnya. 

Ayat yang kedua dalam Surat al-Furqan/25 ayat 63-75, sebagai 

berikut: 

جٰ 
ْ
اّذَا خَاطَتَىِمِ ال رْضّ وَيْنًا وَّ

َ
ا
ْ
ى ال

َ
ذّيْنَ يَمْشِيْنَ عَل

َّ
حْدٰنّ ال يْنَ وَغّتَادِ الرَّ

ِ
يْا  ىّل

ِ
كَال

ا  يْنَ رَؿَّنَا اصْرّفْ غَنَّ
ِ
ذّيْنَ يَلِيْل

َّ
كّيَامًا وَال دًا وَّ هّمْ سِشَّ ّ

ذّيْنَ يَبّيْخِيْنَ لّرَب 
َّ
مًا وَال

ٰ
سَل

ذّيْنَ اّذَا  
َّ
مِلَامًا وَال ا وَّ ظنَ ؽَرَامًاۖ  اّنَّىَا سَاءَۤتْ مِسْخَلَرًّ

َ
ۖ اّنَّ عَذَاةَىَا ط مَ عَذَابَ سَىَنَّ

                                                           
110 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 26. 



128 

 

 
َ
نْفَلِيْا ل

َ
ّ ا ا يَدْغِيْنَ مَعَ اللّّٰٰ

َ
ذّينَْ ل

َّ
ظنَ ةَيْنَ ذٰلّكَ كَيَامًا وَال

َ
مْ يَلْتِدِوْا وَط

َ
يْا وَل ِـ مْ يصِْرّ

 
ْ
فْػَل ا يَزْنِيْنَۚ وَمَنْ يَّ

َ
ّ وَل

حَق 
ْ
ا ةّال

َّ
ِ اّل مَ اللّّٰٰ تّيْ ضَرَّ

َّ
فْسَ ال يْنَ النَّ

ِ
ا يَلْخِل

َ
خَرَ وَل

ٰ
ىًا ا

ٰ
اّل

ذَامًاۙ  يُّ 
َ
قَ ا

ْ
ا مَنْ حَابَ ذٰلّكَ يَل

َّ
يْهٖ مِىَانًاۙ  اّل ّـ دْ 

ِ
ل لّيٰمَثّ وَيَخْ

ْ
ػَذَابِ يَيْمَ ال

ْ
هِ ال

َ
ضٰػَؿْ ل

 ِ ظنَ اللّّٰٰ
َ
تّهّمْ ضَسَجٰجٍۗ وَط

ٰ
ا ِ سَي ّ

 اللّّٰٰ
ِ
ل كَ يِتَد ّ ٰۤىِٕ ول

ِ
ا َـ ا صَالّحًا 

ً
 غَمَل

َ
مَنَ وَغَمّل

ٰ
وَا

اّنَّ  َـ  صَالّحًا 
َ
ضّيْمًا وَمَنْ حَابَ وَغَمّل ا ؽَفِيْرًا رَّ

َ
ذّيْنَ ل

َّ
ّ مَتَاةًا وَال ى اللّّٰٰ

َ
هٗ يَخِيْبِ اّل

مْ 
َ
هّمْ ل ّ

يٰجّ رَب 
ٰ
رِوْا ةّا ّ

 
ذّيْنَ اّذَا ذكِ

َّ
وْا كّرَامًا وَال ؾْيّ مَرُّ

َّ
وْا ةّالل وْرَۙ وَاّذَا مَرُّ يَشْىَدِوْنَ الزُّ

يْنَ رَؿَّنَا وَ 
ِ
ذّيْنَ يَلِيْل

َّ
غِمْيَانًا وَال ا وَّ يْىَا صِمًّ

َ
وْا عَل تّنَا يَخّرُّ يّٰ ّ

زْوَاسّنَا وَذِر 
َ
نَا مّنْ ا

َ
بْ ل

يْنَ  لَّ
َ
ثَ ةّمَا صَبَدِوْا وَيِل َـ ؾِرْ

ْ
زَوْنَ ال ٰۤىِٕكَ يِجْ ول

ِ
لّيْنَ اّمَامًا ا مِخَّ

ْ
نَا لّل

ْ
اسْػَل عْيِنٍ وَّ

َ
ةَ ا كِرَّ

مًاۙ  
ٰ
سَل ثً وَّ يَّ حّ

َ
يْىَا ت  ّـ

Hamba-hamba Tuhan Yang Maha Pengasih itu adalah yang berjalan di 

atas bumi dengan rendah hati dan apabila orang-orang bodoh menyapa 

mereka (dengan kata-kata yang menghina), mereka mengucapkan, 

“Salam.” Dan, orang-orang yang mengisi waktu malamnya untuk 

beribadah kepada Tuhan mereka dengan bersujud dan berdiri. Dan, 

orang-orang yang berkata, “Wahai Tuhan kami, jauhkanlah azab 

Jahanam dari kami (karena) sesungguhnya azabnya itu kekal.” 

Sesungguhnya ia (Jahanam itu) adalah tempat menetap dan kediaman 

yang paling buruk. Dan, orang-orang yang apabila berinfak tidak 

berlebihan dan tidak (pula) kikir. (Infak mereka) adalah pertengahan 

antara keduanya. Dan, orang-orang yang tidak mempersekutukan Allah 

dengan sembahan lain, tidak membunuh orang yang diharamkan Allah 

kecuali dengan (alasan) yang benar, dan tidak berzina. Siapa yang 

melakukan demikian itu niscaya mendapat dosa. Baginya akan 

dilipatgandakan azab pada hari Kiamat dan dia kekal dengan azab itu 

dalam kehinaan. Kecuali, orang yang bertobat, beriman, dan beramal 

saleh. Maka, Allah mengganti kejahatan mereka (dengan) kebaikan. Allah 

Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. Siapa yang bertobat dan 

beramal saleh sesungguhnya dia bertobat kepada Allah dengan tobat 

yang sebenarnya. Dan, orang-orang yang tidak memberikan kesaksian 

palsu serta apabila mereka berpapasan dengan (orang-orang) yang 



129 

 

 

berbuat sia-sia, mereka berlalu dengan menjaga kehormatannya. Dan, 

orang-orang yang apabila diberi peringatan dengan ayat-ayat Tuhan 

mereka tidak bersikap sebagai orang-orang yang tuli dan buta. Dan, 

orang-orang yang berkata, “Wahai Tuhan kami, anugerahkanlah kepada 

kami penyejuk mata dari pasangan dan keturunan kami serta jadikanlah 

kami sebagai pemimpin bagi orang-orang yang bertakwa.” Mereka itu 

akan diberi balasan dengan tempat yang tinggi (dalam surga) atas 

kesabaran mereka serta di sana mereka akan disambut dengan 

penghormatan dan salam. 

Ayat yang ketiga dalam Surat at-Taubah/9 ayat 112, sebagai berikut: 

 
ٰ
ا
ْ
شّدِوْنَ ال حيِْنَ الرّٰكّػِيْنَ السّٰ اۤىِٕ حٰمّدِوْنَ السَّ

ْ
ػٰتّدِوْنَ ال

ْ
اىِٕۤتِيْنَ ال لتَّ

َ
 مّرِوْنَ ا

اوِيْنَ  مَػْرِوْفّ وَالنَّ
ْ
مِؤْمّنّيْنَ  ةّال

ْ
رّ ال ۗ وَبَض ّ ّ

حٰفّظِيْنَ لّحِدِوْدّ اللّّٰٰ
ْ
رّ وَال

َ
مِنْك

ْ
 غَنّ ال

(Mereka itulah) orang-orang yang bertobat, beribadah, memuji (Allah), 

mengembara (demi ilmu dan agama), rukuk dan sujud, menyuruh berbuat 

makruf dan mencegah berbuat mungkar, serta memelihara hukum-hukum 

Allah. Sampaikan kabar gembira kepada orang-orang yang beriman. 

Dan ayat yang keempat dalam Surat al-Anfal/8 ayat 2-4, sebagai 

berikut: 

يْبِهِمْ وَاّذَا حِلّ 
ِ
جْ كِل

َ
ِ وَجّل ذّينَْ اّذَا ذكِّرَ اللّّٰٰ

َّ
مِؤْمّنِيْنَ ال

ْ
يْىّمْ حَجْ اّنَّمَا ال

َ
يٰخِهٗ  عَل

ٰ
ا

ا رَزَكْنٰىِمْ  يةَ وَمَِّّ
ٰ
ل ذّيْنَ يِلّيْمِيْنَ الصَّ

َّ
يْنَۙ ال

ِ
ل
َّ
هّمْ يَخَيَط ّ

ى رَب 
ٰ
عَل زَادَتْهِمْ اّيْمَانًا وَّ

رّزْقٌ  هّمْ وَمَؾْفّرَةٌ وَّ ّ
ىِمْ دَرَسٰجٌ غّنْدَ رَب 

َ
اۗ ل مِؤْمّنِيْنَ ضَلًّ

ْ
ٰۤىِٕكَ وِمِ ال ول

ِ
يِنْفّلِيْنَۗ ا

رّ 
َ
 يْمٌۚ ك

Sesungguhnya orang-orang mukmin adalah mereka yang jika disebut 

nama Allah, gemetar hatinya dan jika dibacakan ayat-ayat-Nya kepada 

mereka, bertambah (kuat) imannya dan hanya kepada Tuhannya mereka 

bertawakal. (yaitu) orang-orang yang melaksanakan salat dan 

menginfakkan sebagian rezeki yang Kami anugerahkan kepada mereka. 

Mereka itulah orang-orang yang benar-benar beriman. Bagi mereka 

derajat (tinggi) di sisi Tuhannya dan ampunan serta rezeki yang mulia. 

Menurut Hamka, empat rangkaian ayat-ayat di atas adalah tolak ukur 

dan pedoman untuk mencapai budi yang tinggi. Untuk mengetahui derajat 



130 

 

perjalanan budi seseorang hendaklah memperhatikan empat ayat tersebut. 

Apabila dalam diri seseorang terdapat semua sifat yang terkandung dalam 

ayat-ayat tersebut maka dia telah mencapai tingkatan budi yang setinggi-

tingginya, dalam konteks tazkiyah an-nafs jiwanya telah suci. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



131 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

BAB IV 

IMPLEMENTASI TAZKIYAH AN-NAFS  

MENURUT TAFSIR AL-AZHAR DALAM PENDIDIKAN REMAJA 

 

A. Konsep Tazkiyah An-Nafs Menurut Tafsir Al-Azhar Hamka dan 

Relevansinya Terhadap Pendidikan Remaja  

1. Langkah-langkah dalam Tazkiyah An-Nafs 

Dalam rangka mendekatkan diri pada Allah, kesucian jiwa 

menjadi syarat utama. Allah tidak bisa didekati oleh orang yang 

jiwanya tidak suci, karena Allah adalah Tuhan Yang Maha Suci. Di 

dalam Al-Qur‟an banyak dijumpai langkah-langkah untuk sampai 

kepada nafs yang suci: 

a. Memiliki Ilmu Pengetahuan 

Tazkiyah an-nafs adalah sebuah proses mengantarkan manusia 

pada kesempurnaannya. Untuk sampai pada kesempurnaan itu, 

manusia harus menyempurnakan ilmu pengetahuannya, karena 

mereka terlahir dalam keadaan tidak berilmu, seperti dijelaskan oleh 

Allah dalam surat an-Nahl/16 ayat 78.
1
 Allah SWT mengaruniai 

setiap manusia akal untuk berfikir. Permulaan proses berpikir terjadi 

pada masa balita dan terus mengalami pertumbuhan.
2
 Kemampuan 

                                                           
1 Firdaus, Tazkiyah Al-Nafs; Upaya Solutif Membangun Karakter Bangsa, Makassar: 

Alauddin University Press, 2011, hal. 196. 
2 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, Depok: Gema Insani, 2007, hal. 65. 



132 

 

akal manusia akan terus berkembang seiring bertambahnya usia 

manusia. 

Saat anak-anak memasuki masa remaja, pemahaman pada akal 

mengalami pembaharuan. Pada fase remaja inilah merupakan fase 

terbaik untuk dibekali ilmu pengetahuan, karena dia sudah dibebani 

oleh hukum syariat dan ibadah dalam Islam.
3
 Ketika manusia 

membekali dirinya dengan ilmu yang benar dan iman yang kuat 

kepada Allah, maka derajatnya diangkat Allah SWT. Disebutkan 

dalam surat al-Mujadalah/58: 11 sebagai berikut, 

مَ دَرَسٰجٍۗ  ....
ْ
ػّل
ْ
وْحِيا ال

ِ
ذّيْنَ ا

َّ
مْۙ وَال

ِ
مَنِيْا مّنْك

ٰ
ذّيْنَ ا

َّ
ِ ال عّ اللّّٰٰ َـ  ....يَرْ

....Allah niscaya akan mengangkat orang-orang yang beriman di 

antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa derajat... 

Orang yang diangkat derajatnya oleh Allah karena iman dan 

ilmunya terindikasi dari fisik dan ruhaninya. Hamka menyebutkan 

bahwa iman memberi cahaya pada jiwa, sedangkan ilmu 

pengetahuan memberi cahaya pada mata.
4
 Anak-anak yang sudah 

beranjak remaja sangat membutuhkan iman dan ilmu dalam dirinya, 

sebagai bekal hidupnya.  

Pada masa remaja adalah masa dimulainya proses berpikir 

untuk menghadapi masalah dan problem yang mempengaruhi 

kehidupannya. Anak remaja tidak bosan untuk menelaah dan 

meneliti hingga terungkap solusi permasalahan hidupnya.
5
 Pada 

fase pertumbuhan ini, remaja dapat mandiri dalam berpikir. Pada 

realitanya, dalam keluarga yang tidak memeluk agama Islam, 

mendapatkan penolakan dan protes keras dari hasil pikiran anak 

remaja yang merupakan satu dari anggota keluarga tersebut.6 

Kematangan berpikir remaja menolak semua hal yang 

berbenturan dengan akal pikir mereka. Karena itulah, merupakan 

sebuah keharusan membekali remaja dengan ilmu pengetahuan 

yang disertai iman. Sebaliknya akan berbahaya, apabila anak-anak 

remaja mendapatkan ilmu yang salah atau akalnya kosong dari ilmu 

pengetahuan. 

                                                           
3 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 70. 
4 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 9, hal. 23. 
5 Azam Syukur Rahmatullah, Pendidikan Parenting Kenakalan Remaja, Yogyakarta: 

Pustaka Ilmu, 2020, hal. 56. 
6 Azam Syukur Rahmatullah, Pendidikan Parenting Kenakalan Remaja, hal. 57. 



133 

 

 

Dalam ayat yang lain, disebutkan bahwa zikir sebagai simbol 

iman dan fikir sebagai simbol ilmu, keduanya adalah dua hal yang 

tidak dapat terpisahkan. Allah SWT menyebutkan hal tersebut 

dalam surat Ali Imran/3: 191 sebagai berikut, 

ى سِنِيْبّهّمْ وَيَخَفَ 
ٰ
عَل كِػِيْدًا وَّ َ كّيَامًا وَّ رِوْنَ اللّّٰٰ

ِ
ذّيْنَ يَذْك

َّ
قّ ال

ْ
رِوْنَ فّيْ خَل

َّ
ك

لّنَا عَذَابَ  َـ ۚ سِتْطٰنَكَ  ا
ً
لْجَ وٰذَا ةَاطّل

َ
ۚ رَؿَّنَا مَا خَل رْضّ

َ
ا
ْ
مٰيٰتّ وَال السَّ

ارّ   النَّ

(yaitu) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk, 

atau dalam keadaan berbaring, dan memikirkan tentang penciptaan 

langit dan bumi (seraya berkata), “Ya Tuhan kami, tidaklah Engkau 

menciptakan semua ini sia-sia. Maha Suci Engkau. Lindungilah 

kami dari azab neraka. 

Pembuktian iman kepada Allah dengan zikir berkaitan erat 

dengan aktivitas akal berpikir tentang ilmu pengetahuan.
7
 Ilmu 

pengetahuan terletak pada segala ciptaan Allah dalam alam semesta 

yang luas ini. Al-Qur‟an menentukan alam semesta sebagai objek 

untuk direnungkan dan dipikirkan fakta-fakta dan rahasia-

rahasianya yang menjadi saksi keesaan dan ketuhanan Allah.
8
 

Sehingga ilmu pengetahuan yang dipelajari melahirkan ingatan 

bahwa manusia lemah dan kecil di hadapan Allah SWT.  

Lalu pada ujung ayat di atas disebutkan bahwa manusia yang 

berpikir dan berzikir pada akhirnya dia berdoa. Semakin bertambah 

tinggi ilmu seseorang semakin berharap dan semakin takut kepada 

Allah SWT.
9
 Hal ini juga Allah tegaskan dalam surat Fathir/35: 28 

sebagai berikut, 

ؤِاۗ .…  مٰۤ
َ
ػِل
ْ
َ مّنْ غّتَادّهّ ال شَى اللّّٰٰ   .…اّنَّمَا يَخْ

Di antara hamba-hamba Allah yang takut kepada-Nya, hanyalah 

para ulama. 

                                                           
7 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 2, hal. 153. 
8 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 73. 
9 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 154.  



134 

 

Orang yang semakin takut dengan Allah menandakan dia 

semakin berilmu.
10

 Remaja yang baik adalah remaja yang berilmu, 

beriman, mengakui kebesaran Tuhan setelah melakukan pemikiran 

terhadap ciptaan-Nya. Dan pada puncaknya, anak remaja yang baik 

adalah memiliki rasa takut kepada Allah SWT. Semakin banyak 

ilmu-ilmu yang dipelajari maka semakin besar rasa takutnya dengan 

Allah SWT.   

b. Bertaubat 

Awal dalam Surat Hud, Allah memerintahkan kepada seluruh 

umat manusia agar meninggalkan persembahan selain kepada Allah 

SWT. Dalam surat tersebut pada ayat kedua Allah SWT berfirman 

sebagai berikut, 

بَشّيْدٌۙ  نْهِ نَذّيْرٌ وَّ مْ م ّ
ِ
ك
َ
ۗ اّنَّنّيْ ل َ ا اللّّٰٰ

َّ
ا اّل ا حَػْتِدِوْ 

َّ
ل
َ
 ا

(Katakanlah Nabi Muhammad,) “Janganlah kamu menyembah 

(sesuatu), kecuali Allah. Sesungguhnya aku adalah pemberi 

peringatan dan pembawa berita gembira dari-Nya untukmu. 

Dalam penafsiran ayat ini, Hamka menegaskan bahwa apabila 

diteliti dari 6.236 ayat  dalam 114 surat dalam Al-Qur‟an, 

ditemukan satu maksud yakni menauhidkan Allah SWT. Segala 

pemujaan dan persembahan kepada selain-Nya tidak diterima. 

Karena selain Allah adalah makhlûq.
11

 Maka barangsiapa yang tidak 

menyembah-Nya agar segera bertaubat dan memohon ampun 

kepada-Nya. Seperti yang difirmankan Allah pada ayat ke-3 dalam 

surat yang sama sebagai berikut, 

يْهّ 
َ
مْ ذِمَّ حيِْةيِْ ا اّل

ِ
نّ اسْخَؾْفّرِوْا رَةَّك

َ
ا  ....وَّ

Mohonlah ampunan kepada Tuhanmu kemudian bertobatlah kepada-

Nya.... 

Dalam hati kecil manusia, tertanam sebuah pengakuan bahwa 

Tuhan alam semesta ini hanyalah Allah SWT.
12

 Memang pada 

hakekatnya, kecenderungan jiwa manusia kepada hikmah, cinta 

Allah, dan ibadah kepada-Nya, adalah murni tabiat hati manusia 

sebab itu merupakan ketetapan Tuhan. Sedangkan, kecenderungan 

                                                           
10 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 7, hal. 372. 
11 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 4, hal. 520. 
12 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 521. 



135 

 

 

manusia kepada syahwat merupakan sesuatu yang asing dari zat 

dirinya dan perkara luar yang menjangkit tabiatnya.
13

 

Dalam moral remaja terdapat perasaan takut disebabkan dosa 

atas pelanggaran syariat yang dilakukaknnya. Remaja takut apabila 

dirinya menjadi menyimpang dan tersesat dari jalan yang lurus.
14

 

Maka apabila remaja menginginkan untuk meninggalkan kebiasaan 

buruknya hendaknya dia bertaubat.
15

 Bahkan dalam Al‟Qur‟an 

sendiri, perintah taubat ditujukan kepada semua orang beriman, 

sekalipun merasa dirinya tidak berbuat salah.
16

 Hamka 

menyebutkan penjelasan ini dalam menafsirkan Surat at-Tahrim/66: 

8 sebagai berikut, 

مْ 
ِ
رَ غَنْك ّ

ف 
َ
نْ يُّك

َ
مْ ا

ِ
ّ حَيْةثًَ نَّصِيْحًاۗ غَسٰى رَةُّك ى اللّّٰٰ

َ
مَنِيْا حيِْةيِْ ا اّل

ٰ
ذّيْنَ ا

َّ
يُّىَا ال

َ
يٰٓا

رّيْ  جْ
َ
مْ سَجّٰجٍ ت

ِ
ك
َ
مْ وَيِدْخّل

ِ
حّك
ٰ
ا نْىٰرِۙ  سَي ّ

َ
ا
ْ
خّىَا ال حْ

َ
  ...    مّنْ ت

Wahai orang-orang yang beriman, bertobatlah kepada Allah 

dengan tobat yang semurni-murninya. Mudah-mudahan Tuhanmu 

akan menghapus kesalahan-kesalahanmu dan memasukkanmu ke 

dalam surga yang mengalir di bawahnya sungai-sungai ….  

Remaja cenderung beraktivitas dan bergerak. Sering kali 

kecenderungan dan emosinya mendorongnya untuk bebas bergerak. 

Salah satu karakteristik pertumbuhan emosi pada remaja adalah 

keinginan dirinya untuk bebas. Pada umumnya, remaja 

memperturutkan ledakan emosinya, sehingga dia bertindak 

serampangan dan kesembronoan.
17

 Tidak ada yang membantah 

bahwa fase remaja adalah fase kebebasan dan vitalitas.  

Dalam pendidikan Islam, tidak membiarkan remaja tenggelam 

dalam kekalutan dan kesesatan. Melainkan membukakan baginya 

pintu harapan, rahmat, dan ampunan. Maka jalan yang tepat bagi 

remaja adalah bertaubat kembali kepada Allah, beristighfar atas 

                                                           
13 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 371. 
14 Agustang K, Sugirma, Tasawuf Anak Muda: yang Muda yang Berhati Mulia, 

Yogyakarta: Penerbit Deepublish, 2017, hal. 79. 
15 Agustang dan Sugirma, Tasawuf Anak Muda: yang Muda yang Berhati Mulia, hal. 

80. 
16 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 222. 
17 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 148. 



136 

 

dosa-dosanya dan maksiat yang telah dilakukannya.
18

 Taubat yang 

diminta adalah tawbatan nashûḫân, Hamka menafsirkannya sebagai 

taubat sejati atau taubat yang bersih. Maka Allah akan 

menghapuskan dosanya dan menghapuskan bekas keburukan yang 

lekat dalam pribadinya.
19

 

Dalam mendidik remaja, perlu untuk diberikan pemahaman 

bahwa Allah menerima taubat hamba-Nya. Dengan bertaubat, 

remaja akan mendapatkan rahmat, ampunan, dan keridhoan Allah. 

Remaja tidak perlu ada rasa takut lagi akan keputusasaanya dalam 

menatap masa depan. Cara untuk meredakan ketakutan remaja 

adalah dengan senantiasa beriman kepada Allah dan memohon 

ampunan kepada-Nya di setiap waktu. 

c. Menauhidkan Allah Swt 

Pada fase remaja, remaja mengalami kematangan akal dalam 

berfikir. Kematangan akal tersebut, mendorong remaja untuk 

berpikir secara serius tentang alam semesta. Selain itu, pikiran 

keagamaan pada fase ini juga dianggap sebagai jenis pikiran yang 

paling menonjol. Khususnya, sebuah akad yang mengakui bahwa 

Allah adalah Tuhan seluruh makhluk dan alam semesta beserta 

isinya. Tauhid (mengesakan Allah) adalah salah satu masalah 

keagamaan yang menjadi objek pikiran para remaja. Dengan 

berpikir itu, remaja ingin memenuhi kebutuhan akal yang sedang 

tumbuh.
20

 

Budi yang sejati seorang hamba adalah berbudi pada Allah. 

Karena Allah-lah yang paling berjasa kepada kita, yang 

menganugerahi kita hidup, memberi rezeki, mendidik, dan 

membimbing kehidupan kita.
21

 Cara terbaik berbudi padanya adalah 

mengakui bahwa Allah hanyalah satu-satunya Tuhan yang patut 

disembah dan dipuja.
22

 Inilah pokok pendirian agama dan pokok 

pangkal akidah. Jadi, pemikiran yang berlanjut dengan pengakuan 

atas tunggalnya Tuhan Allah secara tulus, ikhlas, suci, dan murni 

itulah yang dinamakan tauhid oleh Hamka dalam tafsirnya. 

                                                           
18 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 149. 
19 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 223. 
20 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 79. 
21 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 5, hal. 268. 
22 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 1, hal. 298. 



137 

 

 

Berikut ayat-ayat tauhid di dalam Al-Qur‟an. Surat al-

Baqarah/2: 123 sebagai berikut, 

 
ٰ
مْ اّل

ِ
ىِك

ٰ
احّدٌۚ وَاّل  .…هٌ وَّ

Tuhan kamu adalah Tuhan Yang Maha Esa.... 

Dan dalam surta al-Ikhlas/112: 1 sebagai berikut, 

 ِ  وِيَ اللّّٰٰ
ْ
حَدٌۚ كِل

َ
  ا

Katakanlah (Nabi Muhammad), “Dialah Allah Yang Maha Esa. 

Menauhidkan Allah SWT merupakan landasan utama dari jiwa 

yang suci, maka syirik kepada-Nya merupakan penyakit terbesar 

yang dapat mengotori jiwa. Seperti yang disampaikan Hamka dalam 

menafsirkan surat an-Nisa‟ ayat 36, bahwa syirik dapat memecah 

belah tujuan jiwa. Karena itu menurutnya, syirik dapat 

mendatangkan mudhârah dan sama sekali tidak mendatangkan 

manfaat khususnya bagi jiwa.
23

 Tanda-tanda jiwa yang kotor dan 

tidak suci disebabkan syirik, dijelaskan dalam surat ‟Abasa/80: 7 

sebagai berikut, 

ىۗ 
ّٰ
ا يَزَّك

َّ
ل
َ
يْكَ ا

َ
 وَمَا عَل

Padahal, tidak ada (cela) atasmu kalau dia tidak menyucikan diri 

(beriman). 

Merupakan sebuah keharusan bagi para remaja untuk 

memenuhi kebutuhan rohaninya. Kebutuhan rohani yang dimaksud 

adalah kebutuhannya terhadap agama. Anak remaja tidak boleh 

sampai salah dalam memilih agama. Agama yang dimaksud adalah 

Islam yang menuhankan Allah Swt dan tidak mensyirikkan-Nya. 

Keyakinan tersebut diyakini oleh hati dan fikiran, diungkapkan 

dengan perkataan, dan dilaksanakan dalam tindakan dan 

perbuatan.24  

Begitu juga dalam ayat lain yang menerangkan saat Nabi Musa 

mengajak Fir‟aun untuk menyucikan jiwanya dengan cara tauhid. 

Disebutkan dalam surat an-Nazi‟at/79: 18 sebagai berikut, 

                                                           
23 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 290. 
24 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak 

Remaja, Jakarta: PT Elex Media Komputindo, 2012, hal. 12-13. 



138 

 

ىۙ 
ّٰ
نْ حَزَك

َ
ٰٓى ا كَ اّل

َّ
 ل
ْ
 وَل

ْ
لِل  َـ

Lalu, katakanlah (kepada Fir„aun), „Adakah keinginanmu untuk 

menyucikan diri (dari kesesatan) 

Hamka menegaskan dalam tafsirnya, bahwa pengakuan tiada 

Tuhan melainkan Allah adalah pengakuan yang khâlish suci lagi 

bersih, tidak kotor, dan tidak bercampur dengan yang lain.
25

 Itulah 

yang dinamakan tauhid yang merupakan pangkal kebersihan dan 

kesucian jiwa.
26

 Dalam konteks pendidikan disebut dengan 

pendidikan keimanan.
27

 Untuk memenuhi kebutuhan remaja akan 

kebutuhannya terhadap agama, maka pelaksaan pendidikan 

keimanan sangat relevan dan penting bagi remaja.  

Iman kepada Allah membangkitkan jiwa remaja dalam 

kesyukurannya akan nikmat dan karunia Allah. Remaja yang baik 

akan terlahir dari kekuatan tauhid dan imannya kepada Allah SWT. 

Tauhid dan iman remaja menjadi benteng untuk mencegah 

penyimpangan perilaku pada fase remaja. 

d. Istikamah  

Istikamah adalah konsisten dalam melaksanakan ketaatan 

kepada Allah dan menghindari ajakan-ajakan hawa nafsu.
28

 Kata 

lain dari istikamah adalah teguh pendirian, tegak lurus dengan 

pendiriannya. Tidak bergeser, tidak beranjak, tidak dicondongkan 

ke kanan atau ke kiri, dan tidak dapat dimajukan ke depan ataupun 

dimundurkan ke belakang. Apapun yang terjadi orang istikamah 

tidak dilepaskannya pendirian itu.
29

 Dalam Al-Qur‟an Allah 

berfirman pada Surat Fushshilat/41: 30 sebagai berikut, 

يْا رَؿُّنَا ا
ِ
ذّيْنَ كَال

َّ
يْا اّنَّ ال ِـ ا خَ

َ
ا ت

َّ
ل
َ
ثِ ا

َ
مَلٰۤىِٕك

ْ
يْىّمِ ال

َ
 عَل

ِ
ل ِ ذِمَّ اسْخَلَامِيْا حَخَنَذَّ للّّٰٰ

جْخِمْ حيِْعَدِوْنَ 
ِ
تّيْ ك

َّ
ثّ ال جَنَّ

ْ
بْضّرِوْا ةّال

َ
زَنِيْا وَا حْ

َ
ا ت

َ
 وَل

Sesungguhnya orang-orang yang berkata, “Tuhan kami adalah 

Allah,” kemudian tetap (dalam pendiriannya), akan turun 

                                                           
25 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 486. 
26 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 583. 
27 Surya Bakti, “Pendidikan Remaja Menurut Perspektif Islam,” dalam Journal on 

Education, Vol. 06, No. 01, 2023, hal. 6272. 
28 Kholilurrohman, Mengenal Tasawuf Rasulullah Representasi Ajaran AL-Qur‟an 

dan Sunnah, Tangerang: Nurul Hikmah Press, 2020, hal. 55. 
29 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2015, Jilid 8, hal. 164. 



139 

 

 

malaikat-malaikat kepada mereka (seraya berkata), “Janganlah 

kamu takut dan bersedih hati serta bergembiralah dengan 

(memperoleh) surga yang telah dijanjikan kepadamu.” 

Ayat ini diawali dengan pernyataan “Tuhan kami adalah 

Allah,” kemudian dilanjutkan dengan kata istikamah. Maknanya 

bahwa agar setiap muslim tetap pada pendiriannya yaitu bertuhan 

kepada Allah. Istikamah menuhankan Allah dalam hati sanubari, 

dalam tindakan hidup, dalam kesyukuran menerima nikmat, dan 

dalam kesabaran menerima cobaan.
30

  

Dalam pendidikan, istikamah disebut dengan kebiasaan. 

Kebiasaan adalah pengulangan sesuatu secara terus menerus dan ia 

merupakan keadaan jiwa yang menimbulkan perbuatan dengan 

ringan. Kebiasaan dalam hal kebaikan membuka peluang bagi 

remaja untuk mendapatkan kemuliaan dan kedudukan. Kebiasaan 

memainkan peran penting dalam perilaku remaja, karena kebiasaan 

yang telah terbentuk pada dirinya, memberi pengaruh pada aktivitas 

tubuh, mental, dan intelektual remaja.
31

 

Apabila orang yang beriman istikamah dengan imannya maka 

dia akan menemukan jalan yang lurus (ash-shirâth al-mustaqîm). 

Apabila sudah didapat jalan yang lurus maka orang yang beriman 

itu akan selamat dan bahagia hidupnya. Kebahagiaan itu berupa 

pesan dari malaikat agar orang yang istikamah tidak perlu 

mengalami kesedihan dan ketakutan, karena surganya sudah 

disediakan.
32

 Jiwa orang yang istikamah tidak pernah merasa sepi 

karena dirinya dapat perlindungan dari malaikat yang diutus oleh 

Allah SWT. 

Istikamah dapat diamalkan dengan cara pengulangan pada 

perbuatan-perbuatan baik, khususnya dalam ibadah dan ketaatan 

kepada Allah. Pengulangan yang dilakukan dimaksudkan untuk 

menjadi kebiasaan yang tetap dan tertanam dalam jiwa. Setiap 

akhlak yang baik dilahirkan dari sebuah pembiasaan yang dilakukan 

secara terus menerus, sehingga menjadi rutinitas yang tidak 

membebani.
33

 Kebiasaan keagamaan tidak akan berbuah dan 

bernilai kecuali kebiasaan itu diamalkan dengan penuh kesadaran 

                                                           
30 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, hal. 164-165 
31 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 347-348. 
32 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, hal. 165. 
33 Saifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis Arba‟in An-Nawawiyah, Indramayu: 

Penerbit Adab, 2020, hal. 85. 



140 

 

dan pemahaman.
34

 Kebiasaan yang dilakukan dengan kelalaian 

hanya membuahkan kehampaan dan tidak memengaruhi jiwa, serta 

tidak memberi pengaruh terhadap perilaku. 

e. Memperbanyak Ibadah  

1) Salat  

Dalam rangka tazkiyah an-nafs, setelah memurnikan tauhid 

dan istikamah di dalamnya, tahap berikutnya yaitu 

memperbanyak ibadah kepada Allah SWT. Memperbanyak 

ibadah mencerminkan bahwa seseorang istikamah dalam 

menauhidkan Allah SWT. Dalam surat al-Ahzab/33: 33 Allah 

SWT berfirman sebagai berikut, 

 …. 
ٰ
يةَ وَا

ٰ
ل كّمْنَ الصَّ

َ
ِ وَا هٗۗ اّنَّمَا يِرّيْدِ اللّّٰٰ

َ
َ وَرَسِيْل طّػْنَ اللّّٰٰ

َ
يةَ وَا

ٰ
حّيْنَ الزَّك

مْ حَطْىّيْدًاۚ 
ِ
ركَ بَيْجّ وَيِطَى ّ

ْ
 ال

َ
وْل

َ
سْسَ ا مِ الر ّ

ِ
 لّيِذْوّبَ غَنْك

….Tegakkanlah salat, tunaikanlah zakat, serta taatilah Allah dan 

Rasul-Nya. Sesungguhnya Allah hanya hendak menghilangkan 

dosa darimu, wahai ahlul bait dan membersihkan kamu 

sebersih-bersihnya. 

Dalam ayat tersebut, Allah SWT menggunakan kata thathhîr 

yang merupakan kata lain dari tazkiyah. Dalam penafsiran 

Hamka disebutkan, bahwa Allah ingin melakukan penyucian 

jiwa seorang hamba yang taat beribadah kepadanya dari segala 

sifat dan perbuatan yang dapat mengotori jiwa, seperti syirik, 

dengki, dan sebagainya.
35

 Taat beribadah dapat dilakukan dengan 

cara mendirikan salat, berzakat, puasa, dan ibadah lainnya, serta 

menjalankan perintah Allah dan Rasulullah SAW dan 

meninggalkan segala apa yang dilarang-Nya.
36

  

Islam menolak pengabaian dalam segala bentuk ibadah. 

Bahkan pendidikan Islam sangat memperhatikan disiplin 

ketepatan waktu dalam pelaksanaan ibadah tanpa menunda 

pelaksanaanya. Khususnya bagi remaja yang sudah mukallaf  

atas segala bentuk ibadah semenjak awal fase remaja.
37

  Seperti 

                                                           
34 Saifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis Arba‟in An-Nawawiyah, hal. 86. 
35 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 209. 
36 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 209. 
37 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 355. 



141 

 

 

ibadah salat yang difirmankan Allah dalam Surat al-Ankabut/29: 

45 sebagai berikut, 

رِ … 
ْ
ذّك

َ
رّۗ وَل

َ
مِنْك

ْ
فَطْشَاءّۤ وَال

ْ
يةَ حَنْؾٰى غَنّ ال

ٰ
ل يةَۗ اّنَّ الصَّ

ٰ
ل كّمّ الصَّ

َ
وَا

بَدِ ۗ 
ْ
ك
َ
ّ ا   …اللّّٰٰ

... dan tegakkanlah salat. Sesungguhnya salat itu mencegah dari 

(perbuatan) keji dan mungkar. Sungguh, mengingat Allah (salat) 

itu lebih besar (keutamaannya daripada ibadah yang lain).… 

Ibadah harian yang sering dilakukan seorang hamba dengan 

tujuan untuk menjaga dirinya dari perbuatan buruk adalah salat. 

Hamka mengibaratkannya sebagai benteng. Dengan salat seorang 

hamba akan terbentengi dari segala macam kejahatan karena dia 

selalu terhubung dengan Allah SWT. Dalam lima waktu salat, 

antara satu waktu dengan waktu yang lain saling memantulkan 

cahaya kebaikan.
38

 Tercipta sirkel untuk melakukan kebaikan 

dan meninggalkan keburukan di antara lima waktu salat yang 

wajib itu, maka akan lebih baik lagi apabila ditambah dengan 

salat sunat.  

Terlebih lagi, apabila seorang hamba memperbaiki kualitas 

salatnya. Hamka mengutip pendapat Abul Aliyah mengenai tiga 

hal yang harus dijaga dalam salat. Pertama, yang harus dijaga 

adalah keikhlasan semata-mata salatnya hanya karena Allah 

SWT. Kedua, menanamkan rasa khasyyah yang berarti takut 

apabila salatnya tidak diterima Allah. Dan ketiga, menyadari 

bahwa salatnya adalah dzikrullah yaitu untuk mengingat Allah.39 

Salat yang disertai tiga hal di atas akan mendorong diri untuk 

berbuat yang ma‟rûf dan menahan diri agar tidak berbuat yang 

munkar.40 Apabila kedua dampak itu terwujud maka seorang 

hamba yang telah meraihnya, maka akan bersih jiwanya. 

Khususnya, bagi remaja muslim yang menjaga salat fardhu pada 

waktunya, menunaikannya dengan khusyuk, maka remaja 

tersebut akan mendapatkan keutamaan dan kenikmatan yang 

sempurna, serta pahala surga.41 

                                                           
38 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 4. 
39 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 5.  
40 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 5.  
41 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 356. 



142 

 

Keutamaan tersebut Allah sebutkan penjelasannya dalam ayat 

lain. Dalam penafsirannya disebutkan bahwa salat laksana 

stasiun peristirahatan bagi  jiwa untuk menambah kekuatan baru 

guna berjuang dalam perjuangan selanjutnya. Salat yang diminta 

adalah salat yang khusyuk. Khusyuk dalam salat laksana roh 

dalam badan. Sehingga dapat menjadikan jiwa bebas dari segala 

ketakutan, menghubungkan jiwa dengan Allah SWT, dan 

menguatkannya untuk melanjutkan perjuangan hidup.
42

 Ayat 

yang dimaksud adalah firman Allah dalam surat al-

Mu‟minun/23: 2 sebagai berikut, 

اتّهّمْ خٰشّػِيْنَ 
َ
ذّيْنَ وِمْ فّيْ صَل

َّ
 ال

 (Yaitu) orang-orang yang khusyuk dalam salatnya, 

2) Puasa  

Ibadah-ibadah fardhu dan sunnah berpengaruh nyata dalam 

hubungan sosial remaja, salah satunya puasa. Puncak dari ibadah 

puasa adalah takwa, orang yang bertakwa pasti berkahlak mulia. 

Karena itulah remaja yang rajin berpuasa, baik hubungan 

sosialnya.
43

 Allah SWT berfirman dalam Surat al-Baqarah/2: 183 

sebagai berikut, 

ذّيْنَ مّنْ 
َّ
ى ال

َ
تّبَ عَل

ِ
مَا ك

َ
يَامِ ك مِ الص ّ

ِ
يْك

َ
تّبَ عَل

ِ
مَنِيْا ك

ٰ
ذّيْنَ ا

َّ
يُّىَا ال

َ
يٰٓا

لِيْنَۙ  مْ حَخَّ
ِ
ك
َّ
ػَل
َ
مْ ل

ِ
 كَتْلّك

Wahai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu 

berpuasa sebagaimana diwajibkan atas orang-orang sebelum 

kamu agar kamu bertakwa. 

Puasa adalah ibadah terbaik untuk melatih jiwa. Dengan 

puasa orang yang beriman dapat melatih dalam mengendalikan 

dirinya, menanamkan keyakinan bahwa Allah selalu 

mengawasinya, dan melatih diri dalam menjaga kehormatannya 

dengan mengendalikan syahwat perut dan syahwat kemaluannya. 

                                                           
42 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 6, hal. 166. 
43 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 163. 



143 

 

 

Kemampuan orang beriman  atas semua latihan-latihan tersebut 

merupakan hal terpenting dalam keteguhan jiwa.
44

 

Puasa memberi kesan yang besar bagi jiwa, apabila orang 

beriman mengerjakan puasanya dengan iman dan penuh 

kesadaran. Karena dalam berpuasa dia tidak hanya dilarang 

melakukan yang haram, akan tetapi dia juga dilarang melakukan 

hal yang halal seperti, minum, makan bersetubuh dengan istri 

yang sah, dan lain sebagainya. Selain itu, orang yang berpuasa 

juga dididik untuk mengendalikan diri dalam bercakap, melihat, 

dan mendengar serta memperbanyak ibadah.
45

  

Sungguh sangat bermanfaat puasa bagi jiwa manusia. 

Puasa menjadi penyuci jiwa, mendatangkan keridhaan Tuhan, 

dan mendidik jiwa agar bertakwa kepada Allah pada saat sepi 

dan ramai, membina kemauan, dan mengajarkan kesabaran 

dalam menanggung kesusahan dan penghinddaran syahwat.
46

 

Dapat disimpulkan bahwa puasa yang menjadi bagian dari rukun 

Islam menjadi perantara orang Islam untuk menyucikan jiwanya 

sebagai bukti kehambaan dan kepasrahannya kepada Allah SWT. 

Puasa mengandung faedah-faedah kesehatan, akhlak, dan 

sosial yang membawa kebaikan bagi remaja. Selama berpuasa, 

remaja menahan lidahnya dari ghibah, caci maki orang lain, dan 

perkataan yang tidak berguna. Saat remaja merasakan lapar di 

tengah-tengah berpuasa, hatinya menjadi tersentuh untuk 

mengulurkan bantuan kepada orang yang membutuhkannya. 

3) Sedekah dan Zakat 

Pada fase remaja, mereka sangat memperhatikan isu-isu 

kemanusiaan dan kehidupan sosial. Mereka membantu orang 

yang membutuhkan bantuan selama hal itu mampu dia lakukan. 

Ini merupakan bukti bahwa dalam fase remaja terdapat 

pertumbuhan sosial.
47

 Allah berfirman dalam surat at-Tawbah/9: 

103 sebagai berikut, 

                                                           
44 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 340-341. 
45 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 343-344. 
46 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Aqidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan 

oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul At-Tafsiirul-Muniir: fil „Aqidah wasy-

Syari‟ah wal Manhaj, Depok: Gema Insani, 2013, Jilid 1, hal. 379. 
47 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 166. 



144 

 

يْىّمْۗ اّنَّ 
َ
ّ عَل

 
يْىّمْ ةّىَا وَصَل ّ

 
رِوِمْ وَحِزكَ مْيَالّىّمْ صَدَكَثً حِطَى ّ

َ
خِذْ مّنْ ا

ِ سَمّيْعٌ عَلّيْمٌ  ىِمْۗ وَاللّّٰٰ
َّ
نٌ ل

َ
يحَكَ سَك

ٰ
 صَل

Ambillah zakat dari harta mereka (guna) menyucikan dan 

membersihkan mereka, dan doakanlah mereka karena 

sesungguhnya doamu adalah ketenteraman bagi mereka. Allah 

Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui. 

Dalam menafsirkan ayat ini, Hamka mengawalinya dengan 

menekankan keyakinan bahwa segala kebendaan yang ada di 

alam semesta ini adalah ciptaan Allah. Oleh karenanya, manusia 

tidak mempunyai hak milik atas alam ini, bahkan manusia 

sendiri adalah milik Allah. Dalam beberapa ayat Al-Qur‟an Allah 

hanya mengizinkan manusia mengambil faedah dari alam 

kepunyaan Allah ini bagi dirinya dan bagi seluruh manusia 

lainnya.
48

 Dengan itu, Allah mengingatkan bahwa sebagai 

manusia makhluk ciptaan Allah tidak hidup sendiri, akan tetapi 

hidup bersamaan dan saling membutuhkan pertolongan dengan 

sesama.  

Setiap manusia mempunyai latarbelakang yang berbeda, 

ada yang kaya, yang miskin, yang kuat, yang lemah, yang cerdik, 

yang bodoh, dan lain sebagainya. Dalam ayat ini Allah 

memerintahkan agar di antara mereka saling membantu. Orang 

yang kaya membantu yang miskin dengan hartanya, yang pintar 

membantu yang bodoh dengan ilmunya, dan yang kuat 

membantu yang lemah dengan kekuatannya, pemberian bantuan 

tersebut dinamakan sedekah.
49

 

Dalam kalangan remaja, muncul berbagai macam problem 

fisik dan kesehatan. Salah satu sebabnya adalah rendahnya 

penghasilan ekonomi keluarga. Hal ini dapat berdampak pada 

tidak terpenuhinya kelayakan tempat tinggal dan kesehatan gizi 

seseorang. Maka Allah memerintahkan orang-orang kaya untuk 

mengeluarkan sebagian hartanya yang telah memenuhi syarat, 

untuk didistribusikan kepada orang yang berhak menerimanya, 

                                                           
48 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 275. 
49 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 277. 



145 

 

 

demi memenuhi kebutuhan mereka dan menghindari kebiasaan 

meminta-minta.
50

 

Amalan tersebut dinamakan zakat dari kata bahasa Arab 

zakkâ-yuzakkî yang berarti menyucikan atau membersihkan. 

Zakat dibatasi dengan waktu dan nisab. Sedekah dan zakat 

keduanya bertujuan membersihkan dan menyucikan harta dan 

pemiliknya dari kotoran jiwa, seperti kikir dan tamak.51 Zakat 

dan sedekah merupakan ibadah sosial yang dapat menjaga 

kerukunan persaudaraan antar sesama orang beriman. 

Ibadah harta tersebut menjadi salah satu syarat 

kemenangan jiwa orang beriman. Pada surat al-Mu‟minun/23: 4 

Allah SWT berfirman sebagai berikut, 

يْنَۙ  
ِ
ػّل ٰـ يةّ 

ٰ
ذّيْنَ وِمْ لّلزَّك

َّ
 وَال

orang-orang yang menunaikan zakat, 

Pribadi dan jiwa orang beriman harus selalu diberi cahaya 

dan dibersihkan. Dengan zakat dan sedekah dibersihkannya jiwa 

dari segala penyakit yang mengotorinya dan meredupkan cahaya 

di dalamnya. Selain jiwa, badan yang dzahirpun juga 

dibersihkan, karena yang dzahir adalah cerminan yang batin.
52

 

Dengan demikian dapat dipahami bahwa apabila orang mu‟min 

tidak mengeluarkan sebagian harta yang dimilikinya, akan 

menjadi kotor. Dia menyangka bahwa harta itu kepunyaanya, 

padahal Allah-lah yang menyediakan untuknya, agar dia 

mengambil faedah dan mengolahnya dengan baik sesuai perintah 

Allah SWT. 

Orang yang enggan berzakat, tertanam dalam dirinya sifat 

tamak, rakus, kikir, dan bakhil. Ayat di atas diperkuat dengan 

ayat yang lain dalam surat al-Lail/92: 18 sebagai berikut, 

ىۚ 
ّٰ
هٗ يَتَذكَ

َ
يْ مَال ذّيْ يِؤْتّ

َّ
 ال

yang menginfakkan hartanya (di jalan Allah) untuk 

membersihkan (diri dari sifat kikir dan tamak). 

                                                           
50 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 394. 
51 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 276-277. 
52 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 168. 



146 

 

Dalam surat yang sama di ayat yang kelima disebutkan 

bahwa orang yang suka memberi antar sesama adalah bukti 

terbukanya hati. Dan sebaliknya, pada ayat kedelapan disebutkan 

akan celaka bagi mereka yang bakhil tidak mau mengeluarkan 

harta bendanya untuk menolong orang lain.
53

 Kemudian pada 

ayat kedelapanbelas ini, Hamka sependapat dengan Ibnu Katsir 

dalam menafsirkannya. Keduanya menyebutkan bahwa bukti 

orang yang membaktikan dirinya kepada Allah dan tidak 

memutuskan hubungan dengan-Nya adalah dengan cara tekun 

memberikan hartanya kepada orang lain.
54

 Maka orang yang 

memiliki tabiat demikian akan bersih jiwanya dari segala kotoran 

jiwa dan bersih juga hartanya dari segala kotoran (hak orang lain 

yang belum diberikan). 

Remaja harus membiasakan dirinya mengeluarkan 

hartanya untuk berzakat dan bersedekah sesuai kemapuannya. 

Dengannya, dapat menghilangkan dorongan-dorongan negatif 

jiwa remaja seperti, egoisme, tamak, bakhil, dan kikir. Dan 

sebaliknya, dengan zakat dan sedekah akan meningkatkan sifat 

kebaikan dalam jiwa, seperti kasih sayang dan pemberian 

bantuan kepada kaum miskin dan orang-orang yang 

membutuhkan. 

4) Berzikir (Mengingat Allah SWT) 

Jiwa yang suci harus terus dilatih dan dijaga. Salah satu 

cara melatih dan menjaganya adalah dengan selalu mengingat 

Allah SWT. Mengingat Allah yang paling mudah adalah dengan 

menyebutnya atau yang biasa disebut dengan amalan zikir.
55

 

Ibadah dengan lisan ini akan berdampak kepada hati dan jiwa. 

Sebagaimana yang telah difrimankan Allah Swt dalam Surat ar-

Ra‟ad/13: 28 sebagai berikut, 

ّ حَطْمَىِٕنُّ  رّ اللّّٰٰ
ْ
ا ةّذّك

َ
ل
َ
ۗ  ا ّ رّ اللّّٰٰ

ْ
يْبِهِمْ ةّذّك

ِ
مَنِيْا وَحَطْمَىِٕنُّ كِل

ٰ
ذّيْنَ ا

َّ
ال

يْبِۗ  
ِ
لِل
ْ
 ال

                                                           
53 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 599-602. 
54 Al-Hafidz „Imaduddin Abi Al-Fida‟ Isma‟il bin Umar ibnu Katsir Al-Dimasyqi, 

Tafsir Al-Qur‟ân Al-„Adzîm, Juz 4, hal. 452. 
55 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 354. 



147 

 

 

(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi 

tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, bahwa hanya 

dengan mengingat Allah hati akan selalu tenteram. 

Hamka menafsirkan ayat tersebut, bahwa orang yang telah 

beriman, keimanannya akan membuat dirinya selalu mengingat 

Allah. Mengingat Allah akan mendatangkan ketentraman dan 

menghilangkan segala macam kegelisahan, pikiran kusut, putus 

asa, ketakutan, kecemasan, keragu-raguan, dan duka cita. 

Ketentraman hati sangat diperlukan oleh semua manusia 

terutama yang menginginkan penyucian jiwa. Karena hati yang 

tentram merupakan pokok kesehatan ruhani dan jasmani. 

Sedangkan keraguan dan kegelisahan adalah pangkal dari segala 

macam penyakit.
56

  

Tidak ada obat untuk hati dan jiwa yang sakit kecuali iman 

yang mendorong diri untuk selalu zikir mengingat Allah SWT. 

Celakalah bagi yang tidak dapat menyembuhkan penyakit hati 

dan jiwa, karena apabila keduanya sakit akan memberikan 

dampak yang besar. Dampak yang besar disebabkan sakitnya hati 

dan jiwa adalah kufur akan nikmat Allah SWT.
57

  

Orang yang membiasakan dirinya berzikir mengingat 

Allah, Allah juga akan mengingatnya. Berzikir tanda syukur, 

karena itu orang berzikir Allah akan tambah nikmatnya. 

Sebagaimana firman Allah dalam Surat al-Baqarah/2: 152 

sebagai berikut, 

فِرِوْنّ 
ْ
ا حَك

َ
رِوْا لّيْ وَل

ِ
مْ وَاشْك

ِ
ركْ

ِ
ذكْ
َ
يْ  ا رِوْنّ

ِ
اذكْ  ࣖ َـ

Maka, ingatlah kepada-Ku, Aku pun akan ingat kepadamu. 

Bersyukurlah kepada-Ku dan janganlah kamu ingkar kepada-

Ku. 

Hamka menafsirkan kalimat “mengingat Allah” dengan 

makna tafsir “mentaati Allah”. Maka balasan bagi yang rajin 

mengingat Allah, Allah akan mengingatnya dengan cara 

memberinya ampunan. Sebaliknya, apabila seorang hamba 

mengingat Allah akan lantaran bermaksiat kepada-Nya, maka 

Allah akan mengingatnya dengan menimpakan ancaman 

                                                           
56 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 68 
57 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 69. 



148 

 

kepadanya.
58

 Seperti yang juga diterangkan dalam Al-Qur‟an 

Surat al-Ahzab/33: 35 sebagai berikut, 

سْرًا … 
َ
ا ؾْفّرَةً وَّ ىِمْ مَّ

َ
ِ ل عَدَّ اللّّٰٰ

َ
كّرٰتّ ا الذّٰ رّيْدًا وَّ

َ
َ ك كّرّيْنَ اللّّٰٰ وَالذّٰ

 غَظّيْمًا 
… dan laki-laki dan perempuan yang banyak menyebut (nama) 

Allah, untuk mereka Allah telah menyiapkan ampunan dan 

pahala yang besar. 

Ibadah-ibadah yang telah disyariatkan bertujuan untuk 

mendidik jiwa dan membina semangat persamaan dan 

kebersamaan antar manusia. Apabila semua dikerjakan dengan 

baik dan benar maka akan berdampak nyata dalam hubungan 

sosial manusia, khususnya kalangan remaja. Karena ibadah-

ibadah itu mendorong remaja untuk melakukan kebaikan dan 

mencegah keburukan. Kalau ibadah tidak merealisasikan tujuan-

tujuan tersebut, maka tidak bisa disebut ibadah dan tidak 

diterima oleh Allah, bahkan mendapatkan celaan bagi pelakunya. 

Ibadah yang dikerjakan harus dilakukan dengan penghayatan dan 

pemahaman. Ibadah yang dikerjakan dengan menjaga kualitas 

akan berdampak pada kebersihan jiwa dan berdampak pada pola 

pikir, sikap, dan perilaku. 

f. Beribadah dalam Masjid 

Remaja mengalami emosi-emosi yang saling bertentangan dan 

tidak stabil. Dia berusaha menutupinya karena takut diketahui orang 

lain. Sebab itulah dirinya merasa gagal, kemudian dia lebih memilih 

untuk mengisolasikan diri atau menjauhi keramaian karena malu, 

depresi, dan putus asa terhadap dirinya. Faktor tersebut yang 

membuat remaja muram, menjauhkan diri, dan menghindari 

kegiatan massal atau kelompok.
59

 

Dalam fenomena tersebut, pendidikan Islam menanamkan 

semangat kebersamaan dalam jiwa remaja. Dengan membuat 

kegiatan berkelompok yang mendorong para remaja berkumpul 

bersama rekan-rekannya. Pendidikan yang dapat diterapkan bisa 

                                                           
58 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 284. 
59 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 143. 



149 

 

 

dengan melaksanakan salat fardhu berjama‟ah di masjid.
60

 Apabila 

remaja sudah berkumpul dalam masjid, maka akan tercipta kegiatan 

lainnya setelah mereka melaksanakan salat. Sehingga timbul 

interaksi dan komunikasi yang dapat menanamkan rasa percaya diri 

dalam jiwa remaja. 

Tempat ibadah umat Islam yang disebut masjid merupakan 

tempat umat Islam mendekatkan diri kepada Allah SWT. Di 

dalamnya banyak remaja melakukan penyucian diri, Allah 

menyebutnya dalam surat at-Taubah/9: 108 sebagai berikut, 

يْ  .… ّـ  ۗ يْهّ ّـ نْ حَلِيْمَ 
َ
ضَقُّ ا

َ
لّ يَيْمٍ ا وَّ

َ
ى الخَّلْيٰى مّنْ ا

َ
سَ عَل س ّ

ِ
مَسْشّدٌ ا

َ
هّ ل

رّيْنَ  ى ّ
مِطَّ
ْ
بُّ ال ِ يِحّ رِوْاۗ وَاللّّٰٰ خَطَىَّ نْ يَّ

َ
يْنَ ا تُّ حّ

 يُّ
ٌ
 رّجَال

Sungguh, masjid yang didirikan atas dasar takwa sejak hari 

pertama lebih berhak engkau melaksanakan salat di dalamnya. Di 

dalamnya ada orang-orang yang gemar membersihkan diri. Allah 

menyukai orang-orang yang membersihkan diri. 

Masjid yang dibangun atas dasar takwa akan melahirkan 

ketakwaan dalam diri orang beribadah di dalamnya. Orang-orang 

yang beribadah di dalam masjid tersebut menginginkan kebersihan 

dzahir dan batin. Untuk kebersihan dzahir mereka berwudhu untuk 

menghilangkan hadas kecil, mandi junub untuk menghilangkan 

hadas besar, dan berpakaian yang suci. Sedangkan untuk kebersihan 

batin mereka salat, berzikir, berdoa, beri‟tikaf. Setelah kesucian 

dzahir dan batin berhasil diraih, Allah akan mencintai mereka.
61

  

Selain itu, Hamka menyebutkan dalam tafsirnya bahwa 

mereka termasuk orang-orang yang beriman. Setelah hatinya bersih 

dan imannya bertambah, mereka beraktivitas di luar masjid dengan 

membawa nilai-nilai masjid. Di antaranya adalah ikhlas, jujur, 

khusyuk, dan tadharru‟.
62

 Didikan kebersihan tubuh yang sokong-

menyokong dengan kebersihan hati, menjadikan orang tersebut 

sangat berhati-hati dalam berbuat demi mengharap cinta Allah 

SWT. 

Remaja juga mengalami pertumbuhan sosial dalam 

kehidupannya. Jiwa remaja terkandung di dalamnya rasa empati dan 

                                                           
60 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 143.  
61 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 290. 
62 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 291. 



150 

 

mementingkan orang lain. Rasa ini pnting untuk dilatih dan 

dibiasakan. Demi mewujudkannya maka diperlukan aktivitas remaja 

yang bersifat kelompok. Tempat terbaik untuk berkumpulnya para 

remaja adalah masjid. Sehingga di dalamnya remaja terdidik jiwa 

dan raganya, sampai menjadi remaja muslim yang berjiwa bersih. 

g. Menghiasi Diri dengan Sifat-sifat Terpuji 

1) Qanâ‟ah  

Salah satu penyakit yang dapat mengotori jiwa adalah 

kerakusan. Kebalikan dari kerakusan adalah kepuasan terhadap 

segala apa yang diberikan oleh Allah SWT berapapun kadar dan 

timbangannya.
63

 Dalam beberapa ayat dalam Al-Qur‟an Allah 

meminta hamba-Nya agar mempunyai sifat qanâ‟ah, di 

antaranya dalam Surat an-Nisa‟/4: 32 sebagai berikut, 

ا  جَالّ نَصّحْبٌ مِ َّّ ى ةَػْضٍۗ  لّلر ّ
ٰ
مْ عَل

ِ
ِ ةّهٖ ةَػْضَك  اللّّٰٰ

َ
ل ضَّ َـ يْا مَا  ا حَخَمَنَّ

َ
وَل

ضْلّهٖۗ  اّنَّ  َـ َ مّنْ  يا اللّّٰٰ
ِ
ل ٔـَ تَسَبْنَۗ وَسْ

ْ
ا اك سَاءّۤ نَصّحْبٌ مِ َّّ ّ

تَسَتِيْاۗ  وَلّلج 
ْ
اك

ّ شَيْءٍ عَلّيْمًا
 
ظنَ ةّكِل

َ
َ ط   اللّّٰٰ

Janganlah kamu berangan-angan (iri hati) terhadap apa yang 

telah dilebihkan Allah kepada sebagian kamu atas sebagian 

yang lain. Bagi laki-laki ada bagian dari apa yang mereka 

usahakan dan bagi perempuan (pun) ada bagian dari apa yang 

mereka usahakan. Mohonlah kepada Allah sebagian dari 

karunia-Nya. Sesungguhnya Allah adalah Maha Mengetahui 

segala sesuatu. 

Hamka menyebutkan, bahwa orang yang gemar berkhayal 

dan silau terhadap nikmat orang lain maka ia bersifat iri dan 

dengki, benci, umpat, mengomel kepada orang yang diberi 

nikmat dan Sang Maha Pemberi Allah SWT.
64

 Melamun dan 

berkhayal menjadi problematika akal yang muncul pada fase 

remaja. Pendidikan Islam menolak bentuk aktivitas pikiran 

negatif ini. Karena aktivitas ini dapat membuang-buang waktu 

anak remaja dengan kekosongan.
65

 Oleh karena itu, Islam tidak 

                                                           
63 Akhmad Alim, Pendidikan Jiwa: Terapi Spiritual Modern, Jakarta: Al-Mawardi 

Prima, 2018, hal. 181. 
64 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 270-271. 
65 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 524-526. 



151 

 

 

membiarkan anak remaja terpedaya dengan khayalan dan 

lamunan yang dapat membunuh kreativitas anak remaja. 

Sebenarnya, dalam diri setiap remaja Allah sudah 

memberikan kelebihan, namun tidak ada kepuasan dalam 

jiwanya, mengakibatkan jiwanya miskin dan merasa selalu 

kurang.
66

 Karena itu remaja gemar melamun dan berkhayal, 

aktivitas lamunan biasanya berkisar pada keinginan yang bersifat 

materi dan soisal, seperti kekayaan dan kesuksesan.
67

 Hamka 

dalam tafsirnya, menyebutkan bahwa setiap orang agar menjaga 

kesehatan jiwanya dengan menanamkan sifat qanâ‟ah terhadap 

apa yang sudah menjadi bagiannya.
68

 

2) Syukur  

Salah satu problematika akal pada remaja di masa 

puberitas adalah adanya perasaan gelisah. Kecenderungan 

perasaaan gelisah ini terhadap objek materi. Kegelisahan 

terhadap materi itu timbul disebabkan ketidakpuasan terhadap 

dengan apa yang remaja miliki. Sifat yang hilang dari remaja 

tersebut adalah sifat syukur terhadap nikmat yang telah Allah 

berikan.
69

 Padahal syukur adalah tanda penghambaan manusia 

kepada Tuhan yang menciptakan dan mengatur makhlûq-Nya. 

Sebagaimana yang difirmankan Allah dalam Surat Ibrahim/14: 7 

sebagai berikut, 

ىِٕنْ 
َ
مْ وَل

ِ
زّيْدَنَّك

َ
ا
َ
رْحِمْ ل

َ
ىِٕنْ شَك

َ
مْ ل
ِ
نَ رَةُّك ذَّ

َ
فَرْحِمْ  وَاّذْ حَا

َ
شَدّيْدٌ  اّنَّ ك

َ
 عَذَابّيْ ل

(Ingatlah) ketika Tuhanmu memaklumkan, “Sesungguhnya jika 

kamu bersyukur, niscaya Aku akan menambah (nikmat) 

kepadamu, tetapi jika kamu mengingkari (nikmat-Ku), 

sesungguhnya azab-Ku benar-benar sangat keras.” 

Lawan dari syukur adalah kufur. Kufur berarti tidak 

mengenal terimakasih, lupa atas nikmat sebelumnya, tidak puas 

dengan apa yang didapat. Perangai ini termasuk penyakit yang 

merusak jiwa seseorang.
70

 Karena itu kufur harus diganti dengan 

kebiasaan Syukur.  

                                                           
66 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 271. 
67 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 528. 
68 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 271. 
69 Agustang K dan Sugirma, Tasawuf Anak Muda: yang Muda yang Berhati Mulia, 

hal. 59. 
70 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 89-90. 



152 

 

Hamka menegaskan bahwa dalam jiwa yang syukur akan 

ada kenikmatan, ketenangan, dan kebahagiaan. Karena jiwanya 

dilandasi dengan iman, terutama iman akan qadha‟ dan qadar 

Allah yang baik maupun yang buruk.
71

 Oleh karenanya, dalam 

pendidikan remaja menjadi relevan untuk dilakukan penanaman 

jiwa syukur dalam jiwa anak remaja, dan menanamkan juga 

keimanan bahwa Allah telah menetapkan dan membagi 

kenikmatan bagi setiap manusia.  

3) Sabar  

Emosi yang luar biasa adalah salah satu bahaya masa 

remaja. Tampak jelas dalam perilaku emosionalnya yang 

menunjukkan ketidakseimbangan dan ketidaklogisannya. 

Contohnya, dalam keadaan marah, remaja suka menggigit 

tangannya atau tangan lawannya yang membangkitkan 

amarahnya. Sebagiannya, ada yang berperilaku aneh seperti, 

berteriak histeris, memukul, atau menghancurkan barang, 

perilaku ini menunjukkan ketidakmatangannya dan 

ketidakseimbangannya emosi remaja.
72

 

Dalam potensi amarah remaja terkandung unsur berlebihan 

yang dapat menjerumuskan seseorang kepada benacana. 

Terdapat juga unsur kelemahan yang mencegah seseorang 

melakukan perbuatan terpuji seperti sabar dan santun.
73

 Karena 

itu selain sifat syukur, yang harus dimiliki remaja yaitu sifat 

sabar. Keduanya pasangan yang tidak dapat dipisahkan bagaikan 

dua sayap pada seekor burung. Mengenai sabar Allah berfirman 

dalam surat al-Baqarah/2: 153 sebagai berikut, 

َ مَعَ الصّٰ  يةّۗ  اّنَّ اللّّٰٰ
ٰ
ل بْدّ وَالصَّ مَنِيا اسْخَػّحْنِيْا ةّالصَّ

ٰ
ذّيْنَ ا

َّ
يُّىَا ال

َ
  بّدّيْنَ يٰٓا

Wahai orang-orang yang beriman, mohonlah pertolongan 

(kepada Allah) dengan sabar dan salat. Sesungguhnya Allah 

beserta orang-orang yang sabar. 

Dalam ayat ini, Allah memerintahkan orang beriman, 

hendaknya menghadapi hidup ini dengan bermodalkan salat dan 

                                                           
71 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 89-90. 
72 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 263. 
73 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 300. 



153 

 

 

sabar.
74

 Karena apabila mulai terasa gelisah dan jenuh dalam 

menjalaninya, dibutuhkanlah hati yang sabar. Sabar akan 

mendatangkan ketenangan. Akan tetapi, sabar tidak bisa berdiri 

sendiri, sabar harus ditopang dengan salat yang dilaksanakan 

secara rutin setiap harinya. Hingga keduanya mekahirkan 

ketenangan dalam hati orang beriman.
75

 

Wahbah Zuhaili menafsirkan kesabaran dengan arti, 

mengukuhkan jiwa agar kuat menanggung derita.
76

 Hamka 

menegaskan, Allah akan selalu bersama dengan orang-orang 

yang sabar. Ketika seseorang membentengi dirinya dengan salat 

dan sabar maka berangsur timbullah fajar harapan dalam hidup, 

di saat yang sama tampak sari cahaya iman pada wajahnya, 

kemudian jiwanya merasa bebas karena dia sadar Allah 

bersamanya.
77

 Apapun yang terjadi tidak ada kesedihan dan tidak 

ada ketakutan dalam diri orang yang sabar. 

Imbalan lainnya bagi orang yang bersabar, Allah sebutkan 

dalam Surat az-Zumar/39: 10 sebagai berikut, 

سْرَوِمْ ةّؾَيْدّ ضّسَابٍ  ۗ…
َ
بّدِوْنَ ا  اّنَّمَا يِيَفَّى الصّٰ

… Sesungguhnya hanya orang-orang yang bersabarlah yang 

disempurnakan pahalanya tanpa perhitungan. 

Hamka dalam tafsirnya mengutip tafsir dari al-Awza‟i. 

Menurutnya, orang-orang yang sabar dan tahan menderita itu di 

akhirat kelak tidaklah ditimbang berat atau ringan amalnya 

melainkan sudah disediakan saja bagi mereka bilik-bilik istirahat 

yang mulia di surga. Hamka menambahkan penjelasan dari hadis 

Rasulullah SAW yang diriwayatkan Anas bin Malik, Nabi 

menyebut bahwa semua amal akan ditimbang dengan teliti, 

namun amal bagi orang-orang yang telah bersabar atas segala 

ujian, musibah, dan cobaan yang ditimpakan kepadanya, amalan 

mereka tidak ditimbang disebabkan kesabarannya.
78

 

Begitu besarnya keutamaan dari saabar, berbanding 

terbalik dengan marah. Pendidikan kesebaran sangat relvan dan 

                                                           
74 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 285. 
75 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 286. 
76 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Aqidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan 

oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul At-Tafsiirul-Muniir: fil „Aqidah wasy-

Syari‟ah wal Manhaj, Jilid 1, hal. 294. 
77 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 287. 
78 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, hal. 17. 



154 

 

penting bagi remaja di saat merekas mengalami masa-masa 

mencuatnya energi-energi yang terpendam. Masa ini menjadi 

bahaya apabila arah pendidikannya menyeleweng jauh dari 

perilaku yang lurus. 

4) Jujur (ash-Shidq) 

Remaja sangat memerlukan pendidikan jujur dalam 

pelaksanaan pendidikan remaja. Sehingga kejujuran menjadi 

kebiasaan para remaja. Kebiasaan jujur mendorong remaja 

berkata benar. Remaja yang jujur akan hidup dengan tenang, 

aman, dan bahagia.
79

 Orang yang jujur berani mengatakan yang 

benar walaupun dalam keadaan terancam. Sebagian ulama 

menyatakan bahwa ash-shidq adalah keselarasan antara apa yang 

terlintas di dalam batin dengan apa yang dikerjakan secara 

zahir.
80

 Allah berfirman dalam Surat at-Taubah/9: 119 sebagai 

berikut,  

دّكّيْنَ  يْنِيْا مَعَ الصّٰ
ِ
َ وكَ مَنِيا احَّلِيا اللّّٰٰ

ٰ
ذّيْنَ ا

َّ
يُّىَا ال

َ
 يٰٓا

Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah 

dan tetaplah bersama orang-orang yang benar! 

Pesan pertama dalam ayat ini adalah perintah agar 

bertakwa. Apapun keadaanya, takwa harus selalu ditegakkan 

oleh orang beriman. Hamka menyebut dalam tafsir ayat ini, kisah 

orang yang mempertahankan kejujurannya demi kebenaran, 

dialah Ka‟ab bin Malik dan kedua temannya. Orang jujur itu 

berani karena benar, apa yang diperjuangkan tidak sia-sia. 

Kejujuran dapat menjauhkan diri dari kemunafikan yang 

mengotori jiwa.
81

  

Ash-Shidq dalam Tafsir Al-Munir bermakna ketetapan hati 

pada agama Allah dan syariat-Nya dan Rasul-Nya. Kejujuran 

yang demikian akan mendatangkan keselamatan.
82 Menurut 

Hamka kejujuran memerlukan ketulusan. Kejujuran yang 

berlandaskan ketulusan berbeda dengan kejujuran yang 

                                                           
79 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 359. 
80 Kholilurrohman, Mengenal Tasawuf Rasulullah Representasi Ajaran AL-Qur‟an 

dan Sunnah, hal. 55. 
81 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 314. 
82 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Aqidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan 

oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul At-Tafsiirul-Muniir: fil „Aqidah wasy-

Syari‟ah wal Manhaj, Depok: Gema Insani, 2013, Jilid 6, hal. 86. 



155 

 

 

berlandaskan keterpaksaan.
83

 Hamka menjelaskan itu dalam 

penafsiran Surat al-Ahzab/33: 24 sebagai berikut, 

دّكّيْنَ ةّصّدْكّىّمْ  ِ الصّٰ يَشْزّيَ اللّّٰٰ ّ
 
 ...ل

agar Allah memberikan balasan kepada orang-orang yang benar 

itu karena kebenarannya .... 

Kebiasaan jujur merupakan pilar utama yang menopang 

akhlak remaja muslim, dan merupakan indikasi kekuatan 

imannya. Nabi Muhammad saw pernah bersabda dalam hadisnya 

bahwa kejujuran adalah kebajikan. Maknanya, kejujuran menjadi 

penopang asasi bagi eksistensi segala kebajikan yang meliputi 

pokok agama, seperti menjalankan rukun iman dan rukun Islam, 

dan kebajikan lainnya.
84

 

Sifat jujur dalam kehidupan manusia dapat diperoleh 

dengan usaha pelatihan dan pembiasaan. Kemudian kejujuran 

tersebut dikembangkan dan dibarengi dengan praktik yang 

konsisten untuk selalu berkata dan berbuat jujur. Remaja juga 

hendaknya waspada terhadap sikap dusta, agar para remaja 

menjauhinya. 

h. Menjaga Pandangan dan Menjaga Kehormatan 

Ketertarikan antara laki-laki dan perempuan merupakan 

dorongan fitrah. Dorongan yang menyertainya adalah cinta timbal 

balik antara kedua belah pihak. Ketertarikan ini dimulai sejak 

remaja. Sering kali terlalu cepat munculnya rasa ini, menyebabkan 

perkembangan yang mengejutkan pada fase remaja, sehingga 

membangkitkan perasaan cinta antara keduanya. Dan sering kali 

media masa visual membantu menyalakan api perasaan ini melalaui 

film atau video pendek ataupun gambar foto berbau pornografi.
85

  

Setiap manusia mempunyai kehormatan yang patut dijaga. 

Untuk menjaganya Allah sudah menjelaskannya dalam surat an-

Nuur/24: 30 sebagai berikut, 

                                                           
83 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 172. 
84 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 359-360. 
85 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak 

Remaja, hal. 86. 



156 

 

ىِمْۗ 
َ
ى ل

ٰ
زْك
َ
ۗ ذٰلّكَ ا رِوْسَىِمْ ِـ فَظِيْا  ةْصُارّوّمْ وَيَحْ

َ
يْا مّنْ ا مِؤْمّنّيْنَ يَؾِضُّ

ْ
ل ّ
 
 ل
ْ
كِل

َ خَتّيْدٌْۢ ةّمَا يَصْنَػِيْنَ   اّنَّ اللّّٰٰ
Katakanlah kepada laki-laki yang beriman hendaklah mereka 

menjaga pandangannya dan memelihara kemaluannya. Demikian 

itu lebih suci bagi mereka. Sesungguhnya Allah Maha Teliti 

terhadap apa yang mereka perbuat. 

Syahwat adalah keperluan hidup. Tetapi kalau syahwat tidak 

terkendali maka kekotoranlah yang tersisa. Syahwat akan muncul 

setelah mendapatkan rangsangan yang bersumber dari pengelihatan. 

Maka orang beriman hendaknya menjaga kedua matanya dari 

pandangan yang membangkitkan syahwat.
86

 Apabila pandangan liar 

maka syahwat tidak terkendali. Jika syahwat sudah tidak terkendali 

maka kelamin menghendaki kepuasannya. Oleh karenanya, orang 

beriman harus menjaga kemaluan dan kehormatannya. 

Sesungguhnya keduanya adalah amanah dari Allah. Orang Islam 

yang sanggup menahan pandangan matanya, keislamannya naik 

pada tingkat iman, dan orang beriman jiwanya bersih dan tentram.
87

  

Seharusnya remaja mengetahui bahwa ketertarikan yang dini 

terhadap lawan jenis berakibat kurang baik. Karena tidak disarankan 

untuk keduanya menjalin hubungan, walaupun dengan pernikahan 

yang sesuai syariat pada fase perkembangan ini. Karena faktor 

jasmani dan mental remaja belum matang dan layak untuk 

melakukan pernikahan.
88

 Maka syaraiat Islam telah membuat 

batasan-batasan yang bisa menjamin dorongan seksual tetap dalam 

keadaan terkendali, seperti menjaga pandangan dan kemaluan, dan 

juga dengan melaksanakan ibadah-ibadah yang dapat menahan 

syahwatnya. 

Pandangan mata dan kemaluan menjadi faktor penentu 

syahwat. Bukti bahwa mata adalah kunci penyebab munculnya 

syahwat, dijelaskan dalam surat ‟Abasa/80: 2-3 sebagai berikut, 

غْؽٰىۗ 
َ
ا
ْ
نْ جَاءَۤهِ ال

َ
ى ۙ  ا

ّٰ
هٗ يَزَّك

َّ
ػَل
َ
 وَمَا يِدْرّيْكَ ل

                                                           
86 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 291. 
87 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 292. 
88 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 274. 



157 

 

 

karena seorang tunanetra (Abdullah bin Ummi Maktum) telah 

datang kepadanya. Tahukah engkau (Nabi Muhammad) boleh jadi 

dia ingin menyucikan dirinya (dari dosa) 

Dikisahkan dalam ayat tersebut, bahwa ada seorang yang buta 

bernama Abdullah Ibn Ummi Maktum. Dia menjadi soleh berkat 

matanya yang buta. Hikmah dari kebutaanya, dia terjaga dari 

pandangan yang haram. Terjaga pandanganya membuat jiwanya 

terjaga, sehingga jiwanya bersih, imannya selalu bertambah, dan 

dirinya menjadi terhormat.
89

 Menjaga pandangan menempati posisi 

terdepan dari etika-etika perilaku yang menjadi ciri khas remaja 

muslim. Karena etika ini mempunyai dampak positif terhadap 

kesehatan mental dan terhadap perilaku sosial remaja. 

Sedangkan bukti bahwa kemaluan termasuk faktor penentu 

munculnya syahwat dapat dilihat dalam surat al-Mu‟minun/23: 5 

dan 6 sebagai berikut, 

يْمَانِهِمْ 
َ
جْ ا

َ
ك
َ
وْ مَا مَل

َ
زْوَاسّىّمْ ا

َ
ٰٓى ا ا عَل

َّ
ذّيْنَ وِمْ لّفِرِوْسّىّمْ ضٰفّظِيْنَۙ  اّل

َّ
وَال

يْمّيْنَۚ 
ِ
هِمْ غَيْدِ مَل اّنَّ  َـ

dan orang-orang yang menjaga kemaluannya. kecuali terhadap 

istri-istri mereka atau hamba sahaya yang mereka miliki. 

Sesungguhnya mereka tidak tercela (karena menggaulinya). 

Hamka menegaskan dalam ayat di atas, bahwa apabila 

kemaluan tidak dijaga, maka jiwanya menjadi rusak dan 

kesuciannya akan hancur dan sirna. Hamka meyebut, hanya imanlah 

yang dapat mengendalikannya.
90

 Remaja muslim harus menjaga 

etika Islam dan menguatkan imannya. Hal-hal yang dapat dilakukan 

yakni, menjaga pandangan dari yang bisa membangkitkan syahwat 

dan menjaga kemaluannya agar tidak merealisasikan hasrat 

nafsunya.  

i. Menjauhkan Diri dari Sifat-sifat Tercela 

1) Mengikuti Hawa Nafsu 

Dorongan hawa nafsu dan syahwat dunia yang 

dibangkitkan setan ada pada diri setiap remaja. Karena pada fase 

ini banyak bidang terbuka bagi jiwa keinginan-keinginan-pun 

semakin banyak dan beragam. Nafsu remaja tidak pernah puas 

dan kenyang kalau syahwat  dan keinginannya dibiarkan bebas 

                                                           
89 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 496. 
90 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 169. 



158 

 

dipenuhi, dia tidak akan berhenti pada batas tertentu.
91

 Nafs 

selalu ingin menikmati kesenangan-kesenangan badani serta 

memenuhi hasrat dan berbagai keinginan hawa nafsu, lalu setan-

pun membakar api nafsu tersebut. Hal itu disebutkan dalam surat 

al-A‟raf/7: 175-176 sebagai berikut, 

ػْنٰهِ ةّىَا  ... َـ رَ
َ
يْ شّخْنَا ل

َ
ؾَاوّيْن۝َ وَل

ْ
كَظنَ مّنَ ال َـ يْطٰنِ  حْتَػَهِ الشَّ

َ
ا َـ

 
ْ
مّل حْ

َ
بّۚ اّنْ ت

ْ
كَل
ْ
مَرَلّ ال

َ
هٗ ك

ِ
مَرَل َـ  ۚ رْضّ وَاحَّتَعَ وَيٰىهِ

َ
ا
ْ
ى ال

َ
دَ اّل

َ
خْل
َ
هٗ  ا كّنَّ

ٰ
وَل

 
َ
ىَدْۗ عَل

ْ
هِ يَل

ْ
وْ حَتْدكِ

َ
ىَدْ ا

ْ
 ....يْهّ يَل

.... lalu setan mengikutinya (dan terus  menggodanya) sehingga 

dia termasuk orang yang sesat. 176.  Seandainya Kami 

menghendaki, niscaya Kami tinggikan (derajat)-nya dengan 

(ayat-ayat) itu, tetapi dia cenderung pada dunia dan mengikuti 

hawa nafsunya. Maka, perumpamaannya seperti anjing. Jika 

kamu menghalaunya, ia menjulurkan lidahnya dan jika kamu 

membiarkannya, dia menjulurkan lidahnya (juga)... 

Sumber segala keburukan adalah memperturutkan hawa 

nafsu. Sebaik apapun seseorang, walaupun seorang ‟âlim akan 

menjadi buruk apabila menjadi budak nafsunya. Ayat-ayat yang 

pernah dihafal dan difahami tidak lagi membawa cahaya dalam 

jiwanya.
92

 Allah SWT mengumpamakannya seperti anjing. 

Anjing sebagai simbol makhluk yang tidak merasa puas, begitu 

juga manusia yang gemar memperturutkan hawa nafsunya, selalu 

merasa kurang.93  

Maka bagi remaja agar memasang niat mujâhadah yang 

kuat, meningkatkan iman dalam jiwa, berkomit dalam ketaatan, 

berjuang menolak dorongan hawa nafsu dan syhawat keduniaan, 

kemudian bertawakal kepada Allah.94 Mujâhadah tidak 

menjauhkan remaja dari kebutuhan duniawi dan hasrat jasmani, 

                                                           
91 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 352. 
92 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021, Jilid 3, hal. 599.  
93 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, hal. 600. 
94 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 352. 



159 

 

 

namun dengannya remaja dapat mengendalikan diri agar tidak 

mengotori jiwanya dengan perilaku yang tercela. 

Saat hawa nafsu berhasil dikendalikan dan bisikan setan 

dapat diatasi maka kebiasaan buruk akan berubah menjadi 

kebiasaan baik. Berawal dari rasa benci pada perilaku buruk dan 

membuangnya, menjauhi dampak negatifnya dimaksudkan untuk 

menyiapkan jiwa remaja menghadapi fase baru dengan 

perubahan pada perilaku yang terpuji. Remaja yang telah 

merubah perangai dan kepribadiannya menjadi baik, maka 

dirinya menjadi mulia.  

2) Marah  

Marah merupakan emosi yang umum, ditemukan pada 

manusia baik kecil, remaja, pemuda, dewawa, dan orangtua. 

Marah yang wajar adalah konsekuensi dari tabiat normal.
95

 

Dalam pendidikan remaja seharusnya mengarahkan amarah 

remaja pada tujuan yang baik, seperti membela kehormatan 

agama, negara, dan diri sat direndahkan.
96

 Amarah dapat 

dikatakan bahwa ia merupakan potensi terpendam di dalam jiwa, 

yang tidak akan bangkit jika ada perangsang yang 

meledakkannya. 

Pengendalian emosi marah sangat penting dalam 

kehidupan manusia, bahkan merupakan kebutuhan utama bagi 

kehidupan. Karena hal tersebut dapat menunjukkan tingkatan 

intelektualitas  dan kestabilan emosi remaja.
97

 Tentang menahan 

amarah Allah SWT berfirman dalam surat Ali „Imran/3: 134 

sebagai berikut, 

ِ يِحّ  .… يْنَ غَنّ النَّاسّۗ وَاللّّٰٰ ّـ ػَا
ْ
ؾَيْظَ وَال

ْ
ظّمّيْنَ ال

ٰ
ك
ْ
مِطْسّنّيْنَۚ وَال

ْ
 بُّ ال

….orang-orang yang mengendalikan kemurkaannya, dan orang-

orang yang memaafkan (kesalahan) orang lain. Allah mencintai 

orang-orang yang berbuat kebaikan. 

Orang yang dapat menahan amarahnya adalah salah satu 

ciri dari orang yang bertakwa. Dalam tafsirnya, Hamka 

memaknai takwa adalah cara memelihara hubungan baik dengan 

Allah agar tidak terperosok pada suatu perbuatan yang tidak 

                                                           
95 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 56. 
96 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 60. 
97 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 299. 



160 

 

diridhoi Allah SWT.
98

 Karena itu, orang yang bertakwa sangat 

berhati-hati dalam bersikap dan bertingkah laku, salah satunya 

dengan menahan amarah.
99

  

Namun marah adalah emosi fitrah, tersimpan alami di 

dalam tabiat setiap manusia. Tanpanya, manusia akan selalu diam 

tanpa perlawanan ketika melihat atau mengalami kebatilan.
100

 

Akan tetapi, setiap orang harus bisa mengontrol amarahnya, 

marah pada tempatnya, dan tidak berlebihan dalam marah. Pada 

puncaknya, orang yang bertakwa itu tidak hanya menahan 

amarahnya, akan tetapi juga memberi maaf kepada sesama.
101

  

Pendidkan Islam memberikan pedoman yang baik untuk 

mendidik remaja dalam mengendalikan amarahnya. Di antaranya 

adalah dengan memperingatkan sebelum terjadi, membaca 

ta‟awwudz, dan berwudhu. Apabila amarah remaja sudah dapat 

dikendalikan, Al-Qur‟an memerintahkan orang beriman dengan 

jiwa besarnya mau memaafkan lawannya, dan berbuat iḫsân 

dengan berderma, maka akan hilang emosinya.  

3) Sombong 

Salah satu karakter pada remaja yang mengalami 

pertumbuhan adalah emosi. Apabila remaja tidak mendapatkan 

pendidikan yang benar maka akan timbul efek negatif dari 

karakternya, di antaranya adalah emosi ujub dan emosi takabur. 

Emosi ujub adalah salah satu emosi paling mencolok yang 

dialami remaja pada fase pertumbuhannya, yang meliputi seluruh 

aspek kepribadiannya.
102

 

Perasaan ujub muncul ketika penampilan fisik begitu 

menguasai pikiran remaja. Lalu dia membandingkan postur 

tubuhnya dengan temannya. Semakin besar kelebihan yang 

dimilikinya, semakin besar peluangnya mengalami emosi ujub. 

Selain itu, remaja juga merasa ujub dengan intelektualnya. 

Perasaan ujubnya terlihat dari sikap keras kepalanya atas 

pendapat orang lain. Dan yang terkahir, remaja merasa ujub 

dengan nasab keluarganya dan status sosialnya.103 

                                                           
98 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 98. 
99 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 99. 
100 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 302. 
101 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 72.  
102 Y.P.B Wiratmoko, Pendidikan Remaja, Suarabaya: Pelita Hati, 2018, hal. 64. 
103 Y.P.B Wiratmoko, Pendidikan Remaja, hal. 66. 



161 

 

 

Adapula emosi takabur, takabur muncul karena orang yang 

ghurûr
104

 merasa bahwa dia memiliki keistimewaan dan 

kelebihan atas rekannya dalam aspek fisik, akal, dan sosial. Dan 

remaja sering kali berlebihan dalam perasan ini. Karena itu, 

takabur merupakan penyakit jiwa yang berbahaya, membuat 

perangai remaja menyimpang. Hal tersebut menandakan kurang 

baiknya adaptasi remaja dengan dirinya dan lingkungan 

sosialnya.
105

  Allah SWT berfirman dalam surat al-Israa‟/17: 37 

sebagai berikut, 

 
َ
تَال جّ

ْ
ؼَ ال

ِ
نْ حَتْل

َ
رْضَ وَل

َ
ا
ْ
خْرّقَ ال

َ
نْ ت

َ
رْضّ مَرَحًاۚ اّنَّكَ ل

َ
ا
ْ
ا حَمْشّ فّى ال

َ
وَل

ا 
ً
 طِيْل

Janganlah engkau berjalan di bumi ini dengan sombong karena 

sesungguhnya engkau tidak akan dapat menembus bumi dan 

tidak akan mampu menjulang setinggi gunung. 

Hamka dalam tafsirnya, menyebutkan orang sombong 

adalah orang yang tidak mengetahui letak dirinya dan lupa 

bahwa dirinya tidak kuasa, serta tidak menyadari bahwa semua 

hanyalah pinjaman Allah.
106

 Dalam ayat lain Hamka 

menambahkan, bahwa sombong bermula dari munculnya 

perasaan merasa bahwa dirinya rendah, kemudian dia dustakan 

dan menganggap dirinya besar. Hal tersebut dilakukannya agar 

mendapat perhatian dan pengakuan orang lain.
 107

 

Orang yang sombong tidak akan dapat menembus bumi, 

maksud tafsirnya adalah orang sombong tidak akan mampu 

menggalinya atau menempuh jaraknya dengan berjalan di 

atasnya. Sedangkan tafsir dari tidak mampu mencapai tinggi 

gunung adalah dengan keangkuhan dan kesombongan tidak akan 

pernah setinggi puncak gunung. Wahba Zuhaili dalam tafsirnya 

                                                           
104 Ghurûr adalah sikap mental yang menunjukkan begitu besarnya keterkaguman 

remaja kepada kepribadiannya dan materi yang dimilikinya. Lihat, Muhammad Sayyid 

Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan 

oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi 

an-Nafs, hal. 125. 
105 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 131-132. 
106 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 289. 
107 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, hal. 522. 



162 

 

menyebutkan peringatan tersebut merupakan ejekan terhadap 

orang yang sombong dan angkuh.
108

 

Karena itu, Allah melarang manusia bersifat dan bersikap 

sombong, angkuh, congkak, merasa diri lebih dan tinggi dari 

orang lain, dengan berjalan berlenggak-lenggok, dan dengan 

memalingkan wajah dari pembicaraan orang lain. Wasiat ini 

disampaikan pada waktu yang tepat yaitu ketika muncul pertama 

kali perasaan vitalitas dan energi kemudaan yang merupakan ciri 

utama dari fase remaja.  

Pada kesimpulannya, dalam mendidik remaja harus 

memberikan pemahaman akan bahaya sikap sombong dan 

dampak buruk darinya yaitu tidak mendatangkan kemajuan dan 

prestasi, menjauhkan dari akhlak yang mulia, membuat orang 

lain membencinya, dan dijauhi oleh Allah SWT. 

j. Khasyyah (takut) 

Anak remaja setelah mengenal Allah, maka akan muncul rasa 

takut kepada-Nya. Rasa takut itulah yang harus dijaga dan dilatih 

secara berulang-ulang. Misalnya, rasa takut kepada azab yang 

disediakan Allah bagi yang mendurhakainya, takut mendapatkan 

ujian, takut mendapatkan  musibah, takut akan ancaman musuh, dan 

takut apabila Allah tidak menolongnya.
109

 Allah melarang 

hambanya takut kepada selain kepada-Nya, sebagaimana firman 

Allah dalam Surat al-Baqarah/2: 50 sebagai berikut, 

يْ  ... شَيْوِمْ وَاخْشَيْنّ
خْ
َ
ا ت

َ
ل َـ

...   
... Maka, janganlah kamu takut kepada mereka, tetapi takutlah 

kepada-Ku.... 

Seorang hamba hendaknya mengarahkan rasa takutnya hanya 

kepada Allah SWT. Rasa takut kepada Allah membuat jiwanya 

tenang dan tidak gelisah, karena dengannya dapat menghilangkan 

ketakutan kepada selain-Nya.
110

 Rasa takut seorang hamba yang 

hanya dicurahkan kepada Allah, jiwanya akan tenang. Walaupun 

Allah itu ghâib, tapi seorang muslim tetap yakin akan wujûd dan 

                                                           
108 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Aqidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan 

oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul At-Tafsiirul-Muniir: fil „Aqidah wasy-

Syari‟ah wal Manhaj, Depok: Gema Insani, 2013, Jilid 8, hal. 92. 
109 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 335-336. 
110 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 281. 



163 

 

 

kuasanya karena iman telah tumbuh dalam hatinya. Apabila seorang 

muslim sudah merasakan dalamnya iman, maka dia akan merasakan 

manisnya iman (ḫalâwatul îmân) dalam batin itu.
111

 

Rasa takut kepada Allah dihasilkan dari ilmu yang 

menghasilkan iman. Dengan ilmunya dia mengetahui kebesaran 

Allah, kekuatan-Nya, dan keagungan-Nya. Maka para ulama dan 

ilmuan adalah orang yang paling takut dengan Allah. Semakin dia 

mengenal Allah semakin tertanam rasa takut dan ketakwaan pada-

Nya.Wahbah Zuhaili menyebutkan, rasa takut itu muncul 

disebabkan keyakinan ulama dan ilmuwan bahwa Allah Maha Kuat 

dan Maha Pengampun.
112

 Ciri-ciri tersebut Allah firmankan dalam 

Surat Fathir/35: 28 sebagai berikut, 

ؤِاۗ ...  مٰۤ
َ
ػِل
ْ
َ مّنْ غّتَادّهّ ال شَى اللّّٰٰ   ...  اّنَّمَا يَخْ

... Di antara hamba-hamba Allah yang takut kepada-Nya, hanyalah 

para ulama....  

Fase remaja bercirikan banyaknya rasa takut yang 

membayangi jiwa remaja. Salah satunya adalah rasa takut kepada 

Allah. Rasa takutnya pada Allah menunjukkan kelurusan remaja 

dan keseimbangan emosinya, berbeda dengan takut-takut yang lain 

yang menunjukkan kekacauan dan kegalauan remaja. Rasa takut 

yang sudah menghujam dalam jiwa remaja akan menghancurkan 

ketakutan kepada selain-Nya. Di samping itu juga, memberi jiwa 

perasaan qanâ‟ah dan ridha, sehingga dia layak mendapat naungan 

dari Allah SWT. 

k. Rajâ‟ (berharap)   

Satu aḫwal selain khasyyah adalah rajâ‟, keduanya saling 

melengkapi. Dalam diri anak remaja terdapat berbagai macam 

harapan. Harapan akan kelapangan rezeki, kesehatan, kemanan, 

keteguhan iman, dan hal lainnya yang mendatangkan kenikmatan. 

Jiwa anak remaja tidak akan tenang apabila harapan-harapan 

tersebut tidak terwujud.
113

 Allah berfirman dalam Surat al-Kahf/18: 

110 sebagai berikut, 

                                                           
111 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, hal. 462. 
112 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Aqidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan 

oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul At-Tafsiirul-Muniir: fil „Aqidah wasy-

Syari‟ah wal Manhaj, Depok: Gema Insani, 2013, Jilid 11, hal. 581. 
113 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 335. 



164 

 

احّدٌۚ …  هٌ وَّ
ٰ
مْ اّل

ِ
ىِك

ٰ
نَّمَا  اّل

َ
ا   ا

ً
 غَمَل

ْ
يَػْمَل

ْ
ل َـ هٖ  ّ

ظنَ يَرْسِيْا لّلَاءَۤ رَة 
َ
مَنْ ط َـ

حَدًا 
َ
هٖ  ا ّ
ا يضِْرّكْ ةّػّتَادَةّ رَة 

َ
ل  ࣖ صَالّحًا وَّ

... Tuhan kamu adalah Tuhan Yang Maha Esa. Siapa yang 

mengharapkan pertemuan dengan Tuhannya hendaklah melakukan 

amal saleh dan tidak menjadikan apa dan siapa pun sebagai sekutu 

dalam beribadah kepada Tuhannya. 

Rajâ‟ pendorong manusia agar terus beramal karena adanya 

sebuah harapan yang diinginkan. Pastinya harapan tersebut hanya 

ditujukan kepada Allah SWT.
114

 Hanya berharap kepada Allah yang 

dapat menghidupkan jiwa yang mati dan menyembuhkan jiwa yang 

sakit. Hamka menegaskan dalam tafsirnya, bahwa berharap kepada 

Allah tidak mendatangkan kehampaan dan kesia-siaan. Sehingga 

seorang muslim hari-harinya selalu bergairah dan bahagia.
115

 

Dalam ayat rajâ‟ lainnya dapat diambil dari pendapat Wahbah 

Zuhaili. Menurut tafsirnya, kebiasaan seorang hamba yang selalu 

berharap pada Allah ditunjukkan dengan memperbanyak zikir. 

Zikirnya dapat mendorong ketaatan kepada Allah dan meneladani 

Rasul-Nya. Zikir yang dilakukan adalah bentuk dari ungkapan 

rajâ‟, maḫabbah, dan khawf kepada Allah dalam satu waktu,
116

 

sebagaimana yang difirmankan-Nya dalam Surat al-Ahzaab/33: 21 

sebagai berikut, 

رّيْدًاۗ   ...
َ
َ ك رَ اللّّٰٰ

َ
خّرَ وَذكَ

ٰ
ا
ْ
يَيْمَ ال

ْ
َ وَال ظنَ يَرْسِيا اللّّٰٰ

َ
مَنْ ط ّ

 
 ل

... (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan 

(kedatangan) hari Kiamat serta yang banyak mengingat Allah. 

Rasa harap, takut, dan kagum terhadap Allah SWT merupakan 

emosional-emosional yang ada dalam diri remaja. Apabila sejumlah 

emosional remaja tersebut diarahkan kepada satu objek dan 

berulang-ulang kali dilatih dan dirasakan maka dapat menimbulkan 

intuisi cinta kepada Allah SWT.  

                                                           
114 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 440. 
115 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 441. 
116 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Aqidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan 

oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul At-Tafsiirul-Muniir: fil „Aqidah wasy-

Syari‟ah wal Manhaj, Jilid 11, Hl. 295. 



165 

 

 

l. Maḫabbahh (cinta) 

Cinta kepada Allah adalah tema cinta yang paling tinggi, 

mulia dan sakral pada fase remaja.
117

 Emosi cinta kepada Allah 

adalah asas yang menjadi landasan bangunan akhlak. Sehingga cinta 

dan iman kepada Allah pasti melahirkan akhlak yang lurus dan 

menjauhkan anak remaja khususnya dari perbuatan tercela dan 

hina.
118

 Puncak dari proses penghambaan dengan penuh jiwa yang 

bersih yakni mencintai Allah SWT.  

Apabila seorang hamba telah mencintai Allah dengan hati 

yang tulus dan jiwa yang bersih maka Allah akan membalas 

cintanya. Sebagaimana difirmankan Allah dalam Surat al-Maidah/5: 

54 sebagai berikut, 

يْنَهٗ   ... تُّ ىِمْ وَيِحّ تُّ حّ
ِ ةّلَيْمٍ يُّ ى اللّّٰٰ تّ

ْ
سَيْفَ يَأ َـ

....  
... Maka Allah akan mendatangkan suatu kaum yang Dia mencintai 

mereka dan mereka pun mencintai-Nya,.... 

Hamka menyebut ada segolongan manusia merupakan hamba 

Allah yang terbaik. Yaitu hamba yang beriman kepada Allah 

berlandaskan cinta. Pada puncak cintanya seorang hamba tidak lagi 

mengharap surga dan takut pada neraka. Yang diharapkan hanyalah 

cintanya Allah SWT dan yang ditakuti adalah murka-Nya. Jiwanya 

telah bersih, semua ketentuan Allah menjadi baik untuknya.
119

 

Allah mengaruniai perasaan lembut dalam hatinya berbentuk 

‟iffah.
120

 Allah berfirman dalam Surat Ali Imran/3: 31 sebagai 

berikut, 

 ِ مِ اللّّٰٰ
ِ
بّتْك يْ يِحْ تّػِيْنّ

احَّ َـ  َ يْنَ اللّّٰٰ تُّ حّ
ِ
جْخِمْ ت

ِ
 اّنْ ك

ْ
 .…كِل

Katakanlah (Nabi Muhammad), “Jika kamu mencintai Allah, 

ikutilah aku, niscaya Allah akan mencintaimu .... 

Allah menunjukkan rasa cinta-Nya keapada hamba-hamba 

yang mencintai-Nya dengan mengutus Rasul-Nya. Dalam ayat ini 

                                                           
117 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 269. 
118 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 269. 
119 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 723. 
120 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 616. 



166 

 

Allah memberikan tuntunan agar mengikuti Rasul-Nya jika mereka 

benar-benar mencintai-Nya.
121

 Karena memang pada tingkat 

berikutnya yang dituntut adalah cinta kepada Rasulullah SAW. 

Dalam pendidikan remaja, merupakan kebutuhan remaja untuk 

menciptakan dominasi intuisi mulia, yaitu intuisi cinta kepada Allah 

dan Rasulullah, kemudian kepada orangtua, kelaurga, dan 

kerabat.
122

 

Kecintaan tersebut harus dilakukan dengan ketulusan dan 

keikhlasan hanya karena Allah bukan berdasarkan tendensi atau 

kepentingan.
123

 Hamka menegaskan, Allah tidak menginginkan 

cinta yang penuh kepalsuan. Cinta mereka harus dibuktikan dengan 

amal. Amal itu dalam bentuk mentaati segala perintah Allah dan 

mengikuti jejak Rasulullah SAW.
124

 Cinta kepada Allah 

membangkitkan di dalam jiwa remaja kesadaran akan nikmat dan 

karunia Allah, kemudian membimbingnya untuk bersyukur. 

Perasaan ini merupakan benteng yang kuat mencegah 

penyimpangan perilaku pada fase remaja. 

2. Kesucian Jiwa Adalah Kehendak Allah Swt 

Tazkiyah an-nafs itu merupakan karunia dan rahmat dari Allah 

Swt. Artinya, tazkiyah an-nafs itu dapat terwujud atas kehendak Allah 

SWT. Meskipun manusia berusaha untuk menyucikan jiwanya, tetapi 

apabila Allah tidak menghendakinya maka tidak akan terwujud. 

Penegasan Allah itu dijelaskan dalam surat an-Nur/24: 21 sebagai 

berikut, 

 
َّ
يُّىَا ال

َ
تّعْ خِطِيٰتّ ۞ يٰٓا تَّ يْطٰنّۗ وَمَنْ يَّ تّػِيْا خِطِيٰتّ الشَّ ا حَتَّ

َ
مَنِيْا ل

ٰ
ذّينَْ ا

مْ وَرَحْدَخِهٗ مَا 
ِ
يْك

َ
ّ عَل  اللّّٰٰ

ِ
ضْل َـ ا 

َ
يْل
َ
رّۗ وَل

َ
مِنْك

ْ
فَطْشَاءّۤ وَال

ْ
مِرِ ةّال

ْ
اّنَّهٗ يَأ َـ يْطٰنّ  الشَّ

َ يِ  كّنَّ اللّّٰٰ
ٰ
ل ةَدًاۙ وَّ

َ
حَدٍ ا

َ
نْ ا مْ م ّ

ِ
ى مّنْك

ٰ
ِ سَمّيْعٌ عَلّيْمٌ زَك يْ مَنْ يَّشَاءِۤۗ وَاللّّٰٰ ّ

 
َّزَك

Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mengikuti 

langkah-langkah setan! Siapa yang mengikuti langkah-langkah setan, 

                                                           
121 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 616-617. 
122 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 333. 
123 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 437. 
124 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 617. 



167 

 

 

maka sesungguhnya dia (setan) menyuruh (manusia mengerjakan 

perbuatan) yang keji dan mungkar. Kalau bukan karena karunia Allah 

dan rahmat-Nya kepadamu, niscaya tidak seorang pun di antara kamu 

bersih (dari perbuatan keji dan mungkar itu) selama-lamanya. Akan 

tetapi, Allah membersihkan siapa yang Dia kehendaki. Allah Maha 

Mendengar lagi Maha Mengetahui. 

Dalam ayat ini, Allah ingin agar manusia menempuh jalan yang 

baik dan lurus menuju keridhaan Allah SWT. Di tengah perjalanan 

menuju ridha-Nya manusia akan menghadapi segala rintangan dan 

gangguan. Dalam surat an-Naas dikatakan, bahwa yang selalu 

mengganggu manusia dan menggodanya adalah kalangan jin dan 

manusia yang jahat. Khususnya setan yang mereka memang berjanji di 

hadapan Allah SWT akan menyesatkan umat manusia ke jalan yang 

menyimpang dari perintah Allah SWT dan ajaran Rasulullah SAW.
125

  

Wahbah Zuhaili menyebutkan hikmah ayat tersebut dalam 

tafsirnya. Adalah bahwa orang-orang mukmin agar benar-benar serius 

meninggalkan kemaksiatan dan kemunafikan. Akan tetapi yang perlu 

digarisbawahi adalah terulangnya ayat yang menunjukkan kemurahan 

dan kebaikan Allah SWT kepada hambanya, dengan berkenan 

memberi berbagai nikmat dan rahmat-Nya niscaya Allah SWT tidak 

menyucikan seorangpun dari dosanya. Tetapi dia akan menyegerakan 

hukumannya. Wahbah Zuhaili menambhkan bahwa hal terebut juga 

Allah sebutkan dalam surat an-Nahl ayat 61.
126

 

Allah akan menyucikan jiwa hamba yang dikehendakinya 

dengan beberapa ketentuan. Di antaranya Wahbah Zuhaili 

menyebutkan, seorang hamba hendaknya meningkatkan dirinya pada 

tingkatan yang diridhoi Allah, taubatnya diterima Allah, dan Allah beri 

taufik kepadanya. Allah Maha Mengetahui siapa yang berhak tersesat, 

Maha Mengetahui segala perkataan dan perbuatan, Maha Mengetahui 

siapa yang tetap teguh untuk berbuat keji dan yang bertaubat, dan 

Allah Maha Membalas perbuatan hamba-Nya.
127

 Ini adalah sebuah 

motivasi yang tegas untuk membersihkan diri dari dosa dan segera 

bertaubat dengan penuh ketulusan dan kesungguhan. 

Sedangkan Hamka dalam tafsirnya sedikit berbeda dalam 

menyebutkan ketentuan bagi hamba yang Allah kehendaki kesucian 

                                                           
125 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 280. 
126 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Aqidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan 

oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul At-Tafsiirul-Muniir: fil „Aqidah wasy-

Syari‟ah wal Manhaj, Depok: Gema Insani, 2013, Jilid 9, hal. 467.  
127 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Aqidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan 

oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul At-Tafsiirul-Muniir: fil „Aqidah wasy-

Syari‟ah wal Manhaj, Jilid 9, hal. 467. 



168 

 

jiwanya. Di antaranya adalah dengan memperkuat budi dan 

memperindah ibadah serta hubungannya dengan Allah SWT. Allah 

akan melihat dan menilai segala upaya yang dilakukan hamba-Nya. 

Apabila seorang hamba tulus ikhlas beribadah karena Tuhannya, dan 

berperangai baik kepada sesama makhlûq-Nya, maka Allah SWT akan 

membersihkan jiwanya.
128

 

Demikian pula dalam surat an-Nisa‟/4: 49 sebagai berikut, 

ا 
ً
تّيْل َـ مِيْنَ 

َ
ا يِظْل

َ
يْ مَنْ يَّشَاءِۤ وَل ّ

 
ِ يِزَك نْفِسَىِمْۗ  ةَلّ اللّّٰٰ

َ
يْنَ ا

ُّ
ذّيْنَ يِزكَ

َّ
ى ال

َ
مْ حَرَ اّل

َ
ل
َ
 ا

Tidakkah engkau memperhatikan orang-orang yang menganggap 

dirinya suci? Sebenarnya Allah menyucikan siapa yang Dia kehendaki 

dan mereka tidak dizalimi sedikit pun. 

Ayat ini berupa pertanyaan, tetapi juga mengandung celaan 

kepada orang-orang yang mengatakan dirinya bersih, tidak berdosa, 

dan tidak bersalah. Tidakkah kamu memerhatikan kondisi orang-orang 

yang suka memuji dirinya dan mengklaim apa yang tidak mereka 

perbuat atau yang mereka tidak punya. Mereka juga mengira bahwa 

dirinya tidak akan masuk neraka. Hal ini karena mereka menganggap 

dirinya mulia di hadapan Allah SWT. Dan Allah menolak anggapan 

mereka tersebut. Pengakuan mereka bahwa diri mereka bersih dari 

dosa adalah anggapan yang salah. Cara untuk membersihkan diri dari 

dosa yang benar adalah beramal saleh bukan dengan mengaku-

ngaku.
129

 

Menurut Hamka hendaknya setiap orang mengoreksi dirinya 

masing-masing. Setelah sesorang memandang dirinya maka dia akan 

menemukan bahwa dirinya tidak sunyi dari segala dosa, baik dosa 

besar ataupun dosa-dosa kecil, baik disadari atau tidak disadari. 

Bertambah tinggi iman seseorang, maka semakin merasa dirinya kotor 

dengan banyaknya dosa. Sebaliknya, semakin rendah iman seseorang 

maka dirinya semakin merasa suci dari salah dan dosa.
130

 

Oleh sebab itu, semua umat manusia melalui ayat ini dilarang 

merasa dirinya suci apalagi menyatakannya secara terang benderang 

seperti orang Yahudi dan Nasrani. Sebaliknya, yang harus dilakukan 

adalah selalu berusaha menyucikan diri dengan memperbanyak amalan 

dan taubat, mengerjakan yang diperintahkan Allah dan meninggalkan 

                                                           
128 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 281. 
129 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Aqidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan 

oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul At-Tafsiirul-Muniir: fil „Aqidah wasy-

Syari‟ah wal Manhaj, Depok: Gema Insani, 2013, Jilid 3, hal. 128. 
130 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 320. 



169 

 

 

yang dilarang-Nya, menjauhi sikap sombong, serta dengki, dan hasad 

kepada sesama manusia. 

Larangan menganggap diri suci dan bersih juga disebut dalam 

ayat lain yaitu pada surat an-Najm/53: 32 sebagai berikut, 

مِ ةّمَنّ احَّؼٰى ....
َ
عْل
َ
مْۗ وِيَ ا

ِ
نْفِسَك

َ
يْ ا ا

ُّ
ا حِزكَ

َ
ل  ࣖ َـ

.... Maka, janganlah kamu menganggap dirimu suci. Dia lebih 

mengetahui siapa yang bertakwa. 

Dalam ayat ini diingatkan bahwa setiap manusia memiliki dua 

macam syahwat. Pertama syahwat perut hendak makan dan minum. 

Karena tidak ada manusia yang tidak lapar, manusia pasti lapar dan 

kemudian dia pasti mencari makan. Kedua, manusia mempunyai 

syahwat faraj atau dalam bahasa Sigmund Freud disebut nafsu seks. 

Tidak bisa dipungkiri bahwa manusia pasti membutuhkan nafsu seks, 

sengaja Allah menganugerahkannya agar populasi manusia tidak habis. 

Islam mengaturnya dengan pernikahan sesuai syariat.
131

 Antara laki-

laki dan perempuan keduanya saling mempunyai ketertarikan. Manusia 

terkadang lupa dan lalai, kemudian membuatnya berbuat salah dan 

dosa, karena itu agama melarangnya mengatakan dirinya bersih dan 

suci. 

Allah melalui firman ini melarang bagi setiap muslim 

menganggap dirinya suci dari segala syahwat. Menurut Quraish Shihab 

hal tersebut terlarang apabila diungkapkan dengan rasa bangga dan 

keyakinan diterimanya amal itu. Tetapi, apabila tujuannya adalah 

mensyukuri nikmat Allah sambil menyadari bahwa hal tersebut 

diperoleh karena anugerah-Nya, hal tersebut tidak terlarang.
132

 Quraish 

Shihab lebih detail dengan memberikan batasan pengecualian dalam 

anggapan kesucian diri. 

3. Balasan Bagi Orang yang Menyucikan Jiwanya 

Selain menjelaskan uapaya-upaya penyucian jiwa, dalam Al-

Qur‟an Allah juga berfirman mengenai balasan yang didapatkan 

hamba-Nya bagi mereka yang telah berupaya melakukan amalan-

amalan demi terwujudnya jiwa yang suci. Setidaknya ada empat ayat 

yang menerangkan hal tersebut, yang pertama difirmankan Allah 

dalam Surat Shaad/38: 82 dan 83 sebagai berikut, 

                                                           
131 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, hal. 551. 
132 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Ciputat: Lentera Hati, 2010, Jilid 13, hal. 

199. 



170 

 

جْدَػّيْنَۙ 
َ
ىِمْ ا ؽْيّيَنَّ

ِ
ا
َ
حّكَ ل تّػّزَّ َـ  

َ
صّيْنَ  كَال

َ
مِخْل

ْ
ا غّتَادَكَ مّنْىِمِ ال

َّ
 اّل

(Iblis) berkata, “Demi kemuliaan-Mu, pasti aku akan menyesatkan 

mereka semuanya. Kecuali, hamba-hamba-Mu yang terpilih (karena 

keikhlasannya) di antara mereka.” 

Setiap anak cucu Adam tidak ada yang lepas dari tipu daya iblis. 

Iblis beserta setan tidak menginginkan anak cucu Adam dalam ketaatan 

dan kebaikan selama mereka hidup di dunia. Akan tetapi, di antara 

hamba-hamba Allah ada yang tetap menjaga fitrahnya yang baik. 

Fitrah yang dimaksud adalah ikhlas berserah diri, beribadah, dan 

menghamba hanya kepada Allah SWT. Semakin dijaga fitrahnya 

semakin bersih jiwanya. Merekalah hamba-hamba yang memiliki 

keutamaan sehingga iblis beserta setan tidak dapat menyesatkannya.
133

  

Hamba-hamba Allah yang tidak bisa diganggu setan dan iblis 

adalah hamba-hamba pilihan karena keikhlasannya. Hamba pilihan itu 

dipilih Allah untuk taat pada-Nya dan dipelihara dari kesesatan, hawa 

nafsu, dan setan.
134

 Hamka menambahkan kriteria orang yang suci 

jiwanya tersebut adalah mereka yang selalu meningkatkan keimanan 

dan ketakwaan kepada Allah SWT.
135

 Golongan yang dimaksud 

Hamka adalah yang telah tergambar dalam Surat Al-A‟raf/7: 201 

sebagai berikut, 

تْصّرِوْنَۚ  اّذَا وِمْ مُّ َـ رِوْا 
َّ
يْطٰنّ حَذَك نَ الشَّ ىِٕؿٌ م ّ ىِمْ طٰۤ ذّيْنَ احَّلَيْا اّذَا مَسَّ

َّ
 اّنَّ ال

Sesungguhnya orang-orang yang bertakwa, jika mereka dibayang-

bayangi pikiran jahat (berbuat dosa) dari setan, mereka pun segera 

ingat (kepada Allah). Maka, seketika itu juga mereka melihat 

(kesalahan-kesalahannya). 

Selanjutnya, imbalan yang diterima oleh orang-orang yang 

berupaya untuk menyucikan dirinya, Allah sebutkan dalam Surat al-

A‟la/87: 14 dan 15 sebagai berikut, 

ىۗ 
ّٰ
صَل َـ هٖ  ّ

رَ اسْمَ رَة 
َ
ىۙ وَذكَ

ّٰ
صَ مَنْ حَزَك

َ
ل ْـ
َ
 كَدْ ا

                                                           
133 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 591. 
134 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Aqidah, Syariah, & Manhaj, diterjemahkan 

oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul At-Tafsiirul-Muniir: fil „Aqidah wasy-

Syari‟ah wal Manhaj, Depok: Gema Insani, 2013, Jilid 12, hal. 210. 
135 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 646. 



171 

 

 

Sungguh, beruntung orang yang menyucikan diri (dari kekafiran). dan 

mengingat nama Tuhannya, lalu dia salat. 

Dari ayat ini diketahui bahwa balasan bagi yang telah 

menyucikan jiwanya adalah mendapatkan kemenangan atau 

keberuntungan. Kemenangan atau keberuntungan akan didapatkan bagi 

mereka yang menyucikan diri. Menyucikan diri dari segala maksiat 

dan dosa, baik dosa kepada Allah dengan mempersekutukan-Nya atau 

kepada sesama manusia dengan cara menganiaya atau mendzaliminya, 

bahkan dosa terhadap diri sendiri dengan cara menyimpan dendam dan 

dengki kepada sesama manusia.
136

 Apabila seseorang dapat 

mengendalikan dirinya, akan terlepaslah dia dari segala kotoran yang 

mengotori jiwanya. 

Balasan yang ketiga adalah mendapatkan kebahagiaan. Dalam 

ayat berikutnya disebutkan bahwa mereka yang menyucikan jiwanya 

serta jasmaninya akan mendapatkan kebahagiaan. Ayat yang 

menjelaskanya ada dalam surat asy-Syams/91: 9 dan 10 sebagai 

berikut, 

ىىَاۗ  ىىَاۖ وَكَدْ خَابَ مَنْ دَسّٰ
ّٰ
صَ مَنْ زكَ

َ
ل ْـ
َ
 كَدْ ا

 sungguh beruntung orang yang menyucikannya (jiwa itu) dan 

sungguh rugi orang yang mengotorinya. 

Dalam tafsir ayat ini Hamka menyebut bahwa orang yang 

menyucikan jiwanya dan badanya akan bahagia.
137

 Arti yang sama juga 

apa yang ditulis Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah, Quraish 

Shihab mendefinisikan secara bahasa kata aflaḫa. Aflaḫa diambil dari 

kata al-falh yang berarti membelah, dari kata ini petani dalam bahasa 

Arab disebut al-fallâḫ, karena dia mencangkul untuk membelah tanah 

lalu menanam benih. Benih yang ditanam petani menumbuhkan buah 

yang diharapkannya. Oleh karena itu untuk menyebut hal yang 

diperoleh sesuai apa yang diharapkan disebut falâḫ dan hal tersebut 

pasti melahirkan kebahagiaan.
138

 

Dalam tafsirnya di ayat yang lain, Quraish Shihab lebih luas 

menjelaskan makna kebahagiaan yakni pada surat al-Hajj ayat 77 

disebutkan bahwa kebahagiaan hanya didapatkan setelah usaha keras 

seperti apa yang dilakukan oleh petani.
139

 Berarti penyucian jiwa harus 

                                                           
136 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 558. 
137Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 595. 
138M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Ciputat: Lentera Hati, 2010, Jilid 15, hal. 

347-348. 
139M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Ciputat: Lentera Hati, 2010, Jilid 8, hal. 299. 



172 

 

dilakukan dengan mujâhadah dan riyâdhah yang kuat agar 

membuahkan kebahagiaan yang sesungguhnya, kebahagiaan dunia dan 

juga kebahagiaan akhirat. 

Jasmaninya dibersihkan dari hadas dan najis baik yang besar 

ataupun yang kecil. Jiwanya dibersihkan dari penyakit-penyakit yang 

mengancam kemurniaanya. Hamka meyebutkan, penyakit yang paling 

membahayakan jiwa ialah mempersekutukan Allah, mendustakan 

kebenaran yang dibawa oleh Rasulullah SAW, atau bersifat hasad 

dengki kepada sesama manusia, benci, dendam, sombong, dan 

angkuh.
140

 

Adapun balasan yang terakhir adalah surga „Adn yang mengalir 

di bawahnya sungai-sungai dan mereka kekal di dalamnya. Disebutkan 

dalam surat Thaha/20 ayat 76: 

ى 
ّٰ
يْىَاۗ وَذٰلّكَ سَزَاءِۤ مَنْ حَزَك ّـ نْىٰرِ خٰلّدّيْنَ 

َ
ا
ْ
خّىَا ال حْ

َ
رّيْ مّنْ ت جْ

َ
 ࣖ سَجّٰجِ عَدْنٍ ت

(yaitu) surga-surga „Adn yang mengalir di bawahnya sungai-sungai. 

Mereka kekal di dalamnya. Itulah balasan bagi orang yang 

menyucikan diri. 

Sebagaimana yang disebutkan Ibnu Kastir dalam tafsirnya, 

imbalan yang didapatkan orang-orang yang menyucikan dirinya dari 

kekafiran dan kemaksiatan berupa surga „Adn. Dia merupakan imbalan 

dengan derajat yang tinggi dan mulia.
141

 Imbalan yang dijanjikan Allah 

ini merendahkan imbalan yang Fir‟aun berikan kepada orang yang 

sanggup membunuh Nabi Musa AS dalam surat al-A‟raf ayat 114.
142

 

Sesungguhnya imbalan yang dijanjikan Fir‟aun itu sangatlah hina 

sedangkan imbalan dari Allah SWT bagi yang menyucikan diri berupa 

surga „Adn yang mengalir sungai-sungai di bawahnya adalah imbalan 

yang mulia dan sebaik-baiknya imbalan. 

B. Penerapan Tazkiyah An-Nafs Menurut Tafsir Al-Azhar Pada 

Pendidikan Remaja  

Menurut Hamka langkah-langkah dalam melaksanakan proses 

tazkiyah an-nafs adalah upaya untuk kembali kepada fitrah diri. Fitrah diri 

adalah berbudi pekerti yang baik. Karenanya, budi pekerti yang jahat 

merupakan penyakit jiwa, penyakit batin, dan penyakit hati.
143

 Budi 

                                                           
140Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 595. 
141Al-Hafidz „Imaduddin Abi Al-Fida‟ Isma‟il bin Umar ibnu Katsir Al-Dimasyqi, 

Tafsîr Al-Qur‟ân Al-„Adzîm, Juz 3, hal. 146. 
142M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Ciputat: Lentera Hati, 2010, Jilid 7, hal. 632. 
143Hamka, Akhlaqul Karimah, Depok: Gema Insani, 2023, hal. 1-2. 



173 

 

 

pekerti yang jahat harus dihindari dan harus diobati apabila sudah 

menimpa pada diri. Untuk merubah budi pekerti yang jahat menjadi budi 

pekerti yang baik dapat dilakukan dengan cara pengajaran dan 

pendidikan.
144

 Seperti yang telah dilakukan Nabi-nabi yang mengajarkan 

umatnya dan menyucikan jiwa umatnya. Hal tersebut difirmankan Allah 

dalam surat al-Jumu‟ah/62: 2 sebagai berikut, 

مِىِمِ  ّ
 
يْىّمْ وَيِػَل ّ

 
يٰخّهٖ وَيِزكَ

ٰ
يْىّمْ ا

َ
يْا عَل

ِ
نْىِمْ يَخْل ا م ّ

ً
نَ رَسِيْل ي ٖ م ّ

ِ
ا
ْ
ذّيْ ةَػَدَ فّى ال

َّ
وِيَ ال

تّيْنٍۙ  لٍ مُّ
ٰ
ػّيْ ضَل

َ
 ل
ِ
ظنِيْا مّنْ كَتْل

َ
مَثَ وَاّنْ ط

ْ
ك حّ
ْ
كّتٰبَ وَال

ْ
 ال

Dialah yang mengutus seorang Rasul (Nabi Muhammad) kepada kaum 

yang buta huruf dari (kalangan) mereka sendiri, yang membacakan 

kepada mereka ayat-ayat-Nya, menyucikan (jiwa) mereka, serta 

mengajarkan kepada mereka Kitab (Al-Qur‟an) dan Hikmah (sunah), 

meskipun sebelumnya mereka benar-benar dalam kesesatan yang nyata. 

Pendidikan dan pengajaran dilaksanakan untuk memenuhi 

kebutuhan manusia. Karena manusia terdiri dari jasmanai dan rohani, 

maka manusia wajib menjaga keperluan keduanya, dengan cara 

memberikan amunisi kepada keduanya. Pendidikan dan pengajaran 

dilakukan untuk memelihara dan membentuk jiwa yang subur dan kuat.
145

 

Dampaknya, dapat membuka mata dzahir dan mata batin manusia, 

sehingga menghaluskan perasaan dalam dirinya.
146

 Untuk 

mewujudkannya diperlukan penerapan konsep tazkiyah an-nafs dalam 

pendidikan remaja, penulis membaginya dalam dua kegiatan dalam sistem 

pendidikan, sebagai berikut:  

1. Intrakulikuler 

Kegiatan intrakulikuler yaitu kegiatan belajar mengajar dan 

pelaksanaan tugas yang berlangsung berhubungan dengan materi yang 

dipelajari, dilaksanakan dalam jam pelajaran terjadwal untuk  

mencapai tujuan minimal yang perlu dicapai anak didik dalam mata 

pelajaran yang bersangkutan.
147

 Materi pelajaran yang dapat 

dimasukkan dalam kegiatan intrakulikuler pendidikan remaja dengan 

mengambil konsep tazkiyah an-nafs menurut Tafsir Al-Azhar Hamka 

adalah: 

                                                           
144 Hamka, Lembaga Budi, Jakarta: Republika, 2016, hal. 13. 
145 Hamka, Lembaga Hidup, Jakarta: Republika, 2019, hal. 46. 
146 Hamka, Lembaga Budi, hal. 139. 
147 Mappanganro, Implementasi Pendidikan Islam di Sekolah, Jakarta: Yayasan 

Ahkam, 1996, hal. 53. 



174 

 

a. Ilmu Tauhid 

Ilmu tauhid atau yang disebut juga ilmu akidah atau ilmu 

ushuluddin adalah ilmu yang membicarakan tentang pokok-pokok 

agama Islam salah satunya tentang kepercayaan mengesakan 

Allah.
148

 Pengakuan tiada Tuhan melainkan Allah adalah pengakuan 

yang khâlish suci lagi bersih, tidak kotor, dan tidak bercampur 

dengan yang lain.
149

 Itulah yang dinamakan tauhid yang merupakan 

pangkal kebersihan dan kesucian jiwa.
150

 Ilmu tauhid memberi nilai 

hidup manusia dan menjadi penyeimbang jiwanya. Ilmu ini menjadi 

materi utama dalam pendidikan remaja berbasis tazkiyah an-nafs 

karena dapat membersihkan pokok penyakit jiwa. 

Dalam ilmu tauhid, menauhidkan Allah mencakup tiga hal. 

Menauhidkan-Nya dalam ulûhiyyah, rubûbiyyah, dan dalam nama-

nama serta sifat-sifat-Nya yang mulia.
151

 Menauhidkan Allah SWT 

merupakan landasan utama dari jiwa yang suci. Sebaliknya, syirik 

merupakan penyakit terbesar yang dapat mengotori jiwa. Karena itu, 

Hamka menyebut dalam tafsirnya, bahwa syirik dapat memecah 

belah tujuan jiwa.
152

 Jiwa seorang hamba kembali bersih dan bebas 

saat menauhidkan Allah dalam keesaan dan kebesaran-Nya. 

Fase remaja merupakan fase terbaik untuk dibekali ilmu 

pengetahuan, karena dia sudah dibebani oleh hukum syariat dan 

ibadah dalam Islam.
153

 Ilmu pengetahuan yang diajarkan remaja 

harus menambah kualitas imannya.
154

 Iman menjadi tolak ukur 

keberhasilan remaja yang melakukan proses tazkiyah an-nafs.
155

 

Maka, ilmu yang diberikan kepada remaja bersumber pada norma 

agama yaitu Al-Qur‟an, hadis, dan ijtihad karya para ulama‟.
156

 

Sebanyak apapun materi pelajaran yang diajarkan di lembaga 

pendidikan, tidak akan menjadikan anak didik berhasil, jika tidak 

ada unsur iman dalamnya. 

Ilmu yang mengandung iman akan menambah cinta kepada 

Allah SWT. Kecintaan kepada Allah adalah makanan hati manusia. 

                                                           
148 Hamka, Falsafah Ketuhanan, Depok: Gema Insani, 2014, hal. 30. 
149 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 486. 
150 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 583. 
151 Hamka, Dari Hati ke Hati, Jakarta: Pustaka Panjimas, 2002, hal. 77. 
152 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 290. 
153 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 70. 
154 Hamka, Pribadi Hebat, Depok: Gema Insani, 2014, hal. 93. 
155 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 26. 
156 Hadi Nur Rakhmad, Pemikiran Haji Abdul Malik Karim Amrullah Tentang 

Pendidikan Islam, Bandung: Guepedia, 2021, hal. 86. 



175 

 

 

Apabila ada tempat cinta kepada selain Allah, maka pertanda bahwa 

jiwanya sakit.
157

 Tidak ada obat lain untuknya selain mencintai 

Allah. Salah satunya dengan cara mengajarkan dengan mengawali 

pekerjaan dengan mengucap kalimat tauhid (lâ ilâha illa Allah).
158

 

Jadi, ilmu tauhid dapat mengembalikan anak didik kepada tabiat 

hati yang asli. Dan apabila sudah tertanam kuat dalam jiwanya, akan 

menambah kepercayaan dirinya dalam menjalani kehidupan. 

Metode yang digunakan dalam pendidikan dan pembelajaran 

remaja adalah metode internalisasi. Metode tersebut dilaksanakan 

dengan cara memasukkan pengetahuan dan keterampilan ke dalam 

diri anak didik, sehingga pengetahuan itu menyatu dengan 

kepribadiannya dalam kehidupan sehari-hari.
159

 Azam Syakur 

menyebutnya dengan istilah  meaningful learning, yakni proses 

mendidik anak secara ragawi dan ruhani dengan cara memahamkan 

anak melalui nasehat-nasehat yang menjiwa, diiringi kasih sayang 

dan keteladanan, kemudian mampu merubah pola pikir, sikap, dan 

tingkah laku anak didik menjadi baik.
160

 Apabila metode tersebut 

diterapkan dalam pembelajaran ilmu tauhid pada remaja, maka anak 

remaja mempunyai kepribadian yang berlandaskan tauhid.  

Hamka berpendapat, bahwa aktivitas berpikir dengan ilmu 

pengetahuan dapat menjaga kebersihan jiwa.
161

 Bagi anak remaja, 

sangat diperlukan pendidikan dan pengajaran agama. Pendidikan 

dan pengajaran agama yang baik dan benar akan membuat anak 

didik remaja menjadi taat bergama, mencintai Allah dan Rasul-Nya. 

Kebanyakan remaja yang melakukan kejahatan adalah anak remaja 

yang tidak memahami norma-norma dan pelajaran agama.
162

 Karena 

itulah ilmu tauhid penting dan menjadi pelajaran utama dalam 

pendidikan dan pengajaran remaja. 

Remaja sangat membutuhkan ajaran agama. Dengan adanya 

ajaran agama yang tertanam dalam dirinya, maka semua potensi 

yang dimilikinya dapat diarahkan kepada pembentukan akhlak 

mulia sehingga mereka terhindar dari kenakalan remaja, terhindar 

dari pergaulan bebas, terhindar dari degradasi moral. 

 

                                                           
157 Hamka, Lembaga Budi, hal. 50. 
158 Dindin Jamaluddin, Metode Pendidikan Anak: Teori & Praktik, Bandung: Pustaka 

Reka Cipta, 2019, hal. 62. 
159 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 101. 
160 Azam Syukur Rahmatullah, Pendidikan Parenting Kenakalan Remaja, hal. 92.  
161 Hamka, Tasawuf Modern, Jakarta: Republika, 2019, hal. 164. 
162 Al-Ghazalli, Rusaknya Akhlak Remaja (Latar Belakang Masalahasn, Budaya 

Hedonisme, dan Solusi), Yogyakarta: Penerbit Jivaloka, 2022, hal. 38. 



176 

 

2. Kokurikuler 

Kegiatan kokurikuler yaitu kegiatan di luar jam pelajaran formal, 

dilakukan di luar ruangan kelas, sebagai pembiasaan keagamaan yang 

bertujuan memperkuat kepribadian dan mental anak didik.
163

 Adapun 

kegiatan dan disiplin yang dapat diterapkan sebagai berikut: 

a. Menerapkan Salat Berjama‟ah di Masjid 

Salat menjadi terapi jiwa bagi manusia dalam menjalani 

kehidupan.
164

 Salat memberi kekuatan dan ketenangan dalam jiwa 

hamba yang melaksanakannya.
165

 Hamka juga berpendapat dalam 

tafsirnya, bahwa Allah ingin menyucikan jiwa seorang hamba yang 

taat beribadah (salat) dari segala hal yang dapat mengotori jiwa, 

seperti syirik, dengki, dan sebagainya.
166

  

Hamka menjelaskan dalam tafsirnya, jiwa seorang hamba 

akan selamat dengan salat. Antara lima waktu salat yang wajib 

dilaksanakan dalam sehari, saling memantulkan cahaya kebaikan.
167

 

Seorang hamba akan teristirahatkan jiwanya dengan salat tersebut, 

karena salat laksana stasiun peristirahatan bagi jiwa.
168

 Semakin 

terjaga pelaksanaan salatnya maka semakin terjaga jiwanya dari 

segala macam yang dapat menjatuhkan kehormatannya.
169

 Segala 

ibadah yang disyariatkan memberi dampak yang besar pada 

penjagaan jiwa. Tertanam rasa malu dan takut dalam diri seroang 

hamba untuk bermaksiat kepada Tuhannya. 

Mujâhadah diperlukan untuk melawan kemalasan dalam 

pelaksanaan salat.
170

 Kemudian melatih diri untuk menjalankan 

salat dengan khusyuk. Maka salatnya akan terlaksana dengan 

thuma‟ninah (jiwa yang tenang).
171

 Khusyuk dalam salat laksana 

roh dalam badan. Salat khusyuk dapat menjadikan jiwa bebas dari 

segala ketakutan, menghubungkan jiwa dengan Allah SWT, dan 

menguatkannya untuk melanjutkan perjuangan hidup.
172

 

Islam sangat mengutamakan pelaksanaan ibadah secara 

bersama-sama. Maka hendaknya, anak didik remaja dibiasakan 

untuk melaksanakan salat berjama‟ah di masjid, khususnya remaja 

                                                           
163 Mappanganro, Implementasi Pendidikan Islam di Sekolah, hal. 53. 
164 Hamka, Pribadi Hebat, hal. 98. 
165 Hamka, Pribadi Hebat, hal. 97. 
166 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 209. 
167 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 4. 
168 Hamka, Pelajaran Agama Islam, Jakarta: PT. Bulan Bintang, 1996, hal. 409. 
169 Hamka, Iman dan Amal Shaleh, Jakarta: PT Pustaka Panjimas, 1986, hal. 72-23. 
170 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 228. 
171 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 14. 
172 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 166. 



177 

 

 

laki-laki.
173

 Remaja yang salat berjam‟ah di masjid menginginkan 

kebersihan dzahir dan batin, dan Allah mencintai mereka.
174

 Maka 

mereka membawa nilai-nilai didikan masjid: keikhlasan, kejujuran, 

kerendahan hati, dan tadharru‟ dalam aktivitas harian.
175

 Dengan 

didikan tersebut, anak remaja menjadi disiplin dan 

bertanggungjawab, terjalin silaturahim, pertukaran fikiran, 

penyelesaian masalah kesiswaan, sehingga tercipta persaudaraan 

yang islami di antara anak didik remaja. 

Konsep dan persepsi pada diri seorang anak remaja 

dipengaruhi oleh unsur dari luar mereka. Apapun yang dilakukan 

oleh orang di sekelilingnya, anak didik akan melihat, mendengar, 

dan pada akhirnya meniru apa yang didengar dan dilihat.
176

 Untuk 

mendukung pelaksanaan kegiatan salat berjamaah di masjid bagi 

anak didik remaja, diperlukannya keteladanan dari para pendidik. 

Keteladanan dari seorang pendidik lebih baik dari pada teori yang 

hanya disampaikan dengan lisan tanpa keteladanan.
177

 Sebagaimana 

Allah mengutus para Nabi dan Rasul-Nya untuk mendidik umat 

dengan segala akhlak baiknya untuk diteladani. 

b. Membiasakan Berzikir  

Berzikir memberikan ketentraman pada hati. Kegelisahan, 

pikiran kusut, putus asa, ketakutan, kecemasan, keragu-raguan, dan 

duka cita akan hilang dengan berzikir. Ketentraman hati menjadi 

syarat terwujudnya proses penyucian jiwa. Karena hati yang tentram 

merupakan pokok kesehatan ruhani dan jasmani. Sedangkan 

keraguan dan kegelisahan adalah pangkal dari segala macam 

penyakit.
178

 Lisan adalah pangkal bahagia dan celaka.
179

 Seseorang 

akan bahagia apabila lisannya berzikir dan akan gelisah apabila 

meninggalkan zikir. 

Segala apa yang terucap dari lisan seseorang mencerminkan 

keimanannya.
180

 Lisan yang disibukkan dengan kata-kata tercela 

disebabkan hati dan jiwanya yang sakit. Celakalah bagi yang tidak 

dapat menyembuhkan penyakit hati dan jiwanya. Di antara obat 

untuk menyembuhkannya yaitu menyibukkan lisan dengan berzikir 

                                                           
173 Ahmad Abi, Mendidik Putra-putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, Yogyakarta: 

Araska, 2019, hal. 194. 
174 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 290. 
175 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 291.  
176 Amirulloh, Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, hal. 103. 
177 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak 

Remaja, 2012, hal. 45-46. 
178 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 68 
179 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 33-34. 
180 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 33-34. 



178 

 

mengingat Allah.
181

 Zikir yang dibaca berulang-ulang dapat 

menghaluskan perasaan dalam jiwa. 

Anak yang dididik untuk gemar berzikir mengingat Allah 

jiwanya akan bersih. Jiwanya disinari cahaya Allah, sehingga 

batinnya langsung tersambung dengan-Nya. Batin yang demikian, 

akan mudah menentukan yang benar dan yang salah, mengetahui 

yang harus dilakukan dan yang harus ditinggalkan. Jasmanainya 

tidak akan berdusta, karena dirinya memahami bahwa dusta yang 

paling besar adalah mendustai batinnya.
182

 

Metode pembiasaan adalah metode yang tepat untuk 

menerapkan tazkiyah an-nafs dengan berzikir pada pendidikan 

remaja. Zikir yang telah diajarkan dalam kelas, harus dipraktekkan 

sampai menjadi sebuah kebiasaan. Sehingga hal tersebut terkesan 

dalam jiwa, mengokohkan ilmu di dalam hati dan menguatkan 

ingatan.
183

 Pembiasaan berzikir pada masa remaja, akan berdampak 

besar terhadap kepribadian atau akhlak remaja saat dewasa. Sebab 

pembiasaan tersebut akan melekat kuat dalam ingatan dan merubah 

kepribadian menjadi lebih baik.
184

 Metode pembiasaan sangat 

efektif digunakan kepada remaja dan membuahkan hasil yang nyata. 

c. Mewajibkan Ibadah Puasa Sunnah 

Memiliki sikap empati terhadap sesama sangat penting. Sebab 

dengan rasa empati yang tumbuh, maka akan tercipta sikap saling 

tolong-menolong. Sehingga dengannya, dapat menghindarkan dari 

sifat-sifat buruk seperti, sombong, dengki, dendam, marah, dan 

sebagainya.
185

 Salah satu cara menanamkan empati dalam diri anak 

didik remaja adalah dengan mendidik mereka untuk memperbanyak 

puasa. Baik puasa wajib ataupun sunnah. Rasa lapar dan dahaga 

dalam puasa sebagai latihan dalam berempati terhadap sesama 

terutama kepada orang yang lemah.
186

  

Puasa adalah ibadah terbaik untuk melatih jiwa. Dengan puasa 

orang yang beriman dapat melatih dalam mengendalikan dirinya, 

menanamkan keyakinan bahwa Allah selalu mengawasinya, dan 

melatih diri dalam menjaga kehormatannya dengan mengendalikan 

                                                           
181 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 69. 
182 Hamka, Pribadi Hebat, hal. 90. 
183 Saifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis Hadist Arba‟in An-Nawawiyah, hal. 

87. 
184 Amirulloh Syarbini dan Akhmad Khusaeri, Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak 

Remaja, hal. 66-67. 
185 Ahmad Abi, Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, Yogyakarta: 

Araska, 2019, hal. 201. 
186 Ahmad Abi, Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, hal. 202. 



179 

 

 

syahwat perut dan syahwat kemaluannya.
187

 Puasa bertujuan 

memerdekakan diri dari kehendak hawa nafsu. Puasa mendidik diri 

bahwa kehidupan bukan hanyalah makan, minum, dan 

kemewahan.188 Selain pahala, buah dari puasa adalah kesehatan 

jasmanai dan rohani. 

Puasa yang dilakukan dengan penuh iman dan kesadaran akan 

memberi kesan yang besar bagi jiwa. Selain itu, remaja yang 

berpuasa juga dididik untuk mengendalikan diri dalam bercakap, 

melihat, dan mendengar serta memperbanyak ibadah.
189

 Apabila 

puasa seseorang hanya untuk menahan syahwat perut, maka yang 

didapat hanyalah lapar dan dahaga.190 Seperti yang difirmankan 

Allah dalam Al-Qur‟an puasa yang sebenarnya adalah puasa yang 

membuahkan takwa. 

Puasa membersihkan segala kotoran dan keburukan dalam 

jiwa manusia.
191

 Fisik yang berpuasa juga membuat jiwanya 

berpuasa. Berpuasa dari segala amarah, berpuasa dari segala hawa 

nafsu. Timbullah perangai sabar, karena sabar dan puasa memiliki 

makna yang sama yakni menahan diri.
192

 Maka anak didik remaja 

harus dilatih berpuasa. Sebelum menjalankan puasa wajib saat 

Ramadhan, alangkah baiknya, diwajibkan puasa sunnah seperti: 

puasa senin kamis sebagai latihan pembiasaan. Apabila fisiknya 

terbiasa meraskan lapar, jiwanya akan terbiasa berempati. Apabila 

fisiknya terbiasa menahan dahaga, jiwanya akan terbiasa menahan 

amarah dan syahwat lainnya.  

d. Mewajibkan Sedekah Setiap Pagi 

Rusaknya budi dan kotornya jiwa terletak pada keegoisan diri 

tanpa memperdulikan keadaan orang lain.
193

 Sebaliknya, pada budi 

yang baik, akan ada syajâ‟ah yang menjadikan dirinya dermawan 

saat dirinya mendapatkan nikmat. Dalam Islam bersedekah dan 

berzakat adalah cara mendermakan sebagian harta untuk 

mengendalikan ketergantungan jiwanya pada materi. Cara tersebut 

merupakan upayah riyâdhah menuju kepada i‟tidâl antara mubadzir 

                                                           
187 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 340-341. 
188 Hamka, Iman dan Amal Shaleh, hal. 73-74. 
189 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 343-344. 
190 Ahmad Abi, Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, hal. 203. 
191 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 340-341. 
192 Abdul Hamid Al-Balali, Madrasah Pendidikan Jiwa, diterjemahkan oleh Atik 

Fikri Ilyas, dari judul Manhaju At-Tabi‟in fi Tarbiyah An-Nufus, Jakarta: Gema Insani Press, 

2003, hal. 46. 
193 Hamka, Lembaga Budi, hal. 9. 



180 

 

dan kikir.
194

 Sedekah merupakan perbuatan yang terpuji, 

mengharmoniskan hubungan baik antara hamba dengan sesama. 

Dengan zakat dan sedekah dibersihkannya jiwa dari segala 

penyakit yang mengotorinya. Selain jiwa, badan yang dzahirpun 

juga dibersihkan, karena yang dzahir adalah cerminan yang batin.
195

 

Sedekah dan zakat keduanya bertujuan membersihkan dan 

menyucikan harta dan pemiliknya dari kotoran jiwa, seperti kikir 

dan tamak.
196

 Zakat dan sedekah merupakan ibadah sosial yang 

dapat menjaga kerukunan persaudaraan antar sesame. Maka apabila 

diterapkan dalam dunia pendidikan, persaudaraan antar anak didik 

akan terjaga dengan baik. 

Dalam mendidik anak remaja untuk bersedekah butuh metode 

pembiasaan. Pembiasaan kedermawanan akan menjadi tabi‟at pada 

anak didik remaja. Setelah dirinya dituntun dan dipaksa untuk 

bersedekah, maka jiwanya tidak akan berat untuk mengerjakannya 

kembali.
197

 Hasilnya, kelak perangai baik itu akan dirasakan sebagai 

makanan yang sangat lezat rasanya.
198

 Anak didik remaja yang 

gemar bersedekah adalah orang yang merasa lezat apabila dapat 

membantu orang yang membutuhkan pertolongan. 

Jiwa anak didik remaja yang bersih dari syhawat materi akan 

banyak melakukan pengorbanan kepada orang lain.
199

 Dari jiwa 

tersebut lahirlah rasa empati, muncul karena batinnya yang bersinar. 

Kemudian sinar tersebut membayang di mata sehingga raut muka 

orang yang senang berderma menjadi bersih.
200

 Orang yang 

menjadikan sedekah sebagai tabi‟at, dirinya tidak akan susah, justru 

dirinya bahagia karena kekayaan terlatak pada jiwanya bukan pada 

materinya.  

Kebutuhan orang lain diutamakan dari pada kebutuhan 

pribadi. Memenuhi kebutuhan orang lain adalah tanda persaudaraan 

dan persahabatan.
201

 Persaudaraan dan persahabatan akan kekal 

apabila di antara manusia mau saling berkorban.
202

 Dikatakan 

manusia jahat dan berdosa ketika dirinya berfoya-foya di atas 

                                                           
194Hamka, Falsafah Hidup, Jakarta: Republika, 2017, hal. 95. 
195Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 168. 
196Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 276-277. 
197Saifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis Hadist Arba‟in An-Nawawiyah, hal. 

85. 
198Saifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis Hadist Arba‟in An-Nawawiyah, hal. 

86. 
199Hamka, Pribadi Hebat, hal. 78. 
200Hamka, Pribadi Hebat, hal. 22. 
201Hamka, Lembaga Budi, hal. 15. 
202Hamka, Falsafah Hidup, hal. 385. 



181 

 

 

penderitaan  orang  banyak.
203

 Maka sedekah dan zakat adalah 

proses tazkiyah an-nafs yang dilakukan untuk mendidik remaja 

untuk melakukan pengorbanan demi kepentingan bersama. 

Terapi menghilangkan perangai bakhil atau menumbuhkan 

kedermawanan dalam diri juga dipaparkan oleh Ibnu Qayyim Al-

Jawziy. Di antaranya adalah dengan cara menumbuhkan keyakinan 

bahwa segala sesuatu milik Allah, bersyukur atas nikmat yang 

diberikan-Nya, meningkatkan kemauan bersedekah, meyakini harta 

yang disedekahkan akan diganti Allah, mencegah bisikan setan yang 

menakuti kefakiran.
204

 Takut kefakiran atau kemiskinan inilah yang 

menghilangkan keimanan seseorang atas rezeki yang sudah Allah 

bagi. Ketakutan tersebut menjadikan seseorang enggan bersedekah, 

karena takut rezekinya berkurang. Padahal keyakinan tersebut 

adalah tanda hilangnya keimanan dalam diri.
205

 

Anak didik remaja yang suka memberi antar sesama adalah 

bukti kelapangan hatinya.
206

 Sebaliknya, anak didik remaja yang 

enggan berzakat dan bersedekah, tertanam dalam dirinya sifat 

tamak, rakus, kikir, dan bakhil.
207

 Anak didik remaja yang kikir atau 

bakhil, jiwanya telah digadaikan pada harta atau diperbudak oleh 

harta benda. Halal dan haram bukan lagi menurut perintah agama, 

melainkan hawa nafsu materi. Bakhil atau kikir adalah penyakit 

yang berbahaya.  

e. Membudayakan Salam dan Berjabat Tangan 

Orang yang dapat menahan amarahnya adalah salah satu ciri 

dari orang yang bertakwa. Takwa adalah cara memelihara hubungan 

baik dengan Allah demi meraih ridho-Nya. Karena itu, orang yang 

bertakwa sangat berhati-hati dalam bersikap dan bertingkah laku, 

salah satunya dengan menahan amarah.
208

  Dan Pada puncaknya, 

orang yang bertakwa itu tidak hanya menahan amarahnya, akan 

tetapi juga memberi maaf kepada sesama.
209

  

Pendidkan untuk anak remaja yang baik dalam mengendalikan 

amarahnya adalah berjabat tangan dan mengucapkan salam kepada 

sesama. Marah merupakan salah satu dari induk penyakit hati.
210

 

                                                           
203 Hamka, Lembaga Budi, hal. 147. 
204 Akhmad Alim, Pendidikan Jiwa: Terapi Spiritual Manusia Modern, Jakarta: Al-

Mawardi Prima, hal. 184. 
205 Abdul Hamid Al-Balali, Madrasah Pendidikan Jiwa, diterjemahkan oleh Atik 

Fikri Ilyas, dari judul Manhaju At-Tabi‟in fi Tarbiyah An-Nufus, hal. 54. 
206 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 599-602. 
207 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 277. 
208 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 99. 
209 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 72.  
210 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 88. 



182 

 

Mengalahkan nafsu marah bukan hal yang mustahil, maka bisa 

diupayakan. Upaya mengendalikan amarah dengan budaya 

mengucapkan salam dan berjabat tangan adalah upaya memperbaiki 

perangai atau proses tazkiyah an-nafs.
211

 

Berjabat tangan dan mengucapkan salam termasuk upaya 

riyâdhah (latihan batin). Menanamkan rasa kasih sayang (raḫmah) 

yang akanmembuahkan akhlak mulia. Akhlak merupakan hal utama 

yang harus diperhatikan, baik akhlak yang sifatnya vertical dan 

meninggalkan hubungan horizontal. Maka Nabi Muhammad SAW 

pernah berpesan dalam hadisnya, bahwa tidak sempurna keimanan 

seseorang ketika hanya memperbaiki hubungan vertical dan 

meninggalkan horizontal.
212

 Maka dalam Pendidikan remaja 

berbasis tazkiyah an-nafs bukan hanya dibekali keilmuan tentang 

hubungannya dengan Tuhan saja, tetapi juga ditanamkan bagaimana 

cara berinteraksi atau berhubungan dengan sesamanya.  

Berjabat tangan dan mengucapkan salam dapat menciptakan 

persahabatan dan persudaraan (ukhuwwah islâmiyyah) antar anak 

didik remaja. Akan tumbuh dalam jiwa mereka, jiwa kebersamaan 

dan keharmonisan. Selain itu juga akan tumbuh jiwa tolong-

menolong antar sesama anak didik remaja.
213

 Mewujudkan hal 

tersebut diperlukan pembiasaan sejak dini. Faktor pembiasaan 

hendaknya dilakukan berkesinambungan, dan dengan 

menghilangkan kebiasaan yang buruk dengan penuh pemahaman 

dan kesadaran dalam melakukannya.
214

 Pembiasaan yang dilakukan 

atas dasar pengertian dan kesadaran akan menghasilkan manfaat dan 

tercapainya tujuan. Di antara manfaat dari pembiasaan bersalaman 

dan berjabat tangan adalah hilangnya kotoran jiwa pada diri didik 

remaja. Seperti: kebencian, kedengkian, dendam, dan amarah.   

f. Melaksanakan Ujian dengan Kejujuran 

Menurut Hamka kejujuran memerlukan ketulusan. Kejujuran 

yang berlandaskan ketulusan berbeda dengan kejujuran yang 

berlandaskan keterpaksaan.
215

 Kejujuran dilaksanakan dengan 

sepenuh hati, segenap pikiran, segenap akal budi, dan tidak 

setengah-setengah. Anak didik remaja yang tidak jujur bermaksud 

                                                           
211 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 11. 
212 Muhammad Baihaqi, Panca Jiwa Sebagai Pendidikan Akhlak Pada Santri di 

Pondok Pesantren Modern, Surabaya: Scopindo Media Pustaka, 2023, hal. 125. 
213 Muhammad Baihaqi, Panca Jiwa Sebagai Pendidikan Akhlak Pada Santri di 

Pondok Pesantren Modern, hal. 121-123. 
214 Saifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis hadits Arba‟in An-Nawawiyah, hal. 

86. 
215 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 172. 



183 

 

 

untuk menutupi keburukan dan kekuarangannya demi mendapatkan 

pujian dan imbalan dari manusia. Maka tidak akan ada keikhlasan 

pada diri anak didik remaja yang tidak jujur.
216

 

Anak didik remaja yang jujur itu berani karena kebenaran 

yang dia perjuangkan. Apa yang diperjuangkan tidak akan sia-sia. 

Kejujuran yang dilakukan dapat menjauhkan dirinya dari 

kemunafikan yang mengotori jiwanya.
217

 Sekalipun dirinya sedang 

mengalami kesusahan, namun jiwanya tetap bahagia dan tenang, 

dan pada puncaknya, kebenaran orang jujur diakui oleh Allah dan 

manusia.
 218 

Kebiasaan jujur merupakan pilar utama yang menopang 

akhlak remaja muslim, dan merupakan indikasi kekuatan imannya.  

Kejujuran secara zahir dan batin, sudah menjadi sebuah 

keharusan bagi anak didik remaja. Jujur hatinya, jujur perkataanya, 

dan jujur perbuatannya.
219

 Sebaliknya, apabila pribadinya gemar 

berbohong dan menipu maka merusak hubungannya dengan Allah 

dan manusia.
220

 Oleh karena itu kejujuran anak didik remaja harus 

dilatih dengan melaksanakan ujian yang jujur tanpa ada kecurangan 

sedikitpun. Setelah proses latihan kejujuran maka akan nampak 

kesuksesan anak didik remaja dalam segala hal yang merupakan 

buah dari kejujurannya. 

g. Membiasakan Diri dengan Berdo‟a 

Keterbatasan manusia mendorong nalurinya untuk mencari 

tempat bersandar dan berharap. Manusia yang beriman akan 

bersandar dan berharap hanya kepada Allah.
221

 Khususnya anak 

remaja, jiwanya tidak akan tenang apabila harapan-harapan tersebut 

tidak terwujud.
222

 Maka anak remaja dididik untuk selalu berharap 

kepada Allah yaitu dengan senanytiasa berdo‟a. 

Berdo‟a adalah simbol dari pengharapan dan kepasrahan 

penuh kepada Allah SWT. Do‟a menjadi pendorong anak remaja 

agar terus berbuat karena adanya sebuah harapan yang 

diinginkan.
223

 Berharap hanya kepada Allah dapat menghidupkan 

jiwa yang mati dan menyembuhkan jiwa yang sakit. Hamka 

                                                           
216 Hamka, Lembaga Hidup, hal. 82. 
217 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 314. 
218 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, hal. 315. 
219 Hefdon Assawqi, Pendidikan Akhalqul Karimah Prespektif Ilmu Tasawwuf, 

Indramayu: Penerbit Adab, 2021, hal. 143. 
220 Hamka, Falsafah Hidup, hal. 171. 
221 Hamka, Pribadi Hebat, hal. 98. 
222 Muhammad Sayyid Muhammad Az-Za‟balawi, Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul Tarbiyatul 

Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, hal. 335. 
223 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 440. 



184 

 

menegaskan dalam tafsirnya, bahwa berharap kepada Allah tidak 

mendatangkan kehampaan dan kesia-siaan. Sehingga orang yang 

gemar berdo‟a jiwanya bersih dari berharap pada selain-Nya.
224

 

Berdo‟a menjadi salah satu cara menyucikan jiwa anak didik remaja 

dari kebergantungannya pada materi. 

Do‟a sebagai bentuk keyakinan anak didik remaja untuk 

mewujudkan cita-citanya di masa yang akan datang. Ruhnya 

menjadi kuat karena kuatnya harapan dalam do‟a yang dimintakan 

kepada Allah.
225

 Menurut tafsir Hamka, berharap adalah inti dari 

iman. Agar iman terpelihara dengan rajâ‟ hendaklah seorang 

muslim senantiasa berzikir dan berdo‟a.
226

 Do‟a adalah sikap 

optimistis anak didik remaja dalam memandang dunia dengan 

pandangan yang positif. 

h. Mewajibkan Berpakaian yang Menutup Aurat 

Hamka berpendapat bahwa keselamatan seseorang terletak 

pada menjaga pandangannya. Baik laki-laki terhadap perempuan 

ataupun sebaliknya. Sebab mata adalah pintu hati dan jiwa yang 

merangsang syahwat dari apa yang dipandang.
227

 Maka orang buta 

yang tidak bisa memandang apapun, kebersihan mata dan jiwanya 

terjaga. Abdullah ibn Maktum adalah seorang sahabat yang soleh 

karena kebutaannya.
228

 Kebersihan jiwa terletak pada kebersihan 

apa yang dipandang oleh mata. 

Oleh karena itu, anak didik remaja harus selalu dijaga 

pandangannya. Dalam kesehariannya dibiasakan untuk berpakaian 

sesuai tuntunan agama, yaitu pakaian yang menutup aurat. Upaya 

menutup aurat anak didik bertujuan agar batin anak didik tetap 

sehat. Upaya tersebut juga merupakan Upaya menyingkirkan 

perangai buruk dalam diri anak didik. Sekecil apapun perangai 

buruk harus disingkirkan. Bagi Hamka hal yang paling berbahaya 

adalah memandang remeh keburukan yang kecil.
229

 Pendidikan 

menutup aurat bertujuan menjaga pandangan yang bukan muhrim 

dari hal yang dapat membangkitkan nafsu. 

Apabila pandangan tidak dijaga maka syahwat tidak 

terkendali. Jika syahwat sudah tidak terkendali maka kelamin 

menghendaki kepuasannya. Seseorang membutuhkan rasa takut 

                                                           
224 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 441. 
225 Hamka, Pribadi Hebat, hal. 33. 
226 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, hal. 169. 
227 Hamka, Falsafah Hidup, hal. 115. 
228 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, hal. 496. 
229 Hamka, Tasawuf Modern, hal. 166. 



185 

 

 

yang kuat untuk menjaga pandangan dan syahwat kemaluannya.
230

 

Rasa takut yang dibutuhkan adalah takut kepada Allah, takut akan 

adzabnya, takut tidak diterima amalnya, dan takut dengan akhir 

kehidupan yang buruk. Rasa takut tersebut adalah dasar dalam 

menahan jiwa dari hawa nafsu yang mendorong kepada 

kemaksiatan.
231

 Seorang remaja tidak mungkin mempunyai 

kemampuan yang dapat mencegah untuk selamat dari hawa 

nafsunya tanpa memiliki rasa takut kepada Allah SWT. 

i. Melarang Berpenampilan Mewah 

Berpakaian sederhana menunjukkan kejernihan akal anak 

didik remaja. Anak didik remaja yang sederhana dalam 

berpenampilan, akan mengetahui harga dirinya. Sebaliknya, 

berperhiasan atau berpakaian mewah adalah tanda kebodohannya.
232

 

Kemewahan diperturutkan atas dorongan hawa nafsunya. Hawa 

nafsunya mengalahkan akalnya dan menipu dirinya.
233

 Anak didik 

remaja yang bermewah-mewahan akan selalu gelisah jiwanya dan 

tidak tentram fikirannya. 

Allah sudah memberikan kelebihan dalam diri setiap remaja. 

Namun, tidak ada kepuasan dalam jiwanya, sehingga 

mengakibatkan jiwanya miskin dan merasa selalu kurang.
234

 Hamka 

dalam tafsirnya menyebutkan, bahwa ketamakan dalam diri 

seseorang membuat jiwanya sakit. Jiwa yang sakit dapat 

disembuhkan dengan memiliki sifat qanâ‟ah terhadap apa yang 

dimilikinya.
235

 Anak didik remaja yang bermewah-mewahan selalu 

mempurturtkan syahwat materinya. Dikorbankan harta dan 

kehormatannya akhirnya rusaklah jasmani dan ruhaninya. 

Sifat qanâ‟ah atau merasa cukup terlahir dari hati yang 

lapang.
236

 Qanâ‟ah menghilangkan kecintaan kepada harta, karena 

kecintaan hanya ditujukan kepada Sang Pemberi harta. Harta 

hanyalah sebagai alat untuk mendukung ketaatan dan kehambaan 

seorang hamba kepada Allah.
237

 Dalam dirinya terdapat perangai 

‟iffah yang telah kuat. Sehingga menyelamatkannya dari penyakit 

tamak, bakhil, boros, sombong, dan takabbur.
238

 Seorang remaja 

                                                           
230 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, hal. 292. 
231 Abdul Hamid Al-Balali, Madrasah Pendidikan Jiwa, diterjemahkan oleh Atik 

Fikri Ilyas, dari judul Manhaju At-Tabi‟in fi Tarbiyah An-Nufus, hal. 43-44. 
232 Hamka, Pribadi Hebat, hal. 45. 
233 Hamka, Akhlaqul Karimah, hal. 96. 
234 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 271. 
235 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, hal. 271. 
236 Hamka, Tasawuf Modern, hal. 267. 
237 Hamka, Tasawuf Modern, hal. 202. 
238 Hamka, Falsafah Hidup, hal. 96. 



186 

 

yang memiliki sifat qanâ‟ah akan lapang hatinya menerima segala 

pemberian Allah dan jauh dari segala ketamakan dan keserakahan.  

Dalam dunia pendidikan sangat perlu menanamkan nilai-nilai 

kesederhanaan kepada anak didik. Kesederhanaan bukan dalam arti 

kemiskinan akan tetapi diartikan dengan tidak berlebihan sesuai 

kebutuhan dan digunakan dengan penuh tanggungjawab. 

Manfaatnya menerapkan nilai kesederhanaan adalah anak didik 

remaja dapat membedakan antara keinginan dan kebutuhan, belajar 

menghargai dan merawat, dan meningkatkan rasa syukur.
239

 Inilah 

yang disebut oleh Hamka dalam tafsirnya sebagai kekayaan batin.
240

 

Oleh karenanya, berpakaian sederhana sebagai upaya mujâhadah 

batin. Apabila anak didik remaja melakukan mujâhadah batin 

tersebut, maka dirinya juga akan berperangai tawadhu‟ dan jauh 

dari sifat sombong. 

j. Melestaraikan Budaya Mengantri 

Budaya mengantri menguji kesabaran anak didik remaja 

dalam kehidupannya. Sabar merupakan benteng penjaga agar 

syahwat dan amarah tidak keluar dari batas penjagaannya.
241

 

Perangai buruk dalam diri remaja harus diobati dengan perangai 

baik. Apabila dalam batinnya ada sifat marah maka dilawan dengan 

sabar. Anak didik remaja yang mudah marah, hendaknya dia 

menghukum dirinya dengan sifat sabar, sampai dia dapat 

mengendalikan amarahnya.
242

 Dalam Pendidikan remaja, salah satu 

cara untuk menguji kesabaran dan menahan amarah adalah dengan 

cara melestarikan budaya mengantri. 

Selain dengan salat, dalam Al-Qur‟an Allah memerintahkan 

orang beriman, hendaknya menghadapi hidup ini dengan kesabaran. 

Hanya dengan kesabaran, dapat melahirkan ketenangan dalam hati 

orang beriman, agar tidak jenuh dan tidak gelisah.
243

 Hamka 

menegaskan dalam tafsirnya, Allah akan selalu bersama dengan 

orang-orang yang sabar. Ketika seorang remaja membentengi 

dirinya dengan kesabaran, maka akan tampak sari cahaya iman pada 

wajahnya, kemudian jiwanya merasa bebas karena dia sadar Allah 

                                                           
239 Muhammad Baihaqi, Panca Jiwa Sebagai Pendidikan Akhlak Pada Santri di 

Pondok Pesantren Modern, hal. 106-107. 
240 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, hal. 89-90. 
241 Abdul Hamid Al-Balali, Madrasah Pendidikan Jiwa, diterjemahkan oleh Atik 

Fikri Ilyas, dari judul Manhaju At-Tabi‟in fi Tarbiyah An-Nufus, hal. 40. 
242 Abdul Hamid Al-Balali, Madrasah Pendidikan Jiwa, diterjemahkan oleh Atik 

Fikri Ilyas, dari judul Manhaj At-tabi‟in fi Tarbiyah An-Nufus, hal. 41. 
243 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 286. 



187 

 

 

bersamanya.
244

 Menjadikan jiwa sabar dengan melestarikan budaya 

mengantri termasuk metode terbaik untuk membersihkan jiwa 

remaja dari segala perangai buruk yang mengotorinya. 

Proses tazkiyah an-nafs prespektif Hamka dalam tafsirnya dapat 

disimpulkan bahwa memiliki relevansi dengan pendidikan remaja dan 

dapat dimasukkan ke dalam kurikulum pendidikannya. Dengan 

Langkah-langkah penyucian jiwa melalui program disilpin dan materi 

ajar yang telah disusun di atas dapat menghilangkan penyakit jiwa dari 

yang terbesar yaitu syirik, sampai pada penyakit yang kecil seperti 

kefasikan, kemunkaran, kemaksiatan yang dilatarbelakangi hawa nafsu 

dan mengakibatkan kotornya jiwa. Sehingga anak didik dari kalangan 

remaja yang mengalami degradasi moral dapat berubah menjadi anak 

didik yang beriman, bertakwa, dan berakhklak mulia dengan mengikuti 

proses tazkiyah an-nafs yang merujuk pada penafsiran ayat-ayat dalam 

Tafsir Al-Azhar. 

Demikian tujuan pendidikan yang sesungguhnya, yaitu 

melahirkan anak didik yang berakhlak mulia disertai dengan nilai 

agama berasakan tauhid yang kuat. Sehingga jiwa anak didik 

khususnya remaja dapat dibentuk dan dikembangkan dengan baik 

untuk menjadi muslim yang patuh pada perintah Allah dan Rasul-Nya, 

berkepribadian luhur, dan memiliki kemampuan intelektual yang 

tinggi. 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
244 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, hal. 287. 



188 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



189 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep tazkiyah an-nafs dalam 

Tafsir Al-Azhar dapat diterapkan dalam dunia pendidikan remaja. 

Terdapat korelasi dalam langkah-langkah penyucian jiwa menurut Tafsir 

Al-Azhar dengan karakter remaja dan metode dalam mendidik pelajar 

remaja. Tafsir Al-Azhar yang bercorak al-adabî al-ijtimâ‟î mampu 

menjawab persoalan keumatan di antaranya adalah mengatasi kenakalan 

pada anak remaja yang mengalami degradasi moral. Dan Hamka sebagai 

ulama‟ tasawuf yang bercorak tashawwuf akhlâqî mengedepankan 

pembersihan jiwa dengan cara memperbaiki budi, sehingga konsepnya 

dalam tazkiyah an-nafs dapat diaplikasikan dalam kurikulum pendidikan. 

Konsep tazkiyah an-nafs diawali dengan mengidentifikasi penyakit-

penyakit jiwa. Kemudian, menjadikan ibadah-ibadah yang memberi 

dampak dan pengaruh pada jiwa sebagai sarana asasi tazkiyah an-nafs. 

Pada akhirnya, dampak dari ibadah-ibadah tersebut direalisasikan dalam 

akhlak-akhlak mulia, oleh ulama tasawuf disebutya sebagai maqâmât. 

Konsep tersebut terangkum dalam tiga metode yaitu takhallî 

(membersihkan diri dari sifat tercela), taḫallî (mengisi diri  dengan  

akhlak  mulia),  dan  tajallî  (tersingkapnya  pengetahuan  hakiki  melalui 

cahaya Allah). Konsep ini relevan untuk diterapkan dalam pendidikan 

remaja dengan memahami karakter remaja yang sedang mencari identitas 

diri dan penuh dengan gejolak.  



190 

 

Pendidikan pada dasarnya bukan hanya tentang mentransfer ilmu 

pengetahuan saja, tetapi juga mentransfer nilai (transfer of value). Karena 

pendidikan meliputi dua unsur, yaitu spiritual dan intelektual, pendidikan 

spiritual itulah yang mengisi jiwa anak didik. Adapun Tafsir Al-Azhar 

yang hadir dengan corak tafsir al-adabî al-ijtimâ‟î berupaya 

menanggulangi permasalahan masyarakat, disampaikan dengan bahasa 

yang mudah sehingga dapat dimengerti oleh seluruh lapisan masyarakat. 

Selian itu, Tafsir Al-Azhar berusaha menampilkan kupasan yang populer, 

sehingga pemabahasannya relevan hingga saat ini.  

Penafsiran Hamka terhadap ayat-ayat tazkiyah an-nafs 

mengutamakan ilmu yang dapat menambah iman, mengawali dengan 

pembersihan diri dengan cara bertaubat, meninggalkan perangai-perangai 

buruk, menekankan kehusyukan ibadah, membersihkan diri dari sifat-sifat 

tercela, kemudian menghiasi diri dengan sifat-sifat terpuji. Langkah-

langkah penyucian jiwa dalam Tafsir Al-Azhar terdapat kecocokan dan 

relevansinya dengan karakter, kebutuhan, dan problematika remaja.   

Implementasi konsep tazkiyah an-nafs menurut Tafsir Al-Azhar 

dalam pendidikan remaja dapat diterapkan dalam kegiatan intakulikuler 

dan kokurikuler. Ilmu tauhid sebagai dasar proses tazkiyah an-nafs 

menjadi mata pelajaran yang utama untuk dimasukkan ke dalam kegiatan 

intrakulikuler pendidikan remaja. Sedangkan dalam kegiatan kokurikuler 

dapat diterapkan banyak program dalam bentuk kegiatan dan disiplin 

yang membawa nilai ajar tazkiyah an-nafs ke dalam aktivitas harian anak 

didik remaja. Seperti: salat berjama‟ah di masjid, berzikir, berdoa, 

bersedekah, berpuasa, bersalaman, berpakaian menutup aurat, berpakaian 

sederhana, membudayakan antri, dan melaksanakan ujian dengan penuh 

kejujuran. Dengan demikian, tazkiyah an-nafs Hamka dalam tafsirnya 

dapat menjadi kurikulum tambahan yang sangat aplikatif untuk diterapkan 

dalam pendidikan anak-anak remaja yang sedang mengalami masa 

puberitas dan masa pertumbuhan menuju kematangan atau kedewasaan.  

B. Implikasi Hasil Penelitian 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa tazkiyah an-nafs dalam 

Tafsir Al-Azhar mampu menjawab permasalahan dalam problematika 

remaja masa kini. Sehingga hasilnya dapat dijadikan sebagai pedoman 

atau bagian dari kurikulum pendidikan Islam dan pendidikan nasional. 

Karena menurut amanah Konstitusi dalam UUD 1945 pasal 31 (3) 

disebutkan: tujuan pendidikan nasional adalah meningkatkan keimanan, 

ketakwaan, dan akhlak mulia. Tujuan tersebut senada dengan tuntunan 

agama Islam. 

Rekomendasi penelitian berikutnya adalah melakukan kajian 

komparatif antara Hamka dengan tafsirnya dan tokoh pendidikan Islam 



191 

 

 

dengan pemikirannya, seperti Moh. Natsir, KH. Ahmad Dahlan, Zakiah 

Darajat, dan sebagainya. Dengan tujuan merumuskan teori pendidikan 

remaja dalam menanggulangi problematika remaja demi mewujudkan 

tujuan pendidikan Islam dan pendidikan nasional.  

C. Saran  

Berdasarkan hasil penilitian ini, penulis menyarankan agar konsep 

tazkiyah an-nafs yang dikemukakan oleh Hamka dalam Tafsir Al-Azhar 

dapat diimplementasikan di lembaga-lembaga pendidikan khususnya 

lembaga pendidikan Islam. Implikasi konsep tazkiyah an-nafs ke dalam 

kurikulum pendidikan remaja akan memperbaiki budi pekerti remaja, 

menguatkan karakter remaja, memperindah akhlak remaja, dan 

mempersiapkan generasi emas demi terwujudnya masyarakat yang 

beradab. Selain itu, para orangtua, tokoh masyarakat, tokoh agama yang 

bersentuhan lansgung dengan anak-anak remaja dapat ikut serta 

melestarikan konsep tazkiyah an-nafs dalam mendidik dan memberi 

pelajaran atau bimbingan kepada anak-anak remaja. 

Untuk pengembangan akademik, penelitian selanjutnya dapat 

mengkaji secara komparatif konsep tazkiyuah an-nafs dalam Tafsir Al-

Azhar dengan tafsir nusantara lainnya atau dengan pemikiran tokoh 

pendidikan Islam lainnya. Guna memperkaya prespektif dan 

memperdalam analisis. Upaya digitalisasi dan publikasi daring juga perlu 

dilakukan agar karya ini dapat diakses oleh semua elemen masyarakat 

khususnya pemerhati atau para pakar pendidikan.      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



192 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

193 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abi, Ahmad. Mendidik Putra-Putri Generasi Jihad Ala Rasulullah, 

Yogyakarta: Araska, 2019. 

Abidah. “Dampak Penggunaan Gadget Terhadap Degradasi Moral Pelajar.” 

Jurnal Pendidikan dan Konseling, Vol. 5 No. 1 Tahun 2023, hal. 27. 

Abnisa, Almaydza Pratama. Tafsir Tarbawi: Tafsir Ayat-ayat Al-Qur‟an 

Terhadap Pendidikan, Indramayu: CV. Andanu Abimata, 2024. 

Agustang, dan Sugirma. Tasawuf Anak Muda: yang Muda yang Berhati Mulia, 

2017. 

Ahmad, Yusuf. M. Natsir 70 Tahun: Kenang-kenangan Kehidupan Perjuangan, 

Jakarta: Pustaka Antara, 1978. 

Ahsin W. Kamus Ilmu Al-Qur‟an, cet. 1, Jakarta: Pustaka Amzah, 2005. 

Aisyah, Siti, dkk. “Metode Tazkiyat An-Nafs Al-Ghazali dalam Pendidikan 

Islam Untuk Generasi Milenial.” Khulasah Islamic Studies Journal, 

Vol. 07 No. 02 Tahun 2025, hal. 13. 

Alim, Akhmad. Metodologi Penelitian Tafsir Tematik, Bogor: UIKA Press, 

2016. 

-------. Pendidikan Jiwa: Terapi Spiritual Manusia Modern, Jakarta: Al-

Mawardi Prima, 2018. 

-------. Tafsir Pendidikan Islam, Jakarta: Al-Mawardi Press, 2014. 

Amin, Saifuddin. Pendidikan Akhlak Berbasis Hadist Arba‟in An-Nawawiyah, 

Indramayu: Penerbit Adab, 2020. 

Aminiy, Ibrahim. Tazkiyatu an-Nafs wa Tahdzîbuhâ, t.tp: Dâr al-Balâghoh li an-

Nasyr wa at-Tawzî‟, 2000. 

Amirulloh. Teori Pendidikan Karakter Remaja dalam Keluarga, Bandung: 

Alvabeta, 2015. 



194 

 

 

Anggraini, et al. “Dampak Paparan Pornografi Pada Anak Usia Dini.” Jurnal 

Ilmiah Pendidikan Anak Usia Dini, Vol. 3 No. 1 Tahun 2020, hal. 51. 

Annisa, Vharensie. “Konsep Pendidikan Remaja Untuk Menanamkan Akhlak 

dalam Perspektif Islam.” Skripsi. Lampung: UIN Raden Intan 

Lampung, 2021. 

Anshari, Endang Saefuddin. Wawasan Islam: Pokok-pokok Pikiran tentang 

Islam dan Umatnya, Jakarta: Rajawali Pers, 1991.   

-------. Pak Natsir 80 th, Jakarta: Media Dakwah, 1988. 

Anwar, Chairul. Multikulturalisme, Globalisasi dan Tantangan Pendidikan 

Abad ke-21, Yogyakarta: DIVA Press, 2019. 

Anwar, Rosihan. Akhlak Tasawuf, Bandung: Pustaka Setia, 2010. 

Arifin, Zaenal. Khazanah Ilmu AL-Quran, Yogyakarta: Yayasan Masjid At-

Taqwa, 2018. 

Assawqi, Hefdon. Pendidikan Akhalqul Karimah Prespektif Ilmu Tasawwuf, 

Indramayu: Penerbit Adab, 2021. 

Attas, Syed Muhammad Naquib. Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu 

Rangka Pikir Pembinaan Filsafat Pendidikan Islam, diterjemahkan 

oleh Haidar Bagir dari judul The Concept of Education is Islam: A 

Framework for an Islamic Philosophy of Education, Bandung: Mizan, 

1992. 

Azra, Azyumardi. Historiografi Islam Kontemporer, Jakarta: Gramedia, 2002. 

-------. Menuju Masyarakat Madani, Bandung: Rosdakarya, 2000. 

Baharuddin, dan Mohammad Makin. Manajemen Pendidikan Islam: 

Transformasi Menuju Sekolah atau Madrasah Unggul, Malang: UIN 

Maliki Press, 2016. 

Baidawi, Nasr Ad-Din Abu Al-Khair Abdullah ibn Umar ibn Muhammad. 

Anwâr Al-Tanzîl wa Asrâr At-Ta‟wîl, Juz 1, Bayrût: Dâr ash-Shadr, t.th. 

Baihaqi, Muhammad. Panca Jiwa Sebagai Pendidikan Akhlak Pada Santri di 

Pondok Pesantren Modern, Surabaya: Scopindo Media Pustaka, 2023. 

Bakti, Surya. “Pendidikan Remaja Menurut Perspektif Islam.” Journal on 

Education, Vol. 06 No. 01 2023, hal. 6272. 

Balali, Abdul Hamid. Madrasah Pendidikan Jiwa, diterjemahkan oleh Atik Fikri 

Ilyas, dari judul Manhaju At-Tabi‟in fi Tarbiyah An-Nufus, Jakarta: 

Gema Insani Press, 2003. 

Baqi, Muhammad Fuad „Abd. Al-Mu‟jam Al-Mufahras li Al-Alfâdz Al-Qur‟ân 

Al-Karîm, Bayrût: Dâr al-Fikr. 

Budiman, dkk. “Pendidikan Remaja Menurut Pandangan Islam.” Jurnal Ilmiah 

Multi Disiplin Indonesia, Vol. 1 No. 12 2022, hal. 1930. 

Bustani, Mu‟allim Bathrus. Muḫîth Al-Muḫîth, Bayrût: Maktabah Libnân, t.th. 

Buthi, Muhammad Said Ramadhan. Dosa Tersembunyi: Bahaya Terbesar 

dalam Kehidupan Kaum Muslim, diterjemahkan oleh Muhammad 

Najmi Rohaizad, elt.al, dari judul Bâthin Al-Istm: Al-Khatr Al-Akbar fi 



195 

 

 

 

Ḫayât Al-Muslimîn, Malasyia: Kuala Lumpur: Nizamiyyah 

Publications & Distributors, 2021. 

Daqur, Sulaiman. At-Tafsîr Al-Mawdhû‟î: Isykâliyah Al-Mafhûm wa Al-Manhâj, 

t.tp: Jâmi‟ah Urdûniyah, t.th. 

Darajat, Zakiah. Pendidikan Islam dalam Keluarga dan Sekolah, Jakarta: CV 

Ruhama, 1994. 

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam. Ensiklopedi Islam, jilid II, Jakarta: Ichtiar 

Baru Van Hoeve, 1999. 

Diananda, Amita. “Psikologi Remaja dan Permasalahannya.” Jurnal Istighna, 

Vol. 1 No. 1 Tahun 2018, Hal. 117. 

Direktorat Pembinaan Pendidikan Keluarga. Seri Pendidikan Orang Tua: 

Mendampingi Anak Menghadapi Bahaya Pornografi, Jakarta: 

Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan, 2017.  

Dimasyqi, Al-Hafidz „Imaduddin Abi Al-Fida‟ Isma‟il bin Umar ibnu Katsir. 

Tafsîr Al-Qur‟ân Al-„Adzîm. 

Djamal, Murni. Dr. H. Abdul Karim Amrullah: Pengaruhnya dalam Gerakan 

Pembaruan Islam di Minangkabau pada Awal Abad ke-20, Jakarta: 

INIS, 2002. 

Dzaky, Hamdani Bakran. Konseling dan Psikoterapi Islam Penerapan Metode 

Sufistik, Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2002. 

Efendi, Mochtar. Ensiklopedia Agama dan Filsafat, Palembang: Universitas 

Sriwijaya, 2001. 

Fananie, Zainuddin. Pedoman Pendidikan Modern, Jakarta: Fananie Center, 

2010. 

Faris, Ibn. Maqâyis al-Lughah, Juz 4, Bayrût: Dâr al-Fikr, 1979. 

Farmawi, Abd al-Hay. Bidayah fî Tafsîr Al-Mawdhûî, Al-Qâhirah: Mathba‟ah 

al-Hadhârah al-„Arabiyyah, 1977.  

Fathoni, Ibnu Ahmad. Buya Hamka: Biografi Tokoh Pendidik dan Revolusi 

Melayu, Jakarta: Arqam Patani, 2015.  

Fauzan, Shalih bin Fauzan bin Abdillah. Kitâb At-Tawḫîd, Juz 2, Ponorogo: 

Dârussalam Press, t.th. 

--------. Kitâb At-Tawḫîd, Juz 3, Ponorogo: Darussalam Press, t.th.   

Federspiel, Howard M. Kajian Al-Quran di Indonesia, Bandung: Mizan, 1996.  

Firdaus. Tazkiyah Al-Nafs; Upaya Solutif Membangun Karakter Bangsa, 

Makassar: Alauddin University Press, 2011. 

Frager, Robert. Heart, Self, & Soul: The Sufi Psychology of Growth, Balance 

and Harmony, USA, Wheaton: Theological Publishing House, 1999. 

Ghazalli. Rusaknya Akhlak Remaja (Latar Belakang Masalahasn, Budaya 

Hedonisme, dan Solusi), Yogyakarta: Penerbit Jivaloka, 2022. 

Ghazali, Abu Hamid. Iḫyâ‟ „Ulûm Al-Dîn, Juz 8, Bayrût: Dâr Al-Fikr, 1980. 

--------. Mukasyafatul Qulub: Menyingkap Tabir Hati Untuk Mendekati Allah, 

diterjemahkan oleh Jamaluddin dari judul Mukâsyafat Al-Qulûb Al-



196 

 

 

Muqarrib ilâ Ḫadhrati „Allâm Al-Ghuyûb, Tangerang: Alifia Books, 

2020.  

--------. Mukhtashar Ihya Ulumiddin, diterjemahkan oleh Abu Madyan Al-

Qurtubi dan Mukhlis Yusuf Arbi dari judul Mukhtashar Iḫyâ‟ Ulûm Ad-

Dîn, Depok: Keira, 2018. 

--------. Ringkasan Ihya Ulumuddin, diterjemahkan oleh Bahrun Abu Bakar dari 

judul Mukhtashar Iḫâ „Ulûm Ad-Dîn, Bandung: Sinar Baru 

Algensindo, 2014. 

Glasse, Cyrill. Ensiklopedia Islam Ringkas, diterjemahkan oleh Ghufran A. 

Mas‟adi, dari judul Concise Ensyclopedia of Islam, Jakarta: PT. Raja 

Grafindo, 2002. 

Gunawan. “Pengaruh Kegiatan Matrikulasi Pendidikan Seks dan Kesadaran 

Tentang Pornografi Terhadap Karakter Peserta Didik.” Jurnal Tsamrah 

Al-Fikri, Vol. 10 No. 1 Tahun 2016, hal. 155. 

Gusmian, Islah. Khazanah Tafsir Indonesia; dari Hermeneutika Hingga 

Ideologi, Jakarta: Teraju, 2003. 

Haedari, Amin. Pemikir Pendidikan Islam, Jakarta: Puslitbang Pendidikan 

Agama dan Diklat Kementrian Agama RI, 2010. 

Hamengkubuwono. Ilmu Pendidikan dan Teori-teori Pendidikan, Bengkulu: 

LP2 STAIN Curup, 2016. 

Hamka, Irfan. Ayah, Jakarta: Republika, 2015. 

Hamka, Rusydi. Pribadi dan Martabat Buya Prof. Dr. Hamka, Jakarta: Pustaka 

Panjimas, 1983. 

Hamka. Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2021. 

--------. Tasawuf Modern, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990. 

--------. Tasawuf: Perkembangan dan Pemurniaanya, Jakarta: Pustaka Panji 

Mas, 1993.  

--------. 1001 Soal Kehidupan, Depok: Gema Insani, 2019. 

--------. Akhlaqul Karimah, Depok: Gema Insani, 2023. 

--------. Ayahku, Jakarta: Umminda, 1982. 

--------. Dari Hati ke Hati, Jakarta: Pustaka Panjimas, 2002. 

--------. Falsafah Hidup, Jakarta: Republika, 2017. 

--------. Falsafah Ketuhanan, Depok: Gema Insani, 2014. 

--------. Iman dan Amal Shaleh, Jakarta: PT Pustaka Panjimas, 1984. 

--------. Kenangan-kenangan Hidup, jilid 2, Jakarta: Bulan Bintang, 1974.  

--------. Kenang-Kenangan Hidup, jilid 1, Jakarta: Bulan Bintang, 1974. 

--------. Lembaga Budi, Jakarta: PT Pustaka Abdi Bangsa, 2016. 

--------. Lembaga Hidup, Jakarta: Republika, 2019. 

--------. Pandangan Hidup Muslim, Malasyia: Pustaka Aman Press, 1967.  

--------. Pelajaran Agama Islam, Jakarta: PT. Bulan Bintang, 1996. 

--------. Pengajaran Agama Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1956. 

--------. Penuntun Jiwa, Depok: Gema Insani, 2019. 



197 

 

 

 

--------. Pribadi Hebat, Depok: Gema Insani, 2014. 

Harrani, Abi Al-„Abbas Ahmad bin „Abdi Al-Halim bin Taimiyyati. Fashlu fî 

Tazkiyati an-Nafsi, t.tp: Ath-Thab‟ah Al-Kâmilah li ar-Risâlah, 2018. 

Hawi, Akmal. Seluk Beluk Ilmu Jiwa Agama, Depok: Rajagrafindo Persada, 

2014. 

Hawwa, Sa‟id. Intisari Kitab Ihya Ulumuddin Karya Al-Ghazali, diterjemahkan 

oleh Darul Haramain dari judul Tazkiyatun Nafs Mukhtashar Iḫyâ‟ 

„Ulûmu ad-Dîn, Yogyakarta: Mutiara Media, 2022. 

------. Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-Mustakhlash 

fî Tazkiyatil Anfus, Solo: PT Era Adicitra Intermedia, 2014. 

------. Tazkiyatun Nafs, diterjemahkan oleh Nur Hadi dari judul Al-Mustakhlash 

fî Tazkiyatil Anfus, Solo: PT Era Adicitra Intermedia, t.th. 

Hidayat, Rahmat, dan Abdillah. Ilmu Pendidikan: Konsep, Teori dan 

Aplikasinya, Medan: Lembaga Peduli Pengembangan Pendidikan 

Indonesia (LPPPI), 2019. 

Hilmi, Muhammad Mustafa. Keruhanian dalam Islam, Kuala Lumpur: Hal 

Ehwal Islam, 1996. 

Holilurrohman. Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir, Bandung: CV Afrino Raya, 2013. 

Husaini, Adian, dan Bambang Galih Setiawan. Pemikiran & Perjuangan M. 

Natsir & Hamka dalam Pendidikan, Jakarta: Gema Insani, 2020. 

-------. Pendidikan Islam: Membentuk Manusia Berkarakter dan Beradab, 

Depok: Adabi Press, 2012. 

-------. Pendidikan Islam: Mewujudkan Generasi Gemilang Menuju Negara 

Adidaya 2045, Depok: Yayasan Pendidikan Islam At-Taqwa, 2023.  

Indonesia, Tim Redaksi Kamus Bahasa. Kamus Besar Bahasa Indonesia, 

Jakarta: Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, 2008. 

Ismail, Qusyairi. Trilogi Ahlusunah: Akidah, Syariah, dan Tasawuf, Pasuruan: 

Pustaka Sidogiri Pondok Pesantren Sidogiri, 2015. 

Izzan, Ahmad. Metodelogi Ilmu Tafsir, Bandung: Tafakur, 2014.  

Jamaluddin, Dindin. Metode Pendidikan Anak: Teori & Praktik, Bandung: 

Pustaka Reka Cipta, 2019. 

Jawziyyah, Ibnu Qayyim. Tazkiyyatun Nafs: Konsep Penyucian Jiwa Menurut 

Ulama‟ Salaf, diterjemahkan oleh Imtihan Asy-Syafi‟i dari judul 

Tazkiyah an-Nufûs wa Tarbiyatuhâ Kamâ Yuqarriruhu „Ulamâ‟ as-

Salaf, Solo: Pustaka Arafah, 2018. 

Kamisykhanawiwi, Dhiya‟uddin Ahmad Mushthafa. Jâmi‟ Al-Ushûl fî Al-

Awliyâ‟, Surabaya: Al-Haramain, t.th. 

Kartanegara, Mulyadhi. Menyelami Lubuk Tasawuf, Jakarta: Erlangga, 2006, 

hal. 265. 

Karzon, Anas Ahmad. Tazkiyatun Nafs: Gelombang Energi Penyucian Jiwa 

Menurut Al-Qur‟an dan As-Sunnah di Atas Manhaj Salafus Shalih, 



198 

 

 

diterjemahkan oleh Emiel Threeska, dari judul Minhaju al-Islâm fî 

Tazkiyat An-Nafs, Jakarta: Akbar Media, 2010. 

Khaldun, Ibnu. Muqaddimah, Beirut: Dar Al-Kotob Al-„Ilmiyyah, 2003. 

Kholilurrohman. Mengenal Tasawuf Rasulullah Representasi Ajaran Al-Qur‟an 

dan Sunnah, Tangerang: Nurul Hikmah Press, 2020. 

Ma‟luf, Louis. Al-Munjîd fi Al-Lughoh wa Al-A‟lâm, Bayrût: Dâr Al-Masyriq, 

1986. 

Majid, Nur Cholis. Pluralitas Agama: Kerukunan dalam Keragaman, Jakarta: 

Kompas, 2001. 

Malula, Mustahidin, dan Reza Adeputra Tohis. “Metodologi Tafsir Al-Qur‟an 

(dari Global ke Komparatif).” Jurnal Al-Mustafid: Jurnal of Quran 

and Hadith Studies, Vol. 1, No. 2 2023, hal. 14-16. 

Manzur, Abu Al-Fadl Jamal al-Din Muhammad ibn Mukram ibn. Lisân al-

„Arab, jilid 15, t.tp: Dâr ash-Shadr, t.th.  

Mappanganro. Implementasi Pendidikan Islam di Sekolah, Jakarta: Yayasan 

Ahkam, 1996. 

Masrur. “Pemikiran dan Corak Tasawuf Hamka dalam Tafsir Al-Azhar.” Jurnal 

Studi Islam, Vol. 14 No. 1 Tahun 2016, hal. 17. 

Misdayanti. Penguatan dan Inovasi Pelayanan Kesehatan dalam Era Revolusi 

Industri 4.0, Kendari: UHO Edupress, 2019. 

Mu‟min, Ma‟mun. Metodelogi Ilmu Tafsir, Yogyakarta: Idea Press, 2016. 

Mudzhar, Muhammad Atho‟. Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktik, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998. 

Muhaimin. Paradigma Pendidikan Islam, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2004. 

Muhdi, Ali. Kitab Imam Sufi Al-Nawawi Al-Dimasyqiy: Analisis Sufistik Kitab 

at-Tibyan fi Adabi Hamalati al-Quran, Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 

2018. 

Mulyani, Fitri, dan Nur Haliza. “Analisis Perkembangan Ilmu Pengetahuan dan 

Teknologi (Iptek) dalam Pendidikan.” Jurnal Pendidikan dan 

Konseling, Vol. 3 No. 1 Tahun 2021, hal. 1.  

Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawwir: Kamus Arab – Indonesia, Surabaya: 

Pustaka Progressif, 1997. 

Musa, Irmawati. “Studi Literatur: Degradasi Moral di Kalangan Remaja.” 

Jurnal Ezra Science Bulletin, Vol. 1 No. 2 Tahun 2023, hal. 224. 

Mutholingah, Siti. “Metode Penyucian Jiwa (Tazkiyah Al-Nafs) dan 

Implikasinya Bagi Pendidikan Agama Islam.” Jurnal Ta‟limuna, Vol. 

10 No. 01 Tahun 2021, hal. 74. 

Muvid, Muhammad Basyrul. Kuliah Tasawuf di Tengah Arus Disrupsi, 

Yogyakarta: Pustaka Diniyyah, 2022. 

Muzakkir. Hidup Sehat dan Bahagia dalam Perspektif Tasawuf, Jakarta: 

Prenadamedia Group, 2019.  



199 

 

 

 

Najar, Amir. Ath-Thashawwuf An-Nafsî, Qâhirah: Dâr al-Ma‟ârif, 1983, hal. 

263-264. 

Naqsyabandiy, Amin Alauddin. Mâ Huwa At-Tashawwuf, Mâ Hiya Ath-

Tharîqah An-Naqsyâbandiyyah, Baghdâd: Dâr al-Kutub, 1988. 

Nata, Abuddin. Akhlak Tasawuf, Jakarta: PT Rajawali Pers, 2011.  

------. Tafsir Ayat-Ayat Pendidikan (Tafsir Ayat-Ayat Al-Tarbawiy), Depok: PT 

Raja Grafindo Persada, 2014. 

Natsir, Muhammad. Capita Selecta, Bandung: Sumup, 1954. 

Nawawi, Hardiri, dan Mini Martini. Penelitian Terapan, Yogyakarta: Gajah 

Mada University Press, 1991. 

Ni‟am, Syamsun. Tasawuf Studies: Pengantar Belajar Tasawuf, Yogyakarta: Ar-

Ruzz Media, 2017. 

Nizar, Samsul. Memperbincangkan Dinamika Intelektual dan Pemikiran Hamka 

tentang Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 

2008. 

Novita. “Faktor-faktor yang Mempengaruhi Kebiasaan Menonton Film Porno 

Pada Remaja.” Jurnal Antropologi Sosial dan Budaya, Vol. 4 No. 1 

Tahun 2018, hal. 31-44. 

Nurjanah, Enung. Metodelogi Pendidikan Islam, Bnadung: Alvabeta, 2019. 

Nurudin. Sistem Komunikasi di Indonesia, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

2007. 

Purba, David Oliver. Usai Perkosa dan Bunuh Boca 10 tahun Siswa SMA 

Merokok Santai di Pekarangan, 

https://bandung.kompas.com/read/2021/11/25/155048578/usai-

perkosa-dan-bunuh-bocah-10-tahun-siswa-sma-merokok-santai-di-

pekarangan?page=all. Diakses pada 17 Juli 2024. 

Puspita. Fenomena Kecanduan Gadget Pada Anak Usia Dini, Surabaya: Cipta 

Media Nusantara, 2020. 

Qomar, Mujamil. Epistemologi Pendidikan Islam, Jakarta: Erlangga, 2002. 

Qusyairiy, Zain Al-Islam. Ar-Risâlah Al-Qusyayriyyah, Qâhirah: Dâr al-

Muqthim li an-Nasyr wa at-Tawzî‟, 2018.  

Rahman, Abdul, dan Rahmat. Pendidikan Hati Perspektif Ibnu Qoyyim Al-

Jauziyyah, Padang: CV. Azka Pustaka, 2023. 

Rahmaniyah, Istighfarotur. Pendidikan Etika: Konsep Jiwa dan Etika Perspektif 

Ibnu Miskawaih dalam Kontribusinya di Bidang Pendidikan, Malang: 

UIN Maliki Press, 2010. 

Rahmat, Abdul. Pengantar Pendidikan: Teori, Konsep, dan Aplikasi, Gorontalo: 

Ideas Publishing, 2014. 

Rahmatullah, Azam Syukur. Kenakalan Remaja dalam Prespektif Psikologi 

Pendidikan Islam, Wonosobo: Gaceindo, 2019. 

-------. Pendidikan Parenting Kenakalan Remaja, Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 

2020. 

https://bandung.kompas.com/read/2021/11/25/155048578/usai-perkosa-dan-bunuh-bocah-10-tahun-siswa-sma-merokok-santai-di-pekarangan?page=all
https://bandung.kompas.com/read/2021/11/25/155048578/usai-perkosa-dan-bunuh-bocah-10-tahun-siswa-sma-merokok-santai-di-pekarangan?page=all
https://bandung.kompas.com/read/2021/11/25/155048578/usai-perkosa-dan-bunuh-bocah-10-tahun-siswa-sma-merokok-santai-di-pekarangan?page=all


200 

 

 

Rakhmad, Hadi Nur. Pemikiran Haji Abdul Malik Karim Amrullah Tentang 

Pendidikan Islam, Bandung: Guepedia, 2021. 

Rambe, Uqbatul Khoir. “Tazkiyatun Nafs Tarekat Naqsyabandiyah Jabal Hindi 

Paya Geli Deli Serdang Sumatera Utara.” Disertasi. Medan: UIN 

Sumatera Utara, 2020. 

Riswany, Samir Abdurrahman. Manhâj At-Tafsîr Al-Mawdhû‟î li Al-Qur‟ân Al-

Karîm, Sûriyah: Dâr Al-Multaqâ, 2009. 

Rofarif, Juman. Al-Hikam Ali ibn Abi Thalib: Butir-Butir Hikmah Terpilih Sang 

Khalifah, Jakarta: PT Serambi Ilmu Semesta, 2015. 

Salim, dan Syahrun. Desain Penelitian dan Kualitatif, Bandung: Citapustaka 

Media, 2012. 

Sekretariat Jendral DPR RI, dan Kurniasih. Kasus Anak Hamil di Luar Nikah 

Sudah Darurat, 

https://www.dpr.go.id/berita/detail/id/43062/t/Kurniasih%3A+Kasus+

Anak+Hamil+di+Luar+Nikah+Sudah+Darurat. Diakses pada 17 Juli 

2024. 

Shiddieqy, Hasby. Sejarah dan Pengantar Ilmu Tafsir Al-Qur‟an, Jakarta: Bulan 

Bintang, 1974. 

Shihab, Muhammad Quraish. Tafsir Al-Misbah, jilid 13, Ciputat: Lentera Hati, 

2010. 

--------. Tafsir Al-Misbah, jilid 15, Ciputat: Lentera Hati, 2010. 

--------. Tafsir Al-Misbah, jilid 7, Ciputat: Lentera Hati, 2010. 

--------. Tafsir Al-Misbah, jilid 8, Ciputat: Lentera Hati, 2010. 

--------. Tafsir Al-Qur‟an dengan Metode Mawdhu‟i, Jakarta: Perguruan Tinggi 

Ilmu Al-Qur‟an, 1986. 

--------. Wawasan Al-Qur‟an Tafsir Maudhu‟i atas Pelbagai Persoalan Umat, 

Bandung: Mizan, 1996. 

--------. Membumikan Al-Quran, Bandung: Mizan, 1997. 

Sholihin, Muhammad. Terapi Sufistik, Bandung: CV. Pustaka Setia, 2004. 

-------. Sejarah dan Pemikiran Tasawuf di Indonesia, Bandung: Pustaka Setia, 

2001. 

Siregar, Rifay. Tasawuf dari Sufisme Klasik ke Neosufisme, Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 2002. 

Solihin, Mukhtar. Tasawuf Tematik: Membedah Tema-Tema Penting Tasawuf, 

Bandung: Pustaka Setia, 2003.   

Sudarsono. Kenakalan Remaja, Jakarta: Rineka Cipta, 1990. 

Sudianto. Tafsir dan Ilmu Tafsir, Wonosobo: Media Kreasi Press, 2018. 

Suryabrata, Sumadi. Metodelogi Penelitian, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 

2006. 

Sutardi, Tedi. Antropologi: Mengungkap Keragaman Budaya, Bandung: Setia 

Purna Inves, t.th. 

https://www.dpr.go.id/berita/detail/id/43062/t/Kurniasih%3A+Kasus+Anak+Hamil+di+Luar+Nikah+Sudah+Darurat
https://www.dpr.go.id/berita/detail/id/43062/t/Kurniasih%3A+Kasus+Anak+Hamil+di+Luar+Nikah+Sudah+Darurat


201 

 

 

 

Syarbini, Amirulloh, dan Akhmad Khusaeri. Kiat-kiat Islami Mendidik Akhlak 

Remaja, Jakarta: PT Elex Media Komputindo, 2012. 

Syati, Bint. Tafsir bint Asy-Syati, diterjemahkan oleh Muzakir, dari judul buku 

Tafsîr bint Asy-Syâtî, Bandung: Mizan, 1996. 

Syatibi, Abu Ishaq bin Musa. Al-Muwâfaqât, Jilid 3, Bayrût: Dâr Al-Ma‟rûfah, 

1975. 

Syayigh, Majid. Al-Tarbiyah Al-Ruhiyah, t.tp: Mu‟assasah Al-Balagh, 2003. 

Syibromalisi, Faizah Ali. Pornografi dan Pornoaksi Bahaya Laten Bagi 

Pendidikan Anak dan Remaja, Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 2016. 

Tafsir, Ahmad. Ilmu Pendidikan Prespektif Islam, Bandung: PT. Rosda Karya, 

2008. 

Taimiyah, Ibnu. Tazkiyatun Nafs: Menyucikan Jiwa dan Menjernihkan Hati 

dengan Akhlak yang Mulia, diterjemahkan oleh M. Rasikh dan Muslim 

Arif dari judul Tazkiyat Al-Nafs, Jakarta: Darus Sunnah Press, 2008. 

Tamara, Nasir. Hamka di Mata Hati Umat, Jakarta: PT. Sinar Agape Press, 

1984. 

Tim Penyusun Ensiklopedia Qur‟an. Ensiklopedia Al-Qur‟an: Kajian Kosakata, 

Jakarta: Lentera Hati, 2007. 

Tim Rene Islam. Mahfuzhat: Kumpulan Kata Mutiara Islam – Arab yang 

Diajarkan di Pondok Pesantren dan Madrasah, Jakarta: Rene Islam, 

2020. 

Trimangham, J. Spencer. The Sufi Order in Islam, London: Oxford University 

Press, 1973. 

Tukan, Johan Subhan. Pendidikan Kehidupan Keluarga Bina Remaja: 

Pegangan Praktis Bagi Orangtua dan Remaja, Jakarta: Galaxy Puspa 

Mega, 1992. 

Ulwan, Abdullah Nashih.  Pendidikan Anak dalam Islam, diterjemahkan oleh 

Ayit Irpani dari judul Tarbiyatul Awlad fil Islam, Depok: Fathan Prima 

Media, 2016. 

Usman, Muhammad Ahsan bin. Ringkasan Ihya‟ Ulumuddin: Menjadi Hamba 

Allah Lahir dan Batin, Yogyakarta: Lontar Mediatama, 2017. 

Utomo, Sigit Tri, dan Achmad Sa‟i. “Dampak Pornografi Terhadap 

Perkembangan Mental Remaja di Sekolah.” Jurnal Elementari, Vol. 06 

No. 1 Tahun 2018, hal. 1. 

Wahid, Abdul. Subjektifitas Aspek Sosial dan Politik dalam Penafsiran Al-

Quran; Telaah Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, Aceh: 

Yayasan Penah Aceh, 2022. 

Wakil, Abdurrahman. Hâdzihi Hiya Ash-Shûfiyyah, Bayrût: Dâr al-Kutub al-

„Ilmiyyah, 1984. 

Wehr, Hans. A Dictionary of Modern Written Arabic, (Arabic – English), 

Wiesbadan: Harrassowitz: 1979. 

Wiratmoko, Y.P.B. Pendidikan Remaja, Suarabaya: Pelita Hati, 2018. 



202 

 

 

Yaqin, Ainul. Pendidikan Akhlak-Moral: Berbasis Teori Kognitif, Depok: PT 

Raja Grafindo Persada, 2020. 

Yulianto, Agus, dan Bintang Puspayoga. Pelaku Pemerkosaan Kecanduan 

Pornografi, https://news.republika.co.id/berita/r37okr396/bintang-

puspoyoga-pelaku-pemerkosaan-kecanduan-pornografi. Diakses 

pada17 Juli 2024. 

Yunus, Yunan. Corak Pemikiran dalam Tafsir Al-Azhar, Jakarta: Pustaka 

Panjimas, 1990. 

Za‟balawi, Muhammad Sayyid Muhammad. Pendidikan Remaja antara Islam 

dan Ilmu Jiwa, diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., 

dari judul Tarbiyatul Murâhiq baina al-Islâm wa I‟lmi an-Nafs, 

Jakarta: Gema Insani, 2007.  

Zahri, Mustafa. Kunci Memahami Ilmu Tasawuf, Surabaya: Bina Ilmu, 1995. 

Zaini, Mohammad. “Pendidikan Remaja dalam Perspektif Psikologi 

Pendidikan.” Jurnal El-Banat: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan 

Islam, Vol. 8 No. 1 Tahun 2018, Hal. 100. 

Zaprulkhan. Ilmu Tasawuf; Sebuah Kajian Tematik, Jakarta: Rajawali Press, 

2016. 

Zarkasyi, Hamid Fahmy. “Konsep Din Al-Islam,” dalam Jurnal Islamia, Vol. 12 

No. 1 Tahun 2018, hal. 26. 

-------. Minhaj: Berislam, dari Ritual Hingga Intelektual, Jakarta: Insists 2020 

Zarkasyi, Imam. Ushûl At-Tarbiyah wa At-Ta‟lîm, Juz 1, Ponorogo: 

Darsussalam Press, 2011.  

-------. Ushûl At-Tarbiyah wa At-Ta‟lîm, Juz 2, Ponorogo: Darsussalam Press, 

2011. 

Zarqani, Manâhil Al-‟Irfân fî ‟Ulûm Al-Qurân, Bayrût: Dâr Al-Fikr, 1996. 

Zohar, Danar, dan Ian Marshal. Spiritual Quotient: Memanfaatkan Kecerdasan 

Spiritual dalam Berpikir Integralistik dan Holistik untuk Memaknai 

Kehidupan, Jakarta: Mizan, 2001. 

Zuhaili, Wahbah. Tafsir Al-Munir: Aqidah, Syariah, & Manhaj, 

diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-Kattani, et.al., dari judul At-

Tafsiirul-Muniir: fil „Aqidah wasy-Syari‟ah wal Manhaj, Depok: 

Gema Insani, 2013. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://news.republika.co.id/berita/r37okr396/bintang-puspoyoga-pelaku-pemerkosaan-kecanduan-pornografi
https://news.republika.co.id/berita/r37okr396/bintang-puspoyoga-pelaku-pemerkosaan-kecanduan-pornografi


203 

 

 

 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

 
 

Nama Lengkap : Achmad Said Arwani 

Nama Panggilan : Said / Aang 

Tempat Tanggal Lahir : Gresik, 11 Agustus 1993 

Alamat : Jl. Sunan Perapen No. 29 RT 02 RW 01 Desa 

Kelangonan Kecamatan Kebomas Kabupaten 

Gresik Jawa Timur. 

Email  : saidelwani@gmail.com 

 

Riwayat Pendidikan: 

1. TK Sunan Perapen Kebomas Gresik (1998 – 1999) 

2. MI Masyhudiyah Giri Kebomas Gresik (2000 – 2005) 

3. Pondok Modern Darussalam Gontor (2006 – 2011) 

4. Institut Studi Islam Darussalam Gontor sekarang Universitas Darussalam 

Gontor (2012 – 2015) 

5. Program Kaderisasi Ulama UNIDA Gontor (2019) 

 

Riwayat Karir: 

1. Guru Pondok Modern Darussalam Gontor Kampus 2 (2012 – 2017) 

2. Guru Pondok Modern Ar-Ridho Sentul (2017 – 2024) 

3. Pengurus Masjid dan TPA Al-Maghfiroh (2024 – sekarang) 

4. Pembantu Yayasan Ar-Ridho Palmerah (2024 – sekarang) 

 

Karya Tulis Ilmiah: 

1. Problem Terminologi Radikal: Stigmatisasi Agama Islam 

2. Perjuangan Panjang Muslim di Bumi Nusantara 

3. Kumpulan Doa-doa dan Khutbah (in progress) 

 

 

mailto:saidelwani@gmail.com


204 

 

 

 

 

 

 

 

 
 


