KEPRIBADIAN IDEAL DALAM PERSPEKTIF AL-QUR AN

TESIS
Diajukan kepada Program Studi Magister I[Imu Al-Qur an dan Tafsir
sebagali salah satu persyaratan menyelesaikan studi Strata Dua
untuk memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.)

Universitas
PT1Q Jakarta

Oleh:
ANGGI MAULANA
NIM: 212510035

PROGRAM STUDI MAGISTER ILMU AL-QUR AN DAN TAFSIR
KONSENTRASI ILMU TAFSIR
PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA
2025 M./1447 H.






ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji konsep kepribadian ideal dalam perspektif Al-
Qur’an sebagai respons terhadap krisis kepribadian manusia modern yang
belum terselesaikan melalui teori-teori Barat. Meskipun teori psikoanalisis
(Freud), behaviorisme (Skinner), humanisme (Maslow), serta pendekatan
neurologis modern (Damasio dan MacLean) telah banyak digunakan dalam
ranah pendidikan dan psikologi, pendekatan tersebut belum mampu
menjangkau dimensi spiritual dan moral kepribadian secara menyeluruh.

Dalam studi Psikologi Islam, penelitian ini mengangkat pemikiran al-
Ghazali dan lbnu Qayyim yang menekankan bahwa nafs merupakan inti
kepribadian manusia, yang harus dilihat secara integral dengan galb, akal, dan
ruh. Perbandingan antara dua pendekatan ini menunjukkan bahwa Psikologi
Islam dan Al-Qur’an memberikan porsi besar terhadap peran qalb dan fitrah
sebagai pusat pembentuk kepribadian, yang tidak ditemukan dalam teori Barat.

Al-Qur’an secara eksplisit menyebut berbagai jenis kepribadian yang
lahir dari kondisi qalb, seperti nafs ammérah, lawwamah, dan muthma innah,
serta tipe kepribadian beriman, kafir, dan munafik. Penelitian ini menyoroti
konsep galbun salim sebagai fondasi kepribadian ideal menurut Al-Qur’an,
yaitu hati yang bersih dari syahwat dan syubhat, serta mampu menerima
petunjuk dan ilmu yang benar. Qalbun salim berperan sebagai pusat kendali
nafs dan akal, sekaligus menjadi ruang bagi kesadaran spiritual dan moralitas
yang luhur.

Penelitian ini menggunakan pendekatan tafsir tematik (maudhu i)
melalui studi pustaka, dengan menghimpun sumber-sumber primer dan
sekunder yang relevan. Hasilnya menunjukkan bahwa Al-Qur an menawarkan
paradigma kepribadian yang integral, teosentris, dan transendental sebagai
solusi atas krisis kepribadian kontemporer.

Kata Kunci: Kepribadian, Qalbun Salim, Psikologi Islam






ABSTRACT

This study examines the concept of personality from the perspective of
the Qur’an as a response to the modern human personality crisis, which
remains unresolved through Western psychological theories. Although
theories such as psychoanalysis (Freud), behaviorism (Skinner), humanism
(Maslow), and modern neurological approaches (Damasio and MacLean) have
been widely used in education and applied psychology, they fail to
comprehensively address the spiritual and moral dimensions of personality.

In the Islamic psychological framework, this research highlights the
thoughts of al-Ghazali and Ibn Qayyim, who emphasize that the nafs (soul) is
the core of human personality, yet it must be understood integrally with the
galb (heart), ‘aq/ (intellect), and ruh (spirit). The comparison between these
two paradigms shows that Islamic psychology and the Qur’an give significant
emphasis to the roles of galb and fitrah (primordial disposition) as central
elements in personality formation elements that are absent in Western theories.

The Qur’an explicitly mentions various types of personalities derived
from the state of the galb, such as nafs amméarah (commanding self), nafs
lawwamah (self-reproaching self), and nafs mufma innah (tranquil self), as
well as the categories of believing, disbelieving, and hypocritical personalities.
This study particularly highlights the concept of galbun salim (sound heart) as
the foundational principle of the ideal personality in Islam. Qalbun salim is a
heart purified from base desires and doubts, capable of receiving divine
guidance and true knowledge. It functions as a controller of the nafs and ‘aql,
and serves as the locus of spiritual consciousness and moral integrity.

This study adopts a thematic Qur’anic interpretation (tafsir mawd 7)
approach through a library research method, gathering relevant primary and
secondary sources. The findings show that the Qur’an offers a comprehensive,
theocentric, and transcendent model of personality as a solution to
contemporary personality crises.

Keywords: Personality, Qalbun Salim, Islamic Psychology.



Vi



ol jasile

Gpase )l 20y L) @S OTA jshaie 3 Gpasetd) psghe o) a bz
S Al S B e s S 42 L Sy Golall OLYI L ey 3
(Sld) Blei¥ly ((Sd) a5l (Aepd) (i) Jolouddl i slazel 02
V] e mid) oleg dudd oV (3 (CalSTley s lalaST) dpad) dadl L)L ) BL2)
el [ deaseil) 33Yly ) el ) Jsogl alazs |

G ol ety L0 a1 T ol s (oS el (e ) 2
Sty e L S Y Sy ) st g [ i of ol
1l Ollasd @S OT Ay oSl il le OF g 31N o gbl 15y -5 )1y
SLBD 3 el VL gay deasitll 00 S Wlaet sladly (LA el 68
g A

IS (I W e a5 ) Slaasid pll L) g €S OTAN 12
s S5y .amllly ¢3,3800 ciragll dasesd) LUT (ol 1) ciaadally cialglly ¢3,LY)
on OTAN jobie (3 ) dasal) dlud 3ol oLl (A pgie o o
G el dally ) Ll e sl colgntlly Slsedd) e S )
(S @Vl sl sl ey Janlly il (3 (Sl 58T Jams

o (52 i) (2305l (il el o dahll sda oazel A3y
OTA Of I cdosis alall wld &8l ipwlud) jslall coary cieSL aul, )l S
ol dpasedd) 1Y Y A sl Flotey Guomgiy GLISS 15354 218 )

(NN il e gl ) (dpnretd) hadl) DS

vii



viii



PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Anggi Maulana

Nomor Induk Mahasiswa : 212510035

Program Studi : Magister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
Konsentrasi : llmu Tafsir

Judul Tesis : Kepribadian Ideal dalam Perspektif Al-Qur'an
Menyatakan bahwa:

1. Tesis ini adalah murni hasil karya sendiri. Apabila saya mengutip dari
karya orang lain, maka saya akan mencantumkan sumbernya sesuai
dengan ketentuan yang berlaku

2. Apabila di kemudian hari terbukti atau dapat dibuktikan Tesis ini hasil
jiplakan (plagiat), maka saya bersedia menerima sanksi atas perbuatan
tersebut sesuai dengan sanksi yang berlaku di lingkungan universitas
PTIQ dan peraturan perundang-undangan yang berlaku.

Cianjur, 30 Juni 2025
_Yang membuat pernyataan,

S
Ol I -
orash N
1)
.3
CEwm
1 AF333ALX064259454 "
R g T R
Anggi Maulana

X






TANDA PERSETUJUAN TESIS
Kepribadian Ideal dalam Perspekdtif Al-Qur'an

TESIS
Diajukan kepada Program Studi Iimu Al-Qur'an dan Tafsir

sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Strata Dua
untuk memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.)

Disusun Oleh:
ANGGI MAULANA
NIM: 212510035

telah selesai dibimbing oleh kami, dan menyetujui untuk selanjutnya dapat
diujikan.

Jakarta, 30 Juni 2025
Menyetujui:

Pembimbing | Pembimbing II

Dr,

Mengetahui,
Ketua Program Studi

W

Dr. Abd. Muid N., M.A.



xii



TANDA PENGESAHAN TESIS
Kepribadian Ideal dalam Perspektif Al-Qur'an

Disusun oleh:
Nama : Anggi Maulana
Nomor Induk Mahasiswa  : 212510035
Program Studi : Magister [Imu Al-Qur'an dan Tafsir
Konsentrasi : llmu Tafsir
Telah diajukan pada sidang munaqasah pada tanggal
30 Juni 2025
= Jabatan dalam Tanda
No Nama Penguji Tim Tangan
| | Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si. Ketua W
2 | Prof. Dr. HM. Darwis Hude, M.Si. Penguji I 'aw;_ﬂ
/
3 | Dr. Abd. Muid N., M.A. Pengujill |e=""
4 | Dr. Kerwanto, M.Ud. Pembimbing I |
5 | Dr. Nurbaiti, M.A. Pembimbing Il %
/ /4
6 | Dr. Abd. Muid N., M.A. Panitera/ Sekretaris | ==~—2-

Jakarta, 7 Juli 2025

Mengetahui,

Direktur Pascasarjana
Universitas PTIQ Jakarta

Prof, Dr,

xiii

. Darwis Hude, M.Si.



Xiv



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Penggunaan transliterasi Arab-Indonesia ini berpedoman pada
Transliterasi Arab-Indonesia yang dibakukan berdasarkan Surat Keputusan
Bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik

Indonesia tanggal 22 Januari 1998.

Arab Latin Arab Latin Arab Latin
| ' ) Z é Q
o B P S s K
o o Sy J L
& Ts o Sh . M
c J P Dh 3 N
c h b Th 5 W
¢ KH i Zh RN H
; D ¢ ' : A
R Dz ¢ Gh o Y
g R b F — —
Keterangan:

1. Konsunan yang ber-syaddah ditulis dengan rangkap, misalnya (<)

ditulis rabba.
2. Vokal panjang (mad): Fathah (baris di atas) ditulis a'atay A, kasrah (baris
di bawah) ditulis f"atau I, serta dhammah (baris depan) ditulis dengan u>

atau U>, misalnya: (4,&) ditulis al-gati‘ah, (GSd) ditulis al-
masakih, (O3~Lkad) ditulis al-muflizuh.
3. Kata sandang alif + lam (J!) apabila diikuti oleh huruf gamariyah ditulis

al, misalnya: (f)jjé@*) ditulis al-Kafiruh. Sedangkan bila diikuti oleh
huruf syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang mengikutinya,
misalnya: (J&3)) ditulis ar-rijal.

XV



4. Ta' marbuthah (¢), apabila terletak di akhir kalimat, ditulis dengan h,
misalnya: (5;2;5\) ditulis al-Bagarah. Bila di tengah kalimat ditulis t,

2

misalnya: (JW itfj) ditulis zakat al-mal atau contoh (sLed 333%) ditulis
sutat an-Nisa”. Sedangkan penulisan kata dalam kalimat ditulis sesuai
tulisannya, misalnya: (x3,5) %3 323) ditulis wa huwa khair ar-razigi>n

XVi



KATA PENGANTAR

Alhamdulillah, segala puji dan syukur penulis persembahan kehadirat
Allah Swt. yang telah melimpahkan rahmat dan hidayah-Nya serta kekuatan
lahir dan batin sehingga penulis dapat menyelesaikan Tesis ini.

Shalwat dan salam semoga senantiasa dilimpahkan kepada Nabi akhir
zaman, Rasulullah Muhammad saw., begitu juga kepada keluarganya, para
sahabatnya, para tdbi’in dan tdbi’ at-tabi'in serta umatnya yang senantiasa,
mengikuti ajaran-ajarannya. Amiin.

Selanjutnya, penulis menyadari bahwa dalam penyusunan Tesis ini
tidak sedikit hambatan, rintangan serta kesulitan yang dihadapi. Namun berkat
bantuan dan motivasi serta bimbingan yang tidak ternilai dari berbagai pihak
akhirnya penulis dapat menyelesaikan Tesis ini.

Oleh karena itu, penulis menyampaikan ucapan terima kasih yang tiada
terhingga kepada:

1. Rektor Universitas PTIQ Jakarta Bapak Prof. Dr. H. Nasaruddin Umar,

M.A;

2. Direktur Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta Bapak Prof. Dr. H.M.

Darwis Hude, M.Si.;

3. Ketua Program Studi Magister llmu Al-Qur an dan Tafsir Bapak Dr.

Abd. Muid N., M.A;;

XVii



oo

© N

Dosen Pembimbing Tesis yaitu Bapak Dr. Kerwanto, M.Ud. dan Bu
Dr. Nurbaiti, M.A., yang telah menyediakan waktu, pikiran dan
tenaganya untuk memberikan bimbingan, pengarahan dan petunjuknya
kepada penulis dalam penyusunan Tesis ini.;

Kepala Perpustakaan beserta staf Universitas PTIQ Jakarta.;

Segenap Civitas Universitas PTIQ Jakarta, pada dosen yang telah
banyak memberikan fasilitas dan kemudahan dalam menyelesaikan
penulisan Tesis ini;

Mama tercinta,;

Istri tercinta, Mifta Hurrahmi;

. Anakku, Sayyidatul Halimah, Shofiyyah Humaira;

10 Keluarga Besar Yayasan Zad Al-Insaniyyah Cipanas;
11.Para penulis buku maupun jurnal yang menjadi referensi primer dan

sekunder dalam penulisan penelitian yang dilakukan oleh peneliti;

12.Segenap Sahabat-sabahat saya dikelas Magister Ilmu Al-Quran dan

Tafsir Universitas PTIQ Jakarta Angkatan 2021 yang telah menjadi
keluarga;

13. Seluruh Pihak yang Membantu Pengerjaan dan Penyelesaian Tesis ini.

Allah Swt. lah satu-satunya Dzat yang bisa membalas semua kebaikan

serta doa-doa kepada semua elemen yang telah mendukung sampai akhir
sehingga tuntaslah penyusunan dan penulisan tesis ini.

Akhirnya, hanya kepada Allah Swt. sajalah penulis bertawakkal serta

mengharapkan ridho-Nya. Semoga apa yang diusahakan oleh peneliti dalam
penelitian ini dapat memberikan manfaat baik bagi individu penulis maupun
masyarakat umum.

Cianjur, 30 Juni 2025
Penulis

Anggi Maulana

xviii



DAFTAR ISI

Halaman JUAUL..........cooiiiii e i
ADSITAK ..ot ii
Pernyataan Keaslian TeSIS........ccceviiieieeieiie e iX
Tanda Persetujuan TeSIS........ooiiiiiiiriiieieie s Xi
Tanda Pengesahan TeSIS.........cccveieiieieeie e Xiii
Pedoman TranliteraSi.......c.cccuereiiirieee e XV
Kata PENQANTAN .........cccociiiieie et XVii
[ =T £ USSR XiX
BAB | PENDAHULUAN ..ot 1
A. Latar Belakang Masalah.............ccccoooiniiiiniiic 1

B. Identifikasi Masalah ............cccocoiiiiiiiiiiiiieee e 7

C. Pembatasan dan Perumusan Masalah..............ccoceovniiininnnnnnnn, 7

D. Tujuan Penelitian.........cceoiiiiiiiiiecie e 8

E. Manfaat Penelitian..........cccocoviiiiiiiiiiieee e 8

F. Kerangka TeOM ......cccuriiieiiieiesie e 9

G. Tinjauan PUSLaKa ...........ccoviiiiiiiciie e 13

H. Metode Penelitian.........c.cccooveiieiiiie e 16

1. Pemilihan Objek Penelitian............ccooeviniiieniieceee 16

XixX



2. Data Data Penelitian..........ooeeeeeeoeeeeeeee e 17

3. Teknik Input dan Analisis Data ..........ccccooeveieieniiiniieens 18
4. Pengecekan Keabsahan Data...........ccccccovvveveeiiieeiicsie s, 18
I.  Sistematika Penulisan..........ccocooiiiiiiininiicc s 18
BAB Il DISKURSUS UMUM SEPUTAR TEORI KEPRIBADIAN ... 21
A. Definisi Kepribadian ...........ccooooiiiiiiiiiiiesee e 21
B. Kepribadian Perspektif Barat .............cccooveveiieiiiiiiiicie e 24
1. Teori Kepribadian. ... 24
2. Faktor-faktor yang Mempengaruhi Kepribadian.................. 35
a.  Aliran NatiVISMe .......cooveeiieii e 35
b.  Aliran EmpiriSme .........cccoooviviiiiinninie e 36
C.  Aliran KONVEIgENSI .....cccveveiieiieeie e see s eie e 36
3. Karakteristik Kepribadian: ..........cccoovoiiiiiiniee 37
C. Kepribadian dalam Psikologi Islam ...........cccccocveviiiiiiiiiciiecinns 40
1. Struktur Jasad atau JiSM .........ccccoveriniiniinieienee s 41
2. Struktur al-RON ... 42
3. SHrUKEUN NaFS....ccuiiiiiieieee e 44
BAB Il AI-QUR AN BERBICARA TENTANG KEPRIBADIAN....... 55
A. Term Kepribadian dalam Islam ...........cccccooeiiiiiiie 55
1. Makna Etimologi Kepribadian dalam Islam....................... 55
2. Ruang Lingkup Pembahasan Kepribadian Islam ................. 63
B. Macam-macam Kepribadian dalam Al-Quran............cc.cccceeeu... 68
1. Tipe Kepribadian dari Sisi Akidah..........c.ccccoecvivviniveininnnn. 68
a. Kepribadian Orang Beriman ..........cccccooevenincncnnnnenn. 68
b. Kepribadian Orang Kafir............cccccovvvieniiiiciiciec, 75
c. Kepribadian Orang Munafik ...........ccccoevnviinininnnnnn 80
2. Tipe Kepribadian dari Sisi Nafsani. .........cccccceeevriniienennnnne 86
a. Kepribadian Ammarah (Nafs al-Ammarah) .................. 86
b. Kepribadian Lawwéamah (Nafs al- Lawwamabh)............ 96
c. Kepribadian Muthma’innah (Nafs al-Muthmainnah).. 101
C. Struktur Kepribadian Manusia dalam Al-Quran...................... 106
1. Aspek Pembentuk Kepribadian dalam Al-Qur an.............. 107
a. Aspek Internal ..o 107
b. Aspek EKSternal...........cccoooiiiiiiiiiii e 115

BAB IV ANALISIS QUR'ANI TERHADAP KEPRIBADIAN IDEAL 123
A. Qalbun Salim sebagai Landasan Kepribadian Ideal.................. 123
1. Definisi Qalbun Salim .......ccccoviveviiiii e 124
2. Kedudukan Qalbun Salim dalam Kepribadian................... 128

XX



3. Ciri-ciri Qalbun Salim dalam Al-Quran..........c.cccecveevennee. 137
4. Pribadi Rasulullah saw. sebagai Manifestasi Qalbun Salim140

5. Proses Menuju Qalbun Salim ............cccooeviiiiiiiciiciec, 143
a. Fitrah Sebagai Orisinalitas Kepribadian...................... 143
b. Tazkiyatun NafS..........ccccooiiiiiiiiiieee e 147
B. Aktualisasi Qalbun Salim dalam Mewujudkan Kepribadian Ideal
................................................................................................... 160
1. Ruh Spiritual yang Kuat dan Bertauhid .............c.cccceeevennee. 160
2. Jiwa yang Stabil dan Terkendali .............ccccovvvviveiiieinennnnn, 162
3. Perilaku Lahir yang Mencerminkan Akhlak Mulia............. 165
4. Kehidupan Sosial yang Adil dan Penuh Kasih Sayang....... 169
BAB V PENUTUP ..ottt 175
AL KESIMPUIAN. ... s 175
B. SAAN.. ..o 178
DAFTAR PUSTAKA ... 181
LAMPIRAN
RIWAYAT HIDUP

XXi



XXii



BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Kepribadian manusia merupakan hal yang sangat kompleks
dan melibatkan aspek fisik, mental, serta spiritual. Dalam ajaran
Islam, manusia diciptakan bukan hanya sebagai makhluk biologis,
tetapi juga sebagai makhluk yang memiliki tujuan luhur, yaitu
sebagai khalifah di muka bumi.

Sebagai khalifah di atas bumi, manusia tidak hanya diberikan
tanggung jawab untuk memakmurkan dan mengelola sumber daya
alam yang ada, tetapi juga dituntut untuk menjalankan tugas tersebut
dengan membawa serta nilai-nilai moral yang luhur, sebagaimana
yang dicontohkan oleh nabi Muhammad saw., yang diutus dengan
misi utama untuk menyempurnakan akhlak dan kepribadian umat
manusia, sehingga dalam setiap tindakan dan keputusan yang
diambil, manusia diharapkan senantiasa berpegang pada prinsip-
prinsip keadilan, kasih sayang, dan kebijaksanaan, guna menciptakan
keseimbangan dan harmoni antara manusia, alam, dan Pencipta.

Namun, berbagai krisis kemanusiaan yang muncul akhir-akhir
ini menunjukkan bahwa ada masalah serius pada kepribadian
manusia. Peningkatan kasus kekerasan, konflik, degradasi moral, dan
ketimpangan sosial adalah beberapa bukti bahwa banyak manusia

1



kehilangan arah dan nilai-nilai luhur dalam menjalani kehidupan.
Krisis ini juga diwarnai oleh meningkatnya perasaan terisolasi dan
stres akibat tekanan sosial, ekonomi, serta budaya yang semakin
kompleks.

Merujuk kepada laporan Badan Pusat Statistik tentang
Statistik Kriminal 2023 menyatakan jumlah kejadian kejahatan di
tahun 2022 sebanyak 372.965 kejahatan,! diantara jenis kejahatannya
diantara lain pembunuhan, penganiayaan, kekerasan dalam rumah
tangga, perkosaan, pencabulan, penculikan, pencurian, narkotika,
penipuan, penggelapan, korupsi, penadahan, dan pengrusakan. Pada
tahun 2022, tercatat lebih dari 51.000 kasus perceraian,? dengan
mayoritas terjadi di kalangan pasangan Muslim. Hal ini
mencerminkan lemahnya kemampuan individu dalam mengelola
emosi, berkomunikasi, dan mempertahankan komitmen dalam
kehidupan bermasyarakat maupun berumah tangga. Beragam
permasalah sosial ini menjadi bukti kuat bahwa manusia sedang
mengalami krisis kepribadian.

Krisis kepribadian yang melanda masyarakat Indonesia saat
ini bukan hanya diakibatkan oleh faktor-faktor eksternal seperti arus
globalisasi yang deras dan pengaruh media sosial yang masif, tetapi
juga berasal dari akar internal yang lebih mendasar, yaitu lemahnya
fondasi pembentukan kepribadian yang kokoh dan berakar pada
Islam.

Di negara Indonesia dengan mayoritas penduduk Muslim®
yang mencapai 87,08% dari total populasi yang berjumlah
285.346.109,* pembentukan kepribadian seharusnya tidak hanya
menekankan aspek kognitif dan intelektual semata, tetapi juga harus
berpijak pada prinsip-prinsip akhlak, tauhid, dan kesadaran spiritual
sebagaimana diajarkan dalam Islam.

1 Direktorat Statistik Ketahanan Sosial, “Statistik Kriminal 2023”, dalam
https://www.bps.go.id/id/publication/2023/12/12/5edba2b0fe5429a0f232¢736/statistik-
kriminal-2023.html. Diakses pada tanggal 29 Juli 2024 pukul 10.00 WIB.

2 Badan Pusat Statistik, “Jumlah Perceraian menurut Provinsi dan Faktor 2022,
dalam https://www.bps.go.id/id/statistics-
table/3/YVdoU1llwVmITM2h4Y zFoV1psWKViRXhgTIZwRFVUMDKjMw==/number-of-
divorces-by-province-and-factors--2022.html?year=2022. Diakses pada tanggal 11 Agustus
2024 pukul 09.30 WIB.

3 Jumlah muslim Indonesia per semester | tahun 2024 sebanyak 245.973.915 jiwa atau
87,03% dari total populasi penduduk Indonesia. Dalam
https://databoks.katadata.co.id/demografi/statistik/66b45dd8e5dd0/mayoritas-penduduk-
indonesia-beragama-islam-pada-semester-i-2024. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul
09.00 WIB.

4 Dalam https://www.worldometers.info/world-population/indonesia-population/.
Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul 10.00 WIB.



https://www.bps.go.id/id/publication/2023/12/12/5edba2b0fe5429a0f232c736/statistik-kriminal-2023.html
https://www.bps.go.id/id/publication/2023/12/12/5edba2b0fe5429a0f232c736/statistik-kriminal-2023.html
https://www.bps.go.id/id/statistics-table/3/YVdoU1IwVmlTM2h4YzFoV1psWkViRXhqTlZwRFVUMDkjMw==/number-of-divorces-by-province-and-factors--2022.html?year=2022
https://www.bps.go.id/id/statistics-table/3/YVdoU1IwVmlTM2h4YzFoV1psWkViRXhqTlZwRFVUMDkjMw==/number-of-divorces-by-province-and-factors--2022.html?year=2022
https://www.bps.go.id/id/statistics-table/3/YVdoU1IwVmlTM2h4YzFoV1psWkViRXhqTlZwRFVUMDkjMw==/number-of-divorces-by-province-and-factors--2022.html?year=2022
https://databoks.katadata.co.id/demografi/statistik/66b45dd8e5dd0/mayoritas-penduduk-indonesia-beragama-islam-pada-semester-i-2024
https://databoks.katadata.co.id/demografi/statistik/66b45dd8e5dd0/mayoritas-penduduk-indonesia-beragama-islam-pada-semester-i-2024
https://www.worldometers.info/world-population/indonesia-population/

3

Sayangnya, hingga kini, proses pembentukan kepribadian di
berbagai institusi pendidikan,® baik formal maupun nonformal,®
masih banyak dipengaruhi oleh teori-teori kepribadian Barat’ yang
dijadikan landasan belajar yang berbasis neurologis dan kognitif.?
Meskipun memiliki nilai ilmiah dan kontribusi penting dalam
pemahaman perilaku manusia, pendekatan Barat ini memiliki
keterbatasan yang signifikan. Teori-teori tersebut cenderung
reduksionis dan fragmentaris, karena memandang manusia hanya
sebagai makhluk biologis dan psikologis, tanpa mempertimbangkan
dimensi spiritual yang sangat mendalam. Pandangan ini mengabaikan
esensi fitrah manusia dan peran nilai-nilai ilahiah dalam membentuk
kepribadian yang utuh. Kepribadian hanya dipahami secara lahiriah,
dengan menekankan faktor lingkungan, insting, atau proses berpikir
logis, tetapi mengesampingkan hati (qgalb), jiwa (nafs), dan ruh
sebagai inti dari eksistensi manusia.

Tokoh-tokoh seperti Freud, Antonio Damasio dan Paul Broca
menekankan bahwa kepribadian manusia berakar pada sistem saraf
pusat dan aktivitas otak. Misalnya, Freud memandang kepribadian
terbentuk dari interaksi id, ego, dan superego, sementara ilmuwan

> Dalam “Buku saku Kegiatan Belajar Mengajar Prodi Sarjana Psikologi UGM”
dideskripsikan mata kuliah Psikologi di Universitas Gajah Mada menggunakan teori-teori
psikologi Barat sebagai landasan belajar. Ini menjadi salah satu bukti bahwa penyusunan
kurikulum Pendidikan di Indonesia cenderung menggunakan teori-teori kepribadian Barat.
Dalam https://psikologi.ugm.ac.id/psi201208-teori-teori-
kepribadian/?utm_source=chatgpt.com. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul 10.00 WIB.

6 Selain pedidikan, penggunaan tes kepribadian seperti MBTI, DISC, dan Big Five
sangat umum di Indonesia, baik dalam rekrutmen kerja, pendidikan, maupun pengembangan
diri. Tes-tes ini didasarkan pada pendekatan Barat yang menilai kepribadian sebagai hasil
dari struktur otak, fungsi kognitif, dan respon biologis. Dalam https://taldio.com/blog/tes-
psikologis-kepribadian/?utm_source=chatgpt.com. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul
10.00 WIB.

" Sebagian besar teori psikologi atau kepribadian yang diajarkan saat ini di Indonesia
lebih berkiblat pada teori Barat yang dikembangkan oleh tokoh-tokoh Yahudi. Dalam
https://psikologi.ugm.ac.id/ugm-kembangkan-teori-psikologi-ki-ageng-
suryomentaram/?utm_source=chatgpt.com. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul 10.00
WIB.

8 Listyo Yuwanto menuliskan dalam “Western Indigenous Psychology dan Eastern
Indigenous Psychology” bahwa peran ilmu tidak hanya sebatas dalam pembentukan konsep,
model, atau teori namun juga mengembangkan, menjawab permasalahan, dan menemukan
solusi terkait individu atau masyarakat. Lebih lanjut dia mengkritisi bagaimana mungkin
psikologi Barat yang muncul berdasarkan budaya Barat mampu diterapkan pada budaya dan
manusia yang berbeda dari mereka, maka tidak semua bisa diterapkan pada perilaku individu
dengan konteks budaya dan settingan Barat. Dalam
https://www.ubaya.ac.id/2014/09/01/western-indigenous-psychology-dan-eastern-
indigenous-psychology/. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul 10.00 WIB.



https://psikologi.ugm.ac.id/psi201208-teori-teori-kepribadian/?utm_source=chatgpt.com
https://psikologi.ugm.ac.id/psi201208-teori-teori-kepribadian/?utm_source=chatgpt.com
https://taldio.com/blog/tes-psikologis-kepribadian/?utm_source=chatgpt.com
https://taldio.com/blog/tes-psikologis-kepribadian/?utm_source=chatgpt.com
https://psikologi.ugm.ac.id/ugm-kembangkan-teori-psikologi-ki-ageng-suryomentaram/?utm_source=chatgpt.com
https://psikologi.ugm.ac.id/ugm-kembangkan-teori-psikologi-ki-ageng-suryomentaram/?utm_source=chatgpt.com
https://www.ubaya.ac.id/2014/09/01/western-indigenous-psychology-dan-eastern-indigenous-psychology/
https://www.ubaya.ac.id/2014/09/01/western-indigenous-psychology-dan-eastern-indigenous-psychology/

neurosains menyoroti peran lobus frontal dan sistem limbik dalam
pengendalian emosi dan perilaku sosial.

Sejumlah penelitian empiris menunjukkan bahwa otak,
khususnya bagian seperti korteks prefrontal dan sistem limbik,
berperan penting dalam pengaturan emosi,® pengambilan keputusan,
dan perilaku sosial. Antonio Damasio dan Paul Broca berpendapat
bahwa kerusakan atau gangguan pada bagian-bagian tertentu otak
dapat memengaruhi atau bahkan mengubah kepribadian seseorang
secara drastis.°

Contoh yang sering dikutip adalah kasus Phineas Gage,
seorang pria yang mengalami cedera pada lobus frontal otaknya, yang
menyebabkan perubahan signifikan dalam perilakunya. Kasus ini
menjadi bukti bahwa otak, terutama lobus frontal, sangat terkait
dengan pengendalian kepribadian. Dalam pandangan ilmiah ini,
kepribadian dianggap sebagai hasil dari aktivitas saraf dan proses
biologis di dalam otak. Dengan menggunakan teknologi seperti MRI
dan EEG, para ilmuwan dapat memetakan aktivitas otak yang terkait
dengan perilaku dan respons emosional, yang mendukung pandangan
bahwa otak adalah pusat dari kepribadian.*

Namun, ada contoh kasus di mana individu tetap
mempertahankan ciri kepribadian tertentu meskipun mengalami
kerusakan otak. Seperti kasus Henry Molaison yang menjalani
operasi pada tahun 1953 untuk mengatasi epilepsi berat. Sebagian
besar hippocampus dan struktur limbik lainnya di otaknya diangkat,
yang menyebabkan amnesia anterograde (tidak mampu membentuk
ingatan baru). Meski kehilangan kemampuan untuk mengingat hal-
hal baru, banyak ahli mencatat bahwa kepribadiannya secara umum
tetap stabil, termasuk sikap tenang, humor ringan, dan keramahannya.
Ini menunjukkan bahwa ciri-ciri kepribadiannya yang mendasar tetap
utuh meskipun terdapat kerusakan otak.!? Dari dua kasus diatas
membuktikan kepada kita bahwa kerusakan otak tidak benar-benar
merubah kepribadian seseorang secara mutlak. Ini membuktikan
bahwa pendekatan neurologis memberikan pemahaman penting,

% Jean Pierre Changeux, et.al., Neurobilogy of Human Values, Jerman: Springer, 2005,
hal. 55.

10 Paul Broca, “On the Seat of The Faculty of Articulated Language”, dalam
Proceedings of The Society of Biology, VVol. 2 No. 1 Tahun 1865, hal. 377-393.

11 Margaret Macmillan, The Heart of The Brain: The Biology of Emotion and The
Human Experience, Newyork: Basic Books, 2002, hal. 136-138.

12 Brenda Milner, “Further Analysis of The Hippocampal Amnesic Syndrome: 14-
Year Follow-up Study of H.M.”, dalam Neuropsychologis, VVol. 6 Tahun 1968, hal. 215-234.



5

namun tidak sepenuhnya menjelaskan esensi kepribadian manusia
secara utuh.

Sebaliknya, dalam perspektif Al-Qur an, kepribadian manusia
dipahami secara holistik. Al-Quran tidak hanya menjelaskan struktur
jasmani manusia, tetapi juga menekankan pentingnya dimensi ruhani
dalam pembentukan kepribadian.

Dalam Islam, pusat kepribadian tidak terletak pada otak,
melainkan pada galbu (hati). Dalam pandangan ini, hati tidak hanya
dipahami sebagai organ fisik, tetapi juga sebagai pusat spiritual dan
moral yang mengendalikan pikiran, perasaan, dan tindakan seseorang.
Salah satu pendukung utama teori ini adalah Abu Hamid al-Ghazali,
seorang filsuf dan teolog dalam Islam, yang menyatakan bahwa hati
(galb) adalah tempat bersemayamnya niat, moralitas, dan sifat-sifat
manusia. Menurut al-Ghazali, hati memiliki fungsi yang lebih
mendalam daripada sekadar organ biologis; ia mengendalikan
spiritualitas dan moralitas, yang pada akhirnya membentuk
kepribadian seseorang.

Al-Ghazali menekankan pentingnya tazkiyah an-nafs
(penyucian jiwa) dalam membentuk kepribadian Islami. Dalam
karyanya yang monumental, lhyd" ‘Ulumuddin,** Abu Hamid al-
Ghazali menyoroti bahwa kepribadian seseorang harus dibentuk
melalui proses pembersihan hati dari sifat-sifat tercela seperti
kesombongan, iri hati, dan cinta dunia, serta pengisian hati dengan
sifat-sifat mulia seperti sabar, tawakal, dan rasa syukur. Menurut al-
Ghazali, keberhasilan dalam mencapai kepribadian yang ideal tidak
hanya ditentukan oleh usaha manusia, tetapi juga memerlukan
bimbingan Ilahi melalui pemahaman yang mendalam terhadap ajaran
agama.

Selain al-Ghazali, pandangan serupa juga ditemukan dalam
pendapat Ibn Qayyim al-Jauziyyah, yang menyatakan bahwa hati
adalah pusat dari kehidupan spiritual manusia. Kesehatan hati secara
langsung mempengaruhi kualitas moral dan perilaku seseorang.
Dalam pandangan ini, jika hati seseorang rusak, maka seluruh
perilaku dan kepribadiannya juga akan rusak.4

Ketika kedua pandangan ini disandingkan, muncul perbedaan
mendasar dalam pendekatan. Pendekatan yang berfokus pada otak

13 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya" Ulumuddin, Jilid 3, Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1980,
hal. 7-15.

14 lonu Qayyim al-Jauziyyah, Madariju as-Salikin: Manazili lyyaka Na'budu wa
lyyaka Nasta'in, Beirut: Dar al-Fikr, 1408 H, hal. 18-20.



cenderung biologis, materialistik, dan empiris. Para ilmuwan yang
mendukung pandangan ini menyandarkan argumen mereka pada
bukti neurologis yang dapat diukur dan diobservasi. Mereka
menekankan bahwa otak, sebagai pusat pengolahan informasi dan
kontrol saraf, menentukan perilaku, respons emosional, dan
pengambilan keputusan, yang semuanya berperan dalam membentuk
kepribadian. Pendekatan ini juga mengasumsikan bahwa semua aspek
kepribadian bisa dijelaskan melalui fungsi otak.

Sebaliknya, pandangan yang menempatkan hati (galbu)
sebagai pusat kepribadian berakar pada keyakinan bahwa aspek
spiritual dan moral manusia adalah elemen inti dalam kepribadian.
Hati (qalbu), dalam pengertian ini, adalah pusat dari pengambilan
keputusan moral, tempat niat dan emosi terdalam terbentuk.
Pandangan ini lebih holistik dan menekankan bahwa kepribadian
tidak hanya terbentuk oleh proses biologis tetapi juga oleh elemen
spiritual dan moral yang berada di luar pemahaman ilmiah murni.

Dari dua tradisi ini, jelas terlihat bahwa meskipun ada
perbedaan dalam pendekatan dan landasan filosofis, baik para pakar
Barat maupun Islam berusaha untuk memahami dan menjelaskan
kepribadian manusia secara mendalam. Di Barat, pendekatan lebih
sering berbasis pada psikologi, filsafat, dan empirisme, sedangkan
dalam tradisi Islam, pembahasan tentang kepribadian berakar kuat
pada nilai-nilai spiritual dan moralitas yang dituntun oleh wahyu.®

Pemahaman terhadap kepribadian menjadi sangat penting di
tengah tantangan zaman. Selain membantu dalam pengembangan diri,
hal ini juga berdampak besar dalam pendidikan, hubungan sosial,
serta penguatan spiritualitas individu. Guru, misalnya, dapat
menyesuaikan metode pembelajaran berdasarkan karakter siswa;
komunitas yang terdiri dari individu berkepribadian seimbang
cenderung membentuk masyarakat yang sehat; dan yang paling
penting, pemahaman ini membantu setiap Muslim untuk hidup sesuai
nilai-nilai Islam.

Dengan demikian, penulis memahami bahwa kedua
pendekatan sebelumnya memberikan kontribusi yang berharga dalam
memahami  kompleksitas kepribadian manusia, umat Islam
memerlukan model kepribadian ideal yang mampu menjawab
tantangan zaman dan pergeseran nilai. Model tersebut harus

15 Muhammad Andri Setiawan dan Karyono lbnu Ahmad, Perspektif Kepribadian
Manusia Menurut Al-Qur an: Relasi, Aliansi, Konflik, Yogyakarta: Deepublish, 2019, hal.
37-38.



7

bersumber dari Al-Qur an, yang secara holistik menjelaskan tentang
manusia, kepribadian, dan tujuan hidup.

Pendekatan Al-Qur an memberikan gambaran yang lebih utuh
tentang manusia dan kepribadiannya, karena mencakup dimensi lahir
dan batin, dunia dan akhirat, logika dan spiritualitas. Oleh karena itu,
sudah semestinya umat Islam menggali dan mengembangkan teori
kepribadian yang berbasis pada Al-Qur'an dan Sunah, agar mampu
melahirkan individu-individu yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga kuat secara spiritual dan bermoral tinggi.
Berdasarkan latar belakang inilah penulis memilih meneliti dan
menulis tesis dengan judul “Kepribadian Ideal dalam Perspektif Al-
Qur'an.”

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi signifikan
terhadap pengembangan kepribadian umat Islam, yang tidak hanya
berlandaskan pada aspek rasional dan kognitif semata, tetapi juga
pada nilai-nilai spiritual dan emosional. Dengan demikian, akan
terbentuk pribadi-pribadi muslim yang utuh, seimbang, dan mampu
menghadapi tantangan moral dalam kehidupan modern sesuai dengan
nilai-nilai Islam.

B. Identifikasi Masalah

Permasalahan yang dapat diidentifikasi dari latar belakang
masalah tersebut adalah sebagai berikut:

1. Pentingnya memahami struktur kepribadian manusia secara
holistik baik dari segi lahir dan batin, logika dan spiritual.

2. Krisis karakter dan kepribadian di kalangan umat Islam. Adanya
individu dan komunitas Muslim saat ini menghadapi masalah
moral dan etika yang serius. Fenomena seperti korupsi,
ketidakjujuran, intoleransi, dan berbagai masalah sosial lainnya
menunjukkan adanya krisis karakter dan kepribadian di kalangan
umat Islam.

3. Kebutuhan akan model kepribadian Islami yang sesuai dengan
nilai-nilai Al-Qur an.

C. Pembatasan dan Perumusan Masalah

1. Pembatasan Masalah
Berdasarkan identifikasi masalah di atas peneliti
membatasi penelitian ini pada pembahasan terkait teori
kepribadian dari ahli Barat yang berfokus pada aspek otak atau
neurologis. Dan juga pembahasan terhadap struktur kepribadian
manusia yang berpusat pada qalbu (hati) sebagai pengendali akal



dan hawa nafsu dengan memaparkan penafsiran dari ayat-ayat
Al-Qur an yang berkaitan dengan pembahasan ini.
2. Perumusan Masalah
Berdasarkan identifikasi dan Batasan masalah yang telah
disebutkan, maka dapat dirumuskan masalah-masalah pokok
yang akan dibahas dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:
a. Bagaimana teori kepribadian menurut ahli Barat.
b. Bagaimana kepribadian dalam Islam.
c. Bagaimana analisis Al-Qur an terhadap kepribadian manusia
yang ideal.

D. Tujuan Penelitian

Penelitian ini ditulis dengan dasar kepedulian sosial dengan
tujuan-tujuan sebagai berikut:
1. Mengulas pembahasan kepribadian menurut para ahli Barat.
2. Mengabstraksi penafsiran ulama terkait term kepribadian dalam
Al-Quran.
3. Mengetahui eksistensi manusia dan struktur kepribadiannya dalam
Al-Quran.
4. Mengulas macam-macam kepribadian yang ada dalam Al-Qur an.
Memetakan urgensi akan model kepribadian Islami sebagai solusi
permasalahan umat manusia.
Menjabarkan aspek-aspek yang membentuk kepribadian manusia.
7. Menganalisis dan mengulas ayat-ayat Al-Qur'an dalam
membentuk kepribadian manusia yang ideal.

o1

@

E. Manfaat Penelitian

Studi ini secara keseluruhan diharapkan dapat memperkaya
pemahaman Islam, terutama dalam konteks interpretasi Al-Qur an.
Studi ini tidak hanya terfokus pada aspek teksnya, melainkan juga
melibatkan pemahaman kontekstual dan penerapannya dalam
kehidupan saat ini. Tujuan utama adalah memberikan solusi atas
permasalahan karakter yang dihadapi oleh umat sesuai dengan tujuan
turunnya Al-Qur'an sebagai panduan dalam kehidupan dunia dan
akhirat. Penelitian ini merujuk kepada studi yang telah dilakukan oleh
ulama-ulama klasik dan kontemporer. Dengan demikian, diharapkan
bahwa studi ini akan memberikan manfaat baik secara teoritis
maupun prakitis.

1. Manfaat Teoritis



9

a. Penelitian ini bermanfaat untuk membuka wawasan tentang
bagaimana kepribadian manusia yang seimbang dan ideal.

b. Penelitian ini bermanfaat untuk mengarahkan umat Islam
memiliki kepribadian ideal yang sesuai dengan nilai-nilai
Islam.

c. Penelitian ini juga memberikan sumbangan literatur dalam
kajian kepriibadian perspektif Al-Quran dan sebagai
khazanah keilmuan di bidang ilmu Al-Qur an dan tafsir.

d. Menjadi pedoman dan inspirasi untuk penelitian ilmiah
berikutnya.

e. Memberikan inspirasi kepada para peneliti untuk terus
mencari dan menggali informasi mengenai permasalahan
kepribadian.

2. Manfaat Praktis

a. Penelitian ini dapat diimplementasikan sebagai salah satu
upaya dalam membentuk kepribadian yang ideal berbasis
Qur ani dengan tujuan terciptanya insan yang berakhlak dan
berbudi luhur.

b. Hasil penelitian dapat digunakan sebagai salah satu tolak
ukur berhasilnya sebuah Pendidikan kepribadian dan karakter
terhadap anak didik di sekolah.

F. Kerangka Teori

Aspek diri manusia terbagi kepada tiga bagian, yaitu aspek
fisik yang disebut struktur jasadiyyah; aspek psikis yang disebut
struktur rdhéniyyah; dan aspek psikofisik yang disebut dengan
struktur nafsaniyyah, dan aktualisasi dari nafsaniyyah inilah yang
menjadi citra kepribadian manusia, aktualisasi ini dapat dipengaruhi
oleh beberapa faktor, misalnya faktor usia, pengalaman, Pendidikan,
pengetahuan, lingkungan, dan sebagainya.'®

Nafs memiliki beberapa daya dan natur. Menurut Tetens dan
Kant kejiwaan manusia meliputi kognisi yang berhubungan dengan
pengenalan, emosi yang berhubungan dengan perasaan, dan konasi
yang berhubungan dengan kemauan. Senada dengan pendapat
tersebut, Ki Hajar Dewantara mengemukakan daya kejiwaan manusia
dengan istilah cipta (kognisi), rasa (emosi), dan karsa (konasi).’ Ini
juga sejalan dengan psikologi Islam bahwa pembagian nafsani

16 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif Psikologi Islam Edisi Kedua, Depok:
Rajawali Pers, 2022, hal. 61-83.
17 Kartini Kartono, Psikologi Umum, Bandung: Alumni, 1984, hal. 53-54.



10

manusia terdiri dari galb yang berhubungan dengan emosi (aspek
afektif), ‘agl/ yang berhubungan dengan kognisi (aspek kognitif), dan
hawa™ nafs yang berhubungan dengan konasi atau karsa (aspek
psikomotorik).

Kepribadian merupakan terjemahan dari bahasa Inggris
“Personality 7. Kata personality sendiri berasal dari bahasa Latin
persona yang berarti topeng yang digunakan oleh para aktor dalam
suatu permainan atau pertunjukan.'®secara istilah kepribadian
diartikan sebagai sistem yang relatif stabil mengenai karakteristik
individu yang bersifat internal, yang berkontribusi terhadap pikiran,
perasaan, dan tingkah laku yang konsisten.?

Teori-teori kepribadian yang berkembang di Barat sering kali
menekankan pentingnya otak sebagai pusat pengendali dan
pembentuk kepribadian. Salah satu teori yang berbicara tentang hal
ini adalah teori yang dikemukakan oleh Antonio Damasio dan Paul D.
MacLean. Dari sudut pandang Antonio Damasio, otak memiliki
fungsi kompleks dalam mengatur emosi dan kognisi yang
berkontribusi pada pengambilan keputusan.?* Emosi yang berasal dari
otak sangat penting dalam membimbing perilaku dan kepribadian.
Dan dari sudut pandang MacLean, otak triune menggambarkan
hubungan yang lebih luas antara naluri, emosi, dan Kkognisi,
menunjukkan bahwa kepribadian dibentuk oleh interaksi antara ketiga
bagian otak.??

Sebaliknya, dalam Islam galbu (hati)?®> merupakan pemandu,
pengontrol, dan pengendali semua bentuk tingkah laku manusia,

18]stilah “kepribadian” memiliki ragam arti. Sebagian psikolog ada yang menyebutnya
dengan “personality” (Kepribadian) sendiri, sedangkan sebutan untuk ilmu yang
membahasnya adalah “The Psychology of Personality” atau “Theory of Personality”.
Sebutan kedua adalah “Character” (watak atau perangai) sedang keilmuannya disebut
dengan “The Psychology of Caracter.” Sebutan ketiga adalah Type (Tipe), sedangkan ilmu
yang membahasnya adalah “Typologi”. Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal.
25.

19 Syamsu Yusuf dan Juntika Nurihsan, Teori Kepribadian, Bandung: PT Remaja
Rosdakarya, 2013, hal. 3.

20 Syamsu Yusuf dan Juntika Nurihsan, Teori Kepribadian, ..., hal. 3.

21 Jean Pierre Changeux, et.al., Neurobilogy of Human, ..., hal. 47-55.

22 paul D. MacLean, A Triune Concept of The Brain and Behaviour, Kanada: Toronto
Press, 1973, hal. 23-25.

23 Dalam Kamus Al-Munawwir, istilah galb memiliki makna yang beragam, antara
lain jantung, inti atau isi, akal, semangat keberanian, bagian terdalam, pusat sesuatu, atau hal
yang murni. Dalam Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia,
Yogyakarta: Pesantren Al-Munawwir, 1984, hal.123. Adapun untuk menyebut organ tubuh
yang secara biologis dikenal sebagai hati, dalam bahasa Arab digunakan istilah al-kabid,



11

dengan kata lain hati merupakan sentral pembentuk kepribadian
seorang manusia yang mempengaruhi pikiran, perasaan, dan tindakan,
hal ini sesuai dengan firman Allah Swit.,

P &’

.
Y B A G

Bl s ““vu}ugf& w%&"“bvfw;@3l°3;
o J‘" R RENEUR AR I THEC SR PRI

P

BHE

Sungguh, Kami benar-benar telah menciptakan banyak dari kalangan
jin dan manusia untuk (masuk neraka) Jahanam (karena kesesatan
mereka). Mereka memiliki hati yang tidak mereka pergunakan untuk
memahami (ayat-ayat Allah) dan memiliki mata yang tidak mereka
pergunakan untuk melihat (ayat-ayat Allah), serta memiliki telinga
yang tidak mereka pergunakan untuk mendengarkan (ayat-ayat
Allah). Mereka seperti hewan ternak, bahkan lebih sesat lagi. Mereka
itulah orang-orang yang lengah. (al-A‘raf /7: 179)

Dalam kitab Al-mukhtashar Fi Tafsiri Al-Qur'an Al-Karimi
dijelaskan bahwa Allah Swt. sudah membekali manusia dengan
sejumlah alat yaitu hati, mata dan telinga untuk menangkap kabar dan
menyerap ilmu pengetahuan agar dapat mendatangkan manfaat dan
menghindari mudarat.®®dengan ini jelas bahwa hati diposisikan
sebagai alat nalar dan pemandu agar manusia dapat memahami
sebuah berita dan menyerap ilmu pengetahuan sehingga dapat
digunakan untuk kebaikan dan menjauhi keburukan dalam kehidupan.
Di ayat lain Allah Swt. menjelaskan,

Y GG T Opang 08 3 T oilag sl A 0K 2V 3 135 S
e sz‘ il s 15 st s

Tidakkah mereka berjalan di bumi sehingga hati mereka dapat
memahami atau telinga mereka dapat mendengar? Sesungguhnya
bukanlah mata itu yang buta, tetapi yang buta ialah hati yang berada
dalam dada. (al-Hajj/22: 46)

bukan galb. Dalam Harun Nasution, Akal dan Wahyu, Jakarta: Ul Press, 1986, Cet. I, hal.
78.

24 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif, ..., hal. 89.

%5 Dar al-mukhtashar, Al-mukhtashar Fi Tafsiri Al-Qur an Al-Karimi, Jeddah: Dar al-
mukhtashar lil an-nasyr wa al-tauzi’, 1441 H, hal. 174.



12

Hamka menjelaskan bahwa dalam mengarungi kehidupan
dunia ini, manusia sepatutnya menggunakan hati dan telinga sebagai
indera untuk melihat dan mendengarkan berita, lalu gunakan hati
sebagai alat untuk merenungkan bukti kebesaran Tuhan dari setiap
kejadian.?®

Sesuai dengan ayat Al-Qur an ini, hati tidak hanya berfungsi
sebagai pusat emosi tetapi juga sebagai pusat akal dan pemahaman.?’
Hati dianggap sebagai tempat di mana manusia merenung, berpiKkir,
dan mengambil keputusan moral. Ketika hati tidak digunakan untuk
memahami dan merenungkan petunjuk Allah Swt., hal ini bisa
menyebabkan seseorang jatuh ke dalam kesesatan dan kebutaan
spiritual. Jika hatinya baik maka akan lahirlah kepribadian dan
karakter yang baik, namun jika hatinya buruk maka akan terciptalah
karakter yang buruk pula, sesuai hadis riwayat Nu‘man bin Basyir
Rasulullah saw. bersabda,

34 S, 2% o - 1 % 34 X T e 1. 4. Zz0 T
ST iady And BAns s S i Al Sl 1) Bah und g )
° o ~

8L JQN 23 Yl

"Sesungguhnya di dalam tubuh manusia terdapat segumpal daging.
Jika ia baik, maka baiklah seluruh tubuhnya. Namun, jika ia rusak,
maka rusaklah seluruh tubuhnya. Ketahuilah, segumpal daging itu
adalah hati." (HR. Bukhari dan Muslim)

Maka melalui hadis ini jelas dikatakan bahwa hati itu penentu
kepribadian seseorang. Jika hatinya baik maka pribadi yang
dilahirkan akan baik, dan jika hatinya buruk maka pribadi yang akan
dilahirkan juga buruk.

Menurut Rasyid Ridha, istilah hati memiliki dua pengertian.
Pertama, hati sebagai organ fisik dalam tubuh (galb al-badan), yakni
sepotong daging yang berperan sebagai pusat sirkulasi darah dan
berpengaruh besar terhadap kondisi fisik seseorang. Kedua, hati
sebagai bagian dari jiwa (qalb al-nafs), yaitu pusat perasaan dan

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990, hal.
4710.

27 Thabathaba'T dalam tafsirnya menyebutkan bahwa fungsi hati selain berdaya emosi
juga berdaya kognisi. Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif, ..., hal. 91.

28 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahih al-Bukhari: Kitab al-Iman, hadis No. 52,
Beirut: Dar al-Fikr, 1981, hal. 44, Dan Muslim ibn al-Hajjaj. Shahih Muslim: Kitab al-
Musagat, hadis No. 1599, Beirut: Dar al-Fikr, 1991, hal. 203.



13

kesadaran batin, yang menentukan kesehatan dan keseimbangan
kejiwaan manusia.?®

Hati yang bersih bukan saja berasal dari tindakan Spiritual
yang bagus, namun hati yang bersih terbentuk dari implementasi
nilai-nilai spiritual atau ilahi dalam kehidupan sehari-hari secara
konsisten dan istiqomah, sehingga melahirkan sebuah kepribadian.
Kepribadian merupakan buah atau hasil dari sifat yang ditanamkan
dalam diri seseorang secara berkesinambungan membutuhkan proses
yang lama sehingga dapat mengakar dalam diri seseorang.°

Hati memiliki kekhasan yaitu dapat berubah-ubah seiring
dengan waktu, sesuai dengan sabda Rasulullah saw. dari hadis yang
diriwayatkan Jabir bin Abdillah,

“, s ez ala @ - 2 ° o, o so,. . i3 g
Heliy GSTWE ) Lol 2 ialo) B sk Of L

“... Sesungguhnya hati berada di tangan Allah, Allah Swt. yang
membolak-balikkannya sesuai kehendak-Nya. ” (HR. Muslim)

Senada dengan hati yang dapat berubah-ubah, kepribadian pun
juga dapat berubah-ubah sesuai dengan perkataan para pakar
psikologi salah satunya Henry Murray dalam teorinya mengatakan
bahwa kepribadian biasanya berada dalam keadaan yang terus
berubah.®? Ini mengisyaratkan kepada manusia bahwa hati sebagai
pengendali kepribadian yang terus dapat berubah dan berkembang
menjadi sentral penentu kepribadian.

. Tinjauan Pustaka

Bagian ini berisi pengungkapan data hasil penelitian
sebelumnya yang berkaitan dengan permasalahan serupa yang telah
ditegaskan oleh penulis. Dengan menyajikan secara singkat hasil-hasil
penelitian yang dilakukan oleh peneliti-peneliti terdahulu mengenai
topik yang serupa, posisi dan kontribusi penelitian ini akan tergambar
dengan lebih jelas. Beberapa studi terdahulu yang menjadi acuan
dalam penelitian ini diantaranya sebagai berikut:

2 Rasyid Ridha, Syarh al-Arba’in Hadits al-Nabawiyyah, Kairo: Markaz al-Salaf li

al-Kitab, tth., hal. 30.

30" Allport mengemukakan bahwa kepribadian merupakan organisasi yang dinamis,

yang berarti merujuk kepada perubahan kualitas perilaku (karakteristik) individu, dari waktu
ke waktu, atau dari situasi ke situasi. Syamsu Yusuf dan Juntika Nurihsan, Teori
Kepribadian, ..., hal. 4.

31 Muslim ibn al-Hajjaj, Terjemah Hadis Shahih Muslim, Jilid 6, hadis No. 79, ter;j.

Fachruddin HS. dari judul asli Kitdb Shahih Muslim, Jakarta: Bulan Bintang, 1982, hal. 82.

32 Calvin S. Hall, et.al., Teori-Teori Holistik (Organismik-Fenomenologis)..., hal. 24.



14

Penelitian Pertama, Tesis yang ditulis oleh Syarifah Hasanah,
mahasiswa Program Studi Agama dan Filsafat Pascasarjana UIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta yang berjudul “Kepribadian Manusia
dalam Surah al-Hujdrat.” Tesis yang disusun pada tahun 2010 ini
mengulas mengenai tipologi kepribadian manusia dalam surah al-
Hujdrat dengan kesimpulan bahwa kepribadian manusia tidaklah
sama antar manusia yang satu dengan manusia yang lain. Dalam surah
al-Hujarat kepribadian manusia dapat dibagi menjadi kepribadian
mahmadah dan madzmimah.

Persamaan antara tesis ini dengan penelitian penulis adalah
tema yang diangkat sama-sama tentang kepribadian manusia, namun
perbedaan dari keduanya adalah pertama, tesis ini terfokus kepada
surah al-Hujlrat yang menggambarkan bahwa manusia ada yang
memiliki kepribadian baik dan ada juga yang buruk, sedangkan
penulis meneliti ayat lain yang tersebar didalam Al-Qur an, dan
perbedaan yang kedua adalah penelitian ini hanya mengungkap
adanya jenis kepribadian yang dijelaskan dalam surat al-Hujdréat,
sedangkan penulis dalam penelitian lebih mengungkapkan tentang
struktur kepribadian dan aspek apa saja yang memberikan implikasi
terbentuknya kepribadian yang ideal, kemudian bagaimana metode
Al-Qur an dalam membentuk kepribadian ideal.

Penelitian Kedua, tesis yang ditulis oleh Khairul Azhari,
mahasiswa Program Studi Pascasarjana Universitas Islam Negeri
Sultan Syarif Kasim Riau yang berjudul “Konsep Kepribadian
Manusia Perspektif Al-Qur'an dan Relevansinya dengan Teori Big
Five Personality dalam Ilmu Psikologi.” Tesis yang ditulis pada tahun
2024 ini membahas tentang Relevansi antara konsep kepribadian
dalam Al-Quran dengan teori Big Five Personality, dengan
kesimpulan:

Pertama, Big Five Personality adalah teori kepribadian dalam
psikologi yang awalnya diperkenalkan oleh Eysenck dan
dikembangkan oleh Goldberg, McCrae, dan Costa. Teori ini membagi
kepribadian manusia menjadi lima dimensi utama, yaitu neuroticism
(kecenderungan emosional negatif), openness to experience
(keterbukaan terhadap pengalaman baru), extraversion (sifat sosial
dan energik), agreeableness (sifat kooperatif dan ramah), serta
conscientiousness (sifat teliti dan bertanggung jawab).

Kedua, kepribadian manusia dalam Al-Qur an dapat dipahami
melalui berbagai penyebutan terhadap manusia itu sendiri, seperti
istilah basyar, al-nas, insan, al-ins, dan Bani Adam. Selain itu, Al-
Qur’an juga membagi karakter manusia berdasarkan kelompok seperti
orang-orang beriman, orang kafir, dan orang munafik. Dari



15

penyebutan tersebut, tergambar sifat-sifat kepribadian yang
dianjurkan dalam Islam, seperti sabar, jujur, rendah hati, adil, sopan
santun, dan dermawan, yang semuanya menjadi cerminan kepribadian
ideal menurut perspektif Al-Qur an.

Ketiga, kepribadian manusia dalam Al-Quran jika
dibandingkan dengan teori Big Five Personality memang memiliki
sejumlah kesamaan secara tekstual. Banyak ayat Al-Qur'an yang
membahas sifat-sifat manusia yang secara umum selaras dengan lima
dimensi dalam teori Big Five, seperti keterbukaan (openness),
kesabaran dan pengendalian diri (conscientiousness), serta sikap
sosial dan empati (agreeableness). Namun demikian, kesamaan
tersebut hanya bersifat permukaan. Secara kontekstual, terdapat
perbedaan mendasar antara keduanya, karena konsep kepribadian
dalam Al-Qur an dilandasi oleh keimanan kepada Allah Swt., yang
menjadikan dimensi spiritual dan moral sebagai inti pembentukan
kepribadian. Sementara itu, teori Big Five lebih menekankan pada
pendekatan psikologis yang bersifat empiris dan sekuler, tanpa
mempertimbangkan aspek ketuhanan sebagai faktor pembentuk utama
kepribadian.

Penelitian ini secara umum memiliki persamaan dengan
penelitian penulis yaitu membahas kepribadian manusia yang
tergambar dalam sifat-sifatnya. Adapun perbedaannya adalah,
pertama, teori yang digunakan berbeda yang mana penelitian ini
terfokus kepada teori Big Five saja dengan mengungkap bagian teori
ini yang sesuai dengan Al-Qur'an, sementara penulis mengangkat
teori kepribadian Barat yang hanya terfokus pada kemampuan otak
sebagai pengendali kepribadian. Diantara teorinya adalah teori dari
Antonio Damasio dan Paul D. Maclean. Kedua, penelitian ini
membahas sifat-sifat manusia yang secara umum selaras dengan lima
dimensi dalam teori Big Five yang ada dalam Al-Qur an. Sedangkan
penulis memaparkan bagaimana Al-Qur'an membentuk kepribadian
manusia itu, dan fungsi sentral hati (qalbu) sebagai pemandu akal dan
hawa nafs dalam menbentuk kepribadian ideal yang seimbang lahir
dan batin, serta jenis kepribadian apa saja yang di jelaskan dalam Al-
Quran.

Penelitian Ketiga, tesis yang ditulis oleh Hoyyu Setia Hutami,
mahasiswi Program Studi Magister llmu Al-Qur'an dan Tafsir
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung yang
berjudul “Konsep Tazkiyah an-Nafs Perspektif Surat al-Muzammil
dan Relevansi dalam Membentuk Kepribadian Muslim.” Tesis yang
ditulis pada tahun 2019 ini berkesimpulan, pertama bagaimana
tazkiyah an-nafs memperbaiki pribadi manusia menjadi pribadi yang



16

islami yang ideal menurut keimanan dan keihsanan dalam Islam
sesuai dengan surat al-Muzzammil. Kedua, Secara umum, surat Al-
Muzzammil memuat berbagai bentuk tazkiyatun nafs (penyucian
jiwa) yang diajarkan langsung oleh Allah Swt. sebagai fondasi
pembentukan kepribadian seorang Muslim. Di dalamnya terdapat
perintah untuk melaksanakan giyamullail (salat malam) sebagai
bentuk kedekatan spiritual dengan Allah Swt., membaca Al-Qur an
dengan tartil agar memahami kandungannya secara mendalam, serta
perintah untuk senantiasa mengingat Allah Swt. (dzikir) sebagai
penjaga kesadaran ruhani. Surat ini juga menyerukan kesabaran dalam
menghadapi ujian hidup, berjuang di jalan yang diridhai Allah Swt.,
menegakkan shalat, menunaikan zakat, dan memperbanyak dzikir
sebagai amalan harian. Keseluruhan ajaran tersebut diarahkan untuk
membentuk kepribadian Muslim yang kuat, yakni pribadi yang
senantiasa bertaubat, sabar dalam menghadapi tantangan hidup, dan
tumbuh rasa syukur dalam setiap keadaan sebagai bentuk ketundukan
kepada Allah Swit.

Tesis ini memiliki kesamaan dengan penelitian yang penulis
kaji, yaitu terletak pada bagaimana kepribadian islami menjadi role
model salah satu kiatnya adalah dengan tazkiyah an-nafs. Adapun
perbedaannya terletak pada aspek yang penulis ulas dalam
menciptakan kepribadian yang ideal sesuai dengan keimanan tidak
terbatas pada tazkiyah an-nafs saja, namun banyak aspek dalam Al-
Qur'an yang penulis ulas dan kaji diantaranya menjaga kefitrahan
yang Tuhan berikan dan sebagainya, sehingga pemahaman yang
dihasilkan lebih holistik. Aspek lain yang menjadi perbedaan adalah
penekanan kepada peran hati sebagai pengendali akal dan hawa nafsu
manusia sehingga dapat melahirkan kepribadian yang seimbang lahir
dan batin.

. Metode Penelitian

Penelitian ini termasuk dalam kategori penelitian kepustakaan
(library research). Penulis menggunakan pendekatan kualitatif dalam
penelitian ini. Pendekatan kualitatif merupakan metode penelitian
yang berakar pada filsafat postpositivisme dan digunakan untuk
menginvestigasi  kondisi objek alamiah. Dalam melaksanakan
penelitian, teknik pengumpulan data diterapkan melalui triangulasi
(penggabungan sumber data) dan analisis data bersifat induktif. Hasil



17

penelitian kualitatif ini lebih menitikberatkan pada pemahaman
makna daripada generalisasi.>®

Penelitian kualitatif memusatkan perhatian pada proses dan

penafsiran hasilnya. Fokus penelitian kualitatif lebih terarah pada
elemen manusia, objek, dan institusi, serta pada hubungan atau
interaksi di antara elemen-elemen tersebut. Hal ini bertujuan untuk
memahami suatu peristiwa perilaku atau fenomena dengan lebih
mendalam. Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah
metode tafsir tematik. Berikut ini penjelasan beberapa poin yang
diperlukan:

1.

Pemilihan Objek Penelitian

Objek penelitian pada tesis ini berfokus pada tema
struktur  kepribadian dengan menganalisis ayat-ayat yang
berkaitan dengan hati sebagai penentu kepribadian dan karakter
manusia yang mengendalikan akal dan hawa nafsu. Pemilihan
ayat-ayat tersebut dilakukan untuk menemukan pertanyaan
tentang bagaimana kepribadian manusia dalam Al-Qur an. Hal ini
juga sebagai tolak ukur bagi teori kepribadian yang sudah ada
apakah sesuai dengan Al-Qur an, atau mungkin tertolak oleh Al-
Quran.

Sumber Data Penelitian

Sumber data yang di gunakan adalah kitab-kitab tafsir
diantaranya Tafsir Al-Mishbah, Tafsir Al-Azhar, Fi zZhilal Al-
Qur an, Tafsir Al-Qur'an Al-‘Azhim, dan Tafsir Al-Qayyim.
Sedangkan untuk hadis penelitian ini mengambil rujukan dari;
Kitab Shahih al-Bukhari karya Imam Bukhari, Al-Jami’ Ash-
Shahih karya Imam Muslim, Sunan Al-Tirmidzi karya Al-
Turmudzi Abu Isa.

Sedangkan data primer buku diantaranya buku Teori
Kepribadian karya Syamsu Yusuf dan Juntika Nurihsan, buku
Memahami  Kerja Otak: Mengendalikan Emosi dan
Mencerdaskan Nalar terjemahan dari Descartes’s Error:
Emotion, Reason, and The Human Brain karya Antonio Damasio
buku A Triune Concept of The Brain and Behaviour karya Paul
D. MacLean, buku Perspektif Kepribadian Manusia Menurut Al-
Qur'an: Relasi, Aliansi, Konflik karya Muhammad Andri
Setiawan dan Karyono Ibnu Ahmad, buku Psikologi Islam karya
Ibnu Sina, Psikologi Kepribadian karya Hamim Rosyidi, Teori
Kepribadian Perspektif Psikologi Islam karya Abdul Mujib, Teori

33 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R & D, Bandung: Alfabeta,

2012, hal. 9.



18

Holistik (Organismik-Fenomenologis) karya Calvin S. Hall, Thya
‘Ulumuddin karya Abu Hamid al-Ghazali, Madariju as-Salikin
karya Ibnu Qoyyim, Zad al-Ma’dd fi Huda Khairu al- ‘7bdd karya
Ibnu Qoyyim, Mengobati Penyakit Hati Membentuk Akhlak
Mulia karya Ghazali.

Untuk data sekunder penelitian ini merujuk kepada buku-
buku yang membahas mengenai kepribadian dan karakter seperti
Pribadi Hebat karya Hamka, Pandangan Hidup Muslim karya
Hamka, Rh karya Ibnu Qoyyim, Ta ’ammulat Ibnu al-Qayyim Fil
Anfus wal Afaq karya lonu Qoyyim, Kisah-kisah Terbaik Al-
Qur an Karya Kamal as Sayyid, Akhlaqul Karimah karya Hamka,
Terapi Penyakit Hati Menjernihkan Hati untuk Menggapai Ridha
Allah karya Ibnu Qoyyim. Dan juga merujuk kepada karya ilmiah
seperti tesis, disertasi, jurnal yang relevan.

3. Teknik Input dan Analisis Data
Pengumpulan data dilakukan dengan cara:
a. Menghimpun beberapa ayat Al-Qur an yang berkaitan dengan
Kepribadian, karakter manusia, dan hati.
b. Menghimpun pendapat para mufassir tentang ayat-ayat
tersebut.
c. Mengulas penafsiran ayat-ayat yang berbicara tentang
kepribadian, karakter, dan hati.
Pengumpulan data dimaksudkan agar memudahkan proses analisa
sehingga dapat dilakukan penjabaran hubungan-hubungannya dan
relevansinya terhadap makna ayat-ayat Al-Qur-an.
4. Pengecekan Keabsahan Data

Semua data yang terkumpul dicek sesuai dengan
klasifikasi dalam masing-masing bab. Pengecekan keabsahan
data; pertama meneliti secara mendalam teori kepribadian Barat
dan Islam dari buku-buku dan karya ilmiah lainnya. kedua,
menghimpun ayat-ayat berkaitan kepribadian, karakter, dan hati.
ketiga, meneliti ayat dan mencari penjabaran serta penjelasan dari
kitab tafsir. keempat, menganalisis dan menjabarkan ayat-ayat
terkait kepribadian dan melengkapinya dengan pendapat mufassir
dan hadis yang relevan.

Sistematika Penulisan

Penelitian ini ditulis berpedoman pada buku Panduan
Penyusunan Tesis dan Disertasi Program Pascasarjana Institut PTIQ
Jakarta 2017. Penelitian ini terbagi menjadi lima bab, setiap bab
terdiri dari sub bab dengan rincian sebagai berikut:



19

Bab pertama, merupakan Pendahuluan yang menguraikan
latar belakang masalah penelitian, identifikasi masalah, pembatasan
perumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, kerangka
teori, tinjauan pustaka, metode penelitian, dan sistematika penulisan.

Bab kedua merupakan diskursus umum seputar teori
kepribadian. Pembahasan di bab ini tentang definisi kepribadian,
kepribadian perspektif Barat, kepribadian dalam Psikologi Islam.

Bab ketiga membahas Al-Quran berbicara tentang
kepribadian. Pembahasan di bab ini tentang term kepribadian dalam
Islam, macam-macam kepribadian dalam Al-Qur an, struktur
kepribadian manusia dalam  Al-Qur'an, faktor pembentuk
kepribadian, karakteristik manusia dalam Al-Qur'an, dan
pembicaraan tentang struktur kepribadian dalam Al-Qur an.

Bab keempat difokuskan pembahasannya pada analisis
Qurani terhadap kepribadian ideal. Sub bab yang dibahas diantaranya
galbun salim sebagai landasan kepribadian ideal dan aktualisasi
galbun salim dalam mewujudkan kepribadian ideal.

Bab kelima adalah bab penutup yang berisi kesimpulan dari
hasil temuan dalam penelitian ini, saran kepada masyarakat secara
umum maupun saran khusus kepada akademisi untuk dikembangkan
kepada penelitian lebih lanjut.



20



BAB Il
DISKURSUS UMUM SEPUTAR TEORI KEPRIBADIAN

. Definisi Kepribadian

Istilah kepribadian sering digunakan untuk menggambarkan
karakteristik yang mencerminkan perilaku seseorang. Dalam KBBI
kata kepribadian berasal dari asal kata pribadi® diartikan sebagai sifat
hakiki yang tercermin pada sikap seseorang atau suatu bangsa yang
membedakannya dari orang atau bangsa lain,? dalam pengertian lain
kepribadian adalah cara-cara bertingkah laku yang merupakan ciri
khusus seseorang serta hubungannya dengan orang lain di
lingkungannya. 3 Meskipun istilah kepribadian memiliki berbagai
makna, sebagian besar pengertian populer dapat dibagi menjadi dua
kategori utama. Pertama, istilah ini sering diartikan sebagai
keterampilan atau kemampuan sosial. Kepribadian seseorang diukur
berdasarkan kemampuannya untuk mendapatkan respons positif dari
orang lain dalam berbagai situasi.

! Kata “pribadi” memiliki arti manusia sebagai perseorangan (diri manusia atau diri

sendiri) dan juga berarti keadaan manusia sebagai perseorangan; keseluruhan sifat-sifat yang
merupakan watak orang. Dalam Kamus Bahasa Indonesia, Jakarta: Pusat Bahasa, 2008, hal.
1213-1214.

2 Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, “KBBI VI Daring” , dalam

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/kepribadian. Diakses pada tanggal 2 September pukul

10.00 WIB.

3 Kamus Bahasa Indonesia, ..., hal. 1213-1214.
21


https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/kepribadian

22

Pemakaian kedua melihat kepribadian sebagai kesan paling
menonjol atau paling mencolok yang ditampilkan seseorang kepada
orang lain. Setiap individu memiliki keunikan dan karakteristik yang
berbeda dari yang lain baik secara fisik maupun psikologis, sering kali
lebih mencolok dan kadang-kadang luar biasa jika dibandingkan
dengan individu lainnya. Ada yang pendiam dan cenderung introver,*
sementara yang lain lebih suka menonjol dan ekstrover.® Beberapa
orang mungkin tenang dan tidak mudah terganggu oleh lingkungan
sekitar, sementara yang lain lebih mudah tersinggung dan kerap merasa
cemas.

Selama berabad-abad, filsuf, teolog, dan pemikir lainnya telah
mengeksplorasi berbagai pertanyaan terkait kepribadian.® Mengenai
kepribadian ini, beberapa psikolog setuju bahwa istilah “kepribadian”
(Personality) berasal dari kata Latin persona, yang merujuk pada
topeng yang digunakan oleh aktor Romawi dalam drama Yunani. Aktor
Romawi kuno menggunakan topeng (persona) untuk memerankan
karakter dan menampilkan identitas yang tidak nyata. Namun, definisi
ini tentu bukanlah definisi yang diterima secara umum. Ketika psikolog
menggunakan istilah “kepribadian”, mereka merujuk pada sesuatu
yang jauh lebih kompleks daripada sekadar peran yang dimainkan oleh
seseorang.’ Atau juga dari kata Latin Personare yang berarti sound
through (suara tembus). Dalam bahasa Arab kontemporer, kepribadian
ekuivalen dengan istilah Syakhshiyyah.®

Istilah  Syakhshiyyah bukanlah satu-satunya kata yang
digunakan untuk merujuk pada makna kepribadian. Misalnya, Ronald
Alan Nicholson menyebutkan dua istilah lain yang memiliki arti serupa,

4 Introver adalah bersifat suka memendam rasa dan pikiran sendiri dan tidak
mengutarakannya kepada orang lain: bersifat tertutup. Badan Pengembangan dan Pembinaan
Bahasa, “KBBI VI Daring”, dalam https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/kepribadian. Diakses
pada 1 Mei 2025 pukul 11.00 WIB.

5 Ektrover berarti bersifat suka mengutarakan perasaan dan pikiran kepada orang lain;
bersifat terbuka. Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, “KBBI VI Daring”, dalam
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/kepribadian. Diakses pada 1 Mei 2025 pukul 11.00 WIB.

6 Istilah “kepribadian” memiliki ragam arti. Sebagian psikolog ada yang menyebutnya
dengan “personalizy” (Kepribadian) sendiri, sedangkan sebutan untuk ilmu yang
membahasnya adalah “The Psychology of Personality” atau “Theory of Personality”. Sebutan
kedua adalah “Character” (watak atau perangai) sedang keilmuannya disebut dengan “The
Psychology of Caracter.” Sebutan ketiga adalah Type (Tipe), sedangkan ilmu yang
membahasnya adalah “Typologi”. Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif Psikologi Islam
Edisi Kedua, Depok: Rajawali Pers, 2022, hal. 25.

7 Jess Feist dan Gregory J. Feist, Teori Kepribadian, terj. Handriatno dari judul asli
“Theorias of Personality” Jakarta selatan: Salemba Humanika, 1998, hal 3.

8 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif ..., hal. 26.



https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/kepribadian
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/kepribadian

23

yaitu al-huwiyyah dan al-dzatiyyah.® Sementara itu, dalam leksikologi
bahasa Arab, terdapat juga istilah nafsiyyah yang berasal dari kata nafs,
serta istilah inniyyah dan khulugiyyah atau akhlag.

Dalam kehidupan sehari-hari kata kepribadian digunakan untuk

menggambarkan: (1) identitas diri, (2) kesan umum seseorang tentang
diri anda atau orang lain, (3) fungsi-fungsi kepribadian yang sehat atau
bermasalah. Berikut beberapa pendapat ahli tentang pengertian
kepribadian:

a.

Calvin S. Hall dan Lindzey menjelaskan bahwa secara umum,
kepribadian dapat diartikan sebagai: (1) kemampuan atau
keterampilan dalam berinteraksi sosial, dan (2) kesan yang paling
mencolok yang diperlihatkan seseorang kepada orang lain, seperti
seseorang Yyang dikenal sebagai pribadi yang agresif atau
pendiam.©
Woodworth mengemukakan bahwa kepribadian merupakan
“kualitas tingkah laku total individu.”
Dashiell mengartikannya sebagai “gambaran total tentang tingkah
laku individu yang terorganisasi.”
Derlega, Winstead & Jones mengartikannya sebagai “sistem yang
relative stabil mengenai karakteristik individu yang bersifat
internal, yang berkontribusi terhadap pikiran, perasaan, dan
tingkah laku yang konsisten.”
Menurut Allport, kepribadian adalah “what a man really is.”*!
Namun definisi ini di revisi menjadi “dynamic organization within
the individual of those psychophysical systems that determine his
unique adjustment to his environment” (organisasi yang dinamis
dalam diri individu tentang psikofisik yang menentukan
penyesuaiannya yang unik terhadap lingkungannya).? Allport
juga mengemukakan lima tipe definisi kepribadian sebagai berikut:
1) Rag-Bag (Omnibus), Menurut Morton Prince, kepribadian
adalah kumpulan kecenderungan biologis, impuls, dan instink
yang diperoleh melalui pengalaman.
2) Integratif-Konfiguratif, Warren dan Carmichael
mendefinisikan kepribadian sebagai organisasi dari ciri-ciri
pribadi pada setiap tahap perkembangan.

® Ronald Alan Nicholson, Fi al-Tashawwuf al-Islami wa Tarikhthi, Cairo: Lajnah al-
Ta'lif wa al-Tarjamah wa al-Nasyr, 1969, hal. 108-109.

10 Syamsu Yusuf dan Juntika Nurihsan, Teori Kepribadian, Bandung: PT Remaja
Rosdakarya, 2013, hal. 3.

11 Sumadi Suryabrata, Psikologi Kepribadian, Jakarta: Rajawali, 2005, hal. 240.

2 Syamsu Yusuf dan Juntika Nurihsan, Teori Kepribadian..., hal. 4.



24

B.
1.

3) Hirachis, William James menjelaskan kepribadian melalui
empat aspek: material self, social self, spiritual self, dan pure
€go.

4) Adjustment, Kempfis mendefinisikan kepribadian sebagai
integrasi kebiasaan individu dalam menyesuaikan diri dengan
lingkungan.

5) Distinctiveness (uniqueness), Shoen menyebut kepribadian
sebagai sistem disposisi dan kebiasaan yang membedakan
individu dalam kelompok yang sama.

f. Krech dan Crutchfield dalam bukunya Elements of Psychology
memberikan definisi bahwa kepribadian adalah “integrasi dari
semua karakteristik individu ke dalam suatu kesatuan yang unik
yang menentukan, dan yang dimodifikasi oleh usaha-usahanya
dalam menyesuaikan diri terhadap lingkungan yang berubah terus-
menerus.”

Berdasarkan uraian diatas maka dapat disimpulkan definisi dari
kepribadian adalah keseluruhan karakteristik dan pola perilaku yang
khas pada individu, yang mencakup cara berpikir, merasa, dan
bertindak, serta faktor-faktor yang memengaruhi interaksi individu
dengan lingkungan sosial dan fisik. Kepribadian mencerminkan
stabilitas dalam ciri-ciri psikologis seseorang, sekaligus dinamika
dalam merespons berbagai situasi dan tantangan hidup. Secara umum,
kepribadian dibentuk oleh kombinasi faktor biologis, pengalaman
hidup, dan pengaruh lingkungan, serta dapat berkembang dan berubah
seiring waktu.

Kepribadian Perspektif Barat
Teori Kepribadian

Dalam ilmu pengetahuan, teori memegang peranan yang sangat
penting, karena merupakan dasar atau landasan dari ilmu pengetahuan
tersebut. Teori merupakan spekulasi, yaitu sesuatu yang belum terbukti
kebenarannya.

Teori kepribadian, seperti teori-teori lainnya dalam psikologi,
adalah bagian yang sangat penting dan tidak bisa diabaikan
kegunaannya. Ahli psikologi berupaya memahami dimensi-dimensi
penting dan kompleks dalam struktur serta dinamika kejiwaan untuk
memahami perilaku manusia. Tanpa teori kepribadian, usaha ilmiah
untuk memahami perilaku manusia akan sulit dilakukan. Upaya ini
menghasilkan berbagai perspektif teori yang kemudian berkembang
menjadi aliran-aliran atau mazhab-mazhab tertentu, masing-masing
dengan penekanan yang berbeda dalam memahami manusia.



25

Menurut Pervin, sebuah teori kepribadian yang komprehensif
biasanya mencakup beberapa dimensi berikut: 3
a. Pembahasan mengenai struktur, yaitu aspek-aspek kepribadian yang

relatif stabil dan menetap, yang berperan sebagai unsur-unsur
pembentuk kepribadian.

b. Pembahasan mengenai proses, Yyaitu konsep-konsep tentang
motivasi yang digunakan untuk menjelaskan dinamika perilaku atau
kepribadian.

c. Pembahasan mengenai pertumbuhan dan perkembangan, yaitu
perubahan yang terjadi pada struktur kepribadian dari masa bayi
hingga mencapai kematangan, serta perubahan proses yang
menyertainya dan faktor-faktor yang mempengaruhinya.

d. Pembahasan mengenai psikopatologi, yaitu sifat gangguan
kepribadian atau perilaku, serta asal-usul atau perkembangannya.

e. Pembahasan mengenai perubahan perilaku, yaitu cara-cara
bagaimana perilaku dapat dimodifikasi atau diubah.

Ruang lingkup teori kepribadian diatas sebenarnya belum
mencerminkan kesempurnaan suatu teori kepribadian. Hal itu
disebabkan oleh masih adanya dimensi lain yang belum terungkap.
Dimensi lain yang belum terungkap adalah “kesehatan mental”.'*

Teori-teori yang berkembang dari pengalaman budaya Barat
dapat dibagi menjadi tiga aliran utama, yang masing-masing
didasarkan pada pandangan filosofis tentang sifat dasar manusia.®
Aliran pertama mencakup teori-teori yang berasumsi bahwa manusia
pada dasarnya dilahirkan dengan sifat jahat. Dalam pandangan ini,
perilaku manusia dipengaruhi oleh kekuatan negatif atau merusak yang
tidak disadari, seperti kecemasan dan agresi atau permusuhan. Untuk
mengarahkan perkembangan manusia ke arah yang lebih positif,
diperlukan pendekatan yang impersonal dan bersifat direktif. Contoh
utama dari aliran ini adalah Psikoanalisis klasik yang dicetuskan oleh
Sigmund Freud dan teori personology Henry Murray.

Freud dikenal bukan hanya sebagai pelopor psikoanalisis yang
membuatnya terkenal sebagai seorang intelektual, tetapi juga sebagai
orang yang telah memperkenalkan metode baru untuk memahami
perilaku manusia. Upaya tersebut menghasilkan teori kepribadian dan
psikoterapi yang sangat luas dan mendalam, lebih komprehensif

13 Seto Mulyadi, Warda Lisa, dan Astri Nur Kusumastuti, Psikologi Kepribadian,
Jakarta: Gunadarma, 2016, hal. 1.

14 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 49.

15 Calvin S Hall, etal, Teori-Teori Holistik (Organismik-Fenomenologis),
diterjemahkan oleh Drs. Yustinus dari judul Theories of Personality, Yogyakarta: Kanisius,
1993, hal. 10-11.



26

dibandingkan  teori-teori lain yang pernah dikembangkan
sebelumnya. 1® Psikoanalisis dianggap sebagai salah satu gerakan
revolusioner dalam psikologi, yang awalnya berfungsi sebagai metode
penyembuhan bagi penderita gangguan mental, kemudian berkembang
menjadi sebuah pandangan baru tentang manusia. Hipotesis utama
dalam psikoanalisis menyatakan bahwa perilaku manusia sebagian
besar dipengaruhi oleh motif-motif yang tidak disadari, sehingga Freud
dijuluki sebagai pionir dalam menjelajahi dan memetakan
ketidaksadaran manusia.

Teori kepribadian Freud berfokus pada pemahaman pikiran
sebagai bagian dari tubuh yang beroperasi sebagai sistem energi
mekanis. Freud menganggap pikiran sebagai entitas biologis yang
mendapatkan energi mental dari energi fisik tubuh. Dalam pandangan
Freud, terdapat tiga gagasan utama terkait energi mental. Pertama,
energi yang tersedia terbatas, sehingga penggunaannya untuk satu
tujuan akan mengurangi ketersediaan untuk tujuan lain. Kedua, energi
yang terhambat tidak hilang begitu saja, melainkan diekspresikan
melalui saluran lain yang memiliki hambatan lebih sedikit. Ketiga,
tujuan utama pikiran adalah mencapai ketenangan, di mana perilaku
diarahkan untuk memperoleh kesenangan melalui penurunan
ketegangan atau pelepasan energi.t’

Menurut Sigmund Freud, perilaku manusia dipengaruhi oleh
kekuatan irasional yang tidak disadari, yang berasal dari dorongan
biologis dan naluri psikoseksual tertentu, terutama pada enam tahun
pertama kehidupan. Pandangan ini mencerminkan bahwa teori Freud
tentang sifat manusia pada dasarnya bersifat deterministik,*® di mana
perilaku seseorang dianggap telah ditentukan oleh faktor-faktor yang
berada di luar kesadaran mereka. Ajaran psikoanalisis menekankan
bahwa perilaku manusia jauh lebih kompleks daripada apa yang
tampak di permukaan. Freud juga menunjukkan bahwa tantangan
terbesar bagi manusia adalah mengendalikan dorongan agresif yang
ada dalam diri mereka. Menurut Freud, rasa cemas dan resah yang
dialami oleh individu terkait dengan kesadaran bahwa pada akhirnya,
umat manusia akan menghadapi kepunahan.

Kontribusi terbesar Freud terhadap teori kepribadian adalah
penekanannya pada dorongan tidak sadar sebagai motivasi utama

18 Ferdinand Zaviera dan Rismasophie, Teori Kepribadian Sigmund Freud, Jakarta:

Rineka Cipta, 2007, hal. 15.

17 Daniel Cervone, Kepribadian Teori dan Penelitian, Jakarta: Salemba Humanika,

2011, hal. 91.

18 Zainuddin Sri Kuntjoro, Tipe Kepribadian Manusia, Jakarta: MPSi, 2002, hal. 23.



27

perilaku manusia. ° Freud mengidentifikasi tiga tingkat kegiatan

mental:

a. Ketidaksadaran (Unconscious): Berisi dorongan, niat, atau insting
yang berada di luar kesadaran, namun memengaruhi kata-kata,
perasaan, dan tindakan kita. Alam bawah sadar ini tidak dapat
langsung diakses, namun bisa terungkap melalui mimpi, keseleo
lidah, atau lupa yang disebabkan oleh represi.

b. Keprasadaran (Preconscious): Berisi elemen yang tidak disadari,
tetapi dapat dengan mudah dipanggil ke alam sadar. Isi
keprasadaran berasal dari persepsi sadar dan alam bawah sadar,
sering kali mencakup pikiran yang bisa dengan cepat berubah
antara sadar dan prasadar.

c. Kesadaran (Conscious): Merupakan apa yang disadari pada saat
tertentu, termasuk pengindraan langsung, ingatan, dan perasaan. Isi
kesadaran berasal dari persepsi sehari-hari dan dari alam bawah
sadar yang telah disensor sehingga tidak lagi mengancam Kkita.

Menurut Freud, kepribadian terdiri dari tiga bagian utama: id
(yang berisi dorongan-dorongan dasar dan insting), ego (yang
berfungsi sebagai mediator antara dorongan id dan norma-norma
sosial), dan superego (yang berisi nilai-nilai moral dan etika). Freud
berpendapat bahwa banyak dari tindakan dan emosi manusia
dipengaruhi oleh dorongan bawah sadar dan konflik yang sering
berasal dari pengalaman masa kanak-kanak. Teori ini menekankan
pentingnya analisis mimpi, asosiasi bebas, dan pengalaman masa lalu
dalam memahami kepribadian dan perilaku.?

Teori personology yang dicetuskan oleh Henry Murray
memiliki kesamaan pandangan dengan psikoanalisis tentang
pentingnya motivasi tak sadar yang mendalam pada laporan verbal
individu yang bersifat subjektif atau bebas. Peristiwa-peristiwa pada
masa bayi dan masa kanak-kanak merupakan faktor-faktor yang
menentukan tingkah laku orang dewasa. Bagan konsep motivasi
Murray selalu berorientasi pada otak sebagai locus atau pusat
kepribadian dan semua bagiannya. %

19 Ferdinand Zaviera dan Rismasophie, Teori Kepribadian Sigmund Freud..., hal. 91.
2 Eric R. Kandel menyetakan bahwa pemikiran Freud tentang alam bawah sadar

memiliki landasan neurobiologis yang dapat ditelusuri lebih lanjut dengan teknologi modern,
walaupun Freud sendiri belum bisa membuktikannya secara ilmiah waktu itu. Eric R. Kandel,
“Biology and the Future of Psychoanalysis: A New Intellectual Framework for Psychiatry
Revisited” dalam Jurnal The American Journal of Psychiatry, Vol. 156 No. 4 Tahun 1999, hal.
505-524.

21 Calvin S Hall, et.al., Teori-Teori Holistik (Organismik-Fenomenologis..., hal. 18.



28

Aliran kedua terdiri dari teori-teori yang berasumsi bahwa
manusia pada dasarnya dilahirkan dalam keadaan netral, seperti
lembaran kosong. Dalam pandangan ini, lingkungan memainkan peran
penting dalam menentukan arah perkembangan perilaku manusia
melalui proses belajar. Dengan kata lain, perkembangan manusia dapat
diarahkan menuju tujuan tertentu oleh faktor eksternal (lingkungan)
melalui metode rekayasa yang impersonal dan direktif. Contoh utama
dari pandangan ini adalah behaviorisme yang dikembangkan oleh B.F.
Skinner.

Skinner menegaskan bahwa perilaku manusia harus dipelajari
secara ilmiah. Pendekatan behaviorisme ilmiah yang diusungnya
meyakini bahwa perilaku dapat dipahami dengan baik tanpa harus
mengacu pada konsep-konsep seperti kebutuhan, insting, atau motif.
Agar dapat dianggap ilmiah, menurut Skinner, psikologi harus
menghindari faktor-faktor kejiwaan internal dan fokus hanya pada
peristiwa fisik yang dapat diamati.?? Meskipun Skinner mengakui
bahwa kondisi internal seperti rasa lapar, emosi, nilai keyakinan diri,
kebutuhan akan agresivitas, keyakinan keberagamaan, dan niat jahat
memang ada, ia menegaskan bahwa hal-hal tersebut bukanlah
penjelasan utama bagi perilaku manusia.?®

Skinner mendasarkan teorinya pada tiga asumsi utama.?*
Pertama, bahwa tingkah laku manusia mengikuti hukum tertentu.
Dalam pandangan Skinner, ilmu pengetahuan bertujuan menemukan
pola-pola yang menunjukkan bagaimana peristiwa tertentu secara
konsisten terkait dengan peristiwa lainnya. Kedua, tingkah laku dapat
diramalkan. Skinner berargumen bahwa ilmu tidak hanya harus
menjelaskan peristiwa masa lalu tetapi juga memprediksi peristiwa di
masa depan. Teori yang baik, menurutnya, adalah teori yang

22 Skinner tidak menolak neurosains, tetapi ia menekankan bahwa analisis perilaku
sebaiknya difokuskan pada hubungan antara stimulus dan respons yang dapat diamati,
sementara penjelasan tentang proses internal seperti aktivitas otak merupakan domain fisiologi
dan neurosains. Diego Zilio, “Filling the Gaps: Skinner on The Role of Neuroscience in The
Explanation of Behavior”, dalam Jurnal Behavior and Philosophy, No. 41 Tahun 2013, hal.
33-59.

23 Skinner dikenal dengan pendekatan radikal behaviorisme, yang focus pada perilaku
yang dapat diamati dan hubungan antara stimulus-respon, serta penguatan. Namun Skinner
mengakui bahwa proses fisiologis, termasuk aktivitas otak memiliki peran dalam perilaku. M.
Chiesa, “Radical Behaviorism: The philosophy and the science” dalam
https://psycnet.apa.org/record/1994-97459-000. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul 10.00
WIB.

24 Hamim Rosyidi, Psikologi Kepribadian (Paradigma Traits, Kognitif, Behavioristik
dan Humanistik), Surabaya: Jaudar Press, 2015, hal. 2-3.



https://psycnet.apa.org/record/1994-97459-000

29

memungkinkan prediksi perilaku masa depan dan mampu menguji

prediksi tersebut.

Asumsi ketiga yang dipegang Skinner adalah bahwa tingkah
laku dapat dikendalikan. la percaya bahwa ilmu pengetahuan memiliki
kemampuan untuk meramalkan dan membentuk perilaku manusia.
Berbeda dengan pandangan tradisional yang menganggap manipulasi
sebagai ancaman terhadap kebebasan pribadi, Skinner melihat tingkah
laku sebagai produk dari kondisi-kondisi sebelum tindakan terjadi,
sedangkan pandangan tradisional menganggapnya sebagai hasil dari
perubahan spontan dalam diri individu.

Menurut Skinner, pembelajaran tentang kepribadian hanya sah
jika mengikuti kriteria ilmiah, yang melibatkan pengamatan sistematis
dan sejarah belajar serta latar belakang unik individu. Skinner
berpendapat bahwa individu adalah organisme yang mengakumulasi
perilaku melalui proses belajar. Individu bukanlah agen penyebab
perilaku, melainkan penghubung antara faktor lingkungan dan bawaan
yang khas, yang bersama-sama menghasilkan perilaku tertentu pada
individu tersebut. Skinner juga menguraikan berbagai teknik yang
digunakan oleh teoritikus pembelajaran sosial yang tertarik pada
modeling dan modifikasi perilaku. Berikut beberapa tekniknya:

a. Pengekangan fisik: Mengontrol perilaku dengan cara membatasi
gerakan fisik. Contohnya, seseorang menggenggam erat tangannya
agar tidak mengambil makanan yang tidak sehat.

b. Bantuan fisik: Mengendalikan perilaku dengan bantuan fisik.
Misalnya, seorang siswa mengatur alarm untuk mengingatkannya
agar berhenti bermain game dan mulai belajar.

c. Mengubah stimulus: Mengganti stimulus yang diinginkan dengan
stimulus lain. Contoh, seseorang yang mencoba berhenti merokok
menggantinya dengan permen karet.

d. Memanipulasi kondisi emosional: Mengubah suasana hati untuk
membantu mengendalikan diri. Misalnya, seseorang menenangkan
diri dengan mendengarkan musik sebelum menghadapi situasi
yang menegangkan.

e. Melakukan respon lain: Mengalihkan perilaku yang dapat
menyebabkan konsekuensi negatif dengan tindakan lain. Misalnya,
saat merasa marah, seseorang memilih untuk berjalan-jalan
daripada berdebat.

f. Penguatan positif diri: Memberikan penghargaan kepada diri
sendiri setelah berhasil melakukan tindakan positif. Contoh,
seseorang menghadiahi dirinya dengan menonton film favorit
setelah menyelesaikan tugas yang sulit.



30

g. Menghukum diri sendiri: Menetapkan konsekuensi pada diri
sendiri jika gagal mencapai tujuan. Misalnya, seseorang
memutuskan untuk mengurangi waktu hiburannya jika tidak
berhasil menyelesaikan target latihan harian. 2°

Skinner menggunakan pendekatan analisis fungsional untuk
memahami dan mengontrol perilaku. Dalam analisis ini, perilaku
dipelajari dalam konteks hubungan sebab-akibat, di mana suatu
respons terjadi sebagai reaksi terhadap stimulus atau kondisi tertentu.
Menurut Skinner, dengan menganalisis hubungan ini, dapat diketahui
bahwa sebagian besar penyebab perilaku terletak pada peristiwa yang
mendahuluinya, atau berada di lingkungan sekitar. Skinner percaya
bahwa perilaku dapat dijelaskan dan dikendalikan dengan cara
memanipulasi lingkungan di mana organisme tersebut berada.
Misalnya, jika seseorang sering merasa cemas di tempat Kerja,
mengubah tata letak ruang atau mengurangi beban kerja bisa menjadi
cara untuk mengurangi kecemasan tersebut.

Aliran ketiga mencakup teori-teori yang menganggap bahwa
manusia pada dasarnya dilahirkan dengan sifat baik. Dalam pandangan
ini, perilaku manusia diarahkan dengan kesadaran, kebebasan, dan
tanggung jawab melalui kekuatan positif yang berasal dari dalam
dirinya sendiri, yang memfasilitasi pengembangan potensi
kemanusiaannya secara penuh. Untuk berkembang secara positif,
manusia tidak memerlukan pengarahan khusus, melainkan hanya
membutuhkan lingkungan yang penuh penerimaan dan dukungan
pribadi untuk memperkaya potensi positif yang ada dalam dirinya.
Contoh utama dari pandangan ini adalah teori humanistik yang
dikembangkan oleh Abraham Maslow?’ dan Carl Rogers.

Humanisme menolak pandangan pesimis dan putus asa dari
psikoanalisis serta konsep kehidupan sebagai "robot" menurut

% Alex Sobur, Psikologi Umum, Bandung:Pustaka Setia, 2003, hal. 310.

2% Alwisol, Psikologi Kepribadian, Malang: UMM Press, 2005, hal. 401.

27 Abraham Maslow, sebagai tokoh utama dalam psikologi humanistik memaparkan
fokus utamanya adalah pada motivasi manusia, pertumbuhan pribadi, dan aktualisasi diri, yang
lebih menekankan pada pengalaman subjektif dan kebutuhan psikologis bukan pada pada
struktur atau fungsi otak sebagai pusat kepribadian. Meskipun Maslow sendiri tidak
menekankan peran otak dalam teorinya, perkembangan ilmu pengetahuan telah membawa
pendekatan baru yang mengintegrasikan prinsip-prinsip humanistik dengan temuan dari
neurosains. Pendekatan ini dikenal sebagai neuropsikologi humanistik. Pendekatan
neuropsikologi humanistic menunjukkan bahwa pemahaman tentang otak dapat memperkaya
dan mendukung prinsip-prinsip humanistik dalam memahami perilaku dan pengalaman
manusia seperti konsep diri, pilihan, dan penciptaan makna bersama. Dalam Eugene M.
DeRobertis, “A Neuroscientific Renaissance of Humanistic Psychology” dalam Journal of
Humanistic Psychology, Vol. 55 No. 3 Tahun 2015, hal. 323-345.



31

behaviorisme. Humanisme percaya bahwa manusia memiliki potensi
untuk berkembang secara sehat dan kreatif. Dengan menerima
tanggung jawab atas hidupnya sendiri, seseorang dapat mewujudkan
potensinya dengan lebih kuat dibandingkan dengan pengaruh dari
pendidikan orang tua, sekolah, atau tekanan sosial lainnya. Pandangan
humanisme dalam kepribadian menitikberatkan pada beberapa hal
berikut:%

a. Humanisme menekankan bahwa organisme berperilaku sebagai
satu kesatuan utuh, bukan sekadar kumpulan bagian-bagian yang
terpisah. Jiwa dan tubuh dianggap sebagai dua aspek dari satu
kesatuan, di mana perubahan pada satu bagian akan mempengaruhi
bagian lainnya. Setiap bagian dari organisme diatur oleh hukum
yang berlaku secara umum, dan pemahaman tentang hukum ini
penting untuk memahami bagaimana setiap komponen berfungsi.

b. Psikologi humanistik menyoroti perbedaan mendasar antara
perilaku manusia dan binatang. Penelitian yang berfokus pada
binatang sering kali melihat manusia sebagai mesin yang terdiri
dari rangkaian refleks kondisi, tanpa mempertimbangkan
karakteristik unik manusia seperti ide, nilai, keberanian, cinta,
humor, cemburu, dosa, kebahagiaan, puisi, musik, ilmu
pengetahuan, dan hasil pemikiran lainnya. Maslow berpendapat
bahwa pandangan behaviorisme secara filosofis mengarah pada
dehumanisasi.

c. Menurut Maslow, manusia memiliki struktur psikologis yang
sebanding dengan struktur fisik: mereka memiliki “kebutuhan,
kemampuan, dan kecenderungan yang secara alami bersifat
genetik.” Beberapa sifat ini umum bagi semua manusia, sementara
yang lain bersifat unik pada setiap individu. Kebutuhan,
kemampuan, dan kecenderungan ini menjadikan hakikat manusia
secara esensial baik, atau setidaknya netral, bukan jahat.
Pandangan Maslow ini merupakan pembaharuan dari pandangan
sebelumnya yang menganggap kebutuhan dan kecenderungan
manusia sebagai sesuatu yang buruk atau antisosial, seperti konsep
dosa asal dalam agama atau id menurut Freud. Sifat jahat,
destruktif, dan kekerasan bukanlah bawaan dari lahir, melainkan
hasil dari frustrasi atau ketidakpuasan terhadap kebutuhan dasar.
Maslow percaya bahwa manusia memiliki potensi untuk
berkembang secara positif.

d. Kreativitas adalah sifat universal yang dimiliki setiap manusia
sejak lahir. Sama seperti biji yang tumbuh menjadi tanaman atau

28 Hamim Rosyidi, Psikologi Kepribadian ..., hal. 96.



32

burung yang terbang, manusia secara alami memiliki potensi untuk
menjadi kreatif. Kreativitas ini adalah potensi yang dimiliki oleh
setiap orang dan tidak memerlukan bakat atau kemampuan khusus.
Namun, sayangnya, banyak orang kehilangan kreativitas mereka
akibat proses “enkulturasi,” termasuk pendidikan formal. Hanya
sedikit orang yang berhasil menemukan kembali potensi kreatif
mereka yang murni, naif, dan spontan dalam melihat dunia.

e. Pendekatan humanistik berfokus pada manusia yang sehat, kreatif,
dan memiliki kemampuan untuk mengaktualisasikan diri. Menurut
pendekatan ini, psikologi seharusnya memusatkan perhatian pada
tema utama dalam kehidupan manusia, yaitu aktualisasi diri.
Dalam hal ini, teori psikoanalisis dianggap kurang komprehensif
karena dasarnya lebih pada perilaku abnormal atau gangguan
psikologis.

Maslow mengembangkan teori motivasi manusia Yyang
menggambarkan kebutuhan manusia dalam bentuk hierarki berjenjang
dengan tujuan untuk menciptakan pribadi yang mencapai aktualisasi
diri. Dalam hierarki ini, setiap tingkat kebutuhan harus terpenuhi
terlebih dahulu sebelum seseorang dapat memenuhi kebutuhan pada
tingkat berikutnya. Ada empat tingkatan kebutuhan dasar atau
deficiency needs, dan satu tingkatan metaneeds atau kebutuhan
pertumbuhan. Berikut hierarki kebutuhan Maslow:

a. Kebutuhan Fisiologis, seperti makanan, minuman, udara, tempat
tinggal, dan tidur.

b. Kebutuhan keamanan, seperti stabilitas, proteksi, struktur hukum,
keteraturan, dan kebebasan dari rasa aman.

c. Kebutuhan memiliki dan cinta.

d. Kebutuhan harga diri, seperti menghargai diri sendiri dan
mendapatkan penghargaan dari orang lain.

e. Kebutuhan akan aktualisasi diri mengacu pada dorongan untuk
mencapai kepuasan batin melalui pencapaian potensi penuh
seseorang. Ini melibatkan usaha untuk menyadari semua
kemampuan dan bakat yang dimiliki, menjadi versi terbaik dari diri
sendiri, serta mengejar kreativitas dan kebebasan dalam meraih
prestasi tertinggi yang dapat dicapai.

Hierarki ini bersifat bertahap, artinya kebutuhan pada tingkat
yang lebih rendah harus relatif terpenuhi sebelum seseorang dapat
merasakan atau termotivasi oleh kebutuhan pada tingkat yang lebih
tinggi. Misalnya, kebutuhan fisiologis seperti makanan dan air harus
dipenuhi terlebih dahulu sebelum seseorang merasakan kebutuhan
akan rasa aman. Setelah kebutuhan fisiologis dan rasa aman terpenubhi,
barulah muncul kebutuhan akan kasih sayang, dan seterusnya hingga



33

semua kebutuhan dasar terpenuhi, sehingga akhirnya muncul
kebutuhan meta yang lebih tinggi.?°

Selain ketiga aliran besar dalam teori kepribadian yaitu
psikoanalisis, behaviorisme, dan humanistik terdapat pula pendekatan
lain yang secara eksplisit menempatkan otak sebagai pusat utama dari
kepribadian manusia. Salah satu pendekatan yang terkenal dalam hal
ini adalah hipotesis yang dilakukan oleh Antonio Damasio yang
mengatakan bahwa rasa cinta, benci, amarah, kebaikan, kekejaman,
solusi dan rencana semuanya menggambarkan kepribadian seseorang
didasarkan pada kinerja saraf otak, membuktikan kalau otak selalu
berinteraksi dengan tubuh.*

Selanjutnya teori otak triune (Triune Brain Theory) yang
dikembangkan oleh Paul D. MacLean. Teori ini menjelaskan bahwa
otak manusia terdiri dari tiga lapisan evolusioner yang masing-masing
memiliki peran dan fungsi tertentu dalam mengatur perilaku dan
kepribadian. 3 Teori ini menjelaskan bagaimana otak berkembang
dalam tiga tahap yang berbeda, masing-masing memiliki peran tertentu
dalam pembentukan kepribadian dan perilaku manusia. Teori ini secara
langsung menghubungkan struktur otak dengan fungsi-fungsi
kepribadian dan perilaku.

Teori ini mengusulkan bahwa otak manusia terdiri dari tiga
bagian utama yang terkait dengan tahap evolusi tertentu, yaitu:

a. Otak Reptil (Reptilian Brain)*

Otak reptil merupakan bagian otak yang paling primitif
dan evolusioner. Bagian ini mencakup struktur dasar seperti
brainstem (batang otak) dan cerebellum (otak kecil). Otak reptil
bertanggung jawab untuk fungsi-fungsi dasar yang mendukung
kelangsungan hidup, seperti refleks dasar, insting bertahan hidup,
kontrol pernapasan, serta keinginan untuk menghindari bahaya.

Otak reptil dianggap berperan dalam pengendalian
perilaku dasar, termasuk agresi, keinginan untuk bertahan hidup,
dan insting untuk dominasi. Ini terkait dengan aspek kepribadian

2 Seto Mulyadi, Warda Lisa, dan Astri Nur Kusumastuti, Psikologi Kepribadian...,
hal. 87.

%Antonio Damasio, Memahami Kerja Otak: Mengendalikan Emosi dan Mencerdaskan
Nalar, terj. Yudi Santoso dari judul “Descartes’s Error: Emotion, Reason, and The Human
Brain”, Yogyakarta: Pustaka Baca, 2009, hal. xxiv.

31 Paul D. MacLean, A Triune Concept of The Brain and Behaviour, Kanada: Toronto
Press, 1973, hal. 8-21.

32 Terletak di bagian paling bawah otak, mencakup batang otak (yang menghubungkan
otak ke sumsum tulang belakang) dan basal ganglia (struktur yang ada di bagian dalam otak
besar, dekat batang otak. Dalam https://www.interaction-design.org/literature/article/the-
concept-of-the-triune-brain. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul 12.00 WIB.



https://www.interaction-design.org/literature/article/the-concept-of-the-triune-brain
https://www.interaction-design.org/literature/article/the-concept-of-the-triune-brain

34

yang lebih reaktif dan instinktif yang lebih berfokus pada
kepentingan individu.
b. Otak Limbik (Limbic Brain)3

Otak limbik terdiri dari beberapa struktur, termasuk
amigdala, hipokampus, dan hipotalamus. Bagian ini berperan
penting dalam pengolahan emosi, ingatan jangka panjang, dan
motivasi. Otak limbik juga terlibat dalam hubungan sosial dan
interaksi antarindividu.

Otak limbik dikaitkan dengan pembentukan emosi dan
mood yang sangat penting dalam kepribadian manusia. Perasaan
seperti cinta, takut, kepercayaan, serta reaksi emosional yang
kuat sebagian besar dipengaruhi oleh aktivitas di otak limbik. Ini
adalah pusat bagi perasaan dan emosi yang menjadi inti dari
banyak aspek kepribadian.

c. Neokorteks (Neocortex)®*

Neokorteks adalah bagian otak yang lebih baru secara
evolusi dan bertanggung jawab atas fungsi-fungsi yang lebih
kompleks, seperti berpikir rasional, penalaran logis, berbahasa,
dan memori kerja. Bagian ini juga terlibat dalam kemampuan
berpikir abstrak, perencanaan jangka panjang, dan pengambilan
keputusan.

Neokorteks berperan dalam pengolahan informasi yang
lebih kompleks, memungkinkan individu untuk merencanakan
tindakan, memecahkan masalah, dan mengatur perilaku
berdasarkan pemikiran rasional. Kepribadian yang lebih
terstruktur, berorientasi pada tujuan, dan rasional dipengaruhi
oleh aktivitas di bagian otak ini.

Dari penjabaran di atas mengenai berbagai teori kepribadian
manusia baik dari aliran psikoanalisis, behaviorisme, humanistik,
hingga teori otak triune dapat disimpulkan bahwa keseluruhan gagasan
para ahli tersebut cenderung merujuk pada aspek-aspek biologis dan
fisiologis, khususnya otak, sebagai pusat pengendali dan penentu
pembentukan kepribadian manusia. Meskipun pendekatan ini
memberikan kontribusi penting dalam memahami struktur dan proses

33 Terletak di atas batang otak, mengelilingi bagian tengah otak. Struktur penting dalam
system ini mencakup Amigdala, Hipokampus dan Hipotalamus. Elmira Anderzhanova, et.al.,
“Animal models in psychiatric reseach: The RDoC system as a new framework for
endophenotype-oriented translational neuroscience” dalam Jurnal Neurobiology of Stress,
Vol. 7 Tahun 2017, hal. 47-56.

34 Neokorteks merupakan lapisan terluar dari otak besar. Tampak sebagai bagian otak
yang berlipat-lipat dan berkerut. Elmira Anderzhanova, et.al., “Animal models in psychiatric
reseach..., hal. 47-56.



35

kepribadian secara ilmiah, namun semuanya mengarah pada
kesimpulan bahwa dasar pembentukan kepribadian lebih difokuskan
pada fungsi neurologis otak.

Akan tetapi, dari pembahasan tersebut juga tampak bahwa teori-
teori ini belum secara menyeluruh membahas atau memasukkan
dimensi non-material lainnya, seperti hati (qalb), jiwa (nafs), dan ruh,
yang dalam perspektif keilmuan Islam diyakini memiliki peran penting
dalam membentuk kepribadian manusia secara utuh dan holistik.
Dengan demikian, pendekatan barat ini dapat dianggap belum
sepenuhnya lengkap dalam menjelaskan kepribadian manusia dari
keseluruhan dimensi fitrah dan eksistensinya sebagai makhluk spiritual,
moral, dan rasional.

. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Kepribadian

Dalam psikologi Barat Ada tiga aliran utama yang memiliki
pandangan berbeda mengenai faktor-faktor yang membentuk
kepribadian, yaitu nativisme, empirisme, dan konvergensi.

a. Aliran Nativisme

Aliran nativisme berakar pada tradisi Leibnitzian, yang
menekankan pada kemampuan bawaan dalam setiap individu,
sehingga faktor lingkungan, termasuk pendidikan, dianggap memiliki
pengaruh yang minimal terhadap pembentukan kepribadian. Menurut
pandangan ini, segala sesuatu yang membentuk kepribadian seseorang
sudah ditentukan oleh faktor-faktor yang diwariskan sejak lahir.
Misalnya, jika orang tua memiliki kepribadian sebagai seorang
Muslim, kemungkinan besar anaknya akan memiliki kepribadian yang
sama. Aliran nativisme memandang hereditas atau pewarisan sifat-
sifat dari orang tua kepada anak sebagai faktor utama yang
menentukan kepribadian. Pewarisan ini mencakup semua karakteristik
yang diturunkan dari orang tua ke anaknya.

Dasar asumsi aliran nativisme adalah bahwa kepribadian anak
dan orang tua cenderung memiliki banyak kesamaan, baik secara fisik
maupun psikis. Setiap manusia mewarisi gen dari orang tuanya, dan
gen ini akan diturunkan kepada anak. Oleh karena itu, penganut
nativisme meyakini bahwa bayi lahir dengan sifat-sifat baik dan buruk
yang sudah ditentukan oleh gen orang tuanya. Kepribadian seseorang
dianggap sepenuhnya ditentukan oleh faktor bawaan sejak lahir, dan
lingkungan dianggap tidak mampu mengubah baik atau buruknya
kepribadian tersebut.

Ajaran aliran nativisme cenderung bersifat pesimistis, karena
penganutnya memiliki pandangan pesimis terhadap kemampuan
manusia untuk mengembangkan kepribadian di luar apa yang telah



36

ditentukan oleh warisan genetik. Mereka percaya bahwa kepribadian
anak sepenuhnya ditentukan oleh hukum-hukum pewarisan. Arthur
Schopenhauer, tokoh utama aliran ini, menekankan pentingnya inti
privasi atau jati diri dalam kepribadian manusia. %

Berdasarkan uraian di atas, aliran nativisme pada dasarnya
mengabaikan konsep fitrah karena melepaskan diri dari ikatan agama
yang transendental. Dalam pandangan ini, manusia seolah-olah
menuhankan orang tua, karena mereka dianggap sebagai sumber
utama dalam pewarisan kepribadian.

b. Aliran Empirisme

Aliran empirisme berlawanan dengan pandangan nativisme.
Empirisme, yang berarti pengalaman, juga dikenal sebagai
environmentalisme, menekankan peran lingkungan sebagai faktor
utama yang membentuk kepribadian seseorang.® Aliran ini tidak
mengakui adanya potensi kepribadian bawaan sejak lahir. Menurut
pandangan ini, lingkungan memiliki pengaruh yang sangat besar
terhadap perkembangan kepribadian seseorang. Asumsi psikologis
yang mendasari aliran empirisme adalah bahwa manusia lahir dalam
keadaan netral, tanpa pembawaan kepribadian tertentu.

Inti ajaran aliran ini adalah bahwa kepribadian seseorang dapat
berubah dan berkembang melalui usaha dan rangsangan yang kuat dari
lingkungan. Kepribadian manusia bukanlah sesuatu yang telah
ditentukan secara tetap atau diprogram seperti robot, apalagi ditentukan
oleh nasib. Dengan demikian, aliran empirisme memberikan kontribusi
penting dalam pemikiran tentang bagaimana manusia dapat
membentuk kepribadian yang ideal.

John Locke adalah tokoh utama aliran empirisme, yang
mengembangkan teori "tabula rasa,” yang menggambarkan bahwa
anak yang baru lahir seperti selembar kertas putih yang bersih.
Pengalaman empiris dari lingkungan memainkan peran besar dalam
membentuk perkembangan kepribadian manusia.

c. Aliran Konvergensi

Aliran ini berpendapat bahwa kepribadian seseorang dibentuk
oleh kombinasi antara bakat atau keturunan dan pengaruh lingkungan,
dengan keduanya memiliki peran penting. Aliran konvergensi ini
menekankan adanya interaksi antara faktor bawaan yang dimiliki sejak
lahir dan faktor pengalaman yang didapatkan dari lingkungan sekitar.
Aliran ini mempertemukan teori nativisme dan empirisme.

3 Ujam Jaenudin, Teori-Teori Kepribadian, Bandung: Pustaka Setia, 2015, hal. 24.
3 Sumadi Suryabrata, Psikologi Kepribadian..., hal. 85.



37

William Stern, seorang ahli pendidikan asal Jerman, adalah
perintis aliran ini. la berpendapat bahwa seorang anak lahir dengan
sifat bawaan, baik atau buruk, namun sifat-sifat tersebut tidak akan
berkembang dengan optimal tanpa dukungan lingkungan yang
sesuai.®” Oleh karena itu, inti dari ajaran aliran konvergensi adalah
bahwa kepribadian seseorang tidak hanya ditentukan oleh faktor
genetik atau keturunan, dan juga tidak hanya oleh lingkungan.
Kepribadian seseorang terbentuk melalui perpaduan antara kedua
faktor tersebut, yakni hasil kerja sama antara elemen-elemen yang ada
dalam diri individu dan faktor-faktor eksternal, yang bersama-sama
membentuk pribadi yang ideal.

Ketiga aliran di atas memiliki kelebihan, namun tetap terbatas
dalam sudut pandangnya. Nativisme terlalu fatalistik, empirisme
terlalu optimistik terhadap lingkungan, sedangkan konvergensi meski
lebih moderat, tetap hanya membahas aspek biologis dan sosial secara
materialistik. Ketiganya cenderung mengabaikan dimensi spiritual,
transendental, dan hubungan manusia dengan Tuhan.

Karakteristik Kepribadian

Hurlock  mengidentifikasi  sebelas  karakteristik  yang
menunjukkan penyesuaian atau kepribadian yang sehat. Berikut adalah
penjelasan dari setiap karakteristik tersebut:®
a. Mampu menilai diri secara realistis. Seseorang dengan

kepribadian yang sehat memiliki kemampuan untuk melihat
dirinya dengan jujur dan objektif, mengenali kekuatan dan
kelemahannya tanpa berlebihan atau meremehkan diri sendiri.

b. Mampu menilai situasi secara realistis. Orang dengan penyesuaian
yang sehat dapat menilai situasi atau masalah yang dihadapinya
dengan cara yang realistis, tidak terlalu optimis atau pesimis, dan
mampu menghadapi kenyataan sebagaimana adanya.

c. Mampu menilai prestasi yang diperoleh secara realistis. Seseorang
yang sehat secara emosional dapat menilai pencapaian atau
kegagalannya dengan cara yang objektif, tanpa terlalu berpuas diri
atau merasa rendah diri.

d. Menerima tanggung jawab. Orang dengan kepribadian yang sehat
siap dan mampu untuk mengambil tanggung jawab atas tindakan
dan keputusan yang diambilnya, baik dalam situasi pribadi
maupun sosial.

37 Umar Tirharahardja dan La Sule, Pengantar Pendidikan, Jakarta: Rineka Cipta, 199
3 Syamsu Yusuf dan Juntika Nurihsan, Teori Kepribadian..., hal. 12-14.



38

Kemandirian. Kemandirian menunjukkan kemampuan seseorang
untuk mengatur dirinya sendiri, membuat keputusan, dan
bertindak tanpa terlalu bergantung pada orang lain.

Dapat mengontrol emosi. Individu yang sehat secara emosional
mampu mengendalikan perasaannya, tidak mudah terbawa oleh
emosi, dan dapat mengekspresikan perasaannya dengan cara yang
tepat.

Berorientasi tujuan. Orang dengan kepribadian yang sehat
memiliki tujuan yang jelas dalam hidupnya dan berusaha
mencapainya dengan cara yang terencana dan terarah.
Berorientasi keluar. Ini berarti seseorang cenderung berfokus pada
lingkungan sekitarnya, menunjukkan minat terhadap orang lain,
dan aktif dalam interaksi sosial. Barret Leonard mengemukakan
sifat -sifat individu yang berorientasi keluar,® yaitu: menghargai
orang lain seperti dirinya sendiri, merasa nyaman dan terbuka
terhadap orang lain, tidak membiarkan dirinya dimanfaatkan untuk
menjadi korban orang lain dan tidak mengorbankan orang lain
karena kekecewaan dirinya.

Penerimaan sosial. Seseorang dengan kepribadian yang sehat
biasanya diterima dengan baik dalam masyarakat, mampu
beradaptasi dengan norma-norma sosial, dan memiliki hubungan
yang positif dengan orang lain.

Memiliki filsafat hidup. Orang dengan kepribadian yang sehat
memiliki nilai-nilai atau prinsip-prinsip hidup yang memberikan
panduan dalam bertindak dan membuat keputusan.

Berbahagia. kebahagiaan adalah tanda dari penyesuaian yang sehat.
Seseorang dengan kepribadian yang sehat cenderung merasa puas
dan bahagia dengan hidupnya.

Kepribadian yang tidak sehat biasanya ditandai dengan sejumlah
karakteristik berikut:*°
a. Mudah marah. Seseorang dengan kepribadian tidak sehat

cenderung cepat marah atau menunjukkan kemarahan secara
berlebihan dalam berbagai situasi.

Sering merasa tertekan. Individu ini sering mengalami perasaan
tertekan atau stres yang berkepanjangan, yang dapat memengaruhi
kesejahteraan mental dan fisik mereka.

39 Elizabeth B. Hurlock, Personality Development, New York: McGraw-Hill Book

Company, 1974.

40 Syamsu Yusuf dan Juntika Nurihsan, Teori Kepribadian..., hal. 14.



39

c. Menunjukkan kekhawatiran dan kecemasan. Kepribadian yang
tidak sehat sering diwarnai oleh perasaan khawatir dan cemas yang
berlebihan terhadap berbagai aspek kehidupan.

d. Bersikap kejam dan mengganggu orang lain atau binatang. Orang
dengan kepribadian tidak sehat mungkin menunjukkan perilaku
kekerasan atau agresif terhadap orang yang lebih muda atau
binatang.

e. Ketidakmampuan untuk menghindari perilaku menyimpang.
Meskipun telah diberi peringatan atau hukuman, mereka sulit
untuk mengubah perilaku menyimpang mereka.

f. Memiliki kebiasaan berbohong. Kebohongan yang sering dan
kebiasaan untuk tidak jujur adalah tanda dari kepribadian yang
tidak sehat.

g. Hiperaktif. Orang dengan kepribadian tidak sehat seringkali terlalu
aktif secara fisik atau mental, yang bisa menyebabkan gangguan
dalam fungsi sehari-hari.

h. Bersikap memusuhi otoritas. Mereka mungkin menunjukkan sikap
menentang atau memusuhi bentuk-bentuk otoritas, seperti atasan
atau peraturan yang ada.

i. Senang mengkritik dan mencemooh orang lain. Orang ini sering
kali mengkritik atau mencemooh orang lain secara berlebihan,
menunjukkan kurangnya empati dan penghargaan terhadap orang
lain.

j.Sulit tidur. Masalah tidur, seperti insomnia atau tidur yang tidak
nyenyak, sering dialami oleh individu dengan kepribadian yang
tidak sehat.

k. Kurang memiliki rasa tanggung jawab. Mereka mungkin
menunjukkan kurangnya tanggung jawab dalam memenubhi
kewajiban atau menghadapi konsekuensi dari tindakan mereka.

I. Kurang kesadaran untuk mentaati ajaran agama. Ketiadaan
kesadaran atau kepatuhan terhadap ajaran agama dapat menjadi
indikator dari kepribadian yang tidak sehat.

m. Bersikap pesimis dalam menghadapi kehidupan. Mereka sering
kali memiliki pandangan negatif atau pesimis terhadap kehidupan
dan masa depan mereka.

n. Kurang bergairah dalam menjalani kehidupan. Kekurangan
motivasi atau gairah dalam menjalani aktivitas sehari-hari juga
dapat menandai kepribadian yang tidak sehat.

Secara umum, Hurlock menekankan aspek psikologis dan sosial
dalam menilai sehat atau tidaknya kepribadian seseorang. Namun, la
tidak memasukkan dimensi religius memandang manusia sebagai



40

makhluk holistik yang tidak hanya bertanggung jawab pada diri dan
sesama, tetapi juga pada Tuhan.

. Kepribadian dalam Psikologi Islam

Struktur kepribadian merupakan aspek-aspek atau elemen-
elemen yang karenanya kepribadian manusia terbentuk. Khayr al-Din
al-Zarkali mengatakan bahwa studi tentang diri manusia dapat dilihat
melalui tiga sudut, yaitu:*

1. Jasad (fisik): Merujuk pada tubuh atau bentuk fisik organisme,
termasuk apa saja yang menjadi karakteristik dan sifat-sifat unik
dari fisik tersebut.

2. Jiwa (psikis): Menunjuk pada aspek non-fisik dari organisme,
yakni hakikat dan sifat-sifat unik yang berhubungan dengan mental
dan emosional.

3. Jasad dan jiwa (psikofisik): Menggambarkan interaksi antara fisik
dan mental, yang tampak dalam bentuk perilaku, tindakan, gerakan,
dan sebagainya.

Dalam terminologi Islam, ketiga kondisi tersebut dikenal
dengan istilah al-jasad atau al-jism, al-rdh, dan al-nafs. Jasad merujuk
pada aspek fisik atau biologis manusia. Jasad sifatnya kasar dan
indrawi atau empiris, naturnya buruk, asalnya dari tanah bumi, dan
kecenderungannya ingin mengejar kenikmatan duniawi dan material.
Roh mengacu pada aspek psikologis atau psikis manusia. Sifatnya
halus dan gaib, naturnya baik, asalnya dari hembusan langsung dari
Allah Swt., dan kecenderungannya mengejar kenikmatan samawi.
sementara nafs adalah aspek psikofisik yang mencerminkan sinergi
antara jasad dan roh. Dengan nafs maka masing-masing keinginan
jasad dan roh dalam diri manusia dapat terpenuhi.*?

Struktur Jasad atau Jism

Jism merupakan diri manusia yang terdiri atas struktur
organisme fisik. #* Dalam aspek fisik, proses penciptaan manusia
memiliki kesamaan dengan hewan dan tumbuhan, karena semuanya

41 Khayr al-Din al-Zarkali, Rasail Ikhwan al-Shafa wa Khalan al-Wafa, Beirut: Dar

Shadir, 1957, hal.3109.

42 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 62.
4 Term al-jism sama artinya dengan al-jasad, hanya saja al-jism lebih umum

dibandingkan al-jasad. Menurut al-khalil, term jasad tidak boleh dipergunakan untuk selain
spesies manusia, sedangkan jism untuk seluruh tubuh pada umumnya. Abdul Mujib, Teori
Kepribadian Perspektif Psikologi Islam Edisi Kedua, Depok: Rajawali Pers, 2022, hal. 65.



41

merupakan bagian dari alam fisik. Setiap makhluk hidup di alam materi
terdiri dari unsur-unsur yang sama, yaitu tanah, api, udara, dan air.*

Keempat unsur tersebut pada dasarnya adalah materi tak
bernyawa. Mereka baru akan hidup ketika diberi energi kehidupan
yang disebut sebagai nyawa, karena nyawa adalah sumber kehidupan
manusia. Ibnu Maskawaih menyebut energi ini sebagai al-hayah,*
sementara al-Ghazali menyebutnya al-rGh jasmaniyyah. *¢ Energi
hidup ini adalah vitalitas fisik manusia, yang memungkinkan manusia
untuk bernafas, merasakan sakit, merasakan panas dan dingin, pahit
dan manis, serta merasa haus dan lapar.

Nyawa dalam diri manusia sudah ada sejak bergabungnya sel
pria dan wanita. Sementara itu, roh hadir setelah embrio berusia empat
bulan di dalam kandungan. Nyawa dimiliki oleh manusia dan hewan,
sedangkan roh hanya dimiliki oleh manusia.*” Nyawa memiliki batas
waktu yang disebut ajal, sedangkan roh tetap hidup sebelum dan
sesudah keberadaan nyawa manusia. Nyawa menyatu dengan seluruh
organ tubuh, dengan jantung sebagai pusat peredarannya. Ketika organ
vital rusak atau tidak berfungsi sebagaimana mestinya, nyawa akan
meninggalkan tubuh, menyebabkan kematian. Kerusakan organ tubuh
ini bisa disebabkan oleh tindakan manusia sendiri, seperti bunuh diri,
kecelakaan, dan sebagainya.

Aspek fisik manusia tunduk pada sunnatullah, seperti penuaan
dan kematian. Menurut Ikhwan al-Shafa, kematian tubuh manusia
disebabkan oleh dua faktor, yaitu:

a. Kematian yang terjadi karena tubuh telah menua, di mana tubuh
telah menjalankan fungsinya sepanjang waktu, sehingga organ-
organ melemah.

4 lkhwan al-Shafa menyebutkan empat unsur materi tersebut sebagai unsur terendah
yang kemudian menjadi materi gabungan, yaitu asap, lumpur, mineral, tumbuhan, hewan, dan
manusia. Api memiliki natur panas, udara memiliki natur dingin, air memiliki natur basah, dan
tanah memiliki natur kering. Sirajuddin Zar, Konsep Penciptaan Alam dalam Pemikiran Islam,
Sains, dan Al-Quran, Jakarta: RajaGrafindo Persada, 1994, hal. 156.

4 |bn Maskawaih, dalam Muhaimin, Abdul Mujib, Pemikiran Pendidikan Islam, kajian
Filosofik dan Kerangka Dasar Operasionalisasinya, Bandung: Trigenda Karya, 1993, hal. 11.

4 Ruh Jasmaniah adalah roh yang bersemayam dalam tubuh manusia, berupa zat yang
sangat halus dan berasal dari area jantung, yang berfungsi sebagai pusat bagi seluruh pembuluh
darah. Zat ini memberikan kemampuan kepada manusia untuk hidup, bergerak, dan merasakan
berbagai sensasi. Inilah yang dikenal sebagai nyawa., Qomarul Hadi, Membangun Manusia
Seutuhnya, Sebuah Tinjauan Antropologis, Bandung: al-Ma’arif, 1981, hal. 135.

47 Menurut Ja’far Ibnu Harb, bahwa roh berbeda dengan nyawa, sebab nyawa bersifat
‘aradh (sifat) sedangkan roh bersifat jawhar(subtantif). Abdul Mujib, Teori..., hal. 66.



42

b. Kematian yang disebabkan oleh masuknya sesuatu yang

merusak tubuh manusia.*®
Tubuh fisik manusia memiliki sifat alami tersendiri, yaitu:

a. Berasal dari alam ciptaan, memiliki bentuk, rupa, kualitas,
ukuran, mampu bergerak dan diam, serta tersusun dari berbagai
organ (al-Farabi).*

b. Dapat bergerak, memiliki sensasi, berkarakter kasar dan gelap,
serta tidak berbeda dengan benda-benda lainnya (al-Ghazali).>

c. Terdiri dari komponen materi.

d. Bersifat material dan hanya mampu memahami hal-hal konkret,
tidak bisa menangkap yang abstrak. Ketika ia fokus pada satu
bentuk, perhatian terhadap bentuk sebelumnya hilang saat
berpindah ke bentuk lain (Ionu Rusyd).>!

e. Memiliki sifat indrawi, empiris, dan dapat digambarkan. la
tersusun dari dua substansi: yang sederhana dan yang berakal,
namun secara alami mati. Kehidupannya bersifat sementara
karena dipengaruhi oleh Nafs. Nafs membuatnya hidup,
bergerak, dan memberikan kekuatan serta tanda. Tubuh bersifat
duniawi. Selain itu, tubuh manusia memiliki sifat negatif, di
mana keburukannya disebabkan oleh beberapa hal: tubuh
menjadi penjara bagi roh, kesibukannya menghalangi roh untuk
beribadah kepada Allah Swt., dan dalam keterbatasannya,
tubuh tidak mampu mencapai pengenalan akan Allah Swit.
(Ikhwan al-Shafa).5?

2. Struktur al-ROh

Para ilmuwan Muslim belum mencapai kesepakatan mengenai
definisi roh atau al-Rah. Pendapat mengenai hakikat roh dapat dibagi
menjadi tiga kelompok utama, yaitu:

a. Materialisme: Menurut pandangan ini, roh dianggap sebagai
materi, meskipun berbeda dari tubuh fisik. Ketika tubuh hancur,
roh juga ikut musnah.>® Roh menyebar ke seluruh tubuh manusia
dan bertanggung jawab atas kehidupan, gerak, perasaan, dan
kehendak. Roh sebagai darah yang murni dan terhindar dari

48 |khwan al-Shafa, Rasail lkhwéan al-Shafa wa Khalan al-Wafé, Beirut: Dar Sadir,
1957, hal. 295.

4 Ahmad Daudy, Kuliah Filsafat Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1989, hal. 40-41

0 Ahmad Daudy, Kuliah Filsafat Islam..., hal. 40-41

51 M. Igbal, The Development of Metaphysics in Persia: A Contribution to the History
of Muslim Philosophy, alih Bahasa Jaboer Ayoeb, Bandung: Mizan, 1992, hal. 54

52 |khwan al-Shafa, Rasail Ikhwan al-Shafa..., hal. 343.

58 Ahmad Hanafi, Pengantar Filsafat Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1990, hal. 123.



43

kotoran, sebab darah merupakan elemen pokok kehidupan manusia,
sedangkan roh tidak lain dari nyawa.

b. Spiritualisme: Roh dipandang sebagai substansi yang bersifat non-
fisik dan tidak memiliki karakteristik jasmani. Roh tidak tersusun
dari materi karena sifatnya abstrak dan mampu menangkap
beberapa bentuk sekaligus, tanpa kehilangan bentuk yang
sebelumnya. Roh diciptakan secara langsung, tanpa proses
biologis, dan tidak terdiri dari unsur-unsur materi, meskipun ia
memiliki berbagai daya. Roh tidak hancur ketika tubuh rusak,
bahkan keberadaannya mendahului pembentukan tubuh fisik.>*
Roh dianggap sebagai unsur kelima selain api (panas), udara
(dingin), air (lembab), dan tanah (kering). Oleh karena itu, roh
tidak bersifat material, melainkan merupakan al-Qudrah al-
I1ahiyyah (kekuatan ketuhanan).>®

c. Gabungan dari materialisme-spiritualisme. Roh merupakan
kesatuan jiwa (al-nafs) dan badan.>®

Roh pada dasarnya memiliki sifat yang baik dan berorientasi
pada kehidupan akhirat. Roh merupakan esensi yang berasal dari langit,
berada di alam spiritual. la hidup melalui hakikatnya sendiri tanpa
memerlukan makanan, minuman, atau kebutuhan fisik lainnya. Roh
adalah substansi yang memiliki natur tersendiri Menurut beberapa ahli
roh memiliki natur:

a. Menurut Ibnu Sina roh adalah kesempurnaan awal jism alami
manusia yang tinggi dan memiliki kehidupan dengan daya.

b. Menurut Ibn Sina roh berasal dari alam perintah yang mempunyai
sifat yang berbed dengan jasad. Hal itu dikarenakan ia dari Alllah
Swit., walupun ia tidak sama dengan zat Allah Swit.

c. Al-Ghazali mengatakan bahwa roh ini merupakan lathifah
(sesuatu yang halus) yang bersifat rohani. la dapat berpikir,
mengingat, mengetahui dan sebagainya. la juga sebagai
penggerak bagi keberadaan jasad manusia yang memiliki sifat
ghoib.

d. Ibnu Rusyd mengatakan bahwa ruh sebagai citra kesempurnaan
awal bagi jasad alami yang organik. Kesempurnaan awal ini
karena roh dpat dibedakan dengan kesempurnaan yang lain yang
merupakan pelengkap dirinya, seperti yang terdapat pada
berbagai perbuatan. Sedangkan disebut organik karena roh
menunjukkan jasad yang terdiri dari organ-organ.®’

4 Ahmad Daudy, Kuliah Filsafat Islam..., hal. 59.

% Al-Ghazali, Kimya'u al-Sa adat, Beirut: al-Maktabat al-Sa’biyat, tt., hal. 111.
%6 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 75.

57 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 76.



44

Secara teoretis, roh manusia terbagi menjadi dua bagian:
a. Roh al-munazzalah, yaitu roh yang tetap murni dan hanya

berhubungan dengan zatnya sendiri. Roh ini merupakan potensi
rohani yang langsung diturunkan oleh Allah Swt. kepada
manusia. Karena bersifat tetap, roh ini tidak berubah, sebab
perubahan dalam roh al-munazzalah akan mengubah esensi dan
eksistensi manusia. Roh ini disebut sebagai potensi fitriah atau
alami yang menjadi inti dari diri manusia, dengan fungsi untuk
memotivasi perilaku dan membimbing kehidupan nafsani
manusia.
Roh al-gharizah atau nafsaniyah, yaitu roh yang berhubungan
dengan jasmani. Roh ini dipengaruhi oleh roh al-munazzalah,
yang memancarkan cahaya lIlahi ke dalam hati manusia,
menerangi akal budi, serta mengendalikan dorongan-dorongan
rendah.®®

Fazlur Rahman menyatakan bahwa wujud roh al-munazzalah

adalah amanah, yang merupakan inti kodrat manusia yang diberikan
sejak awal penciptaan.®® Amanah ini memberikan keunikan kepada
manusia dibandingkan dengan makhluk lain. Secara etimologis,
amanabh berarti kepercayaan atau titipan. Menurut Ibn Qayyim, amanah
juga bermakna janji dan kesaksian.

3. Struktur Nafs

Istilah Nafs dalam Al-Qur'an memiliki beragam makna.

Menurut Achmad Mubarak, terdapat tujuh makna dari kata nafs, yaitu:

60

a.

Nafs sebagai sisi dalam manusia yang melahirkan tingkah laku.
Dalam nafs diperlukan optimalisasi  fungsinya untuk
menggerakkan tingkah laku manusia dalam melakukan
perubahan.

Nafs sebagai roh.

Nafs sebagai jiwa.

Nafs sebagai totalitas manusia, yang memiliki dimensi jiwa dan
raga.

Nafs berarti diri atau seseorang.

Nafs berarti diri Tuhan.

%8 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 79-80.

% Fazlur Rahman, dalam Budhy Munawar Rachman (editor), Kontekstualisasi Doktrin
Islam dalam sejarah, jakarta: Paramadina, 1995, hal. 77.

60 Achmad Mubarok, Jiwa dalam Al-Quran; Solusi Krisis Kerohanian Manusia
Modern, Jakarta: Paramadina, 2000, hal. 44-53.



45

g. Nafs berarti sesuatu.

Dalam konteks ini, nafs merujuk pada aspek psikofisik manusia,
di mana jasad dan roh telah bersinergi. Nafs memiliki sifat gabungan
antara jasmani dan rohani. Jika ia cenderung pada aspek jasmani,
perilakunya akan menjadi buruk dan membawa kehancuran. Namun,
jika ia mengarah pada sifat rohani, hidupnya akan menjadi baik dan
mencapai keselamatan.

Nafs adalah dimensi yang tidak terukur luasnya. la
mencerminkan keseluruhan alam semesta, karena nafs dianggap
sebagai miniatur dari semesta itu sendiri. Segala sesuatu yang ada di
alam semesta tercermin dalam nafs. Begitu pula, setiap kekuatan yang
ada dalam nafs tergambar di alam semesta. Oleh karena itu, siapa pun
yang mampu menguasai dirinya, akan mampu menguasai alam
semesta.®!

Nafs adalah potensi jasmani dan rohani yang sudah melekat
pada manusia sejak jasadnya siap menerima, yaitu sekitar usia empat
bulan dalam kandungan. Potensi ini tunduk pada hukum-hukum yang
bersifat jasmani dan rohani. Meskipun seluruh potensinya bersifat laten,
la dapat diaktualisasikan jika manusia berusaha untuk
mengembangkannya. Setiap komponen dalam nafs memiliki kekuatan
laten yang mampu mendorong perilaku manusia. Aktualisasi dari nafs
ini mencerminkan kepribadian seseorang, yang dipengaruhi oleh
beberapa faktor seperti usia, pengalaman, pendidikan, pengetahuan,
lingkungan, dan faktor lainnya.

Nafs memiliki beberapa daya dan natur. Menurut Bigot, daya
kejiwaan manusia dibagi menjadi dua bagian (dikotomi), yaitu:
kemampuan manusia untuk menerima rangsangan dari luar, yang
berkaitan dengan pengenalan atau kognisi; dan kemampuan manusia
untuk mengekspresikan apa yang terjadi di dalam jiwanya, yang
berkaitan dengan motif dan kemauan atau konasi. Konsep ini memiliki
kelemahan yaitu tidak terdapatnya proses kejiwaan manusia yang
berhubungan dengan perasaan (emosi).®?

Sementara itu, ahli jiwa falsafi-tasawufi mengungkap tiga daya
yang terdapat pada jiwa manusia, yaitu kognisi, konasi, dan emosi. Hal
ini senada dengan pendapat Ki hajar Dewantara. ®* Berikut
pembagiannya:

a. Daya galb atau galbu

61 Sayyid Husein Nashr, Tasaw.uf Dulu dan Sekarang, Jakarta: Firdaus, 1994, hal 18.
62 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 86.
83 Kartini Kartono, Psikologi Umum, Bandung: Alumni, 1984, hal 53-54.



46

Daya galb atau galbu berhubungan dengan emosi (rasa)
yang berhubungan dengan aspek-aspek afektif. Qalbu
merupakan salah satu daya nafsani.®*

Dalam psikologi kontemporer, kata qalbu sering
dihubungkan dengan konsep emosi atau perasaan yang disadari
oleh individu al-syu'dr. Ini mencakup segala bentuk perasaan
emosional seperti cinta, marah, atau sedih, yang dapat dirasakan
dan diakui secara sadar oleh seseorang. Dengan kata lain, galbu
dalam konteks ini mengacu pada kesadaran emosional manusia.

Al-Ghazali, seorang ulama dan filsuf besar Islam,
memberikan penjelasan lebih mendalam tentang qalbu. Dia
membaginya menjadi dua aspek utama:

1) Qalbu jasmani: Ini adalah organ fisik dalam tubuh manusia,
yang berbentuk seperti jantung pisang dan terletak di dalam
dada sebelah kiri. Dalam pandangan Al-Ghazali, qalbu
jasmani ini tidak hanya memiliki fungsi biologis sebagai
pusat peredaran darah, tetapi juga dipandang sebagai tempat
simbolis di mana perasaan dan emosi manusia terpusat.

2) Qalbu rohani: Aspek kedua ini lebih bersifat spiritual dan
abstrak. Qalbu rohani dianggap sebagai esensi atau inti dari
manusia yang tidak bisa dilihat atau disentuh secara fisik. Al-
Ghazali menggambarkannya sebagai sesuatu yang bersifat
halus, ilahiah (rabbani), dan berhubungan erat dengan Tuhan.
Meskipun tidak bisa dilihat, galbu rohani ini mempengaruhi
galbu jasmani. Dalam tradisi tasawuf, galbu rohani sering
dipahami sebagai tempat di mana hubungan spiritual manusia
dengan Tuhan terjadi, sehingga ia memainkan peran penting
dalam perkembangan spiritual seseorang.5®

Menurut al-Ghazali, aspek spiritual dari galbu adalah inti
yang sesungguhnya dari diri manusia. la memandang bahwa
manusia tidak hanya hidup secara fisik, tetapi juga memiliki

 Qalb berasal dari bahasa Arab yang umumnya diterjemahkan dalam bahasa
Indonesia sebagai "hati". Namun, penggunaan istilah ini sering kali tumpang tindih dengan
kata "jantung", karena dalam bahasa Inggris, al-galb biasanya diterjemahkan sebagai heart
yang berarti "jantung"”, bukan liver yang berarti "hati". Dalam Mu'jam al-Wasith, disebutkan
bahwa salah satu makna al-galb adalah jantung, yang berfungsi sebagai pusat peredaran darah
dan terletak di bagian kiri dada. Ibn Manzhur, dalam Lisén al- ‘4rab, mendeskripsikan al-galb
sebagai segumpal daging yang tergantung pada sesuatu. Selain itu, al-qalb juga dapat diartikan
sebagai inti dari segala sesuatu. Ibnu Qayyim al-Jawziyyah bahkan menggunakan istilah al-
galb untuk menggambarkan "jantung" sesuatu, seperti ketika ia menyebut surat Yasin sebagai
galb Al-Qur an. Hal ini menegaskan bahwa al-galb mencerminkan inti, pusat, atau esensi dari
diri manusia. Dalam Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif ..., hal. 88.

8 Al-Ghazali, ihyd" ‘Ulumuddin, Beirut: Dar al Fikr,tt., Hal. 4-5.



47

dimensi spiritual yang lebih tinggi, yang menentukan esensi
sejati dari kemanusiaan mereka. Bagian ini pula yang berfungsi
sebagai pusat nilai, moralitas, dan hubungan dengan Tuhan.

Dengan demikian, galbu dalam perspektif al-Ghazali
bukan sekadar organ biologis, tetapi mencakup dimensi spiritual
yang lebih dalam, yang menentukan karakter dan tujuan hidup
manusia.

Qalbu jasmani berfungsi sebagai pengatur utama
peredaran darah, dan jika fungsinya terhenti, maka tubuh akan
mengalami kematian. Fungsi ini tidak terbatas pada manusia,
tetapi juga ditemukan pada semua makhluk bernyawa, termasuk
hewan. Di sisi lain, galbu rohani adalah pusat kepribadian yang
hanya dimiliki manusia. Meski galbu jasmani adalah organ fisik,
ia memiliki keterkaitan erat dengan kondisi psikologis. Saat
psikologis seseorang dalam keadaan normal, denyut jantung
berfungsi secara teratur. Namun, ketika mengalami emosi
berlebih seperti kegembiraan atau kecemasan, ritme denyut
jantung bisa berubah menjadi lebih cepat atau lebih lambat dari
biasanya.

Qalbu rohani berperan sebagai pengarah, pengatur, dan
pengendali perilaku manusia. Ketika berfungsi dengan baik,
manusia akan hidup sesuai dengan fitrah yang telah ditetapkan.
Ini karena galbu rohani memiliki sifat ilahi atau ketuhanan, yang
merupakan bagian dari kesadaran tertinggi manusia atau disebut
supra-kesadaran® yang berasal dari Tuhan. Dengan sifat ini,
manusia tidak hanya dapat memahami dunia fisik dan sosial di
sekitarnya, tetapi juga mampu menjelajahi dimensi spiritual,
ketuhanan, dan agama.

Al-Ghazali berpendapat bahwa qgalbu diciptakan untuk
mencapai kebahagiaan di akhirat. Kebahagiaan galbu sangat
bergantung pada ma'rifah (pengetahuan) tentang Allah Swit.,
yang juga tergantung pada perenungan terhadap ciptaan-Nya.

6 stilah “suprakonsius" jarang digunakan dalam diskursus psikologi barat
kontemporer, di mana istilah yang umum dipakai hanya mencakup kesadaran dan
ketidaksadaran. Hal ini berarti bahwa sesuatu yang tidak berada dalam jangkauan kesadaran
dianggap sebagai ketidaksadaran atau bawah sadar, seperti dalam konteks beragama.
Pertanyaannya adalah, apakah setiap bentuk keberagamaan seseorang bersumber dari
ketidaksadaran atau bawahan kesadaran yang memiliki konotasi negatif? Bagi orang-orang
religius, klaim tersebut tidak dapat diterima, karena bagi mereka, agama dan keberagaman
merupakan manifestasi dari kesuksesan spiritual atau tingkat kesadaran yang lebih tinggi.
Istilah ini memiliki konotasi positif, dan keberagamaan dianggap bukan hanya sebagai pilihan
sadar manusia, tetapi juga sebagai hasil dari hidayah Allah Swt., sehingga pencapaiannya
merupakan anugerah yang melampaui kesadaran manusia.



48

Pengetahuan mengenai ciptaan Allah hanya bisa diperoleh
melalui bantuan indra.®” Dari penjelasan ini, dapat dipahami
bahwa indra harus bersumber dari galbu. Tanpa galbu, indra
manusia tidak akan mampu mencapai puncak persepsi, terutama
dalam aspek spiritual. Daya persepsi manusia akan terwujud jika
ada interelasi antara daya-daya galbiyah dan daya-daya indra.

. Daya ‘aql

Daya ‘agl atau akal berhubungan dengan kognisi (cipta)
(kognitif yang berhubungan dengan aspek-aspek kognitif. Secara
etimologis, kata ‘ag/ dari bahasa Arab memiliki berbagai arti,
antara lain: al-imsak (menahan), al-ribath (ikatan), al-hajr
(menahan), al-nahi (melarang), dan man'u (mencegah). %
Berdasarkan makna-makna tersebut, orang yang disebut berakal
adalah individu yang mampu menahan dan mengendalikan hawa
nafsunya. Ketika hawa nafsunya terikat, maka jiwa rasionalnya
dapat berfungsi dengan baik. Selain itu, istilah lain untuk akal
mencakup hulm, Nuh, Hijr, dan hujjah.

Akal merupakan bagian dari daya nafsani manusia yang
memiliki dua makna:

1) Akal jasmani: Ini merujuk pada salah satu organ tubuh yang
terletak di kepala, yang biasanya dikenal sebagai otak.

2) Akal rohani: Ini diartikan sebagai cahaya rohani dan daya
nafsani yang disiapkan untuk memperoleh pengetahuan dan
kognisi.®

Akal juga diartikan sebagai suatu energi yang dapat
memperoleh, menyimpan, dan mengeluarkan pengetahuan. Peran
akal sangat penting dalam membantu manusia mencapai esensi
kemanusiaannya. Akal merupakan bagian dari kesehatan fitrah
yang memiliki kemampuan untuk membedakan antara yang baik
dan buruk, serta yang berguna dan berbahaya. Dari penjelasan
tersebut, kita dapat memahami bahwa akal berfungsi sebagai
daya berpikir manusia yang berperan dalam memperoleh
pengetahuan yang bersifat rasional dan mampu mengidentifikasi
hakikat dari pengetahuan tersebut.

Al-Ghazali mengemukakan empat pengertian tentang
akal:

1) Sebutan yang membedakan antara manusia dan hewan.

87 Al-Ghazali, Kimya'u al-Sa’adat..., hal. 114.
8 Al-Raghib al-Ashfahani, Mu jam Mufradat Alfaz Al-Qur an, Beirut: al-Maktabah al-

Sya’biyyah, 1992, hal. 354.

8 Abi al-Baga” Ayyub ibnu Musa al-Husain al-Kufwi, al-kulliyyat: Mu’jam fi al-

musthalahat wa al-Fur(q al-Lughawiyyah, Beirut: Muassasah al-Risalah, 1992, hal. 618.



49

2) llmu yang muncul saat anak mencapai usia baligh, sehingga
ia dapat membedakan antara perbuatan baik dan buruk.

3) lImu yang diperoleh dari pengalaman, yang dapat dirangkum
dalam ungkapan ‘“siapa yang banyak pengalaman, dialah
orang yang berakal.”

4) Kekuatan yang mampu menghentikan keinginan naluriah,
yang memungkinkan seseorang untuk merenungkan jauh ke
depan dan mengendalikan syahwat yang selalu menginginkan
kenikmatan.™

Akal merupakan lawan dari tabiat dan galbu. Akal dapat
memperoleh pengetahuan melalui daya nalar, sementara tabiat
memperoleh pengetahuan melalui naluri atau kemampuan alami.
Akal juga mendapatkan pengetahuan melalui argumen,
sedangkan kalbu mengandalkan cita rasa dan intuisi. Dengan
demikian, akal menunjukkan substansi berpikir yang mencakup
kemampuan untuk berpendapat, memahami, menggambarkan,
menghafal, menemukan, dan mengungkapkan sesuatu.”* Karena
itu, sifat akal mencerminkan kemanusiaan dan sering disebut
sebagai fitrah insaniyah.

Secara psikologis, akal memiliki fungsi kognisi. Kognisi
adalah konsep umum yang mencakup semua bentuk pengenalan,
termasuk mengamati, melihat, memperhatikan, memberikan
pendapat, membuat asumsi, berimajinasi, memprediksi, berpikir,
mempertimbangkan, menduga, dan menilai.”

Al-Ghazali berpendapat bahwa akal memiliki berbagai
fungsi dan aktivitas, antara lain:

1) Al-Nazhar:  Secara  etimologis,  berarti melihat,
mempertimbangkan, dan memperhatikan. Dalam istilah, ini
merujuk pada daya akal yang mencapai penglihatan reflektif
untuk menghasilkan kesimpulan yang konkret. Al-nazhar
sering menggunakan indra penglihatan yang berkaitan dengan
fenomena empiris, sehingga hasilnya belum sepenuhnya
menyentuh aspek batin.

2) Al-Tadabbur: Daya akal yang memungkinkan seseorang
untuk memperhatikan sesuatu dengan seksama dan teratur,
mengikuti logika sebab-akibat. Wilayahnya mencakup
pemikiran yang konkret maupun abstrak.

0 Al-ghazali, ihya™ ‘Ulum al-din..., hal. 101-102.

"I Ma’an Zidadat, al-Mausu’at al-Falsafiyyah al- ‘Arabiyyah, Arab: Inma’ al-*Arabi,
1986, hal. 465-466.

72 James P. Chaplin, Kamus Lengkap Psikologi, terj. Kartini Kartono, Jakarta: rajawali,
1989, hal. 90.



50

3) Al-Taammul: Daya yang memungkinkan individu
merenungkan hal-hal abstrak yang tidak selalu terkait dengan
fakta empiris. Jangkauannya bersifat prediktif dan spekulatif,
serta mulai menyentuh aspek filosofis dan religius.

4) Al-Istibshar: Daya akal yang menciptakan wawasan,
pengetahuan, dan pemahaman yang mendalam. Daya ini
mampu memecahkan masalah dengan pendekatan baru,
melalui proses yang tiba-tiba dan tanpa pengalaman
sebelumnya, sehingga ditandai dengan pengertian yang tinggi,
kemampuan menyimpan ingatan, dan kemampuan transfer
yang baik.

5) Al-I tibar: Daya akal yang mampu mengaitkan suatu peristiwa
dengan peristiwa lain atau menghubungkan tanda-tanda
tertentu dengan kejadian tertentu. Hal ini memerlukan
kemampuan untuk beranalogi dan menggunakan silogisme.

6) Al-Tafkir: Secara etimologis berarti memikirkan. Dalam
istilah, ini merujuk pada daya akal yang memproses informasi
secara simbolis untuk memecahkan masalah, mencakup
kegiatan ideasional yang didasarkan pada pendekatan
argumentatif dan logika. Kegiatan al-tafkir meliputi:

a) Al-Hifzh: Menghafal atau menyimpan informasi dengan
baik.

b) Al-Fahm: Memahami sesuatu dengan benar.

c) Al-zihn: Mencerna informasi dengan seksama sesuai
logika.

d) Al-Ta'rif: Mendefinisikan atau menyederhanakan sesuatu
dengan menginduksi indikator relevan dan mengeliminasi
yang tidak relevan.

e) Al-Tafsir: Menjelaskan dengan mendetail, memerlukan
daya analisis yang baik.

7) Al-Tadzakkur: Secara etimologis berarti mengingat. Dalam
istilah, ini merujuk pada daya akal yang dapat mengumpulkan,
menuangkan, dan mengingat kembali memori yang ada dalam
pikiran, umumnya melalui proses meditasi.”

Al-Ghazali menolak pandangan radikal tentang
kebebasan akal yang diusung oleh para filsuf, meskipun ia tetap
memegang prinsip logika formal dalam pengembangan akal.
Dalam psikologi, akal dipahami sebagai kemampuan untuk
berpikir, menghubungkan, serta menilai atau

8 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif. .., hal. 105-107.



51

mempertimbangkan sesuatu, yang berkaitan dengan strategi
pemecahan masalah menggunakan logika.

Akal dapat menangkap pengetahuan melalui bantuan
indra, seperti melihat dan memperhatikan. Ketika akal mencapai
tingkat tertinggi, ia tidak lagi bergantung pada indra, karena indra
membatasi cakupan pengetahuan ‘agliyah. Oleh karena itu,
pengetahuan yang dihasilkan oleh akal dibagi menjadi dua
kategori: pertama, pengetahuan rasional empiris, Vyaitu
pengetahuan yang diperoleh melalui pemikiran akal yang dapat
diverifikasi secara indrawi. Kedua, pengetahuan rasional idealis,
yaitu pengetahuan yang diperoleh melalui pemikiran akal tetapi
hasilnya tidak selalu dapat diverifikasi oleh indra. Bagian
pertama menghasilkan ilmu pengetahuan, sedangkan bagian
kedua menghasilkan filsafat.

c. Daya hawa nafs
Hawa nafs atau nafsu berhubungan dengan konasi (karsa) yang
berhubungan dengan aspek-aspek psikomotorik.

Nafsu, sebagai daya nafsani, memiliki berbagai
pengertian. Pertama, nafsu dapat diartikan sebagai nyawa
manusia, yang terwujud dalam bentuk nafas yang masuk dan
keluar dari tubuh melalui mulut dan tenggorokan. Kedua, nafsu
merupakan sinergi antara jasmani dan rohani manusia, mencakup
totalitas struktur kepribadian individu. Ketiga, hawa nafsu
merupakan bagian dari daya nafsani yang memiliki dua kekuatan,
yaitu kekuatan al-ghodhobiyyah (amarah) dan al-syahwaniyyah
(hasrat seksual).”

Hawa nafsu memiliki dua daya utama: pertama, ia
berfungsi sebagai potensi untuk menghindari segala sesuatu yang
berbahaya.” Daya ini mirip dengan naluri binatang buas yang
memiliki insting dasar untuk menyerang, membunuh, merusak,
menyakiti, dan membuat orang lain menderita. Namun, jika
potensi ini dikelola dengan baik di bawah bimbingan galbu, ia
dapat menjadi kekuatan yang dikenal dalam psikoanalisis
sebagai defense, yaitu perilaku yang berusaha melindungi ego
dari kesalahan, kecemasan, dan rasa malu, serta melindungi diri
dan merasionalkan tindakan yang dilakukan.

Kedua, al-syahwat merupakan daya yang berpotensi
untuk mendorong diri menuju hal-hal yang menyenangkan. "

" Al-Ghazali, ihyd® ‘Ulumuddin..., hal. 101-102
> Al-Ghazali, Magashid al-Falasifat, Mesir: Dar al-Ma’rifat, tt., hal. 347.
6 Al-Ghazali, Magashid al-Falasifat, ..., hal. 348.



52

Syahwat menggambarkan potensi hawa nafsu yang memiliki
karakteristik binatang jinak dengan naluri dasar yang
berhubungan dengan seks bebas, erotisme, dan segala tindakan
untuk pemuasan birahi. Dalam istilah psikologi, ini dikenal
sebagai appetite, yaitu hasrat, motif, atau impuls yang muncul
sebagai respons terhadap perubahan fisiologis. Atau bisa juga
disebut desire, yaitu keinginan yang disadari dari suatu
rangsangan atau situasi yang tidak menyenangkan atau
menyebabkan penolakan.

Prinsip kerja hawa nafsu mengikuti prinsip kenikmatan
dan berusaha untuk mengekspresikan impuls-impuls agresif dan
seksual. Jika impuls-impuls ini tidak terpenuhi, akan muncul
ketegangan dalam diri. Prinsip kerja hawa nafsu ini mirip dengan
prinsip kerja jiwa kebinatangan. Karena itu, hawa nafsu memiliki
sifat kebinatangan dalam perspektif psikologis, dengan daya
konasi, yaitu kemauan untuk bereaksi, berusaha, dan bertindak.
Aspek konasi kepribadian ditandai dengan perilaku yang
bertujuan dan impuls untuk berbuat. 7’ Hawa nafsu
mencerminkan struktur bawah sadar atau perasaan dalam
kepribadian manusia. Jika hawa nafsu mendominasi, maka
kepribadian individu tidak akan dapat berfungsi dengan baik.
Sementara kalbu berorientasi pada roh, hawa nafsu lebih terfokus
pada jasad, di mana dalam konteks psikologi, kekuatan utama
jasad adalah indra. Oleh karena itu, potensi hawa nafsu bersifat
indrawi.

Berikut adalah penjabaran dari teori Ibnu Sina mengenai
daya indra hawa nafsu yang terbagi atas dua macam:

1) Indra Lahir: Indra lahir adalah kemampuan yang dimiliki oleh
baik hewan maupun manusia, yang berfungsi untuk
mengumpulkan informasi dari lingkungan melalui pancaindra.
Terdapat lima pancaindra utama yang dapat kita identifikasi:
a) Pendengaran: Ini adalah kemampuan untuk mendeteksi

suara. Melalui pendengaran, individu dapat memahami

komunikasi verbal dan suara-suara di sekitarnya, yang
penting untuk interaksi sosial dan respon terhadap
lingkungan.

b) Penglihatan: Kemampuan untuk melihat dan memahami
objek-objek yang ada di sekitar kita. Penglihatan
memungkinkan manusia untuk mengenali warna, bentuk,

" James P. Chaplin, Kamus Lengkap Psikologi..., hal. 101.



d)

53

dan gerakan, yang sangat penting untuk navigasi dan
penilaian situasi.

Penciuman: Kemampuan untuk mencium dan
membedakan berbagai aroma. Penciuman memainkan
peran penting dalam pengalaman sensorik dan juga dapat
mempengaruhi emosi dan memori.

Rasa: Kemampuan untuk merasakan berbagai jenis rasa
melalui lidah. Ini termasuk rasa manis, asin, asam, pahit,
dan umami, yang membantu dalam penilaian makanan
dan merasakan kenikmatan.

Sentuhan: Kemampuan untuk merasakan melalui kulit,
termasuk tekanan, suhu, dan tekstur. Sentuhan adalah
salah satu indra paling langsung dan membantu dalam
interaksi fisik dengan lingkungan.

2) Indra Batin

Indra batin merupakan kemampuan yang lebih kompleks

dan biasanya hanya dimiliki oleh hewan. Indra ini berfungsi
untuk memproses informasi yang diterima melalui pancaindra
lahir dan memiliki beberapa elemen penting:

a)

b)

d)

Indra Bersama: Ini berfungsi untuk menerima dan
mengkoordinasi bentuk-bentuk dari semua objek empiris
yang diterima oleh pancaindra lahir. Indra bersama
membantu dalam mengolah informasi sensor menjadi
suatu bentuk pemahaman yang lebih terorganisir.
Imajinasi Retentif: Kemampuan ini memungkinkan
individu untuk menyimpan informasi yang diterima dari
indra bersama untuk kemudian dibentuk menjadi
gambaran mental objek. Ini penting dalam mengingat
pengalaman dan mengenali objek di masa mendatang.
Imajinasi Komposit: Fungsi ini memungkinkan individu
untuk menggabungkan atau memisahkan gambar mental
yang sudah disimpan, sering kali melalui proses kreatif
seperti berfantasi. Contohnya, menghayalkan manusia
yang dapat terbang meskipun tidak dapat dilakukan
dalam kenyataan.

Estimasi: Kemampuan untuk menangkap makna dan
tujuan dari benda-benda indrawi. Estimasi membantu
individu menilai situasi dan membuat keputusan
berdasarkan informasi yang diperoleh, serta membedakan
antara kenyataan dan imajinasi.

Memori dan Rekoleksi: Ini berfungsi sebagai tempat
penyimpanan untuk informasi yang telah diterima



54

sebelumnya, memungkinkan individu untuk melestarikan
makna dan tujuan dari informasi tersebut. Memori
penting dalam pembelajaran dan pengalaman hidup.’®
Teori Ibnu Sina mengenai indra hawa nafsu memberikan
wawasan mendalam tentang bagaimana manusia dan hewan
mengumpulkan dan mengolah informasi dari lingkungan mereka.
Dengan memisahkan indra menjadi dua kategori lahir dan batin
Ibnu Sina menunjukkan bahwa pengalaman sensorik tidak hanya
melibatkan pancaindra fisik tetapi juga proses kognitif yang lebih
kompleks yang membantu dalam pengambilan keputusan dan
tindakan.
Dari penjelasan di atas terkait kepribadian menurut psikologi
Islam, dapat disimpulkan bahwa konsep kepribadian dalam Islam
mencakup keseluruhan struktur eksistensial manusia, yaitu aspek
biologis (fisik), psikologis (jiwa), sosial, moral, dan spiritual
(psikofisik), yang semuanya terintegrasi secara harmonis. Pendekatan
psikologi Islam tidak hanya menjelaskan bagaimana kepribadian
terbentuk dan berkembang, tetapi juga memberikan arah tujuan
kepribadian tersebut, yaitu menuju kesempurnaan akhlak dan
kedekatan dengan Allah Swt.. Dengan demikian, psikologi Islam
menawarkan pendekatan yang lebih holistik dibandingkan teori-teori
kepribadian Barat yang cenderung terfokus pada aspek neurologis
semata.

72.

8 Mulyadhi kartanegara, Mozaik Khazanah islam, Jakarta: Paramadina, 2000, hal. 70-



BAB IlII
Al-QUR AN BERBICARA TENTANG KEPRIBADIAN

A. Term Kepribadian dalam Islam

1. Makna Etimologi Kepribadian dalam Islam

Dalam bahasa Arab, makna kepribadian secara etimologis
dapat ditelusuri melalui istilah-istilah yang memiliki kesamaan arti
dengan "personality."

a. Nafsiyyah

Istilah nafsiyyah berasal dari kata nafs, yang berarti
pribadi.! Menurut Syafi’i, nafs dapat diterjemahkan sebagai
personality (kepribadian), self (diri), atau tingkatan dalam
perkembangan kepribadian.?

Makna nafsiyyah secara etimologi adalah sesuatu yang
berkaitan dengan nafsu dan yang sejenis dengannya, atau yang
berhubungan dengan sifat-sifat nafsu.

! Kata nafs berasal dari Nafasa-yanfusu-nafsan yang berarti pribadi. Dalam Majma’
Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasith, Mesir: Maktabah al-SyurQq al-Dauliyyah, 2004,
hal. 940.

2 Subandi, Psikologi Islam dan Sufisme, dalam Fuat Nashari (editor), Membangun
Paradigma Psikologi Islami, Yogyakarta: Sipress, 1994, hal. 94.

3 Agus Silahudin, “Perbandingan Konsep Kepribadian Menurut Barat dan Islam”
dalam Jurnal Al-Fikra: Jurnal limiah Keislaman, Vol. 17, No. 2, Tahun 2018, hal. 266.

55



56

Term nafsiyyah lebih umum digunakan dalam terminologi
Al-Qur'an dan Sunah, sementara istilah syakhshiyyah
(kepribadian) tidak ditemukan dalam Al-Qur an. Oleh karena itu,
berdasarkan kajian Qur ani, nafsiyyah dianggap lebih tepat
sebagai padanan dari istilah personality. Namun, kata nafs sendiri
memiliki beragam makna. Jika ditinjau dari pendekatan makna
nasabi, nafs dapat merujuk pada nyawa, hawa nafsu, dorongan
naluriah yang meliputi sifat ghadab (amarah) dan syahwah
(keinginan), struktur kepribadian yang menggabungkan unsur
jasmani dan rohani, atau bahkan kepribadian itu sendiri. Karena
keberagaman maknanya, istilah nafs jarang digunakan dalam
wacana psikologi Islam.*

Penggunaan istilah nafs sebagai padanan dari personality
didasarkan pada penyebutannya dalam beberapa ayat Al-Qur an
yang merujuk pada nafs dalam bentuk yang telah teraktualisasi,
bukan sekadar sebagai struktur kejiwaan yang masih bersifat
potensial. Ketika nafs telah mencapai tahap aktualisasi, ia
mencerminkan makna kepribadian, karena kepribadian pada
dasarnya adalah manifestasi dari potensi-potensi nafsiyyah yang
telah berkembang dan berfungsi secara nyata.’> Allah Swit.
berfirman dalam Al-Qur an,

L@;ig&iﬁﬁ\ SN,

Allah Swt. tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan
kesanggupannya .... (al-Bagarah/2: 286)

Sayyid Quthb menafsirkan, Seorang mukmin melihat
bahwa tugas-tugas yang Allah Swt. bebankan kepadanya sebagai
bentuk kasih sayang dan keadilan-Nya. la yakin bahwa perintah
dan kewajiban yang diberikan Allah Swt. tidak melebihi
kemampuannya, sehingga ia menjalaninya dengan hati yang
tenang, lapang, dan penuh keikhlasan. Bila ia merasa lelah atau
terbebani, ia menyadari bahwa kelemahan itu berasal dari dirinya,
bukan karena tugasnya terlalu berat. Kesadaran ini
membangkitkan kembali semangat dan tekadnya untuk
menunaikan amanah tersebut dengan penuh tanggung jawab.®

4 Makna nasabi adalah makna yang diperoleh dari korelasi antara kata itu dengan

konteks kalimat. Makna nasabi boleh jadi berbeda dengan makana etimologi maupun
terminologi. Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 31.

> Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif Psikologi Islam Edisi Kedua, Depok:

Rajawali Pers, 2022, hal. 31.

® Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Quran di bawah naungan Al-Qur‘an, Jilid 1, Terj.

As’ad yasin dari judul “F1 Zhilalil Qur*an,” Jakarta: Gema Insani Press, 2000, hal. 404.



57

Ayat ini berkaitan dengan kepribadian dalam konteks
bagaimana manusia sebagai individu dapat memahami dirinya,
mengenali batas kemampuannya, dan berkembang melalui ujian
hidup dengan cara yang sehat dan sesuai dengan kapasitas
masing-masing. Kepribadian yang kuat dan matang berkembang
ketika manusia mampu menerima ujian hidup sebagai
kesempatan untuk tumbuh, belajar, dan mendekatkan diri kepada
Allah Swit.

Terkait nafs, Rasulullah saw. bersabda dalam hadis yang
diriwayatkan oleh Abu Hurairah,

.29 o ' o @ & A8 s .
T e Lie dadS SR o)) uld &) el Lal o

“Orang yang kuat bukanlah yang menang dalam gulat, tetapi
yang mampu mengendalikan dirinya saat marah.” (HR. Bukhari)

Hadis ini menunjukkan bahwa kekuatan sejati dalam
Islam bukanlah fisik, tetapi kekuatan kepribadian dan kendali
diri.

b. Dzatiyah

Secara etimologis, dzatiyyah berarti identitas (identity),
kepribadian (personality), dan subjektivitas (subjectivity). Dalam
terminologi psikologi, dzatiyyah merujuk pada kecenderungan
(mayl) individu terhadap dirinya sendiri yang bersumber dari
substansinya.? Kecenderungan ini dipahami sebagai serangkaian
disposisi atau dorongan yang mendorong seseorang untuk
berperilaku dengan cara tertentu.®

Istilah dzat umumnya digunakan oleh para teolog
(mutakallimin) untuk merujuk pada dzat Allah Swt. yang bebas
dari segala sifat.l® Seiring perkembangan, istilah ini juga
digunakan untuk menggambarkan substansi sesuatu, baik yang
bersifat pribadi maupun bukan. Unsur-unsur alam seperti batu,
air, tanah, dan udara memiliki substansi, begitu pula dengan
tumbuhan dan hewan. Bahkan, makhluk gaib seperti malaikat dan
setan juga memiliki substansi. Namun, di antara semua makhluk,
hanya manusia yang memiliki kepribadian (syakhsh) yang

7 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari, Shahih al-Bukhari: Kitab al-Adab, hadis No.
6114, Beirut: Dar Ibn Katsir, 2002, hal. 1529.

8 Ma’an Ziyadah, al-Almausii’ah al-Falsafah al-‘Arabiyyah, Arab: Inma" al-‘Arab,
1986. Hal. 453.

° J.P Chaplin, Kamus Lengkap Psikologi, terj. Kartini Kartono, Jakarta: Rajawali,
1989, hal. 503.

10 Aliran yang menafikan sifat Allah Swt. adalah aliran Mu'tazilah. Abdul Mujib,
Teori Kepribadian..., hal. 30.



58

dinamis. Karena kepribadian inilah, manusia diberi tanggung
jawab sebagai khalifah di bumi.

Kata dzat yang dihubungkan dengan manusia dapat
merujuk pada tubuh, jiwa, atau keduanya, seperti dalam konsep
dzat jasad dan dzat roh. Struktur manusia terbentuk melalui
perpaduan dua unsur tersebut, yang dikenal dengan istilah
nafsani. Dalam pengertian ini, penggunaan kata dzat lebih
menggambarkan struktur kepribadian manusia yang bersifat
potensial, belum terwujud sepenuhnya. Oleh karena sifatnya yang
luas, kata dzat tidak cocok untuk dijadikan padanan bagi istilah
personality. Selain itu, kata ini hanya mencerminkan
kecenderungan individu tanpa menggambarkan seluruh aspek
potensi atau dorongan lainnya.!

Kata dzat memang penting dalam teologi dan filsafat
Islam karena menunjukkan esensi manusia, tetapi tidak memadai
untuk menjelaskan keseluruhan konsep personality yang
mencakup perilaku, karakter, dan respons sosial. Oleh karena itu,
dalam pendekatan Islam terhadap kepribadian, perlu ada
terminologi yang lebih untuk menangkap kompleksitas dan
dinamika kepribadian manusia.

c. Huwiyyah

Kata huwiyyah berasal dari kata huwa yang berarti “dia”.
Istilah huwiyyah diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris sebagai
identity atau personality.?? Identity mengacu pada konsep al-
fardiyyah, yang merujuk pada individu itu sendiri, yaitu
kepribadiannya atau kondisi di mana sifat-sifat karakteristik yang
mendasar menjadi kesamaan yang membedakan seseorang.'?

Sedangkan individuality adalah segala sesuatu yang
membedakan individu dengan individu lainnya; kualitas unik
individual; dan integrase dari sifat-sifat individu.*

Menurut al-Farabi, seorang psikolog dan filsuf Muslim,
huwiyyah merujuk pada eksistensi individu yang mencerminkan
keadaan, kepribadian, dan keunikannya. Hal ini menunjukkan ciri
khas yang membedakan individu tersebut dari individu lainnya.'®
Pengertian tersebut menunjukkan bahwa kata huwiyyah memiliki

11 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 30.

12 Kata huwiyyah secara ilmu filsafat berarti hakikat sesuatu atau seseorang yang
memiliki ciri khas yang berbeda dari orang lain. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah,
Mu’jam al-Wasith..., 2004, hal. 998.

13 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 28.

14 J.P Chaplin, Kamus Lengkap Psikologi..., hal. 244.

15 Ma’an Ziyadah, al-Almausi 'ah al-Falsafah al- ‘Arabiyyah..., hal. 821.



59

makna yang sejalan dengan personality. Dalam literatur
keislaman, istilah huwiyyah merujuk pada kepribadian seseorang.

Istilah huwiyyah juga digunakan dalam terminologi
tasaw.uf dengan pengertian sebagai “alam abstrak yang mutlak”
atau “alam ide yang mencakup segala ide.”*® Dalam pandangan
tasaw.uf, Armstrong mendefinisikan huwiyyah sebagai ke-Dia-an,
yang merujuk pada hakikat gaib, aspek batin dari keesaan abstrak
(al-ahadiyah). Ini menggambarkan wujud yang benar-benar gaib
dan tersembunyi.’

Dalam konteks tasawuf, istilah huwiyyah tidak dapat
disamakan dengan personality, karena huwiyyah lebih merujuk
pada konsep yang lebih spesifik, yakni ke-Dia-an Tuhan. Hal ini
menekankan bahwa istilah huwiyyah dalam tasaw.uf berfokus
pada aspek keesaan Tuhan (al-ahadiyah), yang bersifat gaib dan
tersembunyi. Sementara itu, dalam psikologi, kata huwa yang
berhubungan dengan huwiyyah merujuk pada ke-dia-an manusia,
yang lebih mengarah pada aspek kepribadian atau eksistensi
individu. Oleh karena itu, pengertian huwiyyah dalam tasawuf
berbeda dengan pengertian yang ada dalam terminologi psikologi.

Istilah huwiyyah dalam konteks ini memandang individu
sebagai objek yang dapat dipelajari atau diamati. Dalam
pengertian ini, huwiyyah merujuk pada konstruksi kepribadian
individu yang dapat dieksplorasi oleh orang lain melalui berbagai
teknik, seperti wawancara, pengisian angket, atau pengamatan
langsung. Dengan demikian, huwiyyah tidak hanya berkaitan
dengan identitas internal individu, tetapi juga bagaimana identitas
atau I;epribadian tersebut dapat dikenali dan dipahami oleh pihak
luar.!

Berdasarkan penjelasan di atas, huwiyyah lebih berfokus
pada keunikan individu, baik dalam aspek internal maupun
eksternal dirinya. Hal ini berbeda dengan konsep kepribadian
yang mencakup berbagai elemen, seperti struktur, kebutuhan,
sifat, dan watak, baik yang tampak secara lahiriah maupun yang
tersembunyi di dalam batin. Dengan demikian, tingkah laku yang
nyata atau teramati lebih termasuk dalam cakupan kepribadian,

16 Ronald Alan Nicholson, Fi al-Tashawwuf al-Islami wa Tarikhihi, terj. Abu al-‘ala
al-Afifi, Kairo: Lajnah al-Ta'Iif wa al-Tarjamah wa al-Asyr, 1969, hal. 108-109.

17 Amatullah Armstrong, Khazanah Istilah Sufi: Kunci Memasuki Dunia Tasaw.uf,
terj. MS Nasrullah, “Sufi Terminology (al-Qamus al-Sufi): The Mystical Language of
Islam,” Bandung: Mizan, 1998, hal. 103.

18 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 28.



60

bukan dalam wilayah huwiyyah yang lebih berkaitan dengan
identitas atau hakikat diri individu.
d. Syakhshiyyah

Dalam literatur keislaman, khususnya dalam khazanah
klasik abad pertengahan, istilah syakhshiyyah (yang biasa
diterjemahkan sebagai kepribadian) tidak begitu dikenal.’® Ada
beberapa alasan yang mendasari ketidakenalan istilah ini.
Pertama, baik dalam Al-Qur'an maupun Hadis, tidak ditemukan
penggunaan kata syakhshiyyah, meskipun dalam beberapa hadis
terdapat penggunaan kata syakhsi yang berarti pribadi,® bukan
kepribadian (personality). Kedua, dalam pemikiran Islam klasik,
baik para filosof maupun sufi lebih memilih menggunakan istilah
akhlag. Penggunaan istilah ini lebih didukung oleh ayat-ayat Al-
Quran dan Hadis Nabi saw. Ketiga, istilah syakhshiyyah
sesungguhnya tidak dapat menggambarkan secara menyeluruh
nilai-nilai dasar dalam Islam yang berkaitan dengan perilaku
batiniah manusia.?!  Sebabnya, dalam psikologi Barat,
syakhshiyyah lebih banyak menggambarkan karakter, sifat, atau
perilaku unik individu, sedangkan akhlaq lebih menekankan pada
penilaian terhadap baik atau buruknya perilaku tersebut. Dengan
kata lain, syakhshiyyah merupakan akhlaq yang belum dievaluasi,
sedangkan akhlaq adalah syakhshiyyah yang sudah dinilai.

Dalam literatur keislaman modern, istilah syakhshiyyah
kini telah banyak digunakan untuk menggambarkan dan menilai
kepribadian individu. Sebutan syakhshiyyah al-Muslim misalnya,
merujuk pada kepribadian seorang Muslim. Pergeseran makna ini
menunjukkan bahwa istilah syakhshiyyah telah diterima secara
luas dan menjadi padanan yang umum digunakan untuk
menggambarkan konsep personality dalam konteks keislaman.??

Dengan demikian, meskipun istilah ini tidak begitu
dikenal dalam literatur klasik, dalam perkembangan pemikiran
Islam modern, syakhshiyyah telah menjadi term yang
menggambarkan aspek kepribadian manusia yang lebih kompleks
dan kontekstual, mencakup aspek lahiriah dan batiniah.

e. Akhlag

19 Syakhshiyyah dapat diartikan sifat khas yang dimiliki oleh seseorang. Dalam
Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., 2004, hal. 470.

20 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., 2004, hal. 470.

2l ITmam Anas Hadi, “Peran Penting Psikologi Dalam Pendidikan Islam” dalam Jurnal
Pendidikan Islam, Vol. 11 No. 2 Tahun 2017, hal. 252-253.

22Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 32.



61

Secara etimologis, akhlaq berarti karakter, disposisi, dan
konstitusi moral.?® Al-Ghazali mengemukakan bahwa manusia
memiliki dua citra, yaitu citra lahiriah yang disebut khalg dan
citra batiniah yang disebut khulug.?* Khalg merujuk pada citra
fisik atau tubuh manusia, sementara khulug menggambarkan citra
psikis atau kejiwaan manusia. Berdasarkan pemahaman ini,
khulug secara etimologi merujuk pada gambaran atau kondisi
kejiwaan seseorang tanpa melibatkan unsur fisiknya. Dengan
demikian, khulug lebih fokus pada dimensi batiniah manusia
yang berkaitan dengan sifat, perilaku, dan moralitas yang
mencerminkan kepribadian seseorang.

Al-Ghazali lebih lanjut menjelaskan bahwa khulug adalah
“suatu kondisi dalam jiwa yang suci, yang menyebabkan
tumbuhnya aktivitas yang mudah dan alami, tanpa memerlukan
pemikiran dan pertimbangan terlebih dahulu.” Dalam pandangan
ini, khulug bukan hanya sekadar sifat yang dimiliki seseorang,
tetapi juga mencerminkan keadaan batin yang murni, yang
membuat perilaku baik atau kebajikan menjadi hal yang otomatis
dan tanpa paksaan. Dengan kata lain, khulug merupakan sifat
yang terinternalisasi dalam jiwa sehingga individu dapat
bertindak sesuai dengan kebaikan tanpa perlu berpikir panjang,
karena kebaikan sudah menjadi bagian dari dirinya.

Ibnu Maskawaih mendefinisikan khulug sebagai “suatu
kondisi jiwa yang menyebabkan aktivitas dilakukan tanpa perlu
dipikirkan atau dipertimbangkan terlebih dahulu.” Ini
menunjukkan bahwa khulug merupakan sifat yang tertanam
dalam diri seseorang sehingga perilaku yang baik menjadi suatu
respons otomatis terhadap situasi, tanpa memerlukan
pertimbangan rasional yang mendalam.?® Sementara itu, al-
Jurjawi mengemukakan pandangan bahwa akhlag hanya
mencakup kondisi batiniah seseorang, bukan aspek lahiriah.
Dengan kata lain, akhlaq atau khulug dalam pandangan al-Jurjawi
berfokus pada keadaan jiwa dan karakter batin, yang
mempengaruhi tindakan tanpa melibatkan unsur fisik atau
perilaku yang terlihat secara langsung.2®

23 Akhlag merupakan perilaku baik atau buruk yang ada pada seseorang. Dalam
Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., 2004, hal. 252.

24 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya" Ulumuddin, Jilid 3, Beirut: Dar al-Fikr, tt., hal. 58.

% |bnu Maskawaih, Tahdzib al-Akhlag, terj. Helmi Hidayat, Menuju Kesempurnaan
Akhlak, Bandung: Mizan. 1994, hal. 56.

2 Syarif Ali al-Jurjawi, Kitab al-Ta 'rifat, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyat, 1988, hal.
101.



62

Dari pengertian para ahli yang telah dijelaskan di atas,
yang menyebutkan bahwa kepribadian dalam definisi khulug
hanya terbatas pada kondisi batin, maka khulug tidak dapat
dijadikan padanan bagi personality. Hal ini karena personality
mencakup keseluruhan aspek kepribadian, baik yang tampak
secara lahiriah maupun yang ada di dalam diri seseorang (batin).
Dengan kata lain, personality menggambarkan integrasi antara
sifat-sifat yang dapat diamati secara fisik dengan kondisi
psikologis atau batiniah seseorang, sedangkan khulug lebih
menekankan pada aspek batin tanpa melibatkan dimensi lahiriah
tersebut.

Manshur Ali Rajab memberikan batasan khulug dengan
dua istilah, yaitu al-thab’u dan al-sajiyah. Al-thab’u (karakter)
merujuk pada citra batin manusia yang bersifat menetap, yang
sudah ada sejak manusia dilahirkan oleh Allah Swt. Citra ini
merupakan bagian dari fitrah manusia yang diberikan sejak awal
kehidupannya. Sedangkan al-sajiyah mengacu pada kebiasaan
yang muncul sebagai hasil integrasi antara karakter bawaan
(fitrah) manusia dengan aktivitas yang dilakukan secara sadar.
Kebiasaan ini dapat teraktualisasi menjadi perilaku yang tampak
secara lahiriah atau tetap terpendam dalam diri seseorang.
Dengan demikian, al-thab 'u lebih pada aspek bawaan atau alami,
sementara al-sajiyah berkaitan dengan perubahan yang terjadi
melalui usaha dan kebiasaan.?’

Definisi yang terakhir ini dianggap lebih lengkap, karena
khulug mencakup baik kondisi lahir maupun batin manusia.
Keinginan, minat, kecenderungan, dan pikiran manusia kadang-
kadang terwujud dalam tingkah laku yang nyata, namun ada juga
yang hanya terpendam dalam batin dan tidak terwujud dalam
perilaku yang tampak. Baik yang teraktualisasi maupun yang
tidak, semuanya tetap termasuk dalam kategori kepribadian.
Berdasarkan penjelasan ini, maka khuluq dapat disamakan
dengan makna personality, karena keduanya mencakup aspek
internal (batin) dan eksternal (lahir) dari individu.?

Term akhlag memang muncul bersamaan dengan
munculnya Islam, dan dalam ajaran Islam, nabi Muhammad saw.
diutus untuk menyempurnakan atau memperbaiki kepribadian
umatnya. Sebagaimana dalam sabda beliau saw. yang
diriwayatkan oleh Abu Hurairah,

27 Manshur Ali Rajab, Ta’ammuldt fi Falsafat al-Akhlag, Mesir: Maktabat al-Anjal(

al-Mishr, 1961, hal.13.

28 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 34.



63

Y 5K B Eid
"Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang
mulia."?® (HR. Ahmad)
Hadis ini menunjukkan betapa pentingnya akhlak dalam
Islam. Nabi Muhammad saw. bukan hanya mengajarkan ibadah
kepada Allah Swt., tetapi juga menekankan pentingnya memiliki
akhlak yang baik dan mulia sebagai bagian integral dari
kepribadian seorang Muslim. Dalam hadis lain yang diriwayatkan
oleh Amru bin ‘Ash, Rasulullah saw. bersabda,

3003y f (&Mus s

“Sebaik-baik kalian adalah yang terbaik akhlaknya.” (HR.
Bukhari)

Menurut Muhammad ‘Imad al-Din Ismail, dalam literatur
klasik, istilan akhlag dan syakhshiyyah digunakan secara
bergantian karena keduanya dianggap memiliki makna yang
serupa. Namun, dalam literatur modern, kedua istilah ini mulai
dibedakan karena masing-masing memiliki konotasi makna yang
berbeda.®!

Akhlaq lebih ditekankan pada usaha untuk mengevaluasi
kepribadian, dengan menilai sifat-sifat umum yang terdapat
dalam perilaku pribadi berdasarkan kriteria seperti baik-buruk,
kuat-lemah, dan mulia-rendah. Sementara itu, syakhshiyyah lebih
merujuk pada aspek kepribadian yang tidak melibatkan evaluasi
terhadap tingkah laku, sehingga lebih fokus pada penggambaran
atau  pengidentifikasian  kepribadian individu  tanpa
mempertimbangkan unsur penilaian moral atau kualitas.

2. Ruang Lingkup Pembahasan Kepribadian Islam

Dalam khazanah Islam, terdapat beberapa istilah yang
menjadi ruang lingkup pembahasan kepribadian Islam.3? Diantaranya
sebagai berikut:

a. Al-Fithrah (Citra Asli)

2 Sayid Muhammad al-Zargani, Syarh al-Zargdni ‘ala Muwaththa® al-lmam Malik,
Beirut:Dar al-Fikr, tt.) Jilid 1V, hal. 256.

30 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari, Shahih al-Bukhari: Kitab al-Adab, hadis No.
6029..., hal. 1511.

31 Muhammad Imad al-Din Ismail, al-Syakhshiyyah wa al-‘Ilaj al-Nafsi, Mesir:
Maktabah al-Nahdhiyah al-Mishriyah, 1959, hal. 16-17.

32 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 51-55.



64

Fitrah adalah esensi asli manusia yang memiliki potensi
baik dan buruk, dengan aktualisasinya bergantung pada pilihan
individu. Fitrah yang baik dianggap sebagai citra asli primer,
sedangkan yang buruk adalah sekunder. Fitrah ini bersifat dinamis
dan telah ada sejak awal penciptaan manusia, menjadi dasar bagi
perkembangan kepribadian melalui tingkah laku. Pembahasan
fitrah ini  sering dikaitkan dengan teori perkembangan
kepribadian, yang mempertanyakan apakah kepribadian manusia
dipengaruhi oleh warisan dari orang tua, lingkungan, atau faktor
dari Sang Pencipta. Dalam Surah al-Rim ayat 30 Allah Swt.
mengatakan,

Lolle T Ll AT ol
Tetaplah atas fitrah Allah Swt. yang telah menciptakan manusia
menurut fitrah itu .... (al-Ram/30: 30)

Fitrah Allah Swt. atas makhluk-Nya berupa perintah
mengenal dan mengesakan-Nya yang tidak ada Ilah selain-Nya.*
Perintah mengesakan Allah Swt. merupakan gambaran bahwa
kepribadian yang lurus dan sehat merupakan hasil dari ketaatan
kepada Allah Swt. dengan mengerjakan perintah dan menjauhi
larangannya.

Istilah fitrah, yang dalam konteks bahasa berarti
penciptaan, sering digunakan untuk menjelaskan proses
terbentuknya manusia, baik secara jasmani (al-jism) maupun
rohani (al-nafs). Dalam wacana keilmuan, kata ini kerap
disejajarkan dengan istilah lain seperti al-'amr, al-bad’, al-ja'l, al-
khalg, al-shum'u, dan al-nasy'u, yang semuanya merujuk pada
makna penciptaan. Meski demikian, para pakar berpendapat
bahwa penggunaan istilah fitrah lebih representatif dalam
menggambarkan keseluruhan proses penciptaan manusia. Hal ini
disebabkan oleh keluasan cakupan maknanya yang tidak hanya
meliputi aspek jasmani dan rohani, tetapi juga mencerminkan
keunikan penciptaan manusia secara utuh, termasuk aspek psiko-
fisiknya.3*

Dari sini dapat disimpulkan bahwa fitrah adalah dasar
ontologis kepribadian manusia, yang bersifat dinamis dan menjadi
titik tolak bagi seluruh perkembangan psiko-fisik manusia.
Karena itu, fitrah memiliki peran penting dalam menjembatani

33 Ibnu Katsir, Tafsir lonu Katsir, Jilid 6, Terj. Abdul Ghoffar dan Abu lhsan al-Atsari

dari judul “Lubabut Tafsir Min Ibni Katsir,” Bogor: Pustaka Imam Syafi’l, 2004, hal. 371.

3 Abdul Mujib, Fitrah dan Kepribadian Islam: sebuah pendekatan psikologis,

Jakarta: Darul Falah, 1999, hal. 19.



65

antara warisan biologis, pengaruh lingkungan, dan kehendak ilahi,
serta memberi ruang bagi tanggung jawab moral dan kebebasan
manusia dalam membentuk kepribadiannya.

b. Al-Hayah (Vitalitas)

Al-Hayah adalah daya atau energi yang memungkinkan
manusia untuk bertahan hidup, terdiri dari dua aspek: jasmani dan
rohani. Vitalitas jasmani mencakup kehidupan fisik, sedangkan
vitalitas rohani berkaitan dengan kehidupan spiritual. Dalam
konteks kepribadian, lebih ditekankan pada vitalitas rohani karena
vitalitas jasmani lebih relevan dalam disiplin biologi.

Kata al-hayah memiliki beragam makna, di antaranya
adalah  hidup, kehidupan, pertumbuhan, kelangsungan
(kekekalan), serta kebermanfaatan. Dalam Al-Qur an, istilah al-
hayah sering kali dikaitkan dengan kehidupan manusia di dunia.
Kehidupan ini dicirikan oleh berbagai aspek, seperti pertumbuhan
jasmani, bertambahnya usia, pemenuhan kebutuhan biologis,
jalinan relasi sosial (seperti silaturahmi), kepemilikan harta benda,
pencapaian status sosial, hingga kemewahan duniawi. Namun,
seluruh dinamika ini pada akhirnya mengarah pada fase
kepikunan dan kemudian berujung pada kematian.

Hamka menafsirkan kata al-hayéh dalam Surah al-Anfal/8:
24, bahwa kehidupan manusia tidaklah sama dengan kehidupan
hewan, tumbuhan, atau makhluk laut. Kehidupan sejati bagi
manusia terletak pada pengenalannya terhadap Tuhannya
(ma‘rifat). Hidup manusia memperoleh makna melalui ilmu
pengetahuan, kebijaksanaan, keutamaan akhlak, amal salih, dan
kontribusi yang bermanfaat. Barulah ketika hal-hal tersebut
terwujud, seseorang benar-benar layak disebut hidup sebagai
manusia.®

Dapat disimpulkan bahwa al-Hayah atau kehidupan dalam
perspektif Islam bukan sekadar eksistensi fisik, melainkan
mencakup dimensi spiritual yang lebih dalam dan bermakna.
Meskipun kehidupan jasmani memiliki peran penting dalam
pertumbuhan dan aktivitas manusia di dunia, aspek vitalitas
rohani justru menjadi inti dari kepribadian yang utuh. Kehidupan
dunia dengan segala pencapaiannya bersifat sementara dan akan
berakhir dengan kematian, sementara kehidupan spiritual
memberi arah, nilai, dan tujuan sejati bagi eksistensi manusia.

% Umar Latif, “Konsep Mati dan Hidup dalam Islam (Pemahaman Berdasarkan
Konsep Eskatologis)” dalam Jurnal Al-Bayan, Vol. 22 No. 34 Tahun 2016, hal. 31.

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 2001, hal.
2720.



66

Oleh karena itu, dalam konteks pembentukan kepribadian Islami,
penekanan pada hayat ruhaniyah menjadi penting sebagai fondasi
kesadaran eksistensial dan moral manusia.

c. Al-Khulug (Karakter)

Khulug adalah  kondisi  batiniah individu yang
mencerminkan sifat-sifat yang ada dalam jiwa manusia, yang
menghasilkan perilaku secara spontan tanpa perlu dipikirkan
terlebih dahulu. Karakter ini unik pada setiap individu dan
mencakup elemen-elemen seperti dorongan, insting, kebiasaan,
emosi, dan kemauan.

Dalam Kamus Al-Munjid, istilah khulug diartikan sebagai
akhlak, yaitu mencakup budi pekerti, sifat, perilaku, maupun
karakter seseorang dalam kehidupan sehari-hari.3’

Dalam tradisi bahasa Yunani, istilah khulug memiliki
makna yang sepadan dengan kata ethico atau ethos. Kata tersebut
merujuk pada kebiasaan, tata krama, dorongan batin, serta
kecenderungan hati dalam bertindak. Seiring perkembangan
bahasa, ethicos kemudian mengalami perubahan bentuk dan
dikenal dalam bahasa modern sebagai etika.®

Konsep khulug menunjukkan bahwa kepribadian manusia
tidak hanya dibentuk oleh faktor luar, tetapi juga oleh kondisi
batin yang menetap dan terus berkembang. Karena itu, pendidikan
akhlak dalam Islam bukan sekadar soal mengajarkan perilaku
baik, melainkan pembentukan karakter dari dalam jiwa.
Hubungan antara khulugq dan ethos juga memperlihatkan bahwa
nilai-nilai moral bersifat universal, meskipun dibungkus dalam
istilah dan tradisi yang berbeda. Dengan demikian, kajian tentang
khulug membuka ruang untuk dialog antara psikologi kepribadian
Islam dan etika moral lintas budaya.

d. Al-Thab’u (Tabiat)

Tabiat adalah citra batin individu yang bersifat menetap
dan sudah ada sejak lahir.>® Ini mirip dengan konsep temperamen
yang sulit diubah. Menurut Ikhwan al-Shafa, tabiat adalah daya
dari daya nafs kulliyah yang menggerakkan jasad manusia.*
Menurut Al-Qur an, tabiat manusia dapat mengarah pada perilaku

37 Sahilun A. Nasir, Tinjauan Akhlak, Surabaya: Al-lkhlas, 1999, hal. 14.

3 M. Yatimin Abdullah, Studi Akhlak dalam Perspektif Al-Qur an, Jakarta: Amzah,
2007, hal. 3.

%9 Tabiat juga diartikan sama dengan sajiyyah. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah,
Mu’jam al-Wasith..., 2004, hal. 550.

40 Ikhwan al-Shafa, Rasail Ikhwan al-Shafa wa Khalan al-Wafa, Beirut: Dar Sadir,
1957, hal. 63.



67

baik atau buruk, dan Al-Qur'an berperan sebagai pedoman untuk
mengarahkan manusia ke arah kebaikan.
e. Al-Sajiyyah (Bakat)

Sajiyyah** adalah kebiasaan individu yang terbentuk
melalui integrasi antara karakter individu dan aktivitas yang
dilakukan.* Dalam psikologi, sajiyah sering diartikan sebagai
bakat, yang merupakan potensi bawaan yang berkembang menjadi
keahlian atau keterampilan dengan dukungan lingkungan seperti
pendidikan dan pelatihan.

Sajiyyah adalah istilah yang dalam khazanah keislaman
sering digunakan untuk menggambarkan kondisi kejiwaan atau
tabiat seseorang yang telah menjadi kebiasaan tetap (permanen)
karena berulangnya suatu tindakan atau sikap dalam diri individu.
Sajiyah bukan hanya sekadar perilaku spontan atau sesaat,
melainkan cerminan dari proses pembentukan kepribadian yang
mendalam. la merupakan hasil dari perpaduan antara karakter
bawaan (fitrah atau bakat) dan interaksi individu dengan
lingkungannya, seperti keluarga, pendidikan, masyarakat, dan
pengalaman hidup.

Dalam perspektif psikologi modern, sajiyyah bisa
disejajarkan dengan konsep trait atau sifat kepribadian yang
stabil, serta dengan konsep aptitude atau bakat. Seseorang yang
memiliki sajiyah dalam hal tertentu misalnya ketekunan,
kesabaran, atau keterampilan dalam berpikir analitis sebenarnya
menunjukkan bahwa dalam dirinya telah terbentuk suatu pola
karakter yang konsisten dan berulang melalui pengaruh bakat
alami dan pengasahan eksternal.

Sajiyyah juga memiliki korelasi dengan pengembangan
potensi diri. Seseorang mungkin dilahirkan dengan kecenderungan
tertentu, seperti kecerdasan musikal atau kemampuan komunikasi,
namun hanya melalui latihan dan pembiasaanlah sajiyah itu akan
muncul sebagai ciri khas atau keunggulan personal

f. Al-Shifah (Sifat-sifat)

Sifat adalah ciri khas individu yang relatif stabil dan terus
menerus diekspresikan dalam berbagai keadaan. Sifat-sifat ini
dibagi menjadi tiga kategori: diferensiasi (perbedaan fungsi tubuh),
regulasi (dorongan untuk memperbaiki gangguan dalam tubuh),
dan integrasi (proses yang menyatukan jasmani dan rohani menjadi
kesatuan yang harmonis).

4 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu ’jam al-Wasith..., 2004, hal. 418.
42 |khwan al-Shafa, Rasail Ikhwan al-Shafa ..., hal. 35.



68

g. Al-‘Amal (Perilaku)

Amal adalah perilaku lahiriah individu yang dapat diamati
melalui tindakan nyata. Pada tingkat ini, kepribadian seseorang
dapat dikenali, meskipun kepribadian yang ideal dalam Islam
mencakup aspek lahir dan batin. Hukum fikih cenderung fokus
pada aspek lahiriah, sementara tasaw.uf lebih menekankan pada
aspek batiniah.

B. Macam-Macam Kepribadian dalam Al-Qur an

1. Tipe Kepribadian dari Sisi Akidah

Musfir bin Said Az-Zahrani menjelaskan bahwa dalam Al-
Quran, manusia dapat dikategorikan menjadi tiga kelompok
berdasarkan akidahnya, yakni orang-orang beriman, kaum kafir, dan
golongan  munafik.**  Masing-masing  kelompok  memiliki
karakteristik yang membedakannya dari kelompok lainnya.
Pengelompokan ini sesuai dengan tujuan utama diturunkannya Al-
Qurian, yaitu memberikan petunjuk dan membimbing manusia
dalam memahami keimanan.

a. Kepribadian Orang Beriman
1) Definisi Kepribadian Beriman

Kata iman berasal dari bentuk mashdar dari fi'il madhi
amana,** yang secara etimologis berarti mempercayai dan
membenarkan. Dalam pengertian terminologis, iman merujuk
pada keyakinan yang tertanam dalam hati, disertai dengan
pengakuan melalui lisan dan pembuktian melalui perbuatan
nyata.*® Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah,
Rasulullah saw. bersabda,

4 Musfir bin Said Said az-Zahrani, Konseling Terapi, Terj. Harlis Kurniawan,
Jakarta: Gema Insani, 2005, hal. 411-412.

4 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu ’jam al-Wasith..., 2004, hal. 28.

4 Kata iman menurut Abu Ja’far ar-Razi adalah kebenaran, sedangkan ali bin Abi
Thalhah mengartikan iman sebagai perilaku membenarkan, dan juga mayoritas ulama seperti
Imam Syafi’l dan Imam ahmad bin Hanbal mengartikan iman adalah pembenaran dengan
ucapan dan amal perbuatan, bertambah dan berkurang. Dalam Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu
Katsir, Jilid 1, ..., hal. 48.



BOGEY) G Ak 1A (gl 5

“Iman itu terdiri dari lebih dari enam puluh cabang. Yang paling
tinggi adalah ucapan L& ilaha illAllah Swt., Dan malu adalah
salah satu cabang dari iman.” (HR. Bukhari)

Iman merupakan inti dari ajaran agidah, yang berfokus
pada pengakuan terhadap keberadaan dan keesaan Allah Swit.
Dari pengakuan ini lahirlah prinsip-prinsip dasar keimanan yang
dikenal sebagai rukun iman. Seseorang yang meyakini Allah Swt.
secara utuh, secara otomatis juga meyakini keberadaan Malaikat,
kitab-kitab suci yang diturunkan, para Rasul, hari Kiamat, serta
ketentuan Allah Swt. (gada dan gadar). 4’

Definisi kepribadian beriman dilandasi oleh firman Allah
Swt. dalam Al-Qur'an Surah al-Bagarah ayat 1 sampai 5. Allah
Swt. Berfirman,

@bu 8 ’cﬂ\YMLQ YWQ\VUMZQ\
JF Gs & I G O3 2 ol v o3 5—2-5)) e Sylall S302235
s s it e Ol Bt el s

o On}/'}“

1. Alif LAm Mim. 2. Kitab (Al-Qur an) ini tidak ada keraguan di
dalamnya; (ia merupakan) petunjuk bagi orang-orang yang
bertakwa, 3.(yaitu) orang-orang yang beriman pada yang gaib,
menegakkan salat, dan menginfakkan sebagian rezeki yang Kami
anugerahkan kepada mereka,4. dan mereka yang beriman pada
(Al-Qur an) yang diturunkan kepadamu (Nabi saw. Muhammad)
dan (kitab-kitab suci) yang telah diturunkan sebelum engkau dan
mereka yakin akan adanya akhirat.5. Merekalah yang mendapat
petunjuk dari Tuhannya dan mereka itulah orang-orang yang
beruntung. (al-Bagarah/2: 1-5)

46 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari, Sahih al-Bukharf: Kitab al-Tman, hadis No. 9...,
hal. 13.

47 Nisa Anggrainy, “Nilai-nilai Pendidikan Islam yang Terdapat dalam Tafsir Al-
Azhar Karangan Prof. Dr. Hamka Surat Al-Bagarah Ayat 1-5” dalam Jurnal IRJE: Jurnal
lImu Pendidikan, Vol. 3 No. 1 Tahun 2002, hal. 285.



70

Ayat di atas menjelaskan diantara tanda-tanda orang yang
beriman kepada Allah Swt. adalah sebagai berikut.*®

Pertama, beriman kepada hal-hal gaib, termasuk
keyakinan kepada Allah Swt. dengan penuh ketulusan,
ketundukan, dan penyerahan diri sesuai dengan tuntutan iman.
Gaib merujuk pada sesuatu yang tidak dapat dijangkau oleh
pancaindra manusia.

Dalam Tafsir Al-Azhar, Hamka menjelaskan bahwa pada
ayat ke-3 terdapat ciri khas dari orang-orang yang bertakwa, yaitu
keyakinan mereka terhadap hal-hal yang gaib. Yang dimaksud
dengan ghaib adalah sesuatu yang tidak dapat dijangkau oleh
pancaindra tidak bisa dilihat oleh mata maupun didengar oleh
telinga namun keberadaannya dapat dipahami dan diyakini
melalui akal dan hati. Pemahaman tentang hal-hal gaib
sepenguhnya bergantung pada petunjuk yang diberikan oleh Allah
Swt.*

Kedua, menunaikan salat dengan menyempurnakan rukun
dan syaratnya serta melaksanakannya secara konsisten setiap hari
sesuai dengan perintah Allah Swt., baik secara lahir maupun
batin. Secara lahir, shalat dilakukan sesuai dengan tata cara yang
ditetapkan dalam sunah, sedangkan secara batin, shalat
dikerjakan dengan penuh kekhusyukan, ketundukan, dan
kepatuhan kepada Allah Swt., Sang Pencipta dan Penguasa alam
semesta, sebagaimana yang diajarkan dalam agama.®°

Dalam hadis yang diriwayatkan Jabir bin Abdillah,
Rasulullah saw. bersabda,

Stgsial 855 A 9530 s J40 G )
"Batas antara seseorang dengan kesyirikan dan kekufuran
adalah meninggalkan shalat.” (HR. Muslim)

Hadis ini menjelaskan bahwa salat merupakan pembeda
utama antara seorang mukmin dan orang kafir, sehingga menjaga

4 Muhammad Andri Setiawan dan Karyono Ibnu Ahmad, Perspektif Kepribadian

Manusia menurut Al-Qur an: Relasi, Aliansi, Konflik, Yogyakarta: Deepublish, 2019, hal.

62.

116.

4% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 2001, hal.

%0 lbnu Abbas mengatakan, mendirikan salat berarti mengerjakan dengan sempurna

ruku’, sujud, bacaan, serta penuh kekhusyu'an. Qatadah mengatakan, mendirikan salat
berarti berusaha mengerjakannya tepat pada waktunya, berwudhu’, ruku’, dan bersujud.
Dalam Dalam Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1, ..., hal. 48.

5L Abi al-Husein Muslim bin Hajjaj al-Qusyairi an-Naisaburi, Shahth Muslim wa

Huwa: al-Musnad al-Shahih, Mesir: Dar al-Tashil, 2014, hal. 424.



71

shalat menunjukkan kekuatan iman, sementara meninggalkannya
menjadi indikasi hilangnya iman.

Ketiga, = membelanjakan  sebagian  rezeki  yang
dianugerahkan oleh Allah Swt.>? Rezeki mencakup segala sesuatu
yang bermanfaat bagi manusia. Membelanjakan rezeki berarti
memberikan sebagian harta yang telah dianugerahkan Allah Swt.
kepada mereka yang berhak, sebagaimana ditetapkan dalam
ajaran agama. Secara lahiriah, tindakan ini diwujudkan dengan
memenuhi ketentuan kewajiban harta sesuai kadar dan waktu
yang telah ditetapkan oleh Allah Swt. Sementara secara batiniah,
hal ini mencerminkan keyakinan bahwa segala harta yang
dimiliki hanyalah titipan dari Allah Swt., di mana sebagian dari
harta tersebut merupakan hak bagi mereka yang membutuhkan.

Keempat, beriman kepada Kitab-kitab yang telah
diturunkan oleh Allah Swt., yaitu meyakini Al-Quran serta kitab-
kitab sebelumnya seperti Taurat, Zabur, Injil, dan lembaran-
lembaran wahyu yang diberikan kepada para Nabi sebelum Nabi
Muhammad saw.

Secara lahiriah, keimanan terhadap Kkitab-kitab ini
diwujudkan dengan meyakini, membaca, dan mempelajari Al-
Qur'an serta kitab-kitab terdahulu. Sementara secara batiniah,
iman kepada kitab-kitab Allah Swt. tercermin dalam penerapan
dan pengamalan ajaran Al-Qur an sebagai pedoman hidup, tanpa
adanya keraguan terhadap kebenarannya. Selain itu, keyakinan
ini juga mencakup pengakuan bahwa Al-Quran merupakan
penyempurna kitab-kitab sebelumnya, menjadikan ajaran Islam
sebagai kebenaran yang terjaga dan terpelihara hingga akhir
zaman.

Kelima, beriman kepada hari akhir, yaitu meyakini
keberadaan kehidupan setelah dunia fana ini berakhir. Akhirat
merupakan tempat terakhir bagi manusia setelah dunia
mengalami kehancuran. Secara lahiriah, keimanan kepada akhirat
diwujudkan dengan keyakinan bahwa kehidupan dunia bersifat
sementara dan tidak kekal, serta pada waktu yang telah
ditentukan oleh Allah Swt., alam semesta akan mengalami
kehancuran dan digantikan dengan alam yang baru. Sementara
secara batiniah, keimanan ini mencakup keyakinan bahwa setelah
kehancuran dunia, akan ada kehidupan di akhirat sebagai tempat
manusia mempertanggungjawabkan setiap amal perbuatannya di

52 Ibnu Abbas mengatakan yang dimaksud dengan “membelanjakan sebagian rezeki”
adalah zakat dari harta kekayaan yang dimilikinya. Dalam Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir,
Jilid 1, ..., hal. 50.



72

dunia. Kesadaran ini mendorong manusia untuk menjalani

kehidupan dengan penuh kehati-hatian, serta berusaha berbuat

sesuai dengan ajaran Allah Swt. agar mendapatkan kebahagiaan

di akhirat.

Berkenaan Kelima ayat diatas, Mujahid mengatakan
bahwa kelima ayat ini menceritakan tentang sifat orang-orang
yang beriman.>

Kaum yang memiliki kepribadian beriman sering disebut
juga sebagai kaum bertakwa. Menurut penafsiran Kementerian
Agama RI, istilah muttagin dalam ayat-ayat di atas merupakan
bentuk jamak dari ittaga-yattagi, yang secara bahasa berarti
menjaga diri dari segala sesuatu yang berbahaya. Selain itu, kata
taqwa juga bermakna berjaga-jaga atau melindungi diri dari hal-
hal yang merugikan. Secara etimologis, tagwa atau takwa dapat
diartikan sebagai upaya menjaga diri dari perbuatan dosa, yaitu
dengan menjauhi segala larangan Allah Swt. serta menjalankan
segala perintah-Nya.>

Al-Qur an menyebut orang yang bertakwa dengan muttaqi
jamaknya muttaqin, yang berarti orang yang bertakwa. Kata ini
dipergunakan Al-Qur an untuk:>®
a) Menggambarkan bahwa orang-orang bertakwa dicintai oleh

Allah Swt. dan diakhirat nanti akan diberikan pahala serta
tempat yang paling baik yakni surga sebagaimana dijelaskan
dalam Surah &li Imran/3: 76.

b) Menggambarkan bahwa orang-orang yang bertakwa adalah
orang-orang yang mendapat kemenangan, seperti yang
diungkapkan dalam Surah an-Naba'/78: 31.

c) Menggambarkan bahwa Allah Swt. merupakan pelindung
bagi orang-orang yang bertakwa, seperti yang diungkapkan
pada Surah al-Jatsiyah/45: 19.

d) Menggambarkan bahwa beberapa kisah yang terjadi
merupakan peringatan dan teladan bagi orang-orang yang
bertakwa, seperti yang diungkapkan dalam Surah al-Anbiy@’
/21:48.

Salah satu gambaran keadaan orang yang bertakwa adalah
sebagaimana yang diceritakan dalam Surah an-Naba ayat 31
yaitu orang-orang yang mendapatkan kemenangan. Mujahid dan

53 |bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1, ..., hal. 52.
% Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Tafsirnya: Jilid | Juz 1-2-3, Jakarta:

Lentera Abadi, hal. 33-34.

% Muhammad Andri Setiawan dan Karyono lbnu Ahmad, Perspektif Kepribadian

Manusia..., hal. 60-63.



73

Qatadah mengatakan mereka beruntung dan selamat dari
neraka.>® Kata mafazan® yang berarti kemenangan baik tempat
maupun waktunya secara bahasa memiliki arti keselamatan dan
keterbebasan dari bencana, disertai dengan perolehan kebajikan
yang didapatkan dari melaksanakan perintah Allah Swt. secara
baik dan semampunya serta menjauhi larangan Allah Swt.>®
Makna mafézan dalam ayat ini memberi pesan bahwa
ketakwaan bukan hanya soal keimanan batiniah, melainkan juga
tampak dalam perilaku nyata yang mencerminkan ketaatan
kepada Allah Swt. Kemenangan yang dimaksud bukan semata-
mata keberhasilan duniawi, tetapi keselamatan eksistensial yang
mencakup dimensi ukhrawi. Dalam konteks kepribadian Islam,
ini menunjukkan bahwa pribadi bertakwa adalah pribadi yang
memiliki integritas spiritual dan moral yang kuat, yang
mengarahkan seluruh hidupnya menuju keridhaan llahi sebagai
bentuk pencapaian tertinggi manusia.
2) Karakter Kepribadian Beriman
a) Rendah Hati & Penyabar — Menghadapi orang jahat dengan
kelembutan dan doa (al-Furgan/25: 63).
b) Bangun Malam & Beribadah — Rajin salat malam untuk
mendekatkan diri kepada Allah Swt. (al-Furgéan/25: 64-66).
c) Seimbang dalam Harta — Tidak boros dan tidak kikir dalam
mengelola rezeki (al-Furgan/25: 67).%
d) Menjauhi Kemaksiatan — Teguh dalam iman, menjauhi syirik
dan dosa besar (al-Furgan/25: 68).
e) Menjaga Amanah & Kehormatan — Tidak melakukan hal sia-
sia dan selalu jujur (al-Furgan/25: 72).%°

% 1bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 8, ..., hal. 384.

57 Mafazan berasal dari asal kata faza-yaf(izu-fauzan-mafazan yang berarti naja atau
selamat. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., 2004, hal. 701.

% M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur an,
Vol. 15, Tangerang: Lentera Hati, 2002, hal. 21.

% Seorang muslim tidaklah bebas mutlak dalam menginfakkan harta pribadinya
sekehendak hatinya seperti yang terdapat dalam system kapitalis. Namun penggunaan uang
itu terikat dengan aturan menyeimbangkan antara dua perkara, yaitu antara sikap berlebihan
dan menahan dalam menginfakkan harta. Padahal harta itu adalah alat sosial untuk
mewujudkan kepentingan-kepentingan sosial. Dalam Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur an
di bawah naungan Al-Qur’an, Jilid 8, ..., hal. 315.

80 lbnu Katsir menafsirkan az-z(r dalam ayat ini dengan Syirik, menyembah berhala,
dusta, fasik, kufur, permainan dan kebathilan, permainan dan lagu, majelis-majelis
keburukan dan kata-kata busuk. Dalam Ibnu Katsir, Tafsir lbnu Katsir, Jilid 6, ..., hal. 133.



74

f) Pengendalian Diri & Pemaaf — Mampu mengendalikan
amarah dan memaafkan kesalahan orang lain (Ali ‘Imran/3:
134).5

g) Cepat Bertaubat — Segera memohon ampun saat melakukan
dosa dan selalu mengingat Allah Swt. (Ali ‘Imran/3: 135).62

h) Al-Quran sebagai Pedoman — Menjadikan Al-Qur an
sebagai petunjuk hidup (Ali ‘Imran/3: 138).

i) Ulet & Sabar — Tidak mudah menyerah dalam perjuangan
dan menghadapi ujian dengan keteguhan hati (Ali ‘Imran/3:
146).

J) Memperbaiki Diri — Jika berbuat dosa, segera meminta
ampun dan memperbaiki diri (Ali ‘Imran/3: 147).

k) Takut kepada Allah Swt. — Hatinya bergetar saat nama Allah
Swt. disebut dan bertambah imannya saat mendengar ayat-
ayat-Nya (al-Anfal/8: 2).

I) Menjaga Salat & Infak — Rajin salat dan gemar berbagi
rezeki (al-Anfal/8: 3).

m) Berpikir dan bertindak dengan hikmah serta menggunakan
akal untuk memahami keimanan dan menjalankan perintah
Allah Swt. (ar-Ra‘d/13: 22).

n) Hati tenang selalu merasa damai dengan mengingat Allah
Swit. (ar-Ra‘d/13: 28).

0) Berhati-hati dalam bertindak dan selalu waspada agar tidak
berbuat dosa (al-Mu'min(in/23: 57).

Karakter kepribadian beriman diantaranya tergambar
dalam Surah al-Furgan/25: 63, orang beriman berjalan tanpa
kesombongan,®® tanpa keangkuhan, tanpa kekerasan dan tanpa
kekejaman.®* Kepribadian orang beriman tercermin dalam sikap
rendah hati, lembut, dan menjauhi segala bentuk kesombongan,
keangkuhan, serta kekerasan. Mereka tidak hanya menunjukkan

61 Dalam ayat ini hamka menafsirkan tingkatan-tingkatan takwa seorang mukmin,
pertama pemurah baik senang maupun susah, kedua pandai menahan marah, ketiga memberi
maaf, keempat menahan marah, memberi maaf yang diiringi dengan berbuat baik. Dalam
Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, ..., hal. 927.

62 Bagi Khawarij, muslim yang berbuat dosa sudah dianggap kafir mutlak, Mu’tazilah
mengatakan bukan kafir dan bukan pula Islam, ahli sunnah memberi cap fasik terhadap
muslim yang selalu berbuat dosa. Dalam Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, ..., hal. 929.

3 Karena berjalannya manusia, sebagaimana halnya seluruh Gerakan, adalah
ungkapan dari kepribadian, dan perasaan-perasaan yang ada di dalam dirinya. Sehingga jiwa
yang lurus, tenang, serius, dan mempunyai tujuan akan menampilkan sifat-sifat rendah hati
dalam cara berjalan. Dalam Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur'an di bawah naungan Al-
Qurtan, Jilid 8, ..., hal. 313.

64 1bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 6, ..., hal. 127.



75

kepatuhan kepada Allah Swt., tetapi juga mencerminkan nilai-
nilai akhlak mulia dalam interaksi sosial. Sifat ini selaras dengan
ajaran Islam yang menekankan keseimbangan antara hubungan
dengan Tuhan (kabl min Allah) dan hubungan dengan sesama
manusia (habl min an-nas).

Jika orang jahil mengumpat orang beriman dengan ucapan
yang buruk, mereka tidak membalasnya dengan ucapan yang
buruk pula, akan tetapi mereka memaafkan, membiarkan dan
tidak membalas melainkan dengan perkataan yang baik.
Sehingga, tidak membuat tenaga, dan waktu mereka sia-sia dalam
perdebatan dengan orang-orang bodoh.

b. Kepribadian Orang Kafir
1) Definisi Kepribadian Kafir
Istilah kafir berasal dari kata kufr, yang merupakan
bentuk masdar dari kata kerja kafara-yakfuru-kufr/kufran.®®
Dalam Al-Qur an, kata kufr dan kata-kata yang memiliki akar
yang sama disebut sebanyak 525 kali. Sementara itu, kata kafir
sendiri hanya ditemukan 5 kali, yaitu dalam Surah al-Bagarah,
al-Furgan, at-Taghabun, dan an-Naba'.®®
Secara bahasa, kata kufr memiliki beberapa makna, di
antaranya: menimbuni atau menyembunyikan,%” menutupi,
melepaskan diri, menghapus, kulit, dan denda (kaffarah) yang
dikenakan akibat pelanggaran terhadap ketentuan Allah Swit.
Oleh karena itu, orang kafir merujuk pada seseorang yang
ingkar dan tidak beriman kepada keberadaan maupun
kekuasaan Allah Swt. Mereka disebut demikian karena telah
menutup diri serta melupakan kebesaran Allah Swt., sehingga
enggan untuk tunduk dan patuh terhadap perintah-Nya.%®
Mujahid mengabarkan bahwa Surah al-Bagarah ayat 6
sampai ayat 7 Allah Swt. berfirman tentang orang kafir,°

B2 v O3 Y akd L BT e e 5 30 &)
- 2R . e/ﬁ f, ) - o7 T// o o l// o a’* l/
Vembs D1 25 5s talall LEsade 552830 B

8 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., 2004, hal. 791.

 Muhammad Andri Setiawan dan Karyono lbnu Ahmad, Perspektif Kepribadian
Manusia..., hal. 77.

7 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, ..., hal. 122.

6 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Tafsirnya..., hal. 40.

8 1bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1, ..., hal. 52.



76

6. Sesungguhnya orang-orang yang kufur itu sama saja bagi
mereka, apakah engkau (Nabi saw. Muhammad) beri
peringatan atau tidak engkau beri peringatan, mereka tidak
akan beriman. 7. Allah Swt. telah mengunci hati dan
pendengaran mereka. Pada penglihatan mereka ada penutup,
dan bagi mereka azab yang sangat berat. (al-Bagarah/2: 1-5)

Berdasarkan kedua ayat tersebut, dapat disimpulkan
bahwa makna orang yang berkepribadian kafir adalah sebagai
berikut: ™

Pertama, mereka yang tidak beriman kepada Allah
Swt. Dalam Al-Qur'an dijelaskan bahwa orang-orang Kafir,
termasuk Ahli Kitab dan kaum musyrik, sangat menentang
Rasulullah saw. dan tetap dalam kekufuran, meskipun telah
diberikan peringatan yang disertai ancaman. Bagi mereka,
peringatan tersebut tidak membawa perubahan, baik diberikan
atau tidak.

Kedua, penyebab utama orang-orang kafir menolak
peringatan adalah karena hati dan pendengaran mereka
tertutup, bahkan terkunci, sehingga tidak dapat menerima
petunjuk. Segala bentuk peringatan dan sarana yang diberikan
kepada mereka tidak membekas dalam diri mereka. Selain itu,
karena penglihatan mereka juga tertutup, mereka tidak mampu
melihat, memahami, serta mengambil pelajaran dari ayat-ayat
Al-Quran yang mereka dengar. Mereka juga tidak dapat
merenungkan tanda-tanda kebesaran Allah Swt. yang tampak
di langit, di muka bumi, maupun dalam diri mereka sendiri.’*

Tertutupnya hati, pendengaran, dan penglihatan orang-
orang Kkafir disebabkan oleh kebiasaan mereka dalam
melakukan perbuatan-perbuatan yang dilarang. Setiap
tindakan yang melanggar ketentuan Allah Swt. semakin
memperkuat penghalang yang menutup hati dan telinga
mereka dari kebenaran. Semakin sering mereka melakukan
perbuatan terlarang, semakin rapat dan kokoh penghalang
tersebut, sehingga mereka semakin jauh dari hidayah dan
petunjuk Allah Swit.

Allah Swt. berfirman dalam Al-Qur an Surah an-Nisa
ayat 155,

0 Kementerian Agama RI, Al-Quran dan Tafsirnya..., hal. 40-41.
I Muhammad Andri Setiawan dan Karyono lbnu Ahmad, Perspektif Kepribadian
Manusia..., hal. 78.



77

¢

o lo%d w . o% /t’:i}?\ s (%%, 4 e % s sGigow o . %% (L %

s YRRV jaf (€39 (o

P339 55 g 2OV Gekis B ool 28,85 18 L L
doz &

S5 V) 03 Y6 1 K Gl abo e Sl gl

Maka, karena mereka melanggar perjanjian itu, Kkafir
terhadap keterangan-keterangan Allah Swt., membunuh Nabi
-Nabi tanpa hak (alasan yang benar), dan mengatakan, “Hati
kami tertutup.” Sebenarnya Allah Swt. telah mengunci hati
mereka karena kekufurannya. Maka, mereka tidak beriman
kecuali hanya sebagian kecil (dari mereka). (an-Nisd'/4: 155)

Meskipun sekali-kali mereka telah membuat janji
dengan Allah Swt. akan teguh dan setia, akan taat dan patuh,
namun segala janji itu tidak ada yang mereka pegang teguh,
bahkan perintah dan ayat Allah Swt. mereka mungkiri: “Dan
mereka bunuh Nabi-Nabi dengan tidak benar.” Bukan hati
telah tertutup karena telah penuh oleh pengajaran yang baik,
tetapi dicap atau disegel oelh Allah Swt. lantaran Kkufur,
hingga pengajaran yang baik tidak mau masuk ke dalamnya
lagi.”

Itulah gambaran orang Kkafir, Tertutupnya hati,
pendengaran, dan penglihatan orang-orang kafir merupakan
akibat dari kebiasaan mereka yang terus-menerus melakukan
maksiat dan melanggar perintah Allah Swt. Keengganan
mereka untuk menerima kebenaran bukan karena kurangnya
pengajaran, melainkan  karena akumulasi dosa dan
pengingkaran yang menyebabkan hati mereka disegel oleh
Allah Swt. Penyegelan ini merupakan bentuk hukuman atas
kekufuran dan pengkhianatan terhadap janji mereka kepada
Allah Swt., termasuk penolakan terhadap ayat-ayat-Nya dan
bahkan pembunuhan terhadap para Nabi. Maka, hidayah sulit
masuk kepada mereka karena mereka sendiri yang menutup
diri dari cahaya kebenaran.

2) Karakter Kepribadian Kafir

Kepribadian yang dimaksud merujuk pada perilaku
sehari-hari yang mencerminkan identitas seseorang. Ada
individu yang secara lahiriah tampak sebagai orang beriman,
namun kepribadian mereka sesungguhnya mencerminkan

2 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, ..., hal. 1506.



78

sifat-sifat kekafiran. Berikut adalah beberapa karakteristik
kepribadian kafir:"3

a) Mudah tertekan dalam kesulitan (Ali ‘Imran/3: 151)7

b) Menolak ayat-ayat Allah Swt. (al-An‘am/6: 4-5)

¢) Menghina Islam (al-An‘am/6: 7)

d) Menolak kebenaran dengan argumen dan hujatan (al-

An‘am/6: 25)7°

e) Melakukan perbuatan tercela (al-An‘am/6: 113)®

f) Membuat ajaran palsu (al-An‘am/6: 136)

g) Menistakan ayat-ayat Allah Swt. (al-Anfal/8: 31)

h) Menggunakan segala cara untuk menolak kebenaran (al-

Anfal/8: 36)

1) Suka mempertanyakan ketetapan Allah Swt. (ar-Ra‘d/13:

27)

J)  Sombong dan mengingkari akhirat (an-Nahl/16: 22)

k) Mencintai dunia lebih dari akhirat (an-Nahl/16: 107)

I) Membenci orang beriman (al-1sr&'/17: 46)

m) Memanipulasi ajaran Islam (al-Hajj/22: 72)

n) Menganggap Islam sebagai pemikiran terbelakang (an-

Naml/27: 67-68)

0) Menolak kebenaran meski ada bukti nyata (al-

Qashash/28: 48)

Gambaran kepribadian orang Kkafir diterangkan dalam
Surah al-An’am. Dalam ayat 4 dijelaskan bahwa orang-orang
kafir terus-menerus bersikap membangkang hingga setiap kali
datang kepada mereka suatu ayat atau bukti kebenaran dari Tuhan
mereka, mereka selalu menolak dan berpaling. Betapa sering
mereka menyaksikan sendiri manusia lahir ke dunia lalu
meninggal, menjadi bukti nyata akan siklus kehidupan. Begitu
banyak pula tanda-tanda kebesaran Allah Swt. lainnya yang
seharusnya mereka renungkan, namun semua itu tidak

3 Muhammad Andri Setiawan dan Karyono lbnu Ahmad, Perspektif Kepribadian
Manusia..., hal. 79.

™ Kekufuran membuat manusia selalu dikelilingi oleh rasa takut, sebab hati kecil
mereka selalu mengakui bahwa Langkah mereka salah dan yang mereka perjuangkan
tidaklah benar. Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, ..., hal. 951.

> Ada dua jenis penolakan dan pendustaan orang kafir terhadapa ayat-ayat Allah Swt.
Pertama, mendustakan secara mutlak. Kedua, tidak berpaling secara langsung, sehingga
diantara mereka ada yang mendengarkan dengan sungguh-sungguh dan sengaja seperti
halnya Abu Sufyan, dengan mencari dalih kelemahan Al-Qur an. Dalam M. Quraish Shihab,
Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, Vol. 4, ..., hal. 59.

6 Hati, akal, dan pendengaran orang-orang kafir dibuat condong terhadap apa yang
mereka usahakan itu. Dalam Ibnu Katsir, Tafsir lbnu Katsir, Jilid 3, ..., hal. 277.



79

menggugah hati mereka. Mereka tetap bersikap acuh, berpaling,
menutup diri, bahkan menentang dengan keras. Padahal mereka
tahu bahwa hanya ada satu kekuasaan yang menguasai seluruh
langit dan bumi yaitu Allah Swt. Yang Maha Esa. Meski

demikian, mereka tetap menyembah selain-Nya,
mempersekutukan-Nya dengan berhala-berhala yang mereka
puja.’’

Sikap tidak peduli ini pada akhirnya berkembang menjadi
pendustaan terhadap kebenaran, dan lebih jauh lagi menjadi
ejekan dan penghinaan terhadap ajaran yang dibawa nabi
Muhammad saw.®

Ayat kelima dalam Surah ini menegaskan bahwa ketika
mereka sudah terbukti berpaling, itu juga berarti mereka secara
aktif telah mendustakan kebenaran yang dibawa Al-Quran.
Padahal, berbagai penjelasan dan bukti telah datang kepada
mereka. Pertama, bukti yang ada pada alam yang dapat
disaksikan oleh mata dan direnungkan oleh pikiran. Kedua, bukti
yang ada pada wahyu atau firman Allah Swt. yang disampaikan
oleh Rasulullah saw. berupa Al-Quran, namun semuanya sia-
sia.”® kelak, baik di dunia maupun di akhirat, mereka akan
menyaksikan sendiri kenyataan dari berita-berita yang mereka
hina baik kemenangan yang dijanjikan untuk kaum Muslimin,
kekalahan mereka sendiri, maupun kabar tentang surga dan
neraka sebagaimana yang disampaikan oleh para rasul.

Kebenaran memiliki sifat untuk terus muncul ke
permukaan, walau kerap dicoba untuk disembunyikan. la tidak
sekadar menjadi konsep, tetapi akan tampak dalam realitas,
bahkan jika harus bergerak perlahan. Pada akhirnya, kebenaran
akan hadir untuk menghapus kebatilan.

Dalam ayat ini juga digambarkan tiga tahapan sikap
orang-orang sesat: pertama, bersikap pasif dengan berpaling dari
kebenaran;  kedua, berubah  menjadi  aktif  dengan
mendustakannya; dan ketiga, menunjukkan permusuhan secara
terbuka dengan mengejek dan menghina, agar orang lain pun ikut
berpaling dari kebenaran itu.®

Dalam ayat 7 dijelaskan bahwa, nabi Muhammad saw.

" Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, ..., hal. 1947.

8 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur an,
Vol. 4, ..., hal. 17.

9 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, ..., hal. 1947.

8 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur an,
Vol. 4, ..., hal. 18.



80

sangat menginginkan agar kaum musyrik menerima kebenaran
yang beliau sampaikan dan beriman kepada ayat-ayat Al-Qur an.
Melihat penolakan mereka, seolah-olah hati beliau berharap, “Ya
Allah Swt., mereka belum juga berpikir dan merenungkan
kebenaran. Maka berilah mereka bukti nyata yang bisa mereka
lihat dan rasakan, seperti yang sering mereka minta.””8!

Sebagai respons atas harapan batin Nabi saw., Allah Swit.
menyampaikan bahwa meskipun diturunkan kepada Nabi saw.
sebuah mushaf (Al-Qur’an) secara tertulis di atas lembaran
kertas, lalu orang-orang kafir itu bahkan bisa memegang dan
menyentuhnya langsung dengan tangan mereka, mereka tetap
tidak akan percaya. Sekalipun bukti itu nyata di hadapan mereka,
mereka akan tetap berkata, “Ini tidak lain hanyalah sihir yang
nyata.”8?

Ini menunjukkan bahwa penolakan mereka bukanlah
disebabkan oleh kurangnya bukti, melainkan karena hati mereka
telah tertutup dan enggan menerima kebenaran, meskipun tanda-
tanda dan bukti telah sangat jelas di depan mata. Mereka tidak
kekurangan petunjuk, melainkan menolak untuk tunduk pada
kebenaran yang datang dari Allah Swt. Demikianlah karakter
orang-orang kafir sebagaimana digambarkan dalam Al-Qur an:
keras hati, berpaling dari peringatan, dan lebih memilih kesesatan
meskipun mereka telah menyaksikan tanda-tanda kebenaran
dengan mata kepala sendiri. Keingkaran mereka bukan bersifat
intelektual, tetapi bersumber dari penyakit hati dan kesombongan
batin yang menolak untuk patuh pada Tuhan Yang Maha Esa.

c. Kepribadian Orang Munafik
1) Definisi Kepribadian Munafik
Kalimat “munafik” atau nifaq berarti lubang tempat
bersembunyi di bawah tanah. Lubang perlindungan dari
bahaya udara, disebut nafag. Dari sinilah diambil arti dari
orang yang menyembunyikan suatu penipuan.®
Musfir Bin Zaid Az Zahrani menggambarkan
kepribadian munafik® sebagai individu yang tidak memiliki

8. M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur an,
Vol. 4, ..., hal. 22.

82 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, ..., hal. 1952.

8 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, ..., hal. 127.

8 Munafik yaitu orang yang menyembunyikan kekafiran dan menampakkan
keimanan, menyembunyikan permusuhan dan menampakkan persaudaraan, menampakkan
kebalikan dari apa yang ada dalam batinnya. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam
al-Wasith..., 2004, hal. 942.



81

karakter yang jelas dan cenderung bersikap tidak tegas.
Mereka tidak mampu menentukan posisi yang terang, terutama
dalam hal keimanan kepada Allah Swt.®® Sikap ini
mencerminkan  ketidakkonsistenan  antara  keyakinan,
perkataan, dan tindakan, yang menyebabkan mereka tidak
memiliki komitmen yang kuat terhadap nilai-nilai keimanan.®

Allah Swt. berfirman dalam Al-Qur'an Surah an-Nisa
ayat 145,

sl 2 34 25 50 G i) B3 3 e &y

Sesungguhnya orang-orang munafik itu (ditempatkan) di
tingkat paling bawah dari neraka. Kamu tidak akan mendapat
seorang penolong pun bagi mereka. (an-Nisa'/4: 145)

Al Waliby mengatakan dari Ibnu ‘Abbas ( J"“y‘ S5 &
{,GS\ i), “yaitu, di dasar Neraka.” Ulama lain berkata: “Neraka
itu bertingkat-tingkat rendahnya, sebagaimana Surga pun
bertingkat-tingkat tingginya.” (5. 4 34 %) mereka tidak

akan mendapatkan pertolongan yang dapat menyelamatkan
mereka dari situasi yang mereka alami dan mengeluarkan
mereka dari adzab yang pedih.8” Melalui penjelasan ayat ini
sudah jelas bahwa perbuatan orang-orang munafik sangat
tercela dan tempat kembali mereka adalah seburuk-buruk
tempat.

Mujahid mengatakan, 13 ayat dalam Surah al-Bagarah,
yaitu ayat 8 sampai 20 menceritakan tentang sifat orang-orang
munafik,® berikut bentuk dari sifat-sifat orang munafik:

a) Ucapan tidak sejalan dengan perbuatan.®® (al-Bagarah/2:

8)

b) Orang munafik suka berbohong dan menipu, bahkan

berbohong kepada Tuhannya. *° (al-Bagarah/2: 9)

8 Nifaq (perbuatan orang munafik) terbagi kedalam beberapa macam. Pertama, nifaq
I'tigadi (keyakinan), yang mengekalkan pelakunya dalam neraka. Kedua, nifaq ‘amali
(perbuatan), ia merupakan salah satu dosa besar. Dalam Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid
1, ..., hal. 57.

8 Musfir bin Said Said az-Zahrani, Konseling Terapi..., hal. 417.

8 |bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 2, ..., hal. 438.

8 |bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1, ..., hal. 52.

8 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur an,
Vol. 1, ..., hal. 99.



82

¢) Orang munafik memiliki penyakit hati yang bertambah-
tambah.  Penyakitnya ialah  keragu-raguan  dan
kebimbangan.®! (al-Bagarah/2: 10)

d) Orang munafik gemar berbuat kerusakan di muka bumi.
Kerusakan yang dimaksud adalah berbuat maksiat dengan
melanggar perintah Allah Swt. serta mengabaikan
kewajiban yang dilimpahkan kepada mereka.%? (al-
Bagarah/2: 11-12)

e) Orang munafik merasa lebih pintar, merasa lebih tinggi
dibandingkan orang beriman. Pemuka-pemuka munafik
yang berasal dari yahudi Medinah memandang Rasulullah
saw. dan pengikutnya dengan pandangan meremehkan.
Menurutnya, mereka lebih mengerti soal agama
dibandingkan Muhammad saw.*® Dari sini dapat dilihat
bahwa orang munafik suka mencela pribadi orang. (al-
Bagarah/2: 13)

f) Orang munafik suka mengolok-olok ajaran agama Islam,
mereka bermuka dua.®* Ketika bertemu Muslim mereka
menampakkan keislaman mereka, namun jika kembali ke
golongannya mereka menampakkan kebencian terhadap
Islam. (al-Bagarah/2: 14-15)

g) Orang munafik pada hakikatnya sedang tertipu dengan
hawa nafsu mereka sendiri.®® Mereka lebih memilih
kesesatan daripada petunjuk yang sudah jelas dihadapan
mereka. Dan mereka sungguh merugi karena azab yang
dahsyat sudah menanti mereka. (al-Bagarah/2: 16)

h) Orang munafik buta, tuli, dan bisu akan kebenaran.®®
Semua kebenaran tertutupi karena hawa nafsu dan
keingkaran hati mereka.

Kemunafikan adalah bentuk kepribadian yang terbelah
dan tidak jujur terhadap diri sendiri maupun terhadap Allah

Swt. Ini bukan hanya sekadar penyimpangan perilaku, tetapi

% 1bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1, ..., hal. 59.

%L Ibnu Qayyim, Tafsir Ibnu Qayyim: Tafsir Ayat-ayat Pilihan, Terj. Kathur Suhardi
dari judul “Tafsir al-Qayyim,” Jakarta: Darul Falah, 2000, hal. 125.

92 Al-Hasan al-Bashri mengatakan, diantara bentuk kerusakan yang dilakukan di
muka bumi ini adalah mengangkat orang kafir sebagai pemimpin dan pelindung. Dalam Ibnu
Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1, ..., hal. 65.

9 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, ..., hal. 130.

% M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur an,
Vol. 1, ..., hal. 108.

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, ..., hal. 133.

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, ..., hal. 136.



83

juga mencerminkan kerusakan moral dan spiritual yang dalam.

Orang munafik seolah membangun identitas ganda demi

keuntungan duniawi, namun justru menggali jurang

kebinasaan bagi dirinya sendiri. Mereka menjadi contoh nyata
dari kepribadian yang tidak autentik, yang menutup pintu
terhadap perubahan dan hidayah karena telah dikuasai oleh
hawa nafsu, ego, dan kebodohan hati.
2) Karakter Kepribadian Munafik

Kepribadian munafik memiliki karakter yang khas,
ditandai dengan kepura-puraan dalam  menampakkan
keimanan di hadapan manusia. Secara lahiriah, mereka tampak
saleh, tetapi di dalam hati mereka menyimpan kekufuran yang
mendalam. Allah Swt., yang Maha Mengetahui segala sesuatu
yang tersembunyi dalam diri manusia, telah menggambarkan
sifat-sifat mereka dalam Al-Qur'an.®’Berikut diantara
karakteristik kepribadian munafik:

a) Mereka tidak menerima penerapan ajaran Islam secara
menyeluruh dalam kehidupan sehari-hari, melainkan
hanya mengamalkannya sesuai dengan kepentingan
mereka. (an-Nisa'/4: 61)

b) Mereka memiliki prinsip hidup yang tidak konsisten,
mudah berpindah antara keimanan dan kekufuran demi
keuntungan pribadi. (an-Nis&'/4: 137)

c) Mereka suka mencari perhatian dengan memamerkan
amal ibadah, tetapi jika sedang sendirian, mereka lalai
dalam menjalankan ajaran Islam. (an-Nisa'/4: 142)

d) Dalam hal harta dan kekayaan, mereka berupaya
mendapatkan  keuntungan sebesar mungkin tanpa
memperhitungkan keridhaan Allah Swt.*®® (at-Taubah/9:
58)

e) Mereka memiliki sifat manis dalam berbicara dan mudah
memberikan  janji, tetapi juga dengan mudah
mengingkarinya. (at-Taubah/9: 75-76)

% Muhammad Andri Setiawan dan Karyono lbnu Ahmad, Perspektif Kepribadian
Manusia..., hal. 104-110.

% Menurut Riwayat Ibnu Mardawaih dari Ibnu mas’ud, ayat ini turun ketika
Rasulullah saw. SAW. membagi-bagikan ghanimah dalam perang Hunain karena ada suara-
suara mengatakan bahwa pembagian ini tidak karena Allah Swt. Dan ada pula seorang dari
Anshar mengatakan pembagian ini tidak adil. Dalam Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, ..., hal.
2998.



84

f) Mereka berpikir pendek dan lebih mementingkan
kenyamanan pribadi daripada menghadapi perjuangan
dalam menegakkan ajaran Islam. (al-Hajj/22: 11)

g) Mereka tidak memiliki loyalitas sejati terhadap sekutu
mereka dari kalangan orang kafir, karena mereka akan
mengkhianati mereka jika kepentingan pribadi atau
kelompok mereka terganggu. (al-Hasyr/59: 11)

h) Mereka pandai menyembunyikan niat buruk di balik kata-
kata manis, seolah-olah berbicara demi kepentingan
banyak orang, padahal sebenarnya hanya untuk
keuntungan pribadi mereka sendiri.

(al-Munéfiqin/63: 4)

Kepribadian munafik digambarkan dibanyak Surah
dalam Al-Qur an, diantaranya dalam Surah an-Nisad". Pertama,
dalam ayat 61 Allah Swt. mengajarkan orang munafik tentang
keimanan yang sebenarnya asasnya adalah keharusan taat
kepada Allah Swt., dan taat kepada Rasulullah saw. dengan
mematuhi dan mengikuti sunah beliau, serta taat kepada
pemimpin dari kalangan orang beriman. Allah Swt. juga
mengatakan apabila mereka berbeda pendapat dalam
menghadapi masalah-masalah baru maka dikembalikan kepada
Al-Qur’an. Namun mereka tidak mengambil kaidah ini dan
tidak menerimanya.®®

Kedua, dalam ayat 137 digambarkan watak orang
munafik dalam beragama yang lemah dan tidak konsisten.
Mereka hanya mau beriman jika ada keuntungan yang didapat
dan tidak ada cobaan yang menimpa. Namun, jika ujian
datang, apalagi bertubi-tubi, mereka pun segera kembali
kepada kekafiran. Tanda awalnya terlihat dari mulai
meninggalkan ibadah. Saat ada dorongan atau ajakan kembali
beriman, mereka pun mengaku beriman lagi, namun tanpa
komitmen dan pemeliharaan terhadap keimanan itu.
Akibatnya, mereka mudah kembali kufur, bahkan
kekafirannya menjadi lebih keras dan lebih dalam dari
sebelumnya.'®

Pada tahap itu, mereka tidak lagi merasa takut
melanggar perintah Allah Swt. Hati mereka menjadi tertutup,
semakin jauh dari ampunan Allah Swt., dan semakin gelaplah
jalan yang mereka tempuh. Allah Swt. pun tidak lagi

% Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur'an di bawah naungan Al-Qur-an, Jilid 2, ...,

hal. 396.

100 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, ..., hal. 1471-1472.



85

memberikan petunjuk karena mereka sendiri telah menolaknya
berulang kali. Orang seperti ini disebut mudzabdzab
(bingung),  ragu-ragu, tidak  punya sikap, serta
menggantungkan keyakinannya pada orang lain. Keimanannya
tidak meresap ke dalam hati, hanya sekadar diucapkan dengan
lisan. Maka pantaslah, menurut hukum Allah  Swt.
(sunnatullah), bila dosa-dosanya tidak diampuni.

Ketiga, Allah Swt. menjelaskan salah satu ciri khas
orang munafik dalam Surah an-Nisa ayat 142, yakni ketika
mereka mendirikan salat, mereka melakukannya dengan malas
dan tanpa semangat. Ibnu Katsir dalam tafsirnya menegaskan
bahwa ini adalah sifat tercela terhadap ibadah yang paling
utama: salat. Mereka tidak memiliki niat yang tulus, tidak ada
iman yang menggerakkan hatinya, dan tidak ada rasa takut
kepada Allah Swt. Salat bagi mereka hanyalah formalitas
lahiriah, bukan perjumpaan hati dengan Allah Swt. !

Padahal, seharusnya salat dikerjakan dengan wajah
cerah, hati gembira, dan Kkeinginan yang besar, sebab
seseorang sedang berdiri di hadapan Allah Swt. yang Maha
Pengampun, tempat meminta segala kebutuhan. Namun
sayangnya, bagi orang munafik, salat hanya menjadi kepada
manusia, agar terlihat sebagai orang beriman. Bukan karena
cinta kepada Allah Swt. atau keikhlasan dalam ibadah. Lebih
jauh lagi, mereka hanya mengingat Allah Swt. ketika berada
dalam kesulitan. Saat senang, mereka melupakan Allah Swit.,
bahkan merasa risih jika mendengar nama Allah Swt. disebut-
sebut di dekatnya. Ini menunjukkan hati yang sudah keras dan
jauh dari kesadaran ilahi.

Dengan demikian sudah jelas bahwa Kepribadian
munafik ditandai dengan ketidaksesuaian antara ucapan dan
perbuatan, ibadah yang dilakukan dengan malas dan tanpa
keikhlasan, serta dominasi hawa nafsu yang menutupi
kebenaran. Mereka gemar berbohong, menipu, berpura-pura
beriman, dan hanya mengingat Allah Swt. saat susah. Tidak
memiliki pendirian yang teguh, mereka mudah berubah antara
iman dan kekufuran. Sikap ini menunjukkan hati yang rapuh,
tidak jujur, dan tidak terhubung dengan petunjuk ilahi,
sehingga akhirnya tertutup dari cahaya kebenaran dan
terjerumus dalam kerugian yang nyata.

101 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, ..., hal. 1482-1483.



86

2. Tipe Kepribadian dari Sisi Nafsani

a. Kepribadian Ammarah (Nafs al-Ammarah)

Kepribadian ammarah®> merupakan jenis kepribadian
yang lebih condong kepada dorongan jasmaniah dan
berorientasi pada prinsip kesenangan duniawi. la mendorong
hati manusia untuk melakukan tindakan-tindakan yang rendah,
selaras dengan naluri dasar yang bersifat primitif.1®® Oleh
karena itu, kepribadian ini menjadi sumber keburukan dan
pusat dari sifat-sifat tercela. Allah Swt. berfirman,

Bo A%

Ce

V55 a5 U ) SBRL HUY 2 8 B

Aku tidak (menyatakan) diriku bebas (dari kesalahan) karena
sesungguhnya nafsu itu selalu mendorong kepada kejahatan,
kecuali (nafsu) yang diberi rahmat oleh Tuhanku.
Sesungguhnya Tuhanku Maha Pengampun lagi Maha
Penyayang.” (YUsuf/12: 53)

Menurut Ibnu Katsir, ayat 53 ini berbicara tentang istri
Aziz yang mengaku bahwa dialah yang menggoda Nabi Yusuf
a.s. untuk bermaksiat. Dia mengatakan, ‘“aku tidak
membebaskan diriku dari kesalahan dan dosa karena nafsu
yang selalu berbisik dan mengidam-idami. Karena nafsu
demikian itu halnya, maka aku menggodanya. Memang nafsu
selalu menyuruh kepada keburukan, kecuali yang dipelihara
Allah Swt.”% Dalam ayat ini dijelaskan salah satu jenis nafsu
yang ada pada manusia yaitu nafs al-ammarah yang selalu
berbisik dan selalu menyuruh kepada keburukan.

Menurut Ibn Qayyim, kepribadian ini menempatkan
hawa nafsu sebagai pemimpin, syahwat sebagai pengendali,
kebodohan sebagai pemandu, dan Kkelalaian sebagai
kendaraannya. la terbuai oleh hasrat duniawi serta larut dalam
kesenangan diri dan hawa nafsu. Hal ini membuatnya menjadi

192 Ammarah merupakan shigah mubalaghah dari kata kerja amara-ya muru-imarah
yang berarti sangat sering memerintah atau selalu menyuruh. Dalam Majma’ Lughah al-
Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., 2004, hal. 26.

103 Muhimmatul Hasanah, “Dinamika Kepribadian Menurut Psikologi Islami” dalam
Jurnal Ummul Qura, Vol. XI No. 1 Tahun 2018, hal. 116.

104 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran,
Vol. 6, ..., hal. 482.



87

tuli dan buta terhadap kebenaran, serta cenderung mengikuti
kebatilan. Akibatnya, ia tidak mengenal Tuhan, apalagi
menyembah-Nya. Hidupnya dikendalikan sepenuhnya oleh
hawa nafsu, di mana rasa cinta dan bencinya didasarkan pada
kepentingan pribadi, meskipun hal tersebut bertentangan
dengan ridha Allah Swt.1%

Kepribadian ini termasuk dalam kategori yang
menganiaya diri sendiri. Salah satu cirinya adalah tidak
mempersiapkan bekal yang tepat untuk mencapai tujuan
hidupnya, bahkan justru memilih hal-hal yang menghambat
perjalanannya. Akibatnya, ia akan merugi dan menyesal di
tempat tujuannya kelak.%

Kepribadian ini dikendalikan oleh syahwat yang
menguasai hatinya dan menyebar ke seluruh tubuh. la lebih
mengutamakan hawa nafsunya daripada memenuhi hak-hak
Allah Swt. Akibatnya, ia mudah terjerumus dalam dosa dan
mengabaikan kebaikan. Meskipun memiliki iman dan tauhid,
perbuatan buruknya masih mendominasi dirinya.?” Ia berlaku
zalim dalam tiga aspek:

1) Terhadap dirinya sendiri, karena mengikuti hawa nafsu
dan melupakan Tuhannya.

2) Terhadap sesama manusia, sehingga orang lain
mengalami kerugian akibat tindakannya.

3) Terhadap hak-hak  Allah  Swt., dengan cara
menyekutukan-Nya atau mengabaikan kewajiban kepada-
Nya.

Kepribadian ammarah merupakan bagian dari bawah
sadar manusia yang cenderung mendominasi tanpa kendali
moral dan spiritual. Seseorang yang memiliki kepribadian ini
seolah kehilangan identitas kemanusiaannya karena sifat-sifat
luhur yang seharusnya dimiliki manusia telah sirna.
Kepribadian ini tidak hanya berdampak buruk bagi dirinya
sendiri, tetapi juga berpotensi merusak orang lain.
Eksistensinya dipengaruhi oleh dua kekuatan utama:

195 1hnu Qayyim al-Jawziyyah, Ighatsah al-Lahfan, Kairo: Dar al-Fikr, 1939, juz |,
hal. 9.

196 |bnu Qayyim al-Jawziyyah, Hijrah Paripurna Menuju Allah Swt. dan Rasul-Nya,
terj. Fadhli Bahri, judul asli “Tharigat al-Hijratain wa Bab al-Sa’ddatain”, Jakarta: Pustaka
Azzam, 1999, hal. 245-249.

107 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif, ..., hal. 149.



88

1) Daya syahwat, yang mendorong pemenuhan nafsu birahi,
kesenangan diri, rasa ingin tahu berlebihan, serta
kecenderungan mencampuri urusan orang lain.

2) Daya ghadab,’®® yang melahirkan sifat tamak, serakah,
agresif, ingin berkuasa, keras kepala, sombong, dan
angkuh.

Dengan demikian, kepribadian ammarah cenderung
mengikuti naluri primitif yang menyerupai sifat-sifat binatang,
menjadikan manusia tunduk pada dorongan hawa nafsu tanpa
pertimbangan akal dan moral yang sehat.'%

Kesempurnaan daya ghadab yang terkendali oleh
galbu akan mengarahkan seseorang untuk berjihad di jalan
yang benar, sementara daya syahwat yang terkontrol akan
menuntunnya kepada hubungan yang sah melalui pernikahan.
Dengan kata lain, ketika kedua daya ini berada dalam
keseimbangan yang baik, individu dapat menjalani kehidupan
yang lebih harmonis dan bermakna.

Namun, kepribadian amméarah hanya dapat
berkembang menjadi kepribadian yang lebih baik jika
mendapat rahmat dari Allah Swt.'*® Tingkatan yang dapat
dicapai dari ammarah adalah kepribadian lawwamah, karena
daya hawa nafsu lebih dekat dengan daya akal, tetapi masih
memiliki jarak yang cukup jauh dengan daya galbu yang lebih
tinggi tingkatannya.

Untuk mencapai transformasi ini, seseorang perlu
melakukan latihan spiritual yang intensif guna menekan
dominasi hawa nafsu. Beberapa cara yang dianjurkan adalah
berpuasa, shalat, berdoa, serta berbagai ibadah lainnya yang
dapat membantu mengontrol dan menyeimbangkan dorongan
nafsu dengan akal dan hati.

Eksistensi kepribadian ammarah dipengaruhi oleh dua
faktor utama:

108 Berasal dari kata ghadiba-yaghdabu-ghadhaban yang berarti reaksi emosional

akibat adanya hal yang tidak disukai. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mujam al-
Wasith. .., 2004, hal. 654.

109 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 149.
110 Muhammad sayyid Thanthawi mengatakan tentang tafsir Surah Yusuf ayat 53,

sesungguhnya nafsu manusia sangat banyak mendorong pemiliknya kepada keburukan
kecuali jiwa yang di pelihara Allah Swt. seperti halnya jiwa Yusuf. Dalam M. Quraish
Shihab, Tafsir al-Mishah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur an, Vol. 6, ..., hal. 482.



89

1) faktor internal, yaitu hawa nafsu manusia yang memiliki sifat-
sifat hewan. Ketika hawa nafsu menguasai diri, maka akan
muncul berbagai dampak negatif, di antaranya:

a) Hawa Nafsu sebagai Pengendali atau Tuhan

Ketika hawa nafsu menjadi pengendali utama
seseorang, maka ia cenderung mengutamakan keinginan
pribadi di atas segalanya, bahkan mengabaikan kebenaran
(al-Jatsiyah/45: 23).

Surah al-Jatsiyah ayat 23 ini memberikan isyarat
bahwa sebagian manusia yang menyimpang dari ajaran
agama melakukan penolakan terhadap keesaan Allah Swt.,
bahkan mengingkari keberadaan-Nya. Mereka enggan
melepaskan diri dari keyakinan atau pegangan batil yang
telah mendarah daging dalam diri mereka. Dan ketika
mereka tidak menemukan sosok “tuhan™ yang sesuai
dengan keinginannya, mereka pun menciptakannya sendiri
bukan berdasarkan kebenaran, tetapi menurut dorongan
hawa nafsu yang menjadi sesembahan mereka.'!

Ayat ini mengisyaratkan bahwa penyimpangan
dari ajaran tauhid seringkali bukan karena kurangnya
bukti atau dalil, melainkan karena penolakan batin yang
bersumber dari hawa nafsu. Mereka menolak kebenaran
bukan karena tidak mengerti, tetapi karena lebih memilih
untuk memperturutkan keinginan, kesenangan, atau ego.
Ini adalah bentuk kesyirikan yang halus, di mana ilah
bukan hanya berupa patung atau simbol, melainkan
keinginan yang tidak terkendali dan dijadikan penentu
hidup.

b) Berpaling dari Aturan Allah Swt.

Orang yang dikuasai hawa nafsunya cenderung
menolak aturan Allah Swt. dan lebih memilih jalan
kesesatan (an-Nis&'/4: 27).

Orang-orang yang dikuasai oleh hawa nafsu
cenderung merasa berat dan enggan dalam menjalankan
hukum-hukum Allah Swt., meskipun sesungguhnya setiap
ketentuan Allah Swt. ditetapkan demi kebaikan dan
kemudahan bagi manusia. Allah Swt. mengetahui sifat
dasar manusia yang lemah, sehingga Dia pun membuka
pintu taubat dengan seluas-luasnya bagi siapa saja yang

11 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an,
Vol. 13, ..., hal. 54-55.



90

bersalah dan ingin kembali. Namun, mereka yang lebih
memilih mengikuti dorongan hawa nafsu biasanya lalai
untuk memanfaatkan kesempatan itu.}'?  Alih-alih
bertaubat, mereka terus memperturutkan keinginan pribadi
yang menyesatkan dan mengabaikan petunjuk Allah Swit.
Akibatnya, mereka semakin jauh dari rahmat dan
petunjuk-Nya.

Menyimpang dari Kebenaran

Kepribadian ammarah cenderung menyimpang
dari petunjuk Allah Swt. dan lebih memilih mengikuti
hawa nafsu (al-M&'idah/5: 48-49).

Muhammad bin Ishaq bertaka dari Ibnu Abbas, ia
berkata, “Kaab bin Asad, Ibnu Shaluba, ‘Abdullah bin
Shuriya, dan Syas bin Qais mengatakan, Sebagian mereka
berkata kepada Sebagian yang lainnya: “Pergilah Bersama
kami menemui Muhammad, siapa tahu Kita dapat
memalingkannya dari agamanya.” Maka mereka pun
menemui beliau SAW. lalu berkata: “hai Muhammad,
sesungguhnya engkau telah mengetahui bahwa kami
adalah pendeta, tokoh dan orang-orang terhormat kaum
Yahudi. Sesungguhnya jika kami mengikutimu, niscaya
orang-orang Yahudi pun akan mengikuti kami, dan
mereka tidak akan membantah kami. Antara kami dan
kaum kami terdapat perselisihan, maka kami meminta
keputusan kepadamu mengenai mereka. Menangkanlah
kami atas mereka, maka kami akan beriman dan
membenarkanmu.” Namun Rasulullah saw. menolak
tawaran tersebut.!'®

Dalam kisah ini, para tokoh Yahudi tidak benar-
benar mencari kebenaran, tetapi mencoba memanfaatkan
Rasulullah saw. untuk memenangkan konflik internal
mereka dengan syarat pura-pura beriman. Ini
menunjukkan  bahwa nafsu amméarah cenderung
memperalat agama demi kekuasaan dan pengaruh, serta
enggan tunduk pada kebenaran jika tidak sejalan dengan
kepentingan diri.

d) Meninggalkan Ibadah Salat

12 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran,

Vol. 2, ..., hal. 409-410.

113 |pnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 3, ..., hal. 104.



91

Salah satu akibat dari dominasi hawa nafsu adalah
meninggalkan kewajiban utama dalam Islam, yaitu shalat
(Maryam/19:59).

e) Cenderung Berdusta

Kepribadian ammarah memiliki sifat suka
berdusta untuk membenarkan kepentingan pribadinya (Al-
M&'idah/5:70).

Dalam tafsirnya, Hamka menjelaskan bahwa Bani
Israil memiliki kecenderungan untuk menolak para rasul
yang diutus kepada mereka apabila ajaran yang dibawa
tidak sesuai dengan kehendak dan dorongan hawa nafsu
mereka. Penolakan tersebut tidak hanya berupa
pengingkaran dalam hati, tetapi tampak nyata dalam
berbagai bentuk tindakan yang ekstrem. 4 Di antaranya
adalah mendustakan ajaran para rasul, menentang mereka
secara terbuka, serta memilah-milah ajaran agama
berdasarkan selera mereka sendiri. Bahkan, sebagian dari
mereka sampai tega membunuh para Nabi yang diutus
kepada mereka, seperti Yasy’iya, Zakariya, Yahya, dan
Nabi-Nabi lainnya. Perilaku ini mencerminkan betapa
kuat pengaruh hawa nafsu dalam menutupi hati mereka
dari kebenaran.

f) Cenderung Sesat dan Menyesatkan

Seseorang Yyang dikuasai hawa nafsunya tidak
hanya tersesat, tetapi juga bisa menyesatkan orang lain
(al-M&'idah/5: 77).

Hamka menjelaskan bahwa hawa nafsu yang
menguasai para ahbar (ulama Yahudi) dan ruhban (rahib
Nasrani) telah menyebabkan mereka tersesat dari jalan
yang benar.!’®> Mereka tidak lagi menjadikan agama
sebagai pedoman utama, melainkan terjebak dalam
perebutan kekuasaan dan pengaruh, khususnya dalam
lingkup pemerintahan. Demi mempertahankan kedudukan
dan menjatuhkan lawan-lawan mereka, mereka bahkan
rela mengorbankan para ahli tauhid yang masih
memegang ajaran yang murni. Dalam kondisi seperti itu,

114 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, ..., hal. 1814.

115 Ahbar adalah sebutan untuk ulama Yahudi dan ruhban sebutan untuk rahib
Nasrani. Mereka dulunya tetap mengakui bahwa Tuhan itu esa, namun setelah peristiwa
Konsili Oikomini di tahun 380 yang bertempat di konstantinopel, kaisar Theodesius mulai
membasmi ajaran Tauhid Muthlaq (perjanjian lama) diganti dengan ajaran Trinitas. Dalam
Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3..., hal. 1824.



92

2)

doktrin Trinitas kemudian dipaksakan untuk dianut secara
resmi, bahkan mendapat dukungan penuh dari kaisar.
Akhirnya, para pemuka agama yang telah bersekutu
dengan penguasa politik ini bersama-sama menyesatkan
umat dengan ajaran yang telah menyimpang dari tauhid
sejati.

Kesimpulannya, kepribadian ammarah adalah kondisi
psikologis yang berbahaya karena cenderung membawa
seseorang pada perbuatan yang bertentangan dengan ajaran
Allah Swt. Oleh karena itu, hanya dengan rahmat Allah Swt.
dan usaha keras untuk menekan hawa nafsu, seseorang dapat
meningkatkan kepribadiannya ke tingkat yang lebih baik.
Faktor eksternal yang memengaruhi adalah bisikan setan, yang
dikenal sebagai was-was. Bisikan ini menanamkan dorongan
dalam jiwa manusia untuk melakukan maksiat, kekufuran,
kefasikan, kemusyrikan, serta berbagai perbuatan yang
merusak. Menurut Al-Muhasibi, tanda-tanda seseorang
terkena was-was di antaranya adalah godaan untuk
meninggalkan ibadah wajib dan sunnah, serta ajakan untuk
melakukan maksiat dan mengonsumsi sesuatu yang masih
meragukan kehalalannya (syubhat).1®

Kehadiran was-was dalam jiwa manusia sangat halus,
sehalus aliran darah yang mengalir diseluruh tubuh manusia.
dari Shafiyyah Rasulullah saw. bersabda,

M0 (552 QLY Gpe )% Ot O

"Sesungguhnya setan itu berjalan dalam diri manusia seperti
aliran darah." (HR. al-Bukhari no. 7171, Muslim no. 2175)
Al-Qur'an menjelaskan berbagai cara setan dalam
mempengaruhi manusia, di antaranya:
a) Menyesatkan manusia
Allah Swt. berfirman dalam Surah an-Nis&'/4:60 bahwa
ada orang-orang yang mengaku beriman kepada wahyu
yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw. dan kitab-
kitab sebelumnya, tetapi mereka justru mencari keputusan

116 Al-Haris ibn Asad al-Mahasibi, al-Masa il fi A’mal al-Qullb wa al-Jawarih wa al-

Makasib wa al- ‘4¢/, Kairo: Alim al-Kutdb, hal. 66.

17 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari, Sahih al-Bukhari: Kitab al-Ahkam, hadis No.

7171..., hal. 1772.



93

dari thag(t,''® padahal telah diperintahkan untuk
mengingkarinya. Setan berupaya menjerumuskan mereka
ke dalam kesesatan yang sangat jauh.

b) Mengajarkan sihir
Dalam Surah al-Baqgarah/2: 102, Allah Swt. menjelaskan
bahwa setan-setan pada masa Nabi saw. Sulaiman
mengajarkan sihir kepada manusia. Meskipun Nabi saw.
Sulaiman tidak melakukan kekufuran, setan-setan inilah
yang memperkenalkan ilmu sihir dan mengajarkannya
kepada manusia, termasuk yang diajarkan kepada dua
malaikat di Babilonia, Harut dan Marut.

c) Menyebarkan permusuhan dan kebencian
Allah Swt. dalam Surah al-M&'idah/5: 91 menyatakan
bahwa setan menanamkan permusuhan dan kebencian di
antara manusia melalui minuman keras dan perjudian.
Selain itu, setan berusaha menghalangi manusia dari
mengingat Allah Swt. dan melaksanakan salat.

d) Merusak hubungan keluarga
Dalam Surah Ydsuf/12: 100, Nabi Yusuf a.s. mengakui
bahwa setelah bertahun-tahun terpisah dari keluarganya,
setan telah menyebabkan perselisihan antara dirinya dan
saudara-saudaranya. Ini menunjukkan bagaimana setan
berperan dalam merusak keharmonisan keluarga.

e) Mengajak manusia  kepada  khamr,  perjudian,
penyembahan berhala, dan undian
Surah al-Ma'idah/5: 90 menegaskan bahwa minuman
keras, perjudian, berhala, dan undian adalah perbuatan
keji yang termasuk dalam tipu daya setan. Oleh karena itu,
manusia diperintahkan untuk menjauhinya agar selamat
dan beruntung.

f) Menjerumuskan manusia ke dalam neraka
Allah Swt. dalam Surah Lugman/31: 21 menggambarkan
bahwa ketika manusia diajak untuk mengikuti petunjuk
Allah Swt., mereka lebih memilih tradisi nenek moyang
mereka, meskipun hal tersebut mengarah kepada azab
neraka. Padahal, setanlah yang sebenarnya membujuk
mereka ke dalam kesesatan.

Begitu banyak cara setan dalam menjerumuskan
manusia agar melanggar setiap perintah Allah Swt. Salah

118 Thag(t berarti setiap kesesatan yang memalingkan manusia dari jalan kebenaran.
Juga berarti setan, dukun, penyihir, dan setiap yang menjauhkan manusia dari penyembahan
Allah Swt.. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., 2004, hal. 558.



94

satunya dijelaskan dalam Surah al-M&'idah/5:90, Allah Swit.
mengingatkan manusia dari bahaya tipu daya setan. Bentuk
tipu daya setan terhadap manusia diantaranya: diharamkannya
Khamr,''® diharamkannya judi atau segala permainan yang
membawa kepada pertaruhan,? diharamkannya sembelihan
untuk berhala karena itu perbuatan syirik,*?* diharamkan
mengundi nasib dengan Azlam.1?2

Ayat ini menegaskan bahwa empat perbuatan, minum
khamar, berjudi, menyembelih untuk berhala, dan mengundi
nasib adalah perbuatan rijs (kotor), berasal dari setan, dan
membawa pada kesesatan. Hamka menjelaskan bahwa
tindakan-tindakan ini merusak akal, menghilangkan kendali
diri, serta menghancurkan iman dan akhlak pelakunya.
Minuman keras membuat orang kehilangan kesadaran dan akal
sehat. Judi menguras waktu, harta, serta menjatuhkan martabat
karena didorong oleh keserakahan. Penyembelihan untuk
berhala mengarah pada kemusyrikan, sementara mengundi
nasib mencerminkan hilangnya tawakal dan kepercayaan
kepada Allah Swit.

Kesimpulannya, tindakan-tindakan ini menunjukkan
dominasi hawa nafsu dan menjauhkan manusia dari jalan
iman. Orang yang terlibat di dalamnya sejatinya telah
berpaling dari Allah Swt. dan mengikuti jejak setan. Dalam
konteks kepribadian, perilaku ini mencerminkan dominasi
nafsu ammarah, yang menyesatkan jiwa dan mengikis
kesadaran spiritual. Karena itu, seorang mukmin harus
menjaga dirinya dari segala bentuk godaan yang menjauhkan
dari nilai-nilai tauhid dan mengotori jiwanya.

Eksistensi nafsu ammarah, menurut Al-Ghazali, tidak
selalu membawa pada keburukan selama dapat dikendalikan

119 Khamr merupakan sebutan bagi setiap minuman yang memabukkan dan dapat
menghilangkan akal. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., 2004, hal.
255. Contoh khamr, arak, alkohol, tuak, dan semisalnya.

120 permainan yang membawa kepada pertaruhan seperti, domino,rolet, dadu, tebak-
tebakan nomor, dan semisalnya. Hal ini dilarang karena menguntungkan satu pihak dan
merugikan pihak lainnya.

121 Unsur keharamannya terdapat pada dua hal, pertama penyembelihan itu sendiri,
kedua sembelihan itu tidak boleh dimakan karena sudah disembelih bukan atas nama Allah
Swt.

122 Azlam berarti cangkir atau potongan kayu berupa panah yang digunakan di zaman
jahiliyah untuk melihat nasib seseorang. Termasuk juga kedalamnya menggunakan kartu dan
melihat bintang lahirnya untuk menentukan nasib. Dalam Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3,
..., hal. 1862.



95

oleh akal. Ketika daya ghadab (amarah) diarahkan dengan
benar, ia melahirkan keberanian sebagai bentuk keutamaan
moral.}?® Begitu pula daya syahwat (keinginan) yang dikontrol
oleh pengetahuan baik dan buruk akan menghasilkan
kesederhanaan. Dalam kondisi ini, nafsu ammarah
bertransformasi menjadi kekuatan produktif: mendorong
seseorang menjadi kreatif, tangguh, dan berdaya cipta dalam
menghadapi tantangan hidup.

Keberanian yang lahir dari ghadab yang terkendali
tercermin dalam kesabaran, keteguhan, kelapangan jiwa, dan
kemampuan menguasai diri dalam berbagai kondisi.
Sementara kesederhanaan dari syahwat yang terdidik tampak
dalam rasa malu terhadap keburukan, kepuasan terhadap yang
halal, sifat dermawan, disiplin diri, optimisme, dan
kewaspadaan terhadap hal yang meragukan (wara’). Inilah
gambaran kepribadian yang seimbang: keberanian dan
penjagaan diri yang dipandu oleh akal dan nilai-nilai etis,
sehingga nafsu ammarah bukan lagi ancaman, melainkan
potensi untuk mencapai keutamaan dan kemuliaan jiwa.?*

Al-Ghazali secara halus menegaskan bahwa potensi
destruktif dalam manusia justru dapat menjadi sumber
kekuatan apabila dibimbing oleh akal yang tercerahkan dan
hati yang bersih. Dengan kata lain, keberanian dan
kesederhanaan bukan muncul karena lenyapnya nafsu,
melainkan karena nafsu telah berada di bawah kontrol
kesadaran spiritual. Oleh sebab itu, membangun kepribadian
yang unggul dan stabil memerlukan latihan jiwa (riyadhah),
pembinaan akhlak, serta pemahaman mendalam terhadap
dorongan-dorongan batin.

Dalam konteks ini, nafsu ammarah berperan seperti
energi mentah: jika dibiarkan liar, ia merusak; tetapi jika
dibina, ia menjadi bahan bakar menuju kebaikan,
produktivitas, dan kedewasaan spiritual. Pandangan ini
sekaligus menggarisbawahi pentingnya integrasi antara
kecerdasan intelektual, kecerdasan emosional, dan kecerdasan
spiritual dalam pembentukan karakter.

b. Kepribadian Lawwamah (Nafs al-Lawwamah)

123 gulaiman Dunya, Al-Hagigat fi Nazhr al-Ghazali, Mesir: Dar al-Ma’arif, tt., hal.
332.
124 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 152



Lawwamah berasal dari kata al-Lalm yang berarti
mencela-menyesali-menegur,’?® juga memiliki makna al-
taraddud (keraguan dan kebimbangan) karena masih bergulat
antara dorongan nafsu (ammarah) dan seruan hati nurani
(muthmainnah). Sifat kebimbangan ini tercermin dalam
perubahan kondisi batin seseorang, seperti ingat tetapi
kemudian lupa, menerima lalu menolak, bersikap lembut lalu
menjadi kasar, bertaubat tetapi kembali berbuat dosa,
mencintai lalu membenci, merasa senang lalu bersedih, serta
taat dan bertakwa namun kemudian bermaksiat. Istilah
lawwamah disematkan karena memiliki sifat al-lalm, yaitu
kecenderungan untuk mencela baik mencela diri sendiri karena
meninggalkan keimanan maupun karena melakukan maksiat
dan meninggalkan ketaatan.?® Allah Swt. berfirman,

gl A0 1305

Aku bersumpah demi jiwa yang sangat menyesali (dirinya
sendiri). (al-Qiyamah/75: 2)

Tanthawi Jauhari menuliskan penafsiran beliau terkait
dua sumpah Allah Swt. di ayata pertama dan kedua surat ini,
“Tuhan bersabda, “Aku bersumpah dengan hari kiamat dan
Aku bersumpah dengan nafsu yang selalu menyesali dirinya,
meskipun dia telah bersungguh-sungguh berbuat taat, atau
jenis macam-macam nafsu. Tiap-tiap nafsu di hari kiamat
akan menyesali diri, meskipun dia pernah berbuat baik
ataupun berbuat jahat, dia selalu menyesali diri. Kalua dia
pernah berbuat baik, dia menyesal mengapa tidak aku tambah.
Kalua dia berbuat jahat dia pun menyesal mengapa aku
kerjakan itu. Semuanya itu ada keterangan dalam hadis-hadis
yang dirawikan.”

Sa’id bin Jubair, murid Ibnu Abbas mengatakan,
“Lawwamah” ialah penyesalan atas diri sendiri karena berbuta
salah, menyesali diri sendiri karena kabajikan yang dikerjakan
masth  kurang.”  Mujahid  mengartikan,  “menyesali
keterlanjuran masa lalu.” Hasan al-Bashri menjelaskan, Orang
yang beriman senantiasa introspektif dan merasa menyesal
atas kekurangan serta kesalahan yang dilakukan. Ia
merenungkan, “Mengapa aku berkata seperti itu? Mengapa

125 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., 2004, hal. 847.
126 |bn Qayyim al-Jawziyyah, al-R@h..., hal. 220-221.



97

aku makan dan minum dengan cara seperti ini? Apa
sebenarnya yang aku inginkan dari hidup ini?” Sebaliknya,
orang yang durhaka terus menerus melakukan dosa tanpa
berpikir panjang, lalu baru menyesal setelah semuanya
terjadi.t?’

Rasa sesal yang timbul dari nafs lawwamah bukanlah
kelemahan, melainkan sinyal kekuatan moral dan potensi
perbaikan diri. Jiwa yang mampu mencela dirinya atas
kesalahan adalah jiwa yang masih hidup dan peka terhadap
nilai-nilai kebenaran. Inilah modal penting dalam proses
menuju kematangan spiritual dan keselamatan akhirat. Hal ini
mengisyaratkan bahwa siapa pun yang menjaga rasa
penyesalan dalam dirinya, yang selalu berhati-hati sebelum
terjerumus dalam kesalahan, maka ia memiliki peluang besar
untuk terhindar dari kebinasaan pada Hari Kiamat.

Kepribadian lawwamah adalah kepribadian yang telah
mendapatkan cahaya dalam hatinya, sehingga mendorongnya
untuk bangkit dan berupaya mengatasi kebimbangannya di
antara dua pilihan.?® Dalam proses tersebut, terkadang muncul
perbuatan buruk akibat dorongan sifat gelap dalam dirinya.
Namun, ketika cahaya ilahi menyadarkannya, ia pun
menyesali perbuatannya, mencela dirinya sendiri, lalu
berusaha bertaubat dan memohon ampunan.*?°

Dari pengertian tersebut, dapat dipahami bahwa
kepribadian lawwamah berada di antara kepribadian ammarah
dan muthma’innah. Kepribadian ini berusaha meningkatkan
kualitas dirinya dengan bantuan cahaya nurani yang terang.
Namun, dalam prosesnya, masih terdapat pengaruh dari watak
gelap yang ikut membentuk kepribadiannya, sehingga
menimbulkan kebimbangan dan kebingungan. Pada akhirnya,
kebimbangan tersebut akan mengarah pada tiga kemungkinan:
1) la dapat tertarik pada watak gelapnya, sehingga tetap

berada dalam kualitas rendah dan cenderung mengikuti
hawa nafsunya. Dalam hal ini, ia bersekutu dengan
dorongan nafsu (hawa nafsu). Al-Ghazali menjelaskan
bahwa ketika akal dikuasai oleh syahwat dan amarah
(ghadab), akan terjadi tarik ulur antara keduanya. Padahal,

127 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 10, ..., hal. 233.

128 Hikmawati, Bimbingan dan Konseling Perspektif Islam, Jakarta: PT. Raja
Gravindo Persada, 1997, hal. 42.

129 <Abd al-Razzaq al-Kalsyant, Mujam Isthiléhat al-Shifiyah, Kairo: Dar al-‘Inad,
1992, hal. 115-116.



98

seharusnya akal memiliki kendali untuk mengendalikan
syahwat dan amarah tersebut.

2) la dapat tertarik pada cahaya nurani, sehingga terdorong
untuk bertaubat dan berusaha memperbaiki kualitas
dirinya. Dalam hal ini, ia selaras dengan galbu yang
mendorongnya menuju  kebaikan dan peningkatan
spiritual.

3) la bisa berada dalam posisi netral, di mana tindakan yang
dilakukannya tidak sepenuhnya bernilai baik maupun
buruk. Sebaliknya, tindakannya lebih berorientasi pada
kelangsungan eksistensinya sebagai manusia, tanpa
keterlibatan yang dominan dari dorongan negatif maupun
dorongan spiritual %

Kepribadian lawwamah merupakan tipe kepribadian
yang lebih banyak dipengaruhi oleh akal. Sebagai elemen yang
bersifat insaniyyah (kemanusiaan), akal bekerja berdasarkan
prinsip rasionalitas dan realitas, yang mengantarkan manusia
pada tingkat kesadaran intelektual. Namun, jika sistem
kendalinya tidak cukup kuat untuk mengatasi dominasi hawa
nafsu, maka prinsip rasionalitasnya dapat berubah menjadi
paham rasionalisme.

Rasionalisme adalah suatu pandangan yang hanya
mengakui kebenaran yang bersumber dari akal semata,'®!
sementara segala sesuatu di luar rasionalitas dianggap keliru.
Paham ini banyak dianut oleh kaum humanis yang
menitikberatkan pola pikirnya pada kemampuan manusia
secara mandiri, sehingga memiliki sifat antroposentris, yaitu
menempatkan manusia sebagai pusat segala kebenaran dan
realitas.

Kepribadian humanis dapat dipandang baik dalam
standar kemanusiaan, karena paham ini menjunjung tinggi
kebebasan, hak asasi, dan kemandirian manusia secara
mutlak.’® Namun, dalam perspektif kepribadian Islam,
kepribadian humanis bisa bernilai negatif, karena melupakan
perjanjian primordial manusia dengan Tuhan yang telah
ditetapkan di alam arwah.

130 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 153-154.
181 Dalam https://www.kbbi.web.id/rasionalisme. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025

pukul 13.00 WIB.

Dosen sosiologi, “Pengertian Humanis, Ciri, Jenis dan 8 Contohnya,” Dalam

https://dosensosiologi.com/pengertian-humanis/. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 Pukul

14.00 WIB.


https://www.kbbi.web.id/rasionalisme
https://dosensosiologi.com/pengertian-humanis/

99

Kepribadian humanis cenderung kehilangan kesadaran
akan identitas dirinya. la disebut lupa diri karena mengabaikan
perannya sebagai khalifah dan hamba Allah Swt. di bumi. la
tidak tahu diri karena tidak menyadari keterbatasan
kekuatannya yang serba relatif. Bahkan, ia bisa jatuh dalam
kesesatan ketika mengabaikan keberadaan Tuhan, hingga pada
puncaknya menjadikan akal sebagai satu-satunya kebenaran
absolut. Paham humanisme ini berkembang dalam aliran
psikologi Humanisme, yang menitikberatkan manusia sebagai
pusat segala sesuatu.**®

Akal yang baik adalah akal yang tunduk pada nur
galbu. Secara hakikat, akal bukanlah sesuatu yang buruk,
tetapi ia tidak memiliki nilai spiritual dan transendental jika
tidak diarahkan dengan benar. Manusia yang menggunakan
akalnya dengan baik mungkin saja memiliki kepribadian sosial
yang tinggi dan moral yang baik, tetapi jika tidak didasarkan
pada motivasi ibadah, maka nilai-nilai tersebut hanya sebatas
nilai kemanusiaan, tanpa keterkaitan dengan aspek ketuhanan.

Demikian pula, kapasitas akal dalam mencapai
pengetahuan dan kebenaran bersifat terbatas. Akal hanya
mampu mengakses kebenaran rasional tanpa menjangkau
aspek supra-rasional. Al-Ghazali menekankan bahwa akal
sering kali membelokkan fakta, dipenuhi kepalsuan dan ilusi.
Akal tidak dapat memahami hal-hal tersembunyi, sering kali
mendustai indra, sebagaimana indra pun dapat menyesatkan
akal. Bahkan dalam mimpi, akal tidak mampu menolak hal-hal
yang irasional. 34

Namun, ketika akal memperoleh cahaya dari nur galbu,
fungsinya menjadi lebih baik. Akal dapat digunakan sebagai
salah satu sarana untuk mendekatkan diri kepada Tuhan.
Meskipun Al-Ghazali lebih menekankan metode intuisi dan
keterbukaan terhadap misteri llahi, ia tetap mengakui
pentingnya metode akal dalam memahami kebenaran.'®

Sementara itu, menurut Ibn Sina, akal memiliki
kemampuan untuk memahami konsep-konsep abstrak dan

133 Yustinus Semiun, OFM, Teori-teori Kepribadian Humanistis, Yogyakarta: PT
Kanisius, 2021, hal. 16-18.

134 <Abd al-Halim Mahmud, Qadhiyah al-Tashawwuf al-Mungidz min al-Dhalal,
Kairo: Dar al-Ma’arif;, tt., hal. 36.

135 yusuf al-Qardhawi, Al-Imam al-Ghazali bayn Madihiyuhu wa Nagidiyuhu, Kairo:
Dar al-Wafa’, 1992, hal. 43-44.



100

dapat mencapai tingkat akal yang bermanfaat.’*®* Akal yang

bermanfaat adalah akal yang mampu menerima limpahan

pengetahuan dari Tuhan melalui perantara malaikat Jibril.

Sementara itu, Ibn Miskawaih berpendapat bahwa
kekuatan nafsu dapat mencapai tingkat kearifan yang
mencakup beberapa aspek utama. Pertama, kepandaian, yaitu
kemampuan untuk dengan cepat menarik kesimpulan serta
kemudahan dalam memahaminya. Kedua, ingatan, yang
memungkinkan nafs untuk menetapkan gambaran dari
pengalaman yang telah diserap, baik melalui indra maupun
imajinasi.

Ketiga, kejernihan pikiran, yaitu kesiapan nafs dalam
menyusun dan menyimpulkan sesuatu yang diinginkan.
Keempat, ketajaman dan kekuatan otak, yang mencerminkan
kemampuan nafs dalam merenungkan pengalaman masa lalu
serta mengambil pelajaran darinya. Terakhir, kemampuan
belajar dengan mudah, yakni ketajaman nafs dalam memahami
berbagai hal, yang pada akhirnya memungkinkannya untuk
menguasai  persoalan-persoalan  teoretis secara lebih
mendalam.*¥’

Karena ketidakstabilannya, Ibn Qayyim al-Jawziyyah
membagi kepribadian lawwamah menjadi dua jenis:

1) Kepribadian lawwéamah maltmah, vyaitu kepribadian
lawwamah yang cenderung bodoh dan zalim. Individu
dengan tipe ini tidak memiliki kesadaran penuh akan
kesalahannya atau tetap terjebak dalam keburukan tanpa
usaha untuk memperbaiki diri.

2) Kepribadian lawwamah ghayr malimah, vyaitu
kepribadian lawwamah yang mampu mengakui kesalahan,
mencela perbuatan buruknya, serta berusaha untuk
memperbaikinya.!3®

Kepribadian lawwamah memiliki sisi positif karena
masih berada dalam tahap awal menuju kebaikan. Artinya,
individu yang memiliki kepribadian ini mulai beranjak dari
kondisi tercela menuju tingkat yang lebih baik. Perubahan ini
ditandai dengan adanya taubat serta perjuangan dalam
melawan hawa nafsu. Namun, karena masih dalam tahap awal,

1% Harun Nasution, falsafat dan Mistisisme dalam Islam, Jakarta: Bulan Bintang,
1995, hal. 37.
137 Ibn Maskawaih, Menuju kesempurnaan Akhlak, terj. Helmi Hidayah, judul asli

“Tahdzib al-Akhlag”, Bandung: Mizan, 1994, hal. 46-47.

138 |bn Qayyim al-Jawziyyah, al-RGh..., hal. 221.



101

kepribadian lawwamah belum sepenuhnya membawa manusia
kepada hakikat eksistensi sejatinya. Eksistensi manusia yang
sebenarnya baru dapat terwujud ketika seseorang mencapai
kepribadian muthma’innah, yakni kondisi jiwa yang telah
mencapai ketenangan dan kepasrahan penuh kepada Allah
SWt.139

Kepribadian lawwamah memiliki nilai penting sebagai
titik balik kesadaran moral. la menunjukkan bahwa hati belum
mati, masih ada nurani yang menegur dan memanggil pada
kebenaran. Oleh karena itu, meskipun belum ideal, jiwa
lawwamah layak dihargai sebagai fase konstruktif dalam
perjalanan spiritual menuju kedewasaan iman dan keutuhan
diri.

c. Kepribadian Muthma'innah (Nafs al-Muthmainnah)

Kepribadian muthma'innah*° adalah kepribadian yang
telah mencapai kesempurnaan cahaya galbu, sehingga mampu
meninggalkan sifat-sifat tercela dan menumbuhkan sifat-sifat
yang baik. Kepribadian ini senantiasa berorientasi pada galbu
untuk memperoleh kesucian serta membersihkan diri dari
segala kotoran batin. Akibatnya, individu dengan kepribadian
ini akan merasakan ketenangan dan ketenteraman dalam
hidupnya, karena ia telah mencapai keseimbangan spiritual
dan emosional yang selaras dengan nilai-nilai ilahi.*

Kepribadian muthma’innah dapat dicapai ketika jiwa
diambang pintu ma rifah Allah Swt. disertai dengan adanya
ketundukan dan kepasrahan. Allah Swt. berfirman,

Y5 o .0 93 ST
alat) 2 2D

Wahai jiwa yang tenang, (al-Fajr/89: 27)
Lz ol ol ) far)

kembalilah kepada Tuhanmu dengan rida dan diridai. (al-
Fajr/89: 28)

139 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 156.

140 Muthmainnah merupakan isim maf“ul dari fiil thama'ana-yathmainnu yang berarti
jiwa yang ditenangkan atau jiwa yang telah mencapai ketenangan. Dalam Majma’ Lughah al-
Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., 2004, hal. 566.

141 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, al-RGh..., hal. 221.



102

Nafs Muthma'innah yaitu jiwa yang telah mencapai
ketenangan dan ketentraman. Jiwa yang telah digembleng
oleh pengalaman dan penderitaan. Jiwa yang telah melalui
berbagai jalan berliku, Jiwa yang telah mencapai iman, karena
telah matang oleh berbagai percobaan. Jiwa inilah yang
tenang menerima segala kabar gembira ataupun kabar yang
menakutkan.'*?Allah Swt. ridha terhadapnya lantaran amal
perbuatan baiknya selama hidup.

Kepribadian muthma’innah bersumber dari qalbu
manusia,'** sebab hanya galbu yang mampu merasakan
ketenangan, karena memiliki natur ildhiyyah. Qalbu
senantiasa condong pada ketenangan dalam beribadah,
mencintai, bertaubat, bertafakur, serta mencari ridha Allah
Swt. Dengan demikian, orientasi utama kepribadian ini
bersifat teosentris, yaitu berpusat pada Tuhan. Individu
dengan kepribadian muthma’innah menjadikan spiritualitas
sebagai landasan utama dalam berpikir, bersikap, dan
bertindak, sehingga hidupnya senantiasa berada dalam
ketenangan dan kedekatan dengan Allah Swt. Allah Swt.
berfirman,

3%y o i Ey 4 alEs Dl 5

Adapun orang-orang yang takut pada kebesaran Tuhannya
dan menahan diri dari (keinginan) hawa nafsunya. (an-
Nazi‘at/79: 40)

Jiwa Muthmainnah bisa mengarahkan potensi nafsunya
kepada kebaikan dan tidak melanggar syri’at Allah Swt.
Sayyid Qutub mengatakan, bahwa Allah Swt. tidak
menugaskan manusia berselisih dengan nafsunya. Allah Swit.
mengetahui bahwa itu berada di luar kemampuan manusia,
tetapi manusia ditugaskan untuk menjinakkan dan
mengendalikannya dengan rasa takut yang dia miliki akan
kebesaran dan kemuliaan Allah Swt.144

Satu-satunya daya nafsani dalam diri manusia yang
mampu menahan hawa nafsu dan berorientasi pada
teosentrisme adalah galbu. Jika galbu ini berfungsi dengan

142 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 10, ..., hal. 153.

143 |bn Qayyim al-Jawziyyah, al-R(h..., hal. 216.

144 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran,
Vol. 15, ..., hal. 49.



103

baik, maka manusia akan mencapai ketenangan jiwa dan
keberhasilan  dalam  menundukkan  dorongan-dorongan
rendahnya. Pada akhirnya, keadaan ini akan membimbingnya
menuju kebahagiaan hakiki, sebagaimana yang dijanjikan
dalam ayat di atas, yaitu memperoleh surga sebagai tempat
kembalinya. Sesuai dengan sabda Rasulullah saw. yang
diriwayatkan oleh Nu’man bin Basyir,

<

2
P N 2 P 1. o 1. < Zzoe, B . @
ded Saed 55 S Aed Al Esdl 1) Bad a3 )
o _o {2 °
145 1301 a5 VT IS A

"Sesungguhnya di dalam tubuh manusia terdapat segumpal
daging. Jika ia baik, maka baiklah seluruh tubuhnya. Namun,
jika ia rusak, maka rusaklah seluruh tubuhnya. Ketahuilah,
segumpal daging itu adalah hati." (HR. Bukhari dan Muslim)

Menurut Ibn Abbas, kepribadian muthma’innah dalam
ayat tersebut diperuntukkan bagi orang-orang yang beriman.
Qatadah menafsirkan bahwa ayat ini berkaitan dengan orang
mukmin yang jiwanya merasa tenteram dengan janji-janji
Allah Swt. Al-Hasan menambahkan bahwa kepribadian ini
adalah mereka yang merasa tenang terhadap firman Allah Swit.
dan kemudian mempercayainya sepenuhnya. Mujahid
berpendapat bahwa nafs muthma’innah adalah jiwa yang
kembali kepada Allah Swt., tunduk, serta percaya kepada-Nya
sebagai Tuhan. Jiwa ini merasa tenteram dalam menjalankan
perintah-Nya dan memiliki keyakinan teguh akan perjumpaan
dengan-Nya di akhirat kelak.4®

Menurut Ibn Qayyim, kepribadian muthma’innah
dimiliki oleh mereka yang bersegera dalam meraih kebaikan
dan membekali diri dengan amal yang baik. Mereka
menikmati keuntungan spiritual yang luar biasa dan tergolong
sebagai orang-orang saleh serta selalu dekat dengan Allah
Swit.

Kepribadian muthma’innah  dapat dikategorikan
sebagai kesadaran tertinggi atau supra-kesadaran manusia. Hal
ini karena kepribadian ini memiliki ketenangan dalam

145 Muhammad lbn Ismail al-Bukhari. Shahih al-Bukhari: Kitab al-iman, hadis No.
52, Beirut: Dér al-Fikr, 1981, hal. 44, Dan Muslim ibn al-Hajjaj. Shahth Muslim: Kitab al-
Muségat, hadis No. 1599, Beirut: Dar al-Fikr, 1991, hal. 203.

148 1hnu Qayyim al-Jawziyyah, Ighatsah al-Lahfan, Kairo: Dar al-Fikr, 1939, juz |,
hal. 76.



104

menerima keyakinan fitrah, yakni keyakinan yang telah
ditanamkan dalam roh manusia di fithrah al-munazzalah sejak
alam arwah dan kemudian dikukuhkan oleh wahyu llahi.
Tidak seperti kepribadian lawwamah, yang masih mengalami
kebimbangan dan keraguan.

Menurut Ibn Khaldun dalam Mugaddimah, roh galbu
menjadi tempat bersemayamnya roh akal. Secara esensial, roh
akal memiliki kemampuan untuk mengetahui segala sesuatu di
alam amar (alam perintah Tuhan) karena ia memiliki potensi
tersebut. Namun, sering kali pengetahuan ini tidak dapat
dicapai karena adanya hambatan yang berasal dari badan dan
indra. Jika hambatan tersebut dapat dihilangkan, maka roh
akal mampu menembus dan memperoleh pengetahuan tersebut
dengan lebih jelas. 4’

Dengan kekuatan dan kesucian daya galbu, manusia
dapat menerima wahyu dan ilham dari Tuhan. Wahyu secara
khusus diberikan kepada para Nabi saw., sedangkan ilham
dianugerahkan kepada manusia suci.

Pengetahuan yang diperoleh dari wahyu dan ilham
bersifat supra-rasional, sehingga mungkin sulit untuk
dipahami dan dicerna oleh akal. Segala bentuk pengetahuan
yang dapat ditangkap oleh akal juga dapat ditangkap oleh
galbu, karena salah satu fungsi galbu adalah kognisi. Namun,
tidak semua pengetahuan yang diterima oleh galbu dapat
diterima oleh akal, sebab akal memiliki keterbatasan dalam
memahami aspek yang bersifat transendental .48

Kepribadian ~ muthma’innah ~ memiliki  berbagai
karakteristik utama, di antaranya adalah keimanan yang kuat,
keyakinan yang teguh, serta keikhlasan dalam menjalani
kehidupan. Selain itu, sifat tawakkal atau berserah diri kepada
Allah Swt., ketulusan dalam bertaubat, dan usaha untuk selalu
mendekatkan diri kepada-Nya juga menjadi ciri khas
kepribadian ini.

Seseorang dengan kepribadian muthma’innah juga
ditandai dengan kesabaran dalam menghadapi ujian,
kebijaksanaan dalam bersikap, serta kerendahan hati
(tawadhu’). Ketenangan batin, kecintaan kepada Allah Swit.
dan Rasul-Nya, serta ketaatan dalam menjalankan perintah-

147 Abd al-Rahman ibn Khaldun, Mugaddimah min Kitab al-‘Ibdr wa Diwdn al-
Mubtada™ wa al-Khabar fi ayyam al- ‘Arab wa al- ‘Ajam wa al-Barbar, Beirut: Dar al-Fikr,tt.,

hal. 476.

148 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 158.



105

Nya dan menjauhi larangan-Nya semakin menguatkan karakter
tersebut. Selain itu, sifat berani dalam kebenaran, menjaga diri
dari keburukan, kejujuran, dan kasih sayang terhadap sesama
juga menjadi bagian penting dari kepribadian ini.

Individu yang memiliki kepribadian muthma’innah
seharusnya berada pada tingkatan tertinggi dibandingkan
dengan kepribadian ammarah dan kepribadian lawwamah. Hal
ini dikarenakan kepribadian muthma’innah menempati posisi
puncak dalam hierarki kepribadian, melampaui kedua
kepribadian lainnya.!#®

Keistimewaan konsep kepribadian dalam Islam terletak
pada kepribadian muthma’innah, yang berorientasi kepada
Tuhan (teosentris) dan dikendalikan oleh galbu. Dalam
perspektif ini, galbu dianggap sebagai pusat utama kepribadian
manusia karena menempati posisi tertinggi dalam struktur
kepribadian Islam. Dengan peranannya yang dominan, galbu
memiliki kemampuan untuk mengontrol dan mengarahkan
seluruh sistem kepribadian yang dimiliki manusia.**

Al-Ghazali berpendapat bahwa galbu merupakan pusat
utama dalam memahami hakikat segala sesuatu,’™! sementara
otak hanya terbatas pada pengetahuan yang bersifat rasional.
Di sisi lain, Murray menyatakan bahwa otak adalah pusat
kepribadian manusia, di mana tanpa otak, kepribadian tidak
dapat terbentuk.*?

Dalam konsep kepribadian Islam, keberadaan otak atau
akal diakui sebagai bagian penting dalam proses berpikir dan
memahami dunia, namun qalbu tetap menjadi struktur
tertinggi dalam mengendalikan perilaku manusia. Qalbu bukan
hanya berfungsi dalam ranah kognitif, tetapi juga sebagai
pusat spiritual yang menentukan arah hidup seseorang
berdasarkan petunjuk ilahi. Oleh karena itu, dalam Islam,
galbu memiliki kedudukan lebih tinggi dibandingkan otak
dalam membentuk kepribadian yang sempurna.®®

Melalui galbu, manusia diarahkan untuk mencapai
kepribadian ildhiyyah. Dalam Islam, kepribadian insani
dikategorikan sebagai kepribadian yang berada dalam tingkat

149 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 10, ..., hal. 153.

150 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 160.

151 Sulaiman Dunya, Al-Hagigat fi Nazhr al-Ghazalf, Mesir: Dar al-Ma’arif, tt., hal.
143.

152 Hall dan Lindzey, Teori-Teori Holistik (Organismik-Fenomonologis..., hal. 25.

158 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 161.



106

kesadaran, sedangkan kepribadian llahi berada dalam ranah
supra kesadaran. Oleh karena itu, aktualisasi diri, realisasi diri,
dan pengembangan diri tidak hanya berhenti pada tingkat
kesadaran, tetapi harus ditingkatkan hingga mencapai supra
kesadaran, yang diwujudkan dalam bentuk ketaatan dan
kepatuhan kepada Allah Swt.

Sementara itu, dalam teori kepribadian Freud, konsep
super ego hanya berfokus pada pembentukan moralitas, yang
berkembang melalui internalisasi nilai-nilai dan norma sosial.
Kepribadian yang ideal, menurut Freud, adalah kepribadian
yang mampu menyerap moralitas masyarakat dan mencapai
kesempurnaan dalam kerangka tersebut.*>* Namun, teori Freud
tidak menyentuh aspek keagamaan dan ketuhanan, bahkan ia
menganggap agama sebagai bentuk obsesi, ilusi, atau
khayalan.’® Hal ini menunjukkan bahwa teori kepribadian
Freud belum masuk dalam wilayah supra kesadaran, yang
dalam konsep Islam justru menjadi puncak perkembangan
kepribadian manusia.

C. Struktur Kepribadian Manusia dalam Al-Qur an

Menurut James P. Chaplin, struktur didefinisikan sebagai
"suatu organisasi permanen, pola, atau kumpulan unsur-unsur yang
bersifat relatif stabil, menetap, dan abadi."*™® James Drever
mendefinisikan struktur sebagai "komposisi, pengaturan bagian-
bagian komponen, serta susunan dari suatu kompleks secara
keseluruhan."'®" Sementara itu, Kurt Lewin menyatakan bahwa
struktur  kepribadian merupakan cara untuk menggambarkan
kepribadian sebagai suatu entitas yang terpisah dari hal-hal lain di
dunia.®®

Dari berbagai definisi tersebut, dapat disimpulkan bahwa
struktur kepribadian mengacu pada aspek-aspek kepribadian yang

1% Hall dan Lindzey, Teori-teori Psikodinamik (klinik), terj. Yustinus, judul asli

“Theoris of Personality”, Yogyakarta: Kanisius, 1993, hal. 67

155 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif..., hal. 161.
1% James P. Chaplin, kamus Lengkap Psikologi, terj. Kartini Kartono, Jakarta:

Rajawali, 1989, hal.489.

157 James Drever, Kamus Psikologi, terj. Nancy Simanjuntak, Jakarta: Bina Aksara,

1986, hal.467.

1% Calvin S. Hall dan Gardner Lindzey, Teori-teori Holistik (Organismik-

Fenomenologis) ..., hal. 279-307.



107

bersifat relatif stabil, tetap, dan abadi, yang menjadi unsur utama
dalam pembentukan tingkah laku individu.**

1. Aspek Pembentuk Kepribadian dalam Al-Qur an

a. Aspek Internal

Dalam perspektif ~ Al-Qur'an, kepribadian manusia
dipahami sebagai kesatuan yang kompleks antara fisik dan non-
fisik. Al-Quran menggunakan berbagai istilah  untuk
menggambarkan aspek-aspek tersebut, seperti jasad, ruh, nafs,
galbu, dan akal.

Setiap unsur ini memiliki perannya masing-masing dalam
membentuk karakter individu. Interaksi antara unsur-unsur
tersebut berkontribusi pada pembentukan perilaku dan tindakan
manusia, yang mencerminkan kepribadian unik setiap individu.

1) Jasad
Jasad®®® merujuk pada tubuh fisik manusia yang terdiri
dari unsur materi, yaitu tanah, sebagaimana disebutkan dalam
Al-Quran. Aspek jasad ini menjadi fondasi kehidupan
manusia di dunia dan memungkinkan manusia untuk
berinteraksi dengan lingkungan sekitarnya. Allah Swt.
berfirman dalam Al-Qur an,

¢ & (v o w /o/ e\ﬂ/’./“/ "w/To’w//{'e'
O3 G s Jlall o3 pas B ) S 865 U6 )

(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada malaikat,
“Sesungguhnya Aku akan menciptakan seorang manusia dari
tanah liat kering dari lumpur hitam yang dibentuk. (al-Hijr/15:
28)

Ibnu Abbas, Mujahid, dan Qatadah mengatakan: yang
dimaksud shalshal di sini adalah tanah liat yang kering.”
Perkataan lain dari Mujahid: “Shalshal adalah yang berbau
busuk.”®* Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Abu Musa al-
Asy’ari, Rasulullah saw. bersabda,

159 James P. Chaplin, kamus Lengkap Psikologi. .., hal.490.

160 Jasad di artikan sebagai tubuh: Badan (manusia,hewan, tumbuhan), sesuatu yang
berwujud (dapat diraba,dilihat, dan sebagainya). Dalam https://www.kbbi.web.id/jasad.
Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul 14.00 WIB., Dalam bahasa arab al-jasad atau al-jism
yang berarti badan. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., 2004, hal.
122.

161 |pnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 5, ..., hal. 10.


https://www.kbbi.web.id/jasad

108

S8 e 85T 5 2 25V i (e g 8B 1 3T Gl A O

ci)}ﬂ-\j ci}.éf»)\j cé).j; Cf:u/j ci}.fj)“j c:}aa:f)“j cj:*f}“ 6.2.13 AtS cu,af)“
162 Ll (o

“Sesungguhnya Allah Swt. menciptakan Adam dari segenggam
tanah yang diambil dari seluruh bumi. Maka anak-anak Adam
sesuai dengan bumi tersebut: di antara mereka ada yang
merah, putih, hitam, dan di antara itu; ada yang lembut,
keras, buruk, dan baik.” (HR. Abu Dawud)

Hadis ini menjelaskan bahwa manusia diciptakan dari
unsur-unsur bumi yang beragam, itulah sebabnya karakter,
sifat, warna kulit, dan temperamen manusia juga berbeda-
beda. Perbedaan itu menjadi bagian dari sunnatullah dalam
penciptaan dan bukan untuk saling merendahkan, tetapi untuk
saling mengenal. Meskipun tubuh manusia tercipta dari tanah
kering, hitam dan berbau busuk, namun ketika ditiupkan roh
dari Ilahi kedalamnya, terbentuklah manusia yang mulia yang
diberikan amanah untuk menjadi khalifah di muka bumi ini.

Menurut al-Ghazali, tubuh adalah tempat bagi ruh dan
nafsu, sehingga meskipun bersifat fisik dan terbatas, ia tetap
menjadi bagian penting dalam perjalanan spiritual manusia.
Oleh karena itu, menjaga kesehatan tubuh sangatlah penting,
karena tubuh yang sehat memungkinkan seseorang untuk
melaksanakan ibadah dan menjalankan tugasnya sebagai
khalifah di bumi dengan optimal.1®3

Proses penciptaan manusia secara fisik terbagi menjadi
dua tahap. Pertama, penciptaan manusia pertama yang berasal
dari tanah sebagaimana disebutkan dalam Al-Qur an. Kedua,
penciptaan manusia berikutnya yang berasal dari perpaduan
antara sperma dan ovum, yang kemudian berkembang menjadi
individu baru dalam rahim ibu.1%*

162 Synan Abi Dawud, Kitab al-Sunnah: Bab Fi al-Qadr, Hadis No. 4693. Dalam
https://islamicurdubooks.com/en/hadith/hadith-
.php?bookid=3&hadith_number=4693&utm_source=chatgpt.com. Diakses pada tanggal 1
Mei 2025 pukul 11.00 WIB.

163 Al-Ghazali, thyd" ‘Ulumuddin. .., hal. 39-42.

164 <Abd al-Rahman al-Nahlawi, Ush{l al-Tarbiyah al-Islamiyyah wa Asalibuha,
Damaskus: Dar al-Fikr, 1988, hal. 31.



https://islamicurdubooks.com/en/hadith/hadith-.php?bookid=3&hadith_number=4693&utm_source=chatgpt.com
https://islamicurdubooks.com/en/hadith/hadith-.php?bookid=3&hadith_number=4693&utm_source=chatgpt.com

109

Jasad berperan sebagai wadah bagi unsur-unsur lain
dalam diri  manusia, memungkinkan individu untuk
berinteraksi dengan dunia fisik dan menjalani kehidupan di
dunia. Meskipun memiliki keterbatasan, tubuh tetap
merupakan anugerah dari Allah Swt. yang harus dijaga dan
dimanfaatkan dengan bijaksana demi kebaikan di dunia
maupun di akhirat.

2) Ruh

Ruh!® adalah unsur yang menghidupkan jasad dan
merupakan karunia mulia dari Allah Swt. Dalam Al-Qur an,
ruh dipandang sebagai komponen fundamental dalam
kehidupan manusia, karena keberadaannya memberikan
kesadaran, pemahaman, dan kemampuan untuk bertindak. Ruh
menjadikan manusia berbeda dari makhluk lainnya, karena
dengan ruh, manusia dapat berpikir, merasakan, dan
berinteraksi dengan dunia serta memahami tujuan penciptaan
dirinya. Allah Swt. berfirman,

z

oE TG e R e PP I or 4 7. 2 L.
3)\-.43 oJ;eY\j JL@Y\} CAMM (':gj J*"} '-..i..-‘4>/-jJ A Cuj Sl f
- ) o -~ 4
oy,{,xu

Kemudian, Dia menyempurnakannya dan meniupkan roh
(ciptaan)-Nya ke dalam (tubuh)-nya. Dia menjadikan
pendengaran, penglihatan, dan hati nurani untukmu. Sedikit
sekali kamu bersyukur. (as-Sajdah/32: 9)

Ruh merupakan sumber kehidupan yang berasal
langsung dari Allah Swt., yang membedakan manusia dari
makhluk lainnya. Keberadaan ruh memberi manusia potensi
untuk mencapai derajat kemuliaan, baik dalam kebaikan
maupun keburukan, tergantung pada bagaimana ia mengelola
dan mengikuti petunjuk Ilahi.

Menurut Ibn Arabi, ruh adalah unsur paling mulia
dalam diri manusia, yang memungkinkan seseorang meraih
tingkatan spiritual yang tinggi. Ruh berperan sebagai sumber
kekuatan dalam mendekatkan diri kepada Allah Swt. dan
menjadi faktor utama dalam mencapai kesejahteraan
spiritual . Selain itu, ruh juga berfungsi sebagai pemandu

185 Ruh dalam bahasa Arab al-R0h yang berarti jiwa atau sesuatu yang menghidupkan
jasad. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., 2004, hal. 380.
186 Muhammad ln Arabi, Fusus al-Hikam, Beirut: Dar al-Mashrig, 1980, hal. 13-18.



110

jiwa, membantu manusia dalam memilih jalan kebenaran dan
semakin mendekatkan diri kepada Tuhan.
3) Nafsu

Nafsu adalah dorongan atau keinginan dalam diri
manusia yang sering kali berkaitan dengan hawa nafsu,
godaan, dan kecenderungan terhadap duniawi. Dalam Al-
Qur an, nafsu digambarkan sebagai sisi manusiawi yang dapat
mengarah pada keburukan, tetapi dengan bimbingan wahyu
dan kendali yang tepat, nafsu dapat diarahkan menuju
kebaikan dan kesucian.

Nafsu tidak hanya memiliki potensi destruktif, tetapi
juga bisa menjadi sumber motivasi positif, tergantung pada
bagaimana manusia mengelolanya. Dengan kesadaran spiritual
dan kedekatan kepada Allah Swt., seseorang dapat
menundukkan nafsu negatif dan menggunakannya sebagai
sarana untuk mencapai kesempurnaan moral dan spiritual.
Allah Swt. berfirman,

Tl s 81
s By a3

dan demi jiwa serta penyempurnaan (ciptaan)-nya, (asy-
Syams/91: 7)

deo ' L e 4 ///o//.
(o455 g 1gals

lalu Dia mengilhamkan kepadanya (jalan) kejahatan dan
ketakwaannya, (Asy-Syams/91:8)

Nafsu memiliki dua sisi utama: satu yang cenderung
kepada kebaikan dan satu lagi yang cenderung kepada
keburukan. Oleh karena itu, manusia diharapkan untuk
mengendalikan dorongan negatif dan mengikuti petunjuk
Allah Swt. agar dapat meraih kebahagiaan sejati.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah, dalam Madarij al-Salikin,
menjelaskan bahwa nafsu merupakan sumber utama dari
segala tindakan manusia. Jika tidak dikendalikan, nafsu dapat
menjerumuskan seseorang ke dalam kehancuran, tetapi jika
dijaga dan diarahkan dengan baik, ia dapat menjadi pendorong
bagi kebaikan. Oleh sebab itu, manusia perlu melakukan
tasfiyah (penyucian diri) untuk membersihkan nafsunya dan



111

menjaga keseimbangan antara kebutuhan jasmani dan
rohani. %’

Sebagai kesimpulan, nafsu dalam perspektif Al-Qur an
dan ulama klasik bukanlah entitas yang sepenuhnya negatif,
melainkan potensi fitrah yang bisa diarahkan menuju jalan
kebajikan maupun keburukan. Al-Qur'an melalui Surah asy-
Syams/91: 7-8 menegaskan, bahwa jiwa manusia telah
dianugerahi kemampuan untuk membedakan antara jalan
takwa dan jalan kejahatan, yang menandakan adanya kehendak
bebas serta tanggung jawab moral dalam diri setiap manusia.

Pandangan Ibn Qayyim al-Jawziyyah dalam Madarij
al-Salikin memperkuat bahwa nafsu adalah penggerak utama
amal perbuatan manusia, sehingga pengelolaannya menjadi
aspek krusial dalam perjalanan spiritual. Jika diarahkan kepada
ketundukan kepada Allah Swt. melalui proses mujahadah
(perjuangan melawan hawa nafsu), maka nafsu bisa menjadi
alat untuk mencapai derajat keikhlasan dan kedekatan kepada-
Nya.

Oleh karena itu, nafsu tidak harus dimatikan, tetapi
dikendalikan dan ditundukkan agar selaras dengan nilai-nilai
ketakwaan. Proses ini menuntut kedisiplinan spiritual seperti
dzikir, tafakur, ibadah, serta introspeksi diri yang
berkelanjutan. Dengan demikian, nafsu yang semula menjadi
ancaman bisa berubah menjadi kekuatan pendorong menuju
kesempurnaan moral (akhlaq al-karimah) dan keselamatan
akhirat.

4) Qalbu

Qalbu'® atau hati berperan sebagai pusat perasaan,
keimanan, dan moralitas manusia. Dalam Al-Qur an, galbu
sering disebut sebagai pengendali utama perasaan dan niat
seseorang. Hati yang bersih akan menghasilkan kebaikan,
membimbing manusia kepada ketaatan dan kedekatan dengan

187 1on Qayyim al-Jawziyya, Madarij al-Salikin, Riyadh: Dar al-Hijrah, 2001, hal.
245-255.

168 Kata "hati" dalam bahasa Arab berasal dari akar kata galaba-yugallibu, yang
bermakna membalik, memutar, atau mengubah posisi. Misalnya dari atas ke bawah atau dari
dalam ke luar. Dalam Kamus Al-Munawwir, hati diartikan sebagai jantung, inti, akal,
semangat, keberanian, bagian terdalam, atau sesuatu yang paling murni. Ahmad Warson
Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia, Yogyakarta: Pesantren Al-Munawwir,
1984, hal. 1232. Sementara dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, hati dipahami sebagai
bagian dalam tubuh manusia yang diyakini menjadi pusat perasaan batin dan tempat
menyimpan pengertian serta pengalaman emosional. Kamus Besar Bahasa Indonesia,
Jakarta: Balai Pustaka, 1990, hal. 301.



112

Allah Swt. Sebaliknya, hati yang keras dan dipenuhi dosa
akan menjauhkan seseorang dari kebenaran dan dapat
membawa kepada kerusakan moral dan spiritual.

Menurut penjelasan Wiyono, hati dapat diibaratkan
seperti cermin, tempat seseorang bercermin untuk melihat
apakah suatu perbuatan itu baik atau buruk. Hati memiliki
kemampuan menilai dengan jujur, sehingga meskipun
seseorang berusaha membenarkan perbuatan buruk dengan
logika atau alasan tertentu, hati tetap akan mengisyaratkan
bahwa perbuatan tersebut adalah salah. Hati tidak bisa ditipu,
karena ia menjadi sumber penilaian moral yang paling
dalam.'®® Oleh karena itu, penyucian hati menjadi aspek
penting dalam mencapai kepribadian yang mulia. Allah Swt.
berfirman,

s 03 Y5 Ju s Y pp

(Yaitu) pada hari ketika tidak berguna (lagi) harta dan anak-
anak. (asy-Syu‘ard'/26: 88)

s ke U3 @ Fea

Kecuali, orang yang menghadap Allah Swt. dengan hati yang
bersih.” (asy-Syu‘ara /26: 89)

Allah Swt. menjelaskan, segala bentuk kekayaan dan
kebanggaan duniawi yang selama ini dikejar oleh manusia
tidak memiliki nilai di sisi Allah Swt. pada hari kiamat. Semua
ambisi terhadap hal-hal yang bersifat fana dan semu akan
sirna, kecuali hati yang suci dan bersih yang menjadi bekal
utama untuk keselamatan akhirat.1’

Qalbu yang sehat adalah galbu yang tunduk kepada
Allah Swt., menerima petunjuk-Nya, serta berusaha menjauhi
godaan dunia. Dengan qalbu yang bersih, manusia dapat
memahami kebenaran dan bertindak sesuai dengan ajaran
Islam.

169 Suparlan, Mendidik Hati Membentuk Karakter, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015,
hal. 8.

170 Dalam Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur'an di bawah naungan Al-Qur an, Jilid
8, ..., hal. 350.



113

Menurut Al-Ghazali, galbu diciptakan sebagai sarana
untuk memperoleh kebahagiaan akhirat. Kebahagiaan galbu
bergantung pada ma rifah (pengenalan) terhadap Allah Swit.,
yang dapat dicapai melalui perenungan terhadap ciptaan-
Nya.l”* Pengetahuan tentang alam semesta diperoleh dengan
bantuan indra, namun Al-Ghazali menekankan bahwa indra
harus bersumber dari galbu.

Tanpa galbu, indra manusia tidak dapat mencapai
persepsi yang sempurna, terutama dalam aspek spiritual. Daya
persepsi hanya dapat terwujud jika ada hubungan antara daya
galbiah dan daya indra. Hewan, meskipun memiliki indra,
tidak mampu mempersepsikan sesuatu secara mendalam
karena tidak memiliki daya galbu sebagaimana manusia.l’

Qalbu bukan hanya tempat bersemayamnya perasaan,
tetapi juga pusat kecerdasan spiritual dan moral. Dalam Islam,
pembangunan kepribadian tidak cukup dengan ilmu dan
akhlak lahiriah saja, melainkan harus dimulai dari penyucian
galbu (tazkiyatun nafs). Inilah yang menjadi dasar dalam
pembentukan insan kamil, yaitu manusia yang utuh dan
seimbang antara hati, akal, dan amalnya.

5) Akal

Akal adalah aspek yang membedakan manusia dari
makhluk lainnya, karena melalui akal, manusia mampu
berpikir, menganalisis, dan membuat keputusan yang rasional.
Al-Qur an sering menekankan pentingnya menggunakan akal
sebagai sarana untuk memahami kebenaran dan melaksanakan
perintah Allah Swit.

Dalam Islam, akal memiliki peran fundamental dalam
menjalani kehidupan, terutama dalam mengenali tanda-tanda
kebesaran Allah Swt. di alam semesta. Akal membantu
manusia dalam menimbang baik dan buruk, serta dalam
mencari ilmu yang membawa manfaat bagi dunia dan akhirat.
Namun, Islam juga mengajarkan bahwa akal harus dipandu
oleh wahyu, agar tidak tersesat dalam pemikiran yang
bertentangan dengan nilai-nilai ilahiah.

Dengan demikian, akal bukan hanya alat untuk
memecahkan masalah duniawi, tetapi juga jalan menuju
pemahaman spiritual yang lebih dalam, yang pada akhirnya

171 Al-Ghazali, Kimya'u al-Sa ‘ddat.. ., hal. 114.
172 Albdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif. .., hal. 92.



114

membawa manusia lebih dekat kepada Allah Swt. Allah Swt.
berfirman dalam Al-Qur an,

M 65 5 5 s 1 5aa6 NI (o5 oS0 e i) 8
2

Dialah yang menjadikan bumi untuk kamu dalam keadaan
mudah dimanfaatkan. Maka, jelajahilah segala penjurunya
dan makanlah sebagian dari rezeki-Nya. Hanya kepada-Nya
kamu (kembali setelah) dibangkitkan. (al-Mulk/67: 15)

Hamka memberikan penjelasan terkait ayat ini bahwa,
manusia diturunkan ke muka bumi untuk menjalani kehidupan
dan memanfaatkan segala fasilitas yang telah disediakan oleh-
Nya. Bumi, yang berada di bawah kaki manusia, bukanlah
tempat untuk bermalas-malasan atau hidup tanpa tujuan.
Sebaliknya, manusia dituntut untuk berusaha, bekerja, dan
menggali potensi melalui tenaga dan ilmu pengetahuan yang
dimilikinya.l’®

Di era modern yang ditandai dengan kemajuan
teknologi, kecerdasan manusia telah mampu menguak
berbagai rahasia alam. Puncak gunung yang dahulu sulit
dijangkau kini dapat didatangi dengan mudah, misalnya
melalui bantuan helikopter. Sumber daya alam yang
tersembunyi di dalam bumi pun berhasil dieksplorasi melalui
pertambangan dan teknologi canggih. Semua ini menunjukkan
bahwa manusia secara fitrah memang diciptakan dengan
dorongan kuat untuk terus maju dan berkembang.

Namun, satu hal yang harus senantiasa diingat oleh
manusia adalah bahwa kehidupan di dunia ini bukanlah tujuan
akhir. Setelah menjalani hidup, setiap manusia pasti akan
mengalami kematian dan kembali kepada Allah Swt.
Kehidupan akhirat merupakan tempat pertanggungjawaban
atas segala amal yang dilakukan selama di dunia. Kesadaran
akan adanya kehidupan setelah mati menjadi prinsip utama
dalam menjalani kehidupan, termasuk dalam menghadapi
kemajuan zaman dan perkembangan teknologi.

Oleh karena itu, kemajuan teknologi tidak seharusnya
menjadi ancaman atau sumber kehancuran, selama manusia
menjaga kesadaran spiritualnya. Jika manusia selalu

173 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 10, ..., hal. 22.



115

mengingat bahwa hidupnya akan berakhir dengan kembali
kepada Sang Pencipta, maka segala bentuk kemajuan dan
pencapaian intelektual akan diarahkan untuk tujuan yang baik
dan bermanfaat. Hasil teknologi akan menjadi sarana untuk
berbuat kebajikan, bukan alat untuk merusak atau
menyimpang dari nilai-nilai ketuhanan.

Menurut Al-Farabi, akal merupakan faktor utama yang
menentukan kualitas diri manusia. Akal tidak hanya digunakan
untuk memecahkan persoalan duniawi, tetapi juga sebagai
sarana untuk mengenal Tuhan dan memahami wahyu-Nya.
Oleh karena itu, akal harus diasah dan diarahkan pada hal-hal
yang membawa kebaikan, serta tidak disalahgunakan untuk
sesuatu yang bertentangan dengan ajaran Islam.1’

Dengan demikian, akal yang diberdayakan dengan
benar akan membantu manusia dalam meraih kebijaksanaan,
mencapai kesempurnaan intelektual dan spiritual, serta
semakin mendekatkan diri kepada Allah Swit.

. Aspek Eksternal

1) Lingkungan Sosial dan Keluarga

Salah satu faktor eksternal yang berperan besar dalam
pembentukan kepribadian seseorang adalah lingkungan sosial
dan keluarga. Keluarga, sebagai unit terkecil dalam
masyarakat, memiliki pengaruh yang signifikan dalam
membentuk moral, emosi, dan spiritualitas individu.

Al-Quran  menekankan  pentingnya  hubungan
harmonis dalam keluarga sebagai pondasi utama dalam
membangun masyarakat yang sehat dan sejahtera. Interaksi
dalam keluarga yang penuh kasih sayang, pendidikan yang
baik, serta bimbingan moral dan agama, akan membantu
seseorang dalam mengembangkan karakter yang kuat dan
berakhlak mulia. Allah Swt. berfirman dalam Al-Qur an,

o

P ¢ £ ¥ e o’ £ﬁ° < 11E 1 ‘&/a// o1 o - ‘é 177 o H
ey S5 02 6, Al ¥ Gl ki sl AT 5
5l

Perintahkanlah  keluargamu melaksanakan salat dan
bersabarlah dengan sungguh-sungguh dalam

105.

174 Abu Nasr al-farabi, Al-Madina al-Fadhila, Kairo: Dar al-Ma'arif, 1954, hal. 101-



116

mengerjakannya. Kami tidak meminta rezeki kepadamu.
Kamilah yang memberi rezeki kepadamu. Kesudahan (yang
baik di dunia dan akhirat) adalah bagi orang yang bertakwa.
(Thaha/20: 132)

Dalam Surah Thaha/20: 132, nabi Muhammad saw.
diperintahkan oleh Allah Swt. untuk memerintahkan
keluarganya agar mendirikan salat. Perintah ini menunjukkan
pentingnya keteladanan dalam dakwah, di mana pengaruh
ajakan Nabi saw. akan lebih kuat jika dimulai dari lingkaran
terdekat, yaitu keluarga beliau sendiri termasuk istri-istri dan
anak-anaknya.

Tanggung jawab mendidik dan membina keluarga,
terutama dalam menanamkan nilai-nilai kesalehan dan
kehidupan sederhana, merupakan tugas yang penting sekaligus
berat. Hal ini tentu menjadi lebih kompleks jika menyangkut
rumah tangga Rasulullah saw., karena selain sebagai kepala
keluarga, beliau juga adalah pemimpin umat. Oleh sebab itu,
upaya membentuk keluarga yang taat dan sederhana menjadi
bagian integral dari misi kenabian dan dakwah beliau kepada
masyarakat.”

Menurut Muhammad al-Ghazali dalam karyanya
Magasid al-Syari'ah, pendidikan dalam keluarga merupakan
fondasi utama dalam membentuk karakter dan nilai-nilai
kepribadian seseorang.

Orang tua memiliki peran penting sebagai teladan
utama bagi anak-anaknya. Mereka bertanggung jawab untuk
menanamkan nilai-nilai agama dan moral melalui perilaku
sehari-hari, bimbingan, serta pendidikan yang baik. Pengaruh
pendidikan dalam keluarga tidak hanya terbatas pada masa
kanak-kanak, tetapi juga memiliki dampak jangka panjang
terhadap perkembangan kepribadian dan perilaku anak di
kemudian hari.1’

Dengan demikian, keberhasilan pendidikan keluarga
akan menjadi penentu dalam mencetak pribadi yang
bertanggung jawab, religius, dan berakhlak mulia yang pada
gilirannya menjadi elemen penting dalam membangun
masyarakat yang bermoral dan beradab.

2) Interaksi Sosial dengan Masyarakat

175 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6..., hal. 4520-4522.
176 Abu Hamid Al-Ghazali. Magasid al-Syari'ah, Beirut: Dar al-Kutub al-1imiyyah,
1992, hal. 45-49.



117

Selain keluarga, interaksi sosial dalam masyarakat juga
memiliki peran krusial dalam pembentukan kepribadian
seseorang. Al-Qur'an mengajarkan bahwa manusia adalah
makhluk sosial yang harus menjalin hubungan yang baik
dengan sesama, serta saling membantu dalam kebaikan dan
ketakwaan.

Lingkungan sosial memberikan pengaruh signifikan
terhadap cara berpikir, bertindak, dan berperilaku seseorang.
Hubungan yang berlandaskan nilai-nilai Islam, seperti saling
menghormati, tolong-menolong, dan menjaga ukhuwah, akan
membantu seseorang mengembangkan kepribadian yang lebih
matang, berakhlak mulia, dan bertanggung jawab dalam
kehidupan bermasyarakat. Allah Swt. menjelaskan dalam
Surah al-M&'idah/5: 2, agar umatnya untuk saling tolong-
menolong dalam mengupayakan al-birr yaitu segala bentuk
kebaikan dan amal yang bermanfaat, yang berlandaskan pada
prinsip takwa, yakni memperkuat hubungan spiritual dengan
Allah Swt. Kerja sama dalam kebaikan ini menjadi pondasi
sosial dalam membangun masyarakat yang harmonis dan
berkeadaban.

Sebaliknya, Al-Qur'an melarang bentuk kerja sama
yang dilandasi niat untuk melakukan dosa (al-itsm) dan
permusuhan (al- ‘udwan), karena hal tersebut akan merusak
tatanan sosial serta melukai hak dan martabat sesama manusia.
Prinsip ini menekankan pentingnya etika dalam relasi sosial,
yaitu bahwa solidaritas dan kolaborasi hanya dibenarkan jika
mengarah pada kemaslahatan dan tidak mencederai nilai-nilai
keadilan serta kasih sayang antar sesama.'’’

Menurut Hasan al-Banna dalam Majm{‘ah Rasé&'il al-
Banna, peran aktif dalam kehidupan sosial tidak hanya
menjadikan seseorang lebih bermanfaat bagi masyarakat,
tetapi juga meningkatkan kualitas spiritualnya. Interaksi sosial
dan  keterlibatan  dalam  kegiatan = kemasyarakatan
menumbuhkan rasa tanggung jawab dan solidaritas, yang pada
akhirnya membentuk individu yang peduli terhadap
kesejahteraan orang lain dan berorientasi pada kebaikan
bersama.l’®

Dalam konteks ini, Al-Qur an menekankan pentingnya
keterlibatan aktif dalam masyarakat serta menjaga hubungan

76.

17 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, ..., hal. 1601.
178 Hasan al-Banna, Majmu'ah Rasa'il al-Banna, Kairo: Dar al-Shurug, 1995, hal. 71-



118

baik dengan sesama. Perilaku sosial yang positif, seperti saling
menolong, menghormati hak orang lain, serta menjaga
persatuan dan kesatuan, berkontribusi dalam membentuk
kepribadian yang lebih matang dan berakhlak mulia

3) Pendidikan dan Ilmu Pengetahuan

Al-Qur an sangat menekankan pentingnya pendidikan
dan pencarian ilmu sebagai faktor eksternal yang berperan
dalam pembentukan kepribadian manusia. Dalam Islam,
pendidikan tidak hanya berfokus pada pengetahuan duniawi,
tetapi juga mencakup ilmu yang membawa manusia lebih
dekat kepada Allah Swit.

Menurut Ibnu Khaldun dalam Mugaddimah, ilmu
merupakan sarana utama dalam membentuk peradaban dan
karakter individu. Pendidikan yang seimbang antara ilmu
agama dan ilmu duniawi akan menghasilkan individu yang
cerdas secara intelektual dan memiliki kesadaran spiritual
yang tinggi.l”® Oleh karena itu, Islam mendorong umatnya
untuk terus belajar, baik melalui pendidikan formal,
pengalaman hidup, maupun melalui perenungan terhadap ayat-
ayat kauniyah (tanda-tanda kebesaran Allah Swt. di alam
semesta).

Allah Swt., dalam Surah al-‘Alag/96: 1-5 memberikan
penegasan luar biasa terhadap pentingnya membaca dan
menulis. Syaikh Muhammad Abduh, dalam tafsirnya,
menegaskan bahwa tidak ada ungkapan yang lebih kuat dan
argumentasi yang lebih sempurna daripada ayat ini dalam
menunjukkan urgensi ilmu pengetahuan baik dalam bentuk
membaca, menulis, maupun pengembangan ilmu dalam
berbagai cabangnya.

Melalui ayat ini, pintu-pintu wahyu mulai dibuka,
menandai awal dari turunnya petunjuk ilahi kepada umat
manusia. Jika umat Islam tidak tergerak dan tidak menjadikan
ayat ini sebagai panduan untuk menempuh jalan kemajuan,
membebaskan diri dari keterbelakangan intelektual, serta
menyingkap tirai ketidaktahuan yang telah lama menutupi
pandangan mereka yang sering kali diperkuat oleh otoritas-
otoritas tradisional yang menutup akses terhadap ilmu maka
mereka akan tetap terkungkung dalam kebodohan. 8

178 1onu Khaldun, Mugaddimah, terj. Ahmadie Thaha Jakarta: Penerbit Wali Pustaka,

2019, hal. 125.

180 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 10..., hal. 216.



119

Jika seruan pertama wahyu ini tidak mampu
menggugah  kesadaran dan membangkitkan semangat
pencarian ilmu, maka sangat sulit diharapkan akan ada
kebangkitan sejati. Dengan kata lain, kemajuan umat sangat
bergantung pada kesediaan mereka merespons seruan awal
wahyu yang menekankan pentingnya ilmu dan pendidikan.

Ayat ini menunjukkan bahwa pencarian ilmu adalah
kewajiban bagi setiap Muslim, dan hal ini berperan penting
dalam pembentukan karakter dan pemahaman seseorang
terhadap hidup dan tujuan spiritualnya.

Pendidikan yang benar harus mencakup aspek
intelektual, moral, dan spiritual agar menghasilkan individu
yang seimbang. Oleh karena itu, pencarian ilmu harus
dilakukan secara terus-menerus, baik dalam aspek keagamaan
maupun keduniawian, agar manusia dapat berkontribusi secara
optimal bagi dirinya sendiri dan masyarakat.*®

Pendekatan Syafi'i dalam Al-Umm menekankan bahwa
pendidikan bukan sekadar transfer pengetahuan, tetapi juga
proses pembentukan karakter yang berkelanjutan. Dengan
ilmu, seseorang dapat memahami hakikat kehidupan,
memperdalam keimanan, dan menjalani kehidupan dengan
akhlak yang mulia.

4) Lingkungan Alam

Alam semesta berfungsi sebagai tanda kebesaran Allah
Swt. dan sebagai media pembelajaran bagi manusia. Dengan
merenungkan ciptaan-Nya, manusia dapat memahami
kebijaksanaan dan keteraturan yang ada di alam, yang pada
akhirnya akan memperkuat keimanan dan membentuk
kepribadian yang lebih matang.

Menurut Ibnu Qayyim al-Jawziyya dalam Miftah Dar
al-Sa’adah, alam semesta adalah kitab terbuka yang
mengandung pelajaran bagi mereka yang mau berpikir. la
menekankan bahwa interaksi manusia dengan lingkungan
alam harus didasarkan pada kesadaran akan kebesaran Allah
Swt., sehingga alam tidak hanya menjadi sumber kehidupan
fisik, tetapi juga sarana untuk meningkatkan ketakwaan dan
kedekatan dengan-Nya.'® Allah Swt. berfirman,

181 Syafi’i, Al-Umm, Beirut: Dar al-Ma’arif, 1963, hal. 221-225
182 1bnu Qayyim al-Jauziyyah, Miftah Dar as-Sa ‘ddah, terj. Umar Mujtahid dan Tim
Pustaka Imam Asy-Syafi'l, Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi'i, 2015, hal. 45.



120

@

S LY Y el D g o5V s gle o by

Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi serta
pergantian malam dan siang terdapat tanda-tanda (kebesaran
Allah Swt.) bagi orang yang berakal, (Ali ‘Imran/3: 190)

Bumi, tempat manusia berpijak dan hidup, merupakan
ruang yang penuh dengan keajaiban dan misteri. Semakin
diselidiki, semakin tampak bahwa bumi menyimpan banyak
rahasia ilmu pengetahuan yang belum seluruhnya terungkap.
Bersama dengan langit, bumi merupakan ciptaan Sang Khalik
yang dirancang secara teratur dan harmonis. Keduanya tidak
hanya diciptakan secara statis, melainkan senantiasa berada
dalam keadaan dinamis bergerak dan berfungsi secara teratur
sesuai dengan hukum yang telah ditetapkan-Nya. &3

Siklus siang dan malam yang silih berganti memiliki
pengaruh besar terhadap kehidupan manusia maupun makhluk
lainnya. Panjang dan pendeknya waktu siang dan malam,
pergantian musim dari dingin, panas, gugur hingga semi serta
keteraturan hujan dan panas matahari, semuanya merupakan
sistem yang berjalan secara presisi dan seimbang.

Fenomena-fenomena alam ini bukanlah sesuatu yang
terjadi secara kebetulan atau tanpa tujuan. Sebaliknya, semua
ini adalah tanda-tanda (ayat) dari kebesaran dan kekuasaan
Allah Swt., yang diperuntukkan bagi orang-orang yang mau
berpikir dan merenung. Kesempurnaan penciptaan menjadi
bukti kemuliaan Sang Pencipta. Keindahan dan keteraturan
yang melekat pada ciptaan-Nya menunjukkan bahwa Allah
Swt. adalah Zat yang Maha Mulia dan Maha Mengatur.

Ibn Taimiyyah dalam Al-Furgan menekankan bahwa
merenungi alam adalah salah satu cara untuk memperkuat
hubungan dengan Allah Swt. Kesadaran akan kebesaran-Nya
melalui penciptaan alam semesta dapat menumbuhkan hikmah
dalam diri manusia, sekaligus membentuk sikap rendah hati
dan rasa syukur terhadap nikmat yang telah diberikan.
Perenungan semacam ini berkontribusi dalam membangun
karakter yang lebih baik dan memperkaya dimensi spiritual
seseorang.'® Dengan merenungkan alam semesta, manusia
diharapkan dapat mengambil pelajaran berharga serta

183 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, ..., hal. 1033.
184 1bn Taimiyyah, Al-Furgan baina Auliya' ar-Rahman wa Auliya' asy-Syaithan, ter;j.

Ahmad Sabig, Jakarta: Pustaka Arafah, 2017, hal. 78.



121

memperbaiki kepribadiannya. Keindahan dan keteraturan alam
yang diciptakan oleh Allah Swt. dapat menjadi sumber
inspirasi serta dorongan untuk terus mengembangkan diri ke
arah yang lebih baik.



122



BAB IV
ANALISIS QUR'ANI TERHADAP KEPRIBADIAN IDEAL

A. Qalbun Salim Sebagai Landasan Kepribadian Ideal

Dalam  pembahasan  sebelumnya mengenai  struktur
kepribadian, telah dijelaskan bahwa manusia terdiri dari tiga
komponen utama, yaitu: jasad (al-jasad) sebagai aspek fisik, jiwa (al-
rah) sebagai aspek psikis, dan nafs (gabungan antara jasad dan ruh)
sebagai representasi psiko-fisik.?

Secara lebih mendalam, nafs inilah yang mewujudkan
kepribadian seseorang. Aktualisasi dari nafs dipengaruhi oleh
berbagai faktor, seperti usia, pengalaman hidup, pendidikan,
pengetahuan, dan lingkungan sosial. Dengan kata lain, kepribadian
manusia terbentuk dan berkembang melalui interaksi antara potensi
dalam dirinya dan faktor-faktor eksternal tersebut.

Nafs memiliki beberapa potensi dasar atau kecenderungan
alami. Menurut Ki Hajar Dewantara, nafs terdiri atas cipta
(kemampuan berpikir atau kognitif), rasa (kemampuan merasakan
atau emosional), dan karsa (kemauan atau kehendak). * Pandangan ini
sejalan dengan psikologi Islam, yang membagi aspek-aspek kejiwaan

1 Khayr al-Din al-Zarkalf, Raséil Ikhwan al-Shafa wa Khalan al-Wafa, Beirut: Dar
Shadir, 1957, hal.319.

2 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif Psikologi Islam Edisi Kedua, Depok:
Rajawali Pers, 2022, hal. 61-83.

3 Kartini Kartono, Psikologi Umum, Bandung: Alumni, 1984, hal. 53-54.

123



124

manusia menjadi tiga bagian utama. Pertama, Qalb berkaitan dengan
emosi dan perasaan (aspek afektif), Kedua, ‘Aql berhubungan dengan
akal dan daya pikir (aspek kognitif), Ketiga, Hawa nafs
mencerminkan kehendak atau dorongan bertindak (aspek konatif atau
psikomotorik). Pada pembahasan ini akan diuraikan lebih lanjut
tentang galbun Salim sebagai unsur utama pembentuk kepribadian.

1. Definisi Qalbun Salim

Kata hati kerap kali disebut juga sebagai galbu.* Dalam
Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), galbu diartikan sebagai inti
dari perasaan batin, yakni hati yang bersih dan murni.®

Kata hati dari padanan qalb disebutkan dalam Al-Qur an
sebanyak 168 kali dalam berbagai turunannya. Dalam bentuk tunggal,
galb disebut sebanyak 19 kali. Dalam bentuk mutsanna, disebut
sebanyak satu kali. Sedangkan dalam bentuk jamak disebut sebanyak
112 kali.®

Dalam Al-Quran, istilah untuk hati manusia tidak hanya
terbatas pada "qalb”, tetapi juga mencakup beberapa kata lain seperti
fu’ad, shadr, dan bashirah. Kata fu’ad digunakan untuk
menggambarkan aspek batin yang dalam dari hati, seperti dalam
Surah Ibrahim/14: 43 yang menyebutkan “wa af’idatuhum hawa’”
(hati mereka kosong). Kata ini dalam bentuk jamaknya adalah
af’idah, dan dapat juga merujuk pada akal.’

Sementara itu, shadr digunakan untuk menggambarkan ruang
batin atau suasana hati, seperti disebutkan dalam Surah al-
Insyirdh/94: 1, “Alam nashrah laka sadrak” (Bukankah Kami telah
melapangkan dadamu?). Shadr memiliki bentuk jamak shuddr dan
mengandung makna dada atau permulaan suatu hal. Dari kata ini juga
muncul mashdar yang berarti sumber atau asal sesuatu.®

Selain itu, Al-Qurian juga menyebut istilah bashirah, yang
berarti ketajaman akal, kecerdasan, pemahaman mendalam, dan
keyakinan dalam beragama. Kata ini meskipun memiliki arti
“melihat”, penggunaannya dalam bahasa Arab klasik lebih sering

4 Penyebutan organ tubuh yang secara biologis yang dikenal sebagai hati, dalam
bahasa Arab digunakan istilah al-kabid, bukan galb. Dalam Harun Nasution, Akal dan
Wahyu, Jakarta: Ul Press, 1986, Cet. I1, hal. 78.

> Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar
Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 1990, hal. 380.

® Budi Safarianto, “Konsep Hati menurut Imam Ibnu Qayyim al-Jauziyah dalam
Tafsir Al-Qayyim” Tesis. Jakarta: Program Pascasarjana Institut PT1Q Jakarta, 2016, hal. 12.

" Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia, Jakarta: Hidakarya Agung, 1989, hal. 306.

8 Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia, ..., hal. 213.



125

dikaigkan dengan pandangan batiniah daripada sekadar penglihatan
fisik.

Menurut M. Quraish Shihab, galb dapat dipahami sebagai
sarana atau wadah bagi manusia dalam memperoleh pengetahuan.
Beliau menjelaskan bahwa galb merupakan bagian dari nafs, yaitu
aspek batiniah manusia. Para ulama sepakat bahwa qalb dalam
konteks ini tidak merujuk pada organ hati secara fisik (liver), yang
dalam bahasa Arab disebut sebagai kabid.

Menurut Al-Ghazali, secara terminologi qalb didefinisikan
sebagai pusat penerimaan ilmu pengetahuan, yang juga dikenal
sebagai sesuatu yang halus (al-Lathifah). Qalb berfungsi sebagai
wadah di mana ilmu dapat melekat dan berkembang. Unsur yang
halus ini merupakan hakikat dari diri manusia, yang tidak sepenuhnya
dapat dipahami oleh akal dan logika, melainkan harus dirasakan
melalui perasaan yang terikat dengan Al-Qur'an dan Sunnah agar
tetap berada di jalur kebenaran llahi.t?

Qalb (hati) merupakan inti dari eksistensi manusia dan
mencerminkan kualitas kepribadiannya. Jika hati berada dalam
keadaan yang baik, maka kepribadian seseorang pun akan tercermin
dalam kebaikan. Namun jika hati rusak, maka kerusakan itu akan
tampak pula dalam perilaku dan sikap pribadinya. Hal ini sesuai
dengan hadis riwayat Nu‘man bin Basyir, Rasulullah saw. bersabda,

"Sesungguhnya di dalam tubuh manusia terdapat segumpal daging.
Jika ia baik, maka baiklah seluruh tubuhnya. Namun, jika ia rusak,
maka rusaklah seluruh tubuhnya. Ketahuilah, segumpal daging itu
adalah hati." (HR. Bukhari dan Muslim)

Maka melalui hadis ini jelas dikatakan bahwa hati itu penentu
kepribadian seseorang. Menurut lbnu Katsir, hati adalah tempat
bersemayamnya iman maupun kemunafikan. la merupakan rahasia

% Ibnu Manshur, Lisan al- ‘4rab, Dar al-Ma’arif, t.t., Jilid I, hal. 290.

10 Zulfatmi, “Kompetensi Spiritual (Pendidik Suatu Kajian Unsur Kalbu”, Jurnal
Mudarrisuna Vol. 7, 2017, him. 156-157.

11 Duriana, “Qalbu Dalam Pandangan Al-Ghazali”, Jurnal Mediasi, Vol. 9, 2015, hal.
30.

12 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahih al-Bukhari: Kitab al-Iman, hadis No. 52,
Beirut: Dar al-Fikr, 1981, hal. 44, Dan Muslim ibn al-Hajjaj. Shahih Muslim: Kitab al-
Musagat, hadis No. 1599, Beirut: Dar al-Fikr, 1991, hal. 203.



126

terdalam manusia, yang hakikatnya hanya diketahui oleh Allah
Swt.SWT. Seluruh keyakinan dan perbuatan manusia, baik maupun
buruk, berpangkal pada segumpal daging di dalam tubuh, yaitu hati
(qalb).®

Menurut Hamka, hati merupakan pusat penggerak utama
dalam diri manusia, yang memengaruhi seluruh bagian tubuh lainnya.
la mengibaratkan hati seperti pegas pada arloji; jika pegas itu rusak
dan terus-menerus diperbaiki, maka fungsinya tak akan kembali
sempurna seperti semula. Oleh karena itu, menjaga kebersihan dan
kesehatan hati lebih utama daripada harus mengobatinya, sebab biaya
menjaga jauh lebih ringan dibandingkan dengan mengobati setelah
rusak.4

Menurut Ahmad Tafsir, galbu yang sehat dan memiliki
kualitas tinggi adalah galbu yang dipenuhi dengan keimanan kepada
Allah. Dalam upaya membentuk pribadi yang sehat, pendidikan tidak
cukup hanya difokuskan pada aspek jasmani dan intelektual semata,
melainkan juga harus diarahkan pada pembinaan hati melalui beragam
metode yang tepat dan sesuai.*®

Hati yang sehat adalah hati yang akan membawa keselamatan
bagi pemiliknya pada hari kiamat, asalkan ia menemui Allahdalam
keadaan memilikinya. Hati yang demikian diterima oleh Allahkarena
sepenuhnya bersih dari syirik, kemunafikan, dan segala bentuk
penyakit batin. Hati ini tunduk sepenuhnya kepada-Nya dengan penuh
keikhlasan dan ketaatan dalam setiap aspek kehidupan.

Kata as-Salim (yang bersih) berasal dari kata dasar yang sama
dengan as-Salim (yang selamat), dan penggunaannya dalam Al-
Qur'an bertujuan untuk menegaskan Kkarakteristik yang lebih jelas.
Seperti halnya kata ath-Thawil (yang panjang) dan al-Qashir (yang
pendek), as-Salim digunakan untuk menggambarkan keadaan hati
yang terbebas dari segala kotoran dan dosa. Hati yang demikian
selamat dari kemusyrikan dan kekafiran, serta memiliki kesucian
spiritual yang memungkinkan pemiliknya memperoleh ridha Allah
Swit. 1

Qalbun Salim sering diartikan sebagai hati yang sehat, bersih,
atau selamat. Meskipun istilahnya berbeda, maknanya tetap sama,

13 Suparlan, Mendidik Hati Membentuk Karakter, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015,
hal. 4.

14 Hamka, Filsafat Hidup, Jakarta: Republika, 2015, hal. 38.

15 Ahmad Tafsir, IImu Pendidikan dalam Perspektif Islam, Bandung: Rosdakarya,
2001, hal. 188.

16 Abdullah Gymnastiar, Menggapai Qolbun Salim Bengkel Hati Menuju Akhlak
Mulia (Bandung: Khas MQ, 2005) hal. 146.



127

yaitu hati yang terbebas dari syahwat yang melanggar perintah
Allahdan dari keraguan (syubhat). Hati ini suci dan tidak terpengaruh
oleh hal-hal yang menghalangi kedekatannya dengan Allah Swit.

Qalbun salim adalah hati yang sepenuhnya terbebas dari
segala bentuk kemusyrikan dan mengikhlaskan seluruh ibadah serta
penghambaan hanya kepada Allah Swt. Baik dalam kehendak, cinta,
tawakal, indbah (kembali kepada Allah), kerendahan hati, khasyyah
(rasa takut), raja’ (pengharapan), maupun amal perbuatan, semuanya
dilakukan dengan penuh keikhlasan hanya untuk Allah Swt. semata.’

Hati yang dibangun atas dasar keyakinan terhadap kebenaran
ajaran Allah Swt., wahyu yang disampaikan kepada Rasul-Nya, serta
kesadaran bahwa segala petunjuk berasal dari Allah, akan menjadi
hati yang tunduk dan patuh kepada-Nya. Hati semacam ini akan selalu
berada dalam bimbingan Ilahi, yang mengarahkannya dalam
kehidupan dunia, mengantarkannya menuju  surga, serta
menyelamatkannya dari siksa neraka.*®

Hati yang selamat ini tidak menyekutukan Allah Swt.dalam
bentuk apa pun. la murni dalam penghambaan, hanya beribadah
kepada-Nya dengan penuh Kketulusan. Segala kehendak, cinta,
tawakal, taubat, rasa takut, dan harapannya sepenuhnya ditujukan
kepada Allah Swit.

Hati tidak hanya berhubungan dengan perasaan, tetapi juga
keyakinan dan ideologi yang mengakar dalam diri seseorang.
Sementara itu, lisan mencerminkan isi hati melalui perkataan, dan
perbuatan hati meliputi kehendak (iradah), cinta (mahabbah), dan
kebencian (karahah).*® Oleh karena itu, penyucian hati menjadi aspek
penting dalam mencapai kepribadian yang mulia. Allahberfirman,

sl G JT sy

Kecuali, orang yang menghadap Allah Swt.dengan hati yang bersih.”
(asy-Syu‘ara '/26: 89)

7 lbnu Qayyim al-Jauziyah, Manajemen Qalbu: Melumpuhkan Senjata Syetan,
Jakarta: Darul Falah, 2005, hal. 1-2.

18 Ahmad Haromaini, dan Abdulrachman. “Qolbun Salim Perspektif Tafsir Ibnu
Katsir.” Jurnal Rausyan Fikr, vol. 16, no. 1, 2020, hal. 27.

19 Abdullah Gymnastiar, Menggapai Qolbun Salim..., hal. 149.



128

Sayyid Quthb menafsirkan galbun salim pada ayat ini adalah
hati yang suci dan bersih dari sifat-sifat duniawi sehingga menjadi
bekal untuk keselamatan akhirat. 2°

Berdasarkan uraian di atas dapat disimpulkan bahwa, hati yang
seharusnya menjadi penentu kepribadian seseorang adalah hati yang
bersih, sehat, dan selamat, baik secara spiritual, moral, maupun
intelektual. Hati ini terbebas dari segala bentuk syirik, kesesatan
ideologis, dan penyakit-penyakit batin seperti iri, dengki, sombong,
riya’, dan cinta dunia yang berlebihan. Ia merupakan pusat kesadaran
ruhani yang secara utuh tunduk dan patuh kepada Allah Swt., baik
dalam aspek keyakinan, emosi, kehendak, maupun tindakan.

Hati yang selamat ini senantiasa disinari oleh cahaya iman dan
tauhid yang murni, menjadikan Allah Swt.sebagai satu-satunya tujuan
dalam seluruh aktivitas hidup. la hanya mencintai, berharap, takut,
tawakal, dan beribadah kepada Allah Swt.semata dengan penuh
keikhlasan. Qalbun salim juga adalah hati yang lapang terhadap
kebenaran, teguh terhadap petunjuk wahyu, serta konsisten dalam
mengikuti ajaran Rasulullah saw.

Secara spiritual, galbun salim merepresentasikan keadaan
ruhani yang matang yaitu ketika dorongan nafsu telah dikendalikan,
ego telah ditundukkan, dan fitrah kembali kepada posisi aslinya
sebagai penyerahan total kepada llahi. Secara moral, hati ini adalah
sumber akhlak mulia, karena setiap lisan dan tindakan lahir dari
ketulusan niat dan kejernihan batin. Secara intelektual, galbun salim
merupakan wujud dari kesadaran akan kebenaran wahyu, sehingga
tidak mudah goyah oleh ideologi-ideologi sesat atau keraguan-
keraguan logis.

2. Kedudukan Qalbun Salim dalam Kepribadian

Qalbun salim memiliki posisi sentral dalam membentuk,
mengarahkan, dan menyempurnakan kepribadian manusia. Dalam
pandangan Islam, qalb bukan sekadar organ fisik, melainkan
merupakan pusat spiritual, moral, dan intelektual dalam diri manusia.
Qalbun salim, sebagai bentuk hati yang sehat dan selamat, menjadi
tolak ukur bagi kemurnian jiwa, kualitas iman, serta kekuatan akhlak.
Berikut peran dan kedudukan galbun salim dalam kepribadian.

a. Pengendali Nafsu dan Akal

20 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur an di bawah naungan Al-Quran, Jilid 8, Terj.

As’ad yasin dari judul “F1 Zhilalil Qur’an,” Jakarta: Gema Insani Press, 2000, hal. 350.



129

Dalam Ihya" Ulumuddin, al-Ghazali menggambarkan hati
sebagai raja dalam kerajaan tubuh manusia, sedangkan bagian
tubuh lainnya seperti nafsu, akal, dan organ fisik seperti tangan,
kaki, lisan, dan mata adalah tentaranya.?! Sebagai pusat kendali
dan sumber keputusan, hati menentukan arah dan perilaku
seluruh tubuh. Apabila hati berada dalam keadaan yang baik,
bersih dari penyakit spiritual seperti riya’, hasad, atau syahwat,
maka seluruh anggota tubuh akan bergerak selaras dalam
kebaikan. Sebaliknya, apabila hati rusak, maka anggota tubuh
akan cenderung mengikuti dorongan buruk dan hawa nafsu yang
menyesatkan. Ini sesuai dengan sabda Rasulullah saw.,
"Sesungguhnya di dalam tubuh manusia terdapat segumpal
daging. Jika ia baik, maka baiklah seluruh tubuhnya. Namun,
jika ia rusak, maka rusaklah seluruh tubuhnya. Ketahuilah,
segumpal daging itu adalah hati."?? (HR. Bukhari dan Muslim)

Analogi ini mempertegas bahwa kualitas hati adalah
penentu kualitas kepribadian dan moral seseorang. Anggota tubuh
sejatinya tidak memiliki kemauan sendiri, melainkan hanya
menjalankan perintah yang berasal dari pusat komando dalam
diri, yakni qalb. Oleh karena itu, memperbaiki perilaku dan
akhlak seseorang hanya akan berhasil jika dimulai dari penyucian
hati. Jika hati telah bersih dan lurus, maka tubuh pun akan
mematuhi perintah Allah Swt. secara benar. Namun sebaliknya
jika hati sudah tertutup akan nafsu dan akal yang sesat, maka
manusia akan berada dalam kesesatan dan kecelakaan.

Al-Qur an mengisyaratkan bahwa hati yang tertutup adalah
akibat dominasi nafsu dan akal yang disalahgunakan, yang
akhirnya menyebabkan manusia tidak mampu lagi menerima
petunjuk, bahkan menolak kebenaran meskipun telah nyata di
hadapannya. Dalam Surah al-Bagarah Allah Swt. berfirman,

Vegas DB (5 e oLl Bgagens Jog 430 o o2
Allah Swt.telah mengunci hati dan pendengaran mereka. Pada
penglihatan mereka ada penutup, dan bagi mereka azab yang
sangat berat. (al-Bagarah/2: 7)

Hamka mengatakan dalam tafsirnya bahwa, hati orang
kafir yang ingkar kepada Tuhan telah dicap mati dan disegel dari

2 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya™ Ulumuddin, Jilid 3, Beirut: Dar al-Fikr, tt., hal. 2.

22 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahih al-Bukhari: Kitab al-Iman, hadis No. 52,
..., hal. 44, Dan Muslim ibn al-Hajjaj. Shahih Muslim: Kitab al-Musagéat, hadis No. 1599,
..., hal. 203.



130

kebenaran lantaran sikap mereka yang angkuh, sombong,
menentang, dan keras kepala.”® Ayat ini menekankan bahwa
kerusakan kepribadian manusia bukanlah akibat ketiadaan
potensi, tetapi karena potensi akal dan hati tidak digunakan secara
benar. Ketika hati tidak lagi menjadi pusat kesadaran moral,
maka akal akan menjadi alat pembenaran hawa nafsu, dan
manusia akan kehilangan arah hidupnya.

Lebih lanjut, dalam Surah al-Jatsiyah/45: 23 lbnu Katsir
mengatakan orang yang mengikuti hawa nafsunya semata akan
mengikuti yang baik menurut versi dia, bukan mengikuti yang
baik menurut Allah Swt. la tidak condong kepada nafsu itu, akan
tetapi dia menyembahnya. Allahmenyesatkannya dan tidak akan
berguna baginya semua petunjuk yang telah ada.?* Hal ini
menunjukkan dengan tegas bahwa orang yang menjadikan hawa
nafsu sebagai pengarah hidup akan mengalami penutupan hati.
Dan akal yang tidak lagi dipandu oleh hati yang bersih, justru
akan menjadi pembenaran dari bisikan hawa nafsu. Ketika ini
terjadi, kehancuran kepribadian menjadi keniscayaan.

b. Sumber Keimanan dan Ketakwaan

Hati yang bersih dan lurus, atau yang disebut galbun
salim, merupakan pusat dan sumber tumbuhnya keimanan dan
ketakwaan yang sejati. Dalam Al-Qur an, Allah Swt. berfirman,

coe o3 o3 JAKGG LY A3l 1 AU .

... Mereka itulah orang-orang yang telah Allah Swt.tetapkan
keimanan di dalam hatinya dan menguatkan mereka dengan
pertolongan dari-Nya .... (al-Mujadalah/58: 22)

Ibnu Kkatsir menafsirkan, keimanan dalam ayat ini
bersemayam dalam hati dan Allah Swt. menguatkannya serta
menetapkan kebahagiaan untuk mereka.?> Orang-orang mukmin
tidak memiliki tekad yang kuat kecuali karena dorongan spirit
dari Allah Swt. Hati mereka tidak mungkin menerbitkan cahaya
ini kecuali karena adanya dorongan spirit dari Allah Swt.?®

23 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 2001, hal.
122-123.

24 |bnu Katsir, Tafsir lonu Katsir, Jilid 7, Terj. Abdul Ghoffar dan Abu lhsan al-Atsari
dari judul “Lub&but Tafsir Min Ibni Katsir,” Bogor: Pustaka Imam Syafi’l, 2004, hal. 342-
343.

%5 |bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 8, ..., hal. 100.

2 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur'an di bawah naungan Al-Quran, Jilid 11, ...,
hal. 198.



131

Ayat ini menunjukkan bahwa iman yang benar adalah
yang Allah Swt.tanamkan ke dalam hati, bukan sekadar diketahui
oleh akal atau diucapkan oleh lisan. Keimanan dalam hati inilah
yang menjadi sumber kekuatan spiritual dan moral seorang
mukmin.

c. Penerima Petunjuk

Hati bukan hanya pusat perasaan, tetapi juga menjadi
tempat bersemayamnya petunjuk bagi manusia. Hati yang bersih
dan selamat (galbun salim) berfungsi sebagai pengendali utama
dalam membedakan yang baik dan yang buruk, serta sebagai
kompas batin dalam menentukan arah hidup sesuai dengan nilai-
nilai ilahiah. Oleh karena itu, keberadaan galbun salim sangat
menentukan integritas moral dan keteguhan spiritual seseorang.
Hal ini terlihat dari penjelasan Allah Swt. dalam Surah at-
Taghé&bun/ 64: 11,

4 ) Sa o by 6 R YRR fuve b0 1T
so G g cld ags A CeB s 0L V) s fe Sl

VY ks
Tidak ada suatu musibah pun yang menimpa (seseorang), kecuali
dengan izin Allah. Siapa yang beriman kepada Allah, niscaya
Dia akan memberi petunjuk kepada hatinya. Allah Swt.Maha
Mengetahui segala sesuatu. (at-Taghabun/ 64: 11)
Ibnu Katsir mengutip pendapat Ibnu Abbas bahwa makna
“izin Allah” mencakup gadar (ketetapan) dan gadha’ (perintah)
dari-Nya.?” Ibn Katsir menjelaskan bahwa iman menyebabkan
seorang hamba mempercayai takdir, sehingga ia menerima
musibah dengan sabar dan menyerahkan keputusan kepada Allah
Swt. dengan demikian, Allah Swt. memberikan ketenangan dan
bimbingan hati
d. Sarana Penerima Iimu dan Kebenaran
Hati sebagai sarana penerima ilmu dan kebenaran
memiliki beberapa potensi seperti:
1) Potensi Berfikir
Kemampuan hati sebagai alat berpikir dan merenung
ditegaskan dalam Surah al-Hajj/22: 46. Hamka, dalam Tafsir
Al-Azhar, menjelaskan bahwa ayat ini merupakan ajakan
untuk menyusuri bumi dan merenungkan tanda-tanda
kebesaran Allah. Namun, tidak semua orang yang
mengembara mampu menangkap makna Ilahi dari
pengamatannya. Banyak yang matanya melihat keindahan

27 1bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 8, ..., hal. 360.



132

2)

3)

dan fenomena alam, tetapi hatinya tetap kosong dan tertutup
dari kebenaran. Karena yang sesungguhnya buta bukanlah
mata fisik, melainkan hati di dalam dada yang tidak mampu
berpikir dan menangkap hikmah.?®

Menurut Hamka, untuk memahami kebenaran,
manusia harus menyertakan hati dalam proses pengamatan.
Sebab hati adalah pusat kesadaran spiritual dan moral. Tanpa
peran aktif hati, informasi yang masuk melalui mata dan
telinga hanya akan menjadi data kosong, tidak membuahkan
makna, iman, atau kebijaksanaan. Inilah alasan mengapa
orang yang banyak melihat dunia belum tentu menjadi bijak
karena hatinya tidak digunakan untuk merenung dan
menerima kebenaran.
Potensi Memahami

Hati memiliki kemampuan untuk memahami secara
mendalam, sebagaimana dijelaskan dalam Surah at-
Taubah/9: 87. Dalam ayat ini, digunakan kata yafgahln yang
oleh Quraish Shihab diartikan sebagai bentuk pemahaman
yang mendalam terhadap hal-hal yang bersifat tersembunyi
atau tidak kasatmata. 2° Namun, dalam konteks ayat tersebut,
dijelaskan bahwa hati orang-orang munafik telah terkunci,
sehingga mereka tidak lagi mampu memahami, menghayati,
maupun merasakan inti ajaran agama. Ketidakmampuan hati
untuk menerima dan meresapi kebenaran inilah yang menjadi
sumber utama dari kesesatan dan kehancuran mereka.
Potensi Mengetahui

Kemampuan hati untuk mengetahui dan menyadari
kebenaran dijelaskan dalam Surah at-Taubah/9: 93. Dalam
menafsirkan ayat ini, Quraish Shihab menjelaskan bahwa
istilah 1& ya ‘lamOn mengandung makna ketidaktahuan yang
sangat mendalam dan ekstrem, bahkan lebih parah
dibandingkan istilah 1a vyafgahin yang berarti tidak
memahami secara rinci. Orang-orang munafik yang
digambarkan dalam ayat ini berada dalam kondisi kebodohan
total, di mana mereka benar-benar tidak mengenali
kebenaran sedikit pun. 3° Dalam analogi yang digunakan

28 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, ..., hal. 4710.
2% M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur an,

Vol. 5, Tangerang:

Lentera Hati, 2002, hal. 677.

30 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur an,

Vol. 5..., hal. 683.



133

olenh para mufasir, keadaan mereka disamakan dengan
hewan-hewan yang tidak memiliki akal budi, yang hidup
tanpa kesadaran terhadap nilai-nilai kebenaran dan moral.
Ketidaktahuan total semacam ini jauh lebih berbahaya
daripada sekadar kurang memahami atau tidak mendalami
suatu ajaran, karena hati mereka telah tertutup dari cahaya
petunjuk, sehingga tidak lagi mampu membedakan antara
yang hak dan yang batil.

4) Potensi Memperhatikan

Potensi hati sebagai alat untuk memperhatikan
dijelaskan dalam Surah Muhammad/47: 24. Ayat ini
menegaskan bahwa perhatian yang benar terhadap Al-Qur an
tidak cukup hanya dengan membacanya secara lahiriah,
tetapi harus melibatkan kedalaman hati dan kesadaran batin.
Kata tadabbur yang digunakan dalam ayat ini berasal dari
akar kata dabbara yang berarti memikirkan secara mendalam
hingga memahami akibat dan makna dari suatu perkara.3!
Oleh karena itu, tadabbur Al-Qur an adalah proses reflektif
dan kontemplatif, di mana akal dan hati bekerja sama untuk
memahami pesan ilahi secara utuh. Maka, orang yang benar-
benar memperhatikan Al-Qur'an adalah mereka yang
melibatkan hati dalam pemahaman bukan hanya membaca
secara lisan, tetapi juga menangkap pesan batin, nilai moral,
dan tuntunan spiritualnya.

Ayat ini menegaskan bahwa hati manusia memiliki
potensi untuk memperhatikan dan merenungkan wahyu.
Allah  Swt. mengajak manusia untuk bertadabbur
(merenungkan secara mendalam) terhadap ayat-ayat Al-
Qur’an. Namun, Allah Swt. juga menyindir bahwa ada
orang-orang yang tidak mampu melakukan tadabbur karena
hati mereka telah tertutup dan terkunci.®? Ini menunjukkan
bahwa fungsi memperhatikan dan merenung bukan sekadar
aktivitas intelektual, tetapi juga peran hati yang terbuka dan
bersih.

Dalam konteks kepribadian, kemampuan
memperhatikan dan merenung (tadabbur) merupakan salah

31 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith, Mesir: Maktabah al-Syur{iq al-
Dauliyyah, 2004, hal. 269.

%2 |bnu Katsir, Tafsir lbnu Katsir, Jilid 7..., hal. 413-414. Hamka menambahkan
bahwa, hati yang telah tertutup memang susah untuk membukanya. Maka selama hati tidak
diperkenalkan dengan nisi Al-Qur’an, maka selama itu pula hati akan terkunci. Dalam
Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 9, ..., hal. 6716.



134

5)

satu ciri kecerdasan spiritual. Kepribadian yang mampu
melakukan tadabbur akan lebih stabil secara emosional,
bijaksana dalam bertindak, dan memiliki sensitivitas moral
yang tinggi. Sebaliknya, orang yang tidak mampu atau
enggan bertadabbur cenderung dangkal dalam memahami
agama, fanatik tanpa dasar, dan mudah terseret pada
keburukan karena tidak menyelami nilai-nilai Al-Qur an
secara mendalam.

Potensi Mengingat

Kemampuan hati untuk mengetahui dan menyadari
kebenaran dijelaskan dalam Surah ar-Ra‘d/11: 28. Ayat ini
menegaskan bahwa hati manusia memiliki kapasitas untuk
mengingat Allah, dan dari aktivitas mengingat itulah muncul
ketenangan batin yang sejati. Allah Swt. menyatakan secara
eksplisit bahwa ketenteraman hati sesuatu yang sangat
didambakan oleh manusia tidak dapat diperoleh melalui
harta, kedudukan, atau kesenangan duniawi, tetapi hanya
dengan dzikir, yaitu keterhubungan rohani yang intens
dengan Allah Swt.

Menurut penafsiran Hamka, hati manusia memiliki
fungsi sebagai pusat dari daya ingat dan arah tujuan dari
ingatan itu sendiri. Dalam konteks spiritual, ingatan tertinggi
yang seharusnya senantiasa hadir dalam hati adalah ingat
kepada Allah Swt. Ketika hati senantiasa dipenuhi dengan
dzikrullah yakni kesadaran terus-menerus kepada Tuhan
maka ketenangan batin akan hadir dengan sendirinya.
Sebaliknya, ketika hati lalai dari mengingat Allah Swt., maka
akan muncul kegelisahan, kekosongan makna hidup, hingga
keputusasaan yang menghimpit.3® Ketenangan batin
merupakan anugerah yang lahir dari ingatan kepada Allah
Swt. Dalam Islam, kesehatan rohani bukan sekadar tidak
adanya gangguan batin, melainkan kondisi hati yang
terhubung dengan Tuhan secara mendalam.®* Dari hati yang
tenteram inilah lahir kestabilan jiwa, pikiran yang jernih, dan
sikap hidup yang seimbang, yang pada akhirnya juga
berdampak positif pada kesehatan jasmani.

Keseluruhan penjabaran di atas menunjukkan bahwa hati

(galb) memiliki kedudukan sangat penting sebagai sarana
penerima ilmu dan kebenaran dalam pembentukan kepribadian

33 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5, ..., hal. 3761.
3 1bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 4, ..., hal. 500.



135

manusia. Hati bukan hanya berfungsi sebagai pusat emosi, tetapi
juga memiliki potensi berpikir, memahami, mengetahui,
memperhatikan, dan mengingat.

Dalam Surah al-Hajj/22: 46 ditegaskan bahwa hakikat
kebutaan bukan pada mata, tetapi pada hati yang tidak mampu
berpikir dan merenungkan makna lIlahi. Surah at-Taubah/9: 87-93
menggambarkan bagaimana hati yang terkunci kehilangan
kemampuan memahami dan mengetahui, menjadikan seseorang
berada dalam kesesatan yang dalam.

Sementara itu, Surah Muhammad/47: 24 menekankan
pentingnya melibatkan hati dalam proses tadabbur terhadap Al-
Qur'an agar pemahaman menjadi mendalam dan membentuk
kepribadian yang matang secara spiritual. Puncaknya adalah pada
Surah ar-Ra‘d ayat 28, yang menegaskan bahwa hati yang selalu
mengingat Allah Swt. akan meraih ketenangan sejati. Semua ini
menunjukkan bahwa hati yang aktif dan bersih adalah kunci
utama dalam meraih ilmu yang benar, keimanan yang kokoh,
serta kesehatan rohani dan jasmani yang seimbang. Dengan hati
yang berfungsi secara optimal, seseorang dapat membangun
kepribadian yang bijak, stabil secara emosional, serta terarah
dalam moral dan spiritual.

e. Tempat Rasa dan Getaran Nurani

Dalam Surah al-Bagarah/2: 74, ditegaskan bahwa hati
memiliki fungsi sebagai tempat untuk merasakan getaran moral
dan spiritual. Sayyid Quthb, dalam tafsirnya Fi Zhila/il Qur’an,
menggambarkan kondisi  hati orang-orang Yahudi yang
membangkang terhadap nabi Musa as. sebagai hati yang kering,
tandus, dan bahkan lebih keras daripada batu. Kekerasan hati
mereka membuat mereka sama sekali tidak tersentuh oleh rasa
takut kepada Allah Swt. maupun oleh nurani keimanan.
Akibatnya, hati mereka tidak lagi mampu merasakan getaran
takwa atau kesadaran terhadap kehadiran Tuhan, meskipun tanda-
tanda kebenaran telah tampak jelas di hadapan mereka.®® Hati
yang keras dan tertutup tidak akan menerima hidayah, meskipun
telah diperlihatkan bukti yang jelas. Mereka yang memiliki hati
semacam ini tetap enggan merespons kebenaran dengan baik dan
memilih untuk berpaling dari petunjuk Allah Swt.%

% Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur'an di bawah naungan Al-Qur-an, Jilid 1, ...,
hal. 96-97.

% M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran,
Vol. 1, ..., hal. 232-234.



136

Dalam kerangka kepribadian, hati yang sehat dan lembut
adalah sumber empati, moralitas, dan kesadaran etis. Orang
dengan hati yang hidup akan peka terhadap kebenaran dan
kesalahan, akan mudah tersentuh oleh penderitaan sesama, dan
memiliki insting moral yang kuat untuk menjauhi maksiat serta
mendekatkan diri kepada Allah Swt.

Sebaliknya, hati yang keras menjadikan seseorang tidak
lagi merasa berdosa saat berbuat salah, tidak peduli terhadap
kezaliman, dan tidak memiliki nurani dalam berinteraksi sosial.
Inilah yang menyebabkan manusia bisa jatuh dalam kehancuran
moral dan spiritual meski secara lahiriah tampak berakal dan
berilmu.

f. Tempat Perubahan dan Kecenderungan

Hati adalah pusat perubahan dan kecenderungan
kebiasaan manusia karena ia merupakan inti dari kehidupan
spiritual dan moral seseorang. Dalam Islam, hati (galb) tidak
hanya berfungsi sebagai organ perasa, tetapi juga sebagai pusat
kendali jiwa yang menentukan arah tindakan, pilihan hidup, dan
respons terhadap berbagai rangsangan batin maupun luar. Istilah
galb sendiri berasal dari akar kata gqalaba yang berarti “berubah”
atau “berbalik”,*” yang mengisyaratkan bahwa hati secara fitrah
bersifat mudah berubah, tidak tetap, dan dapat condong ke arah
manapun baik menuju kebaikan atau kemaksiatan.

Kecenderungan hati ini sangat menentukan kebiasaan
seseorang. Ketika hati terbiasa condong kepada kebaikan melalui
dzikir, tadabbur, ilmu, dan amal saleh maka ia akan membentuk
pola kebiasaan positif yang konsisten. Sebaliknya, ketika hati
dibiarkan tunduk pada hawa nafsu dan syahwat, maka
kecenderungannya akan menetap pada keburukan, membentuk
kebiasaan buruk yang sulit ditinggalkan. Inilah sebabnya
mengapa para ulama menekankan pentingnya menjaga
kebersihan hati dan melatihnya dengan amal-amal kebajikan.

Dalam hadis riwayat Anas bin Malik, Nabi saw. bersabda,

Bl Jo B g ol g

37 Qalbu berasal dari kata galaba-yaglibu-galban yang berarti menjadikan atas
Sesuatu bawahnya, kanan menjadi kiri, batin menjadi zahir. Dalam Majma’ Lughah al-
Arabiyyah, Mu jam al-Wasith, ..., hal. 753.

38 Muhammad bin Isa at Tirmidzi, Jami al Tirmidzi, Kitab al-Qadar, hadis No. 2140.
Dalam https://www.islamicfinder.org/hadith/tirmidhi/al-qadar/2140/. Diakses pada tanggal
20 Mei 2025 pukul 14.00 WIB.



https://www.islamicfinder.org/hadith/tirmidhi/al-qadar/2140/

137

“Ya Mugallibal quldb, tsabbit qalbi ‘a/a dinik” (“Wahai Dzat
yang membolak-balikkan hati, teguhkanlah hatiku di atas agama-
Mu”) (HR. Tirmidzi)

Hadis ini menunjukkan bahwa hati sangat rentan terhadap
perubahan dan membutuhkan perlindungan dari Allah Swt. agar
tetap dalam kebenaran.

Kata “muqallib” berarti “yang membolak-balikkan”,
menunjukkan bahwa perubahan hati adalah sesuatu yang berada
sepenuhnya dalam kuasa Allah. Ini memperlihatkan bahwa hati
adalah tempat bagi kecenderungan, arah spiritual, dan perubahan
batin seseorang. la bisa condong kepada kebaikan dan kebenaran,
namun juga bisa tergelincir ke dalam kesesatan, tergantung
bagaimana ia dipelihara dan dijaga.

Dalam konteks kepribadian, hal ini mengindikasikan
bahwa keteguhan dalam nilai, prinsip, dan keimanan sangat
bergantung pada keadaan hati. Oleh karena itu, penting bagi
seorang mukmin untuk senantiasa memohon keteguhan hati, agar
tidak mudah dipengaruhi oleh hawa nafsu, godaan dunia, atau
tekanan batin yang bisa menyesatkan arah hidupnya. Kesadaran
akan potensi perubahan ini juga menjadi landasan penting dalam
membentuk kepribadian yang dinamis namun tetap berakar kuat
pada nilai-nilai agama.

3. Ciri-Ciri Qalbun Salim dalam Al-Qur an

Al-Qur’an sudah menjelaskan ciri-ciri galbun salim di
dalam Al-Qur an, diantaranya:
a. Hati yang bersih dari kemusyrikan, kemunafikan, dan penyakit
batin.

Allah Swt. menegaskan bahwa pada hari kiamat hanya
mereka yang “menghadap Allah Swt. dengan galbun salim” yang
akan selamat, sementara harta dan keluarga menjadi tak lagi
berguna.®® Said bin al-Musayyib mengartikan galbun salim
sebagai hati yang sehat, yakni hati milik seorang mukmin.
Sebaliknya, hati orang-orang kafir dan munafik dianggap
berpenyakit. Hal ini sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah
Swt.: “Dalam hati mereka terdapat penyakit...” (al-Bagarah/2:
10).%% ini menunjukkan bahwa galbun salim bukan hanya bebas

% Dalam Surah Asy-Syu‘ara'/26: 88-89.
40 Wahbah al-Zuhaili, At-Tafsir al-Munfr, juz 19, Beirut: Dar al-Fikr, 1418, hal. 174.
Hamka menafsir penyakit hati yang dimaksudkan adalah merasa lebih pintar, pantang



138

dari syirik dan kemunafikan, tetapi juga terbebas dari segala
bentuk kerusakan batin, seperti iri, dengki, dan keraguan terhadap
kebenaran. Maka, hati yang sehat adalah hati yang senantiasa
dipenuhi keimanan, ketulusan, dan ketenangan karena terus
terhubung dengan Allah Swit.

. Hati yang terbuka dan peka terhadap peringatan ilahi

Salah satu ciri galbun salim dalam Al-Qur'an adalah

sensitivitas hati terhadap peringatan dan kekuasaan Allah. Dalam
Surah al-Anfal/8: 2-3, Allah Swt. menggambarkan karakteristik
hati orang-orang beriman,
Sesungguhnya orang-orang yang beriman adalah mereka yang
apabila disebut nama Allah Swt.gemetarlah hati mereka, dan
apabila dibacakan ayat-ayat-Nya bertambahlah iman mereka
(karenanya), dan kepada Tuhan-lah mereka bertawakal. (al-
anfal/8: 2-3)

Mujahid menjelaskan bahwa ketika hati seseorang
bergetar karena rasa takut saat nama Allah Swt. disebut, itulah
tanda keimanan yang sempurna. Rasa takut itu muncul bukan
hanya karena takut akan hukuman, tetapi karena khawatir telah
lalai, atau karena merasa belum sepenuhnya menjalankan
perintah Allah Swt. sesuai yang ditetapkan-Nya.

Sementara itu, Sufyan ats-Tsauri meriwayatkan dari as-
Suddi bahwa makna ayat ini mencakup situasi ketika seseorang
hampir melakukan perbuatan maksiat, lalu datang seorang
sahabat yang mengingatkannya, “Bertakwalah kepada Allah Swt,
wahai saudaraku!” Teguran tersebut langsung menggugah
hatinya, membuatnya sadar, gentar, dan akhirnya meninggalkan
niat buruknya serta kembali ke jalan kebenaran.*

Al-Ghazali juga menjelaskan bahwa hati yang sehat
adalah hati yang mampu merespons peringatan, mudah tersentuh
oleh kalam ilahi, dan tidak mati rasa terhadap maksiat maupun
kebenaran.*?

Qalbun salim adalah hati yang memiliki ketakwaan yang
utuh, yang menyebabkan munculnya rasa takut, cinta, dan
pengagungan terhadap Allah Swt. ketika mendengar nama-Nya.
la menekankan bahwa getaran jiwa terhadap nama Allah Swit.
adalah tanda bahwa hati itu tidak mati, tidak keras, dan tidak
tertutup.

dikalahkan tinggi hati, tidak mau terus terang, dengki, iri, dan bermuka dua. Dalam Hamka,
Tafsir Al-Azhér, Jilid 1, ..., hal. 128.

41 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, ..., hal. 2691.
42 Abu Hamid al-Ghazali, lhya™ Ulumuddin, Jilid 3, ..., hal. 7-8.



139

c. Hati yang tenang melalui zikir

Hati yang tenang melalui dzikrullah (mengingat Allah)
merupakan salah satu ciri utama dari galbun salim, sebagaimana
ditegaskan dalam Surah ar-Ra’d/13: 28,

(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi
tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan
mengingat Allah-lah hati menjadi tenteram. (ar-Ra’d/13: 28)

Digambarkan dalam ayat ini sebuah lukisan batin yang
begitu indah bagi hati orang-orang beriman sebuah suasana yang
dipenuhi oleh ketenangan, ketenteraman, kebahagiaan, dan
kedamaian. Ketenteraman yang muncul dari dzikir, yakni ingatan
kepada Allah Swt., adalah suatu kenyataan spiritual yang dalam,
yang hanya dapat dirasakan oleh hati yang telah dipenuhi cahaya
dan kebahagiaan iman. Hati seperti itu senantiasa terhubung
dengan Allah Swt. dan mengalami kedekatan batin yang tak
terlukiskan. Orang-orang yang merasakan hakikat ini tidak
mampu menjelaskannya dengan kata-kata kepada mereka yang
belum merasakannya, karena pengalaman itu berada di luar
jangkauan bahasa. la menyusup dan meresap dalam jiwa,
menumbuhkan rasa nyaman, damai, sukacita, dan ketenangan
batin.** Menurut al-Ghazali, hati yang tersambung dengan Allah
Swt. melalui dzikir akan menemukan sakinah (ketenteraman
batin), karena ia tidak lagi bergantung pada dunia luar untuk
merasa utuh. Keseimbangan emosional dan mental dari hati yang
berdzikir inilah yang menjadi fondasi kuat dari kepribadian yang
stabil dan bahagia.**

Dalam realitas kehidupan ini, hati tersebut tidak pernah
merasa sendirian, selalu ada kesadaran akan kehadiran llahi yang
menemani dan menguatkan. Segala sesuatu di sekitarnya pun
terasa bersahabat, karena semuanya adalah ciptaan Allah Swt.,
dan ia hidup di bawah perlindungan serta kasih sayang-Nya.

Dengan demikian, hati yang tenteram dalam dzikir adalah
simbol dari keutuhan batin, kematangan spiritual, dan
keseimbangan psikologis. la menjadi sumber kebijaksanaan,
keteguhan, serta pencerahan dalam menjalani hidup yang penuh
ujian.

d. Hati yang terbuka untuk tadabbur

43 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur’an di bawah naungan Al-Qur-an, Jilid 7, ...,

hal. 52.

4 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya" Ulumuddin, Jilid 3, ..., hal. 11.



140

4.

Hati yang terbuka untuk tadabbur (perenungan
mendalam) merupakan salah satu karakter utama dari galbun
salim. Dalam Surah Muhammad ayat 24, Allah Swt. berfirman,
Maka apakah mereka tidak merenungkan Al-Qur an ataukah hati
mereka telah terkunci? (Muhammad/47: 24)

Sayyid Quthb menjelaskan kondisi hati orang munafik
yang dipenuhi oleh penyakit dan kemunafikannya. mereka yang
tidak memikirkan makna-makna Al-Quran telah berpaling dari
kebenaran; mereka tidak membenarkan Allah Swt.saat berada
dalam kesadaran tersebut dan tidak mempercayai pesan yang
dibawa. Golongan inilah yang dilaknat oleh Allah Swt. mereka
diusir dan dihalangi dari petunjuk-Nya. Sebagai bentuk hukuman,
Allah Swt. membuat telinga mereka tidak peka dan mata mereka
tertutup, meskipun secara fisik mereka tetap mampu mendengar
dan melihat. Namun hakikatnya, mereka memilih untuk
membiarkan indera tersebut kosong dari fungsinya. Mereka tidak
menggunakan akal dan hati yang menjadi sarana untuk
memahami petunjuk llahi yang sesungguhnya.®®

Allah  Swt. mempertanyakan dengan nada penuh
keheranan dan teguran: "Mengapa mereka tidak merenungkan Al-
Qur'an?" Perenungan terhadap Al-Qurian sejatinya mampu
membangunkan jiwa yang tertidur, membuka penghalang hati
yang tersumbat, menyalakan cahaya kesadaran, membangkitkan
rasa keimanan, menyucikan galbu, serta menghadirkan kehidupan
ruhani yang bersinar dan penuh cahaya. Dengan tadabbur yang
mendalam, seseorang dapat terlepas dari keterikatan terhadap
perkara-perkara duniawi yang hanya dipahami secara lahiriah.

Pribadi Rasulullah saw. Sebagai Manifestasi Qalbun Salim

a. Tauhid sebagai Fondasi Utama Kepribadian Nabi saw.
Kepribadian Rasulullah saw. dibangun sepenuhnya di atas
fondasi tauhid yang murni. Hal ini bukan hanya tampak dalam
risalah yang beliau sampaikan, tetapi juga terwujud dalam sikap
hidup dan orientasi batin beliau yang senantiasa berpaut kepada
Allah Swt., Allah Swt. berfirman,
Katakanlah (Nabi Muhammad), ‘“Sesungguhnya aku ini hanya
seorang manusia seperti kamu yang diwahyukan kepadaku
bahwa Tuhan kamu adalah Tuhan Yang Maha Esa. ” (al-Kahf/18:
110)

4 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Quran di bawah naungan Al-Qur’an, Jilid 10, ...,

hal. 362.



141

Ayat ini  menunjukkan betapa Rasulullah  saw.
memosisikan dirinya dengan rendah hati sebagai seorang hamba,
bukan tokoh yang diagungkan secara berlebihan, apalagi
disembah. Penegasan beliau terhadap ketauhidan menandakan
hati yang bersih dari segala bentuk kesyirikan, kesombongan, dan
kecintaan berlebih pada dunia. Ini merupakan ciri utama dari
galbun salim, hati yang lurus dan murni dalam mengesakan Allah
tanpa keraguan dan penyimpangan.

Menurut para mufassir, termasuk al-Raghib al-Asfahant,
galbun salim adalah hati yang selamat dari syirik, penyakit hati,
serta segala sesuatu yang menghalangi hubungan murni dengan
Allah. Dalam konteks ini, pribadi Rasulullah saw. menjadi
cermin hidup dari hati yang seperti itu. Seluruh misi kenabian
beliau berakar pada tauhid, dan kehidupannya konsisten
memperjuangkan nilai tersebut dalam berbagai aspek: dari
ibadah, akhlak, hingga perjuangan sosial.

b. Ketundukan total Rasulullah saw. kepada kehendak Allah
Swit.

Salah satu ciri mendasar dari galbun salim adalah hati
yang sepenuhnya tunduk dan patuh kepada kehendak Allah Swt.,
tanpa didominasi hawa nafsu, kepentingan pribadi, atau tekanan
sosial. Kepribadian Rasulullah saw. menampilkan kualitas ini
secara utuh dan nyata. Allah Swt. berfirman,
dan tidak pula berucap (tentang Al-Qur’an dan penjelasannya)
berdasarkan hawa nafsu(-nya). la (Al-Qur’an itu) tidak lain,
kecuali wahyu yang disampaikan (kepadanya) (an-Najm/53: 3-4)

Ayat ini menegaskan bahwa segala ucapan dan tindakan
Rasulullah saw., khususnya dalam penyampaian ajaran agama,
bersumber dari wahyu, bukan keinginan pribadi. Ini
menunjukkan totalitas ketundukan hati beliau kepada Allah Swit.
sebuah ciri khas galbun salim. Tidak ada ego, ambisi duniawi,
atau intervensi hawa nafsu dalam keputusan dan sikap-sikap
beliau dalam menyampaikan agama.

Lebih dari itu, ketundukan Rasulullah saw. juga terlihat
dalam konsistensinya menerapkan hukum Allah secara adil,
meski terhadap orang-orang terdekat. Dalam hadis sahih
diriwayatkan oleh Bukhari,

L of @ o« g2 0 o 42 5F 1 g oo
46&&&&&54&}»,@;@@\30\}5@\%\)

46 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahih al-Bukhari, Kitab Hud(d, hadis No. 3475, hal.

219.



142

Seandainya Fatimah mencuri, akan kupotong tangannya” (HR.
Bukhari)

Ucapan ini tidak lahir dari kekerasan hati, melainkan dari
komitmen moral dan spiritual yang murni terhadap keadilan dan
integritas hukum Islam. Beliau tidak membiarkan kedekatan
emosional merusak objektivitas penerapan syariat. Ini
mencerminkan hati yang bersih dari rasa berat atau keberpihakan
hati yang selamat dari penyakit riya’, nifaq, dan kecintaan pada
status sosial.

c. Akhlak Mulia sebagai Cerminan dari Qalbun Salim

Salah satu ciri utama galbun salim adalah terpancarnya
kebaikan dari dalam hati dalam bentuk perilaku dan interaksi
sosial yang luhur. Hati yang bersih, tidak terkontaminasi oleh
kebencian, kesombongan, atau niat buruk, secara alami akan
melahirkan akhlaq al-karimah. Dalam konteks ini, Rasulullah
saw. adalah teladan sempurna. Allah menyatakan,

Sesungguhnya engkau benar-benar berbudi pekerti yang agung.
(al-Qalam/68: 4)

Pujian ini datang langsung dari Allah kepada Nabi
Muhammad saw., bukan hanya karena perbuatan lahiriahnya,
tetapi karena akhlak itu berakar dari hati yang suci dan penuh
cinta kasih. Akhlak beliau adalah manisfestasi konkret dari
galbun salim, hati yang selamat dari dengki, dendam, dan
kezaliman, serta penuh kasih sayang, empati, dan keadilan
terhadap sesama.

Selain itu, beliau bersabda dalam hadis yang diriwayatkan
oleh Abu Hurairah,

Taad 5,6 B Ei G
“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang
mulia.” (HR. Ahmad)

Pernyataan ini menunjukkan bahwa akhlak bukan hanya
pelengkap misi kerasulan, melainkan tujuan utama yang lahir dari
kualitas hati tertinggi. Dalam setiap aspek kehidupannya baik
sebagai pemimpin, suami, tetangga, atau musuh yang dikhianati
Rasulullah saw. selalu menunjukkan akhlak luhur, karena hatinya
dipenuhi cahaya ilahi, bukan gejolak nafsu atau ambisi duniawi.
d. Keselarasan antara Hati, Ucapan, dan Tindakan Nabi saw.

Salah satu ciri paling menonjol dari galbun salim adalah
integritas batin dan lahir, yakni keselarasan antara apa yang

47 Ahmad, Musnad Ahmad bin Hanbal, No. 8952, hal. 226.



143

diyakini di dalam hati, diucapkan melalui lisan, dan diwujudkan
dalam tindakan nyata. Rasulullah saw. adalah pribadi yang secara
utuh mencerminkan kesatuan antara hati yang bersih, kata-kata
yang benar, dan perbuatan yang adil. Allah menegaskan,
Sungguh, pada (diri) Rasulullah benar-benar ada suri teladan
yang baik bagimu, (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat)
Allah dan (kedatangan) hari Kiamat serta yang banyak
mengingat Allah. (al-Ahzab/33: 21)

Ayat ini tidak hanya menampilkan Nabi saw. sebagai
tokoh ideal, tetapi sebagai figur yang perilakunya konsisten
dengan nilai-nilai yang diajarkan. Keistimewaan Rasulullah
bukan sekadar pada keluhuran akhlaknya, tetapi karena seluruh
hidupnya mencerminkan ajaran yang disampaikannya. Hal ini
hanya mungkin terwujud bila hati beliau bersih dan ikhlas sebuah
ciri khas galbun salim.

Rasulullah saw. pernah bersabda:

S e ol Y e e
“Sebaik-baik kalian adalah yang terbaik terhadap keluarganya,
dan aku adalah yang terbaik terhadap keluargaku.” (HR.
Tirmidzi)

Sabda ini menunjukkan bahwa standar akhlak dan
kebaikan bukan hanya ditampilkan di ruang publik, tetapi juga
diwujudkan dalam kehidupan pribadi. Konsistensi seperti ini
adalah tanda hati yang bersih dari kepura-puraan (riya’),
kemunafikan, atau niat buruk. Dalam diri Rasulullah saw., tidak
terdapat pertentangan antara batin dan lahir, antara dakwah dan
perilaku, antara perintah kepada umat dan pelaksanaannya dalam
kehidupan sehari-hari.

5. Proses Menuju Qalbun Salim

a. Fitrah sebagai Orisinalitas Kepribadian

Fitrah dalam Islam merujuk pada keadaan asal manusia
yang diciptakan Allah Swt. dalam keadaan suci dan cenderung
kepada kebaikan.*® Kata “fitrah” berasal dari bahasa Arab " >ks"
yang berarti menciptakan atau membentuk sesuatu dengan sifat
yang asli.®® Dalam konteks kepribadian, fitrah adalah potensi

4 Muhammad bin Isa at Tirmidzi, Jami al Tirmidzi, Kitab al-Managib, hadis No. 3895, hal.
667.

49 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, ..., hal. 5517.

%0 Dalam KBBI VI Daring kata fitrah berarti sifat asal, kesucian, bakat, dan
pembawaan. Dalam https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/fitrah. Diakses pada tanggal 26 Mei



https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/fitrah

144

dasar yang Allah Swt. anugerahkan kepada setiap manusia
sebagai pedoman dalam menjalani kehidupan.®!

Fitrah merupakan bawaan dasar manusia yang suci, yang
diciptakan Allah Swt. dalam kondisi siap menerima kebenaran.
Allah Swt. berfirman,

e

e o 0% &T g/o// (@ A% # & ’/°'£¢'°/ oY 1522 oals
S S Y e W Skl o oo Us ) Glens
Yy P P a Loz ) <8 w ot 4

ol ¥ L8 5T £ 3%“\5,3,0\ U )

Maka, hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Islam
sesuai) fitrah (dari) Allah Swt. yang telah menciptakan manusia
menurut (fitrah) itu. Tidak ada perubahan pada ciptaan Allah
Swt. (tersebut). Itulah agama yang lurus, tetapi kebanyakan
manusia tidak mengetahui. (ar-Rm/30: 30)

Menurut Hamka dalam tafsirnya, fitrah manusia adalah
kondisi batiniah yang murni dan alami, yang belum
terkontaminasi oleh pengaruh eksternal atau konstruksi sosial. la
menegaskan bahwa fitrah merupakan intuisi rohaniah yang
melekat dalam jiwa manusia, berupa pengakuan akan adanya
kekuasaan tertinggi yang mengatur semesta. Kekuasaan ini
dimaknai sebagai Tuhan Yang Maha Esa, Mahaperkasa,
Mahaagung, dan penuh kasih sayang.>2

Quraish Shihab menjelaskan bahwa makna fitrah adalah
penciptaan pertama yang dilakukan tanpa meniru atau mencontoh
apa pun sebelumnya. Dalam konteks ini, fitrah dapat dimaknai
sebagai sesuatu yang melekat pada diri manusia sejak lahir.
Menyinggung makna fitrah dalam ayat yang dibahas, Quraish
Shihab mengutip pandangan Imam al-Ghazali dalam 7lhya’
‘Ulumuddin. Menurut al-Ghazali, setiap manusia sejak awal
penciptaannya telah dibentuk di atas dasar keimanan kepada

2025. Dalam bahasa Arab asal kata fitrah yaitu fathara yang berarti sebuah permulaan dan
dijabarkan sebagai Tabiat asli yang suci seorang manusia ketika dia diciptakan. Dalam
Mu’jam al-Wasith, ..., hal. 794.

51 Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Ibnu ‘Abbas disebutkan bahwa fitrah

merujuk pada awal mula penciptaan manusia. Hal ini sejalan dengan penggunaan istilah
fitrah dalam AIl-Qur'an, yang secara konsisten hanya digunakan dalam konteks yang
berkaitan dengan manusia. Ini menunjukkan bahwa fitrah merupakan bagian fundamental
dari keberadaan manusia sejak permulaannya, dan tidak disandarkan pada makhluk lain
dalam penyebutannya di dalam Al-Quran. Dalam Murtadha Muthahhari, Perspektif Al-
Quran Tentang Manusia dan Agama, Bandung: Mizan, hal. 6-9.

52 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, ..., hal. 5517.



145

Allah Swt. Bahkan, manusia juga memiliki potensi bawaan untuk
mengetahui realitas dan kebenaran sebagaimana adanya.
Pengetahuan tersebut seolah telah tersimpan dalam diri manusia
karena adanya potensi untuk mengenal dan memahami. Oleh
karena itu, yang dimaksud dengan fitrah dalam hal ini adalah
kesiapan dan kecenderungan manusia untuk menerima kebenaran
secara mantap dan tulus.>®
Dengan demikian, kepercayaan terhadap keberadaan
Allah Swt. bukanlah hasil konstruksi budaya atau pemikiran
spekulatif belaka, melainkan refleksi dari suara fitrah itu sendiri.
Maka dari itu, setiap bentuk penolakan terhadap keberadaan
Tuhan sebagaimana terjadi pada kaum ateis atau mereka yang
memungkiri nilai-nilai ketuhanan sejatinya merupakan bentuk
pengingkaran terhadap hakikat dan kemurnian jati diri manusia.
Secara kodrati, manusia memerlukan agama dalam
kehidupan pribadinya maupun dalam kehidupan bermasyarakat.
Sebab, ketika pikiran manusia mulai memikirkan hal-hal yang
bersifat kekal dan abadi, ia pasti akan berhadapan dengan realitas
yang melampaui dunia fisik, yaitu alam lain di luar batas
inderawinya. Oleh karena itu, sejak awal Islam telah menegaskan
bahwa agama bukanlah sesuatu yang asing atau dipaksakan,
melainkan merupakan kebutuhan yang bersifat fitri yakni
kebutuhan dasar yang tumbuh secara alami dalam diri manusia.>*
Dalam konteks ini, menjaga fitrah berarti menjaga
orientasi spiritual dan moral seseorang agar tetap selaras dengan
kehendak llahi dan struktur penciptaannya. Karena fitrah
semacam ini merupakan fitrah awal yaitu kondisi asli dan murni
manusia pada saat pertama kali diciptakan oleh Allah Swt.,
sebelum dipengaruhi oleh lingkungan, pendidikan, atau
pengalaman hidup. Fitrah awal inilah yang menjadi dasar
kecenderungan manusia untuk mengenal dan mengakui Tuhan,
serta menerima nilai-nilai kebenaran secara alamiah.
Berikut merupakan beberapa hal terkait konsep fitrah:
1) Fitrah sebagai Potensi Dasar Manusia
Fitrah merupakan potensi bawaan yang melekat pada diri
manusia sejak diciptakan. la menjadi dasar bagi kemampuan
manusia untuk berkembang, mengenal kebenaran, dan

% M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran,
Vol. 11, ..., hal. 54.

%% Murtadha Muthahhari, Perspektif Al-Qur’an Tentang Manusia dan Agama, ..., hal.
53.



146

2)

3)

4)

5)

menerima ajaran agama. Pandangan ini berkembang dalam
pemikiran filsafat dan fikih.
Fitrah sebagai Kesucian dan Keikhlasan
Sejak lahir, manusia membawa sifat kemurnian dan
keikhlasan dalam menjalankan amal. Hadis Nabi
saw.menegaskan bahwa ikhlas merupakan bagian dari fitrah
yang menyelamatkan, di samping shalat dan ketaatan. Ini
menunjukkan bahwa keikhlasan adalah bagian dari kesiapan
batin manusia dalam menjalankan nilai-nilai ilahiyah.
Fitrah sebagai Kecenderungan pada Kebenaran
Secara alami, manusia memiliki dorongan kuat untuk
mencari dan menerima kebenaran. Fitrah membimbing hati
nurani menuju nilai-nilai yang lurus dan suci. Namun,
pengaruh lingkungan kadang menutupi kesadaran ini,
sehingga manusia menyimpang dari kebenaran yang hakiki.
Fitrah sebagai Pengakuan terhadap Ke-Esa-an Allah
Naluri tauhid sudah tertanam sejak manusia di alam ruh,
ketika mereka mengakui Allah Swt. sebagai Tuhan (al-
a‘raf/7: 172). Tauhid adalah kecenderungan alami, dan
penyimpangannya lebih banyak disebabkan oleh pengaruh
lingkungan sekitar.
Fitrah sebagai Agama
Islam adalah agama yang sesuai dengan struktur dasar
penciptaan manusia. Jika manusia menggunakan akalnya
yang sehat tanpa campur tangan adat dan kebiasaan sosial
yang menyimpang, ia akan menemukan Islam sebagai jalan
yang paling selaras dengan jiwanya. Surah al-Dzariyat/51: 56
memperkuat pandangan ini bahwa manusia diciptakan untuk
beribadah.>

Pembentukan kepribadian yang ideal dalam Islam tidak

dapat dilepaskan dari konsep fitrah sebagai dasar penciptaan
manusia. Fitrah adalah bawaan asli manusia yang mencerminkan
potensi, kesucian, kecenderungan pada kebenaran, pengakuan
terhadap keesaan Allah Swt., dan keterikatan pada agama. Fitrah
berperan sebagai peta bawaan yang membimbing manusia untuk
tetap berada di jalan ilahiyah. Jika manusia ingin mencapai
kepribadian yang luhur dan paripurna, maka ia harus kembali
kepada fitranh awal tersebut yakni keadaan jiwa yang murni
sebagaimana dikehendaki oleh Allah Swt. sejak penciptaan.

%5 Suriadi Samsuri, “Hakikat Fitrah manusia dalam Islam” dalam Jurnal AL-ISHLAH,

Vol. 18 No. 1 Tahun 2020, hal. 90-92.



147

Dalam Al-Qur an, kepribadian ideal digambarkan melalui
konsep galbun salim, yaitu hati yang bersih dan selamat dari
segala bentuk syirik, kemunafikan, serta penyakit batin. Qalbun
salim merupakan refleksi dari fitrah yang tetap terjaga dari
pengaruh negatif eksternal maupun penyimpangan moral. Maka,
proses penyucian jiwa dan pemulihan hati kepada fitrah
merupakan langkah utama menuju terbentuknya kepribadian yang
sejati dan ideal dalam pandangan Islam.

b. Tazkiyatun Nafs

Tazkiyatun nafs secara bahasa berasal dari kata zaka-
yazk{ yang berarti “suci”, “tumbuh”, dan “berkembang”.>® Secara
istilah, tazkiyatun nafs berarti proses penyucian jiwa dari segala
sifat tercela serta menumbuhkan dan mengembangkan potensi
kebaikan dalam diri manusia agar mencapai kedekatan dengan
Allah Swt.

Tazkiyatun nafs adalah proses spiritual dan moral yang
bertujuan untuk menyucikan jiwa manusia dari berbagai kotoran
batin yang menodai kesuciannya. Proses ini mencakup tiga aspek
penting:

1) Penyucian jiwa (tazkiyah) berarti membersihkan hati dari
berbagai penyakit spiritual seperti hasad (iri), ujub (bangga
diri), riya (pamer), dengki, dan cinta dunia yang berlebihan.
Jiwa yang kotor akan menjauhkan seseorang dari
ketenangan batin dan kedekatan dengan Allah Swt.

2) Pengembalian jiwa kepada fitrahnya adalah upaya untuk
mengembalikan manusia pada keadaan asal penciptaannya
yang suci dan lurus. Dalam Islam, fitrah manusia adalah
mengenal dan menyembah Allah Swt., serta memiliki
kecenderungan alami kepada kebaikan dan kebenaran.
Tazkiyah berfungsi untuk menyadarkan kembali potensi
bawaan ini yang sering tertutup oleh dosa, kelalaian, dan
pengaruh lingkungan.

3) Pengobatan jiwa yang sakit menggambarkan fungsi
tazkiyah sebagai terapi spiritual. Sebagaimana tubuh yang
sakit membutuhkan pengobatan, begitu pula jiwa yang
diliputi penyakit hati memerlukan penyembuhan melalui
taubat, dzikir, tilawah Al-Qur an, introspeksi diri, dan amal
saleh. Tujuannya adalah menjadikan jiwa kembali sehat,

% Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith, ..., hal. 396.



148

kuat, dan mampu menghadapi ujian hidup dengan
kesabaran dan iman.>’

Zainuddin memaknai tazkiyatun nafs sebagai proses
pembentukan karakter dan transformasi diri secara menyeluruh,
di mana setiap aspek kehidupan memiliki peran penting dalam
mendukung proses penyucian jiwa ini.>® Sementara itu, Anshori
menjelaskan tazkiyatun nafs sebagai suatu usaha psikologis yang
dilakukan oleh individu bermoral untuk membersihkan jiwanya
dari kecenderungan negatif, khususnya dalam menghadapi
konflik batin antara dorongan nafsu ammarah (yang mengajak
kepada keburukan) dan lawwamah (yang mencela dan menyesali
kesalahan).*®

Lebih lanjut, menurut al-Ghazali, tazkiyatun nafs
merupakan proses pembersihan jiwa manusia dari segala bentuk
kotoran, baik yang bersifat lahiriah maupun batiniah. Artinya,
tidak hanya membersihkan aspek lahir seperti perilaku dan
tindakan yang buruk, tetapi juga menyucikan hati dari penyakit-
penyakit batin seperti iri, sombong, dan riya yang menghalangi
kedekatan kepada Allah Swt.®°

Tazkiyah atau penyucian jiwa memiliki beberapa makna
penting dalam perspektif Islam, yang secara umum
menggambarkan proses peningkatan kualitas spiritual dan moral
manusia.

Pertama, tazkiyah merujuk pada ajaran utama yang
dibawa oleh para Rasul, yang apabila diikuti dan dihayati oleh
manusia, akan memberikan efek penyucian terhadap jiwa mereka.
Ajaran tersebut mencakup tauhid, ibadah, dan akhlak mulia
sebagai sarana untuk membersihkan hati dari kegelapan spiritual.

Kedua, tazkiyah berarti upaya aktif untuk menyucikan diri
dari berbagai sifat dan perilaku buruk yang mengotori jiwa,
seperti kesombongan, iri hati, kebencian, dan hawa nafsu yang
tidak terkendali. Proses ini menuntut muhasabah (introspeksi),
mujahadah (perjuangan melawan hawa nafsu), serta taubat yang
tulus.

5 Ilhaamie Abdul Ghani Azmi, “Human Capital Development an Organizational
Performance: A Focus on Islamic Perspektive”, dalam Syariah Journal, VVol. 17 No. 2 Tahun
2009, hal. 357.

% Muhammad Yunan Harahap dan Rustam Ependi, Tazkiyatun Nafs dalam
Membentuk Akhlakul Karimah, Yogyakarta: Green Pustaka Indonesia, 2023, hal. 12.

%9 Zainuddin Sardar, Masa depan Peradaban Muslim, Surabaya: Bina IImu, 1985, hal.
383.

80 Solihin, Tasawuf Tematik, Bandung: Pustaka Setia, 2003, hal. 125.



149

Ketiga, tazkiyah juga berarti membersihkan diri dari syirik
(menyekutukan Allah Swt), karena Al-Qur an memandang syirik
sebagai bentuk kenajisan batin yang paling besar. Dalam At-
Taubah ayat 28 disebutkan bahwa orang-orang musyrik itu najis

(:£), menunjukkan betapa syirik merusak kesucian jiwa.

Keempat, tazkiyah merupakan proses pengangkatan
derajat manusia. la tidak hanya mengangkat martabat pribadi
seorang mukmin, tetapi juga secara spiritual dapat mengubah
kedudukan orang munafik yang penuh kepura-puraan, apabila
mereka bertaubat dan bersungguh-sungguh dalam memperbaiki
diri, menuju magam mukhlisin, yaitu orang-orang yang ikhlas dan
bersih dalam penghambaan kepada Allah Swt.5!

Tujuan utama dari tazkiyatun nafs adalah untuk
mengembalikan jiwa kepada keadaan fitrahnya jiwa yang bersih,
suci, dan tunduk kepada Allah Swt. Jiwa yang telah melalui
proses ini akan mencapai derajat galbun salim, yaitu hati yang
selamat dan bersih dari segala bentuk syirik, kemunafikan,
kebencian, serta penyaklt hati Iamnya Allah Swit. berflrman

Lwa&;uui\;jqw“/ NE

sungguh beruntung orang yang menyucikannya (jiwa itu), dan
sungguh rugi orang yang mengotorinya. (asy-Syams/91: 9-10)

Menurut Quraish Shihab, makna ayat ini menunjukkan
bahwa keberuntungan sejati diraih oleh orang-orang yang
mengikuti petunjuk Allah Swt. dan Rasul-Nya, serta mampu
mengendalikan hawa nafsu. Sebaliknya, kerugian besar menimpa
mereka yang menyembunyikan atau menekan kesucian jiwanya,
yakni mereka yang lebih memilih untuk tunduk pada bujukan
hawa nafsu dan godaan setan, sehingga menghalangi jiwanya
berkembang menuju kesempurnaan dan kemuliaan.®?

Kata khaba dalam ayat ini menggambarkan gagalnya
suatu usaha yakni usaha hidup yang tidak memberikan hasil baik
karena menyimpang dari jalan kebenaran. Sementara itu, kata
dassaha berarti menyembunyikan sesuatu secara halus atau
tersembunyi, seperti menanam sesuatu di dalam tanah agar tidak
tampak. Ini mengisyaratkan bahwa manusia sejatinya diciptakan
dalam keadaan suci dan memiliki potensi besar untuk menuju

61 Imam Malik, Tazkiyat Al-Nafs (Sebuah Penyucian Jiwa), Surabaya: eLKAF, 2005,
hal. 141-143.

62 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran,
Vol. 15, ..., hal. 301.



150

kebajikan, sebagaimana Allah Swt. telah mengilhamkan kepada
jiwa manusia kemampuan untuk membedakan antara kebaikan
dan keburukan (Asy-Syams/91: 7-10).

Namun sayangnya, kesalahan dan kedurhakaan itu bukan
karena takdir, melainkan ulah manusia sendiri. Merekalah yang
menutup dan mengubur potensi suci dalam dirinya, lalu memilih
jalan keburukan. Maka, tanggung jawab moral sepenuhnya
berada pada manusia, karena mereka telah dibekali akal, hati
nurani, dan wahyu sebagai panduan.

Berikut kiat-kiat tazkiyatun nafs untuk mencapai galbun
salim:

1) Taubat Nastha

Taubat nastha adalah gerbang utama dalam proses
penyucian  jiwa  (tazkiyatun nafs).  Al-Ghazali
menggambarkannya sebagai sebuah transformasi spiritual
yang mendalam, yang mencakup tiga unsur penting: aspek
ilmi (kesadaran dan pengetahuan), nadami (penyesalan
mendalam), dan iradi (tekad kuat untuk berubah).®® Untuk
meraih bentuk taubat yang sejati ini, terdapat beberapa
syarat yang harus dipenuhi:

a) Kesadaran akan Dosa (IImf)

Seseorang harus terlebih dahulu memiliki
pemahaman yang jelas bahwa perbuatan yang
dilakukannya merupakan dosa. Tanpa kesadaran ini,
proses penyesalan tidak akan memiliki landasan yang
kuat, dan perubahan perilaku menjadi sulit terjadi.

b) Penyesalan Mendalam (Nadam)

Taubat yang benar dilandasi oleh rasa sesal dan
malu yang tulus atas kesalahan yang telah diperbuat.
Inilah inti emosional dari taubat, yang menunjukkan
adanya kebangkitan hati nurani.

c) Tekad untuk Tidak Mengulang (Iradf)

Taubat tidak cukup hanya dengan penyesalan di
dalam hati, tetapi harus disertai dengan niat dan
komitmen kuat untuk tidak mengulangi dosa tersebut,
serta memperbaiki segala kesalahan yang telah terjadi,
termasuk mengembalikan hak orang lain jika ada.®*

Dengan demikian, taubat nasiiha bukanlah sekadar
luapan emosi atau perasaan sesaat, melainkan sebuah

8 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya" Ulumuddin, Jilid 4, ..., hal. 4.
64 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 10, ..., hal. 315.



151

proses perbaikan total yang melibatkan kesadaran, rasa
tanggung jawab, dan upaya nyata untuk kembali ke jalan
yang diridhai Allah Swt. Allah Swit. berflrman

RRESTAS N TRt AR RE ¢
Wahai orang-orang yang beriman, bertobatlah kepada
Allah Swt. dengan tobat yang semurni-murninya .... (at-
Tahrim/66: 8)

Dalam penafsirannya, Hamka menjelaskan bahwa
perintah taubat dalam ayat tersebut tidak hanya ditujukan
kepada orang-orang yang telah melakukan dosa, tetapi juga
kepada mereka yang telah beriman dan tampaknya tidak
berbuat kesalahan. Said bin Jubair berkata “taubat nasuha
ialah yang diterima Tuhan. Untuk diterima taubat itu
hendaklah memenuhi tiga syarat. Pertama, takut taubat
tidak akan diterima, kedua mengharap agar diterima, ketiga
mulai saat itu memenuhi hidup dengan taat.”

Menurut al-Quraizhi, agar taubat nasuha benar-
benar sempurna, ada empat hal penting yang harus
dipenuhi: Pertama, memohon ampun kepada Allah Swit.
dengan lisan secara tulus; Kedua, menghentikan perbuatan
dosa itu secara nyata dengan perbuatan dan tindakan;
Ketiga, menanamkan tekad kuat dalam hati untuk tidak
mengulangi kesalahan yang sama di masa depan; dan
Keempat, menjauhi lingkungan atau teman-teman yang
berpotensi menjerumuskan kembali ke dalam perbuatan
buruk. Keempat langkah ini merupakan fondasi penting
untuk menjadikan taubat sebagai proses perubahan diri
yang hakiki.%®

Taubat bukan sekadar kewajiban bagi pelaku
maksiat, melainkan juga menjadi kebutuhan bagi setiap
orang beriman untuk terus menyucikan diri, memperbaiki
kekurangan, dan mendekatkan diri kepada Allah Swt.
dengan taubat yang sebenar-benarnya. Taubat, menurut
Hamka, adalah jalan penyucian jiwa yang terbuka bagi
seluruh manusia, tanpa terkecuali.

2) Mujahadah an-Nafs

8 Nabi saw. sendiri pun bertaubat dalam sehari lebih tujuh puluh kali. Al-Qurthubi
dalam tafsirnya menjelaskan bahwa bertaubat itu adalah fardhu ‘ain atas tiap-tiap Mukmin
dalam tiap-tiap hal dan dalam tiap-tiap zaman. Dalam Hamka, Tafsir Al-Azhér, Jilid 10, ...,
hal. 315.



152

Mujahadah® an-nafs merupakan perjuangan batin
yang gigih untuk menundukkan hawa nafsu khususnya
nafsu ammarah bissii’ (nafsu yang mendorong kepada
kejahatan). Tujuannya adalah agar seseorang tidak
terjerumus ke dalam perbuatan buruk. Proses ini
membutuhkan kesadaran iman, keteguhan hati, dan disiplin
spiritual, karena peperangan batin ini terjadi setiap saat,
tidak hanya tak terlihat, tetapi juga penuh tantangan. Allah
Swt. mengabarkan kebahagiaan untuk orang-orang yang
bisa menahan hawa nafsunya dalam Al-Qur an Surah an-
Nazi’at/79: 40-41.

(o8 A3 OB . Lo oF ol (S5 D plas Ol i Ul
) Gyl

40. Adapun orang-orang yang takut pada kebesaran
Tuhannya dan menahan diri dari (keinginan) hawa
nafsunya, 41. sesungguhnya surgalah tempat tinggal(-nya).
(an-Nazi’at/79: 40-41)

Menurut Hamka, orang yang mampu menahan hawa
nafsunya adalah sosok yang memiliki kesadaran tinggi
terhadap magam (kedudukan) Tuhannya. la tidak sekadar
takut akan siksa, tetapi lebih dalam dari itu, ia gentar dan
tunduk karena menyadari keagungan dan kekuasaan Allah.
Kesadaran ini membuatnya hati-hati dalam bertindak. la
memahami bahwa Allah Swt. berkuasa sepenuhnya untuk
memberikan azab kepada siapa pun yang melanggar
perintah-Nya. Karena itu, ia berusaha sungguh-sungguh
untuk menjalankan apa yang diperintahkan Allah Swt. dan
menjauhi segala yang dilarang-Nya.®’

Orang ini juga melatih jiwanya agar terbiasa dengan
ketaatan. Ibadah bukan lagi sekadar rutinitas, melainkan
menjadi sarana untuk mendekatkan diri (tagarrub) kepada
Allah. la berusaha khusyuk dalam ibadah, karena dalam
kekhusyukan itu terdapat ketenangan dan kekuatan untuk
melawan dorongan hawa nafsu yang merusak.

 Mujahadah berasal dari kata jahada-yujahidu-mujahadah yang berarti berusaha
dengan seluruh kekuatan. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith, ..., hal.
142.

67 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 10, ..., hal. 39.



153

Mujahadah an-nafs atau perjuangan melawan hawa
nafsu merupakan jalan utama dalam rangka meraih galbun
salim, yaitu hati yang bersih, selamat dari penyakit-
penyakit rohani seperti syirik, riya’, dengki, cinta dunia,
dan hawa nafsu yang menyesatkan. Esensi mujahadah
terletak pada upaya sungguh-sungguh seseorang untuk
menundukkan dorongan nafsu yang negatif dan
menggantikannya dengan Kketaatan, ketundukan, dan
kecintaan kepada Allah Swt. Qalbun salim tidak akan
tercapai kecuali setelah hati melalui proses penyucian dan
pelatihan secara terus-menerus. Mujéahadah adalah proses
itu dimana seseorang melawan kecenderungan jiwanya
terhadap kesenangan sesaat, memilih jalan kesulitan demi
tagwa, dan mengarahkan dirinya untuk senantiasa dekat
kepada Allah Swt.

Dalam konteks ini, mujahadah bukan hanya bentuk
pengendalian diri, tetapi juga bentuk kesadaran spiritual
yang membentuk karakter dan menjernihkan hati hingga
layak menghadap Allah Swt, sebagaimana disebutkan
dalam Surah asy-Syu’ara ayat 89: “kecuali orang-orang
yang datang kepada Allah Swt. dengan hati yang selamat
(galbun salim).” Maka, tanpa mujahadah, galbun salim
hanyalah cita-cita kosong tanpa usaha nyata.

Mujahadah an-nafs memerlukan strategi yang
konsisten dan terarah, karena ia adalah jalan panjang
menuju penyucian jiwa menuju galbun salim. Berikut
beberapa kiat mujahadah yang bisa dilakukan:

a) Muhasabah diri

Langkah awal mujahadah adalah mengenali
bentuk-bentuk hawa nafsu sebagai bagian dari
muhasabah: seperti kecintaan berlebihan terhadap
dunia, kemalasan dalam ibadah, hasad (dengki), riya’,
dan lainnya. Dengan mengenali musuh, seseorang lebih
mampu menghadapinya.

Menurut Abu Isma’il, muhasabah atau
introspeksi diri yang benar bertumpu pada tiga pilar
utama.®® Pertama, membandingkan antara limpahan
nikmat Allah Swt. dengan dosa-dosa yang telah
diperbuat, Pilar pertama ini menumbuhkan rasa malu

8 |bnu Qayyim al-Jauziyah, Madarijus-Salikin (Pendakian Menuju Allah), Terj.
Kathur Suhardi dari judul “Madarijus-Salikin Baina Mandzili lyydka Na’'budu wa Iyyika
Nazta’in,” Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 1998, hal. 35-38.



154

dan tunduk di hadapan Allah Swt. Ketika seseorang
merenungi betapa banyak nikmat yang Allah Swit.
berikan baik yang lahir maupun yang batin dan
membandingkannya dengan banyaknya dosa dan
kelalaian yang ia perbuat, maka akan lahir kesadaran
bahwa dirinya penuh kekurangan. Rasa ini akan
mendorongnya untuk bertaubat, memperbaiki diri, dan
tidak sombong dengan amal yang sedikit.

Allah Swt. menjelaskan dalam Surah Ibrahim
ayat 34 bahwa, betapa luas dan tak terhingga nikmat
yang diberikan Allah Swt. kepada manusia. Quraish
Shihab menjelaskan, bahwa makna "Dan jika kamu
menghitung nikmat Allah, niscaya kamu tidak akan
mampu menghitungnya™ bukan hanya menegaskan
banyaknya nikmat, tetapi juga mencerminkan perhatian
dan pemeliharaan Allah Swt. terhadap setiap kebutuhan
manusia.®

Allah Swt. telah menetapkan bahwa setiap
orang akan mendapatkan apa yang dibutuhkannya, baik
secara langsung melalui usaha yang diberkahi dan
disukseskan oleh Allah Swt., maupun secara tidak
langsung melalui mekanisme sosial, yaitu perintah
Allah Swt. kepada orang-orang yang diberi kelebihan
rezeki agar berbagi dan membantu mereka yang
kekurangan. Dengan kata lain, nikmat itu bisa datang
dalam bentuk kemudahan berusaha, atau pertolongan
melalui orang lain yang dipanggil oleh Allah Swit.
untuk menjadi perantara kebaikan.

Penafsiran ini menekankan bahwa Allah Swit.
Maha Mengetahui kebutuhan setiap hamba-Nya, dan
telah menyusun sistem ilahi yang adil untuk
memenuhinya. Namun, agar sistem ini berjalan dengan
baik, manusia perlu taat pada aturan-Nya, termasuk
dalam hal kepedulian sosial dan keadilan dalam
distribusi rezeki.

Kedua, membedakan antara hak dan kewajiban,
yakni dengan menunaikan segala bentuk ketaatan yang
menjadi tanggung jawabnya kepada Allah Swt. dan
meninggalkan segala bentuk kemaksiatan. Muhasabah

8 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran,
Vol. 7, ..., hal. 63.



155

juga harus dilandasi oleh sikap tanggung jawab dalam
menjalankan hak Allah Swt. (seperti ibadah, rasa
syukur, takut dan cinta kepada-Nya), serta hak sesama
manusia (seperti berlaku adil, jujur, dan menunaikan
amanah). Ini mencakup sikap aktif dalam melakukan
perintah dan tegas dalam menjauhi larangan. Seorang
mukmin yang benar akan selalu menilai apakah
amalnya mencerminkan ketaatan sejati atau hanya
rutinitas lahiriah tanpa ruh spiritual.

Ketiga, tidak merasa cukup dengan amal
ketaatan yang telah dilakukan, karena seorang hamba
sejati selalu merasa amalnya belum sepadan dengan
keagungan Allah Swt. dan terus meningkatkan kualitas
ibadahnya. Ini adalah sikap tawadu’® (rendah hati)
dalam ibadah. Seorang yang bermuhasabah tidak akan
cepat merasa puas atau bangga dengan amal yang ia
kerjakan. la sadar bahwa amalnya mungkin belum
diterima, atau belum mencapai kesempurnaan. la selalu
merasa ada yang kurang dalam kekhusyukan, niat, atau
keikhlasan. Oleh karena itu, ia terus berusaha
memperbaiki amal, menambahnya, dan menjaga dari
riya’ dan ujub.

b) Mengenali nafsu dan bahayanya

Dalam pandangan Islam, nafsu adalah bagian
dari struktur jiwa manusia yang memiliki potensi
positif maupun negatif. Dalam Surah asy-Syams/91: 7-
8 dijelaskan bahwa nafsu memiliki dua kecenderungan:
kepada keburukan (fujir) dan kebaikan (taqwa).’
Maka, mengenal nafsu menjadi kunci agar manusia
dapat mengarahkannya menuju kebaikan, bukan
dikendalikan olehnya.

Nafsu yang perlu di waspadai setiap Muslim
ada dua, yaitu nafsu ammarah dan nafsu lawwamah.

0 Menurut Abu Isma’il, tawadu memiliki 3 tahapan derajat: pertama, tawadu kepada
agama, yaitu dengan tidak menentangnya dengan pemikiran dan penukilan, tidak menuduh
dalil agama dan tidak berfikir untuk menyangkal, namun tunduk kepada apa yang dibawa
Rasulullah saw. Kedua, meridhai Muslim sebagai saudara sesama hamba Allah. Ketiga,
tunduk kepada Allah Swt. dan menunjukkan pengabdian kepada-Nya. Dalam Ibnu Qayyim
al-Jauziyah, Madarijus-Salikin (Pendakian Menuju Allah, ..., hal. 266-268.

"l Nafsu terbagi menjadi tiga, yaitu nafsu Ammarah, nafsu lawwamah, dan nafsu
muthmainnah. Nafsu yang selamat adalah nafsu muthmainnah yang sudah mencapai
ketundukan kepada kesucian hati.



156

Nafsu ammarah’2 cenderung tunduk pada syahwat, dan
menjadi sumber segala dosa jika tidak dikendalikan la
mendorong hati manusia untuk melakukan tindakan-
tindakan yang rendah, selaras dengan naluri dasar yang
bersifat primitif.”

Kemudian ada nafsu lawwamah.” Jenis nafsu
ini mulai sadar dan melakukan muhasabah saat berbuat
dosa. Namun nafsu ini memiliki karakter bimbang, ini
tercermin dalam perubahan kondisi batin seseorang,
seperti ingat tetapi kemudian lupa, menerima lalu
menolak, bersikap lembut lalu menjadi kasar, bertaubat
tetapi kembali berbuat dosa, mencintai lalu membenci,
merasa senang lalu bersedih, serta taat dan bertakwa
namun kemudian bermaksiat.

Dengan demikian, memahami karakter dan
kecenderungan nafsu merupakan langkah penting agar
manusia mampu mengarahkannya kepada kebaikan,
bukan justru menjadi tunduk dan diperbudak olehnya.
Konsisten dalam ibadah

c) Konsisten dalam Ibadah

Ibadah yang konsisten atau istigomah, baik
wajib maupun sunnah, adalah cara menjaga kehidupan
spiritual hati. Hati yang sering diasupi dengan ibadah
akan tetap lembut, khusyuk, dan peka terhadap
kebaikan. Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Abu
Musa al-Asy’ari, Rasulullah saw. bersabda,

sy A e g ¥ Y sl 5 5k s e
“Perumpamaan orang yang berzikir kepada Allah
Swt.dengan yang tidak berzikir, seperti orang hidup
dan orang mati.” (HR. Bukhari)

Dalam konteks tazkiyatun nafs (penyucian
jiwa), konsistensi dalam beribadah termasuk bagian

2 Ammarah merupakan shigah mubalaghah dari kata kerja amara-ya'muru-imarah
yang berarti sangat sering memerintah atau selalu menyuruh. Dalam Majma’ Lughah al-
Arabiyyah, Mu jam al-Wasith, ..., 2004, hal. 26.

8 Muhimmatul Hasanah, “Dinamika Kepribadian Menurut Psikologi Islami” dalam
Jurnal Ummul Qura, Vol. XI No. 1 Tahun 2018, hal. 116.

" Lawwamah berasal dari kata al-Lalm yang berarti mencela-menyesali-menegur.
Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., 2004, hal. 847.

> Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahih al-Bukhari: Kitab al-Da ‘wdt, hadis No.
6407, ..., hal. 1596.



157

penting dari mujahadah an-nafs, yaitu perjuangan
melawan hawa nafsu. Sebab, hawa nafsu pada dasarnya
cenderung mengajak kepada kelalaian, kemalasan, dan
kesenangan sesaat. Maka, ketika seseorang memaksa
dirinya untuk tetap dalam ketaatan meskipun berat, ia
sedang menundukkan nafsunya kepada kehendak Allah
Swt. Ibadah yang terus-menerus, terutama di saat tidak
mudah, adalah bentuk nyata dari pengendalian diri dan
jihad melawan dorongan batin yang menyimpang. Dan
melalui proses inilah, hati perlahan-lahan dibersihkan
hingga mencapai kondisi galbun salim, yaitu hati yang
bersih, tunduk, dan selamat dari pengaruh buruk
syahwat dan syubhat.

Istigamah dalam ibadah adalah bagian utama
dari tazkiyatun nafs dan jalan menuju galbun salim. Al-
Ghazali mengatakan, jika seorang hamba terus-
menerus menjaga ibadah lahiriah, maka cahaya
batinnya akan bercahaya. Hati yang dipelihara dengan
ibadah akan lembut dan tunduk kepada Allah Swt.”
Ibnu Qayyim juga menegaskan, tidak ada sesuatu yang
lebih bermanfaat bagi hati dibandingkan membaca Al-
Quran dengan tadabbur dan ketenangan. la akan
melahirkan cinta, takut, berharap, tawakal, syukur,
ridha, sabar dan seluruh bentuk akhlak mulia. Inilah
yang menyucikan dan menghidupkan hati.”’

Allah Swt. berfirman,

B VT AR 2l J2 i 2 1 506 30 by

-

v O3ieg RS 2R 1351 W

30. Sesungguhnya orang-orang yang berkata, “Tuhan
kami  adalah  Allah,” kemudian tetap (dalam
pendiriannya), akan turun malaikat-malaikat kepada
mereka (seraya berkata), “Janganlah kamu takut dan
bersedin  hati  serta  bergembiralah  dengan
(memperoleh) surga yang telah dijanjikan kepadamu.”
(Fushilat/41: 30)

6 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya" Ulumuddin, Jilid 3, ..., hal. 62.
" Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, Ighatsah al-Lahfan min Mashayid al-Syaithan, Jilid 1,
Beirut: Dar al-Kutdb al-‘TImiyyah, 2001, hal. 45.



158

Keistigamahan dalam menyatakan ‘“Tuhan kami
adalah Allah” bukan sekadar pengakuan lisan, tetapi
mengandung makna mendalam berupa keteguhan hati
dalam  meyakininya, serta  konsistensi  dalam
mewujudkannya dalam tindakan nyata. Istigamah
semacam ini mencakup keteguhan jiwa, kepatuhan
kepada perintah-perintah Allah Swt., dan ketegaran
dalam menghadapi segala ujian yang datang karena
ketaatan tersebut. Tidak diragukan lagi bahwa hal ini
merupakan beban yang berat dan penuh tantangan.”
Oleh karena itu, orang-orang Yyang mampu
menjalaninya  dengan  sungguh-sungguh  berhak
mendapatkan karunia besar dari Allah Swt., yaitu
kedatangan malaikat yang memberikan ketenangan,
rasa aman, serta kabar gembira berupa rahmat dan
surga yang dijanjikan. Inilah yang digambarkan oleh
Allah  Swt. dalam firman-Nya sebagai bentuk
penghormatan dan perlindungan bagi mereka yang
istigamah.

Dapat disimpulkan bahwa mujahadah an-nafs
bukanlah perjuangan sesaat, melainkan proses panjang yang
menuntut kesadaran, kesabaran, dan keteguhan. Dalam
proses ini, seseorang dituntut untuk terus mengevaluasi diri
(muhasabah), memahami  dorongan  nafsu  yang
membisikkan  kejahatan, dan melawannya dengan
memperkuat sisi spiritual melalui ibadah yang konsisten.
Setiap langkah dalam mujahadah adalah bentuk penyucian
jiwa, yang secara bertahap akan melembutkan hati,
memperkuat akhlak, dan menjernihkan pandangan terhadap
kehidupan.

Ketika nafsu telah dikenali dan diarahkan dengan
benar, dan ibadah telah menjadi kebutuhan jiwa, maka hati
akan mulai bergerak dari kondisi yang sakit atau keras
menuju keadaan yang tenang, lapang, dan bersih dari
penyakit hati. Inilah yang disebut galbun salim, yaitu hati
yang selamat dari syirik, hasad, riya’, cinta dunia
berlebihan, dan segala bentuk penyakit batin yang
menjauhkan manusia dari Allah Swit.

Dengan demikian, mujahadah an-nafs adalah jalan

8 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur'an di bawah naungan Al-Quran, Jilid 10, ...,

hal. 162.



159

realistik dan spiritual sekaligus, tempat manusia bertarung
dengan dirinya sendiri untuk menaklukkan hawa nafsu, lalu
menyerahkan kendali hidup sepenuhnya kepada petunjuk
Ilahi. Dan hasil akhir dari perjalanan ini adalah anugerah
tertinggi: hati yang bersih, jiwa yang tenang, dan
kebahagiaan abadi di sisi Allah Swt.

Sebagaimana ditegaskan dalam Surah asy-Syams
ayat 9-10:

“Sungguh beruntung orang yang menyucikan jiwanya. Dan
sungguh merugi orang yang mengotorinya.” (asy-
Syams/91: 9-10)

Sayyid Quthb dalam ayat ini menafsirkan bahwa
hakikat keberadaan manusia dimuliakan oleh Allah Swit.
melalui tiga dimensi utama:’®

Pertama, manusia diposisikan sebagai makhluk
yang memiliki kebebasan dan tanggung jawab, terutama
dalam menentukan arah kehidupannya. Dalam batas
kehendak llahi yang telah menakdirkan adanya kebebasan
memilih, manusia diberi kehormatan untuk bertanggung
jawab atas pilihannya. Kebebasan ini tidak menjadikan
manusia bebas tanpa batas, tetapi justru menunjukkan
kemuliaan eksistensialnya sebagai makhluk yang layak
memikul amanah dan tugas besar. Karena itulah, manusia
disebut sebagai khalifah yang ditiupkan ruh dari Allah Swt.,
diciptakan dengan tangan-Nya, dan dimuliakan melebihi
makhluk lain.&

Kedua, manusia diberi kesadaran bahwa segala
perbuatannya akan berakhir pada pertanggungjawaban di
akhirat. Seluruh amalnya berada dalam kekuasaan Allah
Swt., namun kehendak Allah Swt. itu menampakkan diri
melalui pilihan dan tindakan manusia itu sendiri. Ini
melahirkan rasa tanggung jawab moral dan spiritual yang
mendalam kesadaran akan takdir yang berjalan melalui
jalannya pilihan, bukan keterpaksaan mutlak. Maka,
tumbuhlah dalam diri manusia keinsafan, kekhawatiran,
dan kehati-hatian agar hidupnya senantiasa terarah kepada
ridha Allah Swt.

Ketiga, manusia menyadari bahwa dirinya memiliki
kebutuhan spiritual yang mendasar, yaitu untuk kembali

9 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur'an di bawah naungan Al-Quran, Jilid 12, ...,

hal. 283.

8 Dijelaskan Dalam Surah Shad/38: 71-72 dan Surah Al-Bagarah/2: 30.



160

pada nilai-nilai ilahiyah yang tetap dan tidak berubah.
Kesadaran ini menjadi benteng agar manusia tidak tertipu
oleh hawa nafsu dan tidak tersesat oleh godaan dunia. la
tidak akan menjadikan hawa nafsunya sebagai “tuhan,”
sebab ia telah memiliki pegangan nilai yang kokoh dalam
cahaya wahyu. Dengan itu, manusia akan selalu dekat
dengan Allah Swt., mengikuti petunjuk-Nya, dan mendapat
cahaya dari-Nya yang menuntun dalam kehidupan.

Sayyid Quthb menutup pandangannya dengan
menekankan bahwa penyucian hati adalah perjalanan
seumur hidup. Tiada akhirnya manusia dalam menyucikan
jiwa dan membersihkan hatinya, karena ia terus-menerus
membutuhkan siraman cahaya dari Allah Swt. Jiwa yang
bersih tidak tercapai hanya dengan usaha sesaat, tetapi
dengan mandi cahaya llahi yang terus mengalir dari
sumber-sumber petunjuk dan keberadaan alam semesta ini.

Ayat ini  menjadi penegasan akhir bahwa
keberhasilan sejati dalam hidup bukanlah pada harta,
jabatan, atau pujian manusia, melainkan dalam kemampuan
seseorang menaklukkan dirinya sendiri dan
menyerahkannya kepada kehendak Allah Swt. Inilah esensi
keberhasilan yang hakiki dan bekal terbaik menuju
kehidupan akhirat.

B. Aktualisasi Qalbun Salim dalam mewujudkan Kepribadian Ideal

Qalbun salim, atau hati yang bersih dan selamat, merupakan
pusat spiritualitas manusia yang memiliki peran penting dalam
membentuk kepribadian ideal. Dalam konteks ini, qalbun salim
menjadi fondasi bagi terbentuknya manusia yang paripurna dari
berbagai dimensi kepribadian. Aktualisasi hati yang bersih ini
tercermin dalam empat aspek utama, yaitu spiritual, psikologis,
perilaku lahiriah, dan sosial.

1. Ruh Spiritual yang Kuat dan Bertauhid

Individu yang memiliki galbun salim meyakini dan
mengamalkan tauhid secara total dalam hidupnya. Seluruh
hidupnya diarahkan untuk menyembah dan mencari ridha Allah
Swt., bukan hanya dalam bentuk ritual ibadah, tetapi juga dalam
seluruh aspek kehidupan Allah Swt. berfirman,



161
Yo T w o b e %% 34 eund - B o2
VY Gl 5 b g g oSy e O s

Katakanlah (Nabi Muhammad saw.), “Sesungguhnya salatku,
ibadahku, hidupku, dan matiku hanyalah untuk Allah, Tuhan
semesta alam. (al-An’am/6: 162)

Dalam ayat ini, ditegaskan bahwa iman kepada Allah Swt.
harus disertai dengan ketulusan dalam beribadah hanya kepada-
Nya. Karena kita meyakini keesaan Allah Swt., maka seluruh
bentuk ibadah baik shalat, kurban, maupun ibadah haji harus
diniatkan semata-mata karena Allah Swt.5!

Nabi Muhammad saw. diperintahkan untuk menegaskan
bahwa seluruh aspek hidupnya, dari salat hingga pengorbanan,
bahkan hidup dan matinya sekalipun, hanya dipersembahkan
kepada Allah Swt. Salat disebut pertama karena ia merupakan inti
dan tanda cinta serta ketaatan kepada-Nya. Ketika Allah Swit.
memanggil, seorang hamba dengan galbun salim segera
menyambut tanpa menunda.

Kata nusuki®® merujuk pada semua bentuk ibadah,
khususnya ibadah haji dan kurban, yang pelaksanaannya pun harus
diniatkan untuk Allah Swt.semata. Maka, semua aktivitas hidup,
termasuk kematian, harus diarahkan untuk meraih ridha Allah Swit.
Tidak ada sekutu bagi-Nya, sebab Dia adalah Tuhan semesta alam
Esa, tidak berbilang.

Ibadah yang lahir dari galbun salim bukan sekadar rutinitas
formal, melainkan merupakan pancaran dari hati yang hidup dan
sadar akan kehadiran Ilahi. la dilakukan dengan cinta, ketundukan,
dan kesadaran spiritual yang mendalam. Hamba yang memiliki
galbun salim tidak beribadah karena keterpaksaan atau sekadar
menggugurkan kewajiban, melainkan karena ibadah telah menjadi
kebutuhan ruhani dan kenikmatan batin yang menghubungkan
dirinya dengan Tuhannya. Al-Ghazali menjelaskan bahwa ibadah
tanpa kehadiran hati tidak bernilai dalam timbangan hakikat. la
mengibaratkan ibadah yang dilakukan tanpa keikhlasan dan
kekhusyukan hati seperti “jasad tanpa ruh.”8

Qalbun salim menjadikan tauhid sebagai pusat
pengambilan keputusan dan sumber kekuatan ruhiyah. la tidak
sekadar melaksanakan ibadah karena kewajiban, tapi sebagai

81 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, ..., hal. 2297.

82 Nusuki berarti segala pengorbanan dan penghambaanku kepada Allah Swt.SWT.
Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith, ..., hal. 919.

8 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya” Ulumuddin, Jilid 1, ..., hal. 151.



162

kebutuhan hati. Hidupnya selaras dengan kehendak Allah Swt. dan
senantiasa mengaitkan setiap urusannya dengan makna ibadah.

. Jiwa yang Stabil dan Terkendali

Salah satu ciri utama galbun salim adalah kestabilan jiwa.
Hati yang bersih dari penyakit seperti iri, hasad, sombong, dan
cinta dunia yang berlebihan menjadi fondasi bagi ketenangan batin
dan kontrol diri yang kuat. Jiwa yang stabil tidak mudah
terguncang oleh perubahan keadaan atau gejolak emosi. Stabilitas
ini merupakan hasil dari hubungan yang kuat dengan Allah Swt.
dan kemampuan untuk mengenali serta mengelola hawa nafsu.
Kestabilan jiwa ini ditandai oleh empat karakter:
a. Memiliki Sikap Tenang
Orang yang memiliki galbun salim tidak mudah panik
atau gelisah dalam menghadapi masalah. Ketenangan hati
(sakinah) muncul dari keyakinan bahwa segala sesuatu berada
dalam kuasa Allah. Allah Swt. berfirman,

Y UG SIS e 3 el JET Ze 5

Dialah yang telah menurunkan ketenangan ke dalam hati
orang-orang mukmin untuk menambah keimanan atas
keimanan mereka.... (al-Fath/48: 4)

Ibnu Abbas menafsirkan sakinah pada ayat ini sebagai
ketentraman yang dimasukkan ke dalam hati orang yang
beriman.®* Ketentraman ini merupakan hasil dari kesucian dan
kebersihan hati yang sepenuhnya yakin dengan Allah Swt.,
sehingga ketentraman ini melahirkan ketenangan dalam diri
orang-orang yang beriman.

b. Memiliki Sifat Sabar

Sabar® merupakan bentuk kekuatan internal. Dalam
konteks galbun salim, sabar bukan sekadar menahan, tetapi
juga mencakup keteguhan dalam ketaatan dan konsistensi
dalam menghadapi godaan serta ujian. Allah Swt. berfirman,

VYV 055% L‘“:",‘;wi“ RO V@; 52 Y5 Ay V) 5 g ls

8 |bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 7, ..., hal. 427.
8 Sabar menurut pengertian bahasa adalah menahan dan bertahan. Menurut imam

Ahmad, kata sabar disebutkan dalam Al-Quran di tujuh puluh tempat. Dalam Ibnu Qayyim
al-Jauziyah, Madarijus-Salikin (Pendakian Menuju Allah, ..., hal. 201.



163

Bersabarlah (Nabi Muhammad saw.) dan kesabaranmu itu
semata-mata dengan (pertolongan) Allah, janganlah bersedih
terhadap (kekufuran) mereka, dan jangan (pula) bersempit
dada terhadap tipu daya yang mereka rencanakan. (an-
Nahl/16: 127)

Dalam ayat ini, nabi Muhammad saw. di perintahkan
oleh Allah Swt. untuk bersabar. Kesabaran tidak akan diraih
kecuali hanya dengan pertolongan Allah Swt.® ketika bersabar
Nabi saw. diajarkan untuk tidak bersedih dan berkecil hati.
Karena segala sesuatu yang terjadi sesuai dengan takdir yang
ditetapkan.

Ibnu Qayyim menekankan bahwa sabar adalah fondasi
semua kebaikan dan separuh iman itu sendiri, ia menuliskan
bahwa Sabar adalah pilar utama manusia yang berada dalam
perjalanan menuju ridha Allah Swt.; ia mengandung keimanan
dan kesabaran yang tersuburkan dalam hati yang bersih.%’

Sabar ada tiga macam, yaitu, sabar dalam ketaatan
kepada Allah Swt., sabar dari kedurhakaan terhadap Allah
Swt., dan sabar dalam ujian Allah Swt.%¢ Qalbun salim tidak
akan bisa terbentuk tanpa kesungguhan dalam menunaikan
ketaatan secara terus-menerus, galbun salim tidak akan tercapai
tanpa adanya kesabaran untuk menahan diri dari hal-hal yang
merusak dan menjauhkan dari Allah Swt., dan galbun salim
tidak akan tercapai jika belum tunduk kepada ketetapan Allah
Swit.

c. Memiliki Kesadaran Diri yang Tinggi

Kesadaran diri yang tinggi adalah kemampuan seseorang
untuk menilai dan mengenali dirinya sendiri baik dari segi niat,
perbuatan, maupun kelemahan dan kesalahannya dengan jujur
dan objektif. Dalam Islam, bentuk kesadaran diri ini dikenal
dengan Muraqgabah® yang berarti selalu merasa diawasi Allah
Swt. Dalam Surah al-Bagarah ayat 110 Allah Swt. berfirman,

8 1bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 5, ..., hal. 122.

8 1bnu Qayyim al-Jauziyah, Madarijus-Salikin (Pendakian Menuju Allah, ..., hal. 201

8 lbnu Taimiyah berkata: sabar dalam melaksanakan ketaatan lebih baik daripada
sabar menjauhi hal-hal yang haram. Karena kemashlahatan melakukan ketaatan lebih disukai
Allahdari pada kamashlahatan meninggalkan kedurhakaan, dan keburukan tidak taat lebih
dibenci Allah Swt.daripada keburukan adanya kedurhakaan. Dalam Ibnu Qayyim al-
Jauziyah, Madarijus-Salikin (Pendakian Menuju Allah, ..., hal. 206.

8 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith, ..., hal. 363.



164

S e 532 22 o LAY IAAE Uga s 1l ol 12805

e,’.,),a{,’,.h‘?
VY e e O3S A O)

Dirikanlah salat dan tunaikanlah zakat. Segala kebaikan yang
kamu kerjakan untuk dirimu akan kamu dapatkan (pahalanya)
di sisi Allah. Sesungguhnya Allah Swt. Maha Melihat apa yang
kamu kerjakan. (al-Bagarah/2: 110)

Hamka dalam tafsirnya menekankan bahwa segala
kegiatan aktif yang menunjukkan iman yang hidup, Allah Swt.
terus mengawasinya. Allah Swt.mengawasi bagaimana usaha
dan aktivitas iman seseorang dalam menghadapi godaan dan
tekanan.*°

Sebagaimana Hamka menekankan pentingnya ibadah
sebagai penguat iman, galbun salim hanya mungkin dicapai
dengan keteguhan dalam ibadah. Orang yang hatinya bersih
akan menjaga hubungan dengan Allah Swt. dengan penuh cinta
dan kesadaran, bukan karena paksaan.

d. Memiliki Sikap Tawakal

Tawakal®® adalah  bentuk  ketergantungan  hati
sepenuhnya kepada Allah Swt. setelah melakukan usaha
maksimal. Tawakal bukan pasrah tanpa usaha, melainkan
sebuah puncak keimanan yang menyatukan ikhtiar lahiriah dan
ketundukan batiniah. Allah Swt. berfirman,

Jﬁ«»\ngﬁs@um\ugwwm\&yywj

... Siapa yang bertawakal kepada Allah, niscaya Allah Swt.akan
mencukupkan (keperluan)-nya. Sesungguhnya Allahlah yang
menuntaskan urusan-Nya. Sungguh, Allah Swt.telah membuat
ketentuan bagi setiap sesuatu. (ath-Thalag/65: 3)

Ayat ini menunjukkan bahwa Allah Swt. akan
mencukupi kebutuhan siapa saja yang benar-benar bertawakal,
baik kebutuhan dunia maupun akhirat. Allah Swt. juga akan

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, ..., hal. 266.
1 Tawakkal berasal dari akar kata wakala-yakilu yang berarti berserah diri. Dalam

Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith, ..., hal. 1054.



165

memberi jalan keluar dari kesulitan, bahkan dari arah yang tidak

disangka-sangka.®?

Dalam riwayat at-Tirmidzi disebutkan dari Umar bin
Khattab secara marfu’, “sekiranya kalian bertawakal kepada
Allah Swt. dengan sebenar-benarnya tawakkal, niscaya Dia
akan melimpahkan rezeki kepada kalian sebagaimana Dia
memberikan rezeki kepada burung, yang pergi pada pagi hari
dalam keadaan perut kosong dan kembali pada sore hari dalam
keadaan kenyang.”%

Sikap tawakkal adalah bentuk ekspresi utama dari
galbun salim karena:

1) Hati yang sehat tidak bergantung selain kepada Allah Swit.
Orang yang memiliki qgalbun salim menyandarkan
keberhasilannya bukan pada kekuatan dirinya sendiri, tapi
karena pertolongan Allah Swt. Ini menunjukkan tauhid
murni dalam praktik kehidupan.

2) Tawakkal menjaga ketenangan hati.
Karena hatinya bersandar pada Zat Yang Maha Kuasa, ia
tidak mudah stres, gelisah, atau kecewa berlebihan. Inilah
bentuk stabilitas psikologis yang merupakan salah satu ciri
galbun salim.

3) Tawakkal mendidik manusia untuk ikhlas.
la berbuat bukan demi pujian atau hasil yang pasti,
melainkan karena yakin Allah Swt. memerintahkannya
untuk berikhtiar. Hati seperti ini bersih dari riya dan ujub.

3. Perilaku Lahir yang Mencerminkan Akhlak Mulia

Qalbun salim tidak hanya menciptakan ketenangan batin,
tetapi juga memancar dalam bentuk amal lahiriah yang
mencerminkan nilai-nilai Islam. Hati yang bersih melahirkan amal
yang bersih. Ini terlihat dari:

a. Bersikap Jujur
Kejujuran®* adalah buah langsung dari galbun salim
yakni hati yang bersih dari tipu daya, riya’, dan niat buruk.
Seorang yang hatinya bersih akan takut kepada Allah Swt.,
sehingga dalam perilaku lahirnya, ia menghindari kebohongan,

%2 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur'an di bawah naungan Al-Quran, Jilid 11, ...,
hal. 317.

% lonu Qayyim al-Jauziyah, Madarijus-Salikin (Pendakian Menuju Allah, ..., hal.
189.

% Dalam bahasa Arab berasal dari kata shidg yang berarti menyampaikan apa adanya.
Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith, ..., hal. 510



166

manipulasi, dan penipuan. Dalam Surah at-Taubah/9: 119,
Allah Swt. memerintahkan orang-orang beriman untuk
menjaga kejujuran dalam ucapan, niat, dan Tindakan, karena
kejujuran adalah fondasi dari keimanan sejati.®® Allah Swit.
berfirman,

\MJ@MJ\ 155355 d 15351 12 < .AJ\L@.‘,b

Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah
Swt.dan tetaplah bersama orang-orang yang benar! (at-
Taubah/9: 119)

Rasulullah saw. juga mengatakan dalam hadisnya yang
diriwayatkan oleh Abdullah bin Mas’ud,

G & ) s 3 85 e ) oads Gl ou (Sl 1K

LGl & e g,&:‘ 2 3 iy Bl A3 Ji

“Sesungguhnya kejujuran membawa kepada kebaikan, dan
kebaikan membawa ke surga. Seseorang senantiasa berkata
jujur dan berusaha jujur hingga ia ditulis di sisi Allah Swt.
sebagai orang yang jujur ... ” (HR. Bukhari)

Kejujuran bukan hanya akhlak sosial, tetapi indikator
keselamatan hati. Al-Ghazali mengatakan bahwa, “lidah adalah
penerjemah dari hati. Jika hati bersih, lidahnya akan jujur. Jika
hati kotor, maka lidahnya akan menipu.”®’ Oleh karena itu,
orang yang jujur adalah orang yang qgalbunya selamat, karena
ja tidak menyimpan niat menipu, mengkhianati, atau
mencelakakan sesama.

Menjaga Amanah

Amanah®® adalah salah satu sifat utama orang beriman
dan merupakan bagian penting dari buah galbun salim. Orang
yang memiliki hati yang bersih akan merasa bahwa setiap
tanggung jawab adalah titipan dari Allah Swt. yang kelak akan

6094, ...,

% Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Quran di bawah naungan Al-Qur'an, Jilid 6, ...,
hal. 62.

% Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahih al-Bukhari: Kitab al-Adab, hadis No.
hal. 1525.
% Abu Hamid al-Ghazali, Ihya" Ulumuddin, Jilid 3, ..., hal. 108.
% Amanah berasal dari bahasa Arab amina-ya'manu yang berarti dapat dipercaya

untuk mengurus seuatu atau memegang sesuatu. Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-

Wasith, ...,

hal. 28.



167

dimintai pertanggungjawaban. Oleh karena itu, dalam bekerja,
ia tidak menyia-nyiakan waktu, tidak berkhianat, dan menjaga
kualitas serta integritas kerjanya. Allah Swt. berfirman,

v s el e sl ol wpin 2l

>

Salah seorang dari kedua (perempuan) itu berkata, “Wahai
ayahku, pekerjakanlah dia. Sesungguhnya sebaik-baik orang
yang engkau pekerjakan adalah orang yang kuat lagi dapat
dipercaya.” (al-Qashash/28: 26)

Ayat ini menceritakan saran putri Nabi Syu‘aib a.s.
ketika merekomendasikan Nabi saw.Musa as. sebagai pekerja,
karena ia melihat dua sifat utama dalam diri Musa: kuat dan
amanah. Amanah di sini bermakna kejujuran dalam memegang
tanggung jawab, menjaga rahasia, dan tidak menyalahgunakan
wewenang. %

Al-Ghazali menyebut bahwa amanah tidak hanya
menyangkut barang dan jabatan, tapi juga mencakup ilmu,
waktu, dan kesempatan yang wajib ditunaikan dengan penuh
tanggung jawab. %

Rasulullah saw. bersabda dalam hadis yang diriwayatkan
Abu Hurairah,

els) (81 06 i) a8 BUYl a3 188 & Ju2s J6
gzl LG oA 22 ) 53 anii) 06 el Jo

“Apabila  amanah telah disia-siakan, maka tunggulah
terjadinya Kiamat. Para sahabat bertanya: Wahai Rasul, apa
maksud disia-siakannya? Beliau menjawab: Apabila urusan
diserahkan bukan kepada ahlinya, maka tunggulah terjadinya
Kiamat.” (HR. Bukhari)

Rasulullah saw. menekankan bahwa amanah adalah
ukuran keimanan dan termasuk fondasi utama dalam kehidupan
sosial, pekerjaan, dan kepemimpinan. Dalam konteks galbun
salim, orang yang memiliki hati bersih tidak akan mengkhianati
tanggung jawab, karena ia sadar bahwa Allah Swt.
menyaksikan setiap perbuatannya.

9 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, ..., hal. 5323.

100 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya" Ulumuddin, Jilid 3, ..., hal. 102.

101 Muhammad lbn Ismail al-Bukhari. Shahth al-Bukhari: Kitab al-rifag, hadis No.
6496, ..., hal. 1615.



168

C.

Menjaga Adab dan Sopan Santun

Adab (kesopanan) dan etika Islami mencerminkan
kebeningan hati. Seorang yang memiliki galbun salim akan
berinteraksi dengan kelembutan, keramahan, dan menjaga
hubungan sosial yang penuh hormat. Etika dalam berucap dan
bertindak adalah tanda hati yang bersih, saling menjaga
kehormatan, dan menjauhi konflik. Allah Swt. mengisyaratkan
dalam Al-Qur an,

RSCVINIic 3 SE INTICERR PP N 2R oV

ov i3t s DL B
Katakan  kepada  hamba-hamba-Ku supaya mereka
mengucapkan perkataan yang lebih baik (dan benar).
Sesungguhnya setan itu selalu menimbulkan perselisihan di
antara mereka. Sesungguhnya setan adalah musuh yang nyata
bagi manusia. (al-Isra’/17: 53)

Allah  Swt. memerintahkan agar orang beriman
menggunakan perkataan terbaik lembut, santun, dan
menghindari ucapan kasar. Jika tidak, setan akan memecah
belah.102

Menjaga adab dan kesopanan bukan sekadar norma
sosial, melainkan:

1) Manifestasi galbun salim yang konkret: hati yang selamat
akan bersikap lembut dan sopan.

2) Perisai dari perselisihan: pilihan kata yang baik menjaga
soliditas umat dari perpecahan setan.

3) Indikator hubungan spiritual dan sosial yang sejati: akhlak
tinggi mencerminkan iman, etika, dan kebeningan hati.

d. Selektif terhadap Halal dan Haram

Memastikan  seluruh  aspek kehidupan terutama
konsumsi makanan dan muamalah bersih dari yang haram
adalah implementasi nyata dari galbun salim. Karena hati yang
bersih tidak rela merusak dirinya dengan hal yang diharamkan,
ia menuntun pemiliknya untuk selektif dan bertanggung jawab
dalam urusan dunia-sehari-hari. Dalam hadis yang diriwayatkan
Nu’man bin Basyir, Rasulullah saw. bersabda,

102 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 6, ..., hal. 4072.



169

@sjp;w-Juu@k*“\@p)wddu&&wwdi‘f

3

)

¥ Sgaks g waig g B ol 9 &) 1ok
545 o sl AL B il B 5 (D G yfu,@,‘.i,u
. 1036}‘538)") S‘d,:/

3

N

isn

"Perkara halal itu jelas dan yang haram jelas, di antara
keduanya banyak perkara syubhat yang banyak orang tidak
mengetahuinya. Barang siapa menjaga diri dari syubhat,
sungguh ia telah memelihara agamanya dan kehormatan
dirinya.... ” (HR. Bukhari)
Hadis ini mengajarkan bahwa:
1) Kejelasan hukum syariah adalah syarat pertama untuk
menjaga galbun salim.
2) Syubhat adalah area abu-abu hukum; menghindarinya
berarti menjaga hati dan kehormatan.
3) Penyucian hati (galbun salim) berarti hati tidak
menyentuh bahkan potensi haram, karena kebergantungan
hati pada Allah Swt.dan prinsip kehati-hatian.

4. Kehidupan Sosial yang Adil dan Penuh Kasih Sayang

Qalbun salim (hati yang bersih dan selamat) bukan hanya
berdampak pada aspek batin dan spiritual individu, tetapi juga
sangat berpengaruh terhadap sikap dan tindakan sosial. Hati yang
suci akan menghasilkan perilaku sosial yang adil, penuh cinta
kasih, serta membawa kedamaian di tengah masyarakat. Hal ini
tergambar dalam:

a. Sikap Empati
Empatil® adalah kemampuan merasakan penderitaan
orang lain. Seseorang yang memiliki galbun salim tidak
bersikap acuh atau egois, tapi memiliki kepekaan dan
kepedulian sosial.

103 Muhammad lbn Ismail al-Bukhari. Shahih al-Bukhari: Kitab al-iman, hadis No.
52, ..., hal. 23.

104 Empati adalah keadaan mental yang membuat seseorang merasa atau
mengidentifikasi dirinya dalam keadaan perasaan atau pikiran yang sama dengan orang atau
kelompok. dalam KBBI VI Daring. https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/empati. Diakses pada
tanggal 27 Mei 2025 pukul 15.00 WIB.



https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/empati

170

S \oEipoiidly AV o 15 Vs Gkl ) e g L

< { o/.,‘L
v oL Lk

... Tolong-menolonglah kalian dalam kebajikan dan takwa,
dan jangan tolong-menolong dalam dosa dan permusuhan.
Bertakwalah kepada Allah, sungguh Allah Swt.sangat keras
hukuman-Nya. (al-Méidah/5: 2)

Dalam ayat ini Allah Swt.memerintahkan agar
senantiasa tolong-menolong dalam berbuat kebaikan, dan Allah
Swt.melarang tolong menolong dalam hal kebatilan.!® Ayat ini
mengandung dua perintah utama:

1) Berkoalisi dalam kebaikan dan takwa
Ini mencakup segala bentuk empati dan solidaritas sosial
menolong yang miskin, menghibur yang sedang berduka,
serta membela yang tertindas. Dalam konteks galbun
salim, ini adalah cerminan dari hati yang hidup, tidak
membiarkan dirinya buta terhadap penderitaan orang lain.
2) Tidak bekerja sama dalam dosa dan permusuhan
Ini menegaskan bahwa sikap empati juga harus diarahkan
secara benar bukan membantu dalam hal yang zalim atau
merusak.
Dalam hadis dari Nu’man, Rasulullah saw. bersabda,

slie @, IET oL g L ey Lod o
A A Jy J6 6 kg P g o Ok ¢
oo A TR T AT R I N T V) (T
é:wz\ 13| (AL M@;}b\x} X ST ] Cneiadl 55
106 &% ‘j //@ S\f 9/,/. ;uﬂé‘ﬁ‘,ﬁ.x ’2&3

“Perumpamaan kaum mukminin dalam saling mencintai,
menyayangi, dan empati antarsesama, seperti satu tubuh: bila
satu anggota sakit, maka seluruh tubuh turut merasakannya
dengan berjaga dan demam.” (HR. Bukhari)

Hadis ini menggambarkan empati dan solidaritas yang
mendalam sebagai salah satu buah galbun salim, yaitu empati
yang mendalam, di mana mukmin lain akan merasa "sakit"
ketika saudaranya tertimpa penderitaan. Dan tindakan nyata

105 1hnu Katsir, Tafsir lonu Katsir, Jilid 3, ..., hal. 9.
106 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahth al-Bukhari: Kitab al-Adab, hadis No.

6011, ..., hal. 1508.



171

berupa doa, kunjungan, dan bantuan bukan sekadar rasa simpati.
Dengan demikian, hadis ini menjadi simbol tertinggi dari
persaudaraan Islam yang lahir dari hati yang bersih dan utuh.
b. Sikap Membantu

Sikap membantu adalah manifestasi nyata dari hati yang
bersih, yang tidak berdiam saat melihat sesama menderita. Hati
yang selamat akan motifator inisiatif pemberdayaan sosial,
memberi tanpa mengharap balasan kecuali ridha Allah Swt.
Dalam hadis yang diriwayatkan Abdullah bin Umar, Rasulullah
saw. bersabda,

B 08 el ass 3 O 1y atled Vs aally ¥ Jeddl 21 2l

wopenll or . s e Zoelr30- sd . gt Z.o o A o< G% o .. T
Al p3s SUS e STAE A 5 STl BB 208 Bag s 3
10735180 A33 B BRL LWad R g

“Muslim adalah saudara Muslim lainnya; ia tidak boleh
menzaliminya atau menyerahkannya kepada perbuatan zalim.
Siapa memenuhi kebutuhan saudaranya, Allah Swt.akan
memenuhinya; siapa meringankan satu kesulitan Muslim, Allah
Swt.akan meringankannya pada Hari Kiamat; dan siapa
menutupi (kesalahan) Muslim, Allah Swt.akan menutupinya di
dunia dan akhirat.” (HR. Bukhari)

Orang yang memiliki galbun salim akan terdorong untuk
meringankan beban orang lain karena hatinya penuh empati
dan sadar akan tanggung jawab sosial. la tidak tega melihat
saudaranya menderita tanpa berusaha memberikan bantuan.
Sifat ringan tangan dan ikhlas dalam memberi pertolongan
mencerminkan hati yang bersih dari riya’, dan semata-mata
ingin memperoleh ridha Allah Swt., bukan pujian manusia.
Selain itu, galbun salim juga terwujud dalam sikap menjaga
kehormatan dan rahasia sesama, karena hati yang jernih
menjunjung tinggi integritas dan adab dalam hubungan
persaudaraan. la tidak membuka aib orang lain, tetapi justru
menjadi penutup cela. Terakhir, orang yang membantu dengan
bergantung pada Allah Swt. menunjukkan bahwa ia tidak
mengharapkan imbalan duniawi, melainkan percaya bahwa
balasan terbaik akan diberikan oleh Allah Swt. di dunia

107 Muhammad 1bn Ismail al-Bukhari. Shahih al-Bukhari: Kitab al-Mazhalim, hadis
No. 2442, ..., hal. 590.



172

maupun di akhirat. Semua karakter ini merupakan buah dari
galbun salim yang telah disucikan dari egoisme, iri hati, dan
kepentingan pribadi.
Sikap Pemaaf

Salah satu aktualisasi dari qgalbun salim (hati yang
selamat) adalah kemampuan untuk memaafkan kesalahan
orang lain, bahkan ketika memiliki alasan yang kuat untuk
marah atau membalas. Allah Swt. Berfirman,

Wiy S 2 SR B Galaslg o5l (B (3 O5asd 13
V7 G d) &4

(yaitu) orang-orang yang selalu berinfak, baik di waktu
lapang maupun sempit, orang-orang yang mengendalikan
kemurkaannya, dan orang-orang yang memaafkan (kesalahan)
orang lain. Allah Swt.mencintai orang-orang yang berbuat
kebaikan. (Ali-‘Imran/3: 134)

Ayat ini menunjukkan bahwa menahan amarah dan
memberi maaf kepada sesama adalah bagian dari ihsan
(perilaku terbaik), dan orang yang mampu melakukannya
mendapat kecintaan Allah Swt. seorang mukmin yang matang
jiwanya tidak larut dalam amarah karena hal semacam itu. la
tetap fokus bekerja, tak peduli jika ada yang tidak ikut
membantu. la bukan hanya mampu menahan amarah, tetapi juga
memberi maaf atas kelalaian orang lain, seperti absen atau
datang terlambat dalam kegiatan sosial.

Banyak orang mudah tersulut emosi, mengumpat dan
mencela yang malas. Tapi seorang mukmin sejati, yang
bertakwa, justru mampu mengendalikan diri, menahan marah,
dan memaafkan. Inilah tahapan-tahapan ketakwaan dalam ayat
ini menurut Hamka:1®

1) Dermawan, baik saat lapang maupun sempit.

2) Mampu menahan amarah, bukan berarti tidak merasa
marah, tapi mampu mengendalikannya.

3) Memaafkan kesalahan orang lain.

4) Berbuat baik kepada orang yang sebelumnya telah
membuat kesalahan.

Tingkat tertinggi dari takwa adalah bukan hanya
menahan marah dan memaafkan, tetapi juga membalas
perlakuan buruk dengan kebaikan.

108 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, ..., hal. 927.



173

Rasulullah saw. bersabda dalam hadis yang diriwayatkan
oleh Abu Hurairah,

A 9~ o ¥ @ /? o 3 s o7
1092l Qi el UK (o) Lol () caegiall Jpuldl o

"Bukanlah orang yang kuat itu yang menang dalam gulat, tetapi
yang kuat adalah yang mampu menahan diri saat marah." (HR.
Bukhari)

Hadis ini menunjukkan bahwa kekuatan sejati bukan
terletak pada kekuatan fisik, tetapi pada kekuatan jiwa yang
dapat mengendalikan amarah dan memberikan maaf. Menahan
diri dari pembalasan adalah cermin dari galbun salim yang telah
dilatih dengan sabar, ridha, dan lapang dada.

Dalam Ihya" Ulumuddin, al-Ghazali menjelaskan bahwa,
“Maaf adalah bentuk tertinggi dari kemurahan hati, dan hanya
dapat dilakukan oleh hati yang telah jernih dari dendam dan
penuh rasa kasih.”''® Dengan demikian, Hati yang selamat
adalah hati yang lapang, tidak menyimpan permusuhan, dan
selalu berusaha menjaga hubungan baik. Qalbun salim
membimbing pemiliknya untuk tidak menuruti dorongan balas
dendam, tetapi memilih memberi maaf demi keridhaan Allah
Swt. la yakin bahwa memaafkan bukan melemahkan, tetapi
justru menguatkan hubungan antar manusia dan mendekatkan
diri kepada Allah Swit.

d. Sikap Dermawan

Salah satu manifestasi dari galbun salim (hati yang
bersih) adalah sikap dermawan, yaitu ringan tangan dalam
berbagi, karena meyakini bahwa harta hanyalah titipan dari
Allah Swt. Hati yang sehat tidak diperbudak oleh dunia, tidak
kikir, dan tidak menahan rezeki untuk dirinya sendiri. la
menyadari bahwa dalam setiap harta yang ia miliki, ada hak
orang lain yang membutuhkan. Allah Swt.menjelaskan
keutamaan berbagi dalam Surah Ali-‘Imran/3: 92,

Kamu sekali-kali tidak akan memperoleh kebajikan (yang
sempurna) sebelum kamu menginfakkan sebagian harta yang

109 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahth al-Bukhari: Kitab al-Adab, hadis No.
6114, ..., hal. 1529.
110 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya™ Ulumuddin, Jilid 3, ..., hal. 167.



174

kamu cintai. Apa pun yang kamu infakkan, sesungguhnya Allah
Swt.Maha Mengetahui tentangnya. (Ali-<Imran/3: 92)

Ayat ini menjelaskan bahwa Beriman itu mudah
diucapkan, tetapi membuktikan kemuliaan dari iman adalah
ujian berat bagi hati. Seseorang belum akan mencapai tingkat
kebajikan sejati (al-birr), kehidupan yang benar-benar baik,
atau jiwa yang luhur, selama ia belum mampu memberikan
sesuatu yang paling ia cintai.!*

Yang menjadi ukuran bukan hanya nilai barangnya
mahal atau murah, baru atau lama tetapi keikhlasan hati saat
memberi. Mungkin saja manusia lain tidak mengetahui niat di
balik pemberian itu, apakah dilakukan dengan tulus atau untuk
pamer. Namun, Allah Swt. mengetahui semuanya: apakah
pemberian itu lahir dari ketulusan atau sekadar pencitraan.
Sebab itu, kebaikan sejati menuntut pengorbanan yang tidak
hanya terlihat secara lahir, tetapi juga benar dari sisi batin.

Ayat ini menegaskan bahwa kebaikan sejati (al-birr)
hanya bisa dicapai dengan memberi dari sesuatu yang dicintai,
bukan dari sisa atau yang tak berharga. Rasulullah saw.
bersabda dalam hadis yag diriwayatkan Hakim bin Hizam
tentang berderma,

SWIRRstes LLJ\ NW[ERe:: ;»

\, \
C
Gn
C,.\
(;\

o o s 32
Loz 32

"Tangan di atas lebih baik daripada tangan di bawah." (HR.
Bukhari)

Yang dimaksud tangan di atas adalah orang yang
memberi, sedangkan tangan di bawah adalah yang meminta.
Dengan demikian, dermawan bukan sekadar sifat sosial, tetapi
indikator kejernihan hati dan bukti kuat bahwa galbun salim
hidup dalam diri seseorang. Seorang mukmin yang berhati
bersin akan memandang harta sebagai amanah, bukan milik
mutlaknya, dan dengan senang hati menyalurkannya kepada
yang membutuhkan, tanpa takut kekurangan.

1429, ...,

11 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, ..., hal. 842.
112 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahih al-Bukhari: Kitab al-zakah, hadis No.
hal. 347.



BAB V
PENUTUP

A. Kesimpulan

Kepribadian adalah keseluruhan karakteristik dan pola
perilaku yang khas pada individu, yang mencakup cara berpikir,
merasa, dan bertindak, serta faktor-faktor yang memengaruhi interaksi
individu dengan lingkungan sosial dan fisik. Kepribadian
mencerminkan stabilitas dalam ciri-ciri  psikologis seseorang,
sekaligus dinamika dalam merespons berbagai situasi dan tantangan
hidup. Konsep ini telah lama menjadi perhatian dalam kajian
psikologi modern maupun dalam tradisi keilmuan Islam. Namun
demikian, pendekatan terhadap kepribadian sering kali berbeda secara
mendasar, terutama antara teori-teori Barat dan pendekatan Islam
yang berbasis wahyu.

Tesis ini berangkat dari keprihatinan terhadap krisis
kepribadian yang terjadi dalam kehidupan manusia modern, termasuk
di Indonesia, yang belum dapat diatasi secara menyeluruh melalui
teori-teori kepribadian Barat yang selama ini diadopsi secara luas
dalam dunia pendidikan dan psikologi praktis. Meskipun teori-teori
Barat telah menawarkan berbagai model dan pendekatan untuk
memahami struktur dan dinamika kepribadian, namun sebagian besar
pendekatan tersebut bersifat sekular dan reduksionis. Dimensi
spiritual manusia yang menjadi pusat nilai dan moralitas justru tidak
diakomodasi dalam struktur dasar teori-teori tersebut.

175



176

Dalam kajian ini, tiga pendekatan besar dalam teori
kepribadian Barat telah dibahas secara kritis, yaitu psikoanalisis,
behaviorisme, dan humanisme. Psikoanalisis Freud menekankan pada
dinamika bawah sadar, dorongan insting, dan konflik energi psikis
sebagai pendorong utama perilaku manusia. Freud meyakini bahwa
energi mental bersifat terbatas, akan mencari saluran alternatif ketika
terhambat, dan pada akhirnya bertujuan untuk mencapai ketenangan
melalui pelepasan ketegangan. Dalam pandangannya, perilaku
manusia ditentukan oleh kekuatan irasional dan tidak disadari yang
mengakar dalam alam bawah sadar.

Selanjutnya, teori behaviorisme yang dipelopori oleh B.F.
Skinner menolak pendekatan introspektif dan menggantinya dengan
metode yang sepenuhnya observasional. Bagi behaviorisme,
kepribadian adalah hasil dari kebiasaan yang terbentuk melalui proses
pembelajaran dan penguatan (reinforcement). Konsep-konsep seperti
kebutuhan, insting, bahkan kesadaran manusia tidak dianggap relevan,
karena fokus utama behaviorisme adalah respons yang dapat diamati
secara empiris. Dalam konteks ini, manusia dipandang sebagai produk
lingkungan dan stimulus eksternal, bukan sebagai makhluk yang
memiliki dimensi batin dan kehendak bebas.

Teori ketiga yang dikaji adalah pendekatan humanistik,
khususnya yang dikembangkan oleh Abraham Maslow. Humanisme
mengakui bahwa manusia memiliki potensi untuk berkembang secara
sehat, kreatif, dan bertanggung jawab terhadap kehidupannya sendiri.
Konsep aktualisasi diri (self-actualization) menempati posisi penting
dalam kerangka ini. Kendati demikian, pendekatan ini belum mampu
menjawab kebutuhan spiritual manusia secara utuh, karena basisnya
tetap berpijak pada human centered paradigm yang mengandalkan
rasionalitas dan pengalaman subjektif manusia semata, tanpa
keterhubungan dengan wahyu ilahi.

Selain ketiga pendekatan besar tersebut, tesis ini juga
menyoroti teori-teori modern yang menempatkan otak sebagai pusat
utama kepribadian, seperti yang dikemukakan oleh Antonio Damasio
dan Paul D. MacLean. Antonio Damasio berpendapat bahwa
kepribadian manusia terbentuk dari aktivitas saraf otak yang
kompleks, di mana emosi seperti cinta, benci, amarah, serta
kemampuan membuat keputusan dan rencana merupakan hasil
interaksi antara otak dan tubuh. Sementara itu, Paul D. MacLean
dalam Teori Otak Triune (Triune Brain Theory) menjelaskan bahwa
otak manusia terdiri dari tiga struktur evolusioner reptilian, limbic,
dan neokorteks yang masing-masing memiliki peran dalam
membentuk perilaku dan kepribadian.



177

Dari keseluruhan paparan tersebut, jelas bahwa teori-teori
kepribadian Barat cenderung membatasi pemahaman tentang manusia
hanya pada aspek biologis, psikologis, dan sosial. Dimensi spiritual
sebagai inti kepribadian manusia belum mendapatkan tempat yang
memadai. Padahal, dalam perspektif Islam, manusia adalah makhluk
spiritual sekaligus jasmaniah, yang memiliki hubungan vertikal
dengan Tuhan dan dimensi transendental dalam eksistensinya. Oleh
karena itu untuk melengkapi teori kepribadian Barat, teori kepribadian
Islam yang bersumber dari Al-Qurian menawarkan kerangka
konseptual yang lebih menyeluruh dan integral dalam memahami
struktur dan dinamika kepribadian manusia.

Kepribadian dalam Islam dibentuk dari perpaduan antara
jasad, ruh, dan nafs, yang secara keseluruhan menggambarkan hakikat
diri manusia. Ulama seperti Imam al-Ghazali dan Ibnu Qayyim al-
Jauziyah menjelaskan bahwa nafs adalah inti pencerminan
kepribadian manusia, namun tidak bisa dipisahkan dari keberadaan
galb (hati), akal, dan ruh. Qalb dalam Islam bukan sekadar organ
biologis, melainkan pusat kesadaran spiritual, tempat bersemayamnya
iman, moralitas, dan kedekatan kepada Allah Swt. Oleh sebab itu,
galb memainkan peran yang sangat penting dalam menentukan arah
dan kualitas kepribadian seseorang.

Al-Quran secara eksplisit membedakan tipe-tipe kepribadian
manusia, baik dari aspek akidah maupun dari aspek nafsani. Dari sisi
akidah, terdapat kepribadian orang beriman, kafir, dan munafik,
sementara dari sisi nafsani dikenal klasifikasi nafs ammarah (jiwa
yang cenderung pada kejahatan), lawwamah (jiwa yang menyesali),
dan muthma’innah (jiwa yang tenang dan ridha kepada Allah Swt.).
Tipe-tipe kepribadian ini bukanlah hasil tunggal dari pengaruh
lingkungan atau bawaan biologis, melainkan merupakan akumulasi
dari interaksi antara galb, aql, nafs, serta faktor eksternal seperti
pendidikan, lingkungan sosial, dan nilai-nilai keimanan.

Salah satu temuan penting dalam tesis ini adalah pentingnya
galbun salim sebagai fondasi kepribadian ideal dalam Islam. Qalbun
salim adalah hati yang bersih dari penyakit syahwat dan syubhat, serta
mampu menjadi wadah petunjuk, keimanan, dan ilmu yang benar.
Qalbun salim merupakan tujuan spiritual yang menjadi pusat
perubahan diri ke arah yang lebih baik dan lebih dekat kepada Allah
Swt. la berfungsi sebagai pengendali nafsu dan akal, serta tempat
bersemayamnya rasa, intuisi, dan getaran nurani. Nilai-nilai ini sama
sekali tidak dibahas dalam teori kepribadian Barat, yang cenderung
mengabaikan peran hati dalam pembentukan karakter dan moralitas.



178

Untuk mencapai galbun salim, terdapat dua prasyarat utama
yang harus dipenuhi, yaitu fitrah dan tazkiyatun nafs. Fitrah
merupakan kesucian asal yang telah Allah Swt. tanamkan dalam diri
manusia, berupa kecenderungan kepada kebaikan dan pengakuan
terhadap keesaan Allah Swt. (tauhid). Sementara itu, tazkiyatun nafs
adalah proses penyucian diri dari sifat-sifat tercela serta
pengembangan potensi kebaikan agar jiwa menjadi dekat dengan
Allah Swt. Keduanya merupakan jalan spiritual yang membentuk
fondasi kepribadian Islami yang kuat dan kokoh dalam menghadapi
dinamika kehidupan.

Kesimpulan dari tesis ini menegaskan bahwa manifestasi
galbun salim dapat ditemukan dalam pribadi Rasulullah saw. sebagai
suri teladan yang baik. Aktualisasi galbun salim merupakan kunci
dalam mewujudkan kepribadian ideal menurut perspektif Al-Qur’an.
Hati yang selamat menjadikan tauhid sebagai pusat orientasi hidup
dan sumber kekuatan spiritual, sehingga setiap aktivitas dilakukan
bukan semata karena kewajiban, melainkan sebagai ekspresi cinta dan
ibadah kepada Allah Swt. Hal ini membentuk jiwa yang stabil dan
terkendali, ditandai oleh ketenangan, kesabaran, kesadaran diri, dan
tawakal. Dari hati yang bersih lahir akhlak mulia dalam perilaku lahir,
seperti kejujuran, amanah, adab, serta kepekaan terhadap kehalalan.
Kepribadian tersebut juga tercermin dalam relasi sosial yang adil dan
penuh kasih, melalui sikap empati, suka menolong, pemaaf, dan
dermawan, sehingga galbun salim tidak hanya berdampak pada
pribadi, tetapi juga memberi kontribusi nyata bagi kehidupan
masyarakat.

Dengan demikian, melalui penelitian ini dapat disimpulkan
bahwa kepribadian Islami yang bersumber dari Al-Qur'an dan
dibangun di atas fondasi galbun salim, fitrah, dan tazkiyatun nafs
membentuk kepribadian ideal serta menawarkan pendekatan yang
lebih komprehensif dan solutif melengkapi teori-teori kepribadian
Barat yang dibahas di penelitian ini. Dimensi spiritual yang terabaikan
dalam pemikiran Barat justru menjadi pusat dalam paradigma Islam.
Kepribadian ideal bukan hanya ditentukan oleh kesesuaian sosial atau
stabilitas psikis, tetapi oleh kedekatan kepada Allah Swt., kemurnian
hati, dan ketaatan terhadap petunjuk Ilahi

Kepribadian Ideal ini tergambar dari ruh spiritual yang kuat
dan bertauhid, jiwa yang stabil dan terkendali, perilaku lahir yang
mencerminkan akhlak mulia, dan kehidupan sosial yang adil dan
penuh kasih sayang.

B. Saran



179

Berdasarkan hasil kajian dan temuan dalam penelitian ini,

terdapat beberapa saran yang dapat disampaikan kepada peneliti
selanjutnya agar dapat memperluas dan memperdalam studi tentang
kepribadian dalam perspektif Al-Qur an:

1.

Pengembangan Pendekatan Interdisipliner

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan
pendekatan interdisipliner yang mengintegrasikan ilmu-ilmu
keislaman (seperti tafsir, tasawuf, dan akhlak) dengan psikologi
kontemporer dan ilmu saraf. Pendekatan ini penting untuk
menjembatani kesenjangan antara kajian spiritual Islam dan teori-
teori kepribadian modern, sehingga dapat melahirkan kerangka
konseptual yang utuh dan kontekstual dalam memahami
kepribadian manusia.

Kajian Komparatif dengan Mazhab Psikologi Lain

Dianjurkan untuk melakukan kajian komparatif yang lebih luas
antara konsep kepribadian dalam Islam dengan berbagai mazhab
psikologi  kontemporer  lainnya,  seperti  kognitivisme,
neuropsikologi, atau psikologi positif. Hal ini dapat memperkaya
wacana ilmiah dan memperjelas posisi epistemologis konsep
kepribadian Islami dalam ranah keilmuan global.

Eksplorasi Konsep Qalbun Salim secara Empiris

Peneliti berikutnya diharapkan dapat melakukan eksplorasi yang
lebih mendalam terhadap konsep galbun salim, tidak hanya
secara normatif-teologis, tetapi juga melalui pendekatan empiris.
Misalnya, dengan mengembangkan instrumen psikometri yang
mengukur indikator galbun salim atau menyusun model
pembentukan kepribadian Islami berbasis pendidikan ruhani.
Aplikasi dalam Pendidikan dan Konseling Islam

Saran berikutnya adalah menerapkan temuan-temuan ini dalam
bidang praktik, seperti pendidikan karakter Islami dan konseling
kepribadian. Penelitian lebih lanjut dapat menguji efektivitas
konsep kepribadian Islam, khususnya galbun salim dan
tazkiyatun nafs, dalam membentuk karakter peserta didik atau
dalam proses penyembuhan psikologis melalui pendekatan Islam.
Pendalaman terhadap Kategori Kepribadian Qur’ani

Peneliti selanjutnya juga dapat mendalami klasifikasi kepribadian
dalam Al-Quran, baik dari segi agidah (mukmin, kafir, munafik)
maupun nafsani (ammaéarah, lawwamah, muthma’innah), dengan
membangun deskripsi psikologis yang lebih operasional serta
relevansi sosialnya di masa kini. Kajian ini sangat potensial untuk
menjadi dasar pengembangan psikologi Islam yang lebih aplikatif
dan sistematis.



180

6. Kritik Lanjutan terhadap Teori Barat dalam Konteks Lokal
Disarankan agar penelitian lanjutan tidak hanya membandingkan
secara teoritis antara pendekatan Barat dan Islam, tetapi juga
menganalisis dampak adopsi teori-teori Barat terhadap
pembentukan kepribadian masyarakat Muslim di Indonesia secara
empiris. Hal ini penting untuk merumuskan strategi kebudayaan
dan pendidikan yang lebih sesuai dengan nilai-nilai Islam.

Dengan adanya saran-saran tersebut, diharapkan penelitian
tentang kepribadian dalam perspektif Al-Qur'an dapat terus
dikembangkan, tidak hanya pada tataran konseptual, tetapi juga pada
ranah praktis dan aplikatif, demi mewujudkan manusia yang
berkepribadian ideal sebagaimana dicita-citakan oleh ajaran Islam.



DAFTAR PUSTAKA

Buku:
Agustian. Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan Spiritual
ESQ Emotional Spiritual Quotient. Jakarta: Arga, 2005.

Ahmadi, Wahid. Risalah Akhlak, Panduan Perilaku Muslim Modern. Solo:
Era Intermedia, 2004.

Al-Baqy, Muhammad Fu’ad Abdul. al-Mu jam al-Mufahras li Alfazh Al-
Qur an al-Karim. Beirut: Dar al-Fikr, 1992.

Al-Bukhari, Muhammad Ibn Ismail. Shahih al-Bukhari. Beirut: Dar al-Fikr,
1981.

Al-Farmawi, Abdul Hayy. Metode Tafsir Maudhu'’i. Terj. Suryan A. Jamrah
dari judul Al-Bidayah Fi al-Tafsir al-Maudhu’iy. Jakarta: PT Raja
Grafindo Persada, 1994.

Al-Hajjaj, Muslim Ibn. Shahth Muslim. Beirut: Dar al-Fikr, 1991.

Ali, Yunasril. Manusia Citra llahi: Pengembangan Konsep Insan Kamil
Ibnu Arabi Oleh al-Jilli. Jakarta: Paramadina, 1997.

181



182

Al-Mahalli, Muhammad bin dan Abdurrahman bin Abi Bakar as-Suyuthi
Ahmad. Al-Qur’an al-Karim Tafsir Jalalain. Beirut: Dar al-Kutub
al-‘Arabiyyah, t.th.

Al-Maréghi, Ahmad Musthafa. Tafsir al-Maraghi. Mesir: Musthafa al-Babi
al-Halabi, 1947.

Alwisol. Psikologi Kepribadian. Malang: UMM Press, 2005.
Amin, Ahmad. al-Akhlag. Kairo: Al-Amiriyah, 1945.

Anshari al-Qurthubi, Abu Abdullah bin Ahmad. Tafsir al-Qurthubi. Beirut:
Dar al-Kutub al-“llmiyah, 2004.

Azwar, S. Metode Penelitian Psikologi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017.

------- . Penyusunan Skala Psikologi Edisi 2. Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2011.

Baidan, Nasaruddin dan Erwati Aziz. Metodologi Khusus Penelitian Tafsir.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2019.

------- . Perkembangan Tafsir Al-Quran di Asia Tenggara. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2019.

Burhanudin, Tamyiz. Akhlak Pesantren: Solusi bagi Kerusakan Akhlak.
Yogyakarta: Ittaga Press, 2001.

Cervone, Daniel. Kepribadian Teori dan Penelitian. Jakarta: Salemba
Humanika, 2011.

Damasio, Antonio. Memahami Kerja Otak: Mengendalikan Emosi dan
Mencerdaskan Nalar. Yogyakarta: Pustaka Baca, 2009.

Darajad, Zakiah. Kesehatan Mental. Jakarta: Gunung Agung, 2000.

Dariyo, Agoes. Psikologi Perkembangan Remaja. Bogor: Ghalia Indonesia,
2004.

Departemen Agama Republik Indonesia. al-Qur'an dan Terjemahnya.
Jakarta: Intermasa, 1985.



183
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan RI. Kamus Besar Bahasa
Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka, 1990.
Desmita. Psikologi Perkembangan. Bandung: Pelajar Rosdakarya, 20009.
Efendi. Revolusi Kecerdasan Abad 21 Kritik Ml, El, SQ, AQ & Succesfull
Intelligence Atas 1Q. Bandung: Alfabeta, 2005.
Faiz, Fahruddin. Hermeneutika Al-Qur an. Yogyakarta: eLSAQ Press, 2005.
Fatihuddin. Dahsyatnya Silaturrahmi. Yogyakarta: Delta Prima Press, 2010.

Feist, Jess dan Gregory J. Feist. Teori Kepribadian. Jakarta selatan: Salemba
Humanika, 1998.

Gerungan. Psikologi Sosial. Bandung: Refika Aditama, 2000.

Ghazali. Cinta Kekuasaan, Riya, Takabur, Ujub, dan Keteperdayaan.
Semarang: Asy-Syifa, 1991.

------- . Ihyd" ‘Ulumuddin. Semarang: Karya Toha Putra, t.th.

------- . Mengobati Penyakit Hati Membentuk Akhlak Mulia. Jakarta Selatan:
Mizan, 2014.

Gunawan, Heri. Pendidikan Karakter. Bandung: Alfabeta, 2014.
Gusmian, Islah. Khazanah Tafsir Indonesia. Jakarta Selatan: Teraju, 2003.

Habibillah, M. Raih Berkah Harta dengan Sedekah dan Silaturrahmi.
Yogyakarta: Sabil, 2013.

Hall, Calvin S., et.al. Teori-Teori Holistik (Organismik-Fenomenologis),
diterjemahkan oleh Drs. Yustinus MSc. OFM. dari judul Theories of
Personality. Yogyakarta: Kanisius, 1993.

Halwani, Aba Firdaus. Membangun Akhlak Mulia dalam Bingkai al-Qur an
dan as-Sunnah. Yogyakarta: Al-Manar, 2003.

Hamka. Pandangan Hidup Muslim. Jakarta: Gema Insani, 2016.

------- . Tafsir al-Azhar. Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990.



184
Hamzah al-Yamani, Yahya. Tashfiyah al-Qulib Min Daran al-Awzar wa al-
Dzun(b. Yaman: Dar al-Hikmah al-Yamaniyah, t.th.

Hasani an-Nadwi, Abu Hasan ali. Sirah Nabawiyyah: Sejarah Lengkap
Nabi Muhammad SAW. Yogyakarta: Mardhiyah Press, 2007.

Hefni, Azizah. Sabar itu Cinta. Jakarta: Qultum Media, 2017.

Hidayatullah. Pendidikan Karakter Membangun Peradaban Bangsa.
Surakarta: Yuma Pustaka, 2010.

Husaini, Adian. Virus Liberalisme di Perguruan Tinggi Islam. Jakarta: Gema
Insani, 20009.

Ibnu Qayyim. Tafsir al-Qoyyim: Tafsir Ayat-ayat Pilihan. Jakarta Timur:
Darul Falah, 2000.

------- . Madariju as-Salikin Mandzili lyyaka Na’budu wa lyydika Nasta'in.
Beirut: Darul Fikr, 1408 H.

Ibnu Sina. Psikologi Islam. Jakarta Selatan: PT. Rene Turos Indonesia, 2022.

Ibnu Taimiyyah, Abi al-Abbas Ahmad bin ‘Abdul Halim. Fi Tazkiyatu al-
Nafs (t.d).

Jaenudin, Ujam. Teori-Teori Kepribadian. Bandung: Pustaka Setia, 2015.
Jalaluddin. Psikologi Agama. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2010.
Kartono, Kartini. Psikologi Umum. Bandung: Alumni, 1984.

Koesoema. Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak di Jaman Global.
Jakarta: Grasindo, 2007.

Kuntjoro, Zainuddin Sri. Tipe Kepribadian Manusia. Jakarta: MPSi, 2002.
Kusuma, Dony. Pendidikan Karakter. Jakarta: Grasindo, 2004.
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, etal. Tafsir llmi: Fenomena

Kejiwaan Manusia dalam Perspektif Al-Quran dan Sains. Jakarta
Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur an, 2016.



185
Maclean, Paul D. A Triune Concept of The Brain and Behaviour. Kanada:
Toronto Press, 1973.

Majid, Abdul dan Dian Andayani. Pendidikan Karakter Perspektif Islam.
Bandung: PT. Rosda Karya, 2012.

Mujib, Abdul. Teori Kepribadian Perspektif Psikologi Islam. Depok:
Rajawali Pers, 2022.

Mulyadi, Seto, et.al. Psikologi Kepribadian. Jakarta: Gunadarma, 2016.

Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia,
Yogyakarta: Pesantren Al-Munawwir, 1984.

Murray. Explorations in Personality. New York: Oxford, 1938.

Mustagim, Abdul. Epistemologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKiS
Group, 2010.

------- . Metode Penelitian Al-Qur'an dan Tafsir. Yogyakarta: ldea Press
Yogyakarta, 2014.

Nasution, Harun. Akal dan Wahyu. Jakarta: Ul Press, 1986
Quthb, Sayyid. Tafsir Fi Zhilal Al-Qur an. Jakarta: Gema Insani Press, 2000.

Rahman. Psikologi Sosial Integrasi Pengetahuan Wahyu dan Pengetahuan
Empirik. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2013.

Razi, Fakhruddin. Mafatih al-Ghaib. Kairo: Al-Maktabah al-Taufigiyah,
2003.

Ridha, Rasyid. Syarh al-Arba’in Hadits al-Nabawiyyah. Kairo: Markaz al-
Salaf li al-Kitab, tth.

Rosyidi, Hamim. Psikologi Kepribadian (Paradigma Traits, Kognitif,
Behavioristik dan Humanistik). Surabaya: Jaudar Press, 2015.

Rouf, Abdul. Mozaik Tafsir Indonesia. Depok: Sahifa, 2020.

Santrock, John W. Remaja. Jakarta: Erlangga, 2002.



186

Sarwono. Psikologi Remaja. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002.

Sayyid, Kamal. Kisah-kisah Terbaik Al-Qur'an. Jakarta: Pustaka Zahra,
2005.

Setiawan, Muhammad Andri dan Karyono Ibnu Ahmad. Perspektif
Kepribadian Manusia Menurut Al-Qur an: Relasi, Aliansi, Konflik.
Yogyakarta: Deepublish, 2019.

Shihab, M. Quraish. Menabur Pesan Ilahi. Jakarta: Lentera Hati, 2006.

------- . Tafsir al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati, 2017.

Sjarkawi. Pembentukan Kepribadian Anak; Peran Moral, Intelektual,
Emosional, dan Sosial sebagai Wujud Integritas Membangun Jati
Diri. Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2006.

Sobur, Alex. Psikologi Umum. Bandung:Pustaka Setia, 2003.

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif,
dan R & D. Bandung: Alfabeta, 2010.

Surya, Sumadi. Psikologi Kepribadian. Jakarta: Rajawali, 2005.
Widyastuti. Psikologi Sosial. Yogyakarta: Graha limu, 2014.

Yusuf, Syamsu dan Juntika Nurihsan. Teori Kepribadian. Bandung: PT.
Remaja Rosdakarya, 2013.

Za’balawi, Sayyid Muhammad. Pendidikan Remaja Antara Islam dan limu
Jiwa. Jakarta: Gema Insani, 2007.

Zaviera, Ferdinand dan Rismasophie. Teori Kepribadian Sigmund Freud.
Jakarta: Rineka Cipta, 2007

Zuhaili, Wahbah. al-Tafsir al-Munir fi al-‘Agidah wa al-Syari’ah wa al-
Manhaj. Beirut: Dar al-Fikr, 2014.

Tesis dan Disertasi:

Amiruddin, Muh. “Internalisasi Nilai-Nilai ~Spiritual Islam dalam



187

Pembentukan Kepribadian Peserta Didik di Sekolah Dasar Islam
Terpadu Ar-Rahman Petukangan Utara Jakarta Selatan.” Tesis.
Tangerang Selatan: Program Pascasarjana Institut PT1Q Jakarta, 2021.

Azhari, Khairul. “Konsep Kepribadian Manusia Perspektif Al-Qur'an dan
Relevansinya dengan Teori Big Five Personality dalam Ilmu
Psikologi.” Tesis. Riau: Program Pascasarjana Universitas Islam
Negeri Sultan Syarif Kasim, 2024.

Hasanah, Syarifah. “Kepribadian Manusia dalam Surah Al-Hujurat.” Tesis.
Yogyakarta: Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan
kalijaga, 2010.

Hutami, Hoyyu Setia. “Konsep Tazkiyatun Nafs Perspektif Surat Al-
Muzzammil dan Relevansi dalam Membentuk Kepribadian Muslim.”
Tesis. Lampung: Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri
Raden Intan, 2019.

Maulana. “Cara Lugman Mendidik Anak.” Tesis. Tangerang Selatan:
Program Pascasarjana Institut PTIQ Jakarta, 2016.

Musthofa. “Pendidikan Spiritual dalam Pembentukan Karakter Siswa
Perspektif al-Qur’an.” Disertasi. Tangerang Selatan: Program
Pascasarjana Institut PT1Q Jakarta, 2019.

Rofi’i, Achmad. “Metode Rasulullah dalam Pendidikan Karakter Perspektif
Al-Qurian.” Disertasi. Tangerang Selatan: Program Pascasarjana
Institut PTI1Q Jakarta, 2018.

Safarianto, Budi. “Konsep Hati Menurut Imam Ibnu Qayyim al-Jauziyah
dalam Tafsir al-Qayyim.” Tesis. Tangerang Selatan: Program
Pascasarjana Institut PT1Q Jakarta, 2016.

Safei, Abdullah. “Membangun Karakter Spiritual Melalui Metode Atomic
Habits dalam Perspektif Al-Qur’an.” Disertasi. Tangerang Selatan:
Program Pascasarjana Institut PTIQ Jakarta, 2022.

Solichah, Aas Siti. “Pendidikan Karakter Anak Prabalig Berbasis Al-
Qur an.” Disertasi. Tangerang Selatan: Program Pascasarjana Institut
PTIQ Jakarta, 2019.

Syakhroni. “Hamka dan Pendidikan Qolbu dalam Tasawuf Modern.” Tesis.



188

Lampung: Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Raden
Intan, 2018.

Zalyana. “Pemikiran Muhammad Utsman Najati Tentang Motivasi Spiritual
dan Implikasinya Terhadap Pembentukan Karakter Islami di
Sekolah.” Disertasi. Riau: Program Pascasarjana UIN Sultan Syarif
Kasim Riau, 2020.

Jurnal:

Diananda, Amita. “Psikologi Remaja dan Permasalahannya,” dalam Jurnal
Istighna, Tahun 2018.

Fagihuddin, Ahmad. “Membangun Karakter dalam Perspektif Pendidikan
Islam,” dalam Jurnal al-Risalah: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran
Islam, Tahun 2021.

Hakim, Alif Lukmanul. ‘“Membangun Karakter Bangsa Melalui
Implementasi Pendidikan Karakter Islami dalam Keluarga,” dalam
Jurnal Ta’dib, Tahun 2017.

Kuswandi, Yudi, dan Emma Himayaturrohmah. “Pembudayaan Nilai-Nilai
Islami dalam Membangun Karakter Bangsa (Studi Kasus di Sekolah
Menengah Kejuruan Negeri 1 Cimahi).” dalam Jurnal Diklat
Keagamaan, Tahun 2018.

Lestari, Yuliana Intan. ‘“Bagaimana Pengasuhan Spiritual mampu
Membangun Karakter yang Baik pada Remaja Muslim?” dalam Jurnal
Psikologi, Tahun 2019.

Nawali, Ainna Khoiron. “Hakikat, Nilai-Nilai dan Strategi Pembentukan
Karakter (Akhlak) dalam Islam,” dalam Jurnal Ta’lim: Jurnal Studi
Pendidikan Islam, Tahun 2018.

Prasasti, Suci. “Kenakalan Remaja dan Faktor Penyebabnya,” dalam
Prosiding SNBK, Tahun 2017.

Pratama, Dian Arif Noor. “Tantangan Karakter di Era Revolusi Industri 4.0
dalam Membentuk Kepribadian Muslim,” dalam Jurnal al-Tanzim,
Tahun 2019.

Sunhaji, Ahmad. “Mendidik Melalui Hati Sebagai Strategi Membentuk



189
Karakter Bangsa, dalam Jurnal Ilmiah Lingua Idea,” Tahun 2018.

Suparlan, Suparlan. “Membentuk Karakter yang Kokoh Melalui Pendidikan
Hati,” dalam Jurnal Humanika, Tahun 2022.

Ubabuddin. “Konsep Pendidikan Karakter Perspektif Islam,” dalam Jurnal
Ta’dib, Tahun 2018.



RIWAYAT HIDUP

Nama : Anggi Maulana

Tempat Tanggal Lahir : Cupak, 27 Maret 1996

Jenis Kelamin : Laki-laki

Alamat : Desa cibeureum, kec. Cugenang,
kab. Cianjur, Jawa Barat

Email : anggi27maulana@gmail.com

Riwayat Pendidikan

Pendidikan Formal

ok wdpE

2001-2002:
2002-2008 :
2008-2011:
2011-2014:
2014-2015:
2016-2020:

Tk

SDN O5 Cupak, Solok, Sumatera Barat.

MTsN Koto Baru Solok, Sumatera Barat.

MAN/MAPK Koto Baru Padang Panjang, Sumatera Barat.
S1-universitas Baihan Aden, Yaman (Syariah).

S1-Stiba Arrayah Sukabumi (Pendidikan Bahasa Arab).

Pendidikan Non formal

1. 2014-2015:
2. 2020-2022:

Ma’had li Arrobitoh Islamiyah, Yaman.
Akademi Tafsir Syifaul Qulub.


mailto:anggi27maulana@gmail.com

KEPRIBADIAN DALAM PERSPEKTIF AL-QUR'AN

INFORME DE ORIGINALIDAD

28« 276 11 9

INDICE DE SIMILITUD FUENTES DE INTERNET PUBLICACIONES TRABAJOS DEL
ESTUDIANTE

FUENTES PRIMARIAS

repository.ptig.ac.id

Fuente de Internet

O

archive.org

Fuente de Internet

2%

www.scribd.com

Fuente de Internet

repository.uin-suska.ac.id

Fuente de Internet

eprints.walisongo.ac.id

Fuente de Internet

1%
1w
1%

Fuente de Internet

1%

digilib.uinsby.ac.id

Fuente de Internet

1w

repository.uinsu.ac.id

Fuente de Internet

T

etd.iain-padangsidimpuan.ac.id

Fuente de Internet

repository.radenintan.ac.id

Fuente de Internet

1%
1w

ﬂ litapdimas.kemenag.go.id
&l

ia903409.us.archive.org <1 "

Fuente de Internet



