
 
 

KEPRIBADIAN IDEAL DALAM PERSPEKTIF AL-QUR`AN 

 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Studi Magister Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir  

sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Strata Dua  

untuk memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.) 

 

 

 

 

 
 

 

 

Oleh: 

ANGGI MAULANA 

NIM: 212510035 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER ILMU AL-QUR`AN DAN TAFSIR 

KONSENTRASI ILMU TAFSIR 

PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA  
2025 M./1447 H. 

 



 

ii 
 

  



 

iii 

 

ABSTRAK 

 

Penelitian ini mengkaji konsep kepribadian ideal dalam perspektif Al-

Qur`an sebagai respons terhadap krisis kepribadian manusia modern yang 

belum terselesaikan melalui teori-teori Barat. Meskipun teori psikoanalisis 

(Freud), behaviorisme (Skinner), humanisme (Maslow), serta pendekatan 

neurologis modern (Damasio dan MacLean) telah banyak digunakan dalam 

ranah pendidikan dan psikologi, pendekatan tersebut belum mampu 

menjangkau dimensi spiritual dan moral kepribadian secara menyeluruh. 

Dalam studi Psikologi Islam, penelitian ini mengangkat pemikiran al-

Ghazali dan Ibnu Qayyim yang menekankan bahwa nafs merupakan inti 

kepribadian manusia, yang harus dilihat secara integral dengan qalb, akal, dan 

ruh. Perbandingan antara dua pendekatan ini menunjukkan bahwa Psikologi 

Islam dan Al-Qur’an memberikan porsi besar terhadap peran qalb dan fitrah 

sebagai pusat pembentuk kepribadian, yang tidak ditemukan dalam teori Barat. 

Al-Qur’an secara eksplisit menyebut berbagai jenis kepribadian yang 

lahir dari kondisi qalb, seperti nafs ammârah, lawwâmah, dan muthma’innah, 

serta tipe kepribadian beriman, kafir, dan munafik. Penelitian ini menyoroti 

konsep qalbun salîm sebagai fondasi kepribadian ideal menurut Al-Qur’an, 

yaitu hati yang bersih dari syahwat dan syubhat, serta mampu menerima 

petunjuk dan ilmu yang benar. Qalbun salîm berperan sebagai pusat kendali 

nafs dan akal, sekaligus menjadi ruang bagi kesadaran spiritual dan moralitas 

yang luhur.  

Penelitian ini menggunakan pendekatan tafsir tematik (maudhu‘i) 

melalui studi pustaka, dengan menghimpun sumber-sumber primer dan 

sekunder yang relevan. Hasilnya menunjukkan bahwa Al-Qur`an menawarkan 

paradigma kepribadian yang integral, teosentris, dan transendental sebagai 

solusi atas krisis kepribadian kontemporer. 

 

Kata Kunci: Kepribadian, Qalbun Salîm, Psikologi Islam 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

iv 

 

 

  



 

v 

 

ABSTRACT 

 

This study examines the concept of personality from the perspective of 

the Qur’an as a response to the modern human personality crisis, which 

remains unresolved through Western psychological theories. Although 

theories such as psychoanalysis (Freud), behaviorism (Skinner), humanism 

(Maslow), and modern neurological approaches (Damasio and MacLean) have 

been widely used in education and applied psychology, they fail to 

comprehensively address the spiritual and moral dimensions of personality. 

In the Islamic psychological framework, this research highlights the 

thoughts of al-Ghazali and Ibn Qayyim, who emphasize that the nafs (soul) is 

the core of human personality, yet it must be understood integrally with the 

qalb (heart), ‘aql (intellect), and ruh (spirit). The comparison between these 

two paradigms shows that Islamic psychology and the Qur’an give significant 

emphasis to the roles of qalb and fitrah (primordial disposition) as central 

elements in personality formation elements that are absent in Western theories. 

The Qur’an explicitly mentions various types of personalities derived 

from the state of the qalb, such as nafs ammârah (commanding self), nafs 

lawwâmah (self-reproaching self), and nafs muṭmaʾinnah (tranquil self), as 

well as the categories of believing, disbelieving, and hypocritical personalities. 

This study particularly highlights the concept of qalbun salîm (sound heart) as 

the foundational principle of the ideal personality in Islam. Qalbun salîm is a 

heart purified from base desires and doubts, capable of receiving divine 

guidance and true knowledge. It functions as a controller of the nafs and ‘aql, 

and serves as the locus of spiritual consciousness and moral integrity. 

This study adopts a thematic Qur’anic interpretation (tafsîr mawḍûʿî) 

approach through a library research method, gathering relevant primary and 

secondary sources. The findings show that the Qur’an offers a comprehensive, 

theocentric, and transcendent model of personality as a solution to 

contemporary personality crises. 

 

Keywords: Personality, Qalbun Salîm, Islamic Psychology. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

vi 

 

 

 

 
  



 

vii 

 

 ملخص البحث
منظور القرآن الكريم استجابةً لأزمة الشخصية  يتناول هذا البحث مفهوم الشخصية في  

لّ بشكلٍ شامل من خلال النظريات الغربية. فعلى   التي يعاني منها الإنسان المعاصر، والتي لم تُح
الرغم من اعتماد نظريات التحليل النفسي )لفرويد(، والسلوكية )لسكنر(، والإنسانية )لماسلو(، 

)كداماسيو وماكلين(، في مجالات التربية وعلم النفس، إلا   إضافة إلى المقاربات العصبية الحديثة
 .أنها لم تستطع الوصول إلى البحعد الروحي والأخلاقي للشخصية بشكل متكامل

وفي إطار علم النفس الإسلامي، يبرز هذا البحث آراء الإمام الغزالي وابن القيم اللذين 
ن لا يمكن فصلها عن القلب والعقل  يؤكدان أن النفس تمثّل جوهر الشخصية الإنسانية، ولك

والروح. وقد أظهرت المقارنة بين المنهجين أن علم النفس الإسلامي والقرآن الكريم يحعطيان أهمية  
كبرى لدور القلب والفطرة باعتبارهما مركز تكوين الشخصية، وهو ما لا يظهر في النظريات 

 .الغربية
يات التي تنبع من حالة القلب، كالنفس  ويحشير القرآن الكريم بوضوح إلى أنواع الشخص

الأمّارة، واللوّامة، والمطمئنة، إلى جانب أنماط الشخصية المؤمنة، والكافرة، والمنافقة. ويركز هذا  
البحث على مفهوم القلب السليم كقاعدة أساسية للشخصية المثالية في منظور القرآن، وهو  

استقبال الهداية والعلم الصحيح. فالقلب  القلب الخالي من الشهوات والشبهات، القادر على
 .السليم يعمل كمركز للتحكم في النفس والعقل، ومجال للوعي الروحي والأخلاقي الراقي

وقد اعتمدت هذه الدراسة على المنهج التفسيري الموضوعي )التفسير الموضوعي( من  
ة. وتوصلت إلى أن القرآن  خلال الدراسة المكتبية، وجمعت المصادر الأساسية والثانوية ذات الصل

 .الكريم يحقدّم نموذجًا تكامليًا وتوحيديًا ومتجاوزاً للشخصية، يحعدّ حلًا لأزمة الشخصية المعاصرة
 

 .الشخصية، القلب السليم، علم النفس الإسلامي: الكلمات المفتاحية
  



 

 

viii 

 

 

  



 

ix 

 

 



 

 

x 

 

 

 

  



 

xi 

 

 



 

 

xii 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

xiii 

 

 



 

 

xiv 

 

 

 

 

  



 

xv 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Penggunaan transliterasi Arab-Indonesia ini berpedoman pada 

Transliterasi Arab-Indonesia yang dibakukan berdasarkan Surat Keputusan 

Bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik 

Indonesia tanggal 22 Januari 1998. 

 

Arab Latin Arab Latin Arab Latin 

 Q ق Z ز ' ا

 K ك S س B ب

 L ل Sy ش T ت

 M م Sh ص Ts ث

 N ن Dh ض  J ج

 W و Th ط ẖ ح

 H ه Zh ظ KH خ

 A ء ' ع D د

 Y ي Gh غ Dz ذ

 - - F ف R ر

 

Keterangan: 

1. Konsunan yang ber-syaddah ditulis dengan rangkap, misalnya (  رَب) 

ditulis rabba. 

2. Vokal panjang (mad): Fathah (baris di atas) ditulis â atay Â, kasrah (baris 

di bawah) ditulis î atau Î, serta dhammah (baris depan) ditulis dengan u> 

atau U>, misalnya: ( القَارعَِةح) ditulis al-qâri'ah, ( َسَاكِيْن
َ
-ditulis al (الم

masâkîn, ( َفْلِححوْن
ح
 .ditulis al-mufliẖûn (الم

3. Kata sandang alif + lam (ال) apabila diikuti oleh huruf qamariyah ditulis 

al, misalnya: ( َالكَافِرحوْن) ditulis al-Kâfirûn. Sedangkan bila diikuti oleh 

huruf syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang mengikutinya, 

misalnya: ( الر جَالح) ditulis ar-rijâl. 



 

 

xvi 

 

4. Ta' marbûthah (ة), apabila terletak di akhir kalimat, ditulis dengan h, 

misalnya: ( البَ قَرَةح) ditulis al-Baqarah. Bila di tengah kalimat ditulis t, 

misalnya: ( ِال
َ
 ditulis (سحوْرةَح النِّسَاءِ ) ditulis zakât al-mâl atau contoh (زكََاةح الم

sûrat an-Nisâ’. Sedangkan penulisan kata dalam kalimat ditulis sesuai 

tulisannya, misalnya: ( َوَهحوَ خَيْرح الر ازقِِيْن) ditulis wa huwa khair ar-râziqi>n 

 

 

  



 

xvii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillah, segala puji dan syukur penulis persembahan kehadirat 

Allah Swt. yang telah melimpahkan rahmat dan hidayah-Nya serta kekuatan 

lahir dan batin sehingga penulis dapat menyelesaikan Tesis ini. 

Shalwat dan salam semoga senantiasa dilimpahkan kepada Nabi akhir 

zaman, Rasulullah Muhammad saw., begitu juga kepada keluarganya, para 

sahabatnya, para tâbi’în dan tâbi’ at-tâbi'în serta umatnya yang senantiasa, 

mengikuti ajaran-ajarannya. Amiin. 

Selanjutnya, penulis menyadari bahwa dalam penyusunan Tesis ini 

tidak sedikit hambatan, rintangan serta kesulitan yang dihadapi. Namun berkat 

bantuan dan motivasi serta bimbingan yang tidak ternilai dari berbagai pihak 

akhirnya penulis dapat menyelesaikan Tesis ini. 

Oleh karena itu, penulis menyampaikan ucapan terima kasih yang tiada 

terhingga kepada: 

1. Rektor Universitas PTIQ Jakarta Bapak Prof. Dr. H. Nasaruddin Umar, 

M.A; 

2. Direktur Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta Bapak Prof. Dr. H.M. 

Darwis Hude, M.Si.; 

3. Ketua Program Studi Magister Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir Bapak Dr. 

Abd. Muid N., M.A.; 



 

 

xviii 

 

4. Dosen Pembimbing Tesis yaitu Bapak Dr. Kerwanto, M.Ud. dan Bu 

Dr. Nurbaiti, M.A., yang telah menyediakan waktu, pikiran dan 

tenaganya untuk memberikan bimbingan, pengarahan dan petunjuknya 

kepada penulis dalam penyusunan Tesis ini.; 

5. Kepala Perpustakaan beserta staf Universitas PTIQ Jakarta.; 

6. Segenap Civitas Universitas PTIQ Jakarta, pada dosen yang telah 

banyak memberikan fasilitas dan kemudahan dalam menyelesaikan 

penulisan Tesis ini; 

7. Mama tercinta; 

8. Istri tercinta, Mifta Hurrahmi; 

9. Anakku, Sayyidatul Halimah, Shofiyyah Humaira; 

10. Keluarga Besar Yayasan Zad Al-Insaniyyah Cipanas; 

11. Para penulis buku maupun jurnal yang menjadi referensi primer dan 

sekunder dalam penulisan penelitian yang dilakukan oleh peneliti; 

12. Segenap Sahabat-sabahat saya dikelas Magister Ilmu Al-Quran dan 

Tafsir Universitas PTIQ Jakarta Angkatan 2021 yang telah menjadi 

keluarga; 

13. Seluruh Pihak yang Membantu Pengerjaan dan Penyelesaian Tesis ini. 

Allah Swt. lah satu-satunya Dzat yang bisa membalas semua kebaikan 

serta doa-doa kepada semua elemen yang telah mendukung sampai akhir 

sehingga tuntaslah penyusunan dan penulisan tesis ini. 

Akhirnya, hanya kepada Allah Swt. sajalah penulis bertawakkal serta 

mengharapkan ridho-Nya. Semoga apa yang diusahakan oleh peneliti dalam 

penelitian ini dapat memberikan manfaat baik bagi individu penulis maupun 

masyarakat umum. 

 

 

       Cianjur, 30 Juni 2025 

        Penulis 

 

 

 

 

 

                                             Anggi Maulana 

  



 

xix 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR ISI 

 

Halaman Judul ............................................................................................ i 

Abstrak ..................................................................................................... iii 

Pernyataan Keaslian Tesis ........................................................................ ix 

Tanda Persetujuan Tesis ........................................................................... xi 

Tanda Pengesahan Tesis ......................................................................... xiii 

Pedoman Tranliterasi ............................................................................... xv 

Kata Pengantar ...................................................................................... xvii 

Daftar Isi ................................................................................................. xix 

BAB I PENDAHULUAN ......................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ................................................................ 1 

B. Identifikasi Masalah ...................................................................... 7 

C. Pembatasan dan Perumusan Masalah ............................................ 7 

D. Tujuan Penelitian ........................................................................... 8 

E. Manfaat Penelitian ......................................................................... 8 

F. Kerangka Teori .............................................................................. 9 

G. Tinjauan Pustaka ......................................................................... 13 

H. Metode Penelitian ........................................................................ 16 

1. Pemilihan Objek Penelitian ................................................... 16 



 

 

xx 

 

2. Data Data Penelitian .............................................................. 17 

3. Teknik Input dan Analisis Data  ............................................ 18 

4. Pengecekan Keabsahan Data ................................................. 18 

I. Sistematika Penulisan .................................................................. 18 

BAB II DISKURSUS UMUM SEPUTAR TEORI KEPRIBADIAN  ... 21 

A. Definisi Kepribadian ................................................................... 21 

B. Kepribadian Perspektif Barat ...................................................... 24 

1. Teori Kepribadian ................................................................. 24 

2. Faktor-faktor yang Mempengaruhi Kepribadian .................. 35 

a. Aliran Nativisme ........................................................... 35 

b. Aliran Empirisme .......................................................... 36 

c. Aliran Konvergensi ....................................................... 36 

3. Karakteristik Kepribadian: ................................................... 37 

C. Kepribadian dalam Psikologi Islam ............................................ 40 

1. Struktur Jasad atau Jism ....................................................... 41 

2. Struktur al-Rûh ..................................................................... 42 

3. Struktur Nafs ......................................................................... 44 

BAB III Al-QUR`AN BERBICARA TENTANG KEPRIBADIAN ...... 55 

A. Term Kepribadian dalam Islam ................................................... 55 

1. Makna Etimologi Kepribadian dalam Islam......................... 55 

2. Ruang Lingkup Pembahasan Kepribadian Islam ................. 63 

B. Macam-macam Kepribadian dalam Al-Qur`an ........................... 68 

1. Tipe Kepribadian dari Sisi Akidah ....................................... 68 

a. Kepribadian Orang Beriman ......................................... 68 

b. Kepribadian Orang Kafir ............................................... 75 

c. Kepribadian Orang Munafik ......................................... 80 

2. Tipe Kepribadian dari Sisi Nafsani. ..................................... 86 

a. Kepribadian Ammârah (Nafs al-Ammârah) .................. 86 

b. Kepribadian Lawwâmah (Nafs al- Lawwâmah) ............ 96 

c. Kepribadian Muthma`innah (Nafs al-Muthmainnah).. 101 

C. Struktur Kepribadian Manusia dalam Al-Qur`an ...................... 106 

1. Aspek Pembentuk Kepribadian dalam Al-Qur`an .............. 107 

a. Aspek Internal ............................................................. 107 

b. Aspek Eksternal ........................................................... 115 

BAB IV ANALISIS QUR`ANI TERHADAP KEPRIBADIAN IDEAL 123 

A. Qalbun Salîm sebagai Landasan Kepribadian Ideal. ................. 123 

1. Definisi Qalbun Salîm  ....................................................... 124 

2. Kedudukan Qalbun Salîm dalam Kepribadian ................... 128 



 

xxi 

 

3. Ciri-ciri Qalbun Salîm dalam Al-Qur`an ............................ 137 

4. Pribadi Rasulullah saw. sebagai Manifestasi Qalbun Salîm140 

5. Proses Menuju Qalbun Salîm ............................................. 143 

a. Fitrah Sebagai Orisinalitas Kepribadian...................... 143 

b. Tazkiyatun Nafs ........................................................... 147 

B. Aktualisasi Qalbun Salîm dalam Mewujudkan Kepribadian Ideal

 ................................................................................................... 160 

1. Ruh Spiritual yang Kuat dan Bertauhid .............................. 160 

2. Jiwa yang Stabil dan Terkendali ......................................... 162 

3. Perilaku Lahir yang Mencerminkan Akhlak Mulia ............. 165 

4. Kehidupan Sosial yang Adil dan Penuh Kasih Sayang ....... 169 

BAB V PENUTUP ................................................................................ 175 

A. Kesimpulan ................................................................................ 175 

B. Saran .......................................................................................... 178 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................... 181 

LAMPIRAN 

RIWAYAT HIDUP 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xxii 

 

 

 

 

 



1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Kepribadian manusia merupakan hal yang sangat kompleks 

dan melibatkan aspek fisik, mental, serta spiritual. Dalam ajaran 

Islam, manusia diciptakan bukan hanya sebagai makhluk biologis, 

tetapi juga sebagai makhluk yang memiliki tujuan luhur, yaitu 

sebagai khalifah di muka bumi.  

Sebagai khalifah di atas bumi, manusia tidak hanya diberikan 

tanggung jawab untuk memakmurkan dan mengelola sumber daya 

alam yang ada, tetapi juga dituntut untuk menjalankan tugas tersebut 

dengan membawa serta nilai-nilai moral yang luhur, sebagaimana 

yang dicontohkan oleh nabi Muhammad saw., yang diutus dengan 

misi utama untuk menyempurnakan akhlak dan kepribadian umat 

manusia, sehingga dalam setiap tindakan dan keputusan yang 

diambil, manusia diharapkan senantiasa berpegang pada prinsip-

prinsip keadilan, kasih sayang, dan kebijaksanaan, guna menciptakan 

keseimbangan dan harmoni antara manusia, alam, dan Pencipta. 

Namun, berbagai krisis kemanusiaan yang muncul akhir-akhir 

ini menunjukkan bahwa ada masalah serius pada kepribadian 

manusia. Peningkatan kasus kekerasan, konflik, degradasi moral, dan 

ketimpangan sosial adalah beberapa bukti bahwa banyak manusia 



2 

 

kehilangan arah dan nilai-nilai luhur dalam menjalani kehidupan. 

Krisis ini juga diwarnai oleh meningkatnya perasaan terisolasi dan 

stres akibat tekanan sosial, ekonomi, serta budaya yang semakin 

kompleks.  

Merujuk kepada laporan Badan Pusat Statistik tentang 

Statistik Kriminal 2023 menyatakan jumlah kejadian kejahatan di 

tahun 2022 sebanyak 372.965 kejahatan,1 diantara jenis kejahatannya 

diantara lain pembunuhan, penganiayaan, kekerasan dalam rumah 

tangga, perkosaan, pencabulan, penculikan, pencurian, narkotika, 

penipuan, penggelapan, korupsi, penadahan, dan pengrusakan. Pada 

tahun 2022, tercatat lebih dari 51.000 kasus perceraian,2 dengan 

mayoritas terjadi di kalangan pasangan Muslim. Hal ini 

mencerminkan lemahnya kemampuan individu dalam mengelola 

emosi, berkomunikasi, dan mempertahankan komitmen dalam 

kehidupan bermasyarakat maupun berumah tangga. Beragam 

permasalah sosial ini menjadi bukti kuat bahwa manusia sedang 

mengalami krisis kepribadian. 

Krisis kepribadian yang melanda masyarakat Indonesia saat 

ini bukan hanya diakibatkan oleh faktor-faktor eksternal seperti arus 

globalisasi yang deras dan pengaruh media sosial yang masif, tetapi 

juga berasal dari akar internal yang lebih mendasar, yaitu lemahnya 

fondasi pembentukan kepribadian yang kokoh dan berakar pada 

Islam. 

Di negara Indonesia dengan mayoritas penduduk Muslim3 

yang mencapai 87,08% dari total populasi yang berjumlah 

285.346.109,4 pembentukan kepribadian seharusnya tidak hanya 

menekankan aspek kognitif dan intelektual semata, tetapi juga harus 

berpijak pada prinsip-prinsip akhlak, tauhid, dan kesadaran spiritual 

sebagaimana diajarkan dalam Islam. 

 
1 Direktorat Statistik Ketahanan Sosial, “Statistik Kriminal 2023”, dalam 

https://www.bps.go.id/id/publication/2023/12/12/5edba2b0fe5429a0f232c736/statistik-

kriminal-2023.html. Diakses pada tanggal 29 Juli 2024 pukul 10.00 WIB. 
2 Badan Pusat Statistik, “Jumlah Perceraian menurut Provinsi dan Faktor 2022”, 

dalam https://www.bps.go.id/id/statistics-

table/3/YVdoU1IwVmlTM2h4YzFoV1psWkViRXhqTlZwRFVUMDkjMw==/number-of-

divorces-by-province-and-factors--2022.html?year=2022. Diakses pada tanggal 11 Agustus 

2024 pukul 09.30 WIB. 
3 Jumlah muslim Indonesia per semester I tahun 2024 sebanyak 245.973.915 jiwa atau 

87,03% dari total populasi penduduk Indonesia. Dalam 

https://databoks.katadata.co.id/demografi/statistik/66b45dd8e5dd0/mayoritas-penduduk-

indonesia-beragama-islam-pada-semester-i-2024. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul 

09.00 WIB. 
4 Dalam https://www.worldometers.info/world-population/indonesia-population/. 

Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul 10.00 WIB. 

https://www.bps.go.id/id/publication/2023/12/12/5edba2b0fe5429a0f232c736/statistik-kriminal-2023.html
https://www.bps.go.id/id/publication/2023/12/12/5edba2b0fe5429a0f232c736/statistik-kriminal-2023.html
https://www.bps.go.id/id/statistics-table/3/YVdoU1IwVmlTM2h4YzFoV1psWkViRXhqTlZwRFVUMDkjMw==/number-of-divorces-by-province-and-factors--2022.html?year=2022
https://www.bps.go.id/id/statistics-table/3/YVdoU1IwVmlTM2h4YzFoV1psWkViRXhqTlZwRFVUMDkjMw==/number-of-divorces-by-province-and-factors--2022.html?year=2022
https://www.bps.go.id/id/statistics-table/3/YVdoU1IwVmlTM2h4YzFoV1psWkViRXhqTlZwRFVUMDkjMw==/number-of-divorces-by-province-and-factors--2022.html?year=2022
https://databoks.katadata.co.id/demografi/statistik/66b45dd8e5dd0/mayoritas-penduduk-indonesia-beragama-islam-pada-semester-i-2024
https://databoks.katadata.co.id/demografi/statistik/66b45dd8e5dd0/mayoritas-penduduk-indonesia-beragama-islam-pada-semester-i-2024
https://www.worldometers.info/world-population/indonesia-population/


3 

 

Sayangnya, hingga kini, proses pembentukan kepribadian di 

berbagai institusi pendidikan,5 baik formal maupun nonformal,6 

masih banyak dipengaruhi oleh teori-teori kepribadian Barat7 yang 

dijadikan landasan belajar yang berbasis neurologis dan kognitif.8 

Meskipun memiliki nilai ilmiah dan kontribusi penting dalam 

pemahaman perilaku manusia, pendekatan Barat ini memiliki 

keterbatasan yang signifikan. Teori-teori tersebut cenderung 

reduksionis dan fragmentaris, karena memandang manusia hanya 

sebagai makhluk biologis dan psikologis, tanpa mempertimbangkan 

dimensi spiritual yang sangat mendalam. Pandangan ini mengabaikan 

esensi fitrah manusia dan peran nilai-nilai ilahiah dalam membentuk 

kepribadian yang utuh. Kepribadian hanya dipahami secara lahiriah, 

dengan menekankan faktor lingkungan, insting, atau proses berpikir 

logis, tetapi mengesampingkan hati (qalb), jiwa (nafs), dan ruh 

sebagai inti dari eksistensi manusia. 

Tokoh-tokoh seperti Freud, Antonio Damasio dan Paul Broca 

menekankan bahwa kepribadian manusia berakar pada sistem saraf 

pusat dan aktivitas otak. Misalnya, Freud memandang kepribadian 

terbentuk dari interaksi id, ego, dan superego, sementara ilmuwan 

 
5 Dalam “Buku saku Kegiatan Belajar Mengajar Prodi Sarjana Psikologi UGM” 

dideskripsikan mata kuliah Psikologi di Universitas Gajah Mada menggunakan teori-teori 

psikologi Barat sebagai landasan belajar. Ini menjadi salah satu bukti bahwa penyusunan 

kurikulum Pendidikan di Indonesia cenderung menggunakan teori-teori kepribadian Barat. 

Dalam https://psikologi.ugm.ac.id/psi201208-teori-teori-

kepribadian/?utm_source=chatgpt.com. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul 10.00 WIB. 
6 Selain pedidikan, penggunaan tes kepribadian seperti MBTI, DISC, dan Big Five 

sangat umum di Indonesia, baik dalam rekrutmen kerja, pendidikan, maupun pengembangan 

diri. Tes-tes ini didasarkan pada pendekatan Barat yang menilai kepribadian sebagai hasil 

dari struktur otak, fungsi kognitif, dan respon biologis. Dalam https://taldio.com/blog/tes-

psikologis-kepribadian/?utm_source=chatgpt.com. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul 

10.00 WIB. 
7 Sebagian besar teori psikologi atau kepribadian yang diajarkan saat ini di Indonesia 

lebih berkiblat pada teori Barat yang dikembangkan oleh tokoh-tokoh Yahudi. Dalam 

https://psikologi.ugm.ac.id/ugm-kembangkan-teori-psikologi-ki-ageng-

suryomentaram/?utm_source=chatgpt.com. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul 10.00 

WIB. 
8 Listyo Yuwanto menuliskan dalam “Western Indigenous Psychology dan Eastern 

Indigenous Psychology” bahwa peran ilmu tidak hanya sebatas dalam pembentukan konsep, 

model, atau teori namun juga mengembangkan, menjawab permasalahan, dan menemukan 

solusi terkait individu atau masyarakat. Lebih lanjut dia mengkritisi bagaimana mungkin 

psikologi Barat yang muncul berdasarkan budaya Barat mampu diterapkan pada budaya dan 

manusia yang berbeda dari mereka, maka tidak semua bisa diterapkan pada perilaku individu 

dengan konteks budaya dan settingan Barat. Dalam 

https://www.ubaya.ac.id/2014/09/01/western-indigenous-psychology-dan-eastern-

indigenous-psychology/. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul 10.00 WIB. 

https://psikologi.ugm.ac.id/psi201208-teori-teori-kepribadian/?utm_source=chatgpt.com
https://psikologi.ugm.ac.id/psi201208-teori-teori-kepribadian/?utm_source=chatgpt.com
https://taldio.com/blog/tes-psikologis-kepribadian/?utm_source=chatgpt.com
https://taldio.com/blog/tes-psikologis-kepribadian/?utm_source=chatgpt.com
https://psikologi.ugm.ac.id/ugm-kembangkan-teori-psikologi-ki-ageng-suryomentaram/?utm_source=chatgpt.com
https://psikologi.ugm.ac.id/ugm-kembangkan-teori-psikologi-ki-ageng-suryomentaram/?utm_source=chatgpt.com
https://www.ubaya.ac.id/2014/09/01/western-indigenous-psychology-dan-eastern-indigenous-psychology/
https://www.ubaya.ac.id/2014/09/01/western-indigenous-psychology-dan-eastern-indigenous-psychology/


4 

 

neurosains menyoroti peran lobus frontal dan sistem limbik dalam 

pengendalian emosi dan perilaku sosial.  

Sejumlah penelitian empiris menunjukkan bahwa otak, 

khususnya bagian seperti korteks prefrontal dan sistem limbik, 

berperan penting dalam pengaturan emosi,9 pengambilan keputusan, 

dan perilaku sosial. Antonio Damasio dan Paul Broca berpendapat 

bahwa kerusakan atau gangguan pada bagian-bagian tertentu otak 

dapat memengaruhi atau bahkan mengubah kepribadian seseorang 

secara drastis.10 

Contoh yang sering dikutip adalah kasus Phineas Gage, 

seorang pria yang mengalami cedera pada lobus frontal otaknya, yang 

menyebabkan perubahan signifikan dalam perilakunya. Kasus ini 

menjadi bukti bahwa otak, terutama lobus frontal, sangat terkait 

dengan pengendalian kepribadian. Dalam pandangan ilmiah ini, 

kepribadian dianggap sebagai hasil dari aktivitas saraf dan proses 

biologis di dalam otak. Dengan menggunakan teknologi seperti MRI 

dan EEG, para ilmuwan dapat memetakan aktivitas otak yang terkait 

dengan perilaku dan respons emosional, yang mendukung pandangan 

bahwa otak adalah pusat dari kepribadian.11 

Namun, ada contoh kasus di mana individu tetap 

mempertahankan ciri kepribadian tertentu meskipun mengalami 

kerusakan otak. Seperti kasus Henry Molaison yang menjalani 

operasi pada tahun 1953 untuk mengatasi epilepsi berat. Sebagian 

besar hippocampus dan struktur limbik lainnya di otaknya diangkat, 

yang menyebabkan amnesia anterograde (tidak mampu membentuk 

ingatan baru). Meski kehilangan kemampuan untuk mengingat hal-

hal baru, banyak ahli mencatat bahwa kepribadiannya secara umum 

tetap stabil, termasuk sikap tenang, humor ringan, dan keramahannya. 

Ini menunjukkan bahwa ciri-ciri kepribadiannya yang mendasar tetap 

utuh meskipun terdapat kerusakan otak.12 Dari dua kasus diatas 

membuktikan kepada kita bahwa kerusakan otak tidak benar-benar 

merubah kepribadian seseorang secara mutlak. Ini membuktikan 

bahwa pendekatan neurologis memberikan pemahaman penting, 

 
9 Jean Pierre Changeux, et.al., Neurobilogy of Human Values, Jerman: Springer, 2005, 

hal. 55. 
10 Paul Broca, “On the Seat of The Faculty of Articulated Language”, dalam 

Proceedings of The Society of Biology, Vol. 2 No. 1 Tahun 1865, hal. 377-393. 
11 Margaret Macmillan, The Heart of The Brain: The Biology of Emotion and The 

Human Experience, Newyork: Basic Books, 2002, hal. 136-138. 
12 Brenda Milner, “Further Analysis of The Hippocampal Amnesic Syndrome: 14-

Year Follow-up Study of H.M.”, dalam Neuropsychologis, Vol. 6 Tahun 1968, hal. 215-234. 



5 

 

namun tidak sepenuhnya menjelaskan esensi kepribadian manusia 

secara utuh. 

Sebaliknya, dalam perspektif Al-Qur`an, kepribadian manusia 

dipahami secara holistik. Al-Qur`an tidak hanya menjelaskan struktur 

jasmani manusia, tetapi juga menekankan pentingnya dimensi ruhani 

dalam pembentukan kepribadian. 

Dalam Islam, pusat kepribadian tidak terletak pada otak, 

melainkan pada qalbu (hati). Dalam pandangan ini, hati tidak hanya 

dipahami sebagai organ fisik, tetapi juga sebagai pusat spiritual dan 

moral yang mengendalikan pikiran, perasaan, dan tindakan seseorang. 

Salah satu pendukung utama teori ini adalah Abu Hamid al-Ghazali, 

seorang filsuf dan teolog dalam Islam, yang menyatakan bahwa hati 

(qalb) adalah tempat bersemayamnya niat, moralitas, dan sifat-sifat 

manusia. Menurut al-Ghazali, hati memiliki fungsi yang lebih 

mendalam daripada sekadar organ biologis; ia mengendalikan 

spiritualitas dan moralitas, yang pada akhirnya membentuk 

kepribadian seseorang. 

Al-Ghazali menekankan pentingnya tazkiyah an-nafs 

(penyucian jiwa) dalam membentuk kepribadian Islami. Dalam 

karyanya yang monumental, Ihyâ` ‘Ulumuddîn,13 Abu Hamid al-

Ghazali menyoroti bahwa kepribadian seseorang harus dibentuk 

melalui proses pembersihan hati dari sifat-sifat tercela seperti 

kesombongan, iri hati, dan cinta dunia, serta pengisian hati dengan 

sifat-sifat mulia seperti sabar, tawakal, dan rasa syukur. Menurut al-

Ghazali, keberhasilan dalam mencapai kepribadian yang ideal tidak 

hanya ditentukan oleh usaha manusia, tetapi juga memerlukan 

bimbingan Ilahi melalui pemahaman yang mendalam terhadap ajaran 

agama. 

Selain al-Ghazali, pandangan serupa juga ditemukan dalam 

pendapat Ibn Qayyim al-Jauziyyah, yang menyatakan bahwa hati 

adalah pusat dari kehidupan spiritual manusia. Kesehatan hati secara 

langsung mempengaruhi kualitas moral dan perilaku seseorang. 

Dalam pandangan ini, jika hati seseorang rusak, maka seluruh 

perilaku dan kepribadiannya juga akan rusak.14 

Ketika kedua pandangan ini disandingkan, muncul perbedaan 

mendasar dalam pendekatan. Pendekatan yang berfokus pada otak 

 
13 Abu Hamid al-Ghazali, Ihyâ` Ulumuddîn, Jilid 3, Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1980, 

hal. 7-15. 
14 Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, Madâriju as-Sâlikîn: Manâzili Iyyâka Na'budu wa 

Iyyâka Nasta'în, Beirut: Dar al-Fikr, 1408 H, hal. 18-20. 



6 

 

cenderung biologis, materialistik, dan empiris. Para ilmuwan yang 

mendukung pandangan ini menyandarkan argumen mereka pada 

bukti neurologis yang dapat diukur dan diobservasi. Mereka 

menekankan bahwa otak, sebagai pusat pengolahan informasi dan 

kontrol saraf, menentukan perilaku, respons emosional, dan 

pengambilan keputusan, yang semuanya berperan dalam membentuk 

kepribadian. Pendekatan ini juga mengasumsikan bahwa semua aspek 

kepribadian bisa dijelaskan melalui fungsi otak. 

Sebaliknya, pandangan yang menempatkan hati (qalbu) 

sebagai pusat kepribadian berakar pada keyakinan bahwa aspek 

spiritual dan moral manusia adalah elemen inti dalam kepribadian. 

Hati (qalbu), dalam pengertian ini, adalah pusat dari pengambilan 

keputusan moral, tempat niat dan emosi terdalam terbentuk. 

Pandangan ini lebih holistik dan menekankan bahwa kepribadian 

tidak hanya terbentuk oleh proses biologis tetapi juga oleh elemen 

spiritual dan moral yang berada di luar pemahaman ilmiah murni. 

Dari dua tradisi ini, jelas terlihat bahwa meskipun ada 

perbedaan dalam pendekatan dan landasan filosofis, baik para pakar 

Barat maupun Islam berusaha untuk memahami dan menjelaskan 

kepribadian manusia secara mendalam. Di Barat, pendekatan lebih 

sering berbasis pada psikologi, filsafat, dan empirisme, sedangkan 

dalam tradisi Islam, pembahasan tentang kepribadian berakar kuat 

pada nilai-nilai spiritual dan moralitas yang dituntun oleh wahyu.15 

Pemahaman terhadap kepribadian menjadi sangat penting di 

tengah tantangan zaman. Selain membantu dalam pengembangan diri, 

hal ini juga berdampak besar dalam pendidikan, hubungan sosial, 

serta penguatan spiritualitas individu. Guru, misalnya, dapat 

menyesuaikan metode pembelajaran berdasarkan karakter siswa; 

komunitas yang terdiri dari individu berkepribadian seimbang 

cenderung membentuk masyarakat yang sehat; dan yang paling 

penting, pemahaman ini membantu setiap Muslim untuk hidup sesuai 

nilai-nilai Islam. 

Dengan demikian, penulis memahami bahwa kedua 

pendekatan sebelumnya memberikan kontribusi yang berharga dalam 

memahami kompleksitas kepribadian manusia, umat Islam 

memerlukan model kepribadian ideal yang mampu menjawab 

tantangan zaman dan pergeseran nilai. Model tersebut harus 

 
15 Muhammad Andri Setiawan dan Karyono Ibnu Ahmad, Perspektif Kepribadian 

Manusia Menurut Al-Qur`an: Relasi, Aliansi, Konflik, Yogyakarta: Deepublish, 2019, hal. 

37-38. 



7 

 

bersumber dari Al-Qur`an, yang secara holistik menjelaskan tentang 

manusia, kepribadian, dan tujuan hidup.  

Pendekatan Al-Qur`an memberikan gambaran yang lebih utuh 

tentang manusia dan kepribadiannya, karena mencakup dimensi lahir 

dan batin, dunia dan akhirat, logika dan spiritualitas. Oleh karena itu, 

sudah semestinya umat Islam menggali dan mengembangkan teori 

kepribadian yang berbasis pada Al-Qur`an dan Sunah, agar mampu 

melahirkan individu-individu yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga kuat secara spiritual dan bermoral tinggi. 

Berdasarkan latar belakang inilah penulis memilih meneliti dan 

menulis tesis dengan judul “Kepribadian Ideal dalam Perspektif Al-

Qur`an.” 

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi signifikan 

terhadap pengembangan kepribadian umat Islam, yang tidak hanya 

berlandaskan pada aspek rasional dan kognitif semata, tetapi juga 

pada nilai-nilai spiritual dan emosional. Dengan demikian, akan 

terbentuk pribadi-pribadi muslim yang utuh, seimbang, dan mampu 

menghadapi tantangan moral dalam kehidupan modern sesuai dengan 

nilai-nilai Islam. 

B. Identifikasi Masalah 

 Permasalahan yang dapat diidentifikasi dari latar belakang 

masalah tersebut adalah sebagai berikut: 

1. Pentingnya memahami struktur kepribadian manusia secara 

holistik baik dari segi lahir dan batin, logika dan spiritual. 

2. Krisis karakter dan kepribadian di kalangan umat Islam. Adanya 

individu dan komunitas Muslim saat ini menghadapi masalah 

moral dan etika yang serius. Fenomena seperti korupsi, 

ketidakjujuran, intoleransi, dan berbagai masalah sosial lainnya 

menunjukkan adanya krisis karakter dan kepribadian di kalangan 

umat Islam. 

3. Kebutuhan akan model kepribadian Islami yang sesuai dengan 

nilai-nilai Al-Qur`an. 

C. Pembatasan dan Perumusan Masalah 

1. Pembatasan Masalah 

Berdasarkan identifikasi masalah di atas peneliti 

membatasi penelitian ini pada pembahasan terkait teori 

kepribadian dari ahli Barat yang berfokus pada aspek otak atau 

neurologis. Dan juga pembahasan terhadap struktur kepribadian 

manusia yang berpusat pada qalbu (hati) sebagai pengendali akal 



8 

 

dan hawa nafsu dengan memaparkan penafsiran dari ayat-ayat 

Al-Qur`an yang berkaitan dengan pembahasan ini. 

2. Perumusan Masalah 

Berdasarkan identifikasi dan Batasan masalah yang telah 

disebutkan, maka dapat dirumuskan masalah-masalah pokok 

yang akan dibahas dalam penelitian ini adalah sebagai berikut: 

a. Bagaimana teori kepribadian menurut ahli Barat. 

b. Bagaimana kepribadian dalam Islam. 

c. Bagaimana analisis Al-Qur`an terhadap kepribadian manusia 

yang ideal. 

D. Tujuan Penelitian 

 Penelitian ini ditulis dengan dasar kepedulian sosial dengan 

tujuan-tujuan sebagai berikut: 

1. Mengulas pembahasan kepribadian menurut para ahli Barat. 

2. Mengabstraksi penafsiran ulama terkait term kepribadian dalam 

Al-Qur`an. 

3. Mengetahui eksistensi manusia dan struktur kepribadiannya dalam 

Al-Qur`an. 

4. Mengulas macam-macam kepribadian yang ada dalam Al-Qur`an. 

5. Memetakan urgensi akan model kepribadian Islami sebagai solusi 

permasalahan umat manusia. 

6. Menjabarkan aspek-aspek yang membentuk kepribadian manusia. 

7. Menganalisis dan mengulas ayat-ayat Al-Qur`an dalam 

membentuk kepribadian manusia yang ideal. 

E. Manfaat Penelitian 

 Studi ini secara keseluruhan diharapkan dapat memperkaya 

pemahaman Islam, terutama dalam konteks interpretasi Al-Qur`an. 

Studi ini tidak hanya terfokus pada aspek teksnya, melainkan juga 

melibatkan pemahaman kontekstual dan penerapannya dalam 

kehidupan saat ini. Tujuan utama adalah memberikan solusi atas 

permasalahan karakter yang dihadapi oleh umat sesuai dengan tujuan 

turunnya Al-Qur`an sebagai panduan dalam kehidupan dunia dan 

akhirat. Penelitian ini merujuk kepada studi yang telah dilakukan oleh 

ulama-ulama klasik dan kontemporer. Dengan demikian, diharapkan 

bahwa studi ini akan memberikan manfaat baik secara teoritis 

maupun praktis. 

 

1.  Manfaat Teoritis 



9 

 

a. Penelitian ini bermanfaat untuk membuka wawasan tentang 

bagaimana kepribadian manusia yang seimbang dan ideal. 

b. Penelitian ini bermanfaat untuk mengarahkan umat Islam 

memiliki kepribadian ideal yang sesuai dengan nilai-nilai 

Islam. 

c. Penelitian ini juga memberikan sumbangan literatur dalam 

kajian kepriibadian perspektif Al-Qur`an dan sebagai 

khazanah keilmuan di bidang ilmu Al-Qur`an dan tafsir. 

d. Menjadi pedoman dan inspirasi untuk penelitian ilmiah 

berikutnya. 

e. Memberikan inspirasi kepada para peneliti untuk terus 

mencari dan menggali informasi mengenai permasalahan 

kepribadian. 

 

2. Manfaat Praktis 

a. Penelitian ini dapat diimplementasikan sebagai salah satu 

upaya dalam membentuk kepribadian yang ideal berbasis 

Qur`ani dengan tujuan terciptanya insan yang berakhlak dan 

berbudi luhur. 

b. Hasil penelitian dapat digunakan sebagai salah satu tolak 

ukur berhasilnya sebuah Pendidikan kepribadian dan karakter 

terhadap anak didik di sekolah. 

F. Kerangka Teori 

 Aspek diri manusia terbagi kepada tiga bagian, yaitu aspek 

fisik yang disebut struktur jasadiyyah; aspek psikis yang disebut 

struktur rûhâniyyah; dan aspek psikofisik yang disebut dengan 

struktur nafsaniyyah, dan aktualisasi dari nafsaniyyah inilah yang 

menjadi citra kepribadian manusia, aktualisasi ini dapat dipengaruhi 

oleh beberapa faktor, misalnya faktor usia, pengalaman, Pendidikan, 

pengetahuan, lingkungan, dan sebagainya.16 

 Nafs memiliki beberapa daya dan natur. Menurut Tetens dan 

Kant kejiwaan manusia meliputi kognisi yang berhubungan dengan 

pengenalan, emosi yang berhubungan dengan perasaan, dan konasi 

yang berhubungan dengan kemauan. Senada dengan pendapat 

tersebut, Ki Hajar Dewantara mengemukakan daya kejiwaan manusia 

dengan istilah cipta (kognisi), rasa (emosi), dan karsa (konasi).17 Ini 

juga sejalan dengan psikologi Islam bahwa pembagian nafsani 

 
16 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif Psikologi Islam Edisi Kedua, Depok: 

Rajawali Pers, 2022, hal. 61-83. 
17 Kartini Kartono, Psikologi Umum, Bandung: Alumni, 1984, hal. 53-54. 



10 

 

manusia terdiri dari qalb yang berhubungan dengan emosi (aspek 

afektif), ‘aql yang berhubungan dengan kognisi (aspek kognitif), dan 

hawa` nafs yang berhubungan dengan konasi atau karsa (aspek 

psikomotorik). 

 Kepribadian merupakan terjemahan dari bahasa Inggris 

“Personality”.18 Kata personality sendiri berasal dari bahasa Latin 

persona yang berarti topeng yang digunakan oleh para aktor dalam 

suatu permainan atau pertunjukan.19secara istilah kepribadian 

diartikan sebagai sistem yang relatif stabil mengenai karakteristik 

individu yang bersifat internal, yang berkontribusi terhadap pikiran, 

perasaan, dan tingkah laku yang konsisten.20   

 Teori-teori kepribadian yang berkembang di Barat sering kali 

menekankan pentingnya otak sebagai pusat pengendali dan 

pembentuk kepribadian. Salah satu teori yang berbicara tentang hal 

ini adalah teori yang dikemukakan oleh Antonio Damasio dan Paul D. 

MacLean. Dari sudut pandang Antonio Damasio, otak memiliki 

fungsi kompleks dalam mengatur emosi dan kognisi yang 

berkontribusi pada pengambilan keputusan.21 Emosi yang berasal dari 

otak sangat penting dalam membimbing perilaku dan kepribadian. 

Dan dari sudut pandang MacLean, otak triune menggambarkan 

hubungan yang lebih luas antara naluri, emosi, dan kognisi, 

menunjukkan bahwa kepribadian dibentuk oleh interaksi antara ketiga 

bagian otak.22 

 Sebaliknya, dalam Islam qalbu (hati)23 merupakan pemandu, 

pengontrol, dan pengendali semua bentuk tingkah laku manusia,24 

 
18Istilah “kepribadian” memiliki ragam arti. Sebagian psikolog ada yang menyebutnya 

dengan “personality” (Kepribadian) sendiri, sedangkan sebutan untuk ilmu yang 

membahasnya adalah “The Psychology of Personality” atau “Theory of Personality”. 

Sebutan kedua adalah “Character” (watak atau perangai) sedang keilmuannya disebut 

dengan “The Psychology of Caracter.” Sebutan ketiga adalah Type (Tipe), sedangkan ilmu 

yang membahasnya adalah “Typologi”. Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 

25. 
19 Syamsu Yusuf dan Juntika Nurihsan, Teori Kepribadian, Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya, 2013, hal. 3.  
20 Syamsu Yusuf dan Juntika Nurihsan, Teori Kepribadian, …, hal. 3.  
21 Jean Pierre Changeux, et.al., Neurobilogy of Human, …, hal. 47-55. 
22 Paul D. MacLean, A Triune Concept of The Brain and Behaviour, Kanada: Toronto 

Press, 1973, hal. 23-25. 
23 Dalam Kamus Al-Munawwir, istilah qalb memiliki makna yang beragam, antara 

lain jantung, inti atau isi, akal, semangat keberanian, bagian terdalam, pusat sesuatu, atau hal 

yang murni. Dalam Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia, 

Yogyakarta: Pesantren Al-Munawwir, 1984, hal.123. Adapun untuk menyebut organ tubuh 

yang secara biologis dikenal sebagai hati, dalam bahasa Arab digunakan istilah al-kabid, 



11 

 

dengan kata lain hati merupakan sentral pembentuk kepribadian 

seorang manusia yang mempengaruhi pikiran, perasaan, dan tindakan, 

hal ini sesuai dengan firman Allah Swt.,  

 

اَِۖ وَلََُ  هََنَّمَ كَثجيْْاً م جنَ الِجْن ج وَالْْجنْسجِۖ  لََمُْ قُ لُوْبٌ لَّْ يَ فْقَهُوْنَ بِج مْ اعَْيٌُُ لَّْ وَلَقَدْ ذَرأَْنََ لِج
كَ هُمُ  ىِٕ

ٰۤ
كَ كَالْْنَْ عَامج بَلْ هُمْ اَضَلُّ ۗ  اوُلٰ ىِٕ

ٰۤ
اَۗ اوُلٰ اَِۖ وَلََمُْ اٰذَانٌ لَّْ يَسْمَعُوْنَ بِج رُوْنَ بِج  يُ بْصج

 الْغٰفجلُوْنَ 
 

Sungguh, Kami benar-benar telah menciptakan banyak dari kalangan 

jin dan manusia untuk (masuk neraka) Jahanam (karena kesesatan 

mereka). Mereka memiliki hati yang tidak mereka pergunakan untuk 

memahami (ayat-ayat Allah) dan memiliki mata yang tidak mereka 

pergunakan untuk melihat (ayat-ayat Allah), serta memiliki telinga 

yang tidak mereka pergunakan untuk mendengarkan (ayat-ayat 

Allah). Mereka seperti hewan ternak, bahkan lebih sesat lagi. Mereka 

itulah orang-orang yang lengah. (al-A‘râf /7: 179) 

Dalam kitab Al-mukhtashar Fî Tafsîri Al-Qur`an Al-Karîmi 

dijelaskan bahwa Allah Swt. sudah membekali manusia dengan 

sejumlah alat yaitu hati, mata dan telinga untuk menangkap kabar dan 

menyerap ilmu pengetahuan agar dapat mendatangkan manfaat dan 

menghindari mudarat.25dengan ini jelas bahwa hati diposisikan 

sebagai alat nalar dan pemandu agar manusia dapat memahami 

sebuah berita dan menyerap ilmu pengetahuan sehingga dapat 

digunakan untuk kebaikan dan menjauhi keburukan dalam kehidupan.  

Di ayat lain Allah Swt. menjelaskan,  

 

آَ اوَْ  يْْوُْا فِج الَْْرْضج فَ تَكُوْنَ لََمُْ قُ لُوْبٌ ي َّعْقجلُوْنَ بِج اَ لَْ افََ لَمْ يَسج اَۚ فاَجنََّّ  اٰذَانٌ يَّسْمَعُوْنَ بِج
ْ فِج الصُّدُوْرج    تَ عْمَى الْْبَْصَارُ وَلٰكجنْ تَ عْمَى الْقُلُوْبُ الَّتِج

 

Tidakkah mereka berjalan di bumi sehingga hati mereka dapat 

memahami atau telinga mereka dapat mendengar? Sesungguhnya 

bukanlah mata itu yang buta, tetapi yang buta ialah hati yang berada 

dalam dada. (al-Hajj/22: 46) 

 
bukan qalb. Dalam Harun Nasution, Akal dan Wahyu, Jakarta: UI Press, 1986, Cet. II, hal. 

78. 
24 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif, …, hal. 89. 
25 Dâr al-mukhtashar, Al-mukhtashar Fî Tafsîri Al-Qur`an Al-Karîmi, Jeddah: Dâr al-

mukhtashar lil an-nasyr wa al-tauzi’, 1441 H, hal. 174. 



12 

 

Hamka menjelaskan bahwa dalam mengarungi kehidupan 

dunia ini, manusia sepatutnya menggunakan hati dan telinga sebagai 

indera untuk melihat dan mendengarkan berita, lalu gunakan hati 

sebagai alat untuk merenungkan bukti kebesaran Tuhan dari setiap 

kejadian.26 

  Sesuai dengan ayat Al-Qur`an ini, hati tidak hanya berfungsi 

sebagai pusat emosi tetapi juga sebagai pusat akal dan pemahaman.27 

Hati dianggap sebagai tempat di mana manusia merenung, berpikir, 

dan mengambil keputusan moral. Ketika hati tidak digunakan untuk 

memahami dan merenungkan petunjuk Allah Swt., hal ini bisa 

menyebabkan seseorang jatuh ke dalam kesesatan dan kebutaan 

spiritual. Jika hatinya baik maka akan lahirlah kepribadian dan 

karakter yang baik, namun jika hatinya buruk maka akan terciptalah 

karakter yang buruk pula, sesuai hadis riwayat Nu‘man bin Basyir 

Rasulullah saw. bersabda,  

 

هُ، وَإجذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الَِْسَدُ كُلُّهُ، إجنَّ فِج الَِْسَدج مُضْغَةً إجذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الَِْسَدُ كُلُّ 
 28أَلَْ وَهجيَ الْقَلْبُ 

 

 "Sesungguhnya di dalam tubuh manusia terdapat segumpal daging. 

Jika ia baik, maka baiklah seluruh tubuhnya. Namun, jika ia rusak, 

maka rusaklah seluruh tubuhnya. Ketahuilah, segumpal daging itu 

adalah hati." (HR. Bukhari dan Muslim) 

 Maka melalui hadis ini jelas dikatakan bahwa hati itu penentu 

kepribadian seseorang. Jika hatinya baik maka pribadi yang 

dilahirkan akan baik, dan jika hatinya buruk maka pribadi yang akan 

dilahirkan juga buruk. 

Menurut Rasyid Ridha, istilah hati memiliki dua pengertian. 

Pertama, hati sebagai organ fisik dalam tubuh (qalb al-badan), yakni 

sepotong daging yang berperan sebagai pusat sirkulasi darah dan 

berpengaruh besar terhadap kondisi fisik seseorang. Kedua, hati 

sebagai bagian dari jiwa (qalb al-nafs), yaitu pusat perasaan dan 

 
26 Hamka, Tafsîr Al-Azhar, Jilid 6, Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990, hal. 

4710. 
27 Thabathaba`î dalam tafsirnya menyebutkan bahwa fungsi hati selain berdaya emosi 

juga berdaya kognisi. Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif, …, hal. 91. 
28 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahîh al-Bukhârî: Kitâb al-Îmân, hadis No. 52, 

Beirut: Dâr al-Fikr, 1981, hal. 44, Dan Muslim ibn al-Hajjaj. Shahîh Muslim: Kitâb al-

Musâqât, hadis No. 1599, Beirut: Dâr al-Fikr, 1991, hal. 203. 



13 

 

kesadaran batin, yang menentukan kesehatan dan keseimbangan 

kejiwaan manusia.29  

Hati yang bersih bukan saja berasal dari tindakan Spiritual 

yang bagus, namun hati yang bersih terbentuk dari implementasi 

nilai-nilai spiritual atau ilahi dalam kehidupan sehari-hari secara 

konsisten dan istiqomah, sehingga melahirkan sebuah kepribadian. 

Kepribadian merupakan buah atau hasil dari sifat yang ditanamkan 

dalam diri seseorang secara berkesinambungan membutuhkan proses 

yang lama sehingga dapat mengakar dalam diri seseorang.30 

 Hati memiliki kekhasan yaitu dapat berubah-ubah seiring 

dengan waktu, sesuai dengan sabda Rasulullah saw. dari hadis yang 

diriwayatkan Jabir bin Abdillah,  

 

  31إجنَّ القُلُوبَ بَيَُْ إجصْبَ عَيُْج مجنْ أَصَابجعج اللََّّج، يُ قَل جبُ هَا كَيْفَ يَشَاء …

 

“… Sesungguhnya hati berada di tangan Allah, Allah Swt. yang 

membolak-balikkannya sesuai kehendak-Nya.” (HR. Muslim) 

 Senada dengan hati yang dapat berubah-ubah, kepribadian pun 

juga dapat berubah-ubah sesuai dengan perkataan para pakar 

psikologi salah satunya Henry Murray dalam teorinya mengatakan 

bahwa kepribadian biasanya berada dalam keadaan yang terus 

berubah.32 Ini mengisyaratkan kepada manusia bahwa hati sebagai 

pengendali kepribadian yang terus dapat berubah dan berkembang 

menjadi sentral penentu kepribadian. 

G. Tinjauan Pustaka 

 Bagian ini berisi pengungkapan data hasil penelitian 

sebelumnya yang berkaitan dengan permasalahan serupa yang telah 

ditegaskan oleh penulis. Dengan menyajikan secara singkat hasil-hasil 

penelitian yang dilakukan oleh peneliti-peneliti terdahulu mengenai 

topik yang serupa, posisi dan kontribusi penelitian ini akan tergambar 

dengan lebih jelas. Beberapa studi terdahulu yang menjadi acuan 

dalam penelitian ini diantaranya sebagai berikut: 
 

29 Rasyid Ridha, Syarh al-Arba’în Hadits al-Nabawiyyah, Kairo: Markâz al-Salaf li 

al-Kitab, tth., hal. 30. 
30 Allport mengemukakan bahwa kepribadian merupakan organisasi yang dinamis, 

yang berarti merujuk kepada perubahan kualitas perilaku (karakteristik) individu, dari waktu 

ke waktu, atau dari situasi ke situasi.  Syamsu Yusuf dan Juntika Nurihsan, Teori 

Kepribadian, …, hal. 4. 
31 Muslim ibn al-Hajjaj, Terjemah Hadis Shahih Muslim, Jilid 6, hadis No. 79, terj. 

Fachruddin HS. dari judul asli Kitâb Shahih Muslim, Jakarta: Bulan Bintang, 1982, hal. 82. 
32 Calvin S. Hall, et.al., Teori-Teori Holistik (Organismik-Fenomenologis)…, hal. 24. 



14 

 

Penelitian Pertama, Tesis yang ditulis oleh Syarifah Hasanah, 

mahasiswa Program Studi Agama dan Filsafat Pascasarjana UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta yang berjudul “Kepribadian Manusia 

dalam Surah al-Hujûrât.” Tesis yang disusun pada tahun 2010 ini 

mengulas mengenai tipologi kepribadian manusia dalam surah al-

Hujûrât dengan kesimpulan bahwa kepribadian manusia tidaklah 

sama antar manusia yang satu dengan manusia yang lain. Dalam surah 

al-Hujûrât kepribadian manusia dapat dibagi menjadi kepribadian 

mahmûdah dan madzmûmah.  

Persamaan antara tesis ini dengan penelitian penulis adalah 

tema yang diangkat sama-sama tentang kepribadian manusia, namun 

perbedaan dari keduanya adalah pertama, tesis ini terfokus kepada 

surah al-Hujûrât yang menggambarkan bahwa manusia ada yang 

memiliki kepribadian baik dan ada juga yang buruk, sedangkan 

penulis meneliti ayat lain yang tersebar didalam Al-Qur`an, dan 

perbedaan yang kedua adalah penelitian ini hanya mengungkap 

adanya jenis kepribadian yang dijelaskan dalam surat al-Hujûrât, 

sedangkan penulis dalam penelitian lebih mengungkapkan tentang 

struktur kepribadian dan aspek apa saja yang memberikan implikasi 

terbentuknya kepribadian yang ideal, kemudian bagaimana metode 

Al-Qur`an dalam membentuk kepribadian ideal. 

Penelitian Kedua, tesis yang ditulis oleh Khairul Azhari, 

mahasiswa Program Studi Pascasarjana Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau yang berjudul “Konsep Kepribadian 

Manusia Perspektif Al-Qur`an dan Relevansinya dengan Teori Big 

Five Personality dalam Ilmu Psikologi.” Tesis yang ditulis pada tahun 

2024 ini membahas tentang Relevansi antara konsep kepribadian 

dalam Al-Qur`an dengan teori Big Five Personality, dengan 

kesimpulan:  

Pertama, Big Five Personality adalah teori kepribadian dalam 

psikologi yang awalnya diperkenalkan oleh Eysenck dan 

dikembangkan oleh Goldberg, McCrae, dan Costa. Teori ini membagi 

kepribadian manusia menjadi lima dimensi utama, yaitu neuroticism 

(kecenderungan emosional negatif), openness to experience 

(keterbukaan terhadap pengalaman baru), extraversion (sifat sosial 

dan energik), agreeableness (sifat kooperatif dan ramah), serta 

conscientiousness (sifat teliti dan bertanggung jawab). 

Kedua, kepribadian manusia dalam Al-Qur`an dapat dipahami 

melalui berbagai penyebutan terhadap manusia itu sendiri, seperti 

istilah basyar, al-nas, insan, al-ins, dan Bani Adam. Selain itu, Al-

Qur`an juga membagi karakter manusia berdasarkan kelompok seperti 

orang-orang beriman, orang kafir, dan orang munafik. Dari 



15 

 

penyebutan tersebut, tergambar sifat-sifat kepribadian yang 

dianjurkan dalam Islam, seperti sabar, jujur, rendah hati, adil, sopan 

santun, dan dermawan, yang semuanya menjadi cerminan kepribadian 

ideal menurut perspektif Al-Qur`an. 

Ketiga, kepribadian manusia dalam Al-Qur`an jika 

dibandingkan dengan teori Big Five Personality memang memiliki 

sejumlah kesamaan secara tekstual. Banyak ayat Al-Qur`an yang 

membahas sifat-sifat manusia yang secara umum selaras dengan lima 

dimensi dalam teori Big Five, seperti keterbukaan (openness), 

kesabaran dan pengendalian diri (conscientiousness), serta sikap 

sosial dan empati (agreeableness). Namun demikian, kesamaan 

tersebut hanya bersifat permukaan. Secara kontekstual, terdapat 

perbedaan mendasar antara keduanya, karena konsep kepribadian 

dalam Al-Qur`an dilandasi oleh keimanan kepada Allah Swt., yang 

menjadikan dimensi spiritual dan moral sebagai inti pembentukan 

kepribadian. Sementara itu, teori Big Five lebih menekankan pada 

pendekatan psikologis yang bersifat empiris dan sekuler, tanpa 

mempertimbangkan aspek ketuhanan sebagai faktor pembentuk utama 

kepribadian. 

Penelitian ini secara umum memiliki persamaan dengan 

penelitian penulis yaitu membahas kepribadian manusia yang 

tergambar dalam sifat-sifatnya. Adapun perbedaannya adalah, 

pertama, teori yang digunakan berbeda yang mana penelitian ini 

terfokus kepada teori Big Five saja dengan mengungkap bagian teori 

ini yang sesuai dengan Al-Qur`an, sementara penulis mengangkat 

teori kepribadian Barat yang hanya terfokus pada kemampuan otak 

sebagai pengendali kepribadian. Diantara teorinya adalah teori dari 

Antonio Damasio dan Paul D. Maclean. Kedua, penelitian ini 

membahas sifat-sifat manusia yang secara umum selaras dengan lima 

dimensi dalam teori Big Five yang ada dalam Al-Qur`an. Sedangkan 

penulis memaparkan bagaimana Al-Qur`an membentuk kepribadian 

manusia itu, dan fungsi sentral hati (qalbu) sebagai pemandu akal dan 

hawa nafs dalam menbentuk kepribadian ideal yang seimbang lahir 

dan batin, serta jenis kepribadian apa saja yang di jelaskan dalam Al-

Qur`an. 

Penelitian Ketiga, tesis yang ditulis oleh Hoyyu Setia Hutami, 

mahasiswi Program Studi Magister Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung yang 

berjudul “Konsep Tazkiyah an-Nafs Perspektif Surat al-Muzammil 

dan Relevansi dalam Membentuk Kepribadian Muslim.” Tesis yang 

ditulis pada tahun 2019 ini berkesimpulan, pertama bagaimana 

tazkiyah an-nafs memperbaiki pribadi manusia menjadi pribadi yang 



16 

 

islami yang ideal menurut keimanan dan keihsanan dalam Islam 

sesuai dengan surat al-Muzzammil. Kedua, Secara umum, surat Al-

Muzzammil memuat berbagai bentuk tazkiyatun nafs (penyucian 

jiwa) yang diajarkan langsung oleh Allah Swt. sebagai fondasi 

pembentukan kepribadian seorang Muslim. Di dalamnya terdapat 

perintah untuk melaksanakan qiyâmullail (salat malam) sebagai 

bentuk kedekatan spiritual dengan Allah Swt., membaca Al-Qur`an 

dengan tartil agar memahami kandungannya secara mendalam, serta 

perintah untuk senantiasa mengingat Allah Swt. (dzikir) sebagai 

penjaga kesadaran ruhani. Surat ini juga menyerukan kesabaran dalam 

menghadapi ujian hidup, berjuang di jalan yang diridhai Allah Swt., 

menegakkan shalat, menunaikan zakat, dan memperbanyak dzikir 

sebagai amalan harian. Keseluruhan ajaran tersebut diarahkan untuk 

membentuk kepribadian Muslim yang kuat, yakni pribadi yang 

senantiasa bertaubat, sabar dalam menghadapi tantangan hidup, dan 

tumbuh rasa syukur dalam setiap keadaan sebagai bentuk ketundukan 

kepada Allah Swt. 

 Tesis ini memiliki kesamaan dengan penelitian yang penulis 

kaji, yaitu terletak pada bagaimana kepribadian islami menjadi role 

model salah satu kiatnya adalah dengan tazkiyah an-nafs. Adapun 

perbedaannya terletak pada aspek yang penulis ulas dalam 

menciptakan kepribadian yang ideal sesuai dengan keimanan tidak 

terbatas pada tazkiyah an-nafs saja, namun banyak aspek dalam Al-

Qur`an yang penulis ulas dan kaji diantaranya menjaga kefitrahan 

yang Tuhan berikan dan sebagainya, sehingga pemahaman yang 

dihasilkan lebih holistik. Aspek lain yang menjadi perbedaan adalah 

penekanan kepada peran hati sebagai pengendali akal dan hawa nafsu 

manusia sehingga dapat melahirkan kepribadian yang seimbang lahir 

dan batin.  

H. Metode Penelitian 

Penelitian ini termasuk dalam kategori penelitian kepustakaan 

(library research). Penulis menggunakan pendekatan kualitatif dalam 

penelitian ini. Pendekatan kualitatif merupakan metode penelitian 

yang berakar pada filsafat postpositivisme dan digunakan untuk 

menginvestigasi kondisi objek alamiah. Dalam melaksanakan 

penelitian, teknik pengumpulan data diterapkan melalui triangulasi 

(penggabungan sumber data) dan analisis data bersifat induktif. Hasil 



17 

 

penelitian kualitatif ini lebih menitikberatkan pada pemahaman 

makna daripada generalisasi.33 

Penelitian kualitatif memusatkan perhatian pada proses dan 

penafsiran hasilnya. Fokus penelitian kualitatif lebih terarah pada 

elemen manusia, objek, dan institusi, serta pada hubungan atau 

interaksi di antara elemen-elemen tersebut. Hal ini bertujuan untuk 

memahami suatu peristiwa perilaku atau fenomena dengan lebih 

mendalam. Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

metode tafsir tematik. Berikut ini penjelasan beberapa poin yang 

diperlukan: 

1. Pemilihan Objek Penelitian 

Objek penelitian pada tesis ini berfokus pada tema 

struktur kepribadian dengan menganalisis ayat-ayat yang 

berkaitan dengan hati sebagai penentu kepribadian dan karakter 

manusia yang mengendalikan akal dan hawa nafsu. Pemilihan 

ayat-ayat tersebut dilakukan untuk menemukan pertanyaan 

tentang bagaimana kepribadian manusia dalam Al-Qur`an. Hal ini 

juga sebagai tolak ukur bagi teori kepribadian yang sudah ada 

apakah sesuai dengan Al-Qur`an, atau mungkin tertolak oleh Al-

Qur`an.  

2. Sumber Data Penelitian 

Sumber data yang di gunakan adalah kitab-kitab tafsir 

diantaranya Tafsîr Al-Mishbâh, Tafsîr Al-Azhâr, Fî Zhilâl Al-

Qur`an, Tafsir Al-Qur`an Al-‘Azhîm, dan Tafsîr Al-Qayyim. 

Sedangkan untuk hadis penelitian ini mengambil rujukan dari; 

Kitab Shahih al-Bukhârî karya Imam Bukhari, Al-Jâmi’ Ash-

Shahîh karya Imam Muslim, Sunan Al-Tirmidzi karya Al-

Turmudzi Abu Isa. 

Sedangkan data primer buku diantaranya buku Teori 

Kepribadian karya Syamsu Yusuf dan Juntika Nurihsan, buku 

Memahami Kerja Otak: Mengendalikan Emosi dan 

Mencerdaskan Nalar terjemahan dari Descartes’s Error: 

Emotion, Reason, and The Human Brain karya Antonio Damasio 

buku A Triune Concept of The Brain and Behaviour karya Paul 

D. MacLean, buku Perspektif Kepribadian Manusia Menurut Al-

Qur`an: Relasi, Aliansi, Konflik karya Muhammad Andri 

Setiawan dan Karyono Ibnu Ahmad, buku Psikologi Islam karya 

Ibnu Sina, Psikologi Kepribadian karya Hamim Rosyidi, Teori 

Kepribadian Perspektif Psikologi Islam karya Abdul Mujib, Teori 

 
33 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R & D, Bandung: Alfabeta, 

2012, hal. 9.  



18 

 

Holistik (Organismik-Fenomenologis) karya Calvin S. Hall, Ihyâ` 

‘Ulumuddin karya Abu Hamid al-Ghazali, Madâriju as-Sâlikîn 

karya Ibnu Qoyyim, Zâd al-Ma’âd fî Huda Khairu al-‘Ibâd karya 

Ibnu Qoyyim, Mengobati Penyakit Hati Membentuk Akhlak 

Mulia karya Ghazali. 

Untuk data sekunder penelitian ini merujuk kepada buku-

buku yang membahas mengenai kepribadian dan karakter seperti 

Pribadi Hebat karya Hamka, Pandangan Hidup Muslim karya 

Hamka, Rûh karya Ibnu Qoyyim, Ta’ammulât Ibnu al-Qayyim Fil 

Anfus wal Âfâq karya Ibnu Qoyyim, Kisah-kisah Terbaik Al-

Qur`an Karya Kamal as Sayyid, Akhlâqul Karîmah karya Hamka, 

Terapi Penyakit Hati Menjernihkan Hati untuk Menggapai Ridha 

Allah karya Ibnu Qoyyim. Dan juga merujuk kepada karya ilmiah 

seperti tesis, disertasi, jurnal yang relevan. 

3. Teknik Input dan Analisis Data 

Pengumpulan data dilakukan dengan cara: 

a. Menghimpun beberapa ayat Al-Qur`an yang berkaitan dengan 

Kepribadian, karakter manusia, dan hati. 

b. Menghimpun pendapat para mufassir tentang ayat-ayat 

tersebut. 

c. Mengulas penafsiran ayat-ayat yang berbicara tentang 

kepribadian, karakter, dan hati. 

Pengumpulan data dimaksudkan agar memudahkan proses analisa 

sehingga dapat dilakukan penjabaran hubungan-hubungannya dan 

relevansinya terhadap makna ayat-ayat Al-Qur`an. 

4. Pengecekan Keabsahan Data 

Semua data yang terkumpul dicek sesuai dengan 

klasifikasi dalam masing-masing bab. Pengecekan keabsahan 

data; pertama meneliti secara mendalam teori kepribadian Barat 

dan Islam dari buku-buku dan karya ilmiah lainnya. kedua, 

menghimpun ayat-ayat berkaitan kepribadian, karakter, dan hati. 

ketiga, meneliti ayat dan mencari penjabaran serta penjelasan dari 

kitab tafsir. keempat, menganalisis dan menjabarkan ayat-ayat 

terkait kepribadian dan melengkapinya dengan pendapat mufassir 

dan hadis yang relevan. 

I. Sistematika Penulisan 

Penelitian ini ditulis berpedoman pada buku Panduan 

Penyusunan Tesis dan Disertasi Program Pascasarjana Institut PTIQ 

Jakarta 2017. Penelitian ini terbagi menjadi lima bab, setiap bab 

terdiri dari sub bab dengan rincian sebagai berikut:  



19 

 

Bab pertama, merupakan Pendahuluan yang menguraikan 

latar belakang masalah penelitian, identifikasi masalah, pembatasan 

perumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, kerangka 

teori, tinjauan pustaka, metode penelitian, dan sistematika penulisan. 

Bab kedua merupakan diskursus umum seputar teori 

kepribadian. Pembahasan di bab ini tentang definisi kepribadian, 

kepribadian perspektif Barat, kepribadian dalam Psikologi Islam. 

Bab ketiga membahas Al-Qur`an berbicara tentang 

kepribadian. Pembahasan di bab ini tentang term kepribadian dalam 

Islam, macam-macam kepribadian dalam Al-Qur`an, struktur 

kepribadian manusia dalam Al-Qur`an, faktor pembentuk 

kepribadian, karakteristik manusia dalam Al-Qur`an, dan 

pembicaraan tentang struktur kepribadian dalam Al-Qur`an. 

Bab keempat difokuskan pembahasannya pada analisis 

Qur`ani terhadap kepribadian ideal. Sub bab yang dibahas diantaranya 

qalbun salîm sebagai landasan kepribadian ideal dan aktualisasi 

qalbun salîm dalam mewujudkan kepribadian ideal. 

Bab kelima adalah bab penutup yang berisi kesimpulan dari 

hasil temuan dalam penelitian ini, saran kepada masyarakat secara 

umum maupun saran khusus kepada akademisi untuk dikembangkan 

kepada penelitian lebih lanjut.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB II 

DISKURSUS UMUM SEPUTAR TEORI KEPRIBADIAN 

A. Definisi Kepribadian 

 Istilah kepribadian sering digunakan untuk menggambarkan 

karakteristik yang mencerminkan perilaku seseorang. Dalam KBBI 

kata kepribadian berasal dari asal kata pribadi1 diartikan sebagai sifat 

hakiki yang tercermin pada sikap seseorang atau suatu bangsa yang 

membedakannya dari orang atau bangsa lain,2 dalam pengertian lain 

kepribadian adalah cara-cara bertingkah laku yang merupakan ciri 

khusus seseorang serta hubungannya dengan orang lain di 

lingkungannya. 3  Meskipun istilah kepribadian memiliki berbagai 

makna, sebagian besar pengertian populer dapat dibagi menjadi dua 

kategori utama. Pertama, istilah ini sering diartikan sebagai 

keterampilan atau kemampuan sosial. Kepribadian seseorang diukur 

berdasarkan kemampuannya untuk mendapatkan respons positif dari 

orang lain dalam berbagai situasi. 

 
1 Kata “pribadi” memiliki arti manusia sebagai perseorangan (diri manusia atau diri 

sendiri) dan juga berarti keadaan manusia sebagai perseorangan; keseluruhan sifat-sifat yang 

merupakan watak orang. Dalam Kamus Bahasa Indonesia, Jakarta: Pusat Bahasa, 2008, hal. 

1213-1214. 
2  Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, “KBBI VI Daring” , dalam 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/kepribadian. Diakses pada tanggal 2 September pukul 

10.00 WIB. 
3 Kamus Bahasa Indonesia, …, hal. 1213-1214. 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/kepribadian


22 

 

 Pemakaian kedua melihat kepribadian sebagai kesan paling 

menonjol atau paling mencolok yang ditampilkan seseorang kepada 

orang lain. Setiap individu memiliki keunikan dan karakteristik yang 

berbeda dari yang lain baik secara fisik maupun psikologis, sering kali 

lebih mencolok dan kadang-kadang luar biasa jika dibandingkan 

dengan individu lainnya. Ada yang pendiam dan cenderung introver,4 

sementara yang lain lebih suka menonjol dan ekstrover. 5  Beberapa 

orang mungkin tenang dan tidak mudah terganggu oleh lingkungan 

sekitar, sementara yang lain lebih mudah tersinggung dan kerap merasa 

cemas. 

Selama berabad-abad, filsuf, teolog, dan pemikir lainnya telah 

mengeksplorasi berbagai pertanyaan terkait kepribadian. 6  Mengenai 

kepribadian ini, beberapa psikolog setuju bahwa istilah “kepribadian” 

(Personality) berasal dari kata Latin persona, yang merujuk pada 

topeng yang digunakan oleh aktor Romawi dalam drama Yunani. Aktor 

Romawi kuno menggunakan topeng (persona) untuk memerankan 

karakter dan menampilkan identitas yang tidak nyata. Namun, definisi 

ini tentu bukanlah definisi yang diterima secara umum. Ketika psikolog 

menggunakan istilah “kepribadian”, mereka merujuk pada sesuatu 

yang jauh lebih kompleks daripada sekadar peran yang dimainkan oleh 

seseorang.7Atau juga dari kata Latin Personare yang berarti sound 

through (suara tembus). Dalam bahasa Arab kontemporer, kepribadian 

ekuivalen dengan istilah Syakhshiyyah.8  

Istilah Syakhshiyyah bukanlah satu-satunya kata yang 

digunakan untuk merujuk pada makna kepribadian. Misalnya, Ronald 

Alan Nicholson menyebutkan dua istilah lain yang memiliki arti serupa, 

 
4  Introver adalah bersifat suka memendam rasa dan pikiran sendiri dan tidak 

mengutarakannya kepada orang lain: bersifat tertutup. Badan Pengembangan dan Pembinaan 

Bahasa, “KBBI VI Daring”, dalam https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/kepribadian. Diakses 

pada 1 Mei 2025 pukul 11.00 WIB. 
5 Ektrover berarti bersifat suka mengutarakan perasaan dan pikiran kepada orang lain; 

bersifat terbuka. Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, “KBBI VI Daring”, dalam 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/kepribadian. Diakses pada 1 Mei 2025 pukul 11.00 WIB. 
6 Istilah “kepribadian” memiliki ragam arti. Sebagian psikolog ada yang menyebutnya 

dengan “personality” (Kepribadian) sendiri, sedangkan sebutan untuk ilmu yang 

membahasnya adalah “The Psychology of Personality” atau “Theory of Personality”. Sebutan 

kedua adalah “Character” (watak atau perangai) sedang keilmuannya disebut dengan “The 

Psychology of Caracter.” Sebutan ketiga adalah Type (Tipe), sedangkan ilmu yang 

membahasnya adalah “Typologi”. Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif Psikologi Islam 

Edisi Kedua, Depok: Rajawali Pers, 2022, hal. 25. 
7 Jess Feist dan Gregory J. Feist, Teori Kepribadian, terj. Handriatno dari judul asli 

“Theorias of Personality” Jakarta selatan: Salemba Humanika, 1998, hal 3. 
8 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif …, hal. 26. 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/kepribadian
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/kepribadian


23 

 

yaitu al-huwiyyah dan al-dzâtiyyah.9 Sementara itu, dalam leksikologi 

bahasa Arab, terdapat juga istilah nafsiyyah yang berasal dari kata nafs, 

serta istilah inniyyah dan khuluqiyyah atau akhlâq. 

Dalam kehidupan sehari-hari kata kepribadian digunakan untuk 

menggambarkan: (1) identitas diri, (2) kesan umum seseorang tentang 

diri anda atau orang lain, (3) fungsi-fungsi kepribadian yang sehat atau 

bermasalah. Berikut beberapa pendapat ahli tentang pengertian 

kepribadian: 

a. Calvin S. Hall dan Lindzey menjelaskan bahwa secara umum, 

kepribadian dapat diartikan sebagai: (1) kemampuan atau 

keterampilan dalam berinteraksi sosial, dan (2) kesan yang paling 

mencolok yang diperlihatkan seseorang kepada orang lain, seperti 

seseorang yang dikenal sebagai pribadi yang agresif atau 

pendiam.10 

b. Woodworth mengemukakan bahwa kepribadian merupakan 

“kualitas tingkah laku total individu.” 

c. Dashiell mengartikannya sebagai “gambaran total tentang tingkah 

laku individu yang terorganisasi.” 

d. Derlega, Winstead & Jones mengartikannya sebagai “sistem yang 

relative stabil mengenai karakteristik individu yang bersifat 

internal, yang berkontribusi terhadap pikiran, perasaan, dan 

tingkah laku yang konsisten.” 

e. Menurut Allport, kepribadian adalah “what a man really is.”11 

Namun definisi ini di revisi menjadi “dynamic organization within 

the individual of those psychophysical systems that determine his 

unique adjustment to his environment” (organisasi yang dinamis 

dalam diri individu tentang psikofisik yang menentukan 

penyesuaiannya yang unik terhadap lingkungannya). 12  Allport 

juga mengemukakan lima tipe definisi kepribadian sebagai berikut: 

1) Rag-Bag (Omnibus), Menurut Morton Prince, kepribadian 

adalah kumpulan kecenderungan biologis, impuls, dan instink 

yang diperoleh melalui pengalaman. 

2) Integratif-Konfiguratif, Warren dan Carmichael 

mendefinisikan kepribadian sebagai organisasi dari ciri-ciri 

pribadi pada setiap tahap perkembangan. 

 
9 Ronald Alan Nicholson, Fî al-Tashawwuf al-Islâmî wa Târikhîhi, Cairo: Lajnah al-

Ta`lîf wa al-Tarjamah wa al-Nasyr, 1969, hal. 108-109. 
10  Syamsu Yusuf dan Juntika Nurihsan, Teori Kepribadian, Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya, 2013, hal. 3. 
11 Sumadi Suryabrata, Psikologi Kepribadian, Jakarta: Rajawali, 2005, hal. 240. 
12 Syamsu Yusuf dan Juntika Nurihsan, Teori Kepribadian…, hal. 4. 



24 

 

3) Hirachis, William James menjelaskan kepribadian melalui 

empat aspek: material self, social self, spiritual self, dan pure 

ego. 

4) Adjustment, Kempfis mendefinisikan kepribadian sebagai 

integrasi kebiasaan individu dalam menyesuaikan diri dengan 

lingkungan. 

5) Distinctiveness (uniqueness), Shoen menyebut kepribadian 

sebagai sistem disposisi dan kebiasaan yang membedakan 

individu dalam kelompok yang sama. 

f. Krech dan Crutchfield dalam bukunya Elements of Psychology 

memberikan definisi bahwa kepribadian adalah “integrasi dari 

semua karakteristik individu ke dalam suatu kesatuan yang unik 

yang menentukan, dan yang dimodifikasi oleh usaha-usahanya 

dalam menyesuaikan diri terhadap lingkungan yang berubah terus-

menerus.” 

Berdasarkan uraian diatas maka dapat disimpulkan definisi dari 

kepribadian adalah keseluruhan karakteristik dan pola perilaku yang 

khas pada individu, yang mencakup cara berpikir, merasa, dan 

bertindak, serta faktor-faktor yang memengaruhi interaksi individu 

dengan lingkungan sosial dan fisik. Kepribadian mencerminkan 

stabilitas dalam ciri-ciri psikologis seseorang, sekaligus dinamika 

dalam merespons berbagai situasi dan tantangan hidup. Secara umum, 

kepribadian dibentuk oleh kombinasi faktor biologis, pengalaman 

hidup, dan pengaruh lingkungan, serta dapat berkembang dan berubah 

seiring waktu.  

B. Kepribadian Perspektif Barat 

1. Teori Kepribadian  

Dalam ilmu pengetahuan, teori memegang peranan yang sangat 

penting, karena merupakan dasar atau landasan dari ilmu pengetahuan 

tersebut. Teori merupakan spekulasi, yaitu sesuatu yang belum terbukti 

kebenarannya.  

  Teori kepribadian, seperti teori-teori lainnya dalam psikologi, 

adalah bagian yang sangat penting dan tidak bisa diabaikan 

kegunaannya. Ahli psikologi berupaya memahami dimensi-dimensi 

penting dan kompleks dalam struktur serta dinamika kejiwaan untuk 

memahami perilaku manusia. Tanpa teori kepribadian, usaha ilmiah 

untuk memahami perilaku manusia akan sulit dilakukan. Upaya ini 

menghasilkan berbagai perspektif teori yang kemudian berkembang 

menjadi aliran-aliran atau mazhab-mazhab tertentu, masing-masing 

dengan penekanan yang berbeda dalam memahami manusia. 



25 

 

Menurut Pervin, sebuah teori kepribadian yang komprehensif 

biasanya mencakup beberapa dimensi berikut: 13 

a. Pembahasan mengenai struktur, yaitu aspek-aspek kepribadian yang 

relatif stabil dan menetap, yang berperan sebagai unsur-unsur 

pembentuk kepribadian. 

b. Pembahasan mengenai proses, yaitu konsep-konsep tentang 

motivasi yang digunakan untuk menjelaskan dinamika perilaku atau 

kepribadian. 

c. Pembahasan mengenai pertumbuhan dan perkembangan, yaitu 

perubahan yang terjadi pada struktur kepribadian dari masa bayi 

hingga mencapai kematangan, serta perubahan proses yang 

menyertainya dan faktor-faktor yang mempengaruhinya. 

d. Pembahasan mengenai psikopatologi, yaitu sifat gangguan 

kepribadian atau perilaku, serta asal-usul atau perkembangannya. 

e. Pembahasan mengenai perubahan perilaku, yaitu cara-cara 

bagaimana perilaku dapat dimodifikasi atau diubah. 

Ruang lingkup teori kepribadian diatas sebenarnya belum 

mencerminkan kesempurnaan suatu teori kepribadian. Hal itu 

disebabkan oleh masih adanya dimensi lain yang belum terungkap. 

Dimensi lain yang belum terungkap adalah “kesehatan mental”.14 

  Teori-teori yang berkembang dari pengalaman budaya Barat 

dapat dibagi menjadi tiga aliran utama, yang masing-masing 

didasarkan pada pandangan filosofis tentang sifat dasar manusia.15 

Aliran pertama mencakup teori-teori yang berasumsi bahwa manusia 

pada dasarnya dilahirkan dengan sifat jahat. Dalam pandangan ini, 

perilaku manusia dipengaruhi oleh kekuatan negatif atau merusak yang 

tidak disadari, seperti kecemasan dan agresi atau permusuhan. Untuk 

mengarahkan perkembangan manusia ke arah yang lebih positif, 

diperlukan pendekatan yang impersonal dan bersifat direktif. Contoh 

utama dari aliran ini adalah Psikoanalisis klasik yang dicetuskan oleh 

Sigmund Freud dan teori personology Henry Murray. 

  Freud dikenal bukan hanya sebagai pelopor psikoanalisis yang 

membuatnya terkenal sebagai seorang intelektual, tetapi juga sebagai 

orang yang telah memperkenalkan metode baru untuk memahami 

perilaku manusia. Upaya tersebut menghasilkan teori kepribadian dan 

psikoterapi yang sangat luas dan mendalam, lebih komprehensif 

 
13  Seto Mulyadi, Warda Lisa, dan Astri Nur Kusumastuti, Psikologi Kepribadian, 

Jakarta: Gunadarma, 2016, hal. 1. 
14  Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 49. 
15 Calvin S Hall, et.al., Teori-Teori Holistik (Organismik-Fenomenologis), 

diterjemahkan oleh Drs. Yustinus dari judul Theories of Personality, Yogyakarta: Kanisius, 

1993, hal. 10-11. 



26 

 

dibandingkan teori-teori lain yang pernah dikembangkan 

sebelumnya. 16  Psikoanalisis dianggap sebagai salah satu gerakan 

revolusioner dalam psikologi, yang awalnya berfungsi sebagai metode 

penyembuhan bagi penderita gangguan mental, kemudian berkembang 

menjadi sebuah pandangan baru tentang manusia. Hipotesis utama 

dalam psikoanalisis menyatakan bahwa perilaku manusia sebagian 

besar dipengaruhi oleh motif-motif yang tidak disadari, sehingga Freud 

dijuluki sebagai pionir dalam menjelajahi dan memetakan 

ketidaksadaran manusia. 

  Teori kepribadian Freud berfokus pada pemahaman pikiran 

sebagai bagian dari tubuh yang beroperasi sebagai sistem energi 

mekanis. Freud menganggap pikiran sebagai entitas biologis yang 

mendapatkan energi mental dari energi fisik tubuh. Dalam pandangan 

Freud, terdapat tiga gagasan utama terkait energi mental. Pertama, 

energi yang tersedia terbatas, sehingga penggunaannya untuk satu 

tujuan akan mengurangi ketersediaan untuk tujuan lain. Kedua, energi 

yang terhambat tidak hilang begitu saja, melainkan diekspresikan 

melalui saluran lain yang memiliki hambatan lebih sedikit. Ketiga, 

tujuan utama pikiran adalah mencapai ketenangan, di mana perilaku 

diarahkan untuk memperoleh kesenangan melalui penurunan 

ketegangan atau pelepasan energi.17 

  Menurut Sigmund Freud, perilaku manusia dipengaruhi oleh 

kekuatan irasional yang tidak disadari, yang berasal dari dorongan 

biologis dan naluri psikoseksual tertentu, terutama pada enam tahun 

pertama kehidupan. Pandangan ini mencerminkan bahwa teori Freud 

tentang sifat manusia pada dasarnya bersifat deterministik,18 di mana 

perilaku seseorang dianggap telah ditentukan oleh faktor-faktor yang 

berada di luar kesadaran mereka. Ajaran psikoanalisis menekankan 

bahwa perilaku manusia jauh lebih kompleks daripada apa yang 

tampak di permukaan. Freud juga menunjukkan bahwa tantangan 

terbesar bagi manusia adalah mengendalikan dorongan agresif yang 

ada dalam diri mereka. Menurut Freud, rasa cemas dan resah yang 

dialami oleh individu terkait dengan kesadaran bahwa pada akhirnya, 

umat manusia akan menghadapi kepunahan. 

  Kontribusi terbesar Freud terhadap teori kepribadian adalah 

penekanannya pada dorongan tidak sadar sebagai motivasi utama 

 
16 Ferdinand Zaviera dan Rismasophie, Teori Kepribadian Sigmund Freud, Jakarta: 

Rineka Cipta, 2007, hal. 15. 
17 Daniel Cervone, Kepribadian Teori dan Penelitian, Jakarta: Salemba Humanika, 

2011, hal. 91. 
18 Zainuddin Sri Kuntjoro, Tipe Kepribadian Manusia, Jakarta: MPSi, 2002, hal. 23. 



27 

 

perilaku manusia. 19  Freud mengidentifikasi tiga tingkat kegiatan 

mental: 

a. Ketidaksadaran (Unconscious): Berisi dorongan, niat, atau insting 

yang berada di luar kesadaran, namun memengaruhi kata-kata, 

perasaan, dan tindakan kita. Alam bawah sadar ini tidak dapat 

langsung diakses, namun bisa terungkap melalui mimpi, keseleo 

lidah, atau lupa yang disebabkan oleh represi. 

b. Keprasadaran (Preconscious): Berisi elemen yang tidak disadari, 

tetapi dapat dengan mudah dipanggil ke alam sadar. Isi 

keprasadaran berasal dari persepsi sadar dan alam bawah sadar, 

sering kali mencakup pikiran yang bisa dengan cepat berubah 

antara sadar dan prasadar. 

c. Kesadaran (Conscious): Merupakan apa yang disadari pada saat 

tertentu, termasuk pengindraan langsung, ingatan, dan perasaan. Isi 

kesadaran berasal dari persepsi sehari-hari dan dari alam bawah 

sadar yang telah disensor sehingga tidak lagi mengancam kita. 

Menurut Freud, kepribadian terdiri dari tiga bagian utama: id 

(yang berisi dorongan-dorongan dasar dan insting), ego (yang 

berfungsi sebagai mediator antara dorongan id dan norma-norma 

sosial), dan superego (yang berisi nilai-nilai moral dan etika). Freud 

berpendapat bahwa banyak dari tindakan dan emosi manusia 

dipengaruhi oleh dorongan bawah sadar dan konflik yang sering 

berasal dari pengalaman masa kanak-kanak. Teori ini menekankan 

pentingnya analisis mimpi, asosiasi bebas, dan pengalaman masa lalu 

dalam memahami kepribadian dan perilaku.20   

Teori personology yang dicetuskan oleh Henry Murray 

memiliki kesamaan pandangan dengan psikoanalisis tentang 

pentingnya motivasi tak sadar yang mendalam pada laporan verbal 

individu yang bersifat subjektif atau bebas. Peristiwa-peristiwa pada 

masa bayi dan masa kanak-kanak merupakan faktor-faktor yang 

menentukan tingkah laku orang dewasa. Bagan konsep motivasi 

Murray selalu berorientasi pada otak sebagai locus atau pusat 

kepribadian dan semua bagiannya. 21 

 
19 Ferdinand Zaviera dan Rismasophie, Teori Kepribadian Sigmund Freud…, hal. 91. 
20  Eric R. Kandel menyetakan bahwa pemikiran Freud tentang alam bawah sadar 

memiliki landasan neurobiologis yang dapat ditelusuri lebih lanjut dengan teknologi modern, 

walaupun Freud sendiri belum bisa membuktikannya secara ilmiah waktu itu. Eric R. Kandel, 

“Biology and the Future of Psychoanalysis: A New Intellectual Framework for Psychiatry 

Revisited” dalam Jurnal The American Journal of Psychiatry, Vol. 156 No. 4 Tahun 1999, hal. 

505-524. 
21 Calvin S Hall, et.al., Teori-Teori Holistik (Organismik-Fenomenologis…, hal. 18. 



28 

 

  Aliran kedua terdiri dari teori-teori yang berasumsi bahwa 

manusia pada dasarnya dilahirkan dalam keadaan netral, seperti 

lembaran kosong. Dalam pandangan ini, lingkungan memainkan peran 

penting dalam menentukan arah perkembangan perilaku manusia 

melalui proses belajar. Dengan kata lain, perkembangan manusia dapat 

diarahkan menuju tujuan tertentu oleh faktor eksternal (lingkungan) 

melalui metode rekayasa yang impersonal dan direktif. Contoh utama 

dari pandangan ini adalah behaviorisme yang dikembangkan oleh B.F. 

Skinner. 

  Skinner menegaskan bahwa perilaku manusia harus dipelajari 

secara ilmiah. Pendekatan behaviorisme ilmiah yang diusungnya 

meyakini bahwa perilaku dapat dipahami dengan baik tanpa harus 

mengacu pada konsep-konsep seperti kebutuhan, insting, atau motif. 

Agar dapat dianggap ilmiah, menurut Skinner, psikologi harus 

menghindari faktor-faktor kejiwaan internal dan fokus hanya pada 

peristiwa fisik yang dapat diamati. 22  Meskipun Skinner mengakui 

bahwa kondisi internal seperti rasa lapar, emosi, nilai keyakinan diri, 

kebutuhan akan agresivitas, keyakinan keberagamaan, dan niat jahat 

memang ada, ia menegaskan bahwa hal-hal tersebut bukanlah 

penjelasan utama bagi perilaku manusia.23  

Skinner mendasarkan teorinya pada tiga asumsi utama. 24 

Pertama, bahwa tingkah laku manusia mengikuti hukum tertentu. 

Dalam pandangan Skinner, ilmu pengetahuan bertujuan menemukan 

pola-pola yang menunjukkan bagaimana peristiwa tertentu secara 

konsisten terkait dengan peristiwa lainnya. Kedua, tingkah laku dapat 

diramalkan. Skinner berargumen bahwa ilmu tidak hanya harus 

menjelaskan peristiwa masa lalu tetapi juga memprediksi peristiwa di 

masa depan. Teori yang baik, menurutnya, adalah teori yang 

 
22 Skinner tidak menolak neurosains, tetapi ia menekankan bahwa analisis perilaku 

sebaiknya difokuskan pada hubungan antara stimulus dan respons yang dapat diamati, 

sementara penjelasan tentang proses internal seperti aktivitas otak merupakan domain fisiologi 

dan neurosains. Diego Zilio, “Filling the Gaps: Skinner on The Role of Neuroscience in The 

Explanation of Behavior”, dalam Jurnal Behavior and Philosophy, No. 41 Tahun 2013, hal. 

33-59.  
23 Skinner dikenal dengan pendekatan radikal behaviorisme, yang focus pada perilaku 

yang dapat diamati dan hubungan antara stimulus-respon, serta penguatan. Namun Skinner 

mengakui bahwa proses fisiologis, termasuk aktivitas otak memiliki peran dalam perilaku. M. 

Chiesa, “Radical Behaviorism: The philosophy and the science” dalam 

https://psycnet.apa.org/record/1994-97459-000. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul 10.00 

WIB. 
24 Hamim Rosyidi, Psikologi Kepribadian (Paradigma Traits, Kognitif, Behavioristik 

dan Humanistik), Surabaya: Jaudar Press, 2015, hal. 2-3. 

https://psycnet.apa.org/record/1994-97459-000


29 

 

memungkinkan prediksi perilaku masa depan dan mampu menguji 

prediksi tersebut. 

Asumsi ketiga yang dipegang Skinner adalah bahwa tingkah 

laku dapat dikendalikan. Ia percaya bahwa ilmu pengetahuan memiliki 

kemampuan untuk meramalkan dan membentuk perilaku manusia. 

Berbeda dengan pandangan tradisional yang menganggap manipulasi 

sebagai ancaman terhadap kebebasan pribadi, Skinner melihat tingkah 

laku sebagai produk dari kondisi-kondisi sebelum tindakan terjadi, 

sedangkan pandangan tradisional menganggapnya sebagai hasil dari 

perubahan spontan dalam diri individu. 

Menurut Skinner, pembelajaran tentang kepribadian hanya sah 

jika mengikuti kriteria ilmiah, yang melibatkan pengamatan sistematis 

dan sejarah belajar serta latar belakang unik individu. Skinner 

berpendapat bahwa individu adalah organisme yang mengakumulasi 

perilaku melalui proses belajar. Individu bukanlah agen penyebab 

perilaku, melainkan penghubung antara faktor lingkungan dan bawaan 

yang khas, yang bersama-sama menghasilkan perilaku tertentu pada 

individu tersebut. Skinner juga menguraikan berbagai teknik yang 

digunakan oleh teoritikus pembelajaran sosial yang tertarik pada 

modeling dan modifikasi perilaku. Berikut beberapa tekniknya: 

a. Pengekangan fisik: Mengontrol perilaku dengan cara membatasi 

gerakan fisik. Contohnya, seseorang menggenggam erat tangannya 

agar tidak mengambil makanan yang tidak sehat. 

b. Bantuan fisik: Mengendalikan perilaku dengan bantuan fisik. 

Misalnya, seorang siswa mengatur alarm untuk mengingatkannya 

agar berhenti bermain game dan mulai belajar. 

c. Mengubah stimulus: Mengganti stimulus yang diinginkan dengan 

stimulus lain. Contoh, seseorang yang mencoba berhenti merokok 

menggantinya dengan permen karet. 

d. Memanipulasi kondisi emosional: Mengubah suasana hati untuk 

membantu mengendalikan diri. Misalnya, seseorang menenangkan 

diri dengan mendengarkan musik sebelum menghadapi situasi 

yang menegangkan. 

e. Melakukan respon lain: Mengalihkan perilaku yang dapat 

menyebabkan konsekuensi negatif dengan tindakan lain. Misalnya, 

saat merasa marah, seseorang memilih untuk berjalan-jalan 

daripada berdebat. 

f. Penguatan positif diri: Memberikan penghargaan kepada diri 

sendiri setelah berhasil melakukan tindakan positif. Contoh, 

seseorang menghadiahi dirinya dengan menonton film favorit 

setelah menyelesaikan tugas yang sulit. 



30 

 

g. Menghukum diri sendiri: Menetapkan konsekuensi pada diri 

sendiri jika gagal mencapai tujuan. Misalnya, seseorang 

memutuskan untuk mengurangi waktu hiburannya jika tidak 

berhasil menyelesaikan target latihan harian. 25 

Skinner menggunakan pendekatan analisis fungsional untuk 

memahami dan mengontrol perilaku. Dalam analisis ini, perilaku 

dipelajari dalam konteks hubungan sebab-akibat, di mana suatu 

respons terjadi sebagai reaksi terhadap stimulus atau kondisi tertentu. 

Menurut Skinner, dengan menganalisis hubungan ini, dapat diketahui 

bahwa sebagian besar penyebab perilaku terletak pada peristiwa yang 

mendahuluinya, atau berada di lingkungan sekitar. Skinner percaya 

bahwa perilaku dapat dijelaskan dan dikendalikan dengan cara 

memanipulasi lingkungan di mana organisme tersebut berada. 

Misalnya, jika seseorang sering merasa cemas di tempat kerja, 

mengubah tata letak ruang atau mengurangi beban kerja bisa menjadi 

cara untuk mengurangi kecemasan tersebut.26  

  Aliran ketiga mencakup teori-teori yang menganggap bahwa 

manusia pada dasarnya dilahirkan dengan sifat baik. Dalam pandangan 

ini, perilaku manusia diarahkan dengan kesadaran, kebebasan, dan 

tanggung jawab melalui kekuatan positif yang berasal dari dalam 

dirinya sendiri, yang memfasilitasi pengembangan potensi 

kemanusiaannya secara penuh. Untuk berkembang secara positif, 

manusia tidak memerlukan pengarahan khusus, melainkan hanya 

membutuhkan lingkungan yang penuh penerimaan dan dukungan 

pribadi untuk memperkaya potensi positif yang ada dalam dirinya. 

Contoh utama dari pandangan ini adalah teori humanistik yang 

dikembangkan oleh Abraham Maslow27 dan Carl Rogers. 

  Humanisme menolak pandangan pesimis dan putus asa dari 

psikoanalisis serta konsep kehidupan sebagai "robot" menurut 

 
25 Alex Sobur, Psikologi Umum, Bandung:Pustaka Setia, 2003, hal. 310. 
26 Alwisol, Psikologi Kepribadian, Malang: UMM Press, 2005, hal. 401. 
27 Abraham Maslow, sebagai tokoh utama dalam psikologi humanistik memaparkan 

fokus utamanya adalah pada motivasi manusia, pertumbuhan pribadi, dan aktualisasi diri, yang 

lebih menekankan pada pengalaman subjektif dan kebutuhan psikologis bukan pada pada 

struktur atau fungsi otak sebagai pusat kepribadian. Meskipun Maslow sendiri tidak 

menekankan peran otak dalam teorinya, perkembangan ilmu pengetahuan telah membawa 

pendekatan baru yang mengintegrasikan prinsip-prinsip humanistik dengan temuan dari 

neurosains. Pendekatan ini dikenal sebagai neuropsikologi humanistik. Pendekatan 

neuropsikologi humanistic menunjukkan bahwa pemahaman tentang otak dapat memperkaya 

dan mendukung prinsip-prinsip humanistik dalam memahami perilaku dan pengalaman 

manusia seperti konsep diri, pilihan, dan penciptaan makna bersama. Dalam Eugene M. 

DeRobertis, “A Neuroscientific Renaissance of Humanistic Psychology” dalam Journal of 

Humanistic Psychology, Vol. 55 No. 3 Tahun 2015, hal. 323-345. 



31 

 

behaviorisme. Humanisme percaya bahwa manusia memiliki potensi 

untuk berkembang secara sehat dan kreatif. Dengan menerima 

tanggung jawab atas hidupnya sendiri, seseorang dapat mewujudkan 

potensinya dengan lebih kuat dibandingkan dengan pengaruh dari 

pendidikan orang tua, sekolah, atau tekanan sosial lainnya. Pandangan 

humanisme dalam kepribadian menitikberatkan pada beberapa hal 

berikut:28 

a. Humanisme menekankan bahwa organisme berperilaku sebagai 

satu kesatuan utuh, bukan sekadar kumpulan bagian-bagian yang 

terpisah. Jiwa dan tubuh dianggap sebagai dua aspek dari satu 

kesatuan, di mana perubahan pada satu bagian akan mempengaruhi 

bagian lainnya. Setiap bagian dari organisme diatur oleh hukum 

yang berlaku secara umum, dan pemahaman tentang hukum ini 

penting untuk memahami bagaimana setiap komponen berfungsi.  

b. Psikologi humanistik menyoroti perbedaan mendasar antara 

perilaku manusia dan binatang. Penelitian yang berfokus pada 

binatang sering kali melihat manusia sebagai mesin yang terdiri 

dari rangkaian refleks kondisi, tanpa mempertimbangkan 

karakteristik unik manusia seperti ide, nilai, keberanian, cinta, 

humor, cemburu, dosa, kebahagiaan, puisi, musik, ilmu 

pengetahuan, dan hasil pemikiran lainnya. Maslow berpendapat 

bahwa pandangan behaviorisme secara filosofis mengarah pada 

dehumanisasi. 

c. Menurut Maslow, manusia memiliki struktur psikologis yang 

sebanding dengan struktur fisik: mereka memiliki “kebutuhan, 

kemampuan, dan kecenderungan yang secara alami bersifat 

genetik.” Beberapa sifat ini umum bagi semua manusia, sementara 

yang lain bersifat unik pada setiap individu. Kebutuhan, 

kemampuan, dan kecenderungan ini menjadikan hakikat manusia 

secara esensial baik, atau setidaknya netral, bukan jahat. 

Pandangan Maslow ini merupakan pembaharuan dari pandangan 

sebelumnya yang menganggap kebutuhan dan kecenderungan 

manusia sebagai sesuatu yang buruk atau antisosial, seperti konsep 

dosa asal dalam agama atau id menurut Freud. Sifat jahat, 

destruktif, dan kekerasan bukanlah bawaan dari lahir, melainkan 

hasil dari frustrasi atau ketidakpuasan terhadap kebutuhan dasar. 

Maslow percaya bahwa manusia memiliki potensi untuk 

berkembang secara positif. 

d. Kreativitas adalah sifat universal yang dimiliki setiap manusia 

sejak lahir. Sama seperti biji yang tumbuh menjadi tanaman atau 

 
28 Hamim Rosyidi, Psikologi Kepribadian…, hal. 96. 



32 

 

burung yang terbang, manusia secara alami memiliki potensi untuk 

menjadi kreatif. Kreativitas ini adalah potensi yang dimiliki oleh 

setiap orang dan tidak memerlukan bakat atau kemampuan khusus. 

Namun, sayangnya, banyak orang kehilangan kreativitas mereka 

akibat proses “enkulturasi,” termasuk pendidikan formal. Hanya 

sedikit orang yang berhasil menemukan kembali potensi kreatif 

mereka yang murni, naif, dan spontan dalam melihat dunia. 

e. Pendekatan humanistik berfokus pada manusia yang sehat, kreatif, 

dan memiliki kemampuan untuk mengaktualisasikan diri. Menurut 

pendekatan ini, psikologi seharusnya memusatkan perhatian pada 

tema utama dalam kehidupan manusia, yaitu aktualisasi diri. 

Dalam hal ini, teori psikoanalisis dianggap kurang komprehensif 

karena dasarnya lebih pada perilaku abnormal atau gangguan 

psikologis. 

  Maslow mengembangkan teori motivasi manusia yang 

menggambarkan kebutuhan manusia dalam bentuk hierarki berjenjang 

dengan tujuan untuk menciptakan pribadi yang mencapai aktualisasi 

diri. Dalam hierarki ini, setiap tingkat kebutuhan harus terpenuhi 

terlebih dahulu sebelum seseorang dapat memenuhi kebutuhan pada 

tingkat berikutnya. Ada empat tingkatan kebutuhan dasar atau 

deficiency needs, dan satu tingkatan metaneeds atau kebutuhan 

pertumbuhan. Berikut hierarki kebutuhan Maslow: 

a. Kebutuhan Fisiologis, seperti makanan, minuman, udara, tempat 

tinggal, dan tidur. 

b. Kebutuhan keamanan, seperti stabilitas, proteksi, struktur hukum, 

keteraturan, dan kebebasan dari rasa aman. 

c. Kebutuhan memiliki dan cinta. 

d. Kebutuhan harga diri, seperti menghargai diri sendiri dan 

mendapatkan penghargaan dari orang lain. 

e. Kebutuhan akan aktualisasi diri mengacu pada dorongan untuk 

mencapai kepuasan batin melalui pencapaian potensi penuh 

seseorang. Ini melibatkan usaha untuk menyadari semua 

kemampuan dan bakat yang dimiliki, menjadi versi terbaik dari diri 

sendiri, serta mengejar kreativitas dan kebebasan dalam meraih 

prestasi tertinggi yang dapat dicapai. 

Hierarki ini bersifat bertahap, artinya kebutuhan pada tingkat 

yang lebih rendah harus relatif terpenuhi sebelum seseorang dapat 

merasakan atau termotivasi oleh kebutuhan pada tingkat yang lebih 

tinggi. Misalnya, kebutuhan fisiologis seperti makanan dan air harus 

dipenuhi terlebih dahulu sebelum seseorang merasakan kebutuhan 

akan rasa aman. Setelah kebutuhan fisiologis dan rasa aman terpenuhi, 

barulah muncul kebutuhan akan kasih sayang, dan seterusnya hingga 



33 

 

semua kebutuhan dasar terpenuhi, sehingga akhirnya muncul 

kebutuhan meta yang lebih tinggi.29 

Selain ketiga aliran besar dalam teori kepribadian yaitu 

psikoanalisis, behaviorisme, dan humanistik terdapat pula pendekatan 

lain yang secara eksplisit menempatkan otak sebagai pusat utama dari 

kepribadian manusia. Salah satu pendekatan yang terkenal dalam hal 

ini adalah hipotesis yang dilakukan oleh Antonio Damasio yang 

mengatakan bahwa rasa cinta, benci, amarah, kebaikan, kekejaman, 

solusi dan rencana semuanya menggambarkan kepribadian seseorang 

didasarkan pada kinerja saraf otak, membuktikan kalau otak selalu 

berinteraksi dengan tubuh.30  

Selanjutnya teori otak triune (Triune Brain Theory) yang 

dikembangkan oleh Paul D. MacLean. Teori ini menjelaskan bahwa 

otak manusia terdiri dari tiga lapisan evolusioner yang masing-masing 

memiliki peran dan fungsi tertentu dalam mengatur perilaku dan 

kepribadian. 31 Teori ini menjelaskan bagaimana otak berkembang 

dalam tiga tahap yang berbeda, masing-masing memiliki peran tertentu 

dalam pembentukan kepribadian dan perilaku manusia. Teori ini secara 

langsung menghubungkan struktur otak dengan fungsi-fungsi 

kepribadian dan perilaku. 

Teori ini mengusulkan bahwa otak manusia terdiri dari tiga 

bagian utama yang terkait dengan tahap evolusi tertentu, yaitu:  

a. Otak Reptil (Reptilian Brain)32 

Otak reptil merupakan bagian otak yang paling primitif 

dan evolusioner. Bagian ini mencakup struktur dasar seperti 

brainstem (batang otak) dan cerebellum (otak kecil). Otak reptil 

bertanggung jawab untuk fungsi-fungsi dasar yang mendukung 

kelangsungan hidup, seperti refleks dasar, insting bertahan hidup, 

kontrol pernapasan, serta keinginan untuk menghindari bahaya. 

Otak reptil dianggap berperan dalam pengendalian 

perilaku dasar, termasuk agresi, keinginan untuk bertahan hidup, 

dan insting untuk dominasi. Ini terkait dengan aspek kepribadian 

 
29 Seto Mulyadi, Warda Lisa, dan Astri Nur Kusumastuti, Psikologi Kepribadian…, 

hal. 87. 
30Antonio Damasio, Memahami Kerja Otak: Mengendalikan Emosi dan Mencerdaskan 

Nalar, terj. Yudi Santoso dari judul “Descartes’s Error: Emotion, Reason, and The Human 

Brain”, Yogyakarta: Pustaka Baca, 2009, hal. xxiv. 
31 Paul D. MacLean, A Triune Concept of The Brain and Behaviour, Kanada: Toronto 

Press, 1973, hal. 8-21. 
32 Terletak di bagian paling bawah otak, mencakup batang otak (yang menghubungkan 

otak ke sumsum tulang belakang) dan basal ganglia (struktur yang ada di bagian dalam otak 

besar, dekat batang otak. Dalam https://www.interaction-design.org/literature/article/the-

concept-of-the-triune-brain. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul 12.00 WIB. 

https://www.interaction-design.org/literature/article/the-concept-of-the-triune-brain
https://www.interaction-design.org/literature/article/the-concept-of-the-triune-brain


34 

 

yang lebih reaktif dan instinktif yang lebih berfokus pada 

kepentingan individu. 

b. Otak Limbik (Limbic Brain)33 

Otak limbik terdiri dari beberapa struktur, termasuk 

amigdala, hipokampus, dan hipotalamus. Bagian ini berperan 

penting dalam pengolahan emosi, ingatan jangka panjang, dan 

motivasi. Otak limbik juga terlibat dalam hubungan sosial dan 

interaksi antarindividu. 

Otak limbik dikaitkan dengan pembentukan emosi dan 

mood yang sangat penting dalam kepribadian manusia. Perasaan 

seperti cinta, takut, kepercayaan, serta reaksi emosional yang 

kuat sebagian besar dipengaruhi oleh aktivitas di otak limbik. Ini 

adalah pusat bagi perasaan dan emosi yang menjadi inti dari 

banyak aspek kepribadian. 

c. Neokorteks (Neocortex)34 

Neokorteks adalah bagian otak yang lebih baru secara 

evolusi dan bertanggung jawab atas fungsi-fungsi yang lebih 

kompleks, seperti berpikir rasional, penalaran logis, berbahasa, 

dan memori kerja. Bagian ini juga terlibat dalam kemampuan 

berpikir abstrak, perencanaan jangka panjang, dan pengambilan 

keputusan. 

Neokorteks berperan dalam pengolahan informasi yang 

lebih kompleks, memungkinkan individu untuk merencanakan 

tindakan, memecahkan masalah, dan mengatur perilaku 

berdasarkan pemikiran rasional. Kepribadian yang lebih 

terstruktur, berorientasi pada tujuan, dan rasional dipengaruhi 

oleh aktivitas di bagian otak ini. 

Dari penjabaran di atas mengenai berbagai teori kepribadian 

manusia baik dari aliran psikoanalisis, behaviorisme, humanistik, 

hingga teori otak triune dapat disimpulkan bahwa keseluruhan gagasan 

para ahli tersebut cenderung merujuk pada aspek-aspek biologis dan 

fisiologis, khususnya otak, sebagai pusat pengendali dan penentu 

pembentukan kepribadian manusia. Meskipun pendekatan ini 

memberikan kontribusi penting dalam memahami struktur dan proses 

 
33 Terletak di atas batang otak, mengelilingi bagian tengah otak. Struktur penting dalam 

system ini mencakup Amigdala, Hipokampus dan Hipotalamus. Elmira Anderzhanova, et.al., 

“Animal models in psychiatric reseach: The RDoC system as a new framework for 

endophenotype-oriented translational neuroscience” dalam Jurnal Neurobiology of Stress, 

Vol. 7 Tahun 2017, hal. 47-56. 
34 Neokorteks merupakan lapisan terluar dari otak besar. Tampak sebagai bagian otak 

yang berlipat-lipat dan berkerut. Elmira Anderzhanova, et.al., “Animal models in psychiatric 

reseach…, hal. 47-56. 



35 

 

kepribadian secara ilmiah, namun semuanya mengarah pada 

kesimpulan bahwa dasar pembentukan kepribadian lebih difokuskan 

pada fungsi neurologis otak. 

Akan tetapi, dari pembahasan tersebut juga tampak bahwa teori-

teori ini belum secara menyeluruh membahas atau memasukkan 

dimensi non-material lainnya, seperti hati (qalb), jiwa (nafs), dan ruh, 

yang dalam perspektif keilmuan Islam diyakini memiliki peran penting 

dalam membentuk kepribadian manusia secara utuh dan holistik. 

Dengan demikian, pendekatan barat ini dapat dianggap belum 

sepenuhnya lengkap dalam menjelaskan kepribadian manusia dari 

keseluruhan dimensi fitrah dan eksistensinya sebagai makhluk spiritual, 

moral, dan rasional. 

 

2. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Kepribadian 

Dalam psikologi Barat Ada tiga aliran utama yang memiliki 

pandangan berbeda mengenai faktor-faktor yang membentuk 

kepribadian, yaitu nativisme, empirisme, dan konvergensi. 

a. Aliran Nativisme 

   Aliran nativisme berakar pada tradisi Leibnitzian, yang 

menekankan pada kemampuan bawaan dalam setiap individu, 

sehingga faktor lingkungan, termasuk pendidikan, dianggap memiliki 

pengaruh yang minimal terhadap pembentukan kepribadian. Menurut 

pandangan ini, segala sesuatu yang membentuk kepribadian seseorang 

sudah ditentukan oleh faktor-faktor yang diwariskan sejak lahir. 

Misalnya, jika orang tua memiliki kepribadian sebagai seorang 

Muslim, kemungkinan besar anaknya akan memiliki kepribadian yang 

sama. Aliran nativisme memandang hereditas atau pewarisan sifat-

sifat dari orang tua kepada anak sebagai faktor utama yang 

menentukan kepribadian. Pewarisan ini mencakup semua karakteristik 

yang diturunkan dari orang tua ke anaknya. 

Dasar asumsi aliran nativisme adalah bahwa kepribadian anak 

dan orang tua cenderung memiliki banyak kesamaan, baik secara fisik 

maupun psikis. Setiap manusia mewarisi gen dari orang tuanya, dan 

gen ini akan diturunkan kepada anak. Oleh karena itu, penganut 

nativisme meyakini bahwa bayi lahir dengan sifat-sifat baik dan buruk 

yang sudah ditentukan oleh gen orang tuanya. Kepribadian seseorang 

dianggap sepenuhnya ditentukan oleh faktor bawaan sejak lahir, dan 

lingkungan dianggap tidak mampu mengubah baik atau buruknya 

kepribadian tersebut. 

Ajaran aliran nativisme cenderung bersifat pesimistis, karena 

penganutnya memiliki pandangan pesimis terhadap kemampuan 

manusia untuk mengembangkan kepribadian di luar apa yang telah 



36 

 

ditentukan oleh warisan genetik. Mereka percaya bahwa kepribadian 

anak sepenuhnya ditentukan oleh hukum-hukum pewarisan. Arthur 

Schopenhauer, tokoh utama aliran ini, menekankan pentingnya inti 

privasi atau jati diri dalam kepribadian manusia. 35 

Berdasarkan uraian di atas, aliran nativisme pada dasarnya 

mengabaikan konsep fitrah karena melepaskan diri dari ikatan agama 

yang transendental. Dalam pandangan ini, manusia seolah-olah 

menuhankan orang tua, karena mereka dianggap sebagai sumber 

utama dalam pewarisan kepribadian.  

b. Aliran Empirisme 

Aliran empirisme berlawanan dengan pandangan nativisme. 

Empirisme, yang berarti pengalaman, juga dikenal sebagai 

environmentalisme, menekankan peran lingkungan sebagai faktor 

utama yang membentuk kepribadian seseorang. 36  Aliran ini tidak 

mengakui adanya potensi kepribadian bawaan sejak lahir. Menurut 

pandangan ini, lingkungan memiliki pengaruh yang sangat besar 

terhadap perkembangan kepribadian seseorang. Asumsi psikologis 

yang mendasari aliran empirisme adalah bahwa manusia lahir dalam 

keadaan netral, tanpa pembawaan kepribadian tertentu. 

Inti ajaran aliran ini adalah bahwa kepribadian seseorang dapat 

berubah dan berkembang melalui usaha dan rangsangan yang kuat dari 

lingkungan. Kepribadian manusia bukanlah sesuatu yang telah 

ditentukan secara tetap atau diprogram seperti robot, apalagi ditentukan 

oleh nasib. Dengan demikian, aliran empirisme memberikan kontribusi 

penting dalam pemikiran tentang bagaimana manusia dapat 

membentuk kepribadian yang ideal. 

John Locke adalah tokoh utama aliran empirisme, yang 

mengembangkan teori "tabula rasa," yang menggambarkan bahwa 

anak yang baru lahir seperti selembar kertas putih yang bersih. 

Pengalaman empiris dari lingkungan memainkan peran besar dalam 

membentuk perkembangan kepribadian manusia. 

c. Aliran Konvergensi 

Aliran ini berpendapat bahwa kepribadian seseorang dibentuk 

oleh kombinasi antara bakat atau keturunan dan pengaruh lingkungan, 

dengan keduanya memiliki peran penting. Aliran konvergensi ini 

menekankan adanya interaksi antara faktor bawaan yang dimiliki sejak 

lahir dan faktor pengalaman yang didapatkan dari lingkungan sekitar. 

Aliran ini mempertemukan teori nativisme dan empirisme. 

 
35 Ujam Jaenudin, Teori-Teori Kepribadian, Bandung: Pustaka Setia, 2015, hal. 24. 
36 Sumadi Suryabrata, Psikologi Kepribadian…, hal. 85. 



37 

 

William Stern, seorang ahli pendidikan asal Jerman, adalah 

perintis aliran ini. Ia berpendapat bahwa seorang anak lahir dengan 

sifat bawaan, baik atau buruk, namun sifat-sifat tersebut tidak akan 

berkembang dengan optimal tanpa dukungan lingkungan yang 

sesuai.37 Oleh karena itu, inti dari ajaran aliran konvergensi adalah 

bahwa kepribadian seseorang tidak hanya ditentukan oleh faktor 

genetik atau keturunan, dan juga tidak hanya oleh lingkungan. 

Kepribadian seseorang terbentuk melalui perpaduan antara kedua 

faktor tersebut, yakni hasil kerja sama antara elemen-elemen yang ada 

dalam diri individu dan faktor-faktor eksternal, yang bersama-sama 

membentuk pribadi yang ideal. 

Ketiga aliran di atas memiliki kelebihan, namun tetap terbatas 

dalam sudut pandangnya. Nativisme terlalu fatalistik, empirisme 

terlalu optimistik terhadap lingkungan, sedangkan konvergensi meski 

lebih moderat, tetap hanya membahas aspek biologis dan sosial secara 

materialistik. Ketiganya cenderung mengabaikan dimensi spiritual, 

transendental, dan hubungan manusia dengan Tuhan. 

 

3. Karakteristik Kepribadian 

Hurlock mengidentifikasi sebelas karakteristik yang 

menunjukkan penyesuaian atau kepribadian yang sehat. Berikut adalah 

penjelasan dari setiap karakteristik tersebut:38 

a. Mampu menilai diri secara realistis. Seseorang dengan 

kepribadian yang sehat memiliki kemampuan untuk melihat 

dirinya dengan jujur dan objektif, mengenali kekuatan dan 

kelemahannya tanpa berlebihan atau meremehkan diri sendiri. 

b. Mampu menilai situasi secara realistis. Orang dengan penyesuaian 

yang sehat dapat menilai situasi atau masalah yang dihadapinya 

dengan cara yang realistis, tidak terlalu optimis atau pesimis, dan 

mampu menghadapi kenyataan sebagaimana adanya. 

c. Mampu menilai prestasi yang diperoleh secara realistis. Seseorang 

yang sehat secara emosional dapat menilai pencapaian atau 

kegagalannya dengan cara yang objektif, tanpa terlalu berpuas diri 

atau merasa rendah diri. 

d. Menerima tanggung jawab. Orang dengan kepribadian yang sehat 

siap dan mampu untuk mengambil tanggung jawab atas tindakan 

dan keputusan yang diambilnya, baik dalam situasi pribadi 

maupun sosial. 

 
37 Umar Tirharahardja dan La Sule, Pengantar Pendidikan, Jakarta: Rineka Cipta, 199 
38 Syamsu Yusuf dan Juntika Nurihsan, Teori Kepribadian…, hal. 12-14. 



38 

 

e. Kemandirian. Kemandirian menunjukkan kemampuan seseorang 

untuk mengatur dirinya sendiri, membuat keputusan, dan 

bertindak tanpa terlalu bergantung pada orang lain. 

f. Dapat mengontrol emosi. Individu yang sehat secara emosional 

mampu mengendalikan perasaannya, tidak mudah terbawa oleh 

emosi, dan dapat mengekspresikan perasaannya dengan cara yang 

tepat. 

g. Berorientasi tujuan. Orang dengan kepribadian yang sehat 

memiliki tujuan yang jelas dalam hidupnya dan berusaha 

mencapainya dengan cara yang terencana dan terarah. 

h. Berorientasi keluar. Ini berarti seseorang cenderung berfokus pada 

lingkungan sekitarnya, menunjukkan minat terhadap orang lain, 

dan aktif dalam interaksi sosial. Barret Leonard mengemukakan 

sifat -sifat individu yang berorientasi keluar,39 yaitu: menghargai 

orang lain seperti dirinya sendiri, merasa nyaman dan terbuka 

terhadap orang lain, tidak membiarkan dirinya dimanfaatkan untuk 

menjadi korban orang lain dan tidak mengorbankan orang lain 

karena kekecewaan dirinya. 

i. Penerimaan sosial. Seseorang dengan kepribadian yang sehat 

biasanya diterima dengan baik dalam masyarakat, mampu 

beradaptasi dengan norma-norma sosial, dan memiliki hubungan 

yang positif dengan orang lain. 

j. Memiliki filsafat hidup. Orang dengan kepribadian yang sehat 

memiliki nilai-nilai atau prinsip-prinsip hidup yang memberikan 

panduan dalam bertindak dan membuat keputusan. 

k. Berbahagia. kebahagiaan adalah tanda dari penyesuaian yang sehat. 

Seseorang dengan kepribadian yang sehat cenderung merasa puas 

dan bahagia dengan hidupnya. 

  Kepribadian yang tidak sehat biasanya ditandai dengan sejumlah 

karakteristik berikut:40 

a. Mudah marah. Seseorang dengan kepribadian tidak sehat 

cenderung cepat marah atau menunjukkan kemarahan secara 

berlebihan dalam berbagai situasi. 

b. Sering merasa tertekan. Individu ini sering mengalami perasaan 

tertekan atau stres yang berkepanjangan, yang dapat memengaruhi 

kesejahteraan mental dan fisik mereka. 

 
39 Elizabeth B. Hurlock, Personality Development, New York: McGraw-Hill Book 

Company, 1974. 
40 Syamsu Yusuf dan Juntika Nurihsan, Teori Kepribadian…, hal. 14. 



39 

 

c. Menunjukkan kekhawatiran dan kecemasan. Kepribadian yang 

tidak sehat sering diwarnai oleh perasaan khawatir dan cemas yang 

berlebihan terhadap berbagai aspek kehidupan. 

d. Bersikap kejam dan mengganggu orang lain atau binatang. Orang 

dengan kepribadian tidak sehat mungkin menunjukkan perilaku 

kekerasan atau agresif terhadap orang yang lebih muda atau 

binatang. 

e. Ketidakmampuan untuk menghindari perilaku menyimpang. 

Meskipun telah diberi peringatan atau hukuman, mereka sulit 

untuk mengubah perilaku menyimpang mereka. 

f. Memiliki kebiasaan berbohong. Kebohongan yang sering dan 

kebiasaan untuk tidak jujur adalah tanda dari kepribadian yang 

tidak sehat. 

g. Hiperaktif. Orang dengan kepribadian tidak sehat seringkali terlalu 

aktif secara fisik atau mental, yang bisa menyebabkan gangguan 

dalam fungsi sehari-hari. 

h. Bersikap memusuhi otoritas. Mereka mungkin menunjukkan sikap 

menentang atau memusuhi bentuk-bentuk otoritas, seperti atasan 

atau peraturan yang ada. 

i. Senang mengkritik dan mencemooh orang lain. Orang ini sering 

kali mengkritik atau mencemooh orang lain secara berlebihan, 

menunjukkan kurangnya empati dan penghargaan terhadap orang 

lain. 

j. Sulit tidur. Masalah tidur, seperti insomnia atau tidur yang tidak 

nyenyak, sering dialami oleh individu dengan kepribadian yang 

tidak sehat. 

k. Kurang memiliki rasa tanggung jawab. Mereka mungkin 

menunjukkan kurangnya tanggung jawab dalam memenuhi 

kewajiban atau menghadapi konsekuensi dari tindakan mereka. 

l. Kurang kesadaran untuk mentaati ajaran agama. Ketiadaan 

kesadaran atau kepatuhan terhadap ajaran agama dapat menjadi 

indikator dari kepribadian yang tidak sehat. 

m. Bersikap pesimis dalam menghadapi kehidupan. Mereka sering 

kali memiliki pandangan negatif atau pesimis terhadap kehidupan 

dan masa depan mereka. 

n. Kurang bergairah dalam menjalani kehidupan. Kekurangan 

motivasi atau gairah dalam menjalani aktivitas sehari-hari juga 

dapat menandai kepribadian yang tidak sehat. 

Secara umum, Hurlock menekankan aspek psikologis dan sosial 

dalam menilai sehat atau tidaknya kepribadian seseorang. Namun, Ia 

tidak memasukkan dimensi religius memandang manusia sebagai 



40 

 

makhluk holistik yang tidak hanya bertanggung jawab pada diri dan 

sesama, tetapi juga pada Tuhan. 

 

C. Kepribadian dalam Psikologi Islam 

Struktur kepribadian merupakan aspek-aspek atau elemen-

elemen yang karenanya kepribadian manusia terbentuk. Khayr al-Dîn 

al-Zarkalî mengatakan bahwa studi tentang diri manusia dapat dilihat 

melalui tiga sudut, yaitu:41 

1. Jasad (fisik): Merujuk pada tubuh atau bentuk fisik organisme, 

termasuk apa saja yang menjadi karakteristik dan sifat-sifat unik 

dari fisik tersebut. 

2. Jiwa (psikis): Menunjuk pada aspek non-fisik dari organisme, 

yakni hakikat dan sifat-sifat unik yang berhubungan dengan mental 

dan emosional. 

3. Jasad dan jiwa (psikofisik): Menggambarkan interaksi antara fisik 

dan mental, yang tampak dalam bentuk perilaku, tindakan, gerakan, 

dan sebagainya. 

Dalam terminologi Islam, ketiga kondisi tersebut dikenal 

dengan istilah al-jasad atau al-jism, al-rûh, dan al-nafs. Jasad merujuk 

pada aspek fisik atau biologis manusia. Jasad sifatnya kasar dan 

indrawi atau empiris, naturnya buruk, asalnya dari tanah bumi, dan 

kecenderungannya ingin mengejar kenikmatan duniawi dan material. 

Roh mengacu pada aspek psikologis atau psikis manusia. Sifatnya 

halus dan gaib, naturnya baik, asalnya dari hembusan langsung dari 

Allah Swt., dan kecenderungannya mengejar kenikmatan samawi. 

sementara nafs adalah aspek psikofisik yang mencerminkan sinergi 

antara jasad dan roh. Dengan nafs maka masing-masing keinginan 

jasad dan roh dalam diri manusia dapat terpenuhi.42 

 

1. Struktur Jasad atau Jism 

Jism merupakan diri manusia yang terdiri atas struktur 

organisme fisik. 43  Dalam aspek fisik, proses penciptaan manusia 

memiliki kesamaan dengan hewan dan tumbuhan, karena semuanya 

 
41 Khayr al-Dîn al-Zarkalî, Rasâil Ikhwân al-Shafâ wa Khalân al-Wafâ, Beirut: Dar 

Shadîr, 1957, hal.319. 
42 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 62. 
43  Term al-jism sama artinya dengan al-jasad, hanya saja al-jism lebih umum 

dibandingkan al-jasad. Menurut al-khalil, term jasad tidak boleh dipergunakan untuk selain 

spesies manusia, sedangkan jism untuk seluruh tubuh pada umumnya. Abdul Mujib, Teori 

Kepribadian Perspektif Psikologi Islam Edisi Kedua, Depok: Rajawali Pers, 2022, hal. 65. 



41 

 

merupakan bagian dari alam fisik. Setiap makhluk hidup di alam materi 

terdiri dari unsur-unsur yang sama, yaitu tanah, api, udara, dan air.44 

Keempat unsur tersebut pada dasarnya adalah materi tak 

bernyawa. Mereka baru akan hidup ketika diberi energi kehidupan 

yang disebut sebagai nyawa, karena nyawa adalah sumber kehidupan 

manusia. Ibnu Maskawaih menyebut energi ini sebagai al-hayâh,45 

sementara al-Ghazali menyebutnya al-rûh jasmaniyyah. 46  Energi 

hidup ini adalah vitalitas fisik manusia, yang memungkinkan manusia 

untuk bernafas, merasakan sakit, merasakan panas dan dingin, pahit 

dan manis, serta merasa haus dan lapar. 

Nyawa dalam diri manusia sudah ada sejak bergabungnya sel 

pria dan wanita. Sementara itu, roh hadir setelah embrio berusia empat 

bulan di dalam kandungan. Nyawa dimiliki oleh manusia dan hewan, 

sedangkan roh hanya dimiliki oleh manusia.47 Nyawa memiliki batas 

waktu yang disebut ajal, sedangkan roh tetap hidup sebelum dan 

sesudah keberadaan nyawa manusia. Nyawa menyatu dengan seluruh 

organ tubuh, dengan jantung sebagai pusat peredarannya. Ketika organ 

vital rusak atau tidak berfungsi sebagaimana mestinya, nyawa akan 

meninggalkan tubuh, menyebabkan kematian. Kerusakan organ tubuh 

ini bisa disebabkan oleh tindakan manusia sendiri, seperti bunuh diri, 

kecelakaan, dan sebagainya. 

Aspek fisik manusia tunduk pada sunnatullah, seperti penuaan 

dan kematian. Menurut Ikhwan al-Shafa, kematian tubuh manusia 

disebabkan oleh dua faktor, yaitu:  

a. Kematian yang terjadi karena tubuh telah menua, di mana tubuh 

telah menjalankan fungsinya sepanjang waktu, sehingga organ-

organ melemah. 

 
44 Ikhwan al-Shafa menyebutkan empat unsur materi tersebut sebagai unsur terendah 

yang kemudian menjadi materi gabungan, yaitu asap, lumpur, mineral, tumbuhan, hewan, dan 

manusia. Api memiliki natur panas, udara memiliki natur dingin, air memiliki natur basah, dan 

tanah memiliki natur kering. Sirajuddin Zar, Konsep Penciptaan Alam dalam Pemikiran Islam, 

Sains, dan Al-Qur`an, Jakarta: RajaGrafindo Persada, 1994, hal. 156. 
45 Ibn Maskawaih, dalam Muhaimin, Abdul Mujib, Pemikiran Pendidikan Islam, kajian 

Filosofik dan Kerangka Dasar Operasionalisasinya, Bandung: Trigenda Karya, 1993, hal. 11. 
46 Ruh Jasmaniah adalah roh yang bersemayam dalam tubuh manusia, berupa zat yang 

sangat halus dan berasal dari area jantung, yang berfungsi sebagai pusat bagi seluruh pembuluh 

darah. Zat ini memberikan kemampuan kepada manusia untuk hidup, bergerak, dan merasakan 

berbagai sensasi. Inilah yang dikenal sebagai nyawa., Qomarul Hadi, Membangun Manusia 

Seutuhnya, Sebuah Tinjauan Antropologis, Bandung: al-Ma’arif, 1981, hal. 135. 
47 Menurut Ja’far Ibnu Harb, bahwa roh berbeda dengan nyawa, sebab nyawa bersifat 

‘aradh (sifat) sedangkan roh bersifat jawhar(subtantif). Abdul Mujib, Teori…, hal. 66. 



42 

 

b. Kematian yang disebabkan oleh masuknya sesuatu yang 

merusak tubuh manusia.48 

Tubuh fisik manusia memiliki sifat alami tersendiri, yaitu:  

a. Berasal dari alam ciptaan, memiliki bentuk, rupa, kualitas, 

ukuran, mampu bergerak dan diam, serta tersusun dari berbagai 

organ (al-Farabi).49 

b. Dapat bergerak, memiliki sensasi, berkarakter kasar dan gelap, 

serta tidak berbeda dengan benda-benda lainnya (al-Ghazali).50 

c. Terdiri dari komponen materi. 

d. Bersifat material dan hanya mampu memahami hal-hal konkret, 

tidak bisa menangkap yang abstrak. Ketika ia fokus pada satu 

bentuk, perhatian terhadap bentuk sebelumnya hilang saat 

berpindah ke bentuk lain (Ibnu Rusyd).51 

e. Memiliki sifat indrawi, empiris, dan dapat digambarkan. Ia 

tersusun dari dua substansi: yang sederhana dan yang berakal, 

namun secara alami mati. Kehidupannya bersifat sementara 

karena dipengaruhi oleh Nafs. Nafs membuatnya hidup, 

bergerak, dan memberikan kekuatan serta tanda. Tubuh bersifat 

duniawi. Selain itu, tubuh manusia memiliki sifat negatif, di 

mana keburukannya disebabkan oleh beberapa hal: tubuh 

menjadi penjara bagi roh, kesibukannya menghalangi roh untuk 

beribadah kepada Allah Swt., dan dalam keterbatasannya, 

tubuh tidak mampu mencapai pengenalan akan Allah Swt. 

(Ikhwan al-Shafa).52 

 

2. Struktur al-Rûh 

Para ilmuwan Muslim belum mencapai kesepakatan mengenai 

definisi roh atau al-Rûh. Pendapat mengenai hakikat roh dapat dibagi 

menjadi tiga kelompok utama, yaitu:  

a. Materialisme: Menurut pandangan ini, roh dianggap sebagai 

materi, meskipun berbeda dari tubuh fisik. Ketika tubuh hancur, 

roh juga ikut musnah.53 Roh menyebar ke seluruh tubuh manusia 

dan bertanggung jawab atas kehidupan, gerak, perasaan, dan 

kehendak. Roh sebagai darah yang murni dan terhindar dari 

 
48 Ikhwan al-Shafa, Rasâil Ikhwân al-Shafa wa Khalan al-Wafâ, Beirut: Dar Sadir, 

1957, hal. 295. 
49 Ahmad Daudy, Kuliah Filsafat Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1989, hal. 40-41 
50 Ahmad Daudy, Kuliah Filsafat Islam…, hal. 40-41 
51 M. Iqbal, The Development of Metaphysics in Persia: A Contribution to the History 

of Muslim Philosophy, alih Bahasa Jaboer Ayoeb, Bandung: Mizan, 1992, hal. 54 
52 Ikhwan al-Shafa, Rasail Ikhwan al-Shafa…, hal. 343. 
53 Ahmad Hanafi, Pengantar Filsafat Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1990, hal. 123. 



43 

 

kotoran, sebab darah merupakan elemen pokok kehidupan manusia, 

sedangkan roh tidak lain dari nyawa. 

b. Spiritualisme: Roh dipandang sebagai substansi yang bersifat non-

fisik dan tidak memiliki karakteristik jasmani. Roh tidak tersusun 

dari materi karena sifatnya abstrak dan mampu menangkap 

beberapa bentuk sekaligus, tanpa kehilangan bentuk yang 

sebelumnya. Roh diciptakan secara langsung, tanpa proses 

biologis, dan tidak terdiri dari unsur-unsur materi, meskipun ia 

memiliki berbagai daya. Roh tidak hancur ketika tubuh rusak, 

bahkan keberadaannya mendahului pembentukan tubuh fisik. 54 

Roh dianggap sebagai unsur kelima selain api (panas), udara 

(dingin), air (lembab), dan tanah (kering). Oleh karena itu, roh 

tidak bersifat material, melainkan merupakan al-Qudrah al-

Ilâhiyyah (kekuatan ketuhanan).55 

c. Gabungan dari materialisme-spiritualisme. Roh merupakan 

kesatuan jiwa (al-nafs) dan badan.56 

Roh pada dasarnya memiliki sifat yang baik dan berorientasi 

pada kehidupan akhirat. Roh merupakan esensi yang berasal dari langit, 

berada di alam spiritual. Ia hidup melalui hakikatnya sendiri tanpa 

memerlukan makanan, minuman, atau kebutuhan fisik lainnya. Roh 

adalah substansi yang memiliki natur tersendiri Menurut beberapa ahli 

roh memiliki natur: 

a. Menurut Ibnu Sina roh adalah kesempurnaan awal jism alami 

manusia yang tinggi dan memiliki kehidupan dengan daya. 

b. Menurut Ibn Sina roh berasal dari alam perintah yang mempunyai 

sifat yang berbed dengan jasad. Hal itu dikarenakan ia dari Alllah 

Swt., walupun ia tidak sama dengan zat Allah Swt. 

c. Al-Ghazali mengatakan bahwa roh ini merupakan lathifah 

(sesuatu yang halus) yang bersifat rohani. Ia dapat berpikir, 

mengingat, mengetahui dan sebagainya. Ia juga sebagai 

penggerak bagi keberadaan jasad manusia yang memiliki sifat 

ghoib. 

d. Ibnu Rusyd mengatakan bahwa ruh sebagai citra kesempurnaan 

awal bagi jasad alami yang organik. Kesempurnaan awal ini 

karena roh dpat dibedakan dengan kesempurnaan yang lain yang 

merupakan pelengkap dirinya, seperti yang terdapat pada 

berbagai perbuatan. Sedangkan disebut organik karena roh 

menunjukkan jasad yang terdiri dari organ-organ.57 

 
54 Ahmad Daudy, Kuliah Filsafat Islam…, hal. 59. 
55 Al-Ghazali, Kimya`u al-Sa’adat, Beirut: al-Maktabat al-Sa’biyat, tt., hal. 111. 
56 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 75.  
57 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 76. 



44 

 

Secara teoretis, roh manusia terbagi menjadi dua bagian:  

a. Roh al-munazzalah, yaitu roh yang tetap murni dan hanya 

berhubungan dengan zatnya sendiri. Roh ini merupakan potensi 

rohani yang langsung diturunkan oleh Allah Swt. kepada 

manusia. Karena bersifat tetap, roh ini tidak berubah, sebab 

perubahan dalam roh al-munazzalah akan mengubah esensi dan 

eksistensi manusia. Roh ini disebut sebagai potensi fitriah atau 

alami yang menjadi inti dari diri manusia, dengan fungsi untuk 

memotivasi perilaku dan membimbing kehidupan nafsani 

manusia. 

b. Roh al-gharizah atau nafsaniyah, yaitu roh yang berhubungan 

dengan jasmani. Roh ini dipengaruhi oleh roh al-munazzalah, 

yang memancarkan cahaya Ilahi ke dalam hati manusia, 

menerangi akal budi, serta mengendalikan dorongan-dorongan 

rendah.58  

Fazlur Rahman menyatakan bahwa wujud roh al-munazzalah 

adalah amanah, yang merupakan inti kodrat manusia yang diberikan 

sejak awal penciptaan.59  Amanah ini memberikan keunikan kepada 

manusia dibandingkan dengan makhluk lain. Secara etimologis, 

amanah berarti kepercayaan atau titipan. Menurut Ibn Qayyim, amanah 

juga bermakna janji dan kesaksian. 

 

3. Struktur Nafs 

Istilah Nafs dalam Al-Qur`an memiliki beragam makna. 

Menurut Achmad Mubarak, terdapat tujuh makna dari kata nafs, yaitu: 
60 

a. Nafs sebagai sisi dalam manusia yang melahirkan tingkah laku. 

Dalam nafs diperlukan optimalisasi fungsinya untuk 

menggerakkan tingkah laku manusia dalam melakukan 

perubahan. 

b. Nafs sebagai roh. 

c. Nafs sebagai jiwa. 

d. Nafs sebagai totalitas manusia, yang memiliki dimensi jiwa dan 

raga. 

e. Nafs berarti diri atau seseorang. 

f. Nafs berarti diri Tuhan. 

 
58 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 79-80. 
59 Fazlur Rahman, dalam Budhy Munawar Rachman (editor), Kontekstualisasi Doktrin 

Islam dalam sejarah, jakarta: Paramadina, 1995, hal. 77. 
60  Achmad Mubarok, Jiwa dalam Al-Qur`an; Solusi Krisis Kerohanian Manusia 

Modern, Jakarta: Paramadina, 2000, hal. 44-53. 



45 

 

g. Nafs berarti sesuatu. 

Dalam konteks ini, nafs merujuk pada aspek psikofisik manusia, 

di mana jasad dan roh telah bersinergi. Nafs memiliki sifat gabungan 

antara jasmani dan rohani. Jika ia cenderung pada aspek jasmani, 

perilakunya akan menjadi buruk dan membawa kehancuran. Namun, 

jika ia mengarah pada sifat rohani, hidupnya akan menjadi baik dan 

mencapai keselamatan.  

Nafs adalah dimensi yang tidak terukur luasnya. Ia 

mencerminkan keseluruhan alam semesta, karena nafs dianggap 

sebagai miniatur dari semesta itu sendiri. Segala sesuatu yang ada di 

alam semesta tercermin dalam nafs. Begitu pula, setiap kekuatan yang 

ada dalam nafs tergambar di alam semesta. Oleh karena itu, siapa pun 

yang mampu menguasai dirinya, akan mampu menguasai alam 

semesta.61 

Nafs adalah potensi jasmani dan rohani yang sudah melekat 

pada manusia sejak jasadnya siap menerima, yaitu sekitar usia empat 

bulan dalam kandungan. Potensi ini tunduk pada hukum-hukum yang 

bersifat jasmani dan rohani. Meskipun seluruh potensinya bersifat laten, 

ia dapat diaktualisasikan jika manusia berusaha untuk 

mengembangkannya. Setiap komponen dalam nafs memiliki kekuatan 

laten yang mampu mendorong perilaku manusia. Aktualisasi dari nafs 

ini mencerminkan kepribadian seseorang, yang dipengaruhi oleh 

beberapa faktor seperti usia, pengalaman, pendidikan, pengetahuan, 

lingkungan, dan faktor lainnya. 

Nafs memiliki beberapa daya dan natur. Menurut Bigot, daya 

kejiwaan manusia dibagi menjadi dua bagian (dikotomi), yaitu: 

kemampuan manusia untuk menerima rangsangan dari luar, yang 

berkaitan dengan pengenalan atau kognisi; dan kemampuan manusia 

untuk mengekspresikan apa yang terjadi di dalam jiwanya, yang 

berkaitan dengan motif dan kemauan atau konasi. Konsep ini memiliki 

kelemahan yaitu tidak terdapatnya proses kejiwaan manusia yang 

berhubungan dengan perasaan (emosi).62 

Sementara itu, ahli jiwa falsafi-tasawufi mengungkap tiga daya 

yang terdapat pada jiwa manusia, yaitu kognisi, konasi, dan emosi. Hal 

ini senada dengan pendapat Ki hajar Dewantara. 63  Berikut 

pembagiannya:  

a. Daya qalb atau qalbu  

 
61 Sayyid Husein Nashr, Tasaw.uf Dulu dan Sekarang, Jakarta: Firdaus, 1994, hal 18. 
62 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 86.  
63 Kartini Kartono, Psikologi Umum, Bandung: Alumni, 1984, hal 53-54. 



46 

 

Daya qalb atau qalbu berhubungan dengan emosi (rasa) 

yang berhubungan dengan aspek-aspek afektif. Qalbu 

merupakan salah satu daya nafsani.64 

 Dalam psikologi kontemporer, kata qalbu sering 

dihubungkan dengan konsep emosi atau perasaan yang disadari 

oleh individu al-syu'ûr. Ini mencakup segala bentuk perasaan 

emosional seperti cinta, marah, atau sedih, yang dapat dirasakan 

dan diakui secara sadar oleh seseorang. Dengan kata lain, qalbu 

dalam konteks ini mengacu pada kesadaran emosional manusia. 

Al-Ghazali, seorang ulama dan filsuf besar Islam, 

memberikan penjelasan lebih mendalam tentang qalbu. Dia 

membaginya menjadi dua aspek utama: 

1) Qalbu jasmani: Ini adalah organ fisik dalam tubuh manusia, 

yang berbentuk seperti jantung pisang dan terletak di dalam 

dada sebelah kiri. Dalam pandangan Al-Ghazali, qalbu 

jasmani ini tidak hanya memiliki fungsi biologis sebagai 

pusat peredaran darah, tetapi juga dipandang sebagai tempat 

simbolis di mana perasaan dan emosi manusia terpusat. 

2) Qalbu rohani: Aspek kedua ini lebih bersifat spiritual dan 

abstrak. Qalbu rohani dianggap sebagai esensi atau inti dari 

manusia yang tidak bisa dilihat atau disentuh secara fisik. Al-

Ghazali menggambarkannya sebagai sesuatu yang bersifat 

halus, ilahiah (rabbani), dan berhubungan erat dengan Tuhan. 

Meskipun tidak bisa dilihat, qalbu rohani ini mempengaruhi 

qalbu jasmani. Dalam tradisi tasawuf, qalbu rohani sering 

dipahami sebagai tempat di mana hubungan spiritual manusia 

dengan Tuhan terjadi, sehingga ia memainkan peran penting 

dalam perkembangan spiritual seseorang.65 

Menurut al-Ghazali, aspek spiritual dari qalbu adalah inti 

yang sesungguhnya dari diri manusia. Ia memandang bahwa 

manusia tidak hanya hidup secara fisik, tetapi juga memiliki 

 
64  Qalb berasal dari bahasa Arab yang umumnya diterjemahkan dalam bahasa 

Indonesia sebagai "hati". Namun, penggunaan istilah ini sering kali tumpang tindih dengan 

kata "jantung", karena dalam bahasa Inggris, al-qalb biasanya diterjemahkan sebagai heart 

yang berarti "jantung", bukan liver yang berarti "hati". Dalam Mu'jam al-Wasith, disebutkan 

bahwa salah satu makna al-qalb adalah jantung, yang berfungsi sebagai pusat peredaran darah 

dan terletak di bagian kiri dada. Ibn Manzhur, dalam Lisân al-‘Arab, mendeskripsikan al-qalb 

sebagai segumpal daging yang tergantung pada sesuatu. Selain itu, al-qalb juga dapat diartikan 

sebagai inti dari segala sesuatu. Ibnu Qayyim al-Jawziyyah bahkan menggunakan istilah al-

qalb untuk menggambarkan "jantung" sesuatu, seperti ketika ia menyebut surat Yasin sebagai 

qalb Al-Qur`an. Hal ini menegaskan bahwa al-qalb mencerminkan inti, pusat, atau esensi dari 

diri manusia. Dalam Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif …, hal. 88. 
65 Al-Ghazali, ihyâ` ‘Ulumuddîn, Beirut: Dar al Fikr,tt., Hal. 4-5. 



47 

 

dimensi spiritual yang lebih tinggi, yang menentukan esensi 

sejati dari kemanusiaan mereka. Bagian ini pula yang berfungsi 

sebagai pusat nilai, moralitas, dan hubungan dengan Tuhan. 

Dengan demikian, qalbu dalam perspektif al-Ghazali 

bukan sekadar organ biologis, tetapi mencakup dimensi spiritual 

yang lebih dalam, yang menentukan karakter dan tujuan hidup 

manusia. 

Qalbu jasmani berfungsi sebagai pengatur utama 

peredaran darah, dan jika fungsinya terhenti, maka tubuh akan 

mengalami kematian. Fungsi ini tidak terbatas pada manusia, 

tetapi juga ditemukan pada semua makhluk bernyawa, termasuk 

hewan. Di sisi lain, qalbu rohani adalah pusat kepribadian yang 

hanya dimiliki manusia. Meski qalbu jasmani adalah organ fisik, 

ia memiliki keterkaitan erat dengan kondisi psikologis. Saat 

psikologis seseorang dalam keadaan normal, denyut jantung 

berfungsi secara teratur. Namun, ketika mengalami emosi 

berlebih seperti kegembiraan atau kecemasan, ritme denyut 

jantung bisa berubah menjadi lebih cepat atau lebih lambat dari 

biasanya. 

Qalbu rohani berperan sebagai pengarah, pengatur, dan 

pengendali perilaku manusia. Ketika berfungsi dengan baik, 

manusia akan hidup sesuai dengan fitrah yang telah ditetapkan. 

Ini karena qalbu rohani memiliki sifat ilahi atau ketuhanan, yang 

merupakan bagian dari kesadaran tertinggi manusia atau disebut 

supra-kesadaran 66  yang berasal dari Tuhan. Dengan sifat ini, 

manusia tidak hanya dapat memahami dunia fisik dan sosial di 

sekitarnya, tetapi juga mampu menjelajahi dimensi spiritual, 

ketuhanan, dan agama. 

Al-Ghazali berpendapat bahwa qalbu diciptakan untuk 

mencapai kebahagiaan di akhirat. Kebahagiaan qalbu sangat 

bergantung pada ma'rifah (pengetahuan) tentang Allah Swt., 

yang juga tergantung pada perenungan terhadap ciptaan-Nya. 

 
66  Istilah "suprakonsius" jarang digunakan dalam diskursus psikologi barat 

kontemporer, di mana istilah yang umum dipakai hanya mencakup kesadaran dan 

ketidaksadaran. Hal ini berarti bahwa sesuatu yang tidak berada dalam jangkauan kesadaran 

dianggap sebagai ketidaksadaran atau bawah sadar, seperti dalam konteks beragama. 

Pertanyaannya adalah, apakah setiap bentuk keberagamaan seseorang bersumber dari 

ketidaksadaran atau bawahan kesadaran yang memiliki konotasi negatif? Bagi orang-orang 

religius, klaim tersebut tidak dapat diterima, karena bagi mereka, agama dan keberagaman 

merupakan manifestasi dari kesuksesan spiritual atau tingkat kesadaran yang lebih tinggi. 

Istilah ini memiliki konotasi positif, dan keberagamaan dianggap bukan hanya sebagai pilihan 

sadar manusia, tetapi juga sebagai hasil dari hidayah Allah Swt., sehingga pencapaiannya 

merupakan anugerah yang melampaui kesadaran manusia. 



48 

 

Pengetahuan mengenai ciptaan Allah hanya bisa diperoleh 

melalui bantuan indra. 67  Dari penjelasan ini, dapat dipahami 

bahwa indra harus bersumber dari qalbu. Tanpa qalbu, indra 

manusia tidak akan mampu mencapai puncak persepsi, terutama 

dalam aspek spiritual. Daya persepsi manusia akan terwujud jika 

ada interelasi antara daya-daya qalbiyah dan daya-daya indra. 

b. Daya ‘aql  

Daya ‘aql atau akal berhubungan dengan kognisi (cipta) 

(kognitif yang berhubungan dengan aspek-aspek kognitif. Secara 

etimologis, kata ‘aql dari bahasa Arab memiliki berbagai arti, 

antara lain: al-imsak (menahan), al-ribath (ikatan), al-hajr 

(menahan), al-nahi (melarang), dan man'u (mencegah). 68 

Berdasarkan makna-makna tersebut, orang yang disebut berakal 

adalah individu yang mampu menahan dan mengendalikan hawa 

nafsunya. Ketika hawa nafsunya terikat, maka jiwa rasionalnya 

dapat berfungsi dengan baik. Selain itu, istilah lain untuk akal 

mencakup hulm, Nuh, Hijr, dan hujjah. 

Akal merupakan bagian dari daya nafsani manusia yang 

memiliki dua makna: 

1) Akal jasmani: Ini merujuk pada salah satu organ tubuh yang 

terletak di kepala, yang biasanya dikenal sebagai otak. 

2) Akal rohani: Ini diartikan sebagai cahaya rohani dan daya 

nafsani yang disiapkan untuk memperoleh pengetahuan dan 

kognisi.69 

Akal juga diartikan sebagai suatu energi yang dapat 

memperoleh, menyimpan, dan mengeluarkan pengetahuan. Peran 

akal sangat penting dalam membantu manusia mencapai esensi 

kemanusiaannya. Akal merupakan bagian dari kesehatan fitrah 

yang memiliki kemampuan untuk membedakan antara yang baik 

dan buruk, serta yang berguna dan berbahaya. Dari penjelasan 

tersebut, kita dapat memahami bahwa akal berfungsi sebagai 

daya berpikir manusia yang berperan dalam memperoleh 

pengetahuan yang bersifat rasional dan mampu mengidentifikasi 

hakikat dari pengetahuan tersebut. 

Al-Ghazali mengemukakan empat pengertian tentang 

akal: 

1) Sebutan yang membedakan antara manusia dan hewan. 

 
67 Al-Ghazali, Kimya`u al-Sa’adat…, hal. 114. 
68 Al-Raghib al-Ashfahani, Mu’jam Mufradât Alfâz Al-Qur`an, Beirut: al-Maktabah al-

Sya’biyyah, 1992, hal. 354. 
69  Abi al-Baqa` Ayyub ibnu Musa al-Husain al-Kufwi, al-kulliyyât: Mu’jam fî al-

musthalâhât wa al-Furûq al-Lughawiyyah, Beirut: Muassasah al-Risalah, 1992, hal. 618. 



49 

 

2) Ilmu yang muncul saat anak mencapai usia baligh, sehingga 

ia dapat membedakan antara perbuatan baik dan buruk. 

3) Ilmu yang diperoleh dari pengalaman, yang dapat dirangkum 

dalam ungkapan “siapa yang banyak pengalaman, dialah 

orang yang berakal.” 

4) Kekuatan yang mampu menghentikan keinginan naluriah, 

yang memungkinkan seseorang untuk merenungkan jauh ke 

depan dan mengendalikan syahwat yang selalu menginginkan 

kenikmatan.70 

Akal merupakan lawan dari tabiat dan qalbu. Akal dapat 

memperoleh pengetahuan melalui daya nalar, sementara tabiat 

memperoleh pengetahuan melalui naluri atau kemampuan alami. 

Akal juga mendapatkan pengetahuan melalui argumen, 

sedangkan kalbu mengandalkan cita rasa dan intuisi. Dengan 

demikian, akal menunjukkan substansi berpikir yang mencakup 

kemampuan untuk berpendapat, memahami, menggambarkan, 

menghafal, menemukan, dan mengungkapkan sesuatu.71 Karena 

itu, sifat akal mencerminkan kemanusiaan dan sering disebut 

sebagai fitrah insaniyah. 

Secara psikologis, akal memiliki fungsi kognisi. Kognisi 

adalah konsep umum yang mencakup semua bentuk pengenalan, 

termasuk mengamati, melihat, memperhatikan, memberikan 

pendapat, membuat asumsi, berimajinasi, memprediksi, berpikir, 

mempertimbangkan, menduga, dan menilai.72 

Al-Ghazali berpendapat bahwa akal memiliki berbagai 

fungsi dan aktivitas, antara lain: 

1) Al-Nazhar: Secara etimologis, berarti melihat, 

mempertimbangkan, dan memperhatikan. Dalam istilah, ini 

merujuk pada daya akal yang mencapai penglihatan reflektif 

untuk menghasilkan kesimpulan yang konkret. Al-nazhar 

sering menggunakan indra penglihatan yang berkaitan dengan 

fenomena empiris, sehingga hasilnya belum sepenuhnya 

menyentuh aspek batin. 

2) Al-Tadabbur: Daya akal yang memungkinkan seseorang 

untuk memperhatikan sesuatu dengan seksama dan teratur, 

mengikuti logika sebab-akibat. Wilayahnya mencakup 

pemikiran yang konkret maupun abstrak. 

 
70 Al-ghazali, ihya` ‘Ulum al-dîn…, hal. 101-102. 
71 Ma’an Zidadat, al-Mausu’ât al-Falsafiyyah al-‘Arabiyyah, Arab: Inma` al-‘Arabi, 

1986, hal. 465-466. 
72 James P. Chaplin, Kamus Lengkap Psikologi, terj. Kartini Kartono, Jakarta: rajawali, 

1989, hal. 90.  



50 

 

3) Al-Taammul: Daya yang memungkinkan individu 

merenungkan hal-hal abstrak yang tidak selalu terkait dengan 

fakta empiris. Jangkauannya bersifat prediktif dan spekulatif, 

serta mulai menyentuh aspek filosofis dan religius. 

4) Al-Istibshar: Daya akal yang menciptakan wawasan, 

pengetahuan, dan pemahaman yang mendalam. Daya ini 

mampu memecahkan masalah dengan pendekatan baru, 

melalui proses yang tiba-tiba dan tanpa pengalaman 

sebelumnya, sehingga ditandai dengan pengertian yang tinggi, 

kemampuan menyimpan ingatan, dan kemampuan transfer 

yang baik. 

5) Al-I’tibar: Daya akal yang mampu mengaitkan suatu peristiwa 

dengan peristiwa lain atau menghubungkan tanda-tanda 

tertentu dengan kejadian tertentu. Hal ini memerlukan 

kemampuan untuk beranalogi dan menggunakan silogisme. 

6) Al-Tafkîr: Secara etimologis berarti memikirkan. Dalam 

istilah, ini merujuk pada daya akal yang memproses informasi 

secara simbolis untuk memecahkan masalah, mencakup 

kegiatan ideasional yang didasarkan pada pendekatan 

argumentatif dan logika. Kegiatan al-tafkir meliputi:  

a) Al-Hifzh: Menghafal atau menyimpan informasi dengan 

baik. 

b) Al-Fahm: Memahami sesuatu dengan benar. 

c) Al-zihn: Mencerna informasi dengan seksama sesuai 

logika. 

d) Al-Ta’rif: Mendefinisikan atau menyederhanakan sesuatu 

dengan menginduksi indikator relevan dan mengeliminasi 

yang tidak relevan. 

e) Al-Tafsir: Menjelaskan dengan mendetail, memerlukan 

daya analisis yang baik. 

7) Al-Tadzakkur: Secara etimologis berarti mengingat. Dalam 

istilah, ini merujuk pada daya akal yang dapat mengumpulkan, 

menuangkan, dan mengingat kembali memori yang ada dalam 

pikiran, umumnya melalui proses meditasi.73 

Al-Ghazali menolak pandangan radikal tentang 

kebebasan akal yang diusung oleh para filsuf, meskipun ia tetap 

memegang prinsip logika formal dalam pengembangan akal. 

Dalam psikologi, akal dipahami sebagai kemampuan untuk 

berpikir, menghubungkan, serta menilai atau 

 
73 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 105-107. 



51 

 

mempertimbangkan sesuatu, yang berkaitan dengan strategi 

pemecahan masalah menggunakan logika. 

Akal dapat menangkap pengetahuan melalui bantuan 

indra, seperti melihat dan memperhatikan. Ketika akal mencapai 

tingkat tertinggi, ia tidak lagi bergantung pada indra, karena indra 

membatasi cakupan pengetahuan ‘aqliyah. Oleh karena itu, 

pengetahuan yang dihasilkan oleh akal dibagi menjadi dua 

kategori: pertama, pengetahuan rasional empiris, yaitu 

pengetahuan yang diperoleh melalui pemikiran akal yang dapat 

diverifikasi secara indrawi. Kedua, pengetahuan rasional idealis, 

yaitu pengetahuan yang diperoleh melalui pemikiran akal tetapi 

hasilnya tidak selalu dapat diverifikasi oleh indra. Bagian 

pertama menghasilkan ilmu pengetahuan, sedangkan bagian 

kedua menghasilkan filsafat. 

c. Daya hawa nafs  

Hawa nafs atau nafsu berhubungan dengan konasi (karsa) yang 

berhubungan dengan aspek-aspek psikomotorik. 

Nafsu, sebagai daya nafsani, memiliki berbagai 

pengertian. Pertama, nafsu dapat diartikan sebagai nyawa 

manusia, yang terwujud dalam bentuk nafas yang masuk dan 

keluar dari tubuh melalui mulut dan tenggorokan. Kedua, nafsu 

merupakan sinergi antara jasmani dan rohani manusia, mencakup 

totalitas struktur kepribadian individu. Ketiga, hawa nafsu 

merupakan bagian dari daya nafsani yang memiliki dua kekuatan, 

yaitu kekuatan al-ghodhobiyyah (amarah) dan al-syahwaniyyah 

(hasrat seksual).74 

Hawa nafsu memiliki dua daya utama: pertama, ia 

berfungsi sebagai potensi untuk menghindari segala sesuatu yang 

berbahaya.75 Daya ini mirip dengan naluri binatang buas yang 

memiliki insting dasar untuk menyerang, membunuh, merusak, 

menyakiti, dan membuat orang lain menderita. Namun, jika 

potensi ini dikelola dengan baik di bawah bimbingan qalbu, ia 

dapat menjadi kekuatan yang dikenal dalam psikoanalisis 

sebagai defense, yaitu perilaku yang berusaha melindungi ego 

dari kesalahan, kecemasan, dan rasa malu, serta melindungi diri 

dan merasionalkan tindakan yang dilakukan. 

Kedua, al-syahwat merupakan daya yang berpotensi 

untuk mendorong diri menuju hal-hal yang menyenangkan.76 

 
74 Al-Ghazali, ihyâ` ‘Ulumuddîn…, hal. 101-102 
75 Al-Ghazali, Maqâshid al-Falâsifat, Mesir: Dar al-Ma’rifat, tt., hal. 347. 
76 Al-Ghazali, Maqashid al-Falasifat, …, hal. 348. 



52 

 

Syahwat menggambarkan potensi hawa nafsu yang memiliki 

karakteristik binatang jinak dengan naluri dasar yang 

berhubungan dengan seks bebas, erotisme, dan segala tindakan 

untuk pemuasan birahi. Dalam istilah psikologi, ini dikenal 

sebagai appetite, yaitu hasrat, motif, atau impuls yang muncul 

sebagai respons terhadap perubahan fisiologis. Atau bisa juga 

disebut desire, yaitu keinginan yang disadari dari suatu 

rangsangan atau situasi yang tidak menyenangkan atau 

menyebabkan penolakan. 

Prinsip kerja hawa nafsu mengikuti prinsip kenikmatan 

dan berusaha untuk mengekspresikan impuls-impuls agresif dan 

seksual. Jika impuls-impuls ini tidak terpenuhi, akan muncul 

ketegangan dalam diri. Prinsip kerja hawa nafsu ini mirip dengan 

prinsip kerja jiwa kebinatangan. Karena itu, hawa nafsu memiliki 

sifat kebinatangan dalam perspektif psikologis, dengan daya 

konasi, yaitu kemauan untuk bereaksi, berusaha, dan bertindak. 

Aspek konasi kepribadian ditandai dengan perilaku yang 

bertujuan dan impuls untuk berbuat. 77  Hawa nafsu 

mencerminkan struktur bawah sadar atau perasaan dalam 

kepribadian manusia. Jika hawa nafsu mendominasi, maka 

kepribadian individu tidak akan dapat berfungsi dengan baik. 

Sementara kalbu berorientasi pada roh, hawa nafsu lebih terfokus 

pada jasad, di mana dalam konteks psikologi, kekuatan utama 

jasad adalah indra. Oleh karena itu, potensi hawa nafsu bersifat 

indrawi. 

Berikut adalah penjabaran dari teori Ibnu Sina mengenai 

daya indra hawa nafsu yang terbagi atas dua macam: 

1) Indra Lahir: Indra lahir adalah kemampuan yang dimiliki oleh 

baik hewan maupun manusia, yang berfungsi untuk 

mengumpulkan informasi dari lingkungan melalui pancaindra. 

Terdapat lima pancaindra utama yang dapat kita identifikasi: 

a) Pendengaran: Ini adalah kemampuan untuk mendeteksi 

suara. Melalui pendengaran, individu dapat memahami 

komunikasi verbal dan suara-suara di sekitarnya, yang 

penting untuk interaksi sosial dan respon terhadap 

lingkungan. 

b) Penglihatan: Kemampuan untuk melihat dan memahami 

objek-objek yang ada di sekitar kita. Penglihatan 

memungkinkan manusia untuk mengenali warna, bentuk, 

 
77 James P. Chaplin, Kamus Lengkap Psikologi…, hal. 101.  



53 

 

dan gerakan, yang sangat penting untuk navigasi dan 

penilaian situasi. 

c) Penciuman: Kemampuan untuk mencium dan 

membedakan berbagai aroma. Penciuman memainkan 

peran penting dalam pengalaman sensorik dan juga dapat 

mempengaruhi emosi dan memori. 

d) Rasa: Kemampuan untuk merasakan berbagai jenis rasa 

melalui lidah. Ini termasuk rasa manis, asin, asam, pahit, 

dan umami, yang membantu dalam penilaian makanan 

dan merasakan kenikmatan. 

e) Sentuhan: Kemampuan untuk merasakan melalui kulit, 

termasuk tekanan, suhu, dan tekstur. Sentuhan adalah 

salah satu indra paling langsung dan membantu dalam 

interaksi fisik dengan lingkungan. 

2) Indra Batin 

Indra batin merupakan kemampuan yang lebih kompleks 

dan biasanya hanya dimiliki oleh hewan. Indra ini berfungsi 

untuk memproses informasi yang diterima melalui pancaindra 

lahir dan memiliki beberapa elemen penting: 

a) Indra Bersama: Ini berfungsi untuk menerima dan 

mengkoordinasi bentuk-bentuk dari semua objek empiris 

yang diterima oleh pancaindra lahir. Indra bersama 

membantu dalam mengolah informasi sensor menjadi 

suatu bentuk pemahaman yang lebih terorganisir. 

b) Imajinasi Retentif: Kemampuan ini memungkinkan 

individu untuk menyimpan informasi yang diterima dari 

indra bersama untuk kemudian dibentuk menjadi 

gambaran mental objek. Ini penting dalam mengingat 

pengalaman dan mengenali objek di masa mendatang. 

c) Imajinasi Komposit: Fungsi ini memungkinkan individu 

untuk menggabungkan atau memisahkan gambar mental 

yang sudah disimpan, sering kali melalui proses kreatif 

seperti berfantasi. Contohnya, menghayalkan manusia 

yang dapat terbang meskipun tidak dapat dilakukan 

dalam kenyataan. 

d) Estimasi: Kemampuan untuk menangkap makna dan 

tujuan dari benda-benda indrawi. Estimasi membantu 

individu menilai situasi dan membuat keputusan 

berdasarkan informasi yang diperoleh, serta membedakan 

antara kenyataan dan imajinasi. 

e) Memori dan Rekoleksi: Ini berfungsi sebagai tempat 

penyimpanan untuk informasi yang telah diterima 



54 

 

sebelumnya, memungkinkan individu untuk melestarikan 

makna dan tujuan dari informasi tersebut. Memori 

penting dalam pembelajaran dan pengalaman hidup.78 

Teori Ibnu Sina mengenai indra hawa nafsu memberikan 

wawasan mendalam tentang bagaimana manusia dan hewan 

mengumpulkan dan mengolah informasi dari lingkungan mereka. 

Dengan memisahkan indra menjadi dua kategori lahir dan batin 

Ibnu Sina menunjukkan bahwa pengalaman sensorik tidak hanya 

melibatkan pancaindra fisik tetapi juga proses kognitif yang lebih 

kompleks yang membantu dalam pengambilan keputusan dan 

tindakan. 

Dari penjelasan di atas terkait kepribadian menurut psikologi 

Islam, dapat disimpulkan bahwa konsep kepribadian dalam Islam 

mencakup keseluruhan struktur eksistensial manusia, yaitu aspek 

biologis (fisik), psikologis (jiwa), sosial, moral, dan spiritual 

(psikofisik), yang semuanya terintegrasi secara harmonis. Pendekatan 

psikologi Islam tidak hanya menjelaskan bagaimana kepribadian 

terbentuk dan berkembang, tetapi juga memberikan arah tujuan 

kepribadian tersebut, yaitu menuju kesempurnaan akhlak dan 

kedekatan dengan Allah Swt.. Dengan demikian, psikologi Islam 

menawarkan pendekatan yang lebih holistik dibandingkan teori-teori 

kepribadian Barat yang cenderung terfokus pada aspek neurologis 

semata.  

 
78 Mulyadhi kartanegara, Mozaik Khazanah islam, Jakarta: Paramadina, 2000, hal. 70-

72. 



55 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB III 

Al-QUR`AN BERBICARA TENTANG KEPRIBADIAN 

A. Term Kepribadian dalam Islam 

1. Makna Etimologi Kepribadian dalam Islam 

Dalam bahasa Arab, makna kepribadian secara etimologis 

dapat ditelusuri melalui istilah-istilah yang memiliki kesamaan arti 

dengan "personality." 

a. Nafsiyyah  

Istilah nafsiyyah berasal dari kata nafs, yang berarti 

pribadi.1 Menurut Syafi’i, nafs dapat diterjemahkan sebagai 

personality (kepribadian), self (diri), atau tingkatan dalam 

perkembangan kepribadian.2  

Makna nafsiyyah secara etimologi adalah sesuatu yang 

berkaitan dengan nafsu dan yang sejenis dengannya, atau yang 

berhubungan dengan sifat-sifat nafsu.3 

 
1 Kata nafs berasal dari Nafasa-yanfusu-nafsan yang berarti pribadi. Dalam Majma’ 

Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth, Mesir: Maktabah al-Syurûq al-Dauliyyah, 2004, 

hal.  940. 
2 Subandi, Psikologi Islam dan Sufisme, dalam Fuat Nashari (editor), Membangun 

Paradigma Psikologi Islami, Yogyakarta: Sipress, 1994, hal. 94. 
3 Agus Silahudin, “Perbandingan Konsep Kepribadian Menurut Barat dan Islam” 

dalam Jurnal Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman, Vol. 17, No. 2, Tahun 2018, hal. 266. 



56 

 

Term nafsiyyah lebih umum digunakan dalam terminologi 

Al-Qur`an dan Sunah, sementara istilah syakhshiyyah 

(kepribadian) tidak ditemukan dalam Al-Qur`an. Oleh karena itu, 

berdasarkan kajian Qur`ani, nafsiyyah dianggap lebih tepat 

sebagai padanan dari istilah personality. Namun, kata nafs sendiri 

memiliki beragam makna. Jika ditinjau dari pendekatan makna 

nasabi, nafs dapat merujuk pada nyawa, hawa nafsu, dorongan 

naluriah yang meliputi sifat ghadab (amarah) dan syahwah 

(keinginan), struktur kepribadian yang menggabungkan unsur 

jasmani dan rohani, atau bahkan kepribadian itu sendiri. Karena 

keberagaman maknanya, istilah nafs jarang digunakan dalam 

wacana psikologi Islam.4 

Penggunaan istilah nafs sebagai padanan dari personality 

didasarkan pada penyebutannya dalam beberapa ayat Al-Qur`an 

yang merujuk pada nafs dalam bentuk yang telah teraktualisasi, 

bukan sekadar sebagai struktur kejiwaan yang masih bersifat 

potensial. Ketika nafs telah mencapai tahap aktualisasi, ia 

mencerminkan makna kepribadian, karena kepribadian pada 

dasarnya adalah manifestasi dari potensi-potensi nafsiyyah yang 

telah berkembang dan berfungsi secara nyata.5 Allah Swt. 

berfirman dalam Al-Qur`an, 

ُ ن افْسًا إِّلَه وُسْعاهاا   …  لَا يكُال ِّفُ اللَّه
Allah Swt. tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan 

kesanggupannya …. (al-Baqarah/2: 286) 

Sayyid Quthb menafsirkan, Seorang mukmin melihat 

bahwa tugas-tugas yang Allah Swt.  bebankan kepadanya sebagai 

bentuk kasih sayang dan keadilan-Nya. Ia yakin bahwa perintah 

dan kewajiban yang diberikan Allah Swt. tidak melebihi 

kemampuannya, sehingga ia menjalaninya dengan hati yang 

tenang, lapang, dan penuh keikhlasan. Bila ia merasa lelah atau 

terbebani, ia menyadari bahwa kelemahan itu berasal dari dirinya, 

bukan karena tugasnya terlalu berat. Kesadaran ini 

membangkitkan kembali semangat dan tekadnya untuk 

menunaikan amanah tersebut dengan penuh tanggung jawab.6 

 
4 Makna nasabi adalah makna yang diperoleh dari korelasi antara kata itu dengan 

konteks kalimat. Makna nasabi boleh jadi berbeda dengan makana etimologi maupun 

terminologi. Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 31. 
5 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif Psikologi Islam Edisi Kedua, Depok: 

Rajawali Pers, 2022, hal. 31. 
6 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 1, Terj. 

As’ad yasin dari judul “Fî Zhilalil Qur`an,” Jakarta: Gema Insani Press, 2000, hal. 404. 



57 

 

Ayat ini berkaitan dengan kepribadian dalam konteks 

bagaimana manusia sebagai individu dapat memahami dirinya, 

mengenali batas kemampuannya, dan berkembang melalui ujian 

hidup dengan cara yang sehat dan sesuai dengan kapasitas 

masing-masing. Kepribadian yang kuat dan matang berkembang 

ketika manusia mampu menerima ujian hidup sebagai 

kesempatan untuk tumbuh, belajar, dan mendekatkan diri kepada 

Allah Swt. 

Terkait nafs, Rasulullah saw. bersabda dalam hadis yang 

diriwayatkan oleh Abu Hurairah,  

 

لِّْكُ ن افْساهُ عِّنْدا الْغاضابِّ ل لصُّراعاةِّ، إِّنَّهاا الشهدِّيدُ الهذِّي يَا  7يْسا الشهدِّيدُ بِِّ
“Orang yang kuat bukanlah yang menang dalam gulat, tetapi 

yang mampu mengendalikan dirinya saat marah.” (HR. Bukhari) 

Hadis ini menunjukkan bahwa kekuatan sejati dalam 

Islam bukanlah fisik, tetapi kekuatan kepribadian dan kendali 

diri. 

b. Dzâtiyah 

Secara etimologis, dzâtiyyah berarti identitas (identity), 

kepribadian (personality), dan subjektivitas (subjectivity). Dalam 

terminologi psikologi, dzatiyyah merujuk pada kecenderungan 

(mayl) individu terhadap dirinya sendiri yang bersumber dari 

substansinya.8 Kecenderungan ini dipahami sebagai serangkaian 

disposisi atau dorongan yang mendorong seseorang untuk 

berperilaku dengan cara tertentu.9 

Istilah dzât umumnya digunakan oleh para teolog 

(mutakallimîn) untuk merujuk pada dzat Allah Swt. yang bebas 

dari segala sifat.10 Seiring perkembangan, istilah ini juga 

digunakan untuk menggambarkan substansi sesuatu, baik yang 

bersifat pribadi maupun bukan. Unsur-unsur alam seperti batu, 

air, tanah, dan udara memiliki substansi, begitu pula dengan 

tumbuhan dan hewan. Bahkan, makhluk gaib seperti malaikat dan 

setan juga memiliki substansi. Namun, di antara semua makhluk, 

hanya manusia yang memiliki kepribadian (syakhsh) yang 

 
7 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari, Shahîh al-Bukhârî: Kitâb al-Adab, hadis No. 

6114, Beirut: Dâr Ibn Katsîr, 2002, hal. 1529. 
8 Ma’an Ziyadah, al-Almausû’ah al-Falsafah al-‘Arabiyyah, Arab: Inmâ` al-‘Arab, 

1986. Hal. 453. 
9 J.P Chaplin, Kamus Lengkap Psikologi, terj. Kartini Kartono, Jakarta: Rajawali, 

1989, hal. 503. 
10 Aliran yang menafikan sifat Allah Swt. adalah aliran Mu`tazilah. Abdul Mujib, 

Teori Kepribadian…, hal. 30. 



58 

 

dinamis. Karena kepribadian inilah, manusia diberi tanggung 

jawab sebagai khalifah di bumi. 

Kata dzât yang dihubungkan dengan manusia dapat 

merujuk pada tubuh, jiwa, atau keduanya, seperti dalam konsep 

dzât jasad dan dzât roh. Struktur manusia terbentuk melalui 

perpaduan dua unsur tersebut, yang dikenal dengan istilah 

nafsani. Dalam pengertian ini, penggunaan kata dzât lebih 

menggambarkan struktur kepribadian manusia yang bersifat 

potensial, belum terwujud sepenuhnya. Oleh karena sifatnya yang 

luas, kata dzat tidak cocok untuk dijadikan padanan bagi istilah 

personality. Selain itu, kata ini hanya mencerminkan 

kecenderungan individu tanpa menggambarkan seluruh aspek 

potensi atau dorongan lainnya.11 

Kata dzât memang penting dalam teologi dan filsafat 

Islam karena menunjukkan esensi manusia, tetapi tidak memadai 

untuk menjelaskan keseluruhan konsep personality yang 

mencakup perilaku, karakter, dan respons sosial. Oleh karena itu, 

dalam pendekatan Islam terhadap kepribadian, perlu ada 

terminologi yang lebih untuk menangkap kompleksitas dan 

dinamika kepribadian manusia. 

c. Huwiyyah 

Kata huwiyyah berasal dari kata huwa yang berarti “dia”. 

Istilah huwiyyah diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris sebagai 

identity atau personality.12 Identity mengacu pada konsep al-

fardiyyah, yang merujuk pada individu itu sendiri, yaitu 

kepribadiannya atau kondisi di mana sifat-sifat karakteristik yang 

mendasar menjadi kesamaan yang membedakan seseorang.13 

Sedangkan individuality adalah segala sesuatu yang 

membedakan individu dengan individu lainnya; kualitas unik 

individual; dan integrase dari sifat-sifat individu.14 

Menurut al-Farabi, seorang psikolog dan filsuf Muslim, 

huwiyyah merujuk pada eksistensi individu yang mencerminkan 

keadaan, kepribadian, dan keunikannya. Hal ini menunjukkan ciri 

khas yang membedakan individu tersebut dari individu lainnya.15 

Pengertian tersebut menunjukkan bahwa kata huwiyyah memiliki 

 
11 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 30. 
12 Kata huwiyyah secara ilmu filsafat berarti hakikat sesuatu atau seseorang yang 

memiliki ciri khas yang berbeda dari orang lain. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, 

Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  998. 
13 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 28. 
14 J.P Chaplin, Kamus Lengkap Psikologi…, hal. 244. 
15 Ma’an Ziyadah, al-Almausû’ah al-Falsafah al-‘Arabiyyah…, hal. 821. 



59 

 

makna yang sejalan dengan personality. Dalam literatur 

keislaman, istilah huwiyyah merujuk pada kepribadian seseorang. 

Istilah huwiyyah juga digunakan dalam terminologi 

tasaw.uf dengan pengertian sebagai “alam abstrak yang mutlak” 

atau “alam ide yang mencakup segala ide.”16 Dalam pandangan 

tasaw.uf, Armstrong mendefinisikan huwiyyah sebagai ke-Dia-an, 

yang merujuk pada hakikat gaib, aspek batin dari keesaan abstrak 

(al-ahadiyah). Ini menggambarkan wujud yang benar-benar gaib 

dan tersembunyi.17  

Dalam konteks tasawuf, istilah huwiyyah tidak dapat 

disamakan dengan personality, karena huwiyyah lebih merujuk 

pada konsep yang lebih spesifik, yakni ke-Dia-an Tuhan. Hal ini 

menekankan bahwa istilah huwiyyah dalam tasaw.uf berfokus 

pada aspek keesaan Tuhan (al-ahadiyah), yang bersifat gaib dan 

tersembunyi. Sementara itu, dalam psikologi, kata huwa yang 

berhubungan dengan huwiyyah merujuk pada ke-dia-an manusia, 

yang lebih mengarah pada aspek kepribadian atau eksistensi 

individu. Oleh karena itu, pengertian huwiyyah dalam tasawuf 

berbeda dengan pengertian yang ada dalam terminologi psikologi. 

Istilah huwiyyah dalam konteks ini memandang individu 

sebagai objek yang dapat dipelajari atau diamati. Dalam 

pengertian ini, huwiyyah merujuk pada konstruksi kepribadian 

individu yang dapat dieksplorasi oleh orang lain melalui berbagai 

teknik, seperti wawancara, pengisian angket, atau pengamatan 

langsung. Dengan demikian, huwiyyah tidak hanya berkaitan 

dengan identitas internal individu, tetapi juga bagaimana identitas 

atau kepribadian tersebut dapat dikenali dan dipahami oleh pihak 

luar.18  

Berdasarkan penjelasan di atas, huwiyyah lebih berfokus 

pada keunikan individu, baik dalam aspek internal maupun 

eksternal dirinya. Hal ini berbeda dengan konsep kepribadian 

yang mencakup berbagai elemen, seperti struktur, kebutuhan, 

sifat, dan watak, baik yang tampak secara lahiriah maupun yang 

tersembunyi di dalam batin. Dengan demikian, tingkah laku yang 

nyata atau teramati lebih termasuk dalam cakupan kepribadian, 

 
16 Ronald Alan Nicholson, Fî al-Tashawwuf al-Islâmî wa Târîkhihi, terj. Abu al-‘ala 

al-‘Afîfî, Kairo: Lajnah al-Ta`lîf wa al-Tarjamah wa al-Asyr, 1969, hal. 108-109. 
17 Amatullah Armstrong, Khazanah Istilah Sufi: Kunci Memasuki Dunia Tasaw.uf, 

terj. MS Nasrullah, “Sufi Terminology (al-Qamus al-Sufi): The Mystical Language of 

Islam,” Bandung: Mizan, 1998, hal. 103. 
18 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 28. 



60 

 

bukan dalam wilayah huwiyyah yang lebih berkaitan dengan 

identitas atau hakikat diri individu. 

d. Syakhshiyyah 

Dalam literatur keislaman, khususnya dalam khazanah 

klasik abad pertengahan, istilah syakhshiyyah (yang biasa 

diterjemahkan sebagai kepribadian) tidak begitu dikenal.19 Ada 

beberapa alasan yang mendasari ketidakenalan istilah ini. 

Pertama, baik dalam Al-Qur`an maupun Hadis, tidak ditemukan 

penggunaan kata syakhshiyyah, meskipun dalam beberapa hadis 

terdapat penggunaan kata syakhsi yang berarti pribadi,20 bukan 

kepribadian (personality). Kedua, dalam pemikiran Islam klasik, 

baik para filosof maupun sufi lebih memilih menggunakan istilah 

akhlâq. Penggunaan istilah ini lebih didukung oleh ayat-ayat Al-

Qur`an dan Hadis Nabi saw. Ketiga, istilah syakhshiyyah 

sesungguhnya tidak dapat menggambarkan secara menyeluruh 

nilai-nilai dasar dalam Islam yang berkaitan dengan perilaku 

batiniah manusia.21 Sebabnya, dalam psikologi Barat, 

syakhshiyyah lebih banyak menggambarkan karakter, sifat, atau 

perilaku unik individu, sedangkan akhlâq lebih menekankan pada 

penilaian terhadap baik atau buruknya perilaku tersebut. Dengan 

kata lain, syakhshiyyah merupakan akhlâq yang belum dievaluasi, 

sedangkan akhlâq adalah syakhshiyyah yang sudah dinilai. 

Dalam literatur keislaman modern, istilah syakhshiyyah 

kini telah banyak digunakan untuk menggambarkan dan menilai 

kepribadian individu. Sebutan syakhshiyyah al-Muslim misalnya, 

merujuk pada kepribadian seorang Muslim. Pergeseran makna ini 

menunjukkan bahwa istilah syakhshiyyah telah diterima secara 

luas dan menjadi padanan yang umum digunakan untuk 

menggambarkan konsep personality dalam konteks keislaman.22 

Dengan demikian, meskipun istilah ini tidak begitu 

dikenal dalam literatur klasik, dalam perkembangan pemikiran 

Islam modern, syakhshiyyah telah menjadi term yang 

menggambarkan aspek kepribadian manusia yang lebih kompleks 

dan kontekstual, mencakup aspek lahiriah dan batiniah. 

e. Akhlâq 

 
19 Syakhshiyyah dapat diartikan sifat khas yang dimiliki oleh seseorang. Dalam 

Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  470. 
20 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  470. 
21 Imam Anas Hadi, “Peran Penting Psikologi Dalam Pendidikan Islam” dalam Jurnal 

Pendidikan Islam, Vol. 11 No. 2 Tahun 2017, hal. 252-253. 
22Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 32. 



61 

 

Secara etimologis, akhlâq berarti karakter, disposisi, dan 

konstitusi moral.23 Al-Ghazali mengemukakan bahwa manusia 

memiliki dua citra, yaitu citra lahiriah yang disebut khalq dan 

citra batiniah yang disebut khuluq.24 Khalq merujuk pada citra 

fisik atau tubuh manusia, sementara khuluq menggambarkan citra 

psikis atau kejiwaan manusia. Berdasarkan pemahaman ini, 

khuluq secara etimologi merujuk pada gambaran atau kondisi 

kejiwaan seseorang tanpa melibatkan unsur fisiknya. Dengan 

demikian, khuluq lebih fokus pada dimensi batiniah manusia 

yang berkaitan dengan sifat, perilaku, dan moralitas yang 

mencerminkan kepribadian seseorang.  

Al-Ghazali lebih lanjut menjelaskan bahwa khuluq adalah 

“suatu kondisi dalam jiwa yang suci, yang menyebabkan 

tumbuhnya aktivitas yang mudah dan alami, tanpa memerlukan 

pemikiran dan pertimbangan terlebih dahulu.” Dalam pandangan 

ini, khuluq bukan hanya sekadar sifat yang dimiliki seseorang, 

tetapi juga mencerminkan keadaan batin yang murni, yang 

membuat perilaku baik atau kebajikan menjadi hal yang otomatis 

dan tanpa paksaan. Dengan kata lain, khuluq merupakan sifat 

yang terinternalisasi dalam jiwa sehingga individu dapat 

bertindak sesuai dengan kebaikan tanpa perlu berpikir panjang, 

karena kebaikan sudah menjadi bagian dari dirinya. 

Ibnu Maskawaih mendefinisikan khuluq sebagai “suatu 

kondisi jiwa yang menyebabkan aktivitas dilakukan tanpa perlu 

dipikirkan atau dipertimbangkan terlebih dahulu.” Ini 

menunjukkan bahwa khuluq merupakan sifat yang tertanam 

dalam diri seseorang sehingga perilaku yang baik menjadi suatu 

respons otomatis terhadap situasi, tanpa memerlukan 

pertimbangan rasional yang mendalam.25 Sementara itu, al-

Jurjawî mengemukakan pandangan bahwa akhlâq hanya 

mencakup kondisi batiniah seseorang, bukan aspek lahiriah. 

Dengan kata lain, akhlâq atau khuluq dalam pandangan al-Jurjawî 

berfokus pada keadaan jiwa dan karakter batin, yang 

mempengaruhi tindakan tanpa melibatkan unsur fisik atau 

perilaku yang terlihat secara langsung.26 

 
23 Akhlâq merupakan perilaku baik atau buruk yang ada pada seseorang. Dalam 

Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  252. 
24 Abu Hamid al-Ghazali, Ihyâ` Ulumuddîn, Jilid 3, Beirut: Dar al-Fikr, tt., hal. 58. 
25 Ibnu Maskawaih, Tahdzib al-Akhlâq, terj. Helmi Hidayat, Menuju Kesempurnaan 

Akhlak, Bandung: Mizan. 1994, hal. 56. 
26 Syarif Ali al-Jurjawî, Kitâb al-Ta’rifat, Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyat, 1988, hal. 

101. 



62 

 

Dari pengertian para ahli yang telah dijelaskan di atas, 

yang menyebutkan bahwa kepribadian dalam definisi khuluq 

hanya terbatas pada kondisi batin, maka khuluq tidak dapat 

dijadikan padanan bagi personality. Hal ini karena personality 

mencakup keseluruhan aspek kepribadian, baik yang tampak 

secara lahiriah maupun yang ada di dalam diri seseorang (batin). 

Dengan kata lain, personality menggambarkan integrasi antara 

sifat-sifat yang dapat diamati secara fisik dengan kondisi 

psikologis atau batiniah seseorang, sedangkan khuluq lebih 

menekankan pada aspek batin tanpa melibatkan dimensi lahiriah 

tersebut. 

Manshur Ali Rajab memberikan batasan khuluq dengan 

dua istilah, yaitu al-thab’u dan al-sajiyah. Al-thab’u (karakter) 

merujuk pada citra batin manusia yang bersifat menetap, yang 

sudah ada sejak manusia dilahirkan oleh Allah Swt. Citra ini 

merupakan bagian dari fitrah manusia yang diberikan sejak awal 

kehidupannya. Sedangkan al-sajiyah mengacu pada kebiasaan 

yang muncul sebagai hasil integrasi antara karakter bawaan 

(fitrah) manusia dengan aktivitas yang dilakukan secara sadar. 

Kebiasaan ini dapat teraktualisasi menjadi perilaku yang tampak 

secara lahiriah atau tetap terpendam dalam diri seseorang. 

Dengan demikian, al-thab’u lebih pada aspek bawaan atau alami, 

sementara al-sajiyah berkaitan dengan perubahan yang terjadi 

melalui usaha dan kebiasaan.27 

Definisi yang terakhir ini dianggap lebih lengkap, karena 

khuluq mencakup baik kondisi lahir maupun batin manusia. 

Keinginan, minat, kecenderungan, dan pikiran manusia kadang-

kadang terwujud dalam tingkah laku yang nyata, namun ada juga 

yang hanya terpendam dalam batin dan tidak terwujud dalam 

perilaku yang tampak. Baik yang teraktualisasi maupun yang 

tidak, semuanya tetap termasuk dalam kategori kepribadian. 

Berdasarkan penjelasan ini, maka khuluq dapat disamakan 

dengan makna personality, karena keduanya mencakup aspek 

internal (batin) dan eksternal (lahir) dari individu.28 

Term akhlâq memang muncul bersamaan dengan 

munculnya Islam, dan dalam ajaran Islam, nabi Muhammad saw. 

diutus untuk menyempurnakan atau memperbaiki kepribadian 

umatnya. Sebagaimana dalam sabda beliau saw. yang 

diriwayatkan oleh Abu Hurairah, 

 
27 Manshur Ali Rajab, Ta’ammulât fî Falsafat al-Akhlâq, Mesir: Maktabat al-Anjalû 

al-Mishr, 1961, hal.13. 
28 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 34. 



63 

 

قِّ  تُا ِّما ماكاارِّما الِْاخْلَا  إِّنَّهاا بعُِّثْتُ لِِّ
"Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang 

mulia."29 (HR. Ahmad) 

Hadis ini menunjukkan betapa pentingnya akhlak dalam 

Islam. Nabi Muhammad saw. bukan hanya mengajarkan ibadah 

kepada Allah Swt., tetapi juga menekankan pentingnya memiliki 

akhlak yang baik dan mulia sebagai bagian integral dari 

kepribadian seorang Muslim. Dalam hadis lain yang diriwayatkan 

oleh Amru bin ‘Ash, Rasulullah saw. bersabda, 

قاً نُكُمْ أاخْلَا يااركُُمْ أاحااسِّ  30خِّ

“Sebaik-baik kalian adalah yang terbaik akhlaknya.” (HR. 

Bukhari) 

Menurut Muhammad ‘Imad al-Din Ismail, dalam literatur 

klasik, istilah akhlâq dan syakhshiyyah digunakan secara 

bergantian karena keduanya dianggap memiliki makna yang 

serupa. Namun, dalam literatur modern, kedua istilah ini mulai 

dibedakan karena masing-masing memiliki konotasi makna yang 

berbeda.31 

Akhlâq lebih ditekankan pada usaha untuk mengevaluasi 

kepribadian, dengan menilai sifat-sifat umum yang terdapat 

dalam perilaku pribadi berdasarkan kriteria seperti baik-buruk, 

kuat-lemah, dan mulia-rendah. Sementara itu, syakhshiyyah lebih 

merujuk pada aspek kepribadian yang tidak melibatkan evaluasi 

terhadap tingkah laku, sehingga lebih fokus pada penggambaran 

atau pengidentifikasian kepribadian individu tanpa 

mempertimbangkan unsur penilaian moral atau kualitas. 

2. Ruang Lingkup Pembahasan Kepribadian Islam 

   Dalam khazanah Islam, terdapat beberapa istilah yang 

menjadi ruang lingkup pembahasan kepribadian Islam.32 Diantaranya 

sebagai berikut: 

a. Al-Fithrah (Citra Asli) 

 
29 Sayid Muhammad al-Zarqânî, Syarh al-Zarqânî ‘ala Muwaththa` al-Imâm Mâlik, 

Beirut:Dâr al-Fikr, tt.) Jilid IV, hal. 256. 
30 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari, Shahîh al-Bukhârî: Kitâb al-Adab, hadis No. 

6029…, hal. 1511. 
31 Muhammad Imad al-Din Ismail, al-Syakhshiyyah wa al-‘Ilaj al-Nafsî, Mesir: 

Maktabah al-Nahdhiyah al-Mishriyah, 1959, hal. 16-17. 
32 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 51-55. 



64 

 

Fitrah adalah esensi asli manusia yang memiliki potensi 

baik dan buruk, dengan aktualisasinya bergantung pada pilihan 

individu. Fitrah yang baik dianggap sebagai citra asli primer, 

sedangkan yang buruk adalah sekunder. Fitrah ini bersifat dinamis 

dan telah ada sejak awal penciptaan manusia, menjadi dasar bagi 

perkembangan kepribadian melalui tingkah laku. Pembahasan 

fitrah ini sering dikaitkan dengan teori perkembangan 

kepribadian, yang mempertanyakan apakah kepribadian manusia 

dipengaruhi oleh warisan dari orang tua, lingkungan, atau faktor 

dari Sang Pencipta. Dalam Surah al-Rûm ayat 30 Allah Swt. 

mengatakan,  

  …  ٱلهتِِّ فاطارا ٱلنهاسا عالاي ْهاافِّطْراتا ٱللَّهِّ 
Tetaplah atas fitrah Allah Swt. yang telah menciptakan manusia 

menurut fitrah itu …. (al-Rûm/30: 30) 

Fitrah Allah Swt. atas makhluk-Nya berupa perintah 

mengenal dan mengesakan-Nya yang tidak ada Ilah selain-Nya.33 

Perintah mengesakan Allah Swt. merupakan gambaran bahwa 

kepribadian yang lurus dan sehat merupakan hasil dari ketaatan 

kepada Allah Swt. dengan mengerjakan perintah dan menjauhi 

larangannya. 

Istilah fitrah, yang dalam konteks bahasa berarti 

penciptaan, sering digunakan untuk menjelaskan proses 

terbentuknya manusia, baik secara jasmani (al-jism) maupun 

rohani (al-nafs). Dalam wacana keilmuan, kata ini kerap 

disejajarkan dengan istilah lain seperti al-'amr, al-bad', al-ja'l, al-

khalq, al-shum'u, dan al-nasy'u, yang semuanya merujuk pada 

makna penciptaan. Meski demikian, para pakar berpendapat 

bahwa penggunaan istilah fitrah lebih representatif dalam 

menggambarkan keseluruhan proses penciptaan manusia. Hal ini 

disebabkan oleh keluasan cakupan maknanya yang tidak hanya 

meliputi aspek jasmani dan rohani, tetapi juga mencerminkan 

keunikan penciptaan manusia secara utuh, termasuk aspek psiko-

fisiknya.34 

Dari sini dapat disimpulkan bahwa fitrah adalah dasar 

ontologis kepribadian manusia, yang bersifat dinamis dan menjadi 

titik tolak bagi seluruh perkembangan psiko-fisik manusia. 

Karena itu, fitrah memiliki peran penting dalam menjembatani 

 
33 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 6, Terj. Abdul Ghoffar dan Abu Ihsan al-Atsari 

dari judul “Lubâbut Tafsîr Min Ibni Katsîr,” Bogor: Pustaka Imam Syafi’I, 2004, hal. 371. 
34 Abdul Mujib, Fitrah dan Kepribadian Islam: sebuah pendekatan psikologis, 

Jakarta: Darul Falah, 1999, hal. 19. 



65 

 

antara warisan biologis, pengaruh lingkungan, dan kehendak ilahi, 

serta memberi ruang bagi tanggung jawab moral dan kebebasan 

manusia dalam membentuk kepribadiannya. 

b. Al-Hayâh (Vitalitas) 

Al-Hayâh adalah daya atau energi yang memungkinkan 

manusia untuk bertahan hidup, terdiri dari dua aspek: jasmani dan 

rohani. Vitalitas jasmani mencakup kehidupan fisik, sedangkan 

vitalitas rohani berkaitan dengan kehidupan spiritual. Dalam 

konteks kepribadian, lebih ditekankan pada vitalitas rohani karena 

vitalitas jasmani lebih relevan dalam disiplin biologi. 

Kata al-hayâh memiliki beragam makna, di antaranya 

adalah hidup, kehidupan, pertumbuhan, kelangsungan 

(kekekalan), serta kebermanfaatan. Dalam Al-Qur`an, istilah al-

hayâh sering kali dikaitkan dengan kehidupan manusia di dunia. 

Kehidupan ini dicirikan oleh berbagai aspek, seperti pertumbuhan 

jasmani, bertambahnya usia, pemenuhan kebutuhan biologis, 

jalinan relasi sosial (seperti silaturahmi), kepemilikan harta benda, 

pencapaian status sosial, hingga kemewahan duniawi. Namun, 

seluruh dinamika ini pada akhirnya mengarah pada fase 

kepikunan dan kemudian berujung pada kematian.35 

Hamka menafsirkan kata al-hayâh dalam Surah al-Anfâl/8: 

24, bahwa kehidupan manusia tidaklah sama dengan kehidupan 

hewan, tumbuhan, atau makhluk laut. Kehidupan sejati bagi 

manusia terletak pada pengenalannya terhadap Tuhannya 

(ma‘rifat). Hidup manusia memperoleh makna melalui ilmu 

pengetahuan, kebijaksanaan, keutamaan akhlak, amal salih, dan 

kontribusi yang bermanfaat. Barulah ketika hal-hal tersebut 

terwujud, seseorang benar-benar layak disebut hidup sebagai 

manusia.36 

Dapat disimpulkan bahwa al-Hayâh atau kehidupan dalam 

perspektif Islam bukan sekadar eksistensi fisik, melainkan 

mencakup dimensi spiritual yang lebih dalam dan bermakna. 

Meskipun kehidupan jasmani memiliki peran penting dalam 

pertumbuhan dan aktivitas manusia di dunia, aspek vitalitas 

rohani justru menjadi inti dari kepribadian yang utuh. Kehidupan 

dunia dengan segala pencapaiannya bersifat sementara dan akan 

berakhir dengan kematian, sementara kehidupan spiritual 

memberi arah, nilai, dan tujuan sejati bagi eksistensi manusia. 

 
35 Umar Latif, “Konsep Mati dan Hidup dalam Islam (Pemahaman Berdasarkan 

Konsep Eskatologis)” dalam Jurnal Al-Bayan, Vol. 22 No. 34 Tahun 2016, hal. 31. 
36 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 4, Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 2001, hal. 

2720. 



66 

 

Oleh karena itu, dalam konteks pembentukan kepribadian Islami, 

penekanan pada hayât ruhaniyah menjadi penting sebagai fondasi 

kesadaran eksistensial dan moral manusia. 

c. Al-Khuluq (Karakter) 

Khuluq adalah kondisi batiniah individu yang 

mencerminkan sifat-sifat yang ada dalam jiwa manusia, yang 

menghasilkan perilaku secara spontan tanpa perlu dipikirkan 

terlebih dahulu. Karakter ini unik pada setiap individu dan 

mencakup elemen-elemen seperti dorongan, insting, kebiasaan, 

emosi, dan kemauan. 

Dalam Kamus Al-Munjid, istilah khuluq diartikan sebagai 

akhlak, yaitu mencakup budi pekerti, sifat, perilaku, maupun 

karakter seseorang dalam kehidupan sehari-hari.37 

Dalam tradisi bahasa Yunani, istilah khuluq memiliki 

makna yang sepadan dengan kata ethico atau ethos. Kata tersebut 

merujuk pada kebiasaan, tata krama, dorongan batin, serta 

kecenderungan hati dalam bertindak. Seiring perkembangan 

bahasa, ethicos kemudian mengalami perubahan bentuk dan 

dikenal dalam bahasa modern sebagai etika.38 

Konsep khuluq menunjukkan bahwa kepribadian manusia 

tidak hanya dibentuk oleh faktor luar, tetapi juga oleh kondisi 

batin yang menetap dan terus berkembang. Karena itu, pendidikan 

akhlak dalam Islam bukan sekadar soal mengajarkan perilaku 

baik, melainkan pembentukan karakter dari dalam jiwa. 

Hubungan antara khuluq dan ethos juga memperlihatkan bahwa 

nilai-nilai moral bersifat universal, meskipun dibungkus dalam 

istilah dan tradisi yang berbeda. Dengan demikian, kajian tentang 

khuluq membuka ruang untuk dialog antara psikologi kepribadian 

Islam dan etika moral lintas budaya. 

d. Al-Thab’u (Tabiat) 

Tabiat adalah citra batin individu yang bersifat menetap 

dan sudah ada sejak lahir.39 Ini mirip dengan konsep temperamen 

yang sulit diubah. Menurut Ikhwan al-Shafa, tabiat adalah daya 

dari daya nafs kulliyah yang menggerakkan jasad manusia.40 

Menurut Al-Qur`an, tabiat manusia dapat mengarah pada perilaku 

 
37 Sahilun A. Nasir, Tinjauan Akhlak, Surabaya: Al-Ikhlas, 1999, hal. 14.  
38 M. Yatimin Abdullah, Studi Akhlak dalam Perspektif Al-Qur`an, Jakarta: Amzah, 

2007, hal. 3.  
39 Tabiat juga diartikan sama dengan sajiyyah. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, 

Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  550. 
40 Ikhwan al-Shafa, Rasâil Ikhwân al-Shafâ wa Khalân al-Wafâ, Beirut: Dar Sadir, 

1957, hal. 63. 



67 

 

baik atau buruk, dan Al-Qur`an berperan sebagai pedoman untuk 

mengarahkan manusia ke arah kebaikan. 

e. Al-Sajiyyah (Bakat) 

Sajiyyah41 adalah kebiasaan individu yang terbentuk 

melalui integrasi antara karakter individu dan aktivitas yang 

dilakukan.42 Dalam psikologi, sajiyah sering diartikan sebagai 

bakat, yang merupakan potensi bawaan yang berkembang menjadi 

keahlian atau keterampilan dengan dukungan lingkungan seperti 

pendidikan dan pelatihan. 

Sajiyyah adalah istilah yang dalam khazanah keislaman 

sering digunakan untuk menggambarkan kondisi kejiwaan atau 

tabiat seseorang yang telah menjadi kebiasaan tetap (permanen) 

karena berulangnya suatu tindakan atau sikap dalam diri individu. 

Sajiyah bukan hanya sekadar perilaku spontan atau sesaat, 

melainkan cerminan dari proses pembentukan kepribadian yang 

mendalam. Ia merupakan hasil dari perpaduan antara karakter 

bawaan (fitrah atau bakat) dan interaksi individu dengan 

lingkungannya, seperti keluarga, pendidikan, masyarakat, dan 

pengalaman hidup. 

Dalam perspektif psikologi modern, sajiyyah bisa 

disejajarkan dengan konsep trait atau sifat kepribadian yang 

stabil, serta dengan konsep aptitude atau bakat. Seseorang yang 

memiliki sajiyah dalam hal tertentu misalnya ketekunan, 

kesabaran, atau keterampilan dalam berpikir analitis sebenarnya 

menunjukkan bahwa dalam dirinya telah terbentuk suatu pola 

karakter yang konsisten dan berulang melalui pengaruh bakat 

alami dan pengasahan eksternal. 

Sajiyyah juga memiliki korelasi dengan pengembangan 

potensi diri. Seseorang mungkin dilahirkan dengan kecenderungan 

tertentu, seperti kecerdasan musikal atau kemampuan komunikasi, 

namun hanya melalui latihan dan pembiasaanlah sajiyah itu akan 

muncul sebagai ciri khas atau keunggulan personal 

f. Al-Shifah (Sifat-sifat) 

Sifat adalah ciri khas individu yang relatif stabil dan terus 

menerus diekspresikan dalam berbagai keadaan. Sifat-sifat ini 

dibagi menjadi tiga kategori: diferensiasi (perbedaan fungsi tubuh), 

regulasi (dorongan untuk memperbaiki gangguan dalam tubuh), 

dan integrasi (proses yang menyatukan jasmani dan rohani menjadi 

kesatuan yang harmonis). 

 
41 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  418. 
42 Ikhwan al-Shafa, Rasâil Ikhwân al-Shafâ …, hal. 35. 



68 

 

g. Al-‘Amâl (Perilaku) 

Amal adalah perilaku lahiriah individu yang dapat diamati 

melalui tindakan nyata. Pada tingkat ini, kepribadian seseorang 

dapat dikenali, meskipun kepribadian yang ideal dalam Islam 

mencakup aspek lahir dan batin. Hukum fikih cenderung fokus 

pada aspek lahiriah, sementara tasaw.uf lebih menekankan pada 

aspek batiniah. 

B. Macam-Macam Kepribadian dalam Al-Qur`an  

1. Tipe Kepribadian dari Sisi Akidah 

Musfir bin Said Az-Zahrani menjelaskan bahwa dalam Al-

Qur`an, manusia dapat dikategorikan menjadi tiga kelompok 

berdasarkan akidahnya, yakni orang-orang beriman, kaum kafir, dan 

golongan munafik.43 Masing-masing kelompok memiliki 

karakteristik yang membedakannya dari kelompok lainnya. 

Pengelompokan ini sesuai dengan tujuan utama diturunkannya Al-

Qur`an, yaitu memberikan petunjuk dan membimbing manusia 

dalam memahami keimanan. 

a. Kepribadian Orang Beriman 

1) Definisi Kepribadian Beriman 

Kata iman berasal dari bentuk mashdar dari fi'il madhi 

âmana,44 yang secara etimologis berarti mempercayai dan 

membenarkan. Dalam pengertian terminologis, iman merujuk 

pada keyakinan yang tertanam dalam hati, disertai dengan 

pengakuan melalui lisan dan pembuktian melalui perbuatan 

nyata.45 Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah, 

Rasulullah saw. bersabda,  

 
43 Musfir bin Said Said az-Zahrani, Konseling Terapi, Terj. Harlis Kurniawan, 

Jakarta: Gema Insani, 2005, hal.  411-412. 
44 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  28. 
45 Kata iman menurut Abu Ja’far ar-Razi adalah kebenaran, sedangkan ali bin Abi 

Thalhah mengartikan iman sebagai perilaku membenarkan, dan juga mayoritas ulama seperti 

Imam Syafi’I dan Imam ahmad bin Hanbal mengartikan iman adalah pembenaran dengan 

ucapan dan amal perbuatan, bertambah dan berkurang. Dalam Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu 

Katsir, Jilid 1, …, hal. 48. 



69 

 

تُّونا شُ  يَاانُ بِّضْعٌ واسِّ هاا إِّمااطاةُ الِاذاى الإِّ ُ، واأادْنَا عْباةً، فاأافْضالُهاا ق اوْلُ: لَا إِّلاها إِّلَه اللَّه
، واالْاْيااءُ شُعْباةٌ مِّنا الإِّيَاانِّ   46عانِّ الطهرِّيقِّ

“Iman itu terdiri dari lebih dari enam puluh cabang. Yang paling 

tinggi adalah ucapan Lâ ilâha illAllah Swt., Dan malu adalah 

salah satu cabang dari iman." (HR. Bukhari) 

Iman merupakan inti dari ajaran aqidah, yang berfokus 

pada pengakuan terhadap keberadaan dan keesaan Allah Swt. 

Dari pengakuan ini lahirlah prinsip-prinsip dasar keimanan yang 

dikenal sebagai rukun iman. Seseorang yang meyakini Allah Swt. 

secara utuh, secara otomatis juga meyakini keberadaan Malaikat, 

kitab-kitab suci yang diturunkan, para Rasul, hari Kiamat, serta 

ketentuan Allah Swt. (qada dan qadar). 47 

Definisi kepribadian beriman dilandasi oleh firman Allah 

Swt. dalam Al-Qur`an Surah al-Baqarah ayat 1 sampai 5. Allah 

Swt. Berfirman, 

  ۚ ۛ  فِّيْهِّۛ  هُدًى ل ِّلْمُتهقِّيْاَۙ  ١الۤ ۤ لْغايْبِّ  ٢ذٰلِّكا الْكِّتٰبُ لَا رايْبا نُ وْنا بِِّ الهذِّيْنا يُ ؤْمِّ
هُمْ يُ نْفِّقُوْنا َۙ  نُ وْنا بِِّاآ انُْزِّلا اِّلايْكا واماآ انُْزِّلا  ٣وايقُِّيْمُوْنا الصهلٰوةا وامِِّها رازاقْ ن ٰ واالهذِّيْنا يُ ؤْمِّ

راةِّ هُمْ يُ وْقِّنُ وْناَۗ مِّنْ ق ابْلِّكا  لَْٰخِّ كا هُمُ  ٤ۚ  وابِِّ ىِٕ
ۤ
كا عالٰى هُدًى م ِّنْ رهبّ ِِّّمْ َۙ وااوُلٰ ىِٕ

ۤ
اوُلٰ

  ٥الْمُفْلِّحُوْنا  

1.  Alif Lâm Mîm. 2.  Kitab (Al-Qur`an) ini tidak ada keraguan di 

dalamnya; (ia merupakan) petunjuk bagi orang-orang yang 

bertakwa, 3.(yaitu) orang-orang yang beriman pada yang gaib, 

menegakkan salat, dan menginfakkan sebagian rezeki yang Kami 

anugerahkan kepada mereka,4. dan mereka yang beriman pada 

(Al-Qur`an) yang diturunkan kepadamu (Nabi saw. Muhammad) 

dan (kitab-kitab suci) yang telah diturunkan sebelum engkau dan 

mereka yakin akan adanya akhirat.5.  Merekalah yang mendapat 

petunjuk dari Tuhannya dan mereka itulah orang-orang yang 

beruntung. (al-Baqarah/2: 1-5) 

 
46 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari, Sahîh al-Bukhârî: Kitâb al-Îman, hadis No. 9…, 

hal. 13. 
47 Nisa Anggrainy, “Nilai-nilai Pendidikan Islam yang Terdapat dalam Tafsir Al-

Azhar Karangan Prof. Dr. Hamka Surat Al-Baqarah Ayat 1-5” dalam Jurnal IRJE: Jurnal 

Ilmu Pendidikan, Vol. 3 No. 1 Tahun 2002, hal. 285. 



70 

 

Ayat di atas menjelaskan diantara tanda-tanda orang yang 

beriman kepada Allah Swt. adalah sebagai berikut.48 

Pertama, beriman kepada hal-hal gaib, termasuk 

keyakinan kepada Allah Swt. dengan penuh ketulusan, 

ketundukan, dan penyerahan diri sesuai dengan tuntutan iman. 

Gaib merujuk pada sesuatu yang tidak dapat dijangkau oleh 

pancaindra manusia.  

Dalam Tafsîr Al-Azhâr, Hamka menjelaskan bahwa pada 

ayat ke-3 terdapat ciri khas dari orang-orang yang bertakwa, yaitu 

keyakinan mereka terhadap hal-hal yang gaib. Yang dimaksud 

dengan ghaib adalah sesuatu yang tidak dapat dijangkau oleh 

pancaindra tidak bisa dilihat oleh mata maupun didengar oleh 

telinga namun keberadaannya dapat dipahami dan diyakini 

melalui akal dan hati. Pemahaman tentang hal-hal gaib 

sepenuhnya bergantung pada petunjuk yang diberikan oleh Allah 

Swt.49 

Kedua, menunaikan salat dengan menyempurnakan rukun 

dan syaratnya serta melaksanakannya secara konsisten setiap hari 

sesuai dengan perintah Allah Swt., baik secara lahir maupun 

batin. Secara lahir, shalat dilakukan sesuai dengan tata cara yang 

ditetapkan dalam sunah, sedangkan secara batin, shalat 

dikerjakan dengan penuh kekhusyukan, ketundukan, dan 

kepatuhan kepada Allah Swt., Sang Pencipta dan Penguasa alam 

semesta, sebagaimana yang diajarkan dalam agama.50 

Dalam hadis yang diriwayatkan Jabir bin Abdillah, 

Rasulullah saw. bersabda,  

ةِّ   51إِّنه بايْا الرهجُلِّ وابايْا الشِّ رْكِّ واالْكُفْرِّ ت ارْكا الصهلَا
"Batas antara seseorang dengan kesyirikan dan kekufuran 

adalah meninggalkan shalat." (HR. Muslim) 

Hadis ini menjelaskan bahwa salat merupakan pembeda 

utama antara seorang mukmin dan orang kafir, sehingga menjaga 

 
48 Muhammad Andri Setiawan dan Karyono Ibnu Ahmad, Perspektif Kepribadian 

Manusia menurut Al-Qur`an: Relasi, Aliansi, Konflik, Yogyakarta: Deepublish, 2019, hal. 

62. 
49 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1, Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 2001, hal. 

116. 
50 Ibnu Abbas mengatakan, mendirikan salat berarti mengerjakan dengan sempurna 

ruku’, sujud, bacaan, serta penuh kekhusyu`an. Qatadah mengatakan, mendirikan salat 

berarti berusaha mengerjakannya tepat pada waktunya, berwudhu`, ruku’, dan bersujud. 

Dalam Dalam Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1, …, hal. 48. 
51 Abi al-Husein Muslim bin Hajjaj al-Qusyairi an-Naisaburi, Shahîh Muslim wa 

Huwa: al-Musnad al-Shahîh, Mesir: Dâr al-Ta`shil, 2014, hal. 424. 



71 

 

shalat menunjukkan kekuatan iman, sementara meninggalkannya 

menjadi indikasi hilangnya iman. 

Ketiga, membelanjakan sebagian rezeki yang 

dianugerahkan oleh Allah Swt.52 Rezeki mencakup segala sesuatu 

yang bermanfaat bagi manusia. Membelanjakan rezeki berarti 

memberikan sebagian harta yang telah dianugerahkan Allah Swt. 

kepada mereka yang berhak, sebagaimana ditetapkan dalam 

ajaran agama. Secara lahiriah, tindakan ini diwujudkan dengan 

memenuhi ketentuan kewajiban harta sesuai kadar dan waktu 

yang telah ditetapkan oleh Allah Swt. Sementara secara batiniah, 

hal ini mencerminkan keyakinan bahwa segala harta yang 

dimiliki hanyalah titipan dari Allah Swt., di mana sebagian dari 

harta tersebut merupakan hak bagi mereka yang membutuhkan. 

Keempat, beriman kepada kitab-kitab yang telah 

diturunkan oleh Allah Swt., yaitu meyakini Al-Qur`an serta kitab-

kitab sebelumnya seperti Taurat, Zabur, Injil, dan lembaran-

lembaran wahyu yang diberikan kepada para Nabi sebelum Nabi 

Muhammad saw.   

Secara lahiriah, keimanan terhadap kitab-kitab ini 

diwujudkan dengan meyakini, membaca, dan mempelajari Al-

Qur`an serta kitab-kitab terdahulu. Sementara secara batiniah, 

iman kepada kitab-kitab Allah Swt. tercermin dalam penerapan 

dan pengamalan ajaran Al-Qur`an sebagai pedoman hidup, tanpa 

adanya keraguan terhadap kebenarannya. Selain itu, keyakinan 

ini juga mencakup pengakuan bahwa Al-Qur`an merupakan 

penyempurna kitab-kitab sebelumnya, menjadikan ajaran Islam 

sebagai kebenaran yang terjaga dan terpelihara hingga akhir 

zaman. 

Kelima, beriman kepada hari akhir, yaitu meyakini 

keberadaan kehidupan setelah dunia fana ini berakhir. Akhirat 

merupakan tempat terakhir bagi manusia setelah dunia 

mengalami kehancuran. Secara lahiriah, keimanan kepada akhirat 

diwujudkan dengan keyakinan bahwa kehidupan dunia bersifat 

sementara dan tidak kekal, serta pada waktu yang telah 

ditentukan oleh Allah Swt., alam semesta akan mengalami 

kehancuran dan digantikan dengan alam yang baru. Sementara 

secara batiniah, keimanan ini mencakup keyakinan bahwa setelah 

kehancuran dunia, akan ada kehidupan di akhirat sebagai tempat 

manusia mempertanggungjawabkan setiap amal perbuatannya di 

 
52 Ibnu Abbas mengatakan yang dimaksud dengan “membelanjakan sebagian rezeki” 

adalah zakat dari harta kekayaan yang dimilikinya. Dalam Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, 

Jilid 1, …, hal. 50. 



72 

 

dunia. Kesadaran ini mendorong manusia untuk menjalani 

kehidupan dengan penuh kehati-hatian, serta berusaha berbuat 

sesuai dengan ajaran Allah Swt. agar mendapatkan kebahagiaan 

di akhirat. 

Berkenaan Kelima ayat diatas, Mujahid mengatakan 

bahwa kelima ayat ini menceritakan tentang sifat orang-orang 

yang beriman.53   

Kaum yang memiliki kepribadian beriman sering disebut 

juga sebagai kaum bertakwa. Menurut penafsiran Kementerian 

Agama RI, istilah muttaqîn dalam ayat-ayat di atas merupakan 

bentuk jamak dari ittaqa-yattaqi, yang secara bahasa berarti 

menjaga diri dari segala sesuatu yang berbahaya. Selain itu, kata 

taqwa juga bermakna berjaga-jaga atau melindungi diri dari hal-

hal yang merugikan. Secara etimologis, taqwa atau takwa dapat 

diartikan sebagai upaya menjaga diri dari perbuatan dosa, yaitu 

dengan menjauhi segala larangan Allah Swt. serta menjalankan 

segala perintah-Nya.54 

Al-Qur`an menyebut orang yang bertakwa dengan muttaqi 

jamaknya muttaqîn, yang berarti orang yang bertakwa. Kata ini 

dipergunakan Al-Qur`an untuk:55 

a) Menggambarkan bahwa orang-orang bertakwa dicintai oleh 

Allah Swt. dan diakhirat nanti akan diberikan pahala serta 

tempat yang paling baik yakni surga sebagaimana dijelaskan 

dalam Surah âli Imran/3: 76. 

b) Menggambarkan bahwa orang-orang yang bertakwa adalah 

orang-orang yang mendapat kemenangan, seperti yang 

diungkapkan dalam Surah an-Naba`/78: 31. 

c) Menggambarkan bahwa Allah Swt. merupakan pelindung 

bagi orang-orang yang bertakwa, seperti yang diungkapkan 

pada Surah al-Jâtsiyah/45: 19. 

d) Menggambarkan bahwa beberapa kisah yang terjadi 

merupakan peringatan dan teladan bagi orang-orang yang 

bertakwa, seperti yang diungkapkan dalam Surah al-Anbiyâ' 

/21:48. 

Salah satu gambaran keadaan orang yang bertakwa adalah 

sebagaimana yang diceritakan dalam Surah an-Naba` ayat 31 

yaitu orang-orang yang mendapatkan kemenangan. Mujahid dan 

 
53 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1, …, hal. 52. 
54 Kementerian Agama RI, Al-Qur`an dan Tafsirnya: Jilid I Juz 1-2-3, Jakarta: 

Lentera Abadi, hal. 33-34. 
55 Muhammad Andri Setiawan dan Karyono Ibnu Ahmad, Perspektif Kepribadian 

Manusia…, hal. 60-63. 



73 

 

Qatadah mengatakan mereka beruntung dan selamat dari 

neraka.56 Kata mafâzan57  yang berarti kemenangan baik tempat 

maupun waktunya secara bahasa memiliki arti keselamatan dan 

keterbebasan dari bencana, disertai dengan perolehan kebajikan 

yang didapatkan dari melaksanakan perintah Allah Swt. secara 

baik dan semampunya serta menjauhi larangan Allah Swt.58 

Makna mafâzan dalam ayat ini memberi pesan bahwa 

ketakwaan bukan hanya soal keimanan batiniah, melainkan juga 

tampak dalam perilaku nyata yang mencerminkan ketaatan 

kepada Allah Swt. Kemenangan yang dimaksud bukan semata-

mata keberhasilan duniawi, tetapi keselamatan eksistensial yang 

mencakup dimensi ukhrawi. Dalam konteks kepribadian Islam, 

ini menunjukkan bahwa pribadi bertakwa adalah pribadi yang 

memiliki integritas spiritual dan moral yang kuat, yang 

mengarahkan seluruh hidupnya menuju keridhaan Ilahi sebagai 

bentuk pencapaian tertinggi manusia. 

2) Karakter Kepribadian Beriman 

a) Rendah Hati & Penyabar – Menghadapi orang jahat dengan 

kelembutan dan doa (al-Furqân/25: 63). 

b) Bangun Malam & Beribadah – Rajin salat malam untuk 

mendekatkan diri kepada Allah Swt. (al-Furqân/25: 64-66). 

c) Seimbang dalam Harta – Tidak boros dan tidak kikir dalam 

mengelola rezeki (al-Furqân/25: 67).59 

d) Menjauhi Kemaksiatan – Teguh dalam iman, menjauhi syirik 

dan dosa besar (al-Furqân/25: 68). 

e) Menjaga Amanah & Kehormatan – Tidak melakukan hal sia-

sia dan selalu jujur (al-Furqân/25: 72).60 

 
56 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 8, …, hal. 384. 
57 Mafâzan berasal dari asal kata fâza-yafûzu-fauzan-mafâzan yang berarti najâ atau 

selamat. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  701. 
58 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 15, Tangerang: Lentera Hati, 2002, hal. 21. 
59 Seorang muslim tidaklah bebas mutlak dalam menginfakkan harta pribadinya 

sekehendak hatinya seperti yang terdapat dalam system kapitalis. Namun penggunaan uang 

itu terikat dengan aturan menyeimbangkan antara dua perkara, yaitu antara sikap berlebihan 

dan menahan dalam menginfakkan harta. Padahal harta itu adalah alat sosial untuk 

mewujudkan kepentingan-kepentingan sosial. Dalam Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an 

di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 8, …, hal. 315.  
60 Ibnu Katsir menafsirkan az-zûr dalam ayat ini dengan Syirik, menyembah berhala, 

dusta, fasik, kufur, permainan dan kebathilan, permainan dan lagu, majelis-majelis 

keburukan dan kata-kata busuk. Dalam Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 6, …, hal. 133. 



74 

 

f) Pengendalian Diri & Pemaaf – Mampu mengendalikan 

amarah dan memaafkan kesalahan orang lain (Âli ‘Imrân/3:  

134).61 

g) Cepat Bertaubat – Segera memohon ampun saat melakukan 

dosa dan selalu mengingat Allah Swt. (Âli ‘Imrân/3: 135).62 

h) Al-Qur`an sebagai Pedoman – Menjadikan Al-Qur`an 

sebagai petunjuk hidup (Âli ‘Imrân/3: 138). 

i) Ulet & Sabar – Tidak mudah menyerah dalam perjuangan 

dan menghadapi ujian dengan keteguhan hati (Âli ‘Imrân/3: 

146). 

j) Memperbaiki Diri – Jika berbuat dosa, segera meminta 

ampun dan memperbaiki diri (Âli ‘Imrân/3: 147). 

k) Takut kepada Allah Swt. – Hatinya bergetar saat nama Allah 

Swt. disebut dan bertambah imannya saat mendengar ayat-

ayat-Nya (al-Anfâl/8: 2). 

l) Menjaga Salat & Infak – Rajin salat dan gemar berbagi 

rezeki (al-Anfâl/8: 3). 

m) Berpikir dan bertindak dengan hikmah serta menggunakan 

akal untuk memahami keimanan dan menjalankan perintah 

Allah Swt. (ar-Ra‘d/13: 22). 

n) Hati tenang selalu merasa damai dengan mengingat Allah 

Swt. (ar-Ra‘d/13: 28). 

o) Berhati-hati dalam bertindak dan selalu waspada agar tidak 

berbuat dosa (al-Mu'minûn/23: 57). 

Karakter kepribadian beriman diantaranya tergambar 

dalam Surah al-Furqân/25: 63, orang beriman berjalan tanpa 

kesombongan,63 tanpa keangkuhan, tanpa kekerasan dan tanpa 

kekejaman.64 Kepribadian orang beriman tercermin dalam sikap 

rendah hati, lembut, dan menjauhi segala bentuk kesombongan, 

keangkuhan, serta kekerasan. Mereka tidak hanya menunjukkan 

 
61 Dalam ayat ini hamka menafsirkan tingkatan-tingkatan takwa seorang mukmin, 

pertama pemurah baik senang maupun susah, kedua pandai menahan marah, ketiga memberi 

maaf, keempat menahan marah, memberi maaf yang diiringi dengan berbuat baik. Dalam 

Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 2, …, hal. 927. 
62 Bagi Khawarij, muslim yang berbuat dosa sudah dianggap kafir mutlak, Mu’tazilah 

mengatakan bukan kafir dan bukan pula Islam, ahli sunnah memberi cap fasik terhadap 

muslim yang selalu berbuat dosa. Dalam Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 2, …, hal. 929. 
63 Karena berjalannya manusia, sebagaimana halnya seluruh Gerakan, adalah 

ungkapan dari kepribadian, dan perasaan-perasaan yang ada di dalam dirinya. Sehingga jiwa 

yang lurus, tenang, serius, dan mempunyai tujuan akan menampilkan sifat-sifat rendah hati 

dalam cara berjalan. Dalam Sayyid Quthb, Tafsîr fî Zhilâlil Qur`an di bawah naungan Al-

Qur`an, Jilid 8, …, hal. 313.  
64 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 6, …, hal. 127. 



75 

 

kepatuhan kepada Allah Swt., tetapi juga mencerminkan nilai-

nilai akhlak mulia dalam interaksi sosial. Sifat ini selaras dengan 

ajaran Islam yang menekankan keseimbangan antara hubungan 

dengan Tuhan (ḥabl min Allah) dan hubungan dengan sesama 

manusia (ḥabl min an-nâs).  

Jika orang jahil mengumpat orang beriman dengan ucapan 

yang buruk, mereka tidak membalasnya dengan ucapan yang 

buruk pula, akan tetapi mereka memaafkan, membiarkan dan 

tidak membalas melainkan dengan perkataan yang baik. 

Sehingga, tidak membuat tenaga, dan waktu mereka sia-sia dalam 

perdebatan dengan orang-orang bodoh. 

b. Kepribadian Orang Kafir 

1) Definisi Kepribadian Kafir 

Istilah kafir berasal dari kata kufr, yang merupakan 

bentuk masdar dari kata kerja kafara-yakfuru-kufr/kufran.65 

Dalam Al-Qur`an, kata kufr dan kata-kata yang memiliki akar 

yang sama disebut sebanyak 525 kali. Sementara itu, kata kafir 

sendiri hanya ditemukan 5 kali, yaitu dalam Surah al-Baqarah, 

al-Furqân, at-Taghâbun, dan an-Naba'.66 

Secara bahasa, kata kufr memiliki beberapa makna, di 

antaranya: menimbuni atau menyembunyikan,67 menutupi, 

melepaskan diri, menghapus, kulit, dan denda (kaffârah) yang 

dikenakan akibat pelanggaran terhadap ketentuan Allah Swt. 

Oleh karena itu, orang kafir merujuk pada seseorang yang 

ingkar dan tidak beriman kepada keberadaan maupun 

kekuasaan Allah Swt. Mereka disebut demikian karena telah 

menutup diri serta melupakan kebesaran Allah Swt., sehingga 

enggan untuk tunduk dan patuh terhadap perintah-Nya.68 

Mujahid mengabarkan bahwa Surah al-Baqarah ayat 6 

sampai ayat 7 Allah Swt. berfirman tentang orang kafir,69 

نُ وْنا  مُْ اامْ لاْ تُ نْذِّرْهُمْ لَا يُ ؤْمِّ ُ  ٦اِّنه الهذِّيْنا كافارُوْا ساوااۤءٌ عالايْهِّمْ ءااانْذارْتَا خاتاما اللَّٰ 
مُْ عاذاابٌ عاظِّيْمٌ   مْ َۗ واعالٰٓى اابْصاارِّهِّمْ غِّشااواةٌ وهلَا   ٧ ࣖعالٰى قُ لُوْبِِّّّمْ واعالٰى سَاْعِّهِّ

 
65 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  791. 
66 Muhammad Andri Setiawan dan Karyono Ibnu Ahmad, Perspektif Kepribadian 

Manusia…, hal. 77. 
67 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1, …, hal. 122. 
68 Kementerian Agama RI, Al-Qur`an dan Tafsirnya…, hal. 40. 
69 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1, …, hal. 52. 



76 

 

6.  Sesungguhnya orang-orang yang kufur itu sama saja bagi 

mereka, apakah engkau (Nabi saw. Muhammad) beri 

peringatan atau tidak engkau beri peringatan, mereka tidak 

akan beriman. 7. Allah Swt. telah mengunci hati dan 

pendengaran mereka. Pada penglihatan mereka ada penutup, 

dan bagi mereka azab yang sangat berat. (al-Baqarah/2: 1-5) 

Berdasarkan kedua ayat tersebut, dapat disimpulkan 

bahwa makna orang yang berkepribadian kafir adalah sebagai 

berikut:70 

Pertama, mereka yang tidak beriman kepada Allah 

Swt. Dalam Al-Qur`an dijelaskan bahwa orang-orang kafir, 

termasuk Ahli Kitab dan kaum musyrik, sangat menentang 

Rasulullah saw. dan tetap dalam kekufuran, meskipun telah 

diberikan peringatan yang disertai ancaman. Bagi mereka, 

peringatan tersebut tidak membawa perubahan, baik diberikan 

atau tidak. 

Kedua, penyebab utama orang-orang kafir menolak 

peringatan adalah karena hati dan pendengaran mereka 

tertutup, bahkan terkunci, sehingga tidak dapat menerima 

petunjuk. Segala bentuk peringatan dan sarana yang diberikan 

kepada mereka tidak membekas dalam diri mereka. Selain itu, 

karena penglihatan mereka juga tertutup, mereka tidak mampu 

melihat, memahami, serta mengambil pelajaran dari ayat-ayat 

Al-Qur`an yang mereka dengar. Mereka juga tidak dapat 

merenungkan tanda-tanda kebesaran Allah Swt. yang tampak 

di langit, di muka bumi, maupun dalam diri mereka sendiri.71 

Tertutupnya hati, pendengaran, dan penglihatan orang-

orang kafir disebabkan oleh kebiasaan mereka dalam 

melakukan perbuatan-perbuatan yang dilarang. Setiap 

tindakan yang melanggar ketentuan Allah Swt. semakin 

memperkuat penghalang yang menutup hati dan telinga 

mereka dari kebenaran. Semakin sering mereka melakukan 

perbuatan terlarang, semakin rapat dan kokoh penghalang 

tersebut, sehingga mereka semakin jauh dari hidayah dan 

petunjuk Allah Swt. 

Allah Swt. berfirman dalam Al-Qur`an Surah an-Nisâ` 

ayat 155, 

 
70 Kementerian Agama RI, Al-Qur`an dan Tafsirnya…, hal. 40-41. 
71 Muhammad Andri Setiawan dan Karyono Ibnu Ahmad, Perspektif Kepribadian 

Manusia…, hal. 78. 



77 

 

بِّيااۤءا بِّغايِّْْ حاق ٍّ وهق اوْلَِِّّمْ 
ثااق اهُمْ واكُفْرِّهِّمْ بِِّٰيٰتِّ اللَّٰ ِّ واق اتْلِّهِّمُ الَْانْْۢ ي ْ هِّمْ م ِّ فابِّماا ن اقْضِّ

ُ عالاي ْهاا بِّكُ  نُ وْنا اِّلَه قالِّيْلًَا قُ لُوْبُ ناا غُلْفٌ َۗ بالْ طاباعا اللَّٰ    فْرِّهِّمْ فالَا يُ ؤْمِّ

Maka, karena mereka melanggar perjanjian itu, kafir 

terhadap keterangan-keterangan Allah Swt., membunuh Nabi 

-Nabi tanpa hak (alasan yang benar), dan mengatakan, “Hati 

kami tertutup.” Sebenarnya Allah Swt. telah mengunci hati 

mereka karena kekufurannya. Maka, mereka tidak beriman 

kecuali hanya sebagian kecil (dari mereka). (an-Nisâ'/4: 155) 

Meskipun sekali-kali mereka telah membuat janji 

dengan Allah Swt. akan teguh dan setia, akan taat dan patuh, 

namun segala janji itu tidak ada yang mereka pegang teguh, 

bahkan perintah dan ayat Allah Swt. mereka mungkiri: “Dan 

mereka bunuh Nabi-Nabi dengan tidak benar.” Bukan hati 

telah tertutup karena telah penuh oleh pengajaran yang baik, 

tetapi dicap atau disegel oelh Allah Swt. lantaran kufur, 

hingga pengajaran yang baik tidak mau masuk ke dalamnya 

lagi.72  

Itulah gambaran orang kafir, Tertutupnya hati, 

pendengaran, dan penglihatan orang-orang kafir merupakan 

akibat dari kebiasaan mereka yang terus-menerus melakukan 

maksiat dan melanggar perintah Allah Swt. Keengganan 

mereka untuk menerima kebenaran bukan karena kurangnya 

pengajaran, melainkan karena akumulasi dosa dan 

pengingkaran yang menyebabkan hati mereka disegel oleh 

Allah Swt. Penyegelan ini merupakan bentuk hukuman atas 

kekufuran dan pengkhianatan terhadap janji mereka kepada 

Allah Swt., termasuk penolakan terhadap ayat-ayat-Nya dan 

bahkan pembunuhan terhadap para Nabi. Maka, hidayah sulit 

masuk kepada mereka karena mereka sendiri yang menutup 

diri dari cahaya kebenaran. 

2) Karakter Kepribadian Kafir 

Kepribadian yang dimaksud merujuk pada perilaku 

sehari-hari yang mencerminkan identitas seseorang. Ada 

individu yang secara lahiriah tampak sebagai orang beriman, 

namun kepribadian mereka sesungguhnya mencerminkan 

 
72 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 2, …, hal. 1506. 



78 

 

sifat-sifat kekafiran. Berikut adalah beberapa karakteristik 

kepribadian kafir:73 

a)  Mudah tertekan dalam kesulitan (Âli ‘Imrân/3: 151)74 

b)  Menolak ayat-ayat Allah Swt. (al-An‘âm/6: 4-5) 

c)  Menghina Islam (al-An‘âm/6: 7) 

d)  Menolak kebenaran dengan argumen dan hujatan (al-

An‘âm/6: 25)75 

e)  Melakukan perbuatan tercela (al-An‘âm/6: 113)76 

f)  Membuat ajaran palsu (al-An‘âm/6: 136) 

g)  Menistakan ayat-ayat Allah Swt. (al-Anfâl/8: 31) 

h)  Menggunakan segala cara untuk menolak kebenaran (al-

Anfâl/8: 36) 

i)  Suka mempertanyakan ketetapan Allah Swt. (ar-Ra‘d/13: 

27) 

j)  Sombong dan mengingkari akhirat (an-Naḥl/16: 22) 

k)  Mencintai dunia lebih dari akhirat (an-Naḥl/16: 107) 

l)  Membenci orang beriman (al-Isrâ'/17: 46) 

m) Memanipulasi ajaran Islam (al-Ḥajj/22: 72) 

n)  Menganggap Islam sebagai pemikiran terbelakang (an-

Naml/27: 67-68) 

o)  Menolak kebenaran meski ada bukti nyata (al-

Qashash/28: 48) 

Gambaran kepribadian orang kafir diterangkan dalam 

Surah al-An’am. Dalam ayat 4 dijelaskan bahwa orang-orang 

kafir terus-menerus bersikap membangkang hingga setiap kali 

datang kepada mereka suatu ayat atau bukti kebenaran dari Tuhan 

mereka, mereka selalu menolak dan berpaling. Betapa sering 

mereka menyaksikan sendiri manusia lahir ke dunia lalu 

meninggal, menjadi bukti nyata akan siklus kehidupan. Begitu 

banyak pula tanda-tanda kebesaran Allah Swt. lainnya yang 

seharusnya mereka renungkan, namun semua itu tidak 

 
73 Muhammad Andri Setiawan dan Karyono Ibnu Ahmad, Perspektif Kepribadian 

Manusia…, hal. 79. 
74 Kekufuran membuat manusia selalu dikelilingi oleh rasa takut, sebab hati kecil 

mereka selalu mengakui bahwa Langkah mereka salah dan yang mereka perjuangkan 

tidaklah benar. Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 2, …, hal. 951. 
75 Ada dua jenis penolakan dan pendustaan orang kafir terhadapa ayat-ayat Allah Swt. 

Pertama, mendustakan secara mutlak. Kedua, tidak berpaling secara langsung, sehingga 

diantara mereka ada yang mendengarkan dengan sungguh-sungguh dan sengaja seperti 

halnya Abu Sufyan, dengan mencari dalih kelemahan Al-Qur`an. Dalam M. Quraish Shihab, 

Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, Vol. 4, …, hal. 59. 
76 Hati, akal, dan pendengaran orang-orang kafir dibuat condong terhadap apa yang 

mereka usahakan itu. Dalam Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 3, …, hal. 277. 



79 

 

menggugah hati mereka. Mereka tetap bersikap acuh, berpaling, 

menutup diri, bahkan menentang dengan keras. Padahal mereka 

tahu bahwa hanya ada satu kekuasaan yang menguasai seluruh 

langit dan bumi yaitu Allah Swt. Yang Maha Esa. Meski 

demikian, mereka tetap menyembah selain-Nya, 

mempersekutukan-Nya dengan berhala-berhala yang mereka 

puja.77  

Sikap tidak peduli ini pada akhirnya berkembang menjadi 

pendustaan terhadap kebenaran, dan lebih jauh lagi menjadi 

ejekan dan penghinaan terhadap ajaran yang dibawa nabi 

Muhammad saw.78 

Ayat kelima dalam Surah ini menegaskan bahwa ketika 

mereka sudah terbukti berpaling, itu juga berarti mereka secara 

aktif telah mendustakan kebenaran yang dibawa Al-Qur`an. 

Padahal, berbagai penjelasan dan bukti telah datang kepada 

mereka. Pertama, bukti yang ada pada alam yang dapat 

disaksikan oleh mata dan direnungkan oleh pikiran. Kedua, bukti 

yang ada pada wahyu atau firman Allah Swt. yang disampaikan 

oleh Rasulullah saw. berupa Al-Qur`an, namun semuanya sia-

sia.79 kelak, baik di dunia maupun di akhirat, mereka akan 

menyaksikan sendiri kenyataan dari berita-berita yang mereka 

hina baik kemenangan yang dijanjikan untuk kaum Muslimin, 

kekalahan mereka sendiri, maupun kabar tentang surga dan 

neraka sebagaimana yang disampaikan oleh para rasul. 

Kebenaran memiliki sifat untuk terus muncul ke 

permukaan, walau kerap dicoba untuk disembunyikan. Ia tidak 

sekadar menjadi konsep, tetapi akan tampak dalam realitas, 

bahkan jika harus bergerak perlahan. Pada akhirnya, kebenaran 

akan hadir untuk menghapus kebatilan. 

Dalam ayat ini juga digambarkan tiga tahapan sikap 

orang-orang sesat: pertama, bersikap pasif dengan berpaling dari 

kebenaran; kedua, berubah menjadi aktif dengan 

mendustakannya; dan ketiga, menunjukkan permusuhan secara 

terbuka dengan mengejek dan menghina, agar orang lain pun ikut 

berpaling dari kebenaran itu.80 

Dalam ayat 7 dijelaskan bahwa, nabi Muhammad saw. 

 
77 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 3, …, hal. 1947. 
78 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 4, …, hal. 17. 
79 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 3, …, hal. 1947. 
80 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 4, …, hal. 18. 



80 

 

sangat menginginkan agar kaum musyrik menerima kebenaran 

yang beliau sampaikan dan beriman kepada ayat-ayat Al-Qur`an. 

Melihat penolakan mereka, seolah-olah hati beliau berharap, “Ya 

Allah Swt., mereka belum juga berpikir dan merenungkan 

kebenaran. Maka berilah mereka bukti nyata yang bisa mereka 

lihat dan rasakan, seperti yang sering mereka minta.”81 

Sebagai respons atas harapan batin Nabi saw., Allah Swt. 

menyampaikan bahwa meskipun diturunkan kepada Nabi saw. 

sebuah mushaf (Al-Qur`an) secara tertulis di atas lembaran 

kertas, lalu orang-orang kafir itu bahkan bisa memegang dan 

menyentuhnya langsung dengan tangan mereka, mereka tetap 

tidak akan percaya. Sekalipun bukti itu nyata di hadapan mereka, 

mereka akan tetap berkata, “Ini tidak lain hanyalah sihir yang 

nyata.”82 

Ini menunjukkan bahwa penolakan mereka bukanlah 

disebabkan oleh kurangnya bukti, melainkan karena hati mereka 

telah tertutup dan enggan menerima kebenaran, meskipun tanda-

tanda dan bukti telah sangat jelas di depan mata. Mereka tidak 

kekurangan petunjuk, melainkan menolak untuk tunduk pada 

kebenaran yang datang dari Allah Swt. Demikianlah karakter 

orang-orang kafir sebagaimana digambarkan dalam Al-Qur`an: 

keras hati, berpaling dari peringatan, dan lebih memilih kesesatan 

meskipun mereka telah menyaksikan tanda-tanda kebenaran 

dengan mata kepala sendiri. Keingkaran mereka bukan bersifat 

intelektual, tetapi bersumber dari penyakit hati dan kesombongan 

batin yang menolak untuk patuh pada Tuhan Yang Maha Esa.  

c. Kepribadian Orang Munafik 

1) Definisi Kepribadian Munafik 

Kalimat “munafik” atau nifaq berarti lubang tempat 

bersembunyi di bawah tanah. Lubang perlindungan dari 

bahaya udara, disebut nafaq. Dari sinilah diambil arti dari 

orang yang menyembunyikan suatu penipuan.83 

Musfir Bin Zaid Az Zahrani menggambarkan 

kepribadian munafik84 sebagai individu yang tidak memiliki 

 
81 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 4, …, hal. 22.  
82 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 3, …, hal. 1952. 
83 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1, …, hal. 127. 
84 Munafik yaitu orang yang menyembunyikan kekafiran dan menampakkan 

keimanan, menyembunyikan permusuhan dan menampakkan persaudaraan, menampakkan 

kebalikan dari apa yang ada dalam batinnya. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam 

al-Wasîth…, 2004, hal.  942.  



81 

 

karakter yang jelas dan cenderung bersikap tidak tegas. 

Mereka tidak mampu menentukan posisi yang terang, terutama 

dalam hal keimanan kepada Allah Swt.85 Sikap ini 

mencerminkan ketidakkonsistenan antara keyakinan, 

perkataan, dan tindakan, yang menyebabkan mereka tidak 

memiliki komitmen yang kuat terhadap nilai-nilai keimanan.86  

Allah Swt. berfirman dalam Al-Qur`an Surah an-Nisa` 

ayat 145, 

يْْاًَۙ  مُْ ناصِّ  اِّنه الْمُنٰفِّقِّيْا فِِّ الدهرْكِّ الَْاسْفالِّ مِّنا النهارِّۚ والانْ تَاِّدا لَا

Sesungguhnya orang-orang munafik itu (ditempatkan) di 

tingkat paling bawah dari neraka. Kamu tidak akan mendapat 

seorang penolong pun bagi mereka. (an-Nisâ'/4: 145) 

Al Waliby mengatakan dari Ibnu ‘Abbas (  ِّفِِّ الدهرْكِّ الَْاسْفال
 yaitu, di dasar Neraka.” Ulama lain berkata: “Neraka“ ,(مِّنا النهارِّ 

itu bertingkat-tingkat rendahnya, sebagaimana Surga pun 

bertingkat-tingkat tingginya.” ( يًْْ  مُْ ناصِّ اَۙ والانْ تَاِّدا لَا ) mereka tidak 

akan mendapatkan pertolongan yang dapat menyelamatkan 

mereka dari situasi yang mereka alami dan mengeluarkan 

mereka dari adzab yang pedih.87 Melalui penjelasan ayat ini 

sudah jelas bahwa perbuatan orang-orang munafik sangat 

tercela dan tempat kembali mereka adalah seburuk-buruk 

tempat. 

Mujahid mengatakan, 13 ayat dalam Surah al-Baqarah, 

yaitu ayat 8 sampai 20 menceritakan tentang sifat orang-orang 

munafik,88 berikut bentuk dari sifat-sifat orang munafik: 

a) Ucapan tidak sejalan dengan perbuatan.89 (al-Baqarah/2: 

8) 

b) Orang munafik suka berbohong dan menipu, bahkan 

berbohong kepada Tuhannya. 90 (al-Baqarah/2: 9) 

 
85 Nifaq (perbuatan orang munafik) terbagi kedalam beberapa macam. Pertama, nifaq 

I’tiqadi (keyakinan), yang mengekalkan pelakunya dalam neraka. Kedua, nifaq ‘amali 

(perbuatan), ia merupakan salah satu dosa besar. Dalam Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 

1, …, hal. 57. 
86 Musfir bin Said Said az-Zahrani, Konseling Terapi…, hal.  417. 
87 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 2, …, hal. 438. 
88 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1, …, hal. 52. 
89 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 1, …, hal. 99. 



82 

 

c) Orang munafik memiliki penyakit hati yang bertambah-

tambah. Penyakitnya ialah keragu-raguan dan 

kebimbangan.91 (al-Baqarah/2: 10) 

d) Orang munafik gemar berbuat kerusakan di muka bumi. 

Kerusakan yang dimaksud adalah berbuat maksiat dengan 

melanggar perintah Allah Swt. serta mengabaikan 

kewajiban yang dilimpahkan kepada mereka.92 (al-

Baqarah/2: 11-12) 

e) Orang munafik merasa lebih pintar, merasa lebih tinggi 

dibandingkan orang beriman. Pemuka-pemuka munafik 

yang berasal dari yahudi Medinah memandang Rasulullah 

saw. dan pengikutnya dengan pandangan meremehkan. 

Menurutnya, mereka lebih mengerti soal agama 

dibandingkan Muhammad saw.93 Dari sini dapat dilihat 

bahwa orang munafik suka mencela pribadi orang. (al-

Baqarah/2: 13) 

f) Orang munafik suka mengolok-olok ajaran agama Islam, 

mereka bermuka dua.94 Ketika bertemu Muslim mereka 

menampakkan keislaman mereka, namun jika kembali ke 

golongannya mereka menampakkan kebencian terhadap 

Islam. (al-Baqarah/2: 14-15) 

g) Orang munafik pada hakikatnya sedang tertipu dengan 

hawa nafsu mereka sendiri.95 Mereka lebih memilih 

kesesatan daripada petunjuk yang sudah jelas dihadapan 

mereka. Dan mereka sungguh merugi karena azab yang 

dahsyat sudah menanti mereka. (al-Baqarah/2: 16) 

h) Orang munafik buta, tuli, dan bisu akan kebenaran.96 

Semua kebenaran tertutupi karena hawa nafsu dan 

keingkaran hati mereka.  

Kemunafikan adalah bentuk kepribadian yang terbelah 

dan tidak jujur terhadap diri sendiri maupun terhadap Allah 

Swt. Ini bukan hanya sekadar penyimpangan perilaku, tetapi 

 
90 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1, …, hal. 59. 
91 Ibnu Qayyim, Tafsir Ibnu Qayyim: Tafsir Ayat-ayat Pilihan, Terj. Kathur Suhardi 

dari judul “Tafsîr al-Qayyim,” Jakarta: Darul Falah, 2000, hal. 125. 
92 Al-Hasan al-Bashri mengatakan, diantara bentuk kerusakan yang dilakukan di 

muka bumi ini adalah mengangkat orang kafir sebagai pemimpin dan pelindung. Dalam Ibnu 

Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1, …, hal. 65. 
93 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1, …, hal. 130. 
94 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 1, …, hal. 108. 
95 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1, …, hal. 133. 
96 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1, …, hal. 136. 



83 

 

juga mencerminkan kerusakan moral dan spiritual yang dalam. 

Orang munafik seolah membangun identitas ganda demi 

keuntungan duniawi, namun justru menggali jurang 

kebinasaan bagi dirinya sendiri. Mereka menjadi contoh nyata 

dari kepribadian yang tidak autentik, yang menutup pintu 

terhadap perubahan dan hidayah karena telah dikuasai oleh 

hawa nafsu, ego, dan kebodohan hati. 

2) Karakter Kepribadian Munafik 

Kepribadian munafik memiliki karakter yang khas, 

ditandai dengan kepura-puraan dalam menampakkan 

keimanan di hadapan manusia. Secara lahiriah, mereka tampak 

saleh, tetapi di dalam hati mereka menyimpan kekufuran yang 

mendalam. Allah Swt., yang Maha Mengetahui segala sesuatu 

yang tersembunyi dalam diri manusia, telah menggambarkan 

sifat-sifat mereka dalam Al-Qur`an.97Berikut diantara 

karakteristik kepribadian munafik: 

a) Mereka tidak menerima penerapan ajaran Islam secara 

menyeluruh dalam kehidupan sehari-hari, melainkan 

hanya mengamalkannya sesuai dengan kepentingan 

mereka. (an-Nisâ'/4: 61) 

b) Mereka memiliki prinsip hidup yang tidak konsisten, 

mudah berpindah antara keimanan dan kekufuran demi 

keuntungan pribadi. (an-Nisâ'/4: 137) 

c) Mereka suka mencari perhatian dengan memamerkan 

amal ibadah, tetapi jika sedang sendirian, mereka lalai 

dalam menjalankan ajaran Islam. (an-Nisâ'/4: 142) 

d) Dalam hal harta dan kekayaan, mereka berupaya 

mendapatkan keuntungan sebesar mungkin tanpa 

memperhitungkan keridhaan Allah Swt.98 (at-Taubah/9: 

58) 

e) Mereka memiliki sifat manis dalam berbicara dan mudah 

memberikan janji, tetapi juga dengan mudah 

mengingkarinya. (at-Taubah/9: 75-76) 

 
97 Muhammad Andri Setiawan dan Karyono Ibnu Ahmad, Perspektif Kepribadian 

Manusia…, hal. 104-110. 
98 Menurut Riwayat Ibnu Mardawaih dari Ibnu mas’ud, ayat ini turun ketika 

Rasulullah saw. SAW. membagi-bagikan ghanimah dalam perang Hunain karena ada suara-

suara mengatakan bahwa pembagian ini tidak karena Allah Swt. Dan ada pula seorang dari 

Anshar mengatakan pembagian ini tidak adil. Dalam Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 4, …, hal. 

2998. 



84 

 

f) Mereka berpikir pendek dan lebih mementingkan 

kenyamanan pribadi daripada menghadapi perjuangan 

dalam menegakkan ajaran Islam. (al-Ḥajj/22: 11) 

g) Mereka tidak memiliki loyalitas sejati terhadap sekutu 

mereka dari kalangan orang kafir, karena mereka akan 

mengkhianati mereka jika kepentingan pribadi atau 

kelompok mereka terganggu. (al-Ḥasyr/59: 11) 

h) Mereka pandai menyembunyikan niat buruk di balik kata-

kata manis, seolah-olah berbicara demi kepentingan 

banyak orang, padahal sebenarnya hanya untuk 

keuntungan pribadi mereka sendiri.  

(al-Munâfiqûn/63: 4) 

Kepribadian munafik digambarkan dibanyak Surah 

dalam Al-Qur`an, diantaranya dalam Surah an-Nisâ`. Pertama, 

dalam ayat 61 Allah Swt. mengajarkan orang munafik tentang 

keimanan yang sebenarnya asasnya adalah keharusan taat 

kepada Allah Swt., dan taat kepada Rasulullah saw. dengan 

mematuhi dan mengikuti sunah beliau, serta taat kepada 

pemimpin dari kalangan orang beriman. Allah Swt. juga 

mengatakan apabila mereka berbeda pendapat dalam 

menghadapi masalah-masalah baru maka dikembalikan kepada 

Al-Qur`an. Namun mereka tidak mengambil kaidah ini dan 

tidak menerimanya.99 

Kedua, dalam ayat 137 digambarkan watak orang 

munafik dalam beragama yang lemah dan tidak konsisten. 

Mereka hanya mau beriman jika ada keuntungan yang didapat 

dan tidak ada cobaan yang menimpa. Namun, jika ujian 

datang, apalagi bertubi-tubi, mereka pun segera kembali 

kepada kekafiran. Tanda awalnya terlihat dari mulai 

meninggalkan ibadah. Saat ada dorongan atau ajakan kembali 

beriman, mereka pun mengaku beriman lagi, namun tanpa 

komitmen dan pemeliharaan terhadap keimanan itu. 

Akibatnya, mereka mudah kembali kufur, bahkan 

kekafirannya menjadi lebih keras dan lebih dalam dari 

sebelumnya.100 

Pada tahap itu, mereka tidak lagi merasa takut 

melanggar perintah Allah Swt. Hati mereka menjadi tertutup, 

semakin jauh dari ampunan Allah Swt., dan semakin gelaplah 

jalan yang mereka tempuh. Allah Swt. pun tidak lagi 

 
99 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 2, …, 

hal. 396.  
100 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 2, …, hal. 1471-1472. 



85 

 

memberikan petunjuk karena mereka sendiri telah menolaknya 

berulang kali. Orang seperti ini disebut mudzabdzab 

(bingung), ragu-ragu, tidak punya sikap, serta 

menggantungkan keyakinannya pada orang lain. Keimanannya 

tidak meresap ke dalam hati, hanya sekadar diucapkan dengan 

lisan. Maka pantaslah, menurut hukum Allah Swt. 

(sunnatullah), bila dosa-dosanya tidak diampuni. 

Ketiga, Allah Swt. menjelaskan salah satu ciri khas 

orang munafik dalam Surah an-Nisa ayat 142, yakni ketika 

mereka mendirikan salat, mereka melakukannya dengan malas 

dan tanpa semangat. Ibnu Katsir dalam tafsirnya menegaskan 

bahwa ini adalah sifat tercela terhadap ibadah yang paling 

utama: salat. Mereka tidak memiliki niat yang tulus, tidak ada 

iman yang menggerakkan hatinya, dan tidak ada rasa takut 

kepada Allah Swt. Salat bagi mereka hanyalah formalitas 

lahiriah, bukan perjumpaan hati dengan Allah Swt.101 

Padahal, seharusnya salat dikerjakan dengan wajah 

cerah, hati gembira, dan keinginan yang besar, sebab 

seseorang sedang berdiri di hadapan Allah Swt. yang Maha 

Pengampun, tempat meminta segala kebutuhan. Namun 

sayangnya, bagi orang munafik, salat hanya menjadi kepada 

manusia, agar terlihat sebagai orang beriman. Bukan karena 

cinta kepada Allah Swt. atau keikhlasan dalam ibadah. Lebih 

jauh lagi, mereka hanya mengingat Allah Swt. ketika berada 

dalam kesulitan. Saat senang, mereka melupakan Allah Swt., 

bahkan merasa risih jika mendengar nama Allah Swt. disebut-

sebut di dekatnya. Ini menunjukkan hati yang sudah keras dan 

jauh dari kesadaran ilahi. 

Dengan demikian sudah jelas bahwa Kepribadian 

munafik ditandai dengan ketidaksesuaian antara ucapan dan 

perbuatan, ibadah yang dilakukan dengan malas dan tanpa 

keikhlasan, serta dominasi hawa nafsu yang menutupi 

kebenaran. Mereka gemar berbohong, menipu, berpura-pura 

beriman, dan hanya mengingat Allah Swt. saat susah. Tidak 

memiliki pendirian yang teguh, mereka mudah berubah antara 

iman dan kekufuran. Sikap ini menunjukkan hati yang rapuh, 

tidak jujur, dan tidak terhubung dengan petunjuk ilahi, 

sehingga akhirnya tertutup dari cahaya kebenaran dan 

terjerumus dalam kerugian yang nyata. 

 
101 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 2, …, hal. 1482-1483. 



86 

 

2. Tipe Kepribadian dari Sisi Nafsani  

a. Kepribadian Ammârah (Nafs al-Ammârah) 

Kepribadian ammârah102 merupakan jenis kepribadian 

yang lebih condong kepada dorongan jasmaniah dan 

berorientasi pada prinsip kesenangan duniawi. Ia mendorong 

hati manusia untuk melakukan tindakan-tindakan yang rendah, 

selaras dengan naluri dasar yang bersifat primitif.103 Oleh 

karena itu, kepribadian ini menjadi sumber keburukan dan 

pusat dari sifat-sifat tercela. Allah Swt. berfirman,  

ْ غافُوْرٌ ۞   اِّنه راب ِّ
َۗ
ْ ما راب ِّ ءِّ اِّلَه ماا راحِّ

لسُّوْۤ امهاراةٌ ْۢ بِِّ يْۚ اِّنه الن هفْسا لَا واماآ ابُ ار ِّئُ ن افْسِّ
يْمٌ   رهحِّ

Aku tidak (menyatakan) diriku bebas (dari kesalahan) karena 

sesungguhnya nafsu itu selalu mendorong kepada kejahatan, 

kecuali (nafsu) yang diberi rahmat oleh Tuhanku. 

Sesungguhnya Tuhanku Maha Pengampun lagi Maha 

Penyayang.” (Yûsuf/12: 53) 

Menurut Ibnu Katsir, ayat 53 ini berbicara tentang istri 

Aziz yang mengaku bahwa dialah yang menggoda Nabi Yusuf 

a.s. untuk bermaksiat. Dia mengatakan, “aku tidak 

membebaskan diriku dari kesalahan dan dosa karena nafsu 

yang selalu berbisik dan mengidam-idami. Karena nafsu 

demikian itu halnya, maka aku menggodanya. Memang nafsu 

selalu menyuruh kepada keburukan, kecuali yang dipelihara 

Allah Swt.”104 Dalam ayat ini dijelaskan salah satu jenis nafsu 

yang ada pada manusia yaitu nafs al-ammârah yang selalu 

berbisik dan selalu menyuruh kepada keburukan. 

Menurut Ibn Qayyim, kepribadian ini menempatkan 

hawa nafsu sebagai pemimpin, syahwat sebagai pengendali, 

kebodohan sebagai pemandu, dan kelalaian sebagai 

kendaraannya. Ia terbuai oleh hasrat duniawi serta larut dalam 

kesenangan diri dan hawa nafsu. Hal ini membuatnya menjadi 

 
102 Ammârah merupakan shigah mubâlaghah dari kata kerja amara-ya`muru-imârah 

yang berarti sangat sering memerintah atau selalu menyuruh. Dalam Majma’ Lughah al-

Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  26.  
103 Muhimmatul Hasanah, “Dinamika Kepribadian Menurut Psikologi Islami” dalam 

Jurnal Ummul Qura, Vol. XI No. 1 Tahun 2018, hal. 116. 
104 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 6, …, hal. 482. 



87 

 

tuli dan buta terhadap kebenaran, serta cenderung mengikuti 

kebatilan. Akibatnya, ia tidak mengenal Tuhan, apalagi 

menyembah-Nya. Hidupnya dikendalikan sepenuhnya oleh 

hawa nafsu, di mana rasa cinta dan bencinya didasarkan pada 

kepentingan pribadi, meskipun hal tersebut bertentangan 

dengan ridha Allah Swt.105 

Kepribadian ini termasuk dalam kategori yang 

menganiaya diri sendiri. Salah satu cirinya adalah tidak 

mempersiapkan bekal yang tepat untuk mencapai tujuan 

hidupnya, bahkan justru memilih hal-hal yang menghambat 

perjalanannya. Akibatnya, ia akan merugi dan menyesal di 

tempat tujuannya kelak.106 

Kepribadian ini dikendalikan oleh syahwat yang 

menguasai hatinya dan menyebar ke seluruh tubuh. Ia lebih 

mengutamakan hawa nafsunya daripada memenuhi hak-hak 

Allah Swt. Akibatnya, ia mudah terjerumus dalam dosa dan 

mengabaikan kebaikan. Meskipun memiliki iman dan tauhid, 

perbuatan buruknya masih mendominasi dirinya.107 Ia berlaku 

zalim dalam tiga aspek: 

1) Terhadap dirinya sendiri, karena mengikuti hawa nafsu 

dan melupakan Tuhannya. 

2) Terhadap sesama manusia, sehingga orang lain 

mengalami kerugian akibat tindakannya. 

3) Terhadap hak-hak Allah Swt., dengan cara 

menyekutukan-Nya atau mengabaikan kewajiban kepada-

Nya. 

Kepribadian ammârah merupakan bagian dari bawah 

sadar manusia yang cenderung mendominasi tanpa kendali 

moral dan spiritual. Seseorang yang memiliki kepribadian ini 

seolah kehilangan identitas kemanusiaannya karena sifat-sifat 

luhur yang seharusnya dimiliki manusia telah sirna. 

Kepribadian ini tidak hanya berdampak buruk bagi dirinya 

sendiri, tetapi juga berpotensi merusak orang lain. 

Eksistensinya dipengaruhi oleh dua kekuatan utama: 

 
105 Ibnu Qayyim al-Jawziyyah, Ighâtsah al-Lahfân, Kairo: Dâr al-Fikr, 1939, juz I, 

hal. 9. 
106 Ibnu Qayyim al-Jawziyyah, Hijrah Paripurna Menuju Allah Swt. dan Rasul-Nya, 

terj. Fadhli Bahri, judul asli “Tharîqat al-Hijratain wa Bâb al-Sa’âdatain”, Jakarta: Pustaka 

Azzam, 1999, hal. 245-249. 
107 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif, …, hal. 149. 



88 

 

1) Daya syahwat, yang mendorong pemenuhan nafsu birahi, 

kesenangan diri, rasa ingin tahu berlebihan, serta 

kecenderungan mencampuri urusan orang lain. 

2) Daya ghadab,108 yang melahirkan sifat tamak, serakah, 

agresif, ingin berkuasa, keras kepala, sombong, dan 

angkuh. 

Dengan demikian, kepribadian ammârah cenderung 

mengikuti naluri primitif yang menyerupai sifat-sifat binatang, 

menjadikan manusia tunduk pada dorongan hawa nafsu tanpa 

pertimbangan akal dan moral yang sehat.109 

Kesempurnaan daya ghadab yang terkendali oleh 

qalbu akan mengarahkan seseorang untuk berjihad di jalan 

yang benar, sementara daya syahwat yang terkontrol akan 

menuntunnya kepada hubungan yang sah melalui pernikahan. 

Dengan kata lain, ketika kedua daya ini berada dalam 

keseimbangan yang baik, individu dapat menjalani kehidupan 

yang lebih harmonis dan bermakna. 

Namun, kepribadian ammârah hanya dapat 

berkembang menjadi kepribadian yang lebih baik jika 

mendapat rahmat dari Allah Swt.110 Tingkatan yang dapat 

dicapai dari ammârah adalah kepribadian lawwâmah, karena 

daya hawa nafsu lebih dekat dengan daya akal, tetapi masih 

memiliki jarak yang cukup jauh dengan daya qalbu yang lebih 

tinggi tingkatannya. 

Untuk mencapai transformasi ini, seseorang perlu 

melakukan latihan spiritual yang intensif guna menekan 

dominasi hawa nafsu. Beberapa cara yang dianjurkan adalah 

berpuasa, shalat, berdoa, serta berbagai ibadah lainnya yang 

dapat membantu mengontrol dan menyeimbangkan dorongan 

nafsu dengan akal dan hati. 

Eksistensi kepribadian ammârah dipengaruhi oleh dua 

faktor utama:  

 
108 Berasal dari kata ghadiba-yaghdabu-ghadhaban yang berarti reaksi emosional 

akibat adanya hal yang tidak disukai. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-

Wasîth…, 2004, hal.  654.  
109 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 149. 
110 Muhammad sayyid Thanthawi mengatakan tentang tafsir Surah Yusuf ayat 53, 

sesungguhnya nafsu manusia sangat banyak mendorong pemiliknya kepada keburukan 

kecuali jiwa yang di pelihara Allah Swt. seperti halnya jiwa Yusuf. Dalam M. Quraish 

Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, Vol. 6, …, hal. 482. 



89 

 

1) faktor internal, yaitu hawa nafsu manusia yang memiliki sifat-

sifat hewan. Ketika hawa nafsu menguasai diri, maka akan 

muncul berbagai dampak negatif, di antaranya: 

a) Hawa Nafsu sebagai Pengendali atau Tuhan 

Ketika hawa nafsu menjadi pengendali utama 

seseorang, maka ia cenderung mengutamakan keinginan 

pribadi di atas segalanya, bahkan mengabaikan kebenaran 

(al-Jâtsiyah/45: 23). 

Surah al-Jatsiyah ayat 23 ini memberikan isyarat 

bahwa sebagian manusia yang menyimpang dari ajaran 

agama melakukan penolakan terhadap keesaan Allah Swt., 

bahkan mengingkari keberadaan-Nya. Mereka enggan 

melepaskan diri dari keyakinan atau pegangan batil yang 

telah mendarah daging dalam diri mereka. Dan ketika 

mereka tidak menemukan sosok "tuhan" yang sesuai 

dengan keinginannya, mereka pun menciptakannya sendiri 

bukan berdasarkan kebenaran, tetapi menurut dorongan 

hawa nafsu yang menjadi sesembahan mereka.111  

Ayat ini mengisyaratkan bahwa penyimpangan 

dari ajaran tauhid seringkali bukan karena kurangnya 

bukti atau dalil, melainkan karena penolakan batin yang 

bersumber dari hawa nafsu. Mereka menolak kebenaran 

bukan karena tidak mengerti, tetapi karena lebih memilih 

untuk memperturutkan keinginan, kesenangan, atau ego.  

Ini adalah bentuk kesyirikan yang halus, di mana ilah 

bukan hanya berupa patung atau simbol, melainkan 

keinginan yang tidak terkendali dan dijadikan penentu 

hidup. 

b) Berpaling dari Aturan Allah Swt. 

Orang yang dikuasai hawa nafsunya cenderung 

menolak aturan Allah Swt. dan lebih memilih jalan 

kesesatan (an-Nisâ'/4: 27). 

Orang-orang yang dikuasai oleh hawa nafsu 

cenderung merasa berat dan enggan dalam menjalankan 

hukum-hukum Allah Swt., meskipun sesungguhnya setiap 

ketentuan Allah Swt. ditetapkan demi kebaikan dan 

kemudahan bagi manusia. Allah Swt. mengetahui sifat 

dasar manusia yang lemah, sehingga Dia pun membuka 

pintu taubat dengan seluas-luasnya bagi siapa saja yang 

 
111 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 13, …, hal. 54-55. 



90 

 

bersalah dan ingin kembali. Namun, mereka yang lebih 

memilih mengikuti dorongan hawa nafsu biasanya lalai 

untuk memanfaatkan kesempatan itu.112 Alih-alih 

bertaubat, mereka terus memperturutkan keinginan pribadi 

yang menyesatkan dan mengabaikan petunjuk Allah Swt. 

Akibatnya, mereka semakin jauh dari rahmat dan 

petunjuk-Nya. 

c) Menyimpang dari Kebenaran 

Kepribadian ammârah cenderung menyimpang 

dari petunjuk Allah Swt. dan lebih memilih mengikuti 

hawa nafsu (al-Mâ'idah/5: 48-49). 

Muhammad bin Ishaq bertaka dari Ibnu Abbas, ia 

berkata, “Kaab bin Asad, Ibnu Shaluba, ‘Abdullah bin 

Shuriya, dan Syas bin Qais mengatakan, Sebagian mereka 

berkata kepada Sebagian yang lainnya: “Pergilah Bersama 

kami menemui Muhammad, siapa tahu kita dapat 

memalingkannya dari agamanya.” Maka mereka pun 

menemui beliau SAW. lalu berkata: “hai Muhammad, 

sesungguhnya engkau telah mengetahui bahwa kami 

adalah pendeta, tokoh dan orang-orang terhormat kaum 

Yahudi. Sesungguhnya jika kami mengikutimu, niscaya 

orang-orang Yahudi pun akan mengikuti kami, dan 

mereka tidak akan membantah kami. Antara kami dan 

kaum kami terdapat perselisihan, maka kami meminta 

keputusan kepadamu mengenai mereka. Menangkanlah 

kami atas mereka, maka kami akan beriman dan 

membenarkanmu.” Namun Rasulullah saw. menolak 

tawaran tersebut.113  

Dalam kisah ini, para tokoh Yahudi tidak benar-

benar mencari kebenaran, tetapi mencoba memanfaatkan 

Rasulullah saw. untuk memenangkan konflik internal 

mereka dengan syarat pura-pura beriman. Ini 

menunjukkan bahwa nafsu ammârah cenderung 

memperalat agama demi kekuasaan dan pengaruh, serta 

enggan tunduk pada kebenaran jika tidak sejalan dengan 

kepentingan diri. 

d) Meninggalkan Ibadah Salat 

 
112 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 2, …, hal. 409-410. 
113 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 3, …, hal. 104. 



91 

 

Salah satu akibat dari dominasi hawa nafsu adalah 

meninggalkan kewajiban utama dalam Islam, yaitu shalat 

(Maryam/19:59). 

e) Cenderung Berdusta 

Kepribadian ammârah memiliki sifat suka 

berdusta untuk membenarkan kepentingan pribadinya (Al-

Mâ'idah/5:70).  

Dalam tafsirnya, Hamka menjelaskan bahwa Bani 

Israil memiliki kecenderungan untuk menolak para rasul 

yang diutus kepada mereka apabila ajaran yang dibawa 

tidak sesuai dengan kehendak dan dorongan hawa nafsu 

mereka. Penolakan tersebut tidak hanya berupa 

pengingkaran dalam hati, tetapi tampak nyata dalam 

berbagai bentuk tindakan yang ekstrem. 114 Di antaranya 

adalah mendustakan ajaran para rasul, menentang mereka 

secara terbuka, serta memilah-milah ajaran agama 

berdasarkan selera mereka sendiri. Bahkan, sebagian dari 

mereka sampai tega membunuh para Nabi yang diutus 

kepada mereka, seperti Yasy’iya, Zakariya, Yahya, dan 

Nabi-Nabi lainnya. Perilaku ini mencerminkan betapa 

kuat pengaruh hawa nafsu dalam menutupi hati mereka 

dari kebenaran. 

f) Cenderung Sesat dan Menyesatkan 

Seseorang yang dikuasai hawa nafsunya tidak 

hanya tersesat, tetapi juga bisa menyesatkan orang lain 

(al-Mâ'idah/5: 77).  

Hamka menjelaskan bahwa hawa nafsu yang 

menguasai para ahbar (ulama Yahudi) dan ruhban (rahib 

Nasrani) telah menyebabkan mereka tersesat dari jalan 

yang benar.115 Mereka tidak lagi menjadikan agama 

sebagai pedoman utama, melainkan terjebak dalam 

perebutan kekuasaan dan pengaruh, khususnya dalam 

lingkup pemerintahan. Demi mempertahankan kedudukan 

dan menjatuhkan lawan-lawan mereka, mereka bahkan 

rela mengorbankan para ahli tauhid yang masih 

memegang ajaran yang murni. Dalam kondisi seperti itu, 

 
114 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 3, …, hal. 1814. 
115 Ahbar adalah sebutan untuk ulama Yahudi dan ruhban sebutan untuk rahib 

Nasrani. Mereka dulunya tetap mengakui bahwa Tuhan itu esa, namun setelah peristiwa 

Konsili Oikomini di tahun 380 yang bertempat di konstantinopel, kaisar Theodesius mulai 

membasmi ajaran Tauhid Muthlaq (perjanjian lama) diganti dengan ajaran Trinitas. Dalam 

Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 3…, hal. 1824. 



92 

 

doktrin Trinitas kemudian dipaksakan untuk dianut secara 

resmi, bahkan mendapat dukungan penuh dari kaisar. 

Akhirnya, para pemuka agama yang telah bersekutu 

dengan penguasa politik ini bersama-sama menyesatkan 

umat dengan ajaran yang telah menyimpang dari tauhid 

sejati. 

Kesimpulannya, kepribadian ammârah adalah kondisi 

psikologis yang berbahaya karena cenderung membawa 

seseorang pada perbuatan yang bertentangan dengan ajaran 

Allah Swt. Oleh karena itu, hanya dengan rahmat Allah Swt. 

dan usaha keras untuk menekan hawa nafsu, seseorang dapat 

meningkatkan kepribadiannya ke tingkat yang lebih baik. 

2) Faktor eksternal yang memengaruhi adalah bisikan setan, yang 

dikenal sebagai was-was. Bisikan ini menanamkan dorongan 

dalam jiwa manusia untuk melakukan maksiat, kekufuran, 

kefasikan, kemusyrikan, serta berbagai perbuatan yang 

merusak. Menurut Al-Muḥâsibî, tanda-tanda seseorang 

terkena was-was di antaranya adalah godaan untuk 

meninggalkan ibadah wajib dan sunnah, serta ajakan untuk 

melakukan maksiat dan mengonsumsi sesuatu yang masih 

meragukan kehalalannya (syubhat).116 

Kehadiran was-was dalam jiwa manusia sangat halus, 

sehalus aliran darah yang mengalir diseluruh tubuh manusia. 

dari Shafiyyah Rasulullah saw. bersabda,  

نْساانِّ مَاْراى الدهمِّ إِّنه الشهيْطاانا يَاْرِّي مِّنا    117الإِّ

"Sesungguhnya setan itu berjalan dalam diri manusia seperti 

aliran darah." (HR. al-Bukhari no. 7171, Muslim no. 2175) 

Al-Qur`an menjelaskan berbagai cara setan dalam 

mempengaruhi manusia, di antaranya: 

a) Menyesatkan manusia 

Allah Swt. berfirman dalam Surah an-Nisâ'/4:60 bahwa 

ada orang-orang yang mengaku beriman kepada wahyu 

yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw. dan kitab-

kitab sebelumnya, tetapi mereka justru mencari keputusan 

 
116 Al-Haris ibn Asad al-Mahasibi, al-Masâ`il fi A’mal al-Qulûb wa al-Jawârih wa al-

Makâsib wa al-‘Aql, Kairo: Alim al-Kutûb, hal. 66. 
117 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari, Sahîh al-Bukhârî: Kitâb al-Ahkâm, hadis No. 

7171…, hal. 1772. 



93 

 

dari thagût,118 padahal telah diperintahkan untuk 

mengingkarinya. Setan berupaya menjerumuskan mereka 

ke dalam kesesatan yang sangat jauh. 

b) Mengajarkan sihir 

Dalam Surah al-Baqarah/2: 102, Allah Swt. menjelaskan 

bahwa setan-setan pada masa Nabi saw. Sulaiman 

mengajarkan sihir kepada manusia. Meskipun Nabi saw. 

Sulaiman tidak melakukan kekufuran, setan-setan inilah 

yang memperkenalkan ilmu sihir dan mengajarkannya 

kepada manusia, termasuk yang diajarkan kepada dua 

malaikat di Babilonia, Harut dan Marut. 

c) Menyebarkan permusuhan dan kebencian 

Allah Swt. dalam Surah al-Mâ'idah/5: 91 menyatakan 

bahwa setan menanamkan permusuhan dan kebencian di 

antara manusia melalui minuman keras dan perjudian. 

Selain itu, setan berusaha menghalangi manusia dari 

mengingat Allah Swt. dan melaksanakan salat. 

d) Merusak hubungan keluarga 

Dalam Surah Yûsuf/12: 100, Nabi Yusuf a.s. mengakui 

bahwa setelah bertahun-tahun terpisah dari keluarganya, 

setan telah menyebabkan perselisihan antara dirinya dan 

saudara-saudaranya. Ini menunjukkan bagaimana setan 

berperan dalam merusak keharmonisan keluarga. 

e) Mengajak manusia kepada khamr, perjudian, 

penyembahan berhala, dan undian 

Surah al-Mâ'idah/5: 90 menegaskan bahwa minuman 

keras, perjudian, berhala, dan undian adalah perbuatan 

keji yang termasuk dalam tipu daya setan. Oleh karena itu, 

manusia diperintahkan untuk menjauhinya agar selamat 

dan beruntung. 

f) Menjerumuskan manusia ke dalam neraka 

Allah Swt. dalam Surah Luqmân/31: 21 menggambarkan 

bahwa ketika manusia diajak untuk mengikuti petunjuk 

Allah Swt., mereka lebih memilih tradisi nenek moyang 

mereka, meskipun hal tersebut mengarah kepada azab 

neraka. Padahal, setanlah yang sebenarnya membujuk 

mereka ke dalam kesesatan. 

Begitu banyak cara setan dalam menjerumuskan 

manusia agar melanggar setiap perintah Allah Swt. Salah 

 
118 Thagût berarti setiap kesesatan yang memalingkan manusia dari jalan kebenaran. 

Juga berarti setan, dukun, penyihir, dan setiap yang menjauhkan manusia dari penyembahan 

Allah Swt.. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  558. 



94 

 

satunya dijelaskan dalam Surah al-Mâ'idah/5:90, Allah Swt. 

mengingatkan manusia dari bahaya tipu daya setan. Bentuk 

tipu daya setan terhadap manusia diantaranya: diharamkannya 

Khamr,119 diharamkannya judi atau segala permainan yang 

membawa kepada pertaruhan,120 diharamkannya sembelihan 

untuk berhala karena itu perbuatan syirik,121 diharamkan 

mengundi nasib dengan Azlam.122  

Ayat ini menegaskan bahwa empat perbuatan, minum 

khamar, berjudi, menyembelih untuk berhala, dan mengundi 

nasib adalah perbuatan rijs (kotor), berasal dari setan, dan 

membawa pada kesesatan. Hamka menjelaskan bahwa 

tindakan-tindakan ini merusak akal, menghilangkan kendali 

diri, serta menghancurkan iman dan akhlak pelakunya. 

Minuman keras membuat orang kehilangan kesadaran dan akal 

sehat. Judi menguras waktu, harta, serta menjatuhkan martabat 

karena didorong oleh keserakahan. Penyembelihan untuk 

berhala mengarah pada kemusyrikan, sementara mengundi 

nasib mencerminkan hilangnya tawakal dan kepercayaan 

kepada Allah Swt. 

Kesimpulannya, tindakan-tindakan ini menunjukkan 

dominasi hawa nafsu dan menjauhkan manusia dari jalan 

iman. Orang yang terlibat di dalamnya sejatinya telah 

berpaling dari Allah Swt. dan mengikuti jejak setan. Dalam 

konteks kepribadian, perilaku ini mencerminkan dominasi 

nafsu ammârah, yang menyesatkan jiwa dan mengikis 

kesadaran spiritual. Karena itu, seorang mukmin harus 

menjaga dirinya dari segala bentuk godaan yang menjauhkan 

dari nilai-nilai tauhid dan mengotori jiwanya. 

Eksistensi nafsu ammârah, menurut Al-Ghazali, tidak 

selalu membawa pada keburukan selama dapat dikendalikan 

 
119 Khamr merupakan sebutan bagi setiap minuman yang memabukkan dan dapat 

menghilangkan akal. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  

255. Contoh khamr, arak, alkohol, tuak, dan semisalnya. 
120 Permainan yang membawa kepada pertaruhan seperti, domino,rolet, dadu, tebak-

tebakan nomor, dan semisalnya. Hal ini dilarang karena menguntungkan satu pihak dan 

merugikan pihak lainnya. 
121 Unsur keharamannya terdapat pada dua hal, pertama penyembelihan itu sendiri, 

kedua sembelihan itu tidak boleh dimakan karena sudah disembelih bukan atas nama Allah 

Swt. 
122 Azlam berarti cangkir atau potongan kayu berupa panah yang digunakan di zaman 

jahiliyah untuk melihat nasib seseorang. Termasuk juga kedalamnya menggunakan kartu dan 

melihat bintang lahirnya untuk menentukan nasib. Dalam Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 3, 

…, hal. 1862. 



95 

 

oleh akal. Ketika daya ghadab (amarah) diarahkan dengan 

benar, ia melahirkan keberanian sebagai bentuk keutamaan 

moral.123 Begitu pula daya syahwat (keinginan) yang dikontrol 

oleh pengetahuan baik dan buruk akan menghasilkan 

kesederhanaan. Dalam kondisi ini, nafsu ammârah 

bertransformasi menjadi kekuatan produktif: mendorong 

seseorang menjadi kreatif, tangguh, dan berdaya cipta dalam 

menghadapi tantangan hidup. 

Keberanian yang lahir dari ghadab yang terkendali 

tercermin dalam kesabaran, keteguhan, kelapangan jiwa, dan 

kemampuan menguasai diri dalam berbagai kondisi. 

Sementara kesederhanaan dari syahwat yang terdidik tampak 

dalam rasa malu terhadap keburukan, kepuasan terhadap yang 

halal, sifat dermawan, disiplin diri, optimisme, dan 

kewaspadaan terhadap hal yang meragukan (wara’). Inilah 

gambaran kepribadian yang seimbang: keberanian dan 

penjagaan diri yang dipandu oleh akal dan nilai-nilai etis, 

sehingga nafsu ammârah bukan lagi ancaman, melainkan 

potensi untuk mencapai keutamaan dan kemuliaan jiwa.124 

Al-Ghazali secara halus menegaskan bahwa potensi 

destruktif dalam manusia justru dapat menjadi sumber 

kekuatan apabila dibimbing oleh akal yang tercerahkan dan 

hati yang bersih. Dengan kata lain, keberanian dan 

kesederhanaan bukan muncul karena lenyapnya nafsu, 

melainkan karena nafsu telah berada di bawah kontrol 

kesadaran spiritual. Oleh sebab itu, membangun kepribadian 

yang unggul dan stabil memerlukan latihan jiwa (riyadhah), 

pembinaan akhlak, serta pemahaman mendalam terhadap 

dorongan-dorongan batin. 

Dalam konteks ini, nafsu ammârah berperan seperti 

energi mentah: jika dibiarkan liar, ia merusak; tetapi jika 

dibina, ia menjadi bahan bakar menuju kebaikan, 

produktivitas, dan kedewasaan spiritual. Pandangan ini 

sekaligus menggarisbawahi pentingnya integrasi antara 

kecerdasan intelektual, kecerdasan emosional, dan kecerdasan 

spiritual dalam pembentukan karakter. 

b. Kepribadian Lawwamah (Nafs al-Lawwâmah) 

 
123 Sulaiman Dunya, Al-Haqiqât fi Nazhr al-Ghazalî, Mesir: Dâr al-Ma’arif, tt., hal. 

332. 
124 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 152 



96 

 

Lawwâmah berasal dari kata al-Laûm yang berarti 

mencela-menyesali-menegur,125 juga memiliki makna al-

taraddud (keraguan dan kebimbangan) karena masih bergulat 

antara dorongan nafsu (ammârah) dan seruan hati nurani 

(muthmainnah). Sifat kebimbangan ini tercermin dalam 

perubahan kondisi batin seseorang, seperti ingat tetapi 

kemudian lupa, menerima lalu menolak, bersikap lembut lalu 

menjadi kasar, bertaubat tetapi kembali berbuat dosa, 

mencintai lalu membenci, merasa senang lalu bersedih, serta 

taat dan bertakwa namun kemudian bermaksiat. Istilah 

lawwâmah disematkan karena memiliki sifat al-laûm, yaitu 

kecenderungan untuk mencela baik mencela diri sendiri karena 

meninggalkan keimanan maupun karena melakukan maksiat 

dan meninggalkan ketaatan.126 Allah Swt. berfirman, 

لن هفْسِّ اللهوهاماةِّ  مُ بِِّ   والَآ اقُْسِّ

Aku bersumpah demi jiwa yang sangat menyesali (dirinya 

sendiri). (al-Qiyâmah/75: 2) 

Tanthawi Jauhari menuliskan penafsiran beliau terkait 

dua sumpah Allah Swt. di ayata pertama dan kedua surat ini, 

“Tuhan bersabda, “Aku bersumpah dengan hari kiamat dan 

Aku bersumpah dengan nafsu yang selalu menyesali dirinya, 

meskipun dia telah bersungguh-sungguh berbuat taat, atau 

jenis macam-macam nafsu. Tiap-tiap nafsu di hari kiamat 

akan menyesali diri, meskipun dia pernah berbuat baik 

ataupun berbuat jahat, dia selalu menyesali diri. Kalua dia 

pernah berbuat baik, dia menyesal mengapa tidak aku tambah. 

Kalua dia berbuat jahat dia pun menyesal mengapa aku 

kerjakan itu. Semuanya itu ada keterangan dalam hadis-hadis 

yang dirawikan.” 

Sa’id bin Jubair, murid Ibnu Abbas mengatakan, 

“Lawwâmah” ialah penyesalan atas diri sendiri karena berbuta 

salah, menyesali diri sendiri karena kabajikan yang dikerjakan 

masih kurang.” Mujahid mengartikan, “menyesali 

keterlanjuran masa lalu.” Hasan al-Bashri menjelaskan, Orang 

yang beriman senantiasa introspektif dan merasa menyesal 

atas kekurangan serta kesalahan yang dilakukan. Ia 

merenungkan, “Mengapa aku berkata seperti itu? Mengapa 

 
125 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  847. 
126 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, al-Rûh…, hal. 220-221. 



97 

 

aku makan dan minum dengan cara seperti ini? Apa 

sebenarnya yang aku inginkan dari hidup ini?” Sebaliknya, 

orang yang durhaka terus menerus melakukan dosa tanpa 

berpikir panjang, lalu baru menyesal setelah semuanya 

terjadi.127 

Rasa sesal yang timbul dari nafs lawwâmah bukanlah 

kelemahan, melainkan sinyal kekuatan moral dan potensi 

perbaikan diri. Jiwa yang mampu mencela dirinya atas 

kesalahan adalah jiwa yang masih hidup dan peka terhadap 

nilai-nilai kebenaran. Inilah modal penting dalam proses 

menuju kematangan spiritual dan keselamatan akhirat. Hal ini 

mengisyaratkan bahwa siapa pun yang menjaga rasa 

penyesalan dalam dirinya, yang selalu berhati-hati sebelum 

terjerumus dalam kesalahan, maka ia memiliki peluang besar 

untuk terhindar dari kebinasaan pada Hari Kiamat. 

Kepribadian lawwâmah adalah kepribadian yang telah 

mendapatkan cahaya dalam hatinya, sehingga mendorongnya 

untuk bangkit dan berupaya mengatasi kebimbangannya di 

antara dua pilihan.128 Dalam proses tersebut, terkadang muncul 

perbuatan buruk akibat dorongan sifat gelap dalam dirinya. 

Namun, ketika cahaya ilahi menyadarkannya, ia pun 

menyesali perbuatannya, mencela dirinya sendiri, lalu 

berusaha bertaubat dan memohon ampunan.129 

Dari pengertian tersebut, dapat dipahami bahwa 

kepribadian lawwâmah berada di antara kepribadian ammârah 

dan muthma’innah. Kepribadian ini berusaha meningkatkan 

kualitas dirinya dengan bantuan cahaya nurani yang terang. 

Namun, dalam prosesnya, masih terdapat pengaruh dari watak 

gelap yang ikut membentuk kepribadiannya, sehingga 

menimbulkan kebimbangan dan kebingungan. Pada akhirnya, 

kebimbangan tersebut akan mengarah pada tiga kemungkinan: 

1) Ia dapat tertarik pada watak gelapnya, sehingga tetap 

berada dalam kualitas rendah dan cenderung mengikuti 

hawa nafsunya. Dalam hal ini, ia bersekutu dengan 

dorongan nafsu (hawa nafsu). Al-Ghazali menjelaskan 

bahwa ketika akal dikuasai oleh syahwat dan amarah 

(ghadab), akan terjadi tarik ulur antara keduanya. Padahal, 

 
127 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 10, …, hal. 233. 
128 Hikmawati, Bimbingan dan Konseling Perspektif Islam, Jakarta: PT. Raja 

Gravindo Persada, 1997, hal. 42.  
129 ‘Abd al-Razzaq al-Kalsyânî, Mu’jam Isthilâhat al-Shûfiyah, Kairo: Dâr al-‘Inad, 

1992, hal. 115-116. 



98 

 

seharusnya akal memiliki kendali untuk mengendalikan 

syahwat dan amarah tersebut. 

2) Ia dapat tertarik pada cahaya nurani, sehingga terdorong 

untuk bertaubat dan berusaha memperbaiki kualitas 

dirinya. Dalam hal ini, ia selaras dengan qalbu yang 

mendorongnya menuju kebaikan dan peningkatan 

spiritual. 

3) Ia bisa berada dalam posisi netral, di mana tindakan yang 

dilakukannya tidak sepenuhnya bernilai baik maupun 

buruk. Sebaliknya, tindakannya lebih berorientasi pada 

kelangsungan eksistensinya sebagai manusia, tanpa 

keterlibatan yang dominan dari dorongan negatif maupun 

dorongan spiritual.130 

Kepribadian lawwâmah merupakan tipe kepribadian 

yang lebih banyak dipengaruhi oleh akal. Sebagai elemen yang 

bersifat insâniyyah (kemanusiaan), akal bekerja berdasarkan 

prinsip rasionalitas dan realitas, yang mengantarkan manusia 

pada tingkat kesadaran intelektual. Namun, jika sistem 

kendalinya tidak cukup kuat untuk mengatasi dominasi hawa 

nafsu, maka prinsip rasionalitasnya dapat berubah menjadi 

paham rasionalisme. 

Rasionalisme adalah suatu pandangan yang hanya 

mengakui kebenaran yang bersumber dari akal semata,131 

sementara segala sesuatu di luar rasionalitas dianggap keliru. 

Paham ini banyak dianut oleh kaum humanis yang 

menitikberatkan pola pikirnya pada kemampuan manusia 

secara mandiri, sehingga memiliki sifat antroposentris, yaitu 

menempatkan manusia sebagai pusat segala kebenaran dan 

realitas. 

Kepribadian humanis dapat dipandang baik dalam 

standar kemanusiaan, karena paham ini menjunjung tinggi 

kebebasan, hak asasi, dan kemandirian manusia secara 

mutlak.132 Namun, dalam perspektif kepribadian Islam, 

kepribadian humanis bisa bernilai negatif, karena melupakan 

perjanjian primordial manusia dengan Tuhan yang telah 

ditetapkan di alam arwah. 

 
130 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 153-154. 
131 Dalam https://www.kbbi.web.id/rasionalisme. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 

pukul 13.00 WIB. 
132 Dosen sosiologi, ”Pengertian Humanis, Ciri, Jenis dan 8 Contohnya,” Dalam 

https://dosensosiologi.com/pengertian-humanis/. Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 Pukul 

14.00 WIB. 

https://www.kbbi.web.id/rasionalisme
https://dosensosiologi.com/pengertian-humanis/


99 

 

Kepribadian humanis cenderung kehilangan kesadaran 

akan identitas dirinya. Ia disebut lupa diri karena mengabaikan 

perannya sebagai khalifah dan hamba Allah Swt. di bumi. Ia 

tidak tahu diri karena tidak menyadari keterbatasan 

kekuatannya yang serba relatif. Bahkan, ia bisa jatuh dalam 

kesesatan ketika mengabaikan keberadaan Tuhan, hingga pada 

puncaknya menjadikan akal sebagai satu-satunya kebenaran 

absolut. Paham humanisme ini berkembang dalam aliran 

psikologi Humanisme, yang menitikberatkan manusia sebagai 

pusat segala sesuatu.133 

Akal yang baik adalah akal yang tunduk pada nur 

qalbu. Secara hakikat, akal bukanlah sesuatu yang buruk, 

tetapi ia tidak memiliki nilai spiritual dan transendental jika 

tidak diarahkan dengan benar. Manusia yang menggunakan 

akalnya dengan baik mungkin saja memiliki kepribadian sosial 

yang tinggi dan moral yang baik, tetapi jika tidak didasarkan 

pada motivasi ibadah, maka nilai-nilai tersebut hanya sebatas 

nilai kemanusiaan, tanpa keterkaitan dengan aspek ketuhanan. 

Demikian pula, kapasitas akal dalam mencapai 

pengetahuan dan kebenaran bersifat terbatas. Akal hanya 

mampu mengakses kebenaran rasional tanpa menjangkau 

aspek supra-rasional. Al-Ghazali menekankan bahwa akal 

sering kali membelokkan fakta, dipenuhi kepalsuan dan ilusi. 

Akal tidak dapat memahami hal-hal tersembunyi, sering kali 

mendustai indra, sebagaimana indra pun dapat menyesatkan 

akal. Bahkan dalam mimpi, akal tidak mampu menolak hal-hal 

yang irasional.134 

Namun, ketika akal memperoleh cahaya dari nur qalbu, 

fungsinya menjadi lebih baik. Akal dapat digunakan sebagai 

salah satu sarana untuk mendekatkan diri kepada Tuhan. 

Meskipun Al-Ghazali lebih menekankan metode intuisi dan 

keterbukaan terhadap misteri Ilahi, ia tetap mengakui 

pentingnya metode akal dalam memahami kebenaran.135 

Sementara itu, menurut Ibn Sina, akal memiliki 

kemampuan untuk memahami konsep-konsep abstrak dan 

 
133 Yustinus Semiun, OFM, Teori-teori Kepribadian Humanistis, Yogyakarta: PT 

Kanisius, 2021, hal. 16-18. 
134 ‘Abd al-Halim Mahmud, Qadhiyah al-Tashawwuf al-Munqidz min al-Dhalâl, 

Kairo: Dâr al-Ma’arif, tt., hal. 36. 
135 Yusuf al-Qardhawî, Al-Imâm al-Ghazâlî bayn Mâdihiyuhu wa Nâqidiyuhu, Kairo: 

Dâr al-Wafa’, 1992, hal. 43-44. 



100 

 

dapat mencapai tingkat akal yang bermanfaat.136 Akal yang 

bermanfaat adalah akal yang mampu menerima limpahan 

pengetahuan dari Tuhan melalui perantara malaikat Jibril. 

Sementara itu, Ibn Miskawaih berpendapat bahwa 

kekuatan nafsu dapat mencapai tingkat kearifan yang 

mencakup beberapa aspek utama. Pertama, kepandaian, yaitu 

kemampuan untuk dengan cepat menarik kesimpulan serta 

kemudahan dalam memahaminya. Kedua, ingatan, yang 

memungkinkan nafs untuk menetapkan gambaran dari 

pengalaman yang telah diserap, baik melalui indra maupun 

imajinasi. 

Ketiga, kejernihan pikiran, yaitu kesiapan nafs dalam 

menyusun dan menyimpulkan sesuatu yang diinginkan. 

Keempat, ketajaman dan kekuatan otak, yang mencerminkan 

kemampuan nafs dalam merenungkan pengalaman masa lalu 

serta mengambil pelajaran darinya. Terakhir, kemampuan 

belajar dengan mudah, yakni ketajaman nafs dalam memahami 

berbagai hal, yang pada akhirnya memungkinkannya untuk 

menguasai persoalan-persoalan teoretis secara lebih 

mendalam.137 

Karena ketidakstabilannya, Ibn Qayyim al-Jawziyyah 

membagi kepribadian lawwâmah menjadi dua jenis: 

1) Kepribadian lawwâmah malûmah, yaitu kepribadian 

lawwâmah yang cenderung bodoh dan zalim. Individu 

dengan tipe ini tidak memiliki kesadaran penuh akan 

kesalahannya atau tetap terjebak dalam keburukan tanpa 

usaha untuk memperbaiki diri. 

2) Kepribadian lawwâmah ghayr malûmah, yaitu 

kepribadian lawwâmah yang mampu mengakui kesalahan, 

mencela perbuatan buruknya, serta berusaha untuk 

memperbaikinya.138 

Kepribadian lawwâmah memiliki sisi positif karena 

masih berada dalam tahap awal menuju kebaikan. Artinya, 

individu yang memiliki kepribadian ini mulai beranjak dari 

kondisi tercela menuju tingkat yang lebih baik. Perubahan ini 

ditandai dengan adanya taubat serta perjuangan dalam 

melawan hawa nafsu. Namun, karena masih dalam tahap awal, 

 
136 Harun Nasution, falsafat dan Mistisisme dalam Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 

1995, hal. 37. 
137 Ibn Maskawaih, Menuju kesempurnaan Akhlak, terj. Helmi Hidayah, judul asli 

“Tahdzîb al-Akhlâq”, Bandung: Mizan, 1994, hal. 46-47. 
138 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, al-Rûh…, hal. 221. 



101 

 

kepribadian lawwâmah belum sepenuhnya membawa manusia 

kepada hakikat eksistensi sejatinya. Eksistensi manusia yang 

sebenarnya baru dapat terwujud ketika seseorang mencapai 

kepribadian muthma’innah, yakni kondisi jiwa yang telah 

mencapai ketenangan dan kepasrahan penuh kepada Allah 

Swt.139 

Kepribadian lawwâmah memiliki nilai penting sebagai 

titik balik kesadaran moral. Ia menunjukkan bahwa hati belum 

mati, masih ada nurani yang menegur dan memanggil pada 

kebenaran. Oleh karena itu, meskipun belum ideal, jiwa 

lawwâmah layak dihargai sebagai fase konstruktif dalam 

perjalanan spiritual menuju kedewasaan iman dan keutuhan 

diri. 

c. Kepribadian Muthma`innah (Nafs al-Muthmainnah) 

Kepribadian muthma`innah140 adalah kepribadian yang 

telah mencapai kesempurnaan cahaya qalbu, sehingga mampu 

meninggalkan sifat-sifat tercela dan menumbuhkan sifat-sifat 

yang baik. Kepribadian ini senantiasa berorientasi pada qalbu 

untuk memperoleh kesucian serta membersihkan diri dari 

segala kotoran batin. Akibatnya, individu dengan kepribadian 

ini akan merasakan ketenangan dan ketenteraman dalam 

hidupnya, karena ia telah mencapai keseimbangan spiritual 

dan emosional yang selaras dengan nilai-nilai ilahi.141 

Kepribadian muthma`innah dapat dicapai ketika jiwa 

diambang pintu ma’rifah Allah Swt. disertai dengan adanya 

ketundukan dan kepasrahan. Allah Swt. berfirman, 

 
َۙ
نهةُ ىِٕ  يٰٰآي هتُ هاا الن هفْسُ الْمُطْما

Wahai jiwa yang tenang, (al-Fajr/89: 27) 

يهةً  ياةً مهرْضِّ عِّيْٓ اِّلٰٰ راب ِّكِّ رااضِّ    ارْجِّ

kembalilah kepada Tuhanmu dengan rida dan diridai. (al-

Fajr/89: 28) 

 
139 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 156. 
140 Muthmainnah merupakan isim maf’ul dari fiil thama`ana-yathmainnu yang berarti 

jiwa yang ditenangkan atau jiwa yang telah mencapai ketenangan. Dalam Majma’ Lughah al-

Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  566. 
141 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, al-Rûh…, hal. 221. 



102 

 

Nafs Muthma`innah yaitu jiwa yang telah mencapai 

ketenangan dan ketentraman. Jiwa yang telah digembleng 

oleh pengalaman dan penderitaan. Jiwa yang telah melalui 

berbagai jalan berliku, Jiwa yang telah mencapai iman, karena 

telah matang oleh berbagai percobaan. Jiwa inilah yang 

tenang menerima segala kabar gembira ataupun kabar yang 

menakutkan.142Allah Swt. ridha terhadapnya lantaran amal 

perbuatan baiknya selama hidup. 

Kepribadian muthma`innah bersumber dari qalbu 

manusia,143 sebab hanya qalbu yang mampu merasakan 

ketenangan, karena memiliki natur ilâhiyyah. Qalbu 

senantiasa condong pada ketenangan dalam beribadah, 

mencintai, bertaubat, bertafakur, serta mencari ridha Allah 

Swt. Dengan demikian, orientasi utama kepribadian ini 

bersifat teosentris, yaitu berpusat pada Tuhan. Individu 

dengan kepribadian muthma`innah menjadikan spiritualitas 

sebagai landasan utama dalam berpikir, bersikap, dan 

bertindak, sehingga hidupnya senantiasa berada dalam 

ketenangan dan kedekatan dengan Allah Swt. Allah Swt. 

berfirman, 

 وااامها مانْ خاافا ماقااما راب ِّه وانَااى الن هفْسا عانِّ الَْاوٰىَۙ 

Adapun orang-orang yang takut pada kebesaran Tuhannya 

dan menahan diri dari (keinginan) hawa nafsunya. (an-

Nâzi‘ât/79: 40) 

Jiwa Muthmainnah bisa mengarahkan potensi nafsunya 

kepada kebaikan dan tidak melanggar syri’at Allah Swt. 

Sayyid Qutub mengatakan, bahwa Allah Swt. tidak 

menugaskan manusia berselisih dengan nafsunya. Allah Swt. 

mengetahui bahwa itu berada di luar kemampuan manusia, 

tetapi manusia ditugaskan untuk menjinakkan dan 

mengendalikannya dengan rasa takut yang dia miliki akan 

kebesaran dan kemuliaan Allah Swt.144 

Satu-satunya daya nafsani dalam diri manusia yang 

mampu menahan hawa nafsu dan berorientasi pada 

teosentrisme adalah qalbu. Jika qalbu ini berfungsi dengan 

 
142 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 10, …, hal. 153. 
143 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, al-Rûh…, hal. 216. 
144 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 15, …, hal. 49. 



103 

 

baik, maka manusia akan mencapai ketenangan jiwa dan 

keberhasilan dalam menundukkan dorongan-dorongan 

rendahnya. Pada akhirnya, keadaan ini akan membimbingnya 

menuju kebahagiaan hakiki, sebagaimana yang dijanjikan 

dalam ayat di atas, yaitu memperoleh surga sebagai tempat 

kembalinya. Sesuai dengan sabda Rasulullah saw. yang 

diriwayatkan oleh Nu’man bin Basyir, 

هُ، واإِّذاا فاساداتْ فاسادا إِّنه فِِّ الْاْسادِّ مُضْغاةً إِّذاا صالاحاتْ صالاحا الْاْسادُ كُلُّ 
يا الْقالْبُ 

 145الْاْسادُ كُلُّهُ، أالَا واهِّ
 

 "Sesungguhnya di dalam tubuh manusia terdapat segumpal 

daging. Jika ia baik, maka baiklah seluruh tubuhnya. Namun, 

jika ia rusak, maka rusaklah seluruh tubuhnya. Ketahuilah, 

segumpal daging itu adalah hati." (HR. Bukhari dan Muslim) 

Menurut Ibn Abbas, kepribadian muthma`innah dalam 

ayat tersebut diperuntukkan bagi orang-orang yang beriman. 

Qatadah menafsirkan bahwa ayat ini berkaitan dengan orang 

mukmin yang jiwanya merasa tenteram dengan janji-janji 

Allah Swt. Al-Hasan menambahkan bahwa kepribadian ini 

adalah mereka yang merasa tenang terhadap firman Allah Swt. 

dan kemudian mempercayainya sepenuhnya. Mujahid 

berpendapat bahwa nafs muthma`innah adalah jiwa yang 

kembali kepada Allah Swt., tunduk, serta percaya kepada-Nya 

sebagai Tuhan. Jiwa ini merasa tenteram dalam menjalankan 

perintah-Nya dan memiliki keyakinan teguh akan perjumpaan 

dengan-Nya di akhirat kelak.146 

Menurut Ibn Qayyim, kepribadian muthma`innah 

dimiliki oleh mereka yang bersegera dalam meraih kebaikan 

dan membekali diri dengan amal yang baik. Mereka 

menikmati keuntungan spiritual yang luar biasa dan tergolong 

sebagai orang-orang saleh serta selalu dekat dengan Allah 

Swt. 

Kepribadian muthma`innah dapat dikategorikan 

sebagai kesadaran tertinggi atau supra-kesadaran manusia. Hal 

ini karena kepribadian ini memiliki ketenangan dalam 

 
145 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahîh al-Bukhârî: Kitâb al-Îmân, hadis No. 

52, Beirut: Dâr al-Fikr, 1981, hal. 44, Dan Muslim ibn al-Hajjaj. Shahîh Muslim: Kitâb al-

Musâqât, hadis No. 1599, Beirut: Dâr al-Fikr, 1991, hal. 203. 
146 Ibnu Qayyim al-Jawziyyah, Ighâtsah al-Lahfân, Kairo: Dâr al-Fikr, 1939, juz I, 

hal. 76. 



104 

 

menerima keyakinan fitrah, yakni keyakinan yang telah 

ditanamkan dalam roh manusia di fithrah al-munazzalah sejak 

alam arwah dan kemudian dikukuhkan oleh wahyu Ilahi. 

Tidak seperti kepribadian lawwâmah, yang masih mengalami 

kebimbangan dan keraguan. 

Menurut Ibn Khaldun dalam Muqaddimah, roh qalbu 

menjadi tempat bersemayamnya roh akal. Secara esensial, roh 

akal memiliki kemampuan untuk mengetahui segala sesuatu di 

alam amar (alam perintah Tuhan) karena ia memiliki potensi 

tersebut. Namun, sering kali pengetahuan ini tidak dapat 

dicapai karena adanya hambatan yang berasal dari badan dan 

indra. Jika hambatan tersebut dapat dihilangkan, maka roh 

akal mampu menembus dan memperoleh pengetahuan tersebut 

dengan lebih jelas.147 

Dengan kekuatan dan kesucian daya qalbu, manusia 

dapat menerima wahyu dan ilham dari Tuhan. Wahyu secara 

khusus diberikan kepada para Nabi saw., sedangkan ilham 

dianugerahkan kepada manusia suci. 

Pengetahuan yang diperoleh dari wahyu dan ilham 

bersifat supra-rasional, sehingga mungkin sulit untuk 

dipahami dan dicerna oleh akal. Segala bentuk pengetahuan 

yang dapat ditangkap oleh akal juga dapat ditangkap oleh 

qalbu, karena salah satu fungsi qalbu adalah kognisi. Namun, 

tidak semua pengetahuan yang diterima oleh qalbu dapat 

diterima oleh akal, sebab akal memiliki keterbatasan dalam 

memahami aspek yang bersifat transendental.148 

Kepribadian muthma`innah memiliki berbagai 

karakteristik utama, di antaranya adalah keimanan yang kuat, 

keyakinan yang teguh, serta keikhlasan dalam menjalani 

kehidupan. Selain itu, sifat tawakkal atau berserah diri kepada 

Allah Swt., ketulusan dalam bertaubat, dan usaha untuk selalu 

mendekatkan diri kepada-Nya juga menjadi ciri khas 

kepribadian ini. 

Seseorang dengan kepribadian muthma`innah juga 

ditandai dengan kesabaran dalam menghadapi ujian, 

kebijaksanaan dalam bersikap, serta kerendahan hati 

(tawadhu’). Ketenangan batin, kecintaan kepada Allah Swt. 

dan Rasul-Nya, serta ketaatan dalam menjalankan perintah-

 
147 Abd al-Rahman ibn Khaldun, Muqaddimah min Kitâb al-‘Ibâr wa Diwân al-

Mubtada` wa al-Khabar fî ayyâm al-‘Arab wa al-‘Ajam wa al-Barbar, Beirut: Dâr al-Fikr,tt., 

hal. 476. 
148 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 158. 



105 

 

Nya dan menjauhi larangan-Nya semakin menguatkan karakter 

tersebut. Selain itu, sifat berani dalam kebenaran, menjaga diri 

dari keburukan, kejujuran, dan kasih sayang terhadap sesama 

juga menjadi bagian penting dari kepribadian ini. 

Individu yang memiliki kepribadian muthma`innah 

seharusnya berada pada tingkatan tertinggi dibandingkan 

dengan kepribadian ammârah dan kepribadian lawwâmah. Hal 

ini dikarenakan kepribadian muthma’innah menempati posisi 

puncak dalam hierarki kepribadian, melampaui kedua 

kepribadian lainnya.149 

Keistimewaan konsep kepribadian dalam Islam terletak 

pada kepribadian muthma`innah, yang berorientasi kepada 

Tuhan (teosentris) dan dikendalikan oleh qalbu. Dalam 

perspektif ini, qalbu dianggap sebagai pusat utama kepribadian 

manusia karena menempati posisi tertinggi dalam struktur 

kepribadian Islam. Dengan peranannya yang dominan, qalbu 

memiliki kemampuan untuk mengontrol dan mengarahkan 

seluruh sistem kepribadian yang dimiliki manusia.150 

Al-Ghazali berpendapat bahwa qalbu merupakan pusat 

utama dalam memahami hakikat segala sesuatu,151 sementara 

otak hanya terbatas pada pengetahuan yang bersifat rasional. 

Di sisi lain, Murray menyatakan bahwa otak adalah pusat 

kepribadian manusia, di mana tanpa otak, kepribadian tidak 

dapat terbentuk.152 

Dalam konsep kepribadian Islam, keberadaan otak atau 

akal diakui sebagai bagian penting dalam proses berpikir dan 

memahami dunia, namun qalbu tetap menjadi struktur 

tertinggi dalam mengendalikan perilaku manusia. Qalbu bukan 

hanya berfungsi dalam ranah kognitif, tetapi juga sebagai 

pusat spiritual yang menentukan arah hidup seseorang 

berdasarkan petunjuk ilahi. Oleh karena itu, dalam Islam, 

qalbu memiliki kedudukan lebih tinggi dibandingkan otak 

dalam membentuk kepribadian yang sempurna.153 

Melalui qalbu, manusia diarahkan untuk mencapai 

kepribadian ilâhiyyah. Dalam Islam, kepribadian insani 

dikategorikan sebagai kepribadian yang berada dalam tingkat 

 
149 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 10, …, hal. 153. 
150 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 160. 
151 Sulaiman Dunya, Al-Haqiqât fi Nazhr al-Ghazalî, Mesir: Dâr al-Ma’arif, tt., hal. 

143. 
152 Hall dan Lindzey, Teori-Teori Holistik (Organismik-Fenomonologis…, hal. 25. 
153 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 161. 



106 

 

kesadaran, sedangkan kepribadian Ilahi berada dalam ranah 

supra kesadaran. Oleh karena itu, aktualisasi diri, realisasi diri, 

dan pengembangan diri tidak hanya berhenti pada tingkat 

kesadaran, tetapi harus ditingkatkan hingga mencapai supra 

kesadaran, yang diwujudkan dalam bentuk ketaatan dan 

kepatuhan kepada Allah Swt. 

Sementara itu, dalam teori kepribadian Freud, konsep 

super ego hanya berfokus pada pembentukan moralitas, yang 

berkembang melalui internalisasi nilai-nilai dan norma sosial. 

Kepribadian yang ideal, menurut Freud, adalah kepribadian 

yang mampu menyerap moralitas masyarakat dan mencapai 

kesempurnaan dalam kerangka tersebut.154 Namun, teori Freud 

tidak menyentuh aspek keagamaan dan ketuhanan, bahkan ia 

menganggap agama sebagai bentuk obsesi, ilusi, atau 

khayalan.155 Hal ini menunjukkan bahwa teori kepribadian 

Freud belum masuk dalam wilayah supra kesadaran, yang 

dalam konsep Islam justru menjadi puncak perkembangan 

kepribadian manusia. 

C. Struktur Kepribadian Manusia dalam Al-Qur`an 

Menurut James P. Chaplin, struktur didefinisikan sebagai 

"suatu organisasi permanen, pola, atau kumpulan unsur-unsur yang 

bersifat relatif stabil, menetap, dan abadi."156 James Drever 

mendefinisikan struktur sebagai "komposisi, pengaturan bagian-

bagian komponen, serta susunan dari suatu kompleks secara 

keseluruhan."157 Sementara itu, Kurt Lewin menyatakan bahwa 

struktur kepribadian merupakan cara untuk menggambarkan 

kepribadian sebagai suatu entitas yang terpisah dari hal-hal lain di 

dunia.158 

Dari berbagai definisi tersebut, dapat disimpulkan bahwa 

struktur kepribadian mengacu pada aspek-aspek kepribadian yang 

 
154 Hall dan Lindzey, Teori-teori Psikodinamik (klinik), terj. Yustinus, judul asli 

“Theoris of Personality”, Yogyakarta: Kanisius, 1993, hal. 67 
155 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 161. 
156 James P. Chaplin, kamus Lengkap Psikologi, terj. Kartini Kartono, Jakarta: 

Rajawali, 1989, hal.489. 
157 James Drever, Kamus Psikologi, terj. Nancy Simanjuntak, Jakarta: Bina Aksara, 

1986, hal.467. 
158 Calvin S. Hall dan Gardner Lindzey, Teori-teori Holistik (Organismik-

Fenomenologis) …, hal. 279-307. 



107 

 

bersifat relatif stabil, tetap, dan abadi, yang menjadi unsur utama 

dalam pembentukan tingkah laku individu.159 

1. Aspek Pembentuk Kepribadian dalam Al-Qur`an 

a. Aspek Internal 

Dalam perspektif Al-Qur`an, kepribadian manusia 

dipahami sebagai kesatuan yang kompleks antara fisik dan non-

fisik. Al-Qur`an menggunakan berbagai istilah untuk 

menggambarkan aspek-aspek tersebut, seperti jasad, ruh, nafs, 

qalbu, dan akal. 

Setiap unsur ini memiliki perannya masing-masing dalam 

membentuk karakter individu. Interaksi antara unsur-unsur 

tersebut berkontribusi pada pembentukan perilaku dan tindakan 

manusia, yang mencerminkan kepribadian unik setiap individu. 

1) Jasad 

Jasad160 merujuk pada tubuh fisik manusia yang terdiri 

dari unsur materi, yaitu tanah, sebagaimana disebutkan dalam 

Al-Qur`an. Aspek jasad ini menjadi fondasi kehidupan 

manusia di dunia dan memungkinkan manusia untuk 

berinteraksi dengan lingkungan sekitarnya. Allah Swt. 

berfirman dalam Al-Qur`an, 

 باشاراً م ِّنْ صالْصاالٍّ م ِّنْ حَاااٍّ مهسْنُ وْنٍّۚ 
ْ خاالِّقٌْۢ كاةِّ اِّنّ ِّ ىِٕ

ۤ
لٰ    وااِّذْ قاالا رابُّكا لِّلْما

 

(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada malaikat, 

“Sesungguhnya Aku akan menciptakan seorang manusia dari 

tanah liat kering dari lumpur hitam yang dibentuk. (al-Ḥijr/15: 

28) 

Ibnu Abbas, Mujahid, dan Qatadah mengatakan: yang 

dimaksud shalshal di sini adalah tanah liat yang kering.” 

Perkataan lain dari Mujahid: “Shalshal adalah yang berbau 

busuk.”161 Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Abu Musa al-

Asy’ari, Rasulullah saw. bersabda,  

 
159 James P. Chaplin, kamus Lengkap Psikologi…, hal.490.  
160 Jasad di artikan sebagai tubuh: Badan (manusia,hewan, tumbuhan), sesuatu yang 

berwujud (dapat diraba,dilihat, dan sebagainya). Dalam https://www.kbbi.web.id/jasad. 

Diakses pada tanggal 1 Mei 2025 pukul 14.00 WIB., Dalam bahasa arab al-jasad atau al-jism 

yang berarti badan. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  

122. 
161 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 5, …, hal. 10. 

https://www.kbbi.web.id/jasad


108 

 

: قاالا راسُولُ اللَّهِّ صالهى اللهُ عالايْهِّ واسالهما   :عانْ أابِّ مُوساى، قاالا
، فاجااءا ب انُو آداما عالاى قادْرِّ إِّنه اللَّها خالاقا آداما مِّنْ ق ابْضاةٍّ   ق اباضاهاا مِّنْ جَاِّيعِّ الِارْضِّ

، واالسههْلُ، واالْاْزْنُ،  هُمُ الِاحَْارُ، واالِابْ ياضُ، واالِاسْوادُ، وابايْا ذالِّكا ن ْ ، جااءا مِّ الِارْضِّ
 162واالْاْبِّيثُ، واالطهي ِّبُ 

“Sesungguhnya Allah Swt. menciptakan Adam dari segenggam 

tanah yang diambil dari seluruh bumi. Maka anak-anak Adam 

sesuai dengan bumi tersebut: di antara mereka ada yang 

merah, putih, hitam, dan di antara itu; ada yang lembut, 

keras, buruk, dan baik.” (HR. Abu Dawud) 

Hadis ini menjelaskan bahwa manusia diciptakan dari 

unsur-unsur bumi yang beragam, itulah sebabnya karakter, 

sifat, warna kulit, dan temperamen manusia juga berbeda-

beda. Perbedaan itu menjadi bagian dari sunnatullah dalam 

penciptaan dan bukan untuk saling merendahkan, tetapi untuk 

saling mengenal. Meskipun tubuh manusia tercipta dari tanah 

kering, hitam dan berbau busuk, namun ketika ditiupkan roh 

dari Ilahi kedalamnya, terbentuklah manusia yang mulia yang 

diberikan amanah untuk menjadi khalifah di muka bumi ini. 

Menurut al-Ghazali, tubuh adalah tempat bagi ruh dan 

nafsu, sehingga meskipun bersifat fisik dan terbatas, ia tetap 

menjadi bagian penting dalam perjalanan spiritual manusia. 

Oleh karena itu, menjaga kesehatan tubuh sangatlah penting, 

karena tubuh yang sehat memungkinkan seseorang untuk 

melaksanakan ibadah dan menjalankan tugasnya sebagai 

khalifah di bumi dengan optimal.163 

Proses penciptaan manusia secara fisik terbagi menjadi 

dua tahap. Pertama, penciptaan manusia pertama yang berasal 

dari tanah sebagaimana disebutkan dalam Al-Qur`an. Kedua, 

penciptaan manusia berikutnya yang berasal dari perpaduan 

antara sperma dan ovum, yang kemudian berkembang menjadi 

individu baru dalam rahim ibu.164 

 
162 Sunan Abi Dawud, Kitab al-Sunnah: Bâb Fî al-Qadr, Hadis No. 4693. Dalam 

https://islamicurdubooks.com/en/hadith/hadith-

.php?bookid=3&hadith_number=4693&utm_source=chatgpt.com. Diakses pada tanggal 1 

Mei 2025 pukul 11.00 WIB. 
163 Al-Ghazali, Ihyâ' ‘Ulumuddin…, hal. 39-42. 
164 ‘Abd al-Rahman al-Nahlawi, Ushûl al-Tarbiyah al-Islamiyyah wa Asâlibuhâ, 

Damaskus: Dâr al-Fikr, 1988, hal. 31. 

https://islamicurdubooks.com/en/hadith/hadith-.php?bookid=3&hadith_number=4693&utm_source=chatgpt.com
https://islamicurdubooks.com/en/hadith/hadith-.php?bookid=3&hadith_number=4693&utm_source=chatgpt.com


109 

 

Jasad berperan sebagai wadah bagi unsur-unsur lain 

dalam diri manusia, memungkinkan individu untuk 

berinteraksi dengan dunia fisik dan menjalani kehidupan di 

dunia. Meskipun memiliki keterbatasan, tubuh tetap 

merupakan anugerah dari Allah Swt. yang harus dijaga dan 

dimanfaatkan dengan bijaksana demi kebaikan di dunia 

maupun di akhirat. 

2) Ruh 

Ruh165 adalah unsur yang menghidupkan jasad dan 

merupakan karunia mulia dari Allah Swt. Dalam Al-Qur`an, 

ruh dipandang sebagai komponen fundamental dalam 

kehidupan manusia, karena keberadaannya memberikan 

kesadaran, pemahaman, dan kemampuan untuk bertindak. Ruh 

menjadikan manusia berbeda dari makhluk lainnya, karena 

dengan ruh, manusia dapat berpikir, merasakan, dan 

berinteraksi dengan dunia serta memahami tujuan penciptaan 

dirinya. Allah Swt. berfirman, 

هثُُه ساوٰ ىهُ وان افاخا فِّيْهِّ مِّنْ  ةاَۗ  واالَْابْصاارا  السهمْعا  لاكُمُ  واجاعالا  ٖ  رُّوْحِّ  قالِّيْلًَ  واالَْافْ ِٕدا
  تاشْكُرُوْنا   مها

 

Kemudian, Dia menyempurnakannya dan meniupkan roh 

(ciptaan)-Nya ke dalam (tubuh)-nya. Dia menjadikan 

pendengaran, penglihatan, dan hati nurani untukmu. Sedikit 

sekali kamu bersyukur. (as-Sajdah/32: 9) 

Ruh merupakan sumber kehidupan yang berasal 

langsung dari Allah Swt., yang membedakan manusia dari 

makhluk lainnya. Keberadaan ruh memberi manusia potensi 

untuk mencapai derajat kemuliaan, baik dalam kebaikan 

maupun keburukan, tergantung pada bagaimana ia mengelola 

dan mengikuti petunjuk Ilahi. 

Menurut Ibn Arabi, ruh adalah unsur paling mulia 

dalam diri manusia, yang memungkinkan seseorang meraih 

tingkatan spiritual yang tinggi. Ruh berperan sebagai sumber 

kekuatan dalam mendekatkan diri kepada Allah Swt. dan 

menjadi faktor utama dalam mencapai kesejahteraan 

spiritual.166 Selain itu, ruh juga berfungsi sebagai pemandu 

 
165 Ruh dalam bahasa Arab al-Rûh yang berarti jiwa atau sesuatu yang menghidupkan 

jasad. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  380. 
166 Muhammad Ibn Arabi, Fusus al-Hikam, Beirut: Dar al-Mashriq, 1980, hal. 13-18. 



110 

 

jiwa, membantu manusia dalam memilih jalan kebenaran dan 

semakin mendekatkan diri kepada Tuhan. 

3) Nafsu 

Nafsu adalah dorongan atau keinginan dalam diri 

manusia yang sering kali berkaitan dengan hawa nafsu, 

godaan, dan kecenderungan terhadap duniawi. Dalam Al-

Qur`an, nafsu digambarkan sebagai sisi manusiawi yang dapat 

mengarah pada keburukan, tetapi dengan bimbingan wahyu 

dan kendali yang tepat, nafsu dapat diarahkan menuju 

kebaikan dan kesucian. 

Nafsu tidak hanya memiliki potensi destruktif, tetapi 

juga bisa menjadi sumber motivasi positif, tergantung pada 

bagaimana manusia mengelolanya. Dengan kesadaran spiritual 

dan kedekatan kepada Allah Swt., seseorang dapat 

menundukkan nafsu negatif dan menggunakannya sebagai 

sarana untuk mencapai kesempurnaan moral dan spiritual. 

Allah Swt. berfirman, 

اا   وان افْسٍّ وهماا ساوٰ ىها

dan demi jiwa serta penyempurnaan (ciptaan)-nya, (asy-

Syams/91: 7) 

اا   فااالَْاماهاا فُجُوْراهاا وات اقْوٰىها

lalu Dia mengilhamkan kepadanya (jalan) kejahatan dan 

ketakwaannya, (Asy-Syams/91:8) 

Nafsu memiliki dua sisi utama: satu yang cenderung 

kepada kebaikan dan satu lagi yang cenderung kepada 

keburukan. Oleh karena itu, manusia diharapkan untuk 

mengendalikan dorongan negatif dan mengikuti petunjuk 

Allah Swt. agar dapat meraih kebahagiaan sejati. 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah, dalam Madarij al-Salikin, 

menjelaskan bahwa nafsu merupakan sumber utama dari 

segala tindakan manusia. Jika tidak dikendalikan, nafsu dapat 

menjerumuskan seseorang ke dalam kehancuran, tetapi jika 

dijaga dan diarahkan dengan baik, ia dapat menjadi pendorong 

bagi kebaikan. Oleh sebab itu, manusia perlu melakukan 

tasfiyah (penyucian diri) untuk membersihkan nafsunya dan 



111 

 

menjaga keseimbangan antara kebutuhan jasmani dan 

rohani.167 

Sebagai kesimpulan, nafsu dalam perspektif Al-Qur`an 

dan ulama klasik bukanlah entitas yang sepenuhnya negatif, 

melainkan potensi fitrah yang bisa diarahkan menuju jalan 

kebajikan maupun keburukan. Al-Qur`an melalui Surah asy-

Syams/91: 7-8 menegaskan, bahwa jiwa manusia telah 

dianugerahi kemampuan untuk membedakan antara jalan 

takwa dan jalan kejahatan, yang menandakan adanya kehendak 

bebas serta tanggung jawab moral dalam diri setiap manusia. 

Pandangan Ibn Qayyim al-Jawziyyah dalam Madârij 

al-Sâlikin memperkuat bahwa nafsu adalah penggerak utama 

amal perbuatan manusia, sehingga pengelolaannya menjadi 

aspek krusial dalam perjalanan spiritual. Jika diarahkan kepada 

ketundukan kepada Allah Swt. melalui proses mujâhadah 

(perjuangan melawan hawa nafsu), maka nafsu bisa menjadi 

alat untuk mencapai derajat keikhlasan dan kedekatan kepada-

Nya. 

Oleh karena itu, nafsu tidak harus dimatikan, tetapi 

dikendalikan dan ditundukkan agar selaras dengan nilai-nilai 

ketakwaan. Proses ini menuntut kedisiplinan spiritual seperti 

dzikir, tafakur, ibadah, serta introspeksi diri yang 

berkelanjutan. Dengan demikian, nafsu yang semula menjadi 

ancaman bisa berubah menjadi kekuatan pendorong menuju 

kesempurnaan moral (akhlâq al-karîmah) dan keselamatan 

akhirat. 

4) Qalbu 

Qalbu168 atau hati berperan sebagai pusat perasaan, 

keimanan, dan moralitas manusia. Dalam Al-Qur`an, qalbu 

sering disebut sebagai pengendali utama perasaan dan niat 

seseorang. Hati yang bersih akan menghasilkan kebaikan, 

membimbing manusia kepada ketaatan dan kedekatan dengan 

 
167 Ibn Qayyim al-Jawziyya, Madarij al-Salikin, Riyadh: Dar al-Hijrah, 2001, hal. 

245-255. 
168 Kata "hati" dalam bahasa Arab berasal dari akar kata qalaba–yuqallibu, yang 

bermakna membalik, memutar, atau mengubah posisi. Misalnya dari atas ke bawah atau dari 

dalam ke luar. Dalam Kamus Al-Munawwir, hati diartikan sebagai jantung, inti, akal, 

semangat, keberanian, bagian terdalam, atau sesuatu yang paling murni. Ahmad Warson 

Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia, Yogyakarta: Pesantren Al-Munawwir, 

1984, hal. 1232. Sementara dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, hati dipahami sebagai 

bagian dalam tubuh manusia yang diyakini menjadi pusat perasaan batin dan tempat 

menyimpan pengertian serta pengalaman emosional. Kamus Besar Bahasa Indonesia, 

Jakarta: Balai Pustaka, 1990, hal. 301. 



112 

 

Allah Swt. Sebaliknya, hati yang keras dan dipenuhi dosa 

akan menjauhkan seseorang dari kebenaran dan dapat 

membawa kepada kerusakan moral dan spiritual.  

Menurut penjelasan Wiyono, hati dapat diibaratkan 

seperti cermin, tempat seseorang bercermin untuk melihat 

apakah suatu perbuatan itu baik atau buruk. Hati memiliki 

kemampuan menilai dengan jujur, sehingga meskipun 

seseorang berusaha membenarkan perbuatan buruk dengan 

logika atau alasan tertentu, hati tetap akan mengisyaratkan 

bahwa perbuatan tersebut adalah salah. Hati tidak bisa ditipu, 

karena ia menjadi sumber penilaian moral yang paling 

dalam.169 Oleh karena itu, penyucian hati menjadi aspek 

penting dalam mencapai kepribadian yang mulia. Allah Swt. 

berfirman, 

     ي اوْما لَا ي ان ْفاعُ ماالٌ وهلَا ب انُ وْنا 

(Yaitu) pada hari ketika tidak berguna (lagi) harta dan anak-

anak. (asy-Syu‘arâ'/26: 88) 

    اِّلَه مانْ ااتاى اللَّٰ ا بِّقالْبٍّ سالِّيْمٍّ 

Kecuali, orang yang menghadap Allah Swt. dengan hati yang 

bersih.” (asy-Syu‘arâ`/26: 89) 

Allah Swt. menjelaskan, segala bentuk kekayaan dan 

kebanggaan duniawi yang selama ini dikejar oleh manusia 

tidak memiliki nilai di sisi Allah Swt. pada hari kiamat. Semua 

ambisi terhadap hal-hal yang bersifat fana dan semu akan 

sirna, kecuali hati yang suci dan bersih yang menjadi bekal 

utama untuk keselamatan akhirat.170 

Qalbu yang sehat adalah qalbu yang tunduk kepada 

Allah Swt., menerima petunjuk-Nya, serta berusaha menjauhi 

godaan dunia. Dengan qalbu yang bersih, manusia dapat 

memahami kebenaran dan bertindak sesuai dengan ajaran 

Islam. 

 
169 Suparlan, Mendidik Hati Membentuk Karakter, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015, 

hal. 8.  
170 Dalam Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 

8, …, hal. 350.  



113 

 

Menurut Al-Ghazali, qalbu diciptakan sebagai sarana 

untuk memperoleh kebahagiaan akhirat. Kebahagiaan qalbu 

bergantung pada ma’rifah (pengenalan) terhadap Allah Swt., 

yang dapat dicapai melalui perenungan terhadap ciptaan-

Nya.171 Pengetahuan tentang alam semesta diperoleh dengan 

bantuan indra, namun Al-Ghazali menekankan bahwa indra 

harus bersumber dari qalbu. 

Tanpa qalbu, indra manusia tidak dapat mencapai 

persepsi yang sempurna, terutama dalam aspek spiritual. Daya 

persepsi hanya dapat terwujud jika ada hubungan antara daya 

qalbiah dan daya indra. Hewan, meskipun memiliki indra, 

tidak mampu mempersepsikan sesuatu secara mendalam 

karena tidak memiliki daya qalbu sebagaimana manusia.172 

Qalbu bukan hanya tempat bersemayamnya perasaan, 

tetapi juga pusat kecerdasan spiritual dan moral. Dalam Islam, 

pembangunan kepribadian tidak cukup dengan ilmu dan 

akhlak lahiriah saja, melainkan harus dimulai dari penyucian 

qalbu (tazkiyatun nafs). Inilah yang menjadi dasar dalam 

pembentukan insan kamil, yaitu manusia yang utuh dan 

seimbang antara hati, akal, dan amalnya. 

5) Akal 

Akal adalah aspek yang membedakan manusia dari 

makhluk lainnya, karena melalui akal, manusia mampu 

berpikir, menganalisis, dan membuat keputusan yang rasional. 

Al-Qur`an sering menekankan pentingnya menggunakan akal 

sebagai sarana untuk memahami kebenaran dan melaksanakan 

perintah Allah Swt. 

Dalam Islam, akal memiliki peran fundamental dalam 

menjalani kehidupan, terutama dalam mengenali tanda-tanda 

kebesaran Allah Swt. di alam semesta. Akal membantu 

manusia dalam menimbang baik dan buruk, serta dalam 

mencari ilmu yang membawa manfaat bagi dunia dan akhirat. 

Namun, Islam juga mengajarkan bahwa akal harus dipandu 

oleh wahyu, agar tidak tersesat dalam pemikiran yang 

bertentangan dengan nilai-nilai ilahiah. 

Dengan demikian, akal bukan hanya alat untuk 

memecahkan masalah duniawi, tetapi juga jalan menuju 

pemahaman spiritual yang lebih dalam, yang pada akhirnya 

 
171 Al-Ghazali, Kimyâ`u al-Sa’âdât…, hal. 114. 
172 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif…, hal. 92. 



114 

 

membawa manusia lebih dekat kepada Allah Swt. Allah Swt. 

berfirman dalam Al-Qur`an, 

 

 ْ  وااِّلايْهِّ  مانااكِّبِّهاا واكُلُوْا مِّنْ ر ِّزْقِّهَۗ هُوا الهذِّيْ جاعالا لاكُمُ الَْارْضا ذالُوْلًَ فاامْشُوْا فِِّ
  النُّشُوْرُ 

 

Dialah yang menjadikan bumi untuk kamu dalam keadaan 

mudah dimanfaatkan. Maka, jelajahilah segala penjurunya 

dan makanlah sebagian dari rezeki-Nya. Hanya kepada-Nya 

kamu (kembali setelah) dibangkitkan. (al-Mulk/67: 15) 

Hamka memberikan penjelasan terkait ayat ini bahwa, 

manusia diturunkan ke muka bumi untuk menjalani kehidupan 

dan memanfaatkan segala fasilitas yang telah disediakan oleh-

Nya. Bumi, yang berada di bawah kaki manusia, bukanlah 

tempat untuk bermalas-malasan atau hidup tanpa tujuan. 

Sebaliknya, manusia dituntut untuk berusaha, bekerja, dan 

menggali potensi melalui tenaga dan ilmu pengetahuan yang 

dimilikinya.173 

Di era modern yang ditandai dengan kemajuan 

teknologi, kecerdasan manusia telah mampu menguak 

berbagai rahasia alam. Puncak gunung yang dahulu sulit 

dijangkau kini dapat didatangi dengan mudah, misalnya 

melalui bantuan helikopter. Sumber daya alam yang 

tersembunyi di dalam bumi pun berhasil dieksplorasi melalui 

pertambangan dan teknologi canggih. Semua ini menunjukkan 

bahwa manusia secara fitrah memang diciptakan dengan 

dorongan kuat untuk terus maju dan berkembang. 

Namun, satu hal yang harus senantiasa diingat oleh 

manusia adalah bahwa kehidupan di dunia ini bukanlah tujuan 

akhir. Setelah menjalani hidup, setiap manusia pasti akan 

mengalami kematian dan kembali kepada Allah Swt. 

Kehidupan akhirat merupakan tempat pertanggungjawaban 

atas segala amal yang dilakukan selama di dunia. Kesadaran 

akan adanya kehidupan setelah mati menjadi prinsip utama 

dalam menjalani kehidupan, termasuk dalam menghadapi 

kemajuan zaman dan perkembangan teknologi. 

Oleh karena itu, kemajuan teknologi tidak seharusnya 

menjadi ancaman atau sumber kehancuran, selama manusia 

menjaga kesadaran spiritualnya. Jika manusia selalu 

 
173 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 10, …, hal. 22. 



115 

 

mengingat bahwa hidupnya akan berakhir dengan kembali 

kepada Sang Pencipta, maka segala bentuk kemajuan dan 

pencapaian intelektual akan diarahkan untuk tujuan yang baik 

dan bermanfaat. Hasil teknologi akan menjadi sarana untuk 

berbuat kebajikan, bukan alat untuk merusak atau 

menyimpang dari nilai-nilai ketuhanan. 

Menurut Al-Farabi, akal merupakan faktor utama yang 

menentukan kualitas diri manusia. Akal tidak hanya digunakan 

untuk memecahkan persoalan duniawi, tetapi juga sebagai 

sarana untuk mengenal Tuhan dan memahami wahyu-Nya. 

Oleh karena itu, akal harus diasah dan diarahkan pada hal-hal 

yang membawa kebaikan, serta tidak disalahgunakan untuk 

sesuatu yang bertentangan dengan ajaran Islam.174 

Dengan demikian, akal yang diberdayakan dengan 

benar akan membantu manusia dalam meraih kebijaksanaan, 

mencapai kesempurnaan intelektual dan spiritual, serta 

semakin mendekatkan diri kepada Allah Swt. 

b. Aspek Eksternal 

1) Lingkungan Sosial dan Keluarga 

Salah satu faktor eksternal yang berperan besar dalam 

pembentukan kepribadian seseorang adalah lingkungan sosial 

dan keluarga. Keluarga, sebagai unit terkecil dalam 

masyarakat, memiliki pengaruh yang signifikan dalam 

membentuk moral, emosi, dan spiritualitas individu. 

Al-Qur`an menekankan pentingnya hubungan 

harmonis dalam keluarga sebagai pondasi utama dalam 

membangun masyarakat yang sehat dan sejahtera. Interaksi 

dalam keluarga yang penuh kasih sayang, pendidikan yang 

baik, serta bimbingan moral dan agama, akan membantu 

seseorang dalam mengembangkan karakter yang kuat dan 

berakhlak mulia. Allah Swt. berfirman dalam Al-Qur`an, 

 

 واالْعااقِّباةُ  
َۗ
 نَاْنُ ن ارْزقُُكا

اَۗ  لَا ناسْ  الُكا رِّزْقاًَۗ ْ عالاي ْها لصهلٰوةِّ وااصْطابِِّ واأْمُرْ ااهْلاكا بِِّ
  لِّلت هقْوٰى

 

Perintahkanlah keluargamu melaksanakan salat dan 

bersabarlah dengan sungguh-sungguh dalam 

 
174 Abu Nasr al-farabi, Al-Madina al-Fadhila, Kairo: Dar al-Ma'arif, 1954, hal. 101-

105. 



116 

 

mengerjakannya. Kami tidak meminta rezeki kepadamu. 

Kamilah yang memberi rezeki kepadamu. Kesudahan (yang 

baik di dunia dan akhirat) adalah bagi orang yang bertakwa. 

(Ṭhâhâ/20: 132) 

Dalam Surah Ṭhâhâ/20: 132, nabi Muhammad saw. 

diperintahkan oleh Allah Swt. untuk memerintahkan 

keluarganya agar mendirikan salat. Perintah ini menunjukkan 

pentingnya keteladanan dalam dakwah, di mana pengaruh 

ajakan Nabi saw. akan lebih kuat jika dimulai dari lingkaran 

terdekat, yaitu keluarga beliau sendiri termasuk istri-istri dan 

anak-anaknya. 

Tanggung jawab mendidik dan membina keluarga, 

terutama dalam menanamkan nilai-nilai kesalehan dan 

kehidupan sederhana, merupakan tugas yang penting sekaligus 

berat. Hal ini tentu menjadi lebih kompleks jika menyangkut 

rumah tangga Rasulullah saw., karena selain sebagai kepala 

keluarga, beliau juga adalah pemimpin umat. Oleh sebab itu, 

upaya membentuk keluarga yang taat dan sederhana menjadi 

bagian integral dari misi kenabian dan dakwah beliau kepada 

masyarakat.175 

Menurut Muhammad al-Ghazali dalam karyanya 

Maqâsid al-Syarî'ah, pendidikan dalam keluarga merupakan 

fondasi utama dalam membentuk karakter dan nilai-nilai 

kepribadian seseorang. 

Orang tua memiliki peran penting sebagai teladan 

utama bagi anak-anaknya. Mereka bertanggung jawab untuk 

menanamkan nilai-nilai agama dan moral melalui perilaku 

sehari-hari, bimbingan, serta pendidikan yang baik. Pengaruh 

pendidikan dalam keluarga tidak hanya terbatas pada masa 

kanak-kanak, tetapi juga memiliki dampak jangka panjang 

terhadap perkembangan kepribadian dan perilaku anak di 

kemudian hari.176 

Dengan demikian, keberhasilan pendidikan keluarga 

akan menjadi penentu dalam mencetak pribadi yang 

bertanggung jawab, religius, dan berakhlak mulia yang pada 

gilirannya menjadi elemen penting dalam membangun 

masyarakat yang bermoral dan beradab. 

2) Interaksi Sosial dengan Masyarakat 

 
175 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 6…, hal. 4520-4522. 
176 Abu Hamid Al-Ghazali. Maqasid al-Syari'ah, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 

1992, hal. 45-49. 



117 

 

Selain keluarga, interaksi sosial dalam masyarakat juga 

memiliki peran krusial dalam pembentukan kepribadian 

seseorang. Al-Qur`an mengajarkan bahwa manusia adalah 

makhluk sosial yang harus menjalin hubungan yang baik 

dengan sesama, serta saling membantu dalam kebaikan dan 

ketakwaan. 

Lingkungan sosial memberikan pengaruh signifikan 

terhadap cara berpikir, bertindak, dan berperilaku seseorang. 

Hubungan yang berlandaskan nilai-nilai Islam, seperti saling 

menghormati, tolong-menolong, dan menjaga ukhuwah, akan 

membantu seseorang mengembangkan kepribadian yang lebih 

matang, berakhlak mulia, dan bertanggung jawab dalam 

kehidupan bermasyarakat. Allah Swt. menjelaskan dalam 

Surah al-Mâ'idah/5: 2, agar umatnya untuk saling tolong-

menolong dalam mengupayakan al-birr yaitu segala bentuk 

kebaikan dan amal yang bermanfaat, yang berlandaskan pada 

prinsip takwa, yakni memperkuat hubungan spiritual dengan 

Allah Swt. Kerja sama dalam kebaikan ini menjadi pondasi 

sosial dalam membangun masyarakat yang harmonis dan 

berkeadaban. 
Sebaliknya, Al-Qur`an melarang bentuk kerja sama 

yang dilandasi niat untuk melakukan dosa (al-itsm) dan 

permusuhan (al-‘udwân), karena hal tersebut akan merusak 

tatanan sosial serta melukai hak dan martabat sesama manusia. 

Prinsip ini menekankan pentingnya etika dalam relasi sosial, 

yaitu bahwa solidaritas dan kolaborasi hanya dibenarkan jika 

mengarah pada kemaslahatan dan tidak mencederai nilai-nilai 

keadilan serta kasih sayang antar sesama.177 

Menurut Hasan al-Banna dalam Majmû'ah Rasâ'il al-

Banna, peran aktif dalam kehidupan sosial tidak hanya 

menjadikan seseorang lebih bermanfaat bagi masyarakat, 

tetapi juga meningkatkan kualitas spiritualnya. Interaksi sosial 

dan keterlibatan dalam kegiatan kemasyarakatan 

menumbuhkan rasa tanggung jawab dan solidaritas, yang pada 

akhirnya membentuk individu yang peduli terhadap 

kesejahteraan orang lain dan berorientasi pada kebaikan 

bersama.178  

Dalam konteks ini, Al-Qur`an menekankan pentingnya 

keterlibatan aktif dalam masyarakat serta menjaga hubungan 

 
177 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 3, …, hal. 1601. 
178 Hasan al-Banna, Majmu'ah Rasa'il al-Banna, Kairo: Dar al-Shuruq, 1995, hal. 71-

76. 



118 

 

baik dengan sesama. Perilaku sosial yang positif, seperti saling 

menolong, menghormati hak orang lain, serta menjaga 

persatuan dan kesatuan, berkontribusi dalam membentuk 

kepribadian yang lebih matang dan berakhlak mulia 

3) Pendidikan dan Ilmu Pengetahuan 

Al-Qur`an sangat menekankan pentingnya pendidikan 

dan pencarian ilmu sebagai faktor eksternal yang berperan 

dalam pembentukan kepribadian manusia. Dalam Islam, 

pendidikan tidak hanya berfokus pada pengetahuan duniawi, 

tetapi juga mencakup ilmu yang membawa manusia lebih 

dekat kepada Allah Swt. 

Menurut Ibnu Khaldun dalam Muqaddimah, ilmu 

merupakan sarana utama dalam membentuk peradaban dan 

karakter individu. Pendidikan yang seimbang antara ilmu 

agama dan ilmu duniawi akan menghasilkan individu yang 

cerdas secara intelektual dan memiliki kesadaran spiritual 

yang tinggi.179 Oleh karena itu, Islam mendorong umatnya 

untuk terus belajar, baik melalui pendidikan formal, 

pengalaman hidup, maupun melalui perenungan terhadap ayat-

ayat kauniyah (tanda-tanda kebesaran Allah Swt. di alam 

semesta). 

Allah Swt., dalam Surah al-‘Alaq/96: 1-5 memberikan 

penegasan luar biasa terhadap pentingnya membaca dan 

menulis. Syaikh Muhammad Abduh, dalam tafsirnya, 

menegaskan bahwa tidak ada ungkapan yang lebih kuat dan 

argumentasi yang lebih sempurna daripada ayat ini dalam 

menunjukkan urgensi ilmu pengetahuan baik dalam bentuk 

membaca, menulis, maupun pengembangan ilmu dalam 

berbagai cabangnya. 

Melalui ayat ini, pintu-pintu wahyu mulai dibuka, 

menandai awal dari turunnya petunjuk ilahi kepada umat 

manusia. Jika umat Islam tidak tergerak dan tidak menjadikan 

ayat ini sebagai panduan untuk menempuh jalan kemajuan, 

membebaskan diri dari keterbelakangan intelektual, serta 

menyingkap tirai ketidaktahuan yang telah lama menutupi 

pandangan mereka yang sering kali diperkuat oleh otoritas-

otoritas tradisional yang menutup akses terhadap ilmu maka 

mereka akan tetap terkungkung dalam kebodohan.180 

 
179 Ibnu Khaldun, Muqaddimah, terj. Ahmadie Thaha Jakarta: Penerbit Wali Pustaka, 

2019, hal. 125. 
180 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 10…, hal. 216. 



119 

 

Jika seruan pertama wahyu ini tidak mampu 

menggugah kesadaran dan membangkitkan semangat 

pencarian ilmu, maka sangat sulit diharapkan akan ada 

kebangkitan sejati. Dengan kata lain, kemajuan umat sangat 

bergantung pada kesediaan mereka merespons seruan awal 

wahyu yang menekankan pentingnya ilmu dan pendidikan. 

Ayat ini menunjukkan bahwa pencarian ilmu adalah 

kewajiban bagi setiap Muslim, dan hal ini berperan penting 

dalam pembentukan karakter dan pemahaman seseorang 

terhadap hidup dan tujuan spiritualnya. 

Pendidikan yang benar harus mencakup aspek 

intelektual, moral, dan spiritual agar menghasilkan individu 

yang seimbang. Oleh karena itu, pencarian ilmu harus 

dilakukan secara terus-menerus, baik dalam aspek keagamaan 

maupun keduniawian, agar manusia dapat berkontribusi secara 

optimal bagi dirinya sendiri dan masyarakat.181 

Pendekatan Syafi'i dalam Al-Umm menekankan bahwa 

pendidikan bukan sekadar transfer pengetahuan, tetapi juga 

proses pembentukan karakter yang berkelanjutan. Dengan 

ilmu, seseorang dapat memahami hakikat kehidupan, 

memperdalam keimanan, dan menjalani kehidupan dengan 

akhlak yang mulia. 

4) Lingkungan Alam 

Alam semesta berfungsi sebagai tanda kebesaran Allah 

Swt. dan sebagai media pembelajaran bagi manusia. Dengan 

merenungkan ciptaan-Nya, manusia dapat memahami 

kebijaksanaan dan keteraturan yang ada di alam, yang pada 

akhirnya akan memperkuat keimanan dan membentuk 

kepribadian yang lebih matang. 

Menurut Ibnu Qayyim al-Jawziyya dalam Miftâh Dâr 

al-Sa’âdah, alam semesta adalah kitab terbuka yang 

mengandung pelajaran bagi mereka yang mau berpikir. Ia 

menekankan bahwa interaksi manusia dengan lingkungan 

alam harus didasarkan pada kesadaran akan kebesaran Allah 

Swt., sehingga alam tidak hanya menjadi sumber kehidupan 

fisik, tetapi juga sarana untuk meningkatkan ketakwaan dan 

kedekatan dengan-Nya.182 Allah Swt. berfirman, 

 

 
181 Syafi’i, Al-Umm, Beirut: Dâr al-Ma’ârif, 1963, hal. 221-225 
182 Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, Miftâh Dâr as-Sa’âdah, terj. Umar Mujtahid dan Tim 

Pustaka Imam Asy-Syafi'I, Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi'i, 2015, hal. 45. 



120 

 

ْ خالْقِّ السهمٰوٰتِّ   ُولِّٰ الَْالْباابَِّۙ اِّنه فِِّ ٰيٰتٍّ لَ ِّ فِّ الهيْلِّ واالن ههاارِّ لَا  واالَْارْضِّ وااخْتِّلَا
 

Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi serta 

pergantian malam dan siang terdapat tanda-tanda (kebesaran 

Allah Swt.) bagi orang yang berakal, (Âli ‘Imrân/3: 190) 

Bumi, tempat manusia berpijak dan hidup, merupakan 

ruang yang penuh dengan keajaiban dan misteri. Semakin 

diselidiki, semakin tampak bahwa bumi menyimpan banyak 

rahasia ilmu pengetahuan yang belum seluruhnya terungkap. 

Bersama dengan langit, bumi merupakan ciptaan Sang Khalik 

yang dirancang secara teratur dan harmonis. Keduanya tidak 

hanya diciptakan secara statis, melainkan senantiasa berada 

dalam keadaan dinamis bergerak dan berfungsi secara teratur 

sesuai dengan hukum yang telah ditetapkan-Nya.183 

Siklus siang dan malam yang silih berganti memiliki 

pengaruh besar terhadap kehidupan manusia maupun makhluk 

lainnya. Panjang dan pendeknya waktu siang dan malam, 

pergantian musim dari dingin, panas, gugur hingga semi serta 

keteraturan hujan dan panas matahari, semuanya merupakan 

sistem yang berjalan secara presisi dan seimbang. 

Fenomena-fenomena alam ini bukanlah sesuatu yang 

terjadi secara kebetulan atau tanpa tujuan. Sebaliknya, semua 

ini adalah tanda-tanda (ayat) dari kebesaran dan kekuasaan 

Allah Swt., yang diperuntukkan bagi orang-orang yang mau 

berpikir dan merenung. Kesempurnaan penciptaan menjadi 

bukti kemuliaan Sang Pencipta. Keindahan dan keteraturan 

yang melekat pada ciptaan-Nya menunjukkan bahwa Allah 

Swt. adalah Zat yang Maha Mulia dan Maha Mengatur. 

Ibn Taimiyyah dalam Al-Furqan menekankan bahwa 

merenungi alam adalah salah satu cara untuk memperkuat 

hubungan dengan Allah Swt. Kesadaran akan kebesaran-Nya 

melalui penciptaan alam semesta dapat menumbuhkan hikmah 

dalam diri manusia, sekaligus membentuk sikap rendah hati 

dan rasa syukur terhadap nikmat yang telah diberikan. 

Perenungan semacam ini berkontribusi dalam membangun 

karakter yang lebih baik dan memperkaya dimensi spiritual 

seseorang.184 Dengan merenungkan alam semesta, manusia 

diharapkan dapat mengambil pelajaran berharga serta 

 
183 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 2, …, hal. 1033. 
184 Ibn Taimiyyah, Al-Furqan baina Auliya' ar-Rahman wa Auliya' asy-Syaithan, terj. 

Ahmad Sabiq, Jakarta: Pustaka Arafah, 2017, hal. 78. 



121 

 

memperbaiki kepribadiannya. Keindahan dan keteraturan alam 

yang diciptakan oleh Allah Swt. dapat menjadi sumber 

inspirasi serta dorongan untuk terus mengembangkan diri ke 

arah yang lebih baik. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



122 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



123 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB IV 

ANALISIS QUR`ANI TERHADAP KEPRIBADIAN IDEAL 

A. Qalbun Salîm Sebagai Landasan Kepribadian Ideal 

Dalam pembahasan sebelumnya mengenai struktur 

kepribadian, telah dijelaskan bahwa manusia terdiri dari tiga 

komponen utama, yaitu: jasad (al-jasad) sebagai aspek fisik, jiwa (al-

rûh) sebagai aspek psikis, dan nafs (gabungan antara jasad dan ruh) 

sebagai representasi psiko-fisik. 1 

Secara lebih mendalam, nafs inilah yang mewujudkan 

kepribadian seseorang. Aktualisasi dari nafs dipengaruhi oleh 

berbagai faktor, seperti usia, pengalaman hidup, pendidikan, 

pengetahuan, dan lingkungan sosial. Dengan kata lain, kepribadian 

manusia terbentuk dan berkembang melalui interaksi antara potensi 

dalam dirinya dan faktor-faktor eksternal tersebut. 2 

Nafs memiliki beberapa potensi dasar atau kecenderungan 

alami. Menurut Ki Hajar Dewantara, nafs terdiri atas cipta 

(kemampuan berpikir atau kognitif), rasa (kemampuan merasakan 

atau emosional), dan karsa (kemauan atau kehendak). 3 Pandangan ini 

sejalan dengan psikologi Islam, yang membagi aspek-aspek kejiwaan 

 
1 Khayr al-Dîn al-Zarkalî, Rasâil Ikhwân al-Shafâ wa Khalân al-Wafâ, Beirut: Dar 

Shadîr, 1957, hal.319. 
2 Abdul Mujib, Teori Kepribadian Perspektif Psikologi Islam Edisi Kedua, Depok: 

Rajawali Pers, 2022, hal. 61-83. 
3 Kartini Kartono, Psikologi Umum, Bandung: Alumni, 1984, hal. 53-54. 



124 

 

manusia menjadi tiga bagian utama. Pertama, Qalb berkaitan dengan 

emosi dan perasaan (aspek afektif), Kedua, ‘Aql berhubungan dengan 

akal dan daya pikir (aspek kognitif), Ketiga, Hawa` nafs 

mencerminkan kehendak atau dorongan bertindak (aspek konatif atau 

psikomotorik). Pada pembahasan ini akan diuraikan lebih lanjut 

tentang qalbun Salîm sebagai unsur utama pembentuk kepribadian. 
 

1. Definisi Qalbun Salîm 

Kata hati kerap kali disebut juga sebagai qalbu.4 Dalam 

Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), qalbu diartikan sebagai inti 

dari perasaan batin, yakni hati yang bersih dan murni.5  

Kata hati dari padanan qalb disebutkan dalam Al-Qur`an 

sebanyak 168 kali dalam berbagai turunannya. Dalam bentuk tunggal, 

qalb disebut sebanyak 19 kali. Dalam bentuk mutsanna, disebut 

sebanyak satu kali. Sedangkan dalam bentuk jamak disebut sebanyak 

112 kali.6  

Dalam Al-Qur`an, istilah untuk hati manusia tidak hanya 

terbatas pada "qalb", tetapi juga mencakup beberapa kata lain seperti 

fu’âd, shadr, dan baṣhîrah. Kata fu’âd digunakan untuk 

menggambarkan aspek batin yang dalam dari hati, seperti dalam 

Surah Ibrâhîm/14: 43 yang menyebutkan “wa af’idatuhum hawâ’” 

(hati mereka kosong). Kata ini dalam bentuk jamaknya adalah 

af’idah, dan dapat juga merujuk pada akal.7 

Sementara itu, shadr digunakan untuk menggambarkan ruang 

batin atau suasana hati, seperti disebutkan dalam Surah al-

Insyirâh/94: 1, “Alam nashraḥ laka ṣadrak” (Bukankah Kami telah 

melapangkan dadamu?). Shadr memiliki bentuk jamak ṣhudûr dan 

mengandung makna dada atau permulaan suatu hal. Dari kata ini juga 

muncul mashdar yang berarti sumber atau asal sesuatu.8 

Selain itu, Al-Qur`an juga menyebut istilah baṣhîrah, yang 

berarti ketajaman akal, kecerdasan, pemahaman mendalam, dan 

keyakinan dalam beragama. Kata ini meskipun memiliki arti 

“melihat”, penggunaannya dalam bahasa Arab klasik lebih sering 

 
4 Penyebutan organ tubuh yang secara biologis yang dikenal sebagai hati, dalam 

bahasa Arab digunakan istilah al-kabid, bukan qalb. Dalam Harun Nasution, Akal dan 

Wahyu, Jakarta: UI Press, 1986, Cet. II, hal. 78. 
5 Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar 

Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 1990, hal. 380. 
6 Budi Safarianto, “Konsep Hati menurut Imam Ibnu Qayyim al-Jauziyah dalam 

Tafsir Al-Qayyim” Tesis. Jakarta: Program Pascasarjana Institut PTIQ Jakarta, 2016, hal. 12. 
7 Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia, Jakarta: Hidakarya Agung, 1989, hal. 306. 
8 Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia, …, hal. 213. 



125 

 

dikaitkan dengan pandangan batiniah daripada sekadar penglihatan 

fisik.9 

Menurut M. Quraish Shihab, qalb dapat dipahami sebagai 

sarana atau wadah bagi manusia dalam memperoleh pengetahuan. 

Beliau menjelaskan bahwa qalb merupakan bagian dari nafs, yaitu 

aspek batiniah manusia. Para ulama sepakat bahwa qalb dalam 

konteks ini tidak merujuk pada organ hati secara fisik (liver), yang 

dalam bahasa Arab disebut sebagai kabid.10 

Menurut Al-Ghazali, secara terminologi qalb didefinisikan 

sebagai pusat penerimaan ilmu pengetahuan, yang juga dikenal 

sebagai sesuatu yang halus (al-Lathîfah). Qalb berfungsi sebagai 

wadah di mana ilmu dapat melekat dan berkembang. Unsur yang 

halus ini merupakan hakikat dari diri manusia, yang tidak sepenuhnya 

dapat dipahami oleh akal dan logika, melainkan harus dirasakan 

melalui perasaan yang terikat dengan Al-Qur`an dan Sunnah agar 

tetap berada di jalur kebenaran Ilahi.11 

Qalb (hati) merupakan inti dari eksistensi manusia dan 

mencerminkan kualitas kepribadiannya. Jika hati berada dalam 

keadaan yang baik, maka kepribadian seseorang pun akan tercermin 

dalam kebaikan. Namun jika hati rusak, maka kerusakan itu akan 

tampak pula dalam perilaku dan sikap pribadinya. Hal ini sesuai 

dengan hadis riwayat Nu‘man bin Basyir, Rasulullah saw. bersabda, 

 

سَدُ كُلُّهُ  غَةً إِذَا صَلَحَتج صَلَحَ الْجَ سَدِ مُضج سَدُ كُلُّهُ، إِنَّ فِ الْجَ ، وَإِذَا فَسَدَتج فَسَدَ الْجَ
 12أَلََ وَهِيَ الجقَلجبُ 

  

 "Sesungguhnya di dalam tubuh manusia terdapat segumpal daging. 

Jika ia baik, maka baiklah seluruh tubuhnya. Namun, jika ia rusak, 

maka rusaklah seluruh tubuhnya. Ketahuilah, segumpal daging itu 

adalah hati." (HR. Bukhari dan Muslim) 

Maka melalui hadis ini jelas dikatakan bahwa hati itu penentu 

kepribadian seseorang. Menurut Ibnu Katsir, hati adalah tempat 

bersemayamnya iman maupun kemunafikan. Ia merupakan rahasia 

 
9 Ibnu Manshur, Lisân al-‘Arab, Dar al-Ma’ârif, t.t., Jilid I, hal. 290. 
10 Zulfatmi, “Kompetensi Spiritual (Pendidik Suatu Kajian Unsur Kalbu”, Jurnal 

Mudarrisuna Vol. 7, 2017, hlm. 156-157. 
11 Duriana, “Qalbu Dalam Pandangan Al-Ghazali”, Jurnal Mediasi, Vol. 9, 2015, hal. 

30. 
12 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahîh al-Bukhârî: Kitâb al-Îmân, hadis No. 52, 

Beirut: Dâr al-Fikr, 1981, hal. 44, Dan Muslim ibn al-Hajjaj. Shahîh Muslim: Kitâb al-

Musâqât, hadis No. 1599, Beirut: Dâr al-Fikr, 1991, hal. 203. 



126 

 

terdalam manusia, yang hakikatnya hanya diketahui oleh Allah 

Swt.SWT. Seluruh keyakinan dan perbuatan manusia, baik maupun 

buruk, berpangkal pada segumpal daging di dalam tubuh, yaitu hati 

(qalb).13  

Menurut Hamka, hati merupakan pusat penggerak utama 

dalam diri manusia, yang memengaruhi seluruh bagian tubuh lainnya. 

Ia mengibaratkan hati seperti pegas pada arloji; jika pegas itu rusak 

dan terus-menerus diperbaiki, maka fungsinya tak akan kembali 

sempurna seperti semula. Oleh karena itu, menjaga kebersihan dan 

kesehatan hati lebih utama daripada harus mengobatinya, sebab biaya 

menjaga jauh lebih ringan dibandingkan dengan mengobati setelah 

rusak.14 

Menurut Ahmad Tafsir, qalbu yang sehat dan memiliki 

kualitas tinggi adalah qalbu yang dipenuhi dengan keimanan kepada 

Allah. Dalam upaya membentuk pribadi yang sehat, pendidikan tidak 

cukup hanya difokuskan pada aspek jasmani dan intelektual semata, 

melainkan juga harus diarahkan pada pembinaan hati melalui beragam 

metode yang tepat dan sesuai.15 

Hati yang sehat adalah hati yang akan membawa keselamatan 

bagi pemiliknya pada hari kiamat, asalkan ia menemui Allahdalam 

keadaan memilikinya. Hati yang demikian diterima oleh Allahkarena 

sepenuhnya bersih dari syirik, kemunafikan, dan segala bentuk 

penyakit batin. Hati ini tunduk sepenuhnya kepada-Nya dengan penuh 

keikhlasan dan ketaatan dalam setiap aspek kehidupan. 

Kata as-Salîm (yang bersih) berasal dari kata dasar yang sama 

dengan as-Salîm (yang selamat), dan penggunaannya dalam Al-

Qur`an bertujuan untuk menegaskan karakteristik yang lebih jelas. 

Seperti halnya kata ath-Thawîl (yang panjang) dan al-Qashîr (yang 

pendek), as-Salîm digunakan untuk menggambarkan keadaan hati 

yang terbebas dari segala kotoran dan dosa. Hati yang demikian 

selamat dari kemusyrikan dan kekafiran, serta memiliki kesucian 

spiritual yang memungkinkan pemiliknya memperoleh ridha Allah 

Swt.16 

Qalbun Salîm sering diartikan sebagai hati yang sehat, bersih, 

atau selamat. Meskipun istilahnya berbeda, maknanya tetap sama, 

 
13 Suparlan, Mendidik Hati Membentuk Karakter, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015, 

hal. 4. 
14 Hamka, Filsafat Hidup, Jakarta: Republika, 2015, hal. 38. 
15 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam, Bandung: Rosdakarya, 

2001, hal. 188. 
16 Abdullah Gymnastiar, Menggapai Qolbun Salim Bengkel Hati Menuju Akhlak 

Mulia (Bandung: Khas MQ, 2005) hal. 146. 



127 

 

yaitu hati yang terbebas dari syahwat yang melanggar perintah 

Allahdan dari keraguan (syubhat). Hati ini suci dan tidak terpengaruh 

oleh hal-hal yang menghalangi kedekatannya dengan Allah Swt. 

Qalbun salîm adalah hati yang sepenuhnya terbebas dari 

segala bentuk kemusyrikan dan mengikhlaskan seluruh ibadah serta 

penghambaan hanya kepada Allah Swt. Baik dalam kehendak, cinta, 

tawakal, inâbah (kembali kepada Allah), kerendahan hati, khasyyah 

(rasa takut), raja’ (pengharapan), maupun amal perbuatan, semuanya 

dilakukan dengan penuh keikhlasan hanya untuk Allah Swt. semata.17 

Hati yang dibangun atas dasar keyakinan terhadap kebenaran 

ajaran Allah Swt., wahyu yang disampaikan kepada Rasul-Nya, serta 

kesadaran bahwa segala petunjuk berasal dari Allah, akan menjadi 

hati yang tunduk dan patuh kepada-Nya. Hati semacam ini akan selalu 

berada dalam bimbingan Ilahi, yang mengarahkannya dalam 

kehidupan dunia, mengantarkannya menuju surga, serta 

menyelamatkannya dari siksa neraka.18 

Hati yang selamat ini tidak menyekutukan Allah Swt.dalam 

bentuk apa pun. Ia murni dalam penghambaan, hanya beribadah 

kepada-Nya dengan penuh ketulusan. Segala kehendak, cinta, 

tawakal, taubat, rasa takut, dan harapannya sepenuhnya ditujukan 

kepada Allah Swt. 

Hati tidak hanya berhubungan dengan perasaan, tetapi juga 

keyakinan dan ideologi yang mengakar dalam diri seseorang. 

Sementara itu, lisan mencerminkan isi hati melalui perkataan, dan 

perbuatan hati meliputi kehendak (iradah), cinta (mahabbah), dan 

kebencian (karahah).19 Oleh karena itu, penyucian hati menjadi aspek 

penting dalam mencapai kepribadian yang mulia. Allahberfirman, 

َ بِقَلجبٍ سَلِيجمٍ    ۗ اِلََّ مَنج اتََى اللّهٰ

Kecuali, orang yang menghadap Allah Swt.dengan hati yang bersih.” 

(asy-Syu‘arâ`/26: 89) 

 
17 Ibnu Qayyim al-Jauziyah, Manajemen Qalbu: Melumpuhkan Senjata Syetan, 

Jakarta: Darul Falah, 2005, hal. 1-2. 
18 Ahmad Haromaini, dan Abdulrachman. “Qolbun Salim Perspektif Tafsir Ibnu 

Katsir.” Jurnal Rausyan Fikr, vol. 16, no. 1, 2020, hal. 27. 
19 Abdullah Gymnastiar, Menggapai Qolbun Salim…, hal. 149. 



128 

 

Sayyid Quthb menafsirkan qalbun salîm pada ayat ini adalah 

hati yang suci dan bersih dari sifat-sifat duniawi sehingga menjadi 

bekal untuk keselamatan akhirat. 20 

Berdasarkan uraian di atas dapat disimpulkan bahwa, hati yang 

seharusnya menjadi penentu kepribadian seseorang adalah hati yang 

bersih, sehat, dan selamat, baik secara spiritual, moral, maupun 

intelektual. Hati ini terbebas dari segala bentuk syirik, kesesatan 

ideologis, dan penyakit-penyakit batin seperti iri, dengki, sombong, 

riya’, dan cinta dunia yang berlebihan. Ia merupakan pusat kesadaran 

ruhani yang secara utuh tunduk dan patuh kepada Allah Swt., baik 

dalam aspek keyakinan, emosi, kehendak, maupun tindakan. 

Hati yang selamat ini senantiasa disinari oleh cahaya iman dan 

tauhid yang murni, menjadikan Allah Swt.sebagai satu-satunya tujuan 

dalam seluruh aktivitas hidup. Ia hanya mencintai, berharap, takut, 

tawakal, dan beribadah kepada Allah Swt.semata dengan penuh 

keikhlasan. Qalbun salîm juga adalah hati yang lapang terhadap 

kebenaran, teguh terhadap petunjuk wahyu, serta konsisten dalam 

mengikuti ajaran Rasulullah saw. 

Secara spiritual, qalbun salîm merepresentasikan keadaan 

ruhani yang matang yaitu ketika dorongan nafsu telah dikendalikan, 

ego telah ditundukkan, dan fitrah kembali kepada posisi aslinya 

sebagai penyerahan total kepada Ilahi. Secara moral, hati ini adalah 

sumber akhlak mulia, karena setiap lisan dan tindakan lahir dari 

ketulusan niat dan kejernihan batin. Secara intelektual, qalbun salîm 

merupakan wujud dari kesadaran akan kebenaran wahyu, sehingga 

tidak mudah goyah oleh ideologi-ideologi sesat atau keraguan-

keraguan logis. 

2. Kedudukan Qalbun Salîm dalam Kepribadian 

Qalbun salîm memiliki posisi sentral dalam membentuk, 

mengarahkan, dan menyempurnakan kepribadian manusia. Dalam 

pandangan Islam, qalb bukan sekadar organ fisik, melainkan 

merupakan pusat spiritual, moral, dan intelektual dalam diri manusia. 

Qalbun salîm, sebagai bentuk hati yang sehat dan selamat, menjadi 

tolak ukur bagi kemurnian jiwa, kualitas iman, serta kekuatan akhlak. 

Berikut peran dan kedudukan qalbun salîm dalam kepribadian. 

a. Pengendali Nafsu dan Akal 

 
20 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 8, Terj. 

As’ad yasin dari judul “Fî Zhilalil Qur`an,” Jakarta: Gema Insani Press, 2000, hal. 350. 

  



129 

 

Dalam Ihyâ` Ulumuddîn, al-Ghazali menggambarkan hati 

sebagai raja dalam kerajaan tubuh manusia, sedangkan bagian 

tubuh lainnya seperti nafsu, akal, dan organ fisik seperti tangan, 

kaki, lisan, dan mata adalah tentaranya.21 Sebagai pusat kendali 

dan sumber keputusan, hati menentukan arah dan perilaku 

seluruh tubuh. Apabila hati berada dalam keadaan yang baik, 

bersih dari penyakit spiritual seperti riya’, hasad, atau syahwat, 

maka seluruh anggota tubuh akan bergerak selaras dalam 

kebaikan. Sebaliknya, apabila hati rusak, maka anggota tubuh 

akan cenderung mengikuti dorongan buruk dan hawa nafsu yang 

menyesatkan. Ini sesuai dengan sabda Rasulullah saw.,  

 "Sesungguhnya di dalam tubuh manusia terdapat segumpal 

daging. Jika ia baik, maka baiklah seluruh tubuhnya. Namun, 

jika ia rusak, maka rusaklah seluruh tubuhnya. Ketahuilah, 

segumpal daging itu adalah hati."22 (HR. Bukhari dan Muslim) 

Analogi ini mempertegas bahwa kualitas hati adalah 

penentu kualitas kepribadian dan moral seseorang. Anggota tubuh 

sejatinya tidak memiliki kemauan sendiri, melainkan hanya 

menjalankan perintah yang berasal dari pusat komando dalam 

diri, yakni qalb. Oleh karena itu, memperbaiki perilaku dan 

akhlak seseorang hanya akan berhasil jika dimulai dari penyucian 

hati. Jika hati telah bersih dan lurus, maka tubuh pun akan 

mematuhi perintah Allah Swt. secara benar. Namun sebaliknya 

jika hati sudah tertutup akan nafsu dan akal yang sesat, maka 

manusia akan berada dalam kesesatan dan kecelakaan.  

Al-Qur`an mengisyaratkan bahwa hati yang tertutup adalah 

akibat dominasi nafsu dan akal yang disalahgunakan, yang 

akhirnya menyebabkan manusia tidak mampu lagi menerima 

petunjuk, bahkan menolak kebenaran meskipun telah nyata di 

hadapannya. Dalam Surah al-Baqarah Allah Swt. berfirman,  

 

ۗ  وَعَلهٰٓى ابَجصَارهِِمج غِشَاوَةٌ وَّلََمُج عَذَابٌ عَظِيجمٌ   ى سََجعِهِمج ى قُ لُوجبِِِمج وَعَله ُ عَله   ٧ ࣖخَتَمَ اللّهٰ
Allah Swt.telah mengunci hati dan pendengaran mereka. Pada 

penglihatan mereka ada penutup, dan bagi mereka azab yang 

sangat berat. (al-Baqarah/2: 7) 

Hamka mengatakan dalam tafsirnya bahwa, hati orang 

kafir yang ingkar kepada Tuhan telah dicap mati dan disegel dari 

 
21 Abu Hamid al-Ghazali, Ihyâ` Ulumuddîn, Jilid 3, Beirut: Dar al-Fikr, tt., hal. 2. 
22 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahîh al-Bukhârî: Kitâb al-Îmân, hadis No. 52, 

…, hal. 44, Dan Muslim ibn al-Hajjaj. Shahîh Muslim: Kitâb al-Musâqât, hadis No. 1599, 

…, hal. 203. 



130 

 

kebenaran lantaran sikap mereka yang angkuh, sombong, 

menentang, dan keras kepala.23 Ayat ini menekankan bahwa 

kerusakan kepribadian manusia bukanlah akibat ketiadaan 

potensi, tetapi karena potensi akal dan hati tidak digunakan secara 

benar. Ketika hati tidak lagi menjadi pusat kesadaran moral, 

maka akal akan menjadi alat pembenaran hawa nafsu, dan 

manusia akan kehilangan arah hidupnya.  

Lebih lanjut, dalam Surah al-Jâtsiyah/45: 23 Ibnu Katsir 

mengatakan orang yang mengikuti hawa nafsunya semata akan 

mengikuti yang baik menurut versi dia, bukan mengikuti yang 

baik menurut Allah Swt. Ia tidak condong kepada nafsu itu, akan 

tetapi dia menyembahnya. Allahmenyesatkannya dan tidak akan 

berguna baginya semua petunjuk yang telah ada.24 Hal ini 

menunjukkan dengan tegas bahwa orang yang menjadikan hawa 

nafsu sebagai pengarah hidup akan mengalami penutupan hati. 

Dan akal yang tidak lagi dipandu oleh hati yang bersih, justru 

akan menjadi pembenaran dari bisikan hawa nafsu. Ketika ini 

terjadi, kehancuran kepribadian menjadi keniscayaan.  

b. Sumber Keimanan dan Ketakwaan 

Hati yang bersih dan lurus, atau yang disebut qalbun 

salîm, merupakan pusat dan sumber tumbuhnya keimanan dan 

ketakwaan yang sejati. Dalam Al-Qur`an, Allah Swt. berfirman, 

يجَ … كَ كَتَبَ فِج قُ لُوجبِِِمُ الَجِ ىِٕ
ٰۤ
نجهُۗ اوُله  .…انَ وَايََّدَهُمج بِرُوجحٍ مِٰ

 

… Mereka itulah orang-orang yang telah Allah Swt.tetapkan 

keimanan di dalam hatinya dan menguatkan mereka dengan 

pertolongan dari-Nya …. (al-Mujâdalah/58: 22) 

Ibnu katsir menafsirkan, keimanan dalam ayat ini 

bersemayam dalam hati dan Allah Swt. menguatkannya serta 

menetapkan kebahagiaan untuk mereka.25 Orang-orang mukmin 

tidak memiliki tekad yang kuat kecuali karena dorongan spirit 

dari Allah Swt. Hati mereka tidak mungkin menerbitkan cahaya 

ini kecuali karena adanya dorongan spirit dari Allah Swt.26 

 
23 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1, Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 2001, hal. 

122-123. 
24 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 7, Terj. Abdul Ghoffar dan Abu Ihsan al-Atsari 

dari judul “Lubâbut Tafsîr Min Ibni Katsîr,” Bogor: Pustaka Imam Syafi’I, 2004, hal. 342-

343. 
25 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 8, …, hal. 100. 
26 Sayyid Quthb, Tafsîr fi Zhilâlil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 11, …, 

hal. 198. 

 



131 

 

Ayat ini menunjukkan bahwa iman yang benar adalah 

yang Allah Swt.tanamkan ke dalam hati, bukan sekadar diketahui 

oleh akal atau diucapkan oleh lisan. Keimanan dalam hati inilah 

yang menjadi sumber kekuatan spiritual dan moral seorang 

mukmin. 

c. Penerima Petunjuk 

Hati bukan hanya pusat perasaan, tetapi juga menjadi 

tempat bersemayamnya petunjuk bagi manusia. Hati yang bersih 

dan selamat (qalbun salîm) berfungsi sebagai pengendali utama 

dalam membedakan yang baik dan yang buruk, serta sebagai 

kompas batin dalam menentukan arah hidup sesuai dengan nilai-

nilai ilahiah. Oleh karena itu, keberadaan qalbun salîm sangat 

menentukan integritas moral dan keteguhan spiritual seseorang. 

Hal ini terlihat dari penjelasan Allah Swt. dalam Surah at-

Taghâbun/ 64: 11,  

دِ قَ لجبَهۗ  ْۢ بِِللّهِٰ يَ هج
مِنج بَةٍ اِلََّ بِِِذجنِ اللّهِٰۗ وَمَنج ي ُّؤج صِي ج ءٍ  بِكُلِٰ  وَاللّهُٰ مَآٰ اَصَابَ مِنج مُّ  شَيج

  ١١  عَلِيجمٌ 
Tidak ada suatu musibah pun yang menimpa (seseorang), kecuali 

dengan izin Allah. Siapa yang beriman kepada Allah, niscaya 

Dia akan memberi petunjuk kepada hatinya. Allah Swt.Maha 

Mengetahui segala sesuatu. (at-Taghâbun/ 64: 11) 

Ibnu Katsir mengutip pendapat Ibnu Abbas bahwa makna 

“izin Allah” mencakup qadar (ketetapan) dan qadha’ (perintah) 

dari-Nya.27 Ibn Katsir menjelaskan bahwa iman menyebabkan 

seorang hamba mempercayai takdir, sehingga ia menerima 

musibah dengan sabar dan menyerahkan keputusan kepada Allah 

Swt. dengan demikian, Allah Swt. memberikan ketenangan dan 

bimbingan hati 

d. Sarana Penerima Ilmu dan Kebenaran 

Hati sebagai sarana penerima ilmu dan kebenaran 

memiliki beberapa potensi seperti:  

1) Potensi Berfikir  

Kemampuan hati sebagai alat berpikir dan merenung 

ditegaskan dalam Surah al-Hajj/22: 46. Hamka, dalam Tafsîr 

Al-Azhâr, menjelaskan bahwa ayat ini merupakan ajakan 

untuk menyusuri bumi dan merenungkan tanda-tanda 

kebesaran Allah. Namun, tidak semua orang yang 

mengembara mampu menangkap makna Ilahi dari 

pengamatannya. Banyak yang matanya melihat keindahan 

 
27 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 8, …, hal. 360. 



132 

 

dan fenomena alam, tetapi hatinya tetap kosong dan tertutup 

dari kebenaran. Karena yang sesungguhnya buta bukanlah 

mata fisik, melainkan hati di dalam dada yang tidak mampu 

berpikir dan menangkap hikmah.28  

Menurut Hamka, untuk memahami kebenaran, 

manusia harus menyertakan hati dalam proses pengamatan. 

Sebab hati adalah pusat kesadaran spiritual dan moral. Tanpa 

peran aktif hati, informasi yang masuk melalui mata dan 

telinga hanya akan menjadi data kosong, tidak membuahkan 

makna, iman, atau kebijaksanaan. Inilah alasan mengapa 

orang yang banyak melihat dunia belum tentu menjadi bijak 

karena hatinya tidak digunakan untuk merenung dan 

menerima kebenaran. 

2) Potensi Memahami  

Hati memiliki kemampuan untuk memahami secara 

mendalam, sebagaimana dijelaskan dalam Surah at-

Taubah/9: 87. Dalam ayat ini, digunakan kata yafqahûn yang 

oleh Quraish Shihab diartikan sebagai bentuk pemahaman 

yang mendalam terhadap hal-hal yang bersifat tersembunyi 

atau tidak kasatmata. 29 Namun, dalam konteks ayat tersebut, 

dijelaskan bahwa hati orang-orang munafik telah terkunci, 

sehingga mereka tidak lagi mampu memahami, menghayati, 

maupun merasakan inti ajaran agama. Ketidakmampuan hati 

untuk menerima dan meresapi kebenaran inilah yang menjadi 

sumber utama dari kesesatan dan kehancuran mereka.  

3) Potensi Mengetahui  

Kemampuan hati untuk mengetahui dan menyadari 

kebenaran dijelaskan dalam Surah at-Taubah/9: 93. Dalam 

menafsirkan ayat ini, Quraish Shihab menjelaskan bahwa 

istilah lâ ya‘lamûn mengandung makna ketidaktahuan yang 

sangat mendalam dan ekstrem, bahkan lebih parah 

dibandingkan istilah lâ yafqahûn yang berarti tidak 

memahami secara rinci. Orang-orang munafik yang 

digambarkan dalam ayat ini berada dalam kondisi kebodohan 

total, di mana mereka benar-benar tidak mengenali 

kebenaran sedikit pun. 30  Dalam analogi yang digunakan 

 
28 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 6, …, hal. 4710. 
29 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 5, Tangerang: Lentera Hati, 2002, hal. 677. 
30 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 5…, hal. 683. 

 



133 

 

oleh para mufasir, keadaan mereka disamakan dengan 

hewan-hewan yang tidak memiliki akal budi, yang hidup 

tanpa kesadaran terhadap nilai-nilai kebenaran dan moral. 

Ketidaktahuan total semacam ini jauh lebih berbahaya 

daripada sekadar kurang memahami atau tidak mendalami 

suatu ajaran, karena hati mereka telah tertutup dari cahaya 

petunjuk, sehingga tidak lagi mampu membedakan antara 

yang hak dan yang batil.  

4) Potensi Memperhatikan  

Potensi hati sebagai alat untuk memperhatikan 

dijelaskan dalam Surah Muhammad/47: 24. Ayat ini 

menegaskan bahwa perhatian yang benar terhadap Al-Qur`an 

tidak cukup hanya dengan membacanya secara lahiriah, 

tetapi harus melibatkan kedalaman hati dan kesadaran batin. 

Kata tadabbur yang digunakan dalam ayat ini berasal dari 

akar kata dabbara yang berarti memikirkan secara mendalam 

hingga memahami akibat dan makna dari suatu perkara.31 

Oleh karena itu, tadabbur Al-Qur`an adalah proses reflektif 

dan kontemplatif, di mana akal dan hati bekerja sama untuk 

memahami pesan ilahi secara utuh. Maka, orang yang benar-

benar memperhatikan Al-Qur`an adalah mereka yang 

melibatkan hati dalam pemahaman bukan hanya membaca 

secara lisan, tetapi juga menangkap pesan batin, nilai moral, 

dan tuntunan spiritualnya. 

Ayat ini menegaskan bahwa hati manusia memiliki 

potensi untuk memperhatikan dan merenungkan wahyu. 

Allah Swt. mengajak manusia untuk bertadabbur 

(merenungkan secara mendalam) terhadap ayat-ayat Al-

Qur`an. Namun, Allah Swt. juga menyindir bahwa ada 

orang-orang yang tidak mampu melakukan tadabbur karena 

hati mereka telah tertutup dan terkunci.32 Ini menunjukkan 

bahwa fungsi memperhatikan dan merenung bukan sekadar 

aktivitas intelektual, tetapi juga peran hati yang terbuka dan 

bersih. 

Dalam konteks kepribadian, kemampuan 

memperhatikan dan merenung (tadabbur) merupakan salah 

 
31 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth, Mesir: Maktabah al-Syurûq al-

Dauliyyah, 2004, hal. 269. 
32 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 7…, hal. 413-414. Hamka menambahkan 

bahwa, hati yang telah tertutup memang susah untuk membukanya. Maka selama hati tidak 

diperkenalkan dengan nisi Al-Qur`an, maka selama itu pula hati akan terkunci. Dalam 

Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 9, …, hal. 6716. 



134 

 

satu ciri kecerdasan spiritual. Kepribadian yang mampu 

melakukan tadabbur akan lebih stabil secara emosional, 

bijaksana dalam bertindak, dan memiliki sensitivitas moral 

yang tinggi. Sebaliknya, orang yang tidak mampu atau 

enggan bertadabbur cenderung dangkal dalam memahami 

agama, fanatik tanpa dasar, dan mudah terseret pada 

keburukan karena tidak menyelami nilai-nilai Al-Qur`an 

secara mendalam. 

5) Potensi Mengingat  

Kemampuan hati untuk mengetahui dan menyadari 

kebenaran dijelaskan dalam Surah ar-Ra‘d/11: 28. Ayat ini 

menegaskan bahwa hati manusia memiliki kapasitas untuk 

mengingat Allah, dan dari aktivitas mengingat itulah muncul 

ketenangan batin yang sejati. Allah Swt. menyatakan secara 

eksplisit bahwa ketenteraman hati sesuatu yang sangat 

didambakan oleh manusia tidak dapat diperoleh melalui 

harta, kedudukan, atau kesenangan duniawi, tetapi hanya 

dengan dzikir, yaitu keterhubungan rohani yang intens 

dengan Allah Swt. 

Menurut penafsiran Hamka, hati manusia memiliki 

fungsi sebagai pusat dari daya ingat dan arah tujuan dari 

ingatan itu sendiri. Dalam konteks spiritual, ingatan tertinggi 

yang seharusnya senantiasa hadir dalam hati adalah ingat 

kepada Allah Swt. Ketika hati senantiasa dipenuhi dengan 

dzikrullah yakni kesadaran terus-menerus kepada Tuhan 

maka ketenangan batin akan hadir dengan sendirinya. 

Sebaliknya, ketika hati lalai dari mengingat Allah Swt., maka 

akan muncul kegelisahan, kekosongan makna hidup, hingga 

keputusasaan yang menghimpit.33 Ketenangan batin 

merupakan anugerah yang lahir dari ingatan kepada Allah 

Swt. Dalam Islam, kesehatan rohani bukan sekadar tidak 

adanya gangguan batin, melainkan kondisi hati yang 

terhubung dengan Tuhan secara mendalam.34 Dari hati yang 

tenteram inilah lahir kestabilan jiwa, pikiran yang jernih, dan 

sikap hidup yang seimbang, yang pada akhirnya juga 

berdampak positif pada kesehatan jasmani. 

Keseluruhan penjabaran di atas menunjukkan bahwa hati 

(qalb) memiliki kedudukan sangat penting sebagai sarana 

penerima ilmu dan kebenaran dalam pembentukan kepribadian 

 
33 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 5, …, hal. 3761. 
34 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 4, …, hal. 500. 



135 

 

manusia. Hati bukan hanya berfungsi sebagai pusat emosi, tetapi 

juga memiliki potensi berpikir, memahami, mengetahui, 

memperhatikan, dan mengingat.  

Dalam Surah al-Hajj/22: 46 ditegaskan bahwa hakikat 

kebutaan bukan pada mata, tetapi pada hati yang tidak mampu 

berpikir dan merenungkan makna Ilahi. Surah at-Taubah/9: 87-93 

menggambarkan bagaimana hati yang terkunci kehilangan 

kemampuan memahami dan mengetahui, menjadikan seseorang 

berada dalam kesesatan yang dalam.  

Sementara itu, Surah Muhammad/47: 24 menekankan 

pentingnya melibatkan hati dalam proses tadabbur terhadap Al-

Qur`an agar pemahaman menjadi mendalam dan membentuk 

kepribadian yang matang secara spiritual. Puncaknya adalah pada 

Surah ar-Ra‘d ayat 28, yang menegaskan bahwa hati yang selalu 

mengingat Allah Swt. akan meraih ketenangan sejati. Semua ini 

menunjukkan bahwa hati yang aktif dan bersih adalah kunci 

utama dalam meraih ilmu yang benar, keimanan yang kokoh, 

serta kesehatan rohani dan jasmani yang seimbang. Dengan hati 

yang berfungsi secara optimal, seseorang dapat membangun 

kepribadian yang bijak, stabil secara emosional, serta terarah 

dalam moral dan spiritual. 

e. Tempat Rasa dan Getaran Nurani 

Dalam Surah al-Baqarah/2: 74, ditegaskan bahwa hati 

memiliki fungsi sebagai tempat untuk merasakan getaran moral 

dan spiritual. Sayyid Quthb, dalam tafsirnya Fî Zhilâlil Qur’an, 

menggambarkan kondisi hati orang-orang Yahudi yang 

membangkang terhadap nabi Musa as. sebagai hati yang kering, 

tandus, dan bahkan lebih keras daripada batu. Kekerasan hati 

mereka membuat mereka sama sekali tidak tersentuh oleh rasa 

takut kepada Allah Swt. maupun oleh nurani keimanan. 

Akibatnya, hati mereka tidak lagi mampu merasakan getaran 

takwa atau kesadaran terhadap kehadiran Tuhan, meskipun tanda-

tanda kebenaran telah tampak jelas di hadapan mereka.35 Hati 

yang keras dan tertutup tidak akan menerima hidayah, meskipun 

telah diperlihatkan bukti yang jelas. Mereka yang memiliki hati 

semacam ini tetap enggan merespons kebenaran dengan baik dan 

memilih untuk berpaling dari petunjuk Allah Swt.36 

 
35 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 1, …, 

hal. 96-97. 
36 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 1, …, hal. 232-234. 



136 

 

Dalam kerangka kepribadian, hati yang sehat dan lembut 

adalah sumber empati, moralitas, dan kesadaran etis. Orang 

dengan hati yang hidup akan peka terhadap kebenaran dan 

kesalahan, akan mudah tersentuh oleh penderitaan sesama, dan 

memiliki insting moral yang kuat untuk menjauhi maksiat serta 

mendekatkan diri kepada Allah Swt. 

Sebaliknya, hati yang keras menjadikan seseorang tidak 

lagi merasa berdosa saat berbuat salah, tidak peduli terhadap 

kezaliman, dan tidak memiliki nurani dalam berinteraksi sosial. 

Inilah yang menyebabkan manusia bisa jatuh dalam kehancuran 

moral dan spiritual meski secara lahiriah tampak berakal dan 

berilmu. 
f. Tempat Perubahan dan Kecenderungan 

Hati adalah pusat perubahan dan kecenderungan 

kebiasaan manusia karena ia merupakan inti dari kehidupan 

spiritual dan moral seseorang. Dalam Islam, hati (qalb) tidak 

hanya berfungsi sebagai organ perasa, tetapi juga sebagai pusat 

kendali jiwa yang menentukan arah tindakan, pilihan hidup, dan 

respons terhadap berbagai rangsangan batin maupun luar. Istilah 

qalb sendiri berasal dari akar kata qalaba yang berarti “berubah” 

atau “berbalik”,37 yang mengisyaratkan bahwa hati secara fitrah 

bersifat mudah berubah, tidak tetap, dan dapat condong ke arah 

manapun baik menuju kebaikan atau kemaksiatan. 

Kecenderungan hati ini sangat menentukan kebiasaan 

seseorang. Ketika hati terbiasa condong kepada kebaikan melalui 

dzikir, tadabbur, ilmu, dan amal saleh maka ia akan membentuk 

pola kebiasaan positif yang konsisten. Sebaliknya, ketika hati 

dibiarkan tunduk pada hawa nafsu dan syahwat, maka 

kecenderungannya akan menetap pada keburukan, membentuk 

kebiasaan buruk yang sulit ditinggalkan. Inilah sebabnya 

mengapa para ulama menekankan pentingnya menjaga 

kebersihan hati dan melatihnya dengan amal-amal kebajikan. 

Dalam hadis riwayat Anas bin Malik, Nabi saw. bersabda, 

 38يََ مُقَلِٰبَ الجقُلُوبِ ثَ بِٰتج قَ لجبِ عَلَى دِينِكَ 

 
37 Qalbu berasal dari kata qalaba-yaqlibu-qalban yang berarti menjadikan atas 

sesuatu bawahnya, kanan menjadi kiri, batin menjadi zahir. Dalam Majma’ Lughah al-

Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth, …, hal.  753. 
38 Muhammad bin Isa at Tirmidzi, Jami al Tirmidzi, Kitâb al-Qadar, hadis No. 2140. 

Dalam https://www.islamicfinder.org/hadith/tirmidhi/al-qadar/2140/. Diakses pada tanggal 

20 Mei 2025 pukul 14.00 WIB.  

https://www.islamicfinder.org/hadith/tirmidhi/al-qadar/2140/


137 

 

“Yâ Muqallibal qulûb, tsabbit qalbî ‘alâ dînik” (“Wahai Dzat 

yang membolak-balikkan hati, teguhkanlah hatiku di atas agama-

Mu”) (HR. Tirmidzi)  

Hadis ini menunjukkan bahwa hati sangat rentan terhadap 

perubahan dan membutuhkan perlindungan dari Allah Swt. agar 

tetap dalam kebenaran. 

Kata “muqallib” berarti “yang membolak-balikkan”, 

menunjukkan bahwa perubahan hati adalah sesuatu yang berada 

sepenuhnya dalam kuasa Allah. Ini memperlihatkan bahwa hati 

adalah tempat bagi kecenderungan, arah spiritual, dan perubahan 

batin seseorang. Ia bisa condong kepada kebaikan dan kebenaran, 

namun juga bisa tergelincir ke dalam kesesatan, tergantung 

bagaimana ia dipelihara dan dijaga. 

Dalam konteks kepribadian, hal ini mengindikasikan 

bahwa keteguhan dalam nilai, prinsip, dan keimanan sangat 

bergantung pada keadaan hati. Oleh karena itu, penting bagi 

seorang mukmin untuk senantiasa memohon keteguhan hati, agar 

tidak mudah dipengaruhi oleh hawa nafsu, godaan dunia, atau 

tekanan batin yang bisa menyesatkan arah hidupnya. Kesadaran 

akan potensi perubahan ini juga menjadi landasan penting dalam 

membentuk kepribadian yang dinamis namun tetap berakar kuat 

pada nilai-nilai agama. 

 

3. Ciri-Ciri Qalbun Salîm dalam Al-Qur`an 

Al-Qur`an sudah menjelaskan ciri-ciri qalbun salîm di 

dalam Al-Qur`an, diantaranya:  

a. Hati yang bersih dari kemusyrikan, kemunafikan, dan penyakit 

batin.  

Allah Swt. menegaskan bahwa pada hari kiamat hanya 

mereka yang “menghadap Allah Swt. dengan qalbun salîm” yang 

akan selamat, sementara harta dan keluarga menjadi tak lagi 

berguna.39 Said bin al-Musayyib mengartikan qalbun salîm 

sebagai hati yang sehat, yakni hati milik seorang mukmin. 

Sebaliknya, hati orang-orang kafir dan munafik dianggap 

berpenyakit. Hal ini sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah 

Swt.: “Dalam hati mereka terdapat penyakit…” (al-Baqarah/2:  

10).40 ini menunjukkan bahwa qalbun salîm bukan hanya bebas 

 
39 Dalam Surah Asy-Syu‘arâ`/26: 88-89. 
40 Wahbah al-Zuhaili, At-Tafsîr al-Munîr, juz 19, Beirut: Dar al-Fikr, 1418, hal. 174. 

Hamka menafsir penyakit hati yang dimaksudkan adalah merasa lebih pintar, pantang 



138 

 

dari syirik dan kemunafikan, tetapi juga terbebas dari segala 

bentuk kerusakan batin, seperti iri, dengki, dan keraguan terhadap 

kebenaran. Maka, hati yang sehat adalah hati yang senantiasa 

dipenuhi keimanan, ketulusan, dan ketenangan karena terus 

terhubung dengan Allah Swt. 

b. Hati yang terbuka dan peka terhadap peringatan ilahi 

Salah satu ciri qalbun salîm dalam Al-Qur`an adalah 

sensitivitas hati terhadap peringatan dan kekuasaan Allah. Dalam 

Surah al-Anfal/8: 2-3, Allah Swt. menggambarkan karakteristik 

hati orang-orang beriman,  

Sesungguhnya orang-orang yang beriman adalah mereka yang 

apabila disebut nama Allah Swt.gemetarlah hati mereka, dan 

apabila dibacakan ayat-ayat-Nya bertambahlah iman mereka 

(karenanya), dan kepada Tuhan-lah mereka bertawakal. (al-

anfâl/8: 2-3) 

Mujahid menjelaskan bahwa ketika hati seseorang 

bergetar karena rasa takut saat nama Allah Swt. disebut, itulah 

tanda keimanan yang sempurna. Rasa takut itu muncul bukan 

hanya karena takut akan hukuman, tetapi karena khawatir telah 

lalai, atau karena merasa belum sepenuhnya menjalankan 

perintah Allah Swt. sesuai yang ditetapkan-Nya. 

Sementara itu, Sufyan ats-Tsauri meriwayatkan dari as-

Suddi bahwa makna ayat ini mencakup situasi ketika seseorang 

hampir melakukan perbuatan maksiat, lalu datang seorang 

sahabat yang mengingatkannya, “Bertakwalah kepada Allah Swt, 

wahai saudaraku!” Teguran tersebut langsung menggugah 

hatinya, membuatnya sadar, gentar, dan akhirnya meninggalkan 

niat buruknya serta kembali ke jalan kebenaran.41 

Al-Ghazali juga menjelaskan bahwa hati yang sehat 

adalah hati yang mampu merespons peringatan, mudah tersentuh 

oleh kalam ilahi, dan tidak mati rasa terhadap maksiat maupun 

kebenaran.42 

Qalbun salîm adalah hati yang memiliki ketakwaan yang 

utuh, yang menyebabkan munculnya rasa takut, cinta, dan 

pengagungan terhadap Allah Swt. ketika mendengar nama-Nya. 

Ia menekankan bahwa getaran jiwa terhadap nama Allah Swt. 

adalah tanda bahwa hati itu tidak mati, tidak keras, dan tidak 

tertutup. 

 
dikalahkan tinggi hati, tidak mau terus terang, dengki, iri, dan bermuka dua. Dalam Hamka, 

Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1, …, hal. 128. 
41 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 4, …, hal. 2691. 
42 Abu Hamid al-Ghazali, Ihyâ` Ulumuddîn, Jilid 3, …, hal. 7-8. 



139 

 

c. Hati yang tenang melalui zikir 

Hati yang tenang melalui dzikrullah (mengingat Allah) 

merupakan salah satu ciri utama dari qalbun salîm, sebagaimana 

ditegaskan dalam Surah ar-Ra’d/13: 28, 

(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi 

tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan 

mengingat Allah-lah hati menjadi tenteram. (ar-Ra’d/13: 28) 

Digambarkan dalam ayat ini sebuah lukisan batin yang 

begitu indah bagi hati orang-orang beriman sebuah suasana yang 

dipenuhi oleh ketenangan, ketenteraman, kebahagiaan, dan 

kedamaian. Ketenteraman yang muncul dari dzikir, yakni ingatan 

kepada Allah Swt., adalah suatu kenyataan spiritual yang dalam, 

yang hanya dapat dirasakan oleh hati yang telah dipenuhi cahaya 

dan kebahagiaan iman. Hati seperti itu senantiasa terhubung 

dengan Allah Swt. dan mengalami kedekatan batin yang tak 

terlukiskan. Orang-orang yang merasakan hakikat ini tidak 

mampu menjelaskannya dengan kata-kata kepada mereka yang 

belum merasakannya, karena pengalaman itu berada di luar 

jangkauan bahasa. Ia menyusup dan meresap dalam jiwa, 

menumbuhkan rasa nyaman, damai, sukacita, dan ketenangan 

batin.43 Menurut al-Ghazali, hati yang tersambung dengan Allah 

Swt. melalui dzikir akan menemukan sakînah (ketenteraman 

batin), karena ia tidak lagi bergantung pada dunia luar untuk 

merasa utuh. Keseimbangan emosional dan mental dari hati yang 

berdzikir inilah yang menjadi fondasi kuat dari kepribadian yang 

stabil dan bahagia.44 

Dalam realitas kehidupan ini, hati tersebut tidak pernah 

merasa sendirian, selalu ada kesadaran akan kehadiran Ilahi yang 

menemani dan menguatkan. Segala sesuatu di sekitarnya pun 

terasa bersahabat, karena semuanya adalah ciptaan Allah Swt., 

dan ia hidup di bawah perlindungan serta kasih sayang-Nya.  

Dengan demikian, hati yang tenteram dalam dzikir adalah 

simbol dari keutuhan batin, kematangan spiritual, dan 

keseimbangan psikologis. Ia menjadi sumber kebijaksanaan, 

keteguhan, serta pencerahan dalam menjalani hidup yang penuh 

ujian. 

d. Hati yang terbuka untuk tadabbur  

 
43 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 7, …, 

hal. 52. 
44 Abu Hamid al-Ghazali, Ihyâ` Ulumuddîn, Jilid 3, …, hal. 11. 



140 

 

Hati yang terbuka untuk tadabbur (perenungan 

mendalam) merupakan salah satu karakter utama dari qalbun 

salîm. Dalam Surah Muhammad ayat 24, Allah Swt. berfirman, 

Maka apakah mereka tidak merenungkan Al-Qur`an ataukah hati 

mereka telah terkunci? (Muhammad/47: 24) 

Sayyid Quthb menjelaskan kondisi hati orang munafik 

yang dipenuhi oleh penyakit dan kemunafikannya. mereka yang 

tidak memikirkan makna-makna Al-Qur`an telah berpaling dari 

kebenaran; mereka tidak membenarkan Allah Swt.saat berada 

dalam kesadaran tersebut dan tidak mempercayai pesan yang 

dibawa. Golongan inilah yang dilaknat oleh Allah Swt. mereka 

diusir dan dihalangi dari petunjuk-Nya. Sebagai bentuk hukuman, 

Allah Swt. membuat telinga mereka tidak peka dan mata mereka 

tertutup, meskipun secara fisik mereka tetap mampu mendengar 

dan melihat. Namun hakikatnya, mereka memilih untuk 

membiarkan indera tersebut kosong dari fungsinya. Mereka tidak 

menggunakan akal dan hati yang menjadi sarana untuk 

memahami petunjuk Ilahi yang sesungguhnya.45 

Allah Swt. mempertanyakan dengan nada penuh 

keheranan dan teguran: "Mengapa mereka tidak merenungkan Al-

Qur`an?" Perenungan terhadap Al-Qur`an sejatinya mampu 

membangunkan jiwa yang tertidur, membuka penghalang hati 

yang tersumbat, menyalakan cahaya kesadaran, membangkitkan 

rasa keimanan, menyucikan qalbu, serta menghadirkan kehidupan 

ruhani yang bersinar dan penuh cahaya. Dengan tadabbur yang 

mendalam, seseorang dapat terlepas dari keterikatan terhadap 

perkara-perkara duniawi yang hanya dipahami secara lahiriah. 

 

4. Pribadi Rasulullah saw. Sebagai Manifestasi Qalbun Salîm 

a. Tauhid sebagai Fondasi Utama Kepribadian Nabi saw. 

Kepribadian Rasulullah saw. dibangun sepenuhnya di atas 

fondasi tauhid yang murni. Hal ini bukan hanya tampak dalam 

risalah yang beliau sampaikan, tetapi juga terwujud dalam sikap 

hidup dan orientasi batin beliau yang senantiasa berpaut kepada 

Allah Swt., Allah Swt. berfirman, 

Katakanlah (Nabi Muhammad), “Sesungguhnya aku ini hanya 

seorang manusia seperti kamu yang diwahyukan kepadaku 

bahwa Tuhan kamu adalah Tuhan Yang Maha Esa.” (al-Kahf/18: 

110) 

 
45 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 10, …, 

hal. 362. 



141 

 

Ayat ini menunjukkan betapa Rasulullah saw. 

memosisikan dirinya dengan rendah hati sebagai seorang hamba, 

bukan tokoh yang diagungkan secara berlebihan, apalagi 

disembah. Penegasan beliau terhadap ketauhidan menandakan 

hati yang bersih dari segala bentuk kesyirikan, kesombongan, dan 

kecintaan berlebih pada dunia. Ini merupakan ciri utama dari 

qalbun salîm, hati yang lurus dan murni dalam mengesakan Allah 

tanpa keraguan dan penyimpangan. 

Menurut para mufassir, termasuk al-Raghib al-Aṣfahanî, 

qalbun salîm adalah hati yang selamat dari syirik, penyakit hati, 

serta segala sesuatu yang menghalangi hubungan murni dengan 

Allah. Dalam konteks ini, pribadi Rasulullah saw. menjadi 

cermin hidup dari hati yang seperti itu. Seluruh misi kenabian 

beliau berakar pada tauhid, dan kehidupannya konsisten 

memperjuangkan nilai tersebut dalam berbagai aspek: dari 

ibadah, akhlak, hingga perjuangan sosial. 

b. Ketundukan total Rasulullah saw. kepada kehendak Allah 

Swt. 

Salah satu ciri mendasar dari qalbun salîm adalah hati 

yang sepenuhnya tunduk dan patuh kepada kehendak Allah Swt., 

tanpa didominasi hawa nafsu, kepentingan pribadi, atau tekanan 

sosial. Kepribadian Rasulullah saw. menampilkan kualitas ini 

secara utuh dan nyata. Allah Swt. berfirman,  

dan tidak pula berucap (tentang Al-Qur’an dan penjelasannya) 

berdasarkan hawa nafsu(-nya). Ia (Al-Qur’an itu) tidak lain, 

kecuali wahyu yang disampaikan (kepadanya) (an-Najm/53: 3-4) 

Ayat ini menegaskan bahwa segala ucapan dan tindakan 

Rasulullah saw., khususnya dalam penyampaian ajaran agama, 

bersumber dari wahyu, bukan keinginan pribadi. Ini 

menunjukkan totalitas ketundukan hati beliau kepada Allah Swt. 

sebuah ciri khas qalbun salîm. Tidak ada ego, ambisi duniawi, 

atau intervensi hawa nafsu dalam keputusan dan sikap-sikap 

beliau dalam menyampaikan agama. 

Lebih dari itu, ketundukan Rasulullah saw. juga terlihat 

dalam konsistensinya menerapkan hukum Allah secara adil, 

meski terhadap orang-orang terdekat. Dalam hadis sahih 

diriwayatkan oleh Bukhari,  

، لَوج أَ  تُ يَدَهَاوَايْجُ اللَِّّ ، لَقَطَعج دٍ سَرَقَتج  46نَّ فاَطِمَةَ بنِجتَ مَُُمَّ

 
46 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahîh al-Bukhârî, Kitâb Hudûd, hadis No. 3475, hal. 

219. 



142 

 

Seandainya Fatimah mencuri, akan kupotong tangannya” (HR. 

Bukhari) 

Ucapan ini tidak lahir dari kekerasan hati, melainkan dari 

komitmen moral dan spiritual yang murni terhadap keadilan dan 

integritas hukum Islam. Beliau tidak membiarkan kedekatan 

emosional merusak objektivitas penerapan syariat. Ini 

mencerminkan hati yang bersih dari rasa berat atau keberpihakan 

hati yang selamat dari penyakit riya’, nifaq, dan kecintaan pada 

status sosial. 

c. Akhlak Mulia sebagai Cerminan dari Qalbun Salîm 

Salah satu ciri utama qalbun salîm adalah terpancarnya 

kebaikan dari dalam hati dalam bentuk perilaku dan interaksi 

sosial yang luhur. Hati yang bersih, tidak terkontaminasi oleh 

kebencian, kesombongan, atau niat buruk, secara alami akan 

melahirkan akhlâq al-karîmah. Dalam konteks ini, Rasulullah 

saw. adalah teladan sempurna. Allah menyatakan,  

Sesungguhnya engkau benar-benar berbudi pekerti yang agung. 

(al-Qalam/68: 4) 

Pujian ini datang langsung dari Allah kepada Nabi 

Muhammad saw., bukan hanya karena perbuatan lahiriahnya, 

tetapi karena akhlak itu berakar dari hati yang suci dan penuh 

cinta kasih. Akhlak beliau adalah manisfestasi konkret dari 

qalbun salîm, hati yang selamat dari dengki, dendam, dan 

kezaliman, serta penuh kasih sayang, empati, dan keadilan 

terhadap sesama. 

Selain itu, beliau bersabda dalam hadis yang diriwayatkan 

oleh Abu Hurairah, 

لََقِ  َخج اَ بعُِثجتُ لِِتَُِمَٰ مَكَارمَِ الِج  47إِنََّّ

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang 

mulia.” (HR. Ahmad) 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa akhlak bukan hanya 

pelengkap misi kerasulan, melainkan tujuan utama yang lahir dari 

kualitas hati tertinggi. Dalam setiap aspek kehidupannya baik 

sebagai pemimpin, suami, tetangga, atau musuh yang dikhianati 

Rasulullah saw. selalu menunjukkan akhlak luhur, karena hatinya 

dipenuhi cahaya ilahi, bukan gejolak nafsu atau ambisi duniawi. 

d. Keselarasan antara Hati, Ucapan, dan Tindakan Nabi saw. 

Salah satu ciri paling menonjol dari qalbun salîm adalah 

integritas batin dan lahir, yakni keselarasan antara apa yang 

 
47 Ahmad, Musnad Ahmad bin Hanbal, No. 8952, hal. 226. 



143 

 

diyakini di dalam hati, diucapkan melalui lisan, dan diwujudkan 

dalam tindakan nyata. Rasulullah saw. adalah pribadi yang secara 

utuh mencerminkan kesatuan antara hati yang bersih, kata-kata 

yang benar, dan perbuatan yang adil. Allah menegaskan,  

Sungguh, pada (diri) Rasulullah benar-benar ada suri teladan 

yang baik bagimu, (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) 

Allah dan (kedatangan) hari Kiamat serta yang banyak 

mengingat Allah. (al-Ahzâb/33: 21) 

Ayat ini tidak hanya menampilkan Nabi saw. sebagai 

tokoh ideal, tetapi sebagai figur yang perilakunya konsisten 

dengan nilai-nilai yang diajarkan. Keistimewaan Rasulullah 

bukan sekadar pada keluhuran akhlaknya, tetapi karena seluruh 

hidupnya mencerminkan ajaran yang disampaikannya. Hal ini 

hanya mungkin terwujud bila hati beliau bersih dan ikhlas sebuah 

ciri khas qalbun salîm. 

Rasulullah saw. pernah bersabda: 

لِهِ، وَأنَََ خَيْجكُُمج   لِيخَيْجكُُمج خَيْجكُُمج لَِِهج  48لَِِهج
“Sebaik-baik kalian adalah yang terbaik terhadap keluarganya, 

dan aku adalah yang terbaik terhadap keluargaku.” (HR. 

Tirmidzi) 

Sabda ini menunjukkan bahwa standar akhlak dan 

kebaikan bukan hanya ditampilkan di ruang publik, tetapi juga 

diwujudkan dalam kehidupan pribadi. Konsistensi seperti ini 

adalah tanda hati yang bersih dari kepura-puraan (riya’), 

kemunafikan, atau niat buruk. Dalam diri Rasulullah saw., tidak 

terdapat pertentangan antara batin dan lahir, antara dakwah dan 

perilaku, antara perintah kepada umat dan pelaksanaannya dalam 

kehidupan sehari-hari. 

 

5. Proses Menuju Qalbun Salîm 

a. Fitrah sebagai Orisinalitas Kepribadian 

Fitrah dalam Islam merujuk pada keadaan asal manusia 

yang diciptakan Allah Swt. dalam keadaan suci dan cenderung 

kepada kebaikan.49 Kata “fitrah” berasal dari bahasa Arab " َفطََر" 

yang berarti menciptakan atau membentuk sesuatu dengan sifat 

yang asli.50 Dalam konteks kepribadian, fitrah adalah potensi 

 
48 Muhammad bin Isa at Tirmidzi, Jami al Tirmidzi, Kitâb al-Manâqib, hadis No. 3895, hal. 

667. 
49 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 7, …, hal. 5517. 
50 Dalam KBBI VI Daring kata fitrah berarti sifat asal, kesucian, bakat, dan 

pembawaan. Dalam https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/fitrah. Diakses pada tanggal 26 Mei 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/fitrah


144 

 

dasar yang Allah Swt. anugerahkan kepada setiap manusia 

sebagai pedoman dalam menjalani kehidupan.51  

Fitrah merupakan bawaan dasar manusia yang suci, yang 

diciptakan Allah Swt. dalam kondisi siap menerima kebenaran. 

Allah Swt. berfirman, 

فًاۗ فِطجرَتَ اللّهِٰ الَّتِج  هَكَ للِدِٰيجنِ حَنِي ج هَاۗ  لََ تَ بجدِيجلَ لِِلَجقِ  فاَقَِمج وَجج فَطَرَ النَّاسَ عَلَي ج
نَُۙ  لَمُوج ثَ رَ النَّاسِ لََ يَ عج لِكَ الدِٰيجنُ الجقَيِٰمُُۙ وَلهكِنَّ اكَج   اللّهِٰۗ ذه

Maka, hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Islam 

sesuai) fitrah (dari) Allah Swt. yang telah menciptakan manusia 

menurut (fitrah) itu. Tidak ada perubahan pada ciptaan Allah 

Swt. (tersebut). Itulah agama yang lurus, tetapi kebanyakan 

manusia tidak mengetahui. (ar-Rûm/30: 30) 

Menurut Hamka dalam tafsirnya, fitrah manusia adalah 

kondisi batiniah yang murni dan alami, yang belum 

terkontaminasi oleh pengaruh eksternal atau konstruksi sosial. Ia 

menegaskan bahwa fitrah merupakan intuisi rohaniah yang 

melekat dalam jiwa manusia, berupa pengakuan akan adanya 

kekuasaan tertinggi yang mengatur semesta. Kekuasaan ini 

dimaknai sebagai Tuhan Yang Maha Esa, Mahaperkasa, 

Mahaagung, dan penuh kasih sayang.52  

Quraish Shihab menjelaskan bahwa makna fitrah adalah 

penciptaan pertama yang dilakukan tanpa meniru atau mencontoh 

apa pun sebelumnya. Dalam konteks ini, fitrah dapat dimaknai 

sebagai sesuatu yang melekat pada diri manusia sejak lahir. 

Menyinggung makna fitrah dalam ayat yang dibahas, Quraish 

Shihab mengutip pandangan Imam al-Ghazali dalam Ihyâ’ 

‘Ulumuddîn. Menurut al-Ghazali, setiap manusia sejak awal 

penciptaannya telah dibentuk di atas dasar keimanan kepada 

 
2025. Dalam bahasa Arab asal kata fitrah yaitu fathara yang berarti sebuah permulaan dan 

dijabarkan sebagai Tabiat asli yang suci seorang manusia ketika dia diciptakan. Dalam 

Mu’jam al-Wasîth, …, hal.  794.  
51 Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Ibnu ‘Abbas disebutkan bahwa fitrah 

merujuk pada awal mula penciptaan manusia. Hal ini sejalan dengan penggunaan istilah 

fitrah dalam Al-Qur`an, yang secara konsisten hanya digunakan dalam konteks yang 

berkaitan dengan manusia. Ini menunjukkan bahwa fitrah merupakan bagian fundamental 

dari keberadaan manusia sejak permulaannya, dan tidak disandarkan pada makhluk lain 

dalam penyebutannya di dalam Al-Qur`an. Dalam Murtadha Muthahhari, Perspektif Al-

Qur`an Tentang Manusia dan Agama, Bandung: Mizan, hal. 6-9. 
52 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 7, …, hal. 5517. 



145 

 

Allah Swt. Bahkan, manusia juga memiliki potensi bawaan untuk 

mengetahui realitas dan kebenaran sebagaimana adanya. 

Pengetahuan tersebut seolah telah tersimpan dalam diri manusia 

karena adanya potensi untuk mengenal dan memahami. Oleh 

karena itu, yang dimaksud dengan fitrah dalam hal ini adalah 

kesiapan dan kecenderungan manusia untuk menerima kebenaran 

secara mantap dan tulus.53 

Dengan demikian, kepercayaan terhadap keberadaan 

Allah Swt. bukanlah hasil konstruksi budaya atau pemikiran 

spekulatif belaka, melainkan refleksi dari suara fitrah itu sendiri. 

Maka dari itu, setiap bentuk penolakan terhadap keberadaan 

Tuhan sebagaimana terjadi pada kaum ateis atau mereka yang 

memungkiri nilai-nilai ketuhanan sejatinya merupakan bentuk 

pengingkaran terhadap hakikat dan kemurnian jati diri manusia.  

Secara kodrati, manusia memerlukan agama dalam 

kehidupan pribadinya maupun dalam kehidupan bermasyarakat. 

Sebab, ketika pikiran manusia mulai memikirkan hal-hal yang 

bersifat kekal dan abadi, ia pasti akan berhadapan dengan realitas 

yang melampaui dunia fisik, yaitu alam lain di luar batas 

inderawinya. Oleh karena itu, sejak awal Islam telah menegaskan 

bahwa agama bukanlah sesuatu yang asing atau dipaksakan, 

melainkan merupakan kebutuhan yang bersifat fitri yakni 

kebutuhan dasar yang tumbuh secara alami dalam diri manusia.54 

 Dalam konteks ini, menjaga fitrah berarti menjaga 

orientasi spiritual dan moral seseorang agar tetap selaras dengan 

kehendak Ilahi dan struktur penciptaannya. Karena fitrah 

semacam ini merupakan fitrah awal yaitu kondisi asli dan murni 

manusia pada saat pertama kali diciptakan oleh Allah Swt., 

sebelum dipengaruhi oleh lingkungan, pendidikan, atau 

pengalaman hidup. Fitrah awal inilah yang menjadi dasar 

kecenderungan manusia untuk mengenal dan mengakui Tuhan, 

serta menerima nilai-nilai kebenaran secara alamiah. 

Berikut merupakan beberapa hal terkait konsep fitrah: 

1) Fitrah sebagai Potensi Dasar Manusia 

Fitrah merupakan potensi bawaan yang melekat pada diri 

manusia sejak diciptakan. Ia menjadi dasar bagi kemampuan 

manusia untuk berkembang, mengenal kebenaran, dan 

 
53 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 11, …, hal. 54. 
54 Murtadha Muthahhari, Perspektif Al-Qur`an Tentang Manusia dan Agama, …, hal. 

53. 



146 

 

menerima ajaran agama. Pandangan ini berkembang dalam 

pemikiran filsafat dan fikih. 

2) Fitrah sebagai Kesucian dan Keikhlasan 

Sejak lahir, manusia membawa sifat kemurnian dan 

keikhlasan dalam menjalankan amal. Hadis Nabi 

saw.menegaskan bahwa ikhlas merupakan bagian dari fitrah 

yang menyelamatkan, di samping shalat dan ketaatan. Ini 

menunjukkan bahwa keikhlasan adalah bagian dari kesiapan 

batin manusia dalam menjalankan nilai-nilai ilahiyah. 

3) Fitrah sebagai Kecenderungan pada Kebenaran 

Secara alami, manusia memiliki dorongan kuat untuk 

mencari dan menerima kebenaran. Fitrah membimbing hati 

nurani menuju nilai-nilai yang lurus dan suci. Namun, 

pengaruh lingkungan kadang menutupi kesadaran ini, 

sehingga manusia menyimpang dari kebenaran yang hakiki. 

4) Fitrah sebagai Pengakuan terhadap Ke-Esa-an Allah 

Naluri tauhid sudah tertanam sejak manusia di alam ruh, 

ketika mereka mengakui Allah Swt. sebagai Tuhan (al-

a‘râf/7: 172). Tauhid adalah kecenderungan alami, dan 

penyimpangannya lebih banyak disebabkan oleh pengaruh 

lingkungan sekitar. 

5) Fitrah sebagai Agama 

Islam adalah agama yang sesuai dengan struktur dasar 

penciptaan manusia. Jika manusia menggunakan akalnya 

yang sehat tanpa campur tangan adat dan kebiasaan sosial 

yang menyimpang, ia akan menemukan Islam sebagai jalan 

yang paling selaras dengan jiwanya. Surah al-Dzariyat/51: 56 

memperkuat pandangan ini bahwa manusia diciptakan untuk 

beribadah.55 

Pembentukan kepribadian yang ideal dalam Islam tidak 

dapat dilepaskan dari konsep fitrah sebagai dasar penciptaan 

manusia. Fitrah adalah bawaan asli manusia yang mencerminkan 

potensi, kesucian, kecenderungan pada kebenaran, pengakuan 

terhadap keesaan Allah Swt., dan keterikatan pada agama. Fitrah 

berperan sebagai peta bawaan yang membimbing manusia untuk 

tetap berada di jalan ilahiyah. Jika manusia ingin mencapai 

kepribadian yang luhur dan paripurna, maka ia harus kembali 

kepada fitrah awal tersebut yakni keadaan jiwa yang murni 

sebagaimana dikehendaki oleh Allah Swt. sejak penciptaan. 

 
55 Suriadi Samsuri, “Hakikat Fitrah manusia dalam Islam” dalam Jurnal AL-ISHLAH, 

Vol. 18 No. 1 Tahun 2020, hal. 90-92. 



147 

 

Dalam Al-Qur`an, kepribadian ideal digambarkan melalui 

konsep qalbun salîm, yaitu hati yang bersih dan selamat dari 

segala bentuk syirik, kemunafikan, serta penyakit batin. Qalbun 

salîm merupakan refleksi dari fitrah yang tetap terjaga dari 

pengaruh negatif eksternal maupun penyimpangan moral. Maka, 

proses penyucian jiwa dan pemulihan hati kepada fitrah 

merupakan langkah utama menuju terbentuknya kepribadian yang 

sejati dan ideal dalam pandangan Islam. 

b. Tazkiyatun Nafs 

Tazkiyatun nafs secara bahasa berasal dari kata zakâ-

yazkû yang berarti “suci”, “tumbuh”, dan “berkembang”.56 Secara 

istilah, tazkiyatun nafs berarti proses penyucian jiwa dari segala 

sifat tercela serta menumbuhkan dan mengembangkan potensi 

kebaikan dalam diri manusia agar mencapai kedekatan dengan 

Allah Swt. 

Tazkiyatun nafs adalah proses spiritual dan moral yang 

bertujuan untuk menyucikan jiwa manusia dari berbagai kotoran 

batin yang menodai kesuciannya. Proses ini mencakup tiga aspek 

penting: 

1) Penyucian jiwa (tazkiyah) berarti membersihkan hati dari 

berbagai penyakit spiritual seperti hasad (iri), ujub (bangga 

diri), riya (pamer), dengki, dan cinta dunia yang berlebihan. 

Jiwa yang kotor akan menjauhkan seseorang dari 

ketenangan batin dan kedekatan dengan Allah Swt. 

2) Pengembalian jiwa kepada fitrahnya adalah upaya untuk 

mengembalikan manusia pada keadaan asal penciptaannya 

yang suci dan lurus. Dalam Islam, fitrah manusia adalah 

mengenal dan menyembah Allah Swt., serta memiliki 

kecenderungan alami kepada kebaikan dan kebenaran. 

Tazkiyah berfungsi untuk menyadarkan kembali potensi 

bawaan ini yang sering tertutup oleh dosa, kelalaian, dan 

pengaruh lingkungan. 

3) Pengobatan jiwa yang sakit menggambarkan fungsi 

tazkiyah sebagai terapi spiritual. Sebagaimana tubuh yang 

sakit membutuhkan pengobatan, begitu pula jiwa yang 

diliputi penyakit hati memerlukan penyembuhan melalui 

taubat, dzikir, tilawah Al-Qur`an, introspeksi diri, dan amal 

saleh. Tujuannya adalah menjadikan jiwa kembali sehat, 

 
56 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth, …, hal.  396. 



148 

 

kuat, dan mampu menghadapi ujian hidup dengan 

kesabaran dan iman.57 

Zainuddin memaknai tazkiyatun nafs sebagai proses 

pembentukan karakter dan transformasi diri secara menyeluruh, 

di mana setiap aspek kehidupan memiliki peran penting dalam 

mendukung proses penyucian jiwa ini.58 Sementara itu, Anshori 

menjelaskan tazkiyatun nafs sebagai suatu usaha psikologis yang 

dilakukan oleh individu bermoral untuk membersihkan jiwanya 

dari kecenderungan negatif, khususnya dalam menghadapi 

konflik batin antara dorongan nafsu ammârah (yang mengajak 

kepada keburukan) dan lawwâmah (yang mencela dan menyesali 

kesalahan).59  

Lebih lanjut, menurut al-Ghazali, tazkiyatun nafs 

merupakan proses pembersihan jiwa manusia dari segala bentuk 

kotoran, baik yang bersifat lahiriah maupun batiniah. Artinya, 

tidak hanya membersihkan aspek lahir seperti perilaku dan 

tindakan yang buruk, tetapi juga menyucikan hati dari penyakit-

penyakit batin seperti iri, sombong, dan riya yang menghalangi 

kedekatan kepada Allah Swt.60 

Tazkiyah atau penyucian jiwa memiliki beberapa makna 

penting dalam perspektif Islam, yang secara umum 

menggambarkan proses peningkatan kualitas spiritual dan moral 

manusia. 

Pertama, tazkiyah merujuk pada ajaran utama yang 

dibawa oleh para Rasul, yang apabila diikuti dan dihayati oleh 

manusia, akan memberikan efek penyucian terhadap jiwa mereka. 

Ajaran tersebut mencakup tauhid, ibadah, dan akhlak mulia 

sebagai sarana untuk membersihkan hati dari kegelapan spiritual. 

Kedua, tazkiyah berarti upaya aktif untuk menyucikan diri 

dari berbagai sifat dan perilaku buruk yang mengotori jiwa, 

seperti kesombongan, iri hati, kebencian, dan hawa nafsu yang 

tidak terkendali. Proses ini menuntut muhasabah (introspeksi), 

mujahadah (perjuangan melawan hawa nafsu), serta taubat yang 

tulus. 

 
57 Ilhaamie Abdul Ghani Azmi, “Human Capital Development an Organizational 

Performance: A Focus on Islamic Perspektive”, dalam Syariah Journal, Vol. 17 No. 2 Tahun 

2009, hal. 357.  
58 Muhammad Yunan Harahap dan Rustam Ependi, Tazkiyatun Nafs dalam 

Membentuk Akhlakul Karimah, Yogyakarta: Green Pustaka Indonesia, 2023, hal. 12. 
59 Zainuddin Sardar, Masa depan Peradaban Muslim, Surabaya: Bina Ilmu, 1985, hal. 

383. 
60 Solihin, Tasawuf Tematik, Bandung: Pustaka Setia, 2003, hal. 125. 



149 

 

Ketiga, tazkiyah juga berarti membersihkan diri dari syirik 

(menyekutukan Allah Swt), karena Al-Qur`an memandang syirik 

sebagai bentuk kenajisan batin yang paling besar. Dalam At-

Taubah ayat 28 disebutkan bahwa orang-orang musyrik itu najis 

 .menunjukkan betapa syirik merusak kesucian jiwa ,(نَََسٌ )

Keempat, tazkiyah merupakan proses pengangkatan 

derajat manusia. Ia tidak hanya mengangkat martabat pribadi 

seorang mukmin, tetapi juga secara spiritual dapat mengubah 

kedudukan orang munafik yang penuh kepura-puraan, apabila 

mereka bertaubat dan bersungguh-sungguh dalam memperbaiki 

diri, menuju maqam mukhlisîn, yaitu orang-orang yang ikhlas dan 

bersih dalam penghambaan kepada Allah Swt.61 

Tujuan utama dari tazkiyatun nafs adalah untuk 

mengembalikan jiwa kepada keadaan fitrahnya jiwa yang bersih, 

suci, dan tunduk kepada Allah Swt. Jiwa yang telah melalui 

proses ini akan mencapai derajat qalbun salîm, yaitu hati yang 

selamat dan bersih dari segala bentuk syirik, kemunafikan, 

kebencian, serta penyakit hati lainnya. Allah Swt. berfirman,  

ىهَاۖ  لَحَ مَنج زكَهٰ ىهَاۗ    ٩قَدج افَ ج   ١٠وَقَدج خَابَ مَنج دَسهٰ
sungguh beruntung orang yang menyucikannya (jiwa itu), dan 

sungguh rugi orang yang mengotorinya. (asy-Syams/91: 9-10) 

Menurut Quraish Shihab, makna ayat ini menunjukkan 

bahwa keberuntungan sejati diraih oleh orang-orang yang 

mengikuti petunjuk Allah Swt. dan Rasul-Nya, serta mampu 

mengendalikan hawa nafsu. Sebaliknya, kerugian besar menimpa 

mereka yang menyembunyikan atau menekan kesucian jiwanya, 

yakni mereka yang lebih memilih untuk tunduk pada bujukan 

hawa nafsu dan godaan setan, sehingga menghalangi jiwanya 

berkembang menuju kesempurnaan dan kemuliaan.62 

Kata khâba dalam ayat ini menggambarkan gagalnya 

suatu usaha yakni usaha hidup yang tidak memberikan hasil baik 

karena menyimpang dari jalan kebenaran. Sementara itu, kata 

dassâhâ berarti menyembunyikan sesuatu secara halus atau 

tersembunyi, seperti menanam sesuatu di dalam tanah agar tidak 

tampak. Ini mengisyaratkan bahwa manusia sejatinya diciptakan 

dalam keadaan suci dan memiliki potensi besar untuk menuju 

 
61 Imam Malik, Tazkiyat Al-Nafs (Sebuah Penyucian Jiwa), Surabaya: eLKAF, 2005, 

hal. 141-143. 
62 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 15, …, hal. 301. 



150 

 

kebajikan, sebagaimana Allah Swt. telah mengilhamkan kepada 

jiwa manusia kemampuan untuk membedakan antara kebaikan 

dan keburukan (Asy-Syams/91: 7-10). 

Namun sayangnya, kesalahan dan kedurhakaan itu bukan 

karena takdir, melainkan ulah manusia sendiri. Merekalah yang 

menutup dan mengubur potensi suci dalam dirinya, lalu memilih 

jalan keburukan. Maka, tanggung jawab moral sepenuhnya 

berada pada manusia, karena mereka telah dibekali akal, hati 

nurani, dan wahyu sebagai panduan. 

Berikut kiat-kiat tazkiyatun nafs untuk mencapai qalbun 

salîm: 

1) Taubat Nasûha 

Taubat nasûha adalah gerbang utama dalam proses 

penyucian jiwa (tazkiyatun nafs). Al-Ghazali 

menggambarkannya sebagai sebuah transformasi spiritual 

yang mendalam, yang mencakup tiga unsur penting: aspek 

ilmî (kesadaran dan pengetahuan), nadamî (penyesalan 

mendalam), dan irâdî (tekad kuat untuk berubah).63 Untuk 

meraih bentuk taubat yang sejati ini, terdapat beberapa 

syarat yang harus dipenuhi: 

a) Kesadaran akan Dosa (Ilmî) 

Seseorang harus terlebih dahulu memiliki 

pemahaman yang jelas bahwa perbuatan yang 

dilakukannya merupakan dosa. Tanpa kesadaran ini, 

proses penyesalan tidak akan memiliki landasan yang 

kuat, dan perubahan perilaku menjadi sulit terjadi. 

b) Penyesalan Mendalam (Nadamî) 

Taubat yang benar dilandasi oleh rasa sesal dan 

malu yang tulus atas kesalahan yang telah diperbuat. 

Inilah inti emosional dari taubat, yang menunjukkan 

adanya kebangkitan hati nurani. 

c) Tekad untuk Tidak Mengulang (Irâdî) 

Taubat tidak cukup hanya dengan penyesalan di 

dalam hati, tetapi harus disertai dengan niat dan 

komitmen kuat untuk tidak mengulangi dosa tersebut, 

serta memperbaiki segala kesalahan yang telah terjadi, 

termasuk mengembalikan hak orang lain jika ada.64 

Dengan demikian, taubat nasûha bukanlah sekadar 

luapan emosi atau perasaan sesaat, melainkan sebuah 

 
63 Abu Hamid al-Ghazali, Ihyâ` Ulumuddîn, Jilid 4, …, hal. 4. 
64 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 10, …, hal. 315. 



151 

 

proses perbaikan total yang melibatkan kesadaran, rasa 

tanggung jawab, dan upaya nyata untuk kembali ke jalan 

yang diridhai Allah Swt. Allah Swt. berfirman,  

بةًَ نَّصُوجحًاۗ   بُ وجٰٓا اِلََ اللّهِٰ تَ وج يَ ُّهَا الَّذِيجنَ اهمَنُ وجا تُ وج  …يَهٰٓ
Wahai orang-orang yang beriman, bertobatlah kepada 

Allah Swt. dengan tobat yang semurni-murninya …. (at-

Tahrîm/66: 8) 

Dalam penafsirannya, Hamka menjelaskan bahwa 

perintah taubat dalam ayat tersebut tidak hanya ditujukan 

kepada orang-orang yang telah melakukan dosa, tetapi juga 

kepada mereka yang telah beriman dan tampaknya tidak 

berbuat kesalahan. Said bin Jubair berkata “taubat nasuha 

ialah yang diterima Tuhan. Untuk diterima taubat itu 

hendaklah memenuhi tiga syarat. Pertama, takut taubat 

tidak akan diterima, kedua mengharap agar diterima, ketiga 

mulai saat itu memenuhi hidup dengan taat.” 

Menurut al-Quraizhi, agar taubat nasuha benar-

benar sempurna, ada empat hal penting yang harus 

dipenuhi: Pertama, memohon ampun kepada Allah Swt. 

dengan lisan secara tulus; Kedua, menghentikan perbuatan 

dosa itu secara nyata dengan perbuatan dan tindakan; 

Ketiga, menanamkan tekad kuat dalam hati untuk tidak 

mengulangi kesalahan yang sama di masa depan; dan 

Keempat, menjauhi lingkungan atau teman-teman yang 

berpotensi menjerumuskan kembali ke dalam perbuatan 

buruk. Keempat langkah ini merupakan fondasi penting 

untuk menjadikan taubat sebagai proses perubahan diri 

yang hakiki.65  

Taubat bukan sekadar kewajiban bagi pelaku 

maksiat, melainkan juga menjadi kebutuhan bagi setiap 

orang beriman untuk terus menyucikan diri, memperbaiki 

kekurangan, dan mendekatkan diri kepada Allah Swt. 

dengan taubat yang sebenar-benarnya. Taubat, menurut 

Hamka, adalah jalan penyucian jiwa yang terbuka bagi 

seluruh manusia, tanpa terkecuali. 

2) Mujahadah an-Nafs 

 
65 Nabi saw. sendiri pun bertaubat dalam sehari lebih tujuh puluh kali. Al-Qurthubi 

dalam tafsirnya menjelaskan bahwa bertaubat itu adalah fardhu ‘ain atas tiap-tiap Mukmin 

dalam tiap-tiap hal dan dalam tiap-tiap zaman. Dalam Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 10, …, 

hal. 315. 



152 

 

Mujâhadah66 an-nafs merupakan perjuangan batin 

yang gigih untuk menundukkan hawa nafsu khususnya 

nafsu ammârah bissû’ (nafsu yang mendorong kepada 

kejahatan). Tujuannya adalah agar seseorang tidak 

terjerumus ke dalam perbuatan buruk. Proses ini 

membutuhkan kesadaran iman, keteguhan hati, dan disiplin 

spiritual, karena peperangan batin ini terjadi setiap saat, 

tidak hanya tak terlihat, tetapi juga penuh tantangan. Allah 

Swt. mengabarkan kebahagiaan untuk orang-orang yang 

bisa menahan hawa nafsunya dalam Al-Qur`an Surah an-

Nâzi’ât/79: 40-41.   

 

ا مَنج خَافَ مَقَامَ رَبهِٰ سَ  وَنَََى ٖ  وَامََّ فج ىُۙ  عَنِ  الن َّ وَه نََّةَ  فاَِنَّ  ٤٠ الَج   هِيَ  الْج
ىۗ    ٤١ الجمَأجوه

 

40.  Adapun orang-orang yang takut pada kebesaran 

Tuhannya dan menahan diri dari (keinginan) hawa 

nafsunya, 41.  sesungguhnya surgalah tempat tinggal(-nya). 

(an-Nâzi’ât/79: 40-41) 

Menurut Hamka, orang yang mampu menahan hawa 

nafsunya adalah sosok yang memiliki kesadaran tinggi 

terhadap maqam (kedudukan) Tuhannya. Ia tidak sekadar 

takut akan siksa, tetapi lebih dalam dari itu, ia gentar dan 

tunduk karena menyadari keagungan dan kekuasaan Allah. 

Kesadaran ini membuatnya hati-hati dalam bertindak. Ia 

memahami bahwa Allah Swt. berkuasa sepenuhnya untuk 

memberikan azab kepada siapa pun yang melanggar 

perintah-Nya. Karena itu, ia berusaha sungguh-sungguh 

untuk menjalankan apa yang diperintahkan Allah Swt. dan 

menjauhi segala yang dilarang-Nya.67 

Orang ini juga melatih jiwanya agar terbiasa dengan 

ketaatan. Ibadah bukan lagi sekadar rutinitas, melainkan 

menjadi sarana untuk mendekatkan diri (taqarrub) kepada 

Allah. Ia berusaha khusyuk dalam ibadah, karena dalam 

kekhusyukan itu terdapat ketenangan dan kekuatan untuk 

melawan dorongan hawa nafsu yang merusak. 

 
66 Mujâhadah berasal dari kata jâhada-yujâhidu-mujâhadah yang berarti berusaha 

dengan seluruh kekuatan. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth, …, hal.  

142. 
67 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 10, …, hal. 39. 



153 

 

Mujâhadah an-nafs atau perjuangan melawan hawa 

nafsu merupakan jalan utama dalam rangka meraih qalbun 

salîm, yaitu hati yang bersih, selamat dari penyakit-

penyakit rohani seperti syirik, riya’, dengki, cinta dunia, 

dan hawa nafsu yang menyesatkan. Esensi mujahadah 

terletak pada upaya sungguh-sungguh seseorang untuk 

menundukkan dorongan nafsu yang negatif dan 

menggantikannya dengan ketaatan, ketundukan, dan 

kecintaan kepada Allah Swt. Qalbun salîm tidak akan 

tercapai kecuali setelah hati melalui proses penyucian dan 

pelatihan secara terus-menerus. Mujâhadah adalah proses 

itu dimana seseorang melawan kecenderungan jiwanya 

terhadap kesenangan sesaat, memilih jalan kesulitan demi 

taqwa, dan mengarahkan dirinya untuk senantiasa dekat 

kepada Allah Swt.  

Dalam konteks ini, mujahadah bukan hanya bentuk 

pengendalian diri, tetapi juga bentuk kesadaran spiritual 

yang membentuk karakter dan menjernihkan hati hingga 

layak menghadap Allah Swt, sebagaimana disebutkan 

dalam Surah asy-Syu’âra ayat 89: “kecuali orang-orang 

yang datang kepada Allah Swt. dengan hati yang selamat 

(qalbun salim).” Maka, tanpa mujâhadah, qalbun salîm 

hanyalah cita-cita kosong tanpa usaha nyata. 

Mujâhadah an-nafs memerlukan strategi yang 

konsisten dan terarah, karena ia adalah jalan panjang 

menuju penyucian jiwa menuju qalbun salîm. Berikut 

beberapa kiat mujâhadah yang bisa dilakukan: 

a) Muhasabah diri 

Langkah awal mujâhadah adalah mengenali 

bentuk-bentuk hawa nafsu sebagai bagian dari 

muhasabah: seperti kecintaan berlebihan terhadap 

dunia, kemalasan dalam ibadah, hasad (dengki), riya’, 

dan lainnya. Dengan mengenali musuh, seseorang lebih 

mampu menghadapinya. 

Menurut Abu Isma’il, muhasabah atau 

introspeksi diri yang benar bertumpu pada tiga pilar 

utama.68 Pertama, membandingkan antara limpahan 

nikmat Allah Swt. dengan dosa-dosa yang telah 

diperbuat, Pilar pertama ini menumbuhkan rasa malu 

 
68 Ibnu Qayyim al-Jauziyah, Madarijus-Salikin (Pendakian Menuju Allah), Terj. 

Kathur Suhardi dari judul “Madarijus-Sâlikîn Baina Manâzili Iyyâka Na’budu wa Iyyâka 

Nazta’in,” Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 1998, hal. 35-38. 



154 

 

dan tunduk di hadapan Allah Swt. Ketika seseorang 

merenungi betapa banyak nikmat yang Allah Swt. 

berikan baik yang lahir maupun yang batin dan 

membandingkannya dengan banyaknya dosa dan 

kelalaian yang ia perbuat, maka akan lahir kesadaran 

bahwa dirinya penuh kekurangan. Rasa ini akan 

mendorongnya untuk bertaubat, memperbaiki diri, dan 

tidak sombong dengan amal yang sedikit.  

Allah Swt. menjelaskan dalam Surah Ibrahim 

ayat 34 bahwa, betapa luas dan tak terhingga nikmat 

yang diberikan Allah Swt. kepada manusia. Quraish 

Shihab menjelaskan, bahwa makna "Dan jika kamu 

menghitung nikmat Allah, niscaya kamu tidak akan 

mampu menghitungnya" bukan hanya menegaskan 

banyaknya nikmat, tetapi juga mencerminkan perhatian 

dan pemeliharaan Allah Swt. terhadap setiap kebutuhan 

manusia.69 

Allah Swt. telah menetapkan bahwa setiap 

orang akan mendapatkan apa yang dibutuhkannya, baik 

secara langsung melalui usaha yang diberkahi dan 

disukseskan oleh Allah Swt., maupun secara tidak 

langsung melalui mekanisme sosial, yaitu perintah 

Allah Swt. kepada orang-orang yang diberi kelebihan 

rezeki agar berbagi dan membantu mereka yang 

kekurangan. Dengan kata lain, nikmat itu bisa datang 

dalam bentuk kemudahan berusaha, atau pertolongan 

melalui orang lain yang dipanggil oleh Allah Swt. 

untuk menjadi perantara kebaikan. 

Penafsiran ini menekankan bahwa Allah Swt. 

Maha Mengetahui kebutuhan setiap hamba-Nya, dan 

telah menyusun sistem ilahi yang adil untuk 

memenuhinya. Namun, agar sistem ini berjalan dengan 

baik, manusia perlu taat pada aturan-Nya, termasuk 

dalam hal kepedulian sosial dan keadilan dalam 

distribusi rezeki. 

Kedua, membedakan antara hak dan kewajiban, 

yakni dengan menunaikan segala bentuk ketaatan yang 

menjadi tanggung jawabnya kepada Allah Swt. dan 

meninggalkan segala bentuk kemaksiatan. Muhasabah 

 
69 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 7, …, hal. 63. 



155 

 

juga harus dilandasi oleh sikap tanggung jawab dalam 

menjalankan hak Allah Swt. (seperti ibadah, rasa 

syukur, takut dan cinta kepada-Nya), serta hak sesama 

manusia (seperti berlaku adil, jujur, dan menunaikan 

amanah). Ini mencakup sikap aktif dalam melakukan 

perintah dan tegas dalam menjauhi larangan. Seorang 

mukmin yang benar akan selalu menilai apakah 

amalnya mencerminkan ketaatan sejati atau hanya 

rutinitas lahiriah tanpa ruh spiritual. 

Ketiga, tidak merasa cukup dengan amal 

ketaatan yang telah dilakukan, karena seorang hamba 

sejati selalu merasa amalnya belum sepadan dengan 

keagungan Allah Swt. dan terus meningkatkan kualitas 

ibadahnya. Ini adalah sikap tawadu70 (rendah hati) 

dalam ibadah. Seorang yang bermuhasabah tidak akan 

cepat merasa puas atau bangga dengan amal yang ia 

kerjakan. Ia sadar bahwa amalnya mungkin belum 

diterima, atau belum mencapai kesempurnaan. Ia selalu 

merasa ada yang kurang dalam kekhusyukan, niat, atau 

keikhlasan. Oleh karena itu, ia terus berusaha 

memperbaiki amal, menambahnya, dan menjaga dari 

riya’ dan ujub. 

b) Mengenali nafsu dan bahayanya 

Dalam pandangan Islam, nafsu adalah bagian 

dari struktur jiwa manusia yang memiliki potensi 

positif maupun negatif. Dalam Surah asy-Syams/91: 7-

8 dijelaskan bahwa nafsu memiliki dua kecenderungan: 

kepada keburukan (fujûr) dan kebaikan (taqwa).71 

Maka, mengenal nafsu menjadi kunci agar manusia 

dapat mengarahkannya menuju kebaikan, bukan 

dikendalikan olehnya. 

Nafsu yang perlu di waspadai setiap Muslim 

ada dua, yaitu nafsu ammârah dan nafsu lawwâmah. 

 
70 Menurut Abu Isma’il, tawadu memiliki 3 tahapan derajat: pertama, tawadu kepada 

agama, yaitu dengan tidak menentangnya dengan pemikiran dan penukilan, tidak menuduh 

dalil agama dan tidak berfikir untuk menyangkal, namun tunduk kepada apa yang dibawa 

Rasulullah saw. Kedua, meridhai Muslim sebagai saudara sesama hamba Allah. Ketiga, 

tunduk kepada Allah Swt. dan menunjukkan pengabdian kepada-Nya. Dalam Ibnu Qayyim 

al-Jauziyah, Madarijus-Salikin (Pendakian Menuju Allah, …, hal. 266-268. 
71 Nafsu terbagi menjadi tiga, yaitu nafsu Ammârah, nafsu lawwâmah, dan nafsu 

muthmainnah. Nafsu yang selamat adalah nafsu muthmainnah yang sudah mencapai 

ketundukan kepada kesucian hati.  



156 

 

Nafsu ammârah72 cenderung tunduk pada syahwat, dan 

menjadi sumber segala dosa jika tidak dikendalikan Ia 

mendorong hati manusia untuk melakukan tindakan-

tindakan yang rendah, selaras dengan naluri dasar yang 

bersifat primitif.73 

Kemudian ada nafsu lawwâmah.74 Jenis nafsu 

ini mulai sadar dan melakukan muhasabah saat berbuat 

dosa. Namun nafsu ini memiliki karakter bimbang, ini 

tercermin dalam perubahan kondisi batin seseorang, 

seperti ingat tetapi kemudian lupa, menerima lalu 

menolak, bersikap lembut lalu menjadi kasar, bertaubat 

tetapi kembali berbuat dosa, mencintai lalu membenci, 

merasa senang lalu bersedih, serta taat dan bertakwa 

namun kemudian bermaksiat.  

Dengan demikian, memahami karakter dan 

kecenderungan nafsu merupakan langkah penting agar 

manusia mampu mengarahkannya kepada kebaikan, 

bukan justru menjadi tunduk dan diperbudak olehnya. 

Konsisten dalam ibadah  

c) Konsisten dalam Ibadah  

Ibadah yang konsisten atau istiqomah, baik 

wajib maupun sunnah, adalah cara menjaga kehidupan 

spiritual hati. Hati yang sering diasupi dengan ibadah 

akan tetap lembut, khusyuk, dan peka terhadap 

kebaikan. Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Abu 

Musa al-Asy’ari, Rasulullah saw. bersabda,  

 

يِٰ وَالجمَيِٰتِ   75مَثَلُ الَّذِي يَذجكُرُ رَبَّهُ، وَالَّذِي لََ يَذجكُرُ رَبَّهُ، مَثَلُ الْجَ
“Perumpamaan orang yang berzikir kepada Allah 

Swt.dengan yang tidak berzikir, seperti orang hidup 

dan orang mati.” (HR. Bukhari) 

Dalam konteks tazkiyatun nafs (penyucian 

jiwa), konsistensi dalam beribadah termasuk bagian 

 
72 Ammârah merupakan shigah mubâlaghah dari kata kerja amara-ya`muru-imârah 

yang berarti sangat sering memerintah atau selalu menyuruh. Dalam Majma’ Lughah al-

Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth, …, 2004, hal.  26.  
73 Muhimmatul Hasanah, “Dinamika Kepribadian Menurut Psikologi Islami” dalam 

Jurnal Ummul Qura, Vol. XI No. 1 Tahun 2018, hal. 116.  
74 Lawwâmah berasal dari kata al-Laûm yang berarti mencela-menyesali-menegur. 

Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  847.  
75 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahîh al-Bukhârî: Kitâb al-Da’wât, hadis No. 

6407, …, hal. 1596. 



157 

 

penting dari mujâhadah an-nafs, yaitu perjuangan 

melawan hawa nafsu. Sebab, hawa nafsu pada dasarnya 

cenderung mengajak kepada kelalaian, kemalasan, dan 

kesenangan sesaat. Maka, ketika seseorang memaksa 

dirinya untuk tetap dalam ketaatan meskipun berat, ia 

sedang menundukkan nafsunya kepada kehendak Allah 

Swt. Ibadah yang terus-menerus, terutama di saat tidak 

mudah, adalah bentuk nyata dari pengendalian diri dan 

jihad melawan dorongan batin yang menyimpang. Dan 

melalui proses inilah, hati perlahan-lahan dibersihkan 

hingga mencapai kondisi qalbun salîm, yaitu hati yang 

bersih, tunduk, dan selamat dari pengaruh buruk 

syahwat dan syubhat. 

Istiqamah dalam ibadah adalah bagian utama 

dari tazkiyatun nafs dan jalan menuju qalbun salîm. Al-

Ghazali mengatakan, jika seorang hamba terus-

menerus menjaga ibadah lahiriah, maka cahaya 

batinnya akan bercahaya. Hati yang dipelihara dengan 

ibadah akan lembut dan tunduk kepada Allah Swt.76 

Ibnu Qayyim juga menegaskan, tidak ada sesuatu yang 

lebih bermanfaat bagi hati dibandingkan membaca Al-

Qur`an dengan tadabbur dan ketenangan. Ia akan 

melahirkan cinta, takut, berharap, tawakal, syukur, 

ridha, sabar dan seluruh bentuk akhlak mulia. Inilah 

yang menyucikan dan menghidupkan hati.77 

Allah Swt. berfirman, 

كَةُ الََّ تََاَفُ وجا  ىِٕ
ٰۤ
تَ قَامُوجا تَ تَ نَ زَّلُ عَلَيجهِمُ الجمَله ُ ثَُُّ اسج اِنَّ الَّذِيجنَ قاَلُوجا رَب ُّنَا اللّهٰ

نَ   عَدُوج تُمج تُ وج نََّةِ الَّتِج كُن ج   ٣٠وَلََ تََجزَنُ وجا وَابَجشِرُوجا بِِلْج
 

30.  Sesungguhnya orang-orang yang berkata, “Tuhan 

kami adalah Allah,” kemudian tetap (dalam 

pendiriannya), akan turun malaikat-malaikat kepada 

mereka (seraya berkata), “Janganlah kamu takut dan 

bersedih hati serta bergembiralah dengan 

(memperoleh) surga yang telah dijanjikan kepadamu.” 

(Fushilat/41: 30) 

 
76 Abu Hamid al-Ghazali, Ihyâ` Ulumuddîn, Jilid 3, …, hal. 62. 
77 Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, Ighâtsah al-Lahfân min Mashâyid al-Syaithân, Jilid 1, 

Beirut: Dâr al-Kutûb al-‘Ilmiyyah, 2001, hal. 45. 



158 

 

Keistiqamahan dalam menyatakan “Tuhan kami 

adalah Allah” bukan sekadar pengakuan lisan, tetapi 

mengandung makna mendalam berupa keteguhan hati 

dalam meyakininya, serta konsistensi dalam 

mewujudkannya dalam tindakan nyata. Istiqamah 

semacam ini mencakup keteguhan jiwa, kepatuhan 

kepada perintah-perintah Allah Swt., dan ketegaran 

dalam menghadapi segala ujian yang datang karena 

ketaatan tersebut. Tidak diragukan lagi bahwa hal ini 

merupakan beban yang berat dan penuh tantangan.78 

Oleh karena itu, orang-orang yang mampu 

menjalaninya dengan sungguh-sungguh berhak 

mendapatkan karunia besar dari Allah Swt., yaitu 

kedatangan malaikat yang memberikan ketenangan, 

rasa aman, serta kabar gembira berupa rahmat dan 

surga yang dijanjikan. Inilah yang digambarkan oleh 

Allah Swt. dalam firman-Nya sebagai bentuk 

penghormatan dan perlindungan bagi mereka yang 

istiqamah. 

Dapat disimpulkan bahwa mujâhadah an-nafs 

bukanlah perjuangan sesaat, melainkan proses panjang yang 

menuntut kesadaran, kesabaran, dan keteguhan. Dalam 

proses ini, seseorang dituntut untuk terus mengevaluasi diri 

(muhâsabah), memahami dorongan nafsu yang 

membisikkan kejahatan, dan melawannya dengan 

memperkuat sisi spiritual melalui ibadah yang konsisten. 

Setiap langkah dalam mujahādah adalah bentuk penyucian 

jiwa, yang secara bertahap akan melembutkan hati, 

memperkuat akhlak, dan menjernihkan pandangan terhadap 

kehidupan. 

Ketika nafsu telah dikenali dan diarahkan dengan 

benar, dan ibadah telah menjadi kebutuhan jiwa, maka hati 

akan mulai bergerak dari kondisi yang sakit atau keras 

menuju keadaan yang tenang, lapang, dan bersih dari 

penyakit hati. Inilah yang disebut qalbun salîm, yaitu hati 

yang selamat dari syirik, hasad, riya’, cinta dunia 

berlebihan, dan segala bentuk penyakit batin yang 

menjauhkan manusia dari Allah Swt. 

Dengan demikian, mujâhadah an-nafs adalah jalan 

 
78 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 10, …, 

hal. 162. 



159 

 

realistik dan spiritual sekaligus, tempat manusia bertarung 

dengan dirinya sendiri untuk menaklukkan hawa nafsu, lalu 

menyerahkan kendali hidup sepenuhnya kepada petunjuk 

Ilahi. Dan hasil akhir dari perjalanan ini adalah anugerah 

tertinggi: hati yang bersih, jiwa yang tenang, dan 

kebahagiaan abadi di sisi Allah Swt. 

Sebagaimana ditegaskan dalam Surah asy-Syams 

ayat 9-10: 

“Sungguh beruntung orang yang menyucikan jiwanya. Dan 

sungguh merugi orang yang mengotorinya.” (asy-

Syams/91: 9-10) 

Sayyid Quthb dalam ayat ini menafsirkan bahwa 

hakikat keberadaan manusia dimuliakan oleh Allah Swt. 

melalui tiga dimensi utama:79 

Pertama, manusia diposisikan sebagai makhluk 

yang memiliki kebebasan dan tanggung jawab, terutama 

dalam menentukan arah kehidupannya. Dalam batas 

kehendak Ilahi yang telah menakdirkan adanya kebebasan 

memilih, manusia diberi kehormatan untuk bertanggung 

jawab atas pilihannya. Kebebasan ini tidak menjadikan 

manusia bebas tanpa batas, tetapi justru menunjukkan 

kemuliaan eksistensialnya sebagai makhluk yang layak 

memikul amanah dan tugas besar. Karena itulah, manusia 

disebut sebagai khalifah yang ditiupkan ruh dari Allah Swt., 

diciptakan dengan tangan-Nya, dan dimuliakan melebihi 

makhluk lain.80  

Kedua, manusia diberi kesadaran bahwa segala 

perbuatannya akan berakhir pada pertanggungjawaban di 

akhirat. Seluruh amalnya berada dalam kekuasaan Allah 

Swt., namun kehendak Allah Swt. itu menampakkan diri 

melalui pilihan dan tindakan manusia itu sendiri. Ini 

melahirkan rasa tanggung jawab moral dan spiritual yang 

mendalam kesadaran akan takdir yang berjalan melalui 

jalannya pilihan, bukan keterpaksaan mutlak. Maka, 

tumbuhlah dalam diri manusia keinsafan, kekhawatiran, 

dan kehati-hatian agar hidupnya senantiasa terarah kepada 

ridha Allah Swt. 

Ketiga, manusia menyadari bahwa dirinya memiliki 

kebutuhan spiritual yang mendasar, yaitu untuk kembali 

 
79 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 12, …, 

hal. 283. 
80 Dijelaskan Dalam Surah Shâd/38: 71-72 dan Surah Al-Baqarah/2: 30. 



160 

 

pada nilai-nilai ilahiyah yang tetap dan tidak berubah. 

Kesadaran ini menjadi benteng agar manusia tidak tertipu 

oleh hawa nafsu dan tidak tersesat oleh godaan dunia. Ia 

tidak akan menjadikan hawa nafsunya sebagai “tuhan,” 

sebab ia telah memiliki pegangan nilai yang kokoh dalam 

cahaya wahyu. Dengan itu, manusia akan selalu dekat 

dengan Allah Swt., mengikuti petunjuk-Nya, dan mendapat 

cahaya dari-Nya yang menuntun dalam kehidupan. 

Sayyid Quthb menutup pandangannya dengan 

menekankan bahwa penyucian hati adalah perjalanan 

seumur hidup. Tiada akhirnya manusia dalam menyucikan 

jiwa dan membersihkan hatinya, karena ia terus-menerus 

membutuhkan siraman cahaya dari Allah Swt. Jiwa yang 

bersih tidak tercapai hanya dengan usaha sesaat, tetapi 

dengan mandi cahaya Ilahi yang terus mengalir dari 

sumber-sumber petunjuk dan keberadaan alam semesta ini. 

Ayat ini menjadi penegasan akhir bahwa 

keberhasilan sejati dalam hidup bukanlah pada harta, 

jabatan, atau pujian manusia, melainkan dalam kemampuan 

seseorang menaklukkan dirinya sendiri dan 

menyerahkannya kepada kehendak Allah Swt. Inilah esensi 

keberhasilan yang hakiki dan bekal terbaik menuju 

kehidupan akhirat. 
 

B. Aktualisasi Qalbun Salîm dalam mewujudkan Kepribadian Ideal 

Qalbun salîm, atau hati yang bersih dan selamat, merupakan 

pusat spiritualitas manusia yang memiliki peran penting dalam 

membentuk kepribadian ideal. Dalam konteks ini, qalbun salīm 

menjadi fondasi bagi terbentuknya manusia yang paripurna dari 

berbagai dimensi kepribadian. Aktualisasi hati yang bersih ini 

tercermin dalam empat aspek utama, yaitu spiritual, psikologis, 

perilaku lahiriah, dan sosial. 

 

1. Ruh Spiritual yang Kuat dan Bertauhid 

Individu yang memiliki qalbun salîm meyakini dan 

mengamalkan tauhid secara total dalam hidupnya. Seluruh 

hidupnya diarahkan untuk menyembah dan mencari ridha Allah 

Swt., bukan hanya dalam bentuk ritual ibadah, tetapi juga dalam 

seluruh aspek kehidupan Allah Swt. berfirman,  

 



161 

 

 ُۙ
َ لَمِيج   ١٦٢قُلج اِنَّ صَلََتِج وَنُسُكِيج وَمَُجيَايَ وَمََاَتِج للّهِٰ رَبِٰ الجعه

 

Katakanlah (Nabi Muhammad saw.), “Sesungguhnya salatku, 

ibadahku, hidupku, dan matiku hanyalah untuk Allah, Tuhan 

semesta alam. (al-An’am/6: 162) 

Dalam ayat ini, ditegaskan bahwa iman kepada Allah Swt. 

harus disertai dengan ketulusan dalam beribadah hanya kepada-

Nya. Karena kita meyakini keesaan Allah Swt., maka seluruh 

bentuk ibadah baik shalat, kurban, maupun ibadah haji harus 

diniatkan semata-mata karena Allah Swt.81 

Nabi Muhammad saw. diperintahkan untuk menegaskan 

bahwa seluruh aspek hidupnya, dari salat hingga pengorbanan, 

bahkan hidup dan matinya sekalipun, hanya dipersembahkan 

kepada Allah Swt. Salat disebut pertama karena ia merupakan inti 

dan tanda cinta serta ketaatan kepada-Nya. Ketika Allah Swt. 

memanggil, seorang hamba dengan qalbun salîm segera 

menyambut tanpa menunda. 

Kata nusuki82 merujuk pada semua bentuk ibadah, 

khususnya ibadah haji dan kurban, yang pelaksanaannya pun harus 

diniatkan untuk Allah Swt.semata. Maka, semua aktivitas hidup, 

termasuk kematian, harus diarahkan untuk meraih ridha Allah Swt. 

Tidak ada sekutu bagi-Nya, sebab Dia adalah Tuhan semesta alam 

Esa, tidak berbilang. 

Ibadah yang lahir dari qalbun salîm bukan sekadar rutinitas 

formal, melainkan merupakan pancaran dari hati yang hidup dan 

sadar akan kehadiran Ilahi. Ia dilakukan dengan cinta, ketundukan, 

dan kesadaran spiritual yang mendalam. Hamba yang memiliki 

qalbun salîm tidak beribadah karena keterpaksaan atau sekadar 

menggugurkan kewajiban, melainkan karena ibadah telah menjadi 

kebutuhan ruhani dan kenikmatan batin yang menghubungkan 

dirinya dengan Tuhannya. Al-Ghazali menjelaskan bahwa ibadah 

tanpa kehadiran hati tidak bernilai dalam timbangan hakikat. Ia 

mengibaratkan ibadah yang dilakukan tanpa keikhlasan dan 

kekhusyukan hati seperti “jasad tanpa ruh.”83 
Qalbun salîm menjadikan tauhid sebagai pusat 

pengambilan keputusan dan sumber kekuatan ruhiyah. Ia tidak 

sekadar melaksanakan ibadah karena kewajiban, tapi sebagai 

 
81 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 3, …, hal. 2297. 
82 Nusuki berarti segala pengorbanan dan penghambaanku kepada Allah Swt.SWT. 

Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth, …, hal.  919. 
83 Abu Hamid al-Ghazali, Ihyâ` Ulumuddîn, Jilid 1, …, hal. 151. 



162 

 

kebutuhan hati. Hidupnya selaras dengan kehendak Allah Swt. dan 

senantiasa mengaitkan setiap urusannya dengan makna ibadah. 

 

2. Jiwa yang Stabil dan Terkendali 

Salah satu ciri utama qalbun salîm adalah kestabilan jiwa. 

Hati yang bersih dari penyakit seperti iri, hasad, sombong, dan 

cinta dunia yang berlebihan menjadi fondasi bagi ketenangan batin 

dan kontrol diri yang kuat. Jiwa yang stabil tidak mudah 

terguncang oleh perubahan keadaan atau gejolak emosi. Stabilitas 

ini merupakan hasil dari hubungan yang kuat dengan Allah Swt. 

dan kemampuan untuk mengenali serta mengelola hawa nafsu. 

Kestabilan jiwa ini ditandai oleh empat karakter: 

a. Memiliki Sikap Tenang 

Orang yang memiliki qalbun salîm tidak mudah panik 

atau gelisah dalam menghadapi masalah. Ketenangan hati 

(sakînah) muncul dari keyakinan bahwa segala sesuatu berada 

dalam kuasa Allah. Allah Swt. berfirman,  

 

ۗ هُوَ الَّذِيجٰٓ انَ جزَلَ   اَنَِِمج عَ اِيج اَنًَ مَّ َ ليَِ زجدَادُوجٰٓا اِيج مِنِيج بِ الجمُؤج نَةَ فِج قُ لُوج كِي ج  …السَّ
 

Dialah yang telah menurunkan ketenangan ke dalam hati 

orang-orang mukmin untuk menambah keimanan atas 

keimanan mereka…. (al-Fath/48: 4) 

Ibnu Abbas menafsirkan sakînah pada ayat ini sebagai 

ketentraman yang dimasukkan ke dalam hati orang yang 

beriman.84 Ketentraman ini merupakan hasil dari kesucian dan 

kebersihan hati yang sepenuhnya yakin dengan Allah Swt., 

sehingga ketentraman ini melahirkan ketenangan dalam diri 

orang-orang yang beriman. 

b. Memiliki Sifat Sabar 

Sabar85 merupakan bentuk kekuatan internal. Dalam 

konteks qalbun salîm, sabar bukan sekadar menahan, tetapi 

juga mencakup keteguhan dalam ketaatan dan konsistensi 

dalam menghadapi godaan serta ujian. Allah Swt. berfirman,   

 

نَ   َّا يَجكُرُوج كَُ اِلََّ بِِللّهِٰ وَلََ تََجزَنج عَلَيجهِمج وَلََ تَكُ فِج ضَيجقٍ مَِٰ بِج وَمَا صَبِج   ١٢٧وَاصج
 

84 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 7, …, hal. 427. 
85 Sabar menurut pengertian bahasa adalah menahan dan bertahan. Menurut imam 

Ahmad, kata sabar disebutkan dalam Al-Quran di tujuh puluh tempat. Dalam Ibnu Qayyim 

al-Jauziyah, Madarijus-Salikin (Pendakian Menuju Allah, …, hal. 201. 



163 

 

 

Bersabarlah (Nabi Muhammad saw.) dan kesabaranmu itu 

semata-mata dengan (pertolongan) Allah, janganlah bersedih 

terhadap (kekufuran) mereka, dan jangan (pula) bersempit 

dada terhadap tipu daya yang mereka rencanakan. (an-

Nahl/16: 127) 

Dalam ayat ini, nabi Muhammad saw. di perintahkan 

oleh Allah Swt. untuk bersabar. Kesabaran tidak akan diraih 

kecuali hanya dengan pertolongan Allah Swt.86 ketika bersabar 

Nabi saw. diajarkan untuk tidak bersedih dan berkecil hati. 

Karena segala sesuatu yang terjadi sesuai dengan takdir yang 

ditetapkan. 

Ibnu Qayyim menekankan bahwa sabar adalah fondasi 

semua kebaikan dan separuh iman itu sendiri, ia menuliskan 

bahwa Sabar adalah pilar utama manusia yang berada dalam 

perjalanan menuju ridha Allah Swt.; ia mengandung keimanan 

dan kesabaran yang tersuburkan dalam hati yang bersih.87 

Sabar ada tiga macam, yaitu, sabar dalam ketaatan 

kepada Allah Swt., sabar dari kedurhakaan terhadap Allah 

Swt., dan sabar dalam ujian Allah Swt.88 Qalbun salîm tidak 

akan bisa terbentuk tanpa kesungguhan dalam menunaikan 

ketaatan secara terus-menerus, qalbun salîm tidak akan tercapai 

tanpa adanya kesabaran untuk menahan diri dari hal-hal yang 

merusak dan menjauhkan dari Allah Swt., dan qalbun salîm 

tidak akan tercapai jika belum tunduk kepada ketetapan Allah 

Swt.  

c. Memiliki Kesadaran Diri yang Tinggi 

Kesadaran diri yang tinggi adalah kemampuan seseorang 

untuk menilai dan mengenali dirinya sendiri baik dari segi niat, 

perbuatan, maupun kelemahan dan kesalahannya dengan jujur 

dan objektif. Dalam Islam, bentuk kesadaran diri ini dikenal 

dengan Murâqabah89 yang berarti selalu merasa diawasi Allah 

Swt. Dalam Surah al-Baqarah ayat 110 Allah Swt. berfirman,  

 

 
86 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 5, …, hal. 122. 
87 Ibnu Qayyim al-Jauziyah, Madarijus-Salikin (Pendakian Menuju Allah, …, hal. 201 
88 Ibnu Taimiyah berkata: sabar dalam melaksanakan ketaatan lebih baik daripada 

sabar menjauhi hal-hal yang haram. Karena kemashlahatan melakukan ketaatan lebih disukai 

Allahdari pada kamashlahatan meninggalkan kedurhakaan, dan keburukan tidak taat lebih 

dibenci Allah Swt.daripada keburukan adanya kedurhakaan. Dalam Ibnu Qayyim al-

Jauziyah, Madarijus-Salikin (Pendakian Menuju Allah, …, hal. 206. 
89 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth, …, hal.  363. 



164 

 

هُ عِنجدَ اللّهِٰۗ   دُوج نج خَيْجٍ تََِ وةَۗ  وَمَا تُ قَدِٰمُوجا لَِنَ جفُسِكُمج مِٰ وةَ وَاهتوُا الزَّكه له وَاقَِيجمُوا الصَّ
نَ بَصِيْجٌ   َ بِاَ تَ عجمَلُوج   ١١٠اِنَّ اللّهٰ
 

Dirikanlah salat dan tunaikanlah zakat. Segala kebaikan yang 

kamu kerjakan untuk dirimu akan kamu dapatkan (pahalanya) 

di sisi Allah. Sesungguhnya Allah Swt. Maha Melihat apa yang 

kamu kerjakan. (al-Baqarah/2: 110) 

 Hamka dalam tafsirnya menekankan bahwa segala 

kegiatan aktif yang menunjukkan iman yang hidup, Allah Swt. 

terus mengawasinya. Allah Swt.mengawasi bagaimana usaha 

dan aktivitas iman seseorang dalam menghadapi godaan dan 

tekanan.90 

Sebagaimana Hamka menekankan pentingnya ibadah 

sebagai penguat iman, qalbun salîm hanya mungkin dicapai 

dengan keteguhan dalam ibadah. Orang yang hatinya bersih 

akan menjaga hubungan dengan Allah Swt. dengan penuh cinta 

dan kesadaran, bukan karena paksaan. 

d. Memiliki Sikap Tawakal 

Tawakal91 adalah bentuk ketergantungan hati 

sepenuhnya kepada Allah Swt. setelah melakukan usaha 

maksimal. Tawakal bukan pasrah tanpa usaha, melainkan 

sebuah puncak keimanan yang menyatukan ikhtiar lahiriah dan 

ketundukan batiniah. Allah Swt. berfirman,  

بُهۗ  … لج عَلَى اللّهِٰ فَ هُوَ حَسج رهِۗ  بَِلِغُ  اللّهَٰ  اِنَّ وَمَنج ي َّتَ وكََّ  لِكُلِٰ  اللّهُٰ  جَعَلَ  قَدج  امَج
ءٍ  راً  شَيج   ٣ قَدج

 
… Siapa yang bertawakal kepada Allah, niscaya Allah Swt.akan 

mencukupkan (keperluan)-nya. Sesungguhnya Allahlah yang 

menuntaskan urusan-Nya. Sungguh, Allah Swt.telah membuat 

ketentuan bagi setiap sesuatu. (ath-Thalaq/65: 3) 

Ayat ini menunjukkan bahwa Allah Swt. akan 

mencukupi kebutuhan siapa saja yang benar-benar bertawakal, 

baik kebutuhan dunia maupun akhirat. Allah Swt. juga akan 

 
90 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1, …, hal. 266. 
91 Tawakkal berasal dari akar kata wakala-yakilu yang berarti berserah diri. Dalam 

Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth, …, hal.  1054. 



165 

 

memberi jalan keluar dari kesulitan, bahkan dari arah yang tidak 

disangka-sangka.92 

Dalam riwayat at-Tirmidzi disebutkan dari Umar bin 

Khattab secara marfu’, “sekiranya kalian bertawakal kepada 

Allah Swt. dengan sebenar-benarnya tawakkal, niscaya Dia 

akan melimpahkan rezeki kepada kalian sebagaimana Dia 

memberikan rezeki kepada burung, yang pergi pada pagi hari 

dalam keadaan perut kosong dan kembali pada sore hari dalam 

keadaan kenyang.”93 

Sikap tawakkal adalah bentuk ekspresi utama dari 

qalbun salîm karena: 

1) Hati yang sehat tidak bergantung selain kepada Allah Swt. 

Orang yang memiliki qalbun salîm menyandarkan 

keberhasilannya bukan pada kekuatan dirinya sendiri, tapi 

karena pertolongan Allah Swt. Ini menunjukkan tauhid 

murni dalam praktik kehidupan. 

2) Tawakkal menjaga ketenangan hati. 

Karena hatinya bersandar pada Zat Yang Maha Kuasa, ia 

tidak mudah stres, gelisah, atau kecewa berlebihan. Inilah 

bentuk stabilitas psikologis yang merupakan salah satu ciri 

qalbun salîm. 

3) Tawakkal mendidik manusia untuk ikhlas. 

Ia berbuat bukan demi pujian atau hasil yang pasti, 

melainkan karena yakin Allah Swt. memerintahkannya 

untuk berikhtiar. Hati seperti ini bersih dari riya dan ujub. 

3. Perilaku Lahir yang Mencerminkan Akhlak Mulia 

Qalbun salîm tidak hanya menciptakan ketenangan batin, 

tetapi juga memancar dalam bentuk amal lahiriah yang 

mencerminkan nilai-nilai Islam. Hati yang bersih melahirkan amal 

yang bersih. Ini terlihat dari: 

a. Bersikap Jujur 

Kejujuran94 adalah buah langsung dari qalbun salîm 

yakni hati yang bersih dari tipu daya, riya’, dan niat buruk. 

Seorang yang hatinya bersih akan takut kepada Allah Swt., 

sehingga dalam perilaku lahirnya, ia menghindari kebohongan, 
 

92 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 11, …, 

hal. 317. 
93 Ibnu Qayyim al-Jauziyah, Madarijus-Salikin (Pendakian Menuju Allah, …, hal. 

189. 
94 Dalam bahasa Arab berasal dari kata shidq yang berarti menyampaikan apa adanya. 

Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth, …, hal.  510 



166 

 

manipulasi, dan penipuan. Dalam Surah at-Taubah/9: 119, 

Allah Swt. memerintahkan orang-orang beriman untuk 

menjaga kejujuran dalam ucapan, niat, dan Tindakan, karena 

kejujuran adalah fondasi dari keimanan sejati.95 Allah Swt. 

berfirman,  

 َ دِقِيج نُ وجا مَعَ الصهٰ َ وكَُوج يَ ُّهَا الَّذِيجنَ اهمَنُوا ات َّقُوا اللّهٰ   ١١٩يَهٰٓ
 

Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah 

Swt.dan tetaplah bersama orang-orang yang benar! (at-

Taubah/9: 119) 

Rasulullah saw. juga mengatakan dalam hadisnya yang 

diriwayatkan oleh Abdullah bin Mas’ud,  

قِ، فإَِنَّ  دج نََّةِ، وَمَا عَلَيجكُمج بِِلصِٰ دِي إِلََ الْج ، وَإِنَّ الجبَِّ يَ هج دِي إِلََ الجبِِٰ قَ يَ هج دج الصِٰ
تَبَ عِنجدَ اللَِّّ صِدِٰيقًا قَ حَتََّّ يكُج دج دُقُ وَيَ تَحَرَّى الصِٰ   96 …يَ زاَلُ الرَّجُلُ يَصج

“Sesungguhnya kejujuran membawa kepada kebaikan, dan 

kebaikan membawa ke surga. Seseorang senantiasa berkata 

jujur dan berusaha jujur hingga ia ditulis di sisi Allah Swt. 

sebagai orang yang jujur …” (HR. Bukhari) 

Kejujuran bukan hanya akhlak sosial, tetapi indikator 

keselamatan hati. Al-Ghazali mengatakan bahwa, “lidah adalah 

penerjemah dari hati. Jika hati bersih, lidahnya akan jujur. Jika 

hati kotor, maka lidahnya akan menipu.”97 Oleh karena itu, 

orang yang jujur adalah orang yang qalbunya selamat, karena 

ia tidak menyimpan niat menipu, mengkhianati, atau 

mencelakakan sesama. 

b. Menjaga Amanah 

Amanah98 adalah salah satu sifat utama orang beriman 

dan merupakan bagian penting dari buah qalbun salîm. Orang 

yang memiliki hati yang bersih akan merasa bahwa setiap 

tanggung jawab adalah titipan dari Allah Swt. yang kelak akan 

 
95 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 6, …, 

hal. 62. 
96 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahîh al-Bukhârî: Kitâb al-Adab, hadis No. 

6094, …, hal. 1525. 
97 Abu Hamid al-Ghazali, Ihyâ` Ulumuddîn, Jilid 3, …, hal. 108. 
98 Amanah berasal dari bahasa Arab amina-ya`manu yang berarti dapat dipercaya 

untuk mengurus seuatu atau memegang sesuatu. Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-

Wasîth, …, hal.  28. 



167 

 

dimintai pertanggungjawaban. Oleh karena itu, dalam bekerja, 

ia tidak menyia-nyiakan waktu, tidak berkhianat, dan menjaga 

kualitas serta integritas kerjanya. Allah Swt. berfirman,  

 

تَأججَرجتَ  َ مَنِ اسج تَأججِرجهُۖ اِنَّ خَيْج بََتِ اسج ىهُمَا يَهٰٓ ده ُ    قاَلَتج اِحج مَِيج   ٢٦الجقَوِيُّ الَج
 

Salah seorang dari kedua (perempuan) itu berkata, “Wahai 

ayahku, pekerjakanlah dia. Sesungguhnya sebaik-baik orang 

yang engkau pekerjakan adalah orang yang kuat lagi dapat 

dipercaya.” (al-Qashash/28: 26) 

Ayat ini menceritakan saran putri Nabi Syu‘aib a.s. 

ketika merekomendasikan Nabi saw.Musa as. sebagai pekerja, 

karena ia melihat dua sifat utama dalam diri Musa: kuat dan 

amanah. Amanah di sini bermakna kejujuran dalam memegang 

tanggung jawab, menjaga rahasia, dan tidak menyalahgunakan 

wewenang. 99 

Al-Ghazali menyebut bahwa amanah tidak hanya 

menyangkut barang dan jabatan, tapi juga mencakup ilmu, 

waktu, dan kesempatan yang wajib ditunaikan dengan penuh 

tanggung jawab.100 

Rasulullah saw. bersabda dalam hadis yang diriwayatkan 

Abu Hurairah, 

اعَةَ   َمَانةَُ فاَن جتَظِرِ السَّ قاَلَ: كَيجفَ إِضَاعَتُ هَا قاَلَ رَسُولُ اللَِّّ صلى الله عليه وسلم: إِذَا ضُيِٰعَتِ الِج
اعَةَ  لِهِ فاَن جتَظِرِ السَّ رُ إِلََ غَيْجِ أهَج مَج نِدَ الِج ؟ قاَلَ: إِذَا أسُج  101يََ رَسُولَ اللَِّّ

“Apabila amanah telah disia-siakan, maka tunggulah 

terjadinya Kiamat. Para sahabat bertanya: Wahai Rasul, apa 

maksud disia-siakannya? Beliau menjawab: Apabila urusan 

diserahkan bukan kepada ahlinya, maka tunggulah terjadinya 

Kiamat.” (HR. Bukhari) 

Rasulullah saw. menekankan bahwa amanah adalah 

ukuran keimanan dan termasuk fondasi utama dalam kehidupan 

sosial, pekerjaan, dan kepemimpinan. Dalam konteks qalbun 

salîm, orang yang memiliki hati bersih tidak akan mengkhianati 

tanggung jawab, karena ia sadar bahwa Allah Swt. 

menyaksikan setiap perbuatannya. 

 
99 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 7, …, hal. 5323. 
100 Abu Hamid al-Ghazali, Ihyâ` Ulumuddîn, Jilid 3, …, hal. 102. 
101 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahîh al-Bukhârî: Kitâb al-rifâq, hadis No. 

6496, …, hal. 1615. 



168 

 

c. Menjaga Adab dan Sopan Santun 

Adab (kesopanan) dan etika Islami mencerminkan 

kebeningan hati. Seorang yang memiliki qalbun salîm akan 

berinteraksi dengan kelembutan, keramahan, dan menjaga 

hubungan sosial yang penuh hormat. Etika dalam berucap dan 

bertindak adalah tanda hati yang bersih, saling menjaga 

kehormatan, dan menjauhi konflik. Allah Swt. mengisyaratkan 

dalam Al-Qur`an, 

يجطهنَ   ۗ اِنَّ الشَّ
نَ هُمج زغَُ بَ ي ج يجطهنَ يَ ن ج سَنُۗ اِنَّ الشَّ لُوا الَّتِج هِيَ اَحج وَقُلج لعِِٰبَادِيج يَ قُوج

نًا  بِي ج نجسَانِ عَدُوًّا مُّ   ٥٣كَانَ لِلَجِ
Katakan kepada hamba-hamba-Ku supaya mereka 

mengucapkan perkataan yang lebih baik (dan benar). 

Sesungguhnya setan itu selalu menimbulkan perselisihan di 

antara mereka. Sesungguhnya setan adalah musuh yang nyata 

bagi manusia. (al-Isrâ`/17: 53) 

Allah Swt. memerintahkan agar orang beriman 

menggunakan perkataan terbaik lembut, santun, dan 

menghindari ucapan kasar. Jika tidak, setan akan memecah 

belah.102  

Menjaga adab dan kesopanan bukan sekadar norma 

sosial, melainkan: 

1) Manifestasi qalbun salîm yang konkret: hati yang selamat 

akan bersikap lembut dan sopan. 

2) Perisai dari perselisihan: pilihan kata yang baik menjaga 

soliditas umat dari perpecahan setan. 

3) Indikator hubungan spiritual dan sosial yang sejati: akhlak 

tinggi mencerminkan iman, etika, dan kebeningan hati. 

d. Selektif terhadap Halal dan Haram 

Memastikan seluruh aspek kehidupan terutama 

konsumsi makanan dan muamalah bersih dari yang haram 

adalah implementasi nyata dari qalbun salîm. Karena hati yang 

bersih tidak rela merusak dirinya dengan hal yang diharamkan, 

ia menuntun pemiliknya untuk selektif dan bertanggung jawab 

dalam urusan dunia-sehari-hari. Dalam hadis yang diriwayatkan 

Nu’man bin Basyir, Rasulullah saw. bersabda,  

 
102 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 6, …, hal. 4072. 



169 

 

تُ رَسُولَ اللَِّّ  عج هُمَا قاَلَ: سََِ ُ عَن ج مَانِ بجنِ بَشِيٍْ رَضِيَ اللَّّ عج عَنج أَبِ عَبجدِ اللَِّّ الن ُّ
، وَإِنَّ الْجَ  ٌ لََلَ بَيِٰ تَبِهَاتٌ لََ صلى الله عليه وسلم يَ قُولُ: إِنَّ الْجَ نَ هُمَا أمُُورٌ مُشج ، وَبَ ي ج ٌ راَمَ بَيِٰ

أََ لِدِينِهِ وَعِرجضِهِ، وَمَنج  تَبِج بُ هَاتِ فَ قَدِ اسج يَ عجلَمُهُنَّ كَثِيٌْ مِنَ النَّاسِ، فَمَنج تَ قَى الشُّ
رَاَمِ  بُ هَاتِ وَقَعَ فِ الْج  …103وَقَعَ فِ الشُّ

"Perkara halal itu jelas dan yang haram jelas, di antara 

keduanya banyak perkara syubhat yang banyak orang tidak 

mengetahuinya. Barang siapa menjaga diri dari syubhât, 

sungguh ia telah memelihara agamanya dan kehormatan 

dirinya....” (HR. Bukhari) 

Hadis ini mengajarkan bahwa: 

1) Kejelasan hukum syariah adalah syarat pertama untuk 

menjaga qalbun salîm. 

2) Syubhât adalah area abu-abu hukum; menghindarinya 

berarti menjaga hati dan kehormatan. 

3) Penyucian hati (qalbun salîm) berarti hati tidak 

menyentuh bahkan potensi haram, karena kebergantungan 

hati pada Allah Swt.dan prinsip kehati-hatian. 

 

4. Kehidupan Sosial yang Adil dan Penuh Kasih Sayang 

Qalbun salîm (hati yang bersih dan selamat) bukan hanya 

berdampak pada aspek batin dan spiritual individu, tetapi juga 

sangat berpengaruh terhadap sikap dan tindakan sosial. Hati yang 

suci akan menghasilkan perilaku sosial yang adil, penuh cinta 

kasih, serta membawa kedamaian di tengah masyarakat. Hal ini 

tergambar dalam: 

a. Sikap Empati  

Empati104 adalah kemampuan merasakan penderitaan 

orang lain. Seseorang yang memiliki qalbun salîm tidak 

bersikap acuh atau egois, tapi memiliki kepekaan dan 

kepedulian sosial. 

 
103 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahîh al-Bukhârî: Kitâb al-Îmân, hadis No. 

52, …, hal. 23. 
104 Empati adalah keadaan mental yang membuat seseorang merasa atau 

mengidentifikasi dirinya dalam keadaan perasaan atau pikiran yang sama dengan orang atau 

kelompok. dalam KBBI VI Daring. https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/empati. Diakses pada 

tanggal 27 Mei 2025 pukul 15.00 WIB. 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/empati


170 

 

َۗ اِنَّ  … وَانِۖ وَات َّقُوا اللّهٰ ثُجِ وَالجعُدج ىۖ وَلََ تَ عَاوَنُ وجا عَلَى الَجِ وه قج وَتَ عَاوَنُ وجا عَلَى الجبِِٰ وَالت َّ
َ شَدِيجدُ الجعِقَابِ     ٢اللّهٰ

… Tolong-menolonglah kalian dalam kebajikan dan takwa, 

dan jangan tolong-menolong dalam dosa dan permusuhan. 

Bertakwalah kepada Allah, sungguh Allah Swt.sangat keras 

hukuman-Nya. (al-Mâidah/5: 2) 

Dalam ayat ini Allah Swt.memerintahkan agar 

senantiasa tolong-menolong dalam berbuat kebaikan, dan Allah 

Swt.melarang tolong menolong dalam hal kebatilan.105 Ayat ini 

mengandung dua perintah utama: 

1) Berkoalisi dalam kebaikan dan takwa  

Ini mencakup segala bentuk empati dan solidaritas sosial 

menolong yang miskin, menghibur yang sedang berduka, 

serta membela yang tertindas. Dalam konteks qalbun 

salīm, ini adalah cerminan dari hati yang hidup, tidak 

membiarkan dirinya buta terhadap penderitaan orang lain. 

2) Tidak bekerja sama dalam dosa dan permusuhan 

Ini menegaskan bahwa sikap empati juga harus diarahkan 

secara benar bukan membantu dalam hal yang zalim atau 

merusak. 

Dalam hadis dari Nu’man, Rasulullah saw. bersabda,  

هُمَا، قاَلَ: قاَلَ رَسُولُ اللَِّّ صلى الله عليه وسلم مَانِ بجنِ بَشِيٍْ رَضِيَ اللَُّّ عَن ج عج  :عَنج الن ُّ
تَكَى   سَدِ، إِذَا اشج هِمج وَتَ وَادِٰهِمج وَتَ عَاطفُِهِمج كَمَثَلِ الْجَ مِنِيَ فِ تَ راَحُُِ تَ رَى الجمُؤج

ى مَُّ هَرِ وَالْج وٌ، تَدَاعَى لهَُ سَائرُِ جَسَدِهِ بِِلسَّ  106مِنجهُ عُضج

“Perumpamaan kaum mukminin dalam saling mencintai, 

menyayangi, dan empati antarsesama, seperti satu tubuh: bila 

satu anggota sakit, maka seluruh tubuh turut merasakannya 

dengan berjaga dan demam.” (HR. Bukhari) 

Hadis ini menggambarkan empati dan solidaritas yang 

mendalam sebagai salah satu buah qalbun salîm, yaitu empati 

yang mendalam, di mana mukmin lain akan merasa "sakit" 

ketika saudaranya tertimpa penderitaan. Dan tindakan nyata 

 
105 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 3, …, hal. 9. 
106 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahîh al-Bukhârî: Kitâb al-Adab, hadis No. 

6011, …, hal. 1508. 



171 

 

berupa doa, kunjungan, dan bantuan bukan sekadar rasa simpati. 

Dengan demikian, hadis ini menjadi simbol tertinggi dari 

persaudaraan Islam yang lahir dari hati yang bersih dan utuh. 

b. Sikap Membantu 

Sikap membantu adalah manifestasi nyata dari hati yang 

bersih, yang tidak berdiam saat melihat sesama menderita. Hati 

yang selamat akan motifator inisiatif pemberdayaan sosial, 

memberi tanpa mengharap balasan kecuali ridha Allah Swt. 

Dalam hadis yang diriwayatkan Abdullah bin Umar, Rasulullah 

saw. bersabda,  

 ُ لِمُهُ، وَمَنج كَانَ فِ حَاجَةِ أَخِيهِ كَانَ اللَّّ لِمِ، لََ يَظجلِمُهُ وَلََ يُسج لِمُ أَخُو الجمُسج ُسج
الم

مِ الجقِيَامَةِ،  ُ عَنجهُ كُرجبةًَ مِنج كُرُبَِتِ يَ وج لِمٍ كُرجبةًَ فَ رَّجَ اللَّّ فِ حَاجَتِهِ، وَمَنج فَ رَّجَ عَنج مُسج
لِمًا   مَ الجقِيَامَةِ وَمَنج سَتَََ مُسج ُ يَ وج  107سَتََهَُ اللَّّ

“Muslim adalah saudara Muslim lainnya; ia tidak boleh 

menzaliminya atau menyerahkannya kepada perbuatan zalim. 

Siapa memenuhi kebutuhan saudaranya, Allah Swt.akan 

memenuhinya; siapa meringankan satu kesulitan Muslim, Allah 

Swt.akan meringankannya pada Hari Kiamat; dan siapa 

menutupi (kesalahan) Muslim, Allah Swt.akan menutupinya di 

dunia dan akhirat.” (HR. Bukhari) 

Orang yang memiliki qalbun salîm akan terdorong untuk 

meringankan beban orang lain karena hatinya penuh empati 

dan sadar akan tanggung jawab sosial. Ia tidak tega melihat 

saudaranya menderita tanpa berusaha memberikan bantuan. 

Sifat ringan tangan dan ikhlas dalam memberi pertolongan 

mencerminkan hati yang bersih dari riya’, dan semata-mata 

ingin memperoleh ridha Allah Swt., bukan pujian manusia. 

Selain itu, qalbun salîm juga terwujud dalam sikap menjaga 

kehormatan dan rahasia sesama, karena hati yang jernih 

menjunjung tinggi integritas dan adab dalam hubungan 

persaudaraan. Ia tidak membuka aib orang lain, tetapi justru 

menjadi penutup cela. Terakhir, orang yang membantu dengan 

bergantung pada Allah Swt. menunjukkan bahwa ia tidak 

mengharapkan imbalan duniawi, melainkan percaya bahwa 

balasan terbaik akan diberikan oleh Allah Swt. di dunia 

 
107 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahîh al-Bukhârî: Kitâb al-Mazhâlim, hadis 

No. 2442, …, hal. 590. 



172 

 

maupun di akhirat. Semua karakter ini merupakan buah dari 

qalbun salîm yang telah disucikan dari egoisme, iri hati, dan 

kepentingan pribadi. 

c. Sikap Pemaaf 

Salah satu aktualisasi dari qalbun salîm (hati yang 

selamat) adalah kemampuan untuk memaafkan kesalahan 

orang lain, bahkan ketika memiliki alasan yang kuat untuk 

marah atau membalas. Allah Swt. Berfirman,  

 ُ َ عَنِ النَّاسِۗ وَاللّهٰ َ الجغَيجظَ وَالجعَافِيج ظِمِيج اءِ وَالجكه ٰۤ
رَّ اءِ وَالضَّ ٰۤ

رَّ نَ فِِ السَّ الَّذِيجنَ يُ نجفِقُوج
  َۚ

َ سِنِيج بُّ الجمُحج   ١٣٤يُُِ
 

 (yaitu) orang-orang yang selalu berinfak, baik di waktu 

lapang maupun sempit, orang-orang yang mengendalikan 

kemurkaannya, dan orang-orang yang memaafkan (kesalahan) 

orang lain. Allah Swt.mencintai orang-orang yang berbuat 

kebaikan. (Âli-‘Imrân/3: 134) 

Ayat ini menunjukkan bahwa menahan amarah dan 

memberi maaf kepada sesama adalah bagian dari ihsân 

(perilaku terbaik), dan orang yang mampu melakukannya 

mendapat kecintaan Allah Swt. seorang mukmin yang matang 

jiwanya tidak larut dalam amarah karena hal semacam itu. Ia 

tetap fokus bekerja, tak peduli jika ada yang tidak ikut 

membantu. Ia bukan hanya mampu menahan amarah, tetapi juga 

memberi maaf atas kelalaian orang lain, seperti absen atau 

datang terlambat dalam kegiatan sosial. 

Banyak orang mudah tersulut emosi, mengumpat dan 

mencela yang malas. Tapi seorang mukmin sejati, yang 

bertakwa, justru mampu mengendalikan diri, menahan marah, 

dan memaafkan. Inilah tahapan-tahapan ketakwaan dalam ayat 

ini menurut Hamka:108 

1) Dermawan, baik saat lapang maupun sempit. 

2) Mampu menahan amarah, bukan berarti tidak merasa 

marah, tapi mampu mengendalikannya. 

3) Memaafkan kesalahan orang lain. 

4) Berbuat baik kepada orang yang sebelumnya telah 

membuat kesalahan. 

Tingkat tertinggi dari takwa adalah bukan hanya 

menahan marah dan memaafkan, tetapi juga membalas 

perlakuan buruk dengan kebaikan. 

 
108 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 2, …, hal. 927. 



173 

 

Rasulullah saw. bersabda dalam hadis yang diriwayatkan 

oleh Abu Hurairah,  

 

سَهُ عِندَ الجغَضَبِ  دِيدُ الَّذِي يَجلِكُ نَ فج اَ الشَّ رَعَةِ، إِنََّّ دِيدُ بِِلصُّ  109ليَجسَ الشَّ
"Bukanlah orang yang kuat itu yang menang dalam gulat, tetapi 

yang kuat adalah yang mampu menahan diri saat marah." (HR. 

Bukhari) 

Hadis ini menunjukkan bahwa kekuatan sejati bukan 

terletak pada kekuatan fisik, tetapi pada kekuatan jiwa yang 

dapat mengendalikan amarah dan memberikan maaf. Menahan 

diri dari pembalasan adalah cermin dari qalbun salîm yang telah 

dilatih dengan sabar, ridha, dan lapang dada. 

Dalam Ihyâ` Ulumuddîn, al-Ghazali menjelaskan bahwa, 

“Maaf adalah bentuk tertinggi dari kemurahan hati, dan hanya 

dapat dilakukan oleh hati yang telah jernih dari dendam dan 

penuh rasa kasih.”110 Dengan demikian, Hati yang selamat 

adalah hati yang lapang, tidak menyimpan permusuhan, dan 

selalu berusaha menjaga hubungan baik. Qalbun salîm 

membimbing pemiliknya untuk tidak menuruti dorongan balas 

dendam, tetapi memilih memberi maaf demi keridhaan Allah 

Swt. Ia yakin bahwa memaafkan bukan melemahkan, tetapi 

justru menguatkan hubungan antar manusia dan mendekatkan 

diri kepada Allah Swt. 

d. Sikap Dermawan 

Salah satu manifestasi dari qalbun salîm (hati yang 

bersih) adalah sikap dermawan, yaitu ringan tangan dalam 

berbagi, karena meyakini bahwa harta hanyalah titipan dari 

Allah Swt. Hati yang sehat tidak diperbudak oleh dunia, tidak 

kikir, dan tidak menahan rezeki untuk dirinya sendiri. Ia 

menyadari bahwa dalam setiap harta yang ia miliki, ada hak 

orang lain yang membutuhkan. Allah Swt.menjelaskan 

keutamaan berbagi dalam Surah Âli-‘Imrân/3: 92, 

نَۗ وَمَا تُ نجفِقُوج  وج ب ُّ َ بهِ لَنج تَ نَالُوا الجبَِّ حَتَّهٰ تُ نجفِقُوجا مََّا تَُِ ءٍ فاَِنَّ اللّهٰ   عَلِيجمٌ ا مِنج شَيج
 

Kamu sekali-kali tidak akan memperoleh kebajikan (yang 

sempurna) sebelum kamu menginfakkan sebagian harta yang 

 
109 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahîh al-Bukhârî: Kitâb al-Adab, hadis No. 

6114, …, hal. 1529. 
110 Abu Hamid al-Ghazali, Ihyâ` Ulumuddîn, Jilid 3, …, hal. 167. 



174 

 

kamu cintai. Apa pun yang kamu infakkan, sesungguhnya Allah 

Swt.Maha Mengetahui tentangnya. (Âli-‘Imrân/3: 92) 

Ayat ini menjelaskan bahwa Beriman itu mudah 

diucapkan, tetapi membuktikan kemuliaan dari iman adalah 

ujian berat bagi hati. Seseorang belum akan mencapai tingkat 

kebajikan sejati (al-birr), kehidupan yang benar-benar baik, 

atau jiwa yang luhur, selama ia belum mampu memberikan 

sesuatu yang paling ia cintai.111 

Yang menjadi ukuran bukan hanya nilai barangnya 

mahal atau murah, baru atau lama tetapi keikhlasan hati saat 

memberi. Mungkin saja manusia lain tidak mengetahui niat di 

balik pemberian itu, apakah dilakukan dengan tulus atau untuk 

pamer. Namun, Allah Swt. mengetahui semuanya: apakah 

pemberian itu lahir dari ketulusan atau sekadar pencitraan. 

Sebab itu, kebaikan sejati menuntut pengorbanan yang tidak 

hanya terlihat secara lahir, tetapi juga benar dari sisi batin. 

Ayat ini menegaskan bahwa kebaikan sejati (al-birr) 

hanya bisa dicapai dengan memberi dari sesuatu yang dicintai, 

bukan dari sisa atau yang tak berharga. Rasulullah saw. 

bersabda dalam hadis yag diriwayatkan Hakim bin Hizam 

tentang berderma, 

اليَدُ العُلجيَا خَيْجٌ مِنَ اليَدِ »:عَنج حَكِيمِ بجنِ حِزاَمٍ، قاَلَ: قاَلَ رَسُولُ اللَِّّ صلى الله عليه وسلم
لَى فج   …112السُّ

"Tangan di atas lebih baik daripada tangan di bawah." (HR. 

Bukhari) 

Yang dimaksud tangan di atas adalah orang yang 

memberi, sedangkan tangan di bawah adalah yang meminta. 

Dengan demikian, dermawan bukan sekadar sifat sosial, tetapi 

indikator kejernihan hati dan bukti kuat bahwa qalbun salîm 

hidup dalam diri seseorang. Seorang mukmin yang berhati 

bersih akan memandang harta sebagai amanah, bukan milik 

mutlaknya, dan dengan senang hati menyalurkannya kepada 

yang membutuhkan, tanpa takut kekurangan. 

 
111 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 2, …, hal. 842. 
112 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahîh al-Bukhârî: Kitâb al-zakâh, hadis No. 

1429, …, hal. 347. 



175 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Kepribadian adalah keseluruhan karakteristik dan pola 

perilaku yang khas pada individu, yang mencakup cara berpikir, 

merasa, dan bertindak, serta faktor-faktor yang memengaruhi interaksi 

individu dengan lingkungan sosial dan fisik. Kepribadian 

mencerminkan stabilitas dalam ciri-ciri psikologis seseorang, 

sekaligus dinamika dalam merespons berbagai situasi dan tantangan 

hidup. Konsep ini telah lama menjadi perhatian dalam kajian 

psikologi modern maupun dalam tradisi keilmuan Islam. Namun 

demikian, pendekatan terhadap kepribadian sering kali berbeda secara 

mendasar, terutama antara teori-teori Barat dan pendekatan Islam 

yang berbasis wahyu. 

Tesis ini berangkat dari keprihatinan terhadap krisis 

kepribadian yang terjadi dalam kehidupan manusia modern, termasuk 

di Indonesia, yang belum dapat diatasi secara menyeluruh melalui 

teori-teori kepribadian Barat yang selama ini diadopsi secara luas 

dalam dunia pendidikan dan psikologi praktis. Meskipun teori-teori 

Barat telah menawarkan berbagai model dan pendekatan untuk 

memahami struktur dan dinamika kepribadian, namun sebagian besar 

pendekatan tersebut bersifat sekular dan reduksionis. Dimensi 

spiritual manusia yang menjadi pusat nilai dan moralitas justru tidak 

diakomodasi dalam struktur dasar teori-teori tersebut. 



176 

 

Dalam kajian ini, tiga pendekatan besar dalam teori 

kepribadian Barat telah dibahas secara kritis, yaitu psikoanalisis, 

behaviorisme, dan humanisme. Psikoanalisis Freud menekankan pada 

dinamika bawah sadar, dorongan insting, dan konflik energi psikis 

sebagai pendorong utama perilaku manusia. Freud meyakini bahwa 

energi mental bersifat terbatas, akan mencari saluran alternatif ketika 

terhambat, dan pada akhirnya bertujuan untuk mencapai ketenangan 

melalui pelepasan ketegangan. Dalam pandangannya, perilaku 

manusia ditentukan oleh kekuatan irasional dan tidak disadari yang 

mengakar dalam alam bawah sadar. 

Selanjutnya, teori behaviorisme yang dipelopori oleh B.F. 

Skinner menolak pendekatan introspektif dan menggantinya dengan 

metode yang sepenuhnya observasional. Bagi behaviorisme, 

kepribadian adalah hasil dari kebiasaan yang terbentuk melalui proses 

pembelajaran dan penguatan (reinforcement). Konsep-konsep seperti 

kebutuhan, insting, bahkan kesadaran manusia tidak dianggap relevan, 

karena fokus utama behaviorisme adalah respons yang dapat diamati 

secara empiris. Dalam konteks ini, manusia dipandang sebagai produk 

lingkungan dan stimulus eksternal, bukan sebagai makhluk yang 

memiliki dimensi batin dan kehendak bebas. 

Teori ketiga yang dikaji adalah pendekatan humanistik, 

khususnya yang dikembangkan oleh Abraham Maslow. Humanisme 

mengakui bahwa manusia memiliki potensi untuk berkembang secara 

sehat, kreatif, dan bertanggung jawab terhadap kehidupannya sendiri. 

Konsep aktualisasi diri (self-actualization) menempati posisi penting 

dalam kerangka ini. Kendati demikian, pendekatan ini belum mampu 

menjawab kebutuhan spiritual manusia secara utuh, karena basisnya 

tetap berpijak pada human centered paradigm yang mengandalkan 

rasionalitas dan pengalaman subjektif manusia semata, tanpa 

keterhubungan dengan wahyu ilahi. 

Selain ketiga pendekatan besar tersebut, tesis ini juga 

menyoroti teori-teori modern yang menempatkan otak sebagai pusat 

utama kepribadian, seperti yang dikemukakan oleh Antonio Damasio 

dan Paul D. MacLean. Antonio Damasio berpendapat bahwa 

kepribadian manusia terbentuk dari aktivitas saraf otak yang 

kompleks, di mana emosi seperti cinta, benci, amarah, serta 

kemampuan membuat keputusan dan rencana merupakan hasil 

interaksi antara otak dan tubuh. Sementara itu, Paul D. MacLean 

dalam Teori Otak Triune (Triune Brain Theory) menjelaskan bahwa 

otak manusia terdiri dari tiga struktur evolusioner reptilian, limbic, 

dan neokorteks yang masing-masing memiliki peran dalam 

membentuk perilaku dan kepribadian. 



177 

 

Dari keseluruhan paparan tersebut, jelas bahwa teori-teori 

kepribadian Barat cenderung membatasi pemahaman tentang manusia 

hanya pada aspek biologis, psikologis, dan sosial. Dimensi spiritual 

sebagai inti kepribadian manusia belum mendapatkan tempat yang 

memadai. Padahal, dalam perspektif Islam, manusia adalah makhluk 

spiritual sekaligus jasmaniah, yang memiliki hubungan vertikal 

dengan Tuhan dan dimensi transendental dalam eksistensinya. Oleh 

karena itu untuk melengkapi teori kepribadian Barat, teori kepribadian 

Islam yang bersumber dari Al-Qur`an menawarkan kerangka 

konseptual yang lebih menyeluruh dan integral dalam memahami 

struktur dan dinamika kepribadian manusia. 

Kepribadian dalam Islam dibentuk dari perpaduan antara 

jasad, ruh, dan nafs, yang secara keseluruhan menggambarkan hakikat 

diri manusia. Ulama seperti Imam al-Ghazali dan Ibnu Qayyim al-

Jauziyah menjelaskan bahwa nafs adalah inti pencerminan 

kepribadian manusia, namun tidak bisa dipisahkan dari keberadaan 

qalb (hati), akal, dan ruh. Qalb dalam Islam bukan sekadar organ 

biologis, melainkan pusat kesadaran spiritual, tempat bersemayamnya 

iman, moralitas, dan kedekatan kepada Allah Swt. Oleh sebab itu, 

qalb memainkan peran yang sangat penting dalam menentukan arah 

dan kualitas kepribadian seseorang. 

Al-Qur`an secara eksplisit membedakan tipe-tipe kepribadian 

manusia, baik dari aspek akidah maupun dari aspek nafsani. Dari sisi 

akidah, terdapat kepribadian orang beriman, kafir, dan munafik, 

sementara dari sisi nafsani dikenal klasifikasi nafs ammârah (jiwa 

yang cenderung pada kejahatan), lawwâmah (jiwa yang menyesali), 

dan muthma’innah (jiwa yang tenang dan ridha kepada Allah Swt.). 

Tipe-tipe kepribadian ini bukanlah hasil tunggal dari pengaruh 

lingkungan atau bawaan biologis, melainkan merupakan akumulasi 

dari interaksi antara qalb, aql, nafs, serta faktor eksternal seperti 

pendidikan, lingkungan sosial, dan nilai-nilai keimanan. 

Salah satu temuan penting dalam tesis ini adalah pentingnya 

qalbun salîm sebagai fondasi kepribadian ideal dalam Islam. Qalbun 

salîm adalah hati yang bersih dari penyakit syahwat dan syubhat, serta 

mampu menjadi wadah petunjuk, keimanan, dan ilmu yang benar. 

Qalbun salîm merupakan tujuan spiritual yang menjadi pusat 

perubahan diri ke arah yang lebih baik dan lebih dekat kepada Allah 

Swt. Ia berfungsi sebagai pengendali nafsu dan akal, serta tempat 

bersemayamnya rasa, intuisi, dan getaran nurani. Nilai-nilai ini sama 

sekali tidak dibahas dalam teori kepribadian Barat, yang cenderung 

mengabaikan peran hati dalam pembentukan karakter dan moralitas. 



178 

 

Untuk mencapai qalbun salîm, terdapat dua prasyarat utama 

yang harus dipenuhi, yaitu fitrah dan tazkiyatun nafs. Fitrah 

merupakan kesucian asal yang telah Allah Swt. tanamkan dalam diri 

manusia, berupa kecenderungan kepada kebaikan dan pengakuan 

terhadap keesaan Allah Swt. (tauhid). Sementara itu, tazkiyatun nafs 

adalah proses penyucian diri dari sifat-sifat tercela serta 

pengembangan potensi kebaikan agar jiwa menjadi dekat dengan 

Allah Swt. Keduanya merupakan jalan spiritual yang membentuk 

fondasi kepribadian Islami yang kuat dan kokoh dalam menghadapi 

dinamika kehidupan. 

Kesimpulan dari tesis ini menegaskan bahwa manifestasi 

qalbun salîm dapat ditemukan dalam pribadi Rasulullah saw. sebagai 

suri teladan yang baik. Aktualisasi qalbun salîm merupakan kunci 

dalam mewujudkan kepribadian ideal menurut perspektif Al-Qur’an. 

Hati yang selamat menjadikan tauhid sebagai pusat orientasi hidup 

dan sumber kekuatan spiritual, sehingga setiap aktivitas dilakukan 

bukan semata karena kewajiban, melainkan sebagai ekspresi cinta dan 

ibadah kepada Allah Swt. Hal ini membentuk jiwa yang stabil dan 

terkendali, ditandai oleh ketenangan, kesabaran, kesadaran diri, dan 

tawakal. Dari hati yang bersih lahir akhlak mulia dalam perilaku lahir, 

seperti kejujuran, amanah, adab, serta kepekaan terhadap kehalalan. 

Kepribadian tersebut juga tercermin dalam relasi sosial yang adil dan 

penuh kasih, melalui sikap empati, suka menolong, pemaaf, dan 

dermawan, sehingga qalbun salîm tidak hanya berdampak pada 

pribadi, tetapi juga memberi kontribusi nyata bagi kehidupan 

masyarakat.  

Dengan demikian, melalui penelitian ini dapat disimpulkan 

bahwa kepribadian Islami yang bersumber dari Al-Qur`an dan 

dibangun di atas fondasi qalbun salîm, fitrah, dan tazkiyatun nafs 

membentuk kepribadian ideal serta menawarkan pendekatan yang 

lebih komprehensif dan solutif melengkapi teori-teori kepribadian 

Barat yang dibahas di penelitian ini. Dimensi spiritual yang terabaikan 

dalam pemikiran Barat justru menjadi pusat dalam paradigma Islam. 

Kepribadian ideal bukan hanya ditentukan oleh kesesuaian sosial atau 

stabilitas psikis, tetapi oleh kedekatan kepada Allah Swt., kemurnian 

hati, dan ketaatan terhadap petunjuk Ilahi. 

Kepribadian Ideal ini tergambar dari ruh spiritual yang kuat 

dan bertauhid, jiwa yang stabil dan terkendali, perilaku lahir yang 

mencerminkan akhlak mulia, dan kehidupan sosial yang adil dan 

penuh kasih sayang. 

B. Saran 



179 

 

Berdasarkan hasil kajian dan temuan dalam penelitian ini, 

terdapat beberapa saran yang dapat disampaikan kepada peneliti 

selanjutnya agar dapat memperluas dan memperdalam studi tentang 

kepribadian dalam perspektif Al-Qur`an: 

1. Pengembangan Pendekatan Interdisipliner 

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan 

pendekatan interdisipliner yang mengintegrasikan ilmu-ilmu 

keislaman (seperti tafsir, tasawuf, dan akhlak) dengan psikologi 

kontemporer dan ilmu saraf. Pendekatan ini penting untuk 

menjembatani kesenjangan antara kajian spiritual Islam dan teori-

teori kepribadian modern, sehingga dapat melahirkan kerangka 

konseptual yang utuh dan kontekstual dalam memahami 

kepribadian manusia. 

2. Kajian Komparatif dengan Mazhab Psikologi Lain 

Dianjurkan untuk melakukan kajian komparatif yang lebih luas 

antara konsep kepribadian dalam Islam dengan berbagai mazhab 

psikologi kontemporer lainnya, seperti kognitivisme, 

neuropsikologi, atau psikologi positif. Hal ini dapat memperkaya 

wacana ilmiah dan memperjelas posisi epistemologis konsep 

kepribadian Islami dalam ranah keilmuan global. 

3. Eksplorasi Konsep Qalbun Salîm secara Empiris 

Peneliti berikutnya diharapkan dapat melakukan eksplorasi yang 

lebih mendalam terhadap konsep qalbun salîm, tidak hanya 

secara normatif-teologis, tetapi juga melalui pendekatan empiris. 

Misalnya, dengan mengembangkan instrumen psikometri yang 

mengukur indikator qalbun salîm atau menyusun model 

pembentukan kepribadian Islami berbasis pendidikan ruhani. 

4. Aplikasi dalam Pendidikan dan Konseling Islam 

Saran berikutnya adalah menerapkan temuan-temuan ini dalam 

bidang praktik, seperti pendidikan karakter Islami dan konseling 

kepribadian. Penelitian lebih lanjut dapat menguji efektivitas 

konsep kepribadian Islam, khususnya qalbun salîm dan 

tazkiyatun nafs, dalam membentuk karakter peserta didik atau 

dalam proses penyembuhan psikologis melalui pendekatan Islam. 

5. Pendalaman terhadap Kategori Kepribadian Qur’ani 

Peneliti selanjutnya juga dapat mendalami klasifikasi kepribadian 

dalam Al-Qur`an, baik dari segi aqidah (mukmin, kafir, munafik) 

maupun nafsani (ammârah, lawwâmah, muthma’innah), dengan 

membangun deskripsi psikologis yang lebih operasional serta 

relevansi sosialnya di masa kini. Kajian ini sangat potensial untuk 

menjadi dasar pengembangan psikologi Islam yang lebih aplikatif 

dan sistematis. 



180 

 

6. Kritik Lanjutan terhadap Teori Barat dalam Konteks Lokal 

Disarankan agar penelitian lanjutan tidak hanya membandingkan 

secara teoritis antara pendekatan Barat dan Islam, tetapi juga 

menganalisis dampak adopsi teori-teori Barat terhadap 

pembentukan kepribadian masyarakat Muslim di Indonesia secara 

empiris. Hal ini penting untuk merumuskan strategi kebudayaan 

dan pendidikan yang lebih sesuai dengan nilai-nilai Islam. 

Dengan adanya saran-saran tersebut, diharapkan penelitian 

tentang kepribadian dalam perspektif Al-Qur`an dapat terus 

dikembangkan, tidak hanya pada tataran konseptual, tetapi juga pada 

ranah praktis dan aplikatif, demi mewujudkan manusia yang 

berkepribadian ideal sebagaimana dicita-citakan oleh ajaran Islam. 

 

 

 

 

 

 



181 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Buku: 

Agustian. Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan Spiritual 

ESQ Emotional Spiritual Quotient. Jakarta: Arga, 2005. 

 

Ahmadi, Wahid. Risalah Akhlak, Panduan Perilaku Muslim Modern. Solo: 

Era Intermedia, 2004. 

 

Al-Bâqy, Muẖammad Fu’ad Abdul. al-Mu’jam al-Mufahras li Alfâzh Al-

Qur`an al-Karîm. Beirut: Dâr al-Fikr, 1992. 

 

Al-Bukhari, Muhammad Ibn Ismail. Shahîh al-Bukhârî. Beirut: Dâr al-Fikr, 

1981. 

 

Al-Farmawi, Abdul Hayy. Metode Tafsir Maudhu’i. Terj. Suryan A. Jamrah 

dari judul Al-Bidayah Fi al-Tafsir al-Maudhu’iy. Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 1994. 

 

Al-Hajjaj, Muslim Ibn. Shahîh Muslim. Beirut: Dâr al-Fikr, 1991. 

 

Ali, Yunasril. Manusia Citra Ilahi: Pengembangan Konsep Insan Kamil 

Ibnu Arabi Oleh al-Jilli. Jakarta: Paramadina, 1997. 



182 

 

 

Al-Mahalli, Muhammad bin dan Abdurrahman bin Abi Bakar as-Suyuthi 

Ahmad. Al-Qur’an al-Karîm Tafsîr Jalalain. Beirut: Dâr al-Kutub 

al-‘Arabiyyah, t.th. 

 

Al-Marâghi, Ahmad Musthafa. Tafsîr al-Marâghi. Mesir: Musthafa al-Bâbi 

al-Halabi, 1947. 

 

Alwisol. Psikologi Kepribadian. Malang: UMM Press, 2005. 

 

Amin, Ahmad. al-Akhlaq. Kairo: Al-Amiriyah, 1945. 

 

Anshari al-Qurthubi, Abu Abdullah bin Ahmad. Tafsîr al-Qurthubi. Beirut: 

Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyah, 2004. 

 

Azwar, S. Metode Penelitian Psikologi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017. 

 

-------. Penyusunan Skala Psikologi Edisi 2. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2011. 

 

Baidan, Nasaruddin dan Erwati Aziz. Metodologi Khusus Penelitian Tafsir. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2019. 

 

-------. Perkembangan Tafsir Al-Quran di Asia Tenggara. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2019. 

 

Burhanudin, Tamyiz. Akhlak Pesantren: Solusi bagi Kerusakan Akhlak. 

Yogyakarta: Ittaqa Press, 2001. 

 

Cervone, Daniel. Kepribadian Teori dan Penelitian. Jakarta: Salemba 

Humanika, 2011. 

 

Damasio, Antonio. Memahami Kerja Otak: Mengendalikan Emosi dan 

Mencerdaskan Nalar. Yogyakarta: Pustaka Baca, 2009. 

 

Darajad, Zakiah. Kesehatan Mental. Jakarta: Gunung Agung, 2000. 

 

Dariyo, Agoes. Psikologi Perkembangan Remaja. Bogor: Ghalia Indonesia, 

2004. 

 

Departemen Agama Republik Indonesia. al-Qur`an dan Terjemahnya. 

Jakarta: Intermasa, 1985. 



183 

 

 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan RI. Kamus Besar Bahasa 

Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka, 1990. 

 

Desmita. Psikologi Perkembangan. Bandung: Pelajar Rosdakarya, 2009. 

Efendi. Revolusi Kecerdasan Abad 21 Kritik MI, EI, SQ, AQ & Succesfull 

Intelligence Atas IQ. Bandung: Alfabeta, 2005. 

 

Faiz, Fahruddin. Hermeneutika Al-Qur`an. Yogyakarta: eLSAQ Press, 2005. 

 

Fatihuddin. Dahsyatnya Silaturrahmi. Yogyakarta: Delta Prima Press, 2010. 

 

Feist, Jess dan Gregory J. Feist. Teori Kepribadian. Jakarta selatan: Salemba 

Humanika, 1998. 

 

Gerungan. Psikologi Sosial. Bandung: Refika Aditama, 2000. 

 

Ghazali. Cinta Kekuasaan, Riya, Takabur, Ujub, dan Keteperdayaan. 

Semarang: Asy-Syifa, 1991. 

 

-------. Ihyâ` ‘Ulumuddin. Semarang: Karya Toha Putra, t.th. 

 

-------. Mengobati Penyakit Hati Membentuk Akhlak Mulia. Jakarta Selatan: 

Mizan, 2014. 

 

Gunawan, Heri. Pendidikan Karakter. Bandung: Alfabeta, 2014. 

 

Gusmian, Islah. Khazanah Tafsir Indonesia. Jakarta Selatan: Teraju, 2003. 

 

Habibillah, M. Raih Berkah Harta dengan Sedekah dan Silaturrahmi. 

Yogyakarta: Sabil, 2013. 

 

Hall, Calvin S., et.al. Teori-Teori Holistik (Organismik-Fenomenologis), 

diterjemahkan oleh Drs. Yustinus MSc. OFM. dari judul Theories of 

Personality. Yogyakarta: Kanisius, 1993. 

 

Halwani, Aba Firdaus. Membangun Akhlak Mulia dalam Bingkai al-Qur`an 

dan as-Sunnah. Yogyakarta: Al-Manar, 2003. 

 

Hamka. Pandangan Hidup Muslim. Jakarta: Gema Insani, 2016. 

 

-------. Tafsîr al-Azhar. Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990. 



184 

 

 

Hamzah al-Yamani, Yahya. Tashfiyah al-Qulûb Min Dârân al-Awzar wa al-

Dzunûb. Yaman: Dâr al-Hikmah al-Yamaniyah, t.th. 

 

Hasani an-Nadwi, Abu Hasan ali. Sirah Nabawiyyah: Sejarah Lengkap 

Nabi Muhammad SAW. Yogyakarta: Mardhiyah Press, 2007. 

 

Hefni, Azizah. Sabar itu Cinta. Jakarta: Qultum Media, 2017. 

 

Hidayatullah. Pendidikan Karakter Membangun Peradaban Bangsa. 

Surakarta: Yuma Pustaka, 2010. 

 

Husaini, Adian. Virus Liberalisme di Perguruan Tinggi Islam. Jakarta: Gema 

Insani, 2009. 

 

Ibnu Qayyim. Tâfsir al-Qoyyim: Tafsir Ayat-ayat Pilihan. Jakarta Timur: 

Darul Falah, 2000. 

 

-------. Madâriju as-Sâlikîn Manâzili Iyyâka Na’budu wa Iyyâka Nasta’în. 

Beirut: Darul Fikr, 1408 H. 

 

Ibnu Sina. Psikologi Islam. Jakarta Selatan: PT. Rene Turos Indonesia, 2022. 

 

Ibnu Taimiyyah, Abi al-Abbas Ahmad bin ‘Abdul Halim. Fî Tazkiyatu al-

Nafs (t.d). 

 

Jaenudin, Ujam. Teori-Teori Kepribadian. Bandung: Pustaka Setia, 2015. 

 

Jalaluddin. Psikologi Agama. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2010. 

 

Kartono, Kartini. Psikologi Umum. Bandung: Alumni, 1984. 

 

Koesoema. Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak di Jaman Global. 

Jakarta: Grasindo, 2007. 

 

Kuntjoro, Zainuddin Sri. Tipe Kepribadian Manusia. Jakarta: MPSi, 2002. 

 

Kusuma, Dony. Pendidikan Karakter. Jakarta: Grasindo, 2004. 

 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur`an, et.al. Tafsir Ilmi: Fenomena 

Kejiwaan Manusia dalam Perspektif Al-Quran dan Sains. Jakarta 

Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur`an, 2016. 



185 

 

 

Maclean, Paul D. A Triune Concept of The Brain and Behaviour. Kanada: 

Toronto Press, 1973. 

 

Majid, Abdul dan Dian Andayani. Pendidikan Karakter Perspektif Islam. 

Bandung: PT. Rosda Karya, 2012. 

 

Mujib, Abdul. Teori Kepribadian Perspektif Psikologi Islam. Depok: 

Rajawali Pers, 2022. 

 

Mulyadi, Seto, et.al. Psikologi Kepribadian. Jakarta: Gunadarma, 2016. 

 

Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia, 

Yogyakarta: Pesantren Al-Munawwir, 1984. 

 

Murray. Explorations in Personality. New York: Oxford, 1938. 

 

Mustaqim, Abdul. Epistemologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKiS 

Group, 2010. 

 

-------. Metode Penelitian Al-Qur`an dan Tafsir. Yogyakarta: Idea Press 

Yogyakarta, 2014. 

 

Nasution, Harun. Akal dan Wahyu. Jakarta: UI Press, 1986 

 

Quthb, Sayyid. Tafsîr Fî Zhilâl Al-Qur`an. Jakarta: Gema Insani Press, 2000. 

 

Rahman. Psikologi Sosial Integrasi Pengetahuan Wahyu dan Pengetahuan 

Empirik. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2013. 

 

Râzi, Fakhruddin. Mafâtîh al-Ghaîb. Kairo: Al-Maktabah al-Taufiqiyah, 

2003. 

 

Ridha, Rasyid. Syarh al-Arba’în Hadits al-Nabawiyyah. Kairo: Markâz al-

Salaf li al-Kitab, tth. 

 

Rosyidi, Hamim. Psikologi Kepribadian (Paradigma Traits, Kognitif, 

Behavioristik dan Humanistik). Surabaya: Jaudar Press, 2015. 

 

Rouf, Abdul. Mozaik Tafsir Indonesia. Depok: Sahifa, 2020. 

 

Santrock, John W. Remaja. Jakarta: Erlangga, 2002. 



186 

 

 

Sarwono. Psikologi Remaja. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002. 

 

Sayyid, Kamal. Kisah-kisah Terbaik Al-Qur`an. Jakarta: Pustaka Zahra, 

2005. 

 

Setiawan, Muhammad Andri dan Karyono Ibnu Ahmad. Perspektif 

Kepribadian Manusia Menurut Al-Qur`an: Relasi, Aliansi, Konflik. 

Yogyakarta: Deepublish, 2019. 

 

Shihab, M. Quraish. Menabur Pesan Ilahi. Jakarta: Lentera Hati, 2006. 

 

-------. Tafsir al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati, 2017. 

 

Sjarkawi. Pembentukan Kepribadian Anak; Peran Moral, Intelektual, 

Emosional, dan Sosial sebagai Wujud Integritas Membangun Jati 

Diri. Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2006. 

 

Sobur, Alex. Psikologi Umum. Bandung:Pustaka Setia, 2003. 

 

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, 

dan R & D. Bandung: Alfabeta, 2010. 

 

Surya, Sumadi. Psikologi Kepribadian. Jakarta: Rajawali, 2005. 

 

Widyastuti. Psikologi Sosial. Yogyakarta: Graha Ilmu, 2014. 

 

Yusuf, Syamsu dan Juntika Nurihsan. Teori Kepribadian. Bandung: PT. 

Remaja Rosdakarya, 2013. 

 

Za’balawi, Sayyid Muhammad. Pendidikan Remaja Antara Islam dan Ilmu 

Jiwa. Jakarta: Gema Insani, 2007. 

 

Zaviera, Ferdinand dan Rismasophie. Teori Kepribadian Sigmund Freud. 

Jakarta: Rineka Cipta, 2007 

 

Zuhailî, Wahbah. al-Tafsîr al-Munîr fî al-‘Aqîdah wa al-Syarî’ah wa al-

Manhaj. Beirut: Dâr al-Fikr, 2014. 

 

Tesis dan Disertasi: 

 

Amiruddin, Muh. “Internalisasi Nilai-Nilai Spiritual Islam dalam 



187 

 

Pembentukan Kepribadian Peserta Didik di Sekolah Dasar Islam 

Terpadu Ar-Rahman Petukangan Utara Jakarta Selatan.” Tesis. 

Tangerang Selatan: Program Pascasarjana Institut PTIQ Jakarta, 2021. 

 

Azhari, Khairul. “Konsep Kepribadian Manusia Perspektif Al-Qur`an dan 

Relevansinya dengan Teori Big Five Personality dalam Ilmu 

Psikologi.” Tesis. Riau: Program Pascasarjana Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim, 2024. 

 

Hasanah, Syarifah. “Kepribadian Manusia dalam Surah Al-Hujurat.” Tesis. 

Yogyakarta: Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan 

kalijaga, 2010. 

 

Hutami, Hoyyu Setia. “Konsep Tazkiyatun Nafs Perspektif Surat Al-

Muzzammil dan Relevansi dalam Membentuk Kepribadian Muslim.” 

Tesis. Lampung: Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri 

Raden Intan, 2019. 

 

Maulana. “Cara Luqman Mendidik Anak.” Tesis. Tangerang Selatan: 

Program Pascasarjana Institut PTIQ Jakarta, 2016. 

 

Musthofa. “Pendidikan Spiritual dalam Pembentukan Karakter Siswa 

Perspektif al-Qur’ân.” Disertasi. Tangerang Selatan: Program 

Pascasarjana Institut PTIQ Jakarta, 2019. 

 

Rofi’i, Achmad. “Metode Rasulullah dalam Pendidikan Karakter Perspektif 

Al-Qur`an.” Disertasi. Tangerang Selatan: Program Pascasarjana 

Institut PTIQ Jakarta, 2018. 

 

Safarianto, Budi. “Konsep Hati Menurut Imam Ibnu Qayyim al-Jauziyah 

dalam Tafsir al-Qayyim.” Tesis. Tangerang Selatan: Program 

Pascasarjana Institut PTIQ Jakarta, 2016. 

 

Safei, Abdullah. “Membangun Karakter Spiritual Melalui Metode Atomic 

Habits dalam Perspektif Al-Qur`an.” Disertasi. Tangerang Selatan: 

Program Pascasarjana Institut PTIQ Jakarta, 2022. 

 

Solichah, Aas Siti. “Pendidikan Karakter Anak Prabalig Berbasis Al-

Qur`an.” Disertasi. Tangerang Selatan: Program Pascasarjana Institut 

PTIQ Jakarta, 2019. 

 

Syakhroni. “Hamka dan Pendidikan Qolbu dalam Tasawuf Modern.” Tesis. 



188 

 

Lampung: Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Raden 

Intan, 2018. 

 

Zalyana. “Pemikiran Muhammad Utsman Najati Tentang Motivasi Spiritual 

dan Implikasinya Terhadap Pembentukan Karakter Islami di 

Sekolah.” Disertasi. Riau: Program Pascasarjana UIN Sultan Syarif 

Kasim Riau, 2020. 

 

Jurnal: 

 

Diananda, Amita. “Psikologi Remaja dan Permasalahannya,” dalam Jurnal 

Istighna, Tahun 2018. 

 

Faqihuddin, Ahmad. “Membangun Karakter dalam Perspektif Pendidikan 

Islam,” dalam Jurnal al-Risalah: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran 

Islam, Tahun 2021. 

 

Hakim, Alif Lukmanul. “Membangun Karakter Bangsa Melalui 

Implementasi Pendidikan Karakter Islami dalam Keluarga,” dalam 

Jurnal Ta’dib, Tahun 2017. 

 

Kuswandi, Yudi, dan Emma Himayaturrohmah. “Pembudayaan Nilai-Nilai 

Islami dalam Membangun Karakter Bangsa (Studi Kasus di Sekolah 

Menengah Kejuruan Negeri 1 Cimahi).” dalam Jurnal Diklat 

Keagamaan, Tahun 2018. 

 

Lestari, Yuliana Intan. “Bagaimana Pengasuhan Spiritual mampu 

Membangun Karakter yang Baik pada Remaja Muslim?” dalam Jurnal 

Psikologi, Tahun 2019. 

 

Nawali, Ainna Khoiron. “Hakikat, Nilai-Nilai dan Strategi Pembentukan 

Karakter (Akhlak) dalam Islam,” dalam Jurnal Ta’lim: Jurnal Studi 

Pendidikan Islam, Tahun 2018. 

 

Prasasti, Suci. “Kenakalan Remaja dan Faktor Penyebabnya,” dalam 

Prosiding SNBK, Tahun 2017. 

 

Pratama, Dian Arif Noor. “Tantangan Karakter di Era Revolusi Industri 4.0 

dalam Membentuk Kepribadian Muslim,” dalam Jurnal al-Tanzim, 

Tahun 2019. 

 

Sunhaji, Ahmad. “Mendidik Melalui Hati Sebagai Strategi Membentuk 



189 

 

Karakter Bangsa, dalam Jurnal Ilmiah Lingua Idea,” Tahun 2018. 

 

Suparlan, Suparlan. “Membentuk Karakter yang Kokoh Melalui Pendidikan 

Hati,” dalam Jurnal Humanika, Tahun 2022. 

 

Ubabuddin. “Konsep Pendidikan Karakter Perspektif Islam,” dalam Jurnal 

Ta’dib, Tahun 2018.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RIWAYAT HIDUP 

 

Nama    : Anggi Maulana 

Tempat Tanggal Lahir : Cupak, 27 Maret 1996 

Jenis Kelamin   : Laki-laki 

Alamat    : Desa cibeureum, kec. Cugenang,  

kab. Cianjur, Jawa Barat 

Email    : anggi27maulana@gmail.com 

 

Riwayat Pendidikan 

Pendidikan Formal 

1. 2001-2002 : Tk  

2. 2002-2008 : SDN O5 Cupak, Solok, Sumatera Barat. 

3. 2008-2011 : MTsN Koto Baru Solok, Sumatera Barat. 

4. 2011-2014 : MAN/MAPK Koto Baru Padang Panjang, Sumatera Barat. 

5. 2014-2015 : S1-universitas Baihan Aden, Yaman (Syariah). 

6. 2016-2020 : S1-Stiba Arrayah Sukabumi (Pendidikan Bahasa Arab). 

Pendidikan Non formal 

1. 2014-2015 : Ma’had li Arrobitoh Islamiyah, Yaman. 

2. 2020-2022 : Akademi Tafsir Syifaul Qulub. 

 

 

 

 

 

mailto:anggi27maulana@gmail.com


 


