PELAKSANAAN MODEL PENGEMBANGAN KURIKULUM
BERBASIS AL-QUR’AN DALAM MENINGKATKAN KECERDASAN
SPIRITUAL MAHASISWA PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ
JAKARTA

TESIS
Diajukan kepada Program Studi Magister Manajemen Pendidikan Islam
sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Strata Dua
untuk memperoleh gelar Magister Pendidikan (M.Pd.)

Universitas
PTIQ Jakarta

Oleh:
RISANG PUTRA SAHLAN
NIM: 212520105

PROGRAM STUDI MAGISTER MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM
KONSENTRASI MANAJEMEN PENDIDIKAN TINGGI ISLAM
PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA
2025 M./1446 H.



i



ABSTRAK

Risang Putra Sahlan, NIM: 212520105 “Pelaksanaan Model
Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an Dalam Meningkatkan
Kecerdasan Spiritual Mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta.”

Kesimpulan tesis ini adalah implementasi model pengembangan
Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di Universitas PTIQ Jakarta terbukti urgen dan
efektif dalam meningkatkan kecerdasan spiritual mahasiswa pascasarjana.
Melalui strategi pelaksanaan yang sistematis, integratif, dan reflektif, serta
dukungan lingkungan kampus dan peran aktif dosen, mahasiswa menunjukkan
peningkatan signifikan dalam etika, pemahaman agama, dan pengambilan
keputusan berbasis nilai Qur’ani. Meski dihadapkan pada berbagai tantangan,
kurikulum ini berhasil membentuk lulusan yang unggul secara intelektual dan
spiritual.

Berdasarkan penelitian yang dilakukan, diperoleh beberapa temuan
penelitian yaitu: 1) Kurikulum berbasis nilai-nilai Al-Qur'an, melalui tahsin-
tahfidz, tafsir tematik, praktik ibadah, pembelajaran reflektif, dan mentoring
spiritual, efektif membentuk karakter spiritual mahasiswa, 2) Implementasi
kurikulum berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ Jakarta mencakup
perencanaan sistematis, integrasi teori dan praktik, serta evaluasi
berkelanjutan. Strateginya meliputi pembelajaran interaktif, pemanfaatan
teknologi, dan penguatan nilai-nilai Qur'ani. Meski menghadapi kendala latar
belakang dan teknis, universitas terus berinovasi untuk menghasilkan lulusan
yang unggul secara intelektual dan spiritual dengan menjadikan Al-Qur'an
sebagai pedoman hidup, dan 3) Pengembangan kurikulum berbasis Al-Qur'an
di Universitas PTIQ Jakarta berhasil meningkatkan kecerdasan spiritual
mahasiswa pascasarjana. Integrasi nilai-nilai Al-Qur'an, peran dosen, serta
lingkungan kampus yang mendukung mendorong peningkatan etika,
pemahaman agama, dan pengambilan keputusan. Meski menghadapi
tantangan, kurikulum ini efektif membentuk lulusan yang unggul secara
intelektual dan spiritual.

Metodologi yang digunakan dalam penelitian ini adalah Kualitatif.
Data primer pada penelitian ini berupa hasil observasi dan wawancara dengan
mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta dan Manajemen atau dosen
Universitas PTIQ. Data sekunder dalam penelitian ini diperoleh dari studi
dokumentasi, data penelitian sebelumnya, serta sumber yang mendukung.
Teknik analisis data dilakukan dengan metode kualitatif deskriptif. Teknik
pengumpulan data meliputi observasi, wawancara mendalam, dan
dokumentasi.

Kata Kunci: Pengembangan Kurikulum, Kurikulum Berbasis Al-Qur’an,
Kecerdasan Spiritual.

il



v



ABSTRACT

Risang Putra Sahlan, Student ID Number: 212520105
"Implementation of the Al-Qur’an Based Curriculum Development Model in
Improving the Spiritual Intelligence of Postgraduate Students at PTIQ
University Jakarta."

The conclusion of this thesis is that the implementation of the Al-
Quran-based curriculum development model at PTIQ University Jakarta has
proven to be urgent and effective in improving the spiritual intelligence of
postgraduate students. Through a systematic, integrative, and reflective
implementation strategy, as well as the support of the campus environment and
the active role of lecturers, students show significant improvements in ethics,
religious understanding, and decision making based on Qur'anic values.
Despite facing various challenges, this curriculum has succeeded in producing
graduates who excel intellectually and spiritually.

Based on the research conducted, several research findings were
obtained, namely: 1) The curriculum based on the values of the Qur'an, through
tahsin-tahfidz, thematic interpretation, worship practices, reflective learning,
and spiritual mentoring, is effective in forming the spiritual character of
students, 2) The implementation of the Al-Qur'an based curriculum at PTIQ
University Jakarta includes systematic planning, integration of theory and
practice, and continuous evaluation. The strategies include interactive
learning, utilization of technology, and strengthening Qur'anic values. Despite
facing background and technical obstacles, the university continues to innovate
to produce graduates who excel intellectually and spiritually by making the
Qur'an a guide to life, and 3) The development of the Al-Qur'an based
curriculum at PTIQ University Jakarta has succeeded in increasing the spiritual
intelligence of postgraduate students. The integration of the values of the
Qur'an, the role of lecturers, and a supportive campus environment encourages
increased ethics, religious understanding, and decision making. Despite the
challenges, this curriculum is effective in producing graduates who excel
intellectually and spiritually.

The methodology used in this study is Qualitative. Primary data in this
study are the results of interviews and observations with Postgraduate Students
at PTIQ University Jakarta and Management or Lecturers at PTIQ University.
Secondary data in this study were obtained from documentation studies,
previous research data, and supporting sources. The data analysis technique
was carried out using a descriptive qualitative method. Data collection
techniques include observation, in-depth interviews, and documentation.

Keywords: Curriculum Development, Al-Qur'an Based Curriculum, Spiritual
Intelligence.



Vi



Lo

U skl ek (YAYOY Y w0 Il dyga 0By OV Vg il
inalg Ll Sl O g ) ST pend (3 S O30 ) i) 2wl
"5 PTIQ

T ) dezdl el sl by 238 e OF ) WL ) odn ol
) g S e 3 el i e 55T PTIQ a3 oS
oo A BLEYL by dalSlaey dmgie Gkl Gmgliiel D ad Ll Ll
wedlly G (3 ool Cd Ml gl oy iolonald Jadll jgolly msld o1 ity
ety &) adlisd) Slasd) e (20 Jeg a5 il e Sl oA BE ol
Lomgyy G50 (ndsite (5 F (3 et S (el s

(Vi py il il e ) U] ool @ el gl el e 2L
(F32h geddly adodly Gpemdl P e (g S OTA (3 e S gl
By ) Bpasdd) oS 3 W (gl aemsdly () adly sl olleg
(el Llosd 051 PTIQ sl & gl 8 el Gt oy (7 o9l
ey ¢ Jolid) et Ol ma¥l fadSy o enll il (Guladly 31 asy
Joly aadly dldl SLal Agrles e o2 ey TN W) e Loyl SI)
Bl SUs OLE o I35 o Gy G55 (idsine pt s it S0 dnald
O g ) S a3k 3 St PTIQ daslr 3 LA medl psbs =4 (Y
e Bl el A lly (ol 939 (2 S OTAN 08 mas oy Ul ol
e 3 Y8 medl 1 B bl 2y L S sl edlly 33NN 8l
Lomgyy LSS Cdsine ot 2

F o aehl ok 3 Y SLL) Ay Anl il sda (3 et dogidl)
Y| ros S PTIQ axels 3 L)l ol O o o>y oLl
(sl Olalys o e Jsad) @ ui Asll UL LT dnald) (3 ol of 51531
gl sl UL A sl b 5y aastdl jslally il ol oty
35l Ahaadl) SOy WS SUL e G faiSy L ol i)

Lm0 S (G el (Al by tRe-ladl) LS

vii



viii



PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : RISANG PUTRA SAHLAN

NIM ;212520105

Program Studi :  Magister Manajemen Pendidikan Islam
Konsentrasi :  Manajemen Pendidikan Tinggi Islam

Jusul Tesis :  Pelaksanaan Model Pengembangan

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an dalam
Meningkatkan Kecerdasan Spiritual
Mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ
Jakarta

Menyatakan bahwa:

1. Tesis ini adalah murni hasil karya sendiri. Apabila saya mengutip dari
karya orang lain, maka saya akan mencantumkan sumbernya sesuai
dengan ketentuan berlaku.

2. Apabila di kemudian hari terbukti atau dapat dibuktikan tesis ini hasil
jiplakan atau plagiat, maka saya bersedia menerima sanksi atas
perbuatan tersebut sesuai sanksi yang berlaku di universitas PTIQ dan
peraturan perundang-undangan yang berlaku.

Tangerang Selatan, 30 Juni 2025
Yang membuat pernyataan,

ozt {la /
SNEY,  METE .=
U= TEMPEL

B CCAKX219764961

Risang Putra Sahlan

X






TANDA PERSETUJUAN TESIS

PELAKSANAAN MODEL PENGEMBANGAN KURIKULUM
BERBASIS AL QUR’AN DALAM MENINGKATKAN KECERDASAN
SPIRITUAL MAHASISWA PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ
JAKARTA

TESIS
Diajukan kepada Pascasarjana Program Studi Magister Pendidikan Islam
untuk memenuhi syarat-sayarat memperoleh gelar Magister Manajemen
Pendidikan Islam (M.Pd.)

Disusun Oleh:
RISANG PUTRA SAHLAN
NIM: 212520105

Telah selesai dibimbing oleh kami, dan menyetujui untuk selanjutnya dapat

diujikan.
Jakarta, 30 Juni 2025

Menyetujui:
embimbing I, Pembimbing I,
Dr. S‘rlsanlo. M.A. Dr. H. Syamsul Bahri Tanrere, Lc., M.Ed.
} Mengetahui,

Ketua Program Studi

el

Dr. H. Akhmad Shunhaji, M.Pd.1.

xi



Xii



TANDA PENGESAHAN TESIS

PELAKSANAAN MODEL PENGEMBANGAN KURIKULUM
BERBASIS AL-QUR’AN DALAM MENINGKATKAN KECERDASAN
SPIRITUAL MAHASISWA PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ

JAKARTA
Disusun Oleh:
Nama : RISANG PUTRA SAHLAN
NIM : 212520105
Program Studi : Magister Manajemen Pendidikan Islam
Konsentrasi : Manajemen Pendidikan Tinggi Islam

Telah diajukan pada sidang munaqasah pada tanggal:

29 Juli 2025
No. Nama Penguji Jabatﬂ?‘;]l\?{alam ,;l; T;aan
1 PMr-oSfi‘Dr. H. M. Darwis Hude, Rk g e
2 | Dr. Akhmad Shunhaji, M.Pd.I. Penguji I i :
3 lI\)/Ir.P/zlhlmad Zain Sarnoto, MLA., Penguji II __W
4 | Dr. Susanto, M.A. Pembimbing I \ l_ r
5 | Dr. Syamsul Bahri Tanrere, M.Ed. Pembimbing II %
6 | Dr. Akhmad Shunhaji, M.Pd.I. Panitera/Sekretarﬁ'—'\',zj

Jakarta, 4 Agustus 2025
Mengetahui,
Direktur Pascasarjana
Universitas PTIQ Jakarta

N Pe—

Prof. Dr. K. M. Darwis Hude, M.Si.

xiil



X1v



PEDOMAN TRANSLITERASI

Transliterasi Arab-Latin Berdasarkan Surat Keputusan Bersama Menteri
Agama dan Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia Tanggal 12

Januari 1988

Arab Latin Arab Latin Arab Latin
\ . Tidak | , P q
dilambangkan
- b o S 0 k
o t o sy J 1
& ts 0P sh ¢ m
C J P dh O n
C h L th B w
d kh L zh A h
> d e ¢ s a
3 dz d g $ y
5 r ) f - -
Catatan:

a. Konsonan yang ber-syaddah ditulis rangkap, misalnya: <5 ditulis

b.

rabba.

Vokal panjang (mad): fathah (baris di atas) ditulis a atau A, kasrah
(baris di bawah) ditulis 1 atau I, serta dhammah (baris depan) ditulis
dengan 1 atau U, misalnya: 4= & ditulis al-gari’ah.

Kata sandang alif + lam (¥) apabila diikuti oleh huruf gamariah ditulis
al, misalnya: 05l ditulis al-muslimiin. Sedangkan, bila diikuti oleh
huruf syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang mengikutinya,
misalnya: Ja_l ditulis ar-rijal, atau diperbolehkan menggunakan
transliterasi al-qamariyah ditulis al-rijal. Asal konsisten dari awal
hingga akhir.

Ta’ marbuthah (3), apabila terletak di akhir kalimat, ditulis dengan h,
misalnya: 3_3 dtiulis a/-Bagarah. Bila di tengah kalimat ditulis dengan
t, mislanya; JW 88 ditulis zakar al-mal, atau <Ll 5 9 ditulis surat
an-nisda.

XV



XVi



KATA PENGANTAR

Alhamdulillah, segala puji dan rasa syukur penulis panjatkan ke hadirat

Allah Swt. atas limpahan rahmat, petunjuk, serta kekuatan lahir dan batin yang
telah diberikan, sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis ini dengan baik.
Selawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad
Saw., beserta keluarga, sahabat, dan seluruh umatnya yang senantiasa berusaha
konsisten mengikuti ajaran-ajarannya. Aamiin.

Penulis juga menyadari bahwa dalam proses penyusunan tesis ini,

berbagai tantangan dan kesulitan telah dihadapi. Namun, berkat bantuan,
motivasi, serta bimbingan yang begitu berharga dari berbagai pihak, akhirnya
tesis ini dapat diselesaikan. Oleh karena itu, penulis ingin menyampaikan rasa
terima kasih yang sebesar-besarnya kepada:

1.

2.

3.

Prof. Dr. K.H. Nasaruddin Umar, M.A. selaku Rektor Universitas
PTIQ Jakarta.

Prof. Dr. HM. Darwis Hude, M.Si. selaku Direktur Pascasarjana
Universitas PTIQ Jakarta.

Dr. H. Akhmad Shunhaji, M.Pd.I. selaku Ketua Program Studi
Magister Manajemen Pendidikan Islam.

Dr. Susanto, M.A. dan Dr. H. Syamsul Bahri Tanrere, Lc., M.Ed.
selaku dosen pembimbing.

Seluruh civitas akademika Universitas PTIQ Jakarta, baik para dosen
maupun staf.

Segenap pengurus Yayasan Abu Dzar yang telah memberikan motivasi
dan dukungan serta atas bantuannya baik secara moril maupun materil.

xvii



7. Keluarga tercinta, ayahanda Ngatimin dan ibunda Kasih Suharni, dan
istri tersayang Gita Meylindasari serta buah hati Raline, Robith dan
Renajah.

8. Semua pihak yang telah memberikan bantuan, baik secara langsung
maupun tidak langsung, dalam penyelesaian tesis ini.

Akhir kata, penulis menyerahkan segala hasil karya ini kepada Allah
Swt., dengan harapan memperoleh ridha-Nya. Semoga tesis ini dapat
memberikan manfaat bagi penulis sendiri, bagi masyarakat luas, serta bagi
generasi mendatang. Aamiin.

Tangerang Selatan, 30 Juni 2025

Risang Putra Sahlan
Penulis

xviii



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ...t
ABSTRAK ..o e et
PERNYATAAN KEASLIAN TESIS ...
TANDA PERSETUJUAN TESIS ..o
TANDA PENGESAHAN TESIS ...oooiiiiieeeeeee e
PEDOMAN TRANSLITERASI ....oooiiiieeeeee e
KATA PENGANTAR ..oooiiiiieeeeeeeeeeeee et
DAFTARIIST ..o
BAB I PENDAHULUAN ...ttt
Latar Belakang Masalah ............cccooceeviiiiiiniiniiiieeiecees
Identifikasi Masalah ...........ccoevvviviiiiiiiiiiiiiiee e,
Pembatasan dan Rumusan Masalah .............ccccccccoevvvvinnnnnnnnn.
Tujuan Penelitian ..........ccoceeveriiniiiiniineiceeeeece e
Manfaat Penelitian ..........coocovvveiiiiiiiiiiiieee e
KerangKa teOTT ......ceverueeiiriinieiiiciieecee e
Tinjauan Pustaka .........ccceeviieiiiienieeeee e
Metode Penelitian ............cocveeieeiiieeiiiiiiieecceeee e
I. Sistematikan Penulisan ..........cccccccoovviviiiieeiiiieieeeeee e
BAB Il PENGEMBANGAN KURIKULUM BERBASIS AL
QUR AN L
A, KUuriKulum ....oooeeeiiicccec e
1. Pengertian Kurikulum ..........ccccccoeviiiiniiiiniiiieccc e,
2. Landasan Filosofis Kurikulum ..............cccccoooviiiiiiiiinnennn,

TOTmOOw >

XiX



3. Teori Pengembangan Kurikulum ..........cccocooviniininninnnne.
4. Tahapan Pengembangan Kurikulum ...........ccccooevveenennnnenn.
B. Pengembangan Kurikulum Berbasis Al Quran ..............c.c.....
1. Pengertian Kurikulum Berbasis Al Quran ............c............
2. Metode Pembelajaran Dalam Al Quran ...........cccccoeeeennee.
3. Penerapan Kurikulum Pada Masa Nabi Dan Contoh
Penerapan Masa Sekarang ............cccoceevievieniieniienieeieenne,
C. Prinsip-pronsip Pengembangan Kurikulum Berbasis al Quran
D. Komponen Kurikulum Berbasis al Quran ............ccccooennenee.
E. Urgensi al Quran Sebagai Sumber Kurikulum Pendidikan ......
1. Al Quran Sebagai Sumber [lmu Pengetahuan ....................
2. Al Quran Merubah Prilaku Manusia ..........cccccceevveeeieennnnne.
3. Urgensi KBQ dalam Meningkatkan Kecerdasan Spiritual
BAB III KECERDASAN SPIRITUAL .....ccoiiiiiiiiiiiieieeen
Definisi Kecerdasan Spiritual ...........cccceeveviiieniiniienienieene,
Karakteristik dan Manfaat Kecerdasan Spiritual ......................
Kecerdasan Spiritual dalam Islam ............ccccooeviiiiiiniiiniiennn.
Komponen Kecerdasan Spiritual .........cccccceeevvievciieniiieecieeee.
Indikator Kecerdasan Spiritual ...........cccccceeeiieniiniiinienireienne,
Faktor yang Mempengaruhi Kecerdasan Spiritual ...................
Konsep Pendidikan Kecerdasan Spiritual Menurut Lukman
Al-Hakim dan Imam Al-Ghazali ..........ccocooviniinninie.
1. Konsep Pendidikan Spiritual Menurut Lukman Al-Hakim
(dalam Surah Lukman) ...
2. Konsep Kecerdasan Spiritual Menurut Imam Al-Ghazali ..
H. Relevansi SQ dengan IQ dan EQ dalam Pengembangan KBQ

OEETAW

BAB IV  PELAKSANAAN MODEL PENGEMBANGAN
KURIKULUM BERBASIS AL QUR’AN DALAM UPAYA
MENINGKATKAN KECERDASAN SPIRITUAL MAHASISWA
PASCASARJANA DI UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA ...............
A. Deskripsi Umum Objek Penelitian ..........cccoceveeveniincincnnenne

1. Sejarah Pascasarjana PTIQ Jakarta .........ccccoeevveviieennnnnnne.

2. Letak Geografis Pascasarjana PTIQ Jakarta ..........c..ccc.c......

3. Lambang dan Makna Universitas PTIQ Jakarta ..................

4. Kurikulum Pascasarjana PTIQ Jakarta ........................

B. Temuan Penelitian ...

1. Urgensi Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum
Berbasis Al-Quran ...,

XX

91
91
91
93
94
95
102



2. Strategi Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum
Berbasis Al-Quran ..o, 112
3. Peningkatan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa Pascasarjana
Melalui Pengembangan Kurikulum Berbasis Al Qur’an Di
Universitas PTIQ Jakarta ................ccooiiiiiiiiiinn, 122
C. Pembahasan Hasil Penelitian .................c..co 131
1. Urgensi Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum
Berbasis Al-Quran Dalam Meningkatkan Kecerdasan
Spiritual Di Universitas PTIQ Jakarta ......................... 131
2. Strategi Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum
Berbasis Al-Quran Dalam Meningkatkan Kecerdasan
Spiritual Di Universitas PTIQ Jakarta

........................................................................ 139
3. Peningkatan kecerdasan spiritual mahasiswa pascasarjana
melalui pengembangan kurikulum berbasis Al Qur’an di
Universitas PTIQ Jakarta ....................c.oooiiiia. 149
BAB VPENUTUP ... 163
AL KeSIMPulan .......c.c.coocviiiiiiiiiiieee e 163
B. Implikasi hasil Penelitian ............cccoocveviiiniiiniiiinieeieeeeeieee, 164
C. SATAN .eiiiiiiiiieeee et 164
DAFTAR PUSTAKA ..o 167
LAMPIRAN
DAFTAR RIWAYAT HIDUP

XX1



xxii



BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Pendidikan dewasa ini dihadapkan pada tantangan berat tentang apa
yang harus diajarkan dan bagaimana memenejnya. Nilai-nilai yang akan
diajarkan dan cara menyusunnya menjadi bagian yang terpenting untuk
diperhatikan oleh para perencana pendidikan. Tuntutan akan pendidikan
modern dan sekuler serta praktik pembelajaran tradisional di dunia Islam
saat ini telah menimbulkan tekanan yang kuat baik positif maupun negatif
terhadap isi kurikulum. Adanya tuntutan tersebut membutuhkan prinsip
yang bisa mengcover dan pada akhirnya bisa membentuk kurikulum yang
utuh dan koheren. Aspek lain yang menjadi pusat perhatian pendidikan
yang berhubungan dengan struktur adalah cara menyusun kurikulum.
Sehingga tercapai tujuan inti dari pendidikan, yaitu memberikan anak
didik sebuah kerangka konseptual dalam rangka memahami dunia dimana
mereka hidup dan peran yang bisa mereka lakukan di dalamnya. Hal ini
berarti pembelajaran harus menggiring anak didik menemukan koneksi
atau hubungan dan makna yang lebih luas yang selalu muncul dalam
pembelajaran mereka. Ini merupakan sifat desain inti.

Oleh karena itu, kurikulum pendidikan harus disusun sesuai dengan
perkembangan alami anak didik dari pada sekadar disiplin-disiplin
akademik dan norma-norma ansich. Sehubungan dengan itu, maka
kurikulum pendidikan juga harus disusun berdasarkan kerangka pedoman
besar. Kerangka tersebut merepresentasikan pertanyaan-pertanyaan besar



dan komponen-komponen esensial dalam membentuk kepribadian yang
kokoh dan seimbang yang merepresentasikan konsep pendidikan inti dan
kritis yang selayaknya memang dikembangkan dalam sebuah kurikulum.

Dalam sistem pendidikan yang merupakan rekayasa dalam
pembentukan insan kamil, kurikulum merupakan salah satu komponen
pokok yang juga memiliki beberapa komponen tertentu yang satu sama
lain saling melengkapi. Komponen kurikulum dalam pendidikan memiliki
peran dan posisi yang penting, karena merupakan operasionalisasi tujuan
yang dicita-citakan, bahkan tujuan tidak akan tercapai tanpa keterlibatan
kurikulum pendidikan.

Sejalan dengan konsep merencanakan masa depan ummat, maka
pendidikan Islam harus memiliki seperangkat isi atau bahan yang akan
ditransformasi kepada peserta didik agar menjadi kepribadian yang sesuai
dengan idealitas Islam. Oleh karena itu perlu dirancang suatu bentuk
kurikulum pendidikan Islam yang sepenuhnya mengacu pada Al-Qur’an.

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an untuk meningkatkan kecerdasan
spiritual. Mengembangkan kurikulum berdasarkan Al-Qur’an melibatkan
pengintegrasian ajaran dan prinsip-prinsip Al-Qur’an ke dalam berbagai
mata pelajaran dan kegiatan untuk mendorong pertumbuhan dan
pemahaman spiritual di kalangan siswa. Hal ini dapat mencakup
memasukkan ayat-ayat Al-Qur’an, cerita-cerita, dan pelajaran moral ke
dalam mata pelajaran yang berbeda, menciptakan pendekatan holistik
terhadap pendidikan yang memupuk perkembangan akademis dan
spiritual. Dengan menekankan nilai-nilai seperti kasih sayang, empati, dan
perilaku etis yang diturunkan dari Al-Qur’an, siswa dapat memupuk
hubungan yang lebih dalam dengan keyakinan mereka dan
mengembangkan pedoman moral yang kuat. Selain itu, mengintegrasikan
praktik spiritual seperti doa, refleksi, dan pengabdian masyarakat ke dalam
kurikulum dapat lebih meningkatkan kecerdasan spiritual dan
kesejahteraan siswa secara keseluruhan.

Al-Qur'an menurut definisinya adalah kitab suci dan bagian penting
dalam kehidupan umat Islam. Bagi umat Islam, Al-Qur’an yaitu petunjuk,
hukum dan perintah, pedoman perilaku dan akhlak, serta mengandung
filsafat agama. Sebagian besar isi Al-Qur'an adalah mengenai Tuhan,
sifatsifat-Nya, dan hubungan manusia dengan-Nya. Selain itu, Al-Qur’an
memuat tuntunan bagi para pengikutnya, kisah para nabi dan para
pendahulu, serta kabar baik bagi orang-orang beriman dan peringatan bagi
orang-orang kafir. Al-Qur'an, yaitu obat dari berbagai macam masalah
yang kita hadapi di dunia.

Upaya pembelajaran Al-Qur’an yang berlangsung pada jenis
pendidikan formal pada semua jenjang dari pendidikan dasar hingga
perguruan tinggi memiliki tingkat urgensi yang sangat tinggi, mengingat



upaya pembelajaran Al-Qur’an merupakan pondasi yang sangat
menentukan bagi keberhasilan pengembangan karakter pada tahap-tahap
selanjutnya dalam pendidikan selanjutnya hingga dalam dunia kerja.

Fungsi utama Al-Qur’an adalah sebagai hidayah (petunjuk) bagi
manusia dalam mengelola hidupnya di dunia secara baik, dan merupakan
rahmat untuk alam semesta, di samping pembeda antara yang hak dan
yang batil, juga sebagai penjelas terhadap sesuatu, akhlak, moralitas, dan
etika-etika yang patut dipraktikkan manusia dalam kehidupan mereka.
Penerapan semua ajaran Allah itu akan membawa dampak positif bagi
manusia sendiri.! Membaca Al-Qur’an memiliki kekuatan untuk
mengubah sikap seseorang. Ketika seseorang membaca Al-Qur’an dengan
baik maka akan berpengaruh pada psikologis jiwa dan berujung pada
peningkatan kecerdasan spiritualnya.?

Kecerdasan adalah modal besar dalam memperoleh berbagai ilmu
pengetahuan yang sangat penting dan berguna dalam berbagai aspek
kehidupan. Manusia memiliki beberapa kecerdasan yakni kecerdasan
intelektual (IQ), kecerdasan emosional (EQ), dan kecerdasan spiritual
(SQ). Ketiga kecerdasan tersebut merupakan satu kesatuan yang tidak bisa
dipisahkan. Ibarat iman yang terbentuk dari tiga unsur yang tidak
terpisahkan yaitu pembenaran dengan hati, ikrar dengan lisan, dan
perbuatannya dengan anggota badan. Seorang muslim hendaknya
memiliki kecerdasan spiritual yang baik dalam menapaki tangga-tangga
penghambaan kepada Allah Swt. Kehadiran pendidikan diyakini sebagai
solusi untuk meningkatkan kualitas. Kecerdasan spiritual merupakan
bagian yang sangat penting bagi kehidupan manusia karena dengan
mengembangkan kecerdasan spiritual akan membuat manusia menjunjung
tinggi nilai-nilai dan norma kehidupan.

Spiritual Quotient sebagai kecerdasan untuk menghadapi persoalan
makna atau value yaitu kecerdasan untuk menempatkan perilaku dan
hidup kita dalam konteks makna yang lebih luas dan kaya, kecerdasan
untuk menilai bahwa tindakan atau jalan hidup seseorang lebih bermakna
dibandingkan dengan yang lain atau dengan kata lain kecerdasan spiritual
membimbing manusia menuju kedamaian hidup.’ Dengan memiliki
kecerdasan spiritual berarti kita mampu memaknai sepenuhnya makna dan
hakikat kehidupan yang kita jalani dan kemanakah kita akan pergi dan
orang yang memiliki kecerdasan spiritual akan menjadi orang yang

! Rif’at Syauqi Nawawi, Kepribadian Qur’ani, Jakarta: Amzah, 2011, hal. 240.

2 M. Quraish Shihab, Secercah Cahaya llahi; Hidup Bersama Al-Qur’an, Bandung:
Mizan, 2013, hal. 18.

3 Sri Tuti Rahmawati dan Ahmad Zain Sarnoto, “Kecerdasan Spiritual Perspektif Al-
Qur’an,” dalam Madani Institutte: Jurnal Politik, Hukum, Pendidikan, Sosial Dan Budaya,
Vol. 9 No. 2 Tahun 2020, hal. 64.



bijaksana dalam menyikapi persoalan hidup. Sehingga dengan memiliki
kecerdasan spiritual kita akan mampu menemukan jati diri kita sehingga
kita akan mampu menjadi orang yang bijaksana dalam bertindak.

Urgensi spiritual dalam pendidikan juga dapat dilihat dalam
pengertian pendidikan yang ada di UU Sisdiknas No. 20 tahun 2003 pasal
1. Melalui UU Sisdiknas tersebut dapat kita lihat juga bahwa salah satu
tujuan pendidikan yaitu mengembangkan kekuatan spiritual yang bisa
diperoleh melalui kegiatan keagamaan yang nantinya diharapkan akan
terbentuk kekuatan spiritual keagamaan. Tetapi tidak banyak sekolah yang
mengembangkan kecerdasan spiritual, hal ini dikarenakan pendekatan,
strategi dan metode yang digunakan masih mengarah pada kecerdasan
intelektual saja dan saat ini mungkin terbatas hanya di sekolah Islam
ataupun di pesantren yang mengembangkan kecerdasan spiritual.

Kecerdasan spiritual merupakan sasaran utama dalam pembelajaran
selain kecerdasan intelektual dan emosional. Sebab, kecerdasan spiritual
yang baik dapat memunculkan kesadaran seseorang untuk mengamalkan
ilmu yang dipelajari dan diajarkan. Oleh karena itu, peserta didik yang
memiliki kecerdasan spiritual tinggi mampu untuk merasa hidupnya
sangat indah, penuh makna, dan setiap langkahnya bernilai ibadah.
Dengan keadaan ini, mahasiswa tidak pernah merasa tertekan dalam
hidupnya, semua dijalani dengan penuh optimis, tidak frustasi ketika
rencananya gagal, apalagi pesimis dan tidak pernah berhenti berusaha dan
berdoa, serta berusaha dengan mengikuti petunjuk dari Allah.

Hubungan manusia dengan Tuhan merupakan salah satu bentuk
kecerdasan spiritual. Kebutuhan spiritual ini merupakan kehidupan
mendasar yang harus dimiliki seorang manusia dalam menjalani
kehidupannya dan juga sebagai pedoman dalam menentukan arah tujuan
hidup yakni, kebahagiaan dunia dan akhirat. Dalam menjalani kehidupan
manusia tidak terlepas dengan yang namanya bergantung kepada-Nya,
misalnya setiap tertimpa musibah maka manusia akan senantiasa meminta
pertolongan kepada-Nya.

Dalam pandangan Islam, kecerdasan spiritual (SQ) bisa disebut
dengan ruh. Ruh merupakan hal yang kasat mata dan tidak dapat diketahui
wujudnya maupun keberadaannya. Ruh dikenal sangat erat kaitannya
dengan konsep Ketuhanan, ruh merupakan hubungan manusia dengan
dang pencipta yaitu Tuhan. Ruh merupakan esensi dalam kehidupan
manusia.

Kecerdasan spiritual yang akan melahirkan ucapan-ucapan
transcendental. Ucapan ucapan yang bila didengar akan mendekatkan
pemahaman bahkan keberadaan sang Khaliq disisi manusia, bahwa Ia
hadir ditengah-tengah manusia Ia menjawab semua do’a-do’a manusia
jika manusia memohon dan berdo’a padanya. la sangat menyadari bahwa



semua ucapan yang keluar dari mulut dan lisannya memiliki dua
konsekwensi, baik itu konsekwensi vertical maupun konsekwensi
horizontal. Adapun konsekwensi vertical, bahwa ia menyakini ucapannya
mendapat pengawasan yang ketat dari para malaikat.

Kecerdasan spiritual merupakan kemampuan yang sempurna dari
perkembangan akal budi untuk memikirkan hal-hal di luar alam materi
yang bersifat ketuhanan yang memancarkan energi batin untuk
memotivasi lahirnya ibadah dan moral. Untuk benar-benar merencanakan
pola pengembangan kecerdasan spiritual dengan kesadaran spiritualitas
agama, maka perguruan tinggi harus melakukan upaya yang disengaja dan
terencana untuk membangun spiritualitas agama, atau lebih dikenal dalam
konteks ini kecerdasan spiritual. Mempertimbangkan semua faktor dan
menyadari  ciri-ciri  pertumbuhan  spiritual pribadi siswa dan
perkembangan secara keseluruhan. Telah ditentukan sebelumnya bahwa,
dalam suasana spiritual keagamaan, masa pelajar merupakan masa untuk
merekonstruksi cita-cita spiritual yang dapat bertanggung jawab secara
sosial agar dapat menjalani kehidupan yang bermakna di hadapan orang
tua, teman sebaya, lawan jenis, dan Yang Maha Kuasa.

Kecerdasan spiritual akan membawa dampak baik bagi diri seseorang
karena akan menimbulkan sikap positif dalam diri seperti tanggung jawab,
kemandirian, kejujuran, dan optimalisasi kebebasan dalam berkeuangan.
Tantangan untuk menemukan bentuk pendidikan spiritual keagamaan dan
karakter di perguruan tinggi juga semakin sulit, ketika dosen dan
mahasiswa tidak bisa ada dalam satu hubungan yang lebih dekat karena
dosen yang cukup sibuk dan jumlah mahasiswa yang cukup besar di dalam
kelas. Ditambah lagi, mahasiswa sendiri sedang berada dalam masa
peralihan yang membawa kepada karakteristik pribadi yang unik dan
kadang sulit dimengerti. Namun demikian, tantangan-tantangan itu tidak
boleh menjadi suatu pemakluman bagi pelaksanaan pendidikan spiritual
keagamaan dan karakter di perguruan tinggi. Hal itu merupakan suatu
tujuan pendidikan di negara untuk mengembangkan potensi spiritual
keagamaan peserta didik. Sehingga jika terjadi pengabaian di dalamnya,
tujuan pendidikan itu tidak akan tercapai secara sempurna dan holistik.*

Media sosial memberi andil dalam degradasi moral, dari anak-anak,
remaja, hingga orang dewasa. Meski media sosial memiliki manfaat,
namun juga menyimpan risiko besar, seperti paparan konten yang tidak
sesuai nilai pendidikan dan spiritual, seperti kekerasan, pornografi, hoaks,
serta ujaran kebencian. Akibatnya, dapat mengalami kecanduan gadget,
gangguan fisik dan mental, mudah marah, hingga risiko keamanan seperti

4 Simon M. Tampubolon, “Mengembangkan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa di
Perguruan Tinggi,” dalam Jurnal Humaniora, Vol. 4 No. 2 Tahun 2013, hal. 1203-1211.



perundungan daring, pelecehan, penipuan, dan eksploitasi. Selain itu,
media sosial juga dapat merenggangkan keharmonisan keluarga.’

Menurut Syaepul Manan, salah satu faktor yang menyebabkan
kemerosotan akhlak di tengah masyarakat adalah kurangnya pengawasan
dari berbagai elemen, yang berujung pada rendahnya respons terhadap
ajaran agama. Kondisi ini mencerminkan lemahnya kualitas pendidikan
agama, yang seharusnya mampu menanamkan nilai-nilai spiritual, namun
kehilangan pengaruhnya karena minimnya kesadaran beragama di
kalangan masyarakat.

Untuk mengatasi krisis moral dan spiritual, pemerintah telah
mengupayakan perbaikan melalui berbagai kebijakan pendidikan. Hal ini
sejalan dengan UU No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional, yang menyatakan bahwa pendidikan bertujuan membentuk
manusia yang beriman, bertakwa, berakhlak mulia, serta cerdas, mandiri,
dan bertanggung jawab sebagai warga negara. Salah satu upaya yang
dilakukan adalah reformasi kurikulum di Indonesia, yang telah mengalami
12 kali perubahan, diantaranya kurikulum Rencana Pelajaran tahun 1947,
kurikulum CBSA 1984, Kurikulum K-94 tahun 1994, Kurikulum Berbasis
Kompetensi (KBK) tahun 2004, Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan
(KTSP) tahun 2006, Kurikulum K-13 tahun 2013, dan terakhir kurikulum
Merdeka (IKM) tahun 2022.”7 Perubahan ini salah satu tujuannya adalah
menyesuaikan dengan kebutuhan bangsa dan masukan berbagai pihak,
khususnya dalam penguatan nilai spiritual.

Kenyataannya, berbagai upaya pemerintah masih menghadapi banyak
hambatan dan belum menunjukkan hasil yang optimal, sebagaimana
tergambar dari berbagai permasalahan yang telah disebutkan sebelumnya.
Oleh karena itu, diperlukan keterlibatan aktif dari semua pihak terkait.
Dalam hal ini, lembaga pendidikan, khususnya lembaga pendidikan
berbasis Islam, memiliki peran penting dalam merancang dan menerapkan
kurikulum yang mendukung tujuan tersebut, salah satunya berbasis Al-
Qur’an.

Kesehatan mental yang baik membantu seseorang mengenali potensi
diri, menghadapi tekanan hidup, dan menjalani aktivitas secara produktif.
Namun, data menunjukkan bahwa sekitar 450 juta orang di dunia
mengalami gangguan mental dan perilaku. Berdasarkan laporan WHO

5 Endah Triastuti, et.al., Kajian Dampak Penggunaan Media Sosial Bagi Anak dan
Remaja, Jakarta: Puskakom, 2017, hal. 70-80.

¢ Syaepul Manan, “Pembinaan Akhlak Mulia Melalui Keteladanan dan Pembiasaan,”
dalam Jurnal Pendidikan Agama Islam -Ta’lim, Vol. 15 No. 1 Tahun 2017, hal. 50.

7 Muhammedi, “Perubahan Kurikulum Di Indonesia: Studi Kritis Tentang Upaya
Menemukan Kurikulum Pendidikan Islam Yang Ideal,” dalam Jurnal Raudhah, Vol. IV No. 1
Tahun 2016, hal. 49.



wilayah Asia Pasifik (SEARO), India mencatat jumlah kasus depresi
tertinggi dengan 56.675.969 orang (sekitar 4,5% dari populasi), sedangkan
Maldives mencatat jumlah terendah yaitu 12.739 kasus (3,7%). Di
Indonesia sendiri, terdapat sekitar 9.162.886 kasus atau 3,7% dari total
penduduk.® kesehatan mental berkaitan erat dengan kecerdasan spiritual
(SQ), karena SQ membantu seseorang menemukan makna hidup,
mengelola emosi, dan menghadapi tekanan batin dengan lebih bijak, yang
semuanya mendukung kondisi mental yang sehat.

Hasil penelitian Garima,’ menunjukkan bahwa kecerdasan spiritual
berpengaruh terhadap efikasi diri seseorang yang menyatakan bahwa
kecerdasan spiritual membuat seseorang bisa mengkritisi apa yang ada dan
apa yang mungkin akan terjadi, dan menjadikan orang tersebut
membayangkan kemungkinan yang akan terjadi, hal itu yang merubah
pola pikir sehingga merasa sanggup dan percaya diri dalam menyelesaikan
masalah dalam situasi apapun.

Pada sebuah penelitian yang dilakukan dalam beberapa lembaga
pendidikan menunjukkan bahwa rata-rata 48,67% mahasiswa memiliki
kecerdasan spiritual dan 51,33% mahasiswa tidak memiliki kecerdasan
spiritual. Mahasiswa yang tidak memiliki kecerdasan spiritual sebanyak
76,67% mahasiswa tidak mengerjakan ujian dengan jujur dan belum
menyadari bahwa Allah melihat setiap perbuatan manusia. Salah satu ciri
seseorang mempunyai kecerdasan spiritual yang tinggi akan selalu
merasakan kehadiran Allah SWT. Selain merasakan hadiran Allah
seseorang yang cerdas spiritualnya juga mempunyai rasa empati yang
tinggi. Rendahnya rasa empati mahasiswa terhadap teman terlihat dari
pernyataan nomor tiga sebesar 53,33% mahasiswa tidak mengajari
temannya yang lamban dalam menerima atau manangkap suatu
pelajaran.'” Kecerdasan spiritual berpengaruh terhadap indeks prestasi
mahasiswa. Semakin tinggi kecerdasan spiritual mahasiswa maka akan
semakin tinggi indeks prestasi mahasiswa. Hal tersebut dikarenakan
kecerdasan spiritual dapat membantu mahasiswa dalam mengambil

8 Asa Nurhayati, et.al., “Analisis Kondisi Kesehatan Mental di Indonesia dan Strategi
Penanganannya,” dalam Student Research Journal, Vol. 2 No. 3 Tahun 2024, hal. 29.

 Gupta Garima, “Spiritual Intelegence, and Emotional Intelegence to Self Efficacy
and Self-Regulation Among College Students,” dalam International Journal of Social Sciences
& Interdisciplinary Research, Vol. 1 No. 2 Tahun 2012, hal. 131.

19 Rimelvi dan Dessi Susanti, “Pengaruh Kecerdasan Spiritual dan Minat Belajar
terhadap Motivasi Belajar Siswa Kelas X Pada Mata Pelajaran Ekonomi,” dalam Ejournal
UNP, Vol. 3 No. 4 Tahun 2020, hal. 490.



keputusan yang baik dan bijaksana sehingga dapat mempengaruhi indeks
prestasi mahasiswa.'!

Di perguruan tinggi tempat berlangsungnya pendidikan tinggi, usaha
sadar dan terencana untuk mengaktifkan mahasiswa secara khusus dalam
konteks aspek spiritual keagamaan dan karakter lainnya, masih terus
mencari bentuk yang efektif dan efesien. Hal ini dikarenakan luas dan
beragamnya disiplin ilmu di perguruaan tinggi, ditambah lagi dengan
kebhinekaan mahasiswa yang datang dari berbagai daerah, agama, dan
latar belakang sosial.

Tantangan untuk menemukan bentuk pendidikan spiritual keagamaan
dan karakter di perguruan tinggi juga semakin sulit, ketika dosen dan
mahasiswa tidak bisa ada dalam satu hubungan yang lebih dekat karena
dosen yang cukup sibuk dan jumlah mahasiswa yang cukup besar di dalam
kelas. Ditambah lagi, mahasiswa sendiri sedang berada dalam masa
peralihan yang membawa kepada karakteristik pribadi yang unik dan
kadang sulit dimengerti. Namun demikian, tantangan-tantangan itu tidak
boleh menjadi suatu pemakluman bagi pelaksanaan pendidikan spiritual
keagamaan dan karakter di perguruan tinggi. Hal itu merupakan suatu
tujuan pendidikan di negara untuk mengembangkan potensi spiritual
keagamaan mahasiswa.

Secara tidak langsung bisa dikatakan bahwa kecerdasan spiritual
dapat berpengaruh terhadap indeks prestasi mahasiswa. Hal tersebut
dikarenakan kecerdasan spiritual dapat membantu mahasiswa dalam
mengambil keputusan yang baik dan bijaksana sehingga dapat
mempengaruhi indeks prestasi mahasiswa.

Manakala dibandingkan dengan data beberapa penelitian
menunjukkan bukti adanya pendidikan saat ini belum berhasil membentuk
generasi muda indonesia yang cerdas spiritual. Jadi, disinilah tanggung
jawab lembaga pendidikan khususnya lembaga pendidikan Islam harus
memperhatikan tentang masa depan generasi bangsa ini dengan
membekalinya kecerdasan yang memungkinkan mereka untuk meraih
masa depannya yang cerah yakni dengan kecerdasan spiritual.

Kurikulum pendidikan berbasis Al-Qur’an yang diterapkan di
lembaga-lembaga pendidikan tinggi Islam merupakan salah satu upaya
dalam meningkatkan kualitas kecerdasan spiritual. Hal ini karena proses
pembelajaran yang dijalankan mendukung tumbuhnya spiritualitas dalam
diri mahasiswa. Umumnya, lembaga pendidikan Islam tidak hanya
berfokus pada penyampaian pengetahuan intelektual semata, tetapi juga

11 Novi Ilham Madhuri, “Pengaru Kecerdasan Emosional, Kecerdasan Spiritual dan
Perilaku Belajar terhadap Indeks Prestasi Komulatif Mahasiswa,” dalam Jurnal JPEKA, Vol.
01 No. 01 Tahun 2017, hal.31-43.



memberi perhatian pada pembentukan nilai-nilai spiritual, baik secara
langsung maupun tidak langsung. Dengan demikian, anak-anak tidak
tumbuh dalam kondisi kering secara spiritual yang dapat menjauhkan
mereka dari hubungannya dengan Sang Pencipta. Hubungan spiritual
tersebut dapat ditumbuhkan melalui pelaksanaan kurikulum yang
mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur’an dalam kegiatan pembelajaran.

Universitas PTIQ Jakarta salah satu lembaga pendidikan tinggi yang
mengembangkan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an yang tidak hanya
menitikberatkan pada aspek akademik, tetapi juga pada pembinaan
karakter dan spiritualitas mahasiswa. Melalui integrasi nilai-nilai Al-
Qur'an dalam proses pembelajaran, universitas ini berupaya mencetak
lulusan yang unggul dalam ilmu pengetahuan serta berlandaskan pada
nilai-nilai Qur'ani.

Berdasarkan wuraian tersebut, peneliti tertarik untuk melakukan
penelitian terkait dengan judul “Pelaksanaan Model Pengembangan
Kurikulum Berbasis Al-Qur’an dalam Meningkatkan Kecerdasan
Spiritual Mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta” dengan
mempertimbangkan beberapa alasan yang mendasar. Pertama, adanya
kebutuhan untuk mengembangkan kurikulum yang tidak hanya
menekankan aspek kognitif, tetapi juga spiritual. Dalam konteks krisis
moral dan disorientasi nilai yang melanda generasi muda, pendidikan
berbasis nilai-nilai Al-Qur’an menjadi sangat relevan.'> Kecerdasan
spiritual memiliki peran strategis dalam membentuk pribadi yang utuh dan
berintegritas.'?

Kedua, jenjang pascasarjana merupakan fase strategis dalam
pembentukan kepribadian akademik dan moral mahasiswa. Namun,
pembinaan spiritual di tingkat ini sering kurang mendapat perhatian.
Universitas PTIQ Jakarta, sebagai institusi berbasis Qur’ani, memberikan
ruang ideal untuk meneliti bagaimana kurikulum dapat dikembangkan
agar nilai-nilai Al-Qur’an mampu menginternalisasi kecerdasan spiritual
mahasiswa.

Ketiga, Al-Qur’an sebagai sumber utama pendidikan Islam
mengandung nilai-nilai universal yang dapat dijadikan dasar dalam
penyusunan kurikulum yang komprehensif. Pengembangan Kurikulum
Berbasis Al-Qur’an selaras dengan pendekatan integratif antara ilmu dan

12 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium
Baru, Jakarta: Logos, 2012.

13 Danah Zohar dan Ian Marshall, Kecerdasan Spiritual (SQ): Memanfaatkan
Kecerdasan Spiritual Dalam Berpikir Integralistik dan Holistik Untuk Memaknai Kehidupan,
Bandung: Mizan, 2007.



10

agama, sebagaimana dikembangkan dalam berbagai model pendidikan
Islam kontemporer.'*

Berdasarkan alasan tersebut, penelitian ini diharapkan dapat

memberikan kontribusi konseptual dan praktis dalam pengembangan
Kurikulum Berbasis Al-Qur’an untuk meningkatkan kecerdasan spiritual
mahasiswa.

B. Identifikasi Masalah

Dari beberapa uraian yang dikemukakan pada latar belakang, maka

dapat diidentifikasi masalah-masalah sebagai berikut:

l.

(98]

Perubahan kurikulum sebanyak 12 kali belum menjadi solusi konkret
kemajuan pendidikan di Indonesia, salah satunya dalam
meningkatkan kecerdasan spiritual.

Kurangnya kesadaran perguruan tinggi dalam mendukung kecerdasan
spiritual mahasiswanya.

Krisis kecerdasan spiritual dalam dunia Pendidikan Tinggi.

Dampak media sosial terhadap penurunan nilai-nilai spiritual
dirasakan oleh berbagai kalangan, mulai dari anak-anak, mahasiswa,
hingga orang dewasa.

Kasus gangguan kesehatan mental cukup memprihatinkan, salah
satunya disebabkan oleh rendahnya tingkat kecerdasan spiritual.
Lembaga Pendidikan Tinggi dalam meningkatkan kecerdasan
spiritual mahasiswa masih memerlukan suatu pengembangan-
pengembangan kurikulum, salah satunya berbasis Al-Qur’an.
Adanya anggapan di tengah masyarakat bahwa kecerdasan spiritual
terbatas pada hal ibadah, tidak mencakup karakter dan etos kerja.

C. Pembatasan dan Perumusan Masalah

1.

Pembatasan Masalah
Agar penelitian lebih terfokus dan tidak meluas dari pembahasan
dimaksudkan, maka tesis ini membataskan ruang lingkup penelitian
yakni “Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-
Qur’an dalam Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa
Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta” dengan pembatasan masalah
sebegai berikut:
a. Implementasi pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di
Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta.
b. Peningkatan kecerdasan spiritual mahasiswa pascasarjana
Universitas PTIQ Jakarta melalui Implementasi pengembangan
Kurikulum Berbasis Al-Qur’an.

4 Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Sekolah,

Madrasah, dan Perguruan Tinggi, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2009.



11

2. Perumusan Masalah
Berdasarkan uraian di atas maka didapat rumusan masalah,
yaitu sebagai berikut: Bagaimana pelaksanaan model pengembangan
Kurikulum Berbasis Al-Qur’an dalam meningkatkan kecerdasan
spiritual mahasiswa pascasarjana di Universitas PTIQ Jakarta?.

D. Tujuan Penelitian
Tujuan dilaksanakannya penelitian ini yaitu sebagai berikut:

1. Mengurai urgensi pelaksanaan model pengembangan Kurikulum
Berbasis Al-Qur’an dalam meningkatkan kecerdasan spiritual di
Universitas PTIQ Jakarta.

2. Mengurai strategi pelaksanaan model pengembangan Kurikulum
Berbasis Al-Qur’an.

3. Menganalisa peningkatan kecerdasan spiritual mahasiswa
pascasarjana melalui pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an
di Universitas PTIQ Jakarta.

E. Manfaat Penelitian

Penulis berharap dari penelitian ini bahwa penelitian ini mampu

membawa manfaat bagi pihak terkait, maupun pihak akademik atau pihak

yang memutuhkan. Berikut adalah manfaat dari penelitian ini:

1. Manfaat Teoritis
Penlitian ini diharapkan dapat memberi masukan tentang
Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an Dalam Meningkatkan
Kecerdasan Spiritual Mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ
Jakarta.

2. Manfaat Praktis
Secara praktis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan informasi
dan menambah khazanah keilmuan terhadap studi Manajemen
Pendidikan Islam.

F. Kerangka Teori

Permasalahan kecerdasan spiritual terjadi atas disfungsi lingkungan
seseorang, baik dalam lingkungan lembaga Pendidikan, keluarga dan
masyarakat. Tuntutan perkembangan zaman menuntut fungsi keluarga,
Masyarakat, dan lembaga pendidikan dalam menunaikan harapan dari
tujuan pendidikan. Terjadinya berbagai perilaku amoral dikalangan
masyarakat menggambarkan rendahnya kecerdasan spiritual sehingga
lingkungan pendidikan tersebut dituntut untuk dapat membekali manusia
tidak hanya intelektualnya melainkan juga dituntut untuk dapat
membentuk, mengembangkan dan meningkatkan moral, karakter, akhlak,



12

dan kepribadian serta perilaku baik lainnya didorong atas jiwa yang stabil
yang disebut dengan kecerdasan spiritual.

Perilaku sebagai cerminan spiritual tersebut terbentuk melalui unsur
internal sebagai fitrah bawaan sejak lahir dan eksternal yaitu lingkungan
keluarga, masyarakat, dan lembaga pendidikan. Teori yang mendasarinya
adalah teori pembentukan perilaku. William Stern dengan teori
konvergensinya yang menyatakan bahwa pembentukan atau
perkembangan kepribadian seseorang ditentukan oleh faktor bawaan
(hereditas) dan juga faktor lingkungan sekitar.!> Teori tersebut sejalan
dengan Ki Hajar Dewantara bahwa pendidikan akan berhasil baik bila ada
paduan antara faktor dasar (kodrat alam dan kodrat zaman) dan faktor ajar
(pengaruh pendidikan).!® Secara singkat kodrat dasar lingkungan tempat
tinggal dan pengaruh perkembangan zaman menjadi fondasi awal bagi
tumbuh kembang anak dan tidak bisa diubah, namun bisa dituntun dan
dikembangkan melalui pendidikan.

Diperkuat oleh Danah Zohar mengemukakan bahwa ada beberapa
faktor yang mempengaruhi kecerdasan spiritual yaitu: pertama, Sel Saraf
dan Otak. Otak menjadi jembatan antara kehidupan batin dan lahiriyah
kita. la mampu menjalankan semua ini karena bersifat kompleks, luwes,
adaptif dan mampu mengorganisasikan diri. Penelitian pada era 1990an
dengan menggunakan MEG (Magneto Encephalo Grapy) membuktikan
bahwa sel saraf otak pada rentang 40 Hz merupakan basis bagi kecerdasan
spiritual. Kedua, Titik Tuhan. Dalam penelitian Rama Chandra
menemukan adanya bagian dalam otak, yaitu lobus temporal yang
meningkat ketika pengalaman religius atau spiritual berlangsung. Dia
menyebutkan sebagai titik Tuhan atau God Spot. Titik tuhan memainkan
peran biologis yang menentukan dalam pengalaman spiritual. Namun
demikian titik tuhan bukan merupakan syarat mutlak dalam kecerdasan
spiritual. Perlu adanya intregasi antara seluruh bagian otak, seluruh aspek
dari seluruh kehidupan.'”

Titik Tuhan jika dikaitkan dengan pandangan islam adalah bagaimana
Seorang muslim lebih dekat dengan Tuhannya. Allah menurunkan kitab
suci Al-Qur’an sebagai petunjuk dan rahmat menuntun manusia agar
berhasil di dunia dan akhirat. Nabi Muhammad memotivasi umatnya
dengan Al-Qur’an yaitu sebaik-baik kalian adalah yang belajar Al-Qur’an

!5 Anselmus JE Toenlioe, Teori dan Filsafat Pendidikan, Malang: Gunung Samudra,
2016, hal. 16-17.

16 Dyahsih Alin Sholihah, “Pendidikan Merdeka dalam Perspektif Ki Hadjar
Dewantara dan Relevansinya Terhadap Merdeka Belajar di Indonesia”, dalam Jurnal Literasi,
Vol. 12 No. 2 Tahun 2021, hal. 118.

7 Danah Zohar dan Ian Marshall, SQ: Kecerdasan spiritual, Bandung: Mizan
Pustaka, 2007, hal. 14.



13

dan Mengajarkannya. Membaca Al-Qur’an merupakan praktik penting
dalam agama Islam. Al-Qur’an merupakan firman Allah yang diwahyukan
kepada Nabi Muhammad SAW. Al-Qur’an mengandung ajaran-ajaran
agama, etika, dan moral yang memainkan peran kunci dalam
pengembangan kecerdasan spiritual individu Muslim.!® Membaca Al-
Qur’an memiliki peran yang sangat penting dalam pengembangan
kecerdasan spiritual individu Muslim. Ini bukan hanya sekadar tindakan
membaca teks suci, tetapi juga merupakan sebuah proses yang mendalam
yang membawa dampak signifikan pada kehidupan spiritual seseorang.

Kerangka berpikir dalam penelitian ini dapat digambarkan sebagai
berikut:

Pengembangan Kurikulum
Berbasis Al-Qur’an

v

Kecerdasan Spiritual Mahasiswa
Pascasarjana Universitas PTIQ
Jakarta

Gambar 1.1
Kerangka Teori

G. Tinjauan Pustaka

Berikut ini merupakan hasil penelitian sebelumnya yang relevan
dengan tema yang serupa.

Kisbiyanto,"”” Kurikulum PGRA Berbasis Kecerdasan Spiritual.
Pendidikan anak merupakan pendidikan khusus karena pendidikan usia
dini. Pendidikan anak usia dini juga merupakan awal pembentukan
kepribadian Islami. Ini spesifik Pendidikan memerlukan guru yang
mempunyai kompetensi khususnya kecerdasan spiritual. Penelitian ini
merupakan penelitian dengan pendekatan kualitatif, terfokus pada
bagaimana kurikulum dari PGRA. Pengumpulan data utama adalah studi
dokumen, dengan deskripsi dan analisis. Hasil penelitian ini adalah
kurikulum PGRA di STAIN Kudus terdiri pendidikan kutipan spiritual
untuk pelatihan guru. Persamaan penelitian terdahulu dengan peniti yang
sedang dilaksanakan yaitu sama-sama membahas tentang kecerdasan

18 Darmadi, Kecerdasan Spiritual, Bogor: Guepedia, 2018, hal. 22.
19 Kisbiyanto Kisbiyanto, "Kurikulum PGRA Berbasis Kecerdasan Spiritual, dalam
Jurnal Inovasi Pendidikan Guru Raudhatul Athfal,” Vol. 4 No. 1 Tahun 2016, hal. 130-147.



14

spriritual, sedangkan perbedaan peneliti terdahulu dengan yang sedang
dilaksanakan saat ini yaitu media yang dikembangkan.

Rifa'i, et al.,>° Synergizing Science and Spirituality: Crafting an
Integrated Curriculum to Elevate Spiritual Intelligence in Madrasah
Education. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan memahami
pendidikan di era modern yang semakin pesat menyadari pentingnya
mengembangkan aspek kecerdasan spiritual sebagai bagian integral
membentuk individu yang seimbang dan etis dan memulai pendekatan
inovatif untuk berintegrasi dimensi spiritual ke dalam proses pendidikan
di Madrasah. Penelitian ini dilakukan melalui pendekatan kualitatif
dengan jenis studi kasus. Penelitian ini dilakukan di Madrasah lembaga
Aliyah Nurul Istifadah. Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan
menunjukkan bahwa model pengembangan kurikulum ini mendorong
pendekatan pendidikan holistik yang tidak hanya fokus pada prestasi
akademik tetapi juga pada pengembangan karakter dan karakter siswa
kecerdasan spiritual antara lain yang ditonjolkan menekankan pada nilai-
nilai seperti; (1) integritas, (2) empati, (3) ketulusan, dan (4) rasa syukur.
Nilai-nilai ini menjadi landasan yang kuat karakter dan mendorong siswa
untuk berperan aktif dalam masyarakat. Ini akan membantu siswa
memahami makna hidup, tanggung jawab sosial, dan hubungan dengan
orang lain. Persamaan penelitian terdahulu dengan peniti yang sedang
dilaksanakan yaitu sama-sama membahas tentang kecerdasan spriritual,
sedangkan perbedaan peneliti terdahulu dengan yang sedang dilaksanakan
saat ini yaitu media yang dikembangkan.

Wibowo,?! Model Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam
Berbasis Multikultural dalam Menghadapi Ujaran Kebencian (Studi Prodi
PAI Pascasarjana IAIN Surakarta). Kurikulum dibentuk harus melihat
situasi dan tantangan zaman. Akhir-akhir ini tantangan bangsa Indonesia
semakin beragam Salah satu tantangannya yaitu semakin banyaknya
bentuk ujaran kebencian baik di dunia nyata maupun maya. Hal ini apabila
tidak segera di atas dapat membahayakan persatuan bangsa Indonesia.
Oleh karenaitu perlu adanya kolaborasi bersama semua elemen untuk
mencegah dan mengatasi hal tersebut. Salah satu yang memiliki peran
penting dalam mengatasi tantangan bangsa yaitu perguruan tinggi. Dalam

20 Ahmad Rifa'l dan Umar Manshur, “Synergizing Science and Spirituality: Crafting
an Integrated Curriculum to Elevate Spiritual Intelligence in Madrasah Education,” dalam
Indonesian Journal of Education and Social Studies (IJESS), Vol. 02 No. 01 Tahun 2023, hal.
11-13.

2! Eko Nur Wibowo, “Model Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis
Multikultural Dalam Menghadapi Ujaran Kebencian (Studi Prodi PAI Pascasarjana TAIN
Surakarta),” dalam Jurnal lImiah Mahasiswa Raushan Fikr, Vol. 9 No. 2 Tahun 2020, hal. 89-
97.



15

tulisan ini akan membahas tentang model pengembangan kurikulum
pendidikan Islam yang berbasis multikultural dalam menghadapi ujaran
kebencian (Studi Prodi PAI Pascasarjana IAIN Surakarta). Hasil
ditemukan adanya mata kuliah baru bernama “Pengembangan Studi Islam
dalam Kebhinekaan”. Dalam mata kuliah tersebut memberikan
pemahaman Islam yang terbuka, inklusif dan toleran. Kata Kunci:
Kurikulum, Multikultural, Ujaran Kebencian. Persamaan penelitian
terdahulu dengan peniti yang sedang dilaksanakan yaitu sama-sama
membahas tentang kecerdasan spriritual, sedangkan perbedaan peneliti
terdahulu dengan yang sedang dilaksanakan saat ini yaitu media yang
dikembangkan.

Siti  Qoni’ah,”> Pengembangan Kecerdasan Spiritual Pada
Pesertadidik  Melalui  Aktivitas  Keagamaan. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa di SD Plus Nurul Hikmah pembentukan kecerdasan
spiritual dilakukan dengan penanaman nilai-nilai keimanan dan rukun
Islam serta penanaman karakter dalam pembelajaran PAI dan diterapkan
melalui program kegiatan keagamaan dan penerapan karakter, sedangkan
di MINKonang pembentukannya kecerdasan spiritual dilakukan dengan
penanaman ciri-ciri nabi dan kisah nabi dalam pembelajaran PAI serta
penanaman karakter yang diterapkan dalam bentuk kegiatan keagamaan
dan penerapan akhlak. Pembentukan kecerdasan spiritual di kedua sekolah
tersebut dapat disimpulkan bahwa kecerdasan spiritual secara keseluruhan
di peserta didik telah terbentuk, hal ini diketahui dari sikap, perilaku dan
kegiatan keagamaan yang selalu dilakukan peserta didik baik di sekolah
maupun di rumah, walaupun hasilnya belum mencapai seratus persen,
Namun kedua sekolah selalu berupaya dalam hal meningkatkan strategi
pembentukan kecerdasan spiritual pada siswa peserta didik. Persamaan
penelitian terdahulu dengan peniti yang sedang dilaksanakan yaitu sama-
sama membahas tentang kecerdasan spriritual, sedangkan perbedaan
peneliti terdahulu dengan yang sedang dilaksanakan saat ini yaitu media
yang dikembangkan.

Simon,”> Mengembangkan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa Di
Perguruan Tinggi. Artikel membahas bagaimana mengembangkan
kecerdasan spiritual mahasiswa dalam lingkungan perguruan tinggi.
Artikel in1  menjelaskan prinsip-prinsip penerapan enam jalan
pengembangan kecerdasan spiritual ke dalam model-model pembelajaran,
penugasan dan kehidupan kampus. Prinsip tersebut dilakukan dengan

22 Siti Qoni’ah, “Pengembangan Kecerdasan Spiritual Pada Pesertadidik Melalui
Aktivitas Keagamaan,” dalam Ahsana Media: Jurnal Pemikiran, Pendidikan dan Penelitian
Ke-Islaman, Vol. 05 No. 01 Tahun 2021, hal. 60-72.

2 Simon M. Tampubolon, “Mengembangkan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa di
Perguruan Tinggi,” dalam Jurnal Humaniora, Vol. 4 No. 2 Tahun 2013, hal. 1203-1211.



16

mempertimbangkan makna  kecerdasan  spiritual, karakteristik
perkembangan mahasiswa dan karakteristik perkembangan spiritual
mahasiswa. Persamaan penelitian terdahulu dengan peniti yang sedang
dilaksanakan yaitu sama-sama membahas tentang kecerdasan spriritual,
sedangkan perbedaan peneliti terdahulu dengan yang sedang dilaksanakan
saat ini yaitu media yang dikembangkan.

H. Metode Penelitian
1. Pemilihan Objek Penelitian

Objek penelitian merupakan sesuatu yang mejadi perhatian dalam
sebuah penelitian karena objek penelitian merupakan sasaran yang
hendak dicapai untuk mendapatkan jawaban maupun solusi dari
permasalahan yang terjadi. Adapun objek dalam penelitian ini adalah
lembaga Pendidikan tinggi swasta yaitu Universitas PTIQ Jakarta.
Lembaga ini berdiri pada tahun 1971 dan merupakan kampus pertama
di dunia yang secara khusus menghafal dan mempelajari Al-Qur’an.
Saat ini Universitas PTIQ tekah memiliki 7 prodi jenjang sarjana atau
S1, 3 prodi jenjang magister atau S2, dan 2 prodi jenjang Doktoral atau
S3.

Lokasi ini dipilih oleh penulis karena beberapa alasan. Pertama,
karena moto atau visi lembaga ini yaitu: “Terwujudnya lembaga
pendidikan tinggi yang unggul dan memiliki reputasi internasional
dalam pengkajian dan pengembangan berbasis Al-Qur’an”.
Menunjukkan bahwa kampus Universitas PTIQ ada kekhususan dalam
dalam civitas akademika dalam proses Pendidikan, pengajaran,
penelitian serta pengabdian atau yang dikenal dengan Tri Dharma
Pendidikan Tinggi, selalu mengedepankan Al-Qur’an sebagai basis
pijakan kajiannya. Kedua, di tengah perubahan kurikulim nasional
hingga kurikulum yang terbaru saat ini yaitu Merdeka Belajar Kampus
Merdeka (MBKM), kampus PTIQ menjalankan kurikulumnya
senantiasa berpegang Kurikulum Berbasis Al-Qur’an yang menjadi
kekhasan dari mulai berdirinya hingga sekarang.

2. Data dan Sumber Data
Pengumpulan data dapat menggunakan dua sumber yaitu sebagai
berikut:
a. Sumber Data Primer
Data primer adalah sumber data yang secara langsung
memberikan data kepada pengumpul data. Data primer diperoleh
berasal dari tempat terjadinya peristiwa atau data yang secara



17

langsung diperoleh dari sumbernya.?* Data primer pada penelitian
ini berupa studi dokumen, hasil wawancara dan observasi dengan
mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta dan Manajemen
atau Dosen Universitas PTIQ.
b. Sumber Data Sekunder

Data sekunder adalah data yang secara tidak langsung
memberikan data kepada pengumpul data. Data sekunder yang
tidak secara langsung dikumpulkan oleh peneliti atau data tersebut
sudah ada.” Data sekunder dalam penelitian ini diperoleh dari stud
dokumentasi, data penelitian sebelumnya, serta sumber yang
mendukung.

3. Teknik Input dan Analisis Data

Teknik analisis data dilakukan dengan metode alir. Dalam
menganalisis data penelitian ini peneliti menggunakan analisis
kualitatif deskriptif. Analisis data merupakan proses pencandraan
(description) dan penyusunan transkip interview serta material lain
yang telah terkumpul.

Agar peneliti dapat menyempurnakan pemahaman terhadap data
tersebut untuk kemudian menyajikannya kepada orang lain dengan
lebih jelas tentang apa yang telah ditemukan atau didapat dari lapangan.
Dapat dipahami bahwa metode analisis deskriptif kualitatif yaitu
menggambarkan atau mengungkapkan fakta dan fenomena yang terjadi
sebenarnya. Analisis data dilanjutkan dengan analisis lapangan peneliti
lakukan dengan observasi yaitu pencarian data secara umum dan
menyeluruh, dan melakukan deskripsi terhadap semua data yang
diamati kemudian dilanjutkan wawancara.

Terdapat langkah-langkah dalam analisis data adalah reduksi data,
display data, dan penarikan kesimpulan. Adapun penjabaran dari
masing-masing langkah adalah sebagai berikut:

a. Reduksi Data
Reduksi data diartikan sebagai proses pemilihan, pemusatan
perhatian pada penyederhanaan, pengabstrakan, dan transformasi
data ‘kasar’ yang muncul dari catatan-catatan tertulis di lapangan.

Selama pengumpulan data berlangsung terjadi tahapan reduksi

sebelumnya seperti membuat ringkasan, mengkode, menelusur

tema, membuat gugus-gugus, membuat partisi,dan menulis memo.

Reduksi data atau proses transformasi data ini berlanjut terus

sesudah penelitian di lapangan, sampai laporan akhir lengkap

24 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, Bandung: Alfabeta,
2016, hal. 225.
25 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, ..., hal. 226.



18

tersusun. Reduksi data merupakan suatu bentuk analisis yang
menajamkan, menggolongkan, mengarahkan, membuang yang
tidak perlu, dan mengorganisasi data dengan cara sedemikian rupa
sehingga kesimpulan finalnya dapat ditarik dan diverifikasi.
b. Penyajian Data

Penyajian data dibatasi sebagai sekumpulan informasi
tersusun yang memberi kemungkinan adanya penarikan
kesimpulan dan pengambilan tindakan. Dengan melihat penyajian-
penyajian data akan dapat dipahami apa yang sedang terjadi dan
apa yang harus dilakukan berdasarkan atas pemahaman yang
didapat dari penyajian-penyajian tersebut. Penyajian data
merupakan suatu cara yang utama bagi analisis kualitatif yang
valid. Penyajian dapat dilakukan dalam berbagai jenis seperti
matriks, grafik, jaringan, dan bagan. Semuanya dirancang guna
menggabungkan informasi yang tersusun dalam suatu bentuk yang
padu dengan demikian seorang penganalisis dapat melihat apa
yang sedang terjadi dan menentukan apakah menarik kesimpulan
yang benar ataukah terus melangkah melakukan analisis yang
menurut saran yang dikiaskan oleh penyajian sebagai sesuatu yang
mungkin berguna.?’

c. Menarik Kesimpulan dan Verifikasi

Kegiatan analisis selanjutnya adalah menarik kesimpulan.
Dari permulaan pengumpulan data, seseorang penganalisis
kualitatif mulai mencari ‘arti’ benda-benda mencatat keteraturan,
pola-pola, penjelasan, konfigurasi-konfigurasi yang mungkin, alur
sebab akibat, dan proposisi. Penelitian yang kompeten akan
menangani kesimpulan-kesimpulan itu dengan longgar, tetap
terbuka dan skeptis, tetapi kesimpulan sudah disediakan, mula-
mula belum jelas, namun kemudian meningkat menjadi lebih rinci
dan mengakar dengan kokoh.

Ketiga langkah interaktif dalam analisis kualitatif tersebut
dapat digambarkan dalam bagan berikut:*8

26 Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, Johnny Saldana, Qualitative Data
Analysis, A. Methods Sourcebook, Edition 3. USA: Sage Publications, 2014, hal.16.

27 Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, Johnny Saldana, Qualitative Data
Analysis, A. Methods Sourcebook, Edition 3, ..., hal. 17-18.

28 Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, Johnny Saldana, Qualitative Data
Analysis, A. Methods Sourcebook, Edition 3, ..., hal. 20.



19

\ 4

Pengumpulan Data

Reduksi Data

Penyajian Data

4

\ 4

Penarikan
Kesimpulan/Verifikasi

Gambar 1.2
Langkah-langkah Analisis Kualitatif
4. Pengecekan Keabsahan Data

Dalam sebuah penelitian, untuk mendapatkan kesimpulan yang
valid, maka dilakukan uji keabsahan data terhadap semua data yang
terkumpul. Uji keabsahan data ini dilakukan dengan menggunakan
teknik triangulasi yang dapat digunakan untuk melakukan uji
keabsahan data yaitu (1) teknik metode, (2) teknik sumber, (3) teknik
peneliti dan (4) teknik teori. Dalam penelitian ini peneliti menggunakan
teknik teori untuk uji keabsahan data penelitian.

Trianggulasi dalam penelitian ini dilakukan dengan cara mengecek
data Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an dalam
Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa Pascasarjana
Universitas PTIQ Jakarta. Trianggulasi teknik teori dilakukan sebagai
upaya pengecekan keabsahan data secara teoritis.

Sistematika Penulisan

Sistematika penulisan bertujuan untuk mempermudah pemahaman
dan penelaahan penelitian. Dalam laporan penelitian ini, sistematika
penulisan terdiri atas lima bab, masing-masing uraian yang secara garis
besar dapat dijelaskan sebagai berikut:

Bab I yaitu pendahuluan, di dalamnya memuat latar belakang
masalah, identifikasi masalah, pembatasan dan perumusan masalah,
tujuan penelitian, manfaat penelitian, kerangka teori, tinjauan pustaka atau
penelitian terdahulu yang relevan, metode penelitian, jadwal penelitian,
dan sistematika penulisan.

Bab II yaitu bahasan terkait dengan pengembangan Kurikulum
Berbasis Al-Qur’an. Pada bab ini dibagi pada beberapa sub bab
diantaranya membahas terkait kurikulum, landasan filosofis kurikulum,
pengembangan  Kurikulum Berbasis Al-Qur’an, prinsip-prinsip



20

pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an, dan komponen-
komponen pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an serta urgensi
KBQ sebagai sumber kurikulum pendidikan.

Bab III yaitu bahasan terkait dengan kecerdasan spiritual. pada bab
ini akan dibahas tentang kecerdasan spiritual yang meliputi definisinya,
kecerdasan spiritual dalam Islam, kapasitas kecerdasan spiritual,
komponen kecerdasan spiritual, ciri individu yang memiliki kecerdasan
spiritual, dan indikator kecerdasan spiritual, faktor yang mempengaruhi
kecerdasan spiritual, serta relevansi SQ dengan IQ dan EQ dalam
pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an.

Bab IV membahas tentang deskripsi objek penelitian, analisa
pembahasan penelitian, temuan dan hasil penelitian terkait dengan
urgensi, strategi, dan peningkatan kecerdasan spiritual mahasiswa
pascasarjana universitas PTIQ Jakarta melalui pengembangan Kurikulum
Berbasis Al-Qur’an.

Bab V adalah bab penutup, yang merupakan bagian akhir dari inti
penulisan dan penyusunan penelitian ini yaitu kesimpulan, implikasi hasil
penelitian, dan saran.



BAB 11
PENGEMBANGAN KURIKULUM BERBASIS AL-QUR’AN

A. Kurikulum
1. Pengertian Kurikulum

Kurikulum merupakan salah satu komponen utama pendidikan,
dan kurikulum itu sendiri juga merupakan suatu sistem yang
mempunyai komponen-komponen tertentu yang saling melengkapi.!
Komponen kurikulum dalam pendidikan mempunyai peranan dan
kedudukan yang penting, karena merupakan operasionalisasi tujuan
yang dicita-citakan, bahkan tujuan tersebut tidak akan tercapai tanpa
adanya keterlibatan kurikulum pendidikan.

Menurut Nasution, kurikulum berasal dari bahasa latin yakni
curriculum yang berarti bahan pengajaran. Ada pula yang mengatakan
kata tersebut berasal dari bahasa Prancis corier yang berarti berlari.?
Dalam bahasa Arab, istilah kurikulum biasa dikenal dengan kata
manhaj yang berarti jalan yang terang atau jalan terang yang dilalui
oleh manusia pada berbagai bidang kehidupan. Jika hal ini dikaitkan
dengan pendidikan, maka manha;j atau kurikulum berarti jalan terang
yang dilalui oleh pendidik atau guru dengan orang-orang yang dididik

! Rahmawati, et.al., “Management of Al-Qur'an-Based Curriculum at Qur'an Hanifah
Elementary School Semarang,” dalam Journal Educational Management, Vol. 10 No. 2 Tahun
2021, hal. 311-324.

2 Nasution, S. Asas-asas Kurikulum, Jakarta: Bumi Aksara, 1995, hal. 21.

21



22

atau dilatihnya untuk mengembangkan pengetahuan, keterampilan
dan sikap mereka.?

Terkait dengan hal yang paling tampak dari isi kurikulum
adalah susunan mata pelajaran/mata kuliah yang akan digunakan
sebagai acuan dalam kegiatan pendidikan.* Kurikulum dapat
dimaknai dalam tiga konteks, yaitu sebagai sejumlah mata pelajaran
yang harus ditempuh oleh peserta didik, sebagai pengalaman belajar
dan sebagai rencana program belajar’. Jadi kurikulum adalah suatu
program pendidikan yang berisikan berbagai bahan ajar dan
pengalaman belajar yang diprogramkan, direncanakan dan
dirancangkan secara sistemik atas dasar norma-norma yang berlaku
yang dijadikan pedoman dalam proses pembelajaran bagi tenaga
kependidikan dan peserta didik untuk mencapai tujuan pendidikan.®

Landasan Filosofis Kurikulum

Kurikulum yang menjadi landasan pendidikan digunakan
sebagai alat dan pedoman pengajaran di semua bidang akademik.
Untuk meningkatkan standar pendidikan di seluruh negeri, kurikulum
harus ditinjau secara berkala. karena kurikulum mempunyai dampak
yang signifikan baik terhadap prosedur maupun hasil suatu sistem
pendidikan.

Filsafat berasal dari bahasa Yunani kuno, yaitu “philos” dan
“sophia”. Philos artinya cinta yang mendalam, dan Sophia adalah
kearifan atau kebijaksanaan. Dari arti harfiah ini, Filsafat diartikan
sebagai cinta yang mendalam akan kearifan. Secara popular filsafat
sering diartikan sebagai pandangan hidup suatu masyarakat atau
pendirian hidup bagi individu. Dengan demikian maka jelas setiap
individu atau setiap kelompok masyarakat secara filosofis memiliki
pandangan hidup yang mungkin berbeda sesuai dengan nilai-nilai
yang dianggapnya baik.

Komponen utama pengembangan kurikulum adalah filsafat.
Kita diperkenalkan pada sejumlah tradisi filsafat, termasuk
rekonstruksionisme, eksistensialisme, progresivisme, perenialisme,

3 Muhammad al-Tomy Asy-Saibany, Falsafah Pendidikan Islam, Jakarta: Bulan Bintang.

1979, hal. 44.

4 Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan Islam: Pada periode Klasik dan Pertengahan,

Jakarta: Rajawali Pers, 2012, hal. 31.

> Ahmad Zain Sarnoto, “Konsepsi Kurikulum Pendidikan Perspektif Al-Qur’an,” dalam

Madani Institutte: Jurnal Politik, Hukum, Pendidikan, Sosial Dan Budaya, Vol. 5 No. 1 Tahun
2016, hal. 39.

® Moh. Aman. “Kurikulum Pendidikan Berbasis Al-Qur’an,” dalam Jurnal Pemikiran &

Pencerahan Rausyan Fikr, Vol. 16 No. 1 Tahun 2023, hal. 84-97.



23

dan esensialisme, seperti halnya dalam filsafat pendidikan. Ketika
mengembangkan  kurikulum, aliran filsafat tertentu selalu
dipertimbangkan karena hal ini memengaruhi konsep dan
pelaksanaan kurikulum. Berikut ini menguraikan topik-topik dari
setiap aliran filsafat berkenaan dengan pengembangan kurikulum,
yang mengacu pada gagasan Yulaelawati.”

a. Perenialisme lebih menekankan pada keabadian, keidealan,
kebenaran dan keindahan dari pada warisan budaya dan dampak
sosial tertentu. Pengetahuan dianggap lebih penting dan kurang
memperhatikan kegiatan sehari-hari. Pendidikan yang menganut
faham ini menekankan pada kebenaran absolut , kebenaran
universal yang tidak terikat pada tempat dan waktu. Aliran ini
lebih berorientasi ke masa lalu.

b. Essensialisme menekankan pentingnya pewarisan budaya dan
pemberian pengetahuan dan keterampilan pada peserta didik agar
dapat menjadi anggota masyarakat yang berguna. Matematika,
sains dan mata pelajaran lainnya dianggap sebagai dasar-dasar
substansi kurikulum yang berharga untuk hidup di masyarakat.
Sama halnya dengan perenialisme, essesialisme juga lebih
berorientasi pada masa lalu.

c. FEksistensialisme menekankan pada individu sebagai sumber
pengetahuan tentang hidup dan makna. Untuk memahami
kehidupan seseorang mesti memahami dirinya sendiri. Aliran ini
mempertanyakan: bagaimana saya hidup di dunia? Apa
pengalaman itu?.

d. Progresivisme menekankan pada pentingnya melayani
perbedaan individual, berpusat pada peserta didik, variasi
pengalaman belajar dan proses. Progresivisme merupakan
landasan bagi pengembangan belajar peserta didik aktif.

e. Rekonstruktivisme merupakan elaborasi lanjut dari aliran
progresivisme. Pada rekonstruktivisme, peradaban manusia masa
depan sangat ditekankan. Di samping menekankan tentang
perbedaan individual seperti pada  progresivisme,
rekonstruktivisme lebih jauh menekankan tentang pemecahan
masalah, berfikir kritis dan sejenisnya. Aliran ini akan
mempertanyakan untuk apa berfikir kritis, memecahkan masalah,
dan melakukan sesuatu. Penganut aliran ini menekankan pada
hasil belajar dari pada proses.

7 Ella Yulaelawati, Kurikulum dan Pembelajaran Filosofi Teori dan Aplikasi, Bandung:
Pakar Raya, 2004, hal. 41.



24

3. Teori Pengembangan Kurikulum

Bidang pendidikan senantiasa mengembangkan kurikulum
untuk memenuhi kebutuhan dinamika populasi dan kemajuan
teknologi yang diadopsi oleh lembaga pendidikan. Secara umum,
pembuatan kurikulum dilakukan oleh pemerintah dan sekolah yang
ingin meningkatkan standar lembaga itu sendiri. Dalam menyusun
kurikulum, terminologi yang digunakan dalam kurikulum harus
didahulukan. Menurut Dakir dalam bukunya Perencanaan dan
Pengembangan kurikulum menyebutkan terminologi kurikulum
diantaranya:®
a. Core Curriculum, core artinya inti, dalam kurikulum berarti

pengalaman belajar yang harus diberikan baik yang berupa
kebutuhan individual maupun kebutuhan umum.

b. Hidden Curriculum berarti bahwa kurikulum yang tersembunyi.
Apa artinya tersembunyi? Tersembunyi berarti tak dapat dilihat
tetapi tidak hilang. Jadi kurikulum tersembunyi ini tidak
direncanakan, tidak diprogram dan tidak dirancang tetapi
mempunyai pengaruh baik secara langsung maupun tidak
langsung terhadap out put dari proses belajar mengajar.

Beberapa para ahli juga memiliki pendapat mengenai definisi
pengembangan kurikulum, seperti pendapat dari Suparlan,
Pengembangan kurikulum adalah proses perencanaan dan
penyusunan kurikulum oleh pengembang kurikulum (curriculum
developer) dan kegiatan yang dilakukan agar kurikulum yang
dihasilkan dapat menjadi bahan ajar dan acuan yang digunakan untuk
mencapai tujuan pendidikan.’

Sukmadinata juga menyebutkan Pengembangan kurikulum
merupakan perencana, pelaksana, penilai dan pengembang kurikulum
sebenarnya. Suatu kurikulum diharapkan memberikan landasan, isi,
dan menjadi pedoman bagi pengembang kemampuan siswa secara
optimal sesuai dengan tuntutan dan tantangan perkembangan
masyarakat.!”

Hamalik mengembangkan definisi pengembangan kurikulum
yakni: “curriculum development: problems, process, and progress is
aimed at contemporary circumatances and future projections’ sesuai
dengan pengertian di atas, pengembangan kurikulum tidak hanya

8 Dakir, Perencanaan dan Pengembangan Kurikulum, Jakarta: PT. Reneka Cipta, 2004,
hal. 77.
° Suparlan, Tanya Jawab Pengembangan Kurikulum dan Materi Pembelajaran, Jakarta:

Bumi Aksara, 2011, hal. 79.

19 Nana Syaodih Sukmadinata, Pengembangan Kurikulum Teori dan Praktek, Jakarta:

Rosda Karya Remaja, 2011, hal. 150.



25

merupakan berbagai abstraksi yang seringkali mendominasi
penulisan kurikulum, akan tetapi mempersiapkan berbagai contoh dan
alternatif untuk tindakan yang merupakan inspirasi dari beberapa ide
dan penyesuaian-penyesuaian lain yang dianggap penting.'!

Sejalan dengan pemberlakuan Undang-Undang No. 22 Tahun
1999 tentang Pemerintahan Daerah menuntut pelaksanaan otonomi
daerah dan wawasan demokrasi dalam penyelenggaraan pendidikan.
Undang- undang tersebut diikuti dengan perubahan Peraturan
Pemerintah No. 22 Tahun 2000 tentang Kewenangan Pemerintah dan
Kewenangan Propinsi sebagai Daerah Otonom dalam Bidang
Pendidikan dan Kebudayaan. Berdasarkan undang-undang tersebut,
pondok pesantren memiliki kewenangan untuk mengembangkan
silabus sesuai dengan kurikulum, keadaan sekolah, keadaan siswa
serta kondisi sekolah.

Hamalik menyebutkan tujuan pengembangan kurikulum adalah
pengembangan kurikulum merupakan proses dinamika sehingga
dapat merespon terhadap tuntutan perubahan struktural pemerintahan,
perkembangan ilmu dan teknologi maupun globalisasi. Kebijakan
umum dalam pengembangan kurikulum sejalan dengan visi, misi, dan
strategi pembangunan pendidikan nasional yang diterangkan dalam
kebijakan peningkatan angka partisipasi, mutu, relevansi, dan
efesiensi pendidikan.'?

4. Tahapan Pengembangan Kurikulum
Secara umum pengembangan kurikulum oleh para ahli
pendidikan dikembangkan melalui empat tahap, yaitu (1) penyusunan
rancangan, (2) perencanaan, (3) pelaksanaan, dan (4) evaluasi. Dalam
sebuah bukunya yang berjudul Basic Principles of Curriculum and
Instruction, Ralp Tayler mengemukakan adanya 4 (empat) tahapan
dalam pengembangan kurikulum, yaitu:!?
a. Menentukan tujuan yang akan dicapai melalui kegiatan
pendidikanyang akan dilakukan.
b. Menentukan pilithan bentuk proses pembelajaran menuju
pencapaian tujuan yang sudah di rumuskan.
c. Menentukan pengaturan atau organisasi materi kurikulum,
disesuaikan dengan bentuk proses yang akan dilakukan.
d. Menentukan cara untuk menilai hasil pelaksanaan kurikulum
yang berupa proses pembelajaran.

' Oemar Hamalik, Proses Belajar Mengajar, Jakarta: PT Bumi Aksara, 2010, hal. 90.

12 Oemar Hamalik, Proses Belajar Mengajar, ..., hal. 144.

13'W. Ralph Tyler, Basic Principles of Curriculum and Instruction, Chicago: The
University of Chicago Press UNESCO, 1949.



26

Menurut Arich Lewy proses pengembangan kurikulum
dilaksanakan melalui beberapa tahapan terdiri dari: 1) Penentuan
tujuan umum; 2) Perencanaan; 3) Uji coba dan revisi; 4) Uji lapangan;
5) Pelaksanaan kurikulum; 6) Pengawasan mutu kurikulum.!'

Penjelasan dari enam tahap pengembangan menurut Arich
Lewy, tahap pertama yang dilakukan dalam proses pengembangan
kurikulum adalah merumuskan tujuan kurikulum secara umum.
Tujuan kurikulum tersebut meliputi nilai dan kompetensi yang harus
dimiliki oleh peserta didik setelah mengikuti pelaksanaan kurikulum.
Dalam merumuskan tujuan ini, para pengembang kurikulum bekerja
sama dengan para ahli disiplin ilmu termasuk psikolog, sosiolog,
antropolog, dan pakar-pakar ilmu lainnya yang relevan. Pakar-pakar
ini dianggap mampu memberikan kontribusi pemikirannya untuk
merumuskan tujuan umum kurikulum.

Pengembangan kurikulum diartikan sebagai suatu proses, maka
dalam pelaksanaannya terdiri beberapa langkah yang harus dilakukan
sebagaimana yang digambarkan oleh Hasan dalam Muhaimin dalam
chart berikut ini: '3

-
IDE

E Vv A
PERENCANAAN

L U A S
IMPLEMENTASI

|
EVALUASI

Gambar 2.1 Langkah-langkah Pengembangan Kurikulum

Chart di atas menggambarkan proses pengembangan kurikulum
mulai dari perencanaan kurikulum hingga evaluasi. Dalam perencaan
kurikulum dimulai dengan merumuskan ide yang akan dikembangkan
menjadi program. Ide dalam perencaan kurikulum berasal dari:

a. Visi yang dicanangkan.
b. Kebutuhan stake holders dan kebutuhan untuk studi jenjang
berikutnya.

4 Arich Lewy, Merencanakan Kurikulum Sekolah, Jakarta: PT. Bhatara Karya Aksara,

1983, hal. 4-6.

5" Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Sekolah,

Madrasah, dan Perguruan Tinggi, Jakarta: Raja Grafindo Persada. 2012, hal. 12.



27

c. Hasil evaluasi kurikulum yang telah digunakan dan tuntutan
perkembangan ipteks dan zaman.

d. Pandangan berbagai pakar keilmuan.

e. Perkembangan era globalisasi, di mana seseorang dituntut untuk
memiliki etos belajar sepanjang hayat, memperhatikan bidang
sosial, ekonomi. Politik, budaya dan teknologi.

Dari ide di atas kemudian dikembangkan rancangan program
dalam bentuk dokumen seperti format silabus. Rancangan tersebut
dikembangkan lagi dalam bentuk rencana pembelajaran yang akan
dilaksanakan seperti RPP atau SAP. Rencana tersebut berisi tentang
langkah pembelajaran untuk siswa. Setelah rencana tersebut
diterapkan kemudian dievaluasi sehingga dapat diketahui tingkat
efektivitasnya. Dari hasil evaluasi ini akan diperoleh bekal untuk
menyempurnakan kurikulum berikutnya.

B. Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an
1. Pengertian Kurikum Berbasis Al-Qur’an

Istilah kurikulum sudah dikenal pada masa Islam klasik dengan
sebutan al-mdaddah, karena pada masa itu kurikulum lebih merujuk
pada serangkaian mata pelajaran. Seiring waktu, konsep ini
berkembang dengan cakupan yang lebih luas, mencakup berbagai
aspek, yang kemudian dikenal dengan istilah manhaj.'® Istilah manhaj
atau minhaj juga disebutkan dalam beberapa ayat Al-Qur'an berikut:

PUERRAY m\ng@dé**’éiLQﬁQT@dxﬁ;@%
Was ﬁg&\yﬁ;u e (:ja;\ﬁ\ 5 Y5 E ij AR
Udrffuu—‘ﬂjﬁ»f SRR ”333—}“@

> 2 8

ad (S 4 mrs»f & J) Spdl 526 Tass
%@éﬁé&

“Dan kami Telah turunkan kepadamu Al-Qur’an dengan membawa
kebenaran, membenarkan apa yang sebelumnya, yaitu kitab-kitab
(vang diturunkan sebelumnya) dan batu ujian terhadap kitab-kitab
vang lain itu; Maka putuskanlah perkara mereka menurut apa yang
Allah turunkan dan janganlah kamu mengikuti hawa nafsu mereka
dengan meninggalkan kebenaran yang Telah datang kepadamu.
untuk tiaptiap umat diantara kamu, kami berikan aturan dan jalan

16 Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan Islam Pada Periode Klasik dan Pertengahan,
Jakarta, Raja Grafindo Persada, 2004, hal. 17.



28

vang terang. sekiranya Allah menghendaki, niscaya kamu dijadikan-
Nya satu umat (saja), tetapi Allah hendak menguji kamu terhadap
pemberian-Nya kepadamu, Maka berlomba-lombalah berbuat
kebajikan. Hanya kepada Allah-lah kembali kamu semuanya, lalu
diberitahukan-Nya kepadamu apa yang Telah kamu perselisihkan
itu.” (QS. Al-Maidah: 48).

Menurut Ath-Thabari, manhaj diartikan sebagai jalan dan
kebiasaan.!” Sementara As-Suyuthi berpendapat bahwa manhaj
berarti kebiasaan.'® Berdasarkan pandangan-pandangan tersebut,
penulis menyimpulkan bahwa manhaj adalah metode yang diterapkan
secara rutin dalam kegiatan belajar mengajar untuk mencapai tujuan
pendidikan.

Oleh karena itu, dalam Al-Qur'an terdapat beberapa ayat yang
dapat dijadikan sebagai landasan dalam penyusunan kurikulum
pendidikan yang berbasis Al-Qur'an, salah satunya adalah konsep
tauhid. Hal ini dinyatakan dalam QS. Thaha ayat 14:

{3 SN LAl sl T ETY ) Y AT6 S
“Sungguh, Aku ini Allah, tidak ada tuhan selain Aku, maka
sembahlah Aku dan dirikanlah shalat untuk mengingat Aku.”

Ayat ini menjelaskan bahwa Allah memerintahkan hamba-Nya
untuk beribadah kepada-Nya melalui shalat sebagai bentuk pengingat
akan kebesaran-Nya. Dalam tafsir al-Misbah, disebutkan bahwa
ketika seseorang mengenal Allah, maka secara otomatis akal, jiwa,
dan hatinya akan terdorong untuk mendekat kepada-Nya melalui
ibadah dan ketundukan nyata, salah satunya dengan mendirikan
shalat.!”

Kurikulum selanjutnya diartikan perintah “membaca” ayat-ayat
Allah yang meliputi tiga macam ayat dalam hal membaca yaitu ayat
Allah yang berdasarkan wahyu, ayat Allah yang ada pada manusia
dan ayat Allah yang terdapat pada alam semesta. Dalam hal ini yang
menjadi landasan pokok adalah firman Allah dalam QS. Al-Alaq 1-5

berikut:
o a3 T gl g gl g 038 o 05 2L 3

Rk 31 sl e 0, e

17 Abu Ja’far Ath-Thobari, Jami’ Bayan fi Ta'wil Al-Qur’an, Mesir: Muassasah ar-
Risalah, 2000, Jilid 10, hal 385.

'8 Abdurrahman bin Aby Bakr As-Suyuthi, Ad-dar al-Mantsur fi At-tafsir bi Al-Ma tsur,
Mesir, Daar Hijr, 2003, Jilid 4, hal. 1153.

19 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al Misbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002, Jilid 8, hal.
284.




29

“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan. Dia
telah menciptakan manusia dari segumpal darah. Bacalah, dan
Tuhanmulah Yang Mahamulia. Yang mengajar (manusia) dengan
pena. Dia mengajarkan manausia apa yang tidak diketahuinya.”(QS.
AlAlaq: 1-5).

Dalam menafsirkan ayat ini Quraish Shihab menyatakan,
mengapa iqra’ merupakan perintah pertama yang ditujukan kepada
Nabi, padahal beliau seorang ummi (tidak pandai membaca dan
menulis), Iqra’ adalah kata kerja perintah (fii/ amar) dari kata kerja
masa lalu (fiil mddhi) qara-a yang berarti “menghimpun”, sehingga
tidak selalu harus diartikan “membaca teks tertulis dengan aksara
tertentu”. Dari “menghimpun” lahir aneka ragam makna, seperti
menyampaikan, menelaah, mendalami, meneliti, mengetahui ciri
sesuatu dan membaca, baik teks tertulis maupun tidak.

Ditinjau dari segi kurikulum, sebenarnya firman Allah itu
merupakan bahan pokok pendidikan yang mencakup seluruh ilmu
pengetahuan yang dibutuhkan oleh manusia. Membaca selain
melibatkan mental dalam tahapan-tahapan proses yang tinggi,
pengenalan (cognition), ingatan (memory), pengamatan (perception),
pengucapan (verbalization), pemikiran (reasoning), daya cipta
(creativity). Juga sekaligus merupakan bahan pendidikan itu sendiri.
Mungkin tak ada satu kurikulum pendidikan di dunia yang tidak
mencantumkan membaca sebagai materinya, bahkan umumnya
membaca itu ditempatkan di lembaga-lembaga pendidikan mulai dari
Sekolah Dasar sampai Perguruan Tinggi dengan berbagai
variasinya.?

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an (KBQ) adalah serangkaian
kegiatan pembelajaran yang membahas masalah-masalah dalam Al-
Qur’an, yaitu membaca, menghafal, memahami dan mengamalkan
nilai-nilai yang terkandung didalamnya untuk diterapkan dalam
kehidupan, yang di Al-Qur’an itu sendiri adalah nilai kehidupan,
sehingga setiap kegiatan belajar akan selalu dikaitkan dengan nilai
yang terkandung di dalamnya Al-Qur’an.?! KBQ menjadi pedoman
wajib dimana nilai-nilai Al-Qur’an harus diterapkan dalam semua
kegiatan yang adadi sekolah termasuk semua mata pelajaran yang ada
di sekolah tersebut karena Al-Qur’an merupakan sumber ilmu

20 Aman, “Kurikulum Pendidikan Berbasis Al-Qur'an,” dalam Jurnal Pemikiran &
Pencerahan Rausyan Fikr, Vol. 16 No.1 Tahun 2020, hal 58.

21 Colina N., dan Listiana A., “Al-Qur’an Based Learning in Early Childhood Education,”
dalam Advances in Social Science, Education and Humanities Research, No. 538 Tahun 2021,
hal. 19-22.



30

pengetahuan yang diberikan Allah kepada manusia dengan kata,
manusia yang cerdas disebabkan oleh Allah.

Keistimewaan KBQ adalah menyelesaikan  masalah
kemanusiaan dalam berbagai aspek kehidupan, baik yang berkaitan
dengan masalah mental, fisik, sosial, ekonomi dan politik, dengan
solusi yang bijak, karena diturunkan oleh Yang Maha Bijaksana, yang
Paling Terpuji. Al-Qur'an menjawab setiap persoalan yang ada dan
meletakkan dasar-dasar umum yang dapat dijadikan landasan oleh
manusia, yang relevan sepanjang masa. Kurikulum Berbasis Al-
Qur’an pada hakekatnya mengajarkan Al-Qur’an kepada anak dimana
suatu proses pengenalan Al- Qur’an tahap pertama yang tujuan agar
siswa memiliki karakter Qur’ani serta mampu mengenal huruf
sebagai tanda suara. Kurikulum basis Al-Qur’an merupakan
pendidikan karakter bukan sekedar memberikan pengetahuan tentang
hal baik dan buruk, melainkan pembiasaan, memberikan contoh,
menanamkan sifatsifat yang baik, serta menjauhi perbuatan yang
tidak baik yang sesuai dengan kandungan AlQur’an.??

. Metode Pembelajaran dalam Al-Qur’an

Metode pembelajaran merupakan bagian terpenting dalam
melaksanakan proses belajar. Pembelajaran sebaiknya dilaksanakan
dengan cara menarik yang mampu membangkitkan minat siswa untuk
melaksanakan  pembelajaran. Dalam bahasa Arab metode
diungkapkan dalam berbagai kata. Terkadang menggunakan kata at-
tharigah yang berarti jalan, manhaj yang berarti system, dan al-
wasilah yang berarti perantara atau mediator. Dengan dengan
demikian, istilah Arab yang dekat dengan pengertian metode adalah
At-tharigah. Hamzah memaknai metode pembelajaran adalah cara
yang diterapkan oleh guru dalam menjalankan tugasnya dan berfungsi
sebagai sarana untuk mencapai tujuan pembelajaran®. Pemilihan
metode pembelajaran yang sesuai dengan kebutuhan akan
berpengaruh signifikan terhadap keberhasilan dalam menyampaikan
materi pelajaran. Singkatnya metode pembelajaran adalah suatu cara
dan usaha yang dilakukan oleh seseorang dalam menyelenggarakan
proses pembelajaran secara praktis untuk mendapatkan tujuan
pembelajaran yang lebih optimal dan dapat meningkatkan minat dan
prestasi hasil belajar.

22 Muhamad Fahrurrozi dan Mohzana, Pengembangan Perangkat Pembelajaran

Tinjauan Teoritis dan Praktik, NTT: Universitas Hamzawadi Press, 2020, hal. 47.

23 Ahmad Zain Sarnoto, “Konsepsi Metode Pembelajaran Perspektif Al-Qur’an,” dalam

Statement Jurnal Media Informasi Sosial Dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1 Tahun 2015: 51-64.,

hal.53



31

Al-Qur’an, sebagai kitab suci umat Islam, memuat beragam
informasi yang berhubungan dengan kehidupan manusia. Al-Qur’an
diturunkan sebagai pedoman, sumber inspirasi, dan sumber ilmu
pengetahuan bagi umat manusia. Salah satu aspek yang diuraikan
dalam Al-Qur’an adalah mengenai metode pembelajaran. Metode
pembelajaran dalam Islam berakar pada sumber utama ajaran, yaitu
Al-Qur’an. Sebagai petunjuk dan pedoman, Al-Qur'an memberikan
garis besar tentang pendidikan, termasuk metode mengajar.

Menurut Nata setidaknya terdapat tujuh jenis metode
pembelajaran dalam Al-Qur’an, yaitu: metode keteladanan, metode
cerita, metode nasihat, metode pembiasaan, metode penerapan hukum
dan pemberian ganjaran, metode ceramah, serta metode diskusi.>*
Moh. Aman menyebutkan metode pembelajaran dalam Al-Qur’an ada
tujuh jenis, yaitu: metode amtsal, metode kisah, metode hiwar,
metode targhib wa tarhib, metode tajribah, metode uswah, dan
metode ‘ibrah wa mau’idzah.*

a) Metode Keteladanan

Dalam Al-Qur'an, istilah teladan diungkapkan dengan kata
“uswah” yang sering diikuti oleh kata sifat “hasanah,” yang
berarti baik. Ungkapan “uswatun hasanah berarti teladan yang
baik. Tidak dapat dipungkiri bahwa anak-anak cenderung meniru
perilaku orang tua, guru, atau orang lain yang mereka kagumi.
Secara psikologis, setiap individu akan mencari sosok yang dapat
dijadikan teladan.?® Kata ‘“uswah” dalam Al-Qur'an dengan
mencontohkan beberapa Nabi seperti Nabi Muhammad SAW
(QS. Al-Ahzab: 21), Nabi Ibrahim (QS. Al-Mumtahanah: 6), dan
kaum yang beriman teguh kepada Allah (QS. Al-Mumtahanah:
6).

Salah satu ayat yang membahas tentang uswah serta
menegaskan bahwa Rasulullah SAW adalah teladan bagi umat
manusia terdapat dalam Al-Qur’an, tepatnya pada ayat 21 Surah
Al-Ahzab.?’

- 00 w

ST a5l AT45 oF 0 fas BT A0 J,25 3 220 OF 3l

40 S BI85

24 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, Jakarata: Logos Wacana [lmu, 1997, hal. 95.

25 Moh. Aman, “Metode Pembelajaran Berbasis Al-Qur’an,” dalam Jurnal Tadarus
Tarbawy, Vol. 2 No. 6 Tahun 2020, hal 45.

26 Syafaruddin, Pendidikan & Tranformasi Sosial, Bandung: Cita Pustaka Media Perintis,
2009, hal. 112.

27 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, ..., hal. 95.



32

b)

“Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah SAW itu suri
teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap
(rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan dia banyak
menyebut Allah.”
Metode Berkisah

Metode  kisah-kisah  merupakan pendekatan yang
menyajikan cerita sejarah nyata tentang kehidupan manusia,
dengan tujuan agar pembaca dapat mengambil pelajaran dan
meneladani tokoh-tokoh yang diceritakan dalam kisah tersebut.
Dalam Al-Qur’an bisa didapati kisah para nabi seperti kisah nabi
Musa, nabi Daud, Nabi Nuh, nabi Ibrahim, dna kisah orang saleh
seperti kisah Lukman al Hakim. Dalam kisah para nabi
menampilkan alur cerita yang berbeda-beda. Ada nabi yang
berhadapan dengan raja yang kejam, nabi yang menghadapi
cobaan sakit bertahun-tahun, nabi yang menghadapi kamunya
yang suka berbuat curang dalam menimbang, nabi yang
menghadapi umatnya suka sesama jenis, dan ada pula nabi yang
menghadapi kedhaliman saudara-saudara kandungnya.

Allah menceritakan kisah-kisahnya nabinya dalam Al-

Qur’an sebagai bentuk pengajaran kepada hambanya agar ketika
lalai dapat kembali ke jalan yang benar dengan membaca kisah-
kisah para nabi yang memiliki jalan hidup yang penuh
perjuangan. Allah berfirman dalam QS. Yusuf ayat 2:
“Kami menceritakan kepadamu kisah yang paling baik dengan
mewahyukan Al-Qur’an ini kepadamu, dan Sesungguhnya kamu
sebelum (kami mewahyukan) nya adalah Termasuk orang-orang
yang belum mengetahui”

Yang paling penting dalam menyampaikan kisah bagi
seorang guru adalah nilai pembelajaran yang terkandung dalam
kisah tersebut. Oleh karena itu, kisah yang disampaikan harus
relevan dengan topik pembelajaran. Guru juga perlu mengaitkan
kisah tersebut dengan situasi kehidupan saat ini agar dapat
membangkitkan minat peserta didik. Metode penyampaiannya
bisa beragam, salah satunya adalah dengan menggunakan
rekaman sebagai media.?®
Metode Nasehat

Nasehat dalam Al-Qur'an menggunakan kata-kata yang
menyentuh hati untuk mengarahkan manusia pada tujuan yang
diinginkan. Inilah yang dikenal sebagai nasihat. Dalam proses

28 Muhammad Abdul Qadir, Metodologi Pengajaran Agama Islam, Jakarta: Rineka Cipta,
2008, hal. 172.



33

interaksi antara pendidik dan peserta didik, nasihat menjadi
metode pengajaran yang berfokus pada bahasa. Al-Qur'an sering
menggunakan pendekatan ini, karena nasihat pada dasarnya
adalah penyampaian pesan dari sumbernya kepada orang yang
membutuhkannya. Contoh yang menarik bisa ditemukan nasehat
Allah kepada nabinya agar jangan bersedih (QS. At-Taubah ayat
40), nasehat Lukman kepada putranya (QS. Lugman ayat 12 —
19), dan nasehat Nabi Ya’qub kepada anak-anaknya saat
menjelang wafat (QS. Al-Baqarah ayat 133).

Berikut contoh penggalan kisah Lukman memberi nasehat
kepada anaknya diantaranya adalah nasehat agar tidak berbuat
syirik terdapat dalam QS. Lukman ayat 13 sebagai berikut:

“Dan (ingatlah) ketika Lugman berkata kepada anaknya, di
waktu ia memberi pelajaran kepadanya: "Hai anakku, janganlah
kamu mempersekutukan Allah, sesungguhnya mempersekutukan
(Allah) adalah benar-benar kezaliman yang besar".

d) Metode Pembiasaan

Salah satu metode yang digunakan oleh Al-Qur'an dalam
menyampaikan materi pendidikan adalah dengan membiasakan
perilaku secara bertahap. Hal ini juga mencakup upaya untuk
mengubah kebiasaan-kebiasaan negatif melalui pendekatan
bertahap.?® Sebagaimana contohnya Allah menurunkan ayat
haramnya meminum minuman khamar secara beratahap. Tahap
pertama khamar awalnya dibolehkan, karena sudah menjadi
kebiasaan masyarakat sebelum islam datang (QS. an-Nahl: 67).

Tahap kedua Allah memberikan informasinya bahwa
khamar memiliki manfaat tetapi juga memilki mudharat yang
lebih besar (QS. Al-Baqarah: 219). Tahap ketiga khamr
dibolehkan pada satu waktu dan diharamkan di waktu lain (QS.
An-Nisa: 43). tahap keempat khamar diharamkan mutlak secara
tegas (QS. Al-Maidah: 90). Inti pembiasaan adalah pengulangan.
Jika setiap siswa setiap memasuki sekolah diprogram
mengucapkan salam, hal tersebut sudah termasuk metode
pembiasaan.

Ahmad Warson Munawwir menyatakan bahwa fajribah
adalah pembiasaan. Jika dilakukan secara berulang-ulang, maka
hubungan antara rangsangan (stimulus) dan tanggapan (respon)
akan semakin kuat. Contohnya dapat dilihat pada seorang siswa
yang rajin membaca dan mengulang pelajarannya, sehingga saat

29 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, ..., hal. 95.



menghadapi ulangan, ia mampu menjawab soal-soal dengan
tepat.*®
e) Metode Hukuman Dan Ganjaran

Al-Qur’an menerangkan metode hukuman dan ganjaran
beruapa surga dan neraka. Hal ini adalah keadilan. Metode ini
memiliki berbagai pandangan, pro dan kontra, setuju dan
menolak. Pendidikan modern saat ini cenderung menganggap
metode ini tabu, meskipun kenyataannya banyak pelanggaran
yang terjadi dan tidak bisa dibiarkan begitu saja. Dalam Islam,
hukuman diberikan kepada pelanggaran yang merugian badan,
jiwa, harta, darah, nasab, dan kehormatan. Adapun hukuman
pelanggaran tata tertib yang harus diambil oleh seorang pendidik
sebaliknya, nasihat menjadi pendekatan yang lebih diutamakan.

f) Metode ceramah

Metode ini disebutkan juga metode khutbah, adalah salah
satu cara yang paling umum digunakan untuk menyampaikan dan
mengajak orang lain untuk mengikuti ajaran tertentu. Dalam
pengajaran ajaran islam metode ini paling sering dilakukan
seperti dalam ceramah idul adha, khutbah jumat, dan ceramah
keagamaan. Hal ini karena ceramah memiliki keunggulan dapat
menjangkau banyak orang.

Dalam Al-Qur’an Allah menceritakan dakwah para nabi
dalam memberikan pembelajaran atau ajakan kepada kebaikan
dengan menggunakan metode ceramah. Allah berfirman dalam
QS. Asy-Syu’ara ayat 177-180:3!

“Ketika Syu'aib berkata kepada mereka (kaum): "Mengapa kamu
tidak bertakwa?, Sesungguhnya aku adalah seorang rasul
kepercayaan (yang diutus) kepadamu. Maka bertakwalah kepada
Allah dan taatlah kepadaku.”

g) Metode Diskusi

Metode diskusi adalah cara penyampaian materi pelajaran di
mana pendidik memberikan kesempatan kepada peserta didik
untuk berbicara dan menganalisis secara ilmiah. Tujuan dari
metode ini adalah untuk mengumpulkan pendapat, menarik
kesimpulan, atau merumuskan berbagai alternatif solusi untuk
suatu masalah.’? Metode ini Allah terangkan dalam QS. An Nahl
ayat 125 yaitu:

30 Ahmad Munawwir Warson, AI-Munawwir, Surabaya: Pustaka Progressif, 1997, hal 179
31 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, ..., hal. 95.
32 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, ..., hal. 96.



35

“Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan
pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara yang
baik. Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang lebih mengetahui
tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dialah yang lebih
mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk.”

h) Metode Amtsal

Metode amtsal atau perumpamaan adalah metode
pendidikan di mana pendidik menggunakan perumpamaan agar
materi lebih mudah dipahami oleh peserta didik. Hal ini
disebutkan dalam Al-Qur’an surah az-Zumar ayat 27 berikut:3?
“Sesungguhnya telah Kami buatkan bagi manusia dalam Al-
Qur’an ini setiap macam perumpamaan supaya mereka dapat
pelajaran.”

Diantara beberapa perumpamaan yang terdapat dalam Al-
Qur’an yaitu: 1) perumpamaan berupa penciptaan nyamuk
terdapat dalam QS. Al-Bagarah: 26; 2) perumpamaan kalimat
yang baik seperti pohon yang baik yang memiliki buah, rantinh,
dan akar yang kokoh terdapat dalam QS Ibrahim ayat 24-25; 3)
perumpaan orang yang mengambil pelindung selain Allah seperti
sarang laba-laba terdapat dalam QS Al-Ankabut ayat 41; 4)
perumpamaan orang yang berilmu dengan orang yang bodoh
seperti orang yang melihat dengan orang buta terdapat dalam QS.
Ar-Ra’du ayat 19.

Perumpamaan-perumpamaan dalam ayat-ayat Al-Qur'an
mempermudah peserta didik dalam memahami materi
pembelajaran. Hal ini membantu membuka wawasan mereka dan
memberikan dampak positif pada perilaku mereka.?*

1) Metode Hiwar

Hiwar merupakan percakapan antara satu orang dengan
orang lainnya, seperti bentuk dialog yang disampaikan dalam Al-
Qur’an, baik dialog antara Allah dengan malaikat, dengan para
rasul, dengan makhluk lain, maupun percakapan antara manusia
dengan sesamanya. Di dalam Al-Qur’an terdapat beberapa ayat
yang berhubungan dengan hiwar, di antaranya: 1) percakapan
Allah dengan malaikat terkait penciptaan manusia di muka bumi
ini sebagai khalifah terdapat dalam QS. Al Baqarah ayat 30; 2)
kisah para nabi di dalam Al-Qur’an terdakang dikemas dalam

33 Moh. Aman, “Metode Pembelajaran Berbasis Al-Qur’an,” dalam Jurnal Tadarus
Tarbawy, Vol. 2 No. 6 Tahun 2020, hal. 51.

3*Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam, Bandung: Remaja Rosda
Karya, 2010, hal. 142.



36

bentuk hiwar; 3) Hiwar antar dua orang pemilik kebun terdapat
dalam QS. Al Kahfi ayat 37.

Penerapan metode hiwar ini akan sangat efektif ketika terjadi
interaksi antara guru dan siswa. Guru mengajukan pertanyaan,
dan peserta didik memberikan jawaban, atau sebaliknya. Jika
metode ini dijalankan dengan baik dan sesuai dengan syariat,
maka metode ini dapat memberikan pengaruh positif pada peserta
didik, seperti memperbaiki akhlak, meningkatkan sikap berbicara
yang baik, serta mengajarkan penghargaan terhadap orang lain,
dan sebagainya.®

3. Penerapan Kurikulum pada Masa Nabi dan Contoh Penerapan

Masa Sekarang

Islam sejak awal kemunculannya telah memperlihatkan
pentingnya pendidikan bagi kehidupan manusia. Ayat pertama yang
diterima Nabi Muhammad SAW adalah Iqra™ yang mengandung
pesan tentang perintah memberdayakan potensi akal yang dimiliki
manusia, dan itu merupakan inti pendidikan dalam Islam. Namun,
perlu diakui bahwa pendidikan Islam ketika itu belum mempunyai
bentuk yang formal dan sistematis, karena peranan pendidikan pada
awal perkembangan Islam masih sebatas upaya-upaya penyebaran
dakwah Islam berupa penanaman ketauhidan dan praktik-praktik
ritual keagamaan. Keadaan ini berlangsung sejak Nabi Muhammad
SAW masih hidup hingga sampai pada suatu zaman dimana
pemikiran umat Islam mulai bersentuhan dengan peradaban dan
kebudayaan dari luar.?¢

Pada zaman Rasulullah SAW SAW, kurikulum pendidikan
islam dilaksanakan pada dua periode yaitu periode mekah dan periode
madinah. Periode mekah sebagai fase awal pemebinaan pendidikan
islam dan berpusat di Mekah, sedangkan periode Mekah sebagai fase
lanjutan pembinaan pendidikan islam dan sebagai pusat kegiatannya
di madinah. Kota Mekkah merupakan pusat perdagangan
Internasional ketika Rasulullah SAW SAW menjadi Rasul, di
Mekkah banyak terjadi transaksi. Pembinaan Rasulullah SAW SAW.
terhadap umat Islam terdiri dari dua klasifikasi (Mekkah dan
Madinah) yang didasarkan pada Alquran yang inti sari dan sumber
pokok ajaran Islam dalam berbagai aspek.*’

35 Binti Ma’unah, Metodologi Pengajaran Agama Islam: Metode Penyusunan dan
Desain Pembelajaran, Yogyakarta: Teras, 2009, hal. 69.

36 Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan Islam, ..., hal. 99.

37 Harun Nasution, Pembaharuan Dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan,
Jakarta: Bulan Bintang, 1975, hal. 11.



37

Rasulullah SAW SAW. membina umat Islam melalui
pendidikan berlangsung selama 23 tahun yang ditandai dengan wahyu
pertama kali pada tanggal 17 Ramadhan 13 tahun sebelum hijrah atau
bertepatan dengan 6 Agustus 610 M sampai dengan wafatnya pada
tanggal 12 Rabiul Awwal 11 H atau bertepatan dengan 8 Juni 632 M.*
Pada dasarnya pendidikan Islam yang dirintis oleh Rasulullah SAW
saw., baik pada periode Makkah maupun Madinah adalah dalam
rangka mendukung dan memperkokoh ajaran Islam. Maka
berdasarkan hal ini, materi pendidikan yang diajarkan terhadap para
sahabat tidak jauh dari nilainilai ajaran Islam serta berbagai problema
yang dihadap umat Islam sesuai dengan keadaan.*

Kurikulum periode Mekah berisi pendidikan keagamaan dan
akhlak serta menganjurkan kepada manusia supaya mempergunakan
akal memikirkan kejadian manusia, hewan, tumbuhan, dan alam
semesta sebagai pendidikan akliyah dan ilmiah. Adapun sentral
materi yang diajarkan Rasulullah SAW SAW. kepada sahabatnya
dirincikan dalam materi pokok sebagai berikut:

a. Agqidah atau keimanan, bangsa arab mayoritas penganut agama
watsani (penyembah berhala) yang dibawa pertama kali oleh
Amar bin Luhay al Khuza’i. Rasulullah SAW mengemban tugas
pertamanya sebagai nabi adalah menyampaikan akidah tauhid
yaitu mengesakan Allah dalam beribadah dan akidah hari
pembalasan adanya surga dan neraka.

b. Pengajaran Al-Qur’an, Al-Qur’an diturunkan berangsur-angsur.
Tugas nabi menyampaikan wahyu kepada manusia, maka ada
para sahabat yang menghafal dan menulis wahyu. Pengajaran Al-
Qur’an berlangsung secara kesinambungan dan nabi memberikan
penjelasan tentang isi atau maksud wahyu. Nabi sebagi pendidik,
para sahabat sebagai peserta didik sedangkan Al-Qur’an sebagai
materi. Dintara sahabat nabi yang tertarik masuk islam karena
mendengarkan Al-Qur’an adalah umar bin khaththab, Jubair bin
Muth’im, Suwaid bin Shamit, dan Thufail bin Amr Ad-Dausi.

c. Pendidikan Akal, pada permulaan islam berkembang di Mekah,
Rasulullah SAW menerima ayat-ayat yang berkenaan dengan
pengembangan akal dan pikiran, sehingga dengan demikian
mendorong manusia untuk menggunakan akal pikirannya. Al-
Qur’an memanggil manusia agar menggunakan akalnya dengan

38 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam Dirasah Islamiyah II, Jakarta: Raja Grafindo
Persada. 2006, hal. 33.

39 Hisyam Nasyabe, Muslim Education Institutions, Bairut: Libraire Du Liban, 1989, hal.
6.



38

ulul albab sebagaimana dalam firman Allah dalam QS. Shad ayat
ke 29 sebagai berilfut:

SOIVT50 55 e el 5235 Bl el sl L'y
“Ini adalah sebuah kitab yang Kami turunkan kepadamu penuh
dengan berkah supaya mereka memperhatikan ayat-ayatnya dan
supaya mendapat pelajaran orang-orang yang mempunyai

fikiran.”

d. Pendidikan Akhlak, kondisi akhlak dan moral bangsa arab masih
terbelakang, tidak terjaga nasab, penindasan, dan perbudakan.
Nabi mangajarkan bahwa semua manusia adalah sama deratnya
di sisi Allah, yang paling mulia disisi-Nya adalah yang paling
bertakwa. Buah dari pendidikan akhlak ini, menjadi sebab
masuknya sahabat Bilal bin Rabah. Sebagai seorang budak ia
merasa dimulyakan dalam ajaran agama islam, bahwa dalam
islam malarang keras penindasan dan kesemena-menaan
terhadap budak atau orang lemah.

e. Pendidikan ibadah, ibadah yang dilakukan kaum muslimin pada
periode mekah belum sempurna. Ibadah yang baru dilaksanakan
adalah ibadah shalat, itupun pada tahun ke-10 kenabian.

Pengajaran yang dilakukan oleh Rasulullah SAW
menggunakan berbagai metode yang sesuai dengan fitrah manusia,
yakni sebagai makhluk yang memiliki berbagai kecenderungan,
kekurangan, dan kelebihan. Untuk itu, terkadang Rasulullah SAW
menggunakan metode ceramah, diskusi atau Tanya jawab, dialog,
metode perumpamaan, metode kisah, dan metode hafalan.*

Setelah banyaknya orang yang memeluk Islam, Rasulullah
SAW menyediakan rumah Al-Argam bin Abi al-Arqam al-Safa atau
yang dikenal dengan Dar al-Arqam, disinilah tempat pendidikan
Islam pertama dalam sejarah pendidikan Islam. Di tempat inilah
Rasulullah SAW mengajarkan dasar-dasar atau pokokpokok agama
Islam kepada sahabatnya dan membacakan wahyuwahyu (ayat) Al-
Qur“an kepada pengikutnya serta nabi menerima tamu dan orang-
orang yang hendak memeluk agama Islam atau menanyakan hal-hal
yang berhubungan dengan agama Islam.*!

Periode pendidikan Rasulullah SAW di madinah berlangsung
selama 10 tahun merupakan kelanjutan pendidikan periode Mekah.
Hijrahnya Rasulullah SAW dari Makkah ke Madinah bukan hanya

40 Samsul Nizar, Sejarah Pendidikan Islam Menelusuri Jejak Sejarah Pendidikan Era

Rasulullah SAW Sampai di Indonesia, Jakarta: Kencana, 2011, hal. 3.

41 Ahmad Sjalabi, Sejarah Pendidikan Islam, terj. Muchtar Yahya, Jakarta: Bulan

Bintang, 2010, hal. 92.



39

sekedar berpindah, dan menghindarkan diri dari tekanan dan ancaman
kaum Quraisy serta penduduk Makkah yang tidak menghendaki
pembaharuan terhadap ajaran nenek moyang mereka, tetapi juga
mengandung maksud dan tujuan tertentu, yaitu untuk mengatur
potensi dan menyusun kekuatan dalam menghadapi tantangan-
tantangan lebih lanjut.

Jika pada periode Mekah pendidikan Rasulullah SAW
memfokuskan pada penanaman akidah dan yang berkaitan
dengannya, pada periode Madinah pembinaan pendidikan difokuskan
pada pendidikan sosial, hukum, dan politik.*? Jika pendidikan pertama
di Mekah adalah mengesakan Allah sebagai satu-satunya tuhan, maka
pendidikan pertama di Madinah adalah memperkuat persatuan kaum
muslimin dan mengikis habis sisa-sisa permsuhan dan persukuan.*
Adapun kurikulum pendidikan di Madinah adalah sebagai berikut:

a. Pendidikan Ukhuwah (persaudaraan) antara kaum muslimin
Muhajirin dan Anshar

b. Pendidikan  Kesejahteraan  sosial adalah  terjaminnya
kesejahteraan sosial, terjadi pada terpenuhinya kebutuhan pokok
daripada kehidupan seharihari. Untuk itu, setiap orang harus
bekerja mencari nafkah.

c. Pendidikan hankam (pertahanan dan keamanan) dakwah Islam.
Maksudnya adalah masyarakat kaum muslimin merupakan satu
state (negara) di bawah bimbingan Rasulullah SAW yang
mempunyai kedaulatan. Ini merupakan dasar bagi usaha
dakwahnya untuk menyampaikan ajaran Islam kepada seluruh
umat manusia secara bertahap dengan memperluas wilayah
kekuasaan. Rasulullah SAW menggalakan pendidikan fisik
dengan menunggang kuda, memanah, dan berenang.*

Kurikulum pendidikan Rasulullah SAW pada periode Mekah
dan Madinah selama kurun waktu 23 tahun jika dikonotasikan dengan
kurikulum pendidikan Islam masa sekarang dapat digolongkan
kepada 3 kelompok materi pelajaran yaitu:

a. Akidah, meliputi tauhid mengesakan Allah dan melarang dari
kesyirikan seperti menyembah berhala, menyerahkan sesajen
kepada ruh, bersekutu dengan setan dan yang semisal.
Selanjutnya pennagajaran tentang rukun iman yang 6.

42 Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan Islam pada Periode Klasik dan Pertengahan,
Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2004, hal. 11.

43 Mahmud Yunus, Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Hidakarya Agung, 1990, hal. 15-
16.

# Annisa Rasyidah, “Pendidikan di Masa Rasulullah SAW di Mekah dan Madinah,”
dalam Jurnal al Hikmah, Vol. 2 No. 1 Tahun 2020, hal. 33-35.



40

b. Syariah, meliputi pelaksanaan ibadah kepada Allah dengan
mempelajari dan mengamalkan rukun Islam yang 5 dan
berupayan agar ibdah diterima Allah. Di dalamnya juga termasuk
tentang hukum halal haram, sosial, ekonomi, jihad, hukuman,
keluarga dan lainnya yang berhubungan dengan harta, darah, dan
kerhormatan manusia.

c. Akhlak, yaitu mulia dengan akhlak mulia dan hina dengan akhlak
tercela. Akhlak mulia seperti saling menghormati, bertoleransi,
tolong menolong, bekerjasama, persaudaraan, jujur, amanah, dan
berkata yang baik. akhlak tercela seperti mencaci, merendahkan,
berzina, berdusta, berdebat kusir, berpecah belah, dan lainnya.*

C. Prinsip-Prinsip Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an
Kurikulum yang diterapkan di lembaga pendidikan didasarkan pada
pedoman Badan Standar Nasional Pendidikan (BSNP) dalam
pelaksanaannya. Menurut Akhmad Shunhaji, terdapat 12 prinsip yang
harus diperhatikan dalam penyusunan kurikulum di setiap lembaga
pendidikan, baik umum maupun lembaga pendidikan Al-Qur'an. Prinsip-
prinsip tersebut meliputi:
1. Prinsip peningkatan iman, takwa, dan akhlak mulia
2. Prinsip peningkatan potensi, kecerdasan, dan minat serta bakat anak
baik kognitif, afektif, ataupun psikomotoriknya.
Prinsip keberagaman potensi dan karakteristik daerah
Prinsip pembangunan regional dan nasional
Prinsip mempersiapkan dunia kerja
Prinsip perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi (IPTEK),
serta seni.
Prinsip Agama.
Prinsip dinamika perkembangan global.
Prinsip persatuan nasional dan nilai-nilai kebangsaan.
10 Prinsip sosial budaya
11. Prinsip kesetaraan jender
12. Prinsip penyesuain karaktersitik lembaga pendidikan.*

Saat mengembangkan kurikulum, pendidik dapat mengembangkan
prinsip-prinsip yang sudah ada atau membangun prinsip-prinsip baru.
Oleh karena itu akan ada berbagai prinsip yang digunakan dalam
konstruksi kurikulum. Akibatnya, besar kemungkinan penerapan prinsip-
prinsip yang berbeda ketika menerapkan kurikulum di lembaga

S kW

0 %0 N

4 Asfiati, “Kurikulum Pendidikan Islam pada Masa Nabi,” dalam Jurnal Forum
Pedagogik, Vol. 7 Tahun 2016, hal. 29.

4 Akhmad Shunhaji, Implementasi Pendidikan Agama di Sekolah Katolik Kota Blitar
dan Dampaknya Terhadap Interaksi Sosial, Yogyakarta: Aynat Publishing, 2017, hal. 161- 162.



41

pendidikan dibandingkan ketika menggunakan kurikulum di lembaga

pendidikan lainnya.’

Evaluasi kurikulum dilakukan dengan mencermati capaian tujuan
kurikulum yang ditetapkan®®. Evaluasi kurikulum dilakukan melalui
beberapa prinsip berikut:*

1. Prinsip relevansi, artinya relevan antara pendidikan dengan tuntutan
kehidupan. Prinsip relevansi berkaitan dengan tiga segi, yaitu
relevansi pendidikan dengan lingkungan peserta didik; relevansi
dengan perkembangan kehidupan masa sekarang dan masa depan;
dan relevansi pendidikan dengan tuntutan dunia kerja.

2. Prinsip efektivitas, artinya sejauh mana sesuatu yang direncanakan
atau diinginkan dapat terlaksana atau tercapai. Prinsip efektivitas
belajar peserta didik.

3. Prinsip efisiensi, artinya perbandingan antara hasil yang dicapai
(output) dan usaha yang telah dikeluarkan (input). Prinsip efisiensi
dapat ditinjau dari waktu, tenaga, peralatan dan biaya.

4. Prinsip kesinambungan, artinya saling hubung atau jalin-menjalin
antara berbagai tingkat dan jenis pendidikan. Kesinambungan antara
berbagai tingkat sekolah harus mempertimbangkan bahwa (a) bahan
pelajaran pada tingkat sekolah selanjutnya hendaknya sudah
diajarkan pada tingkat sekolah sebelumnya; dan (b) bahan pelajaran
yang sudah diajarkan pada tingkat sekolah lebih rendah tidak perlu
diajarkan pada tingkat sekolah yang lebih tinggi. Kesinambungan
antara berbagai bidang studi harus memperhatikan urutan penyajian
dan terjalin dengan baik.

5. Prinsip fleksibilitas, artinya ada ruang gerak yang memberikan
kebebasan dalam bertindak (tidak kaku). Fleksibilitas mencakup
fleksibilitas peserta didik dalam memilih program pendidikan, serta
fleksibilitas  pendidikan dalam  mengembangkan  program
pembelajaran.

Berikut beberapa prinsip yang lebih khusus dalam pengembangan
kurikulum menurut pendapat dari Ayudia yaitu:>

47 Fitroh, “Pengembangan Kurikulum Berbasis Kompetensi dan Strategi Pencapaian,
Studia Informatika,” dalam Jurnal Sistem Informasi, Vol. 4 No. 2 Tahun 2011, hal. 1-7.

48 Ahmad Zain Sarnoto, “Konsepsi Evaluasi Pembelajaran Perspektif Al-Qur’an,” dalam
Madani Institutte: Jurnal Politik, Hukum, Pendidikan, Sosial Dan Budaya, Vol. 3 No. 2 Tahun
2014, hal. 12.

4 Syafaruddin dan Amiruddin, Manajemen Kurikulum, Medan: Perdana Publishing,
2017, hal. 113.

0 Inge Ayudia, et.al., Pengembangan Kurikulum, Sumatera Utara: Mifandi Mandiri
Digital, 2023, hal. 25.



42

Prinsip berkenaan dengan tujuan pendidikan
Tujuan merupakan pusat dari semua kegiatan pendidikan, dan
menjadi arah yang harus diikuti oleh seluruh kegiatan dalam
pengembangan kurikulum. Oleh karena itu, perumusan komponen-
komponen kurikulum harus mengacu pada tujuan pendidikan. Tujuan
pendidikan meliputi tujuan umum atau jangka panjang, tujuan jangka
menengah, dan tujuan khusus atau jangka pendek. Tujuan tersebut
membantu menentukan arah pengembangan kurikulum dan
memastikan  bahwa  komponenkomponen  kurikulum  yang
dirumuskan sesuai dengan tujuan pendidikan yang ingin dicapai.

Prinsip berkenaan dengan isi pendidikan

Memilih isi pendidikan yang sesuai dengan kebutuhan pendidikan

yang telah ditentukan para perencana kurikulum perlu

mempertimbangkan beberapa hal:

a. Perlu penjabaran tujuan pendidikan/pengajaran ke dalam bentuk
perbuatan hasil belajar yang khusus dan sederhana.

b. Isi bahan harus meliputi segi pengetahuan, sikap, dan
ketrampilan.

c.  Unit-unit kurikulum harus disusun dalam urutan yang logis dan
sistematis.

Prinsip berkenaan dengan pemilihan belajar mengajar

Pemilihan proses belajar mengajar yang digunakan hendaknya

memperlihatkan hal-hal sebagai berikut:

a. Memilih metode/ tekhnik belajar-mengajar yang cocok sesuai
mengajar bahan pelajaran.

b. Memilih metode/ tekhnik untuk memberikan kegiatan yang
bervariasi sehingga dapat melayani perbedaan individual siswa.

c. Memilih metode/ tekhnik yang memberikan urutan kegiatan yang
bertingkat-tingkat.

d. Memilih metode yang dapat menciptakan kegiatan untuk
mencapai tujuan kognitif, afektif, dan psikomotor.

e. Memilih metode/ tekhnik yang dapat mengaktifkan siswa, atau
mengaktifkan guru atau kedua-duanya.

f.  Memilih metode/ tekhnik yang dapat mendorong berkembangnya
kemampuan baru.

g. Memilih metode/ tekhnik yang menimbulkan jalinan kegiatan
belajar di sekolah dan di rumah, atau mendorong pengunaan
sumber yang ada dirumah dan di masayarakat.

h. Untuk belajar keterampilan sangat dibutuhkan kegiatan belajar
yang menekankan “learning by doing” di samping “learning by
seeing and knowing”



43

4. Prinsip berkenaan dengan pemilihan media dan alat pengajaran
Proses belajar-mengajar yang baik perlu didukung oleh pengunaan
media dan alat-alat bantu pengajaran yang tepat.

a. Alat/media pengajaran yang diperlukan.

b. Jika ada alat yang harus dibuat, harusnya memperhatikan:
bagaimana pembuatannya, siapa yang membuat, pembiyaannya,
waktu pembuatan?.

c. Pengorganisasian alat dalam bahan pelajaran, misalnya dalam
bentuk modul, paket belajar, dan lain-lain.

d. Hasil yang terbaik akan diperoleh dengan menggunakan
multimedia.

5. Prinsip berkenaan dengan pemilihan kegiatan penilaian
Penilaian merupakan bagian integral dari pengajaran, Dalam
penyusunan alat penilaian (test) hendaknya langkah-langkah sebagai
berikut:

a. Rumusan tujuan-tujuan pendidikan yang umum, dalam ranah-
ranah kognitif, afektif, dan psikomotor.

b. Uraiakan ke dalam bentuk tingkah-tingkah laku murid yang dapat
diamati.

c. Hubungkan dengna bahan peljaran.

d. Tuliskan butir-butir test.

Banyak sekali landasan kaum muslimin untuk melakukan
pembaharuan dan pengembangan dalam segala bidang, landasan yang
utama adalah, al-Qur’an Surat Ar-Ra’d ayat 11:

s £ . PR
40 reeib U 1R 8 h e T T8

“Sesungguhnya Allah tidak merobah keadaan sesuatu kaum sehingga

mereka merobah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri.”

Firman itu secara teologis dapat dijadikan landasan bagi
pengembangan kurikulum pendidikan islam, pola pikir dan pola sikap
suatu kaum tentu akan mengalami perubahan/ pengembangan.
Pengembangan seperti itu tentunya bersifat internal. Artinya,
pengembangan dimulai dari kemauan itu sendiri untuk menghadapi situasi
sosial budaya yang ada pada masanya.

Dalam pembahasan prinsip-prinsip pengembangan kurikulum
dalam Islam dengan mengutip pendapatnya B.S. Wibowo sebagaimana
yang dikutip oleh Abdul Majid*! dalam bukunya Pendidikan Agama Islam
Berbasis Kompetensi, dengan mengajukan beberapa  prinsip
pengembangan adalah:

SU Abdul Majid, Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi, Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2006, hal. 1-2.



44

Imajinasi
Kurikulum yang dibangun harus mampu membangkitkan imajinasi
jauh kedepan, baik manfaat ilmu, maupun menciptakan teknologi dari
yang tidak ada menjadi ada guna kemakmuran manusia.
Pusat Belajar
Murid sebagai pusat aktivitas. Siswa harus mandiri dalam proses
belajar, inquiri adalah sebuah program yang menekankan rasa ingin
tahu peserta belajar dan menggali dari pengalaman terstruktur yang
diberikan.
Teknologi
Memanfaatkan tekhnologi belajar Multi Indrawi, sehingga membuat
anak didik senang dalam belajar.
Intervensi
Guru yang terbaik adalah pengalaman. Maka guru harus bisa
mendesian proses intervensi terstruktur pada peserta belajar, atau
mampu mengkritisi pengalaman beljar siswa.
Pertanyaan dan Jawaban
Tanya jawab, tidaklah kamu berfikir, bertafakkur dan bertadabur frase
yang sering dijumpai di dalam Al-Qur’an. Ilmu adalah
perbendaharaan, kuncinya adalah pertanyaan (Hadits). Mendorong
rasa ingin tahu dengan pertanyaan-pertanyaan dan merancang cara
menjawab rasa ingin tahu dan menemukan jawaban.
Organisasi
Berorganisasi dapat menjadi seseorang belajar dari banyak unsur
yaitu: pelajaran dan keterampilan akademis, keterampilan berpikir,
keterampilan berkomunikasi dan keterampilan manajeman. Allah
Ta’ala menggambarkan bagian penting dari sebuah organisasi dalam
QS An-Nisa’ ayat 71 yaitu:

406 15l 01586 5550 32 Lk Gl sy
“Hai orang-orang yang beriman, bersiapsiagalahkamu, danmajulah
(kemedanpertempuran)  berkelompok-kelompok, atau majulah
bersama-sama!” (QS. An-Nisa’: 71)
Motivasi
Untuk dapat memberikan motivasi seorang guru harus memiliki
motivasi yang lebih, untuk mampu mengajar dengan tekhnik motivasi
yang memotifasi maka guru harus memiliki kemampuan menguasai
tekhnik presentasi yang optimal.

4

3 EE35 &8 ol b 5o a8 T TR i T o i 5
§® LA

e\



10.

45

“Tidakkah kamu perhatikan bagaimana Allah Telah membuat
perumpamaan kalimat yang baik seperti pohon yang baik, akarnya
teguh dan cabangnya (menjulang) ke langit.” (QS. Ibrahim: 24)
Pelaksanaan
Puncaknya ilmu adalah amal. Banyak lulusan sekolah merasa bingung
ketika keluar dari sekolah dalam menerapkan ilmu. Dengan demikian
hendaknya guru mampu memvisualisasikan ilmu pengetahuan pada
dunia praktis, menegmbangkan aplikasi ilmu dalam berbagai bidang
kehidupan.

i eals e ik e
“Seorang ulama (orang yang berilmu) yang tanpa amalan seperti
lampu membakar dirinya sendiri (Berarti amal perbuatan harus
sesuai dengan ajaran-ajarannya).” (HR. Ad-Dailami)
Kekuatan Spiritual
Kekuatan spiritual terletak pada kelurusan dan kebersihan hati nurani,
roh, pikiran, jiwa, emosi. Bahan bakar motif yang paling kuat ada
pada nilai-nilai, doktrin dan ideologi atau faktor spiritual. Dengan
demikian guru harus mampu mendidik dengan turut menyertakan
nilai-nilai spiritual, karena ini merupakan faktor mendasar untuk
kesuksesan jangka panjang.
Bertingkat
Pendidikan harus sesuai dengan berbagai tingkatan usia anak didik.
Untuk semua tingkatan dipilih bagian materi kurikulum yang sesuai
dengan kesiapan dan perkembangan yang telah dicapai oleh anak
didik. Dalam hal ini yang paling penting adalah tingkatan penguasaan
bahasa yang dicapai oleh anak. Hal ini memerlukan studi psikologis
adanya perbedaan latar belakang keluarga, perbedaan budaya dan
kebiasaan, perbedaan tingkat kecerdasan.

2 g 2o G - - 55
405035 0y s 005 0 30 £33 25
“(Kedudukan) mereka itu bertingkat-tingkat di sisi Allah, dan Allah

Maha melihat apa yang mereka kerjakan.” (Ali *Imran: 163)
Iskandar dan Usman menyebutkan bahwa kurikulum secara umum

memiliki prinsip-prinsip yang berdeda berdasarkan pandangan para ahli.
Kemudian disesuikan dengan esensi kurikulum pendidikan Islam,
demikian terkait kurikulum pendidikan Al-Qur’an. Sebab, Al-Qur’an
menjadi dasar dan pedoman pendidikan Islam. Prinsip-prinsip tersebut
yaitu:

1.

Prinsip berasaskan Islam termasuk ajaran dan nilai-nilainya. Maka
setiap yang berkaitan dengan kurikulum, termasuk falsafah,
tujuantujuan, kandungan-kandungan, metode mengajar, cara-cara
perlakuan dan  hubungan-hubungan yang berlaku dalam



46

10.

11.

lembagalembaga pendidikan harus berdasarkan pada agama dan
akhlak Islam.

Prinsip mengarah kepada tujuan, yaitu seluruh aktivitas dalam
kurikulum diarahkan untuk mencapai tujuan yang dirumuskan
sebelumnya.

Prinsip integritas antara mata pelajaran, pengalaman-pengalaman dan
aktivitas yang terkandung di dalam kurikulum, begitu pula dengan
pertautan antara kandungan kurikulum dengan kebutuhan anak juga
kebutuhan masyarakat.

Prinsip relevansi adalah adanya kesesuaian pendidikan dengan
lingkungan hidup anak, relevansi dengan kehidupan masa sekarang
dan akan datang, relevansi dengan tuntutan pekerjaan.

Prinsip fleksibilitas adalah terdapat ruang gerak yang memberikan
sedikit kebebasan dalam bertindak, baik yang berorientasi pada
fleksibilitas pemilihan program pendidikan maupun dalam
mengembangkan program pengajaran.

Prinsip integrasi adalah kurikulum tersebut dapat menghasilkan
manusia seutuhnya, manusia yang mampu mengintegrasikan antara
fakultas zikir dan fakultas pikir, serta manusia yang dapat
menyelaraskan struktur kehidupan dunia dan struktur kehidupan
akhirat.

Prinsip efisiensi adalah agar kurikulum dapat mendayagunakan
waktu, tenaga, dana, dan sumber lain secara cermat, tepat, memadai
dan dapat memenuhi harapan.

Prinsip kontinuitas dan kemitraan adalah bagaimana susunan
kurikulum yang terdiri dari bagian yang berkelanjutan dengan kaitan-
kaitan kurikulum lainnya, baik secara vertikal (penjenjangan,
tahapan) maupun secara horizontal.

Prinsip individualitas adalah bagaimana kurikulum memperhatikan
perbedaan pembawaan dan lingkungan anak pada umumnya yang
meliputi seluruh aspek pribadi anak, seperti perbedaan jasmani,
watak, intelegensi, bakat serta kelebihan dan kekurangannya.

Prinsip kesamaan memperoleh kesempatan, dan demokratis adalah
bagaimana kurikulum dapat memberdayakan semua anak dalam
memperoleh  pengetahuan, keterampilan dan sikap sangat
diutamakan. Seluruh anak dari berbagai kelompok seperti kelompok
yang kurang beruntung secara ekonomi dan sosial yang memerlukan
bantuan khusus, berbakat dan unggul berhak menerima pendidikan
yang tepat sesuai dengan kemampuan dan kecepatannya.

Prinsip kedinamisan adalah agar kurikulum itu tidak statis, tetapi
dapat mengikuti perkembangan ilmu pengetahuan dan perubahan
sosial.



47

12. Prinsip  keseimbangan adalah bagaimana kurikulum dapat
mengembangkan sikap potensi anak secara harmonis.

13. Prinsip efektivitas adalah agar kurikulum dapat menunjang efektivitas
pendidik yang mengajar dan anak yang belajar.>?

Berdasarkan prinsip-prinsip di atas dapat dikatakan bahwa
Kurikulum Berbasis Al-Qur’an bersifat holistik integratif. Pandangan-
pandangan tentang prinsip kurikulum di atas saling berkaitan dan saling
melengkapi. Prinsip yang merupakan aturan, ketentuan, dan standar yang
mengindikasikan pernyataan fundamental yang dijadikan sebuah
pendoman untuk mengembangkan kurikulum. Kondisi tersebut menjadi
sangat penting untuk diperhatikan oleh berbagai elemen yang terlibat
dalam kurikulum.

D. Komponen Kurikulum Berbasis Al-Qur’an

Dalam kajian teori kurikulum, para ahli memberikan penekanan
yang berbeda-beda mengenai komponen yang harus ada dalam suatu
kurikulum. Perbedaan tersebut bukanlah kontradiksi, melainkan saling
melengkapi dalam memberikan gambaran utuh tentang bagaimana
kurikulum dirancang dan diimplementasikan. Zainal Arifin menjelaskan
bahwa kurikulum sebagai alat untuk mencapai tujuan pendidikan, terdiri
dari beberapa komponen utama yang saling berkaitan yaitu 1) tujuan; 2)
isi; 3) proses; dan 4) evaluasi.’* Ahmad Taufik menambah komponen
kurikulum meliputi 1) tujuan; 2) isi dan bahan ajar; 3) model; 4) strategi;
5) evalusasi.>
1. Tujuan

Tujuan berperan penting dalam kurikulum, karena akan
memberikan arah dan memengaruhi komponen lainnya. Tujuan
pendidikan harus diterjemahkan menjadi karakteristik atau perilaku
manusia yang diinginkan sebagai hasil akhirnya.

Dalam pendidikan Islam, para ahli dan pemikir Islam membagi
tujuan pendidikan menjadi dua bagian. Pertama, tujuan keagamaan,
yang berfokus pada pembentukan pribadi Muslim yang mampu
menjalankan syariat Islam melalui pendidikan spiritual yang
meningkatkan iman dan takwa. Kedua, tujuan duniawi, yang
bertujuan membentuk pribadi Muslim yang kompeten dan terampil,

2 Muhammad Roihan Al-Haddad, “Hakikat Kurikulum Pendidikan Islam,” dalam Jurnal
Tarbiyah Islamiyah, Vol. 3 No. 1 Tahun 2018, hal. 62- 63.

33 Zainal Arifin, Konsep dan Model Pengembangan Kurikulum, Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2012, hal. 81.

5% Ahmad Taufik, “Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam”, dalam Jurnal el-
Ghiroh, Vol. 17 No. 2 Tahun 2019, hal. 84.



48

sehingga dapat meningkatkan kesejahteraan hidup di dunia dan
berperan bermanfaat sebagai makhluk Allah di bumi.>

Menurut Abdurrahman An-Nahlawi, tujuan pendidikan dan
pembelajaran Al-Qur’an terbagi menjadi jangka pendek dan jangka
panjang. Tujuan jangka pendek adalah agar anak mampu membaca
Al-Qur’an dengan baik dan benar sesuai kaidah tajwid,
memahaminya, dan menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari.
Tujuan jangka panjang berkaitan dengan pengabdian kepada Allah,
mengambil petunjuk dari firman-Nya, bertakwa, dan tunduk kepada-
Nya.%

Tujuan Pembelajaran Al-Qur'an dapat diartikan bertujuan untuk
menyiapkan generasi emas dan meningkatkan kualitas sumber daya
manusia sejak usia dini. Tujuannya adalah agar mereka memiliki
kemampuan dalam membaca, menulis, menghafal, memahami, dan
menghayati isi Al-Qur'an °’. Dengan demikian, nilai-nilai yang
terdapat dalam Al-Qur'an akan menjadi dasar dalam berperilaku,
moralitas, etika, adab, akhlak, serta aspek rohani dan spiritual.

2. Isi

Komponen isi, yang sering disebut sebagai komponen materi
dalam kurikulum pendidikan, berperan dalam mendukung proses
pembelajaran yang disusun secara logis dan sistematis untuk
mencapai tujuan pendidikan yang telah ditetapkan. Isi materi ini
biasanya berupa bahan ajar yang disesuaikan dengan bidang studi dan
standar kompetensinya.®

Dalam KBQ, isi utamanya adalah Al-Qur’an itu sendiri, yang
mencakup pembelajaran seperti membaca (tilawah), menghafal
(tahfiz), tafsir, tadabur, dan ulum Al-Qur'an. Selain itu, Al-Qur'an
juga dapat dikaitkan dengan berbagai bidang lain seperti sosial,
ekonomi, politik, hukum, dan sains, sehingga seluruh isi kurikulum
dapat terhubung dengan Al-Qur'an.*

35 Anin Nurhayati, Kurikulum Inovasi, Telaah Terhadap Pengembangan Kurikulum
Pesantren, Yogyakarta: Teras, 2010, hal. 34.

56 Abdurrahman An-Nahlawi, Prinsip dan Metode Pendidikan Islam, Bandung:
Diponegoro, 1989, hal. 184.

57 Ahmad Zain Sarnoto, et al., Perencanaan Pembelajaran, Sumatera Barat: CV Hei
Publishing Indonesia, 2024, hal. 10.

38 Sukiman, Pengembangan Kurikulum, Teori dan Praktik Pada Perguruan Tinggi,
Yogyakarta: Fakultas [lmu Tarbiyah dan Kegunaan UIN Sunan Kalijaga, 2013, hal.17.

39 Ali Mudlofir, Aplikasi Pengembangan Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan Dan
Bahan Ajar Dalam Pendidikan Agama Islam, Jakarta: Rajawali Pers, 2011, hal. 11-12.



49

3. Proses

Komponen ini mencakup segala aspek yang berkaitan dengan
proses pembelajaran antara guru dan siswa, seperti pendekatan,
model, metode, strategi, hingga teknik pengajaran. Menurut Nata,
terdapat tujuh metode pembelajaran yang terdapat dalam Al-Qur’an,
yaitu: metode keteladanan, cerita, nasihat, pembiasaan, penerapan
hukum dan pemberian ganjaran, ceramah, serta diskusi.®® Sementara
itu, Moh. Aman mengidentifikasi tujuh metode pembelajaran dalam
Al-Qur’an, yaitu: metode amtsal, qashash, hiwar, targhib wa tarhib,
tajribah, ‘uswah, serta ‘ibrah wa mau idzah.*'

4. Evaluasi

Evaluasi diperlukan untuk menilai efektivitas kurikulum, serta
berfungsi sebagai sarana perbaikan dan penyempurnaan kurikulum di
masa depan. Evaluasi juga berperan sebagai umpan balik terhadap
tujuan, materi, dan metode pembelajaran, sehingga dapat membantu
dalam pengembangan kurikulum.

Evaluasi merupakan proses sistematis dan berkelanjutan yang
digunakan untuk menentukan kualitas (nilai dan makna) suatu hal
berdasarkan kriteria tertentu untuk pengambilan keputusan 2.
Evaluasi merupakan proses, bukan hasil akhir, sehingga hasil evaluasi
memberikan gambaran kualitas yang perlu ditindaklanjuti. Tujuan
evaluasi adalah untuk menilai kualitas sesuatu, terutama terkait nilai
dan maknanya. Kriteria evaluasi penting bagi evaluator dengan
beberapa pertimbangan, yaitu: 1) hasil evaluasi dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah, 2) meningkatkan rasa percaya
diri evaluator, 3) menghindari subjektivitas, 4) hasil evaluasi
konsisten meskipun dilakukan oleh orang atau waktu yang berbeda,
dan 5) memudahkan penafsiran hasil evaluasi.®

Dalam Kurikulum Berbasis Al-Qur’an (KBQ), evaluasi dapat
berupa evaluasi formatif dan sumatif. Evaluasi formatif bertujuan
memeriksa konten dan bahan pengajaran Al-Qur’an untuk revisi atau
perbaikan. Sedangkan evaluasi sumatif dilakukan di akhir program
pembelajaran untuk menentukan apakah bahan pengajaran
dilanjutkan atau dihentikan. Selain itu, ada juga evaluasi internal dan
eksternal. Evaluasi internal dilakukan oleh evaluator dari dalam
lembaga, seperti kepala sekolah yang mengevaluasi guru, sementara

0 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam..., hal. 97.

61 Moh. Aman, “Metode Pembelajaran Berbasis Al-Qur’an,” dalam Jurnal Tadarus
Tarbawy, Vol. 2 No. 6 Tahun 2020, hal. 34.

62 Ahmad Zain Sarnoto, Supervisi Dan Evaluasi Program Pendidikan Islam, Bekasi:
Faza Amanah, 2021, hal. 20.

63 Asrul, et.al., Evaluasi Pembelajaran, Bandung: Cita Pustaka Media, 2014, hal. 4.



50

evaluasi eksternal dilakukan oleh pihak luar, seperti pemerintah atau
yayasan.

E. Urgensi Al-Qur’an Sebagai Sumber Kurikulum Pendidikan
1. Al-Qur’an Sebagai Sumber Ilmu Pengetahuan

Al-Qur’an yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw.
adalah mukjizat terbesar yang sangat berpengaruh, dan isinya selalu
relevan dengan kehidupan manusia. Ilmu-ilmu yang terkandung di
dalamnya merupakan karunia dari Allah untuk umat manusia. Salah
satu bentuk kemukjizatan Al-Qur’an yang paling utama adalah
kaitannya dengan sains dan pengetahuan, menunjukkan betapa
pentingnya ilmu pengetahuan dalam Al-Qur’an. Allah menurunkan
wahyu pertama, QS. Al-‘Alaq ayat 1-5, yang menekankan pentingnya
ilmu.

Al-Qur'an mengandung banyak ayat yang menjadi sumber
pengetahuan dan teknologi. Ayat-ayat tersebut mengisyaratkan
berbagai hal yang bermanfaat bagi umat manusia, baik berupa
penemuan baru maupun perbaikan atas teori yang sudah ada. Dengan
pengetahuan, manusia dapat diangkat derajatnya di atas makhluk lain,
dan makhluk-makhluk tersebut dapat dimanfaatkan untuk melayani
manusia, yang merupakan kehormatan besar bagi umat manusia.
Sebagaimana siang dan malam diciptakan untuk melayani manusia.

Al-Qur’an juga mendorong kaum Mukmin untuk bekerja keras
dalam mencari kekayaan material, sekaligus mempelajari hukum-
hukum alam dan pengetahuan terkait untuk meraih manfaat darinya.
Al-Qur’an mewajibkan mereka untuk meneliti berbagai aspek materi
alam semesta, mengungkap rahasia-rahasianya, serta memanfaatkan
hasilnya untuk memenuhi kebutuhan hidup mereka.

Al-Qur'an menekankan pentingnya keseimbangan antara teori
dan penerapan dalam kehidupan sehari-hari. Secara nyata, Al-Qur'an
sangat berperan fungsional karena berasal dari Tuhan yang
memberikan petunjuk sekaligus menjadi hakim bagi manusia di
akhirat. Fungsionalitas ini bersifat abadi, tidak terikat oleh waktu.
Oleh karena itu, Al-Qur'an akan selalu menjadi pedoman, petunjuk,
dan solusi bagi berbagai masalah manusia, baik di masa lalu, masa
kini, maupun masa depan.®*

Melalui penjabaran di atas, dapat disimpulkan bahwa al-Qur’an
harus dipahami sebagai: 1) petunjuk, yakni panduan perilaku bagi
manusia untuk menuju kebaikan dan kebenaran sejati; 2) cahaya,

64 Silfi Nurmalia Latifah dan Cecep Anwar, “Al-Qur’an Sebagai Sumber Ilmu
Pengetahuan,” dalam Jurnal Gunung Jati Conference Series, Vol. 8 Tahun 2022, hal. 391-392.



51

yang berperan sebagai penjelas dan pemecah masalah dalam
kapasitasnya sebagai kebijaksanaan tertinggi (the highest wisdom),
mengandung lebih dari sekadar kebenaran; 3) sumber pengetahuan
bagi manusia. Muhadjir menjelaskan hal terakhir Al-Qur’an sebagai
sumber pengetahuan bahwa dalam Al-Qur’an terkandung 3 elemen
yaitu:®

1) Tuhan, dengan sifat utamanya rabul alamin, rahman, rahim,
malik

2) Manusia, yang memiliki tujuan hidup sebagai hamba, tugas hidup
sebagai khalifah, hak memperoleh kesejahteraan, hidup dunia-
akhirat, dan amar makruf nahi munkar.

3) Alam, alam semesta dan alam ghaib.

Al-Qur'an dianggap sebagai sumber pengetahuan utama dalam
Islam, keyakinan ini mencakup berbagai aspek kehidupan manusia,
baik yang bersifat spiritual maupun praktis. Beberapa alasan yang
menjelaskan mengapa Al-Qur'an dipandang sebagai sumber
pengetahuan dalam pandangan umat Islam meliputi berbagai dimensi
kehidupan manusia, yaitu sebagai berikut:®

1) Pedoman moral dan etika, Al-Qur'an menawarkan panduan moral
dan etika yang mencakup berbagai aspek kehidupan sehari-hari.
Ayat-ayatnya memberikan arahan tentang perilaku yang baik,
kejujuran, kasih sayang, dan sikap adil, yang membantu
membentuk karakter individu serta masyarakat.

2) Hukum dan keadilan, Al-Qur'an mengandung hukum-hukum
(syariat) yang mencakup berbagai aspek kehidupan, termasuk
hukum pidana, perdata, dan tata cara ibadah. Prinsip-prinsip
keadilan dan kejujuran yang terkandung di dalamnya menjadi
sumber inspirasi bagi sistem hukum Islam.

3) Al-Qur'an memuat ayat-ayat yang mengacu pada penciptaan
alam semesta dan fenomena alam. Meskipun tidak memberikan
detail ilmiah yang spesifik, ayat-ayat ini menggambarkan
keagungan penciptaan dan kebijaksanaan Allah.

4) Pendidikan dan ilmu pengetahuan, Al-Qur'an mendorong umat
Islam untuk menuntut ilmu dan memahami dunia di sekitar
mereka. Ayat-ayat tentang penciptaan dan perkembangan
manusia menjadi dasar bagi pengembangan ilmu pengetahuan.

5) Panduan untuk hubungan sosial, Al-Qur'an memberikan arahan
mengenai cara berinteraksi dengan sesama, termasuk dalam

65 Muhadjir N., Wahyu dalam Paradigma Penelitian Ilmiah Pluralisme Metodologik,
Yogyakarta: Tiara Wacana, 1989, hal. 49.

% Muhammad Yasir A. J., “Studi Al-Qur’an,” dalam Journal of Chemical Information
and Modeling, Vol. 53 No. 9 Tahun 2016, hal. 61.



52

hubungan keluarga, tetangga, dan sahabat. Selain itu, Al-Qur'an
menekankan nilai-nilai toleransi dan perdamaian dalam
masyarakat.

6) Pemahaman tentang kehidupan akhirat, Al-Qur'an memberikan
wawasan tentang kehidupan setelah mati, hari kiamat, serta
konsep pahala dan siksaan, memberikan pandangan mendalam
mengenai tujuan hidup dan konsekuensi dari perbuatan manusia.

Dalam tipologi perkembangan ilmu keislaman yang
berlandaskan Al-Qur’an, Fahd Ar-Rumi sebagaimana dikutip oleh
Nidhal Guessoum, terdapat beberapa jenis pengetahuan yang
terkandung di dalamnya, yaitu:

a. Theology, yakni menjelaskan tentang bukti-bukti kekuasaan dan
eksistensi Allah dengan segala nama-nama dan sifat-sifat-Nya.

b. Linguistic, yaitu mencakup keindahan bahasa, kekayaan kosa
kata, dan sintaksis dalam Al-Qur'an, yang menjadi dasar penting
dalam memahami isinya..

c. Ancient history, yakni membahas sejarah masa lalu sebelum
diutusnya Nabi Muhammad, mencakup kisah dari Nabi Adam
hingga Nabi Isa (Yesus), termasuk azab yang ditimpakan kepada
umat-umat terdahulu.

d. Jurisprudence, yaitu mengandung aturan-aturan yang harus
diikuti sebagai seorang muslim, termasuk kewajiban shalat,
zakat, puasa, haji, serta hukum-hukum seperti potong tangan,
qishash dan lainnya.

e. Natural science, yang berperan penting dalam menentukan waktu
shalat, haji, awal puasa ramadhan, hari raya, serta pergantian
siang dan malam.®’

Ayat-ayat dalam Al-Qur'an yang menjelaskan fenomena alam
menunjukkan bahwa Al-Qur'an sangat mendorong umat Islam untuk
mempelajari  berbagai fenomena alam yang mungkin belum
dieksplorasi. Allah menciptakan alam semesta dan segala isinya
dengan tujuan yang penuh hikmah dan pengetahuan, bukan dengan
sia-sia (Ali Imran [3]: 191). Selain itu, Al-Qur'an juga menekankan
pentingnya menghargai tradisi berpikir.

2. Al-Qur’an Merubah Perilaku Manusia
Menelusuri sejarah turunnya Al-Qur'an, ditemukan bahwa teks
Al-Qur'an terbentuk selama lebih dari dua puluh tahun sebagai respon
terhadap berbagai masalah sosial yang dihadapi masyarakat Arab

7 Nidhal Guessoum, Islam’s Quantum Question Reconciling Muslim Tradition and
Modern Science. London: 1.B Tauris, 2011, hal. 53.



53

pada saat itu. Oleh karena itu, dalam memahami Al-Qur'an, tidak bisa
dilepaskan dari konteks sejarah dan tradisi ketika wahyu diturunkan,
agar dapat memahami pesan dasarnya. Wahyu tersebut turun
memberikan arahan-arahan dan petunjuk serta solusi terhadap
permasalahan-permasalahan yang dihadapi oleh masyarakat.

Al-Qur’an diturunkan secara berangsur-angsur selama 23 tahun
kepada masyarakat Arab kala itu, memberikan tanggapan atas situasi
dan peristiwa yang mereka alami, serta menjawab pertanyaan dan
permasalahan mereka. Banyak pesan Al-Qur'an merupakan bantahan
tegas terhadap norma-norma sosial yang berlaku di masyarakat
Jahiliyyah. Isi Al-Qur'an tidak hanya mereformasi struktur sosial
yang ada, tetapi juga merevolusi konsep-konsep lama, menggantinya
dengan pandangan baru yang lebih mencerahkan dan membebaskan.®®

Al-Qur'an merupakan ajaran yang terutama bertujuan
membentuk sikap moral yang benar dalam setiap tindakan manusia.
Tindakan yang benar, baik dalam ranah politik, agama, maupun
sosial, dianggap sebagai bentuk ibadah atau pengabdian kepada
Allah. Oleh karena itu, Al-Qur'an menekankan pentingnya moralitas
dan faktor-faktor psikologis yang membentuk pola pikir yang tepat
dalam menjalankan tindakan.®

Kehidupan keagamaan jazirah Arab kala itu sangat beragam,
namun mayoritas, terutama di Makkah, menganut paham paganisme,
yaitu penyembahan berhala. Di wilayah pedalaman Arab (baduwi),
mereka menganut animisme, yang percaya pada kekuatan alam dan
menyembah bulan, bintang, serta leluhur mereka. Sistem
kekeluargaan mereka bersifat patriarkal, dengan keturunan
diturunkan melalui garis laki-laki secara langsung dari leluhur. hingga
ke bawah.

Status seseorang diukur dari keberanian dan kekuatan dalam
menghadapi musuh. Perempuan dan anak-anak dikesampingkan,
dianggap sebagai anggota kelas dua karena kelemahan mereka. Hak,
status, dan tanggung jawab hanya diberikan kepada laki-laki dewasa.
Mereka juga sangat membanggakan sukunya (’ashabiyyah) dan
sering berselisih tentang suku mana yang paling mulia. Mereka lebih
mengutamakan hawa nafsu daripada akal, dengan perang dan balas
dendam menjadi hal biasa. Kegiatan seperti berjudi, minum minuman
keras, dan pelacuran menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan

%8 Irma Riyani, “Menelusuri Latar Histori Tunrunnya Al-Qur’an dan Proses Pembentukan
tatanan Masyarakat Islam,” dalam Jurnal al Bayan, Vol. 1 Tahun 2016, hal. 28.

% Fazlur Rahman, Islam, terj. Ahsin Muhammad, Bandung: Pustaka Mizan, 1994, hal.
354,



54

mereka.” Sifat-sifat seperti itulah yang kemudian disebut sebagai
jahiliyyah.

Saat Al-Qur'an turun secara bertahap dalam rentang sekitar 23
tahun itu, ucapan dan tindakan Nabi dipandu oleh wahyu, yang
memberikan arahan, petunjuk, serta solusi atas masalah-masalah yang
dihadapi masyarakat. Perubahan sosial dilakukan secara bertahap. Di
sektor ekonomi, meskipun Makkah merupakan pusat perdagangan
yang sibuk, eksploitasi terhadap kaum lemah, seperti budak dan
pekerja kasar, sangat umum. Para bangsawan Makkah hanya fokus
pada perolehan keuntungan tanpa memperhatikan kesejahteraan
orang lain. Al-Qur'an mengecam gaya hidup yang hanya mengejar
kekayaan tanpa kepedulian sosial, seperti yang dikritik dalam QS. Al-
Takatsur.

Kemudian Al-Qur'an memberikan panduan tentang bagaimana
bersikap terhadap orang-orang yang lemah, dengan menganjurkan kasih
sayang terhadap anak yatim, perhatian kepada fakir miskin, serta membantu
mereka yang tertindas melalui pemberian zakat dan sedekah. Hal ini
tercermin dalam surat al-Tawbah ayat 60.

EEPEL PE PR DU (3 P (I SPE Nt <. o)f -8
&5 pass 203 e Gl oSQndly (TR EBAEN L)

e B - _ e e e P
AN EE T RV R SR G- R R R WA TR VKA [ P

o

“Sesungguhnya zakat-zakat itu, hanyalah untuk orang-orang fakir,
orang-orang miskin, pengurus-pengurus zakat, para mu'allaf yang
dibujuk hatinya, untuk (memerdekakan) budak, orang-orang yang
berhutang, untuk jalan Allah dan untuk mereka yuang sedang dalam
perjalanan, sebagai suatu ketetapan yang diwajibkan Allah, dan
Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana.” (QS. At-Taubah: 60)
Islam mengajarkan kehidupan bermasyarakat yang didasarkan

pada persamaan dan persaudaraan, serta mendorong saling tolong-
menolong dalam kebaikan dan menghilangkan sifat dendam. Islam
juga menekankan penghapusan perbedaan-perbedaan dan ashabiyyah
antar suku. Ajaran-ajaran ini menghadapi penentangan dari pihak-
pihak yang merasa terancam oleh misi Nabi Muhammad. Ini
dijelaskan dalam QS. Al-Ma'idah ayat 2.7! Demikianlah sebagaian

contoh Al-Qur’an datang membawa perubahan perilaku masyarakat
menjadi lebih baik.

70 Muhammad al-Ghazali, Figh Sirah, Kairo: Matba’ah Hasan, 1988, hal. 25.
"1 Irma Riyani, “Menelusuri Latar Histori Tunrunnya Al-Qur’an dan Proses Pembentukan
tatanan Masyarakat Islam,” dalam Jurnal al Bayan, Vol. 1 Tahun 2016, hal. 30-33.



55

3. Urgensi KBQ dalam Meningkatkan Kecerdasan Spiritual

Sebagai program pendidikan yang dirancang secara sistematis,
kurikulum memegang peranan sangat penting bagi perkembangan
anak. Kurikulum memiliki peran strategis dalam mencapai tujuan
pendidikan. Jika dianalisis berdasarkan karakteristik masyarakat dan
kebudayaan, serta sekolah sebagai institusi sosial, ada tiga peranan
utama kurikulum yang dapat diidentifikasi: peranan konservatif,
kritis, dan kreatif atau evaluatif. Ketiga peran ini sama pentingnya dan
harus dijalankan secara seimbang.”

Pertama, peran konservatif kurikulum menekankan bahwa
kurikulum berfungsi sebagai sarana untuk mentransmisikan dan
menafsirkan nilai-nilai budaya kepada anak. Transmisi nilai-nilai
budaya ini dilakukan dengan mengintegrasikan nilai-nilai tersebut ke
dalam kurikulum pendidikan. Mengingat pentingnya pendidikan
dalam membentuk generasi penerus yang kompeten dan sesuai
dengan kebutuhan masyarakat, pencapaian tujuan pendidikan
menjadi sangat krusial.”

Dalam konteks pendidikan Islam, peran konservatif ini
diwujudkan melalui Kurikulum Berbasis Al-Qur'an, yang memainkan
peran besar dalam mentransmisikan nilai-nilai spiritual Qur’ani
dalam pembelajaran, baik nilai-nilai ilahiah (ketuhanan) maupun
insaniah (kearifan dalam berhubungan dengan sesama dan
lingkungan). Kurikulum berfungsi untuk mewariskan dan menjaga
kesinambungan nilai-nilai Al-Qur'an tersebut melalui berbagai
metode di lembaga pendidikan Islam.™

Kedua, Kedua, peran kritis-evaluatif menekankan bahwa tidak
semua nilai dan budaya lama harus terus dipertahankan, karena
terkadang nilai-nilai tersebut sudah tidak lagi sesuai dengan
perkembangan masyarakat. Demikian pula, nilai-nilai dan budaya
baru tidak selalu sejalan dengan nilai-nilai lama yang masih relevan
dengan kondisi dan kebutuhan zaman. Dalam hal ini, kurikulum
berfungsi untuk menyeleksi dan mengevaluasi berbagai hal yang
dianggap bermanfaat bagi perkembangan anak.”

2 Widodo Winarso, Dasar Pengambangan Kurikulum Sekolah, Cirebon: Windpk, 2015,
hal. 92-93.

73 Irma Agustiana dan Gilang Hasbi Asshidiqi, “Peranan Kurikulum dan Hubungannya
Dengan Pengembangan Pendidikan Pada Lembaga Pendidikan,” dalam Jurnal [lmu
Pendidikan Islam, Vol. 05 No. 01, Maret 2021, hal. 26-27.

74 M. Hajar Dewantoro, “Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam,” dalam
Jurnal JPI FIAI Jurusan Tarbiyah, Vol. 9 No. 6 Desember 2003, hal. 55.

75 Arif Rahman Prasetyo dan Tasman Hamami, “Prinsip-Prinsip Dalam Pengembangan
Kurikulum,” dalam PALAP Jurnal Studi Keislaman dan Illmu Pendidikan, Vol. 8 No. 1 Mei
2020, hal. 43.



56

Dalam konteks KBQ, nilai-nilai yang tidak relevan bukanlah
nilai-nilai prinsip seperti tauhid, ibadah, dan akhlak, melainkan nilai-
nilai sosial kemasyarakatan. Peran kritis-evaluatif ini memungkinkan
KBQ untuk menyaring pengaruh-pengaruh negatif yang dapat
merusak nilai-nilai tersebut dalam diri anak.

Ketiga, Peran kreatif kurikulum menekankan bahwa kurikulum
harus mampu merancang dan menciptakan kegiatan-kegiatan kreatif
yang bertujuan untuk mengembangkan kompetensi anak serta
memenuhi kebutuhan masyarakat sesuai dengan perkembangan
zaman. Kurikulum juga harus mampu menggali dan mengembangkan
potensi anak melalui inovasi yang kondusif, efektif, dan kreatif dalam
proses pembelajaran. Selain itu, kurikulum harus dapat menstimulasi
pola pikir dan tindakan anak sehingga mereka dapat menghasilkan
sesuatu yang baru dan bermanfaat bagi diri mereka sendiri, guru,
lembaga, serta bangsa dan negara.’®

Dalam konteks KBQ, peran kreatif menuntut kurikulum untuk
lebih responsif terhadap perkembangan zaman, sambil tetap
memperhatikan potensi anak melalui berbagai aktivitas pembelajaran
Al-Qur'an. Semua ini dilakukan tanpa mengorbankan kemurnian Al-
Qur'an. Nilai-nilai intelektual, emosional, dan spiritual yang
terkandung dalam Al-Qur'an diinternalisasikan kepada anak melalui
pendekatan pembelajaran yang inovatif, efektif, dan kreatif.

Selain keistimewaannya sebagai kitab suci dan pahala yang
diperoleh dari membacanya, Al-Qur'an juga memberikan dampak
psikologis yang signifikan bagi para pembelajarnya dalam kehidupan
sehari-hari. Hal ini disebabkan oleh proses pembelajaran Al-Qur'an
yang melibatkan berbagai indera, seperti pendengaran dan
penglihatan. Salah satu dampak psikologis dari pembelajaran Al-
Qur'an adalah peningkatan kecerdasan spiritual, yang dapat
dibuktikan melalui berbagai kajian dan penelitian akademis.

76 Ramdanil Mubarok, “Peran dan Fungsi Kurikulum Dalam Pembelajaran Pendidikan
Agama Islam Multikultural,” dalam Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol. 3 No. 2 Tahun
2021, hal. 79.



57

Mendengarkan,”” membaca,’® menghafal,” dan tadabbur Al-Qur’an®
berpengaruh terhadap peningkatan kecerdasan spiritual.

77 Very Julianto, et.al., “Pengaruh Membaca Al-Fatihah Reflektif Intuitif terhadap
Penurunan Tingkat Kecemasan Berbicara di Depan Umum pada Mahasiswa Prodi Psikologi
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,” dalam Jurnal Psikologi, Vol. 13 No. 2 Desember 2017, hal.
162.

8 Melita Ayu Neni, et.al, “Pengaruh Menghafal Al-Qur’an terhadap kecerdasan
emosional Santri Di Pondok PesantrenAl-Qur’an Muhammad Thoha Alfasyni Bogor,” dalam
Jurnal Ta’Dibi, Vol. 4 No. 1 Tahun 2015, hal. 1.

7 Feni Yuliani, et.al., “Pengaruh Kebiasaan Tadabbur Al-Qur’an Terhadap Kecerdasan
Spiritual Anggota Komunitas Tadabbur Quran, ” dalam Jurnal Psikologi Islam, Vol. 6 No. 2
Tahun 2019, hal. 37.

80 Ali Thaufan Dwi Saputra, “Kemukjizatan Psikologi Alquran Jamaah Majelis Taklim
(Studi Kasus di Kecamatan Bogor Selatan Bogor,” dalam Jurnal At-Tibyan, Vol. 3 No. 1 Juni
2018, hal. 2.



58



BAB III
KECERDASAN SPIRITUAL

A. Definisi Kecerdasan Spiritual

Definisi cerdas pada kata kecerdasan dapat ditegaskan bahwa cerdas
adalah kemampuan untuk mengetahui, mempelajari, menganalisis sebuah
keadaan dan menggunakan nalar untuk mengambil sebuah jalan atau
solusi alternatif bagi keadaan yang dihadapinya. Sedangkan spiritual
berasal dari kata “spirit” yang berarti semangat, jiwa, sukma dan ruh, yaitu
berhubungan dengan atau bersifat kejiwaan (ruhani, batin).! Dalam
spiritualitas Islam, kecerdasan intelektual dapat dihubungkan dengan
kecerdasan akal pikiran (‘ag/). Kecerdasan emosional dihubungkan
dengan emosi diri (nafs), sedangkan kecerdasan spiritual mengacu kepada
kecerdasan hati dan jiwa, yang menurut terminologi Al-Qur’an disebut
dengan ruhiyah (galb).?

Kecerdasan spiritual berawal dari temuan ilmiah yang digagas
oleh Danah Zohar dan Ian Marshall yang menemukan adanya God Spot
dalam otak manusia, yang secara built-in merupakan pusat spiritual,
yang terletak di antara jaringan syaraf dan otak. Pada God Spot inilah
sebenarnya terdapat fitrah manusia yang terdalam. Kajian tentang God
Spot inilah pada gilirannya melahirkan manusia yang berkenaan dengan

I Kbbi.web.id, “Kamus Besar Bahasan Indonesia (KBBI) Online,” dalam
https://kbbi.web.id/spiritual. Diakses pada 26 April 2024.

2 Sukidi, Kecerdasan Spiritual: Rahasia Hidup Sukses Bahagia: Mengapa SQ Lebih
Penting Daripada 1Q dan EQ, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2002, hal. 52.

59



60

usaha memberikan penghayatan bagaimana agar hidup ini lebih
bermakna.® Menurutnya, kecerdasan spiritual adalah kemampuan untuk
memahami makna atau nilai dari kehidupan, yakni kecerdasan yang
membantu kita menempatkan perilaku dan kehidupan kita dalam konteks
makna yang lebih mendalam dan kaya. Kecerdasan ini memungkinkan
seseorang menilai bahwa tindakan atau cara hidup tertentu lebih bermakna
dibandingkan dengan yang lain. Dengan kata lain, kecerdasan spiritual
mencerminkan fitrah alami manusia. Mereka juga menyatakan bahwa SQ
adalah kecerdasan tertinggi yang dimiliki oleh manusia.* Danah Zohar dan
Ian Marshall dalam bukunya “SQ, Spiritual Quotient: The Ultimate
Intelligence” memaparkan bukti ilmiah tentang kecerdasan spiritual.
Salah satu buktinya berasal dari penelitian ahli psikologi dan saraf
Michael Persinger pada awal 1990-an. Selain itu, penelitian lebih lanjut
dilakukan oleh ahli saraf Ramachandran dan timnya dari Universitas
California pada tahun 1997. Mereka menemukan area di otak yang disebut
"God-Spot" yang secara alami sudah terprogram sebagai pusat spiritualitas
dalam jaringan otak manusia.’

Danah Zohar dan Ian Marshall mendefiniskan kecerdasan spiritual
adalah adalah kemampuan untuk menangani persoalan makna dan nilai,
serta menempatkan perilaku dan kehidupan kita dalam konteks yang lebih
luas dan mendalam. Kecerdasan ini memungkinkan kita untuk menilai
bahwa suatu tindakan atau cara hidup memiliki makna lebih dibanding
yang lain. SQ berfungsi sebagai fondasi yang dibutuhkan agar IQ dan EQ
dapat bekerja secara optimal. Bahkan, SQ dianggap sebagai kecerdasan
tertinggi yang dimiliki manusia.®

Sementara itu, Ary Ginanjar Agustian berpendapat bahwa
kecerdasan spiritual adalah kemampuan untuk memberikan makna ibadah
pada setiap tindakan dan aktivitas, yang dilakukan melalui langkah-
langkah dan pemikiran yang sesuai dengan fitrah manusia, sehingga
individu dapat menjadi pribadi yang utuh dengan pola pikir yang
berlandaskan tauhid (integralistik) dan berprinsip hanya untuk Allah.
Suharsono mendefinisikan kecerdasan spiritual sebagai kecerdasan yang
mampu menghasilkan karya kreatif dalam berbagai aspek kehidupan,

3 Ichsan Solahudin, The Magic Way to Make Your Kids Briliant Students, Bandung:

Grafindo, 2013, hal. 55.

4 Danah Zohar dan Ian Marshall, SQ Memanfaatkan Kecerdasan Spiritual Dalam

Berfikir Integralistik dan Holistik untuk Memahami Kehidupan, Bandung: Mizan, 2002, hal.

41.

5 Ary Ginanjar Agustian, Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan

Spritual ESQ Emotional Sripitual Quontient Berdasarkan 6 Rukun Iman dan 5 Rukun Islam,
Jakarta: Arga, 2004, hal. 39.

® Danah Zohar dan Ian Marshal, SQ Memanfaatkan Kecerdasan Spiritual dalam

Berfikir Integralistik dan Holistik, ...., hal. 5.



61

melalui pertemuan antara usaha manusia yang tulus dengan inspirasi
Iahi.’

John P. Miller menyatakan bahwa kecerdasan spiritual adalah
elemen penting yang memungkinkan seseorang mencapai kesuksesan
sejati dalam hidup. Kecerdasan spiritual dianggap sebagai kemampuan
untuk mengelola hati nurani, yang lebih unggul dibandingkan dengan jenis
kecerdasan lainnya. Meski seseorang dengan 1Q tinggi mampu mengatasi
berbagai tantangan dan masalah, hal tersebut tidak menjamin bahwa
mereka dapat menangani semua masalah yang dihadapi.®

Yahya Jaya menambahkan, jika kecerdasan intelektual berpusat di
otak dan kecerdasan emosional (EQ) berpusat di hati, maka kecerdasan
spiritual (SQ) berpusat pada "hati nurani" atau fuad/dhamir. Kebenaran
suara fuad tidak perlu diragukan, karena sejak awal penciptaannya, fuad
telah tunduk pada perjanjian ketuhanan, sebagaimana disebutkan dalam
Al-Qur’an (Al-A'raf, 7:172), ketika manusia menyaksikan bahwa Allah
adalah Tuhan mereka. Allah juga secara eksplisit menyatakan bahwa fuad,
sebagai komponen utama manusia, telah diciptakan saat manusia masih
berada dalam rahim ibunya (Al-Sajadah, 32:9). Hal ini menyiratkan
makna khusus, sebab Allah tidak memberikan informasi serupa mengenai
penciptaan akal atau galbu. Dari sini dapat dipahami bahwa kebenaran
suara fuad lebih unggul dibandingkan dengan kebenaran akal atau qalbu.

Untuk mengoptimalkan SQ, fuad perlu sering diaktitkan. Manusia
dianjurkan untuk selalu berkomunikasi dengan fuad-nya, bertanya pada
hati nurani sebelum melakukan atau tidak melakukan sesuatu. Dengan
cara ini, daya kerja SQ akan berfungsi maksimal dan mampu membimbing
pola hidup seseorang. Inilah yang dimaksud Rasulullah SAW ketika
bersabda, “Tanyakan kepada hati nuranimu” (sal dhamiruka). Fuad
diibaratkan seperti baterai; jika jarang digunakan, maka kekuatannya akan
melemah, bahkan mungkin tidak berfungsi sama sekali. Oleh sebab itu,
agama menyeru manusia untuk mengagungkan Allah, membersihkan diri,
dan menjauhi dosa (al-Mudatstir, 74:1-5), semua ini bertujuan untuk
mengoptimalkan fungsi fuad dan meningkatkan kecerdasan spiritual
seseorang.’

Stephen R. Covey mendefinisikan kecerdasan spiritual sebagai
pusat yang paling mendasar dibandingkan dengan kecerdasan intelektual
dan emosional, karena berfungsi sebagai sumber bimbingan bagi kedua

7 Ary Ginanjar Agustin, Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan Spritual
ESQ, ..., hal. 57.

8 John P. Miller, Cerdas di Kelas Sekolah Kepribadian, Yogyakarta: Kreasi Wacana,
2002, hal. 3.

% Mariani, “Pendidikan Holistik dalam Islam: Studi terhadap 1Q, EQ, dan SQ,” dalam
Jurnal Tarbiyah Islamiyah, Vol. 11 Tahun 2021, hal. 1-13.



62

kecerdasan tersebut. Kecerdasan ini mencerminkan kemampuan untuk
memahami makna hidup yang mendalam, sekaligus memenuhi kerinduan
akan hubungan dengan sesuatu yang lebih besar dan tak terbatas. SQ
bukan hanya membantu mengarahkan tindakan dan perilaku, tetapi juga
menghubungkan individu dengan nilai-nilai spiritual yang lebih tinggi,
memberikan tujuan dan panduan hidup yang lebih bermakna.!®

Kecerdasan Spiritual (SQ) merupakan fondasi utama yang
dibutuhkan untuk mengoptimalkan fungsi Kecerdasan Intelektual (IQ)
dan Kecerdasan Emosional (EQ). Bahkan, SQ dianggap sebagai bentuk
kecerdasan tertinggi. Oleh karena itu, tanpa pengembangan SQ yang baik,
kecerdasan lain seperti IQ dan EQ tidak akan dapat berfungsi atau
berkembang dengan optimal.!! Ary Ginanjar juga menegaskan bahwa
kecerdasan Spiritual menjadi dasar yang diperlukan agar IQ dan EQ dapat
berfungsi dengan baik dan efektif.'?

Berdasarkan pendapat para tokoh, kecerdasan spiritual (SQ) dapat
disimpulkan bahwa kecerdasan spiritual sebagai kecerdasan tertinggi yang
dimiliki manusia, berfungsi sebagai fondasi bagi kecerdasan intelektual
(IQ) dan emosional (EQ). SQ memiliki peran penting dalam membentuk
perilaku dan kehidupan yang bermakna, menjadi dasar dari kecerdasan
intelektual dan emosional, serta memastikan keseimbangan yang
diperlukan untuk mencapai kesuksesan sejati dalam hidup.

Karekteristik dan Manfaat Kecerdasan Spiritual

Kecerdasan manusia bukan sekadar diukur dari tajamnya intelektual
(IQ) atau kepekaan emosional (EQ), melainkan juga dari kedalaman
spiritual (SQ) yang memberi arah dan makna bagi kehidupan. Menurut
para ahli, kecerdasan spiritual sangat penting bagi manusia karena
berfungsi sebagai landasan agar 1Q dan ES dapat bekerja dengan baik dan
mengubah dua jenis pemikiran yang dihasilkan oleh IQ dan EQ. Padahal,
kecerdasan spiritual merupakan bentuk kecerdasan tertinggi.'?

Apabila kita melihat kecerdasan spiritual dari sudut psikologis, tidak
menutup kemungkinan individu yang taat beragama dan kuat dalam
beribadah juga memiliki kecerdasan spiritual yang tinggi. Sebab,
kecerdasan spiritual tidak hanya mempertimbangkan bagaimana manusia
beribadah kepada Allah (makhdhoh), namun juga bagaimana manusia

19 Stephen R. Covey, The 8" Habit: Melampui Efektifitas, Menggapai Keagungan,

Jakarta: Gramedia, 2005, hal. 79.

"' Yahya Jaya, Spiritual Islam, Jakarta: Ruhama, 1994, hal. 190.
12 Ary Ginanjar Agustin, Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan Spritual

ESQ, ..., hal. 46.

13 Danah Zohar dan Ian Marshal, SO Memanfaatkan Kecerdasan Spiritual Dalam

Berpikir Integralistik dan Holistik, ..., hal. 71.



63

berinteraksi dengan orang lain (ghoiru makhdhoh). Ini adalah kecerdasan
yang dapat membantu kita membedakan berbagai hal, mengembangkan
moralitas, dan mampu mengikuti aturan sekaligus menunjukkan kasih
sayang dan pengertian. SQ adalah kecerdasan yang juga memungkinkan
kita mengenali ketika cinta dan pengertian sudah habis. Kemampuan
untuk bergulat dengan kebaikan dan kejahatan, untuk membayangkan
cita-cita yang masih belum terpenuhi, untuk bermimpi, untuk mengatasi
diri sendiri dari kerendahan hati.'*
Kecerdasan spiritual biasanya mendorong kita untuk terus mencari
cara-cara baru dan kreatif untuk menghasilkan sesuatu yang melampaui
apa yang sudah mungkin dilakukan. Kecerdasan spiritual akan
menginspirasi kita untuk mempertimbangkan dan memandang kehidupan
dari berbagai sudut pandang. Kecerdasan spiritual merupakan landasan
bagi kecerdasan-kecerdasan lainnya, dimana kecerdasan yang satu dengan
kecerdasan yang lain saling berhubungan dan saling melengkapi. Bukan
sekadar berpikir satu sisi dengan kesiapan seluruh otak dan hati.
Menurut Umar Sulaiman, seseorang dengan kecerdasan spiritual
yang tinggi akan menunjukkan pertumbuhan dan perubahan diri yang
positif. Kesuksesannya akan seimbang antara aktivitas yang dilakukan dan
lingkungan sekitarnya. Orang tersebut juga akan merasakan kebahagiaan
dan kepuasan yang diwujudkan melalui kontribusi positif dan berbagi
kebahagiaan dengan orang lain.!> Sehingga seseorang dengan kecerdasan
spiritual yang tinggi berbagi kebahagiaan dengan orang lain di sekitarnya.
Menurut Muhamad Khoirul Umam dan Eko Andy Saputro, terdapat
beberapa karakteristik umum dari kecerdasan spiritual seseorang, antara
lain:!®
1. Kesadaran diri: Seseorang yang memahami dirinya memiliki pusat
internal yang memberikan makna dan keaslian.

2. Spontanitas: Sikap responsif terhadap situasi, serta kesediaan dan
kemampuan untuk bertanggung jawab.

3. Terbimbing oleh visi dan nilai: Segala aktivitas dilakukan dengan sikap
idealis, tanpa egoisme, dan penuh dedikasi.

4. Holistik: Mampu melihat segala sesuatu dari berbagai sudut pandang
secara menyeluruh.

5. Kepedulian: Memiliki empati yang mendalam, tidak hanya memahami
perasaan orang lain, tetapi juga merasakannya.

14 Yazidul Busthomi, et.al., “Pendidikan Kecerdasan Spiritual dalam Al-Qur’an Surat
Al-Luqman,” dalam Jurnal Studi I[lmu Keagamaan Islam Vol. 1 No. 2 Tahun 2020, hal. 15.

15 Umar Sulaiman, “Mengidentifikasi Kecerdasan Anak”, dalam Al-Riwayah Jurnal
Kependidikan, Vol. 7 No. 2 Tahun 2015, hal. 234.

16 Muhamad Khoirul Umam dan Eko Andy Saputro, “Kecerdasan Spiritual Ditinjau
dari Nilai Nilai Profetik,” dalam Jurnal Samawat, Vol. 3 No. 1 Tahun 2019, hal. 3.



64

10.

11.

12.

Merayakan keberagaman: Menghargai perbedaan serta pandangan
yang bertentangan.
Independensi terhadap lingkungan: Bersikap teguh, fokus, tabah,
berpikir mandiri, kritis, berdedikasi, dan berkomitmen.
Bertanya "mengapa": Memiliki semangat untuk terus-menerus mencari
jawaban fundamental.
Membingkai ulang: Berjiwa visioner dan mampu mewujudkan masa
depan yang belum terwujud, serta terbuka pada berbagai kemungkinan.
Pemanfaatan positif atas kemalangan: Mampu menghadapi kesulitan
dan penderitaan dengan ketegaran.
Rendah hati: Menyadari bahwa keberhasilan melibatkan kontribusi
orang lain serta karunia dan keberuntungan dari Yang Maha Kuasa.
Rasa keterpanggilan: Secara aktif berupaya mewujudkan visi yang
dimiliki.

Fatricia Syafri menyebutkan lebiih ringkas beberapa karakteristik

kecerdasan spiritual yang dapat terbentuk sejak dini, yaitu:!’

1.

2.

Kesadaran diri yang mendalam: Memiliki intuisi dan kekuatan
"keakuan" atau otoritas bawaan.
Pandangan luas terhadap dunia: Memiliki cahaya subjektif, yaitu
melihat diri sendiri dan orang lain sebagai bagian yang saling terkait,
serta menyadari bahwa kosmos ini hidup dan bersinar tanpa perlu
diajarkan.
Memiliki moral yang tinggi: Memiliki pendapat yang kuat dan
cenderung merasa gembira, senang, dan bahagia.
Pemahaman tentang tujuan hidup: Mampu melihat segala sesuatu dari
berbagai sudut pandang, merasakan arah hidup, dan melihat berbagai
kemungkinan yang ada.
Kecenderungan untuk memuaskan orang lain: Memiliki keinginan kuat
untuk memberi kontribusi kepada orang lain.

Senada dengan pendangan Robert A. Emmons, ia menjelaskan

bahwa terdapat lima karakteristik kecerdasan spiritual pada seseorang,
yaitu: a) Kemampuan untuk mentransendensikan: Cara berpikir tentang
hal-hal yang melampaui apa yang terlihat dan dapat ditemukan di alam
semesta. b) Kemampuan untuk mengalami tingkat kesadaran yang tinggi:
Mampu mencapai puncak kesadaran spiritual. ¢) Kemampuan untuk
mensakralkan pengalaman sehari-hari: Mampu melihat makna spiritual
dalam kehidupan sehari-hari. d) Kemampuan menggunakan sumber-
sumber spiritual untuk menyelesaikan masalah: Menggunakan nilai dan
keyakinan spiritual dalam menghadapi tantangan. ¢) Kemampuan untuk

7 Fatrica Syafri, Metode Mengembangkan Kecerdasan Spiritual Anak Usia Dini,

Bengkulu: Pascasarjana IAIN Bengkulu, 2016, hal. 7-8.



65

berbuat baik: Memiliki rasa kasih sayang dan kepedulian terhadap sesama
makhluk.'®

Pandangan lain mengenai karakteristik kecerdasan spiritual secara
substansial tidak berbeda jauh dan hampir sejalan dengan pandangan
sebelumnya. Seseorang yang cerdas secara spiritual biasanya memiliki
kesadaran diri, visi, sikap fleksibel, pandangan holistik, kemampuan
melakukan perubahan, menjadi sumber inspirasi, dan memiliki kebiasaan
refleksi diri.!” Karakteristik kecerdasan spiritual ini banyak terkait dengan
dimensi internal atau kondisi hati nurani yang sering disebut sebagai
rohani.

Dari penjelasan di atas, dapat disimpulkan bahwa seseorang dengan
kecerdasan spiritual yang tinggi akan mengalami perkembangan yang
berbeda dibandingkan dengan mereka yang memiliki kecerdasan spiritual
yang rendah. Perbedaan ini mungkin disebabkan oleh faktor-faktor seperti
kondisi pribadi maupun pengaruh lingkungan sekitar. Karakteristik
kecerdasan spiritual ini akan muncul jika seseorang mendapat stimulus
yang memadai dari berbagai faktor pendukung seperti diri sendiri, orang
tua, guru, sekolah, dan masyarakat. Akibatnya, seseorang yang cerdas
secara spiritual akan lebih bersemangat, percaya diri, dan optimis dalam
setiap aktivitasnya.

Kecerdasan spiritual memberikan dampak dan manfaat bagi
kehidupan pelakunya baik dalam emosionalnya, intelektualnya maupun
spiritualnya itu sendiri. Menurut Sukidi kecerdasan spiritual memberi
manfaat pada dua aspek yaitu: 1) Kecerdasan spiritual untuk mendidik hati
dan karakter: Pendidikan sejati adalah pendidikan yang mengutamakan
hati, karena pendidikan ini tidak hanya berfokus pada aspek pengetahuan
kognitif dan intelektual, tetapi juga mengembangkan kualitas
psikomotorik serta kesadaran spiritual yang reflektif dalam kehidupan
sehari-hari; 2) Kecerdasan spiritual membimbing menuju hidup bahagia:
Kebahagiaan adalah tujuan hidup bagi hampir semua orang. Untuk
mencapai kebahagiaan, terdapat tiga kunci kecerdasan spiritual: mencintai
Tuhan, berdoa, dan melakukan perbuatan baik serta memiliki budi pekerti
yang luhur.?

Menurut Ary Ginandjar, kecerdasan spiritual menjadi dasar bagi
jenis kecerdasan lainnya. la menyatakan bahwa kecerdasan spiritual

18 Roberts A. Emmons, The Psychology of Ultimate Concerns, New York: The
Guidford Press, 1999, hal. 164.

19 Lisda Rahmasari, “Pengaruh Kecerdasan Intelektual, Kecerdasan Emosi dan
Kecerdasan Spiritual Terhadap Kinerja Karyawan,” dalam Majalah llmiah INFORMATIKA,
Vol. 3 No. 1 Tahun 2012, hal. 12.

20 Sukidi, Kecerdasan Spiritual: Rahasia Hidup Sukses Bahagia Mengapa SO Lebih
Penting Daripada 1Q dan EQ, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2002, hal. 28.



66

adalah fondasi untuk mengoptimalkan fungsi IQ dan EQ secara efektif.
Dari penjelasan ini, dapat disimpulkan bahwa kecerdasan spiritual dapat
membawa seseorang menuju kesuksesan dan kedamaian batin, serta
menumbuhkan karakter-karakter mulia dalam diri manusia. Dengan
kecerdasan spiritual, seseorang, termasuk para santri, dapat terdorong
untuk menghafal dan mengamalkan Al-Qur’an.?!

Kecerdasan spiritual membawa banyak manfaat bagi pribadi
seseorang. Dengan kecerdasan spiritual yang tertanam dalam diri,
seseorang akan memiliki tujuan hidup yang baik, prinsip yang kuat,
merasakan kehadiran Allah dalam setiap langkah, cenderung berbuat
kebaikan, memiliki jiwa besar, dan empati yang tinggi. Aktivitas sehari-
harinya tidak hanya sekadar rutinitas, tetapi dilakukan dengan niat ibadah,
membersihkan jiwa, dan berusaha menjadi manusia yang sempurna.??

Berdasarkan penjelasan ini, dapat disimpulkan bahwa manfaat atau
fungsi kecerdasan spiritual bagi seseorang meliputi introspeksi diri yang
mendalam (muhasabah), mendekatkan diri kepada Sang Pencipta
(mugqarabah), serta merasakan pengawasan Tuhan dalam setiap tindakan
(muragabah). Selain itu, kecerdasan spiritual juga mengajarkan kesabaran
dalam menghadapi berbagai masalah dan ujian, rasa syukur atas segala
nikmat, dan ketulusan dalam menjalankan aktivitas harian maupun ibadah,
dengan tujuan akhir meraih ridha Allah Swt.

Kecerdasan Spirituan dalam Islam

Kecerdasan spiritual juga merupakan kecerdasan yang timbul ketika
kita berada pada puncak masalah yang tidak ada jalan lain untuk keluar
dari puncak masalah tersebut. Dalam teori chaos (kekacauan), “ujung”
adalah perbatasan antara keteraturan dan kekacauan, antara mengetahui
diri kita atau kehilangan diri kita. “ujung” adalah tempat bagi kita untuk
menjadi kreatif, sehingga peran kecerdasan spiritual dalam mencari makna
dan nilai sangat dibutuhkan.”

Kecerdasan spiritual dinamakan hati nurani yang mampu mengenali
kebenaran, dan kecerdasan spiritual dimaknai dengan pengenalan diri
manusia terhadap dirinya sendiri, sebagaimana pendapat Danah Zohar dan
Ian Marshall yang memformulasikan penemuan makna melalui

2 Ary Ginanjar Agustian, Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan

Spritual ESQ, ..., hal. 46.

22 Hasbi Ashshidieqy, “Hubungan Kecerdasan Spiritual Terhadap Prestasi Belajar

Anak”, dalam Jurnal Penelitian dan Pengukuran Psikologi, Vol. 7 No. 2 Tahun 2018, hal.
72-73.

23 Rahmawati dan Sarnoto, “Keecerdasan Spiritual Perspektif Al-Qur’an,” dalam

Jurnal Politik, Hukum, Ekonomi, Pendidikan dan Sosial-Budaya Madani Institut, Vol. 9 No.
2 Tahun 2020, hal. 21.



67

pengajukan pertanyaan terhadap diri kita sendiri. Pertanyaan tersebut
terangkum menjadi tiga rumusan, "Siapa aku?", "Kemana aku pergi?",
"Apa arti orang lain bagiku?"maka kecerdasan spiritual difahami sebagai
komponen internal yang telah terinstal sejak awal penciptaan manusia.

Piranti lunak berupa potensi spiritual ini berfungsi ketika manusia
keluar dari tujuan awal kehadirannya kemuka bumi ini. Potensi spiritual
tersebut disebut juga perjanjian alas, perjanjian antara Tuhan dan manusia
ini diterangkan Allah melalui sebuah firman-Nya dalam QS. al-A*raf [7]:
172) sebagalmana berikut:

E}b:' M\M\J‘: A \)W)')f'b)ﬁ'ebdﬁf)\g @j/‘{ﬁ)\j%
£E0dac s e \,Suz;;.aj\ \j&}uu\uie;&bsb

“Dan (ingatlah), ketika Tuhanmu mengeluarkan keturunan anak-anak
Adam dari sulbi mereka dan Allah mengambil kesaksian terhadap jiwa
mereka (seraya berfirman): "Bukankah Aku ini Tuhanmu?" Mereka
menjawab: "Betul (Engkau Tuhan kami), kami menjadi saksi". (Kami
lakukan yang demikian itu) agar di hari kiamat kamu tidak
mengatakan:"Sesungguhnya kami (bani Adam) adalah orang-orang yang
lengah terhadapini (keesaanTuhan)”

Manusia, sebagai makhluk ciptaan Allah Swt., disebut dalam Al-
Qur’an sebagai ciptaan terbaik (ahsanu at-taqwim), seperti yang tercantum
dalam Q.S. At-Tin [95]:4. Allah memberikan manusia anugerah istimewa
yang tidak diberikan kepada makhluk lain, berupa modal dasar utama
(modalitas) untuk menghadapi kehidupan. Modalitas ini mencakup aspek
fisik dan psikis yang harus digunakan dengan baik sesuai dengan
fungsinya.

Spiritualisasi dalam Islam memiliki makna yang sama dengan
tazkiyah al-nafs, yaitu konsep yang dijelaskan oleh Al-Ghazali dalam
Ihya’ Ulum al-Din mengenai pembinaan mental dan spiritual. Ini adalah
proses menjiwai kehidupan dengan nilai-nilai Islam dan berfungsi sebagai
pola untuk membentuk manusia yang berakhlak baik, beriman, dan
bertakwa kepada Allah SWT. Tujuan dari spiritualisasi dalam Islam
adalah menciptakan keharmonisan dalam hubungan jiwa manusia dengan
Allah, dengan sesama manusia dan makhluk-Nya, serta dengan dirinya
sendiri.

Kecerdasan spiritual membuka banyak peluang bagi manusia untuk
bertindak, namun kebebasan tersebut harus disertai dengan rasa cinta yang
menumbuhkan tanggung jawab. Islam memberikan kebebasan dan
kemerdekaan bagi umatnya untuk menggunakan kecerdasan spiritual yang
dimiliki. Ary Ginanjar Agustian menyatakan bahwa kecerdasan spiritual
dalam perspektif Islam adalah kemampuan memberikan makna ibadah



68

pada setiap tindakan dan aktivitas melalui langkah-langkah yang sesuai
dengan fitrah manusia.>* John R. Hinnells, mengemukakan bahwa :

Islamic spirituality is rooted in the Qur’an and the instructions of

the Prophet Muhammad as messenger of God. For the muslim the

spiritual life is based on both the fear and the love of God, on
obedience to God’s will and on a search for the knowledge of God,
the ultimate goal of creation.®

Spiritualitas Islam berasal dari Al-Qur’an dan sunnah Nabi

Muhammad SAW sebagai utusan Allah SWT. Bagi seorang muslim

kehidupan spiritual berdasarkan pada keduanya yaitu takut dan cinta

kepada Allah, dengan mentaati perintah Allah SWT dalam sebuah
pencarian pengetahuan tentang Allah, yaitu tujuan paling
tinggi/utama.

Dalam konteks spiritualitas Islam (Al-Qur’an), kecerdasan
intelektual (IQ) terkait dengan kecerdasan akal (‘agq/), sementara
kecerdasan emosional (EQ) lebih bergantung pada pengendalian emosi
(nafs). Kecerdasan spiritual, yang paling penting, mengacu pada
kecerdasan hati dan jiwa, yang dalam terminologi Al-Qur’an disebut
sebagai hati (qalb)2® ketiga kecerdasan ini dapat digambarkan
kemampuan manusia mengoptimalkan indra penglihatan, pendengaran
dan hati sebagaimana dalam firman Allah dalam QS. Al-Isra: 36, sebagai
berikut:

N s e /\se,&,_»&j\ﬁ;\;.ij Jpi /C:;J\Q\;;Lcwwﬂu N
£©

“Dan janganlah kamu mengikuti apa yang kamu tidak mempunyai
pengetahuan tentangnya. Sesungguhnya pendengaran, penglihatan dan
hati, semuanya itu akan diminta pertanggungan jawabnya.”

Imam As-Sa’di pakar tafsir abad 14 ini, menafasirkan ayat diatas
yaitu janganlah seseorang mengikuti sesuatu yang tidak ia ketahui.
Sebaiknya, periksa dengan teliti segala hal yang akan diucapkan dan
dilakukan. Jangan pernah beranggapan bahwa tindakan tersebut tidak
akan berdampak, karena itu bisa bermanfaat atau bahkan mencelakakan
diri sendiri, orang lain dan alam sekitarnya. Oleh karena itu, sudah
sepatutnya seseorang yang menyadari bahwa ia akan diminta
pertanggungjawaban atas semua yang ia katakan dan lakukan, serta
bagaimana ia menggunakan anggota tubuh yang Allah ciptakan untuk

24 Ary Ginanjar Agustian, Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan
Spritual ESQ, ..., hal. 56.

25 John R. Hinnels, Living Religions, USA: Penguin Books, 1997, hal. 674.

26 Sukidi, Kecerdasan Spiritual: Rahasia Sukses Hidup Bahagia, ..., hal. 62.



69

beribadah kepada-Nya, mempersiapkan diri untuk menjawab pertanyaan-
pertanyaan tersebut.?’

Dalam ayat lain, Allah menggabungkan hati dengan akal sekaligus
yaitu kalimatnya hati yang berakal sebagaimana dalam firma Allah dalam
QS. Al I—iajj: 46, sebagai berikut:

V6 G, 6,32 B0 31T, Oplans 08 1 6,88 o3V 3 1yt 2160
46 5 5all 3 GO 2335 =l T 53

“Maka apakah mereka tidak berjalan di muka bumi, lalu mereka
mempunyai hati yang dengan itu mereka dapat memahami atau
mempunyai telinga yang dengan itu mereka dapat mendengar? Karena
sesungguhnya bukanlah mata itu yang buta, tetapi yang buta, ialah hati
yang di dalam dada.”

Sebagai manusia, apakah ia tidak berjalan di muka bumi sehingga
mereka memiliki hati untuk memahami atau telinga untuk mendengar?
Sebab sebenarnya yang buta bukanlah mata fisik, melainkan hati yang ada
di dalam dada. Mereka menggunakan akal dengan buruk karena hanya
mengikuti hawa nafsu. Penyebutan “dada” di sini merupakan penekanan
terhadap pentingnya hati sebagai pusat pemahaman.?®

Darwis Hude menyebutkan bahwa Allah memberikan manusia
empat modalitas penting: insting (al-gharizah), indra (al-hawas), kognisi
(al-‘aql), dan spiritual (al-qalb). Insting (al-gharizah) merupakan naluri,
sifat, atau karakter alami yang dapat bersifat baik atau buruk, dan dalam
psikologi disebut sebagai dorongan (drive). Indra (al-hawas)
memudahkan manusia melakukan berbagai aktivitas sehari-hari, termasuk
penglihatan,  pendengaran,  penciuman,  pengecapan,  perasa,
keseimbangan, dan kinestetis. Kognisi (al-‘aq/) adalah esensi penting
yang mendukung fungsi indra dalam memahami konsep abstrak dan
mengenali objek-objek konkret melalui perantara tertentu. Sementara itu,
perhatian yang mendalam terhadap aspek spiritual (al-galb) atau hati
adalah puncak keteraturan kehidupan manusia; kualitas kebenaran dan
kebaikan atau sebaliknya tergantung pada bagaimana hati ini difungsikan
secara optimal.”’

Akal dan hati merupakan dua unsur dalam diri manusia yang tidak
bisa dipisahkan satu sama lainnya, sehingga Allah Swt. menggunakan

27 Abdu al Rahman As-Sa’di, Taisir Karimu ar Rahman fiy Tafsiri Kalamu al Mannan,
KSA: Dar as Salam, 2013, hal. 576.

28 Wahbah az-Zuhaili, “Tafsir Al-Wajiz,” dalam https://tafsirweb.com/5782-surat-al-
hajj-ayat-46.html. Diakses pada April 2024.

2 Darwis Hude, Emosi: Penjelajahan Religio-Psikologis tentang Emosi Manusia di
dalam Al-Qur’an, Jakarta: Erlangga, 2006, hal. 95-116.


https://tafsirweb.com/5782-surat-al-hajj-ayat-46.html
https://tafsirweb.com/5782-surat-al-hajj-ayat-46.html

70

redaksi dalam Al-Qur’an yang sangat erat kaitannya dengan kecerdasan
yaitu akal yang disertai dengan pemaknaan hati. Pengungkapan tersebut
dalam Al-Qur’an dengan term berpikir, berakal, perenungan, penghayatan
dan lainnya merupakan beberapa term yang erat hubungannya dengan
kecerdasan. Terkait dengan term kecerdasan dalam Al-Qur’an terdapat 5
term utama yakni Ta’qiltin (Q.S. Al-Bagarah [2]:242), yatafakkar(in (Q.S.
Ali-Imran[3]:191), yatadabbarin (Q.S. An-Nisa[4]:82), tafqahiin (Q.S.
Al-Isra[17]:44), dan tadzakkar(n (Q.S. An-Nur [24]:1).3° Term-term ini
berkaitan dengan olah akal dan kalbu yang saling berkaitan. Hubungan
yang erat antara akal dan kalbu yang menyempurnakan kecerdasan
manusia termasuk kecerdasan spritual disebutkan dalam (Q.S. Ar-Ra'd
[13]:28, sebagai berikut:

5 420 PRI SEE L s S5s o Go
4 S s T 3 YEAT 85, 8 S s 5
“(vaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram
dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati
menjadi tenteram.”

Al-Qur’an menaruh perhatian terhadap kecerdasan spiritual dapat
dibaca melalui kisah-kisah perjalanan hidup para nabi dan orang saleh
terdahulu. Sebagai contoh, kisah Nabi Yusuf dalam Q.S. Yusuf hampir
dalam satu surat tersebut menggambarkan bagaimana ia menghadapi
berbagai tantangan hidup dengan selalu bergantung kepada Allah dimana
ia dibuang ke dalam sumur oleh saudara-saudaranya, dipenjara dan
lainnya. Kisah Maryam dalam Q.S. Maryam [19]: 12-18 juga menekankan
bagaimana Maryam selalu memohon perlindungan dan bergantung pada
kehendak Allah. Kisah nabi Ayyub dalam QS QS. Shad [38] : 41-44
mendapat cobaan yang sangat berat dengan kehilangan harta, keluarga dan
sakit kulit bertahun-tahun, ia menghadapinya dengan lisan yang basah
karena senantiasa berdzikir kepada Allah. Kisah-kisah lain yang terdapat
dalam Al-Qur’an memperkuat konsep kecerdasan spiritual ini.

Danah Zohar dan Ian Marshall menemukan konsep God Spot
sebagai bukti ilmiah yang mendukung dasar kecerdasan spiritual. Dalam
Al-Qur’an, konsep ini dikenal sebagai fitrah, yang diartikan sebagai
keadaan asal, kesucian, dan agama yang benar. Fitrah ini menggambarkan
bahwa manusia dilahirkan dengan kecenderungan alami untuk mencari
dan menemukan Tuhan Yang Maha Esa, seperti yang dijelaskan dalam
Q.S. Ar-Rum [30]: 30.

30 Agus Nur Qowim, “Tafsir Tarbawi: Tinjauan Al-Qur’an Tentang Term Kecerdasan

1Q (Ilmu Al-Qur’an),” dalam Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 1 No. 01 Tahun 2018, hal. 117.



71

/G/_‘, 1. 1 “ /5 1 - PETYe 4 g z 1 - 9.5” - w - > ;1
éJJ;sfds\é@&pyw&wws;ﬁéjw\a}@%w&@@;gu%

400 5 das ¥ W8T A& Gl LE 2,
“Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Islam);
(sesuai) fitrah Allah disebabkan Dia telah menciptakan manusia menurut
(fitrah) itu.Tidak ada perubahan pada ciptaan Allah. (Itulah) agama yang
lurus, tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui”. (Q.S. Ar-Rum
[30]:30)”

Muhammad Said At-Tahthawi mengartikan fitrah sebagai Islam dan
tauhid. Ia menjelaskan bahwa fitrah disandingkan dengan kata Aanif, yang
berarti manusia diberi potensi dasar untuk menerima agama yang benar,
dan jiwa mereka memiliki kemampuan untuk mengenalinya. Menurutnya,
hanif berarti menegakkan dan menetapkan sesuatu tanpa mengubahnya.>!
Dengan kata lain, hanif menggambarkan seseorang yang memiliki iman
yang kuat dan teguh pendirian, sehingga tidak mudah terpengaruh oleh
penyimpangan.

Dalam konteks Islam, dapat disimpulkan bahwa kecerdasan
spiritualitas manusia mencakup tiga aspek utama: kecerdasan intelektual
(IQ) yang terkait dengan kemampuan akal ( ‘ag/), kecerdasan emosional
(EQ) yang bergantung pada pengendalian emosi (nafs), dan kecerdasan
spiritual yang mengacu pada kecerdasan hati dan jiwa (galb). Ketiga
kecerdasan ini mencerminkan bagaimana manusia mengoptimalkan
fungsi penglihatan, pendengaran, dan hati untuk memahami dan bertindak
dengan tanggung jawab. Modalitas manusia, seperti insting, indra,
kognisi, dan spiritualitas, merupakan instrumen penting untuk mencapai
keseimbangan dalam kehidupan, tergantung pada bagaimana hati
digunakan secara optimal.

D. Komponen Kecerdasan Spiritual

Pengukuran kecerdasan spiritual menjelaskan bahwa ada empat
komponen kecerdasan spiritual yang masing-masing mewakili
pengukuran kecerdasan spiritual secara menyeluruh yaitu Critical
Existential Thinking (CET), Personal Meaning Production (PMP),
Transcendental Awareness (TA), dan Conscious State Expansion (CSE).*?

1. Critical Existential Thinking (CET)
Komponen pertama dari kecerdasan spiritual melibatkan kemampuan
untuk secara kritis merenungkan makna, tujuan, dan isu-isu

31 Muhammad Sa’id at-Thanthawi, at-Tafsir al-Washit, Mesir: Dar as-Sa’adah, 2007,
hal. 83.

32 King D. B., “Rethinking claims of spiritual intelligence: A definition, model, and
measure,” dalam Master s Thesis Trent University of Canada, Tahun 2009, hal. 17.



72

E.

eksistensial atau metafisik lainnya (misalnya realitas, alam, semesta,
ruang, waktu, dan kematian). Berpikir kritis eksistensial dapat
diterapkan untuk setiap masalah hidup, karena setiap objek atau
kejadian dapat dilihat dalam kaitannya dengan eksistensi seseorang.

2. Personal Meaning Production (PMP)
Komponen inti kedua didefinisikan sebagai kemampuan untuk
membangun makna pribadi dan tujuan dalam semua pengalaman fisik
dan mental, termasuk kemampuan untuk membuat dan menguasai
tujuan hidup.

3. Transcendental Awareness (TA)
Komponen ketiga melibatkan kemampuan untuk melihat dimensi
transenden diri, orang lain, dan dunia fisik (misalnya nonmaterial dan
keterkaitan) dalam keadaan normal maupun dalam keadaan
membangun area kesadaran.

4. Conscious State Expansion (CSE)
Komponen terakhir dari model ini adalah kemampuan untuk
memasukan area kesadaran spiritual (misalnya kesadaran murni,
kesadaran murni, dan kesatuan) atas kebijakannya sendiri.

Indikator Kecerdasan Spiritual
Kemampuan menghadapi dan menyelesaikan persoalan makna dan
nilai, serta memandang diri sendiri dan tindakan dalam konteks yang lebih
luas, itulah yang dimaksud dengan memiliki semangat kecerdasan. Hal ini
memungkinkan seseorang untuk memilih apakah hidupnya lebih
bermakna dibandingkan kehidupan orang lain. Kapasitas untuk
memberikan konteks ide, tindakan, dan perilaku serta membuat hubungan
menyeluruh antara IQ, EQ, dan SQ dikenal sebagai kecerdasan spiritual.
Menurut Suyanto, nilai-nilai spiritual meliputi beberapa aspek
penting seperti kebenaran, kejujuran, kesederhanaan, kepedulian,
kerjasama, rasa saling percaya, kebersihan hati, kerendahan hati, rasa
syukur, ketekunan, kesabaran, keadilan, keikhlasan, kebijaksanaan
(hikmah), serta keteguhan.*
Oemar dan Fani menyebutkan indikator lain dari ciri-ciri lain orang
yang memiliki kecerdasan spiritual, yaitu:**
1. Memiliki Kesadaran Diri. Memiliki kesadaran diri yaitu adanya
tingkat kesadaran yang tinggi dan mendalam sehingga dapat
menyadari berbagai situasi yang datang dan menyadarinya.

33 Suyanto, 15 Rahasia Mengubah Kegagalan Menuju Kesuksesan Dengan SQ,

Yogyakarta: Andi, 2006, hal. 1.

3% Oemar dan Fani, “Pengaruh Kecerdasan Emosional, Kecerdasan Spiritual dan

Perilaku Belajar terhadap Pemahaman Akuntansi,” dalam Jurnal Akuntansi Kompetif, Vol. 1
No. 1 Tahun 2018, hal 34.



73

Memiliki Visi. Memiliki visi yaitu memiliki pemahaman tentang
tujuan hidup dan memiliki kualitas hidup yang diilhami oleh visi dan
nilai-nilai.
Bersikap Fleksibel. Bersikap fleksibel yaitu mampu menyesuaikan
diri secara spontan dan aktif untuk mencapai hasil yang baik,
memiliki pandangan yang pragmatis (sesuai kegunaan), dan efisien
tentang kenyataan.
Berpandangan Holistik. Berpandangan holistik yaitu melihat bahwa
diri sendiri dan orang lain saling terkait dan bisa melihat keterkaitan
antara berbagai hal. Dapat memandang kehidupan yang lebih besar
sehingga mampu menghadapi dan memanfaatkan, melampaui batasan
dan rasa sehat, serta memandangnya sebagai suatu visi dan mencari
makna dibaliknya.
Melakukan Perubahan. Melakukan perubahan yaitu terbuka terhadap
perbedaan, memiliki kemudahan untuk bekerja melawan konvensi
dan status quo dan juga menjadi orang yang merdeka merdeka.
Sumber Inspirasi. Sumber inspirasi yaitu mampu menjadi sumber
inspirasi bagi orang lain dan memiliki gagasan-gagasan yang segar.
Refleksi Diri. Refleksi diri yaitu memiliki kecenderungan apakah
yang mendasar dan pokok.

Ary Ginanjar Agustian mengutarakan bahwa kecerdasan spiritual

(SQ) yang berkembang dengan baik akan ditandai dengan kemampuan
seseorang untuk bersikap fleksibel dan mudah menyesuaikan diri dengan
lingkungan, memiliki tingkat kesadaran yang tinggi, mampu menghadapi
penderitaan dan rasa sakit, mampu mengambil pelajaran yang berharga
dari suatu kegagalan, mampu mewujudkan hidup sesuai dengan visi dan
misi, mampu melihat keterkaitan antara berbagai hal, mandiri, serta pada
akhirnya membuat seseorang mengerti akan makna hidupnya.

Indikator lain SQ berkembang dengan baik mencangkup hal

berikut:*

1. Tawazzun (Kemampuan bersikap fleksibel).

2. Kaffah (Mencari jawaban yang mendasar dalam melihat berbagai
persoalan secara holistik).

3. Memiliki kesadaran tinggi dan istiqgomah dalam hidup yang diilhami
oleh visi dan nilai.

4. Tawadhu’ (Rendah hati).

5. Ikhlas dan tawakkal dalam menghadapi dan melampaui cobaan.

6. Memiliki integritas dalam membawakan visi dan nilai pada orang lain

35 Ary Ginanjar Agustian, Emotional Spiritual Quotient (ESQ), Rahasia Sukses

Membangun Kecerdasan Emosi dan Spiritual, Jakarta: Penerbit Arga, 2007, hal. 51.



74

Skala indikator pengukuran kecerdasan spiritual dalam penelitian ini
disusun berdasarkan aspek, yakni:*¢
Integritas (kejujuran)
Energi (semangat)
Inspirasi (ide dan inisiatif)
Wisdom (bijaksana)
Keberanian dalam mengambil Keputusan.

Danah Zohar, lan Marshal menyebutkan kecerdasan spiritual
memiliki parameter yang dapat diukur dan dilihat sebagai berikut:
Mampu memahami dan menyadari perasaan diri sendiri.

Mampu mengenali dan memahami perasaan orang lain.

Mampu mengelola perasaan sesuai dengan tuntunan hati nurani.
Memiliki keinginan untuk menyucikan perasaan dari hal-hal negatif.
Mampu mengarahkan perasaan ke perilaku dan kebiasaan yang
positif.

6. Mampu menghadapi dan mengendalikan perasaan negatif.

7. Selalu berpegang teguh pada prinsip keadilan dan kebenaran.

8.  Mampu menerima dengan tulus dan ikhlas setiap ketentuan takdir.

9.

1

M

DAl

Mampu berpegang teguh pada kehendak Allah.

0. Menjadikan cinta kepada Allah sebagai tujuan utama dalam hidup.?’

Toto Tasmara memberikan penjelasan bahwa buah dari kecerdasan
spiritual atau kecerdasan rohani adalah akhlak mulia. Akhlak mulia ini
ditunjukkan melalui indikator yang disingkat sebagai SIFAT, yaitu
Shiddiq, Istigamah, Fathanah, Amanah, dan Tabligh*® Khavari juga
berpendapat bahwa kecerdasan spiritual (SQ) seseorang dapat diukur
melalui tiga indikator utama: 1) hubungan spiritual dengan Allah Swt.; 2)
hubungan sosial dengan sesama dalam kebersamaan dan kesejahteraan
sosial; 3) etika sosial dalam kehidupan bermasyarakat.®

Menurut Majid dan Andayani, aspek SQ dalam pendidikan karakter
bertujuan untuk membentuk siswa yang berakhlak mulia dan dicapai
melalui tiga strategi utama: moral knowing, moral loving, dan spiritual
acting, yang menjadi penentu keberhasilan dalam penyelenggaraan
pendidikan karakter.
1. Moral Knowing

36 Khairil Fauzan K., et.al, “Kecerdasan Spiritual dan Kecerdasan Emosional

Terhadap Gaya Kepemimpinan Spiritual Pejabat Struktural Pemerintah,” dalam Jurnal
Ilmiah Psikologi Psikoborneo, Vol. 11 No. 1 Tahun 2023, hal. 131-140.

37 Danah Zohar dan Ian Marshal, Memanfaatkan Kecerdasan Spiritual Dalam Berfikir

Integralistik dan Holistic, ..., hal. 14.

38 Toto Tasmara, Kecerdasan Rohaniah (Transcendental Intelligence), Jakarta: Gema

Insani, 2001, hal. 189-230.

39 Khalil A. Khavari, The Art of Happines: Mencipta Kebahagiaan dalam Setiap

Keadaan, Jakarta: Serambi, 2006, hal. 51.



75

Tahap awal dalam pengembangan SQ adalah moral knowing, yang
terdiri dari enam elemen kunci: pemahaman nilai moral, kesadaran
moral, perspektif, logika moral, keberanian menentukan sikap, dan
pengenalan diri. Tahapan ini bertujuan untuk menguasai pengetahuan
terkait nilai-nilai moral. Siswa diharapkan mampu: 1) Membedakan
antara akhlak mulia, akhlak tercela, dan nilai-nilai universal; 2)
Memahami hubungan sebab-akibat dari akhlak mulia dan tercela
dengan cara logis dan rasional.*’

2. Moral Loving
Tahap ini menguatkan aspek emosional siswa agar menjadi pribadi
yang berkarakter. Penguatan ini mencakup percaya diri (self esteem),
kepekaan terhadap derita orang lain (emphaty), cinta kebenaran
(loving the good), pengendalian diri (self control) dan kerendahan hati
(humility).*!

3. Spiritual Acting
Merupakan perwujudan dari pengetahuan tentang moral dan
penguatan aspek emosi yang dimiliki oleh siswa.*

Dengan demikian, indikator kecerdasan spiritual di atas menjadi
tolok ukur dalam menilai SQ seseorang. Penulis cenderung sepakat
dengan pandangan Toto Tasmara dan Khavari bahwa SQ menggambarkan
manusia sebagai hamba Allah dan amanah mengelola bumi (khalifah fil-
Ardh), yang tercermin dalam perilaku moral dan akhlak mulia dalam
hubungannya dengan Allah, manusia, dan alam. Hubungan ini mencakup
knowing, loving, dan acting, sebagaimana teori yang diusulkan oleh Abdul
Majid dan Dian Andayani tentang tahapan dalam pembentukan SQ
seseorang.

F. Faktor yang Mempengaruhi Kecerdasan Spiritual

Menurut Ary Ginanjar Agustian, kecerdasan spiritual dipengaruhi
oleh dua faktor utama. Pertama, nilai-nilai spiritual internal (inner value)
yang meliputi keterbukaan, tanggung jawab, kepercayaan, keadilan, dan
kepedulian sosial, semua ini berasal dari dalam diri seseorang. Kedua,
dorongan atau motivasi (drive) yang merupakan usaha untuk mencapai
kebenaran dan kebahagiaan sejati.*’

40 Abdul Majid dan Dian Andayani, Pendidikan Karakter Perspektif Islam, Bandung:
Remaja Rosdakarya, 2013, hal. 112.

41 Rumadani Sagala, Pendidikan Spiritual Keagamaan: Dalam Teori dan Praktik,
Yogyakarta: Suka Press, 2018, hal. 40-41.

42 Abdul Majid dan Dian Andayani, Pendidikan Karakter Perspektif Islam, ..., hal.
113.

43 Ary Ginanjar Agustian, Emotional Spiritual Quotient (ESQ), Rahasia Sukses
Membangun Kecerdasan Emosi dan Spiritual, ..., hal. 78.



76

Danah Zohar dan Ian Marshall juga mengemukakan faktor-faktor
yang mempengaruhi kecerdasan spiritual. Pertama, peran sel saraf otak
yang berfungsi sebagai jembatan antara kehidupan batin dan lahiriah.
Otak, dengan sifatnya yang kompleks, fleksibel, dan adaptif, memainkan
peran kunci dalam kecerdasan spiritual. Penelitian yang dilakukan pada
tahun 1990-an menunjukkan bahwa osilasi sel saraf otak pada frekuensi
40 Hz merupakan dasar bagi kecerdasan spiritual. Kedua, adanya konsep
"God Spot" dalam otak, yang terletak di lobus temporal. Bagian ini
meningkat aktivitasnya selama pengalaman keagamaan atau spiritual, dan
berfungsi sebagai pusat spiritualitas dalam otak.** Walaupun konsep ini
tidak disebutkan secara langsung dalam Islam, Al-Qur’an menjelaskan
kedekatan Allah dengan manusia, sebagaimana dinyatakan dalam QS. Al-
Bagarah 2:186.

° s < v > . 3 éE@ “ Nt e~ P //;/ <P
J 5z dadls Qs 1) o101 525 Copl 20 8 36 52 ole Sl B)5%

40 0545 el g 15305
“Dan apabila hamba-hamba-Ku bertanya kepadamu tentang Aku, maka
(jawablah), bahwasanya Aku adalah dekat. Aku mengabulkan
permohonan orang yang berdoa apabila ia memohon kepada-Ku, maka
hendaklah mereka itu memenuhi (segala perintah-Ku) dan hendaklah
mereka beriman kepada-Ku, agar mereka selalu berada dalam
kebenaran.”

Danar Lesmana menambahkan faktor-faktor lain yang
mempengaruhi kecerdasan spiritual, di antaranya: (1) jenis kelamin, di
mana wanita cenderung lebih rajin dalam melakukan ritual keagamaan;
(2) latar belakang pendidikan, yang mempengaruhi pemahaman dan
aktualisasi keyakinan seseorang; (3) faktor psikologis, seperti kondisi
mental dan kepribadian; (4) stratifikasi sosial, di mana kedudukan
seseorang dalam masyarakat mempengaruhi spiritualitasnya; dan (5) usia,
yang mempengaruhi cara seseorang mengaplikasikan kecerdasan spiritual
di berbagai tahap kehidupan.*® Syamsu Yusuf juga menyebutkan beberapa
faktor yang mempengaruhi perkembangan spiritual, yaitu faktor
pembawaan (internal) seperti akal dan keyakinan terhadap kekuatan yang
lebih tinggi, serta faktor lingkungan (eksternal) yang mencakup pengaruh
keluarga, sekolah, dan masyarakat dalam membentuk jiwa keagamaan.*®

4 Danah Zohar dan Ian Marshall, SQ: Memanfaatkan Kecerdasan Spiritual dalam

Berfikir Integralistik dan Holistik, ..., hal.35.

4 Danar Lesmana, “Kecerdasan Spiritual Dengan Kecemasan Menghadapi Masa

Pensiun,” dalam Jurnal Ilmiah Psikologi Terapan, Vol. 02 No. 01 Tahun 2014, hal. 174.

4 Syamsu Yusuf, Psikologi Perkembangan Anak dan Remaja, Jakarta: Remaja

Rosdakarya, 2012, hal. 136.



77

Faktor-faktor di atas yang mempengahui kecerdasan spiritual dapat
meningkatkan atau tidaknya kecerdasan seseorang. Prof. Dr. Khalil
Khafari menekankan bahwa kecerdasan spiritual berasal dari dimensi non-
materi, yakni ruh manusia. Untuk meningkatkan kecerdasan spiritual,
beberapa langkah yang dapat dilakukan antara lain: (1) merenungkan
secara mendalam berbagai persoalan hidup; (2) melihat kehidupan secara
utuh; (3) mengenali motif terdalam dari diri sendiri; (4)
mengaktualisasikan spiritualitas dalam kehidupan nyata; dan (5)
merasakan kehadiran Tuhan melalui zikir, doa, salat, dan aktivitas
lainnya.*’ Ary Ginanjar Agustin mengemukakan bahwa meningkatkan
kecerdasan spiritual (SQ) dengan mengamalkan rukun Islam dan rukun
iman karena di dalamnya mengandung nilai pengagugan kepada Allah,
berserah diri, merasa diawasi, dan empati terhadap sesama.*s

Namun, ada beberapa faktor yang dapat menghambat kecerdasan
spiritual, seperti: sombong, ujub, iri hati, dengki, marah, prasangka buruk,
riya (pamer), dan kemunafikan. Faktor-faktor ini mengotori hati,
melemahkan kecerdasan spiritual, dan menghambat kemajuan pribadi,
baik secara fisik maupun mental.*’

Dari berbagai pendapat para ahli, faktor-faktor yang mempengaruhi
kecerdasan spiritual dapat dibagi menjadi dua kategori utama: faktor
internal (dari dalam diri individu) dan faktor eksternal (dari lingkungan).
Secara keseluruhan, kecerdasan spiritual dipengaruhi oleh kombinasi
nilai-nilai batin, fisiologi otak, pendidikan, lingkungan, pengalaman
hidup, dan refleksi diri, yang secara bersama-sama mempengaruhi
kemampuan seseorang untuk memahami makna hidup dan
mengaktualisasikan spiritualitas dalam tindakan nyata.

. Konsep Pendidikan Spiritual Menurut Lukman al Hakim (dalam

Surah Lukman) dan Imam al Gazali
1. Konsep Pendidikan Spiritual Menurut Lukman al Hakim (dalam
Surah Lukman)

Lukman al Hakim nama lengkapnya adalah Lukman bin Baura,
anak dari saudara perempuan nabi Ayyub As. Ia dijuluki al Hakim
karena memiliki hikmah atau kebijaksanaan yang mendalam. Banyak
pendapat yang menyebutkan tentang siapa dirinya, Ibnu Abbas
seorang shahabat nabi dan ahli tasfirnya para sahabat dan jumhur
ulama sepakat bahwa Lukman bukan nabi, bukan pula raja melainkan

47 Abdul Wahid Hasan, Aplikasi &Model Kecerdasan Spiritual (SQ) Rasulallah di

Masa Kini, Jogjakarta: IRCiSoD, 2006, hal. 85.

“ Ary Ginanjar Agustian, Emotional Spiritual Quotient (ESQ), Rahasia Sukses

Membangun Kecerdasan Emosi dan Spiritual, ..., hal. 121-142.

49 Khalid Abu Syadi, Periksalah hati Anda, Surakarta: Insan Kamil, 2008, hal. 64.



78

seorang yang diberi hikmah yang kemudian namanya diabadikan
dalam Al-Qur’an.° Selain kisahnya termuat dalam Al-Qur’an, nama
Lukman juga menjadi nama surah ke-31 dalam Al-Qur’an. Kisah
Lugman al Hakim diabadikan dalam Al-Qur’an adalah kisahnya
dalam memberikan nasehat kepada anaknya dengan sebuah nasehat
yang sangat berharga sebagaimana dalam QS. Lukman: 12-19 yaitu
sebagai berikut:

Dan sesungguhnya telah Kami berikan hikmat kepada Lugman,
yaitu: "Bersyukurlah kepada Allah. Dan barangsiapa yang bersyukur
(kepada Allah), maka sesungguhnya ia bersyukur untuk dirinya
sendiri; dan barangsiapa yang tidak bersyukur, maka sesungguhnya
Allah Maha Kaya lagi Maha Terpuji”.

Dan (ingatlah) ketika Lugman berkata kepada anaknya, di
waktu ia memberi pelajaran kepadanya: "Hai anakku, janganlah
kamu mempersekutukan Allah, sesungguhnya mempersekutukan
(Allah) adalah benar-benar kezaliman yang besar".

Dan Kami perintahkan kepada manusia (berbuat baik) kepada
dua orang ibu-bapaknya, ibunya telah mengandungnya dalam
keadaan lemah yang bertambah-tambah, dan menyapihnya dalam
dua tahun. Bersyukurlah kepada-Ku dan kepada dua orang ibu
bapakmu, hanya kepada-Kulah kembalimu.

Dan jika keduanya memaksamu untuk mempersekutukan
dengan Aku sesuatu yang tidak ada pengetahuanmu tentang itu, maka
janganlah kamu mengikuti keduanya, dan pergaulilah keduanya di
dunia dengan baik, dan ikutilah jalan orang yang kembali kepada-
Ku, kemudian hanya kepada-Kulah kembalimu, maka Kuberitakan
kepadamu apa yang telah kamu kerjakan.

(Lugman berkata): "Hai anakku, sesungguhnya jika ada
(sesuatu perbuatan) seberat biji sawi, dan berada dalam batu atau di
langit atau di dalam bumi, niscaya Allah akan mendatangkannya
(membalasinya). Sesungguhnya Allah Maha Halus lagi Maha
Mengetahui.

Hai anakku, dirikanlah shalat dan suruhlah (manusia)
mengerjakan yang baik dan cegahlah (mereka) dari perbuatan yang
mungkar dan bersabarlah terhadap apa yang menimpa kamu.
Sesungguhnya yang demikian itu termasuk hal-hal yang diwajibkan
(oleh Allah).

Dan janganlah kamu memalingkan mukamu dari manusia
(karena sombong) dan janganlah kamu berjalan di muka bumi

50 M. Qurais Shihab, Tafsir Al- Misbah Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an,

Jakarta: Lentera Hati, 2002, hal. 125.



79

dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang
yang sombong lagi membanggakan diri.

Dan sederhanalah kamu dalam berjalan dan lunakkanlah
suaramu. Sesungguhnya seburuk-buruk suara ialah suara keledai.

Pendidikan kecerdasan spiritual dari kisah Lukman di atas
secara ringkas adalah sebagai berikut:
a. Bersyukur.

Mengesakan tuhan

c. Mempertahankan keyakinan.
d. Setiap perbuatan ada balasannya
e. Shalat, amar ma’ruf nahi munkar
f. Sabar
g. Menjauhi sifat sombong dan angkuh

Pertama, bersyukur. Danah Zohar dan Ian Marshall
menjelaskan bahwa makna syukur terletak pada kemampuan
seseorang untuk melihat segala sesuatu dalam hidupnya dari berbagai
sudut pandang, bukan hanya dari satu sisi saja. Hal ini termasuk dalam
aspek kecerdasan spiritual, karena dengan rasa syukur, seseorang
dapat menghadapi masalah eksistensial, termasuk kekhawatiran
terhadap kekurangan yang dimilikinya, serta memperoleh kekuatan
untuk mengatasinya.’! Manusia bersyukur manfaatnya bukan kepada
siapa-siapa melaikan manfaat syukur kembali kepada dirinya sendiri

Kedua, mengesakan tuhan. Syirik artinya ketidakadanya sifat
jujur yakni mengadakan kedustaan terhadap Tuhan.’? Larangan
syirik termasuk dalam aspek kecerdasan spiritual, karena dengan
menjauhi syirik, seseorang terbebas dari ilusi yang melemahkan jiwa
dan menimbulkan keraguan. Selain itu, aspek penting lainnya adalah
mempertahankan keyakinan. Dalam ayat ini terdapat dua aspek, yaitu
sosial dan ruhani. Utsman Najati dalam bukunya tentang EQ dan SQ
menyatakan bahwa aspek spiritual tercermin dalam kemampuan
untuk mempertahankan iman dan keyakinan, bahkan ketika
dihadapkan pada tekanan dari orang yang paling disayangi.>® Sikap
ini dapat dikatagorikan sebagai sikap fleksibel yaitu dapat
menyesuaikan diri dengan segala keadaan dengan efektif.

Ketiga, mempertahankan keyakinan. Bagian ketiga ini
merupakan kepanjangan dari bagian kedua. Seseorang yang

! Danah Zohar dan Ian Marshall, SO: Memanfaatkan Kecerdasan Spiritual dalam
Berfikir Integralistik dan Holistik..., hal. 12.

52 Toshikio Izutsu, Konsep Konsepetika Religious dalam Al-Qur’an, Yogyakarta:
Tiarawacana Yogya, 1993, hal. 157.

53 Utsman Najati, Belajar EQ dan SQ dari Sunah Nabi, Bandung: Hikmah, 2006, hal.
5.



80

mengesakan Allah merupakan orang yang benar-benar menyatakan
menolak segala peribadatan, maka dia harus mempertahankan segala
dorongan atau tawaran untuk menyembah selian Allah. Ia memiliki
visi yang jelas sehingga ia mempertahankan visinya dengan penuh
keteguhan. Ciri ini yaitu keteguhan merupakan ciri SQ yang
disebutkan oleh Suyanto.>*

Keempat, Setiap perbuatan ada balasannya. Yaitu perbuatan
baitk  maupun  perbuatan  buruk ada  balasan  dan
pertanggungjawabannya. Bagian ini memiliki unsur keadilan dan
kebenaran. Orang yang jahat layak dihukum dan orang yang baik
layak diberi penghargaan. Sejalan dengan karakteristik kecerdasan
spiritual yang diungkapkan oleh Danah Zohar dan Ian Marshall,
kecerdasan spiritual dapat diukur dan diidentifikasi melalui
kemampuan seseorang untuk selalu berpegang pada prinsip keadilan
dan kebenaran.

Kelima, shalat dan beramar ma’ruf nahi munkar. Shalat atau
juga disebut doa ini dapat menjadikan jiwa tenang dan bersih. Nabi
Muhammad mengibaratkan shalat dengan cahaya. Cahaya sendiri
memiliki sifat menerangi gelap. Oleh karenanya dengan cahaya
seseorang dapat beramar ma’ruf nahi munkar. Tidak mungkin amar
ma’rif nahi munkar dilakukan orang yang tidak memiliki cahaya dan
memiliki hati yang jernih.

Keenam, Sabar. Yaitu bersabar atas hal yang menimpa dari
menjalankan perintah dan larangan Allah serta atas gangguan saat
menjalankannya. Orang yang memilik sabar artiya ia mampu
mengelola perasaan sesuai dengan tuntunan hati nurani mampu
menerima dengan tulus dan ikhlas setiap ketentuan takdir
sebagaimana ciri SQ yang disebutkan oleh Danah Zohar dan Ian
Marshall.>

Ketujuh, menjauhi sifat sombong dan merendahkan orang lain.
Sifat sombong dan angkuh dapat mengotori hati sehingga dapat
melemahkan kecerdasan spiritual, dan menghambat kemajuan
pribadi, baik secara fisik maupun mental.>® Sombong atau tidaknya
seseorang dapat dilihat dari cara berjalan dan berkata. Agar terhindar
dari sombong maka sederhanalah dalam berjalan, yakni jangan
membusungkan dada bagaikan orang yang sombong dan jangan pula
merunduk bagaikan orang sakit. Jangan berlari tergesa-gesa dan

hal. 1.

54 Suyanto, 15 Rahasia Mengubah Kegagalan Menuju Kesuksesan Dengan SQ, ...,

55 Danah Zohar dan Ian Marshall, Memanfaatkan Kecerdasan Spiritual Dalam

Berfikir Integralistik Dan Holistic, ..., hal. 14.

56 Khalid Abu Syadi, Periksalah hati Anda, Surakarta: Insan Kamil, 2008, hal. 64.



81

jangan juga sangat perlahan menghabiskan waktu. Artinya bersikap
pertengahan atau tawazun. Sikap ini merupakan dari ciri SQ yang
dikemukakan oleh Ary Ginanjar Agustian.’’

2. Konsep Kecerdasan Spiritual Menurut Imam al Gazali

Al-Ghazali, yang memiliki nama lengkap Abu Hamid
Muhammad Ibnu Muhammad al-Ghazali al-Thusi, juga dikenal
dengan julukan Hujjah al-Islam dan Zainuddin al-Tusi.’® Lahir pada
tahun 450 H (1059 M) di Ghazal, sebuah kota kecil di Thus, wilayah
Khurasan, yang sekarang menjadi bagian dari Republik Islam Iran.
Pada masanya, wilayah ini merupakan salah satu pusat utama ilmu
pengetahuan di dunia Islam.>® al-Ghazali banyak menulis buku dari
berbagai bidang seperti tasawuf, figh, ushul figh, filsafat, theologi,
ilmu Al-Qur’an, dan politik. Karyanya yang sangat fonemenal adalah
kitab al Thya ulumu ad-din.

Al-Ghazali memaknai kecerdasan spiritual dengan istilah
tazkiyah al-nafs, yang berarti penyucian jiwa manusia (fathhir al-
nafs) dari sifat buruk dan perilaku negatif, baik yang tampak secara
lahiriah maupun yang tersembunyi di batin.®® Dalam karyanya lhya’
Ulumuddin, ia menyatakan bahwa kecerdasan spiritual berkaitan
dengan aspek ruhani, yang ia istilahkan sebagai ruhiyah atau galb.®!
Qalb merupakan inti hakiki dari manusia karena kemampuannya
untuk menerima, berpikir, mengenal, dan berbuat. Hati adalah tempat
berbagai kebaikan seperti kesalehan, keteguhan, kelembutan,
keluasan, perdamaian, cinta, dan taubat. Dalam konteks spiritual, hati
memiliki peran yang sangat penting dalam kehidupan manusia,
karena ia langsung bereaksi terhadap setiap pikiran dan tindakan
manusia.

Tazkiyah al-nafs diartikan sebagai proses mendidik jiwa
dengan sifat-sifat utama serta menyucikannya dari sifat-sifat tercela.
Selain itu, tazkiyah al-nafs juga berarti penyucian dan perbaikan jiwa
melalui ilmu yang bermanfaat dan amal saleh, dengan menjalankan
perintah dan menjauhi larangan.®? Istilah tazkiyah al-nafs sering kali

57 Ary Ginanjar Agustian, Emotional Spiritual Quotient (ESQ), Rahasia Sukses
Membangun Kecerdasan Emosi dan Spiritual, ..., hal. 51.

38 Yusuf al-Qardhawi, al-Ghazali Antara Pro dan Kontra, alih bahasa, Hasan Abrori,
Surabaya: Pustaka Progressif, 1996, cet. III, hal. 39.

59 Tim Penyusun Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, Jakarta: Van Hoeve Letiar
Baru, 1997, hal. 25.

0 Al-Ghazali, Minhaj al- ‘Abidin, Mesir: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1995, hal. 23.

1 Abdul Mujib, Ruh dan Psikology, Jakarta: Prenada Media, 2006, hal. 68-73.

2 Al-Ghazali, Nazhariyah al-Tarbiyah al-Islamiyah li al-Fard wa al-Mujtama’,
Mekah: Jami‘ah Umm al-Qura’, 1400 H, hal. 1.



82

dihubungkan dengan konsep pendidikan (al-tarbiyah), terutama
karena istilah ini muncul dalam beberapa ayat Al-Qur’an yang
menggambarkan makna pendidikan. Lebih dari itu, istilah ini
mencakup introspeksi diri (muhasabah al-nafs), memperhatikan jiwa,
dan berusaha mengembangkan semua dimensinya—baik spiritual,
fisik, maupun intelektual menuju kualitas dan tingkat yang lebih
tinggi.

Menurut al-Ghazali, tujuan kecerdasan spiritual harus
diarahkan pada pencapaian tujuan keagamaan dan moral, dengan
penekanan pada perolehan keutamaan dan kedekatan (tagarrub)
kepada Allah, bukan untuk mengejar status sosial atau kemewahan
dunia. Jika tujuan pendidikan hanya untuk hal-hal duniawi, maka hal
itu akan membawa pada kesesatan dan kerugian. Secara tersirat, al-
Ghazali menekankan bahwa tujuan pendidikan spiritual adalah
membentuk individu yang sempurna—seseorang yang memahami
tanggung jawabnya, baik sebagai hamba Allah maupun sebagai
bagian dari masyarakat manusia.

Al-Ghazali menerapkan metode untuk mencapai kecerdasan
spiritual yang tinggi (mukasyafah) melalui tujuh tahapan atau langkah
(agabah). Tahapan-tahapan ini merupakan proses yang harus dilalui
oleh seseorang untuk mencapai tingkat kecerdasan spiritual yang
lebih tinggi.®
1. Tahapan pertama, ilmu.

Menurut Al-Ghazali, ilmu adalah langkah awal yang harus
ditempuh oleh siapa saja yang ingin mencapai kebahagiaan dan
tingkatan spiritual yang tinggi. la mengutip QS. Ath-Thalaq ayat
12 untuk menegaskan bahwa ilmu memiliki kedudukan lebih
tinggi daripada amal. [lmu diibaratkan seperti pohon, sementara
ibadah adalah buahnya. Meski pohon menjadi sumber utama, ia
tidak berguna tanpa buah. Dan ilmu yang wajib dipelajari dalam
tahap pertama ini adalah ilmu tauhid, ilmu hati, dan ilmu syariah.
2. Tahapan kedua, taubat.
Ada dua alasan mengapa tahapan ini menjadi penting, yaitu agar
mendapatkan petunjuk dalam menjalankan ketaatan kepada Allah
dan agar ibadah bisa diterima oleh Allah.
3. Tahapan ketiga, menghadapi godaan.
Menurut Al-Ghazali, ada dua jenis godaan yang harus dihadapi
seorang hamba dalam usahanya mendekatkan diri kepada Allah.
Pertama, ujian harta. Seorang hamba harus melepaskan hatinya
dari keterikatan pada harta dunia agar dapat beribadah dengan

83 Al-Ghazali, Minhaj al- ‘Abidin, ..., hal. 52-64.



83

tulus dan maksimal, sebab harta sering kali menjadi penghalang
dalam beribadah kepada Allah. Kedua, godaan dari makhluk.
Kehadiran makhluk lain dapat menyibukkan hati seseorang yang
ingin beribadah, dan interaksi dengan mereka sering kali merusak
kesungguhan dalam beribadah. Untuk mengatasi ini, Al-Ghazali
menyarankan cara ‘uzlah, yaitu mengasingkan diri dari
keramaian.

Tahapan keempat adalah melawan hawa nafsu.

Hawa nafsu dianggap sebagai musuh yang sangat berbahaya,
karena  dapat menimbulkan  banyak bencana  yang
menyengsarakan dan sulit untuk diatasi. Hal ini sering kali tidak
disadari oleh hamba karena perlawanan terhadap nafsu dalam diri
mereka bersifat samar dan tidak jelas. Komponen dalam tubuh
manuia yang dapat mencegah hawa nafsu adalah mata, telinga,
lisan, dan hati, kemudian perut. Artinya kompenen-komponen
tersebut merupakan komponen perantara masuknya hawa nafsu.
Tahapan kelima, menghadirkan Al-Khauf dan Ar-Raja.

Al-Khauf berarti rasa takut, sedangkan ar-Raja berarti harapan.
Rasa takut di sini berkaitan dengan ancaman azab, sementara
harapan mengacu pada keinginan akan rahmat Allah. Khauf
berfungsi sebagai dorongan dari Allah untuk membimbing
hamba-hamba-Nya menuju ilmu dan amal, sehingga mereka dapat
mendekat kepada-Nya. Rasa takut ini juga berperan dalam
mencegah perbuatan maksiat dan mendorong hamba untuk tetap
taat kepada-Nya.

Tahapan keenam membersihkan penoda dan perusak ibadah.

Ini berarti bahwa seseorang yang telah melewati lima tahapan
sebelumnya tetap harus waspada terhadap ancaman perusak
ibadah, seperti syirik dan riya. Oleh karena itu, al-Ghazali
menekankan pentingnya membangun ibadah dengan ketulusan
dan keikhlasan. Keikhlasan berarti melakukan ibadah semata-
mata untuk mengharapkan ridha Allah, tanpa mengharapkan
pujian atau ketenaran, serta tanpa merasa terpaksa untuk
melakukan atau meninggalkan sesuatu.

Tahapan ketujuh, Syukur.

Syukur menjadi tahapan tertinggi dari kecerdasan spiritual
seseorang. al-Ghazali menjelaskan bahwa orang yang bersyukur
adalah mereka yang memiliki kesabaran. Demikian pula, orang
yang bersabar sejatinya adalah orang yang bersyukur. Oleh karena
itu, sabar dan syukur memiliki keterkaitan yang erat dan tidak
dapat dipisahkan.



84

Menelaah konsep dan ciri kecerdasan spiritual Lukman al
Hakim dalam surah Lukman ayat 12-19 dan al Ghazali terdapat
persamaan dan perbedaannya. Konsep dan ciri-ciri SQ Dalam QS.
Lukman ayat 12-19 yaitu 1) bersyukur; 2) jujur: 3) fleksibel; 4) adil
dan benar; 5) bersih dan sabar; 6) rendah hati; serta 7) bersikap
moderat. Selain itu, terdapat beberapa prinsip pendidikan yang
terkandung di dalamnya, yaitu: 1) keimanan dan ketauhidan; 2)
akhlak dan budi pekerti; dan 3) sosial bermasyarakat. Sementara itu,
prinsip SQ menurut Al-Ghazali berfokus pada taqarrab atau
mendekatkan diri kepada Allah, dengan tujuh tingkatan yang terdiri
dari: 1) ilmu; 2) taubat; 3) godaan; 4) hawa nafsu; 5) takut dan harap;
6) ikhlas; dan 7) syukur.

Persamaan konsep dan ciri SQ antara lukman al Hakim dan al
Ghazali terletak pada tingkatan syukur. Al Ghazali menjadikan
Syukur sebagai puncak SQ tertinggi, sedangkan pada kisah Lukman
al Hakim, Dimana Allah berikan hikmah kepada lukman al Hakim
paling pertama adalah bersyukur. Persamaan ciri lain terdapat pada
ikhlas dengan jujur, taubat dengan bersih, takut dan harap dengan
pertengahan, dan hawa nafsu dengan sabar.

H. Relevansi SQ dengan IQ dan EQ dalam pengembangan KBQ

Kecerdasan Intelektual, atau Kecerdasan Kognitif, adalah
kemampuan seseorang untuk berpikir secara analitis dan logis. 1Q
(Intellectual Quotient) mencakup kecerdasan yang berpusat pada
kreativitas mental di otak, memungkinkan individu dengan IQ tinggi
untuk menangani informasi yang rumit dan memprosesnya kembeali ketika
dibutuhkan. Dalam proses ini, manusia berusaha meningkatkan
kesejahteraan dan kualitas hidupnya. Islam sangat menekankan
pentingnya penggunaan akal, dengan banyak ayat Al-Qur’an dan Hadits
yang mendorong berpikir kritis, menjadikan pemikiran tentang alam
semesta sebagai sarana mengenali kebesaran Allah dan memperkuat
tauhid, sebagaimana dinyatakan bahwa "Agama adalah akal, dan tidak ada
agama bagi mereka yang tidak menggunakan akalnya."®*

IQ sering kali dianggap sebagai indikator kemampuan seseorang
dalam memecahkan masalah. Namun, memiliki IQ yang tinggi tidak selalu
menjamin keberhasilan atau moralitas yang baik. Orang yang cerdas
terkadang bisa bertindak merusak atau menimbulkan kekacauan. Banyak
individu dengan kecerdasan tinggi gagal menjadi pemimpin yang efektif

%4 Nurlaili Dina Hafni dan Arif Muzayin Shofwan, “Pendidikan Karakter Untuk
Membangun Anak Didik Yang Memiliki Keseimbangan 1Q, EQ, Dan SQ,” dalam Jurnal
Bocil: Journal of Childhood Education, Development and Parenting, Vol. 1 No. 1 Tahun
2023, hal. 9.



85

karena mereka menghadapi penolakan dan kritik. Pemimpin yang hanya
berfokus pada penyelesaian masalah tanpa membangun hubungan
emosional dan empati dengan orang yang dipimpinnya akan mengalami
kesulitan dalam memimpin.%

Menurut Ginanjar, IQ adalah jenis kecerdasan yang berhubungan
dengan kesadaran akan ruang dan objek yang dapat dilihat, serta
penguasaan konsep-konsep matematis. Dengan kecerdasan ini, seseorang
memiliki kemampuan untuk melakukan berbagai aktivitas kompleks
seperti menghitung, mempelajari aljabar, mengoperasikan komputer,
memahami bahasa asing, dan menguasai rumus fisika. Selain itu, IQ
memungkinkan manusia untuk melakukan perhitungan yang rumit.%
Kecerdasan intelektual tidak hanya terbatas pada aktivitas fisik, tetapi juga
melibatkan pemberdayaan otak, hati, dan tubuh dalam interaksi fungsional
dengan orang lain. Menurut Danah Zohar dan Ian Marshall, kecerdasan
intelektual terkait dengan proses kognitif, termasuk kemampuan berpikir,
membuat  koneksi, mengevaluasi, memilah informasi, dan
mempertimbangkan berbagai aspek. Dalam pengertian lain, kecerdasan
intelektual adalah kecakapan dalam menerapkan strategi pemecahan
masalah dengan menggunakan logika dan nalar.®’

Dalam Islam, intelegensi dikenal dengan istilah 'Ag/ atau akal, yang

dianggap berpusat di kepala. Akal ini merupakan anugerah dari Allah yang
berfungsi sebagai cahaya pengetahuan, memungkinkan manusia untuk
membedakan antara yang benar dan yang salah. Akal mampu memahami
semua hal yang muncul dalam benak manusia, baik itu terkait kebaikan
maupun keburukan, termasuk was-was, kekhawatiran, serta keinginan-
keinginan. Hakikat dari akal adalah kemampuannya untuk menilai
kebenaran atau kesalahan dari suatu pernyataan atau tindakan. Akal tidak
bersifat fisik, bukan materi yang bisa disentuh atau dilihat dengan indra,
melainkan sebuah esensi yang mengetahui materi dan memahami esensi
segala sesuatu.®® Artinya seseorang dianggap memiliki akal yang baik jika
pernyataannya mengandung kebenaran. Sebaliknya, jika ucapannya
keliru, ia dikatakan bodoh.

65 Abd. Wahab H. S dan Umiarso, Kepemimpinan Pendidikan dan Kecerdasan
Spiritual, Jogjakarta: ArRuzz Media, 2011, hal. 15.

% Ary Ginanjar Agustian, ESQ: Emotional Spiritual Qoutient, Jakarta: Arga, 2001,
hal. 41.

7 Danah Zohar dan Ian Marshall, SQ Spiritual Intelligence the Ultimate Intelligence,
London: Vloomsbury Publishing, t.th, hal. 3.

% Abu Abdillah Al-Hants Ibn Asad Al-Muhasibi, Menuju Hadirat Ilahi, trj, Tholib
Anis, Bandung Al-Bayan, 2003, hal. 47-48.



86

Ringkasnya, kecerdasan intelektual (IQ) adalah kemampuan untuk
berpikir secara logis dan analitis, dan memproses informasi kompleks.
Meskipun IQ sering dijadikan tolok ukur pemecahan masalah, kecerdasan
ini tidak selalu menjamin kesuksesan atau moralitas. Individu dengan 1Q
tinggi juga bisa gagal sebagai pemimpin jika mereka mengabaikan
kecerdasan emosional (EQ). Dalam Islam, kecerdasan intelektual dikenal
sebagai 'Agl, anugerah dari Allah yang membantu manusia membedakan
kebenaran dari kesalahan dan memahami segala sesuatu dengan akal
sebagai cahaya pengetahuan.

Kecerdasan Emosioanl (EQ) dalam pandangan masyarakat awam
sering diartikan dengan sikap sopan santun dan tidak mudah marah.
Menurut Ali, EQ dapat dipahami sebagai kemampuan untuk memahami
dunia, berpikir secara rasional, dan menggunakan sumber daya dengan
efektif saat menghadapi tantangan.®” Dengan kecerdasan emosional,
seseorang akan lebih mudah mengatasi masalah, karena pemikirannya
didasarkan pada rasionalitas atau logika. Contohnya, ketika menghadapi
masalah besar, individu dengan kecerdasan emosional yang baik dapat
mengelola dan mengontrol emosinya, sehingga lebih mudah melewati
tantangan tersebut. EQ merupakan sesuatu yang ada dalam diri seseorang
berupa kemampuan, kompetensi, kecakapan non-kognitif dalam artian
bukan kecakapan berfikir melainkan sebuah kecakapan untuk memahami
perasaan, mengendalikan perasaan sehingga dapat membantu
perkembangan emosi dan intelektual.”

Menurut Goleman yang dikutip oleh Mashar, anak yang memiliki
kecerdasan emosional (EQ) ditandai dengan beberapa ciri, yaitu: 1)
mampu memotivasi dirinya sendiri; 2) mampu bertahan dalam
menghadapi frustrasi; 3) memiliki keterampilan yang baik dalam
berinteraksi di jaringan informal; 4) dapat mengendalikan dorongan
eksternal; 5) fleksibel dalam menemukan berbagai cara untuk mencapai
tujuan; dan 6) memiliki keyakinan yang kuat bahwa di balik setiap
kesulitan, pasti ada kemudahan.”' Menurut Ginanjar, kecerdasan
emosional adalah kemampuan seseorang untuk mengendalikan emosi dan
menguasai diri, sehingga dapat tetap tenang saat mengambil keputusan.
Kecerdasan ini memiliki peran penting dalam membangun hubungan
antarindividu, seperti bagaimana seseorang berkomunikasi dengan

% Mohammad Ali, Pendidikan untuk Pembangunan Nasional, Jakarta: Grasindo,

2009, hal. 135.

0 Fitria, Konsep Kecerdasan Spiritual dan Emosional dalam Membentuk Budi

Pekerti, Bogor: Guepedia, 2020, hal. 19.

"l Riana Mashar, Emosi Anak Usia Dini dan Strategi Pengembangannya, Jakarta:

Kencana, 2011, hal. 16.



87

menghormati lawan bicara, bergaul dengan orang lain, menyayangi,
mencintai, dan mengekspresikan perasaan.’?

Islam sangat menganjurkan untuk menjaga hati agar tetap bersih dan
tidak rusak. Hati yang murni dan tidak tercemar merupakan fondasi
penting untuk memancarkan kecerdasan emosional (EQ) dengan baik.
Salah satu hal yang dapat merusak hati dan melemahkan fungsinya adalah
dosa. Oleh sebab itu, banyak ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis Rasulullah
SAW yang menekankan pentingnya menjaga kesucian hati. Contohnya:
a. QS. Al-A'raf ayat 179

Allah menyatakan bahwa orang-orang yang hatinya tidak berfungsi
dengan baik karena kotoran dosa, disamakan dengan binatang,
bahkan lebih hina, Allah Ta’ala berfirman:

6” 92,’/ P <. .1” ’3,’8."",‘,"’/, ~ & G fz,/. > 1.
Y 521 L5 G OseRiE Y D5l 8 (Y T G TS 56 U5 3E;
¥ Tz % > Koo X 2SS F o, e .

b adsl Jal ib 5 oV a5l G 6 ,mas Y 0k 230516 5yal
:))‘:’/‘7,\0

“Dan sesungguhnya Kami jadikan untuk (isi neraka Jahannam)
kebanyakan dari jin dan manusia, mereka mempunyai hati, tetapi
tidak dipergunakannya untuk memahami (ayat-ayat Allah) dan
mereka mempunyai mata (tetapi) tidak dipergunakannya untuk
melihat (tanda-tanda kekuasaan Allah), dan mereka mempunyai
telinga (tetapi) tidak dipergunakannya untuk mendengar (ayat-ayat
Allah). Mereka itu sebagai binatang ternak, bahkan mereka lebih
sesat lagi. Mereka itulah orang-orang yang lalai.”
b. QS. Al-Hajj ayat 46

Allah menegaskan bahwa orang yang tidak mengambil pelajaran dari
kehidupan alam semesta adalah orang yang buta hatinya, Allah
berfirman:

55 . S s BT RES Ter 3 12,5 2 Eox ,’E”" . /,’1;
G5 G a3 BB 31T hans 15 2 555 (o)W1 G 1y eed (6
ol 3 I ST 238 el 2T 255

“Maka apakah mereka tidak berjalan di muka bumi, lalu mereka
mempunyai hati yang dengan itu mereka dapat memahami atau
mempunyai telinga yang dengan itu mereka dapat mendengar?
Karena sesungguhnya bukanlah mata itu yang buta, tetapi yang buta,
ialah hati yang di dalam dada.”

2 Daniel Goleman, Working with Emotional Inteligence, Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama, 1999, hal. 42-43.



88

C.

Hadits Nabi SAW: Kedudukan Hati
Islam sangat menekankan pentingnya menjaga kebersihan dan
kesehatan hati, karena hati menjadi pusat kendali bagi seluruh
perilaku manusia. Rasulullah SAW. menggambarkan kedudukan hati
dalam tubuh manusia melalui sabdanya berikut:

|

Sod) S2E AL 3 B A Jllo Eado ) dlas a3 8 Y
AR{IISEIRS

“Ingatlah bahwa di dalam jasad itu ada segumpal daging. Jika ia
baik, maka baik pula seluruh jasad. Jika ia rusak, maka rusak pula
seluruh jasad. Ketahuilah bahwa ia adalah hati (jantung).” (HR.
Bukhari no. 52).7

Hadis Nabi SAW: Hati Dipengaruhi Amal

Hati manusia sangat dipengaruhi oleh amal perbuatannya. Setiap
kebaikan akan menyinari hati, sementara dosa dan maksiat akan
mengotorinya. Dalam sebuah hadis, Rasulullah SAW. menjelaskan

bagaimana dosa dapat meninggalkan bekas pada hati seorang hamba.
Dari Abu Hurairah Rasulullah SAW bersabda:

<0
~ <0

GRELN £ 5 5k S5 iy il o5 3 i Rt AT 15 5501 §)
S 400 S5 sl A1 5h5 8 a5 55 s Gy 3 B A8 Jal S5
(Gt I G Ll Je 05
“Jika seorang hamba melakukan satu dosa, niscaya akan ditorehkan
di hatinya satu noda hitam. Seandainya dia meninggalkan dosa itu,
beristighfar dan bertaubat; niscaya noda itu akan dihapus. Tapi jika
dia kembali berbuat dosa; niscaya noda-noda itu akan semakin
bertambah hingga menghitamkan semua hatinya. Iltulah penutup
vang difirmankan Allah, “Sekali-kali tidak demikian, sebenarnya apa
yvang selalu mereka lakukan itu telah menutup hati mereka” (QS. Al-
Muthaffifin: 14).” (HR. Tirmidzi).”*
Dalam pandangan para pakar kesehatan mental Islam Musthofa

Fahmi, menurutnya kecerdasan emosional sering diistilahkan sebagai
kesehatan jiwa atau mental (a/-Shihhah al-Nafsiyyah) ini dipengaruhi oleh
lingkungan, sehingga sifatnya fleksibel dan dapat berubah. Lingkungan,

73 Muhammad Abduh Tuasikal, “Jika Hati Baik,” dalam Jika Hati Baik ... -

Rumaysho.Com. Diakses pada 31 Agustus 2025.

74 Abdullah Zen, “Noda Hati yang Membandel,” dalam https://muslim.or.id/19817-

noda-di-hati-yang-membandel.html. Diakses pada 31 Agustus 2025.


https://rumaysho.com/3028-jika-hati-baik.html
https://rumaysho.com/3028-jika-hati-baik.html
https://muslim.or.id/19817-noda-di-hati-yang-membandel.html
https://muslim.or.id/19817-noda-di-hati-yang-membandel.html

89

terutama selama masa kanak-kanak, memiliki peran yang sangat penting
dalam membentuk dan mengembangkan kecerdasan emosional.”

Artinya seseorang yang memiliki kecerdasan emosional (EQ) yang
baik dimulai dari masa kanak-kanak dan lingkungannya dan ditndai
dengan ciri memiliki kemampuan mengelola emosinya dengan efektif,
memiliki kesadaran diri, kemampuan mengatur diri, motivasi yang kuat,
empati, serta keterampilan sosial yang baik. Keterampilan ini
memungkinkan mereka untuk menjalani kehidupan dengan lebih baik dan
terarah serta berpotensi mencapai kesuksesan yang lebih tinggi.

Dalam pandangan Islam, konsep kecerdasan intelektual (IQ),
emosional (EQ), dan spiritual (SQ) secara halus telah tercantum dalam Al-
Qur’an dan Hadis. Ketiganya berakar pada fungsi akal, hati, dan fuad (hati
nurani), yang membentuk inti dari kecerdasan tersebut. Islam
menempatkan ketiga kecerdasan ini pada posisi yang sama pentingnya,
dengan keterkaitan erat yang saling melengkapi. Dalam hal ini, SQ
dianggap sebagai pilar utama yang mendukung perkembangan IQ dan EQ,
di mana SQ mengarahkan hubungan manusia dengan Pencipta, sedangkan
IQ dan EQ membantu dalam berinteraksi dengan diri sendiri dan
lingkungan. Tanpa keseimbangan antara ketiganya, sulit bagi manusia
untuk memenuhi perannya sebagai “Khalifah” di bumi. Oleh karena itu,
Islam menekankan pentingnya menjaga keseimbangan antara hubungan
dengan Allah dan hubungan dengan sesama manusia, menjadikan 1Q, EQ,
dan SQ sebagai pusat ajaran Islam.

Dalam penelitian yang dilakukan oleh Nurlita Kusuma Delvi
menggunakan uji Fisher, ditemukan adanya hubungan antara kecerdasan
spiritual (SQ) dan kecerdasan emosional (EQ) pada mahasiswa semester
akhir. Hasil penelitian menunjukkan bahwa semakin tinggi kecerdasan
emosional (EQ), semakin tinggi pula kecerdasan spiritual (SQ) pada
mahasiswa tersebut.”® Temuan serupa juga diungkapkan oleh Siti
Anggraini, yang menyatakan bahwa terdapat hubungan yang positif dan
signifikan antara kecerdasan emosional dan kecerdasan spiritual dengan
hasil belajar biologi peserta didik Sekolah Menengah Atas’’. Artinya
kecerdasan emosional (EQ) dan kecerdasan spiritual (SQ) saling
terhubung dan dapat meningkatkan intelektual (IQ) seseorang ditandai

7> Musthofa Fahmi, Alih bahasa Zakiah Daradjat, Kesehatan Jiwa dalam Keluarga,
Sekolah dan Masyarakat,Jakarta: Bulan Bintang, 1997, hal. 20.

76 Nurlita Kusuma Dewi, “Hubungan Antara Kecerdasan Spiritual Dengan
Kecerdasan Emosional Pada Mahasiswa Semester Akhir,” dalam Skripsi, Lampung:
Unissula, 2024, hal. 58-59.

7 Intan Dwi Cahyani, “Hubungan Antara Kecerdasan Emosional Dengan Kecerdasan
Spiritual Dengan Hasil Belajar Biologi Peserta Didik,” dalam Skripsi, Jakarta: UIN Syarif
Hidayatullah, 2022, hal. 55.



90

kesesuainnya dengan hasil belajar. Penilitan yang dilkaukan oleh Arsyad,
menyimpulkan bahwa ada korelasi yang signifikan antara kecerdasan
intelektual (IQ) siswa dan kecerdasan spiritual (SQ) dari temuan tes
korelasi (IQ).”

Dari paparan para ahli di atas dan beberapa hasil terkait penelitian
tentang korelasi antara kecerdasan ntelektsal dan kecerdasan emosional
dalam upaya peningkatan kecerdasan spiritual dapat disimpulkan bahwa
ada korelasi antara 1Q, EQ dan SQ. IQ berkembang melalui proses berpikir
dan bernalar yang bersumber dari otak (agq/), EQ berasal dari kekayaan
emosi dalam jiwa atau hati (galb), sementara SQ tumbuh dari dimensi
spiritual yang berakar pada hati nurani (fuad). Ketiga kecerdasan ini harus

berjalan selaras agar manusia dapat mencapai peranannya sebagai
"Khalifah" di bumi.

8 Arsyad, “Spiritual Intelligence (SQ) and Their Relationship with Intellectual

Intelligence (I1Q) of MI Quhas School Students,” dalam Jurnal Nizham, Vol. 11 No. 02 Tahun
2023, hal. 18.



BAB IV
PELAKSANAAN MODEL PENGEMBANGAN KURIKULUM
BERBASIS AL-QUR’AN DALAM UPAYA MENINGKATKAN
KECERDASAN SPIRITUAL MAHASISWA PASCASARJANA
UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA

A. Deskripsi Umum Obyek Penelitian
1. Sejarah Pascasarjana PTIQ Jakarta

Dalam rangka mendukung program pemerintah dalam bidang
pendidikan dan berkontribusi dalam mencerdaskan kehidupan bangsa,
serta untuk memberikan wadah bagi para alumni Institut PTIQ yang
berminat melanjutkan studi, Institut Perguruan Tinggi [lmu Al-Qur’an
(PTIQ) Jakarta memandang perlunya pendirian program pascasarjana.
Hal ini juga merespons kebutuhan masyarakat akan lembaga
pendidikan yang mampu mencetak ahli di bidang Ilmu Agama pada
jenjang Magister. Berdasarkan Peraturan Pemerintah Republik
Indonesia Nomor 60 Tahun 1999 tentang Pendidikan Tinggi dan
Keputusan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia
Nomor 222/U/1998, maka pada tahun akademik 1999/2000, Institut
PTIQ Jakarta resmi membuka Program Pascasarjana Ilmu Agama
Islam dengan dukungan tenaga pengajar profesional dan sarana
pendidikan yang memadai.

Dalam penyelenggaraan program tersebut, disadari bahwa Ilmu
Agama Islam berkaitan erat dengan dinamika masyarakat. Oleh karena
itu, sejak awal pelaksanaan pada tahun akademik 1999/2000, Program

91



92

Pascasarjana [lmu Agama Islam membuka konsentrasi dalam bidang
[lmu Tafsir.

Tahun 2005 menjadi tonggak penting dalam perkembangan
lembaga pendidikan Islam, yang tidak hanya terbatas pada pesantren
di pedesaan tetapi juga mencakup lembaga-lembaga pendidikan di
wilayah perkotaan, mulai dari tingkat pendidikan usia dini hingga
perguruan tinggi. Kondisi ini menuntut ketersediaan tenaga pengelola
pendidikan yang profesional dengan basis nilai-nilai Islam.
Menanggapi hal tersebut, dan berdasarkan Surat Perpanjangan Izin
No. Dj.I1/104/2006, pada tahun akademik 2005/2006 Institut PTIQ
Jakarta menambahkan konsentrasi baru, yaitu Manajemen Pendidikan
Islam (MPI) pada program magister.

Selanjutnya, dengan berbekal Surat Izin Penyelenggaraan
Program Magister Pendidikan Islam (Dj.I/315/2009 tanggal 4 Juni
2009), status akreditasi dari BAN-PT (Nomor: 005/BAN-PT/Ak-
VII/S2/V1/2009), dan Surat Perpanjangan Izin Penyelenggaraan
Program Magister Ilmu Agama Islam (Dj.I/618/2009 tanggal 23
Oktober 2009), Institut PTIQ Jakarta mengajukan pembukaan
Program Doktor (S3) dalam Kajian Islam dengan konsentrasi Ilmu
Tafsir dan Pendidikan Al-Qur’an diterbitkan melalui SK No. 853
Tahun 2012.

Saat ini, seluruh program studi pascasarjana Institut PTIQ Jakarta
telah terakreditasi oleh BAN-PT. Pada tahun 2023, Institut PTIQ
Jakarta mengalami transformasi kelembagaan berdasarkan Keputusan
Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 60 Tahun 2023, yang
mengesahkan perubahan bentuk Institut menjadi Universitas PTIQ
Jakarta.

Pascasarjana PTIQ Jakarta memiliki visi, misi dan tujuan sebagai
berikut:

a. Visi
Menjadi Pascasarjana yang Ikonik dalam Kajian Al-Qur’an dan
Sains untuk Indonesia dan Dunia.

b. Misi

1) Menyelenggarakan pendidikan tingkat pascasarjana
secara profesional yang efektif, efisien, dan relevan
dengan nilai Al-Qur’an, sains, teknologi, serta
keindonesiaan.

2) Meningkatkan reputasi bidang penelitian yang unggul
dan orisinal berbasis Al-Qur’an dan integrasinya dengan
sains.



93

3) Menyelenggarakan  pengabdian  masyarakat  serta
menginternalisasikan nilai Al-Qur’an ke dalam dunia
akademik dan kehidupan masyarakat.

4) Menjalin kerja sama akademik dan nonakademik di
tingkat nasional, regional, dan internasional.

c. Tujuan

1) Menghasilkan lulusan yang berprestasi akademik dan
nonakademik serta memiliki daya saing global dalam
kajian Al-Qur’an, sains, teknologi, serta keindonesiaan.

2) Menghasilkan penelitian yang unggul serta
mempublikasikannya di level nasional, regional, dan
internasional.

3) Menghasilkan pengabdian kepada masyarakat serta
mempublikasi—kannya di level nasional, regional, dan
internasional.

4) Merealisasikan segala bentuk kerjasama dengan berbagai
lembaga di tingkat nasional, regional, dan internasional.

5) Meningkatkan pelayanan dan fasilitas yang berkualitas,
kondusif, inklusif, dan akomodatif.

6) Mengimplementasikan TILAWAH (Teladan, Istikamah,
Loyal, Amanah, Wasathiyah, Adaptif, Humanis) dalam
setiap aktivitas Tridarma perguruan tinggi.

Pascasarjana Universitas PTIQ menyelanggarakan program
magister dan doktoral dengan rincian sebagai berikut:
a. Program Magister

1) S2 Magister Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir
Akreditasi Nomor 4481/SK/BAN-PT/Ak-PNB/M/X1/2023

2) S2 Magister Manajemen Pendidikan Islam
Akreditasi Nomor 4480/SK/BAN-PT/Ak-PNB/M/X1/2023

3) S2 Magister Ekonomi Syariah
Akareditasi Nomor 4479/SK/BAN-PT/Ak-PNB/M/X1/2023

b. Program Doktoral

1) S3 Doktor Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
Akreditasi Nomor 4478/SK/BAN-PT/Ak-PNB/D/X1/2023

2) S3 Doktor Manajemen Pendidikan Islam

Letak Geografis Pascasarjana PTIQ Jakarta

Program Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta terletak di
kawasan selatan Ibu Kota, tepatnya di JI. Lebak Bulus Raya No. 2,
Kelurahan Lebak Bulus, Kecamatan Cilandak, Kota Jakarta Selatan,
Daerah Khusus Ibukota Jakarta 12440. Lokasinya berada di wilayah
yang strategis dan mudah dijangkau dari berbagai arah, baik dari pusat



94

kota Jakarta maupun dari daerah penyangga seperti Depok,
Tangerang, dan Bekasi.

Secara geografis, kampus ini berada di kawasan yang memiliki
aksesibilitas tinggi karena berada dekat dengan jalur utama dan
simpul-simpul transportasi penting, seperti:

a) Stasiun MRT Lebak Bulus Grab, yang hanya berjarak sekitar
5-10 menit.

b) Terminal Bus Lebak Bulus, yang melayani rute dalam dan luar
kota.

c) Jalan Tol Lingkar Luar Jakarta (JORR) yang memudahkan
akses dari arah barat, timur, dan selatan.

Dikelilingi oleh lingkungan yang relatif tenang dan jauh dari
hiruk-pikuk pusat bisnis, lokasi ini memberikan suasana yang
mendukung kegiatan akademik. Selain itu, keberadaan pusat-pusat
pendidikan, perkantoran, masjid besar, serta fasilitas umum seperti
pusat perbelanjaan dan rumah sakit turut menunjang kehidupan
mahasiswa di sekitar kampus.

3. Lambang dan Makna Universitas PTIQ Jakarta

Gambar 4.1 Lambang Universitas PTIQ Jakarta
Adapun makna dari lambang tersebut adalah sebagai berikut:

Huruf PTIQ



95

Mushaf Al-Qur’an Terbuka

Hal ini menyimbolkan karakter yang kuat yang
menempel pada diri Universitas PTIQ Jakarta
sebagai Pelopor Lembaga Pendidikan yang
berbasiskan Al-Qur’an tidak hanya di Indonesia,
tatapi juga yang pertama di dunia.

Bola Dunia
Menggambarkan bahwa PTIQ telah berkancah di
tingkat dunia

Kubah & Gerbang
Ruang kosong dalam lambang ini membentuk

kubah dan juga gerbang. Hal ini menggambarkan

bahwa PTIQ merupakan gerbang bagi para calon

mahasiswa yang ingin masuk ke dalam dunia ilmu
yang begitu luas.

Sarang Lebah
Melambangkan kebermanfaatan alumni PTIQ
yang dapat diterima dalam banyak bidang.

LJ’“‘ - 6 Kubah Berputar
] h{l‘/ Melambangkan 6 rukun Iman dan membentuk
VT simbol Sains

Tabel 4.1 Tabel Lambang dan Makna Logo Universitas PTIQ Jakarta

4. Kurikulum Pascasarjana PTIQ Jakarta
Kurikulum pada masa Islam klasik dikenal dengan sebutan a/
maddah atau mata pelajaran. Hal tersebut karena pada masa itu
kurikulum merupakan serangkain mata pelajaran yang dipelajari oleh
para penuntut ilmu. Adapun kurikulum pascasarjana universitas PTIQ

Jakarta adalah sebagai berikut:

a. Kurikulum Program Magister Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir
No. | Kelompok | Smt. | Mata Kuliah SKS
MKD I Ulumul Qur’an
MKD I Sejarah Pemikiran Islam
MKD I Sejarah Peradaban Islam
MKD I Bahasa Arab

AWIN|—
(VSRS RIS RS




96

5 MKD I Bahasa Inggris 3

6 MKD I | Pendekatan dan Pengkajian| 3
Islam

7 MKD IT | Filsafat Ilmu 3

8 MKU II | Ilmu Qiraat 3

9 MKU I | Metodologi Penelitian Tafsir 3

10 | MKU I | Sejarah dan Pemikiran Tafsir | 3
di Indonesia

11 | MKU [II | Hadits Wa’ulumuhu 3

12 | MKU I | Kajian Literatur tentang Al-| 3
Qur’an

13 | MKU IIT | Hermeneutika tafsir 3

14 | MKP III | Komprehensif 3

15 | MKP III | Seminar Proposal 3

16 | MKP IV | Tesis 6

Peminatan Kajian Al-Qur’an

17 | MKK 1 Kajian Orientasi Terhadap Al- | 3
Qur’an

18 | MKK v Sejarah  Al-Qur’an Lintas | 3
Madzhab

19 | MKK v Qiraat Al-Qur’an dan| 3
Implikasi Tafsirnya

20 | MKK IV Dinamika Penerjemahan Al-| 3
Qur’an

Peminatan Illmu Tafsir

21 | MKK 111 Sejarah Tafsir 3

22 | MKK 1\ Tafsir Lintas Madzhab 3

23 | MKK 1\ Kaidah-Kaidah Tafsir 3

24 | MKK v Tafsir dan Isu-Isu 3
Kontemporer

Peminatan Tafsir Nusantara

25 | MKK 111 Metode Tafsir Nusantara 3

26 | MKK 1Y% Literatur Tafsir Nusantara 3

27 | MKK v Tafsir dan Hukum Positif | 3
Nusantara

28 | MKK v Tafsir dan Kearifan Lokal | 3
Nusantara

Jumlah SKS 63

Tabel 4.2 Kurikulum Program Magister [lmu Al-Qur'an dan

Tafsir




97

b. Kurikulum Program Magister Manajemen Pendidikan Islam

No. | Kelompok | Smt. | Mata Kuliah SKS

1 MKD I Ulumul Qur’an 3

2 MKD I Sejarah Pemikiran Islam 3

3 MKD I Sejarah Peradaban Islam 3

4 MKD I Bahasa Arab 3

5 MKD I Bahasa Inggris 3

6 MKD II | Pendekatan dalam pengkajian | 3
Islam

7 MKD IT | Filsafat Ilmu 3

8 MKU IT | Tafsir Pendidikan 3

9 MKU IT | Pengelolaan Pendidikan Islam | 3

10 | MKU II | Analisis  Kebijakan dan| 3
Problematika Pendidikan
Islam

11 | MKU III | Metodologi Penelitian dan | 3
Statistik Pendidikan

12 | MKU IIT | Supervisi  dan  Evaluasi | 3
Program Pendidikan Islam

13 | MKU III | Kepemimpinan & Perilaku | 3
Organisasi Pendidikan

14 | MKP III | Komprehensif 3

15 | MKP III | Seminar Proposal 3

16 | MKP IV | Tesis 6

Manajemen Pendidikan Anak Usia Dini Islam

17 | MKK I Pengembangan  Kurikulum | 3
dan Pembelajaran AUD

18 | MKK v Psikologi Perkembangan | 3
AUD

19 | MKK 1A% Pendidikan Agama Anak Usia | 3
Dini

20 | MKK v Pengembangan Alat Peraga | 3
Anak Usia Dini

Manajemen Pendidikan Dasar dan Menengah Islam

21 | MKK 111 Pengembangan  Kurikulum | 3
dan Pembelajaran

22 | MKK 1Y% Evaluasi Pembelajaran 3

23 | MKK 1A% Manajemen Peningkatan | 3
Mutu Berbasis Sekolah

24 | MKK v Psikologi Belajar 3




98

C.

Manajemen Pendidikan Tinggi Islam

25 | MKK M1 Pengelolaan Perguruan | 3
Tinggi Keagamaan Islam

26 | MKK v Manajemen Pengembangan | 3
Karya Ilmiah

27 | MKK v Kebijakan dan Komparasi | 3
Pendidikan Tinggi

28 | MKK v Sistem Informasi Manajemen | 3
Pendidikan Tinggi

Jumlah SKS 63

Tabel 4.3 Kurikulum Program Magister Manajemen Pendidikan

Islam

Kurikulum Program Magister Ekonomi Syariah

No. | Kelompok | Smt. | Mata Kuliah SKS

| MKD I Ulumul Qur’an 3

2 MKD I Sejarah Pemikiran Islam 3

3 MKD I Sejarah Peradaban Islam 3

4 MKD I | Bahasa Arab 3

5 MKD I | Bahasa Inggris 3

6 MKD IT | Metodologi Penelitian dan| 3
Ekonometrik

7 MKD I | Tafsir dan Hadis Ekonomi | 3
Syariah

8 MKU IT | Ekonomi Mikro Syariah 3

9 MKU IT | Ushul Figh dan Maqashid | 3
Syariah

10 | MKU IT | Filsafat dan Pemikiran | 3
Ekonomi Syariah

11 | MKU IIT | Ekonomi Makro Syariah 3

12 | MKU III | Lembaga Publik Syariah 3

13 | MKU III | Perencanaan Keuangan | 3
Syariah

14 | MKP IIT | Komprehensif 3

15 | MKP III | Seminar Proposal 3

16 | MKP IV | Disertasi 6

Bisnis Syariah

17 ‘ MKK ‘ 111 ‘ Marketing Syariah 3




99

18 | MKK v Isu-Isu Kontemporer Bisnis | 3
Syariah

19 | MKK v Strategi Manajemen Syariah 3

20 | MKK IV Strategi Bisnis Ritel Syariah 3

Keuangan Syariah

21 | MKK I Manajemen Keuangan | 3
Syariah

22 | MKK v Lembaga Keuangan Bank dan | 3
Non-Bank

23 | MKK 1Y% Keuangan Perusahaan Syariah | 3

24 | MKK 1\Y% Keuangan Ziswaf 3

Manajemen Syariah

25 | MKK III Manajemen Sumber Daya| 3
Insani

26 | MKK 1\% Manajemen Lembaga Syariah | 3

27 | MKK 1\% Manajemen Risiko Syariah 3

28 | MKK 1A% Manajemen Pemasaran | 3
Syariah

Jumlah SKS 63

Tabel 4.4 Kurikulum Program Magister Ekonomi Syariah

d. Kurikulum Program Doktor Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

No. | Kode MK| Smt. Mata Kuliah SKS
1 U.31.01 I [Ulumul Qur'an 3
2 U.31.02 I |Qur'anic World View 3
3 U.31.03 I |Al-Qur'an dan Sains 3
4 U.31.04 I [Metodologi Penelitian 3
5 U.31.05 I [Filsafat IImu 3
6 K.31.04 Il |Teori-Teori Tafsir 3
7 K.31.05 II  [Kritik Wacana Tafsir 3
8 K.31.06 I  |Metode Tafsir Ahkam 3
9 P.31.05 I |Pra-Proposal 3
10 | P.31.06 I |Kajian Disertasi 3
11 | P.31.01 | v |K0mprehensif 3




100

12 | P.31.02 | 1V [Seminar Proposal 3
13 | P.31.03 V  [Ujian Tertutup Disertasi 6
14 | P.31.04 VI |Ujian Terbuka Disertasi 8

Jumlah SKS 50

Tabel 4.4 Kurikulum Program Doktor [Imu Al-Qur’an dan Tafsir

e. Kurikulum Pro

ram Doktor Manajemen Pendidikan Islam

No. | Kode MK| Smt. Mata Kuliah SKS
1 | MPI301 [ |Ulumul Qur’an 3
2 | MPI302 [ T |Qur’anic World View 3
3 | MPI303 | I |[Tafsir dan Hadis Tematik 3

Manajemen Pendidikan Islam
4 | MPI304 | 1 [Filsafat Manajemen Pendidikan 3
Islam
5 | MPI305 | I |Grand Theories [Imu Manajemen 3
Pendidikan
6 | MPI306 | II |Politik dan Inovasi Pendidikan 3
7 | MPI307 | II |Ide-Ide Inovatif Manajemen 3
Pendidikan Islam
8 | MPI308 [ II |Studi Kasus Impactfull Inovasi 3
Pendidikan Islam
9 | MPI309 | II |Metodologi Penelitian 3
10 | MPI310 | II |Pra-Proposal Disertasi 3
11 | MPI311 | III |Ujian Komprehensif 3
12 | MPI312 | IV [Ujian Proposal Disertasi 3
13 | MPI313 | V [Ujian Disertasi Tertutup 6
14 | MPI314 | VI |Ujian Disertasi Terbuka 8
Jumlah SKS | 50

Tabel 4.6 Kurikulum Program Doktor Manajemen Pendidikan

Islam

Kurikulum pascasarjana berbasis Al-Qur’an di Universitas PTIQ
Jakarta mengungkap struktur akademik yang menyeluruh dan
terintegrasi dalam setiap program studi pascasarjana, baik magister



101

maupun doktoral. Kurikulum ini secara eksplisit memasukkan mata
kuliah seperti Ulumul Qur’an, Tafsir, Qur’anic World View, hingga
aplikasi Al-Qur’an dalam konteks keilmuan seperti pendidikan,
ekonomi, dan manajemen. Substansi ini tercermin dalam Sub Bab A.4.
Kurikulum Pascasarjana PTIQ Jakarta dan Sub Bab A.5. Pelaksanaan
Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an.

Kurikulum Magister mencakup tiga program studi: Ilmu Al-
Qur’an dan Tafsir, Manajemen Pendidikan Islam (MPI), dan Ekonomi
Syariah. Setiap program menyusun SKS-nya sedemikian rupa agar
tidak hanya membekali mahasiswa dengan kompetensi akademik,
tetapi juga spiritual. Misalnya, di MPI, mata kuliah seperti Tafsir
Pendidikan, Filsafat [lmu, dan Analisis Kebijakan Pendidikan Islam
dilengkapi dengan komponen nilai-nilai Qur’ani secara eksplisit.

Di jenjang doktoral, fokus pada integrasi nilai-nilai Al-Qur’an
semakin diperkuat. Dalam Program Doktor MPI, mata kuliah seperti
Qur’anic World View, Filsafat Manajemen Pendidikan Islam, hingga
Grand Theories [lmu Manajemen Pendidikan menandakan penyatuan
nilai spiritual dan akademik yang mendalam. Tidak hanya
pembelajaran, evaluasi pun dilakukan melalui tugas yang mendorong
pengintegrasian rujukan Al-Qur’an ke dalam analisis ilmiah
mahasiswa.

Dalam pelaksanaannya, Kurikulum Berbasis Al-Qur’an ini tidak
hanya diterapkan secara teoritis, tetapi juga secara praktis dan
aplikatif. Strategi pengembangan kurikulum dimulai dari analisis
kebutuhan mahasiswa, hingga tahap evaluasi. Misalnya, penyusunan
kurikulum dilakukan dengan memerhatikan nilai-nilai Al-Qur’an,
regulasi pendidikan nasional, dan kebutuhan global. Setiap tahap
perkuliahan, khususnya di pascasarjana, dirancang untuk mengaitkan
ayat Al-Qur’an dengan teori modern yang dibahas.

Program unggulan seperti Praktik Tahsinul Qiraah, Munasabah
Ayat, dan pengkajian ayat-ayat Al-Qur’an sebagai dasar solusi
terhadap permasalahan masyarakat memperlihatkan pendekatan
kontekstual yang kuat. Kurikulum ini menjadikan Al-Qur’an sebagai
embrio keilmuan dari aspek pendidikan, sosial, ekonomi, hingga
manajemen.

Dalam wawancara dengan dosen dan mahasiswa, tampak bahwa
kurikulum ini tidak hanya meningkatkan kompetensi akademik, tetapi

juga kecerdasan spiritual mahasiswa. Rosyidi, salah seorang
mahasiswa pascasarjana, menyatakan bahwa pembelajaran yang
diberikan dosen senantiasa menanamkan norma dan nilai Qur’ani, serta
mendorong mahasiswa untuk menjadi pribadi yang berdampak bagi
masyarakat. Ia juga melihat bagaimana nilai-nilai Al-Qur’an dapat



102

memperkuat ketahanan diri mahasiswa dalam menghadapi tantangan
hidup, termasuk isu kesehatan mental yang umum dihadapi generasi
muda.’

Khaidir Azwar, dosen dan akademisi, menjelaskan bahwa
manfaat utama Kurikulum Berbasis Al-Qur’an pertama-tama terasa
dalam peningkatan spiritual individu: memperkuat hubungan dengan
Allah, memperbaiki akhlak, dan memperdalam pemahaman
keagamaan. la juga mencatat bahwa mahasiswa yang memiliki
kecerdasan spiritual tinggi cenderung lebih toleran, kooperatif, dan
bijaksana dalam bersosialisasi.>

Namun demikian, terdapat pula tantangan yang dihadapi, seperti
keterbatasan fleksibilitas kurikulum untuk mahasiswa yang sudah
bekerja, kesenjangan penguasaan bahasa Arab, serta perlunya
peningkatan kreativitas dalam metode pengajaran. Meskipun begitu,
PTIQ melakukan penyesuaian dengan pembelajaran daring,
pendampingan dosen lintas bidang, dan evaluasi berkala melalui
survei kepuasan serta audit mutu internal.

Secara keseluruhan, Universitas PTIQ Jakarta melalui
Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di tingkat pascasarjana telah
membangun model pendidikan Islam yang menyatukan ilmu dan
wahyu. Kurikulum ini berupaya membentuk lulusan yang tidak hanya
berdaya saing akademik, tetapi juga berakhlak Qur’ani, serta memiliki
arah hidup yang jelas dalam menghadapi dunia dan akhirat. Pemikiran
dan kesaksian para dosen serta mahasiswa menunjukkan bahwa
kurikulum ini memberi dampak transformatif secara individu maupun
sosial.

B. Temuan Penelitian
1. Urgensi Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum Berbasis
Al-Qur’an
Pendidikan tinggi memiliki peran strategis dalam mencetak
sumber daya manusia yang unggul dan berdaya saing. Universitas
Perguruan Tinggi Ilmu Al-Qur’an (PTIQ) sebagai institusi pendidikan
tinggi yang berfokus pada kajian Al-Qur’an dituntut untuk
mengembangkan kurikulum yang tidak hanya relevan dengan
kebutuhan zaman, tetapi juga berbasis pada nilai-nilai Al-Qur’an.
Universitas PTIQ Jakarta hadir sebagai institusi pertama di dunia
yang secara khusus berfokus pada penghafalan dan pengkajian Al-

! Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025.

2 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025.



103

Qur'an. Pendirian ini dilatarbelakangi oleh keprihatinan terhadap
semakin langkanya ulama ahli Al-Qur'an di Indonesia, sementara
kebutuhan masyarakat akan ulama yang kompeten di bidang Al-Qur'an
sangat mendesak, terutama setelah Musabaqah Tilawatil Qur'an (MTQ)
Nasional pertama di Makassar pada tahun 1968 menjadi agenda rutin.
Universitas PTIQ Jakarta menjadi institusi pertama di dunia yang
secara khusus menghafal dan mempelajari Al-Qur'an, bahkan menjadi
inspirasi bagi Universitas Islam Madinah, Arab Saudi, untuk membuka
fakultas khusus ilmu Al-Qur'an dua tahun kemudian.’

Dalam era globalisasi dan kemajuan teknologi yang pesat,
tantangan dalam dunia pendidikan semakin kompleks. Pendidikan
tidak hanya berfokus pada pencapaian akademik semata, tetapi juga
harus mampu membentuk karakter dan kecerdasan spiritual peserta
didik. Kecerdasan spiritual memiliki peran penting dalam membangun
manusia yang memiliki keseimbangan antara ilmu pengetahuan, moral,
dan nilai-nilai ketuhanan.

Al-Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam memberikan
panduan komprehensif dalam kehidupan, termasuk dalam bidang
pendidikan. Kurikulum pendidikan Al-Qur’an merupakan sebuah
program pembelajaran yang secara khusus dirancang untuk
membentuk pemahaman yang mendalam, penghayatan yang kuat, serta
pengamalan yang konsisten terhadap nilai-nilai Al-Qur’an dalam
berbagai aspek kehidupan.

Rosyidi memahami konsep kurikulum pendidikan Al-Qur’an
sebagai integrasi antara pembelajaran Al-Qur’an secara teoritis dan
aplikatif, mencakup tafsir tematik, penghafalan, dan kajian nilai-nilai
Qur’ani yang relevan dengan tantangan kehidupan.*

Pendidikan Al-Qur’an memiliki peran yang sangat penting dalam
membentuk karakter, spiritualitas, dan pemahaman akademik
mahasiswa di lingkungan universitas, khususnya di perguruan tinggi
Islam. Kurikulum pendidikan Al-Qur’an dirancang untuk memberikan
pemahaman yang mendalam tentang isi, makna, dan implementasi
ajaran Al-Qur’an dalam kehidupan sehari-hari serta dalam konteks
keilmuan modern. Kurikulum ini berbasis pada penguatan kompetensi
membaca, memahami, dan mengaplikasikan Al-Qur'an dalam muatan

3 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

4 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025.



104

kurikulumnya. Al-Qur’an menjadi embiro atau pijakan dasar dari
setiap cabang ilmu pengetahuan, baik keilmuan dasar maupun terapan.’

Penerapan kurikulum pendidikan Al-Qur’an di universitas
memiliki tujuan utama untuk membentuk lulusan yang tidak hanya
memiliki kompetensi akademik di bidangnya tetapi juga memiliki
pemahaman mendalam terhadap ajaran Al-Qur’an sebagai pedoman
hidup. Membentuk generasi yang benar-benar Al-Qur’aniy melalui
pembelajaran Al-Qur’an yang terstruktur, terukur dan terarah.®

Menurut Khaidir Azwar, tujuan utama penerapan Kurikulum
Berbasis Al-Qur'an (KBQ) adalah untuk membentuk mahasiswa yang
tidak hanya pintar secara akademik, tetapi juga memiliki kecerdasan
spiritual, berakhlak mulia, dan menjadikan nilai-nilai Al-Qur'an
sebagai pedoman hidupnya. KBQ juga bertujuan menghubungkan ilmu
pengetahuan dengan ajaran agama, sehingga lahir generasi yang
cerdas, beriman, dan berintegritas.’

Pendidikan Al-Qur’an memiliki peran yang sangat penting dalam
membentuk mahasiswa yang tidak hanya unggul dalam aspek
keilmuan, tetapi juga memiliki karakter yang kuat dan mampu
menerapkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. Kurikulum
pendidikan Al-Qur’an dirancang untuk membekali mahasiswa dengan
pemahaman mendalam tentang ajaran Islam, sehingga mereka dapat
menjadi individu yang berkontribusi secara positif dalam masyarakat.
Mahasiswa diharapkan semakin cinta dengan keislamannya, dan
merasa lebih siap menjalani kehidupan, pekerjaan, tekanan, dan
sebagainya. Terlebih saat ini mental health menjadi isu dimana banyak
gen Z yang mudah tertekan dan kurang siap menghadapi kehidupan
nyata.® Rosyidi melihat manfaat kurikulum pendidikan Al-Qur’an bagi
mahasiswa dalam mengembangkan intelektual, karakter, pengetahuan,
wawasan yang luas, kemampuan bersaing di tingkat internasional, dan
mengenalkan ajaran Islam.’

Pendidikan memiliki peran penting dalam membentuk karakter,
pola pikir, dan keterampilan individu agar dapat berkontribusi dalam
kehidupan bermasyarakat. Kurikulum sebagai bagian utama dalam

5 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

6 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

7 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025.

8 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

% Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025.



105

sistem pendidikan dirancang untuk mencapai tujuan tersebut dengan
menanamkan nilai-nilai serta pengetahuan yang relevan bagi peserta
didik. Dalam konteks ini, manfaat dari kurikulum dapat dirasakan
dalam dua aspek utama, yaitu individu (spiritual) dan sosial
(kemasyarakatan). Dalam aspek individu, khususnya dalam ranah
spiritual, peningkatan kualitas batin dan keimanan seseorang memiliki
dampak yang signifikan terhadap kehidupan sosial secara keseluruhan,
Karena melalui KBQ ini menjadikan setiap individu spiritualnya
semakin baik, dan tentunya spiritual yang baik dari setiap individu itu
juga akan berpengaruh kepada terbentuknya sosial (kemasyarakatan)
yang baik.!

Khaidir Azwar berpendapat bahwa manfaat Kurikulum Berbasis
Al-Qur'an (KBQ) dirasakan pada kedua aspek, yaitu individu dan
sosial. Namun, manfaat yang paling besar pertama kali terasa di aspek
individu, terutama dalam meningkatkan kecerdasan spiritual,
memperbaiki akhlak, dan memperkuat hubungan dengan Allah.
Setelah individu berubah, barulah manfaat itu meluas ke aspek sosial,
seperti membentuk masyarakat yang lebih jujur, adil, dan berakhlak
mulia.'!

Dalam konteks Islam, pendidikan tidak hanya berorientasi pada
penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan akhlak,
karakter, dan spiritualitas yang kuat. Oleh karena itu, Kurikulum
Berbasis Al-Qur’an hadir sebagai solusi untuk mencetak generasi yang
tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki pemahaman
mendalam tentang nilai-nilai Islam yang bersumber dari wahyu Allah.

Seiring dengan perkembangan zaman dan tantangan global yang
semakin kompleks, masyarakat membutuhkan sistem pendidikan yang
mampu menyeimbangkan antara ilmu dunia dan akhirat. Teknologi,
modernisasi, dan globalisasi telah membawa perubahan besar dalam
pola pikir dan gaya hidup manusia. Namun, tanpa landasan moral dan
spiritual yang kuat, perkembangan ini dapat menyebabkan degradasi
moral, krisis identitas, dan hilangnya nilai-nilai luhur dalam kehidupan
bermasyarakat.

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an dirancang untuk menjawab
kebutuhan tersebut dengan mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur’an
dalam setiap aspek pembelajaran. Dengan pendekatan ini, peserta didik
tidak hanya memperoleh pengetahuan akademik, tetapi juga memiliki
ketahanan moral, etika, dan kepemimpinan yang berbasis nilai-nilai

10 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

! Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025.



106

Islam. Kurikulum Berbasis Al-Qur’an sudah bisa hanya tinggal
kontennya. misalnya kalau kami memahami bahwa Harusnya sejak
dari usia dini bagaimana Kurikulum Berbasis Al-Qur’an itu
menjadikan orientasi akhirnya dengan mengedepankan nilai-nilai yang
ada dalam Al-Qur’an pengembangan intelektual waktu dasar yaitu
pengembangan kepribadian.'?

Penerapan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an bukan hanya menjadi
kebutuhan, tetapi juga sebuah keharusan dalam membangun
masyarakat yang berakhlak, berilmu, dan siap menghadapi tantangan
zaman. Kurikulum ini diharapkan dapat mencetak generasi yang tidak
hanya sukses di dunia, tetapi juga memiliki tujuan hidup yang jelas
dalam mencapai kebahagiaan di akhirat.

Menurut Khaidir Azwar, kurikulum pendidikan Al-Qur’an
penting karena memberikan pijakan moral yang kuat, terutama di
tengah perkembangan zaman yang cenderung materialistis.!* Rosyidi
juga menegaskan bahwa kurikulum pendidikan Al-Qur’an sangat
penting untuk memberikan fondasi spiritual yang kuat bagi mahasiswa,
sehingga mereka dapat menjalani kehidupan dengan nilai-nilai Qur’ani
sebagai pedoman.'*

Dari sisi individu, kurikulum yang baik mampu membentuk
karakter spiritual peserta didik dengan menanamkan nilai-nilai moral,
etika, dan keagamaan. Melalui pendekatan yang holistik, peserta didik
tidak hanya memperoleh ilmu pengetahuan, tetapi juga kesadaran diri,
pengendalian emosi, serta kebijaksanaan dalam mengambil keputusan
berdasarkan prinsip-prinsip kebaikan dan keadilan. Pendidikan
spiritual yang kuat akan membantu individu dalam menjalani
kehidupan dengan lebih bermakna, memiliki tujuan yang jelas, serta
menjunjung tinggi nilai-nilai kebajikan dalam setiap aspek kehidupan.

Model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an menjadi
solusi strategis untuk menanamkan nilai-nilai spiritual secara lebih
mendalam. Implementasi kurikulum pendidikan Al-Qur’an di lembaga
Pendidikan, sudah dipraktikan di beberapa sekolah. Alumni lulusan
PTIQ membuat sekolah di pesantren Muhajirin di Purwakarta mereka
sudah praktekkan jenjang SMP dan SMA. Ada mahasiswa PTIQ di

12 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

13 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025.

14 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025.



107

Insan Cendekia Cibubur dia sudah membuat rancangan dari TK sampai
SMA living Al-Qur’an di sana sifatnya.'’

Terdapat beberapa elemen utama yang menjadi bagian integral
dari kurikulum, yang secara langsung mempengaruhi efektivitas
pembelajaran dan pencapaian kompetensi mahasiswa. Elemen
utamanya adalah pertama Al-Qur’an, keislaman, landasan filosofis,
ilmu pendidikan dan analisa kebutuhan masyarakat. Dengan adanya
elemen-elemen ini, kurikulum dapat berfungsi sebagai alat untuk
meningkatkan kualitas pendidikan. Melahirkan generasi Qur’ani,
akhlak Al-Qur’ani, etos kerja Qur’ani, dan pijakan hidup yang Qur’ani
yang pada akhirnya manfaatnya sangat besar untuk diri, masyarakat
dan negara. jika ia seorang birokrat misalnya. Program2nya bener-
benar ntuk kesejahteraan dan agama rakyat.

Implementasi kurikulum yang berlandaskan Al-Qur’an tidak
hanya berfungsi sebagai media pembelajaran agama, tetapi juga
sebagai sarana membangun kesadaran spiritual yang tinggi, sehingga
peserta didik mampu menghadapi tantangan kehidupan dengan sikap
yang lebih bijaksana, sabar, dan berakhlak mulia. Kurikulum
pendidikan Al-Qur’an itu sangat penting bagi mahasiswa, Al-Qur’an
itu adalah embrio segala ilmu pengetahuan. Hukum-hukumnya adil
kepada semua pihak. Kurikulum Al-Qur’an dijadikan sebagai
rangkaian mata pelajaran jika praktekkan itu ujungnya pendidikan
Islam. Hal tersebut akan membuka peluang untuk mengembangkan
pemikiran, penalaran kemudian intelektual dikembangkan dalam Islam
hanya punya basic-nya basic Al-Qur’an. Dalam proses KBM
senantiasa mengaitkan teori dengan Al-Qur’an, bahkan Al-Qur’an
lebih awal muncul sebelum teori ditemukan.'® Khaidir Azwar
menggambarkan sistem kurikulum pendidikan Al-Qur’an bagi
mahasiswa sebagai terencana, namun kurang fleksibel untuk
mahasiswa dengan latar belakang pekerjaan, dan mengusulkan
pembelajaran berbasis modul online."’

Universitas PTIQ Jakarta merupakan institusi pendidikan tinggi
yang berfokus pada studi Al-Qur’an, dengan misi utama mencetak
generasi yang memiliki pemahaman mendalam tentang ilmu-ilmu Al-
Qur’an serta mampu mengaplikasikannya dalam kehidupan
bermasyarakat. Sebagai salah satu pusat pendidikan Al-Qur’an di

15 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

16 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

!7 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025.



108

Indonesia, keberadaan kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas
PTIQ tidak hanya berdampak pada mahasiswa dan akademisi, tetapi
juga terhadap lingkungan sekitar, baik dalam aspek sosial, budaya,
maupun keagamaan.

Penerapan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di Universitas PTIQ
menciptakan atmosfer akademik yang religius dan berorientasi pada
nilai-nilai Islam. Hal ini mendorong mahasiswa untuk mengamalkan
ilmu yang mereka peroleh dalam kehidupan sehari-hari, yang pada
akhirnya berkontribusi terhadap peningkatan moral dan spiritual
masyarakat sekitar. Keberadaan lulusan yang memiliki kompetensi
dalam ilmu Al-Qur’an juga berperan dalam menyebarkan dakwah, baik
melalui pendidikan formal maupun kegiatan keagamaan di lingkungan
sekitar kampus. Terdapat dampak tidak secara langsung ya tetapi cara
pandang misalnya bagaimana kurikulum ini sebenarnya mengelaborasi
Al-Qur’an sebagai, kan ada empat tuh di Al-Qur’an surat ke-10 ayat
57 Al-Qur’an sebagai mauidhoh (nasehat), sebagai syifa ma fi sudur
(obat di dalam dada), sebagai hudan dan rahmat (petunjuk dan kasih
sayang). Kalau ini dilihat dari cara pandang kurikulum misalnya Al-
Qur’an sebagai mau’idhah, sebagai pelajaran, jadi banyak pelajaran
yang itu bisa dijadikan sebagai acuan untuk kurikulum itu misalnya
bagaimana menciptakan peserta didik yang mempunyai etika,
mempunyai kecerdasan moralnya, dan bisa menjaga diri. Tapi tidak
secara langsung akan lahir orang-orang yang bisa memahami bahwa
ketika bicara pendidikan di dalam tubuh Islam punya konsep yang baku
yang ada dalam Al-Qur’an dan hadits. Sehingga justru yang tidak
secara langsung malah makin luas pengaruhnya.'

Menurut Rosyidi, peran dosen dalam menginternalisasikan Al-
Qur’an di ruang kelas adalah dengan memberikan tugas yang bernilai,
menanamkan norma dan pengetahuan yang luas, sehingga dapat
diimplementasikan pada diri mahasiswa dan menjadi contoh bagi
masyarakat."”

Pendidikan Al-Qur’an memiliki peran yang sangat penting dalam
membentuk karakter, moral, dan pemahaman keislaman mahasiswa.
Sebagai generasi penerus yang akan berkontribusi dalam berbagai
bidang kehidupan, mahasiswa perlu memiliki landasan spiritual yang
kuat agar dapat menghadapi tantangan zaman dengan nilai-nilai Islam
yang kokoh. Kurikulum pendidikan Al-Qur’an bagi mahasiswa, untuk
membangun mahasiswa yang berkarakter dan memiliki arah hidup

18 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

19 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025.



109

yang jelas apalagi diera digital ini, monetesisasi digital, jadi sangat
perlu. Jadi seolah ada kata pengikat yaitu Al-Qur’an itu sendiri
sehingga dapat membatasi dari melakukan hal yang tidak benar secra
etika ataupun syariat.?

Kecerdasan spiritual adalah kemampuan seseorang untuk
menjalani kehidupan dengan panduan nilai-nilai agama untuk
mendapatkan nilai hidup yang damai, bijaksana dan peduli. Walaupun
ada yang berpendapat bahwa kecerdasan spiritual tidak mesti berkaitan
dengan agama. Tapi saya sendiri lebih condong bahwa SQ seseorang
dipengaruhi oleh tingkat pemahaaman seseorang terhadap agamanya,
apapun agamanya.’!

Menurut Khaidir Azwar, kecerdasan spiritual adalah kemampuan
untuk menjalani kehidupan dengan nilai-nilai yang terilhami dari Al-
Qur’an. Ia juga berpendapat bahwa hal yang paling berpengaruh dalam
meningkatkan kecerdasan spiritual (SQ) adalah pemahaman dan
pengamalan nilai-nilai Al-Qur'an secara konsisten dalam kehidupan
sehari-hari.? Rosyidi berpendapat bahwa hal yang paling berpengaruh
dalam meningkatkan SQ adalah hati yang bersih, karena akan mudah
menerima pelajaran dan mauidhoh.?

Kecerdasan spiritual mengacu pada kemampuan seseorang dalam
memahami makna hidup, menanamkan nilai-nilai moral, serta
menjalani kehidupan dengan penuh kesadaran dan kebijaksanaan.
Kecerdasan ini membantu mahasiswa dalam mengambil keputusan
yang etis, mengatasi tantangan hidup dengan lebih baik, dan
membangun hubungan yang lebih harmonis dengan orang lain. Dengan
memiliki kecerdasan spiritual yang baik, mahasiswa dapat lebih mudah
mengembangkan karakter positif yang akan mendukung kesuksesan
mereka di berbagai bidang kehidupan. Pengembangan karakter
mahasiswa menjadi salah satu aspek penting yang mendukung
keberhasilan akademik dan profesional mereka di masa depan.
Karakter seperti integritas, empati, dan tanggung jawab sangat
diperlukan dalam kehidupan sosial dan profesional. Salah satu faktor
yang berperan dalam pembentukan karakter tersebut adalah kecerdasan
spiritual.

20 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

2l Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

22 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025

23 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025.



110

Dengan adanya kecerdasan spiritual memengaruhi hubungan
mahasiswa dengan orang lain, seperti teman, dosen, atau masyarakat.
Mabhasiswa lebih mudah menjalin hubungan yang harmonis dan damai
serta terhindar dari konflik yang serius. Masalah tentu ada ya, tapi bisa
mengatasi masalah dengan bijaksana dan mengedepankan kebaikan
bersama dan jangka Panjang.?* Khaidir Azwar mengamati bahwa
mahasiswa yang memiliki kecerdasan spiritual tinggi cenderung lebih
toleran dan mudah bekerja sama.”® Rosyidi berpendapat bahwa
kecerdasan spiritual memperkuat hubungan mahasiswa dengan orang
lain melalui pendekatan yang lebih bijaksana dan penuh empati.*

Kecerdasan ini membantu mahasiswa dalam mengambil
keputusan yang etis, mengatasi tantangan hidup dengan lebih baik, dan
membangun hubungan yang lebih harmonis dengan orang lain.
Mahasiswa menjadi lebih percaya diri dalam mengambil Keputusan,
lebih matang dalam memaknai hidup dan lebih bisa menghargai serta
menghormati orang lain.

Kecerdasan spiritual merupakan salah satu aspek penting dalam
kehidupan mahasiswa, terutama bagi mereka yang menempuh
pendidikan di lingkungan akademik berbasis keislaman seperti
Universitas PTIQ. Kecerdasan spiritual tidak hanya berperan dalam
pembentukan karakter individu, tetapi juga menjadi landasan dalam
pengambilan keputusan, pengelolaan emosi, serta peningkatan kualitas
hidup secara holistik. Oleh karena itu, diperlukan berbagai kegiatan
yang dapat membantu mahasiswa dalam meningkatkan kecerdasan
spiritual mereka, baik di rumah maupun di lingkungan kampus, seperti
halnya belajar agama, diskusi, berteman, motivasi dari dosen yang
punya SQ yang baik, dan ibadah terutama membaca Al-Qur’an dengan
maknanya dan giyamullail >’

Penerapan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ
Jakarta, jika dilakukan dengan pendekatan yang berkelanjutan dan
dimulai dari jenjang pendidikan sebelumnya, akan memberikan
kontribusi besar dalam membentuk mahasiswa yang tidak hanya cerdas
dalam hal ilmu pengetahuan, tetapi juga bijaksana dan berintegritas
dalam setiap aspek kehidupan mereka. Kecerdasan spiritual yang

24 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

25 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025.

26 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025.

27 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.



111

dibangun sejak dini akan meningkatkan kemampuan mahasiswa untuk
membuat keputusan yang baik, menjaga hubungan yang harmonis
dengan sesama, dan menghadapi tantangan hidup dengan sikap yang
penuh kesabaran dan kebijaksanaan.

Khaidir Azwar merasakan adanya peningkatan kecerdasan
spiritual pada mahasiswa melalui penerapan kurikulum pendidikan Al-
Qur'an, terutama dalam menghadapi stres dan mengelola hubungan
interpersonal.*®

Implementasi model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-
Qur’an di Universitas PTIQ Jakarta memiliki urgensi yang kuat dalam
mencetak sumber daya manusia yang unggul, berdaya saing, dan
memiliki kecerdasan spiritual yang mendalam. Kurikulum ini tidak
hanya bertujuan untuk memberikan pemahaman teoritis tentang Al-
Qur’an, tetapi juga mengintegrasikannya secara aplikatif dalam
kehidupan mahasiswa, sehingga nilai-nilai Qur’ani menjadi pedoman
hidup mereka.

Temuan dari wawancara dengan mahasiswa menegaskan bahwa
Kurikulum Berbasis Al-Qur’an memberikan manfaat signifikan, baik
pada aspek individu (peningkatan kecerdasan spiritual, perbaikan
akhlak, penguatan keimanan) maupun sosial (potensi membentuk
masyarakat yang lebih jujur, adil, dan berakhlak mulia). Tujuan utama
kurikulum ini adalah membentuk generasi yang tidak hanya cerdas
secara akademik, tetapi juga memiliki kecerdasan spiritual, berakhlak
mulia, serta mampu mengamalkan nilai-nilai Al-Qur’an dalam
kehidupan sehari-hari.

Kecerdasan spiritual dipandang sebagai elemen krusial yang
membantu mahasiswa memiliki ketenangan batin, kekuatan mental,
kemampuan mengambil keputusan etis, serta membangun hubungan
yang harmonis dengan sesama. Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di
PTIQ diyakini berkontribusi positif dalam mengembangkan karakter
mahasiswa, termasuk integritas, empati, dan tanggung jawab.

Meskipun demikian, tantangan dalam implementasi kurikulum
tetap ada, seperti perlunya fleksibilitas bagi mahasiswa dengan latar
belakang pekerjaan yang beragam dan upaya untuk memaksimalkan
integrasi aspek spiritual dalam tekanan akademik. Evaluasi kurikulum
diharapkan tidak hanya fokus pada hasil akademik, tetapi juga pada
pengamalan nyata nilai-nilai Al-Qur’an dalam kehidupan mahasiswa.

Secara keseluruhan, pengembangan Kurikulum Berbasis Al-
Qur’an di Universitas PTIQ Jakarta merupakan langkah strategis dalam

28 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025.



112

membentuk lulusan yang tidak hanya kompeten secara intelektual,
tetapi juga memiliki landasan spiritual yang kokoh, siap menghadapi
tantangan zaman dengan bijaksana dan berintegritas, serta
berkontribusi positif bagi masyarakat.

2. Strategi Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum Berbasis
Al-Qur’an

Pendidikan merupakan salah satu pilar utama dalam membangun
peradaban yang maju dan berkarakter. Dalam konteks pendidikan
Islam, Al-Qur’an menjadi sumber utama dalam membentuk kurikulum
yang berlandaskan nilai-nilai ketauhidan, akhlak, dan ilmu
pengetahuan. Oleh karena itu, pengembangan Kurikulum Berbasis Al-
Qur’an menjadi langkah strategis dalam menciptakan sistem
pendidikan yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga
aspek spiritual, moral, dan sosial.

Model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an bertujuan
untuk mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur’an dalam setiap aspek
pembelajaran, baik dalam struktur kurikulum, metode pengajaran,
maupun evaluasi pembelajaran. Dengan demikian, kurikulum yang
dihasilkan mampu mencetak peserta didik yang memiliki pemahaman
agama yang kuat, sikap yang berkarakter Islami, serta keterampilan
yang relevan dengan kebutuhan zaman.

Khaidir Azwar memahami konsep kurikulum pendidikan Al-
Qur’an sebagai upaya mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu
duniawi, meskipun implementasinya dinilai terkadang terlalu tekstual
dan kurang menggali aspek kontekstual nilai-nilai Al-Qur'an.?’ Rosyidi
memahami konsep kurikulum pendidikan Al-Qur’an sebagai integrasi
antara pembelajaran Al-Qur’an secara teoritis dan aplikatif, mencakup
pembelajaran tafsir tematik, penghafalan Al-Qur’an, dan kajian nilai-
nilai Qur’ani yang relevan dengan tantangan kehidupan.*

Perencanaan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ
dilakukan secara sistematis untuk memastikan keberhasilannya. Tahap
awal perencanaan dimulai dengan analisis kebutuhan. Pihak universitas
mengidentifikasi kemampuan dasar mahasiswa terkait Al-Qur’an,
seperti bacaan, hafalan, dan pemahaman. Selain itu, dilakukan survei
kepada mahasiswa untuk mengetahui tantangan utama yang mereka
hadapi dalam pembelajaran Al-Qur’an. Program pascasarjana
konsepnya adalah pendidikan berbasis Al-Qur’an, ada pembelajaran

2% Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025.

30 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025.



113

berbasis Al-Qur’an. layaknya sebuah pembelajaran itu diawali melihat
regulasi dan aturan yang ada lalu pijakan filosofis, psikologis,
kemudian ilmu pendidikan, nah itu dilihat untuk kajian-kajian pada
jenjang pascasarjana sebenarnya dipancing menemukan atau menalar
sesuatu untuk menemukan sesuatu. Maka ketika bicara Kurikulum
Berbasis Al-Qur’an itu adalah bagaimana menggali semua hal terkait
dengan embrio keilmuan yang ada dalam Al-Qur’an, karena Al-Qur’an
itu bukan buku induk tetapi dia embrio keilmuwan. Misalnya bicara
pendidikan, apa itu pendidikan, bicara tentang manusia, bicara tentang
materi, bicara tentang media, bicara tentang kurikulum itu model
bukan. Nah Berarti tahapannya dimulai dari memahami tentang
regulasi, memahami tentang filosofi, tentang psikologi dari sisi
pendidikan, kemudian diseminarkan dan jadi kurikulum.*!

Dalam konteks pendidikan tinggi, kurikulum Al-Qur’an harus
disusun secara sistematis agar dapat menyesuaikan dengan kebutuhan
akademik serta perkembangan zaman. Mahasiswa tidak hanya
diajarkan membaca dan menghafal Al-Qur’an, tetapi juga memahami
makna serta menerapkannya dalam disiplin ilmu yang mereka tekuni.
Hal ini bertujuan agar mahasiswa mampu mengintegrasikan nilai-nilai
Islam dalam berbagai bidang keilmuan, seperti sains, teknologi,
ekonomi, hukum, dan sosial. Kurikulum sudah cukup baik, para dosen
memotivasinya mahasiswa untuk mencantumkan rujukan Al-Qur’an
dalam setiap makalah, melihat problematika Pendidikan untuk
melahirkan generasi yang baik. Walaupun terkadang mahasiswa ada
yang belum mengarah ke sana atau tidak menemukan rujukan
makalahnya dari Al-Qur’an, ya tidak apa apa sih kan proses belajar.*

Hal tersebut juga dilakukan untuk memahami sejauh mana
mahasiswa telah memiliki keterampilan dasar dalam membaca,
memahami, dan menghafal Al-Qur'an sebelum mengikuti program
Kurikulum Berbasis Al-Qur'an. Selain itu, analisis ini juga mencakup
identifikasi tantangan utama yang dihadapi mahasiswa, seperti
kurangnya waktu untuk praktik atau kesulitan memahami makna ayat.

Salah satu hasil dari analisis kebutuhan adalah menyusun materi
dan metode yang sesuai dengan kondisi mahasiswa. Q.S Al-Asr
(103:1-3):

3! Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

32 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.



114

00 5

ol camball Lles Tk 5l N 0 24 4 Gl &) @ el
46 42 hais i

“Demi masa, sesungguhnya manusia benar-benar berada dalam
kerugian, kecuali orang-orang yang beriman dan beramal saleh serta
saling menasihati untuk kebenaran dan kesabaran.

Dalam perencanaan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an, dilakukan
evaluasi keterampilan dasar mahasiswa dalam membaca, menghafal,
dan memahami Al-Qur'an, serta tantangan yang mereka hadapi. Hasil
analisis ini digunakan untuk menyusun materi dan metode yang sesuai.
Surah Al-Asr mengingatkan pentingnya memanfaatkan waktu sebaik
mungkin, karena tanpa pemanfaatan waktu yang benar, manusia akan
mengalami kerugian. Oleh karena itu, kurikulum dirancang untuk
membantu mahasiswa mengoptimalkan waktu mereka dalam belajar
Al-Qur'an, memperkuat iman, amal saleh, serta saling mendukung
dalam menghadapi tantangan.

Penyusunan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an merupakan upaya
strategis dalam menghadirkan sistem pendidikan yang berlandaskan
nilai-nilai Islam. Kurikulum ini dirancang untuk menciptakan lulusan
yang tidak hanya memiliki kompetensi akademik, tetapi juga memiliki
karakter Islami yang kuat. Beberapa dasar atau pedoman yang
digunakan dalam penyusunan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an antara
lain: Nilai-nilai AI-Qur’an/keislaman, UU Sisdiknas no. 20 tahun 2023,
dan analisa kebutuhan mahasiswa/maysrakat dan tuntutan global.*?

Dosen sebagai pendidik dan fasilitator memiliki tanggung jawab
besar dalam menerjemahkan kurikulum ke dalam proses pembelajaran
yang efektif dan bermakna bagi mahasiswa. Peran dosen tidak hanya
sebatas menyampaikan materi, tetapi juga menciptakan lingkungan
belajar yang aktif, inovatif, dan sesuai dengan kebutuhan industri serta
perkembangan zaman. Dosen harus mampu mengadaptasi metode
pembelajaran, menggunakan teknologi, serta menerapkan pendekatan
berbasis proyek dan kolaboratif agar mahasiswa dapat
mengembangkan keterampilan berpikir kritis, kreatif, dan solutif.
Dosen adalah inspirator, walaupun terkadang ada dosen yang kaku
dalam pengajaran, tapi itu bisa jadi subjektif ya. Dosen juga menjadi
penengah jika ada diskusi yang melenceng atau perbedaan pendapat.

33 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.



115

Walaupun juga dijumpai ada dosen yang mengarahkan mahasiswa
condong ke pendapat dosen itu sendiri.>*

Dalam implementasi kurikulum, mahasiswa bukan hanya menjadi
penerima manfaat, tetapi juga memiliki peran aktif dalam mendukung
keberhasilan  penerapannya. Keterlibatan mahasiswa  dalam
implementasi kurikulum dapat diwujudkan melalui berbagai aspek,
seperti Keterlibatan mahasiswa dalam mendukung implementasi
kurikulum ini cukup baik, terlebih banyak mahasiswa yang berlatar
belakang pendidikan pesantren atau sekolah islam. Sehingga mereka
bisa menjadi warna bagi mahasiswa lain yang bukan berlatar belakang
Pendidikan.?’

Khaidir Azwar menjelaskan bahwa mahasiswa terlibat dalam
mendukung implementasi Kurikulum Berbasis Al-Qur'an dengan cara
aktif mengikuti kegiatan berbasis Al-Qur'an, mengaitkan tugas dan
diskusi dengan nilai-nilai Qur'ani, menjaga akhlak di dalam dan luar
kelas, serta berusaha mengamalkan ajaran Al-Qur'an dalam kehidupan
sehari-hari.’® Rosyidi menjelaskan bahwa mahasiswa mendukung
adanya kurikulum tersebut serta melaksanakannya dengan
menerapkannya di sekolah, madrasah, pesantren, atau paling tidak
menerapkannya dalam diri sendiri.*’

Universitas PTIQ Jakarta sebagai institusi yang berfokus pada
studi Al-Qur’an dan I[lmu Tafsir, memiliki tanggung jawab dalam
merancang kurikulum yang dapat menghasilkan lulusan yang tidak
hanya menguasai hafalan Al-Qur’an, tetapi juga memiliki wawasan
akademik dan profesional yang luas.

Pengorganisasian kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas
PTIQ menjadi aspek fundamental dalam menciptakan sistem
pembelajaran yang terstruktur, sistematis, dan sesuai dengan
kebutuhan zaman. Dimulai dari lembaga penjamin mutu (LPM),
lembaga keagamaan, kajian tafsir, pembinaan karakter dan keilmuan
salah satunya mahasiswa asrama untuk program S1.%® Kurikulum yang
dirancang harus mampu menyeimbangkan antara aspek tahfiz, tafsir,

34 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

35 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

36 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025.

37 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025.

38 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.



116

ilmu-ilmu keislaman, serta integrasi dengan ilmu pengetahuan modern
agar lulusan memiliki kompetensi yang relevan di berbagai bidang.

Strategi implementasi kurikulum pendidikan Al-Qur’an di
Universitas PTIQ menjadi aspek krusial dalam mencapai tujuan
tersebut. Kurikulum yang dirancang harus mampu mengakomodasi
berbagai aspek keilmuan Al-Qur’an, mulai dari tahfizh, qira’at, tafsir,
hingga penerapan ilmu Al-Qur’an dalam konteks sosial dan
profesional. Selain itu, strategi implementasi yang efektif diperlukan
agar kurikulum dapat berjalan secara optimal dan memberikan hasil
yang maksimal bagi mahasiswa. Adapus strategi implementasi
kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas PTIQ dengan Melalui
pendekatan pembelajaran aktiv dan kontektual ya, karena mereka kan
sudah mahasiswa pasca, kolaborasi, dan penggunaan teknologi.*’
Rosyidi menjelaskan bahwa sistem kurikulum pendidikan Al-Qur’an
bagi mahasiswa terstruktur dengan mata kuliah wajib, pembelajaran
praktis seperti tahfidz, dan evaluasi berkala melalui ujian dan tugas.

Berbagai tantangan dalam implementasi kurikulum pendidikan Al-
Qur’an di era modern, seperti perkembangan teknologi, perubahan
sosial, serta dinamika kebutuhan dunia kerja, menuntut adanya inovasi
dalam strategi pelaksanaan kurikulum. Oleh karena itu, Universitas
PTIQ harus memiliki strategi yang sistematis dan adaptif, sehingga
pendidikan Al-Qur’an tetap relevan dengan perkembangan zaman
tanpa menghilangkan esensi dan nilai-nilai fundamentalnya.

Evaluasi kurikulum menjadi langkah esensial untuk memastikan
bahwa proses pembelajaran berjalan efektif dan sesuai dengan tujuan
yang telah ditetapkan. Evaluasi secara khusus mungkin menjadi
pembahasan tersendiri ya oleh pada menejemen dan pemangku
kebijakan PTIQ. Seperti dalam Perlombaan MHQ, Asrama Mahasiswa,
kajian online gratis untuk para mahasiswa, dan lain-lain.** Rosyidi
menjelaskan bahwa evaluasi kurikulum di Universitas PTIQ dilakukan
melalui ujian, observasi praktik ibadah, dan survei kepuasan
mahasiswa terhadap metode pengajaran.*!

Kurikulum merupakan komponen fundamental dalam sistem
pendidikan yang menentukan arah dan tujuan pembelajaran. Sebagai
aktor utama dalam proses pendidikan tinggi, dosen memiliki peran
yang sangat penting dalam mengimplementasikan kurikulum di ruang

39 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

40 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025.

4l Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.



117

kelas. Implementasi kurikulum tidak hanya sebatas penyampaian
materi, tetapi juga mencakup bagaimana dosen merancang strategi
pembelajaran, menggunakan metode yang sesuai, serta melakukan
evaluasi yang efektif agar tujuan pembelajaran tercapai.

Dalam era pendidikan yang semakin dinamis, dosen dituntut untuk
tidak hanya menjadi pengajar, tetapi juga fasilitator, motivator, dan
inovator dalam pembelajaran. Hal ini sejalan dengan perkembangan
teknologi dan kebutuhan industri yang semakin kompleks, sehingga
dosen harus mampu menerapkan pendekatan yang adaptif dan berbasis
pada kebutuhan mahasiswa serta perkembangan ilmu pengetahuan.

Sebenarnya program ini yang terkait pembelajaran harus
mengaitkan dengan Al-Qur’an, harus berbasis Al-Qur’an dan hadis,
Semua hal yang menjadi stressing terkait dengan pembahasan apapun
itu itu ada semuanya ada dasarnya, membahas manajemen, bicara
filsafat, bicara psikologi bisa tentang tata kelola itu semua ada dalam
Al-Qur’an. Makanya ketika menulis tesis atau jurnal itu wajib harus
ada Al-Qur’annya. tapi kalau untuk mahasiswa sendiri apakah ada
kewajiban untuk menghafal ayat itu atau tidak, kalau di pascasarjana
tidak menghafal berbeda pada jenjang sarjana ada tugas menghafal. Di
pascasarjana lebih kepada pemahaman bagaimana ayat itu dilihat
dalam teks dan konteksnya di mana, menganalisa penafsirannya.*?

Selain itu, penerapan kurikulum di ruang kelas juga menghadapi
berbagai tantangan, seperti keterbatasan sumber daya, perbedaan
karakteristik mahasiswa, hingga perubahan kebijakan pendidikan. Oleh
karena itu, dosen perlu memiliki keterampilan pedagogik, kepekaan
terhadap kebutuhan mahasiswa, serta kemampuan untuk
mengintegrasikan teknologi dalam pembelajaran.

Dengan demikian, peran dosen dalam mengimplementasikan
kurikulum menjadi aspek krusial dalam menciptakan pembelajaran
yang efektif dan relevan. Keberhasilan implementasi kurikulum di
ruang kelas sangat bergantung pada komitmen, kreativitas, dan inovasi
yang diterapkan oleh dosen dalam proses pembelajaran.

Dalam rangka meningkatkan kualitas pembelajaran Al-Qur’an,
berbagai pelatihan khusus bagi dosen dan tenaga pendidik telah
dikembangkan. Secara spesifik tidak hanya eee selalu dalam beberapa
forum kan selalu di di apa namanya diinfokan eee bahwa karena kita
basis Islam maka semua hal terkait dengan pembelajaran harus eee
kebasican semua eee apa ada pijakannya Al-Qur’an gitu ya secara

42 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.



118

langsung eh tidak tapi eee dalam forum-forum pertemuan itu selalau
diungkapkan tentang PTIQ yang berbasis Al-Qur’an.*

Implementasi kurikulum yang efektif tidak hanya bergantung pada
institusi pendidikan dan tenaga pengajar, tetapi juga melibatkan
partisipasi aktif mahasiswa sebagai subjek utama dalam proses
pembelajaran. Mahasiswa memiliki peran penting dalam memastikan
kurikulum dapat diterapkan secara optimal sesuai dengan tujuan
pendidikan yang telah ditetapkan. Mahasiswa mendukung secara tidak
bisa melalui interaktif saat perkuliahan. Dan secara langsung bisa lewat
kotak saran, bicara langsung, dalam forum kuliah umum awal semester,
dan lewat pengisian kuesioner gform sebagai syarat untuk melihat hasil
nilai UAS.

Dengan memahami pentingnya peran mahasiswa dalam
implementasi kurikulum, diharapkan mereka dapat lebih proaktif
dalam menggali potensi diri, mengembangkan keterampilan, serta
berkontribusi dalam menciptakan sistem pendidikan yang lebih adaptif
dan relevan dengan tantangan zaman.

Universitas PTIQ Jakarta, sebagai lembaga pendidikan tinggi yang
berfokus pada studi Al-Qur'an, memiliki sejarah panjang dalam
pengembangan metode pembelajaran Al-Qur'an di Indonesia. Sejak
didirikan, universitas ini telah berkomitmen untuk melaksanakan Tri
Dharma Perguruan Tinggi, yang mencakup pendidikan, penelitian, dan
pengabdian kepada masyarakat, dengan penekanan khusus pada
pengajaran Al-Qur'an.

Salah satu program unggulan yang mencerminkan komitmen ini
adalah Praktik tahsinul Qiraah, munasabah ayat, dan pengkajian ayat-
ayat Al-Qur’an dalam mendukung sebuah teori atau solusi dari masalah
masyakarat.** Program ini dirancang untuk memberikan pengalaman
langsung kepada mahasiswa dalam mengajar Al-Qur'an di masyarakat.

Dengan berbagai inisiatif tersebut, Universitas PTIQ Jakarta terus
berupaya menjadi pionir dalam pembelajaran Al-Qur'an di Indonesia,
mengintegrasikan antara teori dan praktik, serta menjawab tantangan
pendidikan Al-Qur'an di era modern. Dalam proses pembelajaran,
universitas menerapkan metode yang mendorong partisipasi aktif
mahasiswa, Untuk mahassiswa pasca menggunukan metode daring ya,
alhamdulillah lancar dan tetap terjaga suasana belajarnya. Dan ini
justru membantu para mahasiswa yang bekerja atau tinggal di tempat
yang jauh.

43 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

44 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.



119

Menilai sejauh mana kurikulum dirancang sesuai dengan visi dan
misi universitas, serta relevansinya dengan perkembangan ilmu
pengetahuan dan kebutuhan masyarakat. Evaluasi terhadap kurikulum
ini menjadi aspek krusial untuk memastikan bahwa tujuan
pembelajaran tercapai dan kualitas pendidikan terus meningkat.
Universitas PTIQ Jakarta melaksanakan evaluasi kurikulum
pendidikan Al-Qur'an melalui dua mekanisme.

Pertama, Audit Mutu Internal (AMI). Proses ini dilakukan secara
berkala. AMI mencakup penilaian terhadap standar kompetensi
lulusan, proses pembelajaran, dan kinerja dosen. Kedua, Survei
Kepuasan Pengguna Lulusan. Universitas PTIQ mengadakan survei
terhadap pengguna lulusan, seperti institusi tempat alumni bekerja,
untuk mengumpulkan masukan mengenai kinerja dan kompetensi
lulusan. Informasi ini digunakan untuk menilai relevansi kurikulum
dengan kebutuhan pasar dan dunia kerja.*’

Proses evaluasi ini dilakukan secara berkala dan sistematis,
melibatkan berbagai pemangku kepentingan, termasuk dosen,
mahasiswa, dan tenaga kependidikan. Hasil dari evaluasi ini digunakan
sebagai dasar untuk perbaikan dan pengembangan kurikulum yang
berkelanjutan, sehingga Universitas PTIQ dapat terus menghasilkan
lulusan yang kompeten dan berakhlak mulia sesuai dengan nilai-nilai
Al-Qur'an. Terdapat tindak lanjut yang dilakukan di Universitas PTIQ
setelah evaluasi :

a. Revisi dan Pengembangan Kurikulum. Berdasarkan temuan dari
evaluasi, kurikulum diperbarui untuk memastikan kesesuaiannya
dengan perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan kebutuhan
masyarakat. Proses ini melibatkan penyesuaian materi ajar, metode
pengajaran, dan penilaian. ushuluddin.ptiq.ac.id

b. Peningkatan Kualitas Pembelajaran. Universitas berkomitmen
untuk meningkatkan kualitas layanan akademik dan kinerja dosen
melalui pelatihan, workshop, dan seminar. Tujuannya adalah untuk
meningkatkan kepuasan mahasiswa dan efektivitas proses
pembelajaran.*® Khaidir Azwar mengamati bahwa tindak lanjut
setelah evaluasi kurikulum di PTIQ cenderung parsial dan belum
menyentuh metode pembelajaran yang lebih kreatif.*’

45 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

46 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

47 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.



120

Pendidikan tinggi memiliki peran penting dalam mencetak sumber
daya manusia yang berkualitas. Salah satu faktor yang berkontribusi
dalam peningkatan kualitas pendidikan adalah adanya umpan balik
(feedback) dari mahasiswa. Feedback mahasiswa merupakan bentuk
evaluasi terhadap proses pembelajaran, metode pengajaran dosen, serta
lingkungan akademik yang dapat memberikan wawasan bagi institusi
untuk melakukan perbaikan dan inovasi. Feedback mahasiswa menjadi
salah satu unsur evaluasi yaitu pada survey kepuasan pengguna
lulusan.*® Sedangkan, Mahasiswa juga dilibatkan adalah evaluasi ini
ya, baik melalui forum, saat KBM berlangsung atau melalui isian
google form di semester ketiga, yaitu sebagai syarat siswa dapat
melihat nilai akhir semesternya.*’

Implementasi kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas
PTIQ (Perguruan Tinggi Ilmu Al-Qur’an) memiliki peran penting
dalam mencetak lulusan yang unggul dalam bidang ilmu Al-Qur’an,
baik dari aspek tahfiz, tafsir, gira’at, maupun kajian akademis lainnya.
Namun, dalam pelaksanaannya, terdapat berbagai hambatan yang
dapat mempengaruhi efektivitas dan keberhasilan implementasi
kurikulum tersebut. Seperti halnya, ada beberapa teman dosen yang
background-nya bukan agama sehingga mereka agak kesulitan ketika
harus membahas dari pendekatan al AAI-Qur’an, hanya itu saja. tapi
secara umum insya Allah bisa dan sudah paham.’® Sedangkan
hambatan yang di alami oleh mahasiswa dalam implementasi
kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas PTIQ, Hambatannya
ketika pembelajaran dilaksanakan secara daring, terkadang ganngguan
jaringan internet dan semisalnya. Cara mengatasinya meningkatkan
kuwalitas internetnya. Hambatan lain paling dirasakan dari mahasiswa
yang berlatar belakang keislaman atau penguasaan Bahasa Arab.
Karena sangat penting bisa berbahasa Arab agar ayat Al-Qur’an yang
dibacakan dosen dapat ditangkap pesannya.>!

Hambatan-hambatan ini perlu diatasi dengan strategi yang tepat,
Kalau contoh misalnya di pascasarjana ini, ada mata kuliah Al-Qur’an
dan Sains, misal mata kuliah tentang keislaman dari sisi antropologi
nah biasanya ada pendampingnya. Misal dosen dari ITB/UNPAD/IPB

48 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

49 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

50 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

5! Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.



121

mereka menguasai dalam ilmu tentang astronomi, nanti kami
mendampingi karena beliau mereka basis ilmu terapan sehingga untuk
transfer ke mahasiswa tidak terjadi mispengetahuan maka ada
pendampingan. Saya sebutkan dosen S3 ada Prof Muji dari LIPI
sekarang BRIN perlu pendampingan khusus. Saya ikut membuka
kemudian mempersilakan, ketika ada pertanyaan yang terkait dengan
tafsir nanti saya yang membantu menjawab.’> Dan, mungkin kampus
perlu menjalin kerja sama dengan dunia kerja, dengan komunitas
keilmuan, dan bisa juga dengan memperkuat motivasi dengan
memberikan penghargaan bagi mahasiswa berprestasi.>

Implementasi model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-
Qur’an di Universitas PTIQ Jakarta menunjukkan upaya sistematis
dalam mengintegrasikan nilai-nilai Qur’ani ke dalam pendidikan tinggi
Islam. Strategi pelaksanaannya melibatkan beberapa tahapan kunci,
dimulai dari analisis kebutuhan mahasiswa terkait pemahaman dan
tantangan dalam mempelajari Al-Qur’an. Perencanaan kurikulum
didasarkan pada nilai-nilai Islam, regulasi pendidikan nasional, serta
kebutuhan mahasiswa dan tuntutan global. Hal ini sejalan dengan teori
Instructional Design menurut Dick dan Carey, yang menekankan
bahwa perencanaan pendidikan harus melalui analisis kebutuhan,
penentuan tujuan, pengembangan instrumen evaluasi, strategi
pengajaran, serta pengorganisasian dan implementasi program.
Analisis kebutuhan dalam konteks ini terlihat dari upaya universitas
dalam mengidentifikasi kemampuan dasar mahasiswa dalam
membaca, menghafal, dan memahami Al-Qur’an serta survei tantangan
yang mereka hadapi.>*

Temuan wawancara dengan mahasiswa memberikan perspektif
penting mengenai implementasi kurikulum. Keduanya sepakat bahwa
Kurikulum Berbasis Al-Qur’an bertujuan untuk mengintegrasikan ilmu
agama dan duniawi serta membentuk mahasiswa yang tidak hanya
cerdas secara akademik tetapi juga memiliki kecerdasan spiritual dan
berakhlak mulia. Dosen memainkan peran krusial dalam
menginternalisasikan nilai-nilai Al-Qur’an di ruang kelas melalui
pengaitan materi dengan ayat Al-Qur’an dan pemberian contoh
perilaku sesuai nilai Qur’ani. Mahasiswa juga terlibat aktif dalam
mendukung implementasi kurikulum melalui partisipasi dalam

52 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

53 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

4 Dick, W., dan Carey, L., The Systematic Design of Instruction, New York: Harper
Collins College Publishers, 1996, hal. 17.



122

kegiatan berbasis Al-Qur’an dan pengamalan nilai-nilai Qur’ani dalam
kehidupan sehari-hari.

Evaluasi kurikulum di Universitas PTIQ dilakukan melalui ujian,
observasi praktik ibadah, dan survei kepuasan mahasiswa. Namun,
terdapat pandangan dari mahasiswa bahwa evaluasi lebih fokus pada
hasil akademik dan kurang memperhatikan aspek pengamalan nyata.
Tindak lanjut setelah evaluasi dinilai cenderung parsial dan perlu
menyentuh metode pembelajaran yang lebih kreatif serta
memperhatikan ~ feedback dari mahasiswa.Hambatan  dalam
implementasi kurikulum meliputi perbedaan kemampuan mahasiswa,
keterbatasan waktu, dan metode pembelajaran yang kurang variatif.
Universitas PTIQ berupaya mengatasi hambatan ini melalui program
pendampingan khusus.

Secara keseluruhan, strategi pelaksanaan model pengembangan
Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di Universitas PTIQ melibatkan
perencanaan yang sistematis, peran aktif dosen dan mahasiswa, serta
evaluasi yang berkelanjutan. Meskipun demikian, perlu adanya
peningkatan dalam fleksibilitas kurikulum, metode evaluasi yang lebih
komprehensif, dan respons terhadap feedback mahasiswa untuk
mengoptimalkan implementasi kurikulum dan mencapai tujuannya
dalam mencetak lulusan yang unggul secara akademik dan spiritual.

. Peningkatan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa Pascasarjana

Melalui Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an Di
Universitas PTIQ Jakarta

Di era modern, pendidikan tinggi tidak hanya dituntut untuk
menghasilkan lulusan yang cerdas secara intelektual, tetapi juga
memiliki kecerdasan spiritual yang tinggi. Kecerdasan spiritual (SQ)
menjadi landasan moral dan etika yang kuat, membantu individu dalam
menemukan makna hidup, dan meningkatkan kemampuan dalam
menghadapi tantangan.

Al-Qur'an sebagai kitab suci umat Islam, mengandung nilai-nilai
universal yang dapat menjadi pedoman dalam pengembangan
kecerdasan spiritual. Nilai-nilai tersebut meliputi keimanan,
ketakwaan, akhlak mulia, dan hubungan harmonis dengan sesama dan
alam semesta. Sebagai lembaga pendidikan tinggi Islam, Universitas
PTIQ Jakarta memiliki potensi besar dalam mengembangkan
Kurikulum Berbasis Al-Qur'an untuk meningkatkan kecerdasan
spiritual mahasiswa pascasarjana.

Di tengah kompleksitas tantangan era modern, kebutuhan akan
lulusan perguruan tinggi yang tidak hanya cerdas secara intelektual,
tetapi juga memiliki kecerdasan spiritual (SQ) yang kuat, semakin



123

mendesak. Universitas PTIQ Jakarta, sebagai institusi pendidikan
tinggi Islam, memiliki posisi strategis untuk menjawab tantangan ini
melalui pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an yang bertujuan
meningkatkan SQ mahasiswa pascasarjana.

Dr. Zain Sarnoto mendefinisikan SQ sebagai kemampuan
seseorang untuk memahami makna dan tujuan hidup yang lebih tinggi
dan bermanfaat bagi sekitarnya, mencakup nilai-nilai seperti kasih
sayang, perdamaian, ketenangan, dan kebijaksanaan. °>> Sementara itu,
Ibnu Hibban menegaskan bahwa SQ berperan penting dalam
pembentukan karakter dan penentuan arah hidup yang bermakna.>®

Dr. Zain Sarnoto mendefinisikan SQ sebagai kemampuan
seseorang untuk memahami makna dan tujuan hidup yang lebih tinggi
dan bermanfaat bagi sekitarnya. °’ Sementara itu, Ibnu Hibban
menyebutkan  bahwa kecerdasan spiritual (SQ) dalam konteks
kurikulum pendidikan Al-Qur'an di Universitas PTIQ adalah
kemampuan individu untuk Membangun karakter yang kuat dan
memiliki arah hidup yang jelas.’® Khaidir Azwar memahami
kecerdasan spiritual sebagai kemampuan untuk menjalani kehidupan
dengan nilai-nilai yang terilhami dari Al-Qur’an.”® Senada dengan hal
ini, Rosyidi, seorang mahasiswa pascasarjana PTIQ, memahami
implementasi kurikulum pendidikan Al-Qur’an sebagai integrasi
pembelajaran Al-Qur’an secara teoritis dan aplikatif, mencakup tafsir
tematik, hafalan, dan kajian nilai-nilai Qur’ani yang relevan dengan
kehidupan.®

Kurikulum  Berbasis  Al-Qur'an di  Universitas  PTIQ
diimplementasikan melalui berbagai cara:

a. Integrasi Nilai Al-Qur'an dalam Mata Kuliah
Integrasi nilai-nilai Al-Qur'an ke dalam hampir semua mata
kuliah di Universitas PTIQ Jakarta merupakan strategi kunci dalam
pengembangan kecerdasan spiritual (SQ) mahasiswa pascasarjana.

55 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

56 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

57 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

8 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

9 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 17 Februari 2025.

60 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 21 Februari 2025.



124

Pendekatan ini tidak hanya memperkaya pemahaman akademis,
tetapi juga menanamkan landasan moral dan etika yang kuat,

Dr. Zain Sarnoto menyatakan bahwa dosen mengaitkan
pembelajaran dengan Al-Qur'an dan Hadis dalam semua mata
kuliah. Integrasi nilai Al-Qur'an dalam hampir semua mata kuliah.
Mata kuliah seperti Tafsir pendidikan, ulumul Al-Qur’an, Pemikiran
Islam, Sejarah Islam.®! Sementara itu, Ibnu Hibban menyaakan
bahwa Kurikulum Berbasis penguatan kompetensi Al-Qur'an
sebagai pijakan ilmu pengetahuan. Dosen mendorong rujukan Al-
Qur'an dalam makalah, fokus pada generasi yang baik Kurikulum
menghasilkan kesadaran spiritual, pribadi bijaksana, berintegritas,
dan memiliki tujuan hidup Kegiatan meliputi Ulumul Al-Qur’an,
tafsir, kajian keislaman, dan studi kasus berbasis Qur'ani.
Mahasiswa lebih rajin membaca Al-Qur'an dan mengambil
keputusan berdasarkan nilai-nilainya.®> Rosyidi menambahkan
bahwa dosen berperan memberikan tugas yang bernilai,
berlandaskan norma dan pengetahuan luas, sehingga mahasiswa
diharapkan dapat mengimplementasikannya pada diri sendiri dan
menjadi contoh bagi masyarakat.®’

b. Praktik Pembelajaran Al-Qur'an

Praktik pembelajaran Al-Qur'an di tingkat pascasarjana, seperti
yang diterapkan di Universitas PTIQ, tidak hanya berfokus pada
aspek pembacaan dan pemahaman tekstual, tetapi juga pada aplikasi
nilai-nilai Al-Qur'an dalam konteks akademik dan sosial. Dengan
demikian, praktik pembelajaran Al-Qur'an yang mencakup tahsinul
giraah, munasabah ayat, dan pengkajian ayat-ayat Al-Qur'an untuk
mendukung teori atau solusi masalah masyarakat, merupakan
pendekatan yang holistik dan relevan dalam pendidikan tinggi
Islam.

Dr. Zain Sarnoto, menegaskan adanya praktik tahsinul giraah,
munasabah ayat, dan pengkajian Al-Qur'an.®*Sementara itu, Ibnu
Hibban menyatakan bahwa Sementara itu, Ibnu Hibban menyatakan
bahwa proses pembelajaran Al-Qur'an adalah proses belajar,
meskipun tidak semua mahasiswa langsung menemukan rujukan Al-

61 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

62 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

%3 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025.

64 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.



125

Qur'an dalam makalah. Hambatan muncul bagi mahasiswa dengan
latar belakang keislaman atau penguasaan bahasa Arab yang kurang,
karena pemahaman ayat Al-Qur'an membutuhkan kemampuan
bahasa Arab. Dosen mendorong introspeksi dan pengukuran segala
sesuatu dengan Al-Qur'an, serta pembiasaan membaca Al-Qur'an.
Aktivitas seperti Ulumul Al-Qur’an, tafsir pendidikan, kajian
keislaman, dan studi kasus berbasis Qur’ani mendukung praktik
pembelajaran Al-Qur'an.®> Khaidir Azwar menjelaskan bahwa
mahasiswa terlibat dalam mendukung implementasi Kurikulum
Berbasis Al-Qur'an dengan cara aktif mengikuti kegiatan berbasis
Al-Qur'an, mengaitkan tugas dan diskusi dengan nilai-nilai Qur'ani,
menjaga akhlak di dalam dan luar kelas, serta berusaha
mengamalkan ajaran Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-hari.*
c. Lingkungan Kampus yang Mendukung

Lingkungan kampus mendukung dengan halagah Al-Qur'an,
shalat berjamaah, dan kajian keislaman. Dimulai dari lembaga
penjamin mutu (LPM), lembaga keagamaan, kajian tafsir,
pembinaan karakter dan keilmuan salah satunya mahasiswa asrama
untuk program S1.°7 Keterlibatan mahasiswa dalam mendukung
implementasi kurikulum ini cukup baik, terlebih banyak mahasiswa
yang berlatar belakang pendidikan pesantren atau sekolah Islam.
Sehingga mereka bisa menjadi warna bagi mahasiswa lain yang
bukan berlatar belakang pendidikan tersebut.

Kurikulum ini berbasis Al-Qur’an, mengintegrasikan nilai
keislaman, pembinaan karakter, budaya akademik yang Islami,
Ramadhan full libur agar bisa ibadah atau bertugas menjadi imam,
lingkungan Islami, keteladanan dosen, mentoring, dan sebagainya.
Evaluasi secara khusus mungkin menjadi pembahasan tersendiri
oleh manajemen dan pemangku kebijakan PTIQ. Contohnya, dalam
perlombaan MHQ, Asrama Mahasiswa, kajian online gratis untuk
para mahasiswa, dan lain-lain.®® Khaidir Azwar menilai bahwa
lingkungan PTIQ mendukung pengembangan kecerdasan spiritual,

65 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

% Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025.

67 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

%8 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.



126

tetapi fasilitas seperti ruang diskusi atau tempat ibadah perlu
ditingkatkan.®
d. Kegiatan Khusus Pengembangan SQ

Kegiatan seperti Ulumul Al-Qur’an, tafsir Pendidikan, kajian
keislaman, Ilmu syariat, pertemanan dengan ulama dan orang shalih,
kajian tematik, halagah, dan studi kasus berbasis Qur’ani secara
khusus bertujuan untuk mengembangkan kecerdasan spiritual
mahasiswa. Dengan demikian, kegiatan-kegiatan tersebut secara
efektif berkontribusi pada pengembangan kecerdasan spiritual
mahasiswa, yang pada gilirannya akan membantu mereka untuk
menjadi individu yang lebih baik dan memberikan kontribusi positif
bagi masyarakat.

Zain Sarnoto mengungkapkan bahwa terdapat banyak program,
terutama untuk mahasiswa jenjang strata 1. Adapun untuk program
pascasarjana terdapat program seperti kajian tafsir bulanan, kuliah
terbuka, seminar dan yang semisal. Tafsir pendidikan, ulumul Al-
Qur’an, Pemikiran Islam, Sejarah Islam, dan hampir di semua mata
kuliah karena yang menjadi basic kurikulumnya adalah Al-Qur’an.”
Menurut Ibnu Hibban, pengembangan kecerdasan spiritual (SQ)
mahasiswa dapat dicapai melalui berbagai kegiatan, antara lain:
Ulumul Al-Qur’an, tafsir pendidikan, kajian keislaman, ilmu syariat,
pertemanan dengan ulama dan orang shalih, kajian tematik, halagah,
dan studi kasus berbasis Qur’ani. Selain itu, belajar agama, diskusi,
berteman, serta motivasi dari dosen yang memiliki SQ yang baik,
dan  ibadah  khususnya (membaca  Al-Qur’an  dengan
pemahamannya, qiyamullail, dan lain-lain) juga sangat
berpengaruh.’!

Dosen memainkan peran penting dalam mengingatkan dan
mendorong mahasiswa untuk menjadi agen perubahan, tidak hanya
dalam lingkup keluarga, lingkungan kerja, atau masyarakat, tetapi juga
dalam hal spiritualitas. Mereka didorong untuk terus memperbaiki diri
dan mengajak orang-orang di sekitar untuk meningkatkan literasi,
terutama dalam membaca dan memahami Al-Qur’an.”?

%9 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025.

70 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

"l Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

2 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.



127

Dosen berperan sebagai inspirator dan penengah dalam diskusi,
serta membantu mahasiswa mengaplikasikan nilai-nilai spiritual dalam
kehidupan sehari-hari. Mereka memotivasi mahasiswa untuk lebih
introspektif dan memperkuat hubungan spiritual mereka dengan Tuhan
dan sesama. Mahasiswa, terutama yang berlatar belakang pendidikan
pesantren atau sekolah Islam, memiliki keterlibatan yang baik dalam
mendukung implementasi kurikulum ini. Dosen memainkan peran
krusial sebagai inspirator dan penengah dalam diskusi, serta membantu
mahasiswa mengaplikasikan nilai-nilai spiritual dalam kehidupan
sehari-hari. Mereka memotivasi mahasiswa untuk introspeksi dan
memperkuat hubungan spiritual dengan Tuhan dan sesama. Rosyidi
menyoroti kegiatan seperti membaca Al-Qur’an atau buku keislaman,
dzikir, dan berdoa sebagai kegiatan yang meningkatkan kecerdasan
spiritual.”

Dalam konteks ini, Dr. Zain Sarnoto menekankan implementasi
konkret, di mana dosen mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur’an dan
Hadis ke dalam materi perkuliahan, menunjukkan relevansi ajaran
Islam dalam berbagai disiplin ilmu, dan memastikan diskusi tetap
dalam kerangka nilai Islam. Beliau juga memberikan contoh praktis
penerapan nilai-nilai Al-Qur’an, menghubungkan kegiatan belajar
dengan ibadah, dan memberikan contoh nyata dari ayat Al-Qur’an.
Selain itu, beliau mengingatkan mahasiswa tentang peran mereka
sebagai agen perubahan.’

Sementara itu, Ibnu Hibban menckankan bahwa dosen harus
menjadi  inspirator yang menanamkan nilai-nilai  spiritual,
mengingatkan potensi bias dosen, dan mendorong mahasiswa untuk
menjadi teladan dalam mengaplikasikan nilai-nilai spiritual, terutama
dalam literasi Al-Qur’an. Ibnu Hibban juga menekankan pentingnya
introspeksi dan pengukuran segala sesuatu dengan Al-Qur’an.
Keduanya sepakat bahwa mahasiswa, terutama yang berlatar belakang
pendidikan pesantren atau sekolah Islam, memiliki keterlibatan yang
baik dan peran penting dalam menciptakan lingkungan yang
mendukung pengembangan kecerdasan spiritual.” Dr. Zain Sarnoto
menambahkan bahwa keterlibatan aktif mahasiswa dalam perkuliahan,

3 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025.

74 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

5 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.



128

umpan balik, pengaruh positif lingkungan pertemanan, serta etika dan
sopan santun mencerminkan kualitas kecerdasan spiritual mereka.”®

Penerapan kurikulum pendidikan Al-Qur'an menghasilkan
perubahan perilaku positif pada mahasiswa, yang terlihat dari
peningkatan etika dan sopan santun dalam interaksi sehari-hari di
kampus, termasuk cara berpakaian dan berinteraksi dengan dosen serta
teman. Pemahaman agama mahasiswa juga meningkat seiring
berjalannya waktu, memperkuat keimanan mereka. Kecerdasan
spiritual (SQ) memengaruhi hubungan mahasiswa dengan orang lain,
membuat mereka lebih mudah menjalin hubungan harmonis, peka
terhadap kebutuhan orang lain, dan bijaksana dalam menyelesaikan
konflik. Peningkatan SQ mahasiswa dicapai melalui kegiatan seperti
rajin membaca Al-Qur'an, beribadah, dan menjalin silaturahim, serta
motivasi belajar yang dikaitkan dengan nilai ibadah. SQ juga
berkontribusi pada pengambilan keputusan yang lebih bijaksana,
peningkatan tanggung jawab, serta menghasilkan ketenangan dan
kebijaksanaan.”’

Khaidir Azwar mengamati bahwa mahasiswa merasakan
peningkatan dalam menghadapi stres dan mengelola hubungan
interpersonal melalui penerapan kurikulum pendidikan Al-Qur'an.
Beliau juga melihat adanya perubahan perilaku positif seperti
mahasiswa yang lebih aktif dalam kegiatan sosial dan dakwah.”®
Rosyidi juga merasakan manfaat kurikulum dalam mengembangkan
intelektual, karakter, wawasan luas, dan mengenalkan ajaran Islam. la
menilai manfaat kurikulum lebih besar pada aspek individu (spiritual)
sebagai dasar membangun hubungan sosial yang baik.”

Kurikulum Al-Qur'an sangat penting untuk membangun
mahasiswa yang berkarakter dan memiliki arah hidup yang jelas,
dengan Al-Qur'an sebagai pengikat yang membatasi perilaku tidak etis
atau tidak sesuai syariat. Agama pada dasarnya membentuk karakter
seseorang menjadi baik, empati, dan bertanggung jawab. Mahasiswa
menjadi lebih rajin membaca dan mempelajari Al-Qur'an, serta
mengambil keputusan berdasarkan nilai-nilai Al-Qur'an seperti
keadilan, kemaslahatan, dan toleransi. Kecerdasan spiritual

76 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

7 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

8 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025.

7 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 21 Februari 2025.



129

berkontribusi pada hubungan yang lebih harmonis dan damai, serta
kemampuan mengatasi masalah dengan bijaksana dan mengedepankan
kebaikan bersama. Mahasiswa merasa lebih siap menjalani kehidupan,
pekerjaan, dan tekanan, serta lebih percaya diri dalam mengambil
keputusan, lebih matang dalam memaknai hidup, dan lebih bisa
menghargai serta menghormati orang lain. Mereka menjadi lebih bijak
dan tenang dalam menyikapi kehidupan, serta mengedepankan
kebaikan dalam konflik. Selain itu, kurikulum membuka pandangan
akan pentingnya menempatkan sesuatu sesuai dengan fungsinya atau
ahlinya.®

Tantangan utama dalam implementasi kurikulum ini meliputi
gangguan jaringan internet saat pembelajaran daring, terutama bagi
mahasiswa pascasarjana. Selain itu, perbedaan latar belakang
keislaman mahasiswa dan dosen juga menjadi hambatan, di mana
beberapa dosen yang tidak memiliki latar belakang agama mengalami
kesulitan dalam mengaitkan materi dengan Al-Qur'an. Universitas
PTIQ mengatasi hambatan ini dengan berupaya meningkatkan kualitas
infrastruktur internet, menjalin kerja sama dengan pakar dari berbagai
disiplin ilmu untuk mendampingi dosen yang memiliki latar belakang
non-agama, memberikan pendampingan kepada dosen, dan
menciptakan lingkungan yang positif di mana mahasiswa dengan latar
belakang keagamaan yang kuat dapat memberikan pengaruh positif
kepada mahasiswa lain.®!

Khaidir Azwar mengidentifikasi beberapa hambatan dalam
implementasi kurikulum pendidikan Al-Qur’an di PTIQ, seperti
perbedaan kemampuan mahasiswa, keterbatasan waktu, dan metode
pembelajaran yang kurang variatif. Beliau juga menyoroti sistem
kurikulum yang kurang fleksibel bagi mahasiswa dengan latar
belakang pekerjaan dan mengusulkan pembelajaran berbasis modul
online. Universitas PTIQ, menurut Rosyidi, mengatasi hambatan
dengan menyediakan program pendampingan khusus seperti kelas
tambahan dan mentoring.®’

Ibnu Hibban juga menyoroti gangguan jaringan internet saat
pembelajaran daring sebagai tantangan signifikan. Selain itu,

80 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

81 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

82 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 17 Februari 2025.

8 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 21 Februari 2025.



130

perbedaan latar belakang keislaman mahasiswa, terutama dalam
penguasaan bahasa Arab, menjadi hambatan karena kemampuan
berbahasa Arab sangat penting untuk memahami ayat-ayat Al-Qur'an
yang dibacakan dosen. Upaya penanganan yang diusulkan meliputi
peningkatan kualitas internet, menjalin kerja sama dengan dunia kerja
dan komunitas keilmuan, serta memberikan penghargaan bagi
mahasiswa berprestasi untuk memperkuat motivasi.®* Khaidir Azwar
menambahkan bahwa Universitas PTIQ mengatasi hambatan dengan
mendorong mahasiswa pascasarjana untuk belajar mandiri dan
menggali informasi dari berbagai sumber.*®

Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas
PTIQ Jakarta secara signifikan berkontribusi pada peningkatan
kecerdasan spiritual (SQ) mahasiswa pascasarjana. Implementasi
kurikulum ini melalui integrasi nilai Al-Qur'an dalam mata kuliah,
praktik pembelajaran Al-Qur'an, lingkungan kampus yang mendukung,
dan kegiatan khusus pengembangan SQ, terbukti efektif dalam
menanamkan landasan moral dan etika yang kuat.

Pandangan dari Dr. Zain Sarnoto, Ibnu Hibban, Khaidir Azwar,
dan Rosyidi menunjukkan adanya kesamaan pemahaman mengenai
konsep SQ dan pentingnya Al-Qur'an sebagai pedoman. Integrasi nilai-
nilai Al-Qur'an dalam perkuliahan dan penugasan, praktik pembacaan
dan pemahaman Al-Qur'an, serta lingkungan kampus yang Islami,
berperan penting dalam membentuk karakter dan meningkatkan
pemahaman agama mahasiswa

Kegiatan-kegiatan khusus seperti kajian, halagah, dan studi kasus
berbasis Qur'ani secara langsung mengembangkan SQ mahasiswa.
Dosen memiliki peran sentral sebagai inspirator dan fasilitator dalam
menginternalisasikan  nilai-nilai  Al-Qur'an. Keterlibatan  aktif
mahasiswa, terutama yang memiliki latar belakang pendidikan Islam,
turut mendukung keberhasilan implementasi kurikulum ini.

Penerapan  Kurikulum Berbasis Al-Qur'an menghasilkan
perubahan perilaku positif pada mahasiswa, termasuk peningkatan
etika, sopan santun, kemampuan menjalin hubungan harmonis, dan
kebijaksanaan dalam menghadapi masalah. Mahasiswa menjadi lebih
rajin membaca dan mengamalkan Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-
hari, serta lebih tenang dan bertanggung jawab.

Meskipun terdapat tantangan seperti kendala jaringan internet dan
perbedaan latar belakang mahasiswa, Universitas PTIQ berupaya

84 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

85 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 17 Februari 2025.



131

mengatasi hambatan tersebut melalui peningkatan infrastruktur,
pendampingan dosen, dan penciptaan lingkungan yang kondusif.
Evaluasi dan tindak lanjut yang melibatkan feedback mahasiswa terus
dilakukan untuk penyempurnaan kurikulum.

Secara keseluruhan, pengembangan Kurikulum Berbasis Al-
Qur'an di Universitas PTIQ Jakarta terbukti menjadi langkah strategis
dalam meningkatkan kecerdasan spiritual mahasiswa pascasarjana,
membekali mereka tidak hanya dengan kecerdasan intelektual tetapi
juga landasan spiritual yang kokoh untuk menjalani kehidupan yang
bermakna dan memberikan kontribusi positif kepada masyarakat.

C. Pembahasan Hasil Penelitian
1. Urgensi Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum Berbasis
Al-Qur’an dalam Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Di

Universitas PTIQ Jakarta

Pendidikan memiliki peran strategis dalam membentuk individu
yang berintegritas, memiliki wawasan luas, dan berakhlak mulia.
Dalam konteks pendidikan Islam, kecerdasan spiritual menjadi aspek
yang sangat penting untuk dikembangkan, karena berperan dalam
membentuk karakter mahasiswa agar memiliki kesadaran tinggi
terhadap nilai-nilai ketuhanan dan moralitas dalam kehidupan sehari-
hari. Universitas PTIQ Jakarta, sebagai institusi pendidikan tinggi yang
berorientasi pada pengkajian dan penghafalan Al-Qur'an, memiliki
tanggung jawab untuk merancang kurikulum yang mampu
mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur'an dalam seluruh aspek
pembelajaran. Oleh karena itu, pelaksanaan model pengembangan
Kurikulum Berbasis Al-Qur'an menjadi suatu urgensi dalam
meningkatkan kecerdasan spiritual mahasiswa.

Universitas PTIQ Jakarta merupakan institusi pendidikan tinggi
pertama di dunia yang secara khusus berfokus pada penghafalan dan
pengkajian Al-Qur'an. Pendirian universitas ini dilatarbelakangi oleh
keprihatinan terhadap semakin berkurangnya jumlah ulama ahli Al-
Qur'an di Indonesia. Padahal, kebutuhan masyarakat terhadap ulama
yang memiliki kompetensi dalam bidang Al-Qur'an semakin
mendesak, terutama setelah Musabaqah Tilawatil Qur'an (MTQ)
Nasional pertama yang diselenggarakan di Makassar pada tahun 1968
menjadi agenda rutin di Indonesia.

Sebagai pelopor dalam pendidikan Al-Qur'an, Universitas PTIQ
Jakarta tidak hanya berfungsi sebagai pusat penghatalan dan studi Al-
Qur'an, tetapi juga menjadi rujukan bagi berbagai institusi pendidikan
Islam di dunia. Keberadaan universitas ini bahkan menginspirasi
Universitas Islam Madinah di Arab Saudi untuk membuka fakultas



132

khusus yang berfokus pada ilmu Al-Qur'an dua tahun setelah pendirian
PTIQ. Dengan demikian, Universitas PTIQ Jakarta memainkan peran
penting dalam mencetak generasi ulama Al-Qur'an yang memiliki
keahlian dalam bidang hafalan, tafsir, dan ilmu-ilmu terkait, serta turut
berkontribusi dalam perkembangan studi Al-Qur'an di tingkat global.

Pendidikan Al-Qur’an memiliki peran yang sangat penting dalam
membentuk karakter, spiritualitas, dan pemahaman akademik
mahasiswa, khususnya di lingkungan perguruan tinggi Islam. Sebagai
pedoman utama dalam kehidupan umat Islam, Al-Qur’an tidak hanya
berfungsi sebagai sumber ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai
landasan moral dan etika yang membentuk kepribadian mahasiswa
agar menjadi individu yang berintegritas dan bertanggung jawab. Al-
Qur’an mengandung berbagai prinsip ilmiah yang menjadi dasar bagi
perkembangan ilmu pengetahuan modern. Melalui kajian Al-Qur’an,
mahasiswa dapat memahami hubungan antara ilmu agama dan ilmu
pengetahuan umum secara lebih komprehensif.

Pendidikan Al-Qur’an memiliki peran yang sangat signifikan
dalam membentuk mahasiswa yang tidak hanya unggul dalam aspek
akademik, tetapi juga memiliki karakter yang kuat dan spiritualitas
yang mendalam. Dengan adanya kurikulum pendidikan Al-Qur’an di
perguruan tinggi Islam, mahasiswa dibimbing untuk menjadi individu
yang berakhlak mulia, memiliki kedisiplinan yang tinggi, serta mampu
memberikan kontribusi positif bagi masyarakat dan dunia akademik.
Oleh karena itu, pendidikan Al-Qur’an harus terus diperkuat dan
dikembangkan guna mencetak generasi yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga memiliki kecerdasan spiritual dan moral yang
tinggi.

Al-Qur’an dirancang untuk memberikan pemahaman yang
mendalam tentang isi, makna, dan implementasi ajaran Al-Qur’an
dalam kehidupan sehari-hari serta dalam konteks keilmuan modern.
Kurikulum ini berbasis pada penguatan kompetensi membaca,
memahami, dan mengaplikasikan Al-Qur'an dalam muatan
kurikulumnya. Al-Qur’an menjadi embiro atau pijakan dasar dari
setiap cabang ilmu pengetahuan, baik keilmuan dasar maupun terapan.

Istilah "kurikulum" telah digunakan sejak zaman Islam kuno,
ketika dikenal sebagai "al-maddah." Hal ini karena, pada saat itu, istilah
"kurikulum" lebih mirip dengan daftar mata pelajaran, tetapi kemudian
berkembang hingga mencakup semua elemen, yang saat ini dikenal
sebagai "manhaj." Ayat Al-Qur'an berikut ini mengandung istilah



133

manhaj atau minhaj*® sebagaimana yang diterangkan dalam QS. Al-
Maidah: 48.

Sementara as-Suyuthi dan ar-Razi berpendapat bahwa manhaj
adalah kebiasaan, asy-Syaukany berpendapat bahwa manhaj/minhaj
dalam ayat di atas menunjukkan jalan yang jelas. Hal ini sesuai dengan
pandangan ath-Thabari bahwa manhaj adalah jalan dan kebiasaan.
Berdasarkan pandangan tersebut di atas, penulis menyimpulkan bahwa
manhaj adalah teknik yang digunakan dalam kegiatan pembelajaran
untuk mencapai tujuan pembelajaran.

Meskipun ada banyak mata pelajaran yang berbeda yang dicakup
dalam kurikulum Islam, masing-masing mata pelajaran, secara teori,
harus bertujuan untuk mencapai tujuan keseluruhan yang sama.
Manusia dibebaskan dari semua jenis paksaan dan perilaku yang
bersifat memaksa, menurut Al-Qur'an®’:

o

calid o 1R85 1o 2 o QAT @ 3l 53T 280 S5 3l Ty

T

Lé, 5\53;2 \;‘3“;5. L)?;;QTLE u} Cf';-u : Tké \i =s‘ /s ’g /3 @Z)jﬂi 2% 52 ‘“,’3
4® 55,585 58 oY Qs

“Allahlah yang menundukkan lautan untumu supaya kapal-kapal
dapat berlayar padanya dengan izin-Nya dan mudahmudahan kamu
bersyukur. Dan Dia menundukkan untukmu apa yang ada di langit dan
apa yang ada di bumi semuanya, (sebagai rahmat dari-Nya).
Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-
tanda (kekuasaan Allah) bagi kaum yang berfikir.”(QS. Al- Jatsiyah:
12-13).

Al-Maraghi menafsirkan kedua ayat ini dengan menyatakan, "Sifat
dan isinya adalah rangkaian, seperti satu tubuh di mana setiap bagian
membutuhkan bagian lain."Ini adalah pesan utama dari bagian tersebut.
Panas matahari diperlukan untuk terjadinya hujan, misalnya. Tidak
mungkin kapal berlayar jika tidak ada angin, batu bara, listrik, dll.
Argumen di atas memperjelas bahwa Al-Qur'an memberikan motivasi
yang cukup untuk memajukan ilmu yang diturunkan dari wahyu Allah,
yaitu ilmu berbasis nalar. Penafsiran Al-Qur'an membuat asal usul
wahyu menjadi sangat jelas. Tafsir, Hadits, fiqih, dan apa yang disebut
ilmu agama lainnya bersumber dari tafsir manusia terhadap Al-Qur'an.
Selanjutnya, pemikiran ilmuilmu (sains) seperti ilmu-ilmu alam-

86 Aman, “Kurikulum Pendidikan Berbasis Al-Qur’an,” dalam Rausyan Fikr: Jurnal
Pemikiran Dan Pencerahan, 2020, hal. 161.

87 Sabila, dkk. “Urgensi Dan Implementasi Kurikulum Pendidikan Al-Qur'an,” dalam
Journal on Education, Vol. 07 No. 01 Tahun 2024, hal.83-84.



134

termasuk astronomi, biologi, kedokteran, fisika, dan sebagainya-
muncul sebagai konsekuensi dari interpretasi manusia terhadap
fenomena alam®,

Pendidikan berbasis Al-Qur’an merupakan pendekatan yang
menempatkan kitab suci sebagai landasan utama dalam membangun
kurikulum pendidikan. Model ini bertujuan untuk menanamkan nilai-
nilai spiritual secara lebih mendalam, sehingga peserta didik tidak
hanya memahami ajaran Islam secara teoritis, tetapi juga
menginternalisasikannya dalam kehidupan sehari-hari.

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an tidak hanya berfokus pada aspek
keilmuan, tetapi juga membangun karakter dan spiritualitas peserta
didik. Dengan menggabungkan pendekatan berbasis wahyu dan
keilmuan modern, sistem ini mampu menciptakan generasi yang
memiliki kecerdasan intelektual, emosional, dan spiritual yang
seimbang. Dengan menerapkan pendekatan ini, peserta didik tidak
hanya memperoleh pemahaman akademik yang unggul, tetapi juga
memiliki landasan spiritual yang kuat dalam menghadapi tantangan
kehidupan. Implementasi model ini di berbagai lembaga pendidikan
menunjukkan bahwa pendidikan berbasis Al-Qur’an mampu menjadi
instrumen utama dalam membentuk generasi yang berakhlak mulia dan
berdaya saing tinggi.

Pendidikan Al-Qur’an memiliki peran yang sangat penting dalam
membentuk karakter, moral, dan pemahaman keislaman mahasiswa.
Sebagai generasi penerus yang akan berkontribusi dalam berbagai
bidang kehidupan, mahasiswa perlu memiliki landasan spiritual yang
kuat agar dapat menghadapi tantangan zaman dengan nilai-nilai Islam
yang kokoh. Kurikulum pendidikan Al-Qur’an bagi mahasiswa, untuk
membangun mahasiswa yang berkarakter dan memiliki arah hidup
yang jelas apalagi diera digital ini, monetesisasi digital, jadi sangat
perlu. Jadi seolah ada kata pengikat yaitu Al-Qur’an itu sendiri
sehingga dapat membatasi dari melakukan hal yang tidak benar secra
etika ataupun syariat.

Kecerdasan spiritual adalah kemampuan seseorang untuk
menjalani kehidupan dengan panduan nilai-nilai agama untuk
mendapatkan nilai hidup yang damai, bijaksana dan peduli. Kecerdasan
yang meliputi diri dan jiwa seseorang dikenal sebagai kecerdasan
spiritual. Kecerdasan ini biasanya berasal dari dalam diri seseorang dan
kemudian kembali ke jiwa orang tersebut. Lebih jauh, kecerdasan
spiritual lebih merupakan pengertian yang mengacu pada kemampuan

88 Sabila, dkk. “Urgensi Dan Implementasi Kurikulum Pendidikan Al-Qur'an,” dalam
Journal on Education Vol. 07 No. 01 Tahun 2024, hal.91-94.



135

individu untuk mengelola dan memanfaatkan makna, nilai, dan
karakteristik kehidupan spiritualnya, termasuk kehidupan yang lebih
memuaskan.?* Menurut Ary Ginanjar Agustian, kecerdasan spiritual
adalah kapasitas untuk memberikan makna ibadah pada semua
tindakan dan perilaku melalui langkah-langkah dan pikiran organik
yang diarahkan pada pribadi yang utuh. Ia juga memiliki pola pikir
tauhidi dan gagasan bahwa "hanya karena Allah" berhasil.”
Sebagaimana Allah nyatakan, seorang Muslim harus mampu
menggunakan ibadah ritual sebagai inspirasi dan mengamalkannya,
bukan membiarkannya menguasai mereka.

S D830 T 128 e 1480 2T a1y \swm@\ g;%
“Apabila telah ditunaikan shalat, maka bertebamnlah kamu di muka
bumi dan carilah karunia Allah dan ingatlah Allah banyak- banyak
supaya kamu beruntung.” (QS. al-Jumu’ah [62]: 10)

Kecerdasan spiritual sejatinya secara halus menerangi setiap
pribadi tentang hakikat dirinya di mata Tuhan dan seluruh makhluk
hidup. Begitu pula melalui hubungan dengan Yang Maha Kuasa,
kecerdasan spiritual ini bekerja untuk mengembangkan potensi diri
setiap pribadi secara maksimal. Oleh karena itu, sudah barang tentu
agar seseorang dapat menjadi manusia yang sempurna, maka ia harus
memenuhi kebutuhan spiritualnya. Sebab, manusia dikaruniai hati
yang berfungsi untuk berusaha dan dapat menerima cahaya kebenaran,
yaitu iman, Islam, dan ihsan, yang tidak dapat dipisahkan dari hawa
nafsu yang ditiupkan kepada manusia dalam penciptaannya, yang mana
Allah menjadi saksi tentang keesaan Tuhan, di samping akal budi yang
menyebabkan manusia dapat berpikir dan memenuhi kebutuhannya di
dunia.’!

Kecerdasan spiritual mengacu pada kemampuan seseorang dalam
memahami makna hidup, menanamkan nilai-nilai moral, serta
menjalani kehidupan dengan penuh kesadaran dan kebijaksanaan.
Kecerdasan ini membantu mahasiswa dalam mengambil keputusan
yang etis, mengatasi tantangan hidup dengan lebih baik, dan
membangun hubungan yang lebih harmonis dengan orang lain. Dengan
memiliki kecerdasan spiritual yang baik, mahasiswa dapat lebih mudah

8 Abdul Mujib dan Yusuf Mudzakir, Nuansa-nuansa Psikologi Islami, Jakarta: PT
Rajagrafindo Persada, 2002, hal. 325.

% Ary Ginanjar Agustian, Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan
Spiritual ESQ, Jakarta: Arga Wijaya Persada, 2001, hal. 57.

o1 Triantoro Safari, Spiritual Intelegence, Yogyakarta: Graha Ilmu, 2007, hal. 25.



136

mengembangkan karakter positif yang akan mendukung kesuksesan
mereka di berbagai bidang kehidupan. Pengembangan karakter
mahasiswa menjadi salah satu aspek penting yang mendukung
keberhasilan akademik dan profesional mereka di masa depan.
Karakter seperti integritas, empati, dan tanggung jawab sangat
diperlukan dalam kehidupan sosial dan profesional. Salah satu faktor
yang berperan dalam pembentukan karakter tersebut adalah kecerdasan
spiritual.

Dengan adanya kecerdasan spiritual memengaruhi hubungan
mahasiswa dengan orang lain, seperti teman, dosen, atau masyarakat.
Mahasiswa lebih mudah menjalin hubungan yang harmonis dan damai
serta terhindar dari konflik yang serius. Masalah tentu ada ya, tapi bisa
mengatasi masalah dengan bijaksana dan mengedepankan kebaikan
bersama dan jangka Panjang.

Kecerdasan spiritual bagi mahasiswa, Sangat penting untuk
menciptakan harmoni dalam kehidupan pribadi dan sosial. Juga dalam
hal pekerjaan. Dalam kehidupan pribadi misalnya jadi lebih
bersemangat, kuliah cepat selesai, tidak mudah stress. Dalam sosial
misalnya menjalin pertemanan yang baik, peduli, dan sebagainya.
Dalam hal pekerjaan ini sangat membantu ya, apalagi mahasiswa pasca
pada umumnya sudah memiliki pekerjaaan. Jadi lebih disiplin, hormat
kepada atasan, membimbing, dan sebagainya.

Penerapan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ
Jakarta, jika dilakukan dengan pendekatan yang berkelanjutan dan
dimulai dari jenjang pendidikan sebelumnya, akan memberikan
kontribusi besar dalam membentuk mahasiswa yang tidak hanya cerdas
dalam hal ilmu pengetahuan, tetapi juga bijaksana dan berintegritas
dalam setiap aspek kehidupan mereka. Kecerdasan spiritual yang
dibangun sejak dini akan meningkatkan kemampuan mahasiswa untuk
membuat keputusan yang baik, menjaga hubungan yang harmonis
dengan sesama, dan menghadapi tantangan hidup dengan sikap yang
penuh kesabaran dan kebijaksanaan.

Pelaksanaan model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an
di Universitas PTIQ Jakarta merupakan kebutuhan yang sangat
mendesak dalam meningkatkan kecerdasan spiritual mahasiswa.
Dengan adanya model ini, mahasiswa tidak hanya memperoleh ilmu
pengetahuan yang bersifat duniawi, tetapi juga memiliki pemahaman
yang mendalam tentang nilai-nilai Islam, sehingga dapat
mengaplikasikan ajaran Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-hari.
Implementasi Kurikulum Berbasis Al-Qur'an diharapkan mampu
mencetak generasi yang berilmu, berakhlak mulia, dan siap
menghadapi tantangan zaman dengan berlandaskan nilai-nilai Islam.



a.

137

Kurikulum Sebagai Bagian Integral Pendidikan Dalam
Memperkuat Spiritulitas.

Kurikulum bukan sekadar daftar mata kuliah, melainkan
jantung dan jiwa dari seluruh proses pendidikan. Sebagai bagian
integral yang berlandaskan Al-Qur'an, kurikulum di Universitas
PTIQ Jakarta menempatkan nilai-nilai spiritual sebagai fondasi
utama dalam setiap aspek pembelajaran. Integrasi ini memastikan
bahwa etika, moral, dan pandangan dunia Islami tidak hanya
menjadi mata kuliah terpisah, tetapi meresapi setiap disiplin ilmu.
Dengan demikian, mahasiswa tidak hanya terpapar pada
pengetahuan teoritis, tetapi secara aktif didorong untuk
merenungkan dan menginternalisasi nilai-nilai Al-Qur'an dalam
konteks akademik dan kehidupan sehari-hari.

Pendekatan ini secara holistik memperkuat fondasi spiritual
mereka, membentuk cara berpikir, bertindak, dan berinteraksi
yang selaras dengan ajaran Islam.

Kerangka Kerja, Program, dan Teknik Kurikulum Berbasis Al-
Qur'an dalam Pembentukan Karakter Spiritual

Kerangka kerja Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di
Universitas PTIQ Jakarta perlu dirancang secara komprehensif,
mencakup program-program terstruktur yang secara eksplisit
bertujuan untuk meningkatkan kecerdasan spiritual. Ini dapat
meliputi seperti: 1) Program Tahsin dan Tahfidz yang mendalam
2) Kajian Tafsir Tematik yang Menginspirasi; 3) Integrasi praktik
ibadah yang konsisten; 4) Penggunaan teknik pembelajaran yang
reflektif dan kontemplatif; 5) Program mentoring dan
pendampingan spiritual yang berkesinambungan.

Melalui kerangka kerja, program, dan teknik yang
terencana dengan baik, Kurikulum Berbasis Al-Qur'an akan
menjadi instrumen yang efektif dalam membentuk karakter
spiritual mahasiswa.

Evaluasi, Pembinaan, dan Pengawasan Kurikulum dalam
Menjamin Penguatan Nilai-Nilai Al-Qur'an

Pengelolaan kurikulum yang efektif memerlukan evaluasi
berkala untuk mengukur dampaknya terhadap kecerdasan
spiritual mahasiswa. Instrumen evaluasi tidak hanya terbatas
pada aspek kognitif, tetapi juga mencakup penilaian terhadap
perubahan perilaku, sikap, dan kesadaran spiritual mahasiswa.

Pembinaan dosen dan tenaga kependidikan juga menjadi
krusial. Mereka perlu memiliki pemahaman yang mendalam
tentang nilai-nilai Al-Qur'an dan memiliki kemampuan untuk
mengintegrasikannya dalam proses pembelajaran dan interaksi



138

dengan mahasiswa. Pelatihan dan workshop secara berkelanjutan
dapat meningkatkan kompetensi mereka dalam hal ini.

Pengawasan terhadap implementasi kurikulum perlu
dilakukan secara sistematis untuk memastikan bahwa nilai-nilai
Al-Qur'an benar-benar terinternalisasi dalam seluruh kegiatan
akademik dan non-akademik di lingkungan kampus. Mekanisme
umpan balik dari mahasiswa juga penting untuk mengidentifikasi
area-area yang perlu diperbaiki.

Melalui evaluasi yang komprehensif, pembinaan yang
berkelanjutan, dan pengawasan yang efektif, Universitas PTIQ
Jakarta dapat memastikan bahwa pengelolaan Kurikulum
Berbasis Al-Qur'an berdampak signifikan dalam membentuk
individu mahasiswa yang berakhlak mulia, berwawasan luas, dan
berkomitmen pada prinsip keadilan dan kemanan, sebagaimana
yang diajarkan dalam Al-Qur'an.

Pelaksanaan model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an
di Universitas PTIQ Jakarta merupakan kebutuhan mendesak dan
strategis dalam menjawab tantangan zaman, khususnya dalam
membentuk mahasiswa yang memiliki kecerdasan spiritual tinggi,
karakter mulia, dan integritas yang kokoh. Kurikulum ini tidak hanya
memuat aspek kognitif keislaman, tetapi juga mengintegrasikan nilai-
nilai Al-Qur’an secara menyeluruh ke dalam pembelajaran, praktik
ibadah, kehidupan kampus, hingga gaya berpikir mahasiswa. Dengan
pendekatan ini, Universitas PTIQ tidak hanya melahirkan cendekiawan
yang berilmu, tetapi juga ulama dan profesional yang memiliki
kesadaran transendental dan tanggung jawab moral tinggi dalam
kehidupan sosialnya.

Urgensi pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an juga
terletak pada kemampuannya dalam membangun kecerdasan spiritual
mahasiswa secara holistik, yakni kemampuan memahami makna
hidup, menanamkan nilai-nilai keimanan, serta membimbing perilaku
ke arah yang etis dan bijaksana. Sebagaimana ditegaskan oleh Ary
Ginanjar Agustian, kecerdasan spiritual adalah kapasitas memberikan
makna ibadah dalam setiap tindakan dan keputusan, sehingga
menghasilkan individu yang utuh secara tauhidi dan penuh
keberkahan.”? Senada dengan itu, Danah Zohar dan Ian Marshall,
memandang kecerdasan spiritual (SQ) sebagai kecerdasan tertinggi

92 Ary Ginanjar Agustian, Emotional Spiritual Quotient (ESQ), Rahasia Sukses
Membangun Kecerdasan Emosi Dan Spiritual ..., hal. 81.



139

yang menjadi landasan bagi I1Q dan EQ, karena menghubungkan
manusia dengan makna terdalam dan nilai-nilai universal kehidupan.”

Dalam konteks teori kurikulum, Hilda Taba meneckankan
pentingnya pendekatan kurikulum yang sistematis dan berorientasi
pada tujuan pembentukan karakter peserta didik. Model Taba ini
sejalan dengan pendekatan di Universitas PTIQ yang menempatkan Al-
Qur’an bukan sekadar materi ajar, melainkan sebagai ruh dari seluruh
aktivitas akademik dan non-akademik.”* Abdul Majid menekankan
bahwa kurikulum dalam pendidikan Islam harus menjadi sistem nilai
yang membentuk kesadaran, watak, dan perilaku peserta didik dalam
cahaya wahyu.”> Dalam konteks PTIQ, Al-Qur'an menjadi
penghubung antara ilmu dan amal, antara teori dan realitas sosial, yang
relevan dengan kebutuhan zaman modern serta menekankan
pentingnya pendidikan sebagai proses tazkiyah an-nafs (pembersihan
jiwa).

Dengan demikian, model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-
Qur'an di Universitas PTIQ Jakarta bukan hanya relevan, tetapi juga
esensial untuk mencetak generasi ulama dan profesional Muslim yang
tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara
spiritual. Kurikulum ini menjadi ikhtiar konkrit dalam mewujudkan
visi pendidikan Islam yang holistik, untuk melahirkan manusia yang
shalih secara pribadi dan sosial.

2. Strategi Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum Berbasis
Al-Qur’an dalam Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa
Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta

Perencanaan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ
dilakukan melalui proses yang sistematis untuk memastikan
keberhasilannya. Tahap awal perencanaan dimulai dengan analisis
kebutuhan. Pihak universitas mengidentifikasi kemampuan dasar
mahasiswa terkait Al-Qur'an, seperti bacaan, hafalan, dan pemahaman.
Selain itu, dilakukan survei kepada mahasiswa untuk mengetahui
tantangan utama yang mereka hadapi dalam pembelajaran Al-Qur'an.

Program pascasarjana dirancang dengan pendekatan pendidikan
berbasis Al-Qur’an. Pembelajaran dimulai dengan meninjau regulasi
dan landasan filosofis, psikologis, serta teori-teori pendidikan yang

9 Danah Zohar dan lan Marshall, Kecerdasan Spiritual (SQ) Memanfaatkan
Kecerdasan Spiritual Dalam Berpikir Integralistik dan Holistik, ..., hal. 37.

9 Hilda Taba, Curriculum Development: Theory and Practice, New York: Harcourt,
1962, hal. 141.

9 Abdul Majid, Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi, Bandung: PT Remaja
Rosdakarya, 2006, hal. 77.



140

relevan. Pada jenjang ini, mahasiswa diarahkan untuk berpikir kritis
dan menalar secara mendalam guna menemukan gagasan baru. Dalam
konteks ini, pendidikan berbasis Al-Qur’an dipahami sebagai upaya
menggali nilai-nilai keilmuan yang terkandung dalam Al-Qur’an, yang
berfungsi sebagai embrio ilmu pengetahuan, bukan sebagai buku induk
semata. Kajian mencakup tema-tema fundamental seperti hakikat
pendidikan, manusia, materi, media, dan kurikulum. Prosesnya
mencakup pemahaman teoritis hingga tahap seminar akademik, yang
kemudian dituangkan dalam bentuk kurikulum.?®

Tujuan utama Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ
adalah mencetak lulusan yang kompeten secara intelektual dan
spiritual, sejalan dengan visi universitas sebagai pusat pengembangan
studi Al-Qur'an. Target pencapaian ditetapkan untuk setiap jenjang
studi, seperti hafalan minimal lima juz dan pemahaman tafsir dari ayat-
ayat yang dihafalkan. Tujuan ini menekankan keseimbangan antara
aspek akademik dan spiritual mahasiswa. Mahasiswa tidak hanya
diharapkan mampu menghafal Al-Qur'an, tetapi juga memahami
konteks ayat-ayatnya serta menerapkannya dalam kehidupan sehari-
hari. Dengan demikian, kurikulum bertujuan membentuk karakter
Qur'ani yang kokoh sekaligus meningkatkan kemampuan kognitif
mahasiswa.

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an merupakan pendekatan pendidikan
yang menitikberatkan nilai-nilai dan prinsip yang terkandung dalam
Al-Qur’an sebagai dasar pengembangan materi pembelajaran. Model
ini bertujuan untuk membentuk karakter mahasiswa yang tidak hanya
cerdas secara intelektual tetapi juga memiliki kecerdasan spiritual yang
tinggi. Di Universitas PTIQ Jakarta, pendekatan ini menjadi sangat
relevan mengingat visi dan misinya dalam mencetak generasi yang
memahami, menghafal, dan mengamalkan Al-Qur’an.

Model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an memiliki
urgensi tinggi dalam meningkatkan kecerdasan spiritual mahasiswa di
Universitas PTIQ Jakarta. Implementasi model ini tidak hanya relevan
dengan visi institusi, tetapi juga menjadi solusi dalam membentuk
generasi Muslim yang berakhlak mulia, memiliki kesadaran spiritual
tinggi, serta mampu menghadapi tantangan zaman dengan
berlandaskan ajaran Al-Qur’an. Dengan strategi yang tepat, kendala
dalam penerapan model ini dapat diatasi, sehingga tujuan utama dalam
menciptakan lulusan yang cerdas secara intelektual dan spiritual dapat
terwujud dengan baik.

% Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.



141

Dalam konteks pendidikan tinggi, Kurikulum Berbasis Al-Qur’an
harus disusun secara sistematis agar dapat menyesuaikan dengan
kebutuhan akademik serta perkembangan zaman. Mahasiswa tidak
hanya diajarkan membaca dan menghafal Al-Qur’an, tetapi juga
memahami makna serta menerapkannya dalam disiplin ilmu yang
mereka tekuni. Hal ini bertujuan agar mahasiswa mampu
mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam berbagai bidang keilmuan,
seperti sains, teknologi, ekonomi, hukum, dan sosial. Kurikulum sudah
cukup Dbaik, para dosen memotivasinya mahasiswa untuk
mencantumkan rujukan Al-Qur’an dalam setiap makalah, melihat
problematika pendidikan untuk melahirkan generasi yang baik.
Walaupun terkadang mahasiswa ada yang belum mengarah ke sana
atau tidak menemukan rujukan makalahnya dari Al-Qur’an.

Penyusunan program menjadi fokus utama setelah tujuan
dirumuskan. Program dirancang untuk mencakup mata kuliah teori
seperti Ulumul Qur'an dan Tafsir, serta kegiatan praktikum seperti
tahfiz, tahsin, dan halaqah. Penyusunan bahan ajar dilakukan secara
kolaboratif oleh tim dosen, dengan mengacu pada standar kompetensi
lulusan berbasis Al-Qur'an. Program ini juga dirancang untuk
mengakomodasi keberagaman latar belakang dan kemampuan
mahasiswa. Untuk itu, program disusun dengan pembagian kelas
berdasarkan tingkat pemahaman, seperti kelas pemula, menengah, dan
lanjut. Selain itu, metode pembelajaran interaktif diterapkan, misalnya
studi kasus yang mengintegrasikan ayat-ayat Al-Qur'an dengan isu-isu
kontemporer.

Program ini juga mencakup kegiatan pengabdian masyarakat,
seperti mengajar Al-Qur'an di sekolah-sekolah. Mahasiswa
menekankan pentingnya keseimbangan antara teori dan praktik. Oleh
karena itu, kurikulum harus memfasilitasi lebih banyak waktu untuk
praktik intensif, seperti hafalan dan penerapan tafsir. Pemanfaatan
teknologi digital, seperti aplikasi pembelajaran Al-Qur'an, juga
diusulkan untuk mendukung pembelajaran yang lebih efektif dan
fleksibel. Fokus utama program ini adalah pembentukan karakter
mahasiswa yang berakhlak mulia, sebagaimana tercermin dalam Q.S
Al-Qalam (4):

40 L I S5y

“Sesungguhnya engkau benar-benar berbudi pekerti yang agung’.
(QS. Al Qalam: 4)

Surah Al-Qalam, ayat 4, menjadi dasar utama dalam

menggambarkan karakter Nabi Muhammad SAW yang mulia sebagai

teladan dalam pendidikan karakter. Dalam konteks program



142

pendidikan berbasis Al-Qur'an, ayat ini mengingatkan bahwa
pembentukan karakter mulia adalah tujuan utama dalam pendidikan,
yang melibatkan pembentukan akhlak yang baik seperti yang
dicontohkan oleh Nabi Muhammad SAW. Pendidikan yang berbasis
Al-Qur'an, seperti yang dijelaskan dalam program ini, harus
mengintegrasikan nilai-nilai seperti kejujuran, kesabaran, dan
kemurahan hati dalam kurikulumnya, serta memberi kesempatan bagi
mahasiswa untuk mengembangkan nilai-nilai tersebut dalam
kehidupan sehari-hari mereka. Sebagaimana juga tertuang dalam Al-
Ahzab (21):

5 53 5l i 135 o8 das ~/’Tmfdy)@r_~f—,\jdgm%
40 S A

“Sungguh, pada (diri) Rasulullah benar-benar ada suri teladan yang
baik bagimu, (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan
(kedatangan) hari Kiamat serta yang banyak mengingat Allah”. (QS.
Al Ahzab [33]: 21)

Surah Al-Ahzab, ayat 21, menegaskan bahwa Nabi Muhammad
SAW adalah teladan terbaik dalam segala aspek kehidupan, termasuk
dalam berakhlak mulia. Dalam pendidikan berbasis Al-Qur'an,
mahasiswa didorong untuk tidak hanya mempelajari teori dan tafsir,
tetapi juga untuk meneladani perilaku Nabi SAW. Ini melibatkan
penerapan akhlak mulia dalam kehidupan mereka, baik dalam
berinteraksi dengan sesama maupun dalam menjalankan ibadah.
Program ini, dengan fokus pada keseimbangan teori dan praktik,
bertujuan mengintegrasikan nilai-nilai ini melalui kegiatan praktikum
seperti tahfiz, tahsin, dan halagah, di mana mahasiswa dapat lebih
mendalami ajaran Al-Qur'an sekaligus mengamalkan budi pekerti
luhur.

Penyusunan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an merupakan upaya
strategis dalam menghadirkan sistem pendidikan yang berlandaskan
nilai-nilai Islam. Kurikulum ini dirancang untuk menciptakan lulusan
yang tidak hanya memiliki kompetensi akademik, tetapi juga memiliki
karakter Islami yang kuat. Beberapa dasar atau pedoman yang
digunakan dalam penyusunan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an antara
lain: Nilai-nilai Al-Qur’an/keislaman, UU Sisdiknas no. 20 tahun 2023,
dan analisa kebutuhan mahasiswa/masyarakat dan tuntutan global.

Peran dosen dalam mengimplementasikan kurikulum ini di ruang
kelas sangat signifikan. Menurut Khaidir Azwar, para dosen
menginternalisasikan Al-Qur'an dengan mengaitkan materi kuliah
dengan ayat-ayat Al-Qur'an, membuka pembelajaran dengan tadabbur



143

ayat, memberikan contoh sikap sesuai nilai Qur'ani, dan mendorong
mahasiswa untuk berpikir dan bersikap berdasarkan prinsip Al-
Qur'an.”” Senada dengan itu, Rosyidi berpendapat bahwa dosen
memberikan tugas yang bernilai, berlandaskan norma dan pengetahuan
luas, agar mahasiswa dapat mengimplementasikannya dan menjadi
contoh bagi masyarakat.”®

Dosen sebagai pendidik dan fasilitator memiliki tanggung jawab
besar dalam menerjemahkan kurikulum ke dalam proses pembelajaran
yang efektif dan bermakna bagi mahasiswa. Peran dosen tidak hanya
sebatas menyampaikan materi, tetapi juga menciptakan lingkungan
belajar yang aktif, inovatif, dan sesuai dengan kebutuhan industri serta
perkembangan zaman. Dosen harus mampu mengadaptasi metode
pembelajaran, menggunakan teknologi, serta menerapkan pendekatan
berbasis proyek dan kolaboratif agar mahasiswa dapat
mengembangkan keterampilan berpikir kritis, kreatif, dan solutif.
Dosen adalah inspirator, walaupun terkadang ada dosen yang kaku
dalam pengajaran, tapi itu bisa jadi subjektif ya. Dosen juga menjadi
penengah jika ada diskusi yang melenceng atau perbedaan pendapat.
Walaupun juga dijumpai ada dosen yang mengarahkan mahasiswa
condong ke pendapat dosen itu sendiri.

Pengorganisasian kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas
PTIQ merupakan aspek fundamental dalam menciptakan sistem
pembelajaran yang terstruktur, sistematis, serta relevan dengan
tuntutan zaman. Kurikulum ini dirancang dengan pendekatan holistik
yang mencakup aspek akademik, keagamaan, pembinaan karakter,
serta integrasi ilmu pengetahuan dan teknologi. Untuk mencapai tujuan
tersebut, Universitas PTIQ mengembangkan sistem pengorganisasian
kurikulum yang melibatkan berbagai lembaga dan unit akademik yang
memiliki peran strategis dalam memastikan mutu serta efektivitas
pembelajaran.

Kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas PTIQ memiliki
peran strategis dalam menghasilkan lulusan yang memiliki kompetensi
dalam bidang keilmuan Al-Qur’an secara komprehensif. Oleh karena
itu, strategi implementasi kurikulum menjadi aspek krusial dalam
mencapai tujuan pendidikan tersebut. Kurikulum yang dirancang harus
mampu mengakomodasi berbagai aspek keilmuan Al-Qur’an, mulai
dari tahfizh, qira’at, tafsir, hingga penerapan ilmu Al-Qur’an dalam
konteks sosial dan profesional. Pendidikan Al-Qur’an di Universitas

97 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025.

%8 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025.



144

PTIQ, khususnya pada jenjang pascasarjana, menuntut adanya strategi
implementasi kurikulum yang efektif guna memastikan penguasaan
mahasiswa terhadap ilmu Al-Qur’an secara mendalam, baik dari aspek
teoritis maupun praktis. Dalam konteks ini, pendekatan pembelajaran
aktif dan kontekstual menjadi metode yang relevan untuk diterapkan,
mengingat mahasiswa pascasarjana telah memiliki dasar keilmuan
yang cukup dan memerlukan metode yang lebih interaktif serta
aplikatif dalam pembelajaran.

Implementasi kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas
PTIQ pada jenjang pascasarjana harus berorientasi pada pendekatan
yang aktif dan kontekstual, didukung oleh kolaborasi akademik dan
pemanfaatan teknologi. Pendekatan ini tidak hanya meningkatkan
pemahaman teoretis mahasiswa, tetapi juga memastikan bahwa ilmu
yang mereka peroleh dapat diaplikasikan dalam berbagai aspek
kehidupan dan masyarakat. Dengan strategi ini, diharapkan lulusan
Universitas PTIQ mampu menjadi akademisi, peneliti, dan praktisi
yang kompeten dalam bidang studi Al-Qur’an serta mampu menjawab
tantangan zaman secara efektif.

Evaluasi dan revisi kurikulum dilakukan untuk memastikan
efektivitasnya. Proses evaluasi melibatkan tim ahli pendidikan dan
studi Islam, serta forum diskusi yang melibatkan dosen, mahasiswa,
dan tenaga kependidikan. Masukan dari pihak eksternal, seperti pakar
pendidikan dan praktisi Al-Qur'an, juga menjadi bahan evaluasi yang
penting. Hasil evaluasi digunakan untuk mengidentifikasi kekurangan,
seperti metode pembelajaran yang kurang menarik atau materi yang
perlu diperbarui. Revisi dilakukan secara berkelanjutan dengan
mempertimbangkan  dinamika  kebutuhan  mahasiswa  dan
perkembangan teknologi. Salah satu revisi yang signifikan adalah
peningkatan penggunaan aplikasi pembelajaran Al-Qur'an berbasis
digital serta metode pembelajaran interaktif.

Forum evaluasi juga memfasilitasi mahasiswa untuk memberikan
umpan balik terkait akses materi pembelajaran dan efektivitas metode
pengajaran. Harapannya, revisi ini dapat meningkatkan kualitas
pembelajaran dan memastikan relevansi kurikulum dengan kebutuhan
modern. Dengan revisi yang berkelanjutan, kurikulum diharapkan
mampu mencetak lulusan yang tidak hanya kompeten secara akademik
tetapi juga memiliki spiritualitas dan karakter Qur'ani yang kuat.

Pelaksanaan pembelajaran teori dalam Kurikulum Berbasis Al-
Qur'an bertujuan untuk memberikan pemahaman mendalam terhadap
isi dan konteks Al-Qur'an. Pembelajaran ini dilakukan melalui mata
kuliah seperti Ulumul Qur'an, Tafsir, dan Tajwid, dengan pendekatan
multidisiplin. Proses pembelajaran menggunakan metode ceramabh,



145

diskusi kelas, dan studi kasus, yang dirancang untuk memfasilitasi
mahasiswa dalam memahami tafsir ayat-ayat Al-Qur'an dan
relevansinya dalam konteks sosial modern. Selain itu, teori-teori yang
diajarkan menekankan pada aspek intelektual dan spiritual, sehingga
mahasiswa dapat mengembangkan kemampuan analisis kritis terhadap
1s1 Al-Qur'an.

Pandangan mahasiswa menunjukkan bahwa meskipun mata kuliah
seperti Tafsir dan Ulumul Qur'an memberikan wawasan penting,
kompleksitas materi, terutama yang terkait dengan bahasa Arab klasik,
sering menjadi hambatan. Mereka mengusulkan agar materi
disampaikan dengan lebih aplikatif, menggunakan bahasa yang mudah
dipahami oleh mahasiswa dari berbagai latar belakang. Integrasi
pendekatan kontemporer, seperti pendekatan sosial-politik, dianggap
penting untuk meningkatkan relevansi pembelajaran terhadap isu-isu
modern. Penggunaan teknologi pembelajaran, seperti aplikasi tafsir
digital dan buku interaktif, juga diusulkan untuk mendukung
penguasaan teori secara lebih efektif.

Kegiatan seminar atau kelompok studi Al-Qur'an memberikan
peluang tambahan bagi mahasiswa untuk mendalami pemahaman dan
pengamalan Al-Qur'an serta pada diskusi tafsir, makna, dan penerapan
ayat dalam kehidupan sehari-hari. Program ini memberikan ruang
interaktif bagi mahasiswa untuk mengeksplorasi topik Al-Qur'an yang
relevan dengan tantangan kehidupan modern. Selain itu, keterlibatan
dalam kegiatan sosial, seperti dakwah dan pengabdian masyarakat,
memperkuat penerapan nilai-nilai Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-
hari.

Dari paparan di atas, dapat ditarik beberapa kesimpulan dan teori
yang mendukungnya. Perencanaan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di
Universitas PTIQ dilakukan melalui proses yang sistematis untuk
memastikan keberhasilannya. Tahap awal perencanaan dimulai dengan
analisis kebutuhan (needs assessment), yang sejalan dengan prinsip
curriculum development cycle sebagaimana dijelaskan oleh Ralph
Tyler dalam teorinya, bahwa setiap perencanaan kurikulum harus
diawali dengan identifikasi tujuan pendidikan berdasarkan kebutuhan
peserta didik, masyarakat, dan perkembangan zaman.

Model kurikulum universitas PTIQ ini mengusung pendekatan
pendidikan berbasis Al-Qur’an, yang mencerminkan integrasi antara
agama dan ilmu. Ini senada dengan gagasan integratif-interkonektif
menurut Abuddin Nata, yang menyatakan bahwa pendidikan Islam



146

harus mampu menghubungkan nilai-nilai Al-Qur’an dengan ilmu
pengetahuan kontemporer secara harmonis.””

Pelaksanaan strategi kurikulum juga mengakomodasi teori
Multiple Intelligences oleh Howard Gardner, yaitu dalam
mengembangkan kecerdasan spiritual dan intrapersonal mahasiswa.'%
Kegiatan halaqah, internalisasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam ruang
kuliah, pengabdian masyarakat, dan seminar keilmuan menjadi sarana
pengembangan dimensi-dimensi ini. Menurut Bloom, ranah
pendidikan meliputi kognitif, afektif, dan psikomotorik.'*' Kurikulum
Universitas PTIQ dirancang untuk menyentuh ketiganya, dengan
menekankan aspek intelektual (kognitif), spiritual dan karakter
(afektif), serta kemampuan praktis (psikomotorik) melalui pendidikan
sebagai proses pembentukan manusia seutuhnya, tidak hanya
intelektual tetapi juga moral dan spiritual.

Dalam implementasi pembelajaran, pendekatan student-centered
learning diterapkan dengan metode pembelajaran interaktif, diskusi,
studi kasus, dan Problem Based Learning (PBL). Strategi ini sesuai
dengan teori andragogi oleh Malcolm Knowles, yang menyatakan
bahwa pembelajaran orang dewasa harus relevan, berbasis
pengalaman, dan memfasilitasi pemecahan masalah nyata.!> Metode
ini tidak hanya menekankan penyampaian materi secara teoretis, tetapi
juga mendorong mahasiswa untuk aktif terlibat dalam diskusi dan
analisis. Pendekatan ini mencakup diskusi kelompok, studi kasus, dan
tanya jawab yang memungkinkan mahasiswa mengeksplorasi berbagai
tafsir dan makna ayat-ayat Al-Qur'an dalam konteks kehidupan
modern. Mahasiswa Pascasarjana yang sudah matang secara kognitif
dan emosional, diberi ruang untuk menggali makna Al-Qur’an dalam
konteks kekinian sebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an Surah Al-
Alaq ayat 1 — 5.

Dalam konteks ini, perintah "bacalah" tidak hanya merujuk pada
membaca teks, tetapi juga mengajak umat untuk memperhatikan
ciptaan Allah dan menghubungkannya dengan pemahaman yang lebih
dalam. Ayat-ayat ini sangat relevan dengan konsep pembelajaran yang

9 Abuddin Nata, Pemikiran Pendidikan Islam: Kajian Filosofis dan Kerangka Dasar
Operasionalnya. ..., hal. 41.

100 Howard Gardner, Frames of Mind: The Theory of Multiple Intelligences, New
York: Basic Books, 1983, hal. 79.

101 Bloom, B. S., Taxonomy of Educational Objectives: The Classification of
Educational Goals. Handbook I: Cognitive Domain. New York: David McKay Company,
1956, hal. 47.

102 Malcolm Knowles, The Adult Learner: A Neglected Species, Houston: Gulf
Publishing, 1984, hal. 41.



147

berbasis pada pencarian ilmu dan pengetahuan yang tidak terbatas.
Metode pembelajaran interaktif yang digunakan di Universitas PTIQ,
seperti diskusi, studi kasus, dan analisis, mendukung perintah Al-
Qur'an untuk menggali pengetahuan dengan menggunakan berbagai
media (seperti tulisan, diskusi, dan pertanyaan) agar mahasiswa bisa
memahami lebih dalam tentang ajaran agama.

Pelaksanaan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ
menghadapi sejumlah hambatan yang menghambat optimalisasi proses
pembelajaran. Hambatan pertama adalah beberapa rekan dosen
memiliki latar belakang akademik yang bukan berasal dari bidang ilmu
agama. Hal ini menyebabkan mereka menghadapi tantangan tersendiri
ketika harus membahas suatu topik dengan pendekatan berbasis Al-
Qur’an. Kesulitan tersebut terutama muncul dalam memahami metode
tafsir, konteks historis ayat, serta bagaimana menghubungkan prinsip-
prinsip keislaman dengan bidang keilmuan mereka secara mendalam.
Universitas PTIQ berupaya mengatasi hambatan ini melalui program
pendampingan khusus. Dapat dianalisis melalui teori Pedagogical
Content Knowledge, bahwa penguasaan materi dan cara
mengajarkannya merupakan komponen penting dalam keberhasilan
pendidikan.'®® Maka, pendampingan dosen dan pengayaan literatur
keislaman menjadi langkah strategis dalam menanggulangi hal ini.

Dengan memahami pentingnya peran mahasiswa dalam
implementasi kurikulum, diharapkan mereka dapat lebih proaktif
dalam menggali potensi diri, mengembangkan keterampilan, serta
berkontribusi dalam menciptakan sistem pendidikan yang lebih adaptif
dan relevan dengan tantangan zaman.

Dengan berbagai inisiatif tersebut, Universitas PTIQ Jakarta terus
berupaya menjadi pionir dalam pembelajaran Al-Qur'an di Indonesia,
mengintegrasikan antara teori dan praktik, serta menjawab tantangan
pendidikan Al-Qur'an di era modern. Dalam proses pembelajaran,
universitas menerapkan metode yang mendorong partisipasi aktif
mahasiswa, Untuk mahassiswa pasca menggunukan metode daring dan
tetap terjaga suasana belajarnya. Dan ini justru membantu para
mahasiswa yang bekerja atau tinggal di tempat yang jauh tetap dapat
memperdalam pengetahuannya.

Proses evaluasi ini dilakukan secara berkala dan sistematis,
melibatkan berbagai pemangku kepentingan, termasuk dosen,
mahasiswa, dan tenaga kependidikan. Hasil dari evaluasi ini digunakan
sebagai dasar untuk perbaikan dan pengembangan kurikulum yang

103 Shulman, “Those Who Understand: Knowledge Growth in Teaching.” Dalam
Journal Educational Researcher, Vol. 12 No. 02 Tahun 2010, hal. 14.



148

berkelanjutan, sehingga Universitas PTIQ dapat terus menghasilkan
lulusan yang kompeten dan berakhlak mulia sesuai dengan nilai-nilai
Al-Qur'an. Evaluasi ini dilakukan secara berkala yang mencerminkan
prinsip Total Quality Management (TQM) dalam pendidikan yang
dikembangkan oleh Edward Deming, yaitu perbaikan berkelanjutan
melalui evaluasi dan penyesuaian terhadap kebutuhan zaman dan
peserta didik.'** Walaupun, terdapat pandangan dari mahasiswa bahwa
evaluasi lebih fokus pada hasil akademik dan kurang memperhatikan
aspek pengamalan nyata. Tindak lanjut setelah evaluasi dinilai
cenderung parsial dan perlu menyentuh metode pembelajaran yang
lebih kreatif serta memperhatikan feedback dari mahasiswa.
Pendidikan tinggi memiliki peran penting dalam mencetak sumber
daya manusia yang berkualitas. Salah satu faktor yang berkontribusi
dalam peningkatan kualitas pendidikan adalah adanya umpan balik
(feedback) dari mahasiswa. Feedback mahasiswa merupakan bentuk
evaluasi terhadap proses pembelajaran, metode pengajaran dosen, serta
lingkungan akademik yang dapat memberikan wawasan bagi institusi
untuk melakukan perbaikan dan inovasi. Feedback mahasiswa menjadi
salah satu unsur evaluasi yaitu pada survey kepuasan pengguna lulusan.
Mahasiswa turut serta dalam proses evaluasi ini melalui berbagai
mekanisme yang telah disediakan. Pelibatan mahasiswa dapat terjadi
dalam forum diskusi, selama kegiatan belajar mengajar (KBM)
berlangsung, maupun melalui pengisian formulir daring (Google
Form). Salah satu bentuk evaluasi yang pernah dialami terjadi pada
semester tiga, di mana mahasiswa diwajibkan mengisi Google Form
sebagai syarat untuk dapat mengakses nilai akhir semester mereka.
Evaluasi ini berfungsi sebagai umpan balik bagi dosen dan pihak
akademik dalam menilai efektivitas proses pembelajaran, sekaligus
memberikan kesempatan bagi mahasiswa untuk menyampaikan
pengalaman serta masukan mereka terhadap metode pengajaran yang
diterapkan. Dengan adanya keterlibatan mahasiswa dalam evaluasi ini,
diharapkan proses pembelajaran dapat terus berkembang dan
meningkat sesuai dengan kebutuhan serta harapan mahasiswa,
sehingga kualitas pendidikan di institusi dapat terjaga dengan baik.
Secara keseluruhan, strategi yang diterapkan Universitas PTIQ
mencakup pembelajaran interaktif, pemanfaatan teknologi, integrasi
nilai-nilai Qur'ani, dan pendampingan khusus. Pendekatan ini tidak
hanya meningkatkan pemahaman akademis mahasiswa terhadap Al-
Qur'an, tetapi juga membentuk karakter mereka sebagai individu yang
mampu mengamalkan ajaran Al-Qur'an dalam berbagai aspek

104 Deming, W. E., Out of the Crisis. Cambridge, MA: MIT Press, 1986, hal. 39.



149

kehidupan. Strategi ini selaras dengan pesan dalam Surah Al-Bagarah
ayat ke-2, yang menegaskan bahwa Al-Qur'an adalah petunjuk bagi
orang-orang yang bertakwa, sehingga mahasiswa dipersiapkan menjadi
insan yang tidak hanya memahami Al-Qur'an sebagai teks, tetapi juga
sebagai pedoman hidup. Dengan demikian, strategi penerapan
kurikulum ini menjadi inovasi penting dalam pengembangan
pendidikan tinggi Islam yang relevan, transformatif, dan berbasis nilai-
nilai Al-Qur’an.

. Peningkatan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa Pascasarjana
Melalui Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an Di
Universitas PTIQ Jakarta

Di era modern yang penuh tantangan, pendidikan tinggi dituntut
untuk menghasilkan lulusan yang tidak hanya unggul secara
intelektual, tetapi juga memiliki kecerdasan spiritual (SQ) yang kokoh.
Universitas PTIQ Jakarta, sebagai lembaga pendidikan tinggi Islam,
memiliki potensi besar dalam mengembangkan Kurikulum Berbasis
Al-Qur'an untuk meningkatkan SQ mahasiswa pascasarjana.

Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an merupakan
upaya strategis dalam meningkatkan kecerdasan spiritual mahasiswa
pascasarjana di Universitas PTIQ Jakarta. Implementasi kurikulum ini
membutuhkan komitmen dan kerja sama dari seluruh pihak terkait,
mulai dari pimpinan universitas, dosen, hingga mahasiswa. Dengan
implementasi yang tepat, diharapkan dapat dihasilkan lulusan yang
memiliki keunggulan spiritual dan intelektual, serta mampu
berkontribusi positif bagi masyarakat.

Kurikulum Berbasis Al-Qur'an adalah pendekatan pendidikan
yang menjadikan Al-Qur'an sebagai landasan utama dalam
pengembangan dan pelaksanaan kurikulum. Berikut adalah beberapa
ayat Al-Qur'an yang menjadi landasan kurikulum, beserta
penjelasannya:

a. QS. Al-Alaq [96]: 1-5 (Perintah Membaca dan Menuntut [Imu)

Ayat: “Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu Yang
menciptakan, Dia telah menciptakan manusia dari segumpal darah.
Bacalah, dan Tuhanmulah Yang Maha Pemurah, Yang mengajar
(manusia) dengan perantaraan kalam, Dia mengajar kepada manusia
apa yang tidak diketahuinya.”

Ayat ini merupakan wahyu pertama yang diturunkan kepada
Nabi Muhammad SAW, yang menekankan pentingnya membaca
dan menuntut ilmu. “Bacalah” (iqra') bukan hanya berarti membaca
teks, tetapi juga membaca dan memahami tanda-tanda kebesaran
Allah SWT di alam semesta. Ayat ini menjadi landasan bagi



150

pengembangan kurikulum yang mendorong peserta didik untuk aktif
mencari ilmu pengetahuan.
b. QS. Az-Zumar [39]: 9 (Keutamaan Orang yang Berllmu)

J,wwcyié)\?;jsfm);’;us \»uuu\ AHATCRT R4 “\%o

ST 5 Y 55
"(Apakah orang musyrik yang lebih beruntung) ataukah orang yang
beribadah pada waktu malam dalam keadaan bersujud, berdiri,
takut pada (azab) akhirat, dan mengharapkan rahmat Tuhannya?
Katakanlah (Nabi Muhammad), “Apakah sama orang-orang yang
mengetahui (hak-hak Allah) dengan orang-orang yang tidak
mengetahui (hak-hak Allah)?” Sesungguhnya hanya ululalbab
(orang yang berakal sehat) yang dapat menerima pelajaran”. (QS.
Az-Zumar [39]: 9).!%

Ayat ini menegaskan bahwa orang yang berilmu memiliki
kedudukan yang lebih tinggi daripada orang yang tidak berilmu.
Ayat ini memotivasi peserta didik untuk terus meningkatkan ilmu
pengetahuan mereka. Ayat ini juga menjelaskan bahwa orang yang
memiliki akal, dan menggunakan akalnya untuk berfikir akan
menerima pelajaran.

c. QS. Ali Imran [3]: 190-191 (Tafakur dan Tadabbur)
S 45 o8 i i atesfy G gl s 5 By
ESAER N g e (165 B3 s Al 5,553 Gl
4 ST D152 s S Vs 155 5 155

"(vaitu) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk,
atau dalam keadaan berbaring, dan memikirkan tentang penciptaan
langit dan bumi (seraya berkata), ““Ya Tuhan kami, tidaklah Engkau
menciptakan semua ini sia-sia. Mahasuci Engkau. Lindungilah kami
dari azab neraka”.(QS. Ali Imran [3]: 190-191).1%

Ayat ini mendorong manusia untuk melakukan tafakur
(merenungkan) dan tadabbur (memahami) ciptaan Allah SWT. Ayat
ini menjadi landasan bagi pengembangan kurikulum yang
mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan keimanan. Ayat ini
mendorong peserta didik untuk berfikir kritis dan analitis.

105 Departemen Agama RI. Al-Qur'an dan Terjemahnya. Jakarta: PT. Sygma
Examedia Arkanleema, 2009, hal. 460.

106 Departemen Agama RI. Al-Qur'an dan Terjemahnya. Jakarta: PT. Sygma
Examedia Arkanleema, 2009, hal. 77.



151

d. QS An—Nahl [16] 125 (Metode Dakwah dan Pendidikan)
\@@J\’(‘@j "’w\&ﬁs}ﬁ’&lﬁ\;@)w&zg\%
% g .»;Z.ilb rJ.c.\ A.LM o J,o rl;\jza

"Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah dan
pengajaran yang baik serta debatlah mereka dengan cara yang
lebih baik. Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang paling tahu siapa
vang tersesat dari jalan-Nya dan Dia (pula) yang paling tahu siapa
yang mendapat petunjuk.” (QS. An-Nahl [16]: 125).1%7

Ayat ini memberikan pedoman tentang metode dakwah dan
pendidikan yang efektif. “Hikmah” berarti kebijaksanaan,
“pelajaran yang baik” berarti nasihat yang bermanfaat, dan “cara
yang baik” berarti berdiskusi dengan sopan dan santun. Ayat ini
menjadi  landasan bagi pengembangan kurikulum yang
mengutamakan metode pembelajaran yang interaktif dan
partisipatif.

Landasan-landasan ini, dan ayat-ayat lain dalam Al-Qur'an,
memberikan panduan yang komprehensif untuk pengembangan
kurikulum yang tidak hanya menghasilkan individu yang cerdas secara
intelektual, tetapi juga berakhlak mulia dan bertakwa kepada Allah
SWT.

Universitas PTIQ Jakarta menjadikan Al-Qur'an sebagai pijakan
dasar dalam kurikulumnya. Hal ini sejalan dengan pemahaman Dr.
Zain Sarnoto dan Ibnu Hibban bahwa Al-Qur'an mengandung nilai-
nilai universal yang dapat menjadi pedoman dalam pengembangan SQ.
Kurikulum ini dirancang untuk melahirkan generasi Al-Qur’ani yang
memiliki akhlak mulia, etos kerja tinggi, dan pijakan hidup yang kuat
berdasarkan nilai-nilai Al-Qur'an. Pendekatan ini sangat relevan dalam
konteks pendidikan modern, di mana nilai-nilai spiritual dan moral
seringkali terabaikan. Dengan mengintegrasikan Al-Qur'an dalam
kurikulum, Universitas PTIQ Jakarta berupaya menghasilkan lulusan
yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki
integritas moral dan spiritual yang tinggi.

Dr. Zain Sarnoto mendefinisikan SQ sebagai kemampuan
memahami makna dan tujuan hidup yang lebih tinggi, yang bermanfaat
bagi sekitar, mencakup kasih sayang, perdamaian, ketenangan, dan
kebijaksanaan.!®® Sementara itu, Ibnu Hibban memahami SQ sebagai

107 Departemen Agama RI. Al-Qur'an dan Terjemahnya. Jakarta: PT. Sygma

Examedia Arkanleema, 2009, hal. 279.
108 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.



152

kemampuan seseorang untuk menjalani kehidupan dengan panduan
nilai-nilai agama untuk mendapatkan nilai hidup yang damai,
bijaksana, dan peduli.'” Keduanya sepakat bahwa SQ sangat penting
bagi mahasiswa pascasarjana, karena berkaitan dengan implementasi
agama dalam kehidupan nyata.

Khaidir Azwar menekankan pentingnya kurikulum pendidikan
Al-Qur’an karena memberikan pijakan moral yang kuat, terutama di
tengah perkembangan zaman yang cenderung materialistis. la juga
berpendapat bahwa kecerdasan spiritual membantu mahasiswa
memiliki ketenangan batin dan kekuatan mental untuk menghadapi
tantangan kehidupan, serta berkontribusi signifikan dalam melatih
kesabaran, kejujuran, dan tanggung jawab sosial.!'”

Implementasi Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas
PTIQ Jakarta dilakukan melalui pendekatan yang komprehensif,
mencakup integrasi nilai-nilai Al-Qur'an dalam mata kuliah, praktik
pembelajaran Al-Qur'an, penciptaan lingkungan kampus yang
mendukung, dan penyelenggaraan kegiatan khusus pengembangan SQ.

a. Integrasi Nilai Al-Qur'an dalam Mata Kuliah
Pendekatan ini sangat krusial karena memastikan bahwa Al-

Qur'an tidak hanya dipelajari secara tekstual, tetapi juga
diintegrasikan ke dalam berbagai disiplin ilmu. Mata kuliah
seperti tafsir pendidikan, ulumul Qur'an, pemikiran Islam, dan
sejarah Islam menjadi wadah untuk menghubungkan teori-teori
dengan nilai-nilai yang terkandung dalam Al-Qur'an. Hal ini
memungkinkan mahasiswa untuk memahami relevansi Al-
Qur'an dalam konteks akademik dan kehidupan sehari-hari, serta
mengembangkan pemikiran kritis yang berbasis pada nilai-nilai
Islam. Namun, berdasarkan wawancara dengan Khaidir Azwar,
fasilitas seperti ruang diskusi atau tempat ibadah dinilai perlu
ditingkatkan untuk lebih mendukung pengembangan kecerdasan
spiritual mahasiswa.'!! Rosyidi menilai lingkungan kampus
sangat mendukung dengan suasana yang Islami dan kegiatan
berbasis spiritual.!!?

109 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

119 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 17 Februari 2025.

1 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025.

112 Hasil wawancara dengan Rosyidi Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 17 Februari 2025



153

b. Praktik Pembelajaran Al-Qur'an

Praktik seperti tahsin al-giraah (memperbaiki bacaan Al-
Qur'an), munasabah al-ayat (mencari hubungan antar ayat), dan
pengkajian ayat-ayat Al-Qur'an adalah bagian integral dari
kurikulum.  Tujuannya adalah untuk mengembangkan
kemampuan mahasiswa dalam memahami, menghayati, dan
mengamalkan Al-Qur'an. Pengkajian ayat ayat Al-Qur'an untuk
mendukung teori atau solusi masalah masyarakat, adalah bentuk
aplikasi dari Al-Qur'an di kehidupan sehari hari. Rosyidi juga
menyebutkan penghafalan Al-Qur’an sebagai bagian dari
implementasi kurikulum.'!3

c. Lingkungan Kampus yang Mendukung

Lingkungan kampus yang kondusif sangat penting untuk
mendukung pembelajaran Al-Qur'an. Kegiatan seperti halaqah
Al-Qur'an, shalat berjamaah, dan kajian keislaman menciptakan
suasana religius yang mendukung pengembangan spiritual
mahasiswa. Lingkungan yang mendukung ini membantu
mahasiswa untuk menginternalisasi nilai-nilai Al-Qur'an dan
mengembangkannya dalam kehidupan sehari-hari.

Namun, berdasarkan wawancara dengan Khaidir Azwar,
fasilitas seperti ruang diskusi atau tempat ibadah dinilai perlu
ditingkatkan untuk lebih mendukung pengembangan kecerdasan
spiritual mahasiswa.!'* Rosyidi menilai lingkungan kampus
sangat mendukung dengan suasana yang Islami dan kegiatan
berbasis spiritual.!!®

d. Kegiatan Khusus Pengembangan SQ

Kegiatan-kegiatan khusus seperti Ulumul Al-Qur’an, tafsir
Pendidikan, kajian keislaman, [lmu syariat, pertemanan dengan
ulama dan orang shalih, kajian tematik, halaqah, dan studi kasus
berbasis Qur’ani dirancang untuk memperdalam pemahaman
mahasiswa tentang Al-Qur'an dan meningkatkan kecerdasan
spiritual mereka. Pertemanan dengan ulama dan orang sholeh,
adalah salah satu cara yang baik untuk menimba ilmu, dan
meneladani akhlak yang baik. Kegiatan ini memberikan
kesempatan bagi mahasiswa untuk mengembangkan pemahaman

113 Hasil wawancara dengan Rosyidi Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 17 Februari 2025

114 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025

!5 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025



154

yang lebih mendalam tentang Al-Qur'an dan mengaplikasikannya

dalam kehidupan mereka.

Menurut Khaidir Azwar, ada beberapa kegiatan seperti
kajian umum dan seminar Al-Qur'an, adapun materi kuliah
sangat banyak seperti tahsinul qiroat dll. yang secara khusus
bertujuan untuk mengembangkan kecerdasan spiritual
mahasiswa.!'® Rosyidi menambahkan bahwa sejarah kebudayaan
Islam dan sejarah peradaban Islam termasuk dalam materi yang
secara khusus bertujuan mengembangkan kecerdasan spiritual
mahasiswa.'!”

Dengan pendekatan yang komprehensif ini, Universitas PTIQ
berupaya menghasilkan lulusan yang tidak hanya memiliki
pengetahuan yang luas tentang Al-Qur'an, tetapi juga memiliki karakter
yang kuat dan mampu mengaplikasikan nilai-nilai Al-Qur'an dalam
kehidupan sehari-hari. Implementasi Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di
Universitas PTIQ Jakarta dilakukan secara komprehensif melalui
integrasi nilai-nilai Al-Qur'an dalam mata kuliah, praktik pembelajaran
Al-Qur'an, penciptaan lingkungan kampus yang mendukung, dan
penyelenggaraan kegiatan khusus pengembangan SQ.

Pendekatan ini bertujuan untuk menghasilkan lulusan yang tidak
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kecerdasan
spiritual yang tinggi dan mampu mengamalkan nilai-nilai Al-Qur'an
dalam kehidupan mereka. Rosyidi menekankan bahwa tujuan utama
kurikulum ini adalah membentuk generasi yang lebih mengenal Al-
Qur'an, menguatkan keimanan, serta menjadi manusia yang bertakwa
dan berakhlakul karimah.'!®

Dosen berperan sebagai inspirator dan penengah dalam diskusi,
serta membantu mahasiswa mengaplikasikan nilai-nilai spiritual dalam
kehidupan sehari-hari. Mereka memotivasi mahasiswa untuk lebih
introspektif dan memperkuat hubungan spiritual mereka dengan Tuhan
dan sesama. Mahasiswa, terutama yang berlatar belakang pendidikan
pesantren atau sekolah Islam, memiliki keterlibatan yang baik dalam
mendukung implementasi kurikulum ini. Peran penting dosen dalam
mengembangkan kecerdasan spiritual mahasiswa, khususnya dalam
konteks pendidikan Islam. Berikut adalah poin-poin penting yang dapat
dibahas:

116 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025.

117 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025.

18 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta
pada 17 Februari 2025.



155

a. Peran Dosen sebagai Inspirator dan Mediator Spiritual

1) Pengintegrasian Nilai-nilai Islam
Dosen tidak hanya menyampaikan materi perkuliahan, tetapi
juga mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur’an dan Hadis ke
dalamnya. Ini menunjukkan relevansi ajaran Islam dalam
berbagai disiplin ilmu, bukan hanya dalam studi agama.
Menurut Khaidir Azwar, sebagai mahasiswa, ia melihat para
dosen menginternalisasikan Al-Qur'an di ruang kelas dengan
cara mengaitkan materi kuliah dengan ayat-ayat Al-Qur’an,
membuka pembelajaran dengan tadabbur ayat, memberi
contoh sikap sesuai nilai Qur'ani, dan mendorong mahasiswa
untuk selalu berpikir dan bersikap berdasarkan prinsip-prinsip
Al-Qur'an.'”  Rosyidi ~menambahkan bahwa dosen
memberikan tugas sebagai wujud proses menjadikan
mahasiswa untuk lebih memiliki sesuatu yang bernilai, norma,
pengetahuan yang luas sehingga dapat diimplementasikan
pada diri sendiri yang sehingga bisa menjadi contoh bagi
masyarakat lain.'?

2) Fasilitator Diskusi Berbasis Nilai
Dosen bertindak sebagai penengah dalam diskusi, memastikan
bahwa percakapan tetap berada dalam kerangka nilai-nilai
Islam. Mereka membantu mahasiswa untuk memahami dan
menerapkan prinsip-prinsip Islam dalam konteks akademis.

3) Motivasi untuk Introspeksi dan Penguatan Hubungan Spiritual
Dosen mendorong mahasiswa untuk merenungkan diri,
memperkuat hubungan mereka dengan Tuhan dan sesama, dan
mengaplikasikan nilai-nilai spiritual dalam kehidupan sehari-
hari. Khaidir Azwar menambahkan bahwa dosen mendorong
mahasiswa untuk melakukan introspeksi melalui refleksi tafsir
ayat Al-Qur’an.'?!

4) Pemberian Contoh Praktis

Dosen memberikan contoh nyata penerapan nilai-nilai Al-

Qur’an, menghubungkan kegiatan belajar dengan ibadah, dan
menggunakan ayat Al-Qur’an sebagai ilustrasi. Rosyidi
menambahkan bahwa dosen membantu mahasiswa
mengaplikasikan nilai-nilai spiritual dengan memberikan

119 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025

120 Hasil wawancara dengan Rosyidi Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 17 Februari 2025

121 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025



156

tugas dan menyampaikan materi yang dapat menumbuhkan
semangat dalam menuntut ilmu.'*
b. Implementasi Konkret dalam Kurikulum

1) Relevansi Ajaran Islam dalam Disiplin Ilmu
Dr. Zain Sarnoto menekankan pentingnya menunjukkan
bagaimana ajaran Islam relevan dengan berbagai bidang ilmu
pengetahuan. Ini membantu mahasiswa melihat hubungan
antara iman dan ilmu.'** Menurut Khaidir Azwar, kurikulum
ini bertujuan mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu
duniawi.'**

2) Peran Mahasiswa sebagai Agen Perubahan: Dosen
mengingatkan mahasiswa tentang tanggung jawab mereka
sebagai agen perubahan, mendorong mereka untuk
menggunakan pengetahuan dan nilai-nilai spiritual mereka
untuk memberikan dampak positif pada masyarakat.

c. Pentingnya Keteladanan dan Introspeksi

1) Dosen sebagai Teladan: Ibnu Hibban menekankan bahwa
dosen harus menjadi teladan dalam mengaplikasikan nilai-
nilai spiritual, terutama dalam literasi Al-Qur’an.

2) Kesadaran Potensi Bias
Dosen perlu menyadari potensi bias mereka dan berusaha
untuk bersikap objektif dan adil.

3) Pengukuran dengan Al-Qur’an
Ibnu Hibban menekankan pentingnya introspeksi dan
pengukuran segala sesuatu dengan Al-Qur’an sebagai
standar.'?

d. Peran Aktif Mahasiswa dan Lingkungan Pendukung

1) Keterlibatan Aktif Mahasiswa: Mahasiswa, terutama yang
memiliki latar belakang pendidikan pesantren atau sekolah
Islam, memiliki keterlibatan yang baik dalam mendukung
implementasi kurikulum ini. Rosyidi menyatakan bahwa
mahasiswa mendukung adanya kurikulum tersebut serta
melaksanakannya dengan menerapkannya di sekolah,

122 Hasil wawancara dengan Rosyidi Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 17 Februari 2025

123 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.

124 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 21 Februari 2025

125 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025



157

madrasah, pesantren, atau paling tidak diterapkan dalam diri
sendiri.'?¢

2) Umpan Balik dan Pengaruh Positif: Umpan balik dari

mahasiswa dan pengaruh positif dari lingkungan pertemanan
sangat penting dalam pengembangan kecerdasan spiritual.

3) Etika dan Sopan Santun: Etika dan sopan santun

mencerminkan kualitas kecerdasan spiritual mahasiswa.

Pengembangan kecerdasan spiritual mahasiswa dalam konteks
Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ Jakarta sangat
dipengaruhi oleh peran aktif dosen sebagai inspirator, mediator
spiritual, dan teladan. Dosen tidak hanya menyampaikan materi, tetapi
juga secara sadar mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur'an dan Hadis
dalam perkuliahan, memfasilitasi diskusi yang berlandaskan nilai
Islam, memotivasi mahasiswa untuk introspeksi, dan memberikan
contoh praktis pengamalan ajaran agama.

Implementasi nilai-nilai Islam secara konkret dalam kurikulum,
yang bertujuan mengaitkan ilmu agama dengan disiplin ilmu lainnya,
menjadi fondasi penting. Selain itu, keterlibatan aktif mahasiswa dalam
mendukung kurikulum dan pengaruh positif dari lingkungan kampus
yang Islami turut berkontribusi signifikan terhadap pengembangan
kecerdasan spiritual.

Penerapan kurikulum ini diharapkan menghasilkan lulusan yang
tidak hanya memiliki kecerdasan intelektual, tetapi juga kecerdasan
spiritual yang kuat. Hal ini tercermin dalam peningkatan etika, sopan
santun, pemahaman agama, kemampuan menjalin hubungan harmonis,
kebijaksanaan dalam menghadapi kehidupan, serta kecenderungan
untuk mengambil keputusan berdasarkan nilai-nilai Al-Qur'an. Dengan
demikian, kurikulum pendidikan Al-Qur'an memiliki potensi
transformatif dalam membentuk mahasiswa menjadi individu yang
berakhlak mulia, bertanggung jawab, dan mampu berkontribusi positif
bagi masyarakat.

Pembahasan tersebut dapat difokuskan pada beberapa poin
utama, yaitu:

a. Dampak Positif Kurikulum Pendidikan Al-Qur'an pada Perilaku

Mahasiswa

1) Peningkatan Etika dan Sopan Santun

Kurikulum Al-Qur'an terbukti efektif dalam membentuk
karakter mahasiswa, tercermin dari peningkatan etika dan
sopan santun dalam interaksi sehari-hari. Ini mencakup cara

126 Hasil wawancara dengan Rosyidi Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 17 Februari 2025



158

berpakaian yang lebih sesuai, serta interaksi yang lebih hormat
dengan dosen dan teman. Penguatan Pemahaman

2) Agama dan Keimanan
Proses pembelajaran  Al-Qur'an secara berkelanjutan
memperdalam pemahaman agama mahasiswa, yang pada
gilirannya memperkuat keimanan mereka.

3) Pengembangan Kecerdasan Spiritual (SQ)
Kurikulum ini secara signifikan meningkatkan SQ mahasiswa,
yang termanifestasi dalam kemampuan menjalin hubungan
harmonis, kepekaan terhadap kebutuhan orang lain, dan
kebijaksanaan dalam menyelesaikan konflik.

. Mekanisme Pengembangan Kecerdasan Spiritual (SQ)

1) Praktik Keagamaan yang Intensif
Kegiatan seperti membaca Al-Qur'an secara rutin, beribadah,
dan menjalin silaturahim menjadi pilar utama dalam
pengembangan SQ.

2) Motivasi Belajar yang Terintegrasi dengan Nilai Ibadah
Mengaitkan proses belajar dengan nilai ibadah meningkatkan
motivasi dan kesungguhan mahasiswa dalam mendalami Al-
Qur'an.

3) Pengambilan Keputusan Berbasis Nilai Spiritual
SQ yang tinggi memungkinkan mahasiswa untuk mengambil
keputusan yang lebih bijaksana, bertanggung jawab, dan
dilandasi oleh ketenangan serta kebijaksanaan. Khaidir Azwar
menyampaikan bahwa hal yang paling berpengaruh dalam
meningkatkan kecerdasan spiritual (SQ) adalah pemahaman
dan pengamalan nilai-nilai Al-Qur'an secara konsisten dalam

kehidupan sehari-hari.'?’

. Peran Al-Qur'an dalam Membentuk Karakter dan Arah Hidup

Mahasiswa

1) Landasan Moral dan Etika
Al-Qur'an berfungsi sebagai pedoman moral dan etika,
membatasi perilaku yang tidak sesuai dengan syariat dan nilai-
nilai luhur.

2) Pembentukan Karakter Positif
Nilai-nilai agama yang terkandung dalam Al-Qur'an
membentuk karakter mahasiswa menjadi lebih baik, empati,
dan bertanggung jawab.

3) Pengambilan Keputusan Berdasarkan Nilai-Nilai Al-Qur'an

127 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ

Jakarta pada 21 Februari 2025



159

Mahasiswa mampu mengambil keputusan berdasarkan
prinsip-prinsip Al-Qur'an seperti keadilan, kemaslahatan, dan
toleransi.

4) Kesiapan Menghadapi Tantangan Hidup

SQ yang berkembang membantu mahasiswa merasa lebih siap

menghadapi  kehidupan, pekerjaan, dan tekanan, serta

meningkatkan kepercayaan diri dan kematangan dalam
memaknai hidup.
5) Menghargai dan Menghormati Orang Lain

Mahasiswa menjadi lebih bijak dan tenang dalam menyikapi

kehidupan, serta mengedepankan kebaikan dalam konflik,

serta menghargai orang lain.
6) Menempatkan sesuatu sesuai dengan fungsinya

Kurikulum ini membuka pandangan akan pentingnya

menempatkan sesuatu sesuai dengan fungsinya atau ahlinya.
d. Implikasi dan Signifikansi

Kurikulum pendidikan Al-Qur'an memiliki peran penting
dalam membentuk generasi muda yang berkarakter kuat,
berintegritas, dan memiliki kontribusi positif bagi masyarakat.
Pentingnya integrasi nilai-nilai agama dalam pendidikan tinggi
untuk menghasilkan lulusan yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga memiliki kecerdasan spiritual dan moral
yang tinggi.

Penerapan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas
PTIQ Jakarta diharapkan dapat menghasilkan perubahan perilaku
positif pada mahasiswa, yang mencakup peningkatan etika, sopan
santun, dan pemahaman agama. Perubahan ini mencerminkan
dampak transformatif kurikulum dalam membentuk individu yang
lebih baik secara moral, spiritual, dan sosial. Kurikulum Berbasis
Al-Qur'an di Universitas PTIQ Jakarta terbukti efektif dalam
menghasilkan perubahan perilaku positif pada mahasiswa.
Peningkatan etika, sopan santun, pemahaman agama, dan
kecerdasan spiritual mencerminkan dampak transformatif
kurikulum dalam membentuk individu yang lebih baik secara moral,
spiritual, dan sosial.

Tantangan dalam implementasi kurikulum, terutama dalam
konteks pendidikan Islam, bersifat kompleks dan multidimensional.
Upaya penanganan yang efektif membutuhkan pendekatan holistik
yang mencakup peningkatan infrastruktur, pengembangan sumber
daya manusia (dosen dan mahasiswa), dan penciptaan lingkungan
belajar yang kondusif. Kerjasama antar berbagai pihak, termasuk
institusi pendidikan, pakar, komunitas keilmuan, dan dunia kerja,



160

sangat penting untuk mengatasi tantangan ini dan meningkatkan
kualitas pendidikan. Beberapa tantangan utama dalam implementasi
kurikulum, khususnya dalam konteks pendidikan Islam di perguruan
tinggi, serta upaya penanganan yang dilakukan:'?®

a. Tantangan Utama:

1) Gangguan Jaringan Internet saat Pembelajaran Daring
Baik Universitas PTIQ maupun Ibnu Hibban sama-sama
menyoroti masalah ini sebagai hambatan signifikan, terutama
bagi mahasiswa pascasarjana. Hal ini menunjukkan bahwa
infrastruktur internet yang stabil sangat krusial untuk
keberhasilan pembelajaran daring.

2) Perbedaan Latar Belakang Keislaman Mahasiswa
Perbedaan ini menimbulkan kesulitan dalam memahami
materi yang berkaitan dengan Al-Qur'an dan ajaran Islam. Di
Ibnu Hibban, perbedaan ini diperparah oleh perbedaan
penguasaan bahasa Arab, yang menjadi kunci pemahaman
teks-teks keagamaan.

3) Keterbatasan Latar Belakang Keagamaan Dosen
Universitas PTIQ mengakui bahwa beberapa dosen dengan
latar belakang non-agama mengalami kesulitan dalam
mengaitkan materi dengan Al-Qur'an. Ini menunjukkan
perlunya dukungan bagi dosen untuk meningkatkan
pemahaman mereka tentang integrasi keilmuan dan
keagamaan.'?

b. Upaya Penanganan:

1) Peningkatan Infrastruktur Internet
Kedua institusi menekankan pentingnya meningkatkan
kualitas jaringan internet untuk mengatasi gangguan selama
pembelajaran daring.

2) Kerja Sama dengan Pakar dan Komunitas Keilmuan
Universitas PTIQ menjalin kerja sama dengan pakar dari
berbagai disiplin ilmu untuk mendampingi dosen. Ibnu
Hibban mengusulkan kerja sama dengan dunia kerja dan
komunitas keilmuan. hal ini menunjukkan pentingnya
kolaborasi untuk memperkaya proses pembelajaran.

3) Pendampingan Dosen
Universitas PTIQ memberikan pendampingan kepada dosen,
terutama yang memiliki latar belakang non-agama, untuk

128 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ
Jakarta pada 15 Februari 2025.

129 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M. A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen
di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025.



161

membantu mereka mengintegrasikan materi dengan perspektif
keagamaan.
4) Penciptaan Lingkungan Positif

Universitas PTIQ menciptakan lingkungan di mana
mahasiswa dengan latar belakang keagamaan yang kuat dapat
memberikan pengaruh positif kepada mahasiswa lain. Ini
menunjukkan pentingnya membangun komunitas belajar yang
inklusif dan suportif.

Berdasarkan uraian diatas maka dapat disimpulkan bahwa
pengembangan kecerdasan spiritual (SQ) mahasiswa pascasarjana
di Universitas PTIQ Jakarta melalui Kurikulum Berbasis Al-Qur'an
terbukti memberikan dampak transformatif yang signifikan.
Kurikulum ini, yang berlandaskan pada ayat-ayat Al-Qur'an seperti
QS. Al-Alaq (96): 1-5, QS. Az-Zumar (39): 9, QS. Ali Imran (3):
190-191, dan QS. An-Nahl (16): 78 dan 125, mengintegrasikan
nilai-nilai spiritual ke dalam setiap aspek pembelajaran.

Model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di
Universitas PTIQ Jakarta terbukti menjadi strategi transformatif
dalam meningkatkan kecerdasan spiritual (SQ) mahasiswa
pascasarjana. Pendekatan ini tidak hanya memperkuat pemahaman
agama dan karakter moral, tetapi juga menumbuhkan kemampuan
mahasiswa dalam menjalin hubungan yang harmonis, mengambil
keputusan yang bijaksana, serta menghadapi kehidupan dengan
tenang dan penuh makna. Proses ini diperkuat melalui integrasi
nilai-nilai Al-Qur'an dalam seluruh aspek akademik dan kehidupan
kampus, dengan peran sentral dosen sebagai inspirator dan teladan
spiritual.

Implementasi kurikulum ini mencakup integrasi nilai Al-Qur'an
dalam mata kuliah, praktik pembelajaran Al-Qur'an, penciptaan
lingkungan kampus yang mendukung, dan kegiatan khusus
pengembangan SQ. Peran dosen sebagai inspirator, mediator
spiritual, dan teladan sangat krusial dalam memfasilitasi proses ini.
Hasilnya, mahasiswa menunjukkan peningkatan etika, sopan santun,
pemahaman agama, dan kemampuan menjalin hubungan harmonis.
Mereka menjadi lebih bijak, tenang, dan mampu mengambil
keputusan berdasarkan nilai-nilai Al-Qur'an. Meskipun tantangan
sepertl gangguan jaringan internet dan perbedaan latar belakang
keislaman mahasiswa ada, upaya penanganan seperti peningkatan
infrastruktur, kerja sama dengan pakar, dan pendampingan dosen
terus dilakukan.

Temuan di atas sejalan dengan William Stern dengan teori
konvergensi-nya yang menyatakan bahwa pembentukan atau



162

perkembangan kepribadian seseorang ditentukan oleh faktor
bawaan (hereditas) dan juga faktor lingkungan sekitar.*® Teori
tersebut sejalan dengan Ki Hajar Dewantara bahwa pendidikan akan
berhasil baik bila ada paduan antara faktor dasar (kodrat alam dan
kodrat zaman) dan faktor ajar (pengaruh pendidikan). Dalam
konteks Universitas PTIQ Jakarta mencerminkan prinsip ini, yaitu
memadukan pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di mana
pembelajaran bukan hanya mentransfer ilmu, tetapi membentuk
meaning-driven individuals dan membentuk lingkungan yang
mampu menjadikan Al-Qur’an sebagai kompas moral dalam
kehidupan.

Danah Zohar dan Ian Marshall mengemukakan bahwa ada
beberapa faktor yang mempengaruhi kecerdasan spiritual yaitu:
pertama, Sel Saraf dan Otak; kedua Titik Tuhan (God Spot).!*! Titik
Tuhan jika dikaitkan dengan Universitas PTIQ Jakarta adalah di
mana para mahasiswa pascasarjana lebih dekat dengan Tuhan
dengan menjadikan kitab suci Al-Qur’an sebagai petunjuk agar
berhasil di dunia dan akhirat. Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di
PTIQ tidak hanya mendidik akal, tetapi juga memperkuat hati dan
jiwa mahasiswa, menjadikannya lebih peduli, bertanggung jawab,
dan siap menjadi pemimpin yang berakhlak. Dalam Konsep ESQ
(Emotional and Spiritual Quotient) dari Ary Ginanjar Agustian turut
mendukung relevansi pendekatan ini. Dalam pandangannya,
kecerdasan spiritual (SQ) adalah kecerdasan inti dari semua
kecerdasan dan SQ merupakan landasan utama dalam membentuk
karakter unggul yang jujur, amanah, bertanggung jawab, serta
memiliki misi hidup yang luhur.!*

Dengan demikian, Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di
Universitas PTIQ Jakarta telah berkontribusi besar dalam
membentuk lulusan yang tidak hanya cemerlang secara akademik,
tetapi juga memiliki pemahaman agama yang baik, etika dan sopan
santun serta bijak dalam bertindak dan mengambil keputusan.
Kurikulum ini dapat menjadi model unggulan bagi lembaga
pendidikan tinggi Islam lainnya dalam membangun manusia
seutuhnya beriman, berilmu, dan berakhlak.

130 Anselmus JE Toenlioe, Teori dan Filsafat Pendidikan, Malang: Gunung Samudra,
2016, hal. 16-17.

131 Danah Zohar dan Ian Marshall, SQ: Kecerdasan spiritual, Bandung: Mizan
Pustaka, 2007, hal. 14.

132 Ary Ginanjar Agustian, Emotional Spiritual Quotient (ESQ), Rahasia Sukses
Membangun Kecerdasan Emosi Dan Spiritual, ..., hal. 62.



BAB V
PENUTUP

A. Kesimpulan
Berdasarkan hasil penelitian mengenai model pelaksanaan
pengembangan kurikulum berbasis Al-Qur’an dalam meningkatkan
kecerdasan spiritual mahasiswa pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta,

dapat disimpulkan bahwa pelaksanaan pengembangan kurikulum di

Universitas PTIQ Jakarta berorientasi pada integrasi nilai-nilai Al-Qur’an

dalam seluruh aspek pendidikan, baik pada tataran konseptual,

operasional, maupun evaluatif. Kurikulum yang dikembangkan tidak
hanya bertujuan membentuk kompetensi akademik, tetapi juga
menumbuhkan kecerdasan spiritual mahasiswa sebagai landasan moral
dan etika keilmuan.

Berdasarkan analisis data dan hasil wawancara, diperoleh temuan
penting sebagai berikut:

1. Hasil penelitian ini menegaskan urgensi implementasi model
pengembangan kurikulum berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ
Jakarta dalam meningkatkan kecerdasan spiritual mahasiswa.
Kurikulum yang terintegrasi dengan nilai-nilai Al-Qur'an, melalui
program tahsin-tahfidz, kajian tafsir tematik, praktik ibadah
konsisten, teknik pembelajaran reflektif, dan mentoring spiritual,
terbukti efektif dalam membentuk karakter spiritual mahasiswa.
Evaluasi berkala, pembinaan dosen, dan pengawasan kurikulum
menjadi kunci keberhasilan dalam menjamin penguatan nilai-nilai Al-

163



164

Qur'an, sehingga menghasilkan lulusan yang berakhlak mulia,
berwawasan luas, dan berkomitmen pada nilai-nilai Islam.

2. Implementasi kurikulum berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ
Jakarta melibatkan perencanaan sistematis, penyusunan program
yang mengintegrasikan teori dan praktik, serta evaluasi dan revisi
berkelanjutan. Strategi pelaksanaan meliputi metode pembelajaran
interaktif, pemanfaatan teknologi, dan integrasi nilai-nilai Qur'ani.
Meskipun terdapat hambatan seperti perbedaan latar belakang dosen
dan mahasiswa serta kendala teknis pembelajaran daring, Universitas
PTIQ berupaya mengatasinya melalui berbagai inisiatif. Secara
keseluruhan, strategi yang diterapkan bertujuan menghasilkan lulusan
yang kompeten secara intelektual dan spiritual, mampu memahami,
mengamalkan, dan menjadikan Al-Qur'an sebagai pedoman hidup.

3. Pengembangan kurikulum berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ
Jakarta secara signifikan meningkatkan kecerdasan spiritual (SQ)
mahasiswa pascasarjana. Integrasi nilai-nilai Al-Qur'an dalam
pembelajaran, praktik keagamaan, lingkungan kampus yang
mendukung, dan kegiatan pengembangan SQ berperan penting dalam
transformasi ini. Mahasiswa menunjukkan peningkatan etika,
pemahaman agama, dan kemampuan mengambil keputusan
berdasarkan nilai-nilai Al-Qur'an. Peran dosen sebagai teladan dan
fasilitator spiritual menjadi kunci keberhasilan implementasi
kurikulum. Secara keseluruhan, kurikulum berbasis Al-Qur'an efektif
dalam menghasilkan lulusan pascasarjana yang unggul secara
intelektual dan spiritual.

B. Implikasi Hasil Penelitian
Hasil penelitian ini memiliki implikasi teoretis dan praktis yang dapat
memperkaya kajian pendidikan Islam dan pengembangan kurikulum
berbasis nilai-nilai Al-Qur’an di lingkungan pendidikan tinggi Islam.
1. Implikasi Teoritis
a. Memperkaya teori kecerdasan spiritual dengan perspektif Al-
Qur'an.
b. Memberikan model alternatif pengembangan kurikulum
pendidikan tinggi Islam.
c. Berkontribusi pada pengembangan ilmu pendidikan Islam.
2. Implikasi Praktis
a. Memberikan panduan pengembangan kurikulum berbasis Al-
Qur'an bagi perguruan tinggi Islam.
b. Meningkatkan kualitas pembelajaran melalui integrasi nilai-nilai
Al-Qur'an.



165

c. Mendorong pengembangan program pengembangan diri
mahasiswa yang berorientasi pada kecerdasan spiritual.

C. Saran

Penelitian mengenai "Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum

Berbasis Al-Qur’an dalam Meningkatkan Kecerdasan Spiritual
Mahasiswa Pascasarjana di Universitas PTIQ Jakarta" menghasilkan saran
yang ditujukan kepada tiga pihak utama, yaitu:

I.

Bagi Universitas PTIQ Jakarta

Universitas perlu fokus pada penguatan integrasi nilai-nilai Al-Qur'an
ke dalam kurikulum, penyediaan fasilitas dan program pendukung,
serta melakukan evaluasi dan pengembangan berkelanjutan untuk
memastikan efektivitas model kurikulum.

Bagi Pendidik/Dosen

Dosen diharapkan untuk terus mengembangkan kompetensi spiritual
mereka, menerapkan metode pembelajaran interaktif yang
mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur'an, dan memberikan bimbingan
serta mentoring spiritual kepada mahasiswa.

Bagi Peneliti Lainnya

Peneliti selanjutnya disarankan untuk mengembangkan model
kurikulum yang lebih komprehensif, melakukan penelitian lintas
disiplin, dan menggunakan metode penelitian kualitatif mendalam
untuk memahami dampak kurikulum berbasis Al-Qur'an secara lebih
mendalam.



166



DAFTAR PUSTAKA

Agustian, Ary Ginanjar. Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan
Spritual ESQ Emotional Sripitual Quontient Berdasarkan 6 Rukun
Iman dan 5 Rukun Islam. Jakarta: Arga, 2004.
------- . Emotional Spiritual Quotient (ESQ), Rahasia Sukses Membangun
Kecerdasan Emosi Dan Spiritual. Jakarta: Penerbit Arga, 2007.
Agustiana, et.al. “Peranan Kurikulum dan Hubungannya Dengan
Pengembangan Pendidikan Pada Lembaga Pendidikan.” Jurnal Ilmu
Pendidikan Islam, Vol. 05 No. 01, 2021.

Ali, Mohammad. Pendidikan untuk Pembangunan Nasional. Jakarta:
Grasindo, 2009.

Al-Mubhasibi, Abu Abdillah Al-Hants Ibn Asad. Menuju Hadirat Ilahi, trj,
Tholib Anis. Bandung: Al-Bayan, 2003.

Al-Qardhawi, Yusuf. al-Ghazali Antara Pro dan Kontra. alih bahasa, Hasan
Abrori. Surabaya: Pustaka Progressif, 1996.

Aman, Moh. “Kurikulum Pendidikan Berbasis Al-Qur'an.” Rausyan Fikr
Jurnal Pemikiran & Pencerahan. Vol. 16 No.1, 2020.

------- . “Metode Pembelajaran Berbasis Al Quran.” Jurnal Tadarus tarbawy,
Vol. 2 No. 5, 2020.

Arifin, Zainal. Konsep dan Model Pengembangan Kurikulum. Bandung:
Remaja Rosdakarya, 2012.

Arsyad. “Spiritual Intelligence (SQ) and Their Relationship with Intellectual
Intelligence (1Q) of MI Quhas School Students.” Jurnal Nizham, Vol.
11 No. 6, 2023.

167



168

Asfiati, “Kurikulum Pendidikan Islam pada Masa Nabi.” Jurnal Forum
Pedagogik, Vol. 7 No. 2, 2016.

Asrul, Rusydi Ananda., Rosnita. Evaluasi Pembelajaran. Bandung:
Citapustaka Media, 2014.

Ayudia, Inge., dkk. Pengembangan Kurikulum. Sumatera Utara: Mifandi
Mandiri Digital, 2023.

Busthomi, Yazidul., et.al “Pendidikan Kecerdasan Spiritual dalam Al-Qur'an
Surat Al-Lugman.” Jurnal Studi lImu Keagamaan Islam, Vol. 1 No. 2,
2020.

Cahyani, Intan Dwi. “Hubungan Antara Kecerdasan Emosional Dengan
Kecerdasan Spiritual Dengan Hasil Belajar Biologi Peserta Didik.”
Skripsi, UIN Syarif Hidayatullah, 2022.

Colina N., Listiana A. “Al Quran Based Learning in Early Childhood
Education,” Advances in Social Science, Education and Humanities
Research, 538 Icece, tahun 2021.

Covey, Stephen R. The 8" Habit: Melampui Efektifitas, Menggapai
Keagungan. Jakarta: Gramedia, 2005.

Dakir. Perencanaan dan Pengembangan Kurikulum. Jakarta: PT. Reneka
Cipta, 2004.

Darmadi. Kecerdasan Spiritual. Bogor: Guepedia, 2018.

Departemen Pedidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia,
Jakarta: Balai Pustaka, 2005.

Dewantoro, M. Hajar. “Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam.’
Jurnal JPI FIAI Jurusan Tarbiyah, Vol. 9 No. 6, 2003.

Dewi, Nurlita Kusuma. “Hubungan Antara Kecerdasan Spiritual Dengan
Kecerdasan Emosional Pada Mahasiswa Semester Akhir.” Skripsi,
Unissula 2024.

Djihadah, Nuryati. “Kecerdasan Emosional dan Kepemimpinan Kepala
Madrasah dalam Aplikasi Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) di
Madrasah.” Jurnal Pendidikan Madrasah, Vol. 5 No. 1 Tahun 2020.

Emmons, Roberts A. The Psychology of Ultimate Concerns, New York: The
Guidford Press, 1999.

Fahmi, Musthofa. Kesehatan Jiwa dalam Keluarga, Sekolah dan Masyarakat,
diterjemahkan Zakiah Daradjat. Jakarta: Bulan Bintang, 1997.
Fahrurrozi, M., Mohzana. Pengembangan Perangkat Pembelajaran Tinjauan

Teoritis dan Praktik. NTT: Universitas Hamzawadi Press, 2020.

Fauzan, Khairil., et.al. “Kecerdasan Spiritual dan Kecerdasan Emosional
Terhadap Gaya Kepemimpinan Spiritual Pejabat  Struktural
Pemerintah,” Jurnal Imiah Psikologi Psikoborneo, Vol. 11 No. 1, 2023.

Fitria. Konsep Kecerdasan Spiritual dan Emosional dalam Membentuk Budi
Pekerti. Bogor: Guepedia, 2020.

2



169

Fitroh. “Pengembangan Kurikulum Berbasis Kompetensi dan Strategi
Pencapaian, Studia Informatika.” Jurnal Sistem Informasi, Vol. 4 No.
2,2011.

Garima, Gupta. “Spiritual Intelegence, and Emotional Intelegence to Self
Efficacy and Self Regulation Among College Students.” International
Journal of Social Sciences & Interdisciplinary Research Vol.1 No. 2,
2012.

al-Ghazali, Muhammad. Figh Sirah. Kairo: Matba’ah Hasan, 1988.

------- . Thya ‘Ulum al-Din jilid III. Mesir: Dar Al-lhya wa al-Kutub al-
‘Arabiyah, t.th.

------- . Nazhariyah al-Tarbiyah al-Islamiyah li al-Fard wa al-Mujtama’,
Mekah: Jami‘ah Umm al-Qura’, 1400 H.

Goleman, Daniel. Working with Emotional Inteligence, Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama, 1999.

Al-Haddad, Muhammad Roihan. “Hakikat Kurikulum Pendidikan Islam.”
Jurnal Tarbiyah Islamiyah, Volume 3 Nomor 1 Edisi Juni 2018.

Hafni, Nurlaili Dina., Shofwan, Arif Muzayin. “Pendidikan Karakter Untuk
Membangun Anak Didik Yang Memiliki Keseimbangan 1Q, EQ, Dan
SQ,” Jurnal Bocil: Journal of Childhood Education, Development and
Parenting Vol. 1 No. 1, 2023.

Hamalik, Oemar. Proses Belajar Mengajar. Jakarta: PT Bumi Aksara, 2010.

Hasan, Abdul Wahid, Aplikasi &Model Kecerdasan Spiritual (SQ) Rasulallah
di Masa Kini, Jogjakarta: IRCiSoD, 2006.

Hinnels, John R. Living Religions, USA: Penguin Books, 1997.

Hude, Darwis. Emosi: Penjelajahan Religio-Psikologis tentang FEmosi
Manusia di dalam Al-Qur’an. Jakarta: Erlangga, 2006.

Izutsu, Toshikio. Konsep Konsepetika Religious dalam al Quran. Yogyakarta:
Tiarawacana Yogya, 1993.

Jaya, Yahya. Spiritual Islam, Jakarta: Ruhama, 1994.

Khavari, Khalil A. The Art of Happines: Mencipta Kebahagiaan dalam Setiap
Keadaan. Jakarta: Serambi, 2006.

King, D. B. “Rethinking Claims of Spiritual Intelligence: A Definition, Model,
and Measure,” Master s Thesis, Trent University of Canada, 2009.

Kisbiyanto. "Kurikulum PGRA Berbasis Kecerdasan Spiritual.” Jurnal Inovasi
Pendidikan Guru Raudhatul Athfal, Vol. 4 No. 1, tahun 2016.

Latifah, Silfi Nurmalia., dan Anwar, Cecep. “Al Quran Sebagai Sumber [Imu
Pengetahuan.” Jurnal Gunung Jati Conference Series, Vol. 8 No. 2,
2022.

Lesmana, Danar. “Kecerdasan Spiritual Dengan Kecemasan Menghadapi
Masa Pensiun.” Jurnal Ilmiah Psikologi Terapan, Vol. 02, No.01, 2014.

Lewy, Arich. Merencanakan Kurikulum Sekolah. Jakarta: PT. Bhatara Karya
Aksara, 1983.



170

Ma’unah, Binti. Metodologi Pengajaran Agama Islam: Metode Penyusunan
dan Desain Pembelajaran. Yogyakarta: Teras, 2009.

Majid, Abdul. Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi. Bandung: PT
Remaja Rosdakarya, 2006.

Majid, Abdul., Dian Andayani. Pendidikan Karakter Perspektif Islam.
Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2013.

Mariani. “Pendidikan Holistik dalam Islam: Studi terhadap 1Q, EQ, dan SQ.”
Jurnal Tarbiyah Islamiyah, vol. 11,2021, 1-13.

Mashar, Riana. Emosi Anak Usia Dini dan Strategi Pengembangannya.
Jakarta: Kencana, 2011.

Miles, Matthew B., Michael Huberman., Johnny Saldana. Qualitative Data
Analysis, A. Methods Sourcebook, Edition 3. USA: Sage Publications,
2014.

Miller, John P. Cerdas di Kelas Sekolah Kepribadian. Yogyakarta: Kreasi
Wacana, 2002.

Mubarok, Ramdanil. “Peran dan Fungsi Kurikulum dalam Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam Multikultural.” Jurnal Studi Islam Lintas
Negara, Vol. 3 No. 2, 2021.

Mudlofir, Ali. Aplikasi Pengembangan Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan
Dan Bahan Ajar dalam Pendidikan Agama Islam, Jakarta: Rajawali
Pers, 2011.

Muhadjir, N., Wahyu dalam Paradigma Penelitian Ilmiah Pluralisme
Metodologik. Yogyakarta: Tiara Wacana, 1989.

Muhaimin. Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Sekolah,
Madrasah, dan Perguruan Tinggi. Jakarta: Raja Grafindo Persada,
2012.

Mujib, Abdul. Ruh dan Psikology, Jakarta: Prenada Media, 2006.

Mujib, Abdul., Yusuf Mudzakir,. Nuansa-nuansa Psikologi Islami. Jakarta: PT
Rajagrafindo Persada, 2002.

An-Nahlawi, Abdurrahman. Prinsip dan Metode Pendidikan Islam. Bandung:
Diponegoro, 1989.

Najati, Utsman. Belajar EQ dan SQ dari Sunah Nabi. Bandung: Hikmah, 2006.

Nasution, Harun. Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan
Gerakan. Jakarta: Bulan Bintang, 1975.

Nasution, S. Asas-asas Kurikulum, Jakarta: Bumi Aksara, 1995.

Nasyabe, Hisyam. Muslim Education Institutions. Bairut: Libraire Du Liban,
1989.

Nata, Abuddin. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarata: Logos Wacana Ilmu,
1997.

------- . Sejarah Pendidikan Islam: Pada periode Klasik dan Pertengahan.
Jakarta: Rajawali Pers, 2012.



171

Neni, Melita Ayu., et.al. “Pengaruh Menghafal al-Quran terhadap kecerdasan
emosional Santri Di Pondok Pesantrenal-Quran Muhammad Thoha
Alfasyni Bogor.” Jurnal Ta ’Dibi, Vol. 4 No. 1, 2015.

Nurhayati, Anin. Kurikulum Inovasi, Telaah Terhadap Pengembangan
Kurikulum Pesantren. Yogyakarta: Teras, 2010.

Oemar, Fani. “Pengaruh Kecerdasan Emosional, Kecerdasan Spiritual dan
Perilaku Belajar terhadap Pemahaman Akuntansi.” Jurnal Akuntansi
Kompetif, Vol. 1 No. 1, 2018.

Prasetyo, Arif Rahman., Tasman Hamami. “Prinsip-Prinsip dalam
Pengembangan Kurikulum.” PALAP Jurnal Studi Keislaman dan Ilmu
Pendidikan, Vol. 8 No. 1, Mei 2020.

Qadir, Muhammad Abdul. Metodologi Pengajaran Agama Islam. Jakarta:
Rineka Cipta, 2008.

Qoni’ah, Siti. Pengembangan Kecerdasan Spiritual Pada Pesertadidik Melalui
Aktivitas Keagamaan.” Ahsana Media: Jurnal Pemikiran, Pendidikan
dan Penelitian Ke-Islaman, Vol. 5 No. 1, 2021.

Qowim, Agus Nur. “Tafsir Tarbawi: Tinjauan Al-Quran Tentang Term
Kecerdasan IQ (Ilmu Al-qur’an).” Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 1 No.
01, 2018.

Rahman, Fazlur. Islam. Diterjemahkan oleh Ahsin Muhammad, Bandung:
Pustaka, 1994.

Rahmasari, Lisda. “Pengaruh Kecerdasan Intelektual, Kecerdasan Emosi dan
Kecerdasan Spiritual Terhadap Kinerja Karyawan”, Majalah llmiah
INFORMATiIKA, Vol. 3 No. 1, 2012.

Rasyidah, Annisa. “Pendidikan di masa Rasulullah di mekah dan Madinah.”
Jurnal al Hikmah, Vol. 2 No. 1, 2020.

Rifa'i, Ahmad., Umar Manshur. “Synergizing Science and Spirituality:
Crafting an Integrated Curriculum to Elevate Spiritual Intelligence in
Madrasah Education.” Indonesian Journal of Education and Social
Studies (IJESS), Vol. 02 No. 01, 2023.

Rimelvi., Dessi Susanti. “Pengaruh Kecerdasan Spiritual dan Minat Belajar
terhadap Motivasi Belajar Siswa Kelas X Pada Mata Pelajaran
Ekonomi.” Ejournal UNP. Vol. 3 No.4, 2020.

Riyani, Irma. “Menelusuri Latar Histori Tunrunnya al Quran dan Proses
Pembentukan tatanan Masyarakat Islam.” Jurnal al Bayan, vol. 1,
2016.

Sabila., et.al. “Urgensi Dan Implementasi Kurikulum Pendidikan Al-Qur'an.”
Journal on Education, Vol. 07 No. 01, 2024.

Safari, Triantoro. Spiritual Intelligence. Yogyakarta: Graha Ilmu, 2007.

Safitri, E. F. F. A.. “Pengaruh Kecerdasan Intelektual, Kecerdasan Emosional,
dan Kecerdasan Spriritual Terhadap Pemahaman Mata Kuliah
Pengantar Akuntansi; Studi Pada Mahasiswa Jurusan Akuntansi



172

Universitas Muhammadiyah Bengkulu.” Jurnal Ilmiah Ekonomi dan
Bisnis, Vol. 8 No. 2, 2020.

Sagala, Rumadani. Pendidikan Spiritual Keagamaan: dalam Teori dan
Praktik. Yogyakarta: Suka Press, 2018.

Saibany, Muhammad al-Tomy, Falsafah Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan
Bintang, 1979.

Saputra, Ali Thaufan Dwi. “Kemukjizatan Psikologi Alquran Jamaah Majelis
Taklim (Studi Kasus di Kecamatan Bogor Selatan Bogor).” Jurnal At-
Tibyan, Vol. 3 No. 1, 2018.

Saputra, R., Barikah A. “Spiritual Dengan Prestasi Belajar Pendidikan Jasmani
Relationship Between the Emotions Intelligence And Spiritual
Intelligence With Physical Education” Jurnal Universitas Islam
Kalimantan Muhammad Arsyad, Vol. 4 No. 1, 2021.

Ash-Shidieqy, Hasbi. “Hubungan Kecerdasan Spiritual Terhadap Prestasi
Belajar Anak.” Jurnal Penelitian dan Pengukuran Psikologi, Vol. 7 No.
2,2018.

As-Sa’di, Abdu al Rahman, Taisir Karimu ar Rahman fiy Tafsiri Kalamu al
Mannan. KSA: Dar as Salam, 2013.

Saridudin. “Komponen-Komponen Kurikulum.” Jurnal OSF, Vol. 1 No. 4,
2021.

Rahmawati, et.al. “Kecerdasan Spiritual Perspektif Al-Qur’an.” Madani
Institutte: Jurnal Politik, Hukum, Pendidikan, Sosial Dan Budaya 9, no.
2,2020.

Sarnoto, Ahmad Zain. “Konsepsi Evaluasi Pembelajaran Perspektif Al-
Qur’an.” Madani Institutte: Jurnal Politik, Hukum, Pendidikan, Sosial
Dan Budaya 3, No. 2, 2014.

------- . “Konsepsi Kurikulum Pendidikan Perspektif Al-Qur’an.” Madani
Institutte: Jurnal Politik, Hukum, Pendidikan, Sosial Dan Budaya 5, No.
1,2016.

——————— . “Konsepsi Metode Pembelajaran Perspektif Al-Qur’an.” Statement |
Jurnal Media Informasi Sosial Dan Pendidikan 5, no. 1 (2015): 51-64.

——————— . Supervisi Dan Evaluasi Program Pendidikan Islam. Bekasi: Faza
Amanah, 2021.

Sarnoto, Ahmad Zain, et.al. Perencanaan Pembelajaran. Kota Padang
Sumatera Barat: CV Hei Publishing Indonesia, 2024.

Shihab, M. Qurais. Tafsir Al- Misbah Pesan, Kesan, dan Keserasian Al Quran,

Jakarta: Lentera Hati, 2002.

Sholihah, Dyahsih Alin. “Pendidikan Merdeka dalam Perspektif Ki Hadjar
Dewantara dan Relevansinya Terhadap Merdeka Belajar di Indonesia.”
Jurnal Literasi, Vol. 12 No. 2, 2021.



173

Shunhaji, Akhmad. Implementasi Pendidikan Agama di Sekolah Katolik Kota
Blitar dan Dampaknya Terhadap Interaksi Sosial, Yogyakarta: Aynat
Publishing, 2017.

Sjalabi, Ahmad. Sejarah Pendidikan Islam, terj. Muchtar Yahya, Jakarta: Bulan
Bintang, 2010.

Solahudin, Ichsan. The Magic Way To Make Your Kids Briliant Students.
Bandung: Grafindo, 2013.

Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, Bandung:
Alfabeta, 2016.

Sukidi. Kecerdasan Spiritual: Rahasia Hidup Sukses Bahagia Mengapa SQ
Lebih Penting Daripada IQ dan EQ. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama,
2002.

Sukiman. Pengembangan Kurikulum, Teori dan Praktik Pada Perguruan
Tinggi, Yogyakarta: Fakultas [lmu Tarbiyah dan Kegunaan UIN Sunan
Kalijaga, 2013.

Sukmadinata, Nana Syaodih. Pengembangan Kurikulum Teori dan Praktek.
Jakarta: Rosda Karya Remaja, 2011.

Sulaiman, Umar. “Mengidentifikasi Kecerdasan Anak.” Al-Riwayah: Jurnal
Kependidikan, Vol. 7 No. 2, 2015.

Suparlan. Tanya Jawab Pengembangan Kurikulum dan Materi Pembelajaran.
Jakarta: PT Bumi Aksara, 2011.

Suyanto, /5 Rahasia Mengubah Kegagalan Menuju Kesuksesan Dengan SQ,
Yogyakarta: Andi, 2006.

Syadi, Khalid Abu. Periksalah hati Anda. Surakarta: Insan Kamil, 2008.

Syafaruddin., Amiruddin. Manajemen Kurikulum. Medan: Perdana Publishing,
2017.

Syafaruddin. Pendidikan dan Tranformasi Sosial. Bandung: Cita Pustaka
Media Perintis, 2009.

Syafri, Fatrica. Metode Mengembangkan Kecerdasan Spiritual Anak Usia
Dini. Bengkulu: Pascasarjana IAIN Bengkulu, 2016.

As-suyuthi, Abdurrahman bin Aby Bakr. Ad-dar al-Mantsur fi At-tafsir bi
Al-Ma’tsur, Mesir, Daar Hijr, Jilid 4, 2003.

Tafsir, Ahmad. Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Bandung: Remaja
Rosda Karya, 2010.

Tasmara, Toto. Kecerdasan Rohaniah (Transcendental Intelligence). Jakarta:
Gema Insani, 2001.

Taufik, Ahmad. “Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam”, el-Ghiroh,
Vol. 17 No. 02, 2019.

At-Thanthawi. Muhammad Sa’id, at-Tafsir al-Washit. Mesir: Dar as-Sa’adah,
2007

Tim Penyusun Ensiklopedi Islam, Ewnsiklopedi Islam, Jakarta: Van Hoeve
Letiar Baru, 1997.



174

Ath-Thobari, Abu Ja’far. Jami’ Bayan fi Ta’wil al-Quran. Mesir: Muassasah
ar-Risalah, Jilid 10, 2000.

Toenlioe, Anselmus JE. Teori dan Filsafat Pendidikan. Malang: Gunung
Samudra, 2016.

Tyler, W. Ralph. Basic Principles of Curriculum and Instruction. Chicago: The
University of Chicago Press UNESCO, 1949.

Umam, Muhamad Khoirul., Saputro., Eko Andy. “Kecerdasan Spiritual
Ditinjau Dari Nilai Nilai Profetik.” Jurnal Samawat, Vol 3 No 1, 2019.

Very Julianto, at al. “Pengaruh Membaca Al-Fatihah Reflektif Intuitif terhadap
Penurunan Tingkat Kecemasan Berbicara di Depan Umum pada
Mahasiswa Prodi Psikologi UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.” Jurnal
Psikologi, Vol. 13 No. 2, 2017.

Wibowo, Eko Nur. “Model Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam
Berbasis Multikultural dalam Menghadapi Ujaran Kebencian (Studi
Prodi PAI Pascasarjana IAIN Surakarta.” Jurnal Ilmiah Mahasiswa
Raushan Fikr, Vol. 9 No. 2, 2020.

Winarso, Widodo. Dasar Pengambangan Kurikulum Sekolah. Cirebon:
Windpk, 2015.

Yasir, Muhammad. “Studi Al-Quran,” Journal of Chemical Information and
Modeling.” Vol. 53 No. 9, 2016.

Yatim, Badri. Sejarah Peradaban Islam Dirasah Islamiyah II. Jakarta: Raja
Grafindo Persada. 2006.

Yulaelawati, Ella. Kurikulum dan Pembelajaran Filosofi Teori dan Aplikasi.
Bandung: Pakar Raya, 2004.

Yuliani, Feni., Nani N Djamal. Endi. “Pengaruh Kebiasaan Tadabbur Al-Quran
Terhadap Kecerdasan Spiritual Anggota Komunitas Tadabbur Quran.”
Jurnal Psikologi Islam, Vol. 6 No. 2, 2019.

Yunus, Mahmud. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Hidakarya Agung, 1990.

Yusuf, Syamsu. Psikologi Perkembangan Anak dan Remaja, Jakarta: Remaja
Rosdakarya, 2012.

Zohar, Danah., lan Marshall. Kecerdasan Spiritual (SQ) Memanfaatkan
Kecerdasan Spiritual dalam Berpikir Integralistik dan Holistik Untuk
Memaknai Kehidupan. Bandung: Mizan, 2007.



LAMPIRAN A

INSTRUMEN OBSERVASI DAN WAWANCARA

INSTRUMEN OBSERVASI

No Aspek yang Diamati Keterangan

1 | Lokasi penelitian

2 | Keadaan Umum lembaga

3 | Kegiatan-kegiatan lembaga

4 | Ruang kuliah daring lembaga

INSTRUMEN WAWANCARA
Varlsi\l‘)el Aspek Uraian Pertanyaan Wawancara

Penelitian | Wawancara
Kurikulum Pemahaman |1. Apapemahaman Bapak/ibu tentang
Berbasis Al- konsep dan implementasi kurikulum
Qur’an pendidikan Al-Qur’an di lembaga

pendidikan?

2. Apa saja elemen utama yang biasanya
menjadi bagian dari kurikulum ini?

3. Menurut pandangan Bapak/ibu, apa
saja tujuan utama yang ingin dicapai
melalui penerapan kurikulum
pendidikan Al-Qur’an?

4. Apakah tujuan-tujuan ini selaras
dengan kebutuhan Masyarakat saat ini
dan mendatang?

5. Bagaimana menurut Bapak/ibu manfaat
dari kurikulum pendidikan Al-Qur’an
bagi mahasiswa, baik dari segi
keilmuan, karakter, maupun kehidupan
sehari-hari mereka?

6. Dalam kehidupan sehari-hari, apakah
mahasiswa mampu mengaplikasikan
nilai-nilai AI-Qur’an dalam interaksi
sosial dan tantangan hidup mereka?




Urgensi

. Menurut Bapak/ibu, seberapa penting

kurikulum pendidikan Al-Qur’an bagi
mahasiswa? Mohon dijelaskan!

. Apa alasan utama Bapak/ibu menilai

kurikulum pendidikan Al-Qur’an itu
penting bagi mahasiswa?

. Menurut Bapak/ibu, bagaimana sistem

kurikulum pendidikan Al-Qur’an bagi
mahasiswa?

Implementasi

. Apakah keberadaan kurikulum

pendidikan Al-Qur’an di Universitas
PTIQ memberikan dampak terhadap
lingkungan sekitar?

. Apa saja tahapan dalam perencanaan

kurikulum pendidikan Al-Qur’an di
Universitas PTIQ?

Siapa saja pihak yang terlibat dalam
perancangan kurikulum (dosen, pakar
Al-Qur’an, atau institusi terkait)?

. Apa dasar atau pedoman yang

digunakan untuk menyusun kurikulum
berbasis Al-Qur’an (misalnya, nilai-
nilai Islam, SNP, atau kebutuhan
mahasiswa)?

Strategi

. Bagaimana pengorganisasian

kurikulum pendidikan Al-Qur’an di
Universitas PTIQ?

. Bagaimana  strategi  implementasi

kurikulum pendidikan Al-Qur’an di
Universitas PTIQ?

. Bagaimana peran dosen dalam

mengimplementasikan kurikulum ini di
ruang kelas?

. Apakah ada pelatihan khusus bagi

dosen atau tenaga pendidik untuk
mengajarkan kurikulum pendidikan Al-
Qur’an?

. Bagaimana keterlibatan mahasiswa

dalam  mendukung  implementasi
kurikulum ini?
Bagaimana praktik pembelajaran Al-

Qur’an di Universitas PTIQ?




10.

11.

12.

Metode pembelajaran apa saja yang
diterapkan di Universitas PTIQ?
Bagaimana evaluasi yang dilakukan di
Universitas PTIQ terkait kurikulum
pendidikan Al-Qur’an?

Bagaimana  tindak  lanjut  yang
dilakukan di Universitas PTIQ setelah
evaluasi?

Bagaimana feedback mahasiswa apakah
digunakan dalam tindak lanjut?

Adakah hambatan dalam implementasi
kurikulum pendidikan Al-Qur’an di
Universitas PTIQ? Jika ada, apa saja
hambatan tersebut?

Bagaimana Universitas PTIQ mengatasi
hambatan-hambatan tersebut?

Kecerdasan
Spiritual

Pemahaman

Apakah manfaat dari kurikulum ini
dirasakan lebih besar pada aspek
individu (spiritual) atau sosial
(kemasyarakatan)?

Apa yang Bapak/ibu pahami tentang
konsep kecerdasan spiritual?

Apakah menurut Bapak/ibu kecerdasan
spiritual dapat dikembangkan melalui
pendidikan formal atau kegiatan
tertentu?

Urgensi

. Menurut Anda, apa manfaat dari

kecerdasan spiritual bagi mahasiswa?
Apakah kecerdasan spiritual
berkontribusi pada pengembangan
karakter mahasiswa, seperti integritas,
empati, atau tanggung jawab?
Bagaimana kecerdasan spiritual
memengaruhi hubungan mahasiswa
dengan orang lain, seperti teman,
dosen, atau masyarakat?

Menurut Anda, seberapa penting
kecerdasan spiritual bagi mahasiswa?
Jelaskan alasannya!

Apa saja kegiatan-kegiatan yang dapat
meningkatkan kecerdasan spiritual




10.

11.

12.

mahasiswa, baik di rumah maupun di
Universitas PTIQ?

Bagaimana peran keluarga dalam
mendukung perkembangan kecerdasan
spiritual mahasiswa, terutama di luar
kampus?

Apa metode atau pendekatan yang
Anda terapkan untuk membimbing
mahasiswa dalam mengembangkan
kecerdasan spiritual mereka (misalnya
melalui pembelajaran berbasis nilai,
mentoring, atau diskusi terbuka)?
Bagaimana Bapak/ibu membantu
mahasiswa untuk mengaplikasikan
nilai-nilai spiritual dalam kehidupan
sehari-hari mereka, baik di kampus
maupun di luar kampus?

Bagaimana Bapak/ibu memotivasi
mahasiswa untuk lebih introspektif dan
memperkuat hubungan spiritual mereka
dengan Tuhan serta sesama?

Dalam konteks kurikulum, apakah ada
upaya untuk mengintegrasikan
kecerdasan spiritual dengan pendidikan
akademik yang mereka jalani?
Bagaimana Universitas PTIQ
menciptakan lingkungan yang
mendukung pengembangan kecerdasan
spiritual mahasiswa dalam kehidupan
sehari-hari mereka?

Apa peran dosen/orang tua dalam
mendukung pengembangan kecerdasan
spiritual mahasiswa, terutama dalam
hal pemahaman nilai-nilai agama dan
spiritual?

Peningkatan

Apakah kecerdasan spiritual juga
berkontribusi terhadap pengambilan
keputusan yang lebih bijaksana dalam
kehidupan sehari-hari mahasiswa?
Menurut Bapak/ibu, Apakah
kecerdasan spiritual hanya
dikembangkan saat dini saja, atau perlu




juga hingga mahasiswa pasca
perguruan tinggi? Jika ya, mengapa?

. Apa saja peningkatan kecerdasan
spiritual mahasiswa melalui penerapan
kurikulum pendidikan Al-Qur'an?

. Apa jenis kegiatan atau materi dalam
kurikulum yang secara khusus
bertujuan untuk mengembangkan
kecerdasan spiritual mahasiswa?

. Apakah ada perubahan perilaku positif
mahasiswa yang mencerminkan
kecerdasan spiritual melalui penerapan
kurikulum pendidikan Al-Qur'an? Jika
ada, mohon dijelaskan apa saja?




LAMPIRAN B

HASIL WAWANCARA
Informan : Dr. Zain Sarnoto, M. A.
Jabatan : Dosen dan Ketua Lembaga Penjamin Mutu Internal

(LPMI) Universitas PTIQ Jakarta

1. Apa pemahaman Bapak/ibu tentang konsep dan implementasi

kurikulum pendidikan Al-Qur’an di lembaga pendidikan?
Ya bisa, sudah dipraktikan di beberapa sekolah. Alumni lulusan PTIQ
membuat sekolah di pesantren Muhajirin di Purwakarta mereka sudah
praktekkan jenjang SMP dan SMA. Ada mahasiswa PTIQ di Insan
Cendekia Cibubur dia sudah membuat rancangan dari TK sampai SMA
living al Quran di sana sifatnya.

2. Apa saja elemen utama yang biasanya menjadi bagian dari
kurikulum ini?

Elemen utamanya adalah pertama al Quran, keislaman, landasan filosofis,
ilmu pendidikan dan analisa kebutuhan masyarakat.

3. Menurut pandangan Bapak/ibu, apa saja tujuan utama yang ingin
dicapai melalui penerapan kurikulum pendidikan Al-Qur’an?
Melahirkan generasi qurani, akhlak qurani, etos kerja qurani, dan pijakan
hidup yang qurani yang pada akhirnya manfaatnya sangat besar untuk diri,
masyarakat dan negara. jika ia seorang birokrat misalnya. Program2nya
bener-benar ntuk kesejahteraan dan agama rakyat.

4. Apakah tujuan-tujuan ini selaras dengan kebutuhan Masyarakat saat
ini dan mendatang?

Kurikulum berbasis al Quran sudah bisa hanya tinggal kontennya.
misalnya kalau kami memahami bahwa Harusnya sejak dari usia dini
bagaimana kurikulum berbasis al Quran itu menjadikan orientasi akhirnya
dengan mengedepankan nilai-nilai yang ada dalam Alquran
pengembangan intelektual waktu dasar yaitu pengembangan kepribadian.

5. Bagaimana menurut Bapak/ibu manfaat dari kurikulum pendidikan
Al-Qur’an bagi mahasiswa, baik dari segi keilmuan, karakter,
maupun kehidupan sehari-hari mereka?

Alhamdulillah, sebagaimana tadi dijelaskan dalam tujuan utama KBQ ini.
Generasi Qurani.

6. Dalam kehidupan sehari-hari, apakah mahasiswa mampu
mengaplikasikan nilai-nilai Al-Qur’an dalam interaksi sosial dan
tantangan hidup mereka?

Alhamdulillah secara umum sudah ya, sopan santun, ramah, saling
menolong, aktif dalam kemasyarakat dan sebagainya.



7.

10.

11.

Apakah manfaat dari kurikulum ini dirasakan lebih besar pada
aspek individu (spiritual) atau sosial (kemasyarakatan)?

kalau dari manfaat kurikulum ini sendiri lebih ke spiritual dari pada sosial.
Sebenarnya kalau manfaatnya itu dari sisi implementasi di dalam kelas,
ketika sedang menghadapi banyak problem tentang dampak pembelajaran
misalnya terakhir ini tentang P5 di kurikulum Merdeka. P5 itu sebenarnya
kalau mau diteliti lebih jauh basic keilmuannya sebenarnya mirip dengan
al Quran. Bagaimana menggali intelegensi, menggali potensi, berfikir, itu
kan dari Islam sebenarnya. Jadi pendidikan berbasis al Quran penggunaan
kurikulumnya itu harus betul, lebih fleksibel dan lebih luas, dan tidak
menolak pengembangan ilmu Modern. Hanya cara pandang masyarakat
selama ini kan seolah-olah agama banget seolah spiritual itu hanya ibadah,
padahal tidak ya. Jadi spiritual jelas punya kaitan dengan masalah aqidah,
nilai sosial, karena islam itu kan rahmatan lil alamin. intelektual dapat,
spiritual dapat, dan sosial juga dapet, Tinggal bagaimana mengelaborasi
sebenarnya ee kurikulum itu sebenarnya.

Bagaimana latar belakang berdirinya Universitas PTIQ?

Pendirian ini dilatarbelakangi oleh keprihatinan terhadap semakin
langkanya ulama ahli Al-Qur'an di Indonesia, sementara kebutuhan
masyarakat akan ulama yang kompeten di bidang Al-Qur'an sangat
mendesak, terutama setelah Musabaqah Tilawatil Qur'an (MTQ) Nasional
pertama di Makassar pada tahun 1968 menjadi agenda rutin. Universitas
PTIQ Jakarta menjadi institusi pertama di dunia yang secara khusus
menghafal dan mempelajari Al-Qur'an, bahkan menjadi inspirasi bagi
Universitas Islam Madinah, Arab Saudi, untuk membuka fakultas khusus
ilmu Al-Qur'an dua tahun kemudian.

Menurut Bapak/ibu, seberapa penting kurikulum pendidikan Al-
Qur’an bagi mahasiswa? Mohon dijelaskan!

jadi misalnya kurikulum al Quran dijadikan sebagai rangkaian mata
pelajaran jika praktekkan itu ujungnya pendidikan Islam. Hal tersebut
akan membuka peluang untuk mengembangkan pemikiran, penalaran
kemudian intelektual dikembangkan dalam Islam hanya punya basic-nya
basic al Quran.

Apa alasan utama Bapak/ibu menilai kurikulum pendidikan Al-
Qur’an itu penting bagi mahasiswa?

Sangat penting, justru al Quran itu adalah embrio segala ilmu
pengetahuan. Hukum-hukumnya adil kepada semua pihak.

Menurut Bapak/ibu, bagaimana sistem kurikulum pendidikan Al-
Qur’an bagi mahasiswa?

Dalam proses KBM senantiasa mengaitkan teori dengan al Quran, bahkan
al Quran lebih awal muncul sebelum teori ditemukan.



12.

13.

14.

15.

16.

Apakah keberadaan kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas
PTIQ memberikan dampak terhadap lingkungan sekitar?

kalau dampak tidak secara langsung ya tetapi cara pandang misalnya ee
Bagaimana kurikulum ini sebenarnya mengelaborasi al Quran sebagai,
kan ada empat tuh di Quran surat ke-10 ayat 57 Quran sebagai mauidhoh
(nasehat), sebagai syifa ma fi sudur (obat di dalam dada), sebagai hudan
dan rahmat (petunjuk dan kasih sayang). Kalau ini dilihat dari cara
pandang kurikulum misalnya al Quran sebagai mau’idhah, sebagai
pelajaran, jadi banyak pelajaran yang itu bisa dijadikan sebagai acuan
untuk kurikulum itu misalnya bagaimana menciptakan peserta didik yang
mempunyai etika, mempunyai kecerdasan moralnya, dan bisa menjaga
diri. Tapi tidak secara langsung akan lahir orang-orang yang bisa
memahami bahwa ketika bicara pendidikan di dalam tubuh Islam punya
konsep yang baku yang ada dalam Al Quran dan hadits. Sehingga justru
yang tidak secara langsung malah makin luas pengaruhnya.

Apa saja tahapan dalam perencanaan kurikulum pendidikan Al-
Qur’an di Universitas PTIQ?

kalau di program pascasarjana konsepnya kan pendidikan berbasis al
Quran, ada pembelajaran berbasis al Quran. layaknya sebuah
pembelajaran itu diawali melihat regulasi dan aturan yang ada lalu pijakan
filosofis, psikologis, kemudian ilmu pendidikan, nah itu dilihat untuk
kajian-kajian pada jenjang pascasarjana sebenarnya dipancing
menemukan atau menalar sesuatu untuk menemukan sesuatu. Maka ketika
bicara pendidikan berbasis Quran itu adalah bagaimana menggali semua
hal terkait dengan embrio keilmuan yang ada dalam Quran, karena
Alquran itu bukan buku induk tetapi dia embrio keilmuwan. Misalnya
bicara pendidikan, apa itu pendidikan, bicara tentang manusia, bicara
tentang materi, bicara tentang media, bicara tentang kurikulum itu model
bukan. Nah Berarti tahapannya dimulai dari memahami tentang regulasi,
memahami tentang filosofi, tentang psikologi dari sisi pendidikan,
kemudian diseminarkan dan jadi kurikulum.

Siapa saja pihak yang terlibat dalam perancangan kurikulum (dosen,
pakar Al-Qur’an, atau institusi terkait)?

Para pemangku kebijakan

Apa dasar atau pedoman yang digunakan untuk menyusun
kurikulum berbasis Al-Qur’an (misalnya, nilai-nilai Islam, SNP, atau
kebutuhan mahasiswa)?

Nilai-nilai al Quran/keislaman, UU Sisdiknas no. 20 tahun 2023, dan
analisa kebutuhan mahasiswa/maysrakat dan tuntutan global.
Bagaimana pengorganisasian kurikulum pendidikan Al-Qur’an di
Universitas PTIQ?



17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

Dimulai dari lembaga penjamin mutu (LPM), lembaga keagamaan, kajian
tafsir, pembinaan karakter dan keilmuan salah satunya mahasiswa asrama
untuk program S1.

Bagaimana strategi implementasi kurikulum pendidikan Al-Qur’an
di Universitas PTIQ?

Melalui pendekatan pembelajaran aktiv dan kontektual ya, karena mereka
kan sudah mahasiswa pasca, kolaborasi, dan penggunaan teknologi.
Bagaimana peran dosen dalam mengimplementasikan kurikulum ini
di ruang kelas?

ya sebenarnya program ini yang terkait pembelajaran harus mengaitkan
dengan Quran, harus berbasis Quran dan hadis, Semua hal yang menjadi
stressing terkait dengan pembahasan apapun itu itu ada semuanya ada
dasarnya, membahas manajemen, bicara filsafat, bicara psikologi bisa
tentang eee apa tata kelola itu semua ada dalam al Quran. Makanya ketika
menulis tesis atau jurnal itu wajib harus ada Qurannya. tapi kalau untuk
mahasiswa sendiri apakah ada kewajiban untuk menghafal ayat itu atau
tidak? kalau di pascasarjana tidak menghafal kalau sl iya. Di
pascasarjana lebih kepada pemahaman bagaimana ayat itu dilihat dalam
teks dan konteksnya di mana, menganalisa penafsirannya.

Apakah ada pelatihan khusus bagi dosen atau tenaga pendidik untuk
mengajarkan kurikulum pendidikan Al-Qur’an?

Secara spesifik tidak hanya eee selalu dalam beberapa forum kan selalu di
di apa namanya diinfokan eee bahwa karena kita basis Islam maka semua
hal terkait dengan pembelajaran harus eee kebasican semua eee apa ada
pijakannya Alquran gitu ya secara langsung eh tidak tapi eee dalam forum-
forum pertemuan itu selalau diungkapkan tentang ee PTIQ yang berbasis
al Quran.

Bagaimana keterlibatan mahasiswa dalam mendukung implementasi
kurikulum ini?

Secara tidak bisa melalui interaktif saat perkuliahan. Dan secara langsung
bisa lewat kotak saran, bicara langsung, dalam forum kuliah umum awal
semester, dan lewat pengisian kuesioner gform sebagai syarat untuk
melihat hasil nilai UAS.

Bagaimana praktik pembelajaran Al-Qur’an di Universitas PTIQ?
Ada tahsinul Qiraah, munasabah ayat, dan pengkajian ayat-ayat al Quran
dalam mendukung sebuah teori atau solusi dari masalah masyakarat.
Metode pembelajaran apa saja yang diterapkan di Universitas PTIQ?
Untuk mahassiswa pasca menggunukan metode daring ya, alhamdulillah
lancar dan tetap terjaga suasana belajarnya. Dan ini justru membantu para
mahasiswa yang bekerja atau tinggal di tempat yang jauh.

Bagaimana evaluasi yang dilakukan di Universitas PTIQ terkait
kurikulum pendidikan Al-Qur’an?



24.

25.

26.

27.

Universitas PTIQ Jakarta melaksanakan evaluasi kurikulum pendidikan

Al-Qur'an melalui beberapa mekanisme:

a. Audit Mutu Internal (AMI): Proses ini dilakukan secara berkala.
AMI mencakup penilaian terhadap standar kompetensi lulusan,
proses pembelajaran, dan kinerja dosen.

b. Survei Kepuasan Pengguna Lulusan: Universitas PTIQ
mengadakan survei terhadap pengguna lulusan, seperti institusi
tempat alumni bekerja, untuk mengumpulkan masukan mengenai
kinerja dan kompetensi lulusan. Informasi ini digunakan untuk
menilai relevansi kurikulum dengan kebutuhan pasar dan dunia kerja

Bagaimana tindak lanjut yang dilakukan di Universitas PTIQ setelah

evaluasi?

a. Revisi dan Pengembangan Kurikulum: Berdasarkan temuan dari
evaluasi, kurikulum diperbarui untuk memastikan kesesuaiannya
dengan perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan kebutuhan
masyarakat. Proses ini melibatkan penyesuaian materi ajar, metode
pengajaran, dan penilaian. ushuluddin.ptiq.ac.id

b. Peningkatan Kualitas Pembelajaran: Universitas berkomitmen untuk
meningkatkan kualitas layanan akademik dan kinerja dosen melalui
pelatihan, workshop, dan seminar. Tujuannya adalah untuk
meningkatkan kepuasan mahasiswa dan efektivitas proses
pembelajaran.

Bagaimana feedback mahasiswa apakah digunakan dalam tindak

lanjut?

Iya, benar feedback mahasiswa menjadi salah satu unsur evaluasi yaitu

pada survey kepuasan pengguna lulusan.

Adakah hambatan dalam implementasi kurikulum pendidikan Al-

Qur’an di Universitas PTIQ? Jika ada, apa saja hambatan tersebut?

paling ada beberapa teman dosen yang background-nya bukan agama

sehingga mereka agak kesulitan ketika harus membahas dari pendekatan
al Aquran, hanya itu saja. tapi secara umum insya Allah bisa dan sudah
paham.

Bagaimana Universitas PTIQ mengatasi hambatan-hambatan

tersebut?

Kalau contoh misalnya di pascasarjana ini, ada mata kuliah Alquran dan

Sains, misal mata kuliah tentang keislaman dari sisi antropologi nah

biasanya ada pendampingnya. Misal dosen dari ITB/UNPAD/IPB mereka

menguasai dalam ilmu tentang astronomi, nanti kami mendampingi
karena beliau mereka basis ilmu terapan sehingga untuk transfer ke
mahasiswa tidak terjadi mispengetahuan maka ada pendampingan. Saya
sebutkan dosen S3 ada Prof Muji dari LIPI sekarang Brin nah itu saya
dampingi. Saya ikut membuka kemudian mempersilakan nanti ketika ada



28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

pertanyaan yang terkait dengan tafsir nanti saya yang membantu
menjawab.

Apa yang Bapak/ibu pahami tentang konsep kecerdasan spiritual?
SQ artinya kemampuan seseorang untuk memahami makna dan tujuan
hidup yang lebih tinggi dan bermanfaat bagi sekitarnya. Seperti kasih
sayang, perdamaian, ketenangan dan kebijaksanaan.

Apakah menurut Bapak/ibu kecerdasan spiritual dapat
dikembangkan melalui pendidikan formal atau kegiatan tertentu?
Sangat bisa, justru bisa jadi akan lebih optimal. Misal lewat kurikulu,
kegiatan, program sekolah dan sebagainya. Walaupun pendidikan formal
bukan satu-satunya media dalam mengembangkan SQ seseorang.
Menurut Anda, apa manfaat dari kecerdasan spiritual bagi
mahasiswa?

Mahasiswa akan lebih rajin, dewasa, dan bertanggung jawab. Jawaban
sebaliknya jika ia malas maka dia akan membuat rugi pada dirinya dan
orang tua yang membiayainya. Sedangkan SQ sendiri akan mendorong
dirinya agar tidak membuat rugi atau keecewa kepada orang lain.
Apakah kecerdasan spiritual berkontribusi pada pengembangan
karakter mahasiswa, seperti integritas, empati, atau tanggung jawab?
Ya benar, saya rasa begitu saya setuju dengan itu.

Bagaimana kecerdasan spiritual memengaruhi hubungan mahasiswa
dengan orang lain, seperti teman, dosen, atau masyarakat?
Mahasiswa dengan kecerdasan spiritual cenderung lebih mudah menjalin
hubungan yang harmonis, lebih peka terhadap kebutuhan orang lain, dan
lebih mampu menyelesaikan konflik dengan cara yang bijaksana.
Menurut Anda, seberapa penting kecerdasan spiritual bagi
mahasiswa? Jelaskan alasannya!

Sangat penting, karena kecerdasan spiritual memberikan landasan moral
dan etika yang kuat, membantu mahasiswa menjalani hidup yang
bermakna, serta membangun kehidupan sosial yang harmonis

Apakah Kkecerdasan spiritual juga berkontribusi terhadap
pengambilan keputusan yang lebih bijaksana dalam kehidupan
sehari-hari mahasiswa?

Ya, kecerdasan spiritual membantu mahasiswa mempertimbangkan nilai-
nilai kebaikan, moral, dan dampak jangka panjang dalam pengambilan
keputusan mereka.

Menurut Bapak/ibu, Apakah kecerdasan spiritual hanya
dikembangkan saat dini saja, atau perlu juga hingga mahasiswa
pasca perguruan tinggi? Jika ya, mengapa?

sebenarnya dalam perguruan tinggi intinya pada implementasi agama,
bagaimana dia memahami agama dipraktekkan dijalankan dalam
kehidupan nyata maka Selanjutnya dalam kajian psikologi misalnya



36.

37.

38.

bahwa kecerdasan itu terkait dengan cara pola hidup, cara pandang, cara
berfikir, cara bicara, intinya pada polah hidup. maka sangat penting,
mahasiswa pasca sangat penting memahami ini kenapa? kita sudah belajar
agama ini banyak sekali, tapi bagaimana itu bisa diimplementasikan
dipraktekkan. Begitu juga dosen, dosen juga sama. karena kalau bicara
spiritual itu terkait dengan gimana kemampuan kita dalam memahami
agama, mempraktekkan agama tentu dengan cara pandang yang holistik
ya tidak cara pandang yang persial, misalnya ketika berbeda pendapat
tidak merasa yang paling benar, padahal bisa jadi kebenaran kalau dalam
figih itu ada mugaranah (perbandingan). maka memiliki kecerdasan
spiritual bagi mahasiswa itu menjadi modal besar yang bisa menunjang
keberhasilan, sama juga dengan dosen bahwa dia menempati posisi yang
penting terkait dengan bagaimana memahami agama tidak hanya sekedar
ritual maupun kewajiban tapi bisa dipraktekkan misalnya tentang nilai-
nilai kebaikan dalam shalat misalnya merasa Allah paling besar dalam
takbir, salam kanan kiri menyebarkan salam tidak boleh sombong tidak
boleh berbuat curang dan sebagainya semua ini adalah nilai agama,
termasuk ya itu etika bagaimana orang memahami agama tidak
dipraktikkan tidak dijalankan eee tapi juga di implementasikan dalam
kehidupan tapi makanya bisa jadi cara pandangnya cara berbicara cara
tingkah laku, begitu.

Apa saja kegiatan-kegiatan yang dapat meningkatkan kecerdasan
spiritual mahasiswa, baik di rumah maupun di Universitas PTIQ?
Ada banyak program ya, terutama untuk mahasiswa s1, untuk mahasiswa
pasca seperti kajian tafsir bulanan, kuliah terbuka, seminar dan yang
semisal.

Bagaimana peran keluarga dalam mendukung perkembangan
kecerdasan spiritual mahasiswa, terutama di luar kampus?

Keluarga umumnya pasti mendukung ya selama itu adalah kebaikan,
peningkatan skil dan lainnya.

Apa metode atau pendekatan yang Anda terapkan untuk
membimbing mahasiswa dalam mengembangkan kecerdasan
spiritual mereka (misalnya melalui pembelajaran berbasis nilai,
mentoring, atau diskusi terbuka)?

ya bisa dengan pendekatan teacher center ya kalau dalam sekolah itu nanti
mahasiswa itu diberikan kebebasan untuk berpikir mengeluarkan ide-ide
pembahasan, kemudian dosen memberikan arahan. Kalau di perkuliahan
mahasiswa diberikan kebebasan untuk berekspresi dengan membuat
makalah dan berdiskusi, nah fungsi dosen nanti mengarahkan. Maka
pendekatannya bisa disebut dengan teacher center.



39.

40.

41.

42.

Bagaimana Bapak/ibu membantu mahasiswa untuk mengaplikasikan
nilai-nilai spiritual dalam kehidupan sehari-hari mereka, baik di
kampus maupun di luar kampus?

ya kalau bagi mahasiswa menurut saya salah satu poin penting untuk
menunjang SQ adalah rajin baca Quran rajin ibadah kemudian
silarutarohim karena untuk membangun kejelasan spiritual itu misalnya
Quran memberikan informasi kepada kita di QS. 51 ayaat 16 — 20
misalnya disebutkan jadi orang yang Taqwa itu atau orang yang punya SQ
yang tinggi itu orangnya senantiasa berbuat baik, rajin shalat malam, rajin
istighfar saat sahur, kemudian rajin sedekah. nah maka maka di rumah
bagaiamana prakteknya di rumah ya punya orientasi menjadi orang baik
ya baik dengan tetangga baik dan keluarga gitu juga baik sama sama
orang lain, rajin ibadah, rajin sholat malam, sedekah, baca Quran itu di
antaranya upaya ya kalau di rumah. Kalau di kampus itu sama karena apa
di kampus mereka belajar makanya motivasi sebenarnya ya bagaimana
motivasi belajar itu dikaitkan dengan nilai ibadah karena ada hadist nabi
“barang siapa yang keluar untuk belajar maka di bearada di jalan Allah™
maka di kampus ya harus punya orientasi motivasi kuat untuk belajar
sehingga itu mempengaruhi pola pembelajarannya

Bagaimana Bapak/ibu memotivasi mahasiswa untuk lebih
introspektif dan memperkuat hubungan spiritual mereka dengan
Tuhan serta sesama?

Menjelaskan kepada mereka bahwa mereka adalah agen of change, agen
perubahan. Para mahasiswa pasca lebih matang dari beberapa sisi ini
sangat membantu mereka untuk menjadi yang terbaik di lingkungannya.
Lebih dekat kepada Allah, lebih sayang kepada keluarga karena ia
amanabh, lebih peduli dengan alam dan sekitar.

Dalam  konteks kurikulum, apakah ada wupaya untuk
mengintegrasikan kecerdasan spiritual dengan pendidikan akademik
yang mereka jalani?

Ya, integrasi ini dilakukan dengan memasukkan pembelajaran berbasis
nilai-nilai Al-Qur’an ke dalam hamper semua mata kuliah, seperti
menggunakan pendekatan Qur’ani dalam, kerangka teori, memecahkan
masalah yang kompleks di berbagai disiplin ilmu.

Bagaimana Universitas PTIQ menciptakan lingkungan yang
mendukung pengembangan kecerdasan spiritual mahasiswa dalam
kehidupan sehari-hari mereka?

Alhamdulillah hingga saat ini PTIQ menjadi salah satu kampus rujukan
dalam kajian al Quran. Lingkungan yang mendukung pengembangan
kecerdasan spiritual mahasiswa seperti halagah al Quran, shalat
berjamaah, pengiriman imam masjid, TPA, mentoring, dan
penyelenggaraan kajian keislaman yang terbuka untuk seluruh mahasiswa.



43.

44,

45.

46.

Apa peran dosen/orang tua dalam mendukung pengembangan
kecerdasan spiritual mahasiswa, terutama dalam hal pemahaman
nilai-nilai agama dan spiritual?

Dosen dan orang tua memiliki peran penting sebagai pembimbing,
motivator, dan role model. Mereka harus memberikan teladan dalam
pengamalan nilai agama dan spiritual, serta mendukung mahasiswa untuk
terus berkembang.

Apa saja peningkatan kecerdasan spiritual mahasiswa melalui
penerapan kurikulum pendidikan Al-Qur'an?

ya kalau dilihat dari ini kan kalau di kampus ya kelihatan dari sisi etika
sopan santunnya muncul kemudian secara berpakaiannya juga sopan, itu
kan juga bagian dari SQ. Kemudian ya tadi etika dengan dosen, etika
dengan teman gitu kan menjadi cerminan ya, Nah Memang betul di MP
itu banyak backgroundnya latar belakang tapi rata-rata walaupun mereka
berbeda pemahaman agama, mereka mengikuti karena berpola ya
lingkungannya dengan temen-temen yang punya agama bagus, walaupun
dia bukan background agama akhirnya terpengaruh dengan yang positif,
gitu sih.

Apa jenis kegiatan atau materi dalam kurikulum yang secara khusus
bertujuan untuk mengembangkan kecerdasan spiritual mahasiswa?
Tafsir pendidikan, ulumul Quran, Pemikiran Islam, Sejarah Islam, dan
hampir di semua mata kuliah karena yang menjadi basic kurikulumnya
adalah al Quran.

Apakah ada perubahan perilaku positif mahasiswa yang
mencerminkan kecerdasan spiritual melalui penerapan kurikulum
pendidikan Al-Qur'an? Jika ada, mohon dijelaskan apa saja?

ya karena kita kan di pendidikan tinggi ini tidak seperti di pendidikan
dasar dan menengah yang intensitas pertemuannya sering, maka kalau
indikasinya dari tatap muka di kelas yang mungkin terbatas waktunya itu
indikasinya tadi terkait dengan bagaimana dia mempraktekkan amaliah
sehari-hari itu dari tata pola pergaulannya pola bicaranya, sikapnya gitu
kan. Ya tentu saja sikapnya selama ini baik ya kan. Sehingga secara umum
bisa dipahami yang tadinya tidak tahu jadi tahu semakin bertambah dari
semester 1 sampai semester 4 mendapatkan informasi ilmu itu sehingga
bisa mengembangkan pemahaman keagamaannya dan itu akan
menguatkan keimanannya sehingga akan semakin yakin tentang Islam
gitu kira-kira.



LAMPIRAN C.1

HASIL WAWANCARA
Informan : Ibnu Hibban
Jabatan : Mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta

1. Apa pemahaman Anda tentang konsep dan implementasi kurikulum

pendidikan Al-Qur’an di lembaga pendidikan?
Kurikulum ini berbasis pada penguatan kompetensi membaca,
memahami, dan mengaplikasikan Al-Qur'an dalam muatan kurikulumnya.
Al Quran menjadi embiro atau pijakan dasar dari setiap cabang ilmu
pengetahuan, baik keilmuan dasar maupun terapan.

2. Menurut pandangan Anda, apa saja tujuan utama yang ingin dicapai
melalui penerapan kurikulum pendidikan Al-Qur’an?

Membentuk generasi yang benar-benar Quraniy melalui pembelajaran
alquran yang terstruktur, terukur dan terarah.

3. Bagaimana menurut Anda manfaat dari kurikulum pendidikan Al-

Qur’an bagi mahasiswa, baik dari segi keilmuan, karakter, maupun
kehidupan sehari-hari mereka?
Mahasiswa semakin cinta dengan keislamannya, dan merasa lebih siap
menjalani kehidupan, pekerjaan, tekanan, dan sebagainya. Terlebih saat
ini mental health menjadi isu dimana banyak gen Z yang mudah tertekan
dan kurang siap menghadapi kehidupan nyata.

4. Apakah manfaat dari kurikulum ini dirasakan lebih besar pada

aspek individu (spiritual) atau sosial (kemasyarakatan)?
Lebih besar pada aspek individu (spiritual), karena melalui KBQ ini
menjadikan setiap individu spiritualnya semakin baik, dan tentunya
spiritual yang baik dari setiap individu itu juga akan berpengaruh kepada
terbentuknya sosial (kemasyarakatan) yang baik.

5. Menurut Anda, seberapa penting kurikulum pendidikan Al-Qur’an

bagi mahasiswa? Mohon dijelaskan!
Sangat penting untuk membangun mahasiswa yang berkarakter dan
memiliki arah hidup yang jelas apalagi diera digital ini, monetesisasi
digital, jadi sangat perlu. Jadi seolah ada kata pengikat yaitu al Quran itu
sendiri sehingga dapat membatasi dari melakukan hal yang tidak benar
secra etika ataupun syariat.

6. Menurut Anda, bagaimana sistem kurikulum pendidikan Al-Qur’an
bagi mahasiswa?



10.

11.

12.

Kurikulum sudah cukup baik, para dosen memotivasinya mahasiswa
untuk mencantumkan rujukan al Quran dalam setiap makalah, melihat
problematika Pendidikan untuk melahirkan generasi yang baik. Walaupun
terkadang mahasiswa ada yang belum mengarah ke sana atau tidak
menemukan rujukan makalahnya dari al Quran, ya tidak apa apa sih kan
proses belajar.

Bagaimana peran dosen dalam mengimplementasikan kurikulum ini
di ruang kelas?

Dosen adalah inspirator, walaupun terkadang ada dosen yang kaku dalam
pengajaran, tapi itu bisa jadi subjektif ya. Dosen juga menjadi penengah
jika ada diskusi yang melenceng atau perbedaan pendapat. Walaupun juga
dijumpai ada dosen yang mengarahkan mahasiswa condong ke pendapat
dosen itu sendiri.

Bagaimana keterlibatan mahasiswa dalam mendukung implementasi
kurikulum ini?

Keterlibatan mahasiswa dalam mendukung implementasi kurikulum ini
cukup baik, terlebih banyak mahasiswa yang berlatar belakang pendidikan
pesantren atau sekolah islam. Sehingga mereka bisa menjadi warna bagi
mahasiswa lain yang bukan berlatar belakang Pendidikan.

Bagaimana evaluasi yang dilakukan di Universitas PTIQ terkait
kurikulum pendidikan Al-Qur’an?

Evaluasi secara khusus mungkin menjadi pembahasan tersendiri ya oleh
pada menejemen dan pemangku kebijakan PTIQ. Seperti dalam
Perlombaan MHQ, Asrama Mahasiswa, kajian online gratis untuk para
mahasiswa. Dan lain-lain.

Bagaimana tindak lanjut yang dilakukan di Universitas PTIQ setelah
evaluasi?

Perbaikan dilakukan, dan mencari jalan yang terbaik.

Bagaimana feedback mahasiswa digunakan dalam tindak lanjut?

Ya Mahasiswa juga dilibatkan adalah evaluasi ini ya, baik melalui forum,
saat KBM berlangsung atau melalui isian gform. Isian gform yang pernah
saya alami ada di smt. 3, yaitu sebagai syarat siswa dapat melihat nilai
akhir semesternya.

Adakah hambatan dalam implementasi kurikulum pendidikan Al-
Qur’an di Universitas PTIQ? Jika ada, apa saja hambatan tersebut?
Hambatannya ketika pembelajaran dilaksanakan secara daring, terkadang
ganngguan jaringan internet dan semisalnya. Cara mengatasinya
meningkatkan kuwalitas internetnya. Hambatan lain paling dirasakan dari
mahasiswa yang berlatar belakang keislaman atau penguasaan Bahasa
Arab. Karena sangat penting bisa berbahasa Arab agar ayat al Quran yang
dibacakan dosen dapat ditangkap pesannya, karena kadang ada dosen atau



13.

14.

15.

16.

17.

18.

temen mahasiswa ketika diskusi menyebutkan dalil tidak menyebutkan
artinya.

Bagaimana Universitas PTIQ mengatasi hambatan-hambatan
tersebut?

Mungkin Kampus perlu menjalisn kerja sama dengan dunia kerja, dengan
komunitas keilmuan, dan bisa juga dengan memperkuat motivasi dengan
memberikan penghargaan bagi mahasiswa berprestasi.

Apa yang Anda pahami tentang konsep kecerdasan spiritual?

Yang saya tahu, Kecerdasan spiritual adalah kemampuan seseorang untuk
menjalani  kehidupan dengan panduan nilai-nilai agama untuk
mendapatkan nilai hidup yang damai, bijaksana dan peduli. Walaupun ada
yang berpendapat bahwa kecerdasan spiritual tidak mesti berkaitan
dengan agama. Tapi saya sendiri lebih condong bahwa SQ seseorang
dipengaruhi oleh tingkat pemahaaman seseorang terhadap agamanya,
apapun agamanya.

Menurut Anda, apa manfaat dari kecerdasan spiritual bagi
mahasiswa?

Mahasiswa menjadi lebih percaya diri dalam mengambil Keputusan, lebih
matang dalam memaknai hidup dan lebih bisa menghargai serta
menghormati orang lain.

Apakah kecerdasan spiritual berkontribusi pada pengembangan
karakter mahasiswa, seperti integritas, empati, atau tanggung jawab?
Ya saya setuju itu, agama pada dasarnya juga membentuk karakter
seseorang menjadi baik, empati, tanggung jawab dan sebagainya, bahkan
pahala sedekah itu nilai pahalanya sangat besar. dan prilaku tersebut di
dapat dari kecerdasan spiritual, memahami agama dengan baik,
memahami nilai-nilai kebaikan universal, bukan di dapat dengan
kecersasan intelektual, prestasi atau yang semisal. Jadi menurut saya
sangat membantu membentuk karakter seperti tanggung jawab dan
kedewasaan.

Bagaimana kecerdasan spiritual memengaruhi hubungan mahasiswa
dengan orang lain, seperti teman, dosen, atau masyarakat?
Mahasiswa lebih mudah menjalin hubungan yang harmonis dan damai
serta terhindar dari konflik yang serius. Masalah tentu ada ya, tapi bisa
mengatasi masalah dengan bijaksana dan mengedepankan kebaikan
Bersama dan jangka Panjang.

Menurut Anda, seberapa penting Kkecerdasan spiritual bagi
mahasiswa? Jelaskan alasannya!

Sangat penting untuk menciptakan harmoni dalam kehidupan pribadi dan
sosial. Juga dalam hal pekerjaan. Dalam kehidupan pribadi misalnya jadi
lebih bersemangat, kuliah cepat selesai, tidak mudah stress. Dalam sosial
misalnya menjalin pertemanan yang baik, peduli, dan sebagainya. Dalam



19.

20.

21.

22,

23.

24,

hal pekerjaan ini sangat membantu ya, apalagi mahasiswa pasca pada
umumnya sudah memiliki pekerjaaan. Jadi lebih disiplin, hormat kepada
atasan, membimbing, dan sebagainya. Kalua menurut saya SQ pada
dasarnya sangat penting bagi semua kalangan ya.

Apa saja kegiatan-kegiatan yang dapat meningkatkan kecerdasan
spiritual mahasiswa, baik di rumah maupun di Universitas PTIQ?
Belajar agama, diskusi, berteman, motivasi dari dosen yang punya SQ
yang baik, dan ibadah terutama (baca quran dengan maknanya,
qiyamullail, dan lain-lain)

Bagaimana peran Kkeluarga dalam mendukung perkembangan
kecerdasan spiritual mahasiswa, terutama di luar kampus?

Secara umum, keluarga selalu mendukung selama itu adalah kebaikan.
Bagaimana dosen membantu mahasiswa untuk mengaplikasikan
nilai-nilai spiritual dalam kehidupan sehari-hari mereka, baik di
kampus maupun di luar kampus?

Dosen mengingatkan mahasiswa untuk senantiasa menjadi agen
perubahan dalam lingkup keluarga, lingkungan kerja atau Masyarakat,
termasuk di dalamnya perubahan dalam hal spiritualitas, berubah menjadi
lebih baik. Kita di dorong agar mengajari orang-orang di sekitar agar tidak
buta huruf, terutama huruf-huruf al-quran.

Bagaimana dosen memotivasi mahasiswa untuk lebih introspektif
dan memperkuat hubungan spiritual mereka dengan Tuhan serta
sesama?

Dosen mengajak mahasiswa untuk selalu introspeksi dan mengukur segala
sesuatu dengan timbangan al Quran dan agama serta usahakan setiap hari
membaca al Quran walaupun hanya satu ayat.

Apakah ada upaya untuk mengintegrasikan kecerdasan spiritual
dengan pendidikan akademik yang mereka jalani?

Sudah berjalan, melalui kurikulum berbasis al Quran, integrasi nilai
keislaman, pembinaan karakter, kegiatan sosial, dan lingkungan kampus
yang Islami. Sehingga mahasiswa tidak hanya mendapatkan ilmu
pengetahuan, tetapi juga memiliki kesadaran spiritual yang kuat, yang
membantu mereka menjadi pribadi yang lebih bijaksana, berintegritas, dan
memiliki tujuan hidup yang jelas.

Bagaimana Universitas PTIQ menciptakan lingkungan yang
mendukung pengembangan kecerdasan spiritual mahasiswa dalam
kehidupan sehari-hari mereka?

kurikulum berbasis al Quran, integrasi nilai keislaman, pembinaan
karakter, budaya akademik yang Islami, Ramadhan full libur agar bisa
ibadah atau bertugas menjadi imam, lingkungan Islami, keteladanan
dosen, mentoring, dan sebagainya.



25.

26.

27.

Apa peningkatan kecerdasan spiritual mahasiswa melalui penerapan
kurikulum berbasis Al-Qur’an?

Mahasiswa menjadi lebih bijak dan tenang dalam menyikapi kehidupan.
Mungkin ini bisa menjadi titik lemah juga ya, terkadang SQ ada yang
memahami dengan sikap tidak terlalu mengejar materi, padahal materi
dibutuhkan untuk membangun sekolah, menolong orang, dsb.

Apa jenis kegiatan atau materi dalam kurikulum yang secara khusus
bertujuan untuk mengembangkan kecerdasan spiritual mahasiswa?
Ulumul Quran, tafsir Pendidikan, kajian keislaman, Ilmu syariat, dan
pertemanan dengan ulama, dengan orang shalih, Kajian tematik, halaqah,
dan studi kasus berbasis Qur’ani.

Apakah ada perubahan perilaku positif mahasiswa yang
mencerminkan kecerdasan spiritual melalui penerapan kurikulum
pendidikan Al-Qur'an? Jika ada, mohon dijelaskan apa saja?

Lebih rajin membaca dan mempelajari al-Quran, dan ketika mengambil
Keputusan harus melihat nilai-nilai al Quran yaitu adil, maslahat dan
toleransi sebagaimana yang diajarkan oleh para dosen. Selain itu, kita
dibuka pandangan akan pentingnya menempatkan sesuatu sesuai dengan
fungsinya atau ahlinya. Ketika terjadi konflik kedepankan kebaikan,
menurunkan ego agar endingnya tetap harmonis. Ketika konflik walupun
kita yang benar, setelahnya biasanya tidak seharmonis sebelum ada
konflik.



LAMPIRAN C.2

HASIL WAWANCARA
Informan 2 : Khaidir Azwar
Jabatan/Status : Mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta

28.

29.

30.

31.

32.

33.

Apa pemahaman Anda tentang konsep dan implementasi kurikulum
pendidikan Al-Qur’an di lembaga pendidikan?

Kurikulum ini bertujuan mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu
duniawi. Namun, implementasinya kadang terlalu tekstual dan kurang
menggali aspek kontekstual dari nilai-nilai AI-Qur'an.

Menurut pandangan Anda, apa saja tujuan utama yang ingin dicapai
melalui penerapan kurikulum pendidikan Al-Qur’an?

Menurut saya tujuan utama penerapan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an
(KBQ) adalah untuk membentuk mahasiswa yang tidak hanya pintar
secara akademik, tapi juga memiliki kecerdasan spiritual, berakhlak
mulia, dan menjadikan nilai-nilai Al-Qur'an sebagai pedoman hidupnya.
KBQ juga bertujuan menghubungkan ilmu pengetahuan dengan ajaran
agama, sehingga lahir generasi yang cerdas, beriman, dan berintegritas.
Bagaimana menurut Anda manfaat dari kurikulum pendidikan Al-
Qur’an bagi mahasiswa, baik dari segi keilmuan, karakter, maupun
kehidupan sehari-hari mereka?

Manfaat Kurikulum Berbasis Al-Qur'an (KBQ) sebenarnya dirasakan
pada kedua aspek, yaitu individu dan sosial. Namun, manfaat yang paling
besar pertama kali terasa di aspek individu, terutama dalam meningkatkan
kecerdasan spiritual, memperbaiki akhlak, dan memperkuat hubungan
dengan Allah. Setelah individu berubah, barulah manfaat itu meluas ke
aspek sosial, seperti membentuk masyarakat yang lebih jujur, adil, dan
berakhlak mulia.

Apakah manfaat dari kurikulum ini dirasakan lebih besar pada
aspek individu (spiritual) atau sosial (kemasyarakatan)?

Awalnya manfaat terasa di aspek individu. Namun, jika diterapkan
konsisten, dampaknya pada masyarakat sangat besar, misalnya dalam
pengabdian masyarakat berbasis Qur’ani.

Menurut Anda, seberapa penting kurikulum pendidikan Al-Qur’an
bagi mahasiswa? Mohon dijelaskan!

Penting karena memberikan pijakan moral yang kuat, terutama di tengah
perkembangan zaman yang cenderung materialistis.

Menurut Anda, bagaimana sistem kurikulum pendidikan Al-Qur’an
bagi mahasiswa?



34.

3s.

36.

37.

38.

39.

40.

41.

Sistemnya terencana, tapi kurang fleksibel untuk mahasiswa dengan latar
belakang pekerjaan. Ada usulan untuk pembelajaran berbasis modul
online.

Bagaimana peran dosen dalam mengimplementasikan kurikulum ini
di ruang kelas?

Sebagai mahasiswa, saya melihat para dosen menginternalisasikan Al-
Qur'an di ruang kelas dengan cara mengaitkan materi kuliah dengan ayat-
ayat Al Qur'an, membuka pembelajaran dengan tadabbur ayat, memberi
contoh sikap sesuai nilai Qur'ani, dan mendorong mahasiswa untuk selalu
berpikir dan bersikap berdasarkan prinsip-prinsip Al-Qur'an

Bagaimana keterlibatan mahasiswa dalam mendukung implementasi
kurikulum ini?

Mabhasiswa terlibat dalam mendukung implementasi Kurikulum Berbasis
Al-Qur'an dengan cara aktif mengikuti kegiatan berbasis Al-Qur'an,
mengaitkan tugas dan diskusi dengan nilai-nilai Qur'ani, menjaga akhlak
di dalam dan luar kelas, serta berusaha mengamalkan ajaran Al-Qur'an
dalam kehidupan sehari-hari.

Bagaimana evaluasi yang dilakukan di Universitas PTIQ terkait
kurikulum pendidikan Al-Qur’an?

Evaluasi terfokus pada hasil akademik seperti nilai ujian, kurang
memperhatikan aspek pengamalan nyata di kehidupan mahasiswa.
Bagaimana tindak lanjut yang dilakukan di Universitas PTIQ setelah
evaluasi?

Perbaikan dilakukan, tetapi cenderung parsial dan belum menyentuh
metode pembelajaran yang lebih kreatif.

Bagaimana feedback mahasiswa digunakan dalam tindak lanjut?
Feedback mahasiswa sering diabaikan, terutama terkait kendala waktu dan
beban akademik.

Adakah hambatan dalam implementasi kurikulum pendidikan Al-
Qur’an di Universitas PTIQ? Jika ada, apa saja hambatan tersebut?
Ada hambatan seperti perbedaan kemampuan mahasiswa, keterbatasan
waktu, dan metode pembelajaran yang kurang variatif.

Bagaimana Universitas PTIQ mengatasi hambatan-hambatan
tersebut?

Para dosen mendorong para mahasiswa, terlebih sebagai mahasiswa pasca
agar belajar secara mandiri, menggali informasi atau materi baik berupa
permen, jurnal, atau berita perkembangan terkini.

Apa yang Anda pahami tentang konsep kecerdasan spiritual? Serta
hal apa yang paling berpengaruh dalam meningkatkan SQ?
Kecerdasan spiritual adalah kemampuan untuk menjalani kehidupan
dengan nilai-nilai yang terilhami dari Al-Qur’an. Hal yang paling
berpengaruh dalam meningkatkan kecerdasan spiritual (SQ) adalah



42.

43.

44.

45.

46.

47.

48.

49.

pemahaman dan pengamalan nilai-nilai Al-Qur'an secara konsisten dalam
kehidupan sehari-hari.

Menurut Anda, apa manfaat dari kecerdasan spiritual bagi
mahasiswa?

Membantu mahasiswa memiliki ketenangan batin dan kekuatan mental
untuk menghadapi tantangan kehidupan.

Apakah kecerdasan spiritual berkontribusi pada pengembangan
karakter mahasiswa, seperti integritas, empati, atau tanggung jawab?
Sangat signifikan, terutama dalam melatih kesabaran, kejujuran, dan
tanggung jawab sosial.

Bagaimana kecerdasan spiritual memengaruhi hubungan mahasiswa
dengan orang lain, seperti teman, dosen, atau masyarakat?
Mahasiswa yang memiliki kecerdasan spiritual tinggi cenderung lebih
toleran dan mudah bekerja sama.

Menurut Anda, seberapa penting kecerdasan spiritual bagi
mahasiswa? Jelaskan alasannya!

Sangat penting untuk membangun keseimbangan antara kehidupan dunia
dan akhirat.

Apa saja kegiatan-kegiatan yang dapat meningkatkan kecerdasan
spiritual mahasiswa, baik di rumah maupun di Universitas PTIQ?
Kegiatan yang dapat meningkatkan SQ mahasiswa, baik di Universitas
PTIQ maupun di rumah, antara lain tadabbur Al-Qur'an, mengikuti kajian
agama, berdoa dan berdzikir, melakukan refleksi diri, dan menerapkan
akhlak baik dalam kehidupan sehari-hari.

Bagaimana peran keluarga dalam mendukung perkembangan
kecerdasan spiritual mahasiswa, terutama di luar kampus?

Keluarga sangat berpengaruh dalam menanamkan nilai-nilai Qur’ani sejak
dini.

Bagaimana dosen membantu mahasiswa untuk mengaplikasikan
nilai-nilai spiritual dalam kehidupan sehari-hari mereka, baik di
kampus maupun di luar kampus?

Dosen perlu memberikan contoh konkret, bukan hanya teori, misalnya
dalam berinteraksi dengan mahasiswa. Dosen juga dapat membantu
mahasiswa mengaplikasikan nilai-nilai spiritual dalam kehidupan sehari-
hari dengan cara memberikan contoh teladan dalam sikap dan perilaku,
seperti mengintegrasikan ajaran Islam dalam setiap pembelajaran. .
Bagaimana dosen memotivasi mahasiswa untuk lebih introspektif
dan memperkuat hubungan spiritual mereka dengan Tuhan serta
sesama?

Dosen mendorong mahasiswa untuk melakukan introspeksi melalui
refleksi tafsir ayat Al-Qur’an.



50.

51.

52.

53.

54.

Apakah ada upaya untuk mengintegrasikan kecerdasan spiritual
dengan pendidikan akademik yang mereka jalani?

Sudah ada, tetapi kurang maksimal karena tekanan akademik sering
membuat mahasiswa kehilangan fokus pada aspek spiritual.

Bagaimana Universitas PTIQ menciptakan lingkungan yang
mendukung pengembangan kecerdasan spiritual mahasiswa dalam
kehidupan sehari-hari mereka?

Lingkungan PTIQ mendukung, tetapi fasilitas seperti ruang diskusi atau
tempat ibadah perlu ditingkatkan.

Apa peningkatan kecerdasan spiritual mahasiswa melalui penerapan
kurikulum pendidikan Al-Qur'an?

Mahasiswa merasakan peningkatan dalam menghadapi stres dan
mengelola hubungan interpersonal.

Apa jenis kegiatan atau materi dalam kurikulum yang secara khusus
bertujuan untuk mengembangkan kecerdasan spiritual mahasiswa?
Ada beberapa kegiatan seperti kajian umum dan seminar al-Qur'an adapun
materi kuliah sangat banyak seperti tahsinul giroat dll.

Apakah ada perubahan perilaku positif mahasiswa yang
mencerminkan kecerdasan spiritual melalui penerapan kurikulum
pendidikan Al-Qur'an? Jika ada, mohon dijelaskan apa saja?

Ada, seperti Mahasiswa juga cenderung lebih aktif dalam kegiatan sosial
dan dakwah, yang mencerminkan kecerdasan spiritual yang mereka
kembangkan.



LAMPIRAN C.3

HASIL WAWANCARA
Informan : Rosyidi
Jabatan/Status : Mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta

5S.

56.

57.

58.

59.

60.

61.

Apa pemahaman Anda tentang konsep dan implementasi kurikulum
pendidikan Al-Qur’an di lembaga pendidikan?

Kurikulum ini menekankan pada integrasi antara pembelajaran Al-Qur’an
secara teoritis dan aplikatif. Implementasinya mencakup pembelajaran
tafsir tematik, penghafalan Al-Qur’an, dan kajian nilai-nilai Qur’ani yang
relevan dengan tantangan kehidupan.

Menurut pandangan Anda, apa saja tujuan utama yang ingin dicapai
melalui penerapan kurikulum pendidikan Al-Qur’an?

Membentuk penerus / Generasi yg akan datang lbh mengenal sang
pencipta Al-Qur'an, menguatkan keimanan, menjadi manusia yg bertaqwa
dan berahlaqul karimah

Bagaimana menurut Anda manfaat dari kurikulum pendidikan Al-
Qur’an bagi mahasiswa, baik dari segi keilmuan, karakter, maupun
kehidupan sehari-hari mereka?

Dapat mengembangkan intelektual, karakter pengetahuan wawasan yang
luas, bisa bersaing go internasional, dan tentunya mengenalkan ajaran
islam.

Apakah manfaat dari kurikulum ini dirasakan lebih besar pada
aspek individu (spiritual) atau sosial (kemasyarakatan)?

Lebih besar pada individu, karena kecerdasan spiritual individu menjadi
dasar untuk membangun hubungan sosial yang baik.

Menurut Anda, seberapa penting kurikulum pendidikan Al-Qur’an
bagi mahasiswa? Mohon dijelaskan!

Sangat penting untuk memberikan fondasi spiritual yang kuat, sehingga
mahasiswa dapat menjalani kehidupan dengan nilai-nilai Qur’ani sebagai
pedoman.

Menurut Anda, bagaimana sistem kurikulum pendidikan Al-Qur’an
bagi mahasiswa?

Sistemnya terstruktur dengan mata kuliah wajib, pembelajaran praktis
seperti tahfidz, dan evaluasi berkala melalui ujian dan tugas.

Bagaimana peran dosen dalam menginternalisasikan al Quran ini di
ruang kelas?

Dosen memberikan tugas sebagai wujud proses menjadikan mahasiswa
utk lebih memiliki sesuatu yg bernilai, norma, lengetahuan yg luas



62.

63.

64.

65.

66.

67.

68.

69.

70.

sehingga sapat diimplemntasikan pada diri sendiri yg sehingga bs menjadi
contoh pagi masyarakat lain.

Bagaimana keterlibatan mahasiswa dalam mendukung implementasi
kurikulum ini?

Mahasiswa mendukung adanya kurikulum tersebut serta melaksanakanya
dgn menerapkan di sekolah, madrasah, pesantren atau paling tidak
diterapkan nya dlm diri sendiri

Bagaimana evaluasi yang dilakukan di Universitas PTIQ terkait
kurikulum pendidikan Al-Qur’an?

Evaluasi dilakukan melalui ujian, observasi praktik ibadah, dan survei
kepuasan mahasiswa terhadap metode pengajaran.

Bagaimana tindak lanjut yang dilakukan di Universitas PTIQ setelah
evaluasi?

Perbaikan kurikulum dilakukan dengan memperbarui materi, menambah
kegiatan berbasis praktik, dan melibatkan mahasiswa dalam proses
evaluasi.

Bagaimana feedback mahasiswa digunakan dalam tindak lanjut?
Feedback digunakan untuk meningkatkan kualitas pengajaran dan
menyesuaikan metode pembelajaran dengan kebutuhan mahasiswa.
Adakah hambatan dalam implementasi kurikulum pendidikan Al-
Qur’an di Universitas PTIQ? Jika ada, apa saja hambatan tersebut?
Untuk maju, untuk kebaikan pasti ada Hambatan, Hambatan inilah yang
seharusnya menjadikan diri kita utk 1bh tergugah untuk Giroh kita sbgmn
dakwah nabi, para sahabat, para Wali para alim ulama' siapa penerus nya?
Ya kita- kita inilah yg harus mempersiapkan diri, dgn memperbanyak
pengetahuan, ilmu, wawasan dan juga Doa

Bagaimana Universitas PTIQ mengatasi hambatan-hambatan
tersebut?

Universitas menyediakan program pendampingan khusus, seperti kelas
tambahan dan mentoring.

Menurut anda, hal apa yang paling berpengaruh dalam
meningkatkan SQ?

Hati, Hati yg bersih akan mudah menerima pelajaran, mauidzoh,
sebaliknya Hatinyg kotor susah menerima pelajaran, ajakan utk kebaikan
apalagi klu hatinya mati akan susah memahami makna hidup di dunia ini.
Menurut Anda, apa manfaat dari kecerdasan spiritual bagi
mahasiswa?

Membantu mahasiswa menjadi lebih tenang, introspektif, dan berorientasi
pada solusi dalam berbagai situasi.

Apakah kecerdasan spiritual berkontribusi pada pengembangan
karakter mahasiswa, seperti integritas, empati, atau tanggung jawab?



71.

72.

73.

74.

75.

76.

77.

78.

Sangat berkontribusi, terutama dalam membangun integritas, empati, dan
tanggung jawab.

Bagaimana kecerdasan spiritual memengaruhi hubungan mahasiswa
dengan orang lain, seperti teman, dosen, atau masyarakat?
Memperkuat hubungan dengan orang lain melalui pendekatan yang lebih
bijaksana dan penuh empati.

Menurut Anda, seberapa penting kecerdasan spiritual bagi
mahasiswa? Jelaskan alasannya!

Sangat penting, karena menjadi dasar untuk membangun kehidupan yang
bermakna dan selaras dengan nilai-nilai Islam.

Apa saja kegiatan-kegiatan yang dapat meningkatkan kecerdasan
spiritual mahasiswa, baik di rumah maupun di Universitas PTIQ?
Kegiatan yg salat di lakukan Membaca, Iqra' dgn ini otak akan berjalan,
berfikir sehingga menambah wawasan luas, baik membaca Al-Qur"an,
buku2 umum, yg kedua Dzikir bs menenangkan jiwa dan jg bs melahirkan
Nur-nur dalm diri kita dan yh ketiga Berdoa yg merupakan senjata orang
mukmin dan memperlihatkan klu diri kita ini lemah yg masih butuh Allah
SWT

Bagaimana peran keluarga dalam mendukung perkembangan
kecerdasan spiritual mahasiswa, terutama di luar kampus?

Keluarga berperan sebagai teladan, motivator, dan pendukung utama
dalam mengamalkan nilai-nilai Qur’ani.

Bagaimana dosen membantu mahasiswa untuk mengaplikasikan
nilai-nilai spiritual dalam kehidupan sehari-hari mereka, baik di
kampus maupun di luar kampus?

Memberikan tugas, dan penyampaian materi2 yg dapat menumbuhkan
sifat wakhisin kita yaitu semangat yg merupakan kunci orang dalam
menuntut ilmu agar berhasil.

Bagaimana dosen memotivasi mahasiswa untuk lebih introspektif
dan memperkuat hubungan spiritual mereka dengan Tuhan serta
sesama?

Dosen mendorong mahasiswa melalui kajian tematik dan pembiasaan
refleksi diri.

Apakah ada upaya untuk mengintegrasikan kecerdasan spiritual
dengan pendidikan akademik yang mereka jalani?

Sangat terintegrasi, dengan pendekatan multidisiplin dalam pembelajaran.
Bagaimana Universitas PTIQ menciptakan lingkungan yang
mendukung pengembangan kecerdasan spiritual mahasiswa dalam
kehidupan sehari-hari mereka?

Lingkungan kampus sangat mendukung dengan suasana yang Islami dan
kegiatan berbasis spiritual.



79.

80.

81.

Apa peningkatan kecerdasan spiritual mahasiswa melalui penerapan
kurikulum pendidikan Al-Qur'an?

Mahasiswa menunjukkan peningkatan dalam pemahaman, pengamalan
ibadah, dan pengendalian diri.

Apa jenis kegiatan atau materi dalam kurikulum yang secara khusus
bertujuan untuk mengembangkan kecerdasan spiritual mahasiswa?
Sejarah kebudayaan islam, sejarah peradaban islam, dr sejarah2 ini yg
menumbuhkan diri utk berfikir, berargumen, mengasah diri kita sehingga
akan memahami makna kehidupan yg sangat bernilai.

Apakah ada perubahan perilaku positif mahasiswa yang
mencerminkan kecerdasan spiritual melalui penerapan kurikulum
pendidikan Al-Qur'an? Jika ada, mohon dijelaskan apa saja?
Pemahaman makna hidup, mempunyai rasa tanggung jawab, beretika, dan
tidak merusak lingkungan.



LAMPIRAN D

DOKUMENTASI

~
|




8:05 PM | xad-yhww-yyk




Hafizun 2021

o 8 e 8




Ahmad Hidayat




RIWAYAT HIDUP

Risang Putra Sahlan, lahir di Boyolali pada 3
Mei 1989, sebagai putra dari pasangan Bapak Ngatimin
dan Ibu Kasih Suharni. Belum genap dua tahun usianya,
ia mengikuti kedua orang tuanya dalam program
transmigrasi ke sebuah daerah terpencil yang saat itu
belum memiliki aliran listrik. Wilayah tersebut kini
dikenal sebagai desa Rawa Sari, Seluma Timur, Seluma,
Bengkulu.

Ia menempuh pendidikan dasar di SDN Rawasari,
kemudian melanjutkan ke MTsN 1 Seluma untuk jenjang pendidikan
menengah pertama. Setelah itu, ia melanjutkan pendidikan menengah atas di
SMKN 2 Kota Bengkulu. Saat di SMK, ia mendapat kesempatan untuk
mewakili Kota Bengkulu dalam Lomba Kompetensi Siswa (LKS) tingkat
Nasional cabang Mesin Perkakas. Setelah menyelesaikan pendidikan
menengah atas, ia menimba ilmu Al-Qur'an selama enam bulan di Ma'had
Ukhuwah Sukoharjo. Pada tahun 2008, ia melanjutkan studi ke STAI Ali Bin
Abi Thalib Surabaya dengan mengambil Program Studi Pendidikan Bahasa
Arab.

Setelah menyelesaikan studi S1 pada tahun 2013, ia kembali ke
kampung halamannya dan mengabdikan diri di dunia pendidikan sebagai guru
di SDIT Rabbani Kota Bengkulu, yang diasuh oleh K.H. M. Syamlan (Wakil
Gubernur Bengkulu 2005-2010). Tahun 2017, ia mendedikasikan diri di SD
Islam Abu Dzar Tangerang Selatan. Setelah 2 tahun mengajar, ia diberikan
amanah sebagai kepala sekolah. Tahun 2022, ia berkesempatan melanjutkan
studi S2 di Universitas PTIQ Jakarta, dengan mengambil jurusan Manajemen
Pendidikan Islam. Di waktu yang bersamaan, ia juga menempuh studi S1
PGSD di Universitas Terbuka dan berhasil menyelesaikannya pada tahun
2024.

Saat ini, ia tetap aktif di SD Islam Abu Dzar sambil menjalankan tugas
tambahan sebagai kepala sekolah. Bersama timnya, ia terus berupaya
meningkatkan kualitas pendidikan melalui perancangan program kurikulum
berbasis bahasa Arab dan diniyah, penyusunan bahan ajar mandiri, mendesain
berbagai kegiatan sekolah, serta menjalin kerja sama dengan berbagai pihak.
Semoga Allah senantiasa memberikan keberkahan dan rahmat kepada kita
semua.




RISANG-PUTRA-SAHLAN---PELAKSANAAN-MODEL-
PENGEMBANGAN-KURIKULUM-BERBASIS-AL-QUR-AN-
DALAM-MENINGKATKAN-KECERDASAN-SPIRITUAL-
MAHASISWA-PASCASARJANA-UNIVERSITAS-PTIQ-
JAKARTA. pdf

OREGENALITY. REPORT

28, 27« 126 114

SIMILARITY INDEX INTERMET S0OURCES PUBLICATIOMS STUDENT PAPERS

PRIMARY SOURCES

. repository.ptig.ac.id

Internet Source

6%

! jurnal.umt.ac.id

internel Source

H repository.uinsu.ac.id i
Internet Source %
M docplayer.info 4
Internet Source %
Romi Mesra, Veronike E.T Salem. 1 %
"Pengembangan Kurikulum", Open Science
Framework, 2023
Publication
J— H #]
EthESEs.l_Jm malang.ac.id %
Interret Sourca
n repository.radenintan.ac.id 4
Intervel source %
E www.neliti.com 4
Internet Sourca %
H eprints.walisongo.ac.id 4
Internel Source %




