
 

PELAKSANAAN MODEL PENGEMBANGAN KURIKULUM 

BERBASIS AL-QUR’AN DALAM MENINGKATKAN KECERDASAN 

SPIRITUAL MAHASISWA PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ 

JAKARTA   

 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Studi Magister Manajemen Pendidikan Islam  

sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Strata Dua  

untuk memperoleh gelar Magister Pendidikan (M.Pd.) 
 
 
 
 
 

 

 

 

Oleh: 

RISANG PUTRA SAHLAN 

NIM: 212520105 

 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM 

KONSENTRASI MANAJEMEN PENDIDIKAN TINGGI ISLAM 

PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA 

2025 M./1446 H. 



ii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

iii 

ABSTRAK 

Risang Putra Sahlan, NIM: 212520105 “Pelaksanaan Model 

Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an Dalam Meningkatkan 

Kecerdasan Spiritual Mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta.” 

Kesimpulan tesis ini adalah implementasi model pengembangan 

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di Universitas PTIQ Jakarta terbukti urgen dan 

efektif dalam meningkatkan kecerdasan spiritual mahasiswa pascasarjana. 

Melalui strategi pelaksanaan yang sistematis, integratif, dan reflektif, serta 

dukungan lingkungan kampus dan peran aktif dosen, mahasiswa menunjukkan 

peningkatan signifikan dalam etika, pemahaman agama, dan pengambilan 

keputusan berbasis nilai Qur’ani. Meski dihadapkan pada berbagai tantangan, 

kurikulum ini berhasil membentuk lulusan yang unggul secara intelektual dan 

spiritual. 

Berdasarkan penelitian yang dilakukan, diperoleh beberapa temuan 

penelitian yaitu: 1) Kurikulum berbasis nilai-nilai Al-Qur'an, melalui tahsin-

tahfidz, tafsir tematik, praktik ibadah, pembelajaran reflektif, dan mentoring 

spiritual, efektif membentuk karakter spiritual mahasiswa, 2) Implementasi 

kurikulum berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ Jakarta mencakup 

perencanaan sistematis, integrasi teori dan praktik, serta evaluasi 

berkelanjutan. Strateginya meliputi pembelajaran interaktif, pemanfaatan 

teknologi, dan penguatan nilai-nilai Qur'ani. Meski menghadapi kendala latar 

belakang dan teknis, universitas terus berinovasi untuk menghasilkan lulusan 

yang unggul secara intelektual dan spiritual dengan menjadikan Al-Qur'an 

sebagai pedoman hidup, dan 3) Pengembangan kurikulum berbasis Al-Qur'an 

di Universitas PTIQ Jakarta berhasil meningkatkan kecerdasan spiritual 

mahasiswa pascasarjana. Integrasi nilai-nilai Al-Qur'an, peran dosen, serta 

lingkungan kampus yang mendukung mendorong peningkatan etika, 

pemahaman agama, dan pengambilan keputusan. Meski menghadapi 

tantangan, kurikulum ini efektif membentuk lulusan yang unggul secara 

intelektual dan spiritual. 

Metodologi yang digunakan dalam penelitian ini adalah Kualitatif. 

Data primer pada penelitian ini berupa hasil observasi dan wawancara dengan 

mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta dan Manajemen atau dosen 

Universitas PTIQ. Data sekunder dalam penelitian ini diperoleh dari studi 

dokumentasi, data penelitian sebelumnya, serta sumber yang mendukung. 

Teknik analisis data dilakukan dengan metode kualitatif deskriptif. Teknik 

pengumpulan data meliputi observasi, wawancara mendalam, dan 

dokumentasi.  

 

Kata Kunci: Pengembangan Kurikulum, Kurikulum Berbasis Al-Qur’an, 

Kecerdasan Spiritual. 



 

 

  

iv 



 

 

v 

ABSTRACT 

Risang Putra Sahlan, Student ID Number: 212520105 

"Implementation of the Al-Qur’an Based Curriculum Development Model in 

Improving the Spiritual Intelligence of Postgraduate Students at PTIQ 

University Jakarta." 

The conclusion of this thesis is that the implementation of the Al-

Quran-based curriculum development model at PTIQ University Jakarta has 

proven to be urgent and effective in improving the spiritual intelligence of 

postgraduate students. Through a systematic, integrative, and reflective 

implementation strategy, as well as the support of the campus environment and 

the active role of lecturers, students show significant improvements in ethics, 

religious understanding, and decision making based on Qur'anic values. 

Despite facing various challenges, this curriculum has succeeded in producing 

graduates who excel intellectually and spiritually. 

Based on the research conducted, several research findings were 

obtained, namely: 1) The curriculum based on the values of the Qur'an, through 

tahsin-tahfidz, thematic interpretation, worship practices, reflective learning, 

and spiritual mentoring, is effective in forming the spiritual character of 

students, 2) The implementation of the Al-Qur'an based curriculum at PTIQ 

University Jakarta includes systematic planning, integration of theory and 

practice, and continuous evaluation. The strategies include interactive 

learning, utilization of technology, and strengthening Qur'anic values. Despite 

facing background and technical obstacles, the university continues to innovate 

to produce graduates who excel intellectually and spiritually by making the 

Qur'an a guide to life, and 3) The development of the Al-Qur'an based 

curriculum at PTIQ University Jakarta has succeeded in increasing the spiritual 

intelligence of postgraduate students. The integration of the values of the 

Qur'an, the role of lecturers, and a supportive campus environment encourages 

increased ethics, religious understanding, and decision making. Despite the 

challenges, this curriculum is effective in producing graduates who excel 

intellectually and spiritually. 

The methodology used in this study is Qualitative. Primary data in this 

study are the results of interviews and observations with Postgraduate Students 

at PTIQ University Jakarta and Management or Lecturers at PTIQ University. 

Secondary data in this study were obtained from documentation studies, 

previous research data, and supporting sources. The data analysis technique 

was carried out using a descriptive qualitative method. Data collection 

techniques include observation, in-depth interviews, and documentation.  

 

Keywords: Curriculum Development, Al-Qur'an Based Curriculum, Spiritual 

Intelligence.  



 

 

  

vi 



 

 

vii 

 خلاصة
"تطبيق تطوير المناهج   ،212520105بوترا سهلان، رقم هوية الطالب:    جريسان

العليا بجامعة  الدراسية المستند إلى القرآن الكريم في تحسين الذكاء الروحي لطلاب الدراسات 
PTIQ جاكرتا." 

القرآن   إلى  المستند  الدراسية  المناهج  تطوير  تطبيق نموذج  أن  إلى  الرسالة  هذه  لص  تُخ
جامعة   في  لطلاب   PTIQالكريم  الروحي  الذكاء  تحسين  في  الملحة  فعاليته  أثبت  جاكرتا 

الدراسات العليا. فمن خلال استراتيجية تطبيق منهجية ومتكاملة وتأملية، بالإضافة إلى دعم 
بيئة الحرم الجامعي والدور الفعال للمحاضرين، يخظهر الطلاب تحسنًا ملحوظاً في الأخلاق والفهم 

ناءً على القيم القرآنية. وعلى الرغم من التحديات المختلفة التي واجهها الديني واتُاذ القرارات ب
 هذا المنهج، فقد نجح في تُريج خريجين متفوقين فكريًا وروحيًا.

(  1بناءً على البحث الذي أخجري، تم التوصل إلى العديد من النتائج البحثية، وهي:  
الموضوعي،   والتفسير  والتحفيظ،  التحسين  خلال  من  الكريم،  القرآن  قيم  على  القائم  المنهج 
الروحية   الشخصية  تكوين  في  فعال  الروحي،  والتوجيه  التأملي،  والتعلم  العبادة،  وممارسات 

يتضم2للطلاب.   المنهج القرآني في جامعة  (  تطبيق  المنهجي،    PTIQن  التخطيط  جاكرتا 
ودمج النظرية والتطبيق، والتقييم المستمر. وتشمل الاستراتيجيات التعلم التفاعلي، واستخدام  
تواصل   الخلفية والتقنية،  العقبات  الرغم من مواجهة  القرآنية. وعلى  القيم  التكنولوجيا، وتعزيز 

خريج خريجين متفوقين فكريًا وروحيًا من خلال جعل القرآن دليلًا للحياة.  الجامعة الابتكار لت
القرآني في جامعة  3 المنهج  تطوير  الروحي لطلاب    PTIQ( نجح  الذكاء  زيادة  جاكرتا في 

الدراسات العليا. يشجع دمج قيم القرآن الكريم، ودور المحاضرين، والبيئة الجامعية الداعمة على 
فعّالًا في تُريج   المنهج  يخعدّ هذا  التحديات،  القرار. رغم  الديني واتُاذ  زيادة الأخلاق والفهم 

 خريجين متفوقين فكرياً وروحياً.
المنهجية المستخدمة في هذه الدراسة نوعية. البيانات الأولية في هذه الدراسة هي نتائج  

في جاكرتا، ومع أساتذة    PTIQالمقابلات والملاحظات مع طلاب الدراسات العليا في جامعة  
الإدارة أو المحاضرين في الجامعة. أما البيانات الثانوية، فقد تم الحصول عليها من دراسات التوثيق، 
وبيانات الأبحاث السابقة، والمصادر الداعمة. وقد طخبق أسلوب تحليل البيانات باستخدام المنهج  

 والمقابلات المتعمقة والتوثيق. الوصفي النوعي. وتشمل أساليب جمع البيانات الملاحظة
 

 : تطوير المناهج، المنهج القرآني، الذكاء الروحي.الكلمات المفتاحية



 

 

 

  

viii 



 

 

ix 

PERNYATAAN KEASLIAN TESIS 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 

Nama : RISANG PUTRA SAHLAN 

NIM : 212520105 

Program Studi : Magister Manajemen Pendidikan Islam 

Konsentrasi : Manajemen Pendidikan Tinggi Islam 

Jusul Tesis : Pelaksanaan Model Pengembangan 

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an dalam 

Meningkatkan Kecerdasan Spiritual 

Mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ 

Jakarta 

 

Menyatakan bahwa: 

1. Tesis ini adalah murni hasil karya sendiri. Apabila saya mengutip dari 

karya orang lain, maka saya akan mencantumkan sumbernya sesuai 

dengan ketentuan berlaku. 

2. Apabila di kemudian hari terbukti atau dapat dibuktikan tesis ini hasil 

jiplakan atau plagiat, maka saya bersedia menerima sanksi atas 

perbuatan tersebut sesuai sanksi yang berlaku di universitas PTIQ dan 

peraturan perundang-undangan yang berlaku. 

 

 

Tangerang Selatan, 30 Juni 2025 

Yang membuat pernyataan, 

 

 

 

 

 

 

 

Risang Putra Sahlan 

  



 

 

  

x 



 

 

xi 

TANDA PERSETUJUAN TESIS 

 

 

PELAKSANAAN MODEL PENGEMBANGAN KURIKULUM 

BERBASIS AL QUR’AN DALAM MENINGKATKAN KECERDASAN 

SPIRITUAL MAHASISWA PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ 

JAKARTA 

 

 

TESIS 

Diajukan kepada Pascasarjana Program Studi Magister Pendidikan Islam 

untuk memenuhi syarat-sayarat memperoleh gelar Magister Manajemen 

Pendidikan Islam (M.Pd.) 

 

Disusun Oleh: 

RISANG PUTRA SAHLAN 

NIM: 212520105 

 

Telah selesai dibimbing oleh kami, dan menyetujui untuk selanjutnya dapat 

diujikan. 

Jakarta, 30 Juni 2025 

 

Menyetujui: 

 

Pembimbing I,  

 

 

 

 

 

Dr. Susanto, M.A. 

 Pembimbing II, 

 

 

 

 

 

Dr. H. Syamsul Bahri Tanrere, Lc., M.Ed. 

 

  

Mengetahui, 

Ketua Program Studi 

 

 

 

 

Dr. H. Akhmad Shunhaji, M.Pd.I. 

 

 

  



 

 

  

xii 



 

 

xiii 

TANDA PENGESAHAN TESIS 

 

PELAKSANAAN MODEL PENGEMBANGAN KURIKULUM 

BERBASIS AL-QUR’AN DALAM MENINGKATKAN KECERDASAN 

SPIRITUAL MAHASISWA PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ 

JAKARTA 

 

Disusun Oleh: 

 

Nama   : RISANG PUTRA SAHLAN 

NIM   : 212520105 

Program Studi  : Magister Manajemen Pendidikan Islam 

Konsentrasi  : Manajemen Pendidikan Tinggi Islam 

 

Telah diajukan pada sidang munaqasah pada tanggal: 

29 Juli 2025 

 

No. Nama Penguji 
Jabatan dalam 

TIM 

Tanda 

Tangan 

1 
Prof. Dr. H. M. Darwis Hude, 

M.Si. 
Ketua  

2 Dr. Akhmad Shunhaji, M.Pd.I. Penguji I  

3 
Dr. Ahmad Zain Sarnoto, M.A., 

M.PdI. 
Penguji II  

4 Dr. Susanto, M.A. Pembimbing I  

5 Dr. Syamsul Bahri Tanrere, M.Ed. Pembimbing II  

6 Dr. Akhmad Shunhaji, M.Pd.I. Panitera/Sekretaris  

 

 Jakarta, 4 Agustus 2025 

Mengetahui, 

Direktur Pascasarjana 

Universitas PTIQ Jakarta 

 

 

 

 

Prof. Dr. H. M. Darwis Hude, M.Si. 

 



 

 xiv 

 

   

  



 

 

xv 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Transliterasi Arab-Latin Berdasarkan Surat Keputusan Bersama Menteri 

Agama dan Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia Tanggal 12 

Januari 1988 

 

Arab Latin Arab Latin Arab Latin 

 Tidak ا

dilambangkan 
 q ق z ز

 k ك s س  b ب 

 l ل sy ش t ت 

 m م sh ص ts ث 

 n ن dh ض j ج

 w و th ط h ح

 h هـ zh ظ kh خ

 a ء ‘ ع d د

 y ي g غ dz ذ

 - - f ف r ر

 

Catatan:  

a. Konsonan yang ber-syaddah ditulis rangkap, misalnya:     رَب ditulis 

rabba.  

b. Vokal panjang (mad): fathah (baris di atas) ditulis ā atau Ā, kasrah 

(baris di bawah) ditulis î atau Ĭ, serta dhammah (baris depan) ditulis 

dengan ŭ atau Ū, misalnya:  القَارِعَة ditulis al-qāri’ah.  

c. Kata sandang alif + lam (لا) apabila diikuti oleh huruf qamariah ditulis 

al, misalnya: المسلمون ditulis al-muslimŭn. Sedangkan, bila diikuti oleh 

huruf syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang mengikutinya, 

misalnya:   الرجال ditulis ar-rijāl, atau diperbolehkan menggunakan 

transliterasi al-qamariyah ditulis al-rijāl. Asal konsisten dari awal 

hingga akhir.  

d. Ta’ marbŭthah (ة), apabila terletak di akhir kalimat, ditulis dengan h, 

misalnya: البقرة dtiulis al-Baqarah. Bila di tengah kalimat ditulis dengan 

t, mislanya; زكاة المال ditulis zakāt al-māl, atau   النساء سورة  ditulis sŭrat 

an-nisā. 

 



 

 

 

 

 

  

xvi 



 

 

xvii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillah, segala puji dan rasa syukur penulis panjatkan ke hadirat 

Allah Swt. atas limpahan rahmat, petunjuk, serta kekuatan lahir dan batin yang 

telah diberikan, sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis ini dengan baik. 

Selawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad 

Saw., beserta keluarga, sahabat, dan seluruh umatnya yang senantiasa berusaha 

konsisten mengikuti ajaran-ajarannya. Aamiin. 

Penulis juga menyadari bahwa dalam proses penyusunan tesis ini, 

berbagai tantangan dan kesulitan telah dihadapi. Namun, berkat bantuan, 

motivasi, serta bimbingan yang begitu berharga dari berbagai pihak, akhirnya 

tesis ini dapat diselesaikan. Oleh karena itu, penulis ingin menyampaikan rasa 

terima kasih yang sebesar-besarnya kepada: 

1. Prof. Dr. K.H. Nasaruddin Umar, M.A. selaku Rektor Universitas 

PTIQ Jakarta. 

2. Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si. selaku Direktur Pascasarjana 

Universitas PTIQ Jakarta. 

3. Dr. H. Akhmad Shunhaji, M.Pd.I. selaku Ketua Program Studi 

Magister Manajemen Pendidikan Islam. 

4. Dr. Susanto, M.A. dan Dr. H. Syamsul Bahri Tanrere, Lc., M.Ed. 

selaku dosen pembimbing. 

5. Seluruh civitas akademika Universitas PTIQ Jakarta, baik para dosen 

maupun staf. 

6. Segenap pengurus Yayasan Abu Dzar yang telah memberikan motivasi 

dan dukungan serta atas bantuannya baik secara moril maupun materil.  



 

 

7. Keluarga tercinta, ayahanda Ngatimin dan ibunda Kasih Suharni, dan 

istri tersayang Gita Meylindasari serta buah hati Raline, Robith dan 

Renajah. 

8. Semua pihak yang telah memberikan bantuan, baik secara langsung 

maupun tidak langsung, dalam penyelesaian tesis ini. 

Akhir kata, penulis menyerahkan segala hasil karya ini kepada Allah 

Swt., dengan harapan memperoleh ridha-Nya. Semoga tesis ini dapat 

memberikan manfaat bagi penulis sendiri, bagi masyarakat luas, serta bagi 

generasi mendatang. Aamiin. 

 

 

Tangerang Selatan, 30 Juni 2025 

 

 

 

 

Risang Putra Sahlan 

Penulis  

 

  

xviii 



 

 

xix 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN JUDUL ............................................................................ 

ABSTRAK ............................................................................................ 

PERNYATAAN KEASLIAN TESIS ................................................... 

TANDA PERSETUJUAN TESIS ........................................................ 

TANDA PENGESAHAN TESIS ......................................................... 

PEDOMAN TRANSLITERASI ........................................................... 

KATA PENGANTAR .......................................................................... 

DAFTAR ISI ......................................................................................... 

BAB I PENDAHULUAN ..................................................................... 

A. Latar Belakang Masalah ........................................................... 

B. Identifikasi Masalah .................................................................. 

C. Pembatasan dan Rumusan Masalah .......................................... 

D. Tujuan Penelitian ...................................................................... 

E. Manfaat Penelitian .................................................................... 

F. Kerangka teori ........................................................................... 

G. Tinjauan Pustaka ....................................................................... 

H. Metode Penelitian ..................................................................... 

I. Sistematikan Penulisan ............................................................. 

BAB II PENGEMBANGAN KURIKULUM BERBASIS AL 

QURAN ……………………………………………………………… 

A. Kurikulum ................................................................................. 

1. Pengertian Kurikulum ......................................................... 

2. Landasan Filosofis Kurikulum ............................................ 

i 

iii 

ix 

xi 

xiii 

xv 

xvii 

xix 

1 

1 

10 

10 

11 

11 

11 

13 

16 

19 

 

21 

21 

21 

22 



 

 

3. Teori Pengembangan Kurikulum ........................................ 

4. Tahapan Pengembangan Kurikulum ................................... 

B. Pengembangan Kurikulum Berbasis Al Quran ......................... 

1. Pengertian Kurikulum Berbasis Al Quran .......................... 

2. Metode Pembelajaran Dalam Al Quran .............................. 

3. Penerapan Kurikulum Pada Masa Nabi Dan Contoh 

Penerapan Masa Sekarang .................................................. 

C. Prinsip-pronsip Pengembangan Kurikulum Berbasis al Quran 

.................................................................................................... 

D. Komponen Kurikulum Berbasis al Quran ................................. 

E. Urgensi al Quran Sebagai Sumber Kurikulum Pendidikan ...... 

1. Al Quran Sebagai Sumber Ilmu Pengetahuan .................... 

2. Al Quran Merubah Prilaku Manusia ................................... 

3. Urgensi KBQ dalam Meningkatkan Kecerdasan Spiritual 

.............................................................................................. 

BAB III KECERDASAN SPIRITUAL ……………………………… 

A. Definisi Kecerdasan Spiritual ................................................... 

B. Karakteristik dan Manfaat Kecerdasan Spiritual ...................... 

C. Kecerdasan Spiritual dalam Islam ............................................ 

D. Komponen Kecerdasan Spiritual .............................................. 

E. Indikator Kecerdasan Spiritual ................................................. 

F. Faktor yang Mempengaruhi Kecerdasan Spiritual ................... 

G. Konsep Pendidikan Kecerdasan Spiritual Menurut Lukman 

Al-Hakim dan Imam Al-Ghazali .............................................. 

1. Konsep Pendidikan Spiritual Menurut Lukman Al-Hakim 

(dalam Surah Lukman) …………………………………... 

2. Konsep Kecerdasan Spiritual Menurut Imam Al-Ghazali .. 

H. Relevansi SQ dengan IQ dan EQ dalam Pengembangan KBQ 

………………………………………………………………… 

BAB IV PELAKSANAAN MODEL PENGEMBANGAN 

KURIKULUM BERBASIS AL QUR’AN DALAM UPAYA 

MENINGKATKAN KECERDASAN SPIRITUAL MAHASISWA 

PASCASARJANA DI UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA …………... 

A. Deskripsi Umum Objek Penelitian ............................................ 

1. Sejarah Pascasarjana PTIQ Jakarta ...................................... 

2. Letak Geografis Pascasarjana PTIQ Jakarta ........................ 

3. Lambang dan Makna Universitas PTIQ Jakarta .................. 

4. Kurikulum Pascasarjana PTIQ Jakarta …………………… 

B. Temuan Penelitian ……………………………………………. 

1. Urgensi Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum 

Berbasis Al-Quran ………………………………………... 

23 

25 

27 

27 

30 

 

36 

 

40 

47 

49 

49 

52 

 

54 

59 

59 

62 

64 

71 

72 

75 

 

77 

 

77 

81 

 

84 

 

 

 

91 

91 

91 

93 

94 

95 

102 

 

102 

 

xx 



 

 

xxi 

2. Strategi Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum 

Berbasis Al-Quran ………………………………………... 

3. Peningkatan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa Pascasarjana 

Melalui Pengembangan Kurikulum Berbasis Al Qur’an Di 

Universitas PTIQ Jakarta …………………………………. 

C. Pembahasan Hasil Penelitian …………………………………. 

1. Urgensi Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum 

Berbasis Al-Quran Dalam Meningkatkan Kecerdasan 

Spiritual Di Universitas PTIQ Jakarta ……………………. 

2. Strategi Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum 

Berbasis Al-Quran Dalam Meningkatkan Kecerdasan 

Spiritual Di Universitas PTIQ Jakarta 

……………………………………………………………... 

3. Peningkatan kecerdasan spiritual mahasiswa pascasarjana 

melalui pengembangan kurikulum berbasis Al Qur’an di 

Universitas PTIQ Jakarta …………………………………. 

BAB V PENUTUP …………………………………………………... 

A. Kesimpulan ............................................................................... 

B. Implikasi hasil Penelitian .......................................................... 

C. Saran ......................................................................................... 

DAFTAR PUSTAKA ………………………………………………... 

LAMPIRAN  

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

112 

 

 

122 

131 

 

 

131 

 

 

 

139 

 

 

149 

163 

163 

164 

164 

167 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

‘ 

 

xxii 



1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Pendidikan dewasa ini dihadapkan pada tantangan berat tentang apa 

yang harus diajarkan dan bagaimana memenejnya. Nilai-nilai yang akan 

diajarkan dan cara menyusunnya menjadi bagian yang terpenting untuk 

diperhatikan oleh para perencana pendidikan. Tuntutan akan pendidikan 

modern dan sekuler serta praktik pembelajaran tradisional di dunia Islam 

saat ini telah menimbulkan tekanan yang kuat baik positif maupun negatif 

terhadap isi kurikulum. Adanya tuntutan tersebut membutuhkan prinsip 

yang bisa mengcover dan pada akhirnya bisa membentuk kurikulum yang 

utuh dan koheren. Aspek lain yang menjadi pusat perhatian pendidikan 

yang berhubungan dengan struktur adalah cara menyusun kurikulum. 

Sehingga tercapai tujuan inti dari pendidikan, yaitu memberikan anak 

didik sebuah kerangka konseptual dalam rangka memahami dunia dimana 

mereka hidup dan peran yang bisa mereka lakukan di dalamnya. Hal ini 

berarti pembelajaran harus menggiring anak didik menemukan koneksi 

atau hubungan dan makna yang lebih luas yang selalu muncul dalam 

pembelajaran mereka. Ini merupakan sifat desain inti. 

Oleh karena itu, kurikulum pendidikan harus disusun sesuai dengan 

perkembangan alami anak didik dari pada sekadar disiplin-disiplin 

akademik dan norma-norma ansich. Sehubungan dengan itu, maka 

kurikulum pendidikan juga harus disusun berdasarkan kerangka pedoman 

besar. Kerangka tersebut merepresentasikan pertanyaan-pertanyaan besar 



2 

 

 

dan komponen-komponen esensial dalam membentuk kepribadian yang 

kokoh dan seimbang yang merepresentasikan konsep pendidikan inti dan 

kritis yang selayaknya memang dikembangkan dalam sebuah kurikulum. 

Dalam sistem pendidikan yang merupakan rekayasa dalam 

pembentukan insan kamil, kurikulum merupakan salah satu komponen 

pokok yang juga memiliki beberapa komponen tertentu yang satu sama 

lain saling melengkapi. Komponen kurikulum dalam pendidikan memiliki 

peran dan posisi yang penting, karena merupakan operasionalisasi tujuan 

yang dicita-citakan, bahkan tujuan tidak akan tercapai tanpa keterlibatan 

kurikulum pendidikan. 

Sejalan dengan konsep merencanakan masa depan ummat, maka 

pendidikan Islam harus memiliki seperangkat isi atau bahan yang akan 

ditransformasi kepada peserta didik agar menjadi kepribadian yang sesuai 

dengan idealitas Islam. Oleh karena itu perlu dirancang suatu bentuk 

kurikulum pendidikan Islam yang sepenuhnya mengacu pada Al-Qur’an. 

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an untuk meningkatkan kecerdasan 

spiritual. Mengembangkan kurikulum berdasarkan Al-Qur’an melibatkan 

pengintegrasian ajaran dan prinsip-prinsip Al-Qur’an ke dalam berbagai 

mata pelajaran dan kegiatan untuk mendorong pertumbuhan dan 

pemahaman spiritual di kalangan siswa. Hal ini dapat mencakup 

memasukkan ayat-ayat Al-Qur’an, cerita-cerita, dan pelajaran moral ke 

dalam mata pelajaran yang berbeda, menciptakan pendekatan holistik 

terhadap pendidikan yang memupuk perkembangan akademis dan 

spiritual. Dengan menekankan nilai-nilai seperti kasih sayang, empati, dan 

perilaku etis yang diturunkan dari Al-Qur’an, siswa dapat memupuk 

hubungan yang lebih dalam dengan keyakinan mereka dan 

mengembangkan pedoman moral yang kuat. Selain itu, mengintegrasikan 

praktik spiritual seperti doa, refleksi, dan pengabdian masyarakat ke dalam 

kurikulum dapat lebih meningkatkan kecerdasan spiritual dan 

kesejahteraan siswa secara keseluruhan. 

Al-Qur'an menurut definisinya adalah kitab suci dan bagian penting 

dalam kehidupan umat Islam. Bagi umat Islam, Al-Qur’an yaitu petunjuk, 

hukum dan perintah, pedoman perilaku dan akhlak, serta mengandung 

filsafat agama. Sebagian besar isi Al-Qur'an adalah mengenai Tuhan, 

sifatsifat-Nya, dan hubungan manusia dengan-Nya. Selain itu, Al-Qur’an 

memuat tuntunan bagi para pengikutnya, kisah para nabi dan para 

pendahulu, serta kabar baik bagi orang-orang beriman dan peringatan bagi 

orang-orang kafir. Al-Qur'an, yaitu obat dari berbagai macam masalah 

yang kita hadapi di dunia.  

Upaya pembelajaran Al-Qur’an yang berlangsung pada jenis 

pendidikan formal pada semua jenjang dari pendidikan dasar hingga 

perguruan tinggi memiliki tingkat urgensi yang sangat tinggi, mengingat 



3 

 

upaya pembelajaran Al-Qur’an merupakan pondasi yang sangat 

menentukan bagi keberhasilan pengembangan karakter pada tahap-tahap 

selanjutnya dalam pendidikan selanjutnya hingga dalam dunia kerja. 

Fungsi utama Al-Qur’an adalah sebagai hidayah (petunjuk) bagi 

manusia dalam mengelola hidupnya di dunia secara baik, dan merupakan 

rahmat untuk alam semesta, di samping pembeda antara yang hak dan 

yang batil, juga sebagai penjelas terhadap sesuatu, akhlak, moralitas, dan 

etika-etika yang patut dipraktikkan manusia dalam kehidupan mereka. 

Penerapan semua ajaran Allah itu akan membawa dampak positif bagi 

manusia sendiri.1 Membaca Al-Qur’an memiliki kekuatan untuk 

mengubah sikap seseorang. Ketika seseorang membaca Al-Qur’an dengan 

baik maka akan berpengaruh pada psikologis jiwa dan berujung pada 

peningkatan kecerdasan spiritualnya.2 

Kecerdasan adalah modal besar dalam memperoleh berbagai ilmu 

pengetahuan yang sangat penting dan berguna dalam berbagai aspek 

kehidupan. Manusia memiliki beberapa kecerdasan yakni kecerdasan 

intelektual (IQ), kecerdasan emosional (EQ), dan kecerdasan spiritual 

(SQ). Ketiga kecerdasan tersebut merupakan satu kesatuan yang tidak bisa 

dipisahkan. Ibarat iman yang terbentuk dari tiga unsur yang tidak 

terpisahkan yaitu pembenaran dengan hati, ikrar dengan lisan, dan 

perbuatannya dengan anggota badan. Seorang muslim hendaknya 

memiliki kecerdasan spiritual yang baik dalam menapaki tangga-tangga 

penghambaan kepada Allah Swt. Kehadiran pendidikan diyakini sebagai 

solusi untuk meningkatkan kualitas. Kecerdasan spiritual merupakan 

bagian yang sangat penting bagi kehidupan manusia karena dengan 

mengembangkan kecerdasan spiritual akan membuat manusia menjunjung 

tinggi nilai-nilai dan norma kehidupan. 

Spiritual Quotient sebagai kecerdasan untuk menghadapi persoalan 

makna atau value yaitu kecerdasan untuk menempatkan perilaku dan 

hidup kita dalam konteks makna yang lebih luas dan kaya, kecerdasan 

untuk menilai bahwa tindakan atau jalan hidup seseorang lebih bermakna 

dibandingkan dengan yang lain atau dengan kata lain kecerdasan spiritual 

membimbing manusia menuju kedamaian hidup.3 Dengan memiliki 

kecerdasan spiritual berarti kita mampu memaknai sepenuhnya makna dan 

hakikat kehidupan yang kita jalani dan kemanakah kita akan pergi dan 

orang yang memiliki kecerdasan spiritual akan menjadi orang yang 

 
1 Rif’at Syauqi Nawawi, Kepribadian Qur’ani, Jakarta: Amzah, 2011, hal. 240. 
2 M. Quraish Shihab, Secercah Cahaya Ilahi; Hidup Bersama Al-Qur’an, Bandung: 

Mizan, 2013, hal. 18. 
3 Sri Tuti Rahmawati dan Ahmad Zain Sarnoto, “Kecerdasan Spiritual Perspektif Al-

Qur’an,” dalam Madani Institutte: Jurnal Politik, Hukum, Pendidikan, Sosial Dan Budaya, 

Vol. 9 No. 2 Tahun 2020, hal. 64. 



4 

 

 

bijaksana dalam menyikapi persoalan hidup. Sehingga dengan memiliki 

kecerdasan spiritual kita akan mampu menemukan jati diri kita sehingga 

kita akan mampu menjadi orang yang bijaksana dalam bertindak. 

Urgensi spiritual dalam pendidikan juga dapat dilihat dalam 

pengertian pendidikan yang ada di UU Sisdiknas No. 20 tahun 2003 pasal 

1. Melalui UU Sisdiknas tersebut dapat kita lihat juga bahwa salah satu 

tujuan pendidikan yaitu mengembangkan kekuatan spiritual yang bisa 

diperoleh melalui kegiatan keagamaan yang nantinya diharapkan akan 

terbentuk kekuatan spiritual keagamaan. Tetapi tidak banyak sekolah yang 

mengembangkan kecerdasan spiritual, hal ini dikarenakan pendekatan, 

strategi dan metode yang digunakan masih mengarah pada kecerdasan 

intelektual saja dan saat ini mungkin terbatas hanya di sekolah Islam 

ataupun di pesantren yang mengembangkan kecerdasan spiritual. 

Kecerdasan spiritual merupakan sasaran utama dalam pembelajaran 

selain kecerdasan intelektual dan emosional. Sebab, kecerdasan spiritual 

yang baik dapat memunculkan kesadaran seseorang untuk mengamalkan 

ilmu yang dipelajari dan diajarkan. Oleh karena itu, peserta didik yang 

memiliki kecerdasan spiritual tinggi mampu untuk merasa hidupnya 

sangat indah, penuh makna, dan setiap langkahnya bernilai ibadah. 

Dengan keadaan ini, mahasiswa tidak pernah merasa tertekan dalam 

hidupnya, semua dijalani dengan penuh optimis, tidak frustasi ketika 

rencananya gagal, apalagi pesimis dan tidak pernah berhenti berusaha dan 

berdoa, serta berusaha dengan mengikuti petunjuk dari Allah. 

Hubungan manusia dengan Tuhan merupakan salah satu bentuk 

kecerdasan spiritual. Kebutuhan spiritual ini merupakan kehidupan  

mendasar yang harus dimiliki seorang manusia dalam menjalani 

kehidupannya dan juga sebagai pedoman dalam menentukan arah tujuan 

hidup yakni, kebahagiaan dunia dan akhirat. Dalam menjalani kehidupan 

manusia tidak terlepas dengan yang namanya bergantung kepada-Nya, 

misalnya setiap tertimpa musibah maka manusia akan senantiasa meminta 

pertolongan kepada-Nya. 

Dalam pandangan Islam, kecerdasan spiritual (SQ) bisa disebut 

dengan ruh. Ruh merupakan hal yang kasat mata dan tidak dapat diketahui 

wujudnya maupun keberadaannya. Ruh dikenal sangat erat kaitannya 

dengan konsep Ketuhanan, ruh merupakan hubungan manusia dengan 

dang pencipta yaitu Tuhan. Ruh merupakan esensi dalam kehidupan 

manusia. 

Kecerdasan spiritual yang akan melahirkan ucapan-ucapan 

transcendental. Ucapan ucapan yang bila didengar akan mendekatkan 

pemahaman bahkan keberadaan sang Khaliq disisi manusia, bahwa Ia 

hadir ditengah-tengah manusia Ia menjawab semua do’a-do’a manusia 

jika manusia memohon dan berdo’a padanya. Ia sangat menyadari bahwa 



5 

 

semua ucapan yang keluar dari mulut dan lisannya memiliki dua 

konsekwensi, baik itu konsekwensi vertical maupun konsekwensi 

horizontal. Adapun konsekwensi vertical, bahwa ia menyakini ucapannya 

mendapat pengawasan yang ketat dari para malaikat. 

Kecerdasan spiritual merupakan kemampuan yang sempurna dari 

perkembangan akal budi untuk memikirkan hal-hal di luar alam materi 

yang bersifat ketuhanan yang memancarkan energi batin untuk 

memotivasi lahirnya ibadah dan moral.  Untuk benar-benar merencanakan 

pola pengembangan kecerdasan spiritual dengan kesadaran spiritualitas 

agama, maka perguruan tinggi harus melakukan upaya yang disengaja dan 

terencana untuk membangun spiritualitas agama, atau lebih dikenal dalam 

konteks ini kecerdasan spiritual. Mempertimbangkan semua faktor dan 

menyadari ciri-ciri pertumbuhan spiritual pribadi siswa dan 

perkembangan secara keseluruhan. Telah ditentukan sebelumnya bahwa, 

dalam suasana spiritual keagamaan, masa pelajar merupakan masa untuk 

merekonstruksi cita-cita spiritual yang dapat bertanggung jawab secara 

sosial agar dapat menjalani kehidupan yang bermakna di hadapan orang 

tua, teman sebaya, lawan jenis, dan Yang Maha Kuasa. 

Kecerdasan spiritual akan membawa dampak baik bagi diri seseorang 

karena akan menimbulkan sikap positif dalam diri seperti tanggung jawab, 

kemandirian, kejujuran, dan optimalisasi kebebasan dalam berkeuangan. 

Tantangan untuk menemukan bentuk pendidikan spiritual keagamaan dan 

karakter di perguruan tinggi juga semakin sulit, ketika dosen dan 

mahasiswa tidak bisa ada dalam satu hubungan yang lebih dekat karena 

dosen yang cukup sibuk dan jumlah mahasiswa yang cukup besar di dalam 

kelas. Ditambah lagi, mahasiswa sendiri sedang berada dalam masa 

peralihan yang membawa kepada karakteristik pribadi yang unik dan 

kadang sulit dimengerti. Namun demikian, tantangan-tantangan itu tidak 

boleh menjadi suatu pemakluman bagi pelaksanaan pendidikan spiritual 

keagamaan dan karakter di perguruan tinggi. Hal itu merupakan suatu 

tujuan pendidikan di negara untuk mengembangkan potensi spiritual 

keagamaan peserta didik. Sehingga jika terjadi pengabaian di dalamnya, 

tujuan pendidikan itu tidak akan tercapai secara sempurna dan holistik.4 

Media sosial memberi andil dalam degradasi moral, dari anak-anak, 

remaja, hingga orang dewasa. Meski media sosial memiliki manfaat, 

namun juga menyimpan risiko besar, seperti paparan konten yang tidak 

sesuai nilai pendidikan dan spiritual, seperti kekerasan, pornografi, hoaks, 

serta ujaran kebencian. Akibatnya, dapat mengalami kecanduan gadget, 

gangguan fisik dan mental, mudah marah, hingga risiko keamanan seperti 

 
4 Simon M. Tampubolon, “Mengembangkan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa di 

Perguruan Tinggi,” dalam Jurnal Humaniora, Vol. 4 No. 2 Tahun 2013, hal. 1203-1211.  



6 

 

 

perundungan daring, pelecehan, penipuan, dan eksploitasi. Selain itu, 

media sosial juga dapat merenggangkan keharmonisan keluarga.5 

Menurut Syaepul Manan, salah satu faktor yang menyebabkan 

kemerosotan akhlak di tengah masyarakat adalah kurangnya pengawasan 

dari berbagai elemen, yang berujung pada rendahnya respons terhadap 

ajaran agama. Kondisi ini mencerminkan lemahnya kualitas pendidikan 

agama, yang seharusnya mampu menanamkan nilai-nilai spiritual, namun 

kehilangan pengaruhnya karena minimnya kesadaran beragama di 

kalangan masyarakat.6 

Untuk mengatasi krisis moral dan spiritual, pemerintah telah 

mengupayakan perbaikan melalui berbagai kebijakan pendidikan. Hal ini 

sejalan dengan UU No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 

Nasional, yang menyatakan bahwa pendidikan bertujuan membentuk 

manusia yang beriman, bertakwa, berakhlak mulia, serta cerdas, mandiri, 

dan bertanggung jawab sebagai warga negara. Salah satu upaya yang 

dilakukan adalah reformasi kurikulum di Indonesia, yang telah mengalami 

12 kali perubahan, diantaranya kurikulum Rencana Pelajaran tahun 1947, 

kurikulum CBSA 1984, Kurikulum K-94 tahun 1994, Kurikulum Berbasis 

Kompetensi (KBK) tahun 2004, Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan 

(KTSP) tahun 2006, Kurikulum K-13 tahun 2013, dan terakhir kurikulum 

Merdeka (IKM) tahun 2022.7 Perubahan ini salah satu tujuannya adalah 

menyesuaikan dengan kebutuhan bangsa dan masukan berbagai pihak, 

khususnya dalam penguatan nilai spiritual. 

Kenyataannya, berbagai upaya pemerintah masih menghadapi banyak 

hambatan dan belum menunjukkan hasil yang optimal, sebagaimana 

tergambar dari berbagai permasalahan yang telah disebutkan sebelumnya. 

Oleh karena itu, diperlukan keterlibatan aktif dari semua pihak terkait. 

Dalam hal ini, lembaga pendidikan, khususnya lembaga pendidikan 

berbasis Islam, memiliki peran penting dalam merancang dan menerapkan 

kurikulum yang mendukung tujuan tersebut, salah satunya berbasis Al-

Qur’an. 

Kesehatan mental yang baik membantu seseorang mengenali potensi 

diri, menghadapi tekanan hidup, dan menjalani aktivitas secara produktif. 

Namun, data menunjukkan bahwa sekitar 450 juta orang di dunia 

mengalami gangguan mental dan perilaku. Berdasarkan laporan WHO 

 
5 Endah Triastuti, et.al., Kajian Dampak Penggunaan Media Sosial Bagi Anak dan 

Remaja, Jakarta: Puskakom, 2017, hal. 70-80. 
6 Syaepul Manan, “Pembinaan Akhlak Mulia Melalui Keteladanan dan Pembiasaan,”  

dalam Jurnal Pendidikan Agama Islam -Ta’lim, Vol. 15 No. 1 Tahun 2017, hal. 50. 
7 Muhammedi, “Perubahan Kurikulum Di Indonesia: Studi Kritis Tentang Upaya 

Menemukan Kurikulum Pendidikan Islam Yang Ideal,” dalam Jurnal Raudhah, Vol. IV No. 1 

Tahun 2016, hal. 49. 



7 

 

wilayah Asia Pasifik (SEARO), India mencatat jumlah kasus depresi 

tertinggi dengan 56.675.969 orang (sekitar 4,5% dari populasi), sedangkan 

Maldives mencatat jumlah terendah yaitu 12.739 kasus (3,7%). Di 

Indonesia sendiri, terdapat sekitar 9.162.886 kasus atau 3,7% dari total 

penduduk.8 kesehatan mental berkaitan erat dengan kecerdasan spiritual 

(SQ), karena SQ membantu seseorang menemukan makna hidup, 

mengelola emosi, dan menghadapi tekanan batin dengan lebih bijak, yang 

semuanya mendukung kondisi mental yang sehat. 

Hasil penelitian Garima,9 menunjukkan bahwa kecerdasan spiritual 

berpengaruh terhadap efikasi diri seseorang yang menyatakan bahwa 

kecerdasan spiritual membuat seseorang bisa mengkritisi apa yang ada dan 

apa yang mungkin akan terjadi, dan menjadikan orang tersebut 

membayangkan kemungkinan yang akan terjadi, hal itu yang merubah 

pola pikir sehingga merasa sanggup dan percaya diri dalam menyelesaikan 

masalah dalam situasi apapun.  

Pada sebuah penelitian yang dilakukan dalam beberapa lembaga 

pendidikan menunjukkan bahwa rata-rata 48,67% mahasiswa memiliki 

kecerdasan spiritual dan 51,33% mahasiswa tidak memiliki kecerdasan 

spiritual. Mahasiswa yang tidak memiliki kecerdasan spiritual sebanyak 

76,67% mahasiswa tidak mengerjakan ujian dengan jujur dan belum 

menyadari bahwa Allah melihat setiap perbuatan manusia. Salah satu ciri 

seseorang mempunyai kecerdasan spiritual yang tinggi akan selalu 

merasakan kehadiran Allah SWT. Selain merasakan hadiran Allah 

seseorang yang cerdas spiritualnya juga mempunyai rasa empati yang 

tinggi. Rendahnya rasa empati mahasiswa terhadap teman terlihat dari 

pernyataan nomor tiga sebesar 53,33% mahasiswa tidak mengajari 

temannya yang lamban dalam menerima atau manangkap suatu 

pelajaran.10 Kecerdasan spiritual berpengaruh terhadap indeks prestasi 

mahasiswa. Semakin tinggi kecerdasan spiritual mahasiswa maka akan 

semakin tinggi indeks prestasi mahasiswa. Hal tersebut dikarenakan 

kecerdasan spiritual dapat membantu mahasiswa dalam mengambil 

 
8 Asa Nurhayati, et.al., “Analisis Kondisi Kesehatan Mental di Indonesia dan Strategi 

Penanganannya,” dalam Student Research Journal, Vol. 2 No. 3 Tahun 2024, hal. 29. 
9 Gupta Garima, “Spiritual Intelegence, and Emotional Intelegence to Self Efficacy 

and Self-Regulation Among College Students,” dalam International Journal of Social Sciences 

& Interdisciplinary Research, Vol. 1 No. 2 Tahun 2012, hal. 131. 
10 Rimelvi dan Dessi Susanti, “Pengaruh Kecerdasan Spiritual dan Minat Belajar 

terhadap Motivasi Belajar Siswa Kelas X Pada Mata Pelajaran Ekonomi,” dalam Ejournal 

UNP, Vol. 3 No. 4 Tahun 2020, hal. 490. 



8 

 

 

keputusan yang baik dan bijaksana sehingga dapat mempengaruhi indeks 

prestasi mahasiswa.11 

Di perguruan tinggi tempat berlangsungnya pendidikan tinggi, usaha 

sadar dan terencana untuk mengaktifkan mahasiswa secara khusus dalam 

konteks aspek spiritual keagamaan dan karakter lainnya, masih terus 

mencari bentuk yang efektif dan efesien. Hal ini dikarenakan luas dan 

beragamnya disiplin ilmu di perguruaan tinggi, ditambah lagi dengan 

kebhinekaan mahasiswa yang datang dari berbagai daerah, agama, dan 

latar belakang sosial.  

Tantangan untuk menemukan bentuk pendidikan spiritual keagamaan 

dan karakter di perguruan tinggi juga semakin sulit, ketika dosen dan 

mahasiswa tidak bisa ada dalam satu hubungan yang lebih dekat karena 

dosen yang cukup sibuk dan jumlah mahasiswa yang cukup besar di dalam 

kelas. Ditambah lagi, mahasiswa sendiri sedang berada dalam masa 

peralihan yang membawa kepada karakteristik pribadi yang unik dan 

kadang sulit dimengerti. Namun demikian, tantangan-tantangan itu tidak 

boleh menjadi suatu pemakluman bagi pelaksanaan pendidikan spiritual 

keagamaan dan karakter di perguruan tinggi. Hal itu merupakan suatu 

tujuan pendidikan di negara untuk mengembangkan potensi spiritual 

keagamaan mahasiswa. 

Secara tidak langsung bisa dikatakan bahwa kecerdasan spiritual 

dapat berpengaruh terhadap indeks prestasi mahasiswa. Hal tersebut 

dikarenakan kecerdasan spiritual dapat membantu mahasiswa dalam 

mengambil keputusan yang baik dan bijaksana sehingga dapat 

mempengaruhi indeks prestasi mahasiswa. 

Manakala dibandingkan dengan data beberapa penelitian 

menunjukkan bukti adanya pendidikan saat ini belum berhasil membentuk 

generasi muda indonesia yang cerdas spiritual. Jadi, disinilah tanggung 

jawab lembaga pendidikan khususnya lembaga pendidikan Islam harus 

memperhatikan tentang masa depan generasi bangsa ini dengan 

membekalinya kecerdasan yang memungkinkan mereka untuk meraih 

masa depannya yang cerah yakni dengan kecerdasan spiritual. 

Kurikulum pendidikan berbasis Al-Qur’an yang diterapkan di 

lembaga-lembaga pendidikan tinggi Islam merupakan salah satu upaya 

dalam meningkatkan kualitas kecerdasan spiritual. Hal ini karena proses 

pembelajaran yang dijalankan mendukung tumbuhnya spiritualitas dalam 

diri mahasiswa. Umumnya, lembaga pendidikan Islam tidak hanya 

berfokus pada penyampaian pengetahuan intelektual semata, tetapi juga 

 
11 Novi Ilham Madhuri, “Pengaru Kecerdasan Emosional, Kecerdasan Spiritual dan 

Perilaku Belajar terhadap Indeks Prestasi Komulatif Mahasiswa,” dalam Jurnal JPEKA, Vol. 

01 No. 01 Tahun 2017, hal.31-43. 



9 

 

memberi perhatian pada pembentukan nilai-nilai spiritual, baik secara 

langsung maupun tidak langsung. Dengan demikian, anak-anak tidak 

tumbuh dalam kondisi kering secara spiritual yang dapat menjauhkan 

mereka dari hubungannya dengan Sang Pencipta. Hubungan spiritual 

tersebut dapat ditumbuhkan melalui pelaksanaan kurikulum yang 

mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur’an dalam kegiatan pembelajaran. 

Universitas PTIQ Jakarta salah satu lembaga pendidikan tinggi yang 

mengembangkan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an yang tidak hanya 

menitikberatkan pada aspek akademik, tetapi juga pada pembinaan 

karakter dan spiritualitas mahasiswa. Melalui integrasi nilai-nilai Al-

Qur'an dalam proses pembelajaran, universitas ini berupaya mencetak 

lulusan yang unggul dalam ilmu pengetahuan serta berlandaskan pada 

nilai-nilai Qur'ani. 

Berdasarkan uraian tersebut, peneliti tertarik untuk melakukan 

penelitian terkait dengan judul “Pelaksanaan Model Pengembangan 

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an dalam Meningkatkan Kecerdasan 

Spiritual Mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta” dengan 

mempertimbangkan beberapa alasan yang mendasar. Pertama, adanya 

kebutuhan untuk mengembangkan kurikulum yang tidak hanya 

menekankan aspek kognitif, tetapi juga spiritual. Dalam konteks krisis 

moral dan disorientasi nilai yang melanda generasi muda, pendidikan 

berbasis nilai-nilai Al-Qur’an menjadi sangat relevan.12 Kecerdasan 

spiritual memiliki peran strategis dalam membentuk pribadi yang utuh dan 

berintegritas.13 

Kedua, jenjang pascasarjana merupakan fase strategis dalam 

pembentukan kepribadian akademik dan moral mahasiswa. Namun, 

pembinaan spiritual di tingkat ini sering kurang mendapat perhatian. 

Universitas PTIQ Jakarta, sebagai institusi berbasis Qur’ani, memberikan 

ruang ideal untuk meneliti bagaimana kurikulum dapat dikembangkan 

agar nilai-nilai Al-Qur’an mampu menginternalisasi kecerdasan spiritual 

mahasiswa. 

Ketiga, Al-Qur’an sebagai sumber utama pendidikan Islam 

mengandung nilai-nilai universal yang dapat dijadikan dasar dalam 

penyusunan kurikulum yang komprehensif. Pengembangan Kurikulum 

Berbasis Al-Qur’an selaras dengan pendekatan integratif antara ilmu dan 

 
12 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium 

Baru, Jakarta: Logos, 2012. 
13 Danah Zohar dan Ian Marshall, Kecerdasan Spiritual (SQ): Memanfaatkan 

Kecerdasan Spiritual Dalam Berpikir Integralistik dan Holistik Untuk Memaknai Kehidupan, 

Bandung: Mizan, 2007. 



10 

 

 

agama, sebagaimana dikembangkan dalam berbagai model pendidikan 

Islam kontemporer.14 

Berdasarkan alasan tersebut, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi konseptual dan praktis dalam pengembangan 

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an untuk meningkatkan kecerdasan spiritual 

mahasiswa. 

B. Identifikasi Masalah  

Dari beberapa uraian yang dikemukakan pada latar belakang, maka 

dapat diidentifikasi masalah-masalah sebagai berikut:  

1. Perubahan kurikulum sebanyak 12 kali belum menjadi solusi konkret 

kemajuan pendidikan di Indonesia, salah satunya dalam 

meningkatkan kecerdasan spiritual. 

2. Kurangnya kesadaran perguruan tinggi dalam mendukung kecerdasan 

spiritual mahasiswanya. 

3. Krisis kecerdasan spiritual dalam dunia Pendidikan Tinggi. 

4. Dampak media sosial terhadap penurunan nilai-nilai spiritual 

dirasakan oleh berbagai kalangan, mulai dari anak-anak, mahasiswa, 

hingga orang dewasa. 

5. Kasus gangguan kesehatan mental cukup memprihatinkan, salah 

satunya disebabkan oleh rendahnya tingkat kecerdasan spiritual. 

6. Lembaga Pendidikan Tinggi dalam meningkatkan kecerdasan 

spiritual mahasiswa masih memerlukan suatu pengembangan-

pengembangan kurikulum, salah satunya berbasis Al-Qur’an. 

7. Adanya anggapan di tengah masyarakat bahwa kecerdasan spiritual 

terbatas pada hal ibadah, tidak mencakup karakter dan etos kerja. 

 

C. Pembatasan dan Perumusan Masalah  

1. Pembatasan Masalah  

Agar penelitian lebih terfokus dan tidak meluas dari pembahasan 

dimaksudkan, maka tesis ini membataskan ruang lingkup penelitian 

yakni “Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-

Qur’an dalam Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa 

Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta” dengan pembatasan masalah 

sebegai berikut: 

a. Implementasi pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di 

Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta. 

b. Peningkatan kecerdasan spiritual mahasiswa pascasarjana 

Universitas PTIQ Jakarta melalui Implementasi pengembangan 

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an. 

 
14 Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Sekolah, 

Madrasah, dan Perguruan Tinggi, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2009. 



11 

 

2. Perumusan Masalah  

Berdasarkan uraian di atas maka didapat rumusan masalah, 

yaitu sebagai berikut: Bagaimana pelaksanaan model pengembangan 

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an dalam meningkatkan kecerdasan 

spiritual mahasiswa pascasarjana di Universitas PTIQ Jakarta?. 

 

D. Tujuan Penelitian  

Tujuan dilaksanakannya penelitian ini yaitu sebagai berikut: 

1. Mengurai urgensi pelaksanaan model pengembangan Kurikulum 

Berbasis Al-Qur’an dalam meningkatkan kecerdasan spiritual di 

Universitas PTIQ Jakarta. 

2. Mengurai strategi pelaksanaan model pengembangan Kurikulum 

Berbasis Al-Qur’an. 

3. Menganalisa peningkatan kecerdasan spiritual mahasiswa 

pascasarjana melalui pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an 

di Universitas PTIQ Jakarta. 

 

E. Manfaat Penelitian  

Penulis berharap dari penelitian ini bahwa penelitian ini mampu 

membawa manfaat bagi pihak terkait, maupun pihak akademik atau pihak 

yang memutuhkan. Berikut adalah manfaat dari penelitian ini: 

1. Manfaat Teoritis 

Penlitian ini diharapkan dapat memberi masukan tentang 

Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an Dalam Meningkatkan 

Kecerdasan Spiritual Mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ 

Jakarta. 

2. Manfaat Praktis 

Secara praktis, penelitian ini diharapkan dapat  memberikan informasi 

dan menambah khazanah keilmuan terhadap studi Manajemen 

Pendidikan Islam. 

 

F. Kerangka Teori  

Permasalahan kecerdasan spiritual terjadi atas disfungsi lingkungan 

seseorang, baik dalam lingkungan lembaga Pendidikan, keluarga dan 

masyarakat. Tuntutan perkembangan zaman menuntut fungsi keluarga, 

Masyarakat, dan lembaga pendidikan dalam menunaikan harapan dari 

tujuan pendidikan. Terjadinya berbagai perilaku amoral dikalangan 

masyarakat menggambarkan rendahnya kecerdasan spiritual sehingga 

lingkungan pendidikan tersebut dituntut untuk dapat membekali manusia 

tidak hanya intelektualnya melainkan juga dituntut untuk dapat 

membentuk, mengembangkan dan meningkatkan moral, karakter, akhlak, 



12 

 

 

dan kepribadian serta perilaku baik lainnya didorong atas jiwa yang stabil 

yang disebut dengan kecerdasan spiritual.  

Perilaku sebagai cerminan spiritual tersebut terbentuk melalui unsur 

internal sebagai fitrah bawaan sejak lahir dan eksternal yaitu lingkungan 

keluarga, masyarakat, dan lembaga pendidikan. Teori yang mendasarinya 

adalah teori pembentukan perilaku. William Stern dengan teori 

konvergensinya yang menyatakan bahwa pembentukan atau 

perkembangan kepribadian seseorang ditentukan oleh faktor bawaan 

(hereditas) dan juga faktor lingkungan sekitar.15 Teori tersebut sejalan 

dengan Ki Hajar Dewantara bahwa pendidikan akan berhasil baik bila ada 

paduan antara faktor dasar (kodrat alam dan kodrat zaman) dan faktor ajar 

(pengaruh pendidikan).16 Secara singkat kodrat dasar lingkungan tempat 

tinggal dan pengaruh perkembangan zaman menjadi fondasi awal bagi 

tumbuh kembang anak dan tidak bisa diubah, namun bisa dituntun dan 

dikembangkan melalui pendidikan. 

Diperkuat oleh Danah Zohar mengemukakan bahwa ada beberapa 

faktor yang mempengaruhi kecerdasan spiritual yaitu: pertama, Sel Saraf 

dan Otak. Otak menjadi jembatan antara kehidupan batin dan lahiriyah 

kita. Ia mampu menjalankan semua ini karena bersifat kompleks, luwes, 

adaptif dan mampu mengorganisasikan diri. Penelitian pada era 1990an 

dengan menggunakan MEG (Magneto Encephalo Grapy) membuktikan 

bahwa sel saraf otak pada rentang 40 Hz merupakan basis bagi kecerdasan 

spiritual. Kedua, Titik Tuhan. Dalam penelitian Rama Chandra 

menemukan adanya bagian dalam otak, yaitu lobus temporal yang 

meningkat ketika pengalaman religius atau spiritual berlangsung. Dia 

menyebutkan sebagai titik Tuhan atau God Spot. Titik tuhan memainkan 

peran biologis yang menentukan dalam pengalaman spiritual. Namun 

demikian titik tuhan bukan merupakan syarat mutlak dalam kecerdasan 

spiritual. Perlu adanya intregasi antara seluruh bagian otak, seluruh aspek 

dari seluruh kehidupan.17 

Titik Tuhan jika dikaitkan dengan pandangan islam adalah bagaimana 

Seorang muslim lebih dekat dengan Tuhannya. Allah menurunkan kitab 

suci Al-Qur’an sebagai petunjuk dan rahmat menuntun manusia agar 

berhasil di dunia dan akhirat. Nabi Muhammad memotivasi umatnya 

dengan Al-Qur’an yaitu sebaik-baik kalian adalah yang belajar Al-Qur’an 

 
15 Anselmus JE Toenlioe, Teori dan Filsafat Pendidikan, Malang: Gunung Samudra, 

2016, hal. 16-17. 
16 Dyahsih Alin Sholihah, “Pendidikan Merdeka dalam Perspektif Ki Hadjar 

Dewantara dan Relevansinya Terhadap Merdeka Belajar di Indonesia”, dalam Jurnal Literasi, 

Vol. 12 No. 2 Tahun 2021, hal. 118. 
17 Danah Zohar dan Ian Marshall, SQ: Kecerdasan spiritual, Bandung: Mizan 

Pustaka, 2007, hal. 14. 



13 

 

dan Mengajarkannya. Membaca Al-Qur’an merupakan praktik penting 

dalam agama Islam. Al-Qur’an merupakan firman Allah yang diwahyukan 

kepada Nabi Muhammad SAW. Al-Qur’an mengandung ajaran-ajaran 

agama, etika, dan moral yang memainkan peran kunci dalam 

pengembangan kecerdasan spiritual individu Muslim.18 Membaca Al-

Qur’an memiliki peran yang sangat penting dalam pengembangan 

kecerdasan spiritual individu Muslim. Ini bukan hanya sekadar tindakan 

membaca teks suci, tetapi juga merupakan sebuah proses yang mendalam 

yang membawa dampak signifikan pada kehidupan spiritual seseorang.  

Kerangka berpikir dalam penelitian ini dapat digambarkan sebagai 

berikut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1.1 

Kerangka Teori 

 

G. Tinjauan Pustaka 

Berikut ini merupakan hasil penelitian sebelumnya yang relevan 

dengan tema yang serupa.  

Kisbiyanto,19 Kurikulum PGRA Berbasis Kecerdasan Spiritual. 

Pendidikan anak merupakan pendidikan khusus karena pendidikan usia 

dini. Pendidikan anak usia dini juga merupakan awal pembentukan 

kepribadian Islami. Ini spesifik Pendidikan memerlukan guru yang 

mempunyai kompetensi khususnya kecerdasan spiritual. Penelitian ini 

merupakan penelitian dengan pendekatan kualitatif, terfokus pada 

bagaimana kurikulum dari PGRA. Pengumpulan data utama adalah studi 

dokumen, dengan deskripsi dan analisis. Hasil penelitian ini adalah 

kurikulum PGRA di STAIN Kudus terdiri pendidikan kutipan spiritual 

untuk pelatihan guru. Persamaan penelitian terdahulu dengan peniti yang 

sedang dilaksanakan yaitu sama-sama membahas tentang kecerdasan 

 
18 Darmadi, Kecerdasan Spiritual, Bogor: Guepedia, 2018, hal. 22. 
19 Kisbiyanto Kisbiyanto, "Kurikulum PGRA Berbasis Kecerdasan Spiritual, dalam 

Jurnal Inovasi Pendidikan Guru Raudhatul Athfal,” Vol. 4 No. 1 Tahun 2016, hal. 130-147. 

Kecerdasan Spiritual Mahasiswa 

Pascasarjana Universitas PTIQ 

Jakarta 

Pengembangan Kurikulum 

Berbasis Al-Qur’an 



14 

 

 

spriritual, sedangkan perbedaan peneliti terdahulu dengan yang sedang 

dilaksanakan saat ini yaitu media yang dikembangkan. 

Rifa'i, et al.,20 Synergizing Science and Spirituality: Crafting an 

Integrated Curriculum to Elevate Spiritual Intelligence in Madrasah 

Education. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan memahami 

pendidikan di era modern yang semakin pesat menyadari pentingnya 

mengembangkan aspek kecerdasan spiritual sebagai bagian integral 

membentuk individu yang seimbang dan etis dan memulai pendekatan 

inovatif untuk berintegrasi dimensi spiritual ke dalam proses pendidikan 

di Madrasah. Penelitian ini dilakukan melalui pendekatan kualitatif 

dengan jenis studi kasus. Penelitian ini dilakukan di Madrasah lembaga 

Aliyah Nurul Istifadah. Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan 

menunjukkan bahwa model pengembangan kurikulum ini mendorong 

pendekatan pendidikan holistik yang tidak hanya fokus pada prestasi 

akademik tetapi juga pada pengembangan karakter dan karakter siswa 

kecerdasan spiritual antara lain yang ditonjolkan menekankan pada nilai-

nilai seperti; (1) integritas, (2) empati, (3) ketulusan, dan (4) rasa syukur. 

Nilai-nilai ini menjadi landasan yang kuat karakter dan mendorong siswa 

untuk berperan aktif dalam masyarakat. Ini akan membantu siswa 

memahami makna hidup, tanggung jawab sosial, dan hubungan dengan 

orang lain. Persamaan penelitian terdahulu dengan peniti yang sedang 

dilaksanakan yaitu sama-sama membahas tentang kecerdasan spriritual, 

sedangkan perbedaan peneliti terdahulu dengan yang sedang dilaksanakan 

saat ini yaitu media yang dikembangkan. 

Wibowo,21 Model Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam 

Berbasis Multikultural dalam Menghadapi Ujaran Kebencian (Studi Prodi 

PAI Pascasarjana IAIN Surakarta). Kurikulum dibentuk harus melihat 

situasi dan tantangan zaman. Akhir-akhir ini tantangan bangsa Indonesia 

semakin beragam Salah satu tantangannya yaitu semakin banyaknya 

bentuk ujaran kebencian baik di dunia nyata maupun maya. Hal ini apabila 

tidak segera di atas dapat membahayakan persatuan bangsa Indonesia. 

Oleh karenaitu perlu adanya kolaborasi bersama semua elemen untuk 

mencegah dan mengatasi hal tersebut.  Salah satu yang memiliki peran 

penting dalam mengatasi tantangan bangsa yaitu perguruan tinggi.  Dalam 

 
20 Ahmad Rifa'I dan Umar Manshur, “Synergizing Science and Spirituality: Crafting 

an Integrated Curriculum to Elevate Spiritual Intelligence in Madrasah Education,” dalam 

Indonesian Journal of Education and Social Studies (IJESS), Vol. 02 No. 01 Tahun 2023, hal. 

11-13. 
21 Eko Nur Wibowo, “Model Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis 

Multikultural Dalam Menghadapi Ujaran Kebencian (Studi Prodi PAI Pascasarjana IAIN 

Surakarta),” dalam Jurnal Ilmiah Mahasiswa Raushan Fikr, Vol. 9 No. 2 Tahun 2020, hal. 89-

97. 



15 

 

tulisan ini akan membahas tentang model pengembangan kurikulum 

pendidikan Islam yang berbasis multikultural dalam menghadapi ujaran 

kebencian (Studi Prodi PAI Pascasarjana IAIN Surakarta). Hasil 

ditemukan adanya mata kuliah baru bernama “Pengembangan Studi Islam 

dalam Kebhinekaan”. Dalam mata kuliah tersebut memberikan 

pemahaman Islam yang terbuka, inklusif dan toleran. Kata Kunci: 

Kurikulum, Multikultural, Ujaran Kebencian. Persamaan penelitian 

terdahulu dengan peniti yang sedang dilaksanakan yaitu sama-sama 

membahas tentang kecerdasan spriritual, sedangkan perbedaan peneliti 

terdahulu dengan yang sedang dilaksanakan saat ini yaitu media yang 

dikembangkan. 

Siti Qoni’ah,22 Pengembangan Kecerdasan Spiritual Pada 

Pesertadidik Melalui Aktivitas Keagamaan. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa di SD Plus Nurul Hikmah pembentukan kecerdasan 

spiritual dilakukan dengan penanaman nilai-nilai keimanan dan rukun 

Islam serta penanaman karakter dalam pembelajaran PAI dan diterapkan 

melalui program kegiatan keagamaan dan penerapan karakter, sedangkan 

di MINKonang pembentukannya kecerdasan spiritual dilakukan dengan 

penanaman ciri-ciri nabi dan kisah nabi dalam pembelajaran PAI serta 

penanaman karakter yang diterapkan dalam bentuk kegiatan keagamaan 

dan penerapan akhlak. Pembentukan kecerdasan spiritual di kedua sekolah 

tersebut dapat disimpulkan bahwa kecerdasan spiritual secara keseluruhan 

di peserta didik telah terbentuk, hal ini diketahui dari sikap, perilaku dan 

kegiatan keagamaan yang selalu dilakukan peserta didik baik di sekolah 

maupun di rumah, walaupun hasilnya belum mencapai seratus persen, 

Namun kedua sekolah selalu berupaya dalam hal meningkatkan strategi 

pembentukan kecerdasan spiritual pada siswa peserta didik. Persamaan 

penelitian terdahulu dengan peniti yang sedang dilaksanakan yaitu sama-

sama membahas tentang kecerdasan spriritual, sedangkan perbedaan 

peneliti terdahulu dengan yang sedang dilaksanakan saat ini yaitu media 

yang dikembangkan. 

Simon,23 Mengembangkan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa Di 

Perguruan Tinggi. Artikel membahas bagaimana mengembangkan 

kecerdasan spiritual mahasiswa dalam lingkungan perguruan tinggi. 

Artikel ini menjelaskan prinsip-prinsip penerapan enam jalan 

pengembangan kecerdasan spiritual ke dalam model-model pembelajaran, 

penugasan dan kehidupan kampus. Prinsip tersebut dilakukan dengan 

 
22 Siti Qoni’ah, “Pengembangan Kecerdasan Spiritual Pada Pesertadidik Melalui 

Aktivitas Keagamaan,” dalam Ahsana Media: Jurnal Pemikiran, Pendidikan dan Penelitian 

Ke-Islaman, Vol. 05 No. 01 Tahun 2021, hal. 60-72.  
23 Simon M. Tampubolon, “Mengembangkan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa di 

Perguruan Tinggi,” dalam Jurnal Humaniora, Vol. 4 No. 2 Tahun 2013, hal. 1203-1211. 



16 

 

 

mempertimbangkan makna kecerdasan spiritual, karakteristik 

perkembangan mahasiswa dan karakteristik perkembangan spiritual 

mahasiswa. Persamaan penelitian terdahulu dengan peniti yang sedang 

dilaksanakan yaitu sama-sama membahas tentang kecerdasan spriritual, 

sedangkan perbedaan peneliti terdahulu dengan yang sedang dilaksanakan 

saat ini yaitu media yang dikembangkan. 

 

H. Metode Penelitian  

1. Pemilihan Objek Penelitian 

Objek penelitian merupakan sesuatu yang mejadi perhatian dalam 

sebuah penelitian karena objek penelitian merupakan sasaran yang 

hendak dicapai untuk mendapatkan jawaban maupun solusi dari 

permasalahan yang terjadi. Adapun objek dalam penelitian ini adalah 

lembaga Pendidikan tinggi swasta yaitu Universitas PTIQ Jakarta. 

Lembaga ini berdiri pada tahun 1971 dan merupakan kampus pertama 

di dunia yang secara khusus menghafal dan mempelajari Al-Qur’an. 

Saat ini Universitas PTIQ tekah memiliki 7 prodi jenjang sarjana atau 

S1, 3 prodi jenjang magister atau S2, dan 2 prodi jenjang Doktoral atau 

S3. 

Lokasi ini dipilih oleh penulis karena beberapa alasan. Pertama, 

karena moto atau visi lembaga ini yaitu: “Terwujudnya lembaga 

pendidikan tinggi yang unggul dan memiliki reputasi internasional 

dalam pengkajian dan pengembangan berbasis Al-Qur’an”. 

Menunjukkan bahwa kampus Universitas PTIQ ada kekhususan dalam 

dalam civitas akademika dalam proses Pendidikan, pengajaran, 

penelitian serta pengabdian atau yang dikenal dengan Tri Dharma 

Pendidikan Tinggi, selalu mengedepankan Al-Qur’an sebagai basis 

pijakan kajiannya. Kedua, di tengah perubahan kurikulim nasional 

hingga kurikulum yang terbaru saat ini yaitu Merdeka Belajar Kampus 

Merdeka (MBKM), kampus PTIQ menjalankan kurikulumnya 

senantiasa berpegang Kurikulum Berbasis Al-Qur’an yang menjadi 

kekhasan dari mulai berdirinya hingga sekarang. 

 

2. Data dan Sumber Data 

Pengumpulan data dapat menggunakan dua sumber yaitu sebagai 

berikut: 

a. Sumber Data Primer  

Data primer adalah sumber data yang secara langsung 

memberikan data kepada pengumpul data. Data primer diperoleh 

berasal dari tempat terjadinya peristiwa atau data yang secara 



17 

 

langsung diperoleh dari sumbernya.24 Data primer pada penelitian 

ini berupa studi dokumen, hasil wawancara dan observasi dengan 

mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta dan Manajemen 

atau Dosen Universitas PTIQ. 

b. Sumber Data Sekunder  

Data sekunder adalah data yang secara tidak langsung 

memberikan data kepada pengumpul data. Data sekunder yang 

tidak secara langsung dikumpulkan oleh peneliti atau data tersebut 

sudah ada.25 Data sekunder dalam penelitian ini diperoleh dari stud 

dokumentasi, data penelitian sebelumnya, serta sumber yang 

mendukung. 

 

3. Teknik Input dan Analisis Data 

Teknik analisis data dilakukan dengan metode alir. Dalam 

menganalisis data penelitian ini peneliti menggunakan analisis 

kualitatif deskriptif. Analisis data merupakan proses pencandraan 

(description) dan penyusunan transkip interview serta material lain 

yang telah terkumpul. 

Agar peneliti dapat menyempurnakan pemahaman terhadap data 

tersebut untuk kemudian menyajikannya kepada orang lain dengan 

lebih jelas tentang apa yang telah ditemukan atau didapat dari lapangan. 

Dapat dipahami bahwa metode analisis deskriptif kualitatif yaitu 

menggambarkan atau mengungkapkan fakta dan fenomena yang terjadi 

sebenarnya. Analisis data dilanjutkan dengan analisis lapangan peneliti 

lakukan dengan observasi yaitu pencarian data secara umum dan 

menyeluruh, dan melakukan deskripsi terhadap semua data yang 

diamati kemudian dilanjutkan wawancara. 

Terdapat langkah-langkah dalam analisis data adalah reduksi data, 

display data, dan penarikan kesimpulan. Adapun penjabaran dari 

masing-masing langkah adalah sebagai berikut:  

a. Reduksi Data 

Reduksi data diartikan sebagai proses pemilihan, pemusatan 

perhatian pada penyederhanaan, pengabstrakan, dan transformasi 

data ‘kasar’ yang muncul dari catatan-catatan tertulis di lapangan. 

Selama pengumpulan data berlangsung terjadi tahapan reduksi 

sebelumnya seperti membuat ringkasan, mengkode, menelusur 

tema, membuat gugus-gugus, membuat partisi,dan menulis memo. 

Reduksi data atau proses transformasi data ini berlanjut terus 

sesudah penelitian di lapangan, sampai laporan akhir lengkap 

 
24 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, Bandung: Alfabeta, 

2016, hal. 225.  
25 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, …, hal. 226.  



18 

 

 

tersusun. Reduksi data merupakan suatu bentuk analisis yang 

menajamkan, menggolongkan, mengarahkan, membuang yang 

tidak perlu, dan mengorganisasi data dengan cara sedemikian rupa 

sehingga kesimpulan finalnya dapat ditarik dan diverifikasi.26  

b. Penyajian Data 

Penyajian data dibatasi sebagai sekumpulan informasi 

tersusun yang memberi kemungkinan adanya penarikan 

kesimpulan dan pengambilan tindakan. Dengan melihat penyajian-

penyajian data akan dapat dipahami apa yang sedang terjadi dan 

apa yang harus dilakukan berdasarkan atas pemahaman yang 

didapat dari penyajian-penyajian tersebut. Penyajian data 

merupakan suatu cara yang utama bagi analisis kualitatif yang 

valid. Penyajian dapat dilakukan dalam berbagai jenis seperti 

matriks, grafik, jaringan, dan bagan. Semuanya dirancang guna 

menggabungkan informasi yang tersusun dalam suatu bentuk yang 

padu dengan demikian seorang penganalisis dapat melihat apa 

yang sedang terjadi dan menentukan apakah menarik kesimpulan 

yang benar ataukah terus melangkah melakukan analisis yang 

menurut saran yang dikiaskan oleh penyajian sebagai sesuatu yang 

mungkin berguna.27  

c. Menarik Kesimpulan dan Verifikasi 

Kegiatan analisis selanjutnya adalah menarik kesimpulan. 

Dari permulaan pengumpulan data, seseorang penganalisis 

kualitatif mulai mencari ‘arti’ benda-benda mencatat keteraturan, 

pola-pola, penjelasan, konfigurasi-konfigurasi yang mungkin, alur 

sebab akibat, dan proposisi. Penelitian yang kompeten akan 

menangani kesimpulan-kesimpulan itu dengan longgar, tetap 

terbuka dan skeptis, tetapi kesimpulan sudah disediakan, mula-

mula belum jelas, namun kemudian meningkat menjadi lebih rinci 

dan mengakar dengan kokoh. 

Ketiga langkah interaktif dalam analisis kualitatif tersebut 

dapat digambarkan dalam bagan berikut:28 

 
26 Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, Johnny Saldana, Qualitative Data 

Analysis, A. Methods Sourcebook, Edition 3. USA: Sage Publications, 2014, hal.16. 
27 Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, Johnny Saldana, Qualitative Data 

Analysis, A. Methods Sourcebook, Edition 3, …, hal. 17-18. 
28 Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, Johnny Saldana, Qualitative Data 

Analysis, A. Methods Sourcebook, Edition 3, …, hal. 20. 



19 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1.2 

Langkah-langkah Analisis Kualitatif 

4. Pengecekan Keabsahan Data 

Dalam sebuah penelitian, untuk mendapatkan kesimpulan yang 

valid, maka dilakukan uji keabsahan data terhadap semua data yang 

terkumpul. Uji keabsahan data ini dilakukan dengan menggunakan 

teknik triangulasi yang dapat digunakan untuk melakukan uji 

keabsahan data yaitu (1) teknik metode, (2) teknik sumber, (3) teknik 

peneliti dan (4) teknik teori. Dalam penelitian ini peneliti menggunakan 

teknik teori untuk uji keabsahan data penelitian.  

Trianggulasi dalam penelitian ini dilakukan dengan cara mengecek 

data Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an dalam 

Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa Pascasarjana 

Universitas PTIQ Jakarta. Trianggulasi teknik teori dilakukan sebagai 

upaya pengecekan keabsahan data secara teoritis. 

 

I. Sistematika Penulisan  

Sistematika penulisan bertujuan untuk mempermudah pemahaman 

dan penelaahan penelitian. Dalam laporan penelitian ini, sistematika 

penulisan terdiri atas lima bab, masing-masing uraian yang secara garis 

besar dapat dijelaskan sebagai berikut: 

Bab I yaitu pendahuluan, di dalamnya memuat latar belakang 

masalah, identifikasi masalah, pembatasan dan perumusan masalah, 

tujuan penelitian, manfaat penelitian, kerangka teori, tinjauan pustaka atau 

penelitian terdahulu yang relevan, metode penelitian, jadwal penelitian, 

dan sistematika penulisan. 

Bab II yaitu bahasan terkait dengan pengembangan Kurikulum 

Berbasis Al-Qur’an. Pada bab ini dibagi pada beberapa sub bab 

diantaranya membahas terkait kurikulum, landasan filosofis kurikulum, 

pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an, prinsip-prinsip 

Pengumpulan Data Penyajian Data 

Penarikan 

Kesimpulan/Verifikasi 

Reduksi Data 



20 

 

 

pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an, dan komponen-

komponen pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an serta urgensi 

KBQ sebagai sumber kurikulum pendidikan. 

Bab III yaitu bahasan terkait dengan kecerdasan spiritual. pada bab 

ini akan dibahas tentang kecerdasan spiritual yang meliputi definisinya, 

kecerdasan spiritual dalam Islam, kapasitas kecerdasan spiritual, 

komponen kecerdasan spiritual, ciri individu yang memiliki kecerdasan 

spiritual, dan indikator kecerdasan spiritual, faktor yang mempengaruhi 

kecerdasan spiritual, serta relevansi SQ dengan IQ dan EQ dalam 

pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an. 

Bab IV membahas tentang deskripsi objek penelitian, analisa 

pembahasan penelitian, temuan dan hasil penelitian terkait dengan 

urgensi, strategi, dan peningkatan kecerdasan spiritual mahasiswa 

pascasarjana universitas PTIQ Jakarta melalui pengembangan Kurikulum 

Berbasis Al-Qur’an. 

Bab V adalah bab penutup, yang merupakan bagian akhir dari inti 

penulisan dan penyusunan penelitian ini yaitu kesimpulan, implikasi hasil 

penelitian, dan saran.  

 



 

21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB II 

PENGEMBANGAN KURIKULUM BERBASIS AL-QUR’AN 

 

A. Kurikulum 

1. Pengertian Kurikulum 

Kurikulum merupakan salah satu komponen utama pendidikan, 

dan kurikulum itu sendiri juga merupakan suatu sistem yang 

mempunyai komponen-komponen tertentu yang saling melengkapi.1 

Komponen kurikulum dalam pendidikan mempunyai peranan dan 

kedudukan yang penting, karena merupakan operasionalisasi tujuan 

yang dicita-citakan, bahkan tujuan tersebut tidak akan tercapai tanpa 

adanya keterlibatan kurikulum pendidikan. 

Menurut Nasution, kurikulum berasal dari bahasa latin yakni 

curriculum yang berarti bahan pengajaran. Ada pula yang mengatakan 

kata tersebut berasal dari bahasa Prancis corier yang berarti berlari.2 

Dalam bahasa Arab, istilah kurikulum biasa dikenal dengan kata 

manhaj yang berarti jalan yang terang atau jalan terang yang dilalui 

oleh manusia pada berbagai bidang kehidupan. Jika hal ini dikaitkan 

dengan pendidikan, maka manhaj atau kurikulum berarti jalan terang 

yang dilalui oleh pendidik atau guru dengan orang-orang yang dididik 

 
1 Rahmawati, et.al., “Management of Al-Qur'an-Based Curriculum at Qur'an Hanifah 

Elementary School Semarang,” dalam Journal Educational Management, Vol. 10 No. 2 Tahun 

2021, hal. 311-324. 
2 Nasution, S. Asas-asas Kurikulum, Jakarta: Bumi Aksara, 1995, hal. 21. 



22 

 

 

atau dilatihnya untuk mengembangkan pengetahuan, keterampilan 

dan sikap mereka.3 

Terkait dengan hal yang paling tampak dari isi kurikulum 

adalah susunan mata pelajaran/mata kuliah yang akan digunakan 

sebagai acuan dalam kegiatan pendidikan.4 Kurikulum dapat 

dimaknai dalam tiga konteks, yaitu sebagai sejumlah mata pelajaran 

yang harus ditempuh oleh peserta didik, sebagai pengalaman belajar 

dan sebagai rencana program belajar5. Jadi kurikulum adalah suatu 

program pendidikan yang berisikan berbagai bahan ajar dan 

pengalaman belajar yang diprogramkan, direncanakan dan 

dirancangkan secara sistemik atas dasar norma-norma yang berlaku 

yang dijadikan pedoman dalam proses pembelajaran bagi tenaga 

kependidikan dan peserta didik untuk mencapai tujuan pendidikan.6 

 

2. Landasan Filosofis Kurikulum 

Kurikulum yang menjadi landasan pendidikan digunakan 

sebagai alat dan pedoman pengajaran di semua bidang akademik. 

Untuk meningkatkan standar pendidikan di seluruh negeri, kurikulum 

harus ditinjau secara berkala. karena kurikulum mempunyai dampak 

yang signifikan baik terhadap prosedur maupun hasil suatu sistem 

pendidikan. 

Filsafat berasal dari bahasa Yunani kuno, yaitu “philos” dan 

“sophia”. Philos artinya cinta yang mendalam, dan Sophia adalah 

kearifan atau kebijaksanaan. Dari arti harfiah ini, Filsafat diartikan 

sebagai cinta yang mendalam akan kearifan. Secara popular filsafat 

sering diartikan sebagai pandangan hidup suatu masyarakat atau 

pendirian hidup bagi individu. Dengan demikian maka jelas setiap 

individu atau setiap kelompok masyarakat secara filosofis memiliki 

pandangan hidup yang mungkin berbeda sesuai dengan nilai-nilai 

yang dianggapnya baik. 

Komponen utama pengembangan kurikulum adalah filsafat. 

Kita diperkenalkan pada sejumlah tradisi filsafat, termasuk 

rekonstruksionisme, eksistensialisme, progresivisme, perenialisme, 

 
3 Muhammad al-Tomy Asy-Saibany, Falsafah Pendidikan Islam, Jakarta: Bulan Bintang. 

1979, hal. 44. 
4 Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan Islam: Pada periode Klasik dan Pertengahan, 

Jakarta: Rajawali Pers, 2012, hal. 31. 
5 Ahmad Zain Sarnoto, “Konsepsi Kurikulum Pendidikan Perspektif Al-Qur’an,” dalam 

Madani Institutte: Jurnal Politik, Hukum, Pendidikan, Sosial Dan Budaya, Vol. 5 No. 1 Tahun 

2016, hal. 39. 
6 Moh. Aman. “Kurikulum Pendidikan Berbasis Al-Qur’an,” dalam Jurnal Pemikiran & 

Pencerahan Rausyan Fikr, Vol. 16 No. 1 Tahun 2023, hal. 84-97. 



23 

 

dan esensialisme, seperti halnya dalam filsafat pendidikan. Ketika 

mengembangkan kurikulum, aliran filsafat tertentu selalu 

dipertimbangkan karena hal ini memengaruhi konsep dan 

pelaksanaan kurikulum. Berikut ini menguraikan topik-topik dari 

setiap aliran filsafat berkenaan dengan pengembangan kurikulum, 

yang mengacu pada gagasan Yulaelawati.7 

a. Perenialisme lebih menekankan pada keabadian, keidealan, 

kebenaran dan keindahan dari pada warisan budaya dan dampak 

sosial tertentu. Pengetahuan dianggap lebih penting dan kurang 

memperhatikan kegiatan sehari-hari. Pendidikan yang menganut 

faham ini menekankan pada kebenaran absolut , kebenaran 

universal yang tidak terikat pada tempat dan waktu. Aliran ini 

lebih berorientasi ke masa lalu.  

b. Essensialisme menekankan pentingnya pewarisan budaya dan 

pemberian pengetahuan dan keterampilan pada peserta didik agar 

dapat menjadi anggota masyarakat yang berguna. Matematika, 

sains dan mata pelajaran lainnya dianggap sebagai dasar-dasar 

substansi kurikulum yang berharga untuk hidup di masyarakat. 

Sama halnya dengan perenialisme, essesialisme juga lebih 

berorientasi pada masa lalu.  

c. Eksistensialisme menekankan pada individu sebagai sumber 

pengetahuan tentang hidup dan makna. Untuk memahami 

kehidupan seseorang mesti memahami dirinya sendiri. Aliran ini 

mempertanyakan: bagaimana saya hidup di dunia? Apa 

pengalaman itu?. 

d. Progresivisme menekankan pada pentingnya melayani 

perbedaan individual, berpusat pada peserta didik, variasi 

pengalaman belajar dan proses. Progresivisme merupakan 

landasan bagi pengembangan belajar peserta didik aktif.  

e. Rekonstruktivisme merupakan elaborasi lanjut dari aliran 

progresivisme. Pada rekonstruktivisme, peradaban manusia masa 

depan sangat ditekankan. Di samping menekankan tentang 

perbedaan individual seperti pada progresivisme, 

rekonstruktivisme lebih jauh menekankan tentang pemecahan 

masalah, berfikir kritis dan sejenisnya. Aliran ini akan 

mempertanyakan untuk apa berfikir kritis, memecahkan masalah, 

dan melakukan sesuatu. Penganut aliran ini menekankan pada 

hasil belajar dari pada proses. 

 

 
7 Ella Yulaelawati, Kurikulum dan Pembelajaran Filosofi Teori dan Aplikasi, Bandung: 

Pakar Raya, 2004, hal. 41. 



24 

 

 

3. Teori Pengembangan Kurikulum 

Bidang pendidikan senantiasa mengembangkan kurikulum 

untuk memenuhi kebutuhan dinamika populasi dan kemajuan 

teknologi yang diadopsi oleh lembaga pendidikan. Secara umum, 

pembuatan kurikulum dilakukan oleh pemerintah dan sekolah yang 

ingin meningkatkan standar lembaga itu sendiri. Dalam menyusun 

kurikulum, terminologi yang digunakan dalam kurikulum harus 

didahulukan. Menurut Dakir dalam bukunya Perencanaan dan 

Pengembangan kurikulum menyebutkan terminologi kurikulum 

diantaranya:8  

a. Core Curriculum, core artinya inti, dalam kurikulum berarti 

pengalaman belajar yang harus diberikan baik yang berupa 

kebutuhan individual maupun kebutuhan umum.  

b. Hidden Curriculum berarti bahwa kurikulum yang tersembunyi. 

Apa artinya tersembunyi? Tersembunyi berarti tak dapat dilihat 

tetapi tidak hilang. Jadi kurikulum tersembunyi ini tidak 

direncanakan, tidak diprogram dan tidak dirancang tetapi 

mempunyai pengaruh baik secara langsung maupun tidak 

langsung terhadap out put dari proses belajar mengajar. 

Beberapa para ahli juga memiliki pendapat mengenai definisi 

pengembangan kurikulum, seperti pendapat dari Suparlan, 

Pengembangan kurikulum adalah proses perencanaan dan 

penyusunan kurikulum oleh pengembang kurikulum (curriculum 

developer) dan kegiatan yang dilakukan agar kurikulum yang 

dihasilkan dapat menjadi bahan ajar dan acuan yang digunakan untuk 

mencapai tujuan pendidikan.9 

Sukmadinata juga menyebutkan Pengembangan kurikulum 

merupakan perencana, pelaksana, penilai dan pengembang kurikulum 

sebenarnya. Suatu kurikulum diharapkan memberikan landasan, isi, 

dan menjadi pedoman bagi pengembang kemampuan siswa secara 

optimal sesuai dengan tuntutan dan tantangan perkembangan 

masyarakat.10 

Hamalik mengembangkan definisi pengembangan kurikulum 

yakni: “curriculum development: problems, process, and progress is 

aimed at contemporary circumatances and future projections” sesuai 

dengan pengertian di atas, pengembangan kurikulum tidak hanya 

 
8 Dakir, Perencanaan dan Pengembangan Kurikulum, Jakarta: PT. Reneka Cipta, 2004, 

hal. 77. 
9 Suparlan, Tanya Jawab Pengembangan Kurikulum dan Materi Pembelajaran, Jakarta: 

Bumi Aksara, 2011, hal. 79. 
10 Nana Syaodih Sukmadinata, Pengembangan Kurikulum Teori dan Praktek, Jakarta: 

Rosda Karya Remaja, 2011, hal. 150. 



25 

 

merupakan berbagai abstraksi yang seringkali mendominasi 

penulisan kurikulum, akan tetapi mempersiapkan berbagai contoh dan 

alternatif untuk tindakan yang merupakan inspirasi dari beberapa ide 

dan penyesuaian-penyesuaian lain yang dianggap penting.11 

Sejalan dengan pemberlakuan Undang-Undang No. 22 Tahun 

1999 tentang Pemerintahan Daerah menuntut pelaksanaan otonomi 

daerah dan wawasan demokrasi dalam penyelenggaraan pendidikan. 

Undang- undang tersebut diikuti dengan perubahan Peraturan 

Pemerintah No. 22 Tahun 2000 tentang Kewenangan Pemerintah dan 

Kewenangan Propinsi sebagai Daerah Otonom dalam Bidang 

Pendidikan dan Kebudayaan. Berdasarkan undang-undang tersebut, 

pondok pesantren memiliki kewenangan untuk mengembangkan 

silabus sesuai dengan kurikulum, keadaan sekolah, keadaan siswa 

serta kondisi sekolah.  

Hamalik menyebutkan tujuan pengembangan kurikulum adalah 

pengembangan kurikulum merupakan proses dinamika sehingga 

dapat merespon terhadap tuntutan perubahan struktural pemerintahan, 

perkembangan ilmu dan teknologi maupun globalisasi. Kebijakan 

umum dalam pengembangan kurikulum sejalan dengan visi, misi, dan 

strategi pembangunan pendidikan nasional yang diterangkan dalam 

kebijakan peningkatan angka partisipasi, mutu, relevansi, dan 

efesiensi pendidikan.12 

 

4. Tahapan Pengembangan Kurikulum 

Secara umum pengembangan kurikulum oleh para ahli 

pendidikan dikembangkan melalui empat tahap, yaitu (1) penyusunan 

rancangan, (2) perencanaan, (3) pelaksanaan, dan (4) evaluasi. Dalam 

sebuah bukunya yang berjudul Basic Principles of Curriculum and 

Instruction, Ralp Tayler mengemukakan adanya 4 (empat) tahapan 

dalam pengembangan kurikulum, yaitu:13 

a. Menentukan tujuan yang akan dicapai melalui kegiatan 

pendidikanyang akan dilakukan. 

b. Menentukan pilihan bentuk proses pembelajaran menuju 

pencapaian tujuan yang sudah di rumuskan. 

c. Menentukan pengaturan atau organisasi materi kurikulum, 

disesuaikan dengan bentuk proses yang akan dilakukan. 

d. Menentukan cara untuk menilai hasil pelaksanaan kurikulum 

yang berupa proses pembelajaran. 

 
11 Oemar Hamalik, Proses Belajar Mengajar, Jakarta: PT Bumi Aksara, 2010, hal. 90. 
12 Oemar Hamalik, Proses Belajar Mengajar, …, hal. 144. 
13 W. Ralph Tyler, Basic Principles of Curriculum and Instruction, Chicago: The 

University of Chicago Press UNESCO, 1949. 



26 

 

 

Menurut Arich Lewy proses pengembangan kurikulum 

dilaksanakan melalui beberapa tahapan terdiri dari: 1) Penentuan 

tujuan umum; 2) Perencanaan; 3) Uji coba dan revisi; 4) Uji lapangan; 

5) Pelaksanaan kurikulum; 6) Pengawasan mutu kurikulum.14 

Penjelasan dari enam tahap pengembangan menurut Arich 

Lewy, tahap pertama yang dilakukan dalam proses pengembangan 

kurikulum adalah merumuskan tujuan kurikulum secara umum. 

Tujuan kurikulum tersebut meliputi nilai dan kompetensi yang harus 

dimiliki oleh peserta didik setelah mengikuti pelaksanaan kurikulum. 

Dalam merumuskan tujuan ini, para pengembang kurikulum bekerja 

sama dengan para ahli disiplin ilmu termasuk psikolog, sosiolog, 

antropolog, dan pakar-pakar ilmu lainnya yang relevan. Pakar-pakar 

ini dianggap mampu memberikan kontribusi pemikirannya untuk 

merumuskan tujuan umum kurikulum. 

Pengembangan kurikulum diartikan sebagai suatu proses, maka 

dalam pelaksanaannya terdiri beberapa langkah yang harus dilakukan 

sebagaimana yang digambarkan oleh Hasan dalam Muhaimin dalam 

chart berikut ini:15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 2.1 Langkah-langkah Pengembangan Kurikulum 

 

Chart di atas menggambarkan proses pengembangan kurikulum 

mulai dari perencanaan kurikulum hingga evaluasi. Dalam perencaan 

kurikulum dimulai dengan merumuskan ide yang akan dikembangkan 

menjadi program. Ide dalam perencaan kurikulum berasal dari: 

a. Visi yang dicanangkan. 

b. Kebutuhan stake holders dan kebutuhan untuk studi jenjang 

berikutnya. 

 
14 Arich Lewy, Merencanakan Kurikulum Sekolah, Jakarta: PT. Bhatara Karya Aksara, 

1983, hal. 4-6. 
15 Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Sekolah, 

Madrasah, dan Perguruan Tinggi, Jakarta: Raja Grafindo Persada. 2012, hal. 12. 



27 

 

c. Hasil evaluasi kurikulum yang telah digunakan dan tuntutan 

perkembangan ipteks dan zaman. 

d. Pandangan berbagai pakar keilmuan. 

e. Perkembangan era globalisasi, di mana seseorang dituntut untuk 

memiliki etos belajar sepanjang hayat, memperhatikan bidang 

sosial, ekonomi. Politik, budaya dan teknologi. 

Dari ide di atas kemudian dikembangkan rancangan program 

dalam bentuk dokumen seperti format silabus. Rancangan tersebut 

dikembangkan lagi dalam bentuk rencana pembelajaran yang akan 

dilaksanakan seperti RPP atau SAP. Rencana tersebut berisi tentang 

langkah pembelajaran untuk siswa. Setelah rencana tersebut 

diterapkan kemudian dievaluasi sehingga dapat diketahui tingkat 

efektivitasnya. Dari hasil evaluasi ini akan diperoleh bekal untuk 

menyempurnakan kurikulum berikutnya. 

 

B. Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an 

1. Pengertian Kurikum Berbasis Al-Qur’an 

Istilah kurikulum sudah dikenal pada masa Islam klasik dengan 

sebutan al-māddah, karena pada masa itu kurikulum lebih merujuk 

pada serangkaian mata pelajaran. Seiring waktu, konsep ini 

berkembang dengan cakupan yang lebih luas, mencakup berbagai 

aspek, yang kemudian dikenal dengan istilah manhaj.16 Istilah manhāj 

atau minhāj juga disebutkan dalam beberapa ayat Al-Qur'an berikut: 

إلِيَۡكَ  ﴿ نزَلنَۡآ 
َ
ِ   لكِۡتََٰبَ ٱوَأ منَِ    لحَۡق ِ ٱب يدََيهِۡ  بَينَۡ  ل مَِا  قٗا  ِ عَلَيۡهِِۖ    لكِۡتََٰبِ ٱمُصَد  وَمُهَيۡمِناً 
نزَلَ    حۡكُمٱفَ 

َ
أ ه ٱبيَۡنَهُم بمَِآ  هۡوَاءَٓهُمۡ عَمّا    لّلُ

َ
ِ  ٱجَاءَٓكَ منَِ  وَلاَ تتَّبعِۡ أ ّٖ جَعَلۡناَ    لحَۡق 

لكُِل 
مّةٗ وََٰحِدَةٗ وَلََٰكِن ل يَِبۡلُوَكُمۡ فيِ مَآ    لّلُ ٱوَمِنۡهَاجٗاۚ وَلوَۡ شَاءَٓ    ةٗ مِنكُمۡ شِرۡعَ 

ُ
لجََعَلَكُمۡ أ

فَ  َٰكُمۡه  فِيهِ    لّلِ ٱإلِيَ    لخۡيَۡرََٰتِ  ٱ  سۡتَبقُِوا  ٱءَاتىَ كُنتُمۡ  بمَِا  فَيُنَب ئُِكُم  جَمِيعٗا  مَرجِۡعُكُمۡ 
 ﴾٤٨تَخۡتلَفُِونَ 

“Dan kami Telah turunkan kepadamu Al-Qur’an dengan membawa 

kebenaran, membenarkan apa yang sebelumnya, yaitu kitab-kitab 

(yang diturunkan sebelumnya) dan batu ujian terhadap kitab-kitab 

yang lain itu; Maka putuskanlah perkara mereka menurut apa yang 

Allah turunkan dan janganlah kamu mengikuti hawa nafsu mereka 

dengan meninggalkan kebenaran yang Telah datang kepadamu. 

untuk tiaptiap umat diantara kamu, kami berikan aturan dan jalan 

 
16 Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan Islam Pada Periode Klasik dan Pertengahan, 

Jakarta, Raja Grafindo Persada, 2004, hal. 17. 



28 

 

 

yang terang. sekiranya Allah menghendaki, niscaya kamu dijadikan-

Nya satu umat (saja), tetapi Allah hendak menguji kamu terhadap 

pemberian-Nya kepadamu, Maka berlomba-lombalah berbuat 

kebajikan. Hanya kepada Allah-lah kembali kamu semuanya, lalu 

diberitahukan-Nya kepadamu apa yang Telah kamu perselisihkan 

itu.” (QS. Al-Maidah: 48). 

Menurut Ath-Thabari, manhaj diartikan sebagai jalan dan 

kebiasaan.17 Sementara As-Suyuthi berpendapat bahwa manhaj 

berarti kebiasaan.18 Berdasarkan pandangan-pandangan tersebut, 

penulis menyimpulkan bahwa manhaj adalah metode yang diterapkan 

secara rutin dalam kegiatan belajar mengajar untuk mencapai tujuan 

pendidikan.  

Oleh karena itu, dalam Al-Qur'an terdapat beberapa ayat yang 

dapat dijadikan sebagai landasan dalam penyusunan kurikulum 

pendidikan yang berbasis Al-Qur'an, salah satunya adalah konsep 

tauhid. Hal ini dinyatakan dalam QS. Thaha ayat 14: 

ناَ ﴿
َ
ناَ۠ فَ  لّلُ ٱإنِّنيِٓ أ

َ
قمِِ  عۡبدُۡنيِٱلآَ إلََِٰهَ إلِآّ أ

َ
ةَ ٱوَأ  ﴾ ١٤لذِِكۡرِيٓ   لصّلَوَٰ

“Sungguh, Aku ini Allah, tidak ada tuhan selain Aku, maka 

sembahlah Aku dan dirikanlah shalat untuk mengingat Aku.” 

Ayat ini menjelaskan bahwa Allah memerintahkan hamba-Nya 

untuk beribadah kepada-Nya melalui shalat sebagai bentuk pengingat 

akan kebesaran-Nya. Dalam tafsir al-Misbah, disebutkan bahwa 

ketika seseorang mengenal Allah, maka secara otomatis akal, jiwa, 

dan hatinya akan terdorong untuk mendekat kepada-Nya melalui 

ibadah dan ketundukan nyata, salah satunya dengan mendirikan 

shalat.19 

Kurikulum selanjutnya diartikan perintah “membaca” ayat-ayat 

Allah yang meliputi tiga macam ayat dalam hal membaca yaitu ayat 

Allah yang berdasarkan wahyu, ayat Allah yang ada pada manusia 

dan ayat Allah yang terdapat pada alam semesta. Dalam hal ini yang 

menjadi landasan pokok adalah firman Allah dalam QS. Al-Alaq 1-5 

berikut: 

 ٱ﴿
ۡ
ِ  قۡرَأ ق   لإِۡنسََٰنَ ٱخَلَقَ  ١خَلَقَ  لذِّيٱرَب كَِ  سۡمِ ٱب

 ٱ ٢منِۡ عَلَ
ۡ
كۡرَمُ ٱوَرَبُّكَ  قۡرَأ

َ
  ٣لأۡ

ِ  لذِّيٱ  ﴾٥مَا لمَۡ يَعۡلَمۡ  لإِۡنسََٰنَ ٱعَلّمَ  ٤لقَۡلَمِ ٱعَلّمَ ب
 

17 Abu Ja’far Ath-Thobari, Jami’ Bayan fi Ta’wil Al-Qur’an, Mesir: Muassasah ar-

Risalah, 2000, Jilid 10, hal 385. 
18 Abdurrahman bin Aby Bakr As-Suyuthi, Ad-dar al-Mantsur fi At-tafsir bi Al-Ma’tsur, 

Mesir, Daar Hijr, 2003, Jilid 4, hal. 1153. 
19 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al Misbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002, Jilid 8, hal. 

284. 



29 

 

“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan. Dia 

telah menciptakan manusia dari segumpal darah. Bacalah, dan 

Tuhanmulah Yang Mahamulia. Yang mengajar (manusia) dengan 

pena. Dia mengajarkan manausia apa yang tidak diketahuinya.”(QS. 

AlAlaq: 1-5). 

Dalam menafsirkan ayat ini Quraish Shihab menyatakan, 

mengapa iqra’ merupakan perintah pertama yang ditujukan kepada 

Nabi, padahal beliau seorang ummi (tidak pandai membaca dan 

menulis), Iqra’ adalah kata kerja perintah (fiil amar) dari kata kerja 

masa lalu (fiil mâdhi) qara-a yang berarti “menghimpun”, sehingga 

tidak selalu harus diartikan “membaca teks tertulis dengan aksara 

tertentu”. Dari “menghimpun” lahir aneka ragam makna, seperti 

menyampaikan, menelaah, mendalami, meneliti, mengetahui ciri 

sesuatu dan membaca, baik teks tertulis maupun tidak. 

Ditinjau dari segi kurikulum, sebenarnya firman Allah itu 

merupakan bahan pokok pendidikan yang mencakup seluruh ilmu 

pengetahuan yang dibutuhkan oleh manusia. Membaca selain 

melibatkan mental dalam tahapan-tahapan proses yang tinggi, 

pengenalan (cognition), ingatan (memory), pengamatan (perception), 

pengucapan (verbalization), pemikiran (reasoning), daya cipta 

(creativity). Juga sekaligus merupakan bahan pendidikan itu sendiri. 

Mungkin tak ada satu kurikulum pendidikan di dunia yang tidak 

mencantumkan membaca sebagai materinya, bahkan umumnya 

membaca itu ditempatkan di lembaga-lembaga pendidikan mulai dari 

Sekolah Dasar sampai Perguruan Tinggi dengan berbagai 

variasinya.20 

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an (KBQ) adalah serangkaian 

kegiatan   pembelajaran yang membahas masalah-masalah dalam Al-

Qur’an, yaitu membaca, menghafal, memahami dan mengamalkan 

nilai-nilai yang terkandung didalamnya untuk diterapkan dalam 

kehidupan, yang di Al-Qur’an itu sendiri adalah nilai kehidupan, 

sehingga setiap kegiatan belajar akan selalu dikaitkan dengan nilai 

yang terkandung di dalamnya Al-Qur’an.21 KBQ menjadi pedoman 

wajib dimana nilai-nilai Al-Qur’an harus diterapkan dalam semua 

kegiatan yang adadi sekolah termasuk semua mata pelajaran yang ada 

di sekolah tersebut karena Al-Qur’an merupakan sumber ilmu 

 
20 Aman, “Kurikulum Pendidikan Berbasis Al-Qur'an,” dalam Jurnal Pemikiran & 

Pencerahan Rausyan Fikr, Vol. 16 No.1 Tahun 2020, hal 58. 
21 Colina N., dan Listiana A., “Al-Qur’an Based Learning in Early Childhood Education,” 

dalam Advances in Social Science, Education and Humanities Research, No. 538 Tahun 2021, 

hal. 19–22.  



30 

 

 

pengetahuan yang diberikan Allah kepada manusia dengan kata, 

manusia yang cerdas disebabkan oleh Allah. 

Keistimewaan KBQ adalah menyelesaikan masalah 

kemanusiaan dalam berbagai aspek kehidupan, baik yang berkaitan 

dengan masalah mental, fisik, sosial, ekonomi dan politik, dengan 

solusi yang bijak, karena diturunkan oleh Yang Maha Bijaksana, yang 

Paling Terpuji. Al-Qur'an menjawab setiap persoalan yang ada dan 

meletakkan dasar-dasar umum yang dapat dijadikan landasan oleh 

manusia, yang relevan sepanjang masa. Kurikulum Berbasis Al-

Qur’an pada hakekatnya mengajarkan Al-Qur’an kepada anak dimana 

suatu proses pengenalan Al- Qur’an tahap pertama yang tujuan agar 

siswa memiliki karakter Qur’ani serta mampu mengenal huruf 

sebagai tanda suara. Kurikulum basis Al-Qur’an merupakan 

pendidikan karakter bukan sekedar memberikan pengetahuan tentang 

hal baik dan buruk, melainkan pembiasaan, memberikan contoh, 

menanamkan sifatsifat yang baik, serta menjauhi perbuatan yang 

tidak baik yang sesuai dengan kandungan AlQur’an.22 

 

2. Metode Pembelajaran dalam Al-Qur’an 

Metode pembelajaran merupakan bagian terpenting dalam 

melaksanakan proses belajar. Pembelajaran sebaiknya dilaksanakan 

dengan cara menarik yang mampu membangkitkan minat siswa untuk 

melaksanakan pembelajaran. Dalam bahasa Arab metode 

diungkapkan dalam berbagai kata. Terkadang menggunakan kata at-

thariqah yang berarti jalan, manhaj yang berarti system, dan al-

wasilah yang berarti perantara atau mediator. Dengan dengan 

demikian, istilah Arab yang dekat dengan pengertian metode adalah 

At-tharîqah. Hamzah memaknai metode pembelajaran adalah cara 

yang diterapkan oleh guru dalam menjalankan tugasnya dan berfungsi 

sebagai sarana untuk mencapai tujuan pembelajaran23. Pemilihan 

metode pembelajaran yang sesuai dengan kebutuhan akan 

berpengaruh signifikan terhadap keberhasilan dalam menyampaikan 

materi pelajaran. Singkatnya metode pembelajaran adalah suatu cara 

dan usaha yang dilakukan oleh seseorang dalam menyelenggarakan 

proses pembelajaran secara praktis untuk mendapatkan tujuan 

pembelajaran yang lebih optimal dan dapat meningkatkan minat dan 

prestasi hasil belajar. 

 
22 Muhamad Fahrurrozi dan Mohzana, Pengembangan Perangkat Pembelajaran 

Tinjauan Teoritis dan Praktik, NTT: Universitas Hamzawadi Press, 2020, hal. 47. 
23Ahmad Zain Sarnoto, “Konsepsi Metode Pembelajaran Perspektif Al-Qur’an,” dalam 

Statement Jurnal Media Informasi Sosial Dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1 Tahun 2015: 51–64., 

hal.53 



31 

 

Al-Qur’an, sebagai kitab suci umat Islam, memuat beragam 

informasi yang berhubungan dengan kehidupan manusia. Al-Qur’an 

diturunkan sebagai pedoman, sumber inspirasi, dan sumber ilmu 

pengetahuan bagi umat manusia. Salah satu aspek yang diuraikan 

dalam Al-Qur’an adalah mengenai metode pembelajaran. Metode 

pembelajaran dalam Islam berakar pada sumber utama ajaran, yaitu 

Al-Qur’an. Sebagai petunjuk dan pedoman, Al-Qur'an memberikan 

garis besar tentang pendidikan, termasuk metode mengajar.  

Menurut Nata setidaknya terdapat tujuh jenis metode 

pembelajaran dalam Al-Qur’an, yaitu: metode keteladanan, metode 

cerita, metode nasihat, metode pembiasaan, metode penerapan hukum 

dan pemberian ganjaran, metode ceramah, serta metode diskusi.24 

Moh. Aman menyebutkan metode pembelajaran dalam Al-Qur’an ada 

tujuh jenis, yaitu: metode amtsāl, metode kisah, metode hiwār, 

metode targhîb wa tarhîb, metode tajribah, metode uswah, dan 

metode ‘ibrah wa mau’idzah.25  

a) Metode Keteladanan 

Dalam Al-Qur'an, istilah teladan diungkapkan dengan kata 

“uswah” yang sering diikuti oleh kata sifat “hasanah,” yang 

berarti baik. Ungkapan “uswatun hasanah berarti teladan yang 

baik. Tidak dapat dipungkiri bahwa anak-anak cenderung meniru 

perilaku orang tua, guru, atau orang lain yang mereka kagumi. 

Secara psikologis, setiap individu akan mencari sosok yang dapat 

dijadikan teladan.26 Kata “uswah” dalam Al-Qur'an dengan 

mencontohkan beberapa Nabi seperti Nabi Muhammad SAW 

(QS. Al-Ahzab: 21), Nabi Ibrahim (QS. Al-Mumtahanah: 6), dan 

kaum yang beriman teguh kepada Allah (QS. Al-Mumtahanah: 

6).  

Salah satu ayat yang membahas tentang uswah serta 

menegaskan bahwa Rasulullah SAW adalah teladan bagi umat 

manusia terdapat dalam Al-Qur’an, tepatnya pada ayat 21 Surah 

Al-Ahzab.27 

سۡوَةٌ حَسَنةَٞ ل مَِن كَانَ يرَجُۡوا   لّلِ ٱلقَّدۡ كَانَ لَكُمۡ فيِ رسَُولِ ﴿
ُ
  لۡأٓخِرَ ٱ ليَۡومَۡ ٱ وَ  لّلَ ٱأ

 ﴾ ٢١كَثيِرٗا   لّلَ ٱوَذكََرَ 

 
24 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, Jakarata: Logos Wacana Ilmu, 1997, hal. 95. 
25 Moh. Aman, “Metode Pembelajaran Berbasis Al-Qur’an,” dalam Jurnal Tadarus 

Tarbawy, Vol. 2 No. 6 Tahun 2020, hal 45. 
26 Syafaruddin, Pendidikan & Tranformasi Sosial, Bandung: Cita Pustaka Media Perintis, 

2009, hal. 112. 
27 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, …, hal. 95. 



32 

 

 

“Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah SAW itu suri 

teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap 

(rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan dia banyak 

menyebut Allah.” 

b) Metode Berkisah 

Metode kisah-kisah merupakan pendekatan yang 

menyajikan cerita sejarah nyata tentang kehidupan manusia, 

dengan tujuan agar pembaca dapat mengambil pelajaran dan 

meneladani tokoh-tokoh yang diceritakan dalam kisah tersebut. 

Dalam Al-Qur’an bisa didapati kisah para nabi seperti kisah nabi 

Musa, nabi Daud, Nabi Nuh, nabi Ibrahim, dna kisah orang saleh 

seperti kisah Lukman al Hakim. Dalam kisah para nabi 

menampilkan alur cerita yang berbeda-beda. Ada nabi yang 

berhadapan dengan raja yang kejam, nabi yang menghadapi 

cobaan sakit bertahun-tahun, nabi yang menghadapi kamunya 

yang suka berbuat curang dalam menimbang, nabi yang 

menghadapi umatnya suka sesama jenis, dan ada pula nabi yang 

menghadapi kedhaliman saudara-saudara kandungnya.  

Allah menceritakan kisah-kisahnya nabinya dalam Al-

Qur’an sebagai bentuk pengajaran kepada hambanya agar ketika 

lalai dapat kembali ke jalan yang benar dengan membaca kisah-

kisah para nabi yang memiliki jalan hidup yang penuh 

perjuangan. Allah berfirman dalam QS. Yusuf ayat 2: 

“Kami menceritakan kepadamu kisah yang paling baik dengan 

mewahyukan Al-Qur’an ini kepadamu, dan Sesungguhnya kamu 

sebelum (kami mewahyukan) nya adalah Termasuk orang-orang 

yang belum mengetahui”  

Yang paling penting dalam menyampaikan kisah bagi 

seorang guru adalah nilai pembelajaran yang terkandung dalam 

kisah tersebut. Oleh karena itu, kisah yang disampaikan harus 

relevan dengan topik pembelajaran. Guru juga perlu mengaitkan 

kisah tersebut dengan situasi kehidupan saat ini agar dapat 

membangkitkan minat peserta didik. Metode penyampaiannya 

bisa beragam, salah satunya adalah dengan menggunakan 

rekaman sebagai media.28  

c) Metode Nasehat  

Nasehat dalam Al-Qur'an menggunakan kata-kata yang 

menyentuh hati untuk mengarahkan manusia pada tujuan yang 

diinginkan. Inilah yang dikenal sebagai nasihat. Dalam proses 

 
28 Muhammad Abdul Qadir, Metodologi Pengajaran Agama Islam, Jakarta: Rineka Cipta, 

2008, hal. 172. 



33 

 

interaksi antara pendidik dan peserta didik, nasihat menjadi 

metode pengajaran yang berfokus pada bahasa. Al-Qur'an sering 

menggunakan pendekatan ini, karena nasihat pada dasarnya 

adalah penyampaian pesan dari sumbernya kepada orang yang 

membutuhkannya. Contoh yang menarik bisa ditemukan nasehat 

Allah kepada nabinya agar jangan bersedih (QS. At-Taubah ayat 

40), nasehat Lukman kepada putranya (QS. Luqman ayat 12 – 

19),  dan nasehat Nabi Ya’qub kepada anak-anaknya saat 

menjelang wafat (QS. Al-Baqarah ayat 133).  

Berikut contoh penggalan kisah Lukman memberi nasehat 

kepada anaknya diantaranya adalah nasehat agar tidak berbuat 

syirik terdapat dalam QS. Lukman ayat 13 sebagai berikut: 

“Dan (ingatlah) ketika Luqman berkata kepada anaknya, di 

waktu ia memberi pelajaran kepadanya: "Hai anakku, janganlah 

kamu mempersekutukan Allah, sesungguhnya mempersekutukan 

(Allah) adalah benar-benar kezaliman yang besar". 

d) Metode Pembiasaan 

Salah satu metode yang digunakan oleh Al-Qur'an dalam 

menyampaikan materi pendidikan adalah dengan membiasakan 

perilaku secara bertahap. Hal ini juga mencakup upaya untuk 

mengubah kebiasaan-kebiasaan negatif melalui pendekatan 

bertahap.29 Sebagaimana contohnya Allah menurunkan ayat 

haramnya meminum minuman khamar secara beratahap. Tahap 

pertama khamar awalnya dibolehkan, karena sudah menjadi 

kebiasaan masyarakat sebelum islam datang (QS. an-Nahl: 67).  

Tahap kedua Allah memberikan informasinya bahwa 

khamar memiliki manfaat tetapi juga memilki mudharat yang 

lebih besar (QS. Al-Baqarah: 219). Tahap ketiga khamr 

dibolehkan pada satu waktu dan diharamkan di waktu lain (QS. 

An-Nisa: 43). tahap keempat khamar diharamkan mutlak secara 

tegas (QS. Al-Maidah: 90). Inti pembiasaan adalah pengulangan. 

Jika setiap siswa setiap memasuki sekolah diprogram 

mengucapkan salam, hal tersebut sudah termasuk metode 

pembiasaan. 

Ahmad Warson Munawwir menyatakan bahwa tajribah 

adalah pembiasaan. Jika dilakukan secara berulang-ulang, maka 

hubungan antara rangsangan (stimulus) dan tanggapan (respon) 

akan semakin kuat. Contohnya dapat dilihat pada seorang siswa 

yang rajin membaca dan mengulang pelajarannya, sehingga saat 

 
29 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, …, hal. 95. 



34 

 

 

menghadapi ulangan, ia mampu menjawab soal-soal dengan 

tepat.30 

e) Metode Hukuman Dan Ganjaran  

Al-Qur’an menerangkan metode hukuman dan ganjaran 

beruapa surga dan neraka. Hal ini adalah keadilan. Metode ini 

memiliki berbagai pandangan, pro dan kontra, setuju dan 

menolak. Pendidikan modern saat ini cenderung menganggap 

metode ini tabu, meskipun kenyataannya banyak pelanggaran 

yang terjadi dan tidak bisa dibiarkan begitu saja. Dalam Islam, 

hukuman diberikan kepada pelanggaran yang merugian badan, 

jiwa, harta, darah, nasab, dan kehormatan. Adapun hukuman 

pelanggaran tata tertib yang harus diambil oleh seorang pendidik 

sebaliknya, nasihat menjadi pendekatan yang lebih diutamakan. 

f) Metode ceramah 

Metode ini disebutkan juga metode khutbah, adalah salah 

satu cara yang paling umum digunakan untuk menyampaikan dan 

mengajak orang lain untuk mengikuti ajaran tertentu. Dalam 

pengajaran ajaran islam metode ini paling sering dilakukan 

seperti dalam ceramah idul adha, khutbah jumat, dan ceramah 

keagamaan. Hal ini karena ceramah memiliki keunggulan dapat 

menjangkau banyak orang.  

Dalam Al-Qur’an Allah menceritakan dakwah para nabi 

dalam memberikan pembelajaran atau ajakan kepada kebaikan 

dengan menggunakan metode ceramah. Allah berfirman dalam 

QS. Asy-Syu’ara ayat 177-180:31 

“Ketika Syu'aib berkata kepada mereka (kaum): "Mengapa kamu 

tidak bertakwa?, Sesungguhnya aku adalah seorang rasul 

kepercayaan (yang diutus) kepadamu. Maka bertakwalah kepada 

Allah dan taatlah kepadaku.” 

g) Metode Diskusi 

Metode diskusi adalah cara penyampaian materi pelajaran di 

mana pendidik memberikan kesempatan kepada peserta didik 

untuk berbicara dan menganalisis secara ilmiah. Tujuan dari 

metode ini adalah untuk mengumpulkan pendapat, menarik 

kesimpulan, atau merumuskan berbagai alternatif solusi untuk 

suatu masalah.32 Metode ini Allah terangkan dalam QS. An Nahl 

ayat 125 yaitu: 

 
30 Ahmad Munawwir Warson, Al-Munawwir, Surabaya: Pustaka Progressif, 1997, hal 179 
31 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, ..., hal. 95. 
32 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, …, hal. 96. 



35 

 

“Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan 

pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara yang 

baik. Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang lebih mengetahui 

tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dialah yang lebih 

mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk.” 

h) Metode Amtsāl 

Metode amtsāl atau perumpamaan adalah metode 

pendidikan di mana pendidik menggunakan perumpamaan agar 

materi lebih mudah dipahami oleh peserta didik. Hal ini 

disebutkan dalam Al-Qur’an surah az-Zumar ayat 27 berikut:33 

“Sesungguhnya telah Kami buatkan bagi manusia dalam Al-

Qur’an ini setiap macam perumpamaan supaya mereka dapat 

pelajaran.” 

Diantara beberapa perumpamaan yang terdapat dalam Al-

Qur’an yaitu: 1) perumpamaan berupa penciptaan nyamuk 

terdapat dalam QS. Al-Baqarah: 26; 2) perumpamaan kalimat 

yang baik seperti pohon yang baik yang memiliki buah, rantinh, 

dan akar yang kokoh terdapat dalam QS Ibrahim ayat 24-25; 3) 

perumpaan orang yang mengambil pelindung selain Allah seperti 

sarang laba-laba terdapat dalam QS Al-Ankabut ayat 41; 4) 

perumpamaan orang yang berilmu dengan orang yang bodoh 

seperti orang yang melihat dengan orang buta terdapat dalam QS. 

Ar-Ra’du ayat 19.  

Perumpamaan-perumpamaan dalam ayat-ayat Al-Qur'an 

mempermudah peserta didik dalam memahami materi 

pembelajaran. Hal ini membantu membuka wawasan mereka dan 

memberikan dampak positif pada perilaku mereka.34 

i) Metode Hiwar 

Hiwar merupakan percakapan antara satu orang dengan 

orang lainnya, seperti bentuk dialog yang disampaikan dalam Al-

Qur’an, baik dialog antara Allah dengan malaikat, dengan para 

rasul, dengan makhluk lain, maupun percakapan antara manusia 

dengan sesamanya. Di dalam Al-Qur’an terdapat beberapa ayat 

yang berhubungan dengan hiwar, di antaranya: 1) percakapan 

Allah dengan malaikat terkait penciptaan manusia di muka bumi 

ini sebagai khalifah terdapat dalam QS. Al Baqarah ayat 30; 2) 

kisah para nabi di dalam Al-Qur’an terdakang dikemas dalam 

 
33 Moh. Aman, “Metode Pembelajaran Berbasis Al-Qur’an,” dalam Jurnal Tadarus 

Tarbawy, Vol. 2 No. 6 Tahun 2020, hal. 51. 
34Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam, Bandung: Remaja Rosda 

Karya, 2010, hal. 142. 



36 

 

 

bentuk hiwar; 3) Hiwar antar dua orang pemilik kebun terdapat 

dalam QS. Al Kahfi ayat 37. 

Penerapan metode hiwar ini akan sangat efektif ketika terjadi 

interaksi antara guru dan siswa. Guru mengajukan pertanyaan, 

dan peserta didik memberikan jawaban, atau sebaliknya. Jika 

metode ini dijalankan dengan baik dan sesuai dengan syariat, 

maka metode ini dapat memberikan pengaruh positif pada peserta 

didik, seperti memperbaiki akhlak, meningkatkan sikap berbicara 

yang baik, serta mengajarkan penghargaan terhadap orang lain, 

dan sebagainya.35 

 

3. Penerapan Kurikulum pada Masa Nabi dan Contoh Penerapan 

Masa Sekarang 

Islam sejak awal kemunculannya telah memperlihatkan 

pentingnya pendidikan bagi kehidupan manusia. Ayat pertama yang 

diterima Nabi Muhammad SAW adalah Iqra‟ yang mengandung 

pesan tentang perintah memberdayakan potensi akal yang dimiliki 

manusia, dan itu merupakan inti pendidikan dalam Islam. Namun, 

perlu diakui bahwa pendidikan Islam ketika itu belum mempunyai 

bentuk yang formal dan sistematis, karena peranan pendidikan pada 

awal perkembangan Islam masih sebatas upaya-upaya penyebaran 

dakwah Islam berupa penanaman ketauhidan dan praktik-praktik 

ritual keagamaan. Keadaan ini berlangsung sejak Nabi Muhammad 

SAW masih hidup hingga sampai pada suatu zaman dimana 

pemikiran umat Islam mulai bersentuhan dengan peradaban dan 

kebudayaan dari luar.36 

Pada zaman Rasulullah SAW SAW, kurikulum pendidikan 

islam dilaksanakan pada dua periode yaitu periode mekah dan periode 

madinah. Periode mekah sebagai fase awal pemebinaan pendidikan 

islam dan berpusat di Mekah, sedangkan periode Mekah sebagai fase 

lanjutan pembinaan pendidikan islam dan sebagai pusat kegiatannya 

di madinah. Kota Mekkah merupakan pusat perdagangan 

Internasional ketika Rasulullah SAW SAW menjadi Rasul, di 

Mekkah banyak terjadi transaksi. Pembinaan Rasulullah SAW SAW. 

terhadap umat Islam terdiri dari dua klasifikasi (Mekkah dan 

Madinah) yang didasarkan pada Alquran yang inti sari dan sumber 

pokok ajaran Islam dalam berbagai aspek.37  

 
35 Binti Ma’unah, Metodologi Pengajaran Agama Islam: Metode Penyusunan dan 

Desain Pembelajaran, Yogyakarta: Teras, 2009, hal. 69. 
36 Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan Islam, …, hal. 99. 
37 Harun Nasution, Pembaharuan Dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan, 

Jakarta: Bulan Bintang, 1975, hal. 11. 



37 

 

Rasulullah SAW SAW. membina umat Islam melalui 

pendidikan berlangsung selama 23 tahun yang ditandai dengan wahyu 

pertama kali pada tanggal 17 Ramadhan 13 tahun sebelum hijrah atau 

bertepatan dengan 6 Agustus 610 M sampai dengan wafatnya pada 

tanggal 12 Rabiul Awwal 11 H atau bertepatan dengan 8 Juni 632 M.38 

Pada dasarnya pendidikan Islam yang dirintis oleh Rasulullah SAW 

saw., baik pada periode Makkah maupun Madinah adalah dalam 

rangka mendukung dan memperkokoh ajaran Islam. Maka 

berdasarkan hal ini, materi pendidikan yang diajarkan terhadap para 

sahabat tidak jauh dari nilainilai ajaran Islam serta berbagai problema 

yang dihadap umat Islam sesuai dengan keadaan.39  

Kurikulum periode Mekah berisi pendidikan keagamaan dan 

akhlak serta menganjurkan kepada manusia supaya mempergunakan 

akal memikirkan kejadian manusia, hewan, tumbuhan, dan alam 

semesta sebagai pendidikan akliyah dan ilmiah. Adapun sentral 

materi yang diajarkan Rasulullah SAW SAW. kepada sahabatnya 

dirincikan dalam materi pokok sebagai berikut: 

a. Aqidah atau keimanan, bangsa arab mayoritas penganut agama 

watsani (penyembah berhala) yang dibawa pertama kali oleh 

Amar bin Luhay al Khuza’i. Rasulullah SAW mengemban tugas 

pertamanya sebagai nabi adalah menyampaikan akidah tauhid 

yaitu mengesakan Allah dalam beribadah dan akidah hari 

pembalasan adanya surga dan neraka. 

b. Pengajaran Al-Qur’an, Al-Qur’an diturunkan berangsur-angsur. 

Tugas nabi menyampaikan wahyu kepada manusia, maka ada 

para sahabat yang menghafal dan menulis wahyu. Pengajaran Al-

Qur’an berlangsung secara kesinambungan dan nabi memberikan 

penjelasan tentang isi atau maksud wahyu. Nabi sebagi pendidik, 

para sahabat sebagai peserta didik sedangkan Al-Qur’an sebagai 

materi. Dintara sahabat nabi yang tertarik masuk islam karena 

mendengarkan Al-Qur’an adalah umar bin khaththab, Jubair bin 

Muth’im, Suwaid bin Shamit, dan Thufail bin Amr Ad-Dausi. 

c. Pendidikan Akal, pada permulaan islam berkembang di Mekah, 

Rasulullah SAW menerima ayat-ayat yang berkenaan dengan 

pengembangan akal dan pikiran, sehingga dengan demikian 

mendorong manusia untuk menggunakan akal pikirannya. Al-

Qur’an memanggil manusia agar menggunakan akalnya dengan 

 
38 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam Dirasah Islamiyah II, Jakarta: Raja Grafindo 

Persada. 2006, hal. 33. 
39 Hisyam Nasyabe, Muslim Education Institutions, Bairut: Libraire Du Liban, 1989, hal. 

6. 



38 

 

 

ulul albab sebagaimana dalam firman Allah dalam QS. Shad ayat 

ke 29 sebagai berikut: 

نزَلۡنََٰهُ إلِيَۡكَ مُبََٰرَكٞ ل يَِدّبّرُوٓا  ءَايََٰتهِِ﴿
َ
لوُا   ۦكِتََٰبٌ أ و 

ُ
لۡبََٰبِ ٱوَليَِتَذَكّرَ أ

َ
 ﴾ ٢٩لأۡ

“Ini adalah sebuah kitab yang Kami turunkan kepadamu penuh 

dengan berkah supaya mereka memperhatikan ayat-ayatnya dan 

supaya mendapat pelajaran orang-orang yang mempunyai 

fikiran.” 

d. Pendidikan Akhlak, kondisi akhlak dan moral bangsa arab masih 
terbelakang, tidak terjaga nasab, penindasan, dan perbudakan. 

Nabi mangajarkan bahwa semua manusia adalah sama deratnya 

di sisi Allah, yang paling mulia disisi-Nya adalah yang paling 

bertakwa. Buah dari pendidikan akhlak ini, menjadi sebab 

masuknya sahabat Bilal bin Rabah. Sebagai seorang budak ia 

merasa dimulyakan dalam ajaran agama islam, bahwa dalam 

islam malarang keras penindasan dan kesemena-menaan 

terhadap budak atau orang lemah. 

e. Pendidikan ibadah, ibadah yang dilakukan kaum muslimin pada 

periode mekah belum sempurna. Ibadah yang baru dilaksanakan 

adalah ibadah shalat, itupun pada tahun ke-10 kenabian. 

Pengajaran yang dilakukan oleh Rasulullah SAW 

menggunakan berbagai metode yang sesuai dengan fitrah manusia, 

yakni sebagai makhluk yang memiliki berbagai kecenderungan, 

kekurangan, dan kelebihan. Untuk itu, terkadang Rasulullah SAW 

menggunakan metode ceramah, diskusi atau Tanya jawab, dialog, 

metode perumpamaan, metode kisah, dan metode hafalan.40 

Setelah banyaknya orang yang memeluk Islam, Rasulullah 

SAW menyediakan rumah Al-Arqam bin Abi al-Arqam al-Safa atau 

yang dikenal dengan Dar al-Arqam, disinilah tempat pendidikan 

Islam pertama dalam sejarah pendidikan Islam. Di tempat inilah 

Rasulullah SAW mengajarkan dasar-dasar atau pokokpokok agama 

Islam kepada sahabatnya dan membacakan wahyuwahyu (ayat) Al-

Qur‟an kepada pengikutnya serta nabi menerima tamu dan orang-

orang yang hendak memeluk agama Islam atau menanyakan hal-hal 

yang berhubungan dengan agama Islam.41 

Periode pendidikan Rasulullah SAW di madinah berlangsung 

selama 10 tahun merupakan kelanjutan pendidikan periode Mekah. 

Hijrahnya Rasulullah SAW dari Makkah ke Madinah bukan hanya 

 
40 Samsul Nizar, Sejarah Pendidikan Islam Menelusuri Jejak Sejarah Pendidikan Era 

Rasulullah SAW Sampai di Indonesia, Jakarta: Kencana, 2011, hal. 3. 
41 Ahmad Sjalabi, Sejarah Pendidikan Islam, terj. Muchtar Yahya, Jakarta: Bulan 

Bintang, 2010, hal. 92. 



39 

 

sekedar berpindah, dan menghindarkan diri dari tekanan dan ancaman 

kaum Quraisy serta penduduk Makkah yang tidak menghendaki 

pembaharuan terhadap ajaran nenek moyang mereka, tetapi juga 

mengandung maksud dan tujuan tertentu, yaitu untuk mengatur 

potensi dan menyusun kekuatan dalam menghadapi tantangan-

tantangan lebih lanjut. 

Jika pada periode Mekah pendidikan Rasulullah SAW 

memfokuskan pada penanaman akidah dan yang berkaitan 

dengannya, pada periode Madinah pembinaan pendidikan difokuskan 

pada pendidikan sosial, hukum, dan politik.42 Jika pendidikan pertama 

di Mekah adalah mengesakan Allah sebagai satu-satunya tuhan, maka 

pendidikan pertama di Madinah adalah memperkuat persatuan kaum 

muslimin dan mengikis habis sisa-sisa permsuhan dan persukuan.43 

Adapun kurikulum pendidikan  di Madinah adalah sebagai berikut: 

a. Pendidikan Ukhuwah (persaudaraan) antara kaum muslimin 

Muhajirin dan Anshar 

b. Pendidikan Kesejahteraan sosial adalah terjaminnya 

kesejahteraan sosial, terjadi pada terpenuhinya kebutuhan pokok 

daripada kehidupan seharihari. Untuk itu, setiap orang harus 

bekerja mencari nafkah. 

c. Pendidikan hankam (pertahanan dan keamanan) dakwah Islam. 

Maksudnya adalah masyarakat kaum muslimin merupakan satu 

state (negara) di bawah bimbingan Rasulullah SAW yang 

mempunyai kedaulatan. Ini merupakan dasar bagi usaha 

dakwahnya untuk menyampaikan ajaran Islam kepada seluruh 

umat manusia secara bertahap dengan memperluas wilayah 

kekuasaan. Rasulullah SAW menggalakan pendidikan fisik 

dengan menunggang kuda, memanah, dan berenang.44 

Kurikulum pendidikan Rasulullah SAW pada periode Mekah 

dan Madinah selama kurun waktu 23 tahun jika dikonotasikan dengan 

kurikulum pendidikan Islam masa sekarang dapat digolongkan 

kepada 3 kelompok materi pelajaran yaitu: 

a. Akidah, meliputi tauhid mengesakan Allah dan melarang dari 

kesyirikan seperti menyembah berhala, menyerahkan sesajen 

kepada ruh, bersekutu dengan setan dan yang semisal. 

Selanjutnya pennagajaran tentang rukun iman yang 6. 

 
42 Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan Islam pada Periode Klasik dan Pertengahan, 

Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2004, hal. 11. 
43 Mahmud Yunus, Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Hidakarya Agung, 1990, hal. 15-

16. 
44 Annisa Rasyidah, “Pendidikan di Masa Rasulullah SAW di Mekah dan Madinah,” 

dalam Jurnal al Hikmah, Vol. 2 No. 1 Tahun 2020, hal. 33-35. 



40 

 

 

b. Syariah, meliputi pelaksanaan ibadah kepada Allah dengan 

mempelajari dan  mengamalkan rukun Islam yang 5 dan 

berupayan agar ibdah diterima Allah. Di dalamnya juga termasuk 

tentang hukum halal haram, sosial, ekonomi, jihad, hukuman, 

keluarga dan lainnya yang berhubungan dengan harta, darah, dan 

kerhormatan manusia. 

c. Akhlak, yaitu mulia dengan akhlak mulia dan hina dengan akhlak 

tercela. Akhlak mulia seperti saling menghormati, bertoleransi, 

tolong menolong, bekerjasama, persaudaraan, jujur, amanah, dan 

berkata yang baik. akhlak tercela seperti mencaci, merendahkan, 

berzina, berdusta, berdebat kusir, berpecah belah, dan lainnya.45 

 

C. Prinsip-Prinsip Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an 

Kurikulum yang diterapkan di lembaga pendidikan didasarkan pada 

pedoman Badan Standar Nasional Pendidikan (BSNP) dalam 

pelaksanaannya. Menurut Akhmad Shunhaji, terdapat 12 prinsip yang 

harus diperhatikan dalam penyusunan kurikulum di setiap lembaga 

pendidikan, baik umum maupun lembaga pendidikan Al-Qur'an. Prinsip-

prinsip tersebut meliputi:  

1. Prinsip peningkatan iman, takwa, dan akhlak mulia  

2. Prinsip peningkatan potensi, kecerdasan, dan minat serta bakat anak 

baik kognitif, afektif, ataupun psikomotoriknya.  

3. Prinsip keberagaman potensi dan karakteristik daerah  

4. Prinsip pembangunan regional dan nasional  

5. Prinsip mempersiapkan dunia kerja  

6. Prinsip perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi (IPTEK), 

serta seni.  

7. Prinsip Agama. 

8. Prinsip dinamika perkembangan global. 

9. Prinsip persatuan nasional dan nilai-nilai kebangsaan. 

10. Prinsip sosial budaya  

11. Prinsip kesetaraan jender  

12. Prinsip penyesuain karaktersitik lembaga pendidikan.46 

Saat mengembangkan kurikulum, pendidik dapat mengembangkan 

prinsip-prinsip yang sudah ada atau membangun prinsip-prinsip baru. 

Oleh karena itu akan ada berbagai prinsip yang digunakan dalam 

konstruksi kurikulum. Akibatnya, besar kemungkinan penerapan prinsip-

prinsip yang berbeda ketika menerapkan kurikulum di lembaga 

 
45 Asfiati, “Kurikulum Pendidikan Islam pada Masa Nabi,” dalam Jurnal Forum 

Pedagogik, Vol. 7 Tahun 2016, hal. 29. 
46 Akhmad Shunhaji, Implementasi Pendidikan Agama di Sekolah Katolik Kota Blitar 

dan Dampaknya Terhadap Interaksi Sosial, Yogyakarta: Aynat Publishing, 2017, hal. 161- 162. 



41 

 

pendidikan dibandingkan ketika menggunakan kurikulum di lembaga 

pendidikan lainnya.47 

Evaluasi kurikulum dilakukan dengan mencermati capaian tujuan 

kurikulum yang ditetapkan48. Evaluasi kurikulum dilakukan melalui 

beberapa prinsip berikut:49  

1. Prinsip relevansi, artinya relevan antara pendidikan dengan tuntutan 

kehidupan. Prinsip relevansi berkaitan dengan tiga segi, yaitu 

relevansi pendidikan dengan lingkungan peserta didik; relevansi 

dengan perkembangan kehidupan masa sekarang dan masa depan; 

dan relevansi pendidikan dengan tuntutan dunia kerja.  

2. Prinsip efektivitas, artinya sejauh mana sesuatu yang direncanakan 

atau diinginkan dapat terlaksana atau tercapai. Prinsip efektivitas 

belajar peserta didik.  

3. Prinsip efisiensi, artinya perbandingan antara hasil yang dicapai 

(output) dan usaha yang telah dikeluarkan (input). Prinsip efisiensi 

dapat ditinjau dari waktu, tenaga, peralatan dan biaya.  

4. Prinsip kesinambungan, artinya saling hubung atau jalin-menjalin 

antara berbagai tingkat dan jenis pendidikan. Kesinambungan antara 

berbagai tingkat sekolah harus mempertimbangkan bahwa (a) bahan 

pelajaran pada tingkat sekolah selanjutnya hendaknya sudah 

diajarkan pada tingkat sekolah sebelumnya; dan (b) bahan pelajaran 

yang sudah diajarkan pada tingkat sekolah lebih rendah tidak perlu 

diajarkan pada tingkat sekolah yang lebih tinggi. Kesinambungan 

antara berbagai bidang studi harus memperhatikan urutan penyajian 

dan terjalin dengan baik.  

5. Prinsip fleksibilitas, artinya ada ruang gerak yang memberikan 

kebebasan dalam bertindak (tidak kaku). Fleksibilitas mencakup 

fleksibilitas peserta didik dalam memilih program pendidikan, serta 

fleksibilitas pendidikan dalam mengembangkan program 

pembelajaran. 

Berikut beberapa prinsip yang lebih khusus dalam pengembangan 

kurikulum menurut pendapat dari Ayudia yaitu:50  

 

 
47 Fitroh, “Pengembangan Kurikulum Berbasis Kompetensi dan Strategi Pencapaian, 

Studia Informatika,” dalam Jurnal Sistem Informasi, Vol. 4 No. 2 Tahun 2011, hal. 1–7. 
48 Ahmad Zain Sarnoto, “Konsepsi Evaluasi Pembelajaran Perspektif Al-Qur’an,” dalam 

Madani Institutte: Jurnal Politik, Hukum, Pendidikan, Sosial Dan Budaya, Vol. 3 No. 2 Tahun 

2014, hal. 12. 
49 Syafaruddin dan Amiruddin, Manajemen Kurikulum, Medan: Perdana Publishing, 

2017, hal. 113. 
50 Inge Ayudia, et.al., Pengembangan Kurikulum, Sumatera Utara: Mifandi Mandiri 

Digital, 2023, hal. 25. 



42 

 

 

1. Prinsip berkenaan dengan tujuan pendidikan  

Tujuan merupakan pusat dari semua kegiatan pendidikan, dan 

menjadi arah yang harus diikuti oleh seluruh kegiatan dalam 

pengembangan kurikulum. Oleh karena itu, perumusan komponen-

komponen kurikulum harus mengacu pada tujuan pendidikan. Tujuan 

pendidikan meliputi tujuan umum atau jangka panjang, tujuan jangka 

menengah, dan tujuan khusus atau jangka pendek. Tujuan tersebut 

membantu menentukan arah pengembangan kurikulum dan 

memastikan bahwa komponenkomponen kurikulum yang 

dirumuskan sesuai dengan tujuan pendidikan yang ingin dicapai.  

2. Prinsip berkenaan dengan isi pendidikan  

Memilih isi pendidikan yang sesuai dengan kebutuhan pendidikan 

yang telah ditentukan para perencana kurikulum perlu 

mempertimbangkan beberapa hal:  

a. Perlu penjabaran tujuan pendidikan/pengajaran ke dalam bentuk 

perbuatan hasil belajar yang khusus dan sederhana.  

b. Isi bahan harus meliputi segi pengetahuan, sikap, dan 

ketrampilan.  

c. Unit-unit kurikulum harus disusun dalam urutan yang logis dan 

sistematis.  

3. Prinsip berkenaan dengan pemilihan belajar mengajar  

Pemilihan proses belajar mengajar yang digunakan hendaknya 

memperlihatkan hal-hal sebagai berikut:  

a. Memilih metode/ tekhnik belajar-mengajar yang cocok sesuai 

mengajar bahan pelajaran.  

b. Memilih metode/ tekhnik untuk memberikan kegiatan yang 

bervariasi sehingga dapat melayani perbedaan individual siswa.  

c. Memilih metode/ tekhnik yang memberikan urutan kegiatan yang 

bertingkat-tingkat.  

d. Memilih metode yang dapat menciptakan kegiatan untuk 

mencapai tujuan kognitif, afektif, dan psikomotor.  

e. Memilih metode/ tekhnik yang dapat mengaktifkan siswa, atau 

mengaktifkan guru atau kedua-duanya.  

f. Memilih metode/ tekhnik yang dapat mendorong berkembangnya 

kemampuan baru.  

g. Memilih metode/ tekhnik yang menimbulkan jalinan kegiatan 

belajar  di sekolah dan di rumah, atau mendorong pengunaan 

sumber yang ada dirumah dan di masayarakat.  

h. Untuk belajar keterampilan sangat dibutuhkan kegiatan belajar 

yang menekankan “learning by doing” di samping “learning by 

seeing and knowing” 

 



43 

 

4. Prinsip berkenaan dengan pemilihan media dan alat pengajaran  

Proses belajar-mengajar yang baik perlu didukung oleh pengunaan 

media dan alat-alat bantu pengajaran yang tepat.  

a. Alat/media pengajaran yang diperlukan.  

b. Jika ada alat yang harus dibuat, harusnya memperhatikan: 

bagaimana pembuatannya, siapa yang membuat, pembiyaannya, 

waktu pembuatan?.  

c. Pengorganisasian alat dalam bahan pelajaran, misalnya dalam 

bentuk modul, paket belajar, dan lain-lain.  

d. Hasil yang terbaik akan diperoleh dengan menggunakan 

multimedia.  

5. Prinsip berkenaan dengan pemilihan kegiatan penilaian  

Penilaian merupakan bagian integral dari pengajaran, Dalam 

penyusunan alat penilaian (test) hendaknya langkah-langkah sebagai 

berikut:  

a. Rumusan tujuan-tujuan pendidikan yang umum, dalam ranah-

ranah kognitif, afektif, dan psikomotor.  

b. Uraiakan ke dalam bentuk tingkah-tingkah laku murid yang dapat 

diamati.  

c. Hubungkan dengna bahan peljaran.  

d. Tuliskan butir-butir test. 

Banyak sekali landasan kaum muslimin untuk melakukan 

pembaharuan dan pengembangan dalam segala bidang, landasan yang 

utama adalah, al-Qur’an Surat Ar-Ra’d ayat 11: 

نفُسِهِمۡۗۡ  لّلَ ٱإنِّ  ﴿
َ
 ﴾ ١١لاَ يُغَي رُِ مَا بقَِوۡم  حَتّيَٰ يُغَي رُِوا  مَا بأِ

“Sesungguhnya Allah tidak merobah keadaan sesuatu kaum sehingga 

mereka merobah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri.” 

Firman itu secara teologis dapat dijadikan landasan bagi 

pengembangan kurikulum pendidikan islam, pola pikir dan pola sikap 

suatu kaum tentu akan mengalami perubahan/ pengembangan. 

Pengembangan seperti itu tentunya bersifat internal. Artinya, 

pengembangan dimulai dari kemauan itu sendiri untuk menghadapi situasi 

sosial budaya yang ada pada masanya. 

Dalam pembahasan prinsip-prinsip pengembangan kurikulum 

dalam Islam dengan mengutip pendapatnya B.S. Wibowo sebagaimana 

yang dikutip oleh Abdul Majid51 dalam bukunya Pendidikan Agama Islam 

Berbasis Kompetensi, dengan mengajukan beberapa prinsip 

pengembangan adalah: 

 
51 Abdul Majid, Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi, Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2006, hal. 1-2. 



44 

 

 

1. Imajinasi 

Kurikulum yang dibangun harus mampu membangkitkan imajinasi 

jauh kedepan, baik manfaat ilmu, maupun menciptakan teknologi dari 

yang tidak ada menjadi ada guna kemakmuran manusia. 

2. Pusat Belajar 

Murid sebagai pusat aktivitas. Siswa harus mandiri dalam proses 

belajar, inquiri adalah sebuah program yang menekankan rasa ingin 

tahu peserta belajar dan menggali dari pengalaman terstruktur yang 

diberikan. 

3. Teknologi 

Memanfaatkan tekhnologi belajar Multi Indrawi, sehingga membuat 

anak didik senang dalam belajar. 

4. Intervensi 

Guru yang terbaik adalah pengalaman. Maka guru harus bisa 

mendesian proses intervensi terstruktur pada peserta belajar, atau 

mampu mengkritisi pengalaman beljar siswa. 

5. Pertanyaan dan Jawaban 

Tanya jawab, tidaklah kamu berfikir, bertafakkur dan bertadabur frase 

yang sering dijumpai di dalam Al-Qur’an. Ilmu adalah 

perbendaharaan, kuncinya adalah pertanyaan (Hadits). Mendorong 

rasa ingin tahu dengan pertanyaan-pertanyaan dan merancang cara 

menjawab rasa ingin tahu dan menemukan jawaban. 

6. Organisasi 

Berorganisasi dapat menjadi seseorang belajar dari banyak unsur 

yaitu: pelajaran dan keterampilan akademis, keterampilan berpikir, 

keterampilan berkomunikasi dan keterampilan manajeman. Allah 

Ta’ala menggambarkan bagian penting dari sebuah organisasi dalam 

QS An-Nisa’ ayat 71 yaitu:  

هَا ﴿ يُّ
َ
أ وِ  نفِرُوا  ٱءَامَنُوا  خُذُوا  حِذۡرَكُمۡ فَ  لذِّينَ ٱيََٰٓ

َ
 ﴾٧١جَمِيعٗا نفِرُوا  ٱثُباَت  أ

“Hai orang-orang yang beriman, bersiapsiagalahkamu, danmajulah 

(kemedanpertempuran) berkelompok-kelompok, atau majulah 

bersama-sama!” (QS. An-Nisa’: 71)  

7. Motivasi 

Untuk dapat memberikan motivasi seorang guru harus memiliki 

motivasi yang lebih, untuk mampu mengajar dengan tekhnik motivasi 

yang memotifasi maka guru harus memiliki kemampuan menguasai 

tekhnik presentasi yang optimal. 

لمَۡ ترََ كَيۡفَ ضَرَبَ ﴿
َ
صۡلُهَا ثاَبتِٞ وَفَرعُۡهَا فيِ   لّلُ ٱأ

َ
مَثَلاٗ كَلمَِةٗ طَي بِةَٗ كَشَجَرَةّٖ طَي بِةَ  أ

 ﴾ ٢٤ لسّمَاءِٓ ٱ



45 

 

“Tidakkah kamu perhatikan bagaimana Allah Telah membuat 

perumpamaan kalimat yang baik seperti pohon yang baik, akarnya 

teguh dan cabangnya (menjulang) ke langit.” (QS. Ibrahim: 24)  

8. Pelaksanaan 

Puncaknya ilmu adalah amal. Banyak lulusan sekolah merasa bingung 

ketika keluar dari sekolah dalam menerapkan ilmu. Dengan demikian 

hendaknya guru mampu memvisualisasikan ilmu pengetahuan pada 

dunia praktis, menegmbangkan aplikasi ilmu dalam berbagai bidang 

kehidupan. 

ْ كَ  ل  مَ عَ  يْ  غَ ب   م  ل  عَ  ه  سَ فْ نَ  ق  ر  يَْ  اح  بَ صْ م  ل  
“Seorang ulama (orang yang berilmu) yang tanpa amalan seperti 

lampu membakar dirinya sendiri (Berarti amal perbuatan harus 

sesuai dengan ajaran-ajarannya).” (HR. Ad-Dailami)  

9. Kekuatan Spiritual 

Kekuatan spiritual terletak pada kelurusan dan kebersihan hati nurani, 

roh, pikiran, jiwa, emosi. Bahan bakar motif yang paling kuat ada 

pada nilai-nilai, doktrin dan ideologi atau faktor spiritual. Dengan 

demikian guru harus mampu mendidik dengan turut menyertakan 

nilai-nilai spiritual, karena ini merupakan faktor mendasar untuk 

kesuksesan jangka panjang. 

10. Bertingkat 

Pendidikan harus sesuai dengan berbagai tingkatan usia anak didik. 

Untuk semua tingkatan dipilih bagian materi kurikulum yang sesuai 

dengan kesiapan dan perkembangan yang telah dicapai oleh anak 

didik. Dalam hal ini yang paling penting adalah tingkatan penguasaan 

bahasa yang dicapai oleh anak. Hal ini memerlukan studi psikologis 

adanya perbedaan latar belakang keluarga, perbedaan budaya dan 

kebiasaan, perbedaan tingkat kecerdasan. 

ُۢ بمَِا يَعۡمَلُونَ  لّلُ ٱ وَ  لّلِۗۡ ٱهُمۡ دَرَجََٰتٌ عِندَ ﴿  ﴾١٦٣بصَِيرُ
“(Kedudukan) mereka itu bertingkat-tingkat di sisi Allah, dan Allah 

Maha melihat apa yang mereka kerjakan.” (Ali ’Imran: 163)  

Iskandar dan Usman menyebutkan bahwa kurikulum secara umum 

memiliki prinsip-prinsip yang berdeda berdasarkan pandangan para ahli. 

Kemudian disesuikan dengan esensi kurikulum pendidikan Islam, 

demikian terkait kurikulum pendidikan Al-Qur’an. Sebab, Al-Qur’an 

menjadi dasar dan pedoman pendidikan Islam. Prinsip-prinsip tersebut 

yaitu:  

1. Prinsip berasaskan Islam termasuk ajaran dan nilai-nilainya. Maka 

setiap yang berkaitan dengan kurikulum, termasuk falsafah, 

tujuantujuan, kandungan-kandungan, metode mengajar, cara-cara 

perlakuan dan hubungan-hubungan yang berlaku dalam 



46 

 

 

lembagalembaga pendidikan harus berdasarkan pada agama dan 

akhlak Islam.  

2. Prinsip mengarah kepada tujuan, yaitu seluruh aktivitas dalam 

kurikulum diarahkan untuk mencapai tujuan yang dirumuskan 

sebelumnya.  

3. Prinsip integritas antara mata pelajaran, pengalaman-pengalaman dan 

aktivitas yang terkandung di dalam kurikulum, begitu pula dengan 

pertautan antara kandungan kurikulum dengan kebutuhan anak juga 

kebutuhan masyarakat.  

4. Prinsip relevansi adalah adanya kesesuaian pendidikan dengan 

lingkungan hidup anak, relevansi dengan kehidupan masa sekarang 

dan akan datang, relevansi dengan tuntutan pekerjaan.  

5. Prinsip fleksibilitas adalah terdapat ruang gerak yang memberikan 

sedikit kebebasan dalam bertindak, baik yang berorientasi pada 

fleksibilitas pemilihan program pendidikan maupun dalam 

mengembangkan program pengajaran.  

6. Prinsip integrasi adalah kurikulum tersebut dapat menghasilkan 

manusia seutuhnya, manusia yang mampu mengintegrasikan antara 

fakultas zikir dan fakultas pikir, serta manusia yang dapat 

menyelaraskan struktur kehidupan dunia dan struktur kehidupan 

akhirat.  

7. Prinsip efisiensi adalah agar kurikulum dapat mendayagunakan 

waktu, tenaga, dana, dan sumber lain secara cermat, tepat, memadai 

dan dapat memenuhi harapan.  

8. Prinsip kontinuitas dan kemitraan adalah bagaimana susunan 

kurikulum yang terdiri dari bagian yang berkelanjutan dengan kaitan-

kaitan kurikulum lainnya, baik secara vertikal (penjenjangan, 

tahapan) maupun secara horizontal. 

9. Prinsip individualitas adalah bagaimana kurikulum memperhatikan 

perbedaan pembawaan dan lingkungan anak pada umumnya yang 

meliputi seluruh aspek pribadi anak, seperti perbedaan jasmani, 

watak, intelegensi, bakat serta kelebihan dan kekurangannya.  

10. Prinsip kesamaan memperoleh kesempatan, dan demokratis adalah 

bagaimana kurikulum dapat memberdayakan semua anak dalam 

memperoleh pengetahuan, keterampilan dan sikap sangat 

diutamakan. Seluruh anak dari berbagai kelompok seperti kelompok 

yang kurang beruntung secara ekonomi dan sosial yang memerlukan 

bantuan khusus, berbakat dan unggul berhak menerima pendidikan 

yang tepat sesuai dengan kemampuan dan kecepatannya.  

11. Prinsip kedinamisan adalah agar kurikulum itu tidak statis, tetapi 

dapat mengikuti perkembangan ilmu pengetahuan dan perubahan 

sosial.  



47 

 

12. Prinsip keseimbangan adalah bagaimana kurikulum dapat 

mengembangkan sikap potensi anak secara harmonis.  

13. Prinsip efektivitas adalah agar kurikulum dapat menunjang efektivitas 

pendidik yang mengajar dan anak yang belajar.52  

Berdasarkan prinsip-prinsip di atas dapat dikatakan bahwa 

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an bersifat holistik integratif. Pandangan-

pandangan tentang prinsip kurikulum di atas saling berkaitan dan saling 

melengkapi. Prinsip yang merupakan aturan, ketentuan, dan standar yang 

mengindikasikan pernyataan fundamental yang dijadikan sebuah 

pendoman untuk mengembangkan kurikulum. Kondisi tersebut menjadi 

sangat penting untuk diperhatikan oleh berbagai elemen yang terlibat 

dalam kurikulum. 

 

D. Komponen Kurikulum Berbasis Al-Qur’an 

Dalam kajian teori kurikulum, para ahli memberikan penekanan 

yang berbeda-beda mengenai komponen yang harus ada dalam suatu 

kurikulum. Perbedaan tersebut bukanlah kontradiksi, melainkan saling 

melengkapi dalam memberikan gambaran utuh tentang bagaimana 

kurikulum dirancang dan diimplementasikan. Zainal Arifin menjelaskan 

bahwa kurikulum sebagai alat untuk mencapai tujuan pendidikan, terdiri 

dari beberapa komponen utama yang saling berkaitan yaitu 1) tujuan; 2) 

isi; 3) proses; dan 4) evaluasi.53 Ahmad Taufik menambah komponen 

kurikulum meliputi 1) tujuan; 2) isi dan bahan ajar; 3) model; 4) strategi; 

5) evalusasi.54 

1. Tujuan 

Tujuan berperan penting dalam kurikulum, karena akan 

memberikan arah dan memengaruhi komponen lainnya. Tujuan 

pendidikan harus diterjemahkan menjadi karakteristik atau perilaku 

manusia yang diinginkan sebagai hasil akhirnya. 

Dalam pendidikan Islam, para ahli dan pemikir Islam membagi 

tujuan pendidikan menjadi dua bagian. Pertama, tujuan keagamaan, 

yang berfokus pada pembentukan pribadi Muslim yang mampu 

menjalankan syariat Islam melalui pendidikan spiritual yang 

meningkatkan iman dan takwa. Kedua, tujuan duniawi, yang 

bertujuan membentuk pribadi Muslim yang kompeten dan terampil, 

 
52 Muhammad Roihan Al-Haddad, “Hakikat Kurikulum Pendidikan Islam,” dalam Jurnal 

Tarbiyah Islamiyah, Vol. 3 No. 1 Tahun 2018, hal. 62- 63. 
53 Zainal Arifin, Konsep dan Model Pengembangan Kurikulum, Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2012, hal. 81. 
54 Ahmad Taufik, “Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam”, dalam Jurnal el-

Ghiroh, Vol. 17 No. 2 Tahun 2019, hal. 84. 



48 

 

 

sehingga dapat meningkatkan kesejahteraan hidup di dunia dan 

berperan bermanfaat sebagai makhluk Allah di bumi.55 

Menurut Abdurrahman An-Nahlawi, tujuan pendidikan dan 

pembelajaran Al-Qur’an terbagi menjadi jangka pendek dan jangka 

panjang. Tujuan jangka pendek adalah agar anak mampu membaca 

Al-Qur’an dengan baik dan benar sesuai kaidah tajwid, 

memahaminya, dan menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. 

Tujuan jangka panjang berkaitan dengan pengabdian kepada Allah, 

mengambil petunjuk dari firman-Nya, bertakwa, dan tunduk kepada-

Nya.56 

Tujuan Pembelajaran Al-Qur'an dapat diartikan bertujuan untuk 

menyiapkan generasi emas dan meningkatkan kualitas sumber daya 

manusia sejak usia dini. Tujuannya adalah agar mereka memiliki 

kemampuan dalam membaca, menulis, menghafal, memahami, dan 

menghayati isi Al-Qur'an 57. Dengan demikian, nilai-nilai yang 

terdapat dalam Al-Qur'an akan menjadi dasar dalam berperilaku, 

moralitas, etika, adab, akhlak, serta aspek rohani dan spiritual. 

2. Isi 

Komponen isi, yang sering disebut sebagai komponen materi 

dalam kurikulum pendidikan, berperan dalam mendukung proses 

pembelajaran yang disusun secara logis dan sistematis untuk 

mencapai tujuan pendidikan yang telah ditetapkan. Isi materi ini 

biasanya berupa bahan ajar yang disesuaikan dengan bidang studi dan 

standar kompetensinya.58 

Dalam KBQ, isi utamanya adalah Al-Qur’an itu sendiri, yang 

mencakup pembelajaran seperti membaca (tilawah), menghafal 

(tahfiz), tafsir, tadabur, dan ulum Al-Qur'an. Selain itu, Al-Qur'an 

juga dapat dikaitkan dengan berbagai bidang lain seperti sosial, 

ekonomi, politik, hukum, dan sains, sehingga seluruh isi kurikulum 

dapat terhubung dengan Al-Qur'an.59 

 

 

 
55 Anin Nurhayati, Kurikulum Inovasi, Telaah Terhadap Pengembangan Kurikulum 

Pesantren, Yogyakarta: Teras, 2010, hal. 34. 
56 Abdurrahman An-Nahlawi, Prinsip dan Metode Pendidikan Islam, Bandung: 

Diponegoro, 1989, hal. 184. 
57 Ahmad Zain Sarnoto, et al., Perencanaan Pembelajaran, Sumatera Barat: CV Hei 

Publishing Indonesia, 2024, hal. 10. 
58 Sukiman, Pengembangan Kurikulum, Teori dan Praktik Pada Perguruan Tinggi, 

Yogyakarta: Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Kegunaan UIN Sunan Kalijaga, 2013, hal.17. 
59 Ali Mudlofir, Aplikasi Pengembangan Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan Dan 

Bahan Ajar Dalam Pendidikan Agama Islam, Jakarta: Rajawali Pers, 2011, hal. 11-12. 



49 

 

3. Proses 

Komponen ini mencakup segala aspek yang berkaitan dengan 

proses pembelajaran antara guru dan siswa, seperti pendekatan, 

model, metode, strategi, hingga teknik pengajaran. Menurut Nata, 

terdapat tujuh metode pembelajaran yang terdapat dalam Al-Qur’an, 

yaitu: metode keteladanan, cerita, nasihat, pembiasaan, penerapan 

hukum dan pemberian ganjaran, ceramah, serta diskusi.60 Sementara 

itu, Moh. Aman mengidentifikasi tujuh metode pembelajaran dalam 

Al-Qur’an, yaitu: metode amtsāl, qashash, hiwar, targhîb wa tarhîb, 

tajribah, ’uswah, serta ’ibrah wa mau’idzah.61 

4. Evaluasi 

Evaluasi diperlukan untuk menilai efektivitas kurikulum, serta 

berfungsi sebagai sarana perbaikan dan penyempurnaan kurikulum di 

masa depan. Evaluasi juga berperan sebagai umpan balik terhadap 

tujuan, materi, dan metode pembelajaran, sehingga dapat membantu 

dalam pengembangan kurikulum. 

Evaluasi merupakan proses sistematis dan berkelanjutan yang 

digunakan untuk menentukan kualitas (nilai dan makna) suatu hal 

berdasarkan kriteria tertentu untuk pengambilan keputusan 62. 

Evaluasi merupakan proses, bukan hasil akhir, sehingga hasil evaluasi 

memberikan gambaran kualitas yang perlu ditindaklanjuti. Tujuan 

evaluasi adalah untuk menilai kualitas sesuatu, terutama terkait nilai 

dan maknanya. Kriteria evaluasi penting bagi evaluator dengan 

beberapa pertimbangan, yaitu: 1) hasil evaluasi dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah, 2) meningkatkan rasa percaya 

diri evaluator, 3) menghindari subjektivitas, 4) hasil evaluasi 

konsisten meskipun dilakukan oleh orang atau waktu yang berbeda, 

dan 5) memudahkan penafsiran hasil evaluasi.63 

Dalam Kurikulum Berbasis Al-Qur’an (KBQ), evaluasi dapat 

berupa evaluasi formatif dan sumatif. Evaluasi formatif bertujuan 

memeriksa konten dan bahan pengajaran Al-Qur’an untuk revisi atau 

perbaikan. Sedangkan evaluasi sumatif dilakukan di akhir program 

pembelajaran untuk menentukan apakah bahan pengajaran 

dilanjutkan atau dihentikan. Selain itu, ada juga evaluasi internal dan 

eksternal. Evaluasi internal dilakukan oleh evaluator dari dalam 

lembaga, seperti kepala sekolah yang mengevaluasi guru, sementara 

 
60 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam…, hal. 97. 
61 Moh. Aman, “Metode Pembelajaran Berbasis Al-Qur’an,” dalam Jurnal Tadarus 

Tarbawy, Vol. 2 No. 6 Tahun 2020, hal. 34. 
62 Ahmad Zain Sarnoto, Supervisi Dan Evaluasi Program Pendidikan Islam, Bekasi: 

Faza Amanah, 2021, hal. 20. 
63 Asrul, et.al., Evaluasi Pembelajaran, Bandung: Cita Pustaka Media, 2014, hal. 4. 



50 

 

 

evaluasi eksternal dilakukan oleh pihak luar, seperti pemerintah atau 

yayasan. 

 

E. Urgensi Al-Qur’an Sebagai Sumber Kurikulum Pendidikan 

1. Al-Qur’an Sebagai Sumber Ilmu Pengetahuan 

Al-Qur’an yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw. 

adalah mukjizat terbesar yang sangat berpengaruh, dan isinya selalu 

relevan dengan kehidupan manusia. Ilmu-ilmu yang terkandung di 

dalamnya merupakan karunia dari Allah untuk umat manusia. Salah 

satu bentuk kemukjizatan Al-Qur’an yang paling utama adalah 

kaitannya dengan sains dan pengetahuan, menunjukkan betapa 

pentingnya ilmu pengetahuan dalam Al-Qur’an. Allah menurunkan 

wahyu pertama, QS. Al-‘Alaq ayat 1-5, yang menekankan pentingnya 

ilmu. 

Al-Qur'an mengandung banyak ayat yang menjadi sumber 

pengetahuan dan teknologi. Ayat-ayat tersebut mengisyaratkan 

berbagai hal yang bermanfaat bagi umat manusia, baik berupa 

penemuan baru maupun perbaikan atas teori yang sudah ada. Dengan 

pengetahuan, manusia dapat diangkat derajatnya di atas makhluk lain, 

dan makhluk-makhluk tersebut dapat dimanfaatkan untuk melayani 

manusia, yang merupakan kehormatan besar bagi umat manusia. 

Sebagaimana siang dan malam diciptakan untuk melayani manusia. 
Al-Qur’an juga mendorong kaum Mukmin untuk bekerja keras 

dalam mencari kekayaan material, sekaligus mempelajari hukum-

hukum alam dan pengetahuan terkait untuk meraih manfaat darinya. 

Al-Qur’an mewajibkan mereka untuk meneliti berbagai aspek materi 

alam semesta, mengungkap rahasia-rahasianya, serta memanfaatkan 

hasilnya untuk memenuhi kebutuhan hidup mereka. 

Al-Qur'an menekankan pentingnya keseimbangan antara teori 

dan penerapan dalam kehidupan sehari-hari. Secara nyata, Al-Qur'an 

sangat berperan fungsional karena berasal dari Tuhan yang 

memberikan petunjuk sekaligus menjadi hakim bagi manusia di 

akhirat. Fungsionalitas ini bersifat abadi, tidak terikat oleh waktu. 

Oleh karena itu, Al-Qur'an akan selalu menjadi pedoman, petunjuk, 

dan solusi bagi berbagai masalah manusia, baik di masa lalu, masa 

kini, maupun masa depan.64 
Melalui penjabaran di atas, dapat disimpulkan bahwa al-Qur’an 

harus dipahami sebagai: 1) petunjuk, yakni panduan perilaku bagi 

manusia untuk menuju kebaikan dan kebenaran sejati; 2) cahaya, 

 
64 Silfi Nurmalia Latifah dan Cecep Anwar, “Al-Qur’an Sebagai Sumber Ilmu 

Pengetahuan,” dalam Jurnal Gunung Jati Conference Series, Vol. 8 Tahun 2022, hal. 391-392. 



51 

 

yang berperan sebagai penjelas dan pemecah masalah dalam 

kapasitasnya sebagai kebijaksanaan tertinggi (the highest wisdom), 

mengandung lebih dari sekadar kebenaran;  3) sumber pengetahuan 

bagi manusia. Muhadjir menjelaskan hal terakhir Al-Qur’an sebagai 

sumber pengetahuan bahwa dalam Al-Qur’an terkandung 3 elemen 

yaitu:65 

1) Tuhan, dengan sifat utamanya rabul alamin, rahman, rahim, 

malik 

2) Manusia, yang memiliki tujuan hidup sebagai hamba, tugas hidup 

sebagai khalifah, hak memperoleh kesejahteraan, hidup dunia-

akhirat, dan amar makruf nahi munkar. 

3) Alam, alam semesta dan alam ghaib. 

Al-Qur'an dianggap sebagai sumber pengetahuan utama dalam 

Islam, keyakinan ini mencakup berbagai aspek kehidupan manusia, 

baik yang bersifat spiritual maupun praktis. Beberapa alasan yang 

menjelaskan mengapa Al-Qur'an dipandang sebagai sumber 

pengetahuan dalam pandangan umat Islam meliputi berbagai dimensi 

kehidupan manusia, yaitu sebagai berikut:66  

1) Pedoman moral dan etika, Al-Qur'an menawarkan panduan moral 

dan etika yang mencakup berbagai aspek kehidupan sehari-hari. 

Ayat-ayatnya memberikan arahan tentang perilaku yang baik, 

kejujuran, kasih sayang, dan sikap adil, yang membantu 

membentuk karakter individu serta masyarakat.  

2) Hukum dan keadilan, Al-Qur'an mengandung hukum-hukum 

(syariat) yang mencakup berbagai aspek kehidupan, termasuk 

hukum pidana, perdata, dan tata cara ibadah. Prinsip-prinsip 

keadilan dan kejujuran yang terkandung di dalamnya menjadi 

sumber inspirasi bagi sistem hukum Islam. 

3) Al-Qur'an memuat ayat-ayat yang mengacu pada penciptaan 

alam semesta dan fenomena alam. Meskipun tidak memberikan 

detail ilmiah yang spesifik, ayat-ayat ini menggambarkan 

keagungan penciptaan dan kebijaksanaan Allah.  

4) Pendidikan dan ilmu pengetahuan, Al-Qur'an mendorong umat 

Islam untuk menuntut ilmu dan memahami dunia di sekitar 

mereka. Ayat-ayat tentang penciptaan dan perkembangan 

manusia menjadi dasar bagi pengembangan ilmu pengetahuan.  

5) Panduan untuk hubungan sosial, Al-Qur'an memberikan arahan 

mengenai cara berinteraksi dengan sesama, termasuk dalam 

 
65 Muhadjir N., Wahyu dalam Paradigma Penelitian Ilmiah Pluralisme Metodologik, 

Yogyakarta: Tiara Wacana, 1989, hal. 49. 
66 Muhammad Yasir A. J., “Studi Al-Qur’an,” dalam Journal of Chemical Information 

and Modeling, Vol. 53 No. 9 Tahun 2016, hal. 61. 



52 

 

 

hubungan keluarga, tetangga, dan sahabat. Selain itu, Al-Qur'an 

menekankan nilai-nilai toleransi dan perdamaian dalam 

masyarakat.  

6) Pemahaman tentang kehidupan akhirat, Al-Qur'an memberikan 

wawasan tentang kehidupan setelah mati, hari kiamat, serta 

konsep pahala dan siksaan, memberikan pandangan mendalam 

mengenai tujuan hidup dan konsekuensi dari perbuatan manusia. 

Dalam tipologi perkembangan ilmu keislaman yang 

berlandaskan Al-Qur’an, Fahd Ar-Rumi sebagaimana dikutip oleh 

Nidhal Guessoum, terdapat beberapa jenis pengetahuan yang 

terkandung di dalamnya, yaitu:  

a. Theology, yakni menjelaskan tentang bukti-bukti kekuasaan dan 

eksistensi Allah dengan segala nama-nama dan sifat-sifat-Nya.  

b. Linguistic, yaitu mencakup keindahan bahasa, kekayaan kosa 

kata, dan sintaksis dalam Al-Qur'an, yang menjadi dasar penting 

dalam memahami isinya..  

c. Ancient history, yakni membahas sejarah masa lalu sebelum 

diutusnya Nabi Muhammad, mencakup kisah dari Nabi Adam 

hingga Nabi Isa (Yesus), termasuk azab yang ditimpakan kepada 

umat-umat terdahulu.  

d. Jurisprudence, yaitu mengandung aturan-aturan yang harus 

diikuti sebagai seorang muslim, termasuk kewajiban shalat, 

zakat, puasa, haji, serta hukum-hukum seperti potong tangan, 

qishash dan lainnya. 

e. Natural science, yang berperan penting dalam menentukan waktu 

shalat, haji, awal puasa ramadhan, hari raya, serta pergantian 

siang dan malam.67 

Ayat-ayat dalam Al-Qur'an yang menjelaskan fenomena alam 

menunjukkan bahwa Al-Qur'an sangat mendorong umat Islam untuk 

mempelajari berbagai fenomena alam yang mungkin belum 

dieksplorasi. Allah menciptakan alam semesta dan segala isinya 

dengan tujuan yang penuh hikmah dan pengetahuan, bukan dengan 

sia-sia (Ali Imran [3]: 191). Selain itu, Al-Qur'an juga menekankan 

pentingnya menghargai tradisi berpikir. 

 

2. Al-Qur’an Merubah Perilaku Manusia 

Menelusuri sejarah turunnya Al-Qur'an, ditemukan bahwa teks 

Al-Qur'an terbentuk selama lebih dari dua puluh tahun sebagai respon 

terhadap berbagai masalah sosial yang dihadapi masyarakat Arab 

 
67 Nidhal Guessoum, Islam’s Quantum Question Reconciling Muslim Tradition and 

Modern Science. London: I.B Tauris, 2011, hal. 53. 



53 

 

pada saat itu. Oleh karena itu, dalam memahami Al-Qur'an, tidak bisa 

dilepaskan dari konteks sejarah dan tradisi ketika wahyu diturunkan, 

agar dapat memahami pesan dasarnya. Wahyu tersebut turun 

memberikan arahan-arahan dan petunjuk serta solusi terhadap 

permasalahan-permasalahan yang dihadapi oleh masyarakat. 

Al-Qur’an diturunkan secara berangsur-angsur selama 23 tahun 

kepada masyarakat Arab kala itu, memberikan tanggapan atas situasi 

dan peristiwa yang mereka alami, serta menjawab pertanyaan dan 

permasalahan mereka. Banyak pesan Al-Qur'an merupakan bantahan 

tegas terhadap norma-norma sosial yang berlaku di masyarakat 

Jahiliyyah. Isi Al-Qur'an tidak hanya mereformasi struktur sosial 

yang ada, tetapi juga merevolusi konsep-konsep lama, menggantinya 

dengan pandangan baru yang lebih mencerahkan dan membebaskan.68 

Al-Qur'an merupakan ajaran yang terutama bertujuan 

membentuk sikap moral yang benar dalam setiap tindakan manusia. 

Tindakan yang benar, baik dalam ranah politik, agama, maupun 

sosial, dianggap sebagai bentuk ibadah atau pengabdian kepada 

Allah. Oleh karena itu, Al-Qur'an menekankan pentingnya moralitas 

dan faktor-faktor psikologis yang membentuk pola pikir yang tepat 

dalam menjalankan tindakan.69 

Kehidupan keagamaan jazirah Arab kala itu sangat beragam, 

namun mayoritas, terutama di Makkah, menganut paham paganisme, 

yaitu penyembahan berhala. Di wilayah pedalaman Arab (baduwi), 

mereka menganut animisme, yang percaya pada kekuatan alam dan 

menyembah bulan, bintang, serta leluhur mereka. Sistem 

kekeluargaan mereka bersifat patriarkal, dengan keturunan 

diturunkan melalui garis laki-laki secara langsung dari leluhur. hingga 

ke bawah. 

Status seseorang diukur dari keberanian dan kekuatan dalam 

menghadapi musuh. Perempuan dan anak-anak dikesampingkan, 

dianggap sebagai anggota kelas dua karena kelemahan mereka. Hak, 

status, dan tanggung jawab hanya diberikan kepada laki-laki dewasa. 

Mereka juga sangat membanggakan sukunya (’ashabiyyah) dan 

sering berselisih tentang suku mana yang paling mulia. Mereka lebih 

mengutamakan hawa nafsu daripada akal, dengan perang dan balas 

dendam menjadi hal biasa. Kegiatan seperti berjudi, minum minuman 

keras, dan pelacuran menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan 

 
68 Irma Riyani, “Menelusuri Latar Histori Tunrunnya Al-Qur’an dan Proses Pembentukan 

tatanan Masyarakat Islam,” dalam Jurnal al Bayan, Vol. 1 Tahun 2016, hal. 28. 
69 Fazlur Rahman, Islam, terj. Ahsin Muhammad, Bandung: Pustaka Mizan, 1994, hal. 

354. 



54 

 

 

mereka.70 Sifat-sifat seperti itulah yang kemudian disebut sebagai 

jahiliyyah. 

Saat Al-Qur'an turun secara bertahap dalam rentang sekitar 23 

tahun itu, ucapan dan tindakan Nabi dipandu oleh wahyu, yang 

memberikan arahan, petunjuk, serta solusi atas masalah-masalah yang 

dihadapi masyarakat. Perubahan sosial dilakukan secara bertahap. Di 

sektor ekonomi, meskipun Makkah merupakan pusat perdagangan 

yang sibuk, eksploitasi terhadap kaum lemah, seperti budak dan 

pekerja kasar, sangat umum. Para bangsawan Makkah hanya fokus 

pada perolehan keuntungan tanpa memperhatikan kesejahteraan 

orang lain. Al-Qur'an mengecam gaya hidup yang hanya mengejar 

kekayaan tanpa kepedulian sosial, seperti yang dikritik dalam QS. Al-

Takatsur. 

Kemudian Al-Qur'an memberikan panduan tentang bagaimana 

bersikap terhadap orang-orang yang lemah, dengan menganjurkan kasih 

sayang terhadap anak yatim, perhatian kepada fakir miskin, serta membantu 

mereka yang tertindas melalui pemberian zakat dan sedekah. Hal ini 

tercermin dalam surat al-Tawbah ayat 60. 

َٰتُ ٱإنِّمَا   ۞﴿ وَ   لصّدَقَ وَ   لۡعََٰمِليِنَ ٱ وَ   لمَۡسََٰكِينِ ٱ للِفُۡقَرَاءِٓ  وَفيِ    لمُۡؤَلفَّةِٱ عَلَيۡهَا  قلُُوبُهُمۡ 
ِقاَبِ ٱ سَبيِلِ    لۡغََٰرمِيِنَ ٱ وَ   لر  نَِ    لسّبيِلِِۖ ٱ  بنِۡ ٱ وَ   لّلِ ٱوَفيِ  م  عَليِمٌ    لّلُ ٱ وَ   لّلِۗۡ ٱفَريِضَةٗ 

 ﴾ ٦٠حَكِيمٞ 
“Sesungguhnya zakat-zakat itu, hanyalah untuk orang-orang fakir, 

orang-orang miskin, pengurus-pengurus zakat, para mu'allaf yang 

dibujuk hatinya, untuk (memerdekakan) budak, orang-orang yang 

berhutang, untuk jalan Allah dan untuk mereka yuang sedang dalam 

perjalanan, sebagai suatu ketetapan yang diwajibkan Allah, dan 

Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana.” (QS. At-Taubah: 60) 
Islam mengajarkan kehidupan bermasyarakat yang didasarkan 

pada persamaan dan persaudaraan, serta mendorong saling tolong-

menolong dalam kebaikan dan menghilangkan sifat dendam. Islam 

juga menekankan penghapusan perbedaan-perbedaan dan ashabiyyah 

antar suku. Ajaran-ajaran ini menghadapi penentangan dari pihak-

pihak yang merasa terancam oleh misi Nabi Muhammad. Ini 

dijelaskan dalam QS. Al-Ma'idah ayat 2.71 Demikianlah sebagaian 

contoh Al-Qur’an datang membawa perubahan perilaku masyarakat 

menjadi lebih baik. 

 
70 Muhammad al-Ghazali, Fiqh Sirah, Kairo: Matba’ah Hasan, 1988, hal. 25. 
71 Irma Riyani, “Menelusuri Latar Histori Tunrunnya Al-Qur’an dan Proses Pembentukan 

tatanan Masyarakat Islam,” dalam Jurnal al Bayan, Vol. 1 Tahun 2016, hal. 30-33. 



55 

 

3. Urgensi KBQ dalam Meningkatkan Kecerdasan Spiritual 

Sebagai program pendidikan yang dirancang secara sistematis, 

kurikulum memegang peranan sangat penting bagi perkembangan 

anak. Kurikulum memiliki peran strategis dalam mencapai tujuan 

pendidikan. Jika dianalisis berdasarkan karakteristik masyarakat dan 

kebudayaan, serta sekolah sebagai institusi sosial, ada tiga peranan 

utama kurikulum yang dapat diidentifikasi: peranan konservatif, 

kritis, dan kreatif atau evaluatif. Ketiga peran ini sama pentingnya dan 

harus dijalankan secara seimbang.72 

Pertama, peran konservatif kurikulum menekankan bahwa 

kurikulum berfungsi sebagai sarana untuk mentransmisikan dan 

menafsirkan nilai-nilai budaya kepada anak. Transmisi nilai-nilai 

budaya ini dilakukan dengan mengintegrasikan nilai-nilai tersebut ke 

dalam kurikulum pendidikan. Mengingat pentingnya pendidikan 

dalam membentuk generasi penerus yang kompeten dan sesuai 

dengan kebutuhan masyarakat, pencapaian tujuan pendidikan 

menjadi sangat krusial.73 

Dalam konteks pendidikan Islam, peran konservatif ini 

diwujudkan melalui Kurikulum Berbasis Al-Qur'an, yang memainkan 

peran besar dalam mentransmisikan nilai-nilai spiritual Qur’ani 

dalam pembelajaran, baik nilai-nilai ilahiah (ketuhanan) maupun 

insaniah (kearifan dalam berhubungan dengan sesama dan 

lingkungan). Kurikulum berfungsi untuk mewariskan dan menjaga 

kesinambungan nilai-nilai Al-Qur'an tersebut melalui berbagai 

metode di lembaga pendidikan Islam.74 

Kedua, Kedua, peran kritis-evaluatif menekankan bahwa tidak 

semua nilai dan budaya lama harus terus dipertahankan, karena 

terkadang nilai-nilai tersebut sudah tidak lagi sesuai dengan 

perkembangan masyarakat. Demikian pula, nilai-nilai dan budaya 

baru tidak selalu sejalan dengan nilai-nilai lama yang masih relevan 

dengan kondisi dan kebutuhan zaman. Dalam hal ini, kurikulum 

berfungsi untuk menyeleksi dan mengevaluasi berbagai hal yang 

dianggap bermanfaat bagi perkembangan anak.75 

 
72 Widodo Winarso, Dasar Pengambangan Kurikulum Sekolah, Cirebon: Windpk, 2015, 

hal. 92-93. 
73 Irma Agustiana dan Gilang Hasbi Asshidiqi, “Peranan Kurikulum dan Hubungannya 

Dengan Pengembangan Pendidikan Pada Lembaga Pendidikan,” dalam Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam, Vol. 05 No. 01, Maret 2021, hal. 26-27. 
74 M. Hajar Dewantoro, “Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam,” dalam 

Jurnal JPI FIAI Jurusan Tarbiyah, Vol. 9 No. 6 Desember 2003, hal. 55. 
75 Arif Rahman Prasetyo dan Tasman Hamami, “Prinsip-Prinsip Dalam Pengembangan 

Kurikulum,” dalam PALAP Jurnal Studi Keislaman dan Ilmu Pendidikan, Vol. 8 No. 1 Mei 

2020, hal. 43. 



56 

 

 

Dalam konteks KBQ, nilai-nilai yang tidak relevan bukanlah 

nilai-nilai prinsip seperti tauhid, ibadah, dan akhlak, melainkan nilai-

nilai sosial kemasyarakatan. Peran kritis-evaluatif ini memungkinkan 

KBQ untuk menyaring pengaruh-pengaruh negatif yang dapat 

merusak nilai-nilai tersebut dalam diri anak. 

Ketiga, Peran kreatif kurikulum menekankan bahwa kurikulum 

harus mampu merancang dan menciptakan kegiatan-kegiatan kreatif 

yang bertujuan untuk mengembangkan kompetensi anak serta 

memenuhi kebutuhan masyarakat sesuai dengan perkembangan 

zaman. Kurikulum juga harus mampu menggali dan mengembangkan 

potensi anak melalui inovasi yang kondusif, efektif, dan kreatif dalam 

proses pembelajaran. Selain itu, kurikulum harus dapat menstimulasi 

pola pikir dan tindakan anak sehingga mereka dapat menghasilkan 

sesuatu yang baru dan bermanfaat bagi diri mereka sendiri, guru, 

lembaga, serta bangsa dan negara.76 

Dalam konteks KBQ, peran kreatif menuntut kurikulum untuk 

lebih responsif terhadap perkembangan zaman, sambil tetap 

memperhatikan potensi anak melalui berbagai aktivitas pembelajaran 

Al-Qur'an. Semua ini dilakukan tanpa mengorbankan kemurnian Al-

Qur'an. Nilai-nilai intelektual, emosional, dan spiritual yang 

terkandung dalam Al-Qur'an diinternalisasikan kepada anak melalui 

pendekatan pembelajaran yang inovatif, efektif, dan kreatif. 

Selain keistimewaannya sebagai kitab suci dan pahala yang 

diperoleh dari membacanya, Al-Qur'an juga memberikan dampak 

psikologis yang signifikan bagi para pembelajarnya dalam kehidupan 

sehari-hari. Hal ini disebabkan oleh proses pembelajaran Al-Qur'an 

yang melibatkan berbagai indera, seperti pendengaran dan 

penglihatan. Salah satu dampak psikologis dari pembelajaran Al-

Qur'an adalah peningkatan kecerdasan spiritual, yang dapat 

dibuktikan melalui berbagai kajian dan penelitian akademis. 

 
76 Ramdanil Mubarok, “Peran dan Fungsi Kurikulum Dalam Pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam Multikultural,” dalam Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol. 3 No. 2 Tahun 

2021, hal. 79. 



57 

 

Mendengarkan,77 membaca,78 menghafal,79 dan tadabbur Al-Qur’an80 

berpengaruh terhadap peningkatan kecerdasan spiritual. 

 

 

  

 
77 Very Julianto, et.al., “Pengaruh Membaca Al-Fatihah Reflektif Intuitif terhadap 

Penurunan Tingkat Kecemasan Berbicara di Depan Umum pada Mahasiswa Prodi Psikologi 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,” dalam Jurnal Psikologi, Vol. 13 No. 2 Desember 2017, hal. 

162. 
78 Melita Ayu Neni, et.al., “Pengaruh Menghafal Al-Qur’an terhadap kecerdasan 

emosional Santri Di Pondok PesantrenAl-Qur’an Muhammad Thoha Alfasyni Bogor,” dalam 

Jurnal Ta’Dibi, Vol. 4 No. 1 Tahun 2015, hal. 1. 
79 Feni Yuliani, et.al., “Pengaruh Kebiasaan Tadabbur Al-Qur’an Terhadap Kecerdasan 

Spiritual Anggota Komunitas Tadabbur Quran,” dalam Jurnal Psikologi Islam, Vol. 6 No. 2 

Tahun 2019, hal. 37. 
80 Ali Thaufan Dwi Saputra, “Kemukjizatan Psikologi Alquran Jamaah Majelis Taklim 

(Studi Kasus di Kecamatan Bogor Selatan Bogor,” dalam Jurnal At-Tibyan, Vol. 3 No. 1 Juni 

2018, hal. 2. 



58 

 

 

  



 

59 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB III  

KECERDASAN SPIRITUAL 

 

A. Definisi Kecerdasan Spiritual 

Definisi cerdas pada kata kecerdasan dapat ditegaskan bahwa cerdas 

adalah kemampuan untuk mengetahui, mempelajari, menganalisis sebuah 

keadaan dan menggunakan nalar untuk mengambil sebuah jalan atau 

solusi alternatif bagi keadaan yang dihadapinya. Sedangkan spiritual 

berasal dari kata “spirit” yang berarti semangat, jiwa, sukma dan ruh, yaitu 

berhubungan dengan atau bersifat kejiwaan (ruhani, batin).1 Dalam 

spiritualitas Islam, kecerdasan intelektual dapat dihubungkan dengan 

kecerdasan akal pikiran (‘aql). Kecerdasan emosional dihubungkan 

dengan emosi diri (nafs), sedangkan kecerdasan spiritual mengacu kepada 

kecerdasan hati dan jiwa, yang menurut terminologi Al-Qur’an disebut 

dengan ruhiyah (qalb).2  

Kecerdasan  spiritual  berawal  dari  temuan  ilmiah  yang  digagas  

oleh  Danah Zohar dan Ian Marshall yang menemukan adanya God Spot 

dalam  otak  manusia,  yang  secara built-in merupakan pusat spiritual, 

yang terletak di  antara  jaringan  syaraf dan otak. Pada God Spot inilah 

sebenarnya terdapat fitrah manusia yang terdalam. Kajian tentang God 

Spot inilah pada gilirannya melahirkan manusia yang berkenaan dengan 

 
1 Kbbi.web.id, “Kamus Besar Bahasan Indonesia (KBBI) Online,” dalam 

https://kbbi.web.id/spiritual. Diakses pada 26 April 2024. 
2 Sukidi, Kecerdasan Spiritual: Rahasia Hidup Sukses Bahagia: Mengapa SQ Lebih 

Penting Daripada IQ dan EQ, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2002, hal. 52. 



60 

 

 

usaha memberikan penghayatan bagaimana agar hidup ini lebih 

bermakna.3 Menurutnya, kecerdasan spiritual adalah kemampuan untuk 

memahami makna atau nilai dari kehidupan, yakni kecerdasan yang 

membantu kita menempatkan perilaku dan kehidupan kita dalam konteks 

makna yang lebih mendalam dan kaya. Kecerdasan ini memungkinkan 

seseorang menilai bahwa tindakan atau cara hidup tertentu lebih bermakna 

dibandingkan dengan yang lain. Dengan kata lain, kecerdasan spiritual 

mencerminkan fitrah alami manusia. Mereka juga menyatakan bahwa SQ 

adalah kecerdasan tertinggi yang dimiliki oleh manusia.4 Danah Zohar dan 

Ian Marshall dalam bukunya “SQ, Spiritual Quotient: The Ultimate 

Intelligence” memaparkan bukti ilmiah tentang kecerdasan spiritual. 

Salah satu buktinya berasal dari penelitian ahli psikologi dan saraf 

Michael Persinger pada awal 1990-an. Selain itu, penelitian lebih lanjut 

dilakukan oleh ahli saraf Ramachandran dan timnya dari Universitas 

California pada tahun 1997. Mereka menemukan area di otak yang disebut 

"God-Spot" yang secara alami sudah terprogram sebagai pusat spiritualitas 

dalam jaringan otak manusia.5 

Danah Zohar dan Ian Marshall mendefiniskan kecerdasan spiritual 

adalah adalah kemampuan untuk menangani persoalan makna dan nilai, 

serta menempatkan perilaku dan kehidupan kita dalam konteks yang lebih 

luas dan mendalam. Kecerdasan ini memungkinkan kita untuk menilai 

bahwa suatu tindakan atau cara hidup memiliki makna lebih dibanding 

yang lain. SQ berfungsi sebagai fondasi yang dibutuhkan agar IQ dan EQ 

dapat bekerja secara optimal. Bahkan, SQ dianggap sebagai kecerdasan 

tertinggi yang dimiliki manusia.6 

 Sementara itu, Ary Ginanjar Agustian berpendapat bahwa 

kecerdasan spiritual adalah kemampuan untuk memberikan makna ibadah 

pada setiap tindakan dan aktivitas, yang dilakukan melalui langkah-

langkah dan pemikiran yang sesuai dengan fitrah manusia, sehingga 

individu dapat menjadi pribadi yang utuh dengan pola pikir yang 

berlandaskan tauhid (integralistik) dan berprinsip hanya untuk Allah. 

Suharsono mendefinisikan kecerdasan spiritual sebagai kecerdasan yang 

mampu menghasilkan karya kreatif dalam berbagai aspek kehidupan, 

 
3 Ichsan Solahudin, The Magic Way to Make Your Kids Briliant Students, Bandung:  

Grafindo, 2013, hal. 55. 
4 Danah Zohar dan Ian Marshall, SQ Memanfaatkan Kecerdasan Spiritual Dalam 

Berfikir Integralistik dan Holistik untuk Memahami Kehidupan, Bandung: Mizan, 2002, hal. 

41. 
5 Ary Ginanjar Agustian, Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan 

Spritual ESQ Emotional Sripitual Quontient Berdasarkan 6 Rukun Iman dan 5 Rukun Islam, 

Jakarta: Arga, 2004, hal. 39. 
6 Danah Zohar dan Ian Marshal, SQ Memanfaatkan Kecerdasan Spiritual dalam 

Berfikir Integralistik dan Holistik, ...., hal. 5. 



61 

 

 

melalui pertemuan antara usaha manusia yang tulus dengan inspirasi 

Ilahi.7  

John P. Miller menyatakan bahwa kecerdasan spiritual adalah 

elemen penting yang memungkinkan seseorang mencapai kesuksesan 

sejati dalam hidup. Kecerdasan spiritual dianggap sebagai kemampuan 

untuk mengelola hati nurani, yang lebih unggul dibandingkan dengan jenis 

kecerdasan lainnya. Meski seseorang dengan IQ tinggi mampu mengatasi 

berbagai tantangan dan masalah, hal tersebut tidak menjamin bahwa 

mereka dapat menangani semua masalah yang dihadapi.8 

Yahya Jaya menambahkan, jika kecerdasan intelektual berpusat di 

otak dan kecerdasan emosional (EQ) berpusat di hati, maka kecerdasan 

spiritual (SQ) berpusat pada "hati nurani" atau fuad/dhamîr. Kebenaran 

suara fuad tidak perlu diragukan, karena sejak awal penciptaannya, fuad 

telah tunduk pada perjanjian ketuhanan, sebagaimana disebutkan dalam 

Al-Qur’an (Al-A'raf, 7:172), ketika manusia menyaksikan bahwa Allah 

adalah Tuhan mereka. Allah juga secara eksplisit menyatakan bahwa fuad, 

sebagai komponen utama manusia, telah diciptakan saat manusia masih 

berada dalam rahim ibunya (Al-Sajadah, 32:9). Hal ini menyiratkan 

makna khusus, sebab Allah tidak memberikan informasi serupa mengenai 

penciptaan akal atau qalbu. Dari sini dapat dipahami bahwa kebenaran 

suara fuad lebih unggul dibandingkan dengan kebenaran akal atau qalbu. 

Untuk mengoptimalkan SQ, fuad perlu sering diaktifkan. Manusia 

dianjurkan untuk selalu berkomunikasi dengan fuad-nya, bertanya pada 

hati nurani sebelum melakukan atau tidak melakukan sesuatu. Dengan 

cara ini, daya kerja SQ akan berfungsi maksimal dan mampu membimbing 

pola hidup seseorang. Inilah yang dimaksud Rasulullah SAW ketika 

bersabda, “Tanyakan kepada hati nuranimu” (sal dhamîruka). Fuad 

diibaratkan seperti baterai; jika jarang digunakan, maka kekuatannya akan 

melemah, bahkan mungkin tidak berfungsi sama sekali. Oleh sebab itu, 

agama menyeru manusia untuk mengagungkan Allah, membersihkan diri, 

dan menjauhi dosa (al-Mudatstir, 74:1-5), semua ini bertujuan untuk 

mengoptimalkan fungsi fuad dan meningkatkan kecerdasan spiritual 

seseorang.9 

Stephen R. Covey mendefinisikan kecerdasan spiritual sebagai 

pusat yang paling mendasar dibandingkan dengan kecerdasan intelektual 

dan emosional, karena berfungsi sebagai sumber bimbingan bagi kedua 

 
7 Ary Ginanjar Agustin, Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan Spritual 

ESQ, ..., hal. 57. 
8 John P. Miller, Cerdas di Kelas Sekolah Kepribadian, Yogyakarta: Kreasi Wacana, 

2002, hal. 3. 
9 Mariani, “Pendidikan Holistik dalam Islam: Studi terhadap IQ, EQ, dan SQ,” dalam 

Jurnal Tarbiyah Islamiyah, Vol. 11 Tahun 2021, hal. 1-13. 



62 

 

 

kecerdasan tersebut. Kecerdasan ini mencerminkan kemampuan untuk 

memahami makna hidup yang mendalam, sekaligus memenuhi kerinduan 

akan hubungan dengan sesuatu yang lebih besar dan tak terbatas. SQ 

bukan hanya membantu mengarahkan tindakan dan perilaku, tetapi juga 

menghubungkan individu dengan nilai-nilai spiritual yang lebih tinggi, 

memberikan tujuan dan panduan hidup yang lebih bermakna.10 

Kecerdasan Spiritual (SQ) merupakan fondasi utama yang 

dibutuhkan untuk mengoptimalkan fungsi Kecerdasan Intelektual (IQ) 

dan Kecerdasan Emosional (EQ). Bahkan, SQ dianggap sebagai bentuk 

kecerdasan tertinggi. Oleh karena itu, tanpa pengembangan SQ yang baik, 

kecerdasan lain seperti IQ dan EQ tidak akan dapat berfungsi atau 

berkembang dengan optimal.11 Ary Ginanjar juga menegaskan bahwa 

kecerdasan Spiritual menjadi dasar yang diperlukan agar IQ dan EQ dapat 

berfungsi dengan baik dan efektif.12  

Berdasarkan pendapat para tokoh, kecerdasan spiritual (SQ) dapat 

disimpulkan bahwa kecerdasan spiritual sebagai kecerdasan tertinggi yang 

dimiliki manusia, berfungsi sebagai fondasi bagi kecerdasan intelektual 

(IQ) dan emosional (EQ). SQ memiliki peran penting dalam membentuk 

perilaku dan kehidupan yang bermakna, menjadi dasar dari kecerdasan 

intelektual dan emosional, serta memastikan keseimbangan yang 

diperlukan untuk mencapai kesuksesan sejati dalam hidup. 

 

B. Karekteristik dan Manfaat Kecerdasan Spiritual 

Kecerdasan manusia bukan sekadar diukur dari tajamnya intelektual 

(IQ) atau kepekaan emosional (EQ), melainkan juga dari kedalaman 

spiritual (SQ) yang memberi arah dan makna bagi kehidupan. Menurut 

para ahli, kecerdasan spiritual sangat penting bagi manusia karena 

berfungsi sebagai landasan agar IQ dan ES dapat bekerja dengan baik dan 

mengubah dua jenis pemikiran yang dihasilkan oleh IQ dan EQ. Padahal, 

kecerdasan spiritual merupakan bentuk kecerdasan tertinggi.13 

Apabila kita melihat kecerdasan spiritual dari sudut psikologis, tidak 

menutup kemungkinan individu yang taat beragama dan kuat dalam 

beribadah juga memiliki kecerdasan spiritual yang tinggi. Sebab, 

kecerdasan spiritual tidak hanya mempertimbangkan bagaimana manusia 

beribadah kepada Allah (makhdhoh), namun juga bagaimana manusia 

 
10 Stephen R. Covey, The 8th Habit: Melampui Efektifitas, Menggapai Keagungan, 

Jakarta: Gramedia, 2005, hal. 79. 
11 Yahya Jaya, Spiritual Islam, Jakarta: Ruhama, 1994, hal. 190.  
12 Ary Ginanjar Agustin, Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan Spritual 

ESQ, ..., hal. 46. 
13 Danah Zohar dan Ian Marshal, SQ Memanfaatkan Kecerdasan Spiritual Dalam 

Berpikir Integralistik dan Holistik, ..., hal. 71. 



63 

 

 

berinteraksi dengan orang lain (ghoiru makhdhoh). Ini adalah kecerdasan 

yang dapat membantu kita membedakan berbagai hal, mengembangkan 

moralitas, dan mampu mengikuti aturan sekaligus menunjukkan kasih 

sayang dan pengertian. SQ adalah kecerdasan yang juga memungkinkan 

kita mengenali ketika cinta dan pengertian sudah habis. Kemampuan 

untuk bergulat dengan kebaikan dan kejahatan, untuk membayangkan 

cita-cita yang masih belum terpenuhi, untuk bermimpi, untuk mengatasi 

diri sendiri dari kerendahan hati.14 

Kecerdasan spiritual biasanya mendorong kita untuk terus mencari 

cara-cara baru dan kreatif untuk menghasilkan sesuatu yang melampaui 

apa yang sudah mungkin dilakukan. Kecerdasan spiritual akan 

menginspirasi kita untuk mempertimbangkan dan memandang kehidupan 

dari berbagai sudut pandang. Kecerdasan spiritual merupakan landasan 

bagi kecerdasan-kecerdasan lainnya, dimana kecerdasan yang satu dengan 

kecerdasan yang lain saling berhubungan dan saling melengkapi. Bukan 

sekadar berpikir satu sisi dengan kesiapan seluruh otak dan hati. 

Menurut Umar Sulaiman, seseorang dengan kecerdasan spiritual 

yang tinggi akan menunjukkan pertumbuhan dan perubahan diri yang 

positif. Kesuksesannya akan seimbang antara aktivitas yang dilakukan dan 

lingkungan sekitarnya. Orang tersebut juga akan merasakan kebahagiaan 

dan kepuasan yang diwujudkan melalui kontribusi positif dan berbagi 

kebahagiaan dengan orang lain.15 Sehingga seseorang dengan kecerdasan 

spiritual yang tinggi berbagi kebahagiaan dengan orang lain di sekitarnya. 

Menurut Muhamad Khoirul Umam dan Eko Andy Saputro, terdapat 

beberapa karakteristik umum dari kecerdasan spiritual seseorang, antara 

lain:16 

1. Kesadaran diri: Seseorang yang memahami dirinya memiliki pusat 

internal yang memberikan makna dan keaslian. 

2. Spontanitas: Sikap responsif terhadap situasi, serta kesediaan dan 

kemampuan untuk bertanggung jawab. 

3. Terbimbing oleh visi dan nilai: Segala aktivitas dilakukan dengan sikap 

idealis, tanpa egoisme, dan penuh dedikasi. 

4. Holistik: Mampu melihat segala sesuatu dari berbagai sudut pandang 

secara menyeluruh. 

5. Kepedulian: Memiliki empati yang mendalam, tidak hanya memahami 

perasaan orang lain, tetapi juga merasakannya. 

 
14 Yazidul Busthomi, et.al., “Pendidikan Kecerdasan Spiritual dalam Al-Qur’an Surat 

Al-Luqman,” dalam Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam Vol. 1 No. 2 Tahun 2020, hal. 15. 
15 Umar Sulaiman, “Mengidentifikasi Kecerdasan Anak”, dalam Al-Riwayah Jurnal 

Kependidikan, Vol. 7 No. 2 Tahun 2015, hal. 234. 
16 Muhamad Khoirul Umam dan Eko Andy Saputro, “Kecerdasan Spiritual Ditinjau 

dari Nilai Nilai Profetik,” dalam Jurnal Samawat, Vol. 3 No. 1 Tahun 2019, hal. 3. 



64 

 

 

6. Merayakan keberagaman: Menghargai perbedaan serta pandangan 

yang bertentangan. 

7. Independensi terhadap lingkungan: Bersikap teguh, fokus, tabah, 

berpikir mandiri, kritis, berdedikasi, dan berkomitmen. 

8. Bertanya "mengapa": Memiliki semangat untuk terus-menerus mencari 

jawaban fundamental. 

9. Membingkai ulang: Berjiwa visioner dan mampu mewujudkan masa 

depan yang belum terwujud, serta terbuka pada berbagai kemungkinan. 

10. Pemanfaatan positif atas kemalangan: Mampu menghadapi kesulitan 

dan penderitaan dengan ketegaran. 

11. Rendah hati: Menyadari bahwa keberhasilan melibatkan kontribusi 

orang lain serta karunia dan keberuntungan dari Yang Maha Kuasa. 

12. Rasa keterpanggilan: Secara aktif berupaya mewujudkan visi yang 

dimiliki. 

Fatricia Syafri menyebutkan lebiih ringkas beberapa karakteristik 

kecerdasan spiritual yang dapat terbentuk sejak dini, yaitu:17 

1. Kesadaran diri yang mendalam: Memiliki intuisi dan kekuatan 

"keakuan" atau otoritas bawaan. 

2. Pandangan luas terhadap dunia: Memiliki cahaya subjektif, yaitu 

melihat diri sendiri dan orang lain sebagai bagian yang saling terkait, 

serta menyadari bahwa kosmos ini hidup dan bersinar tanpa perlu 

diajarkan. 

3. Memiliki moral yang tinggi: Memiliki pendapat yang kuat dan 

cenderung merasa gembira, senang, dan bahagia. 

4. Pemahaman tentang tujuan hidup: Mampu melihat segala sesuatu dari 

berbagai sudut pandang, merasakan arah hidup, dan melihat berbagai 

kemungkinan yang ada. 

5. Kecenderungan untuk memuaskan orang lain: Memiliki keinginan kuat 

untuk memberi kontribusi kepada orang lain. 

Senada dengan pendangan Robert A. Emmons, ia menjelaskan 

bahwa terdapat lima karakteristik kecerdasan spiritual pada seseorang, 

yaitu: a) Kemampuan untuk mentransendensikan: Cara berpikir tentang 

hal-hal yang melampaui apa yang terlihat dan dapat ditemukan di alam 

semesta. b) Kemampuan untuk mengalami tingkat kesadaran yang tinggi: 

Mampu mencapai puncak kesadaran spiritual. c) Kemampuan untuk 

mensakralkan pengalaman sehari-hari: Mampu melihat makna spiritual 

dalam kehidupan sehari-hari. d) Kemampuan menggunakan sumber-

sumber spiritual untuk menyelesaikan masalah: Menggunakan nilai dan 

keyakinan spiritual dalam menghadapi tantangan. e) Kemampuan untuk 

 
17 Fatrica Syafri, Metode Mengembangkan Kecerdasan Spiritual Anak Usia Dini, 

Bengkulu: Pascasarjana IAIN Bengkulu, 2016, hal. 7-8. 



65 

 

 

berbuat baik: Memiliki rasa kasih sayang dan kepedulian terhadap sesama 

makhluk.18 

Pandangan lain mengenai karakteristik kecerdasan spiritual secara 

substansial tidak berbeda jauh dan hampir sejalan dengan pandangan 

sebelumnya. Seseorang yang cerdas secara spiritual biasanya memiliki 

kesadaran diri, visi, sikap fleksibel, pandangan holistik, kemampuan 

melakukan perubahan, menjadi sumber inspirasi, dan memiliki kebiasaan 

refleksi diri.19 Karakteristik kecerdasan spiritual ini banyak terkait dengan 

dimensi internal atau kondisi hati nurani yang sering disebut sebagai 

rohani. 

Dari penjelasan di atas, dapat disimpulkan bahwa seseorang dengan 

kecerdasan spiritual yang tinggi akan mengalami perkembangan yang 

berbeda dibandingkan dengan mereka yang memiliki kecerdasan spiritual 

yang rendah. Perbedaan ini mungkin disebabkan oleh faktor-faktor seperti 

kondisi pribadi maupun pengaruh lingkungan sekitar. Karakteristik 

kecerdasan spiritual ini akan muncul jika seseorang mendapat stimulus 

yang memadai dari berbagai faktor pendukung seperti diri sendiri, orang 

tua, guru, sekolah, dan masyarakat. Akibatnya, seseorang yang cerdas 

secara spiritual akan lebih bersemangat, percaya diri, dan optimis dalam 

setiap aktivitasnya. 

Kecerdasan spiritual memberikan dampak dan manfaat bagi 

kehidupan pelakunya baik dalam emosionalnya, intelektualnya maupun 

spiritualnya itu sendiri. Menurut Sukidi kecerdasan spiritual memberi 

manfaat pada dua aspek yaitu: 1) Kecerdasan spiritual untuk mendidik hati 

dan karakter: Pendidikan sejati adalah pendidikan yang mengutamakan 

hati, karena pendidikan ini tidak hanya berfokus pada aspek pengetahuan 

kognitif dan intelektual, tetapi juga mengembangkan kualitas 

psikomotorik serta kesadaran spiritual yang reflektif dalam kehidupan 

sehari-hari; 2) Kecerdasan spiritual membimbing menuju hidup bahagia: 

Kebahagiaan adalah tujuan hidup bagi hampir semua orang. Untuk 

mencapai kebahagiaan, terdapat tiga kunci kecerdasan spiritual: mencintai 

Tuhan, berdoa, dan melakukan perbuatan baik serta memiliki budi pekerti 

yang luhur.20 

Menurut Ary Ginandjar, kecerdasan spiritual menjadi dasar bagi 

jenis kecerdasan lainnya. Ia menyatakan bahwa kecerdasan spiritual 

 
18 Roberts A. Emmons, The Psychology of Ultimate Concerns, New York: The 

Guidford Press, 1999, hal. 164. 
19 Lisda Rahmasari, “Pengaruh Kecerdasan Intelektual, Kecerdasan Emosi dan 

Kecerdasan Spiritual Terhadap Kinerja Karyawan,” dalam Majalah Ilmiah INFORMATiKA, 

Vol. 3 No. 1 Tahun 2012, hal. 12. 
20 Sukidi, Kecerdasan Spiritual: Rahasia Hidup Sukses Bahagia Mengapa SQ Lebih 

Penting Daripada IQ dan EQ, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2002, hal. 28. 



66 

 

 

adalah fondasi untuk mengoptimalkan fungsi IQ dan EQ secara efektif. 

Dari penjelasan ini, dapat disimpulkan bahwa kecerdasan spiritual dapat 

membawa seseorang menuju kesuksesan dan kedamaian batin, serta 

menumbuhkan karakter-karakter mulia dalam diri manusia. Dengan 

kecerdasan spiritual, seseorang, termasuk para santri, dapat terdorong 

untuk menghafal dan mengamalkan Al-Qur’an.21 

Kecerdasan spiritual membawa banyak manfaat bagi pribadi 

seseorang. Dengan kecerdasan spiritual yang tertanam dalam diri, 

seseorang akan memiliki tujuan hidup yang baik, prinsip yang kuat, 

merasakan kehadiran Allah dalam setiap langkah, cenderung berbuat 

kebaikan, memiliki jiwa besar, dan empati yang tinggi. Aktivitas sehari-

harinya tidak hanya sekadar rutinitas, tetapi dilakukan dengan niat ibadah, 

membersihkan jiwa, dan berusaha menjadi manusia yang sempurna.22 

Berdasarkan penjelasan ini, dapat disimpulkan bahwa manfaat atau 

fungsi kecerdasan spiritual bagi seseorang meliputi introspeksi diri yang 

mendalam (muhâsabah), mendekatkan diri kepada Sang Pencipta 

(muqârabah), serta merasakan pengawasan Tuhan dalam setiap tindakan 

(murâqabah). Selain itu, kecerdasan spiritual juga mengajarkan kesabaran 

dalam menghadapi berbagai masalah dan ujian, rasa syukur atas segala 

nikmat, dan ketulusan dalam menjalankan aktivitas harian maupun ibadah, 

dengan tujuan akhir meraih ridha Allah Swt. 

 

C. Kecerdasan Spirituan dalam Islam 

Kecerdasan spiritual juga merupakan kecerdasan yang timbul ketika 

kita berada pada puncak masalah yang tidak ada jalan lain untuk keluar 

dari puncak masalah tersebut. Dalam teori chaos (kekacauan), “ujung” 

adalah perbatasan antara keteraturan dan kekacauan, antara mengetahui 

diri kita atau kehilangan diri kita. “ujung” adalah tempat bagi kita untuk 

menjadi kreatif, sehingga peran kecerdasan spiritual dalam mencari makna 

dan nilai sangat dibutuhkan.23 

Kecerdasan spiritual dinamakan hati nurani yang mampu mengenali 

kebenaran, dan kecerdasan spiritual dimaknai dengan pengenalan diri 

manusia terhadap dirinya sendiri, sebagaimana pendapat Danah Zohar dan 

Ian Marshall yang memformulasikan penemuan makna melalui 

 
21 Ary Ginanjar Agustian, Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan 

Spritual ESQ, ..., hal. 46. 
22 Hasbi Ashshidieqy, “Hubungan Kecerdasan Spiritual Terhadap Prestasi Belajar 

Anak”, dalam Jurnal Penelitian dan Pengukuran Psikologi, Vol. 7 No. 2 Tahun 2018, hal. 

72- 73. 
23 Rahmawati dan Sarnoto, “Keecerdasan Spiritual Perspektif Al-Qur’an,” dalam 

Jurnal Politik, Hukum, Ekonomi, Pendidikan dan Sosial–Budaya Madani Institut, Vol. 9 No. 

2 Tahun 2020, hal. 21. 



67 

 

 

pengajukan pertanyaan terhadap diri kita sendiri. Pertanyaan tersebut 

terangkum menjadi tiga rumusan, "Siapa aku?", "Kemana aku pergi?", 

"Apa arti orang lain bagiku?"maka kecerdasan spiritual difahami sebagai 

komponen internal yang telah terinstal sejak awal penciptaan manusia. 

Piranti lunak berupa potensi spiritual ini berfungsi ketika manusia 

keluar dari tujuan awal kehadirannya kemuka bumi ini. Potensi spiritual 

tersebut disebut juga perjanjian alas, perjanjian antara Tuhan dan manusia 

ini diterangkan Allah melalui sebuah firman-Nya dalam QS. al-A‟raf [7]: 

172), sebagaimana berikut: 

لسَۡتُ برَِب كُِ ﴿
َ
نفُسِهِمۡ أ

َ
شۡهَدَهُمۡ علَىََٰٓ أ

َ
يِّتَهُمۡ وَأ خَذَ رَبُّكَ منُِۢ بنَيِٓ ءَادَمَ منِ ظُهُورهِِمۡ ذرُ 

َ
مۡه وَإِذۡ أ

ن تَقُولوُا  يوَمَۡ 
َ
 ﴾١٧٢إنِاّ كُنّا عَنۡ هََٰذَا غََٰفلِيِنَ  لقِۡيََٰمَةِٱقاَلوُا  بلَىََٰ شَهدِۡناَۚٓ أ

“Dan (ingatlah), ketika Tuhanmu mengeluarkan keturunan anak-anak 

Adam dari sulbi mereka dan Allah mengambil kesaksian terhadap jiwa 

mereka (seraya berfirman): "Bukankah Aku ini Tuhanmu?" Mereka 

menjawab: "Betul (Engkau Tuhan kami), kami menjadi saksi". (Kami 

lakukan yang demikian itu) agar di hari kiamat kamu tidak 

mengatakan:"Sesungguhnya kami (bani Adam) adalah orang-orang yang 
lengah terhadapini (keesaanTuhan)”  

Manusia, sebagai makhluk ciptaan Allah Swt., disebut dalam Al-

Qur’an sebagai ciptaan terbaik (ahsanu at-taqwîm), seperti yang tercantum 

dalam Q.S. At-Tîn [95]:4. Allah memberikan manusia anugerah istimewa 

yang tidak diberikan kepada makhluk lain, berupa modal dasar utama 

(modalitas) untuk menghadapi kehidupan. Modalitas ini mencakup aspek 

fisik dan psikis yang harus digunakan dengan baik sesuai dengan 

fungsinya. 

Spiritualisasi dalam Islam memiliki makna yang sama dengan 

tazkiyah al-nafs, yaitu konsep yang dijelaskan oleh Al-Ghazali dalam 

Ihya’ Ulum al-Din mengenai pembinaan mental dan spiritual. Ini adalah 

proses menjiwai kehidupan dengan nilai-nilai Islam dan berfungsi sebagai 

pola untuk membentuk manusia yang berakhlak baik, beriman, dan 

bertakwa kepada Allah SWT. Tujuan dari spiritualisasi dalam Islam 

adalah menciptakan keharmonisan dalam hubungan jiwa manusia dengan 

Allah, dengan sesama manusia dan makhluk-Nya, serta dengan dirinya 

sendiri.  

Kecerdasan spiritual membuka banyak peluang bagi manusia untuk 

bertindak, namun kebebasan tersebut harus disertai dengan rasa cinta yang 

menumbuhkan tanggung jawab. Islam memberikan kebebasan dan 

kemerdekaan bagi umatnya untuk menggunakan kecerdasan spiritual yang 

dimiliki. Ary Ginanjar Agustian menyatakan bahwa kecerdasan spiritual 

dalam perspektif Islam adalah kemampuan memberikan makna ibadah 



68 

 

 

pada setiap tindakan dan aktivitas melalui langkah-langkah yang sesuai 

dengan fitrah manusia.24 John R. Hinnells, mengemukakan bahwa : 

Islamic spirituality is rooted in the Qur’an and the instructions of 

the Prophet Muhammad as messenger of God. For the muslim the 

spiritual life is based on both the fear and the love of God, on 

obedience to God’s will and on a search for the knowledge of God, 

the ultimate goal of creation.25 

Spiritualitas Islam berasal dari Al-Qur’an dan sunnah Nabi 

Muhammad SAW sebagai utusan Allah SWT. Bagi seorang muslim 

kehidupan spiritual berdasarkan pada keduanya yaitu takut dan cinta 

kepada Allah, dengan mentaati perintah Allah SWT dalam sebuah 

pencarian pengetahuan tentang Allah, yaitu tujuan paling 

tinggi/utama. 

Dalam konteks spiritualitas Islam (Al-Qur’an), kecerdasan 

intelektual (IQ) terkait dengan kecerdasan akal (‘aql), sementara 

kecerdasan emosional (EQ) lebih bergantung pada pengendalian emosi 

(nafs). Kecerdasan spiritual, yang paling penting, mengacu pada 

kecerdasan hati dan jiwa, yang dalam terminologi Al-Qur’an disebut 

sebagai hati (qalb).26 ketiga kecerdasan ini dapat digambarkan 

kemampuan manusia mengoptimalkan indra penglihatan, pendengaran 

dan hati sebagaimana dalam firman Allah dalam QS. Al-Isra: 36, sebagai 

berikut: 

لََٰٓئكَِ كَانَ عَنۡهُ مَسۡـ ُولاٗ   لفُۡؤَادَ ٱ وَ   لبَۡصَرَ ٱ وَ   لسّمۡعَ ٱعِلۡمٌۚ إنِّ     ۦوَلاَ تَقۡفُ مَا لَيسَۡ لكََ بهِِ﴿ و 
ُ
كُلُّ أ

٣٦ ﴾ 
“Dan janganlah kamu mengikuti apa yang kamu tidak mempunyai 

pengetahuan tentangnya. Sesungguhnya pendengaran, penglihatan dan 

hati, semuanya itu akan diminta pertanggungan jawabnya.” 

Imam As-Sa’di pakar tafsir abad 14 ini, menafasirkan ayat diatas 

yaitu janganlah seseorang mengikuti sesuatu yang tidak ia ketahui. 

Sebaiknya, periksa dengan teliti segala hal yang akan diucapkan dan 

dilakukan. Jangan pernah beranggapan bahwa tindakan tersebut tidak 

akan berdampak, karena itu bisa bermanfaat atau bahkan mencelakakan 

diri sendiri, orang lain dan alam sekitarnya. Oleh karena itu, sudah 

sepatutnya seseorang yang menyadari bahwa ia akan diminta 

pertanggungjawaban atas semua yang ia katakan dan lakukan, serta 

bagaimana ia menggunakan anggota tubuh yang Allah ciptakan untuk 

 
24 Ary Ginanjar Agustian, Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan 

Spritual ESQ, ..., hal. 56. 
25 John R. Hinnels, Living Religions, USA: Penguin Books, 1997, hal. 674. 
26 Sukidi, Kecerdasan Spiritual: Rahasia Sukses Hidup Bahagia, ..., hal. 62. 



69 

 

 

beribadah kepada-Nya, mempersiapkan diri untuk menjawab pertanyaan-

pertanyaan tersebut.27  

Dalam ayat lain, Allah menggabungkan hati dengan akal sekaligus 

yaitu kalimatnya hati yang berakal sebagaimana dalam firma Allah dalam 

QS. Al Hajj: 46, sebagai berikut: 

فلََمۡ يسَِيرُوا  فيِ ﴿
َ
رۡضِ ٱأ

َ
ه فإَنِّهَا لاَ   لأۡ وۡ ءَاذاَنٞ يسَۡمَعُونَ بهَِا

َ
فَتكَُونَ لهَُمۡ قلُُوبٞ يَعۡقلُِونَ بهَِآ أ

بصََٰۡرُ ٱتَعۡمَى 
َ
دُورِ ٱفيِ  لّتيِٱ لقُۡلُوبُ ٱوَلََٰكِن تَعۡمَى  لأۡ  ﴾٤٦ لصُّ

“Maka apakah mereka tidak berjalan di muka bumi, lalu mereka 

mempunyai hati yang dengan itu mereka dapat memahami atau 

mempunyai telinga yang dengan itu mereka dapat mendengar? Karena 

sesungguhnya bukanlah mata itu yang buta, tetapi yang buta, ialah hati 

yang di dalam dada.” 

Sebagai manusia, apakah ia tidak berjalan di muka bumi sehingga 

mereka memiliki hati untuk memahami atau telinga untuk mendengar? 

Sebab sebenarnya yang buta bukanlah mata fisik, melainkan hati yang ada 

di dalam dada. Mereka menggunakan akal dengan buruk karena hanya 

mengikuti hawa nafsu. Penyebutan “dada” di sini merupakan penekanan 
terhadap pentingnya hati sebagai pusat pemahaman.28 

Darwis Hude menyebutkan bahwa Allah memberikan manusia 

empat modalitas penting: insting (al-gharîzah), indra (al-hawās), kognisi 

(al-‘aql), dan spiritual (al-qalb). Insting (al-gharîzah) merupakan naluri, 

sifat, atau karakter alami yang dapat bersifat baik atau buruk, dan dalam 

psikologi disebut sebagai dorongan (drive). Indra (al-hawās) 

memudahkan manusia melakukan berbagai aktivitas sehari-hari, termasuk 

penglihatan, pendengaran, penciuman, pengecapan, perasa, 

keseimbangan, dan kinestetis. Kognisi (al-‘aql) adalah esensi penting 

yang mendukung fungsi indra dalam memahami konsep abstrak dan 

mengenali objek-objek konkret melalui perantara tertentu. Sementara itu, 

perhatian yang mendalam terhadap aspek spiritual (al-qalb) atau hati 

adalah puncak keteraturan kehidupan manusia; kualitas kebenaran dan 

kebaikan atau sebaliknya tergantung pada bagaimana hati ini difungsikan 

secara optimal.29  

Akal dan hati merupakan dua unsur dalam diri manusia yang tidak 

bisa dipisahkan satu sama lainnya, sehingga Allah Swt. menggunakan 

 
27 Abdu al Rahman As-Sa’di, Taisir Karimu ar Rahman fiy Tafsiri Kalamu al Mannan, 

KSA: Dar as Salam, 2013, hal. 576. 
28 Wahbah az-Zuhaili, “Tafsir Al-Wajiz,” dalam https://tafsirweb.com/5782-surat-al-

hajj-ayat-46.html. Diakses pada April 2024. 
29 Darwis Hude, Emosi: Penjelajahan Religio-Psikologis tentang Emosi Manusia di 

dalam Al-Qur’an, Jakarta: Erlangga, 2006, hal. 95-116. 

https://tafsirweb.com/5782-surat-al-hajj-ayat-46.html
https://tafsirweb.com/5782-surat-al-hajj-ayat-46.html


70 

 

 

redaksi dalam Al-Qur’an yang sangat erat kaitannya dengan kecerdasan 

yaitu akal yang disertai dengan pemaknaan hati. Pengungkapan tersebut 

dalam Al-Qur’an dengan term berpikir, berakal, perenungan, penghayatan 

dan lainnya merupakan beberapa term yang erat hubungannya dengan 

kecerdasan. Terkait dengan term kecerdasan dalam Al-Qur’an terdapat 5 

term utama yakni Ta’qilûn (Q.S. Al-Baqarah [2]:242), yatafakkarûn (Q.S. 

Ali-Imran[3]:191), yatadabbarûn (Q.S. An-Nisa[4]:82), tafqahûn (Q.S. 

Al-Isra[17]:44), dan tadzakkarûn (Q.S. An-Nur [24]:1).30 Term-term ini 

berkaitan dengan olah akal dan kalbu yang saling berkaitan. Hubungan 

yang erat antara akal dan kalbu yang menyempurnakan kecerdasan 

manusia termasuk kecerdasan spritual disebutkan dalam (Q.S. Ar-Ra'd 

[13]:28, sebagai berikut:  

لاَ بذِِكۡرِ  لّلِۗۡ ٱءَامَنُوا  وَتَطۡمَئنُِّ قُلُوبُهُم بذِِكۡرِ  لذِّينَ ٱ﴿
َ
 ﴾ ٢٨ لقُۡلُوبُ ٱتَطۡمَئنُِّ  لّلِ ٱأ

“(yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram 

dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati 

menjadi tenteram.” 

Al-Qur’an menaruh perhatian terhadap kecerdasan spiritual dapat 

dibaca melalui kisah-kisah perjalanan hidup para nabi dan orang saleh 

terdahulu. Sebagai contoh, kisah Nabi Yusuf dalam Q.S. Yusuf hampir 

dalam satu surat tersebut menggambarkan bagaimana ia menghadapi 

berbagai tantangan hidup dengan selalu bergantung kepada Allah dimana 

ia dibuang ke dalam sumur oleh saudara-saudaranya, dipenjara dan 

lainnya. Kisah Maryam dalam Q.S. Maryam [19]: 12-18 juga menekankan 

bagaimana Maryam selalu memohon perlindungan dan bergantung pada 

kehendak Allah. Kisah nabi Ayyub dalam QS QS. Shad [38] : 41-44 

mendapat cobaan yang sangat berat dengan kehilangan harta, keluarga dan 

sakit kulit bertahun-tahun, ia menghadapinya dengan lisan yang basah 

karena senantiasa berdzikir kepada Allah. Kisah-kisah lain yang terdapat 

dalam Al-Qur’an memperkuat konsep kecerdasan spiritual ini. 

Danah Zohar dan Ian Marshall menemukan konsep God Spot 

sebagai bukti ilmiah yang mendukung dasar kecerdasan spiritual. Dalam 

Al-Qur’an, konsep ini dikenal sebagai fitrah, yang diartikan sebagai 

keadaan asal, kesucian, dan agama yang benar. Fitrah ini menggambarkan 

bahwa manusia dilahirkan dengan kecenderungan alami untuk mencari 

dan menemukan Tuhan Yang Maha Esa, seperti yang dijelaskan dalam 

Q.S. Ar-Rum [30]: 30. 

 
30 Agus Nur Qowim, “Tafsir Tarbawi: Tinjauan Al-Qur’an Tentang Term Kecerdasan 

IQ (Ilmu Al-Qur’an),” dalam Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 1 No. 01 Tahun 2018, hal. 117. 



71 

 

 

ِينِ حَنيِفٗاۚ فطِۡرَتَ  ﴿ قمِۡ وجَۡهَكَ للِد 
َ
َٰلكَِ    لّلِۚ ٱعَلَيۡهَاۚ لاَ تَبۡدِيلَ لِخلَۡقِ    لنّاسَ ٱفَطَرَ    لّتيِٱ  لّلِ ٱفَأ ذَ

ِينُ ٱ كۡثرََ  لقَۡي مُِ ٱ لد 
َ
 ﴾٣٠لاَ يَعۡلَمُونَ  لنّاسِ ٱوَلََٰكِنّ أ

“Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Islam); 

(sesuai) fitrah Allah disebabkan Dia telah menciptakan manusia menurut 

(fitrah) itu.Tidak ada perubahan pada ciptaan Allah. (Itulah) agama yang 

lurus, tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui”. (Q.S. Ar-Rum 

[30]:30)” 

Muhammad Said At-Tahthawi mengartikan fitrah sebagai Islam dan 

tauhid. Ia menjelaskan bahwa fitrah disandingkan dengan kata hanîf, yang 

berarti manusia diberi potensi dasar untuk menerima agama yang benar, 

dan jiwa mereka memiliki kemampuan untuk mengenalinya. Menurutnya, 

hanîf berarti menegakkan dan menetapkan sesuatu tanpa mengubahnya.31 

Dengan kata lain, hanîf menggambarkan seseorang yang memiliki iman 

yang kuat dan teguh pendirian, sehingga tidak mudah terpengaruh oleh 

penyimpangan. 

Dalam konteks Islam, dapat disimpulkan bahwa kecerdasan 

spiritualitas manusia mencakup tiga aspek utama: kecerdasan intelektual 
(IQ) yang terkait dengan kemampuan akal (‘aql), kecerdasan emosional 

(EQ) yang bergantung pada pengendalian emosi (nafs), dan kecerdasan 

spiritual yang mengacu pada kecerdasan hati dan jiwa (qalb). Ketiga 

kecerdasan ini mencerminkan bagaimana manusia mengoptimalkan 

fungsi penglihatan, pendengaran, dan hati untuk memahami dan bertindak 

dengan tanggung jawab. Modalitas manusia, seperti insting, indra, 

kognisi, dan spiritualitas, merupakan instrumen penting untuk mencapai 

keseimbangan dalam kehidupan, tergantung pada bagaimana hati 

digunakan secara optimal. 

 

D. Komponen Kecerdasan Spiritual 

Pengukuran kecerdasan spiritual menjelaskan bahwa ada empat 

komponen kecerdasan spiritual yang masing-masing mewakili 

pengukuran kecerdasan spiritual secara menyeluruh yaitu Critical 

Existential Thinking (CET), Personal Meaning Production (PMP), 

Transcendental Awareness (TA), dan Conscious State Expansion (CSE).32 

1. Critical Existential Thinking (CET) 

Komponen pertama dari kecerdasan spiritual melibatkan kemampuan 

untuk secara kritis merenungkan makna, tujuan, dan isu-isu 

 
31 Muhammad Sa’id at-Thanthawi, at-Tafsîr al-Washît, Mesir: Dar as-Sa’adah, 2007, 

hal. 83. 
32 King D. B., “Rethinking claims of spiritual intelligence: A definition, model, and 

measure,” dalam Master’s Thesis Trent University of Canada, Tahun 2009, hal. 17. 



72 

 

 

eksistensial atau metafisik lainnya (misalnya realitas, alam, semesta, 

ruang, waktu, dan kematian). Berpikir kritis eksistensial dapat 

diterapkan untuk setiap masalah hidup, karena setiap objek atau 

kejadian dapat dilihat dalam kaitannya dengan eksistensi seseorang. 

2. Personal Meaning Production (PMP) 

Komponen inti kedua didefinisikan sebagai kemampuan untuk 

membangun makna pribadi dan tujuan dalam semua pengalaman fisik 

dan mental, termasuk kemampuan untuk membuat dan menguasai 

tujuan hidup. 

3. Transcendental Awareness (TA) 

Komponen ketiga melibatkan kemampuan untuk melihat dimensi 

transenden diri, orang lain, dan dunia fisik (misalnya nonmaterial dan 

keterkaitan) dalam keadaan normal maupun dalam keadaan 

membangun area kesadaran. 

4. Conscious State Expansion (CSE)  

Komponen terakhir dari model ini adalah kemampuan untuk 

memasukan area kesadaran spiritual (misalnya kesadaran murni, 

kesadaran murni, dan kesatuan) atas kebijakannya sendiri. 

 

E. Indikator Kecerdasan Spiritual 

Kemampuan menghadapi dan menyelesaikan persoalan makna dan 

nilai, serta memandang diri sendiri dan tindakan dalam konteks yang lebih 

luas, itulah yang dimaksud dengan memiliki semangat kecerdasan. Hal ini 

memungkinkan seseorang untuk memilih apakah hidupnya lebih 

bermakna dibandingkan kehidupan orang lain. Kapasitas untuk 

memberikan konteks ide, tindakan, dan perilaku serta membuat hubungan 

menyeluruh antara IQ, EQ, dan SQ dikenal sebagai kecerdasan spiritual. 

Menurut Suyanto, nilai-nilai spiritual meliputi beberapa aspek 

penting seperti kebenaran, kejujuran, kesederhanaan, kepedulian, 

kerjasama, rasa saling percaya, kebersihan hati, kerendahan hati, rasa 

syukur, ketekunan, kesabaran, keadilan, keikhlasan, kebijaksanaan 

(hikmah), serta keteguhan.33 

Oemar dan Fani menyebutkan indikator lain dari ciri-ciri lain orang 

yang memiliki kecerdasan spiritual, yaitu:34 

1. Memiliki Kesadaran Diri. Memiliki kesadaran diri yaitu adanya 

tingkat kesadaran yang tinggi dan mendalam sehingga dapat 

menyadari berbagai situasi yang datang dan menyadarinya. 

 
33 Suyanto, 15 Rahasia Mengubah Kegagalan Menuju Kesuksesan Dengan SQ, 

Yogyakarta: Andi, 2006, hal. 1. 
34 Oemar dan Fani, “Pengaruh Kecerdasan Emosional, Kecerdasan Spiritual dan 

Perilaku Belajar terhadap Pemahaman Akuntansi,” dalam Jurnal Akuntansi Kompetif, Vol. 1 

No. 1 Tahun 2018, hal 34. 



73 

 

 

2. Memiliki Visi. Memiliki visi yaitu memiliki pemahaman tentang 

tujuan hidup dan memiliki kualitas hidup yang diilhami oleh visi dan 

nilai-nilai. 

3. Bersikap Fleksibel. Bersikap fleksibel yaitu mampu menyesuaikan 

diri secara spontan dan aktif untuk mencapai hasil yang baik, 

memiliki pandangan yang pragmatis (sesuai kegunaan), dan efisien 

tentang kenyataan. 

4. Berpandangan Holistik. Berpandangan holistik yaitu melihat bahwa 

diri sendiri dan orang lain saling terkait dan bisa melihat keterkaitan 

antara berbagai hal. Dapat memandang kehidupan yang lebih besar 

sehingga mampu menghadapi dan memanfaatkan, melampaui batasan 

dan rasa sehat, serta memandangnya sebagai suatu visi dan mencari 

makna dibaliknya. 

5. Melakukan Perubahan. Melakukan perubahan yaitu terbuka terhadap 

perbedaan, memiliki kemudahan untuk bekerja melawan konvensi 

dan status quo dan juga menjadi orang yang merdeka merdeka. 

6. Sumber Inspirasi. Sumber inspirasi yaitu mampu menjadi sumber 

inspirasi bagi orang lain dan memiliki gagasan-gagasan yang segar. 

7. Refleksi Diri. Refleksi diri yaitu memiliki kecenderungan apakah 

yang mendasar dan pokok. 

Ary Ginanjar Agustian mengutarakan bahwa kecerdasan spiritual 

(SQ) yang berkembang dengan baik akan ditandai dengan kemampuan 

seseorang untuk bersikap fleksibel dan mudah menyesuaikan diri dengan 

lingkungan, memiliki tingkat kesadaran yang tinggi, mampu menghadapi 

penderitaan dan rasa sakit, mampu mengambil pelajaran yang berharga 

dari suatu kegagalan, mampu mewujudkan hidup sesuai dengan visi dan 

misi, mampu melihat keterkaitan antara berbagai hal, mandiri, serta pada 

akhirnya membuat seseorang mengerti akan makna hidupnya. 

Indikator lain SQ berkembang dengan baik mencangkup hal 

berikut:35  

1. Tawazzun (Kemampuan bersikap fleksibel).  

2. Kāffah (Mencari jawaban yang mendasar dalam melihat berbagai 

persoalan secara holistik).  

3. Memiliki kesadaran tinggi dan istiqomah dalam hidup yang diilhami 

oleh visi dan nilai.  

4. Tawadhu’ (Rendah hati).  

5. Ikhlas dan tawakkal dalam menghadapi dan melampaui cobaan.  

6. Memiliki integritas dalam membawakan visi dan nilai pada orang lain 

 
35 Ary Ginanjar Agustian, Emotional Spiritual Quotient (ESQ), Rahasia Sukses 

Membangun Kecerdasan Emosi dan Spiritual, Jakarta: Penerbit Arga, 2007, hal. 51. 



74 

 

 

Skala indikator pengukuran kecerdasan spiritual dalam penelitian ini 

disusun berdasarkan aspek, yakni:36 

1. Integritas (kejujuran) 

2. Energi (semangat) 

3. Inspirasi (ide dan inisiatif) 

4. Wisdom (bijaksana) 

5. Keberanian dalam mengambil Keputusan. 

Danah Zohar, Ian Marshal menyebutkan kecerdasan spiritual 

memiliki parameter yang dapat diukur dan dilihat sebagai berikut: 

1. Mampu memahami dan menyadari perasaan diri sendiri. 

2. Mampu mengenali dan memahami perasaan orang lain. 

3. Mampu mengelola perasaan sesuai dengan tuntunan hati nurani. 

4. Memiliki keinginan untuk menyucikan perasaan dari hal-hal negatif. 

5. Mampu mengarahkan perasaan ke perilaku dan kebiasaan yang 

positif. 

6. Mampu menghadapi dan mengendalikan perasaan negatif. 

7. Selalu berpegang teguh pada prinsip keadilan dan kebenaran. 

8. Mampu menerima dengan tulus dan ikhlas setiap ketentuan takdir. 

9. Mampu berpegang teguh pada kehendak Allah. 

10. Menjadikan cinta kepada Allah sebagai tujuan utama dalam hidup.37 

Toto Tasmara memberikan penjelasan bahwa buah dari kecerdasan 

spiritual atau kecerdasan rohani adalah akhlak mulia. Akhlak mulia ini 

ditunjukkan melalui indikator yang disingkat sebagai SIFAT, yaitu 

Shiddiq, Istiqamah, Fathanah, Amanah, dan Tabligh.38 Khavari juga 

berpendapat bahwa kecerdasan spiritual (SQ) seseorang dapat diukur 

melalui tiga indikator utama: 1) hubungan spiritual dengan Allah Swt.; 2) 

hubungan sosial dengan sesama dalam kebersamaan dan kesejahteraan 

sosial; 3) etika sosial dalam kehidupan bermasyarakat.39 

Menurut Majid dan Andayani, aspek SQ dalam pendidikan karakter 

bertujuan untuk membentuk siswa yang berakhlak mulia dan dicapai 

melalui tiga strategi utama: moral knowing, moral loving, dan spiritual 

acting, yang menjadi penentu keberhasilan dalam penyelenggaraan 

pendidikan karakter. 

1. Moral Knowing 

 
36 Khairil Fauzan K., et.al., “Kecerdasan Spiritual dan Kecerdasan Emosional 

Terhadap Gaya Kepemimpinan Spiritual Pejabat Struktural Pemerintah,” dalam Jurnal 

Ilmiah Psikologi Psikoborneo, Vol. 11 No. 1 Tahun 2023, hal. 131-140. 
37 Danah Zohar dan Ian Marshal, Memanfaatkan Kecerdasan Spiritual Dalam Berfikir 

Integralistik dan Holistic, ..., hal. 14. 
38 Toto Tasmara, Kecerdasan Rohaniah (Transcendental Intelligence), Jakarta: Gema 

Insani, 2001, hal. 189-230. 
39 Khalil A. Khavari, The Art of Happines: Mencipta Kebahagiaan dalam Setiap 

Keadaan, Jakarta: Serambi, 2006, hal. 51. 



75 

 

 

Tahap awal dalam pengembangan SQ adalah moral knowing, yang 

terdiri dari enam elemen kunci: pemahaman nilai moral, kesadaran 

moral, perspektif, logika moral, keberanian menentukan sikap, dan 

pengenalan diri. Tahapan ini bertujuan untuk menguasai pengetahuan 

terkait nilai-nilai moral. Siswa diharapkan mampu: 1) Membedakan 

antara akhlak mulia, akhlak tercela, dan nilai-nilai universal; 2) 

Memahami hubungan sebab-akibat dari akhlak mulia dan tercela 

dengan cara logis dan rasional.40 

2. Moral Loving  

Tahap ini menguatkan aspek emosional siswa agar menjadi pribadi 

yang berkarakter. Penguatan ini mencakup percaya diri (self esteem), 

kepekaan terhadap derita orang lain (emphaty), cinta kebenaran 

(loving the good), pengendalian diri (self control) dan kerendahan hati 

(humility).41 

3. Spiritual Acting 

Merupakan perwujudan dari pengetahuan tentang moral dan 

penguatan aspek emosi yang dimiliki oleh siswa.42 

Dengan demikian, indikator kecerdasan spiritual di atas menjadi 

tolok ukur dalam menilai SQ seseorang. Penulis cenderung sepakat 

dengan pandangan Toto Tasmara dan Khavari bahwa SQ menggambarkan 

manusia sebagai hamba Allah dan amanah mengelola bumi (khalifah fil-

Ardh), yang tercermin dalam perilaku moral dan akhlak mulia dalam 

hubungannya dengan Allah, manusia, dan alam. Hubungan ini mencakup 

knowing, loving, dan acting, sebagaimana teori yang diusulkan oleh Abdul 

Majid dan Dian Andayani tentang tahapan dalam pembentukan SQ 

seseorang. 

 

F. Faktor yang Mempengaruhi Kecerdasan Spiritual 

Menurut Ary Ginanjar Agustian, kecerdasan spiritual dipengaruhi 

oleh dua faktor utama. Pertama, nilai-nilai spiritual internal (inner value) 

yang meliputi keterbukaan, tanggung jawab, kepercayaan, keadilan, dan 

kepedulian sosial, semua ini berasal dari dalam diri seseorang. Kedua, 

dorongan atau motivasi (drive) yang merupakan usaha untuk mencapai 

kebenaran dan kebahagiaan sejati.43 

 
40 Abdul Majid dan Dian Andayani, Pendidikan Karakter Perspektif Islam, Bandung: 

Remaja Rosdakarya, 2013, hal. 112. 
41 Rumadani Sagala, Pendidikan Spiritual Keagamaan: Dalam Teori dan Praktik, 

Yogyakarta: Suka Press, 2018, hal. 40-41. 
42 Abdul Majid dan Dian Andayani, Pendidikan Karakter Perspektif Islam, …, hal. 

113. 
43 Ary Ginanjar Agustian, Emotional Spiritual Quotient (ESQ), Rahasia Sukses 

Membangun Kecerdasan Emosi dan Spiritual, ..., hal. 78. 



76 

 

 

Danah Zohar dan Ian Marshall juga mengemukakan faktor-faktor 

yang mempengaruhi kecerdasan spiritual. Pertama, peran sel saraf otak 

yang berfungsi sebagai jembatan antara kehidupan batin dan lahiriah. 

Otak, dengan sifatnya yang kompleks, fleksibel, dan adaptif, memainkan 

peran kunci dalam kecerdasan spiritual. Penelitian yang dilakukan pada 

tahun 1990-an menunjukkan bahwa osilasi sel saraf otak pada frekuensi 

40 Hz merupakan dasar bagi kecerdasan spiritual. Kedua, adanya konsep 

"God Spot" dalam otak, yang terletak di lobus temporal. Bagian ini 

meningkat aktivitasnya selama pengalaman keagamaan atau spiritual, dan 

berfungsi sebagai pusat spiritualitas dalam otak.44 Walaupun konsep ini 

tidak disebutkan secara langsung dalam Islam, Al-Qur’an menjelaskan 

kedekatan Allah dengan manusia, sebagaimana dinyatakan dalam QS. Al-

Baqarah 2:186. 

دَعۡوَةَ  ﴿ جِيبُ 
ُ
أ قَرِيبٌه  فإَنِ يِ  عَن يِ  عِبَادِي  لكََ 

َ
سَأ ليِ    لدّاعِ ٱوَإِذاَ  فَلۡيَسۡتَجِيبُوا   دَعاَنِِۖ  إذِاَ 

 ﴾١٨٦وَليُۡؤۡمِنُوا  بيِ لَعَلّهُمۡ يرَۡشُدُونَ 
“Dan apabila hamba-hamba-Ku bertanya kepadamu tentang Aku, maka 

(jawablah), bahwasanya Aku adalah dekat. Aku mengabulkan 
permohonan orang yang berdoa apabila ia memohon kepada-Ku, maka 

hendaklah mereka itu memenuhi (segala perintah-Ku) dan hendaklah 

mereka beriman kepada-Ku, agar mereka selalu berada dalam 

kebenaran.” 

Danar Lesmana menambahkan faktor-faktor lain yang 

mempengaruhi kecerdasan spiritual, di antaranya: (1) jenis kelamin, di 

mana wanita cenderung lebih rajin dalam melakukan ritual keagamaan; 

(2) latar belakang pendidikan, yang mempengaruhi pemahaman dan 

aktualisasi keyakinan seseorang; (3) faktor psikologis, seperti kondisi 

mental dan kepribadian; (4) stratifikasi sosial, di mana kedudukan 

seseorang dalam masyarakat mempengaruhi spiritualitasnya; dan (5) usia, 

yang mempengaruhi cara seseorang mengaplikasikan kecerdasan spiritual 

di berbagai tahap kehidupan.45 Syamsu Yusuf juga menyebutkan beberapa 

faktor yang mempengaruhi perkembangan spiritual, yaitu faktor 

pembawaan (internal) seperti akal dan keyakinan terhadap kekuatan yang 

lebih tinggi, serta faktor lingkungan (eksternal) yang mencakup pengaruh 

keluarga, sekolah, dan masyarakat dalam membentuk jiwa keagamaan.46 

 
44 Danah Zohar dan Ian Marshall, SQ: Memanfaatkan Kecerdasan Spiritual dalam 

Berfikir Integralistik dan Holistik, ..., hal.35. 
45 Danar Lesmana, “Kecerdasan Spiritual Dengan Kecemasan Menghadapi Masa 

Pensiun,” dalam Jurnal Ilmiah Psikologi Terapan, Vol. 02 No. 01 Tahun 2014, hal. 174. 
46 Syamsu Yusuf, Psikologi Perkembangan Anak dan Remaja, Jakarta: Remaja 

Rosdakarya, 2012, hal. 136. 



77 

 

 

Faktor-faktor di atas yang mempengahui kecerdasan spiritual dapat 

meningkatkan atau tidaknya kecerdasan seseorang. Prof. Dr. Khalil 

Khafari menekankan bahwa kecerdasan spiritual berasal dari dimensi non-

materi, yakni ruh manusia. Untuk meningkatkan kecerdasan spiritual, 

beberapa langkah yang dapat dilakukan antara lain: (1) merenungkan 

secara mendalam berbagai persoalan hidup; (2) melihat kehidupan secara 

utuh; (3) mengenali motif terdalam dari diri sendiri; (4) 

mengaktualisasikan spiritualitas dalam kehidupan nyata; dan (5) 

merasakan kehadiran Tuhan melalui zikir, doa, salat, dan aktivitas 

lainnya.47Ary Ginanjar Agustin mengemukakan bahwa meningkatkan 

kecerdasan spiritual (SQ) dengan mengamalkan rukun Islam dan rukun 

iman karena di dalamnya mengandung nilai pengagugan kepada Allah, 

berserah diri, merasa diawasi, dan empati terhadap sesama.48 

Namun, ada beberapa faktor yang dapat menghambat kecerdasan 

spiritual, seperti: sombong, ujub, iri hati, dengki, marah, prasangka buruk, 

riya (pamer), dan kemunafikan. Faktor-faktor ini mengotori hati, 

melemahkan kecerdasan spiritual, dan menghambat kemajuan pribadi, 

baik secara fisik maupun mental.49 

Dari berbagai pendapat para ahli, faktor-faktor yang mempengaruhi 

kecerdasan spiritual dapat dibagi menjadi dua kategori utama: faktor 

internal (dari dalam diri individu) dan faktor eksternal (dari lingkungan). 

Secara keseluruhan, kecerdasan spiritual dipengaruhi oleh kombinasi 

nilai-nilai batin, fisiologi otak, pendidikan, lingkungan, pengalaman 

hidup, dan refleksi diri, yang secara bersama-sama mempengaruhi 

kemampuan seseorang untuk memahami makna hidup dan 

mengaktualisasikan spiritualitas dalam tindakan nyata. 

 

G. Konsep Pendidikan Spiritual Menurut Lukman al Hakim (dalam 

Surah Lukman) dan Imam al Gazali 

1. Konsep Pendidikan Spiritual Menurut Lukman al Hakim (dalam 

Surah Lukman) 

Lukman al Hakim nama lengkapnya adalah Lukman bin Baura, 

anak dari saudara perempuan nabi Ayyub As. Ia dijuluki al Hakim 

karena memiliki hikmah atau kebijaksanaan yang mendalam. Banyak 

pendapat yang menyebutkan tentang siapa dirinya, Ibnu Abbas 

seorang shahabat nabi dan ahli tasfirnya para sahabat dan jumhur 

ulama sepakat bahwa Lukman bukan nabi, bukan pula raja melainkan 

 
47 Abdul Wahid Hasan, Aplikasi &Model Kecerdasan Spiritual (SQ) Rasulallah di 

Masa Kini, Jogjakarta: IRCiSoD, 2006, hal. 85. 
48 Ary Ginanjar Agustian, Emotional Spiritual Quotient (ESQ), Rahasia Sukses 

Membangun Kecerdasan Emosi dan Spiritual, ..., hal. 121-142. 
49 Khalid Abu Syadi, Periksalah hati Anda, Surakarta: Insan Kamil, 2008, hal. 64. 



78 

 

 

seorang yang diberi hikmah yang kemudian namanya diabadikan 

dalam Al-Qur’an.50 Selain kisahnya termuat dalam Al-Qur’an, nama 

Lukman juga menjadi nama surah ke-31 dalam Al-Qur’an. Kisah 

Luqman al Hakim diabadikan dalam Al-Qur’an adalah kisahnya 

dalam memberikan nasehat kepada anaknya dengan sebuah nasehat 

yang sangat berharga sebagaimana dalam QS. Lukman: 12-19 yaitu 

sebagai berikut: 

Dan sesungguhnya telah Kami berikan hikmat kepada Luqman, 

yaitu: "Bersyukurlah kepada Allah. Dan barangsiapa yang bersyukur 

(kepada Allah), maka sesungguhnya ia bersyukur untuk dirinya 

sendiri; dan barangsiapa yang tidak bersyukur, maka sesungguhnya 

Allah Maha Kaya lagi Maha Terpuji". 

Dan (ingatlah) ketika Luqman berkata kepada anaknya, di 

waktu ia memberi pelajaran kepadanya: "Hai anakku, janganlah 

kamu mempersekutukan Allah, sesungguhnya mempersekutukan 

(Allah) adalah benar-benar kezaliman yang besar". 

Dan Kami perintahkan kepada manusia (berbuat baik) kepada 

dua orang ibu-bapaknya; ibunya telah mengandungnya dalam 

keadaan lemah yang bertambah-tambah, dan menyapihnya dalam 

dua tahun. Bersyukurlah kepada-Ku dan kepada dua orang ibu 

bapakmu, hanya kepada-Kulah kembalimu. 

Dan jika keduanya memaksamu untuk mempersekutukan 

dengan Aku sesuatu yang tidak ada pengetahuanmu tentang itu, maka 

janganlah kamu mengikuti keduanya, dan pergaulilah keduanya di 

dunia dengan baik, dan ikutilah jalan orang yang kembali kepada-

Ku, kemudian hanya kepada-Kulah kembalimu, maka Kuberitakan 

kepadamu apa yang telah kamu kerjakan. 

 (Luqman berkata): "Hai anakku, sesungguhnya jika ada 

(sesuatu perbuatan) seberat biji sawi, dan berada dalam batu atau di 

langit atau di dalam bumi, niscaya Allah akan mendatangkannya 

(membalasinya). Sesungguhnya Allah Maha Halus lagi Maha 

Mengetahui. 

Hai anakku, dirikanlah shalat dan suruhlah (manusia) 

mengerjakan yang baik dan cegahlah (mereka) dari perbuatan yang 

mungkar dan bersabarlah terhadap apa yang menimpa kamu. 

Sesungguhnya yang demikian itu termasuk hal-hal yang diwajibkan 

(oleh Allah). 

Dan janganlah kamu memalingkan mukamu dari manusia 

(karena sombong) dan janganlah kamu berjalan di muka bumi 

 
50 M. Qurais Shihab, Tafsir Al- Misbah Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, 

Jakarta: Lentera Hati, 2002, hal. 125. 



79 

 

 

dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang 

yang sombong lagi membanggakan diri. 

Dan sederhanalah kamu dalam berjalan dan lunakkanlah 

suaramu. Sesungguhnya seburuk-buruk suara ialah suara keledai. 

Pendidikan kecerdasan spiritual dari kisah Lukman di atas 

secara ringkas adalah sebagai berikut: 

a. Bersyukur.  

b. Mengesakan tuhan 

c. Mempertahankan keyakinan. 

d. Setiap perbuatan ada balasannya 

e. Shalat, amar ma’ruf nahi munkar 

f. Sabar  

g. Menjauhi sifat sombong dan angkuh 

Pertama, bersyukur. Danah Zohar dan Ian Marshall 

menjelaskan bahwa makna syukur terletak pada kemampuan 

seseorang untuk melihat segala sesuatu dalam hidupnya dari berbagai 

sudut pandang, bukan hanya dari satu sisi saja. Hal ini termasuk dalam 

aspek kecerdasan spiritual, karena dengan rasa syukur, seseorang 

dapat menghadapi masalah eksistensial, termasuk kekhawatiran 

terhadap kekurangan yang dimilikinya, serta memperoleh kekuatan 

untuk mengatasinya.51 Manusia bersyukur manfaatnya bukan kepada 

siapa-siapa melaikan manfaat syukur kembali kepada dirinya sendiri 

Kedua, mengesakan tuhan.  Syirik  artinya  ketidakadanya sifat 

jujur  yakni  mengadakan kedustaan terhadap Tuhan.52 Larangan 

syirik termasuk dalam aspek kecerdasan spiritual, karena dengan 

menjauhi syirik, seseorang terbebas dari ilusi yang melemahkan jiwa 

dan menimbulkan keraguan. Selain itu, aspek penting lainnya adalah 

mempertahankan keyakinan. Dalam ayat ini terdapat dua aspek, yaitu 

sosial dan ruhani. Utsman Najati dalam bukunya tentang EQ dan SQ 

menyatakan bahwa aspek spiritual tercermin dalam kemampuan 

untuk mempertahankan iman dan keyakinan, bahkan ketika 

dihadapkan pada tekanan dari orang yang paling disayangi.53 Sikap 

ini dapat dikatagorikan sebagai sikap fleksibel yaitu dapat 

menyesuaikan diri dengan segala keadaan dengan efektif. 

Ketiga, mempertahankan keyakinan. Bagian ketiga ini 

merupakan kepanjangan dari bagian kedua. Seseorang yang 

 
51 Danah Zohar dan Ian Marshall, SQ: Memanfaatkan Kecerdasan Spiritual dalam 

Berfikir Integralistik dan Holistik..., hal. 12. 
52 Toshikio Izutsu, Konsep  Konsepetika  Religious  dalam  Al-Qur’an, Yogyakarta:  

Tiarawacana Yogya, 1993, hal. 157. 
53 Utsman Najati, Belajar EQ dan SQ dari Sunah Nabi, Bandung: Hikmah, 2006, hal. 

5. 



80 

 

 

mengesakan Allah merupakan orang yang benar-benar menyatakan 

menolak segala peribadatan, maka dia harus mempertahankan segala 

dorongan atau tawaran untuk menyembah selian Allah. Ia memiliki 

visi yang jelas sehingga ia mempertahankan visinya dengan penuh 

keteguhan. Ciri ini yaitu keteguhan merupakan ciri SQ yang 

disebutkan oleh Suyanto.54 

Keempat, Setiap perbuatan ada balasannya. Yaitu perbuatan 

baik maupun perbuatan buruk ada balasan dan 

pertanggungjawabannya. Bagian ini memiliki unsur keadilan dan 

kebenaran. Orang yang jahat layak dihukum dan orang yang baik 

layak diberi penghargaan. Sejalan dengan karakteristik kecerdasan 

spiritual yang diungkapkan oleh Danah Zohar dan Ian Marshall, 

kecerdasan spiritual dapat diukur dan diidentifikasi melalui 

kemampuan seseorang untuk selalu berpegang pada prinsip keadilan 

dan kebenaran. 

Kelima, shalat dan beramar ma’ruf nahi munkar. Shalat atau 

juga disebut doa ini dapat menjadikan jiwa tenang dan bersih. Nabi 

Muhammad mengibaratkan shalat dengan cahaya. Cahaya sendiri 

memiliki sifat menerangi gelap. Oleh karenanya dengan cahaya 

seseorang dapat beramar ma’ruf nahi munkar. Tidak mungkin amar 

ma’rif nahi munkar dilakukan orang yang tidak memiliki cahaya dan 

memiliki hati yang jernih.  

Keenam, Sabar. Yaitu bersabar atas hal yang menimpa dari 

menjalankan perintah dan larangan Allah serta atas gangguan saat 

menjalankannya. Orang yang memilik sabar artiya ia mampu 

mengelola perasaan sesuai dengan tuntunan hati nurani mampu 

menerima dengan tulus dan ikhlas setiap ketentuan takdir 

sebagaimana ciri SQ yang disebutkan oleh Danah Zohar dan Ian 

Marshall.55 

Ketujuh, menjauhi sifat sombong dan merendahkan orang lain. 

Sifat sombong dan angkuh dapat mengotori hati sehingga dapat 

melemahkan kecerdasan spiritual, dan menghambat kemajuan 

pribadi, baik secara fisik maupun mental.56 Sombong atau tidaknya 

seseorang dapat dilihat dari cara berjalan dan berkata. Agar terhindar 

dari sombong maka sederhanalah dalam berjalan, yakni jangan 

membusungkan dada bagaikan orang yang sombong dan jangan pula 

merunduk bagaikan orang sakit. Jangan berlari tergesa-gesa dan 

 
54 Suyanto, 15 Rahasia Mengubah Kegagalan Menuju Kesuksesan Dengan SQ, ..., 

hal. 1. 
55 Danah Zohar dan Ian Marshall, Memanfaatkan Kecerdasan Spiritual Dalam 

Berfikir Integralistik Dan Holistic, ..., hal. 14. 
56 Khalid Abu Syadi, Periksalah hati Anda, Surakarta: Insan Kamil, 2008, hal. 64. 



81 

 

 

jangan juga sangat perlahan menghabiskan waktu. Artinya bersikap 

pertengahan atau tawazun. Sikap ini merupakan dari ciri SQ yang 

dikemukakan oleh Ary Ginanjar Agustian.57  

 

2. Konsep Kecerdasan Spiritual Menurut Imam al Gazali 

Al-Ghazali, yang memiliki nama lengkap Abu Hamid 

Muhammad Ibnu Muhammad al-Ghazali al-Thusi, juga dikenal 

dengan julukan Hujjah al-Islam dan Zainuddin al-Tusi.58 Lahir pada 

tahun 450 H (1059 M) di Ghazal, sebuah kota kecil di Thus, wilayah 

Khurasan, yang sekarang menjadi bagian dari Republik Islam Iran. 

Pada masanya, wilayah ini merupakan salah satu pusat utama ilmu 

pengetahuan di dunia Islam.59 al-Ghazali banyak menulis buku dari 

berbagai bidang seperti tasawuf, fiqh, ushul fiqh, filsafat, theologi, 

ilmu Al-Qur’an, dan politik. Karyanya yang sangat fonemenal adalah 

kitab al Ihya ulumu ad-din. 

Al-Ghazali memaknai kecerdasan spiritual dengan istilah 

tazkiyah al-nafs, yang berarti penyucian jiwa manusia (tathhîr al-

nafs) dari sifat buruk dan perilaku negatif, baik yang tampak secara 

lahiriah maupun yang tersembunyi di batin.60 Dalam karyanya Ihya’ 

Ulumuddin, ia menyatakan bahwa kecerdasan spiritual berkaitan 

dengan aspek ruhani, yang ia istilahkan sebagai ruhiyah atau qalb.61 

Qalb merupakan inti hakiki dari manusia karena kemampuannya 

untuk menerima, berpikir, mengenal, dan berbuat. Hati adalah tempat 

berbagai kebaikan seperti kesalehan, keteguhan, kelembutan, 

keluasan, perdamaian, cinta, dan taubat. Dalam konteks spiritual, hati 

memiliki peran yang sangat penting dalam kehidupan manusia, 

karena ia langsung bereaksi terhadap setiap pikiran dan tindakan 

manusia. 

Tazkiyah al-nafs diartikan sebagai proses mendidik jiwa 

dengan sifat-sifat utama serta menyucikannya dari sifat-sifat tercela. 

Selain itu, tazkiyah al-nafs juga berarti penyucian dan perbaikan jiwa 

melalui ilmu yang bermanfaat dan amal saleh, dengan menjalankan 

perintah dan menjauhi larangan.62 Istilah tazkiyah al-nafs sering kali 

 
57 Ary Ginanjar Agustian, Emotional Spiritual Quotient (ESQ), Rahasia Sukses 

Membangun Kecerdasan Emosi dan Spiritual, ..., hal. 51. 
58 Yusuf al-Qardhawi, al-Ghazali Antara Pro dan Kontra, alih bahasa, Hasan Abrori, 

Surabaya: Pustaka Progressif, 1996, cet. III, hal. 39. 
59 Tim Penyusun Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, Jakarta: Van Hoeve Letiar 

Baru, 1997, hal. 25. 
60 Al-Ghazali, Minhaj al-‘Abidin, Mesir: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1995, hal. 23. 
61 Abdul Mujib, Ruh dan Psikology, Jakarta: Prenada Media, 2006, hal. 68-73. 
62 Al-Ghazali, Nazhariyah al-Tarbiyah al-Islamiyah li al-Fard wa al-Mujtama’, 

Mekah: Jami‘ah Umm al-Qura’, 1400 H, hal. 1. 



82 

 

 

dihubungkan dengan konsep pendidikan (al-tarbiyah), terutama 

karena istilah ini muncul dalam beberapa ayat Al-Qur’an yang 

menggambarkan makna pendidikan. Lebih dari itu, istilah ini 

mencakup introspeksi diri (muhasabah al-nafs), memperhatikan jiwa, 

dan berusaha mengembangkan semua dimensinya—baik spiritual, 

fisik, maupun intelektual menuju kualitas dan tingkat yang lebih 

tinggi. 

Menurut al-Ghazali, tujuan kecerdasan spiritual harus 

diarahkan pada pencapaian tujuan keagamaan dan moral, dengan 

penekanan pada perolehan keutamaan dan kedekatan (taqarrub) 

kepada Allah, bukan untuk mengejar status sosial atau kemewahan 

dunia. Jika tujuan pendidikan hanya untuk hal-hal duniawi, maka hal 

itu akan membawa pada kesesatan dan kerugian. Secara tersirat, al-

Ghazali menekankan bahwa tujuan pendidikan spiritual adalah 

membentuk individu yang sempurna—seseorang yang memahami 

tanggung jawabnya, baik sebagai hamba Allah maupun sebagai 

bagian dari masyarakat manusia. 

Al-Ghazali menerapkan metode untuk mencapai kecerdasan 

spiritual yang tinggi (mukasyafah) melalui tujuh tahapan atau langkah 

(aqabah). Tahapan-tahapan ini merupakan proses yang harus dilalui 

oleh seseorang untuk mencapai tingkat kecerdasan spiritual yang 

lebih tinggi.63 

1. Tahapan pertama, ilmu.  

Menurut Al-Ghazali, ilmu adalah langkah awal yang harus 

ditempuh oleh siapa saja yang ingin mencapai kebahagiaan dan 

tingkatan spiritual yang tinggi. Ia mengutip QS. Ath-Thalaq ayat 

12 untuk menegaskan bahwa ilmu memiliki kedudukan lebih 

tinggi daripada amal. Ilmu diibaratkan seperti pohon, sementara 

ibadah adalah buahnya. Meski pohon menjadi sumber utama, ia 

tidak berguna tanpa buah. Dan ilmu yang wajib dipelajari dalam 

tahap pertama ini adalah ilmu tauhid, ilmu hati, dan ilmu syariah. 

2. Tahapan kedua, taubat.  

Ada dua alasan mengapa tahapan ini menjadi penting, yaitu agar 

mendapatkan petunjuk dalam menjalankan ketaatan kepada Allah 

dan agar ibadah bisa diterima oleh Allah. 

3. Tahapan ketiga, menghadapi godaan.  

Menurut Al-Ghazali, ada dua jenis godaan yang harus dihadapi 

seorang hamba dalam usahanya mendekatkan diri kepada Allah. 

Pertama, ujian harta. Seorang hamba harus melepaskan hatinya 

dari keterikatan pada harta dunia agar dapat beribadah dengan 

 
63 Al-Ghazali, Minhaj al-‘Abidin, ..., hal. 52-64. 



83 

 

 

tulus dan maksimal, sebab harta sering kali menjadi penghalang 

dalam beribadah kepada Allah. Kedua, godaan dari makhluk. 

Kehadiran makhluk lain dapat menyibukkan hati seseorang yang 

ingin beribadah, dan interaksi dengan mereka sering kali merusak 

kesungguhan dalam beribadah. Untuk mengatasi ini, Al-Ghazali 

menyarankan cara ’uzlah, yaitu mengasingkan diri dari 

keramaian. 

4. Tahapan keempat adalah melawan hawa nafsu.  

Hawa nafsu dianggap sebagai musuh yang sangat berbahaya, 

karena dapat menimbulkan banyak bencana yang 

menyengsarakan dan sulit untuk diatasi. Hal ini sering kali tidak 

disadari oleh hamba karena perlawanan terhadap nafsu dalam diri 

mereka bersifat samar dan tidak jelas. Komponen dalam tubuh 

manuia yang dapat mencegah hawa nafsu adalah mata, telinga, 

lisan, dan hati, kemudian perut. Artinya kompenen-komponen 

tersebut merupakan komponen perantara masuknya hawa nafsu. 

5. Tahapan kelima, menghadirkan Al-Khauf dan Ar-Raja.  

Al-Khauf berarti rasa takut, sedangkan ar-Raja berarti harapan. 

Rasa takut di sini berkaitan dengan ancaman azab, sementara 

harapan mengacu pada keinginan akan rahmat Allah. Khauf 

berfungsi sebagai dorongan dari Allah untuk membimbing 

hamba-hamba-Nya menuju ilmu dan amal, sehingga mereka dapat 

mendekat kepada-Nya. Rasa takut ini juga berperan dalam 

mencegah perbuatan maksiat dan mendorong hamba untuk tetap 

taat kepada-Nya. 

6. Tahapan keenam membersihkan penoda dan perusak ibadah.  

Ini berarti bahwa seseorang yang telah melewati lima tahapan 

sebelumnya tetap harus waspada terhadap ancaman perusak 

ibadah, seperti syirik dan riya. Oleh karena itu, al-Ghazali 

menekankan pentingnya membangun ibadah dengan ketulusan 

dan keikhlasan. Keikhlasan berarti melakukan ibadah semata-

mata untuk mengharapkan ridha Allah, tanpa mengharapkan 

pujian atau ketenaran, serta tanpa merasa terpaksa untuk 

melakukan atau meninggalkan sesuatu.  

7. Tahapan ketujuh, Syukur.  

Syukur menjadi tahapan tertinggi dari kecerdasan spiritual 

seseorang. al-Ghazali menjelaskan bahwa orang yang bersyukur 

adalah mereka yang memiliki kesabaran. Demikian pula, orang 

yang bersabar sejatinya adalah orang yang bersyukur. Oleh karena 

itu, sabar dan syukur memiliki keterkaitan yang erat dan tidak 

dapat dipisahkan. 



84 

 

 

Menelaah konsep dan ciri kecerdasan spiritual Lukman al 

Hakim dalam surah Lukman ayat 12-19 dan al Ghazali terdapat 

persamaan dan perbedaannya. Konsep dan ciri-ciri SQ Dalam QS. 

Lukman ayat 12-19 yaitu 1) bersyukur; 2) jujur: 3) fleksibel; 4) adil 

dan benar; 5) bersih dan sabar; 6) rendah hati; serta 7) bersikap 

moderat. Selain itu, terdapat beberapa prinsip pendidikan yang 

terkandung di dalamnya, yaitu: 1) keimanan dan ketauhidan; 2) 

akhlak dan budi pekerti; dan 3) sosial bermasyarakat. Sementara itu, 

prinsip SQ menurut Al-Ghazali berfokus pada taqarrab atau 

mendekatkan diri kepada Allah, dengan tujuh tingkatan yang terdiri 

dari: 1) ilmu; 2) taubat; 3) godaan; 4) hawa nafsu; 5) takut dan harap; 

6) ikhlas; dan 7) syukur. 

Persamaan konsep dan ciri SQ antara lukman al Hakim dan al 

Ghazali terletak pada tingkatan syukur. Al Ghazali menjadikan 

Syukur sebagai puncak SQ tertinggi, sedangkan pada kisah Lukman 

al Hakim, Dimana Allah berikan hikmah kepada lukman al Hakim 

paling pertama adalah bersyukur. Persamaan ciri lain terdapat pada 

ikhlas dengan jujur, taubat dengan bersih, takut dan harap dengan 

pertengahan, dan hawa nafsu dengan sabar.  

 

H. Relevansi SQ dengan IQ dan EQ dalam pengembangan KBQ 

Kecerdasan Intelektual, atau Kecerdasan Kognitif, adalah 

kemampuan seseorang untuk berpikir secara analitis dan logis. IQ 

(Intellectual Quotient) mencakup kecerdasan yang berpusat pada 

kreativitas mental di otak, memungkinkan individu dengan IQ tinggi 

untuk menangani informasi yang rumit dan memprosesnya kembali ketika 

dibutuhkan. Dalam proses ini, manusia berusaha meningkatkan 

kesejahteraan dan kualitas hidupnya. Islam sangat menekankan 

pentingnya penggunaan akal, dengan banyak ayat Al-Qur’an dan Hadits 

yang mendorong berpikir kritis, menjadikan pemikiran tentang alam 

semesta sebagai sarana mengenali kebesaran Allah dan memperkuat 

tauhid, sebagaimana dinyatakan bahwa "Agama adalah akal, dan tidak ada 

agama bagi mereka yang tidak menggunakan akalnya."64 

IQ sering kali dianggap sebagai indikator kemampuan seseorang 

dalam memecahkan masalah. Namun, memiliki IQ yang tinggi tidak selalu 

menjamin keberhasilan atau moralitas yang baik. Orang yang cerdas 

terkadang bisa bertindak merusak atau menimbulkan kekacauan. Banyak 

individu dengan kecerdasan tinggi gagal menjadi pemimpin yang efektif 

 
64 Nurlaili Dina Hafni dan Arif Muzayin Shofwan, “Pendidikan Karakter Untuk 

Membangun Anak Didik Yang Memiliki Keseimbangan IQ, EQ, Dan SQ,” dalam Jurnal 

Bocil: Journal of Childhood Education, Development and Parenting, Vol. 1 No. 1 Tahun 

2023, hal. 9. 



85 

 

 

karena mereka menghadapi penolakan dan kritik. Pemimpin yang hanya 

berfokus pada penyelesaian masalah tanpa membangun hubungan 

emosional dan empati dengan orang yang dipimpinnya akan mengalami 

kesulitan dalam memimpin.65 

Menurut Ginanjar, IQ adalah jenis kecerdasan yang berhubungan 

dengan kesadaran akan ruang dan objek yang dapat dilihat, serta 

penguasaan konsep-konsep matematis. Dengan kecerdasan ini, seseorang 

memiliki kemampuan untuk melakukan berbagai aktivitas kompleks 

seperti menghitung, mempelajari aljabar, mengoperasikan komputer, 

memahami bahasa asing, dan menguasai rumus fisika. Selain itu, IQ 

memungkinkan manusia untuk melakukan perhitungan yang rumit.66 

Kecerdasan intelektual tidak hanya terbatas pada aktivitas fisik, tetapi juga 

melibatkan pemberdayaan otak, hati, dan tubuh dalam interaksi fungsional 

dengan orang lain. Menurut Danah Zohar dan Ian Marshall, kecerdasan 

intelektual terkait dengan proses kognitif, termasuk kemampuan berpikir, 

membuat koneksi, mengevaluasi, memilah informasi, dan 

mempertimbangkan berbagai aspek. Dalam pengertian lain, kecerdasan 

intelektual adalah kecakapan dalam menerapkan strategi pemecahan 

masalah dengan menggunakan logika dan nalar.67 

Dalam Islam, intelegensi dikenal dengan istilah 'Aql atau akal, yang 

dianggap berpusat di kepala. Akal ini merupakan anugerah dari Allah yang 

berfungsi sebagai cahaya pengetahuan, memungkinkan manusia untuk 

membedakan antara yang benar dan yang salah. Akal mampu memahami 

semua hal yang muncul dalam benak manusia, baik itu terkait kebaikan 

maupun keburukan, termasuk was-was, kekhawatiran, serta keinginan-

keinginan. Hakikat dari akal adalah kemampuannya untuk menilai 

kebenaran atau kesalahan dari suatu pernyataan atau tindakan. Akal tidak 

bersifat fisik, bukan materi yang bisa disentuh atau dilihat dengan indra, 

melainkan sebuah esensi yang mengetahui materi dan memahami esensi 

segala sesuatu.68 Artinya seseorang dianggap memiliki akal yang baik jika 

pernyataannya mengandung kebenaran. Sebaliknya, jika ucapannya 

keliru, ia dikatakan bodoh. 

 
65 Abd. Wahab H. S dan Umiarso, Kepemimpinan Pendidikan dan Kecerdasan 

Spiritual, Jogjakarta: ArRuzz Media, 2011, hal. 15. 
66 Ary Ginanjar Agustian, ESQ: Emotional Spiritual Qoutient, Jakarta: Arga, 2001, 

hal. 41. 
67 Danah Zohar dan Ian Marshall, SQ Spiritual Intelligence the Ultimate Intelligence, 

London: Vloomsbury Publishing, t.th, hal. 3. 
68 Abu Abdillah Al-Hants Ibn Asad Al-Muhasibi, Menuju Hadirat Ilahi, trj, Tholib 

Anis, Bandung Al-Bayan, 2003, hal. 47-48. 



86 

 

 

Ringkasnya, kecerdasan intelektual (IQ) adalah kemampuan untuk 

berpikir secara logis dan analitis, dan memproses informasi kompleks. 

Meskipun IQ sering dijadikan tolok ukur pemecahan masalah, kecerdasan 

ini tidak selalu menjamin kesuksesan atau moralitas. Individu dengan IQ 

tinggi juga bisa gagal sebagai pemimpin jika mereka mengabaikan 

kecerdasan emosional (EQ). Dalam Islam, kecerdasan intelektual dikenal 

sebagai 'Aql, anugerah dari Allah yang membantu manusia membedakan 

kebenaran dari kesalahan dan memahami segala sesuatu dengan akal 

sebagai cahaya pengetahuan. 

Kecerdasan Emosioanl (EQ) dalam pandangan masyarakat awam 

sering diartikan dengan sikap sopan santun dan tidak mudah marah. 

Menurut Ali, EQ dapat dipahami sebagai kemampuan untuk memahami 

dunia, berpikir secara rasional, dan menggunakan sumber daya dengan 

efektif saat menghadapi tantangan.69 Dengan kecerdasan emosional, 

seseorang akan lebih mudah mengatasi masalah, karena pemikirannya 

didasarkan pada rasionalitas atau logika. Contohnya, ketika menghadapi 

masalah besar, individu dengan kecerdasan emosional yang baik dapat 

mengelola dan mengontrol emosinya, sehingga lebih mudah melewati 

tantangan tersebut. EQ merupakan sesuatu yang ada dalam diri seseorang 

berupa kemampuan, kompetensi, kecakapan non-kognitif dalam artian 

bukan kecakapan berfikir melainkan sebuah kecakapan untuk memahami 

perasaan, mengendalikan perasaan sehingga dapat membantu 

perkembangan emosi dan intelektual.70 

Menurut Goleman yang dikutip oleh Mashar, anak yang memiliki 
kecerdasan emosional (EQ) ditandai dengan beberapa ciri, yaitu: 1) 

mampu memotivasi dirinya sendiri; 2) mampu bertahan dalam 

menghadapi frustrasi; 3) memiliki keterampilan yang baik dalam 

berinteraksi di jaringan informal; 4) dapat mengendalikan dorongan 

eksternal; 5) fleksibel dalam menemukan berbagai cara untuk mencapai 

tujuan; dan 6) memiliki keyakinan yang kuat bahwa di balik setiap 

kesulitan, pasti ada kemudahan.71 Menurut Ginanjar, kecerdasan 

emosional adalah kemampuan seseorang untuk mengendalikan emosi dan 

menguasai diri, sehingga dapat tetap tenang saat mengambil keputusan. 

Kecerdasan ini memiliki peran penting dalam membangun hubungan 

antarindividu, seperti bagaimana seseorang berkomunikasi dengan 

 
69 Mohammad Ali, Pendidikan untuk Pembangunan Nasional, Jakarta: Grasindo, 

2009, hal. 135. 
70 Fitria, Konsep Kecerdasan Spiritual dan Emosional dalam Membentuk Budi 

Pekerti, Bogor: Guepedia, 2020, hal. 19. 
71 Riana Mashar, Emosi Anak Usia Dini dan Strategi Pengembangannya, Jakarta: 

Kencana, 2011, hal. 16. 



87 

 

 

menghormati lawan bicara, bergaul dengan orang lain, menyayangi, 

mencintai, dan mengekspresikan perasaan.72 

Islam sangat menganjurkan untuk menjaga hati agar tetap bersih dan 

tidak rusak. Hati yang murni dan tidak tercemar merupakan fondasi 

penting untuk memancarkan kecerdasan emosional (EQ) dengan baik. 

Salah satu hal yang dapat merusak hati dan melemahkan fungsinya adalah 

dosa. Oleh sebab itu, banyak ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis Rasulullah 

SAW yang menekankan pentingnya menjaga kesucian hati. Contohnya: 

a. QS. Al-A'raf ayat 179 

Allah menyatakan bahwa orang-orang yang hatinya tidak berfungsi 

dengan baik karena kotoran dosa, disamakan dengan binatang, 

bahkan lebih hina, Allah Ta’ala berfirman: 

عۡيُُٞ لََّّ 
َ
جهَا وَلهَُمۡ أ  يَفۡقَهُونَ ب

ِۖ لهَُمۡ قلُُوبٞ لََّّ نسج ن ج وَٱلۡۡج جنَ ٱلِۡج َهَنَّمَ كَثجيٗرا م  ناَ لِج
ۡ
 وَلقََدۡ ذرََأ

ئجكَ هُمُ 
َٰٓ وْلَ
ُ
ۚٓ أ ضَل 

َ
نعََٰۡمج بلَۡ هُمۡ أ

َ
ئجكَ كَٱلۡۡ

َٰٓ وْلَ
ُ
جهَا ۚٓ أ  يسَۡمَعُونَ ب

جهَا وَلهَُمۡ ءَاذاَنٞ لََّّ ونَ ب ُ   يُبۡصِج
  غََٰفجلُونَ ٱلۡ 

“Dan sesungguhnya Kami jadikan untuk (isi neraka Jahannam) 

kebanyakan dari jin dan manusia, mereka mempunyai hati, tetapi 

tidak dipergunakannya untuk memahami (ayat-ayat Allah) dan 

mereka mempunyai mata (tetapi) tidak dipergunakannya untuk 

melihat (tanda-tanda kekuasaan Allah), dan mereka mempunyai 

telinga (tetapi) tidak dipergunakannya untuk mendengar (ayat-ayat 

Allah). Mereka itu sebagai binatang ternak, bahkan mereka lebih 

sesat lagi. Mereka itulah orang-orang yang lalai.” 

b. QS. Al-Hajj ayat 46 

Allah menegaskan bahwa orang yang tidak mengambil pelajaran dari 

kehidupan alam semesta adalah orang yang buta hatinya, Allah 
berfirman:  

جهَاۖ فإَجنَّهَا   وۡ ءَاذاَنٞ يسَۡمَعُونَ ب
َ
جهَا  أ رۡضج فَتكَُونَ لهَُمۡ قلُُوبٞ يَعۡقجلُونَ ب

َ
يُرواْ فِج ٱلۡۡ فلََمۡ يسَج

َ
أ

دُورج  تِج فِج ٱلص 
ن تَعۡمََ ٱلقُۡلُوبُ ٱلَّ بصََٰۡرُ وَلََٰكج

َ
   لََّ تَعۡمََ ٱلۡۡ

“Maka apakah mereka tidak berjalan di muka bumi, lalu mereka 

mempunyai hati yang dengan itu mereka dapat memahami atau 

mempunyai telinga yang dengan itu mereka dapat mendengar? 

Karena sesungguhnya bukanlah mata itu yang buta, tetapi yang buta, 

ialah hati yang di dalam dada.” 

 

 
72 Daniel Goleman, Working with Emotional Inteligence, Jakarta: Gramedia Pustaka 

Utama, 1999, hal. 42-43. 



88 

 

 

c. Hadits Nabi SAW: Kedudukan Hati 

Islam sangat menekankan pentingnya menjaga kebersihan dan 

kesehatan hati, karena hati menjadi pusat kendali bagi seluruh 

perilaku manusia. Rasulullah SAW. menggambarkan kedudukan hati 

dalam tubuh manusia melalui sabdanya berikut: 

ُّه  ، وَإ ذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْْسََد    ضْغَةً إ ذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْْسََد  كُ  لَا وَإ نَّ فِ  الْْسََد  م 
َ
أ

َ القَْلبْ   لَا وَهِ 
َ
ُّه  . أ  كُ 

“Ingatlah bahwa di dalam jasad itu ada segumpal daging. Jika ia 

baik, maka baik pula seluruh jasad. Jika ia rusak, maka rusak pula 

seluruh jasad. Ketahuilah bahwa ia adalah hati (jantung).” (HR. 

Bukhari no. 52).73 

d. Hadis Nabi SAW: Hati Dipengaruhi Amal 

Hati manusia sangat dipengaruhi oleh amal perbuatannya. Setiap 

kebaikan akan menyinari hati, sementara dosa dan maksiat akan 

mengotorinya. Dalam sebuah hadis, Rasulullah SAW. menjelaskan 

bagaimana dosa dapat meninggalkan bekas pada hati seorang hamba. 

Dari Abu Hurairah Rasulullah SAW bersabda: 

وَ نزََعَ وَاسْتَغْفَرَ  ، فإَ ذَا هـ  ن كْتَة  سَودَْاء  تتَْ فِ  قلَبْ ه   يئةًَ ن ك   خَط 
َ
خْطَأ

َ
أ إ ذَا  العَْبدَْ  إ نَّ 

: }كََلَّّ   ي ذَكَرَ اللََّّ  ان  الََّّ  وَ الرَّ ، وَهـ  يدَ ف يهَا حَتََّّ تَعْل وَ قلَبْهَ  ، وَإ نْ عَدَ ز  لَ قلَبْ ه  ق  وَتاَبَ س 
ب ونَ{ بلَْ رَانَ عَََ  مْ مَا كَن وا يكَْس  وب ه 

  ق ل 

“Jika seorang hamba melakukan satu dosa, niscaya akan ditorehkan 

di hatinya satu noda hitam. Seandainya dia meninggalkan dosa itu, 

beristighfar dan bertaubat; niscaya noda itu akan dihapus. Tapi jika 

dia kembali berbuat dosa; niscaya noda-noda itu akan semakin 

bertambah hingga menghitamkan semua hatinya. Itulah penutup 

yang difirmankan Allah, “Sekali-kali tidak demikian, sebenarnya apa 

yang selalu mereka lakukan itu telah menutup hati mereka” (QS. Al-

Muthaffifin: 14).” (HR. Tirmidzi).74 

Dalam pandangan para pakar kesehatan mental Islam Musthofa 

Fahmi, menurutnya kecerdasan emosional sering diistilahkan sebagai 

kesehatan jiwa atau mental (al-Shihhah al-Nafsiyyah) ini dipengaruhi oleh 

lingkungan, sehingga sifatnya fleksibel dan dapat berubah. Lingkungan, 

 
73 Muhammad Abduh Tuasikal, “Jika Hati Baik,” dalam Jika Hati Baik ... - 

Rumaysho.Com. Diakses pada 31 Agustus 2025. 
74 Abdullah Zen, “Noda Hati yang Membandel,” dalam https://muslim.or.id/19817-

noda-di-hati-yang-membandel.html. Diakses pada 31 Agustus 2025. 

https://rumaysho.com/3028-jika-hati-baik.html
https://rumaysho.com/3028-jika-hati-baik.html
https://muslim.or.id/19817-noda-di-hati-yang-membandel.html
https://muslim.or.id/19817-noda-di-hati-yang-membandel.html


89 

 

 

terutama selama masa kanak-kanak, memiliki peran yang sangat penting 

dalam membentuk dan mengembangkan kecerdasan emosional.75  

Artinya seseorang yang memiliki kecerdasan emosional (EQ) yang 

baik dimulai dari masa kanak-kanak dan lingkungannya dan ditndai 

dengan ciri memiliki kemampuan mengelola emosinya dengan efektif, 

memiliki kesadaran diri, kemampuan mengatur diri, motivasi yang kuat, 

empati, serta keterampilan sosial yang baik. Keterampilan ini 

memungkinkan mereka untuk menjalani kehidupan dengan lebih baik dan 

terarah serta berpotensi mencapai kesuksesan yang lebih tinggi.  

Dalam pandangan Islam, konsep kecerdasan intelektual (IQ), 

emosional (EQ), dan spiritual (SQ) secara halus telah tercantum dalam Al-

Qur’an dan Hadis. Ketiganya berakar pada fungsi akal, hati, dan fuad (hati 

nurani), yang membentuk inti dari kecerdasan tersebut. Islam 

menempatkan ketiga kecerdasan ini pada posisi yang sama pentingnya, 

dengan keterkaitan erat yang saling melengkapi. Dalam hal ini, SQ 

dianggap sebagai pilar utama yang mendukung perkembangan IQ dan EQ, 

di mana SQ mengarahkan hubungan manusia dengan Pencipta, sedangkan 

IQ dan EQ membantu dalam berinteraksi dengan diri sendiri dan 

lingkungan. Tanpa keseimbangan antara ketiganya, sulit bagi manusia 

untuk memenuhi perannya sebagai “Khalifah” di bumi. Oleh karena itu, 

Islam menekankan pentingnya menjaga keseimbangan antara hubungan 

dengan Allah dan hubungan dengan sesama manusia, menjadikan IQ, EQ, 

dan SQ sebagai pusat ajaran Islam. 

Dalam penelitian yang dilakukan oleh Nurlita Kusuma Delvi 

menggunakan uji Fisher, ditemukan adanya hubungan antara kecerdasan 

spiritual (SQ) dan kecerdasan emosional (EQ) pada mahasiswa semester 

akhir. Hasil penelitian menunjukkan bahwa semakin tinggi kecerdasan 

emosional (EQ), semakin tinggi pula kecerdasan spiritual (SQ) pada 

mahasiswa tersebut.76 Temuan serupa juga diungkapkan oleh Siti 

Anggraini, yang menyatakan bahwa terdapat hubungan yang positif dan 

signifikan antara kecerdasan emosional dan kecerdasan spiritual dengan 

hasil belajar biologi peserta didik Sekolah Menengah Atas77. Artinya 

kecerdasan emosional (EQ) dan kecerdasan spiritual (SQ) saling 

terhubung dan dapat meningkatkan intelektual (IQ) seseorang ditandai 

 
75 Musthofa Fahmi, Alih bahasa Zakiah Daradjat, Kesehatan Jiwa dalam Keluarga, 

Sekolah dan Masyarakat,Jakarta: Bulan Bintang, 1997, hal. 20. 
76 Nurlita Kusuma Dewi, “Hubungan Antara Kecerdasan Spiritual Dengan 

Kecerdasan Emosional Pada Mahasiswa Semester Akhir,” dalam Skripsi, Lampung: 

Unissula, 2024, hal. 58-59. 
77 Intan Dwi Cahyani, “Hubungan Antara Kecerdasan Emosional Dengan Kecerdasan 

Spiritual Dengan Hasil Belajar Biologi Peserta Didik,” dalam Skripsi, Jakarta: UIN Syarif 

Hidayatullah, 2022, hal. 55. 



90 

 

 

kesesuainnya dengan hasil belajar. Penilitan yang dilkaukan oleh Arsyad, 

menyimpulkan bahwa ada korelasi yang signifikan antara kecerdasan 

intelektual (IQ) siswa dan kecerdasan spiritual (SQ) dari temuan tes 

korelasi (IQ).78 

Dari paparan para ahli di atas dan beberapa hasil terkait penelitian 

tentang korelasi antara kecerdasan ntelektsal dan kecerdasan emosional 

dalam upaya peningkatan kecerdasan spiritual dapat disimpulkan bahwa 

ada korelasi antara IQ, EQ dan SQ. IQ berkembang melalui proses berpikir 

dan bernalar yang bersumber dari otak (aql), EQ berasal dari kekayaan 

emosi dalam jiwa atau hati (qalb), sementara SQ tumbuh dari dimensi 

spiritual yang berakar pada hati nurani (fuad). Ketiga kecerdasan ini harus 

berjalan selaras agar manusia dapat mencapai peranannya sebagai 

"Khalifah" di bumi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
78 Arsyad, “Spiritual Intelligence (SQ) and Their Relationship with Intellectual 

Intelligence (IQ) of MI Quhas School Students,” dalam Jurnal Nizham, Vol. 11 No. 02 Tahun 

2023, hal. 18. 



 

91 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB IV  

PELAKSANAAN MODEL PENGEMBANGAN KURIKULUM 

BERBASIS AL-QUR’AN DALAM UPAYA MENINGKATKAN 

KECERDASAN SPIRITUAL MAHASISWA PASCASARJANA 

UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA 

 

A. Deskripsi Umum Obyek Penelitian 

1. Sejarah Pascasarjana PTIQ Jakarta 

Dalam rangka mendukung program pemerintah dalam bidang 

pendidikan dan berkontribusi dalam mencerdaskan kehidupan bangsa, 

serta untuk memberikan wadah bagi para alumni Institut PTIQ yang 

berminat melanjutkan studi, Institut Perguruan Tinggi Ilmu Al-Qur’an 

(PTIQ) Jakarta memandang perlunya pendirian program pascasarjana. 

Hal ini juga merespons kebutuhan masyarakat akan lembaga 

pendidikan yang mampu mencetak ahli di bidang Ilmu Agama pada 

jenjang Magister. Berdasarkan Peraturan Pemerintah Republik 

Indonesia Nomor 60 Tahun 1999 tentang Pendidikan Tinggi dan 

Keputusan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia 

Nomor 222/U/1998, maka pada tahun akademik 1999/2000, Institut 

PTIQ Jakarta resmi membuka Program Pascasarjana Ilmu Agama 

Islam dengan dukungan tenaga pengajar profesional dan sarana 

pendidikan yang memadai. 

Dalam penyelenggaraan program tersebut, disadari bahwa Ilmu 

Agama Islam berkaitan erat dengan dinamika masyarakat. Oleh karena 

itu, sejak awal pelaksanaan pada tahun akademik 1999/2000, Program 



92 

 

Pascasarjana Ilmu Agama Islam membuka konsentrasi dalam bidang 

Ilmu Tafsir. 

Tahun 2005 menjadi tonggak penting dalam perkembangan 

lembaga pendidikan Islam, yang tidak hanya terbatas pada pesantren 

di pedesaan tetapi juga mencakup lembaga-lembaga pendidikan di 

wilayah perkotaan, mulai dari tingkat pendidikan usia dini hingga 

perguruan tinggi. Kondisi ini menuntut ketersediaan tenaga pengelola 

pendidikan yang profesional dengan basis nilai-nilai Islam. 

Menanggapi hal tersebut, dan berdasarkan Surat Perpanjangan Izin 

No. Dj.II/104/2006, pada tahun akademik 2005/2006 Institut PTIQ 

Jakarta menambahkan konsentrasi baru, yaitu Manajemen Pendidikan 

Islam (MPI) pada program magister. 

Selanjutnya, dengan berbekal Surat Izin Penyelenggaraan 

Program Magister Pendidikan Islam (Dj.I/315/2009 tanggal 4 Juni 

2009), status akreditasi dari BAN-PT (Nomor: 005/BAN-PT/Ak-

VII/S2/VI/2009), dan Surat Perpanjangan Izin Penyelenggaraan 

Program Magister Ilmu Agama Islam (Dj.I/618/2009 tanggal 23 

Oktober 2009), Institut PTIQ Jakarta mengajukan pembukaan 

Program Doktor (S3) dalam Kajian Islam dengan konsentrasi Ilmu 

Tafsir dan Pendidikan Al-Qur’an diterbitkan melalui SK No. 853 

Tahun 2012. 

Saat ini, seluruh program studi pascasarjana Institut PTIQ Jakarta 

telah terakreditasi oleh BAN-PT. Pada tahun 2023, Institut PTIQ 

Jakarta mengalami transformasi kelembagaan berdasarkan Keputusan 

Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 60 Tahun 2023, yang 

mengesahkan perubahan bentuk Institut menjadi Universitas PTIQ 

Jakarta. 

Pascasarjana PTIQ Jakarta memiliki visi, misi dan tujuan sebagai 

berikut: 

a. Visi 

Menjadi Pascasarjana yang Ikonik dalam Kajian Al-Qur’an dan 

Sains untuk Indonesia dan Dunia. 

b. Misi 

1) Menyelenggarakan pendidikan tingkat pascasarjana 

secara profesional yang efektif, efisien, dan relevan 

dengan nilai Al-Qur’an, sains, teknologi, serta 

keindonesiaan. 

2) Meningkatkan reputasi bidang penelitian yang unggul 

dan orisinal berbasis Al-Qur’an dan integrasinya dengan 

sains. 



93 

 

 

3) Menyelenggarakan pengabdian masyarakat serta 

menginternalisasikan nilai Al-Qur’an ke dalam dunia 

akademik dan kehidupan masyarakat. 

4) Menjalin kerja sama akademik dan nonakademik di 

tingkat nasional, regional, dan internasional. 

c. Tujuan 

1) Menghasilkan lulusan yang berprestasi akademik dan 

nonakademik serta memiliki daya saing global dalam 

kajian Al-Qur’an, sains, teknologi, serta keindonesiaan.  

2) Menghasilkan penelitian yang unggul serta 

mempublikasikannya di level nasional, regional, dan 

internasional. 

3) Menghasilkan pengabdian kepada masyarakat serta 

mempublikasi¬kannya di level nasional, regional, dan 

internasional. 

4) Merealisasikan segala bentuk kerjasama dengan berbagai 

lembaga di tingkat nasional, regional, dan internasional.  

5) Meningkatkan pelayanan dan fasilitas yang berkualitas, 

kondusif, inklusif, dan akomodatif. 

6) Mengimplementasikan TILAWAH (Teladan, Istikamah, 

Loyal, Amanah, Wasathiyah, Adaptif, Humanis) dalam 

setiap aktivitas Tridarma perguruan tinggi. 

Pascasarjana Universitas PTIQ menyelanggarakan program 

magister dan doktoral dengan rincian sebagai berikut: 

a. Program Magister 

1) S2 Magister Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir 

Akreditasi Nomor 4481/SK/BAN-PT/Ak-PNB/M/XI/2023 

2) S2 Magister Manajemen Pendidikan Islam 

Akreditasi Nomor 4480/SK/BAN-PT/Ak-PNB/M/XI/2023 

3) S2 Magister Ekonomi Syariah 

Akareditasi Nomor 4479/SK/BAN-PT/Ak-PNB/M/XI/2023 

b. Program Doktoral 

1) S3 Doktor Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Akreditasi Nomor 4478/SK/BAN-PT/Ak-PNB/D/XI/2023 

2) S3 Doktor Manajemen Pendidikan Islam 

 

2. Letak Geografis Pascasarjana PTIQ Jakarta 

Program Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta terletak di 

kawasan selatan Ibu Kota, tepatnya di Jl. Lebak Bulus Raya No. 2, 

Kelurahan Lebak Bulus, Kecamatan Cilandak, Kota Jakarta Selatan, 

Daerah Khusus Ibukota Jakarta 12440. Lokasinya berada di wilayah 

yang strategis dan mudah dijangkau dari berbagai arah, baik dari pusat 



94 

 

kota Jakarta maupun dari daerah penyangga seperti Depok, 

Tangerang, dan Bekasi. 

Secara geografis, kampus ini berada di kawasan yang memiliki 

aksesibilitas tinggi karena berada dekat dengan jalur utama dan 

simpul-simpul transportasi penting, seperti: 

a) Stasiun MRT Lebak Bulus Grab, yang hanya berjarak sekitar 

5–10 menit. 

b) Terminal Bus Lebak Bulus, yang melayani rute dalam dan luar 

kota. 

c) Jalan Tol Lingkar Luar Jakarta (JORR) yang memudahkan 

akses dari arah barat, timur, dan selatan. 

Dikelilingi oleh lingkungan yang relatif tenang dan jauh dari 

hiruk-pikuk pusat bisnis, lokasi ini memberikan suasana yang 

mendukung kegiatan akademik. Selain itu, keberadaan pusat-pusat 

pendidikan, perkantoran, masjid besar, serta fasilitas umum seperti 

pusat perbelanjaan dan rumah sakit turut menunjang kehidupan 

mahasiswa di sekitar kampus. 
 

3. Lambang dan Makna Universitas PTIQ Jakarta 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

Gambar 4.1 Lambang Universitas PTIQ Jakarta 

 

Adapun makna dari lambang tersebut adalah sebagai berikut: 

 

Huruf PTIQ 

 

 

 

 

 

 

 

 



95 

 

 

 

 
 

Mushaf Al-Qur’an Terbuka 

Hal ini menyimbolkan karakter yang kuat yang 

menempel pada diri Universitas PTIQ Jakarta 

sebagai Pelopor Lembaga Pendidikan yang 

berbasiskan Al-Qur’an tidak hanya di Indonesia, 

tatapi juga yang pertama di dunia. 

 

Bola Dunia 

Menggambarkan bahwa PTIQ telah berkancah di 

tingkat dunia 

 

 

 

Kubah & Gerbang 

Ruang kosong dalam lambang ini membentuk 

kubah dan juga gerbang. Hal ini menggambarkan 

bahwa PTIQ merupakan gerbang bagi para calon 

mahasiswa yang ingin masuk ke dalam dunia ilmu 

yang begitu luas. 

 
 

Sarang Lebah 

Melambangkan kebermanfaatan alumni PTIQ 

yang dapat diterima dalam banyak bidang. 

 
 

6 Kubah Berputar 

Melambangkan 6 rukun Iman dan membentuk 

simbol Sains 

 

Tabel 4.1 Tabel Lambang dan Makna Logo Universitas PTIQ Jakarta 

 

4. Kurikulum Pascasarjana PTIQ Jakarta 

Kurikulum pada masa Islam klasik dikenal dengan sebutan al 

maddah atau mata pelajaran. Hal tersebut karena pada masa itu 

kurikulum merupakan serangkain mata pelajaran yang dipelajari oleh 

para penuntut ilmu. Adapun kurikulum pascasarjana universitas PTIQ 

Jakarta adalah sebagai berikut: 

a. Kurikulum Program Magister Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir 

No. Kelompok Smt. Mata Kuliah SKS 

1 MKD I Ulumul Qur’an 3 

2 MKD I Sejarah Pemikiran Islam 3 

3 MKD I Sejarah Peradaban Islam 3 

4 MKD I Bahasa Arab 3 



96 

 

5 MKD I Bahasa Inggris 3 

6 MKD II Pendekatan dan Pengkajian 

Islam 

3 

7 MKD II Filsafat Ilmu 3 

8 MKU II Ilmu Qiraat 3 

9 MKU II Metodologi Penelitian Tafsir 3 

10 MKU II Sejarah dan Pemikiran Tafsir 

di Indonesia 

3 

11 MKU III Hadits Wa’ulumuhu 3 

12 MKU III Kajian Literatur tentang Al-

Qur’an 

3 

13 MKU III Hermeneutika tafsir 3 

14 MKP III Komprehensif 3 

15 MKP III Seminar Proposal 3 

16 MKP IV Tesis 6 

Peminatan Kajian Al-Qur’an 

17 MKK III Kajian Orientasi Terhadap Al-

Qur’an 

3 

18 MKK IV Sejarah Al-Qur’an Lintas 

Madzhab 

3 

19 MKK IV Qiraat Al-Qur’an dan 

Implikasi Tafsirnya 

3 

20 MKK IV Dinamika Penerjemahan Al-

Qur’an 

3 

Peminatan Ilmu Tafsir 

21 MKK III Sejarah Tafsir 3 

22 MKK IV Tafsir Lintas Madzhab 3 

23 MKK IV Kaidah-Kaidah Tafsir 3 

24 MKK IV Tafsir dan Isu-Isu 

Kontemporer 

3 

Peminatan Tafsir Nusantara 

25 MKK III Metode Tafsir Nusantara 3 

26 MKK IV Literatur Tafsir Nusantara 3 

27 MKK IV Tafsir dan Hukum Positif 

Nusantara 

3 

28 MKK IV Tafsir dan Kearifan Lokal 

Nusantara 

3 

Jumlah SKS 63 

 

Tabel 4.2 Kurikulum Program Magister Ilmu Al-Qur'an dan 

Tafsir 



97 

 

 

b. Kurikulum Program Magister Manajemen Pendidikan Islam 

 

No. Kelompok Smt. Mata Kuliah SKS 

1 MKD I Ulumul Qur’an 3 

2 MKD I Sejarah Pemikiran Islam 3 

3 MKD I Sejarah Peradaban Islam 3 

4 MKD I Bahasa Arab 3 

5 MKD I Bahasa Inggris 3 

6 MKD II Pendekatan dalam pengkajian 

Islam 

3 

7 MKD II Filsafat Ilmu 3 

8 MKU II Tafsir Pendidikan 3 

9 MKU II Pengelolaan Pendidikan Islam 3 

10 MKU II Analisis Kebijakan dan 

Problematika Pendidikan 

Islam 

3 

11 MKU III Metodologi Penelitian dan 

Statistik Pendidikan 

3 

12 MKU III Supervisi dan Evaluasi 

Program Pendidikan Islam 

3 

13 MKU III Kepemimpinan & Perilaku 

Organisasi Pendidikan 

3 

14 MKP III Komprehensif 3 

15 MKP III Seminar Proposal 3 

16 MKP IV Tesis 6 

Manajemen Pendidikan Anak Usia Dini Islam 

17 MKK III Pengembangan Kurikulum 

dan Pembelajaran AUD 

3 

18 MKK IV Psikologi Perkembangan 

AUD 

3 

19 MKK IV Pendidikan Agama Anak Usia 

Dini 

3 

20 MKK IV Pengembangan Alat Peraga 

Anak Usia Dini 

3 

Manajemen Pendidikan Dasar dan Menengah Islam 

21 MKK III Pengembangan Kurikulum 

dan Pembelajaran 

3 

22 MKK IV Evaluasi Pembelajaran 3 

23 MKK IV Manajemen Peningkatan 

Mutu Berbasis Sekolah 

3 

24 MKK IV Psikologi Belajar 3 



98 

 

Manajemen Pendidikan Tinggi Islam 

25 MKK III Pengelolaan Perguruan 

Tinggi Keagamaan Islam 

3 

26 MKK IV Manajemen Pengembangan 

Karya Ilmiah 

3 

27 MKK IV Kebijakan dan Komparasi 

Pendidikan Tinggi 

3 

28 MKK IV Sistem Informasi Manajemen 

Pendidikan Tinggi 

3 

Jumlah SKS 63 

 

Tabel 4.3 Kurikulum Program Magister Manajemen Pendidikan 

Islam 

 

c. Kurikulum Program Magister Ekonomi Syariah 

 

No. Kelompok Smt. Mata Kuliah SKS 

1 MKD I Ulumul Qur’an 3 

2 MKD I Sejarah Pemikiran Islam 3 

3 MKD I Sejarah Peradaban Islam 3 

4 MKD I Bahasa Arab 3 

5 MKD I Bahasa Inggris 3 

6 MKD II Metodologi Penelitian dan 

Ekonometrik 

3 

7 MKD II Tafsir dan Hadis Ekonomi 

Syariah 

3 

8 MKU II Ekonomi Mikro Syariah 3 

9 MKU II Ushul Fiqh dan Maqashid 

Syariah 

3 

10 MKU II Filsafat dan Pemikiran 

Ekonomi Syariah 

3 

11 MKU III Ekonomi Makro Syariah 3 

12 MKU III Lembaga Publik Syariah 3 

13 MKU III Perencanaan Keuangan 

Syariah 

3 

14 MKP III Komprehensif 3 

15 MKP III Seminar Proposal 3 

16 MKP IV Disertasi 6 

Bisnis Syariah 

17 MKK III Marketing Syariah 3 



99 

 

 

18 MKK IV Isu-Isu Kontemporer Bisnis 

Syariah 

3 

19 MKK IV Strategi Manajemen Syariah 3 

20 MKK IV Strategi Bisnis Ritel Syariah 3 

Keuangan Syariah 

21 MKK III Manajemen Keuangan 

Syariah 

3 

22 MKK IV Lembaga Keuangan Bank dan 

Non-Bank 

3 

23 MKK IV Keuangan Perusahaan Syariah 3 

24 MKK IV Keuangan Ziswaf 3 

Manajemen Syariah 

25 MKK III Manajemen Sumber Daya 

Insani 

3 

26 MKK IV Manajemen Lembaga Syariah 3 

27 MKK IV Manajemen Risiko Syariah 3 

28 MKK IV Manajemen Pemasaran 

Syariah 

3 

Jumlah SKS 63 

 

Tabel 4.4 Kurikulum Program Magister Ekonomi Syariah 

 

d. Kurikulum Program Doktor Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

No. Kode MK Smt. Mata Kuliah SKS 

1 U.31.01 I Ulumul Qur'an 3 

2 U.31.02 I Qur'anic World View 3 

3 U.31.03 I Al-Qur'an dan Sains 3 

4 U.31.04 I Metodologi Penelitian 3 

5 U.31.05 I Filsafat Ilmu 3 

 

6 K.31.04 II Teori-Teori Tafsir 3 

7 K.31.05 II Kritik Wacana Tafsir 3 

8 K.31.06 II Metode Tafsir Ahkam 3 

 

9 P.31.05 III Pra-Proposal 3 

10 P.31.06 III Kajian Disertasi 3 

 

11 P.31.01 III/IV Komprehensif 3 



100 

 

12 P.31.02 III/IV Seminar Proposal 3 

 

13 P.31.03 V Ujian Tertutup Disertasi 6 

14 P.31.04 VI Ujian Terbuka Disertasi 8 

 

Jumlah SKS 50 

 

Tabel 4.4 Kurikulum Program Doktor Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir  

 

e. Kurikulum Program Doktor Manajemen Pendidikan Islam 

No. Kode MK Smt. Mata Kuliah SKS 

1 MPI301 I Ulumul Qur’an 3 

2 MPI302 I Qur’anic World View 3 

3 MPI303 I Tafsir dan Hadis Tematik 

Manajemen Pendidikan Islam 

3 

4 MPI304 I Filsafat Manajemen Pendidikan 

Islam 

3 

5 MPI305 I Grand Theories Ilmu Manajemen 

Pendidikan 

3 

6 MPI306 II Politik dan Inovasi Pendidikan 3 

7 MPI307 II Ide-Ide Inovatif Manajemen 

Pendidikan Islam 

3 

8 MPI308 II Studi Kasus Impactfull Inovasi 

Pendidikan Islam 

3 

9 MPI309 II Metodologi Penelitian 3 

10 MPI310 II Pra-Proposal Disertasi 3 

11 MPI311 III Ujian Komprehensif 3 

12 MPI312 IV Ujian Proposal Disertasi 3 

13 MPI313 V Ujian Disertasi Tertutup 6 

14 MPI314 VI Ujian Disertasi Terbuka 8 

 

Jumlah SKS 50 

 

Tabel 4.6 Kurikulum Program Doktor Manajemen Pendidikan 

Islam 

 

Kurikulum pascasarjana berbasis Al-Qur’an di Universitas PTIQ 

Jakarta mengungkap struktur akademik yang menyeluruh dan 

terintegrasi dalam setiap program studi pascasarjana, baik magister 



101 

 

 

maupun doktoral. Kurikulum ini secara eksplisit memasukkan mata 

kuliah seperti Ulumul Qur’an, Tafsir, Qur’anic World View, hingga 

aplikasi Al-Qur’an dalam konteks keilmuan seperti pendidikan, 

ekonomi, dan manajemen. Substansi ini tercermin dalam Sub Bab A.4. 

Kurikulum Pascasarjana PTIQ Jakarta dan Sub Bab A.5. Pelaksanaan 

Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an. 

Kurikulum Magister mencakup tiga program studi: Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir, Manajemen Pendidikan Islam (MPI), dan Ekonomi 

Syariah. Setiap program menyusun SKS-nya sedemikian rupa agar 

tidak hanya membekali mahasiswa dengan kompetensi akademik, 

tetapi juga spiritual. Misalnya, di MPI, mata kuliah seperti Tafsir 

Pendidikan, Filsafat Ilmu, dan Analisis Kebijakan Pendidikan Islam 

dilengkapi dengan komponen nilai-nilai Qur’ani secara eksplisit. 

Di jenjang doktoral, fokus pada integrasi nilai-nilai Al-Qur’an 

semakin diperkuat. Dalam Program Doktor MPI, mata kuliah seperti 

Qur’anic World View, Filsafat Manajemen Pendidikan Islam, hingga 

Grand Theories Ilmu Manajemen Pendidikan menandakan penyatuan 

nilai spiritual dan akademik yang mendalam. Tidak hanya 

pembelajaran, evaluasi pun dilakukan melalui tugas yang mendorong 

pengintegrasian rujukan Al-Qur’an ke dalam analisis ilmiah 

mahasiswa. 

Dalam pelaksanaannya, Kurikulum Berbasis Al-Qur’an ini tidak 

hanya diterapkan secara teoritis, tetapi juga secara praktis dan 

aplikatif. Strategi pengembangan kurikulum dimulai dari analisis 

kebutuhan mahasiswa, hingga tahap evaluasi. Misalnya, penyusunan 

kurikulum dilakukan dengan memerhatikan nilai-nilai Al-Qur’an, 

regulasi pendidikan nasional, dan kebutuhan global. Setiap tahap 

perkuliahan, khususnya di pascasarjana, dirancang untuk mengaitkan 

ayat Al-Qur’an dengan teori modern yang dibahas. 

Program unggulan seperti Praktik Tahsinul Qiraah, Munasabah 

Ayat, dan pengkajian ayat-ayat Al-Qur’an sebagai dasar solusi 

terhadap permasalahan masyarakat memperlihatkan pendekatan 

kontekstual yang kuat. Kurikulum ini menjadikan Al-Qur’an sebagai 

embrio keilmuan dari aspek pendidikan, sosial, ekonomi, hingga 

manajemen. 

Dalam wawancara dengan dosen dan mahasiswa, tampak bahwa 

kurikulum ini tidak hanya meningkatkan kompetensi akademik, tetapi 

juga kecerdasan spiritual mahasiswa. Rosyidi, salah seorang 

mahasiswa pascasarjana, menyatakan bahwa pembelajaran yang 

diberikan dosen senantiasa menanamkan norma dan nilai Qur’ani, serta 

mendorong mahasiswa untuk menjadi pribadi yang berdampak bagi 

masyarakat. Ia juga melihat bagaimana nilai-nilai Al-Qur’an dapat 



102 

 

memperkuat ketahanan diri mahasiswa dalam menghadapi tantangan 

hidup, termasuk isu kesehatan mental yang umum dihadapi generasi 

muda.1 

Khaidir Azwar, dosen dan akademisi, menjelaskan bahwa 

manfaat utama Kurikulum Berbasis Al-Qur’an pertama-tama terasa 

dalam peningkatan spiritual individu: memperkuat hubungan dengan 

Allah, memperbaiki akhlak, dan memperdalam pemahaman 

keagamaan. Ia juga mencatat bahwa mahasiswa yang memiliki 

kecerdasan spiritual tinggi cenderung lebih toleran, kooperatif, dan 

bijaksana dalam bersosialisasi.2 

Namun demikian, terdapat pula tantangan yang dihadapi, seperti 

keterbatasan fleksibilitas kurikulum untuk mahasiswa yang sudah 

bekerja, kesenjangan penguasaan bahasa Arab, serta perlunya 

peningkatan kreativitas dalam metode pengajaran. Meskipun begitu, 

PTIQ melakukan penyesuaian dengan pembelajaran daring, 

pendampingan dosen lintas bidang, dan evaluasi berkala melalui 

survei kepuasan serta audit mutu internal. 

Secara keseluruhan, Universitas PTIQ Jakarta melalui 

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di tingkat pascasarjana telah 

membangun model pendidikan Islam yang menyatukan ilmu dan 

wahyu. Kurikulum ini berupaya membentuk lulusan yang tidak hanya 

berdaya saing akademik, tetapi juga berakhlak Qur’ani, serta memiliki 

arah hidup yang jelas dalam menghadapi dunia dan akhirat. Pemikiran 

dan kesaksian para dosen serta mahasiswa menunjukkan bahwa 

kurikulum ini memberi dampak transformatif secara individu maupun 

sosial. 

 

B. Temuan Penelitian 

1. Urgensi Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum Berbasis 

Al-Qur’an  

Pendidikan tinggi memiliki peran strategis dalam mencetak 

sumber daya manusia yang unggul dan berdaya saing. Universitas 

Perguruan Tinggi Ilmu Al-Qur’an (PTIQ) sebagai institusi pendidikan 

tinggi yang berfokus pada kajian Al-Qur’an dituntut untuk 

mengembangkan kurikulum yang tidak hanya relevan dengan 

kebutuhan zaman, tetapi juga berbasis pada nilai-nilai Al-Qur’an.  

Universitas PTIQ Jakarta hadir sebagai institusi pertama di dunia 

yang secara khusus berfokus pada penghafalan dan pengkajian Al-

 
1 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025. 
2 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025. 



103 

 

 

Qur'an. Pendirian ini dilatarbelakangi oleh keprihatinan terhadap 

semakin langkanya ulama ahli Al-Qur'an di Indonesia, sementara 

kebutuhan masyarakat akan ulama yang kompeten di bidang Al-Qur'an 

sangat mendesak, terutama setelah Musabaqah Tilawatil Qur'an (MTQ) 

Nasional pertama di Makassar pada tahun 1968 menjadi agenda rutin. 

Universitas PTIQ Jakarta menjadi institusi pertama di dunia yang 

secara khusus menghafal dan mempelajari Al-Qur'an, bahkan menjadi 

inspirasi bagi Universitas Islam Madinah, Arab Saudi, untuk membuka 

fakultas khusus ilmu Al-Qur'an dua tahun kemudian.3 

Dalam era globalisasi dan kemajuan teknologi yang pesat, 

tantangan dalam dunia pendidikan semakin kompleks. Pendidikan 

tidak hanya berfokus pada pencapaian akademik semata, tetapi juga 

harus mampu membentuk karakter dan kecerdasan spiritual peserta 

didik. Kecerdasan spiritual memiliki peran penting dalam membangun 

manusia yang memiliki keseimbangan antara ilmu pengetahuan, moral, 

dan nilai-nilai ketuhanan. 

Al-Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam memberikan 

panduan komprehensif dalam kehidupan, termasuk dalam bidang 

pendidikan. Kurikulum pendidikan Al-Qur’an merupakan sebuah 

program pembelajaran yang secara khusus dirancang untuk 

membentuk pemahaman yang mendalam, penghayatan yang kuat, serta 

pengamalan yang konsisten terhadap nilai-nilai Al-Qur’an dalam 

berbagai aspek kehidupan. 

Rosyidi memahami konsep kurikulum pendidikan Al-Qur’an 

sebagai integrasi antara pembelajaran Al-Qur’an secara teoritis dan 

aplikatif, mencakup tafsir tematik, penghafalan, dan kajian nilai-nilai 

Qur’ani yang relevan dengan tantangan kehidupan.4 

Pendidikan Al-Qur’an memiliki peran yang sangat penting dalam 

membentuk karakter, spiritualitas, dan pemahaman akademik 

mahasiswa di lingkungan universitas, khususnya di perguruan tinggi 

Islam. Kurikulum pendidikan Al-Qur’an dirancang untuk memberikan 

pemahaman yang mendalam tentang isi, makna, dan implementasi 

ajaran Al-Qur’an dalam kehidupan sehari-hari serta dalam konteks 

keilmuan modern. Kurikulum ini berbasis pada penguatan kompetensi 

membaca, memahami, dan mengaplikasikan Al-Qur'an dalam muatan 

 
3 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
4 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025. 



104 

 

kurikulumnya. Al-Qur’an menjadi embiro atau pijakan dasar dari 

setiap cabang ilmu pengetahuan, baik keilmuan dasar maupun terapan.5  

Penerapan kurikulum pendidikan Al-Qur’an di universitas 

memiliki tujuan utama untuk membentuk lulusan yang tidak hanya 

memiliki kompetensi akademik di bidangnya tetapi juga memiliki 

pemahaman mendalam terhadap ajaran Al-Qur’an sebagai pedoman 

hidup. Membentuk generasi yang benar-benar Al-Qur’aniy melalui 

pembelajaran Al-Qur’an yang terstruktur, terukur dan terarah.6  

Menurut Khaidir Azwar, tujuan utama penerapan Kurikulum 

Berbasis Al-Qur'an (KBQ) adalah untuk membentuk mahasiswa yang 

tidak hanya pintar secara akademik, tetapi juga memiliki kecerdasan 

spiritual, berakhlak mulia, dan menjadikan nilai-nilai Al-Qur'an 

sebagai pedoman hidupnya. KBQ juga bertujuan menghubungkan ilmu 

pengetahuan dengan ajaran agama, sehingga lahir generasi yang 

cerdas, beriman, dan berintegritas.7 

Pendidikan Al-Qur’an memiliki peran yang sangat penting dalam 

membentuk mahasiswa yang tidak hanya unggul dalam aspek 

keilmuan, tetapi juga memiliki karakter yang kuat dan mampu 

menerapkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. Kurikulum 

pendidikan Al-Qur’an dirancang untuk membekali mahasiswa dengan 

pemahaman mendalam tentang ajaran Islam, sehingga mereka dapat 

menjadi individu yang berkontribusi secara positif dalam masyarakat. 

Mahasiswa diharapkan semakin cinta dengan keislamannya, dan 

merasa lebih siap menjalani kehidupan, pekerjaan, tekanan, dan 

sebagainya. Terlebih saat ini mental health menjadi isu dimana banyak 

gen Z yang mudah tertekan dan kurang siap menghadapi kehidupan 

nyata.8 Rosyidi melihat manfaat kurikulum pendidikan Al-Qur’an bagi 

mahasiswa dalam mengembangkan intelektual, karakter, pengetahuan, 

wawasan yang luas, kemampuan bersaing di tingkat internasional, dan 

mengenalkan ajaran Islam.9 

Pendidikan memiliki peran penting dalam membentuk karakter, 

pola pikir, dan keterampilan individu agar dapat berkontribusi dalam 

kehidupan bermasyarakat. Kurikulum sebagai bagian utama dalam 

 
5 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
6 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
7 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025. 
8 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
9 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025. 



105 

 

 

sistem pendidikan dirancang untuk mencapai tujuan tersebut dengan 

menanamkan nilai-nilai serta pengetahuan yang relevan bagi peserta 

didik. Dalam konteks ini, manfaat dari kurikulum dapat dirasakan 

dalam dua aspek utama, yaitu individu (spiritual) dan sosial 

(kemasyarakatan). Dalam aspek individu, khususnya dalam ranah 

spiritual, peningkatan kualitas batin dan keimanan seseorang memiliki 

dampak yang signifikan terhadap kehidupan sosial secara keseluruhan, 

Karena melalui KBQ ini menjadikan setiap individu spiritualnya 

semakin baik, dan tentunya spiritual yang baik dari setiap individu itu 

juga akan berpengaruh kepada terbentuknya sosial (kemasyarakatan) 

yang baik.10 

Khaidir Azwar berpendapat bahwa manfaat Kurikulum Berbasis 

Al-Qur'an (KBQ) dirasakan pada kedua aspek, yaitu individu dan 

sosial. Namun, manfaat yang paling besar pertama kali terasa di aspek 

individu, terutama dalam meningkatkan kecerdasan spiritual, 

memperbaiki akhlak, dan memperkuat hubungan dengan Allah. 

Setelah individu berubah, barulah manfaat itu meluas ke aspek sosial, 

seperti membentuk masyarakat yang lebih jujur, adil, dan berakhlak 

mulia.11 

Dalam konteks Islam, pendidikan tidak hanya berorientasi pada 

penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan akhlak, 

karakter, dan spiritualitas yang kuat. Oleh karena itu, Kurikulum 

Berbasis Al-Qur’an hadir sebagai solusi untuk mencetak generasi yang 

tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki pemahaman 

mendalam tentang nilai-nilai Islam yang bersumber dari wahyu Allah. 

Seiring dengan perkembangan zaman dan tantangan global yang 

semakin kompleks, masyarakat membutuhkan sistem pendidikan yang 

mampu menyeimbangkan antara ilmu dunia dan akhirat. Teknologi, 

modernisasi, dan globalisasi telah membawa perubahan besar dalam 

pola pikir dan gaya hidup manusia. Namun, tanpa landasan moral dan 

spiritual yang kuat, perkembangan ini dapat menyebabkan degradasi 

moral, krisis identitas, dan hilangnya nilai-nilai luhur dalam kehidupan 

bermasyarakat. 

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an dirancang untuk menjawab 

kebutuhan tersebut dengan mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur’an 

dalam setiap aspek pembelajaran. Dengan pendekatan ini, peserta didik 

tidak hanya memperoleh pengetahuan akademik, tetapi juga memiliki 

ketahanan moral, etika, dan kepemimpinan yang berbasis nilai-nilai 

 
10 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
11 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025. 



106 

 

Islam. Kurikulum Berbasis Al-Qur’an sudah bisa hanya tinggal 

kontennya. misalnya kalau kami memahami bahwa Harusnya sejak 

dari usia dini bagaimana Kurikulum Berbasis Al-Qur’an itu 

menjadikan orientasi akhirnya dengan mengedepankan nilai-nilai yang 

ada dalam Al-Qur’an pengembangan intelektual waktu dasar yaitu 

pengembangan kepribadian.12  

Penerapan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an bukan hanya menjadi 

kebutuhan, tetapi juga sebuah keharusan dalam membangun 

masyarakat yang berakhlak, berilmu, dan siap menghadapi tantangan 

zaman. Kurikulum ini diharapkan dapat mencetak generasi yang tidak 

hanya sukses di dunia, tetapi juga memiliki tujuan hidup yang jelas 

dalam mencapai kebahagiaan di akhirat. 

Menurut Khaidir Azwar, kurikulum pendidikan Al-Qur’an 

penting karena memberikan pijakan moral yang kuat, terutama di 

tengah perkembangan zaman yang cenderung materialistis.13  Rosyidi 

juga menegaskan bahwa kurikulum pendidikan Al-Qur’an sangat 

penting untuk memberikan fondasi spiritual yang kuat bagi mahasiswa, 

sehingga mereka dapat menjalani kehidupan dengan nilai-nilai Qur’ani 

sebagai pedoman.14 

Dari sisi individu, kurikulum yang baik mampu membentuk 

karakter spiritual peserta didik dengan menanamkan nilai-nilai moral, 

etika, dan keagamaan. Melalui pendekatan yang holistik, peserta didik 

tidak hanya memperoleh ilmu pengetahuan, tetapi juga kesadaran diri, 

pengendalian emosi, serta kebijaksanaan dalam mengambil keputusan 

berdasarkan prinsip-prinsip kebaikan dan keadilan. Pendidikan 

spiritual yang kuat akan membantu individu dalam menjalani 

kehidupan dengan lebih bermakna, memiliki tujuan yang jelas, serta 

menjunjung tinggi nilai-nilai kebajikan dalam setiap aspek kehidupan. 

Model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an menjadi 

solusi strategis untuk menanamkan nilai-nilai spiritual secara lebih 

mendalam. Implementasi kurikulum pendidikan Al-Qur’an di lembaga 

Pendidikan, sudah dipraktikan di beberapa sekolah. Alumni lulusan 

PTIQ membuat sekolah di pesantren Muhajirin di Purwakarta mereka 

sudah praktekkan jenjang SMP dan SMA. Ada mahasiswa PTIQ di 

 
12 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
13 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025. 
14 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025. 



107 

 

 

Insan Cendekia Cibubur dia sudah membuat rancangan dari TK sampai  

SMA living Al-Qur’an di sana sifatnya.15 

Terdapat beberapa elemen utama yang menjadi bagian integral 

dari kurikulum, yang secara langsung mempengaruhi efektivitas 

pembelajaran dan pencapaian kompetensi mahasiswa. Elemen 

utamanya adalah pertama Al-Qur’an, keislaman, landasan filosofis, 

ilmu pendidikan dan analisa kebutuhan masyarakat. Dengan adanya 

elemen-elemen ini, kurikulum dapat berfungsi sebagai alat untuk 

meningkatkan kualitas pendidikan. Melahirkan generasi Qur’ani, 

akhlak Al-Qur’ani, etos kerja Qur’ani, dan pijakan hidup yang Qur’ani 

yang pada akhirnya manfaatnya sangat besar untuk diri, masyarakat 

dan negara. jika ia seorang birokrat misalnya. Program2nya bener-

benar ntuk kesejahteraan dan agama rakyat. 

Implementasi kurikulum yang berlandaskan Al-Qur’an tidak 

hanya berfungsi sebagai media pembelajaran agama, tetapi juga 

sebagai sarana membangun kesadaran spiritual yang tinggi, sehingga 

peserta didik mampu menghadapi tantangan kehidupan dengan sikap 

yang lebih bijaksana, sabar, dan berakhlak mulia. Kurikulum 

pendidikan Al-Qur’an itu sangat penting bagi mahasiswa, Al-Qur’an 

itu adalah embrio segala ilmu pengetahuan. Hukum-hukumnya adil 

kepada semua pihak.  Kurikulum Al-Qur’an dijadikan sebagai 

rangkaian mata pelajaran jika praktekkan itu ujungnya pendidikan 

Islam. Hal tersebut akan membuka peluang untuk mengembangkan 

pemikiran, penalaran kemudian intelektual dikembangkan dalam Islam 

hanya punya basic-nya basic Al-Qur’an. Dalam proses KBM 

senantiasa mengaitkan teori dengan Al-Qur’an, bahkan Al-Qur’an 

lebih awal muncul sebelum teori ditemukan.16 Khaidir Azwar 

menggambarkan sistem kurikulum pendidikan Al-Qur’an bagi 

mahasiswa sebagai terencana, namun kurang fleksibel untuk 

mahasiswa dengan latar belakang pekerjaan, dan mengusulkan 

pembelajaran berbasis modul online.17 

Universitas PTIQ Jakarta merupakan institusi pendidikan tinggi 

yang berfokus pada studi Al-Qur’an, dengan misi utama mencetak 

generasi yang memiliki pemahaman mendalam tentang ilmu-ilmu Al-

Qur’an serta mampu mengaplikasikannya dalam kehidupan 

bermasyarakat. Sebagai salah satu pusat pendidikan Al-Qur’an di 

 
15 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
16 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
17 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025. 



108 

 

Indonesia, keberadaan kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas 

PTIQ tidak hanya berdampak pada mahasiswa dan akademisi, tetapi 

juga terhadap lingkungan sekitar, baik dalam aspek sosial, budaya, 

maupun keagamaan. 

Penerapan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di Universitas PTIQ 

menciptakan atmosfer akademik yang religius dan berorientasi pada 

nilai-nilai Islam. Hal ini mendorong mahasiswa untuk mengamalkan 

ilmu yang mereka peroleh dalam kehidupan sehari-hari, yang pada 

akhirnya berkontribusi terhadap peningkatan moral dan spiritual 

masyarakat sekitar. Keberadaan lulusan yang memiliki kompetensi 

dalam ilmu Al-Qur’an juga berperan dalam menyebarkan dakwah, baik 

melalui pendidikan formal maupun kegiatan keagamaan di lingkungan 

sekitar kampus. Terdapat dampak tidak secara langsung ya tetapi cara 

pandang misalnya bagaimana kurikulum ini sebenarnya mengelaborasi 

Al-Qur’an sebagai, kan ada  empat tuh di Al-Qur’an surat ke-10 ayat 

57 Al-Qur’an sebagai mauidhoh (nasehat), sebagai syifa ma fi sudur 

(obat di dalam dada), sebagai hudan dan rahmat (petunjuk dan kasih 

sayang). Kalau ini dilihat dari cara pandang kurikulum misalnya Al-

Qur’an sebagai mau’idhah, sebagai pelajaran,  jadi banyak pelajaran 

yang itu bisa dijadikan sebagai acuan untuk kurikulum itu misalnya 

bagaimana menciptakan peserta didik yang mempunyai etika, 

mempunyai kecerdasan moralnya, dan bisa menjaga diri. Tapi tidak 

secara langsung akan lahir orang-orang yang bisa memahami bahwa 

ketika bicara pendidikan di dalam tubuh Islam punya konsep yang baku 

yang ada dalam Al-Qur’an dan hadits. Sehingga justru yang tidak 

secara langsung malah makin luas pengaruhnya.18 

Menurut Rosyidi, peran dosen dalam menginternalisasikan Al-

Qur’an di ruang kelas adalah dengan memberikan tugas yang bernilai, 

menanamkan norma dan pengetahuan yang luas, sehingga dapat 

diimplementasikan pada diri mahasiswa dan menjadi contoh bagi 

masyarakat.19 

Pendidikan Al-Qur’an memiliki peran yang sangat penting dalam 

membentuk karakter, moral, dan pemahaman keislaman mahasiswa. 

Sebagai generasi penerus yang akan berkontribusi dalam berbagai 

bidang kehidupan, mahasiswa perlu memiliki landasan spiritual yang 

kuat agar dapat menghadapi tantangan zaman dengan nilai-nilai Islam 

yang kokoh. Kurikulum pendidikan Al-Qur’an bagi mahasiswa, untuk 

membangun mahasiswa yang berkarakter dan memiliki arah hidup 

 
18 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
19 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025. 



109 

 

 

yang jelas apalagi diera digital ini, monetesisasi digital, jadi sangat 

perlu. Jadi seolah ada kata pengikat yaitu Al-Qur’an itu sendiri 

sehingga dapat membatasi dari melakukan hal yang tidak benar secra 

etika ataupun syariat.20 

Kecerdasan spiritual adalah kemampuan seseorang untuk 

menjalani kehidupan dengan panduan nilai-nilai agama untuk 

mendapatkan nilai hidup yang damai, bijaksana dan peduli. Walaupun 

ada yang berpendapat bahwa kecerdasan spiritual tidak mesti berkaitan 

dengan agama. Tapi saya sendiri lebih condong bahwa SQ seseorang 

dipengaruhi oleh tingkat pemahaaman seseorang terhadap agamanya, 

apapun agamanya.21 

Menurut Khaidir Azwar, kecerdasan spiritual adalah kemampuan 

untuk menjalani kehidupan dengan nilai-nilai yang terilhami dari Al-

Qur’an. Ia juga berpendapat bahwa hal yang paling berpengaruh dalam 

meningkatkan kecerdasan spiritual (SQ) adalah pemahaman dan 

pengamalan nilai-nilai Al-Qur'an secara konsisten dalam kehidupan 

sehari-hari.22  Rosyidi berpendapat bahwa hal yang paling berpengaruh 

dalam meningkatkan SQ adalah hati yang bersih, karena akan mudah 

menerima pelajaran dan mauidhoh.23 

Kecerdasan spiritual mengacu pada kemampuan seseorang dalam 

memahami makna hidup, menanamkan nilai-nilai moral, serta 

menjalani kehidupan dengan penuh kesadaran dan kebijaksanaan. 

Kecerdasan ini membantu mahasiswa dalam mengambil keputusan 

yang etis, mengatasi tantangan hidup dengan lebih baik, dan 

membangun hubungan yang lebih harmonis dengan orang lain. Dengan 

memiliki kecerdasan spiritual yang baik, mahasiswa dapat lebih mudah 

mengembangkan karakter positif yang akan mendukung kesuksesan 

mereka di berbagai bidang kehidupan. Pengembangan karakter 

mahasiswa menjadi salah satu aspek penting yang mendukung 

keberhasilan akademik dan profesional mereka di masa depan. 

Karakter seperti integritas, empati, dan tanggung jawab sangat 

diperlukan dalam kehidupan sosial dan profesional. Salah satu faktor 

yang berperan dalam pembentukan karakter tersebut adalah kecerdasan 

spiritual. 

 
20 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
21 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
22 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025 
23 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025. 



110 

 

Dengan adanya kecerdasan spiritual memengaruhi hubungan 

mahasiswa dengan orang lain, seperti teman, dosen, atau masyarakat. 

Mahasiswa lebih mudah menjalin hubungan yang harmonis dan damai 

serta terhindar dari konflik yang serius. Masalah tentu ada ya, tapi bisa 

mengatasi masalah dengan bijaksana dan mengedepankan kebaikan 

bersama dan jangka Panjang.24 Khaidir Azwar mengamati bahwa 

mahasiswa yang memiliki kecerdasan spiritual tinggi cenderung lebih 

toleran dan mudah bekerja sama.25 Rosyidi berpendapat bahwa 

kecerdasan spiritual memperkuat hubungan mahasiswa dengan orang 

lain melalui pendekatan yang lebih bijaksana dan penuh empati.26 

Kecerdasan ini membantu mahasiswa dalam mengambil 

keputusan yang etis, mengatasi tantangan hidup dengan lebih baik, dan 

membangun hubungan yang lebih harmonis dengan orang lain. 

Mahasiswa menjadi lebih percaya diri dalam mengambil Keputusan, 

lebih matang dalam memaknai hidup dan lebih bisa menghargai serta 

menghormati orang lain. 

Kecerdasan spiritual merupakan salah satu aspek penting dalam 

kehidupan mahasiswa, terutama bagi mereka yang menempuh 

pendidikan di lingkungan akademik berbasis keislaman seperti 

Universitas PTIQ. Kecerdasan spiritual tidak hanya berperan dalam 

pembentukan karakter individu, tetapi juga menjadi landasan dalam 

pengambilan keputusan, pengelolaan emosi, serta peningkatan kualitas 

hidup secara holistik. Oleh karena itu, diperlukan berbagai kegiatan 

yang dapat membantu mahasiswa dalam meningkatkan kecerdasan 

spiritual mereka, baik di rumah maupun di lingkungan kampus, seperti 

halnya belajar agama, diskusi, berteman, motivasi dari dosen yang 

punya SQ yang baik, dan ibadah terutama membaca Al-Qur’an dengan 

maknanya dan qiyamullail.27 

Penerapan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ 

Jakarta, jika dilakukan dengan pendekatan yang berkelanjutan dan 

dimulai dari jenjang pendidikan sebelumnya, akan memberikan 

kontribusi besar dalam membentuk mahasiswa yang tidak hanya cerdas 

dalam hal ilmu pengetahuan, tetapi juga bijaksana dan berintegritas 

dalam setiap aspek kehidupan mereka. Kecerdasan spiritual yang 

 
24 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
25 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025. 
26 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025. 
27 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 



111 

 

 

dibangun sejak dini akan meningkatkan kemampuan mahasiswa untuk 

membuat keputusan yang baik, menjaga hubungan yang harmonis 

dengan sesama, dan menghadapi tantangan hidup dengan sikap yang 

penuh kesabaran dan kebijaksanaan. 

Khaidir Azwar merasakan adanya peningkatan kecerdasan 

spiritual pada mahasiswa melalui penerapan kurikulum pendidikan Al-

Qur'an, terutama dalam menghadapi stres dan mengelola hubungan 

interpersonal.28 

Implementasi model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-

Qur’an di Universitas PTIQ Jakarta memiliki urgensi yang kuat dalam 

mencetak sumber daya manusia yang unggul, berdaya saing, dan 

memiliki kecerdasan spiritual yang mendalam. Kurikulum ini tidak 

hanya bertujuan untuk memberikan pemahaman teoritis tentang Al-

Qur’an, tetapi juga mengintegrasikannya secara aplikatif dalam 

kehidupan mahasiswa, sehingga nilai-nilai Qur’ani menjadi pedoman 

hidup mereka. 

Temuan dari wawancara dengan mahasiswa menegaskan bahwa 

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an memberikan manfaat signifikan, baik 

pada aspek individu (peningkatan kecerdasan spiritual, perbaikan 

akhlak, penguatan keimanan) maupun sosial (potensi membentuk 

masyarakat yang lebih jujur, adil, dan berakhlak mulia). Tujuan utama 

kurikulum ini adalah membentuk generasi yang tidak hanya cerdas 

secara akademik, tetapi juga memiliki kecerdasan spiritual, berakhlak 

mulia, serta mampu mengamalkan nilai-nilai Al-Qur’an dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Kecerdasan spiritual dipandang sebagai elemen krusial yang 

membantu mahasiswa memiliki ketenangan batin, kekuatan mental, 

kemampuan mengambil keputusan etis, serta membangun hubungan 

yang harmonis dengan sesama. Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di 

PTIQ diyakini berkontribusi positif dalam mengembangkan karakter 

mahasiswa, termasuk integritas, empati, dan tanggung jawab. 

Meskipun demikian, tantangan dalam implementasi kurikulum 

tetap ada, seperti perlunya fleksibilitas bagi mahasiswa dengan latar 

belakang pekerjaan yang beragam dan upaya untuk memaksimalkan 

integrasi aspek spiritual dalam tekanan akademik. Evaluasi kurikulum 

diharapkan tidak hanya fokus pada hasil akademik, tetapi juga pada 

pengamalan nyata nilai-nilai Al-Qur’an dalam kehidupan mahasiswa. 

Secara keseluruhan, pengembangan Kurikulum Berbasis Al-

Qur’an di Universitas PTIQ Jakarta merupakan langkah strategis dalam 

 
28 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025. 



112 

 

membentuk lulusan yang tidak hanya kompeten secara intelektual, 

tetapi juga memiliki landasan spiritual yang kokoh, siap menghadapi 

tantangan zaman dengan bijaksana dan berintegritas, serta 

berkontribusi positif bagi masyarakat. 

 

2. Strategi Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum Berbasis 

Al-Qur’an 

Pendidikan merupakan salah satu pilar utama dalam membangun 

peradaban yang maju dan berkarakter. Dalam konteks pendidikan 

Islam, Al-Qur’an menjadi sumber utama dalam membentuk kurikulum 

yang berlandaskan nilai-nilai ketauhidan, akhlak, dan ilmu 

pengetahuan. Oleh karena itu, pengembangan Kurikulum Berbasis Al-

Qur’an menjadi langkah strategis dalam menciptakan sistem 

pendidikan yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga 

aspek spiritual, moral, dan sosial. 

Model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an bertujuan 

untuk mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur’an dalam setiap aspek 

pembelajaran, baik dalam struktur kurikulum, metode pengajaran, 

maupun evaluasi pembelajaran. Dengan demikian, kurikulum yang 

dihasilkan mampu mencetak peserta didik yang memiliki pemahaman 

agama yang kuat, sikap yang berkarakter Islami, serta keterampilan 

yang relevan dengan kebutuhan zaman. 

Khaidir Azwar memahami konsep kurikulum pendidikan Al-

Qur’an sebagai upaya mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu 

duniawi, meskipun implementasinya dinilai terkadang terlalu tekstual 

dan kurang menggali aspek kontekstual nilai-nilai Al-Qur'an.29 Rosyidi 

memahami konsep kurikulum pendidikan Al-Qur’an sebagai integrasi 

antara pembelajaran Al-Qur’an secara teoritis dan aplikatif, mencakup 

pembelajaran tafsir tematik, penghafalan Al-Qur’an, dan kajian nilai-

nilai Qur’ani yang relevan dengan tantangan kehidupan.30 

Perencanaan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ 

dilakukan secara sistematis untuk memastikan keberhasilannya. Tahap 

awal perencanaan dimulai dengan analisis kebutuhan. Pihak universitas 

mengidentifikasi kemampuan dasar mahasiswa terkait Al-Qur’an, 

seperti bacaan, hafalan, dan pemahaman. Selain itu, dilakukan survei 

kepada mahasiswa untuk mengetahui tantangan utama yang mereka 

hadapi dalam pembelajaran Al-Qur’an. Program pascasarjana 

konsepnya adalah pendidikan berbasis Al-Qur’an, ada pembelajaran 

 
29 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025. 
30 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025. 



113 

 

 

berbasis Al-Qur’an. layaknya sebuah pembelajaran itu diawali melihat 

regulasi dan aturan yang ada lalu pijakan filosofis, psikologis, 

kemudian ilmu pendidikan, nah itu dilihat untuk kajian-kajian pada 

jenjang pascasarjana sebenarnya dipancing menemukan atau menalar 

sesuatu untuk menemukan sesuatu. Maka ketika bicara Kurikulum 

Berbasis Al-Qur’an itu adalah bagaimana menggali semua hal terkait 

dengan embrio keilmuan yang ada dalam Al-Qur’an, karena Al-Qur’an 

itu bukan buku induk tetapi dia embrio keilmuwan. Misalnya bicara 

pendidikan, apa itu pendidikan, bicara tentang manusia, bicara tentang 

materi, bicara tentang media, bicara tentang kurikulum itu model 

bukan. Nah Berarti tahapannya dimulai dari memahami tentang 

regulasi, memahami tentang filosofi, tentang psikologi dari sisi 

pendidikan, kemudian diseminarkan dan jadi kurikulum.31 

Dalam konteks pendidikan tinggi, kurikulum Al-Qur’an harus 

disusun secara sistematis agar dapat menyesuaikan dengan kebutuhan 

akademik serta perkembangan zaman. Mahasiswa tidak hanya 

diajarkan membaca dan menghafal Al-Qur’an, tetapi juga memahami 

makna serta menerapkannya dalam disiplin ilmu yang mereka tekuni. 

Hal ini bertujuan agar mahasiswa mampu mengintegrasikan nilai-nilai 

Islam dalam berbagai bidang keilmuan, seperti sains, teknologi, 

ekonomi, hukum, dan sosial. Kurikulum sudah cukup baik, para dosen 

memotivasinya mahasiswa untuk mencantumkan rujukan Al-Qur’an 

dalam setiap makalah, melihat problematika Pendidikan untuk 

melahirkan generasi yang baik. Walaupun terkadang mahasiswa ada 

yang belum mengarah ke sana atau tidak menemukan rujukan 

makalahnya dari Al-Qur’an, ya tidak apa apa sih kan proses belajar.32 

Hal tersebut juga dilakukan untuk memahami sejauh mana 

mahasiswa telah memiliki keterampilan dasar dalam membaca, 

memahami, dan menghafal Al-Qur'an sebelum mengikuti program 

Kurikulum Berbasis Al-Qur'an. Selain itu, analisis ini juga mencakup 

identifikasi tantangan utama yang dihadapi mahasiswa, seperti 

kurangnya waktu untuk praktik atau kesulitan memahami makna ayat. 

Salah satu hasil dari analisis kebutuhan adalah menyusun materi 

dan metode yang sesuai dengan kondisi mahasiswa. Q.S Al-Asr 

(103:1-3): 

 
31 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
32 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 



114 

 

فِي خُسۡر    لإِۡنسََٰنَ ٱإنِّ    ١لۡعَصۡرِ ٱ وَ ﴿
وَتوََاصَوۡا     لصَّٰلحََِٰتِ ٱءاَمَنُوا  وعََمِلُوا     لذِّينَ ٱإلِاّ    ٢لَ

 ِ ِ  لحَۡق ِ ٱب  ﴾٣لصّبرِۡ ٱوَتوََاصَوۡا  ب
“Demi masa, sesungguhnya manusia benar-benar berada dalam 

kerugian, kecuali orang-orang yang beriman dan beramal saleh serta 

saling menasihati untuk kebenaran dan kesabaran. 

Dalam perencanaan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an, dilakukan 

evaluasi keterampilan dasar mahasiswa dalam membaca, menghafal, 

dan memahami Al-Qur'an, serta tantangan yang mereka hadapi. Hasil 

analisis ini digunakan untuk menyusun materi dan metode yang sesuai. 

Surah Al-Asr mengingatkan pentingnya memanfaatkan waktu sebaik 

mungkin, karena tanpa pemanfaatan waktu yang benar, manusia akan 

mengalami kerugian. Oleh karena itu, kurikulum dirancang untuk 

membantu mahasiswa mengoptimalkan waktu mereka dalam belajar 

Al-Qur'an, memperkuat iman, amal saleh, serta saling mendukung 

dalam menghadapi tantangan. 

Penyusunan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an merupakan upaya 

strategis dalam menghadirkan sistem pendidikan yang berlandaskan 
nilai-nilai Islam. Kurikulum ini dirancang untuk menciptakan lulusan 

yang tidak hanya memiliki kompetensi akademik, tetapi juga memiliki 

karakter Islami yang kuat. Beberapa dasar atau pedoman yang 

digunakan dalam penyusunan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an antara 

lain: Nilai-nilai Al-Qur’an/keislaman, UU Sisdiknas no. 20 tahun 2023, 

dan analisa kebutuhan mahasiswa/maysrakat dan tuntutan global.33 

Dosen sebagai pendidik dan fasilitator memiliki tanggung jawab 

besar dalam menerjemahkan kurikulum ke dalam proses pembelajaran 

yang efektif dan bermakna bagi mahasiswa. Peran dosen tidak hanya 

sebatas menyampaikan materi, tetapi juga menciptakan lingkungan 

belajar yang aktif, inovatif, dan sesuai dengan kebutuhan industri serta 

perkembangan zaman. Dosen harus mampu mengadaptasi metode 

pembelajaran, menggunakan teknologi, serta menerapkan pendekatan 

berbasis proyek dan kolaboratif agar mahasiswa dapat 

mengembangkan keterampilan berpikir kritis, kreatif, dan solutif. 

Dosen adalah inspirator, walaupun terkadang ada dosen yang kaku 

dalam pengajaran, tapi itu bisa jadi subjektif ya. Dosen juga menjadi 

penengah jika ada diskusi yang melenceng atau perbedaan pendapat. 

 
33 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 



115 

 

 

Walaupun juga dijumpai ada dosen yang mengarahkan mahasiswa 

condong ke pendapat dosen itu sendiri.34 

Dalam implementasi kurikulum, mahasiswa bukan hanya menjadi 

penerima manfaat, tetapi juga memiliki peran aktif dalam mendukung 

keberhasilan penerapannya. Keterlibatan mahasiswa dalam 

implementasi kurikulum dapat diwujudkan melalui berbagai aspek, 

seperti Keterlibatan mahasiswa dalam mendukung implementasi 

kurikulum ini cukup baik, terlebih banyak mahasiswa yang berlatar 

belakang pendidikan pesantren atau sekolah islam. Sehingga mereka 

bisa menjadi warna bagi mahasiswa lain yang bukan berlatar belakang 

Pendidikan.35  

Khaidir Azwar menjelaskan bahwa mahasiswa terlibat dalam 

mendukung implementasi Kurikulum Berbasis Al-Qur'an dengan cara 

aktif mengikuti kegiatan berbasis Al-Qur'an, mengaitkan tugas dan 

diskusi dengan nilai-nilai Qur'ani, menjaga akhlak di dalam dan luar 

kelas, serta berusaha mengamalkan ajaran Al-Qur'an dalam kehidupan 

sehari-hari.36 Rosyidi menjelaskan bahwa mahasiswa mendukung 

adanya kurikulum tersebut serta melaksanakannya dengan 

menerapkannya di sekolah, madrasah, pesantren, atau paling tidak 

menerapkannya dalam diri sendiri.37 

Universitas PTIQ Jakarta sebagai institusi yang berfokus pada 

studi Al-Qur’an dan Ilmu Tafsir, memiliki tanggung jawab dalam 

merancang kurikulum yang dapat menghasilkan lulusan yang tidak 

hanya menguasai hafalan Al-Qur’an, tetapi juga memiliki wawasan 

akademik dan profesional yang luas. 

Pengorganisasian kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas 

PTIQ menjadi aspek fundamental dalam menciptakan sistem 

pembelajaran yang terstruktur, sistematis, dan sesuai dengan 

kebutuhan zaman. Dimulai dari lembaga penjamin mutu (LPM), 

lembaga keagamaan, kajian tafsir, pembinaan karakter dan keilmuan 

salah satunya mahasiswa asrama untuk program S1.38 Kurikulum yang 

dirancang harus mampu menyeimbangkan antara aspek tahfiz, tafsir, 

 
34 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
35 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
36 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025. 
37 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025. 
38 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 



116 

 

ilmu-ilmu keislaman, serta integrasi dengan ilmu pengetahuan modern 

agar lulusan memiliki kompetensi yang relevan di berbagai bidang. 

Strategi implementasi kurikulum pendidikan Al-Qur’an di 

Universitas PTIQ menjadi aspek krusial dalam mencapai tujuan 

tersebut. Kurikulum yang dirancang harus mampu mengakomodasi 

berbagai aspek keilmuan Al-Qur’an, mulai dari tahfizh, qira’at, tafsir, 

hingga penerapan ilmu Al-Qur’an dalam konteks sosial dan 

profesional. Selain itu, strategi implementasi yang efektif diperlukan 

agar kurikulum dapat berjalan secara optimal dan memberikan hasil 

yang maksimal bagi mahasiswa. Adapus strategi implementasi 

kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas PTIQ dengan Melalui 

pendekatan pembelajaran aktiv dan kontektual ya, karena mereka kan 

sudah mahasiswa pasca, kolaborasi, dan penggunaan teknologi.39 

Rosyidi menjelaskan bahwa sistem kurikulum pendidikan Al-Qur’an 

bagi mahasiswa terstruktur dengan mata kuliah wajib, pembelajaran 

praktis seperti tahfidz, dan evaluasi berkala melalui ujian dan tugas. 

Berbagai tantangan dalam implementasi kurikulum pendidikan Al-

Qur’an di era modern, seperti perkembangan teknologi, perubahan 

sosial, serta dinamika kebutuhan dunia kerja, menuntut adanya inovasi 

dalam strategi pelaksanaan kurikulum. Oleh karena itu, Universitas 

PTIQ harus memiliki strategi yang sistematis dan adaptif, sehingga 

pendidikan Al-Qur’an tetap relevan dengan perkembangan zaman 

tanpa menghilangkan esensi dan nilai-nilai fundamentalnya. 

Evaluasi kurikulum menjadi langkah esensial untuk memastikan 

bahwa proses pembelajaran berjalan efektif dan sesuai dengan tujuan 

yang telah ditetapkan. Evaluasi secara khusus mungkin menjadi 

pembahasan tersendiri ya oleh pada menejemen dan pemangku 

kebijakan PTIQ. Seperti dalam Perlombaan MHQ, Asrama Mahasiswa, 

kajian online gratis untuk para mahasiswa, dan lain-lain.40 Rosyidi 

menjelaskan bahwa evaluasi kurikulum di Universitas PTIQ dilakukan 

melalui ujian, observasi praktik ibadah, dan survei kepuasan 

mahasiswa terhadap metode pengajaran.41 

Kurikulum merupakan komponen fundamental dalam sistem 

pendidikan yang menentukan arah dan tujuan pembelajaran. Sebagai 

aktor utama dalam proses pendidikan tinggi, dosen memiliki peran 

yang sangat penting dalam mengimplementasikan kurikulum di ruang 

 
39 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
40 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025. 
41 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 



117 

 

 

kelas. Implementasi kurikulum tidak hanya sebatas penyampaian 

materi, tetapi juga mencakup bagaimana dosen merancang strategi 

pembelajaran, menggunakan metode yang sesuai, serta melakukan 

evaluasi yang efektif agar tujuan pembelajaran tercapai. 

Dalam era pendidikan yang semakin dinamis, dosen dituntut untuk 

tidak hanya menjadi pengajar, tetapi juga fasilitator, motivator, dan 

inovator dalam pembelajaran. Hal ini sejalan dengan perkembangan 

teknologi dan kebutuhan industri yang semakin kompleks, sehingga 

dosen harus mampu menerapkan pendekatan yang adaptif dan berbasis 

pada kebutuhan mahasiswa serta perkembangan ilmu pengetahuan. 

Sebenarnya program ini yang terkait pembelajaran harus 

mengaitkan dengan Al-Qur’an, harus berbasis Al-Qur’an dan hadis, 

Semua hal yang menjadi stressing terkait dengan pembahasan apapun 

itu itu ada semuanya ada dasarnya, membahas manajemen, bicara 

filsafat, bicara  psikologi bisa tentang tata kelola itu semua ada dalam 

Al-Qur’an. Makanya ketika menulis tesis atau jurnal itu wajib harus 

ada Al-Qur’annya. tapi kalau untuk mahasiswa sendiri apakah ada 

kewajiban untuk menghafal ayat itu atau tidak,  kalau di pascasarjana 

tidak menghafal berbeda pada jenjang sarjana ada tugas menghafal. Di 

pascasarjana lebih kepada pemahaman bagaimana ayat itu dilihat 

dalam teks dan konteksnya di mana, menganalisa penafsirannya.42 

Selain itu, penerapan kurikulum di ruang kelas juga menghadapi 

berbagai tantangan, seperti keterbatasan sumber daya, perbedaan 

karakteristik mahasiswa, hingga perubahan kebijakan pendidikan. Oleh 

karena itu, dosen perlu memiliki keterampilan pedagogik, kepekaan 

terhadap kebutuhan mahasiswa, serta kemampuan untuk 

mengintegrasikan teknologi dalam pembelajaran. 

Dengan demikian, peran dosen dalam mengimplementasikan 

kurikulum menjadi aspek krusial dalam menciptakan pembelajaran 

yang efektif dan relevan. Keberhasilan implementasi kurikulum di 

ruang kelas sangat bergantung pada komitmen, kreativitas, dan inovasi 

yang diterapkan oleh dosen dalam proses pembelajaran. 

Dalam rangka meningkatkan kualitas pembelajaran Al-Qur’an, 

berbagai pelatihan khusus bagi dosen dan tenaga pendidik telah 

dikembangkan. Secara spesifik tidak hanya eee selalu dalam beberapa 

forum kan selalu di di apa namanya diinfokan eee bahwa karena kita 

basis Islam maka semua hal terkait dengan pembelajaran harus eee 

kebasican semua eee apa ada pijakannya Al-Qur’an gitu ya secara 

 
42 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 



118 

 

langsung eh tidak tapi eee dalam forum-forum pertemuan itu selalau 

diungkapkan tentang PTIQ yang berbasis Al-Qur’an.43 

Implementasi kurikulum yang efektif tidak hanya bergantung pada 

institusi pendidikan dan tenaga pengajar, tetapi juga melibatkan 

partisipasi aktif mahasiswa sebagai subjek utama dalam proses 

pembelajaran. Mahasiswa memiliki peran penting dalam memastikan 

kurikulum dapat diterapkan secara optimal sesuai dengan tujuan 

pendidikan yang telah ditetapkan. Mahasiswa mendukung secara tidak 

bisa melalui interaktif saat perkuliahan. Dan secara langsung bisa lewat 

kotak saran, bicara langsung, dalam forum kuliah umum awal semester, 

dan lewat pengisian kuesioner gform sebagai syarat untuk melihat hasil 

nilai UAS. 

Dengan memahami pentingnya peran mahasiswa dalam 

implementasi kurikulum, diharapkan mereka dapat lebih proaktif 

dalam menggali potensi diri, mengembangkan keterampilan, serta 

berkontribusi dalam menciptakan sistem pendidikan yang lebih adaptif 

dan relevan dengan tantangan zaman. 

Universitas PTIQ Jakarta, sebagai lembaga pendidikan tinggi yang 

berfokus pada studi Al-Qur'an, memiliki sejarah panjang dalam 

pengembangan metode pembelajaran Al-Qur'an di Indonesia. Sejak 

didirikan, universitas ini telah berkomitmen untuk melaksanakan Tri 

Dharma Perguruan Tinggi, yang mencakup pendidikan, penelitian, dan 

pengabdian kepada masyarakat, dengan penekanan khusus pada 

pengajaran Al-Qur'an. 

Salah satu program unggulan yang mencerminkan komitmen ini 

adalah Praktik tahsinul Qiraah, munasabah ayat, dan pengkajian ayat-

ayat Al-Qur’an dalam mendukung sebuah teori atau solusi dari masalah 

masyakarat.44 Program ini dirancang untuk memberikan pengalaman 

langsung kepada mahasiswa dalam mengajar Al-Qur'an di masyarakat. 

Dengan berbagai inisiatif tersebut, Universitas PTIQ Jakarta terus 

berupaya menjadi pionir dalam pembelajaran Al-Qur'an di Indonesia, 

mengintegrasikan antara teori dan praktik, serta menjawab tantangan 

pendidikan Al-Qur'an di era modern. Dalam proses pembelajaran, 

universitas menerapkan metode yang mendorong partisipasi aktif 

mahasiswa, Untuk mahassiswa pasca menggunukan metode daring ya, 

alhamdulillah lancar dan tetap terjaga suasana belajarnya. Dan ini 

justru membantu para mahasiswa yang bekerja atau tinggal di tempat 

yang jauh. 

 
43 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
44 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 



119 

 

 

Menilai sejauh mana kurikulum dirancang sesuai dengan visi dan 

misi universitas, serta relevansinya dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan dan kebutuhan masyarakat. Evaluasi terhadap kurikulum 

ini menjadi aspek krusial untuk memastikan bahwa tujuan 

pembelajaran tercapai dan kualitas pendidikan terus meningkat. 

Universitas PTIQ Jakarta melaksanakan evaluasi kurikulum 

pendidikan Al-Qur'an melalui dua mekanisme.  

Pertama, Audit Mutu Internal (AMI). Proses ini dilakukan secara 

berkala. AMI mencakup penilaian terhadap standar kompetensi 

lulusan, proses pembelajaran, dan kinerja dosen. Kedua, Survei 

Kepuasan Pengguna Lulusan. Universitas PTIQ mengadakan survei 

terhadap pengguna lulusan, seperti institusi tempat alumni bekerja, 

untuk mengumpulkan masukan mengenai kinerja dan kompetensi 

lulusan. Informasi ini digunakan untuk menilai relevansi kurikulum 

dengan kebutuhan pasar dan dunia kerja.45 

Proses evaluasi ini dilakukan secara berkala dan sistematis, 

melibatkan berbagai pemangku kepentingan, termasuk dosen, 

mahasiswa, dan tenaga kependidikan. Hasil dari evaluasi ini digunakan 

sebagai dasar untuk perbaikan dan pengembangan kurikulum yang 

berkelanjutan, sehingga Universitas PTIQ dapat terus menghasilkan 

lulusan yang kompeten dan berakhlak mulia sesuai dengan nilai-nilai 

Al-Qur'an. Terdapat tindak lanjut yang dilakukan di Universitas PTIQ 

setelah evaluasi : 

a. Revisi dan Pengembangan Kurikulum. Berdasarkan temuan dari 

evaluasi, kurikulum diperbarui untuk memastikan kesesuaiannya 

dengan perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan kebutuhan 

masyarakat. Proses ini melibatkan penyesuaian materi ajar, metode 

pengajaran, dan penilaian. ushuluddin.ptiq.ac.id 

b. Peningkatan Kualitas Pembelajaran. Universitas berkomitmen 

untuk meningkatkan kualitas layanan akademik dan kinerja dosen 

melalui pelatihan, workshop, dan seminar. Tujuannya adalah untuk 

meningkatkan kepuasan mahasiswa dan efektivitas proses 

pembelajaran.46 Khaidir Azwar mengamati bahwa tindak lanjut 

setelah evaluasi kurikulum di PTIQ cenderung parsial dan belum 

menyentuh metode pembelajaran yang lebih kreatif.47 

 
45 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
46 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
47 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 



120 

 

Pendidikan tinggi memiliki peran penting dalam mencetak sumber 

daya manusia yang berkualitas. Salah satu faktor yang berkontribusi 

dalam peningkatan kualitas pendidikan adalah adanya umpan balik 

(feedback) dari mahasiswa. Feedback mahasiswa merupakan bentuk 

evaluasi terhadap proses pembelajaran, metode pengajaran dosen, serta 

lingkungan akademik yang dapat memberikan wawasan bagi institusi 

untuk melakukan perbaikan dan inovasi. Feedback mahasiswa menjadi 

salah satu unsur evaluasi yaitu pada survey kepuasan pengguna 

lulusan.48 Sedangkan, Mahasiswa juga dilibatkan adalah evaluasi ini 

ya, baik melalui forum, saat KBM berlangsung atau melalui isian 

google form di semester ketiga, yaitu sebagai syarat siswa dapat 

melihat nilai akhir semesternya.49 

Implementasi kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas 

PTIQ (Perguruan Tinggi Ilmu Al-Qur’an) memiliki peran penting 

dalam mencetak lulusan yang unggul dalam bidang ilmu Al-Qur’an, 

baik dari aspek tahfiz, tafsir, qira’at, maupun kajian akademis lainnya. 

Namun, dalam pelaksanaannya, terdapat berbagai hambatan yang 

dapat mempengaruhi efektivitas dan keberhasilan implementasi 

kurikulum tersebut. Seperti halnya, ada beberapa teman dosen yang 

background-nya bukan agama sehingga mereka agak kesulitan ketika 

harus membahas dari pendekatan al AAl-Qur’an, hanya itu saja. tapi 

secara umum insya Allah bisa dan sudah paham.50 Sedangkan 

hambatan yang di alami oleh mahasiswa dalam implementasi 

kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas PTIQ, Hambatannya 

ketika pembelajaran dilaksanakan secara daring, terkadang ganngguan 

jaringan internet dan semisalnya. Cara mengatasinya meningkatkan 

kuwalitas internetnya. Hambatan lain paling dirasakan dari mahasiswa 

yang berlatar belakang keislaman atau penguasaan Bahasa Arab. 

Karena sangat penting bisa berbahasa Arab agar ayat Al-Qur’an yang 

dibacakan dosen dapat ditangkap pesannya.51 

Hambatan-hambatan ini perlu diatasi dengan strategi yang tepat, 

Kalau contoh misalnya di pascasarjana ini, ada mata kuliah Al-Qur’an 

dan Sains, misal mata kuliah tentang keislaman dari sisi antropologi 

nah biasanya ada pendampingnya. Misal dosen dari ITB/UNPAD/IPB 

 
48 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
49 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
50 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
51 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 



121 

 

 

mereka menguasai dalam ilmu tentang astronomi, nanti kami 

mendampingi karena beliau mereka basis  ilmu terapan sehingga untuk 

transfer ke mahasiswa tidak terjadi mispengetahuan maka ada 

pendampingan. Saya sebutkan dosen S3 ada Prof Muji dari LIPI 

sekarang BRIN perlu pendampingan khusus. Saya ikut membuka 

kemudian mempersilakan, ketika ada pertanyaan yang terkait dengan 

tafsir nanti saya yang membantu menjawab.52   Dan, mungkin kampus 

perlu menjalin kerja sama dengan dunia kerja, dengan komunitas 

keilmuan, dan bisa juga dengan memperkuat motivasi dengan 

memberikan penghargaan bagi mahasiswa berprestasi.53 

Implementasi model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-

Qur’an di Universitas PTIQ Jakarta menunjukkan upaya sistematis 

dalam mengintegrasikan nilai-nilai Qur’ani ke dalam pendidikan tinggi 

Islam. Strategi pelaksanaannya melibatkan beberapa tahapan kunci, 

dimulai dari analisis kebutuhan mahasiswa terkait pemahaman dan 

tantangan dalam mempelajari Al-Qur’an. Perencanaan kurikulum 

didasarkan pada nilai-nilai Islam, regulasi pendidikan nasional, serta 

kebutuhan mahasiswa dan tuntutan global. Hal ini sejalan dengan teori 

Instructional Design menurut Dick dan Carey, yang menekankan 

bahwa perencanaan pendidikan harus melalui analisis kebutuhan, 

penentuan tujuan, pengembangan instrumen evaluasi, strategi 

pengajaran, serta pengorganisasian dan implementasi program. 

Analisis kebutuhan dalam konteks ini terlihat dari upaya universitas 

dalam mengidentifikasi kemampuan dasar mahasiswa dalam 

membaca, menghafal, dan memahami Al-Qur’an serta survei tantangan 

yang mereka hadapi.54 

Temuan wawancara dengan mahasiswa memberikan perspektif 

penting mengenai implementasi kurikulum. Keduanya sepakat bahwa 

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an bertujuan untuk mengintegrasikan ilmu 

agama dan duniawi serta membentuk mahasiswa yang tidak hanya 

cerdas secara akademik tetapi juga memiliki kecerdasan spiritual dan 

berakhlak mulia. Dosen memainkan peran krusial dalam 

menginternalisasikan nilai-nilai Al-Qur’an di ruang kelas melalui 

pengaitan materi dengan ayat Al-Qur’an dan pemberian contoh 

perilaku sesuai nilai Qur’ani. Mahasiswa juga terlibat aktif dalam 

mendukung implementasi kurikulum melalui partisipasi dalam 

 
52 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
53 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
54 Dick, W., dan Carey, L., The Systematic Design of Instruction, New York: Harper 

Collins College Publishers, 1996, hal. 17. 



122 

 

kegiatan berbasis Al-Qur’an dan pengamalan nilai-nilai Qur’ani dalam 

kehidupan sehari-hari.  

Evaluasi kurikulum di Universitas PTIQ dilakukan melalui ujian, 

observasi praktik ibadah, dan survei kepuasan mahasiswa. Namun, 

terdapat pandangan dari mahasiswa bahwa evaluasi lebih fokus pada 

hasil akademik dan kurang memperhatikan aspek pengamalan nyata. 

Tindak lanjut setelah evaluasi dinilai cenderung parsial dan perlu 

menyentuh metode pembelajaran yang lebih kreatif serta 

memperhatikan feedback dari mahasiswa.Hambatan dalam 

implementasi kurikulum meliputi perbedaan kemampuan mahasiswa, 

keterbatasan waktu, dan metode pembelajaran yang kurang variatif. 

Universitas PTIQ berupaya mengatasi hambatan ini melalui program 

pendampingan khusus. 

Secara keseluruhan, strategi pelaksanaan model pengembangan 

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di Universitas PTIQ melibatkan 

perencanaan yang sistematis, peran aktif dosen dan mahasiswa, serta 

evaluasi yang berkelanjutan. Meskipun demikian, perlu adanya 

peningkatan dalam fleksibilitas kurikulum, metode evaluasi yang lebih 

komprehensif, dan respons terhadap feedback mahasiswa untuk 

mengoptimalkan implementasi kurikulum dan mencapai tujuannya 

dalam mencetak lulusan yang unggul secara akademik dan spiritual. 

 

3. Peningkatan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa Pascasarjana 

Melalui Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an Di 

Universitas PTIQ Jakarta 

Di era modern, pendidikan tinggi tidak hanya dituntut untuk 

menghasilkan lulusan yang cerdas secara intelektual, tetapi juga 

memiliki kecerdasan spiritual yang tinggi. Kecerdasan spiritual (SQ) 

menjadi landasan moral dan etika yang kuat, membantu individu dalam 

menemukan makna hidup, dan meningkatkan kemampuan dalam 

menghadapi tantangan. 

Al-Qur'an sebagai kitab suci umat Islam, mengandung nilai-nilai 

universal yang dapat menjadi pedoman dalam pengembangan 

kecerdasan spiritual. Nilai-nilai tersebut meliputi keimanan, 

ketakwaan, akhlak mulia, dan hubungan harmonis dengan sesama dan 

alam semesta. Sebagai lembaga pendidikan tinggi Islam, Universitas 

PTIQ Jakarta memiliki potensi besar dalam mengembangkan 

Kurikulum Berbasis Al-Qur'an untuk meningkatkan kecerdasan 

spiritual mahasiswa pascasarjana. 

Di tengah kompleksitas tantangan era modern, kebutuhan akan 

lulusan perguruan tinggi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, 

tetapi juga memiliki kecerdasan spiritual (SQ) yang kuat, semakin 



123 

 

 

mendesak. Universitas PTIQ Jakarta, sebagai institusi pendidikan 

tinggi Islam, memiliki posisi strategis untuk menjawab tantangan ini 

melalui pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an yang bertujuan 

meningkatkan SQ mahasiswa pascasarjana. 

Dr. Zain Sarnoto mendefinisikan SQ sebagai kemampuan 

seseorang untuk memahami makna dan tujuan hidup yang lebih tinggi 

dan bermanfaat bagi sekitarnya, mencakup nilai-nilai seperti kasih 

sayang, perdamaian, ketenangan, dan kebijaksanaan. 55 Sementara itu, 

Ibnu Hibban menegaskan bahwa SQ berperan penting dalam 

pembentukan karakter dan penentuan arah hidup yang bermakna.56 

Dr. Zain Sarnoto mendefinisikan SQ sebagai  kemampuan 

seseorang untuk memahami makna dan tujuan hidup yang lebih tinggi 

dan bermanfaat bagi sekitarnya. 57 Sementara itu, Ibnu Hibban 

menyebutkan  bahwa kecerdasan spiritual (SQ) dalam konteks 

kurikulum pendidikan Al-Qur'an di Universitas PTIQ adalah 

kemampuan individu untuk Membangun karakter yang kuat dan 

memiliki arah hidup yang jelas.58 Khaidir Azwar memahami 

kecerdasan spiritual sebagai kemampuan untuk menjalani kehidupan 

dengan nilai-nilai yang terilhami dari Al-Qur’an.59  Senada dengan hal 

ini, Rosyidi, seorang mahasiswa pascasarjana PTIQ, memahami 

implementasi kurikulum pendidikan Al-Qur’an sebagai integrasi 

pembelajaran Al-Qur’an secara teoritis dan aplikatif, mencakup tafsir 

tematik, hafalan, dan kajian nilai-nilai Qur’ani yang relevan dengan 

kehidupan.60 

Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ 

diimplementasikan melalui berbagai cara: 

a. Integrasi Nilai Al-Qur'an dalam Mata Kuliah 

Integrasi nilai-nilai Al-Qur'an ke dalam hampir semua mata 

kuliah di Universitas PTIQ Jakarta merupakan strategi kunci dalam 

pengembangan kecerdasan spiritual (SQ) mahasiswa pascasarjana. 

 
55 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
56 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
57 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
58 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
59 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 17 Februari 2025. 
60 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 21 Februari 2025. 



124 

 

Pendekatan ini tidak hanya memperkaya pemahaman akademis, 

tetapi juga menanamkan landasan moral dan etika yang kuat, 

Dr. Zain Sarnoto menyatakan bahwa dosen mengaitkan 

pembelajaran dengan Al-Qur'an dan Hadis dalam semua mata 

kuliah. Integrasi nilai Al-Qur'an dalam hampir semua mata kuliah. 

Mata kuliah seperti Tafsir pendidikan, ulumul Al-Qur’an, Pemikiran 

Islam, Sejarah Islam.61 Sementara itu, Ibnu Hibban menyaakan 

bahwa Kurikulum Berbasis penguatan kompetensi Al-Qur'an 

sebagai pijakan ilmu pengetahuan. Dosen mendorong rujukan Al-

Qur'an dalam makalah, fokus pada generasi yang baik Kurikulum 

menghasilkan kesadaran spiritual, pribadi bijaksana, berintegritas, 

dan memiliki tujuan hidup Kegiatan meliputi Ulumul Al-Qur’an, 

tafsir, kajian keislaman, dan studi kasus berbasis Qur'ani. 

Mahasiswa lebih rajin membaca Al-Qur'an dan mengambil 

keputusan berdasarkan nilai-nilainya.62 Rosyidi menambahkan 

bahwa dosen berperan memberikan tugas yang bernilai, 

berlandaskan norma dan pengetahuan luas, sehingga mahasiswa 

diharapkan dapat mengimplementasikannya pada diri sendiri dan 

menjadi contoh bagi masyarakat.63 

b. Praktik Pembelajaran Al-Qur'an 

Praktik pembelajaran Al-Qur'an di tingkat pascasarjana, seperti 

yang diterapkan di Universitas PTIQ, tidak hanya berfokus pada 

aspek pembacaan dan pemahaman tekstual, tetapi juga pada aplikasi 

nilai-nilai Al-Qur'an dalam konteks akademik dan sosial. Dengan 

demikian, praktik pembelajaran Al-Qur'an yang mencakup tahsinul 

qiraah, munasabah ayat, dan pengkajian ayat-ayat Al-Qur'an untuk 

mendukung teori atau solusi masalah masyarakat, merupakan 

pendekatan yang holistik dan relevan dalam pendidikan tinggi 

Islam. 

Dr. Zain Sarnoto, menegaskan adanya praktik tahsinul qiraah, 

munasabah ayat, dan pengkajian Al-Qur'an.64Sementara itu, Ibnu 

Hibban menyatakan bahwa Sementara itu, Ibnu Hibban menyatakan 

bahwa proses pembelajaran Al-Qur'an adalah proses belajar, 

meskipun tidak semua mahasiswa langsung menemukan rujukan Al-

 
61 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
62 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
63 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025. 
64 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 



125 

 

 

Qur'an dalam makalah. Hambatan muncul bagi mahasiswa dengan 

latar belakang keislaman atau penguasaan bahasa Arab yang kurang, 

karena pemahaman ayat Al-Qur'an membutuhkan kemampuan 

bahasa Arab. Dosen mendorong introspeksi dan pengukuran segala 

sesuatu dengan Al-Qur'an, serta pembiasaan membaca Al-Qur'an. 

Aktivitas seperti Ulumul Al-Qur’an, tafsir pendidikan, kajian 

keislaman, dan studi kasus berbasis Qur’ani mendukung praktik 

pembelajaran Al-Qur'an.65 Khaidir Azwar menjelaskan bahwa 

mahasiswa terlibat dalam mendukung implementasi Kurikulum 

Berbasis Al-Qur'an dengan cara aktif mengikuti kegiatan berbasis 

Al-Qur'an, mengaitkan tugas dan diskusi dengan nilai-nilai Qur'ani, 

menjaga akhlak di dalam dan luar kelas, serta berusaha 

mengamalkan ajaran Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-hari.66 

c. Lingkungan Kampus yang Mendukung 

Lingkungan kampus mendukung dengan halaqah Al-Qur'an, 

shalat berjamaah, dan kajian keislaman. Dimulai dari lembaga 

penjamin mutu (LPM), lembaga keagamaan, kajian tafsir, 

pembinaan karakter dan keilmuan salah satunya mahasiswa asrama 

untuk program S1.67 Keterlibatan mahasiswa dalam mendukung 

implementasi kurikulum ini cukup baik, terlebih banyak mahasiswa 

yang berlatar belakang pendidikan pesantren atau sekolah Islam. 

Sehingga mereka bisa menjadi warna bagi mahasiswa lain yang 

bukan berlatar belakang pendidikan tersebut.  

Kurikulum ini berbasis Al-Qur’an, mengintegrasikan nilai 

keislaman, pembinaan karakter, budaya akademik yang Islami, 

Ramadhan full libur agar bisa ibadah atau bertugas menjadi imam, 

lingkungan Islami, keteladanan dosen, mentoring, dan sebagainya. 

Evaluasi secara khusus mungkin menjadi pembahasan tersendiri 

oleh manajemen dan pemangku kebijakan PTIQ. Contohnya, dalam 

perlombaan MHQ, Asrama Mahasiswa, kajian online gratis untuk 

para mahasiswa, dan lain-lain.68 Khaidir Azwar menilai bahwa 

lingkungan PTIQ mendukung pengembangan kecerdasan spiritual, 

 
65 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
66 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025. 
67 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
68 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 



126 

 

tetapi fasilitas seperti ruang diskusi atau tempat ibadah perlu 

ditingkatkan.69 

d. Kegiatan Khusus Pengembangan SQ 

Kegiatan seperti Ulumul Al-Qur’an, tafsir Pendidikan, kajian 

keislaman, Ilmu syariat, pertemanan dengan ulama dan orang shalih, 

kajian tematik, halaqah, dan studi kasus berbasis Qur’ani secara 

khusus bertujuan untuk mengembangkan kecerdasan spiritual 

mahasiswa. Dengan demikian, kegiatan-kegiatan tersebut secara 

efektif berkontribusi pada pengembangan kecerdasan spiritual 

mahasiswa, yang pada gilirannya akan membantu mereka untuk 

menjadi individu yang lebih baik dan memberikan kontribusi positif 

bagi masyarakat. 

Zain Sarnoto mengungkapkan bahwa terdapat banyak program, 

terutama untuk mahasiswa jenjang strata 1. Adapun untuk program 

pascasarjana terdapat program seperti kajian tafsir bulanan, kuliah 

terbuka, seminar dan yang semisal. Tafsir pendidikan, ulumul Al-

Qur’an, Pemikiran Islam, Sejarah Islam, dan hampir di semua mata 

kuliah karena yang menjadi basic kurikulumnya adalah Al-Qur’an.70 

Menurut Ibnu Hibban, pengembangan kecerdasan spiritual (SQ) 

mahasiswa dapat dicapai melalui berbagai kegiatan, antara lain: 

Ulumul Al-Qur’an, tafsir pendidikan, kajian keislaman, ilmu syariat, 

pertemanan dengan ulama dan orang shalih, kajian tematik, halaqah, 

dan studi kasus berbasis Qur’ani. Selain itu, belajar agama, diskusi, 

berteman, serta motivasi dari dosen yang memiliki SQ yang baik, 

dan ibadah khususnya (membaca Al-Qur’an dengan 

pemahamannya, qiyamullail, dan lain-lain) juga sangat 

berpengaruh.71  

Dosen memainkan peran penting dalam mengingatkan dan 

mendorong mahasiswa untuk menjadi agen perubahan, tidak hanya 

dalam lingkup keluarga, lingkungan kerja, atau masyarakat, tetapi juga 

dalam hal spiritualitas. Mereka didorong untuk terus memperbaiki diri 

dan mengajak orang-orang di sekitar untuk meningkatkan literasi, 

terutama dalam membaca dan memahami Al-Qur’an.72 

 
69 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025. 
70 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
71 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
72 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 



127 

 

 

Dosen berperan sebagai inspirator dan penengah dalam diskusi, 

serta membantu mahasiswa mengaplikasikan nilai-nilai spiritual dalam 

kehidupan sehari-hari. Mereka memotivasi mahasiswa untuk lebih 

introspektif dan memperkuat hubungan spiritual mereka dengan Tuhan 

dan sesama. Mahasiswa, terutama yang berlatar belakang pendidikan 

pesantren atau sekolah Islam, memiliki keterlibatan yang baik dalam 

mendukung implementasi kurikulum ini. Dosen memainkan peran 

krusial sebagai inspirator dan penengah dalam diskusi, serta membantu 

mahasiswa mengaplikasikan nilai-nilai spiritual dalam kehidupan 

sehari-hari. Mereka memotivasi mahasiswa untuk introspeksi dan 

memperkuat hubungan spiritual dengan Tuhan dan sesama. Rosyidi 

menyoroti kegiatan seperti membaca Al-Qur’an atau buku keislaman, 

dzikir, dan berdoa sebagai kegiatan yang meningkatkan kecerdasan 

spiritual.73 

Dalam konteks ini, Dr. Zain Sarnoto menekankan implementasi 

konkret, di mana dosen mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur’an dan 

Hadis ke dalam materi perkuliahan, menunjukkan relevansi ajaran 

Islam dalam berbagai disiplin ilmu, dan memastikan diskusi tetap 

dalam kerangka nilai Islam. Beliau juga memberikan contoh praktis 

penerapan nilai-nilai Al-Qur’an, menghubungkan kegiatan belajar 

dengan ibadah, dan memberikan contoh nyata dari ayat Al-Qur’an. 

Selain itu, beliau mengingatkan mahasiswa tentang peran mereka 

sebagai agen perubahan.74 

Sementara itu, Ibnu Hibban menekankan bahwa dosen harus 

menjadi inspirator yang menanamkan nilai-nilai spiritual, 

mengingatkan potensi bias dosen, dan mendorong mahasiswa untuk 

menjadi teladan dalam mengaplikasikan nilai-nilai spiritual, terutama 

dalam literasi Al-Qur’an. Ibnu Hibban juga menekankan pentingnya 

introspeksi dan pengukuran segala sesuatu dengan Al-Qur’an. 

Keduanya sepakat bahwa mahasiswa, terutama yang berlatar belakang 

pendidikan pesantren atau sekolah Islam, memiliki keterlibatan yang 

baik dan peran penting dalam menciptakan lingkungan yang 

mendukung pengembangan kecerdasan spiritual.75 Dr. Zain Sarnoto 

menambahkan bahwa keterlibatan aktif mahasiswa dalam perkuliahan, 

 
73 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025. 
74 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
75 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 



128 

 

umpan balik, pengaruh positif lingkungan pertemanan, serta etika dan 

sopan santun mencerminkan kualitas kecerdasan spiritual mereka.76 

Penerapan kurikulum pendidikan Al-Qur'an menghasilkan 

perubahan perilaku positif pada mahasiswa, yang terlihat dari 

peningkatan etika dan sopan santun dalam interaksi sehari-hari di 

kampus, termasuk cara berpakaian dan berinteraksi dengan dosen serta 

teman. Pemahaman agama mahasiswa juga meningkat seiring 

berjalannya waktu, memperkuat keimanan mereka. Kecerdasan 

spiritual (SQ) memengaruhi hubungan mahasiswa dengan orang lain, 

membuat mereka lebih mudah menjalin hubungan harmonis, peka 

terhadap kebutuhan orang lain, dan bijaksana dalam menyelesaikan 

konflik. Peningkatan SQ mahasiswa dicapai melalui kegiatan seperti 

rajin membaca Al-Qur'an, beribadah, dan menjalin silaturahim, serta 

motivasi belajar yang dikaitkan dengan nilai ibadah. SQ juga 

berkontribusi pada pengambilan keputusan yang lebih bijaksana, 

peningkatan tanggung jawab, serta menghasilkan ketenangan dan 

kebijaksanaan.77 

Khaidir Azwar mengamati bahwa mahasiswa merasakan 

peningkatan dalam menghadapi stres dan mengelola hubungan 

interpersonal melalui penerapan kurikulum pendidikan Al-Qur'an. 

Beliau juga melihat adanya perubahan perilaku positif seperti 

mahasiswa yang lebih aktif dalam kegiatan sosial dan dakwah.78 

Rosyidi juga merasakan manfaat kurikulum dalam mengembangkan 

intelektual, karakter, wawasan luas, dan mengenalkan ajaran Islam. Ia 

menilai manfaat kurikulum lebih besar pada aspek individu (spiritual) 

sebagai dasar membangun hubungan sosial yang baik.79 

Kurikulum Al-Qur'an sangat penting untuk membangun 

mahasiswa yang berkarakter dan memiliki arah hidup yang jelas, 

dengan Al-Qur'an sebagai pengikat yang membatasi perilaku tidak etis 

atau tidak sesuai syariat. Agama pada dasarnya membentuk karakter 

seseorang menjadi baik, empati, dan bertanggung jawab. Mahasiswa 

menjadi lebih rajin membaca dan mempelajari Al-Qur'an, serta 

mengambil keputusan berdasarkan nilai-nilai Al-Qur'an seperti 

keadilan, kemaslahatan, dan toleransi. Kecerdasan spiritual 

 
76 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
77 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
78 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025. 
79 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 21 Februari 2025. 



129 

 

 

berkontribusi pada hubungan yang lebih harmonis dan damai, serta 

kemampuan mengatasi masalah dengan bijaksana dan mengedepankan 

kebaikan bersama. Mahasiswa merasa lebih siap menjalani kehidupan, 

pekerjaan, dan tekanan, serta lebih percaya diri dalam mengambil 

keputusan, lebih matang dalam memaknai hidup, dan lebih bisa 

menghargai serta menghormati orang lain. Mereka menjadi lebih bijak 

dan tenang dalam menyikapi kehidupan, serta mengedepankan 

kebaikan dalam konflik. Selain itu, kurikulum membuka pandangan 

akan pentingnya menempatkan sesuatu sesuai dengan fungsinya atau 

ahlinya.80 

Tantangan utama dalam implementasi kurikulum ini meliputi 

gangguan jaringan internet saat pembelajaran daring, terutama bagi 

mahasiswa pascasarjana. Selain itu, perbedaan latar belakang 

keislaman mahasiswa dan dosen juga menjadi hambatan, di mana 

beberapa dosen yang tidak memiliki latar belakang agama mengalami 

kesulitan dalam mengaitkan materi dengan Al-Qur'an. Universitas 

PTIQ mengatasi hambatan ini dengan berupaya meningkatkan kualitas 

infrastruktur internet, menjalin kerja sama dengan pakar dari berbagai 

disiplin ilmu untuk mendampingi dosen yang memiliki latar belakang 

non-agama, memberikan pendampingan kepada dosen, dan 

menciptakan lingkungan yang positif di mana mahasiswa dengan latar 

belakang keagamaan yang kuat dapat memberikan pengaruh positif 

kepada mahasiswa lain.81  

Khaidir Azwar mengidentifikasi beberapa hambatan dalam 

implementasi kurikulum pendidikan Al-Qur’an di PTIQ, seperti 

perbedaan kemampuan mahasiswa, keterbatasan waktu, dan metode 

pembelajaran yang kurang variatif. Beliau juga menyoroti sistem 

kurikulum yang kurang fleksibel bagi mahasiswa dengan latar 

belakang pekerjaan dan mengusulkan pembelajaran berbasis modul 

online.82  Universitas PTIQ, menurut Rosyidi, mengatasi hambatan 

dengan menyediakan program pendampingan khusus seperti kelas 

tambahan dan mentoring.83 

Ibnu Hibban juga menyoroti gangguan jaringan internet saat 

pembelajaran daring sebagai tantangan signifikan. Selain itu, 

 
80 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
81 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
82 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 17 Februari 2025. 
83 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 21 Februari 2025. 



130 

 

perbedaan latar belakang keislaman mahasiswa, terutama dalam 

penguasaan bahasa Arab, menjadi hambatan karena kemampuan 

berbahasa Arab sangat penting untuk memahami ayat-ayat Al-Qur'an 

yang dibacakan dosen. Upaya penanganan yang diusulkan meliputi 

peningkatan kualitas internet, menjalin kerja sama dengan dunia kerja 

dan komunitas keilmuan, serta memberikan penghargaan bagi 

mahasiswa berprestasi untuk memperkuat motivasi.84 Khaidir Azwar 

menambahkan bahwa Universitas PTIQ mengatasi hambatan dengan 

mendorong mahasiswa pascasarjana untuk belajar mandiri dan 

menggali informasi dari berbagai sumber.85 

Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas 

PTIQ Jakarta secara signifikan berkontribusi pada peningkatan 

kecerdasan spiritual (SQ) mahasiswa pascasarjana. Implementasi 

kurikulum ini melalui integrasi nilai Al-Qur'an dalam mata kuliah, 

praktik pembelajaran Al-Qur'an, lingkungan kampus yang mendukung, 

dan kegiatan khusus pengembangan SQ, terbukti efektif dalam 

menanamkan landasan moral dan etika yang kuat. 

Pandangan dari Dr. Zain Sarnoto, Ibnu Hibban, Khaidir Azwar, 

dan Rosyidi menunjukkan adanya kesamaan pemahaman mengenai 

konsep SQ dan pentingnya Al-Qur'an sebagai pedoman. Integrasi nilai-

nilai Al-Qur'an dalam perkuliahan dan penugasan, praktik pembacaan 

dan pemahaman Al-Qur'an, serta lingkungan kampus yang Islami, 

berperan penting dalam membentuk karakter dan meningkatkan 

pemahaman agama mahasiswa 

Kegiatan-kegiatan khusus seperti kajian, halaqah, dan studi kasus 

berbasis Qur'ani secara langsung mengembangkan SQ mahasiswa. 

Dosen memiliki peran sentral sebagai inspirator dan fasilitator dalam 

menginternalisasikan nilai-nilai Al-Qur'an. Keterlibatan aktif 

mahasiswa, terutama yang memiliki latar belakang pendidikan Islam, 

turut mendukung keberhasilan implementasi kurikulum ini. 

Penerapan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an menghasilkan 

perubahan perilaku positif pada mahasiswa, termasuk peningkatan 

etika, sopan santun, kemampuan menjalin hubungan harmonis, dan 

kebijaksanaan dalam menghadapi masalah. Mahasiswa menjadi lebih 

rajin membaca dan mengamalkan Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-

hari, serta lebih tenang dan bertanggung jawab. 

Meskipun terdapat tantangan seperti kendala jaringan internet dan 

perbedaan latar belakang mahasiswa, Universitas PTIQ berupaya 

 
84 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
85 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 17 Februari 2025. 



131 

 

 

mengatasi hambatan tersebut melalui peningkatan infrastruktur, 

pendampingan dosen, dan penciptaan lingkungan yang kondusif. 

Evaluasi dan tindak lanjut yang melibatkan feedback mahasiswa terus 

dilakukan untuk penyempurnaan kurikulum. 

Secara keseluruhan, pengembangan Kurikulum Berbasis Al-

Qur'an di Universitas PTIQ Jakarta terbukti menjadi langkah strategis 

dalam meningkatkan kecerdasan spiritual mahasiswa pascasarjana, 

membekali mereka tidak hanya dengan kecerdasan intelektual tetapi 

juga landasan spiritual yang kokoh untuk menjalani kehidupan yang 

bermakna dan memberikan kontribusi positif kepada masyarakat. 

 

C. Pembahasan Hasil Penelitian  

1. Urgensi Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum Berbasis 

Al-Qur’an dalam Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Di 

Universitas PTIQ Jakarta 

Pendidikan memiliki peran strategis dalam membentuk individu 

yang berintegritas, memiliki wawasan luas, dan berakhlak mulia. 

Dalam konteks pendidikan Islam, kecerdasan spiritual menjadi aspek 

yang sangat penting untuk dikembangkan, karena berperan dalam 

membentuk karakter mahasiswa agar memiliki kesadaran tinggi 

terhadap nilai-nilai ketuhanan dan moralitas dalam kehidupan sehari-

hari. Universitas PTIQ Jakarta, sebagai institusi pendidikan tinggi yang 

berorientasi pada pengkajian dan penghafalan Al-Qur'an, memiliki 

tanggung jawab untuk merancang kurikulum yang mampu 

mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur'an dalam seluruh aspek 

pembelajaran. Oleh karena itu, pelaksanaan model pengembangan 

Kurikulum Berbasis Al-Qur'an menjadi suatu urgensi dalam 

meningkatkan kecerdasan spiritual mahasiswa. 

Universitas PTIQ Jakarta merupakan institusi pendidikan tinggi 

pertama di dunia yang secara khusus berfokus pada penghafalan dan 

pengkajian Al-Qur'an. Pendirian universitas ini dilatarbelakangi oleh 

keprihatinan terhadap semakin berkurangnya jumlah ulama ahli Al-

Qur'an di Indonesia. Padahal, kebutuhan masyarakat terhadap ulama 

yang memiliki kompetensi dalam bidang Al-Qur'an semakin 

mendesak, terutama setelah Musabaqah Tilawatil Qur'an (MTQ) 

Nasional pertama yang diselenggarakan di Makassar pada tahun 1968 

menjadi agenda rutin di Indonesia. 

Sebagai pelopor dalam pendidikan Al-Qur'an, Universitas PTIQ 

Jakarta tidak hanya berfungsi sebagai pusat penghafalan dan studi Al-

Qur'an, tetapi juga menjadi rujukan bagi berbagai institusi pendidikan 

Islam di dunia. Keberadaan universitas ini bahkan menginspirasi 

Universitas Islam Madinah di Arab Saudi untuk membuka fakultas 



132 

 

khusus yang berfokus pada ilmu Al-Qur'an dua tahun setelah pendirian 

PTIQ. Dengan demikian, Universitas PTIQ Jakarta memainkan peran 

penting dalam mencetak generasi ulama Al-Qur'an yang memiliki 

keahlian dalam bidang hafalan, tafsir, dan ilmu-ilmu terkait, serta turut 

berkontribusi dalam perkembangan studi Al-Qur'an di tingkat global. 

Pendidikan Al-Qur’an memiliki peran yang sangat penting dalam 

membentuk karakter, spiritualitas, dan pemahaman akademik 

mahasiswa, khususnya di lingkungan perguruan tinggi Islam. Sebagai 

pedoman utama dalam kehidupan umat Islam, Al-Qur’an tidak hanya 

berfungsi sebagai sumber ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai 

landasan moral dan etika yang membentuk kepribadian mahasiswa 

agar menjadi individu yang berintegritas dan bertanggung jawab. Al-

Qur’an mengandung berbagai prinsip ilmiah yang menjadi dasar bagi 

perkembangan ilmu pengetahuan modern. Melalui kajian Al-Qur’an, 

mahasiswa dapat memahami hubungan antara ilmu agama dan ilmu 

pengetahuan umum secara lebih komprehensif. 

Pendidikan Al-Qur’an memiliki peran yang sangat signifikan 

dalam membentuk mahasiswa yang tidak hanya unggul dalam aspek 

akademik, tetapi juga memiliki karakter yang kuat dan spiritualitas 

yang mendalam. Dengan adanya kurikulum pendidikan Al-Qur’an di 

perguruan tinggi Islam, mahasiswa dibimbing untuk menjadi individu 

yang berakhlak mulia, memiliki kedisiplinan yang tinggi, serta mampu 

memberikan kontribusi positif bagi masyarakat dan dunia akademik. 

Oleh karena itu, pendidikan Al-Qur’an harus terus diperkuat dan 

dikembangkan guna mencetak generasi yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga memiliki kecerdasan spiritual dan moral yang 

tinggi. 

Al-Qur’an dirancang untuk memberikan pemahaman yang 

mendalam tentang isi, makna, dan implementasi ajaran Al-Qur’an 

dalam kehidupan sehari-hari serta dalam konteks keilmuan modern. 

Kurikulum ini berbasis pada penguatan kompetensi membaca, 

memahami, dan mengaplikasikan Al-Qur'an dalam muatan 

kurikulumnya. Al-Qur’an menjadi embiro atau pijakan dasar dari 

setiap cabang ilmu pengetahuan, baik keilmuan dasar maupun terapan. 

Istilah "kurikulum" telah digunakan sejak zaman Islam kuno, 

ketika dikenal sebagai "al-maddah." Hal ini karena, pada saat itu, istilah 

"kurikulum" lebih mirip dengan daftar mata pelajaran, tetapi kemudian 

berkembang hingga mencakup semua elemen, yang saat ini dikenal 

sebagai "manhaj." Ayat Al-Qur'an berikut ini mengandung istilah 



133 

 

 

manhaj atau minhaj86 sebagaimana yang diterangkan dalam QS. Al-

Maidah: 48. 

Sementara as-Suyuthi dan ar-Razi berpendapat bahwa manhaj 

adalah kebiasaan, asy-Syaukany berpendapat bahwa manhaj/minhaj 

dalam ayat di atas menunjukkan jalan yang jelas. Hal ini sesuai dengan 

pandangan ath-Thabari bahwa manhaj adalah jalan dan kebiasaan. 

Berdasarkan pandangan tersebut di atas, penulis menyimpulkan bahwa 

manhaj adalah teknik yang digunakan dalam kegiatan pembelajaran 

untuk mencapai tujuan pembelajaran.  

Meskipun ada banyak mata pelajaran yang berbeda yang dicakup 

dalam kurikulum Islam, masing-masing mata pelajaran, secara teori, 

harus bertujuan untuk mencapai tujuan keseluruhan yang sama. 

Manusia dibebaskan dari semua jenis paksaan dan perilaku yang 

bersifat memaksa, menurut Al-Qur'an87: 

لَكُمُ    لذِّيٱ  لّلُ ٱ ۞﴿ ِ   لفُۡلۡكُ ٱلتَِجۡرِيَ    لبَۡحۡرَ ٱسَخّرَ  مۡرهِ
َ
بأِ فضَۡلهِِ  ۦفِيهِ     ۦوَلتَِبۡتَغُوا  منِ 

رۡضِ ٱوَمَا فيِ    لسّمََٰوََٰتِ ٱوسََخّرَ لَكُم مّا فيِ    ١٢وَلَعَلّكُمۡ تشَۡكُرُونَ 
َ
ِنۡهُۚ إنِّ فيِ    لأۡ جَمِيعٗا م 

َٰلكَِ لَأٓيََٰتّٖ ل قَِوۡمّٖ يَتفََكّرُونَ   ﴾١٣ذَ
“Allahlah yang menundukkan lautan untumu supaya kapal-kapal 

dapat berlayar padanya dengan izin-Nya dan mudahmudahan kamu 

bersyukur. Dan Dia menundukkan untukmu apa yang ada di langit dan 

apa yang ada di bumi semuanya, (sebagai rahmat dari-Nya). 

Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-

tanda (kekuasaan Allah) bagi kaum yang berfikir.”(QS. Al- Jatsiyah: 

12-13). 

Al-Maraghi menafsirkan kedua ayat ini dengan menyatakan, "Sifat 

dan isinya adalah rangkaian, seperti satu tubuh di mana setiap bagian 
membutuhkan bagian lain."Ini adalah pesan utama dari bagian tersebut. 

Panas matahari diperlukan untuk terjadinya hujan, misalnya. Tidak 

mungkin kapal berlayar jika tidak ada angin, batu bara, listrik, dll. 

Argumen di atas memperjelas bahwa Al-Qur'an memberikan motivasi 

yang cukup untuk memajukan ilmu yang diturunkan dari wahyu Allah, 

yaitu ilmu berbasis nalar. Penafsiran Al-Qur'an membuat asal usul 

wahyu menjadi sangat jelas. Tafsir, Hadits, fiqih, dan apa yang disebut 

ilmu agama lainnya bersumber dari tafsir manusia terhadap Al-Qur'an. 

Selanjutnya, pemikiran ilmuilmu (sains) seperti ilmu-ilmu alam-

 
86 Aman, “Kurikulum Pendidikan Berbasis Al-Qur’an,” dalam Rausyan Fikr: Jurnal 

Pemikiran Dan Pencerahan, 2020, hal. 161. 
87 Sabila, dkk. “Urgensi Dan Implementasi Kurikulum Pendidikan Al-Qur'an,” dalam 

Journal on Education, Vol. 07 No. 01 Tahun 2024, hal.83-84. 



134 

 

termasuk astronomi, biologi, kedokteran, fisika, dan sebagainya-

muncul sebagai konsekuensi dari interpretasi manusia terhadap 

fenomena alam88. 

Pendidikan berbasis Al-Qur’an merupakan pendekatan yang 

menempatkan kitab suci sebagai landasan utama dalam membangun 

kurikulum pendidikan. Model ini bertujuan untuk menanamkan nilai-

nilai spiritual secara lebih mendalam, sehingga peserta didik tidak 

hanya memahami ajaran Islam secara teoritis, tetapi juga 

menginternalisasikannya dalam kehidupan sehari-hari.  

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an tidak hanya berfokus pada aspek 

keilmuan, tetapi juga membangun karakter dan spiritualitas peserta 

didik. Dengan menggabungkan pendekatan berbasis wahyu dan 

keilmuan modern, sistem ini mampu menciptakan generasi yang 

memiliki kecerdasan intelektual, emosional, dan spiritual yang 

seimbang. Dengan menerapkan pendekatan ini, peserta didik tidak 

hanya memperoleh pemahaman akademik yang unggul, tetapi juga 

memiliki landasan spiritual yang kuat dalam menghadapi tantangan 

kehidupan. Implementasi model ini di berbagai lembaga pendidikan 

menunjukkan bahwa pendidikan berbasis Al-Qur’an mampu menjadi 

instrumen utama dalam membentuk generasi yang berakhlak mulia dan 

berdaya saing tinggi. 

Pendidikan Al-Qur’an memiliki peran yang sangat penting dalam 

membentuk karakter, moral, dan pemahaman keislaman mahasiswa. 

Sebagai generasi penerus yang akan berkontribusi dalam berbagai 

bidang kehidupan, mahasiswa perlu memiliki landasan spiritual yang 

kuat agar dapat menghadapi tantangan zaman dengan nilai-nilai Islam 

yang kokoh. Kurikulum pendidikan Al-Qur’an bagi mahasiswa, untuk 

membangun mahasiswa yang berkarakter dan memiliki arah hidup 

yang jelas apalagi diera digital ini, monetesisasi digital, jadi sangat 

perlu. Jadi seolah ada kata pengikat yaitu Al-Qur’an itu sendiri 

sehingga dapat membatasi dari melakukan hal yang tidak benar secra 

etika ataupun syariat.  

Kecerdasan spiritual adalah kemampuan seseorang untuk 

menjalani kehidupan dengan panduan nilai-nilai agama untuk 

mendapatkan nilai hidup yang damai, bijaksana dan peduli. Kecerdasan 

yang meliputi diri dan jiwa seseorang dikenal sebagai kecerdasan 

spiritual. Kecerdasan ini biasanya berasal dari dalam diri seseorang dan 

kemudian kembali ke jiwa orang tersebut. Lebih jauh, kecerdasan 

spiritual lebih merupakan pengertian yang mengacu pada kemampuan 

 
88 Sabila, dkk. “Urgensi Dan Implementasi Kurikulum Pendidikan Al-Qur'an,” dalam 

Journal on Education Vol. 07 No. 01 Tahun 2024, hal.91-94. 



135 

 

 

individu untuk mengelola dan memanfaatkan makna, nilai, dan 

karakteristik kehidupan spiritualnya, termasuk kehidupan yang lebih 

memuaskan.89 Menurut Ary Ginanjar Agustian, kecerdasan spiritual 

adalah kapasitas untuk memberikan makna ibadah pada semua 

tindakan dan perilaku melalui langkah-langkah dan pikiran organik 

yang diarahkan pada pribadi yang utuh. Ia juga memiliki pola pikir 

tauhidi dan gagasan bahwa "hanya karena Allah" berhasil.90 

Sebagaimana Allah nyatakan, seorang Muslim harus mampu 

menggunakan ibadah ritual sebagai inspirasi dan mengamalkannya, 

bukan membiarkannya menguasai mereka. 

ةُ ٱفإَذِاَ قضُِيتَِ  ﴿ رۡضِ ٱفيِ    نتَشِرُوا  ٱفَ   لصّلَوَٰ
َ
كَثيِرٗا    لّلَ ٱ  ذۡكُرُوا  ٱ وَ   لّلِ ٱمنِ فضَۡلِ    بۡتَغُوا  ٱ وَ   لأۡ

 ﴾ ١٠لّعَلّكُمۡ تُفۡلحُِونَ 
“Apabila telah ditunaikan shalat, maka bertebaranlah kamu di muka 

bumi dan carilah karunia Allah dan ingatlah Allah banyak- banyak 

supaya kamu beruntung.” (QS. al-Jumu’ah [62]: 10) 

Kecerdasan spiritual sejatinya secara halus menerangi setiap 

pribadi tentang hakikat dirinya di mata Tuhan dan seluruh makhluk 
hidup. Begitu pula melalui hubungan dengan Yang Maha Kuasa, 

kecerdasan spiritual ini bekerja untuk mengembangkan potensi diri 

setiap pribadi secara maksimal. Oleh karena itu, sudah barang tentu 

agar seseorang dapat menjadi manusia yang sempurna, maka ia harus 

memenuhi kebutuhan spiritualnya. Sebab, manusia dikaruniai hati 

yang berfungsi untuk berusaha dan dapat menerima cahaya kebenaran, 

yaitu iman, Islam, dan ihsan, yang tidak dapat dipisahkan dari hawa 

nafsu yang ditiupkan kepada manusia dalam penciptaannya, yang mana 

Allah menjadi saksi tentang keesaan Tuhan, di samping akal budi yang 

menyebabkan manusia dapat berpikir dan memenuhi kebutuhannya di 

dunia.91 

Kecerdasan spiritual mengacu pada kemampuan seseorang dalam 

memahami makna hidup, menanamkan nilai-nilai moral, serta 

menjalani kehidupan dengan penuh kesadaran dan kebijaksanaan. 

Kecerdasan ini membantu mahasiswa dalam mengambil keputusan 

yang etis, mengatasi tantangan hidup dengan lebih baik, dan 

membangun hubungan yang lebih harmonis dengan orang lain. Dengan 

memiliki kecerdasan spiritual yang baik, mahasiswa dapat lebih mudah 

 
89 Abdul Mujib dan Yusuf Mudzakir, Nuansa-nuansa Psikologi Islami, Jakarta: PT 

Rajagrafindo Persada, 2002, hal. 325. 
90 Ary Ginanjar Agustian, Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan 

Spiritual ESQ, Jakarta: Arga Wijaya Persada, 2001, hal. 57. 
91 Triantoro Safari, Spiritual Intelegence, Yogyakarta: Graha Ilmu, 2007, hal. 25. 



136 

 

mengembangkan karakter positif yang akan mendukung kesuksesan 

mereka di berbagai bidang kehidupan. Pengembangan karakter 

mahasiswa menjadi salah satu aspek penting yang mendukung 

keberhasilan akademik dan profesional mereka di masa depan. 

Karakter seperti integritas, empati, dan tanggung jawab sangat 

diperlukan dalam kehidupan sosial dan profesional. Salah satu faktor 

yang berperan dalam pembentukan karakter tersebut adalah kecerdasan 

spiritual. 

Dengan adanya kecerdasan spiritual memengaruhi hubungan 

mahasiswa dengan orang lain, seperti teman, dosen, atau masyarakat. 

Mahasiswa lebih mudah menjalin hubungan yang harmonis dan damai 

serta terhindar dari konflik yang serius. Masalah tentu ada ya, tapi bisa 

mengatasi masalah dengan bijaksana dan mengedepankan kebaikan 

bersama dan jangka Panjang. 

Kecerdasan spiritual bagi mahasiswa, Sangat penting untuk 

menciptakan harmoni dalam kehidupan pribadi dan sosial. Juga dalam 

hal pekerjaan. Dalam kehidupan pribadi misalnya jadi lebih 

bersemangat, kuliah cepat selesai, tidak mudah stress. Dalam sosial 

misalnya menjalin pertemanan yang baik, peduli, dan sebagainya. 

Dalam hal pekerjaan ini sangat membantu ya, apalagi mahasiswa pasca 

pada umumnya sudah memiliki pekerjaaan. Jadi lebih disiplin, hormat 

kepada atasan, membimbing, dan sebagainya. 

Penerapan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ 

Jakarta, jika dilakukan dengan pendekatan yang berkelanjutan dan 

dimulai dari jenjang pendidikan sebelumnya, akan memberikan 

kontribusi besar dalam membentuk mahasiswa yang tidak hanya cerdas 

dalam hal ilmu pengetahuan, tetapi juga bijaksana dan berintegritas 

dalam setiap aspek kehidupan mereka. Kecerdasan spiritual yang 

dibangun sejak dini akan meningkatkan kemampuan mahasiswa untuk 

membuat keputusan yang baik, menjaga hubungan yang harmonis 

dengan sesama, dan menghadapi tantangan hidup dengan sikap yang 

penuh kesabaran dan kebijaksanaan. 

Pelaksanaan model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an 

di Universitas PTIQ Jakarta merupakan kebutuhan yang sangat 

mendesak dalam meningkatkan kecerdasan spiritual mahasiswa. 

Dengan adanya model ini, mahasiswa tidak hanya memperoleh ilmu 

pengetahuan yang bersifat duniawi, tetapi juga memiliki pemahaman 

yang mendalam tentang nilai-nilai Islam, sehingga dapat 

mengaplikasikan ajaran Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-hari. 

Implementasi Kurikulum Berbasis Al-Qur'an diharapkan mampu 

mencetak generasi yang berilmu, berakhlak mulia, dan siap 

menghadapi tantangan zaman dengan berlandaskan nilai-nilai Islam. 



137 

 

 

a. Kurikulum Sebagai Bagian Integral Pendidikan Dalam 

Memperkuat Spiritulitas. 

Kurikulum bukan sekadar daftar mata kuliah, melainkan 

jantung dan jiwa dari seluruh proses pendidikan. Sebagai bagian 

integral yang berlandaskan Al-Qur'an, kurikulum di Universitas 

PTIQ Jakarta menempatkan nilai-nilai spiritual sebagai fondasi 

utama dalam setiap aspek pembelajaran. Integrasi ini memastikan 

bahwa etika, moral, dan pandangan dunia Islami tidak hanya 

menjadi mata kuliah terpisah, tetapi meresapi setiap disiplin ilmu. 

Dengan demikian, mahasiswa tidak hanya terpapar pada 

pengetahuan teoritis, tetapi secara aktif didorong untuk 

merenungkan dan menginternalisasi nilai-nilai Al-Qur'an dalam 

konteks akademik dan kehidupan sehari-hari.  

Pendekatan ini secara holistik memperkuat fondasi spiritual 

mereka, membentuk cara berpikir, bertindak, dan berinteraksi 

yang selaras dengan ajaran Islam. 

b. Kerangka Kerja, Program, dan Teknik Kurikulum Berbasis Al-

Qur'an dalam Pembentukan Karakter Spiritual 

Kerangka kerja Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di 

Universitas PTIQ Jakarta perlu dirancang secara komprehensif, 

mencakup program-program terstruktur yang secara eksplisit 

bertujuan untuk meningkatkan kecerdasan spiritual. Ini dapat 

meliputi seperti: 1) Program Tahsin dan Tahfidz yang mendalam 

2) Kajian Tafsir Tematik yang Menginspirasi; 3) Integrasi praktik 

ibadah yang konsisten; 4) Penggunaan teknik pembelajaran yang 

reflektif dan kontemplatif; 5) Program mentoring dan 

pendampingan spiritual yang berkesinambungan.  

Melalui kerangka kerja, program, dan teknik yang 

terencana dengan baik, Kurikulum Berbasis Al-Qur'an akan 

menjadi instrumen yang efektif dalam membentuk karakter 

spiritual mahasiswa. 

c. Evaluasi, Pembinaan, dan Pengawasan Kurikulum dalam 

Menjamin Penguatan Nilai-Nilai Al-Qur'an 

Pengelolaan kurikulum yang efektif memerlukan evaluasi 

berkala untuk mengukur dampaknya terhadap kecerdasan 

spiritual mahasiswa. Instrumen evaluasi tidak hanya terbatas 

pada aspek kognitif, tetapi juga mencakup penilaian terhadap 

perubahan perilaku, sikap, dan kesadaran spiritual mahasiswa. 

Pembinaan dosen dan tenaga kependidikan juga menjadi 

krusial. Mereka perlu memiliki pemahaman yang mendalam 

tentang nilai-nilai Al-Qur'an dan memiliki kemampuan untuk 

mengintegrasikannya dalam proses pembelajaran dan interaksi 



138 

 

dengan mahasiswa. Pelatihan dan workshop secara berkelanjutan 

dapat meningkatkan kompetensi mereka dalam hal ini.  

Pengawasan terhadap implementasi kurikulum perlu 

dilakukan secara sistematis untuk memastikan bahwa nilai-nilai 

Al-Qur'an benar-benar terinternalisasi dalam seluruh kegiatan 

akademik dan non-akademik di lingkungan kampus. Mekanisme 

umpan balik dari mahasiswa juga penting untuk mengidentifikasi 

area-area yang perlu diperbaiki. 

Melalui evaluasi yang komprehensif, pembinaan yang 

berkelanjutan, dan pengawasan yang efektif, Universitas PTIQ 

Jakarta dapat memastikan bahwa pengelolaan Kurikulum 

Berbasis Al-Qur'an berdampak signifikan dalam membentuk 

individu mahasiswa yang berakhlak mulia, berwawasan luas, dan 

berkomitmen pada prinsip keadilan dan kemanan, sebagaimana 

yang diajarkan dalam Al-Qur'an. 

Pelaksanaan model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an 

di Universitas PTIQ Jakarta merupakan kebutuhan mendesak dan 

strategis dalam menjawab tantangan zaman, khususnya dalam 

membentuk mahasiswa yang memiliki kecerdasan spiritual tinggi, 

karakter mulia, dan integritas yang kokoh. Kurikulum ini tidak hanya 

memuat aspek kognitif keislaman, tetapi juga mengintegrasikan nilai-

nilai Al-Qur’an secara menyeluruh ke dalam pembelajaran, praktik 

ibadah, kehidupan kampus, hingga gaya berpikir mahasiswa. Dengan 

pendekatan ini, Universitas PTIQ tidak hanya melahirkan cendekiawan 

yang berilmu, tetapi juga ulama dan profesional yang memiliki 

kesadaran transendental dan tanggung jawab moral tinggi dalam 

kehidupan sosialnya. 

Urgensi pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an juga 

terletak pada kemampuannya dalam membangun kecerdasan spiritual 

mahasiswa secara holistik, yakni kemampuan memahami makna 

hidup, menanamkan nilai-nilai keimanan, serta membimbing perilaku 

ke arah yang etis dan bijaksana. Sebagaimana ditegaskan oleh Ary 

Ginanjar Agustian, kecerdasan spiritual adalah kapasitas memberikan 

makna ibadah dalam setiap tindakan dan keputusan, sehingga 

menghasilkan individu yang utuh secara tauhidi dan penuh 

keberkahan.92 Senada dengan itu, Danah Zohar dan Ian Marshall, 

memandang kecerdasan spiritual (SQ) sebagai kecerdasan tertinggi 

 
92 Ary Ginanjar Agustian, Emotional Spiritual Quotient (ESQ), Rahasia Sukses 

Membangun Kecerdasan Emosi Dan Spiritual ..., hal. 81. 



139 

 

 

yang menjadi landasan bagi IQ dan EQ, karena menghubungkan 

manusia dengan makna terdalam dan nilai-nilai universal kehidupan.93 

Dalam konteks teori kurikulum, Hilda Taba menekankan 

pentingnya pendekatan kurikulum yang sistematis dan berorientasi 

pada tujuan pembentukan karakter peserta didik. Model Taba ini 

sejalan dengan pendekatan di Universitas PTIQ yang menempatkan Al-

Qur’an bukan sekadar materi ajar, melainkan sebagai ruh dari seluruh 

aktivitas akademik dan non-akademik.94 Abdul Majid menekankan 

bahwa kurikulum dalam pendidikan Islam harus menjadi sistem nilai 

yang membentuk kesadaran, watak, dan perilaku peserta didik dalam 

cahaya wahyu.95 Dalam konteks PTIQ, Al-Qur’an menjadi 

penghubung antara ilmu dan amal, antara teori dan realitas sosial, yang 

relevan dengan kebutuhan zaman modern serta menekankan 

pentingnya pendidikan sebagai proses tazkiyah an-nafs (pembersihan 

jiwa). 

Dengan demikian, model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-

Qur'an di Universitas PTIQ Jakarta bukan hanya relevan, tetapi juga 

esensial untuk mencetak generasi ulama dan profesional Muslim yang 

tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara 

spiritual. Kurikulum ini menjadi ikhtiar konkrit dalam mewujudkan 

visi pendidikan Islam yang holistik, untuk melahirkan manusia yang 

shalih secara pribadi dan sosial. 

 

2. Strategi Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum Berbasis 

Al-Qur’an dalam Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa 

Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta 

Perencanaan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ 

dilakukan melalui proses yang sistematis untuk memastikan 

keberhasilannya. Tahap awal perencanaan dimulai dengan analisis 

kebutuhan. Pihak universitas mengidentifikasi kemampuan dasar 

mahasiswa terkait Al-Qur'an, seperti bacaan, hafalan, dan pemahaman. 

Selain itu, dilakukan survei kepada mahasiswa untuk mengetahui 

tantangan utama yang mereka hadapi dalam pembelajaran Al-Qur'an.  

Program pascasarjana dirancang dengan pendekatan pendidikan 

berbasis Al-Qur’an. Pembelajaran dimulai dengan meninjau regulasi 

dan landasan filosofis, psikologis, serta teori-teori pendidikan yang 

 
93 Danah Zohar dan Ian Marshall, Kecerdasan Spiritual (SQ) Memanfaatkan 

Kecerdasan Spiritual Dalam Berpikir Integralistik dan Holistik, ..., hal. 37. 
94 Hilda Taba, Curriculum Development: Theory and Practice, New York: Harcourt, 

1962, hal. 141. 
95 Abdul Majid, Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi, Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya, 2006, hal. 77. 



140 

 

relevan. Pada jenjang ini, mahasiswa diarahkan untuk berpikir kritis 

dan menalar secara mendalam guna menemukan gagasan baru. Dalam 

konteks ini, pendidikan berbasis Al-Qur’an dipahami sebagai upaya 

menggali nilai-nilai keilmuan yang terkandung dalam Al-Qur’an, yang 

berfungsi sebagai embrio ilmu pengetahuan, bukan sebagai buku induk 

semata. Kajian mencakup tema-tema fundamental seperti hakikat 

pendidikan, manusia, materi, media, dan kurikulum. Prosesnya 

mencakup pemahaman teoritis hingga tahap seminar akademik, yang 

kemudian dituangkan dalam bentuk kurikulum.96 

Tujuan utama Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ 

adalah mencetak lulusan yang kompeten secara intelektual dan 

spiritual, sejalan dengan visi universitas sebagai pusat pengembangan 

studi Al-Qur'an. Target pencapaian ditetapkan untuk setiap jenjang 

studi, seperti hafalan minimal lima juz dan pemahaman tafsir dari ayat-

ayat yang dihafalkan. Tujuan ini menekankan keseimbangan antara 

aspek akademik dan spiritual mahasiswa. Mahasiswa tidak hanya 

diharapkan mampu menghafal Al-Qur'an, tetapi juga memahami 

konteks ayat-ayatnya serta menerapkannya dalam kehidupan sehari-

hari. Dengan demikian, kurikulum bertujuan membentuk karakter 

Qur'ani yang kokoh sekaligus meningkatkan kemampuan kognitif 

mahasiswa. 

Kurikulum Berbasis Al-Qur’an merupakan pendekatan pendidikan 

yang menitikberatkan nilai-nilai dan prinsip yang terkandung dalam 

Al-Qur’an sebagai dasar pengembangan materi pembelajaran. Model 

ini bertujuan untuk membentuk karakter mahasiswa yang tidak hanya 

cerdas secara intelektual tetapi juga memiliki kecerdasan spiritual yang 

tinggi. Di Universitas PTIQ Jakarta, pendekatan ini menjadi sangat 

relevan mengingat visi dan misinya dalam mencetak generasi yang 

memahami, menghafal, dan mengamalkan Al-Qur’an.  

Model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an memiliki 

urgensi tinggi dalam meningkatkan kecerdasan spiritual mahasiswa di 

Universitas PTIQ Jakarta. Implementasi model ini tidak hanya relevan 

dengan visi institusi, tetapi juga menjadi solusi dalam membentuk 

generasi Muslim yang berakhlak mulia, memiliki kesadaran spiritual 

tinggi, serta mampu menghadapi tantangan zaman dengan 

berlandaskan ajaran Al-Qur’an. Dengan strategi yang tepat, kendala 

dalam penerapan model ini dapat diatasi, sehingga tujuan utama dalam 

menciptakan lulusan yang cerdas secara intelektual dan spiritual dapat 

terwujud dengan baik.  

 
96 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 



141 

 

 

Dalam konteks pendidikan tinggi, Kurikulum Berbasis Al-Qur’an 

harus disusun secara sistematis agar dapat menyesuaikan dengan 

kebutuhan akademik serta perkembangan zaman. Mahasiswa tidak 

hanya diajarkan membaca dan menghafal Al-Qur’an, tetapi juga 

memahami makna serta menerapkannya dalam disiplin ilmu yang 

mereka tekuni. Hal ini bertujuan agar mahasiswa mampu 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam berbagai bidang keilmuan, 

seperti sains, teknologi, ekonomi, hukum, dan sosial. Kurikulum sudah 

cukup baik, para dosen memotivasinya mahasiswa untuk 

mencantumkan rujukan Al-Qur’an dalam setiap makalah, melihat 

problematika pendidikan untuk melahirkan generasi yang baik. 

Walaupun terkadang mahasiswa ada yang belum mengarah ke sana 

atau tidak menemukan rujukan makalahnya dari Al-Qur’an. 

Penyusunan program menjadi fokus utama setelah tujuan 

dirumuskan. Program dirancang untuk mencakup mata kuliah teori 

seperti Ulumul Qur'an dan Tafsir, serta kegiatan praktikum seperti 

tahfiz, tahsin, dan halaqah. Penyusunan bahan ajar dilakukan secara 

kolaboratif oleh tim dosen, dengan mengacu pada standar kompetensi 

lulusan berbasis Al-Qur'an. Program ini juga dirancang untuk 

mengakomodasi keberagaman latar belakang dan kemampuan 

mahasiswa. Untuk itu, program disusun dengan pembagian kelas 

berdasarkan tingkat pemahaman, seperti kelas pemula, menengah, dan 

lanjut. Selain itu, metode pembelajaran interaktif diterapkan, misalnya 

studi kasus yang mengintegrasikan ayat-ayat Al-Qur'an dengan isu-isu 

kontemporer.  

Program ini juga mencakup kegiatan pengabdian masyarakat, 

seperti mengajar Al-Qur'an di sekolah-sekolah. Mahasiswa 

menekankan pentingnya keseimbangan antara teori dan praktik. Oleh 

karena itu, kurikulum harus memfasilitasi lebih banyak waktu untuk 

praktik intensif, seperti hafalan dan penerapan tafsir. Pemanfaatan 

teknologi digital, seperti aplikasi pembelajaran Al-Qur'an, juga 

diusulkan untuk mendukung pembelajaran yang lebih efektif dan 

fleksibel. Fokus utama program ini adalah pembentukan karakter 

mahasiswa yang berakhlak mulia, sebagaimana tercermin dalam Q.S 

Al-Qalam (4): 

ق  عَظِيمّٖ ﴿
 ﴾٤وَإِنكَّ لَعَلىََٰ خُلُ

“Sesungguhnya engkau benar-benar berbudi pekerti yang agung”. 

(QS. Al Qalam: 4) 

Surah Al-Qalam, ayat 4, menjadi dasar utama dalam 

menggambarkan karakter Nabi Muhammad SAW yang mulia sebagai 

teladan dalam pendidikan karakter. Dalam konteks program 



142 

 

pendidikan berbasis Al-Qur'an, ayat ini mengingatkan bahwa 

pembentukan karakter mulia adalah tujuan utama dalam pendidikan, 

yang melibatkan pembentukan akhlak yang baik seperti yang 

dicontohkan oleh Nabi Muhammad SAW. Pendidikan yang berbasis 

Al-Qur'an, seperti yang dijelaskan dalam program ini, harus 

mengintegrasikan nilai-nilai seperti kejujuran, kesabaran, dan 

kemurahan hati dalam kurikulumnya, serta memberi kesempatan bagi 

mahasiswa untuk mengembangkan nilai-nilai tersebut dalam 

kehidupan sehari-hari mereka. Sebagaimana juga tertuang dalam Al-

Ahzab (21): 

سۡوَةٌ حَسَنةَٞ ل مَِن كَانَ يرَجُۡوا     لّلِ ٱلقَّدۡ كَانَ لَكُمۡ فيِ رسَُولِ  ﴿
ُ
وَذكََرَ    لۡأٓخِرَ ٱ  ليَۡومَۡ ٱ وَ   لّلَ ٱأ

 ﴾٢١كَثيِرٗا  لّلَ ٱ
“Sungguh, pada (diri) Rasulullah benar-benar ada suri teladan yang 

baik bagimu, (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan 

(kedatangan) hari Kiamat serta yang banyak mengingat Allah”. (QS. 

Al Ahzab [33]: 21) 

Surah Al-Ahzab, ayat 21, menegaskan bahwa Nabi Muhammad 
SAW adalah teladan terbaik dalam segala aspek kehidupan, termasuk 

dalam berakhlak mulia. Dalam pendidikan berbasis Al-Qur'an, 

mahasiswa didorong untuk tidak hanya mempelajari teori dan tafsir, 

tetapi juga untuk meneladani perilaku Nabi SAW. Ini melibatkan 

penerapan akhlak mulia dalam kehidupan mereka, baik dalam 

berinteraksi dengan sesama maupun dalam menjalankan ibadah. 

Program ini, dengan fokus pada keseimbangan teori dan praktik, 

bertujuan mengintegrasikan nilai-nilai ini melalui kegiatan praktikum 

seperti tahfiz, tahsin, dan halaqah, di mana mahasiswa dapat lebih 

mendalami ajaran Al-Qur'an sekaligus mengamalkan budi pekerti 

luhur. 

Penyusunan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an merupakan upaya 

strategis dalam menghadirkan sistem pendidikan yang berlandaskan 

nilai-nilai Islam. Kurikulum ini dirancang untuk menciptakan lulusan 

yang tidak hanya memiliki kompetensi akademik, tetapi juga memiliki 

karakter Islami yang kuat. Beberapa dasar atau pedoman yang 

digunakan dalam penyusunan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an antara 

lain: Nilai-nilai Al-Qur’an/keislaman, UU Sisdiknas no. 20 tahun 2023, 

dan analisa kebutuhan mahasiswa/masyarakat dan tuntutan global. 

Peran dosen dalam mengimplementasikan kurikulum ini di ruang 

kelas sangat signifikan. Menurut Khaidir Azwar, para dosen 

menginternalisasikan Al-Qur'an dengan mengaitkan materi kuliah 

dengan ayat-ayat Al-Qur'an, membuka pembelajaran dengan tadabbur 



143 

 

 

ayat, memberikan contoh sikap sesuai nilai Qur'ani, dan mendorong 

mahasiswa untuk berpikir dan bersikap berdasarkan prinsip Al-

Qur'an.97 Senada dengan itu, Rosyidi berpendapat bahwa dosen 

memberikan tugas yang bernilai, berlandaskan norma dan pengetahuan 

luas, agar mahasiswa dapat mengimplementasikannya dan menjadi 

contoh bagi masyarakat.98 

Dosen sebagai pendidik dan fasilitator memiliki tanggung jawab 

besar dalam menerjemahkan kurikulum ke dalam proses pembelajaran 

yang efektif dan bermakna bagi mahasiswa. Peran dosen tidak hanya 

sebatas menyampaikan materi, tetapi juga menciptakan lingkungan 

belajar yang aktif, inovatif, dan sesuai dengan kebutuhan industri serta 

perkembangan zaman. Dosen harus mampu mengadaptasi metode 

pembelajaran, menggunakan teknologi, serta menerapkan pendekatan 

berbasis proyek dan kolaboratif agar mahasiswa dapat 

mengembangkan keterampilan berpikir kritis, kreatif, dan solutif. 

Dosen adalah inspirator, walaupun terkadang ada dosen yang kaku 

dalam pengajaran, tapi itu bisa jadi subjektif ya. Dosen juga menjadi 

penengah jika ada diskusi yang melenceng atau perbedaan pendapat. 

Walaupun juga dijumpai ada dosen yang mengarahkan mahasiswa 

condong ke pendapat dosen itu sendiri. 

Pengorganisasian kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas 

PTIQ merupakan aspek fundamental dalam menciptakan sistem 

pembelajaran yang terstruktur, sistematis, serta relevan dengan 

tuntutan zaman. Kurikulum ini dirancang dengan pendekatan holistik 

yang mencakup aspek akademik, keagamaan, pembinaan karakter, 

serta integrasi ilmu pengetahuan dan teknologi. Untuk mencapai tujuan 

tersebut, Universitas PTIQ mengembangkan sistem pengorganisasian 

kurikulum yang melibatkan berbagai lembaga dan unit akademik yang 

memiliki peran strategis dalam memastikan mutu serta efektivitas 

pembelajaran. 

Kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas PTIQ memiliki 

peran strategis dalam menghasilkan lulusan yang memiliki kompetensi 

dalam bidang keilmuan Al-Qur’an secara komprehensif. Oleh karena 

itu, strategi implementasi kurikulum menjadi aspek krusial dalam 

mencapai tujuan pendidikan tersebut. Kurikulum yang dirancang harus 

mampu mengakomodasi berbagai aspek keilmuan Al-Qur’an, mulai 

dari tahfizh, qira’at, tafsir, hingga penerapan ilmu Al-Qur’an dalam 

konteks sosial dan profesional. Pendidikan Al-Qur’an di Universitas 

 
97 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025. 
98 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025. 



144 

 

PTIQ, khususnya pada jenjang pascasarjana, menuntut adanya strategi 

implementasi kurikulum yang efektif guna memastikan penguasaan 

mahasiswa terhadap ilmu Al-Qur’an secara mendalam, baik dari aspek 

teoritis maupun praktis. Dalam konteks ini, pendekatan pembelajaran 

aktif dan kontekstual menjadi metode yang relevan untuk diterapkan, 

mengingat mahasiswa pascasarjana telah memiliki dasar keilmuan 

yang cukup dan memerlukan metode yang lebih interaktif serta 

aplikatif dalam pembelajaran.  

Implementasi kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas 

PTIQ pada jenjang pascasarjana harus berorientasi pada pendekatan 

yang aktif dan kontekstual, didukung oleh kolaborasi akademik dan 

pemanfaatan teknologi. Pendekatan ini tidak hanya meningkatkan 

pemahaman teoretis mahasiswa, tetapi juga memastikan bahwa ilmu 

yang mereka peroleh dapat diaplikasikan dalam berbagai aspek 

kehidupan dan masyarakat. Dengan strategi ini, diharapkan lulusan 

Universitas PTIQ mampu menjadi akademisi, peneliti, dan praktisi 

yang kompeten dalam bidang studi Al-Qur’an serta mampu menjawab 

tantangan zaman secara efektif. 

Evaluasi dan revisi kurikulum dilakukan untuk memastikan 

efektivitasnya. Proses evaluasi melibatkan tim ahli pendidikan dan 

studi Islam, serta forum diskusi yang melibatkan dosen, mahasiswa, 

dan tenaga kependidikan. Masukan dari pihak eksternal, seperti pakar 

pendidikan dan praktisi Al-Qur'an, juga menjadi bahan evaluasi yang 

penting. Hasil evaluasi digunakan untuk mengidentifikasi kekurangan, 

seperti metode pembelajaran yang kurang menarik atau materi yang 

perlu diperbarui. Revisi dilakukan secara berkelanjutan dengan 

mempertimbangkan dinamika kebutuhan mahasiswa dan 

perkembangan teknologi. Salah satu revisi yang signifikan adalah 

peningkatan penggunaan aplikasi pembelajaran Al-Qur'an berbasis 

digital serta metode pembelajaran interaktif.  

Forum evaluasi juga memfasilitasi mahasiswa untuk memberikan 

umpan balik terkait akses materi pembelajaran dan efektivitas metode 

pengajaran. Harapannya, revisi ini dapat meningkatkan kualitas 

pembelajaran dan memastikan relevansi kurikulum dengan kebutuhan 

modern. Dengan revisi yang berkelanjutan, kurikulum diharapkan 

mampu mencetak lulusan yang tidak hanya kompeten secara akademik 

tetapi juga memiliki spiritualitas dan karakter Qur'ani yang kuat. 

Pelaksanaan pembelajaran teori dalam Kurikulum Berbasis Al-

Qur'an bertujuan untuk memberikan pemahaman mendalam terhadap 

isi dan konteks Al-Qur'an. Pembelajaran ini dilakukan melalui mata 

kuliah seperti Ulumul Qur'an, Tafsir, dan Tajwid, dengan pendekatan 

multidisiplin. Proses pembelajaran menggunakan metode ceramah, 



145 

 

 

diskusi kelas, dan studi kasus, yang dirancang untuk memfasilitasi 

mahasiswa dalam memahami tafsir ayat-ayat Al-Qur'an dan 

relevansinya dalam konteks sosial modern. Selain itu, teori-teori yang 

diajarkan menekankan pada aspek intelektual dan spiritual, sehingga 

mahasiswa dapat mengembangkan kemampuan analisis kritis terhadap 

isi Al-Qur'an. 

Pandangan mahasiswa menunjukkan bahwa meskipun mata kuliah 

seperti Tafsir dan Ulumul Qur'an memberikan wawasan penting, 

kompleksitas materi, terutama yang terkait dengan bahasa Arab klasik, 

sering menjadi hambatan. Mereka mengusulkan agar materi 

disampaikan dengan lebih aplikatif, menggunakan bahasa yang mudah 

dipahami oleh mahasiswa dari berbagai latar belakang. Integrasi 

pendekatan kontemporer, seperti pendekatan sosial-politik, dianggap 

penting untuk meningkatkan relevansi pembelajaran terhadap isu-isu 

modern. Penggunaan teknologi pembelajaran, seperti aplikasi tafsir 

digital dan buku interaktif, juga diusulkan untuk mendukung 

penguasaan teori secara lebih efektif. 

Kegiatan seminar atau kelompok studi Al-Qur'an memberikan 

peluang tambahan bagi mahasiswa untuk mendalami pemahaman dan 

pengamalan Al-Qur'an serta pada diskusi tafsir, makna, dan penerapan 

ayat dalam kehidupan sehari-hari. Program ini memberikan ruang 

interaktif bagi mahasiswa untuk mengeksplorasi topik Al-Qur'an yang 

relevan dengan tantangan kehidupan modern. Selain itu, keterlibatan 

dalam kegiatan sosial, seperti dakwah dan pengabdian masyarakat, 

memperkuat penerapan nilai-nilai Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-

hari. 

Dari paparan di atas, dapat ditarik beberapa kesimpulan dan teori 

yang mendukungnya. Perencanaan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di 

Universitas PTIQ dilakukan melalui proses yang sistematis untuk 

memastikan keberhasilannya. Tahap awal perencanaan dimulai dengan 

analisis kebutuhan (needs assessment), yang sejalan dengan prinsip 

curriculum development cycle sebagaimana dijelaskan oleh Ralph 

Tyler dalam teorinya, bahwa setiap perencanaan kurikulum harus 

diawali dengan identifikasi tujuan pendidikan berdasarkan kebutuhan 

peserta didik, masyarakat, dan perkembangan zaman.  

Model kurikulum universitas PTIQ ini mengusung pendekatan 

pendidikan berbasis Al-Qur’an, yang mencerminkan integrasi antara 

agama dan ilmu. Ini senada dengan gagasan integratif-interkonektif 

menurut Abuddin Nata, yang menyatakan bahwa pendidikan Islam 



146 

 

harus mampu menghubungkan nilai-nilai Al-Qur’an dengan ilmu 

pengetahuan kontemporer secara harmonis.99 

Pelaksanaan strategi kurikulum juga mengakomodasi teori 

Multiple Intelligences oleh Howard Gardner, yaitu dalam 

mengembangkan kecerdasan spiritual dan intrapersonal mahasiswa.100 

Kegiatan halaqah, internalisasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam ruang 

kuliah, pengabdian masyarakat, dan seminar keilmuan menjadi sarana 

pengembangan dimensi-dimensi ini. Menurut Bloom, ranah 

pendidikan meliputi kognitif, afektif, dan psikomotorik.101 Kurikulum 

Universitas PTIQ dirancang untuk menyentuh ketiganya, dengan 

menekankan aspek intelektual (kognitif), spiritual dan karakter 

(afektif), serta kemampuan praktis (psikomotorik) melalui pendidikan 

sebagai proses pembentukan manusia seutuhnya, tidak hanya 

intelektual tetapi juga moral dan spiritual. 

Dalam implementasi pembelajaran, pendekatan student-centered 

learning diterapkan dengan metode pembelajaran interaktif, diskusi, 

studi kasus, dan Problem Based Learning (PBL). Strategi ini sesuai 

dengan teori andragogi oleh Malcolm Knowles, yang menyatakan 

bahwa pembelajaran orang dewasa harus relevan, berbasis 

pengalaman, dan memfasilitasi pemecahan masalah nyata.102 Metode 

ini tidak hanya menekankan penyampaian materi secara teoretis, tetapi 

juga mendorong mahasiswa untuk aktif terlibat dalam diskusi dan 

analisis. Pendekatan ini mencakup diskusi kelompok, studi kasus, dan 

tanya jawab yang memungkinkan mahasiswa mengeksplorasi berbagai 

tafsir dan makna ayat-ayat Al-Qur'an dalam konteks kehidupan 

modern. Mahasiswa Pascasarjana yang sudah matang secara kognitif 

dan emosional, diberi ruang untuk menggali makna Al-Qur’an dalam 

konteks kekinian sebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an Surah Al-

Alaq ayat 1 – 5. 

Dalam konteks ini, perintah "bacalah" tidak hanya merujuk pada 

membaca teks, tetapi juga mengajak umat untuk memperhatikan 

ciptaan Allah dan menghubungkannya dengan pemahaman yang lebih 

dalam. Ayat-ayat ini sangat relevan dengan konsep pembelajaran yang 

 
99 Abuddin Nata, Pemikiran Pendidikan Islam: Kajian Filosofis dan Kerangka Dasar 

Operasionalnya. …, hal. 41. 
100 Howard Gardner, Frames of Mind: The Theory of Multiple Intelligences, New 

York: Basic Books, 1983, hal. 79. 
101 Bloom, B. S., Taxonomy of Educational Objectives: The Classification of 

Educational Goals. Handbook I: Cognitive Domain. New York: David McKay Company, 

1956, hal. 47. 
102 Malcolm Knowles, The Adult Learner: A Neglected Species, Houston: Gulf 

Publishing, 1984, hal. 41. 



147 

 

 

berbasis pada pencarian ilmu dan pengetahuan yang tidak terbatas. 

Metode pembelajaran interaktif yang digunakan di Universitas PTIQ, 

seperti diskusi, studi kasus, dan analisis, mendukung perintah Al-

Qur'an untuk menggali pengetahuan dengan menggunakan berbagai 

media (seperti tulisan, diskusi, dan pertanyaan) agar mahasiswa bisa 

memahami lebih dalam tentang ajaran agama. 

Pelaksanaan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ 

menghadapi sejumlah hambatan yang menghambat optimalisasi proses 

pembelajaran. Hambatan pertama adalah beberapa rekan dosen 

memiliki latar belakang akademik yang bukan berasal dari bidang ilmu 

agama. Hal ini menyebabkan mereka menghadapi tantangan tersendiri 

ketika harus membahas suatu topik dengan pendekatan berbasis Al-

Qur’an. Kesulitan tersebut terutama muncul dalam memahami metode 

tafsir, konteks historis ayat, serta bagaimana menghubungkan prinsip-

prinsip keislaman dengan bidang keilmuan mereka secara mendalam. 

Universitas PTIQ berupaya mengatasi hambatan ini melalui program 

pendampingan khusus. Dapat dianalisis melalui teori Pedagogical 

Content Knowledge, bahwa penguasaan materi dan cara 

mengajarkannya merupakan komponen penting dalam keberhasilan 

pendidikan.103 Maka, pendampingan dosen dan pengayaan literatur 

keislaman menjadi langkah strategis dalam menanggulangi hal ini. 

Dengan memahami pentingnya peran mahasiswa dalam 

implementasi kurikulum, diharapkan mereka dapat lebih proaktif 

dalam menggali potensi diri, mengembangkan keterampilan, serta 

berkontribusi dalam menciptakan sistem pendidikan yang lebih adaptif 

dan relevan dengan tantangan zaman. 

Dengan berbagai inisiatif tersebut, Universitas PTIQ Jakarta terus 

berupaya menjadi pionir dalam pembelajaran Al-Qur'an di Indonesia, 

mengintegrasikan antara teori dan praktik, serta menjawab tantangan 

pendidikan Al-Qur'an di era modern. Dalam proses pembelajaran, 

universitas menerapkan metode yang mendorong partisipasi aktif 

mahasiswa, Untuk mahassiswa pasca menggunukan metode daring dan 

tetap terjaga suasana belajarnya. Dan ini justru membantu para 

mahasiswa yang bekerja atau tinggal di tempat yang jauh tetap dapat 

memperdalam pengetahuannya. 

Proses evaluasi ini dilakukan secara berkala dan sistematis, 

melibatkan berbagai pemangku kepentingan, termasuk dosen, 

mahasiswa, dan tenaga kependidikan. Hasil dari evaluasi ini digunakan 

sebagai dasar untuk perbaikan dan pengembangan kurikulum yang 

 
103 Shulman, “Those Who Understand: Knowledge Growth in Teaching.” Dalam 

Journal Educational Researcher, Vol. 12 No. 02 Tahun 2010, hal. 14. 



148 

 

berkelanjutan, sehingga Universitas PTIQ dapat terus menghasilkan 

lulusan yang kompeten dan berakhlak mulia sesuai dengan nilai-nilai 

Al-Qur'an. Evaluasi ini dilakukan secara berkala yang mencerminkan 

prinsip Total Quality Management (TQM) dalam pendidikan yang 

dikembangkan oleh Edward Deming, yaitu perbaikan berkelanjutan 

melalui evaluasi dan penyesuaian terhadap kebutuhan zaman dan 

peserta didik.104 Walaupun, terdapat pandangan dari mahasiswa bahwa 

evaluasi lebih fokus pada hasil akademik dan kurang memperhatikan 

aspek pengamalan nyata. Tindak lanjut setelah evaluasi dinilai 

cenderung parsial dan perlu menyentuh metode pembelajaran yang 

lebih kreatif serta memperhatikan feedback dari mahasiswa. 

Pendidikan tinggi memiliki peran penting dalam mencetak sumber 

daya manusia yang berkualitas. Salah satu faktor yang berkontribusi 

dalam peningkatan kualitas pendidikan adalah adanya umpan balik 

(feedback) dari mahasiswa. Feedback mahasiswa merupakan bentuk 

evaluasi terhadap proses pembelajaran, metode pengajaran dosen, serta 

lingkungan akademik yang dapat memberikan wawasan bagi institusi 

untuk melakukan perbaikan dan inovasi. Feedback mahasiswa menjadi 

salah satu unsur evaluasi yaitu pada survey kepuasan pengguna lulusan. 

Mahasiswa turut serta dalam proses evaluasi ini melalui berbagai 

mekanisme yang telah disediakan. Pelibatan mahasiswa dapat terjadi 

dalam forum diskusi, selama kegiatan belajar mengajar (KBM) 

berlangsung, maupun melalui pengisian formulir daring (Google 

Form). Salah satu bentuk evaluasi yang pernah dialami terjadi pada 

semester tiga, di mana mahasiswa diwajibkan mengisi Google Form 

sebagai syarat untuk dapat mengakses nilai akhir semester mereka. 

Evaluasi ini berfungsi sebagai umpan balik bagi dosen dan pihak 

akademik dalam menilai efektivitas proses pembelajaran, sekaligus 

memberikan kesempatan bagi mahasiswa untuk menyampaikan 

pengalaman serta masukan mereka terhadap metode pengajaran yang 

diterapkan. Dengan adanya keterlibatan mahasiswa dalam evaluasi ini, 

diharapkan proses pembelajaran dapat terus berkembang dan 

meningkat sesuai dengan kebutuhan serta harapan mahasiswa, 

sehingga kualitas pendidikan di institusi dapat terjaga dengan baik. 

Secara keseluruhan, strategi yang diterapkan Universitas PTIQ 

mencakup pembelajaran interaktif, pemanfaatan teknologi, integrasi 

nilai-nilai Qur'ani, dan pendampingan khusus. Pendekatan ini tidak 

hanya meningkatkan pemahaman akademis mahasiswa terhadap Al-

Qur'an, tetapi juga membentuk karakter mereka sebagai individu yang 

mampu mengamalkan ajaran Al-Qur'an dalam berbagai aspek 

 
104 Deming, W. E., Out of the Crisis. Cambridge, MA: MIT Press, 1986, hal. 39. 



149 

 

 

kehidupan. Strategi ini selaras dengan pesan dalam Surah Al-Baqarah 

ayat ke-2, yang menegaskan bahwa Al-Qur'an adalah petunjuk bagi 

orang-orang yang bertakwa, sehingga mahasiswa dipersiapkan menjadi 

insan yang tidak hanya memahami Al-Qur'an sebagai teks, tetapi juga 

sebagai pedoman hidup. Dengan demikian, strategi penerapan 

kurikulum ini menjadi inovasi penting dalam pengembangan 

pendidikan tinggi Islam yang relevan, transformatif, dan berbasis nilai-

nilai Al-Qur’an. 

 

3. Peningkatan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa Pascasarjana 

Melalui Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an Di 

Universitas PTIQ Jakarta 

Di era modern yang penuh tantangan, pendidikan tinggi dituntut 

untuk menghasilkan lulusan yang tidak hanya unggul secara 

intelektual, tetapi juga memiliki kecerdasan spiritual (SQ) yang kokoh. 

Universitas PTIQ Jakarta, sebagai lembaga pendidikan tinggi Islam, 

memiliki potensi besar dalam mengembangkan Kurikulum Berbasis 

Al-Qur'an untuk meningkatkan SQ mahasiswa pascasarjana. 

Pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an merupakan 

upaya strategis dalam meningkatkan kecerdasan spiritual mahasiswa 

pascasarjana di Universitas PTIQ Jakarta. Implementasi kurikulum ini 

membutuhkan komitmen dan kerja sama dari seluruh pihak terkait, 

mulai dari pimpinan universitas, dosen, hingga mahasiswa. Dengan 

implementasi yang tepat, diharapkan dapat dihasilkan lulusan yang 

memiliki keunggulan spiritual dan intelektual, serta mampu 

berkontribusi positif bagi masyarakat. 

Kurikulum Berbasis Al-Qur'an adalah pendekatan pendidikan 

yang menjadikan Al-Qur'an sebagai landasan utama dalam 

pengembangan dan pelaksanaan kurikulum. Berikut adalah beberapa 

ayat Al-Qur'an yang menjadi landasan kurikulum, beserta 

penjelasannya: 

a. QS. Al-Alaq [96]: 1-5 (Perintah Membaca dan Menuntut Ilmu) 

Ayat: “Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu Yang 

menciptakan, Dia telah menciptakan manusia dari segumpal darah. 

Bacalah, dan Tuhanmulah Yang Maha Pemurah, Yang mengajar 

(manusia) dengan perantaraan kalam, Dia mengajar kepada manusia 

apa yang tidak diketahuinya.” 

Ayat ini merupakan wahyu pertama yang diturunkan kepada 

Nabi Muhammad SAW, yang menekankan pentingnya membaca 

dan menuntut ilmu. “Bacalah” (iqra') bukan hanya berarti membaca 

teks, tetapi juga membaca dan memahami tanda-tanda kebesaran 

Allah SWT di alam semesta. Ayat ini menjadi landasan bagi 



150 

 

pengembangan kurikulum yang mendorong peserta didik untuk aktif 

mencari ilmu pengetahuan. 

b. QS. Az-Zumar [39]: 9 (Keutamaan Orang yang Berilmu) 

َٰنتٌِ ءَاناَءَٓ  ﴿ مّنۡ هُوَ قَ
َ
قلُۡ هَلۡ    ۡۦۗ وَيَرجُۡوا  رَحۡمَةَ رَب هِِ  لۡأٓخِرَةَ ٱسَاجِدٗا وَقاَئٓمِٗا يَحذَۡرُ    ليّۡلِ ٱأ

لوُا   لذِّينَ ٱ يَعۡلَمُونَ وَ  لذِّينَ ٱيسَۡتَوِي  و 
ُ
لۡبََٰبِ ٱلاَ يَعۡلَمُونَۗۡ إنِّمَا يَتذََكّرُ أ

َ
 ﴾٩لأۡ

"(Apakah orang musyrik yang lebih beruntung) ataukah orang yang 

beribadah pada waktu malam dalam keadaan bersujud, berdiri, 

takut pada (azab) akhirat, dan mengharapkan rahmat Tuhannya? 

Katakanlah (Nabi Muhammad), “Apakah sama orang-orang yang 

mengetahui (hak-hak Allah) dengan orang-orang yang tidak 

mengetahui (hak-hak Allah)?” Sesungguhnya hanya ululalbab 

(orang yang berakal sehat) yang dapat menerima pelajaran”. (QS. 

Az-Zumar [39]: 9).105 

Ayat ini menegaskan bahwa orang yang berilmu memiliki 

kedudukan yang lebih tinggi daripada orang yang tidak berilmu. 

Ayat ini memotivasi peserta didik untuk terus meningkatkan ilmu 

pengetahuan mereka. Ayat ini juga menjelaskan bahwa orang yang 
memiliki akal, dan menggunakan akalnya untuk berfikir akan 

menerima pelajaran. 

 

c. QS. Ali Imran [3]: 190-191 (Tafakur dan Tadabbur)  

رۡضِ ٱ وَ   لسّمََٰوََٰتِ ٱ  خَلۡقِ   فيِ  إنِّ ﴿
َ
ليِ  لَأٓيََٰتّٖ   لنّهَارِ ٱوَ   ليّۡلِ ٱ  خۡتلََِٰفِ ٱ وَ   لأۡ و 

ُ
لۡبََٰبِ ٱ  ل أِ

َ
  ١٩٠لأۡ

  لسّمََٰوََٰتِ ٱ  خَلۡقِ   فيِ   وَيَتفََكّرُونَ   جُنُوبهِِمۡ   وعَلَىََٰ   وَقُعُودٗا  قيََِٰمٗا  لّلَ ٱ  يذَۡكُرُونَ   لذِّينَ ٱ
رۡضِ ٱ وَ 

َ
 ﴾١٩١ لنّارِ ٱ عَذَابَ  فقَِنَا  سُبۡحََٰنكََ  بََٰطِلاٗ هََٰذَا خَلقَۡتَ  مَا رَبّناَ لأۡ

"(yaitu) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk, 

atau dalam keadaan berbaring, dan memikirkan tentang penciptaan 

langit dan bumi (seraya berkata), “Ya Tuhan kami, tidaklah Engkau 

menciptakan semua ini sia-sia. Mahasuci Engkau. Lindungilah kami 

dari azab neraka”.(QS. Ali Imran [3]: 190-191).106 

Ayat ini mendorong manusia untuk melakukan tafakur 

(merenungkan) dan tadabbur (memahami) ciptaan Allah SWT. Ayat 

ini menjadi landasan bagi pengembangan kurikulum yang 

mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan keimanan. Ayat ini 

mendorong peserta didik untuk berfikir kritis dan analitis. 

 
105 Departemen Agama RI. Al-Qur'an dan Terjemahnya. Jakarta: PT. Sygma 

Examedia Arkanleema, 2009, hal. 460. 
106 Departemen Agama RI. Al-Qur'an dan Terjemahnya. Jakarta: PT. Sygma 

Examedia Arkanleema, 2009, hal. 77. 



151 

 

 

d. QS. An-Nahl [16]: 125 (Metode Dakwah dan Pendidikan) 

ِ  دۡعُ ٱ﴿ ِ  لحَۡسَنةَِِۖ ٱ لمَۡوعِۡظَةِٱ وَ  لحۡكِۡمَةِٱإلِيََٰ سَبيِلِ رَب كَِ ب حۡسَنُۚ إنِّ   لّتيِٱوَجََٰدِلهُۡم ب
َ
هِيَ أ

عۡلَمُ بمَِن ضَلّ عَن سَبيِلهِِ 
َ
ِ  ۦرَبّكَ هُوَ أ عۡلَمُ ب

َ
 ﴾١٢٥ لمُۡهۡتدَِينَ ٱوهَُوَ أ

"Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah dan 

pengajaran yang baik serta debatlah mereka dengan cara yang 

lebih baik. Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang paling tahu siapa 

yang tersesat dari jalan-Nya dan Dia (pula) yang paling tahu siapa 

yang mendapat petunjuk." (QS. An-Nahl [16]: 125).107 

Ayat ini memberikan pedoman tentang metode dakwah dan 

pendidikan yang efektif. “Hikmah” berarti kebijaksanaan, 

“pelajaran yang baik” berarti nasihat yang bermanfaat, dan “cara 

yang baik” berarti berdiskusi dengan sopan dan santun. Ayat ini 

menjadi landasan bagi pengembangan kurikulum yang 

mengutamakan metode pembelajaran yang interaktif dan 

partisipatif. 

Landasan-landasan ini, dan ayat-ayat lain dalam Al-Qur'an, 

memberikan panduan yang komprehensif untuk pengembangan 
kurikulum yang tidak hanya menghasilkan individu yang cerdas secara 

intelektual, tetapi juga berakhlak mulia dan bertakwa kepada Allah 

SWT. 

Universitas PTIQ Jakarta menjadikan Al-Qur'an sebagai pijakan 

dasar dalam kurikulumnya. Hal ini sejalan dengan pemahaman Dr. 

Zain Sarnoto dan Ibnu Hibban bahwa Al-Qur'an mengandung nilai-

nilai universal yang dapat menjadi pedoman dalam pengembangan SQ. 

Kurikulum ini dirancang untuk melahirkan generasi Al-Qur’ani yang 

memiliki akhlak mulia, etos kerja tinggi, dan pijakan hidup yang kuat 

berdasarkan nilai-nilai Al-Qur'an. Pendekatan ini sangat relevan dalam 

konteks pendidikan modern, di mana nilai-nilai spiritual dan moral 

seringkali terabaikan. Dengan mengintegrasikan Al-Qur'an dalam 

kurikulum, Universitas PTIQ Jakarta berupaya menghasilkan lulusan 

yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki 

integritas moral dan spiritual yang tinggi. 

Dr. Zain Sarnoto mendefinisikan SQ sebagai kemampuan 

memahami makna dan tujuan hidup yang lebih tinggi, yang bermanfaat 

bagi sekitar, mencakup kasih sayang, perdamaian, ketenangan, dan 

kebijaksanaan.108 Sementara itu, Ibnu Hibban memahami SQ sebagai 

 
107 Departemen Agama RI. Al-Qur'an dan Terjemahnya. Jakarta: PT. Sygma 

Examedia Arkanleema, 2009, hal. 279. 
108 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 



152 

 

kemampuan seseorang untuk menjalani kehidupan dengan panduan 

nilai-nilai agama untuk mendapatkan nilai hidup yang damai, 

bijaksana, dan peduli.109 Keduanya sepakat bahwa SQ sangat penting 

bagi mahasiswa pascasarjana, karena berkaitan dengan implementasi 

agama dalam kehidupan nyata. 

Khaidir Azwar menekankan pentingnya kurikulum pendidikan 

Al-Qur’an karena memberikan pijakan moral yang kuat, terutama di 

tengah perkembangan zaman yang cenderung materialistis. Ia juga 

berpendapat bahwa kecerdasan spiritual membantu mahasiswa 

memiliki ketenangan batin dan kekuatan mental untuk menghadapi 

tantangan kehidupan, serta berkontribusi signifikan dalam melatih 

kesabaran, kejujuran, dan tanggung jawab sosial.110 

Implementasi Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas 

PTIQ Jakarta dilakukan melalui pendekatan yang komprehensif, 

mencakup integrasi nilai-nilai Al-Qur'an dalam mata kuliah, praktik 

pembelajaran Al-Qur'an, penciptaan lingkungan kampus yang 

mendukung, dan penyelenggaraan kegiatan khusus pengembangan SQ. 

a. Integrasi Nilai Al-Qur'an dalam Mata Kuliah 

Pendekatan ini sangat krusial karena memastikan bahwa Al-

Qur'an tidak hanya dipelajari secara tekstual, tetapi juga 

diintegrasikan ke dalam berbagai disiplin ilmu. Mata kuliah 

seperti tafsir pendidikan, ulumul Qur'an, pemikiran Islam, dan 

sejarah Islam menjadi wadah untuk menghubungkan teori-teori 

dengan nilai-nilai yang terkandung dalam Al-Qur'an. Hal ini 

memungkinkan mahasiswa untuk memahami relevansi Al-

Qur'an dalam konteks akademik dan kehidupan sehari-hari, serta 

mengembangkan pemikiran kritis yang berbasis pada nilai-nilai 

Islam. Namun, berdasarkan wawancara dengan Khaidir Azwar, 

fasilitas seperti ruang diskusi atau tempat ibadah dinilai perlu 

ditingkatkan untuk lebih mendukung pengembangan kecerdasan 

spiritual mahasiswa.111 Rosyidi menilai lingkungan kampus 

sangat mendukung dengan suasana yang Islami dan kegiatan 

berbasis spiritual.112 

 

 
109 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
110 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 17 Februari 2025. 
111 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025. 
112 Hasil wawancara dengan Rosyidi Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 17 Februari 2025 



153 

 

 

b. Praktik Pembelajaran Al-Qur'an 

Praktik seperti tahsîn al-qiraah (memperbaiki bacaan Al-

Qur'an), munāsabah al-āyāt (mencari hubungan antar ayat), dan 

pengkajian ayat-ayat Al-Qur'an adalah bagian integral dari 

kurikulum. Tujuannya adalah untuk mengembangkan 

kemampuan mahasiswa dalam memahami, menghayati, dan 

mengamalkan Al-Qur'an. Pengkajian ayat ayat Al-Qur'an untuk 

mendukung teori atau solusi masalah masyarakat, adalah bentuk 

aplikasi dari Al-Qur'an di kehidupan sehari hari. Rosyidi juga 

menyebutkan penghafalan Al-Qur’an sebagai bagian dari 

implementasi kurikulum.113 
c. Lingkungan Kampus yang Mendukung 

Lingkungan kampus yang kondusif sangat penting untuk 

mendukung pembelajaran Al-Qur'an. Kegiatan seperti halaqah 

Al-Qur'an, shalat berjamaah, dan kajian keislaman menciptakan 

suasana religius yang mendukung pengembangan spiritual 

mahasiswa. Lingkungan yang mendukung ini membantu 

mahasiswa untuk menginternalisasi nilai-nilai Al-Qur'an dan 

mengembangkannya dalam kehidupan sehari-hari. 

Namun, berdasarkan wawancara dengan Khaidir Azwar, 

fasilitas seperti ruang diskusi atau tempat ibadah dinilai perlu 

ditingkatkan untuk lebih mendukung pengembangan kecerdasan 

spiritual mahasiswa.114 Rosyidi menilai lingkungan kampus 

sangat mendukung dengan suasana yang Islami dan kegiatan 

berbasis spiritual.115 

d. Kegiatan Khusus Pengembangan SQ 

Kegiatan-kegiatan khusus seperti Ulumul Al-Qur’an, tafsir 

Pendidikan, kajian keislaman, Ilmu syariat, pertemanan dengan 

ulama dan orang shalih, kajian tematik, halaqah, dan studi kasus 

berbasis Qur’ani dirancang untuk memperdalam pemahaman 

mahasiswa tentang Al-Qur'an dan meningkatkan kecerdasan 

spiritual mereka. Pertemanan dengan ulama dan orang sholeh, 

adalah salah satu cara yang baik untuk menimba ilmu, dan 

meneladani akhlak yang baik. Kegiatan ini memberikan 

kesempatan bagi mahasiswa untuk mengembangkan pemahaman 

 
113 Hasil wawancara dengan Rosyidi Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 17 Februari 2025 
114 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025 
115 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025 



154 

 

yang lebih mendalam tentang Al-Qur'an dan mengaplikasikannya 

dalam kehidupan mereka. 

Menurut Khaidir Azwar, ada beberapa kegiatan seperti 

kajian umum dan seminar Al-Qur'an, adapun materi kuliah 

sangat banyak seperti tahsinul qiroat dll. yang secara khusus 

bertujuan untuk mengembangkan kecerdasan spiritual 

mahasiswa.116 Rosyidi menambahkan bahwa sejarah kebudayaan 

Islam dan sejarah peradaban Islam termasuk dalam materi yang 

secara khusus bertujuan mengembangkan kecerdasan spiritual 

mahasiswa.117 

Dengan pendekatan yang komprehensif ini, Universitas PTIQ 

berupaya menghasilkan lulusan yang tidak hanya memiliki 

pengetahuan yang luas tentang Al-Qur'an, tetapi juga memiliki karakter 

yang kuat dan mampu mengaplikasikan nilai-nilai Al-Qur'an dalam 

kehidupan sehari-hari. Implementasi Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di 

Universitas PTIQ Jakarta dilakukan secara komprehensif melalui 

integrasi nilai-nilai Al-Qur'an dalam mata kuliah, praktik pembelajaran 

Al-Qur'an, penciptaan lingkungan kampus yang mendukung, dan 

penyelenggaraan kegiatan khusus pengembangan SQ.  

Pendekatan ini bertujuan untuk menghasilkan lulusan yang tidak 

hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kecerdasan 

spiritual yang tinggi dan mampu mengamalkan nilai-nilai Al-Qur'an 

dalam kehidupan mereka. Rosyidi menekankan bahwa tujuan utama 

kurikulum ini adalah membentuk generasi yang lebih mengenal Al-

Qur'an, menguatkan keimanan, serta menjadi manusia yang bertakwa 

dan berakhlakul karimah.118 

Dosen berperan sebagai inspirator dan penengah dalam diskusi, 

serta membantu mahasiswa mengaplikasikan nilai-nilai spiritual dalam 

kehidupan sehari-hari. Mereka memotivasi mahasiswa untuk lebih 

introspektif dan memperkuat hubungan spiritual mereka dengan Tuhan 

dan sesama. Mahasiswa, terutama yang berlatar belakang pendidikan 

pesantren atau sekolah Islam, memiliki keterlibatan yang baik dalam 

mendukung implementasi kurikulum ini. Peran penting dosen dalam 

mengembangkan kecerdasan spiritual mahasiswa, khususnya dalam 

konteks pendidikan Islam. Berikut adalah poin-poin penting yang dapat 

dibahas: 

 
116 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025. 
117 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025. 
118 Hasil wawancara dengan Rosyidi selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ Jakarta 

pada 17 Februari 2025. 



155 

 

 

a. Peran Dosen sebagai Inspirator dan Mediator Spiritual 

1) Pengintegrasian Nilai-nilai Islam 

Dosen tidak hanya menyampaikan materi perkuliahan, tetapi 

juga mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur’an dan Hadis ke 

dalamnya. Ini menunjukkan relevansi ajaran Islam dalam 

berbagai disiplin ilmu, bukan hanya dalam studi agama. 

Menurut Khaidir Azwar, sebagai mahasiswa, ia melihat para 

dosen menginternalisasikan Al-Qur'an di ruang kelas dengan 

cara mengaitkan materi kuliah dengan ayat-ayat Al-Qur’an, 

membuka pembelajaran dengan tadabbur ayat, memberi 

contoh sikap sesuai nilai Qur'ani, dan mendorong mahasiswa 

untuk selalu berpikir dan bersikap berdasarkan prinsip-prinsip 

Al-Qur'an.119 Rosyidi menambahkan bahwa dosen 

memberikan tugas sebagai wujud proses menjadikan 

mahasiswa untuk lebih memiliki sesuatu yang bernilai, norma, 

pengetahuan yang luas sehingga dapat diimplementasikan 

pada diri sendiri yang sehingga bisa menjadi contoh bagi 

masyarakat lain.120 

2) Fasilitator Diskusi Berbasis Nilai 

Dosen bertindak sebagai penengah dalam diskusi, memastikan 

bahwa percakapan tetap berada dalam kerangka nilai-nilai 

Islam. Mereka membantu mahasiswa untuk memahami dan 

menerapkan prinsip-prinsip Islam dalam konteks akademis. 

3) Motivasi untuk Introspeksi dan Penguatan Hubungan Spiritual 

Dosen mendorong mahasiswa untuk merenungkan diri, 

memperkuat hubungan mereka dengan Tuhan dan sesama, dan 

mengaplikasikan nilai-nilai spiritual dalam kehidupan sehari-

hari. Khaidir Azwar menambahkan bahwa dosen mendorong 

mahasiswa untuk melakukan introspeksi melalui refleksi tafsir 

ayat Al-Qur’an.121 

4) Pemberian Contoh Praktis 

Dosen memberikan contoh nyata penerapan nilai-nilai Al-

Qur’an, menghubungkan kegiatan belajar dengan ibadah, dan 

menggunakan ayat Al-Qur’an sebagai ilustrasi. Rosyidi 

menambahkan bahwa dosen membantu mahasiswa 

mengaplikasikan nilai-nilai spiritual dengan memberikan 

 
119 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025 
120 Hasil wawancara dengan Rosyidi Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 17 Februari 2025 
121 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025 



156 

 

tugas dan menyampaikan materi yang dapat menumbuhkan 

semangat dalam menuntut ilmu.122 

b. Implementasi Konkret dalam Kurikulum 

1) Relevansi Ajaran Islam dalam Disiplin Ilmu 

Dr. Zain Sarnoto menekankan pentingnya menunjukkan 

bagaimana ajaran Islam relevan dengan berbagai bidang ilmu 

pengetahuan. Ini membantu mahasiswa melihat hubungan 

antara iman dan ilmu.123 Menurut Khaidir Azwar, kurikulum 

ini bertujuan mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu 

duniawi.124 
2) Peran Mahasiswa sebagai Agen Perubahan: Dosen 

mengingatkan mahasiswa tentang tanggung jawab mereka 

sebagai agen perubahan, mendorong mereka untuk 

menggunakan pengetahuan dan nilai-nilai spiritual mereka 

untuk memberikan dampak positif pada masyarakat. 

c. Pentingnya Keteladanan dan Introspeksi 

1) Dosen sebagai Teladan: Ibnu Hibban menekankan bahwa 

dosen harus menjadi teladan dalam mengaplikasikan nilai-

nilai spiritual, terutama dalam literasi Al-Qur’an. 

2) Kesadaran Potensi Bias 

Dosen perlu menyadari potensi bias mereka dan berusaha 

untuk bersikap objektif dan adil. 

3) Pengukuran dengan Al-Qur’an 

Ibnu Hibban menekankan pentingnya introspeksi dan 

pengukuran segala sesuatu dengan Al-Qur’an sebagai 

standar.125 

d. Peran Aktif Mahasiswa dan Lingkungan Pendukung 

1) Keterlibatan Aktif Mahasiswa: Mahasiswa, terutama yang 

memiliki latar belakang pendidikan pesantren atau sekolah 

Islam, memiliki keterlibatan yang baik dalam mendukung 

implementasi kurikulum ini. Rosyidi menyatakan bahwa 

mahasiswa mendukung adanya kurikulum tersebut serta 

melaksanakannya dengan menerapkannya di sekolah, 

 
122 Hasil wawancara dengan Rosyidi Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 17 Februari 2025 
123 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 
124 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025 
125 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025 



157 

 

 

madrasah, pesantren, atau paling tidak diterapkan dalam diri 

sendiri.126 

2) Umpan Balik dan Pengaruh Positif: Umpan balik dari 

mahasiswa dan pengaruh positif dari lingkungan pertemanan 

sangat penting dalam pengembangan kecerdasan spiritual. 

3) Etika dan Sopan Santun: Etika dan sopan santun 

mencerminkan kualitas kecerdasan spiritual mahasiswa. 

Pengembangan kecerdasan spiritual mahasiswa dalam konteks 

Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ Jakarta sangat 

dipengaruhi oleh peran aktif dosen sebagai inspirator, mediator 

spiritual, dan teladan. Dosen tidak hanya menyampaikan materi, tetapi 

juga secara sadar mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur'an dan Hadis 

dalam perkuliahan, memfasilitasi diskusi yang berlandaskan nilai 

Islam, memotivasi mahasiswa untuk introspeksi, dan memberikan 

contoh praktis pengamalan ajaran agama. 

Implementasi nilai-nilai Islam secara konkret dalam kurikulum, 

yang bertujuan mengaitkan ilmu agama dengan disiplin ilmu lainnya, 

menjadi fondasi penting. Selain itu, keterlibatan aktif mahasiswa dalam 

mendukung kurikulum dan pengaruh positif dari lingkungan kampus 

yang Islami turut berkontribusi signifikan terhadap pengembangan 

kecerdasan spiritual. 

Penerapan kurikulum ini diharapkan menghasilkan lulusan yang 

tidak hanya memiliki kecerdasan intelektual, tetapi juga kecerdasan 

spiritual yang kuat. Hal ini tercermin dalam peningkatan etika, sopan 

santun, pemahaman agama, kemampuan menjalin hubungan harmonis, 

kebijaksanaan dalam menghadapi kehidupan, serta kecenderungan 

untuk mengambil keputusan berdasarkan nilai-nilai Al-Qur'an. Dengan 

demikian, kurikulum pendidikan Al-Qur'an memiliki potensi 

transformatif dalam membentuk mahasiswa menjadi individu yang 

berakhlak mulia, bertanggung jawab, dan mampu berkontribusi positif 

bagi masyarakat. 

Pembahasan tersebut dapat difokuskan pada beberapa poin 

utama, yaitu: 

a. Dampak Positif Kurikulum Pendidikan Al-Qur'an pada Perilaku 

Mahasiswa 

1) Peningkatan Etika dan Sopan Santun 

Kurikulum Al-Qur'an terbukti efektif dalam membentuk 

karakter mahasiswa, tercermin dari peningkatan etika dan 

sopan santun dalam interaksi sehari-hari. Ini mencakup cara 

 
126 Hasil wawancara dengan Rosyidi Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 17 Februari 2025 



158 

 

berpakaian yang lebih sesuai, serta interaksi yang lebih hormat 

dengan dosen dan teman. Penguatan Pemahaman  

2) Agama dan Keimanan 

Proses pembelajaran Al-Qur'an secara berkelanjutan 

memperdalam pemahaman agama mahasiswa, yang pada 

gilirannya memperkuat keimanan mereka.  

3) Pengembangan Kecerdasan Spiritual (SQ) 

Kurikulum ini secara signifikan meningkatkan SQ mahasiswa, 

yang termanifestasi dalam kemampuan menjalin hubungan 

harmonis, kepekaan terhadap kebutuhan orang lain, dan 

kebijaksanaan dalam menyelesaikan konflik. 

b. Mekanisme Pengembangan Kecerdasan Spiritual (SQ) 

1) Praktik Keagamaan yang Intensif 

Kegiatan seperti membaca Al-Qur'an secara rutin, beribadah, 

dan menjalin silaturahim menjadi pilar utama dalam 

pengembangan SQ.  

2) Motivasi Belajar yang Terintegrasi dengan Nilai Ibadah 

Mengaitkan proses belajar dengan nilai ibadah meningkatkan 

motivasi dan kesungguhan mahasiswa dalam mendalami Al-

Qur'an.  

3) Pengambilan Keputusan Berbasis Nilai Spiritual 

SQ yang tinggi memungkinkan mahasiswa untuk mengambil 

keputusan yang lebih bijaksana, bertanggung jawab, dan 

dilandasi oleh ketenangan serta kebijaksanaan. Khaidir Azwar 

menyampaikan bahwa hal yang paling berpengaruh dalam 

meningkatkan kecerdasan spiritual (SQ) adalah pemahaman 

dan pengamalan nilai-nilai Al-Qur'an secara konsisten dalam 

kehidupan sehari-hari.127 

c. Peran Al-Qur'an dalam Membentuk Karakter dan Arah Hidup 

Mahasiswa 

1) Landasan Moral dan Etika 

Al-Qur'an berfungsi sebagai pedoman moral dan etika, 

membatasi perilaku yang tidak sesuai dengan syariat dan nilai-

nilai luhur.  

2) Pembentukan Karakter Positif 

Nilai-nilai agama yang terkandung dalam Al-Qur'an 

membentuk karakter mahasiswa menjadi lebih baik, empati, 

dan bertanggung jawab.  

3) Pengambilan Keputusan Berdasarkan Nilai-Nilai Al-Qur'an 

 
127 Hasil wawancara dengan Khaidir Azwar selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 21 Februari 2025 



159 

 

 

Mahasiswa mampu mengambil keputusan berdasarkan 

prinsip-prinsip Al-Qur'an seperti keadilan, kemaslahatan, dan 

toleransi.  

4) Kesiapan Menghadapi Tantangan Hidup  

SQ yang berkembang membantu mahasiswa merasa lebih siap 

menghadapi kehidupan, pekerjaan, dan tekanan, serta 

meningkatkan kepercayaan diri dan kematangan dalam 

memaknai hidup.  

5) Menghargai dan Menghormati Orang Lain 

Mahasiswa menjadi lebih bijak dan tenang dalam menyikapi 

kehidupan, serta mengedepankan kebaikan dalam konflik, 

serta menghargai orang lain.  

6) Menempatkan sesuatu sesuai dengan fungsinya 

Kurikulum ini membuka pandangan akan pentingnya 

menempatkan sesuatu sesuai dengan fungsinya atau ahlinya. 

d. Implikasi dan Signifikansi 

Kurikulum pendidikan Al-Qur'an memiliki peran penting 

dalam membentuk generasi muda yang berkarakter kuat, 

berintegritas, dan memiliki kontribusi positif bagi masyarakat. 

Pentingnya integrasi nilai-nilai agama dalam pendidikan tinggi 

untuk menghasilkan lulusan yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga memiliki kecerdasan spiritual dan moral 

yang tinggi. 

Penerapan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an di Universitas 

PTIQ Jakarta diharapkan dapat menghasilkan perubahan perilaku 

positif pada mahasiswa, yang mencakup peningkatan etika, sopan 

santun, dan pemahaman agama. Perubahan ini mencerminkan 

dampak transformatif kurikulum dalam membentuk individu yang 

lebih baik secara moral, spiritual, dan sosial. Kurikulum Berbasis 

Al-Qur'an di Universitas PTIQ Jakarta terbukti efektif dalam 

menghasilkan perubahan perilaku positif pada mahasiswa. 

Peningkatan etika, sopan santun, pemahaman agama, dan 

kecerdasan spiritual mencerminkan dampak transformatif 

kurikulum dalam membentuk individu yang lebih baik secara moral, 

spiritual, dan sosial. 

Tantangan dalam implementasi kurikulum, terutama dalam 

konteks pendidikan Islam, bersifat kompleks dan multidimensional. 

Upaya penanganan yang efektif membutuhkan pendekatan holistik 

yang mencakup peningkatan infrastruktur, pengembangan sumber 

daya manusia (dosen dan mahasiswa), dan penciptaan lingkungan 

belajar yang kondusif. Kerjasama antar berbagai pihak, termasuk 

institusi pendidikan, pakar, komunitas keilmuan, dan dunia kerja, 



160 

 

sangat penting untuk mengatasi tantangan ini dan meningkatkan 

kualitas pendidikan. Beberapa tantangan utama dalam implementasi 

kurikulum, khususnya dalam konteks pendidikan Islam di perguruan 

tinggi, serta upaya penanganan yang dilakukan:128 

a. Tantangan Utama: 

1) Gangguan Jaringan Internet saat Pembelajaran Daring 

Baik Universitas PTIQ maupun Ibnu Hibban sama-sama 

menyoroti masalah ini sebagai hambatan signifikan, terutama 

bagi mahasiswa pascasarjana. Hal ini menunjukkan bahwa 

infrastruktur internet yang stabil sangat krusial untuk 

keberhasilan pembelajaran daring. 

2) Perbedaan Latar Belakang Keislaman Mahasiswa 

Perbedaan ini menimbulkan kesulitan dalam memahami 

materi yang berkaitan dengan Al-Qur'an dan ajaran Islam. Di 

Ibnu Hibban, perbedaan ini diperparah oleh perbedaan 

penguasaan bahasa Arab, yang menjadi kunci pemahaman 

teks-teks keagamaan. 

3) Keterbatasan Latar Belakang Keagamaan Dosen 

Universitas PTIQ mengakui bahwa beberapa dosen dengan 

latar belakang non-agama mengalami kesulitan dalam 

mengaitkan materi dengan Al-Qur'an. Ini menunjukkan 

perlunya dukungan bagi dosen untuk meningkatkan 

pemahaman mereka tentang integrasi keilmuan dan 

keagamaan.129 

b. Upaya Penanganan: 

1) Peningkatan Infrastruktur Internet 

Kedua institusi menekankan pentingnya meningkatkan 

kualitas jaringan internet untuk mengatasi gangguan selama 

pembelajaran daring. 

2) Kerja Sama dengan Pakar dan Komunitas Keilmuan 

Universitas PTIQ menjalin kerja sama dengan pakar dari 

berbagai disiplin ilmu untuk mendampingi dosen. Ibnu 

Hibban mengusulkan kerja sama dengan dunia kerja dan 

komunitas keilmuan. hal ini menunjukkan pentingnya 

kolaborasi untuk memperkaya proses pembelajaran.  

3) Pendampingan Dosen  

Universitas PTIQ memberikan pendampingan kepada dosen, 

terutama yang memiliki latar belakang non-agama, untuk 

 
128 Hasil wawancara dengan Ibnu Hibban selaku Mahasiswa di Universitas PTIQ 

Jakarta pada 15 Februari 2025. 
129 Hasil wawancara dengan Dr. Zain Sarnoto, M.A. (ketua LPMI PTIQ) selaku Dosen 

di Universitas PTIQ Jakarta pada 17 Februari 2025. 



161 

 

 

membantu mereka mengintegrasikan materi dengan perspektif 

keagamaan. 

4) Penciptaan Lingkungan Positif  

Universitas PTIQ menciptakan lingkungan di mana 

mahasiswa dengan latar belakang keagamaan yang kuat dapat 

memberikan pengaruh positif kepada mahasiswa lain. Ini 

menunjukkan pentingnya membangun komunitas belajar yang 

inklusif dan suportif. 

Berdasarkan uraian diatas maka dapat disimpulkan bahwa 

pengembangan kecerdasan spiritual (SQ) mahasiswa pascasarjana 

di Universitas PTIQ Jakarta melalui Kurikulum Berbasis Al-Qur'an 

terbukti memberikan dampak transformatif yang signifikan. 

Kurikulum ini, yang berlandaskan pada ayat-ayat Al-Qur'an seperti 

QS. Al-Alaq (96): 1-5, QS. Az-Zumar (39): 9, QS. Ali Imran (3): 

190-191, dan QS. An-Nahl (16): 78 dan 125, mengintegrasikan 

nilai-nilai spiritual ke dalam setiap aspek pembelajaran. 

Model pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di 

Universitas PTIQ Jakarta terbukti menjadi strategi transformatif 

dalam meningkatkan kecerdasan spiritual (SQ) mahasiswa 

pascasarjana. Pendekatan ini tidak hanya memperkuat pemahaman 

agama dan karakter moral, tetapi juga menumbuhkan kemampuan 

mahasiswa dalam menjalin hubungan yang harmonis, mengambil 

keputusan yang bijaksana, serta menghadapi kehidupan dengan 

tenang dan penuh makna. Proses ini diperkuat melalui integrasi 

nilai-nilai Al-Qur'an dalam seluruh aspek akademik dan kehidupan 

kampus, dengan peran sentral dosen sebagai inspirator dan teladan 

spiritual. 

Implementasi kurikulum ini mencakup integrasi nilai Al-Qur'an 

dalam mata kuliah, praktik pembelajaran Al-Qur'an, penciptaan 

lingkungan kampus yang mendukung, dan kegiatan khusus 

pengembangan SQ. Peran dosen sebagai inspirator, mediator 

spiritual, dan teladan sangat krusial dalam memfasilitasi proses ini. 

Hasilnya, mahasiswa menunjukkan peningkatan etika, sopan santun, 

pemahaman agama, dan kemampuan menjalin hubungan harmonis. 

Mereka menjadi lebih bijak, tenang, dan mampu mengambil 

keputusan berdasarkan nilai-nilai Al-Qur'an. Meskipun tantangan 

seperti gangguan jaringan internet dan perbedaan latar belakang 

keislaman mahasiswa ada, upaya penanganan seperti peningkatan 

infrastruktur, kerja sama dengan pakar, dan pendampingan dosen 

terus dilakukan.  

Temuan di atas sejalan dengan William Stern dengan teori 

konvergensi-nya yang menyatakan bahwa pembentukan atau 



162 

 

perkembangan kepribadian seseorang ditentukan oleh faktor 

bawaan (hereditas) dan juga faktor lingkungan sekitar.130  Teori 

tersebut sejalan dengan Ki Hajar Dewantara bahwa pendidikan akan 

berhasil baik bila ada paduan antara faktor dasar (kodrat alam dan 

kodrat zaman) dan faktor ajar (pengaruh pendidikan). Dalam 

konteks Universitas PTIQ Jakarta mencerminkan prinsip ini, yaitu 

memadukan pengembangan Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di mana 

pembelajaran bukan hanya mentransfer ilmu, tetapi membentuk 

meaning-driven individuals dan membentuk lingkungan yang 

mampu menjadikan Al-Qur’an sebagai kompas moral dalam 

kehidupan.  

Danah Zohar dan Ian Marshall mengemukakan bahwa ada 

beberapa faktor yang mempengaruhi kecerdasan spiritual yaitu: 

pertama, Sel Saraf dan Otak; kedua Titik Tuhan (God Spot).131 Titik 

Tuhan jika dikaitkan dengan Universitas PTIQ Jakarta adalah di 

mana para mahasiswa pascasarjana lebih dekat dengan Tuhan 

dengan menjadikan kitab suci Al-Qur’an sebagai petunjuk agar 

berhasil di dunia dan akhirat. Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di 

PTIQ tidak hanya mendidik akal, tetapi juga memperkuat hati dan 

jiwa mahasiswa, menjadikannya lebih peduli, bertanggung jawab, 

dan siap menjadi pemimpin yang berakhlak. Dalam Konsep ESQ 

(Emotional and Spiritual Quotient) dari Ary Ginanjar Agustian turut 

mendukung relevansi pendekatan ini. Dalam pandangannya, 

kecerdasan spiritual (SQ) adalah kecerdasan inti dari semua 

kecerdasan dan SQ merupakan landasan utama dalam membentuk 

karakter unggul yang jujur, amanah, bertanggung jawab, serta 

memiliki misi hidup yang luhur.132 

Dengan demikian, Kurikulum Berbasis Al-Qur’an di 

Universitas PTIQ Jakarta telah berkontribusi besar dalam 

membentuk lulusan yang tidak hanya cemerlang secara akademik, 

tetapi juga memiliki pemahaman agama yang baik, etika dan sopan 

santun serta bijak dalam bertindak dan mengambil keputusan. 

Kurikulum ini dapat menjadi model unggulan bagi lembaga 

pendidikan tinggi Islam lainnya dalam membangun manusia 

seutuhnya beriman, berilmu, dan berakhlak. 

 
130 Anselmus JE Toenlioe, Teori dan Filsafat Pendidikan, Malang: Gunung Samudra, 

2016, hal. 16-17. 
131 Danah Zohar dan Ian Marshall, SQ: Kecerdasan spiritual, Bandung: Mizan 

Pustaka, 2007, hal. 14. 
132 Ary Ginanjar Agustian, Emotional Spiritual Quotient (ESQ), Rahasia Sukses 

Membangun Kecerdasan Emosi Dan Spiritual, ..., hal. 62. 



  

163 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB V  

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian mengenai model pelaksanaan 

pengembangan kurikulum berbasis Al-Qur’an dalam meningkatkan 

kecerdasan spiritual mahasiswa pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta, 

dapat disimpulkan bahwa pelaksanaan pengembangan kurikulum di 

Universitas PTIQ Jakarta berorientasi pada integrasi nilai-nilai Al-Qur’an 

dalam seluruh aspek pendidikan, baik pada tataran konseptual, 

operasional, maupun evaluatif. Kurikulum yang dikembangkan tidak 

hanya bertujuan membentuk kompetensi akademik, tetapi juga 

menumbuhkan kecerdasan spiritual mahasiswa sebagai landasan moral 

dan etika keilmuan. 

Berdasarkan analisis data dan hasil wawancara, diperoleh temuan 

penting sebagai berikut:  

1. Hasil penelitian ini menegaskan urgensi implementasi model 

pengembangan kurikulum berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ 

Jakarta dalam meningkatkan kecerdasan spiritual mahasiswa. 

Kurikulum yang terintegrasi dengan nilai-nilai Al-Qur'an, melalui 

program tahsin-tahfidz, kajian tafsir tematik, praktik ibadah 

konsisten, teknik pembelajaran reflektif, dan mentoring spiritual, 

terbukti efektif dalam membentuk karakter spiritual mahasiswa. 

Evaluasi berkala, pembinaan dosen, dan pengawasan kurikulum 

menjadi kunci keberhasilan dalam menjamin penguatan nilai-nilai Al-



164 

 

 

Qur'an, sehingga menghasilkan lulusan yang berakhlak mulia, 

berwawasan luas, dan berkomitmen pada nilai-nilai Islam. 

2. Implementasi kurikulum berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ 

Jakarta melibatkan perencanaan sistematis, penyusunan program 

yang mengintegrasikan teori dan praktik, serta evaluasi dan revisi 

berkelanjutan. Strategi pelaksanaan meliputi metode pembelajaran 

interaktif, pemanfaatan teknologi, dan integrasi nilai-nilai Qur'ani. 

Meskipun terdapat hambatan seperti perbedaan latar belakang dosen 

dan mahasiswa serta kendala teknis pembelajaran daring, Universitas 

PTIQ berupaya mengatasinya melalui berbagai inisiatif. Secara 

keseluruhan, strategi yang diterapkan bertujuan menghasilkan lulusan 

yang kompeten secara intelektual dan spiritual, mampu memahami, 

mengamalkan, dan menjadikan Al-Qur'an sebagai pedoman hidup. 

3. Pengembangan kurikulum berbasis Al-Qur'an di Universitas PTIQ 

Jakarta secara signifikan meningkatkan kecerdasan spiritual (SQ) 

mahasiswa pascasarjana. Integrasi nilai-nilai Al-Qur'an dalam 

pembelajaran, praktik keagamaan, lingkungan kampus yang 

mendukung, dan kegiatan pengembangan SQ berperan penting dalam 

transformasi ini. Mahasiswa menunjukkan peningkatan etika, 

pemahaman agama, dan kemampuan mengambil keputusan 

berdasarkan nilai-nilai Al-Qur'an. Peran dosen sebagai teladan dan 

fasilitator spiritual menjadi kunci keberhasilan implementasi 

kurikulum. Secara keseluruhan, kurikulum berbasis Al-Qur'an efektif 

dalam menghasilkan lulusan pascasarjana yang unggul secara 

intelektual dan spiritual. 

 

B. Implikasi Hasil Penelitian  

Hasil penelitian ini memiliki implikasi teoretis dan praktis yang dapat 

memperkaya kajian pendidikan Islam dan pengembangan kurikulum 

berbasis nilai-nilai Al-Qur’an di lingkungan pendidikan tinggi Islam. 

1. Implikasi Teoritis  

a. Memperkaya teori kecerdasan spiritual dengan perspektif Al-

Qur'an.  

b. Memberikan model alternatif pengembangan kurikulum 

pendidikan tinggi Islam.  

c. Berkontribusi pada pengembangan ilmu pendidikan Islam. 

2. Implikasi Praktis  

a. Memberikan panduan pengembangan kurikulum berbasis Al-

Qur'an bagi perguruan tinggi Islam. 

b. Meningkatkan kualitas pembelajaran melalui integrasi nilai-nilai 

Al-Qur'an.  



165 

 

 

 

 

c. Mendorong pengembangan program pengembangan diri 

mahasiswa yang berorientasi pada kecerdasan spiritual. 

 

C. Saran 

Penelitian mengenai "Pelaksanaan Model Pengembangan Kurikulum 

Berbasis Al-Qur’an dalam Meningkatkan Kecerdasan Spiritual 

Mahasiswa Pascasarjana di Universitas PTIQ Jakarta" menghasilkan saran 

yang ditujukan kepada tiga pihak utama, yaitu: 

1. Bagi Universitas PTIQ Jakarta 

Universitas perlu fokus pada penguatan integrasi nilai-nilai Al-Qur'an 

ke dalam kurikulum, penyediaan fasilitas dan program pendukung, 

serta melakukan evaluasi dan pengembangan berkelanjutan untuk 

memastikan efektivitas model kurikulum. 

2. Bagi Pendidik/Dosen 

Dosen diharapkan untuk terus mengembangkan kompetensi spiritual 

mereka, menerapkan metode pembelajaran interaktif yang 

mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur'an, dan memberikan bimbingan 

serta mentoring spiritual kepada mahasiswa. 

3. Bagi Peneliti Lainnya 

Peneliti selanjutnya disarankan untuk mengembangkan model 

kurikulum yang lebih komprehensif, melakukan penelitian lintas 

disiplin, dan menggunakan metode penelitian kualitatif mendalam 

untuk memahami dampak kurikulum berbasis Al-Qur'an secara lebih 

mendalam. 

 

  



166 

 

 

 



 

167 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

DAFTAR PUSTAKA 

 

Agustian, Ary Ginanjar. Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan 

Spritual ESQ Emotional Sripitual Quontient Berdasarkan 6 Rukun 

Iman dan 5 Rukun Islam. Jakarta: Arga, 2004. 

-------. Emotional Spiritual Quotient (ESQ), Rahasia Sukses Membangun 

Kecerdasan Emosi Dan Spiritual. Jakarta: Penerbit Arga, 2007. 

Agustiana, et.al. “Peranan Kurikulum dan Hubungannya Dengan 

Pengembangan Pendidikan Pada Lembaga Pendidikan.” Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam, Vol. 05 No. 01, 2021. 

Ali, Mohammad. Pendidikan untuk Pembangunan Nasional. Jakarta: 

Grasindo, 2009. 

Al-Muhasibi, Abu Abdillah Al-Hants Ibn Asad. Menuju Hadirat Ilahi, trj, 

Tholib Anis. Bandung: Al-Bayan, 2003. 

Al-Qardhawi, Yusuf. al-Ghazali Antara Pro dan Kontra. alih bahasa, Hasan 

Abrori. Surabaya: Pustaka Progressif, 1996. 

Aman, Moh. “Kurikulum Pendidikan Berbasis Al-Qur'an.” Rausyan Fikr 

Jurnal Pemikiran & Pencerahan. Vol. 16 No.1, 2020. 

-------. “Metode Pembelajaran Berbasis Al Quran.” Jurnal Tadarus tarbawy, 

Vol. 2 No. 5, 2020. 

Arifin, Zainal. Konsep dan Model Pengembangan Kurikulum. Bandung: 

Remaja Rosdakarya, 2012. 

Arsyad. “Spiritual Intelligence (SQ) and Their Relationship with Intellectual 

Intelligence (IQ) of MI Quhas School Students.” Jurnal Nizham, Vol. 

11 No. 6, 2023. 



168 

 

 

Asfiati, “Kurikulum Pendidikan Islam pada Masa Nabi.” Jurnal Forum 

Pedagogik, Vol. 7 No. 2, 2016. 

Asrul, Rusydi Ananda., Rosnita. Evaluasi Pembelajaran. Bandung: 

Citapustaka Media, 2014. 

Ayudia, Inge., dkk. Pengembangan Kurikulum. Sumatera Utara: Mifandi 

Mandiri Digital, 2023. 

Busthomi, Yazidul., et.al “Pendidikan Kecerdasan Spiritual dalam Al-Qur'an 

Surat Al-Luqman.” Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam, Vol. 1 No. 2, 

2020. 

Cahyani, Intan Dwi. “Hubungan Antara Kecerdasan Emosional Dengan 

Kecerdasan Spiritual Dengan Hasil Belajar Biologi Peserta Didik.” 

Skripsi, UIN Syarif Hidayatullah, 2022. 

Colina N., Listiana A. “Al Quran Based Learning in Early Childhood 

Education,” Advances in Social Science, Education and Humanities 

Research, 538 Icece, tahun 2021. 

Covey, Stephen R. The 8th Habit: Melampui Efektifitas, Menggapai 

Keagungan. Jakarta: Gramedia, 2005. 

Dakir. Perencanaan dan Pengembangan Kurikulum. Jakarta: PT. Reneka 

Cipta, 2004. 

Darmadi. Kecerdasan Spiritual. Bogor: Guepedia, 2018. 

Departemen Pedidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, 

Jakarta: Balai Pustaka, 2005.  

Dewantoro, M. Hajar. “Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam.” 

Jurnal JPI FIAI Jurusan Tarbiyah, Vol. 9 No. 6, 2003. 

Dewi, Nurlita Kusuma. “Hubungan Antara Kecerdasan Spiritual Dengan 

Kecerdasan Emosional Pada Mahasiswa Semester Akhir.” Skripsi, 

Unissula 2024. 

Djihadah, Nuryati. “Kecerdasan Emosional dan Kepemimpinan Kepala 

Madrasah dalam Aplikasi Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) di 

Madrasah.” Jurnal Pendidikan Madrasah, Vol. 5 No. 1 Tahun 2020. 

Emmons, Roberts A. The Psychology of Ultimate Concerns, New York: The 

Guidford Press, 1999. 

Fahmi, Musthofa. Kesehatan Jiwa dalam Keluarga, Sekolah dan Masyarakat, 

diterjemahkan Zakiah Daradjat. Jakarta: Bulan Bintang, 1997. 

Fahrurrozi, M., Mohzana. Pengembangan Perangkat Pembelajaran Tinjauan 

Teoritis dan Praktik. NTT: Universitas Hamzawadi Press, 2020. 

Fauzan, Khairil., et.al. “Kecerdasan Spiritual dan Kecerdasan Emosional 

Terhadap Gaya Kepemimpinan Spiritual Pejabat Struktural 

Pemerintah,” Jurnal Imiah Psikologi Psikoborneo, Vol. 11 No. 1, 2023. 

Fitria. Konsep Kecerdasan Spiritual dan Emosional dalam Membentuk Budi 

Pekerti. Bogor: Guepedia, 2020. 



169 

 

 

 

Fitroh. “Pengembangan Kurikulum Berbasis Kompetensi dan Strategi 

Pencapaian, Studia Informatika.” Jurnal Sistem Informasi, Vol. 4 No. 

2, 2011. 

Garima, Gupta. “Spiritual Intelegence, and Emotional Intelegence to Self 

Efficacy and Self Regulation Among College Students.” International 

Journal of Social Sciences & Interdisciplinary Research Vol.1 No. 2, 

2012. 

al-Ghazali, Muhammad. Fiqh Sirah. Kairo: Matba’ah Hasan, 1988. 

-------. Ihya ‘Ulum al-Din jilid III. Mesir: Dar Al-Ihya wa al-Kutub al-

‘Arabiyah, t.th. 

-------. Nazhariyah al-Tarbiyah al-Islamiyah li al-Fard wa al-Mujtama’, 

Mekah: Jami‘ah Umm al-Qura’, 1400 H. 

Goleman, Daniel. Working with Emotional Inteligence, Jakarta: Gramedia 

Pustaka Utama, 1999. 

Al-Haddad, Muhammad Roihan. “Hakikat Kurikulum Pendidikan Islam.” 

Jurnal Tarbiyah Islamiyah, Volume 3 Nomor 1 Edisi Juni 2018. 

Hafni, Nurlaili Dina., Shofwan, Arif Muzayin. “Pendidikan Karakter Untuk 

Membangun Anak Didik Yang Memiliki Keseimbangan IQ, EQ, Dan 

SQ,” Jurnal Bocil: Journal of Childhood Education, Development and 

Parenting Vol. 1 No. 1, 2023. 

Hamalik, Oemar. Proses Belajar Mengajar. Jakarta: PT Bumi Aksara, 2010. 

Hasan, Abdul Wahid, Aplikasi &Model Kecerdasan Spiritual (SQ) Rasulallah 

di Masa Kini, Jogjakarta: IRCiSoD, 2006. 

Hinnels, John R. Living Religions, USA: Penguin Books, 1997. 

Hude, Darwis. Emosi: Penjelajahan Religio-Psikologis tentang Emosi 

Manusia di dalam Al-Qur’an. Jakarta: Erlangga, 2006. 

Izutsu, Toshikio. Konsep Konsepetika Religious dalam al Quran. Yogyakarta:  

Tiarawacana Yogya, 1993. 

Jaya, Yahya. Spiritual Islam, Jakarta: Ruhama, 1994.  

Khavari, Khalil A. The Art of Happines: Mencipta Kebahagiaan dalam Setiap 

Keadaan. Jakarta: Serambi, 2006. 

King, D. B. “Rethinking Claims of Spiritual Intelligence: A Definition, Model, 

and Measure,” Master’s Thesis, Trent University of Canada, 2009. 

Kisbiyanto. "Kurikulum PGRA Berbasis Kecerdasan Spiritual.” Jurnal Inovasi 

Pendidikan Guru Raudhatul Athfal, Vol. 4 No. 1, tahun 2016. 

Latifah, Silfi Nurmalia., dan Anwar, Cecep. “Al Quran Sebagai Sumber Ilmu 

Pengetahuan.” Jurnal Gunung Jati Conference Series, Vol. 8 No. 2, 

2022. 

Lesmana, Danar. “Kecerdasan Spiritual Dengan Kecemasan Menghadapi 

Masa Pensiun.” Jurnal Ilmiah Psikologi Terapan, Vol. 02, No.01, 2014. 

Lewy, Arich. Merencanakan Kurikulum Sekolah. Jakarta: PT. Bhatara Karya 

Aksara, 1983. 



170 

 

 

Ma’unah, Binti. Metodologi Pengajaran Agama Islam: Metode Penyusunan 

dan Desain Pembelajaran. Yogyakarta: Teras, 2009. 

Majid, Abdul. Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi. Bandung: PT 

Remaja Rosdakarya, 2006.  

Majid, Abdul., Dian Andayani. Pendidikan Karakter Perspektif Islam. 

Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2013. 

Mariani. “Pendidikan Holistik dalam Islam: Studi terhadap IQ, EQ, dan SQ.” 

Jurnal Tarbiyah Islamiyah, vol. 11, 2021, 1-13. 

Mashar, Riana. Emosi Anak Usia Dini dan Strategi Pengembangannya. 

Jakarta: Kencana, 2011. 

Miles, Matthew B., Michael Huberman., Johnny Saldana. Qualitative Data 

Analysis, A. Methods Sourcebook, Edition 3. USA: Sage Publications, 

2014. 

Miller, John P. Cerdas di Kelas Sekolah Kepribadian. Yogyakarta: Kreasi 

Wacana, 2002. 

Mubarok, Ramdanil. “Peran dan Fungsi Kurikulum dalam Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam Multikultural.” Jurnal Studi Islam Lintas 

Negara, Vol. 3 No. 2, 2021. 

Mudlofir, Ali. Aplikasi Pengembangan Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan 

Dan Bahan Ajar dalam Pendidikan Agama Islam, Jakarta: Rajawali 

Pers, 2011. 

Muhadjir, N., Wahyu dalam Paradigma Penelitian Ilmiah Pluralisme 

Metodologik. Yogyakarta: Tiara Wacana, 1989. 

Muhaimin. Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Sekolah, 

Madrasah, dan Perguruan Tinggi. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

2012. 

Mujib, Abdul. Ruh dan Psikology, Jakarta: Prenada Media, 2006. 

Mujib, Abdul., Yusuf Mudzakir,. Nuansa-nuansa Psikologi Islami. Jakarta: PT 

Rajagrafindo Persada, 2002. 

An-Nahlawi, Abdurrahman. Prinsip dan Metode Pendidikan Islam. Bandung: 

Diponegoro, 1989. 

Najati, Utsman. Belajar EQ dan SQ dari Sunah Nabi. Bandung: Hikmah, 2006. 

Nasution, Harun. Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan 

Gerakan. Jakarta: Bulan Bintang, 1975. 

Nasution, S. Asas-asas Kurikulum, Jakarta: Bumi Aksara, 1995. 

Nasyabe, Hisyam. Muslim Education Institutions. Bairut: Libraire Du Liban, 

1989. 

Nata, Abuddin. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarata: Logos Wacana Ilmu, 

1997. 

-------. Sejarah Pendidikan Islam: Pada periode Klasik dan Pertengahan. 

Jakarta: Rajawali Pers, 2012. 



171 

 

 

 

Neni, Melita Ayu., et.al. “Pengaruh Menghafal al-Quran terhadap kecerdasan 

emosional Santri Di Pondok Pesantrenal-Quran Muhammad Thoha 

Alfasyni Bogor.” Jurnal Ta’Dibi, Vol. 4 No. 1, 2015. 

Nurhayati, Anin. Kurikulum Inovasi, Telaah Terhadap Pengembangan 

Kurikulum Pesantren. Yogyakarta: Teras, 2010. 

Oemar, Fani. “Pengaruh Kecerdasan Emosional, Kecerdasan Spiritual dan 

Perilaku Belajar terhadap Pemahaman Akuntansi.” Jurnal Akuntansi 

Kompetif, Vol. 1 No. 1, 2018. 

Prasetyo, Arif Rahman., Tasman Hamami. “Prinsip-Prinsip dalam 

Pengembangan Kurikulum.” PALAP Jurnal Studi Keislaman dan Ilmu 

Pendidikan, Vol. 8 No. 1, Mei 2020. 

Qadir, Muhammad Abdul. Metodologi Pengajaran Agama Islam. Jakarta: 

Rineka Cipta, 2008. 

Qoni’ah, Siti. Pengembangan Kecerdasan Spiritual Pada Pesertadidik Melalui 

Aktivitas Keagamaan.” Ahsana Media: Jurnal Pemikiran, Pendidikan 

dan Penelitian Ke-Islaman, Vol. 5 No. 1, 2021.  

Qowim, Agus Nur. “Tafsir Tarbawi: Tinjauan Al-Quran Tentang Term 

Kecerdasan IQ (Ilmu Al-qur’an).” Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 1 No. 

01, 2018. 

Rahman, Fazlur. Islam. Diterjemahkan oleh Ahsin Muhammad, Bandung: 

Pustaka, 1994. 

Rahmasari, Lisda. “Pengaruh Kecerdasan Intelektual, Kecerdasan Emosi dan 

Kecerdasan Spiritual Terhadap Kinerja Karyawan”, Majalah Ilmiah 

INFORMATiKA, Vol. 3 No. 1, 2012. 

Rasyidah, Annisa. “Pendidikan di masa Rasulullah di mekah dan Madinah.” 

Jurnal al Hikmah, Vol. 2 No. 1, 2020. 

Rifa'i, Ahmad., Umar Manshur. “Synergizing Science and Spirituality: 

Crafting an Integrated Curriculum to Elevate Spiritual Intelligence in 

Madrasah Education.” Indonesian Journal of Education and Social 

Studies (IJESS), Vol. 02 No. 01, 2023. 

Rimelvi., Dessi Susanti. “Pengaruh Kecerdasan Spiritual dan Minat Belajar 

terhadap Motivasi Belajar Siswa Kelas X Pada Mata Pelajaran 

Ekonomi.” Ejournal UNP. Vol. 3 No.4, 2020. 

Riyani, Irma. “Menelusuri Latar Histori Tunrunnya al Quran dan Proses 

Pembentukan tatanan Masyarakat Islam.” Jurnal al Bayan, vol. 1, 

2016. 

Sabila., et.al. “Urgensi Dan Implementasi Kurikulum Pendidikan Al-Qur'an.” 

Journal on Education, Vol. 07 No. 01, 2024. 
Safari, Triantoro. Spiritual Intelligence. Yogyakarta: Graha Ilmu, 2007. 

Safitri, E. F. F. A.. “Pengaruh Kecerdasan Intelektual, Kecerdasan Emosional, 

dan Kecerdasan Spriritual Terhadap Pemahaman Mata Kuliah 

Pengantar Akuntansi; Studi Pada Mahasiswa Jurusan Akuntansi 



172 

 

 

Universitas Muhammadiyah Bengkulu.” Jurnal Ilmiah Ekonomi dan 

Bisnis, Vol. 8 No. 2, 2020. 

Sagala, Rumadani. Pendidikan Spiritual Keagamaan: dalam Teori dan 

Praktik. Yogyakarta: Suka Press, 2018. 

Saibany, Muhammad al-Tomy, Falsafah Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan 

Bintang, 1979. 

Saputra, Ali Thaufan Dwi. “Kemukjizatan Psikologi Alquran Jamaah Majelis 

Taklim (Studi Kasus di Kecamatan Bogor Selatan Bogor).” Jurnal At-

Tibyan, Vol. 3 No. 1, 2018. 

Saputra, R., Barikah A. “Spiritual Dengan Prestasi Belajar Pendidikan Jasmani 

Relationship Between the Emotions Intelligence And Spiritual 

Intelligence With Physical Education” Jurnal Universitas Islam 

Kalimantan Muhammad Arsyad, Vol. 4 No. 1, 2021. 

Ash-Shidieqy, Hasbi. “Hubungan Kecerdasan Spiritual Terhadap Prestasi 

Belajar Anak.” Jurnal Penelitian dan Pengukuran Psikologi, Vol. 7 No. 

2, 2018. 

As-Sa’di, Abdu al Rahman, Taisir Karimu ar Rahman fiy Tafsiri Kalamu al 

Mannan. KSA: Dar as Salam, 2013. 

Saridudin. “Komponen-Komponen Kurikulum.” Jurnal OSF, Vol. 1 No. 4, 

2021. 

Rahmawati, et.al. “Kecerdasan Spiritual Perspektif Al-Qur’an.” Madani 

Institutte: Jurnal Politik, Hukum, Pendidikan, Sosial Dan Budaya 9, no. 

2, 2020. 

Sarnoto, Ahmad Zain. “Konsepsi Evaluasi Pembelajaran Perspektif Al-

Qur’an.” Madani Institutte: Jurnal Politik, Hukum, Pendidikan, Sosial 

Dan Budaya 3, No. 2, 2014. 

-------. “Konsepsi Kurikulum Pendidikan Perspektif Al-Qur’an.” Madani 

Institutte: Jurnal Politik, Hukum, Pendidikan, Sosial Dan Budaya 5, No. 

1, 2016. 

-------. “Konsepsi Metode Pembelajaran Perspektif Al-Qur’an.” Statement | 

Jurnal Media Informasi Sosial Dan Pendidikan 5, no. 1 (2015): 51–64. 

-------. Supervisi Dan Evaluasi Program Pendidikan Islam. Bekasi: Faza 

Amanah, 2021. 

Sarnoto, Ahmad Zain, et.al. Perencanaan Pembelajaran. Kota Padang 

Sumatera Barat: CV Hei Publishing Indonesia, 2024. 

Shihab, M. Qurais. Tafsir Al- Misbah Pesan, Kesan, dan Keserasian Al Quran, 

Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Sholihah, Dyahsih Alin. “Pendidikan Merdeka dalam Perspektif Ki Hadjar 

Dewantara dan Relevansinya Terhadap Merdeka Belajar di Indonesia.” 

Jurnal Literasi, Vol. 12 No. 2, 2021. 



173 

 

 

 

Shunhaji, Akhmad. Implementasi Pendidikan Agama di Sekolah Katolik Kota 

Blitar dan Dampaknya Terhadap Interaksi Sosial, Yogyakarta: Aynat 

Publishing, 2017. 

Sjalabi, Ahmad. Sejarah Pendidikan Islam, terj. Muchtar Yahya, Jakarta: Bulan 

Bintang, 2010. 

Solahudin, Ichsan.  The Magic Way To Make Your Kids Briliant Students. 

Bandung:  Grafindo, 2013. 

Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, Bandung: 

Alfabeta, 2016. 

Sukidi. Kecerdasan Spiritual: Rahasia Hidup Sukses Bahagia Mengapa SQ 

Lebih Penting Daripada IQ dan EQ. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 

2002. 

Sukiman. Pengembangan Kurikulum, Teori dan Praktik Pada Perguruan 

Tinggi, Yogyakarta: Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Kegunaan UIN Sunan 

Kalijaga, 2013. 

Sukmadinata, Nana Syaodih. Pengembangan Kurikulum Teori dan Praktek. 

Jakarta: Rosda Karya Remaja, 2011. 

Sulaiman, Umar. “Mengidentifikasi Kecerdasan Anak.” Al-Riwayah: Jurnal 

Kependidikan, Vol. 7 No. 2, 2015. 

Suparlan. Tanya Jawab Pengembangan Kurikulum dan Materi Pembelajaran. 

Jakarta: PT Bumi Aksara, 2011. 

Suyanto, 15 Rahasia Mengubah Kegagalan Menuju Kesuksesan Dengan SQ, 

Yogyakarta: Andi, 2006. 

Syadi, Khalid Abu. Periksalah hati Anda. Surakarta: Insan Kamil, 2008. 

Syafaruddin., Amiruddin. Manajemen Kurikulum. Medan: Perdana Publishing, 

2017. 

Syafaruddin. Pendidikan dan Tranformasi Sosial. Bandung: Cita Pustaka 

Media Perintis, 2009. 

Syafri, Fatrica. Metode Mengembangkan Kecerdasan Spiritual Anak Usia 

Dini. Bengkulu: Pascasarjana IAIN Bengkulu, 2016. 

As-suyuthi, Abdurrahman bin Aby Bakr.  Ad-dar al-Mantsur fi At-tafsir bi 

Al-Ma’tsur, Mesir, Daar Hijr, Jilid 4, 2003. 

Tafsir, Ahmad. Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Bandung: Remaja 

Rosda Karya, 2010.  

Tasmara, Toto. Kecerdasan Rohaniah (Transcendental Intelligence). Jakarta: 

Gema Insani, 2001. 

Taufik, Ahmad. “Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam”, el-Ghiroh, 

Vol. 17 No. 02, 2019. 

At-Thanthawi. Muhammad Sa’id, at-Tafsîr al-Washît. Mesir: Dar as-Sa’adah, 

2007 

Tim Penyusun Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, Jakarta: Van Hoeve 

Letiar Baru, 1997. 



174 

 

 

Ath-Thobari, Abu Ja’far. Jami’ Bayan fi Ta’wil al-Quran. Mesir: Muassasah 

ar-Risalah, Jilid 10, 2000. 

Toenlioe, Anselmus JE. Teori dan Filsafat Pendidikan. Malang: Gunung 

Samudra, 2016. 

Tyler, W. Ralph. Basic Principles of Curriculum and Instruction. Chicago: The 

University of Chicago Press UNESCO, 1949. 

Umam, Muhamad Khoirul., Saputro., Eko Andy. “Kecerdasan Spiritual 

Ditinjau Dari Nilai Nilai Profetik.” Jurnal Samawat, Vol 3 No 1, 2019. 

Very Julianto, at al. “Pengaruh Membaca Al-Fatihah Reflektif Intuitif terhadap 

Penurunan Tingkat Kecemasan Berbicara di Depan Umum pada 

Mahasiswa Prodi Psikologi UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.” Jurnal 

Psikologi, Vol. 13 No. 2, 2017. 

Wibowo, Eko Nur. “Model Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam 

Berbasis Multikultural dalam Menghadapi Ujaran Kebencian (Studi 

Prodi PAI Pascasarjana IAIN Surakarta.” Jurnal Ilmiah Mahasiswa 

Raushan Fikr, Vol. 9 No. 2, 2020. 

Winarso, Widodo. Dasar Pengambangan Kurikulum Sekolah. Cirebon: 

Windpk, 2015. 

Yasir, Muhammad. “Studi Al-Quran,” Journal of Chemical Information and 

Modeling.” Vol. 53 No. 9, 2016. 

Yatim, Badri. Sejarah Peradaban Islam Dirasah Islamiyah II. Jakarta: Raja 

Grafindo Persada. 2006. 

Yulaelawati, Ella. Kurikulum dan Pembelajaran Filosofi Teori dan Aplikasi. 

Bandung: Pakar Raya, 2004. 

Yuliani, Feni., Nani N Djamal. Endi. “Pengaruh Kebiasaan Tadabbur Al-Quran 

Terhadap Kecerdasan Spiritual Anggota Komunitas Tadabbur Quran.” 

Jurnal Psikologi Islam, Vol. 6 No. 2, 2019. 

Yunus, Mahmud. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Hidakarya Agung, 1990. 

Yusuf, Syamsu. Psikologi Perkembangan Anak dan Remaja, Jakarta: Remaja 

Rosdakarya, 2012. 

Zohar, Danah., Ian Marshall. Kecerdasan Spiritual (SQ) Memanfaatkan 

Kecerdasan Spiritual dalam Berpikir Integralistik dan Holistik Untuk 

Memaknai Kehidupan. Bandung: Mizan, 2007. 

 

 



 

 

LAMPIRAN A 

 

INSTRUMEN OBSERVASI DAN WAWANCARA 

 

INSTRUMEN OBSERVASI 

No Aspek yang Diamati Keterangan 

1 Lokasi penelitian  

2 Keadaan Umum lembaga  

3 Kegiatan-kegiatan lembaga  

4 Ruang kuliah daring lembaga  

 

INSTRUMEN WAWANCARA 

Variabel 

Penelitian 

Aspek 

Wawancara 
Uraian Pertanyaan Wawancara 

Kurikulum 

Berbasis Al-

Qur’an 

Pemahaman 1. Apa pemahaman Bapak/ibu tentang 

konsep dan implementasi kurikulum 

pendidikan Al-Qur’an di lembaga 

pendidikan? 

2. Apa saja elemen utama yang biasanya 

menjadi bagian dari kurikulum ini? 
3. Menurut pandangan Bapak/ibu, apa 

saja tujuan utama yang ingin dicapai 

melalui penerapan kurikulum 

pendidikan Al-Qur’an? 
4. Apakah tujuan-tujuan ini selaras 

dengan kebutuhan Masyarakat saat ini 

dan mendatang? 
5. Bagaimana menurut Bapak/ibu manfaat 

dari kurikulum pendidikan Al-Qur’an 

bagi mahasiswa, baik dari segi 

keilmuan, karakter, maupun kehidupan 

sehari-hari mereka? 
6. Dalam kehidupan sehari-hari, apakah 

mahasiswa mampu mengaplikasikan 

nilai-nilai Al-Qur’an dalam interaksi 

sosial dan tantangan hidup mereka? 



 

 

 Urgensi 1. Menurut Bapak/ibu, seberapa penting 

kurikulum pendidikan Al-Qur’an bagi 

mahasiswa? Mohon dijelaskan! 

2. Apa alasan utama Bapak/ibu menilai 

kurikulum pendidikan Al-Qur’an itu 

penting bagi mahasiswa? 

3. Menurut Bapak/ibu, bagaimana sistem 

kurikulum pendidikan Al-Qur’an bagi 

mahasiswa? 

 Implementasi 1. Apakah keberadaan kurikulum 

pendidikan Al-Qur’an di Universitas 

PTIQ memberikan dampak terhadap 

lingkungan sekitar? 
2. Apa saja tahapan dalam perencanaan 

kurikulum pendidikan Al-Qur’an di 

Universitas PTIQ? 
3. Siapa saja pihak yang terlibat dalam 

perancangan kurikulum (dosen, pakar 

Al-Qur’an, atau institusi terkait)? 
4. Apa dasar atau pedoman yang 

digunakan untuk menyusun kurikulum 

berbasis Al-Qur’an (misalnya, nilai-

nilai Islam, SNP, atau kebutuhan 

mahasiswa)? 

 Strategi 1. Bagaimana pengorganisasian 

kurikulum pendidikan Al-Qur’an di 

Universitas PTIQ? 

2. Bagaimana strategi implementasi 

kurikulum pendidikan Al-Qur’an di 

Universitas PTIQ? 

3. Bagaimana peran dosen dalam 

mengimplementasikan kurikulum ini di 

ruang kelas? 

4. Apakah ada pelatihan khusus bagi 

dosen atau tenaga pendidik untuk 

mengajarkan kurikulum pendidikan Al-

Qur’an? 

5. Bagaimana keterlibatan mahasiswa 

dalam mendukung implementasi 

kurikulum ini? 

6. Bagaimana praktik pembelajaran Al-

Qur’an di Universitas PTIQ? 



 

 

7. Metode pembelajaran apa saja yang 

diterapkan di Universitas PTIQ? 

8. Bagaimana evaluasi yang dilakukan di 

Universitas PTIQ terkait kurikulum 

pendidikan Al-Qur’an? 

9. Bagaimana tindak lanjut yang 

dilakukan di Universitas PTIQ setelah 

evaluasi? 

10. Bagaimana feedback mahasiswa apakah 

digunakan dalam tindak lanjut? 

11. Adakah hambatan dalam implementasi 

kurikulum pendidikan Al-Qur’an di 

Universitas PTIQ? Jika ada, apa saja 

hambatan tersebut? 

12. Bagaimana Universitas PTIQ mengatasi 

hambatan-hambatan tersebut? 

Kecerdasan 

Spiritual 

Pemahaman 1. Apakah manfaat dari kurikulum ini 

dirasakan lebih besar pada aspek 

individu (spiritual) atau sosial 
(kemasyarakatan)? 

2. Apa yang Bapak/ibu pahami tentang 

konsep kecerdasan spiritual? 
3. Apakah menurut Bapak/ibu kecerdasan 

spiritual dapat dikembangkan melalui 

pendidikan formal atau kegiatan 

tertentu? 

 Urgensi 1. Menurut Anda, apa manfaat dari 

kecerdasan spiritual bagi mahasiswa? 

2. Apakah kecerdasan spiritual 

berkontribusi pada pengembangan 

karakter mahasiswa, seperti integritas, 

empati, atau tanggung jawab? 
3. Bagaimana kecerdasan spiritual 

memengaruhi hubungan mahasiswa 

dengan orang lain, seperti teman, 

dosen, atau masyarakat? 
4. Menurut Anda, seberapa penting 

kecerdasan spiritual bagi mahasiswa? 

Jelaskan alasannya! 
5. Apa saja kegiatan-kegiatan yang dapat 

meningkatkan kecerdasan spiritual 



 

 

mahasiswa, baik di rumah maupun di 

Universitas PTIQ? 
6. Bagaimana peran keluarga dalam 

mendukung perkembangan kecerdasan 

spiritual mahasiswa, terutama di luar 

kampus? 
7. Apa metode atau pendekatan yang 

Anda terapkan untuk membimbing 

mahasiswa dalam mengembangkan 

kecerdasan spiritual mereka (misalnya 

melalui pembelajaran berbasis nilai, 

mentoring, atau diskusi terbuka)? 
8. Bagaimana Bapak/ibu membantu 

mahasiswa untuk mengaplikasikan 

nilai-nilai spiritual dalam kehidupan 

sehari-hari mereka, baik di kampus 

maupun di luar kampus? 
9. Bagaimana Bapak/ibu memotivasi 

mahasiswa untuk lebih introspektif dan 

memperkuat hubungan spiritual mereka 

dengan Tuhan serta sesama? 

10. Dalam konteks kurikulum, apakah ada 

upaya untuk mengintegrasikan 

kecerdasan spiritual dengan pendidikan 

akademik yang mereka jalani? 
11. Bagaimana Universitas PTIQ 

menciptakan lingkungan yang 

mendukung pengembangan kecerdasan 

spiritual mahasiswa dalam kehidupan 

sehari-hari mereka? 
12. Apa peran dosen/orang tua dalam 

mendukung pengembangan kecerdasan 

spiritual mahasiswa, terutama dalam 

hal pemahaman nilai-nilai agama dan 

spiritual? 

 Peningkatan 1. Apakah kecerdasan spiritual juga 

berkontribusi terhadap pengambilan 

keputusan yang lebih bijaksana dalam 

kehidupan sehari-hari mahasiswa? 
2. Menurut Bapak/ibu, Apakah 

kecerdasan spiritual hanya 

dikembangkan saat dini saja, atau perlu 



 

 

juga hingga mahasiswa pasca 

perguruan tinggi? Jika ya, mengapa? 
3. Apa saja peningkatan kecerdasan 

spiritual mahasiswa melalui penerapan 

kurikulum pendidikan Al-Qur'an? 
4. Apa jenis kegiatan atau materi dalam 

kurikulum yang secara khusus 

bertujuan untuk mengembangkan 

kecerdasan spiritual mahasiswa? 
5. Apakah ada perubahan perilaku positif 

mahasiswa yang mencerminkan 

kecerdasan spiritual melalui penerapan 

kurikulum pendidikan Al-Qur'an? Jika 

ada, mohon dijelaskan apa saja? 

 

  



 

 

LAMPIRAN B 

 

HASIL WAWANCARA 

 

Informan 

Jabatan 

: 

: 

Dr. Zain Sarnoto, M.A. 

Dosen dan Ketua Lembaga Penjamin Mutu Internal 

(LPMI) Universitas PTIQ Jakarta 

  

1. Apa pemahaman Bapak/ibu tentang konsep dan implementasi 

kurikulum pendidikan Al-Qur’an di lembaga pendidikan? 

Ya bisa, sudah dipraktikan  di beberapa sekolah. Alumni lulusan PTIQ 

membuat sekolah di pesantren Muhajirin di Purwakarta mereka sudah 

praktekkan jenjang SMP dan SMA. Ada mahasiswa PTIQ di Insan 

Cendekia Cibubur dia sudah membuat rancangan dari TK sampai  SMA 

living al Quran di sana sifatnya.  

2. Apa saja elemen utama yang biasanya menjadi bagian dari 

kurikulum ini? 

Elemen utamanya adalah pertama al Quran, keislaman, landasan filosofis, 

ilmu pendidikan dan analisa kebutuhan masyarakat. 

3. Menurut pandangan Bapak/ibu, apa saja tujuan utama yang ingin 

dicapai melalui penerapan kurikulum pendidikan Al-Qur’an? 

Melahirkan generasi qurani, akhlak qurani, etos kerja qurani, dan pijakan 

hidup yang qurani yang pada akhirnya manfaatnya sangat besar untuk diri, 

masyarakat dan negara. jika ia seorang birokrat misalnya. Program2nya 

bener-benar ntuk kesejahteraan dan agama rakyat. 

4. Apakah tujuan-tujuan ini selaras dengan kebutuhan Masyarakat saat 

ini dan mendatang? 

Kurikulum berbasis al Quran sudah bisa hanya tinggal kontennya. 

misalnya kalau kami memahami bahwa Harusnya sejak dari usia dini 

bagaimana kurikulum berbasis al Quran itu menjadikan orientasi akhirnya 

dengan mengedepankan nilai-nilai yang ada dalam Alquran 

pengembangan intelektual waktu dasar yaitu pengembangan kepribadian.  

5. Bagaimana menurut Bapak/ibu manfaat dari kurikulum pendidikan 

Al-Qur’an bagi mahasiswa, baik dari segi keilmuan, karakter, 

maupun kehidupan sehari-hari mereka? 

Alhamdulillah, sebagaimana tadi dijelaskan dalam tujuan utama KBQ ini. 

Generasi Qurani. 

6. Dalam kehidupan sehari-hari, apakah mahasiswa mampu 

mengaplikasikan nilai-nilai Al-Qur’an dalam interaksi sosial dan 

tantangan hidup mereka? 

Alhamdulillah secara umum sudah ya, sopan santun, ramah, saling 

menolong, aktif dalam kemasyarakat dan sebagainya. 



 

 

7. Apakah manfaat dari kurikulum ini dirasakan lebih besar pada 

aspek individu (spiritual) atau sosial (kemasyarakatan)? 

kalau dari manfaat kurikulum ini sendiri lebih ke spiritual dari pada sosial. 

Sebenarnya kalau manfaatnya itu dari sisi implementasi di dalam kelas, 

ketika sedang menghadapi banyak problem tentang dampak pembelajaran 

misalnya terakhir ini tentang P5 di kurikulum Merdeka. P5 itu sebenarnya 

kalau mau diteliti lebih jauh basic keilmuannya sebenarnya mirip dengan 

al Quran. Bagaimana menggali intelegensi, menggali potensi, berfikir,  itu 

kan dari Islam sebenarnya. Jadi pendidikan berbasis al Quran penggunaan 

kurikulumnya itu harus betul, lebih fleksibel dan lebih luas, dan tidak 

menolak pengembangan ilmu Modern. Hanya cara pandang masyarakat 

selama ini kan seolah-olah agama banget seolah spiritual itu hanya ibadah, 

padahal tidak ya. Jadi spiritual jelas punya kaitan dengan masalah aqidah, 

nilai sosial, karena islam itu kan rahmatan lil alamin. intelektual dapat, 

spiritual dapat, dan sosial juga dapet, Tinggal bagaimana mengelaborasi 

sebenarnya ee kurikulum itu sebenarnya. 

8. Bagaimana latar belakang berdirinya Universitas PTIQ? 

Pendirian ini dilatarbelakangi oleh keprihatinan terhadap semakin 

langkanya ulama ahli Al-Qur'an di Indonesia, sementara kebutuhan 

masyarakat akan ulama yang kompeten di bidang Al-Qur'an sangat 

mendesak, terutama setelah Musabaqah Tilawatil Qur'an (MTQ) Nasional 

pertama di Makassar pada tahun 1968 menjadi agenda rutin. Universitas 

PTIQ Jakarta menjadi institusi pertama di dunia yang secara khusus 

menghafal dan mempelajari Al-Qur'an, bahkan menjadi inspirasi bagi 

Universitas Islam Madinah, Arab Saudi, untuk membuka fakultas khusus 

ilmu Al-Qur'an dua tahun kemudian. 

9. Menurut Bapak/ibu, seberapa penting kurikulum pendidikan Al-

Qur’an bagi mahasiswa? Mohon dijelaskan! 

jadi misalnya kurikulum al Quran dijadikan sebagai rangkaian mata 

pelajaran jika praktekkan itu ujungnya pendidikan Islam. Hal tersebut 

akan membuka peluang untuk mengembangkan pemikiran, penalaran 

kemudian intelektual dikembangkan dalam Islam hanya punya basic-nya 

basic al Quran. 

10. Apa alasan utama Bapak/ibu menilai kurikulum pendidikan Al-

Qur’an itu penting bagi mahasiswa? 

Sangat penting, justru al Quran itu adalah embrio segala ilmu 

pengetahuan. Hukum-hukumnya adil kepada semua pihak. 

11. Menurut Bapak/ibu, bagaimana sistem kurikulum pendidikan Al-

Qur’an bagi mahasiswa? 

Dalam proses KBM senantiasa mengaitkan teori dengan al Quran, bahkan 

al Quran lebih awal muncul sebelum teori ditemukan.  



 

 

12. Apakah keberadaan kurikulum pendidikan Al-Qur’an di Universitas 

PTIQ memberikan dampak terhadap lingkungan sekitar?  

kalau dampak tidak secara langsung ya tetapi cara pandang misalnya ee 

Bagaimana kurikulum ini sebenarnya mengelaborasi al Quran sebagai, 

kan ada  empat tuh di Quran surat ke-10 ayat 57 Quran sebagai mauidhoh 

(nasehat), sebagai syifa ma fi sudur (obat di dalam dada), sebagai hudan 

dan rahmat (petunjuk dan kasih sayang). Kalau ini dilihat dari cara 

pandang kurikulum misalnya al Quran sebagai mau’idhah, sebagai 

pelajaran,  jadi banyak pelajaran yang itu bisa dijadikan sebagai acuan 

untuk kurikulum itu misalnya bagaimana menciptakan peserta didik yang 

mempunyai etika, mempunyai kecerdasan moralnya, dan bisa menjaga 

diri. Tapi tidak secara langsung akan lahir orang-orang yang bisa 

memahami bahwa ketika bicara pendidikan di dalam tubuh Islam punya 

konsep yang baku yang ada dalam Al Quran dan hadits. Sehingga justru 

yang tidak secara langsung malah makin luas pengaruhnya. 

13. Apa saja tahapan dalam perencanaan kurikulum pendidikan Al-

Qur’an di Universitas PTIQ? 

kalau di program pascasarjana konsepnya kan pendidikan berbasis al 

Quran, ada pembelajaran berbasis al Quran. layaknya sebuah 

pembelajaran itu diawali melihat regulasi dan aturan yang ada lalu pijakan 

filosofis, psikologis, kemudian ilmu pendidikan, nah itu dilihat untuk 

kajian-kajian pada jenjang pascasarjana sebenarnya dipancing 

menemukan atau menalar sesuatu untuk menemukan sesuatu. Maka ketika 

bicara pendidikan berbasis Quran itu adalah bagaimana menggali semua 

hal terkait dengan embrio keilmuan yang ada dalam Quran, karena 

Alquran itu bukan buku induk tetapi dia embrio keilmuwan. Misalnya 

bicara pendidikan, apa itu pendidikan, bicara tentang manusia, bicara 

tentang materi, bicara tentang media, bicara tentang kurikulum itu model 

bukan. Nah Berarti tahapannya dimulai dari memahami tentang regulasi, 

memahami tentang filosofi, tentang psikologi dari sisi pendidikan, 

kemudian diseminarkan dan jadi kurikulum. 

14. Siapa saja pihak yang terlibat dalam perancangan kurikulum (dosen, 

pakar Al-Qur’an, atau institusi terkait)? 

Para pemangku kebijakan 

15. Apa dasar atau pedoman yang digunakan untuk menyusun 

kurikulum berbasis Al-Qur’an (misalnya, nilai-nilai Islam, SNP, atau 

kebutuhan mahasiswa)? 

Nilai-nilai al Quran/keislaman, UU Sisdiknas no. 20 tahun 2023, dan 

analisa kebutuhan mahasiswa/maysrakat dan tuntutan global. 

16. Bagaimana pengorganisasian kurikulum pendidikan Al-Qur’an di 

Universitas PTIQ? 



 

 

Dimulai dari lembaga penjamin mutu (LPM), lembaga keagamaan, kajian 

tafsir, pembinaan karakter dan keilmuan salah satunya mahasiswa asrama 

untuk program S1. 

17. Bagaimana strategi implementasi kurikulum pendidikan Al-Qur’an 

di Universitas PTIQ? 

Melalui pendekatan pembelajaran aktiv dan kontektual ya, karena mereka 

kan sudah mahasiswa pasca, kolaborasi, dan penggunaan teknologi. 

18. Bagaimana peran dosen dalam mengimplementasikan kurikulum ini 

di ruang kelas? 

ya sebenarnya program ini yang terkait pembelajaran harus mengaitkan 

dengan Quran, harus berbasis Quran dan hadis, Semua hal yang menjadi 

stressing terkait dengan pembahasan apapun itu itu ada semuanya ada 

dasarnya, membahas manajemen, bicara filsafat, bicara  psikologi bisa 

tentang eee apa tata kelola itu semua ada dalam al Quran. Makanya ketika 

menulis tesis atau jurnal itu wajib harus ada Qurannya. tapi kalau untuk 

mahasiswa sendiri apakah ada kewajiban untuk menghafal ayat itu atau 

tidak?  kalau di pascasarjana tidak menghafal kalau s1  iya. Di 

pascasarjana lebih kepada pemahaman bagaimana ayat itu dilihat dalam 

teks dan konteksnya di mana, menganalisa penafsirannya. 

19. Apakah ada pelatihan khusus bagi dosen atau tenaga pendidik untuk 

mengajarkan kurikulum pendidikan Al-Qur’an? 

Secara spesifik tidak hanya eee selalu dalam beberapa forum kan selalu di 

di apa namanya diinfokan eee bahwa karena kita basis Islam maka semua 

hal terkait dengan pembelajaran harus eee kebasican semua eee apa ada 

pijakannya Alquran gitu ya secara langsung eh tidak tapi eee dalam forum-

forum pertemuan itu selalau diungkapkan tentang ee PTIQ yang berbasis 

al Quran. 

20. Bagaimana keterlibatan mahasiswa dalam mendukung implementasi 

kurikulum ini? 

Secara tidak bisa melalui interaktif saat perkuliahan. Dan secara langsung 

bisa lewat kotak saran, bicara langsung, dalam forum kuliah umum awal 

semester, dan lewat pengisian kuesioner gform sebagai syarat untuk 

melihat hasil nilai UAS. 

21. Bagaimana praktik pembelajaran Al-Qur’an di Universitas PTIQ? 

Ada tahsinul Qiraah, munasabah ayat, dan pengkajian ayat-ayat al Quran 

dalam mendukung sebuah teori atau solusi dari masalah masyakarat. 

22. Metode pembelajaran apa saja yang diterapkan di Universitas PTIQ? 

Untuk mahassiswa pasca menggunukan metode daring ya, alhamdulillah 

lancar dan tetap terjaga suasana belajarnya. Dan ini justru membantu para 

mahasiswa yang bekerja atau tinggal di tempat yang jauh. 

23. Bagaimana evaluasi yang dilakukan di Universitas PTIQ terkait 

kurikulum pendidikan Al-Qur’an? 



 

 

Universitas PTIQ Jakarta melaksanakan evaluasi kurikulum pendidikan 

Al-Qur'an melalui beberapa mekanisme: 

a. Audit Mutu Internal (AMI): Proses ini dilakukan secara berkala. 

AMI mencakup penilaian terhadap standar kompetensi lulusan, 

proses pembelajaran, dan kinerja dosen.  

b. Survei Kepuasan Pengguna Lulusan: Universitas PTIQ 

mengadakan survei terhadap pengguna lulusan, seperti institusi 

tempat alumni bekerja, untuk mengumpulkan masukan mengenai 

kinerja dan kompetensi lulusan. Informasi ini digunakan untuk 

menilai relevansi kurikulum dengan kebutuhan pasar dan dunia kerja 

24. Bagaimana tindak lanjut yang dilakukan di Universitas PTIQ setelah 

evaluasi? 

a. Revisi dan Pengembangan Kurikulum: Berdasarkan temuan dari 

evaluasi, kurikulum diperbarui untuk memastikan kesesuaiannya 

dengan perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan kebutuhan 

masyarakat. Proses ini melibatkan penyesuaian materi ajar, metode 

pengajaran, dan penilaian. ushuluddin.ptiq.ac.id 

b. Peningkatan Kualitas Pembelajaran: Universitas berkomitmen untuk 

meningkatkan kualitas layanan akademik dan kinerja dosen melalui 

pelatihan, workshop, dan seminar. Tujuannya adalah untuk 

meningkatkan kepuasan mahasiswa dan efektivitas proses 

pembelajaran. 

25. Bagaimana feedback mahasiswa apakah digunakan dalam tindak 

lanjut? 

Iya, benar feedback mahasiswa menjadi salah satu unsur evaluasi yaitu 

pada survey kepuasan pengguna lulusan. 

26. Adakah hambatan dalam implementasi kurikulum pendidikan Al-

Qur’an di Universitas PTIQ? Jika ada, apa saja hambatan tersebut? 

paling ada beberapa teman dosen yang background-nya bukan agama 

sehingga mereka agak kesulitan ketika harus membahas dari pendekatan 

al Aquran, hanya itu saja. tapi secara umum insya Allah bisa dan sudah 

paham. 

27. Bagaimana Universitas PTIQ mengatasi hambatan-hambatan 

tersebut? 

Kalau contoh misalnya di pascasarjana ini, ada mata kuliah Alquran dan 

Sains, misal mata kuliah tentang keislaman dari sisi antropologi nah 

biasanya ada pendampingnya. Misal dosen dari ITB/UNPAD/IPB mereka 

menguasai dalam ilmu tentang astronomi, nanti kami mendampingi 

karena beliau mereka basis  ilmu terapan sehingga untuk transfer ke 

mahasiswa tidak terjadi mispengetahuan maka ada pendampingan. Saya 

sebutkan dosen S3 ada Prof Muji dari LIPI sekarang Brin nah itu saya 

dampingi. Saya ikut membuka kemudian mempersilakan nanti ketika ada 



 

 

pertanyaan yang terkait dengan tafsir nanti saya yang membantu 

menjawab. 

28. Apa yang Bapak/ibu pahami tentang konsep kecerdasan spiritual? 

SQ artinya kemampuan seseorang untuk memahami makna dan tujuan 

hidup yang lebih tinggi dan bermanfaat bagi sekitarnya. Seperti kasih 

sayang, perdamaian, ketenangan dan kebijaksanaan. 

29. Apakah menurut Bapak/ibu kecerdasan spiritual dapat 

dikembangkan melalui pendidikan formal atau kegiatan tertentu? 

Sangat bisa, justru bisa jadi akan lebih optimal. Misal lewat kurikulu, 

kegiatan, program sekolah dan sebagainya. Walaupun pendidikan formal 

bukan satu-satunya media dalam mengembangkan SQ seseorang. 

30. Menurut Anda, apa manfaat dari kecerdasan spiritual bagi 

mahasiswa? 

Mahasiswa akan lebih rajin, dewasa, dan bertanggung jawab. Jawaban 

sebaliknya jika ia malas maka dia akan membuat rugi pada dirinya dan 

orang tua yang membiayainya. Sedangkan SQ sendiri akan mendorong 

dirinya agar tidak membuat rugi atau keecewa kepada orang lain. 

31. Apakah kecerdasan spiritual berkontribusi pada pengembangan 

karakter mahasiswa, seperti integritas, empati, atau tanggung jawab? 

Ya benar, saya rasa begitu saya setuju dengan itu. 

32. Bagaimana kecerdasan spiritual memengaruhi hubungan mahasiswa 

dengan orang lain, seperti teman, dosen, atau masyarakat? 

Mahasiswa dengan kecerdasan spiritual cenderung lebih mudah menjalin 

hubungan yang harmonis, lebih peka terhadap kebutuhan orang lain, dan 

lebih mampu menyelesaikan konflik dengan cara yang bijaksana. 

33. Menurut Anda, seberapa penting kecerdasan spiritual bagi 

mahasiswa? Jelaskan alasannya! 

Sangat penting, karena kecerdasan spiritual memberikan landasan moral 

dan etika yang kuat, membantu mahasiswa menjalani hidup yang 

bermakna, serta membangun kehidupan sosial yang harmonis 

34. Apakah kecerdasan spiritual juga berkontribusi terhadap 

pengambilan keputusan yang lebih bijaksana dalam kehidupan 

sehari-hari mahasiswa? 

Ya, kecerdasan spiritual membantu mahasiswa mempertimbangkan nilai-

nilai kebaikan, moral, dan dampak jangka panjang dalam pengambilan 

keputusan mereka. 

35. Menurut Bapak/ibu, Apakah kecerdasan spiritual hanya 

dikembangkan saat dini saja, atau perlu juga hingga mahasiswa 

pasca perguruan tinggi? Jika ya, mengapa? 

sebenarnya dalam perguruan tinggi intinya pada implementasi agama, 

bagaimana dia memahami agama dipraktekkan dijalankan dalam 

kehidupan nyata maka Selanjutnya dalam kajian psikologi misalnya 



 

 

bahwa kecerdasan itu terkait dengan cara pola hidup, cara pandang, cara 

berfikir, cara bicara, intinya pada polah hidup. maka sangat penting, 

mahasiswa pasca sangat penting memahami ini kenapa? kita sudah belajar 

agama ini banyak  sekali, tapi bagaimana itu bisa diimplementasikan 

dipraktekkan. Begitu juga dosen, dosen juga sama. karena kalau bicara 

spiritual itu terkait dengan gimana kemampuan kita dalam memahami 

agama, mempraktekkan agama tentu dengan cara pandang yang holistik 

ya tidak cara pandang yang persial, misalnya ketika berbeda pendapat 

tidak merasa yang paling benar, padahal bisa jadi kebenaran kalau dalam 

fiqih itu ada muqaranah (perbandingan). maka memiliki kecerdasan 

spiritual bagi mahasiswa itu menjadi modal besar yang bisa menunjang 

keberhasilan, sama juga dengan dosen bahwa dia menempati posisi yang 

penting terkait dengan bagaimana memahami agama tidak hanya sekedar 

ritual maupun kewajiban tapi bisa dipraktekkan misalnya tentang nilai-

nilai kebaikan dalam shalat misalnya merasa Allah paling besar dalam 

takbir, salam kanan kiri menyebarkan salam tidak boleh sombong tidak 

boleh berbuat curang dan sebagainya semua ini adalah nilai agama, 

termasuk ya itu etika bagaimana orang memahami agama tidak 

dipraktikkan tidak dijalankan eee tapi juga di implementasikan dalam 

kehidupan tapi makanya bisa jadi cara pandangnya cara berbicara cara 

tingkah laku, begitu. 

36. Apa saja kegiatan-kegiatan yang dapat meningkatkan kecerdasan 

spiritual mahasiswa, baik di rumah maupun di Universitas PTIQ? 

Ada banyak program ya, terutama untuk mahasiswa s1, untuk mahasiswa 

pasca seperti kajian tafsir bulanan, kuliah terbuka, seminar dan yang 

semisal. 

37. Bagaimana peran keluarga dalam mendukung perkembangan 

kecerdasan spiritual mahasiswa, terutama di luar kampus? 

Keluarga umumnya pasti mendukung ya selama itu adalah kebaikan, 

peningkatan skil dan lainnya. 

38. Apa metode atau pendekatan yang Anda terapkan untuk 

membimbing mahasiswa dalam mengembangkan kecerdasan 

spiritual mereka (misalnya melalui pembelajaran berbasis nilai, 

mentoring, atau diskusi terbuka)? 

ya bisa dengan pendekatan teacher center ya kalau dalam sekolah itu nanti 

mahasiswa itu diberikan kebebasan untuk berpikir mengeluarkan ide-ide 

pembahasan, kemudian dosen memberikan arahan. Kalau di perkuliahan 

mahasiswa diberikan kebebasan untuk berekspresi dengan membuat 

makalah dan berdiskusi, nah fungsi dosen nanti mengarahkan. Maka 

pendekatannya bisa disebut dengan teacher center. 



 

 

39. Bagaimana Bapak/ibu membantu mahasiswa untuk mengaplikasikan 

nilai-nilai spiritual dalam kehidupan sehari-hari mereka, baik di 

kampus maupun di luar kampus? 

ya kalau bagi mahasiswa menurut saya salah satu poin penting untuk 

menunjang SQ adalah rajin baca Quran rajin ibadah kemudian 

silarutarohim karena  untuk membangun kejelasan spiritual itu misalnya 

Quran memberikan informasi kepada kita di QS. 51 ayaat  16 – 20 

misalnya disebutkan jadi orang yang Taqwa itu atau orang yang punya SQ 

yang tinggi itu orangnya senantiasa berbuat baik, rajin shalat malam, rajin 

istighfar saat sahur, kemudian rajin sedekah. nah maka maka di rumah 

bagaiamana prakteknya di rumah ya punya orientasi menjadi orang baik 

ya baik dengan tetangga baik dan keluarga gitu juga baik sama  sama 

orang lain, rajin ibadah, rajin sholat malam, sedekah, baca Quran itu di 

antaranya upaya ya kalau di rumah. Kalau di kampus itu sama karena apa 

di kampus mereka belajar makanya motivasi sebenarnya ya bagaimana 

motivasi belajar itu dikaitkan dengan nilai ibadah karena ada hadist nabi 

“barang siapa yang keluar untuk belajar maka di bearada di jalan Allah” 

maka di kampus ya harus punya orientasi motivasi kuat untuk belajar 

sehingga itu mempengaruhi pola pembelajarannya  

40. Bagaimana Bapak/ibu memotivasi mahasiswa untuk lebih 

introspektif dan memperkuat hubungan spiritual mereka dengan 

Tuhan serta sesama? 

Menjelaskan kepada mereka bahwa mereka adalah agen of change, agen 

perubahan. Para mahasiswa pasca lebih matang dari beberapa sisi ini 

sangat membantu mereka untuk menjadi yang terbaik di lingkungannya. 

Lebih dekat kepada Allah, lebih sayang kepada keluarga karena ia 

amanah, lebih peduli dengan alam dan sekitar. 

41. Dalam konteks kurikulum, apakah ada upaya untuk 

mengintegrasikan kecerdasan spiritual dengan pendidikan akademik 

yang mereka jalani? 

Ya, integrasi ini dilakukan dengan memasukkan pembelajaran berbasis 

nilai-nilai Al-Qur’an ke dalam hamper semua mata kuliah, seperti 

menggunakan pendekatan Qur’ani dalam, kerangka teori, memecahkan 

masalah yang kompleks di berbagai disiplin ilmu. 

42. Bagaimana Universitas PTIQ menciptakan lingkungan yang 

mendukung pengembangan kecerdasan spiritual mahasiswa dalam 

kehidupan sehari-hari mereka? 

Alhamdulillah hingga saat ini PTIQ menjadi salah satu kampus rujukan 

dalam kajian al Quran. Lingkungan yang mendukung pengembangan 

kecerdasan spiritual mahasiswa seperti halaqah al Quran, shalat 

berjamaah, pengiriman imam masjid, TPA, mentoring, dan 

penyelenggaraan kajian keislaman yang terbuka untuk seluruh mahasiswa. 



 

 

43. Apa peran dosen/orang tua dalam mendukung pengembangan 

kecerdasan spiritual mahasiswa, terutama dalam hal pemahaman 

nilai-nilai agama dan spiritual? 

Dosen dan orang tua memiliki peran penting sebagai pembimbing, 

motivator, dan role model. Mereka harus memberikan teladan dalam 

pengamalan nilai agama dan spiritual, serta mendukung mahasiswa untuk 

terus berkembang. 

44. Apa saja peningkatan kecerdasan spiritual mahasiswa melalui 

penerapan kurikulum pendidikan Al-Qur'an? 

ya kalau dilihat dari ini kan kalau di kampus ya kelihatan dari sisi etika 

sopan santunnya muncul kemudian secara berpakaiannya juga sopan, itu 

kan juga bagian dari SQ. Kemudian ya tadi etika dengan dosen, etika 

dengan teman gitu kan menjadi cerminan ya, Nah Memang betul di MP 

itu banyak backgroundnya latar belakang tapi rata-rata walaupun mereka 

berbeda pemahaman agama, mereka mengikuti karena berpola ya 

lingkungannya dengan temen-temen yang punya agama bagus, walaupun 

dia bukan background agama akhirnya terpengaruh dengan yang positif, 

gitu sih. 

45. Apa jenis kegiatan atau materi dalam kurikulum yang secara khusus 

bertujuan untuk mengembangkan kecerdasan spiritual mahasiswa? 

Tafsir pendidikan, ulumul Quran, Pemikiran Islam, Sejarah Islam, dan 

hampir di semua mata kuliah karena yang menjadi basic kurikulumnya 

adalah al Quran. 

46. Apakah ada perubahan perilaku positif mahasiswa yang 

mencerminkan kecerdasan spiritual melalui penerapan kurikulum 

pendidikan Al-Qur'an? Jika ada, mohon dijelaskan apa saja? 

ya karena kita kan di pendidikan tinggi ini tidak seperti di pendidikan 

dasar dan menengah yang intensitas pertemuannya sering, maka kalau 

indikasinya dari tatap muka di kelas yang mungkin terbatas waktunya itu 

indikasinya tadi terkait dengan bagaimana dia mempraktekkan amaliah 

sehari-hari itu dari tata pola pergaulannya pola bicaranya, sikapnya gitu 

kan. Ya tentu saja sikapnya selama ini baik ya kan. Sehingga secara umum 

bisa dipahami yang tadinya tidak tahu jadi tahu semakin bertambah dari 

semester 1 sampai semester 4 mendapatkan informasi ilmu itu sehingga 

bisa mengembangkan pemahaman keagamaannya dan itu akan 

menguatkan keimanannya sehingga akan semakin yakin tentang Islam 

gitu kira-kira. 

  



 

 

 

LAMPIRAN C.1 

 

HASIL WAWANCARA  

 

Informan 

Jabatan 

: 

: 

Ibnu Hibban 

Mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta 

 

1. Apa pemahaman Anda tentang konsep dan implementasi kurikulum 

pendidikan Al-Qur’an di lembaga pendidikan? 

Kurikulum ini berbasis pada penguatan kompetensi membaca, 

memahami, dan mengaplikasikan Al-Qur'an dalam muatan kurikulumnya. 

Al Quran menjadi embiro atau pijakan dasar dari setiap cabang ilmu 

pengetahuan, baik keilmuan dasar maupun terapan. 

2. Menurut pandangan Anda, apa saja tujuan utama yang ingin dicapai 

melalui penerapan kurikulum pendidikan Al-Qur’an? 

Membentuk generasi yang benar-benar Quraniy melalui pembelajaran 

alquran yang terstruktur, terukur dan terarah. 

3. Bagaimana menurut Anda manfaat dari kurikulum pendidikan Al-

Qur’an bagi mahasiswa, baik dari segi keilmuan, karakter, maupun 

kehidupan sehari-hari mereka? 

Mahasiswa semakin cinta dengan keislamannya, dan merasa lebih siap 

menjalani kehidupan, pekerjaan, tekanan, dan sebagainya. Terlebih saat 

ini mental health menjadi isu dimana banyak gen Z yang mudah tertekan 

dan kurang siap menghadapi kehidupan nyata. 

4. Apakah manfaat dari kurikulum ini dirasakan lebih besar pada 

aspek individu (spiritual) atau sosial (kemasyarakatan)? 

Lebih besar pada aspek individu (spiritual), karena melalui KBQ ini 

menjadikan setiap individu spiritualnya semakin baik, dan tentunya 

spiritual yang baik dari setiap individu itu juga akan berpengaruh kepada 

terbentuknya sosial (kemasyarakatan) yang baik. 

5. Menurut Anda, seberapa penting kurikulum pendidikan Al-Qur’an 

bagi mahasiswa? Mohon dijelaskan! 

Sangat penting untuk membangun mahasiswa yang berkarakter dan 

memiliki arah hidup yang jelas apalagi diera digital ini, monetesisasi 

digital, jadi sangat perlu. Jadi seolah ada kata pengikat yaitu al Quran itu 

sendiri sehingga dapat membatasi dari melakukan hal yang tidak benar 

secra etika ataupun syariat. 

6. Menurut Anda, bagaimana sistem kurikulum pendidikan Al-Qur’an 

bagi mahasiswa? 



 

 

Kurikulum sudah cukup baik, para dosen memotivasinya mahasiswa 

untuk mencantumkan rujukan al Quran dalam setiap makalah, melihat 

problematika Pendidikan untuk melahirkan generasi yang baik. Walaupun 

terkadang mahasiswa ada yang belum mengarah ke sana atau tidak 

menemukan rujukan makalahnya dari al Quran, ya tidak apa apa sih kan 

proses belajar. 

7. Bagaimana peran dosen dalam mengimplementasikan kurikulum ini 

di ruang kelas? 

Dosen adalah inspirator, walaupun terkadang ada dosen yang kaku dalam 

pengajaran, tapi itu bisa jadi subjektif ya. Dosen juga menjadi penengah 

jika ada diskusi yang melenceng atau perbedaan pendapat. Walaupun juga 

dijumpai ada dosen yang mengarahkan mahasiswa condong ke pendapat 

dosen itu sendiri. 

8. Bagaimana keterlibatan mahasiswa dalam mendukung implementasi 

kurikulum ini? 

Keterlibatan mahasiswa dalam mendukung implementasi kurikulum ini 

cukup baik, terlebih banyak mahasiswa yang berlatar belakang pendidikan 

pesantren atau sekolah islam. Sehingga mereka bisa menjadi warna bagi 

mahasiswa lain yang bukan berlatar belakang Pendidikan. 

9. Bagaimana evaluasi yang dilakukan di Universitas PTIQ terkait 

kurikulum pendidikan Al-Qur’an? 

Evaluasi secara khusus mungkin menjadi pembahasan tersendiri ya oleh 

pada menejemen dan pemangku kebijakan PTIQ. Seperti dalam 

Perlombaan MHQ, Asrama Mahasiswa, kajian online gratis untuk para 

mahasiswa. Dan lain-lain. 

10. Bagaimana tindak lanjut yang dilakukan di Universitas PTIQ setelah 

evaluasi? 

Perbaikan dilakukan, dan mencari jalan yang terbaik. 

11. Bagaimana feedback mahasiswa digunakan dalam tindak lanjut? 

Ya Mahasiswa juga dilibatkan adalah evaluasi ini ya, baik melalui forum, 

saat KBM berlangsung atau melalui isian gform. Isian gform yang pernah 

saya alami ada di smt. 3, yaitu sebagai syarat siswa dapat melihat nilai 

akhir semesternya. 

12. Adakah hambatan dalam implementasi kurikulum pendidikan Al-

Qur’an di Universitas PTIQ? Jika ada, apa saja hambatan tersebut? 

Hambatannya ketika pembelajaran dilaksanakan secara daring, terkadang 

ganngguan jaringan internet dan semisalnya. Cara mengatasinya 

meningkatkan kuwalitas internetnya. Hambatan lain paling dirasakan dari 

mahasiswa yang berlatar belakang keislaman atau penguasaan Bahasa 

Arab. Karena sangat penting bisa berbahasa Arab agar ayat al Quran yang 

dibacakan dosen dapat ditangkap pesannya, karena kadang ada dosen atau 



 

 

temen mahasiswa ketika diskusi menyebutkan dalil tidak menyebutkan 

artinya. 

13. Bagaimana Universitas PTIQ mengatasi hambatan-hambatan 

tersebut? 

Mungkin Kampus perlu menjalisn kerja sama dengan dunia kerja, dengan 

komunitas keilmuan, dan bisa juga dengan memperkuat motivasi dengan 

memberikan penghargaan bagi mahasiswa berprestasi. 

14. Apa yang Anda pahami tentang konsep kecerdasan spiritual? 

Yang saya tahu, Kecerdasan spiritual adalah kemampuan seseorang untuk 

menjalani kehidupan dengan panduan nilai-nilai agama untuk 

mendapatkan nilai hidup yang damai, bijaksana dan peduli. Walaupun ada 

yang berpendapat bahwa kecerdasan spiritual tidak mesti berkaitan 

dengan agama. Tapi saya sendiri lebih condong bahwa SQ seseorang 

dipengaruhi oleh tingkat pemahaaman seseorang terhadap agamanya, 

apapun agamanya.  

15. Menurut Anda, apa manfaat dari kecerdasan spiritual bagi 

mahasiswa? 

Mahasiswa menjadi lebih percaya diri dalam mengambil Keputusan, lebih 

matang dalam memaknai hidup dan lebih bisa menghargai serta 

menghormati orang lain. 

16. Apakah kecerdasan spiritual berkontribusi pada pengembangan 

karakter mahasiswa, seperti integritas, empati, atau tanggung jawab? 

Ya saya setuju itu, agama pada dasarnya juga membentuk karakter 

seseorang menjadi baik, empati, tanggung jawab dan sebagainya, bahkan 

pahala sedekah itu nilai pahalanya sangat besar. dan prilaku tersebut di 

dapat dari kecerdasan spiritual, memahami agama dengan baik, 

memahami nilai-nilai kebaikan universal, bukan di dapat dengan 

kecersasan intelektual, prestasi atau yang semisal. Jadi menurut saya 

sangat membantu membentuk karakter seperti tanggung jawab dan 

kedewasaan. 

17. Bagaimana kecerdasan spiritual memengaruhi hubungan mahasiswa 

dengan orang lain, seperti teman, dosen, atau masyarakat? 

Mahasiswa lebih mudah menjalin hubungan yang harmonis dan damai 

serta terhindar dari konflik yang serius. Masalah tentu ada ya, tapi bisa 

mengatasi masalah dengan bijaksana dan mengedepankan kebaikan 

Bersama dan jangka Panjang. 

18. Menurut Anda, seberapa penting kecerdasan spiritual bagi 

mahasiswa? Jelaskan alasannya! 

Sangat penting untuk menciptakan harmoni dalam kehidupan pribadi dan 

sosial. Juga dalam hal pekerjaan. Dalam kehidupan pribadi misalnya jadi 

lebih bersemangat, kuliah cepat selesai, tidak mudah stress. Dalam sosial 

misalnya menjalin pertemanan yang baik, peduli, dan sebagainya. Dalam 



 

 

hal pekerjaan ini sangat membantu ya, apalagi mahasiswa pasca pada 

umumnya sudah memiliki pekerjaaan. Jadi lebih disiplin, hormat kepada 

atasan, membimbing, dan sebagainya. Kalua menurut saya SQ pada 

dasarnya sangat penting bagi semua kalangan ya. 

19. Apa saja kegiatan-kegiatan yang dapat meningkatkan kecerdasan 

spiritual mahasiswa, baik di rumah maupun di Universitas PTIQ? 

Belajar agama, diskusi, berteman, motivasi dari dosen yang punya SQ 

yang baik, dan ibadah terutama (baca quran dengan maknanya, 

qiyamullail, dan lain-lain) 

20. Bagaimana peran keluarga dalam mendukung perkembangan 

kecerdasan spiritual mahasiswa, terutama di luar kampus? 

Secara umum, keluarga selalu mendukung selama itu adalah kebaikan. 

21. Bagaimana dosen membantu mahasiswa untuk mengaplikasikan 

nilai-nilai spiritual dalam kehidupan sehari-hari mereka, baik di 

kampus maupun di luar kampus? 

Dosen mengingatkan mahasiswa untuk senantiasa menjadi agen 

perubahan dalam lingkup keluarga, lingkungan kerja atau Masyarakat, 

termasuk di dalamnya perubahan dalam hal spiritualitas, berubah menjadi 

lebih baik. Kita di dorong agar mengajari orang-orang di sekitar agar tidak 

buta huruf, terutama huruf-huruf al-quran. 

22. Bagaimana dosen memotivasi mahasiswa untuk lebih introspektif 

dan memperkuat hubungan spiritual mereka dengan Tuhan serta 

sesama? 

Dosen mengajak mahasiswa untuk selalu introspeksi dan mengukur segala 

sesuatu dengan timbangan al Quran dan agama serta usahakan setiap hari 

membaca al Quran walaupun hanya satu ayat. 

23. Apakah ada upaya untuk mengintegrasikan kecerdasan spiritual 

dengan pendidikan akademik yang mereka jalani? 

Sudah berjalan, melalui kurikulum berbasis al Quran, integrasi nilai 

keislaman, pembinaan karakter, kegiatan sosial, dan lingkungan kampus 

yang Islami. Sehingga mahasiswa tidak hanya mendapatkan ilmu 

pengetahuan, tetapi juga memiliki kesadaran spiritual yang kuat, yang 

membantu mereka menjadi pribadi yang lebih bijaksana, berintegritas, dan 

memiliki tujuan hidup yang jelas. 

24. Bagaimana Universitas PTIQ menciptakan lingkungan yang 

mendukung pengembangan kecerdasan spiritual mahasiswa dalam 

kehidupan sehari-hari mereka? 

kurikulum berbasis al Quran, integrasi nilai keislaman, pembinaan 

karakter, budaya akademik yang Islami, Ramadhan full libur agar bisa 

ibadah atau bertugas menjadi imam, lingkungan Islami, keteladanan 

dosen, mentoring, dan sebagainya. 



 

 

25. Apa peningkatan kecerdasan spiritual mahasiswa melalui penerapan 

kurikulum berbasis Al-Qur’an? 

Mahasiswa menjadi lebih bijak dan tenang dalam menyikapi kehidupan. 

Mungkin ini bisa menjadi titik lemah juga ya, terkadang SQ ada yang 

memahami dengan sikap tidak terlalu mengejar materi, padahal materi 

dibutuhkan untuk membangun sekolah, menolong orang, dsb.  

26. Apa jenis kegiatan atau materi dalam kurikulum yang secara khusus 

bertujuan untuk mengembangkan kecerdasan spiritual mahasiswa? 

Ulumul Quran, tafsir Pendidikan, kajian keislaman, Ilmu syariat, dan 

pertemanan dengan ulama, dengan orang shalih, Kajian tematik, halaqah, 

dan studi kasus berbasis Qur’ani. 

27. Apakah ada perubahan perilaku positif mahasiswa yang 

mencerminkan kecerdasan spiritual melalui penerapan kurikulum 

pendidikan Al-Qur'an? Jika ada, mohon dijelaskan apa saja? 

Lebih rajin membaca dan mempelajari al-Quran, dan ketika mengambil 

Keputusan harus melihat nilai-nilai al Quran yaitu adil, maslahat dan 

toleransi sebagaimana yang diajarkan oleh para dosen. Selain itu, kita 

dibuka pandangan akan pentingnya menempatkan sesuatu sesuai dengan 

fungsinya atau ahlinya. Ketika terjadi konflik kedepankan kebaikan, 

menurunkan ego agar endingnya tetap harmonis. Ketika konflik walupun 

kita yang benar, setelahnya biasanya tidak seharmonis sebelum ada 

konflik. 

 

 

  



 

 

LAMPIRAN C.2 

 

HASIL WAWANCARA  

 

Informan 2  : Khaidir Azwar 

Jabatan/Status  : Mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta 

 

28. Apa pemahaman Anda tentang konsep dan implementasi kurikulum 

pendidikan Al-Qur’an di lembaga pendidikan? 

Kurikulum ini bertujuan mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu 

duniawi. Namun, implementasinya kadang terlalu tekstual dan kurang 

menggali aspek kontekstual dari nilai-nilai Al-Qur'an. 

29. Menurut pandangan Anda, apa saja tujuan utama yang ingin dicapai 

melalui penerapan kurikulum pendidikan Al-Qur’an? 

Menurut saya tujuan utama penerapan Kurikulum Berbasis Al-Qur'an 

(KBQ) adalah untuk membentuk mahasiswa yang tidak hanya pintar 

secara akademik, tapi juga memiliki kecerdasan spiritual, berakhlak 

mulia, dan menjadikan nilai-nilai Al-Qur'an sebagai pedoman hidupnya. 

KBQ juga bertujuan menghubungkan ilmu pengetahuan dengan ajaran 

agama, sehingga lahir generasi yang cerdas, beriman, dan berintegritas. 

30. Bagaimana menurut Anda manfaat dari kurikulum pendidikan Al-

Qur’an bagi mahasiswa, baik dari segi keilmuan, karakter, maupun 

kehidupan sehari-hari mereka? 

Manfaat Kurikulum Berbasis Al-Qur'an (KBQ) sebenarnya dirasakan 

pada kedua aspek, yaitu individu dan sosial. Namun, manfaat yang paling 

besar pertama kali terasa di aspek individu, terutama dalam meningkatkan 

kecerdasan spiritual, memperbaiki akhlak, dan memperkuat hubungan 

dengan Allah. Setelah individu berubah, barulah manfaat itu meluas ke 

aspek sosial, seperti membentuk masyarakat yang lebih jujur, adil, dan 

berakhlak mulia. 

31. Apakah manfaat dari kurikulum ini dirasakan lebih besar pada 

aspek individu (spiritual) atau sosial (kemasyarakatan)? 

Awalnya manfaat terasa di aspek individu. Namun, jika diterapkan 

konsisten, dampaknya pada masyarakat sangat besar, misalnya dalam 

pengabdian masyarakat berbasis Qur’ani. 

32. Menurut Anda, seberapa penting kurikulum pendidikan Al-Qur’an 

bagi mahasiswa? Mohon dijelaskan! 

Penting karena memberikan pijakan moral yang kuat, terutama di tengah 

perkembangan zaman yang cenderung materialistis. 

33. Menurut Anda, bagaimana sistem kurikulum pendidikan Al-Qur’an 

bagi mahasiswa? 



 

 

Sistemnya terencana, tapi kurang fleksibel untuk mahasiswa dengan latar 

belakang pekerjaan. Ada usulan untuk pembelajaran berbasis modul 

online. 

34. Bagaimana peran dosen dalam mengimplementasikan kurikulum ini 

di ruang kelas? 

Sebagai mahasiswa, saya melihat para dosen menginternalisasikan Al-

Qur'an di ruang kelas dengan cara mengaitkan materi kuliah dengan ayat-

ayat Al Qur'an, membuka pembelajaran dengan tadabbur ayat, memberi 

contoh sikap sesuai nilai Qur'ani, dan mendorong mahasiswa untuk selalu 

berpikir dan bersikap berdasarkan prinsip-prinsip Al-Qur'an 

35. Bagaimana keterlibatan mahasiswa dalam mendukung implementasi 

kurikulum ini? 

Mahasiswa terlibat dalam mendukung implementasi Kurikulum Berbasis 

Al-Qur'an dengan cara aktif mengikuti kegiatan berbasis Al-Qur'an, 

mengaitkan tugas dan diskusi dengan nilai-nilai Qur'ani, menjaga akhlak 

di dalam dan luar kelas, serta berusaha mengamalkan ajaran Al-Qur'an 

dalam kehidupan sehari-hari. 

36. Bagaimana evaluasi yang dilakukan di Universitas PTIQ terkait 

kurikulum pendidikan Al-Qur’an? 

Evaluasi terfokus pada hasil akademik seperti nilai ujian, kurang 

memperhatikan aspek pengamalan nyata di kehidupan mahasiswa. 

37. Bagaimana tindak lanjut yang dilakukan di Universitas PTIQ setelah 

evaluasi? 

Perbaikan dilakukan, tetapi cenderung parsial dan belum menyentuh 

metode pembelajaran yang lebih kreatif. 

38. Bagaimana feedback mahasiswa digunakan dalam tindak lanjut? 

Feedback mahasiswa sering diabaikan, terutama terkait kendala waktu dan 

beban akademik. 

39. Adakah hambatan dalam implementasi kurikulum pendidikan Al-

Qur’an di Universitas PTIQ? Jika ada, apa saja hambatan tersebut? 

Ada hambatan seperti perbedaan kemampuan mahasiswa, keterbatasan 

waktu, dan metode pembelajaran yang kurang variatif.  

40. Bagaimana Universitas PTIQ mengatasi hambatan-hambatan 

tersebut? 

Para dosen mendorong para mahasiswa, terlebih sebagai mahasiswa pasca 

agar belajar secara mandiri, menggali informasi atau materi baik berupa 

permen, jurnal, atau berita perkembangan terkini. 

41. Apa yang Anda pahami tentang konsep kecerdasan spiritual? Serta 

hal apa yang paling berpengaruh dalam meningkatkan SQ? 

Kecerdasan spiritual adalah kemampuan untuk menjalani kehidupan 

dengan nilai-nilai yang terilhami dari Al-Qur’an. Hal yang paling 

berpengaruh dalam meningkatkan kecerdasan spiritual (SQ) adalah 



 

 

pemahaman dan pengamalan nilai-nilai Al-Qur'an secara konsisten dalam 

kehidupan sehari-hari. 

42. Menurut Anda, apa manfaat dari kecerdasan spiritual bagi 

mahasiswa? 

Membantu mahasiswa memiliki ketenangan batin dan kekuatan mental 

untuk menghadapi tantangan kehidupan. 

43. Apakah kecerdasan spiritual berkontribusi pada pengembangan 

karakter mahasiswa, seperti integritas, empati, atau tanggung jawab? 

Sangat signifikan, terutama dalam melatih kesabaran, kejujuran, dan 

tanggung jawab sosial. 

44. Bagaimana kecerdasan spiritual memengaruhi hubungan mahasiswa 

dengan orang lain, seperti teman, dosen, atau masyarakat? 

Mahasiswa yang memiliki kecerdasan spiritual tinggi cenderung lebih 

toleran dan mudah bekerja sama. 

45. Menurut Anda, seberapa penting kecerdasan spiritual bagi 

mahasiswa? Jelaskan alasannya! 

Sangat penting untuk membangun keseimbangan antara kehidupan dunia 

dan akhirat. 

46. Apa saja kegiatan-kegiatan yang dapat meningkatkan kecerdasan 

spiritual mahasiswa, baik di rumah maupun di Universitas PTIQ? 

Kegiatan yang dapat meningkatkan SQ mahasiswa, baik di Universitas 

PTIQ maupun di rumah, antara lain tadabbur Al-Qur'an, mengikuti kajian 

agama, berdoa dan berdzikir, melakukan refleksi diri, dan menerapkan 

akhlak baik dalam kehidupan sehari-hari. 

47. Bagaimana peran keluarga dalam mendukung perkembangan 

kecerdasan spiritual mahasiswa, terutama di luar kampus? 

Keluarga sangat berpengaruh dalam menanamkan nilai-nilai Qur’ani sejak 

dini. 

48. Bagaimana dosen membantu mahasiswa untuk mengaplikasikan 

nilai-nilai spiritual dalam kehidupan sehari-hari mereka, baik di 

kampus maupun di luar kampus? 

Dosen perlu memberikan contoh konkret, bukan hanya teori, misalnya 

dalam berinteraksi dengan mahasiswa. Dosen juga dapat membantu 

mahasiswa mengaplikasikan nilai-nilai spiritual dalam kehidupan sehari-

hari dengan cara memberikan contoh teladan dalam sikap dan perilaku, 

seperti mengintegrasikan ajaran Islam dalam setiap pembelajaran. . 

49. Bagaimana dosen memotivasi mahasiswa untuk lebih introspektif 

dan memperkuat hubungan spiritual mereka dengan Tuhan serta 

sesama? 

Dosen mendorong mahasiswa untuk melakukan introspeksi melalui 

refleksi tafsir ayat Al-Qur’an. 



 

 

50. Apakah ada upaya untuk mengintegrasikan kecerdasan spiritual 

dengan pendidikan akademik yang mereka jalani? 

Sudah ada, tetapi kurang maksimal karena tekanan akademik sering 

membuat mahasiswa kehilangan fokus pada aspek spiritual. 

51. Bagaimana Universitas PTIQ menciptakan lingkungan yang 

mendukung pengembangan kecerdasan spiritual mahasiswa dalam 

kehidupan sehari-hari mereka? 

Lingkungan PTIQ mendukung, tetapi fasilitas seperti ruang diskusi atau 

tempat ibadah perlu ditingkatkan. 

52. Apa peningkatan kecerdasan spiritual mahasiswa melalui penerapan 

kurikulum pendidikan Al-Qur'an? 

Mahasiswa merasakan peningkatan dalam menghadapi stres dan 

mengelola hubungan interpersonal. 

53. Apa jenis kegiatan atau materi dalam kurikulum yang secara khusus 

bertujuan untuk mengembangkan kecerdasan spiritual mahasiswa? 

Ada beberapa kegiatan seperti kajian umum dan seminar al-Qur'an adapun 

materi kuliah sangat banyak seperti tahsinul qiroat dll. 

54. Apakah ada perubahan perilaku positif mahasiswa yang 

mencerminkan kecerdasan spiritual melalui penerapan kurikulum 

pendidikan Al-Qur'an? Jika ada, mohon dijelaskan apa saja? 

Ada, seperti Mahasiswa juga cenderung lebih aktif dalam kegiatan sosial 

dan dakwah, yang mencerminkan kecerdasan spiritual yang mereka 

kembangkan. 

 

 

  



 

 

LAMPIRAN C.3 

 

HASIL WAWANCARA  

 

Informan  : Rosyidi 

Jabatan/Status  : Mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta 

 

55. Apa pemahaman Anda tentang konsep dan implementasi kurikulum 

pendidikan Al-Qur’an di lembaga pendidikan? 

Kurikulum ini menekankan pada integrasi antara pembelajaran Al-Qur’an 

secara teoritis dan aplikatif. Implementasinya mencakup pembelajaran 

tafsir tematik, penghafalan Al-Qur’an, dan kajian nilai-nilai Qur’ani yang 

relevan dengan tantangan kehidupan. 

56. Menurut pandangan Anda, apa saja tujuan utama yang ingin dicapai 

melalui penerapan kurikulum pendidikan Al-Qur’an? 

Membentuk penerus / Generasi yg akan datang lbh mengenal sang 

pencipta Al-Qur'an, menguatkan keimanan, menjadi manusia yg bertaqwa 

dan berahlaqul karimah 

57. Bagaimana menurut Anda manfaat dari kurikulum pendidikan Al-

Qur’an bagi mahasiswa, baik dari segi keilmuan, karakter, maupun 

kehidupan sehari-hari mereka? 

Dapat mengembangkan intelektual, karakter pengetahuan wawasan yang 

luas, bisa bersaing go internasional, dan tentunya mengenalkan ajaran 

islam. 

58. Apakah manfaat dari kurikulum ini dirasakan lebih besar pada 

aspek individu (spiritual) atau sosial (kemasyarakatan)? 

Lebih besar pada individu, karena kecerdasan spiritual individu menjadi 

dasar untuk membangun hubungan sosial yang baik. 

59. Menurut Anda, seberapa penting kurikulum pendidikan Al-Qur’an 

bagi mahasiswa? Mohon dijelaskan! 

Sangat penting untuk memberikan fondasi spiritual yang kuat, sehingga 

mahasiswa dapat menjalani kehidupan dengan nilai-nilai Qur’ani sebagai 

pedoman. 

60. Menurut Anda, bagaimana sistem kurikulum pendidikan Al-Qur’an 

bagi mahasiswa? 

Sistemnya terstruktur dengan mata kuliah wajib, pembelajaran praktis 

seperti tahfidz, dan evaluasi berkala melalui ujian dan tugas. 

61. Bagaimana peran dosen dalam menginternalisasikan al Quran ini di 

ruang kelas? 

Dosen memberikan tugas sebagai wujud proses menjadikan mahasiswa 

utk lebih memiliki sesuatu yg bernilai, norma, lengetahuan yg luas 



 

 

sehingga sapat diimplemntasikan pada diri sendiri yg sehingga bs menjadi 

contoh pagi masyarakat lain. 

62. Bagaimana keterlibatan mahasiswa dalam mendukung implementasi 

kurikulum ini? 

Mahasiswa mendukung adanya kurikulum tersebut serta melaksanakanya 

dgn menerapkan di sekolah, madrasah, pesantren atau paling tidak 

diterapkan nya dlm diri sendiri 

63. Bagaimana evaluasi yang dilakukan di Universitas PTIQ terkait 

kurikulum pendidikan Al-Qur’an? 

Evaluasi dilakukan melalui ujian, observasi praktik ibadah, dan survei 

kepuasan mahasiswa terhadap metode pengajaran. 

64. Bagaimana tindak lanjut yang dilakukan di Universitas PTIQ setelah 

evaluasi? 

Perbaikan kurikulum dilakukan dengan memperbarui materi, menambah 

kegiatan berbasis praktik, dan melibatkan mahasiswa dalam proses 

evaluasi. 

65. Bagaimana feedback mahasiswa digunakan dalam tindak lanjut? 

Feedback digunakan untuk meningkatkan kualitas pengajaran dan 

menyesuaikan metode pembelajaran dengan kebutuhan mahasiswa. 

66. Adakah hambatan dalam implementasi kurikulum pendidikan Al-

Qur’an di Universitas PTIQ? Jika ada, apa saja hambatan tersebut? 

Untuk maju, untuk kebaikan pasti ada Hambatan, Hambatan inilah yang 

seharusnya menjadikan diri kita utk lbh tergugah untuk Giroh kita sbgmn 

dakwah nabi, para sahabat, para Wali para alim ulama' siapa penerus nya? 

Ya kita- kita inilah yg harus mempersiapkan diri, dgn memperbanyak 

pengetahuan, ilmu, wawasan dan juga Doa 

67. Bagaimana Universitas PTIQ mengatasi hambatan-hambatan 

tersebut? 

Universitas menyediakan program pendampingan khusus, seperti kelas 

tambahan dan mentoring. 

68. Menurut anda, hal apa yang paling berpengaruh dalam 

meningkatkan SQ? 

Hati, Hati yg bersih akan mudah menerima pelajaran, mauidzoh, 

sebaliknya Hatinyg kotor susah menerima pelajaran, ajakan utk kebaikan 

apalagi klu hatinya mati akan susah memahami makna hidup di dunia ini. 

69. Menurut Anda, apa manfaat dari kecerdasan spiritual bagi 

mahasiswa? 

Membantu mahasiswa menjadi lebih tenang, introspektif, dan berorientasi 

pada solusi dalam berbagai situasi. 

70. Apakah kecerdasan spiritual berkontribusi pada pengembangan 

karakter mahasiswa, seperti integritas, empati, atau tanggung jawab? 



 

 

Sangat berkontribusi, terutama dalam membangun integritas, empati, dan 

tanggung jawab. 

71. Bagaimana kecerdasan spiritual memengaruhi hubungan mahasiswa 

dengan orang lain, seperti teman, dosen, atau masyarakat? 

Memperkuat hubungan dengan orang lain melalui pendekatan yang lebih 

bijaksana dan penuh empati. 

72. Menurut Anda, seberapa penting kecerdasan spiritual bagi 

mahasiswa? Jelaskan alasannya! 

Sangat penting, karena menjadi dasar untuk membangun kehidupan yang 

bermakna dan selaras dengan nilai-nilai Islam. 

73. Apa saja kegiatan-kegiatan yang dapat meningkatkan kecerdasan 

spiritual mahasiswa, baik di rumah maupun di Universitas PTIQ? 

Kegiatan yg salat di lakukan Membaca, Iqra' dgn ini otak akan berjalan, 

berfikir sehingga menambah wawasan luas, baik membaca Al-Qur"an, 

buku2 umum, yg kedua Dzikir bs menenangkan jiwa dan jg bs melahirkan 

Nur-nur dalm diri kita dan yh ketiga Berdoa yg merupakan senjata orang 

mukmin dan memperlihatkan klu diri kita ini lemah yg masih butuh Allah 

SWT 

74. Bagaimana peran keluarga dalam mendukung perkembangan 

kecerdasan spiritual mahasiswa, terutama di luar kampus? 

Keluarga berperan sebagai teladan, motivator, dan pendukung utama 

dalam mengamalkan nilai-nilai Qur’ani. 

75. Bagaimana dosen membantu mahasiswa untuk mengaplikasikan 

nilai-nilai spiritual dalam kehidupan sehari-hari mereka, baik di 

kampus maupun di luar kampus? 

Memberikan tugas, dan penyampaian materi2 yg dapat menumbuhkan 

sifat wakhisin kita yaitu semangat yg merupakan kunci orang dalam 

menuntut ilmu agar berhasil. 

76. Bagaimana dosen memotivasi mahasiswa untuk lebih introspektif 

dan memperkuat hubungan spiritual mereka dengan Tuhan serta 

sesama? 

Dosen mendorong mahasiswa melalui kajian tematik dan pembiasaan 

refleksi diri. 

77. Apakah ada upaya untuk mengintegrasikan kecerdasan spiritual 

dengan pendidikan akademik yang mereka jalani? 

Sangat terintegrasi, dengan pendekatan multidisiplin dalam pembelajaran. 

78. Bagaimana Universitas PTIQ menciptakan lingkungan yang 

mendukung pengembangan kecerdasan spiritual mahasiswa dalam 

kehidupan sehari-hari mereka? 

Lingkungan kampus sangat mendukung dengan suasana yang Islami dan 

kegiatan berbasis spiritual. 



 

 

79. Apa peningkatan kecerdasan spiritual mahasiswa melalui penerapan 

kurikulum pendidikan Al-Qur'an? 

Mahasiswa menunjukkan peningkatan dalam pemahaman, pengamalan 

ibadah, dan pengendalian diri. 

80. Apa jenis kegiatan atau materi dalam kurikulum yang secara khusus 

bertujuan untuk mengembangkan kecerdasan spiritual mahasiswa? 

Sejarah kebudayaan islam, sejarah peradaban islam, dr sejarah2 ini yg 

menumbuhkan diri utk berfikir, berargumen, mengasah diri kita sehingga 

akan memahami makna kehidupan yg sangat bernilai. 

81. Apakah ada perubahan perilaku positif mahasiswa yang 

mencerminkan kecerdasan spiritual melalui penerapan kurikulum 

pendidikan Al-Qur'an? Jika ada, mohon dijelaskan apa saja? 

Pemahaman makna hidup, mempunyai rasa tanggung jawab, beretika, dan 

tidak merusak lingkungan. 

 

 

  



 

 

LAMPIRAN D 

 

DOKUMENTASI 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

  



 

 

 

  



 

 

RIWAYAT HIDUP 

 

Risang Putra Sahlan, lahir di Boyolali pada 3 

Mei 1989, sebagai putra dari pasangan Bapak Ngatimin 

dan Ibu Kasih Suharni. Belum genap dua tahun usianya, 

ia mengikuti kedua orang tuanya dalam program 

transmigrasi ke sebuah daerah terpencil yang saat itu 

belum memiliki aliran listrik. Wilayah tersebut kini 

dikenal sebagai desa Rawa Sari, Seluma Timur, Seluma, 

Bengkulu.  

Ia menempuh pendidikan dasar di SDN Rawasari, 

kemudian melanjutkan ke MTsN 1 Seluma untuk jenjang pendidikan 

menengah pertama. Setelah itu, ia melanjutkan pendidikan menengah atas di 

SMKN 2 Kota Bengkulu. Saat di SMK, ia mendapat kesempatan untuk 

mewakili Kota Bengkulu dalam Lomba Kompetensi Siswa (LKS) tingkat 

Nasional cabang Mesin Perkakas. Setelah menyelesaikan pendidikan 

menengah atas, ia menimba ilmu Al-Qur'an selama enam bulan di Ma'had 

Ukhuwah Sukoharjo. Pada tahun 2008, ia melanjutkan studi ke STAI Ali Bin 

Abi Thalib Surabaya dengan mengambil Program Studi Pendidikan Bahasa 

Arab. 

Setelah menyelesaikan studi S1 pada tahun 2013, ia kembali ke 

kampung halamannya dan mengabdikan diri di dunia pendidikan sebagai guru 

di SDIT Rabbani Kota Bengkulu, yang diasuh oleh K.H. M. Syamlan (Wakil 

Gubernur Bengkulu 2005–2010). Tahun 2017, ia mendedikasikan diri di SD 

Islam Abu Dzar Tangerang Selatan. Setelah 2 tahun mengajar, ia diberikan 

amanah sebagai kepala sekolah. Tahun 2022, ia berkesempatan melanjutkan 

studi S2 di Universitas PTIQ Jakarta, dengan mengambil jurusan Manajemen 

Pendidikan Islam. Di waktu yang bersamaan, ia juga menempuh studi S1 

PGSD di Universitas Terbuka dan berhasil menyelesaikannya pada tahun 

2024. 

Saat ini, ia tetap aktif di SD Islam Abu Dzar sambil menjalankan tugas 

tambahan sebagai kepala sekolah. Bersama timnya, ia terus berupaya 

meningkatkan kualitas pendidikan melalui perancangan program kurikulum 

berbasis bahasa Arab dan diniyah, penyusunan bahan ajar mandiri, mendesain 

berbagai kegiatan sekolah, serta menjalin kerja sama dengan berbagai pihak. 

Semoga Allah senantiasa memberikan keberkahan dan rahmat kepada kita 

semua.  

 

 

  



 

 

 


