
 
 

 

PROYEKSI MASA DEPAN 

MENURUT MUHAMMAD QURAISH SHIHAB 

DALAM TAFSÎR AL-MISHBÂH 

 

 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Studi Magister Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir 

sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Starta Dua 

untuk memperoleh Gelar Magister Agama (M.Ag.) 

 

 

 
 

 
 

Oleh: 

MUHAMMAD TAUFIQURROHMAN  

NIM: 212510059 

 

 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER ILMU AL-QUR`AN DAN TAFSIR 

KONSENTRASI KAJIAN AL-QUR`AN 

PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA 

2024 M./1446 H. 





 
 

iii 

ABSTRAK 

 

Tesis ini meneliti tentang proyeksi masa depan dalam Al-Qur`an 

menurut Muhammad Quraish Shihab dalam Tafsîr Al-Mishbâh. 

Muhammad Quraish Shihab adalah salah satu penafsir yang mengatakan 

bahwa prediksi masa depan merupakan salah satu aspek mukjizat Al-

Qur`an. Semua peristiwa yang disampaikan Al-Qur`an jauh sebelum 

kejadian (baik yang sudah terjadi maupun belum terjadi) merupakan 

peristiwa ghaib yang harus diyakini dan menjadi mukjizat Al-Qur`an. 

Dalam Al-Qur‘an ditemukan banyak ayat yang terindikasi berbicara 

tentang prediksi dan informasi masa depan, namun dalam karya ilmiah ini 

enam daripadanya menjadi pembahasan; tentang jasad Firaun yang awet 

dan tidak rusak, kemenangan Bangsa Romawi terhadap Bangsa Persia, 

kematian Abu Lahab dan istrinya, kendaraan masa depan, sampai 

keluarnya binatang dabbah sebelum hari kiamat tiba. 

Tesis ini mendukung pendapat Muhammad Quraish Shihab yang 

dalam bukunya (termasuk Tafsîr Al-Mishbâh) mengatakan bahwa semua 

peristiwa yang terjadi setelah Al-Qur`an bercerita dalam ayat sebelum 

kejadiannya adalah bagian dari aspek mukjizat Al-Qur`an. Hal ini 

menjadi menarik ketika ada pendapat ulama lain seperti Manna Al-

Qattan, yang pendapatnya   mengatakan bahwa peristiwa ghaib (proyeksi 

masa depan) bukan bagian dari aspek mukjizat Al-Qur`an. Hasil dari 

penelitian ini bahwa Al-Qur`an adalah mukjizat terbesar dari dulu hingga 

saat ini bahkan sampai masa-masa yang akan datang dengan beragam 

aspeknya, dan salah satunya adalah adalah pemberitaan ghaib atau 

proyeksi masa depan. 

Metode yang digunakan penulis dalam penelitian ini adalah tematik 

(maudhû‟î), dikarenakan metode tersebut lebih mudah untuk memahami 

masalah. Metode ini secara rinci akan mengumpulkan ayat-ayat dengan 

permasalahan yang sama, kemudian semuanya diletakkan di atas satu judul 

lalu ditafsirkan dengan metode tematik dari beragam penafsiran, 

sebagaimana yang digariskan oleh Abdul Hayy Al-Farmawi.  

 

 

 

 

 

 

                                      

 

 



iv 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

v 

ABSTRACT 

 

This thesis examines the future projections in the Qur'an according 

to Muhammad Quraish Shihab in Tafsîr Al-Mishbâh. Muhammad Quraish 

Shihab is one of the interpreters who says that predicting the future is one 

of the aspects of the miracle of the Qur'an. All events that are conveyed 

by the Qur'an long before the event (both those that have happened and 

those that have not yet happened) are supernatural events that must be 

believed and become miracles of the Qur'an. In the Qur'an, there are many 

verses that are indicated to talk about future predictions and information, 

but in this scientific work six of them are discussed; about the pharaoh's 

durable and incorruptible body, the victory of the Romans over the 

Persians, the death of Abu Lahab and his wife, the vehicle of the future, 

and the coming out of  the dabbah before the Day of Resurrection. 

This thesis supports the opinion of Muhammad Quraish Shihab 

who in his book (including Tafsîr Al-Mishbâh) said that all events that 

occur after the Qur'an is narrated in the verse before the event are part of 

the miraculous aspect of the Qur'an. This becomes interesting when there 

is the opinion of other scholars such as Manna Al-Qattan, who argues that 

supernatural events (future projections) are not part of the miraculous 

aspect of the Qur'an. The result of this research is that the Qur'an is the 

greatest miracle from the past to the present and even to the future with its 

various aspects, and one of them is supernatural news or future 

projections. 

The method used by the author in this study is thematic (maudhû'î), 

because the method is easier to understand the problem. This method will 

collect verses with the same problem in detail, then all of them will be placed 

on a single heading and then interpreted by thematic methods of various 

interpretations, as outlined by Abdul Hayy Al-Farmawi.  

 

 

 

 

  



vi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vii 

 تجصيسي

حتدد وشه الصسالة في الإسلاظات المسخلتليث في اللصآن الكصيم وفلا لمدمس 

المفسرين الذين يليلين إن كصيش شىاب في  حفسيد المشتث. محمس كصيش شىاب وي أحس 

التنتؤ ةالمسخلتل وي أحس جيانب مػجضة اللصآن. جميع الأحساث التي ينللىا اللصآن 

كتل الحسث ةيكج ظييل )سياء حلك التي حسذج أو حلك التي لم تحسث ةػس( هي أحساث 

خاركث للعبيػث يجب حصسيلىا وحصتح مػجضات لللصآن. في اللصآن ، وناك الػسيس من 

التي يشار إليىا للدسيد غن التنتؤات والمػليمات المسخلتليث ، ولكن في وشا الآيات 

الػمل الػلمي حمج مناكشث سخث منىا. غن جسس الفصغين المخين وغيد اللاةل للفساد، 

وانخصار الصومان على الفصس، وميت أبي لىب وزوجخه، ومصكتث المسخلتل، والخصوج 

 من  الدةث كتل ييم الليامث.

الأظصوخث رأي محمس كصيش شىاب الذي كال في كخاةه )ةما في ذلك حسغم وشه 

حفسيد المشتث( إن جميع الأحساث التي تحسث ةػس سرد اللصآن في الآيث كتل الحسث هي 

جضء من الجانب المػجضي لللصآن. يصتح وشا مريدا للاوخمام غنسما يكين وناك رأي 

ساث الخاركث للعبيػث علماء آرصين مرل من اللعان ، الذي يجادل ةأن الأح

)الإسلاظات المسخلتليث( ليسج جضءا من الجانب المػجضي لللصآن. نتيجث وشا 

البدد أن اللصآن وي أغظم مػجضة من الماضي إلى الحاضر وختى إلى المسخلتل بجيانته 

 المزخلفث، وأحسوا أرتار خاركث للعبيػث أو إسلاظات مسخلتليث.

وشه الدراسث هي ظصيلث ميضيغيث ،لأن العصيلث التي اسخزسمىا المؤلف في 

العصيلث أسىل في فىم المشكلة. سخليم وشه العصيلث بجمع الآيات التي لىا نفس 

المشكلة ةالخفصيل ، ذم يخم وضػىا جميػا في غنيان واحس ذم حفسيدوا ةعصق 



viii 

 ميضيغيث من مخخلف الخفسيدات ، كما أوضدىا غتس الحي الفصماوي. 

 
 

  



 

ix 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN TESIS 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 

Nama : Muhammad Taufiqurrohman 

Nim : 212510059 

Program Studi : Magister Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir 

Konsentrasi : Ilmu Tafsir 

Judul Tesis : Proyeksi Masa Depan Menurut Muhammad Quraish 

Shihab dalam Tafsîr Al-Mishbâh 

 

Menyatakan bahwa: 

1. Tesis ini adalah murni hasil karya sendiri. Apabila saya mengutip dari 

karya orang lain, maka saya akan mencantumkan sumbernya sesuai 

dengan ketentuan yang berlaku. 

2. Apabila di kemudian hari terbukti atau dapat dibuktikan tesis ini hasil 

jiplakan (plagiat), maka saya bersedia menerima sanksi atas perbutan 

tersebut sesuai dengan sanksi yang berlaku di lingkungan Universitas 

PTIQ Jakartan dan peraturan perundang-undangan yang berlaku. 

  

Jakarta, 03 September 2024 

 

 

 

 

 

 

Muhammad Taufiqurrohman 

 

 

  



x 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xi 

TANDA PERSETUJUAN TESIS 

 

PROYEKSI MASA DEPAN  

MENURUT MUHAMMAD QURAISH SHIHAB  

DALAM TAFSÎR AL-MISHBÂH 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Studi Magister Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir  

sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Starta Dua  

untuk memperoleh Gelar Magister Agama (M.Ag.) 

 

Oleh:  

MUHAMMAD TAUFIQURROHMAN 

NIM: 212510059 

 

 

Telah selesai dibimbing oleh kami, dan menyetujui untuk selanjutnya 

dapat diajukan 

Jakarta, 3 September 2024 

 

          Pembimbing I             Pembimbing II 

 

 

 

 

 

 

 Dr. H. Abd. Muid N., M.A.     Dr. H. Badru Tamam, M.A 

 

Mengetahui: 

Ketua Program Studi 

 

 

 

 

 

 

Dr. H. Abd. Muid N, M.A. 

 

  



xii 



 

xiii 

TANDA PENGESAHAN TESIS 

 

PROYEKSI MASA DEPAN  

MENURUT MUHAMMAD QURAISH SHIHAB  

DALAM TAFSÎR AL-MISHBÂH 
 

Disusun oleh: 
 

Nama   : Muhammad Taufiqurrohman 

NIM   : 212510059 

Program Studi  : Magister Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir 

Konsentrasi  : Ilmu Tafsir 
 

Telah diajukan pada sidang munaqosah pada tanggal: 

 

NO Nama Penguji Jabatan dalam TIM Tanda Tangan 

1 Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si Ketua  

2 Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si Penguji I  

3 Dr. Saifuddin Zuhri, M.Ag Penguji II  

4 Dr. H. Abd. Muid N., M.A.  Pembimbing I  

5 Dr. H. Badru Tamam, M.A Pembimbing II  

6 Dr. H. Abd. Muid N., M.A.  Panitera/Sekretaris  

 

Jakarta, ………… 

Mengetahui, 

Dirtur Pascasarjana 

Universitas PTIQ Jakarta 

 

 

 
 

 

  Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si 



xiv 

  



 

xv 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 
 

A. Konsonan  

Arab Latin Arab Latin Arab Latin 

 q ق z ز ` ا

 k ك s س b ب
 l ل sy ش t ت
 m م sh ص ts ث

 n ن dh ض j ج
 w و th ط h ح
 h ه zh ظ kh خ
 a ء ‗ ع d د
 y ي g غ dz ذ

 - - f ف r ر
 

B. Vokal Panjang 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catatan: 

1. Konsonan yang ber-syaddah ditulis dengan rangkap, misalnya: َّ رَب, 

ditulis rabba. 

2. Vokal panjang (mad): fathah (baris di atas) ditulis â atau Â, kasrah 

(baris di bawah) ditulis î atau Î, serta dhammah (baris depan) ditulis 

dengan atau û atau Û, misalnya: القارعت ditulis al-qâri„ah, المساكيه  

ditulis al-masâkîn, المفلحون ditulis al-muflihûn. 

3. Kata sandang alif + lam (لا) apabila diikuti oleh huruf qamariyah 

ditulis al, misalnya: الكافرون ditulis al-kâfirûn. Sedangkan, bila 

diikuti oleh huruf syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang 

mengikutinya, misalnya: الرجال ditulis ar-rijâl, atau diperbolehkan 

dengan menggunakan transliterasi al-qamariyah ditulis al-rijâl. 

Asalkan konsisten dari awal sampai akhir. 

4. Ta‟ marbûthah (ة), apabila terletak di akhir kalimat, ditulis dengan 

h, misalnya: البقرة ditulis al-Baqarah. Bila di tengah kalimat ditulis 

dengan t, misalnya; َّالمال َّالنساء zakât al-mâl, atau ditulis زكاة  سورة

Arab Latin Arab Latin 

 Aw اوَ  â (a panjang) آ

ْ  ي  Ay اي î ( i  panjang) ا 

   û (u panjang) وُا



xvi 

sûrat an-Nisâ. Penulisan kata dalam kalimat dilakukan menurut 

tulisannya, misalnya: َّالرازقيه َّخير -ditulis wa huwa khair ar وهو

Râziqîn. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xvii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillah, segala puji bagi Allah yang Maha Segalanya atas 

limpahan nikmat, karunia, kesempatan, dan semangat serta rasa pantang 

menyerah yang diberikan sehingga penulisan tesis sebagai tugas akhir 

perkuliahan di kampus PTIQ tercinta ini dapat diselesaikan. Solawat dan 

salam kepada Nabi Muhammad Manusia utusan Tuhan yang mendapat 

tugas kenabian untuk berdakwah, mengajak manusia menuju jalan yang 

benar, yaitu ajaran untuk menyembah Allah yang Esa, tunggal yang tidak 

ada Tuhan selain daripada-Nya.   

Tesis ini sangat biasa dan pasti tidak sebagus karya-karya 

mahasiswa yang lain, namun penulis berharap karya kami ini bisa 

memberikan tambahan manfaat buat mereka yang membutuhkannya. 

Penulis sangat menyadari dengan keterbatasan dan kemampuan yang ada, 

sehingga inilah karya bahagia yang bisa penulis persembahkan dan 

suguhkan. Tanpa dukungan, arahan, dan support dari orang-orang hebat, 

bisa jadi tesis ini belum selesai dan jadi. Merekalah orang-orang hebat 

dan luar biasa yang dorongan dan dukungannya menjadi pemantik 

semangat penulis untuk meyelesaikan tugas ini. dengan usainya tesis ini 

berarti usai pula kisah perjalanan perkuliahan di PTIQ Program Studi 

Magister Studi Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir, dan mudah-mudahan bisa 

berlanjut pada kisah perjalanan berikutnya, yakni, aamiin.  

Oleh karenanya penulis ingin mengucapkan ungkapan rasa syukur 

dan terim kasih yang tiada terhingga kepada semua pihak yang membantu 

penulis mengikuti rangkaian kegiatan perkuliahan dari mulai pendaftaran 

awal kuliah sampai dengan pendaftaran untuk sidang tesis ini. Mohon 



xviii 

maaf jika penulis tidak bisa membalas semua, tapi minimal untaian doa 

terucap semoga Allah membalas semua kebaikan dengan pahala yang 

berlipat ganda, Aamiin. Ucapan ini penulis sampaikan kepada: 

1. Prof. Dr. H. Nasaruddin Umar, M.A., selaku Rektor Universitas PTIQ 

Jakarta beserta seluruh jajaran pengurus Yayasan Universitas PTIQ 

Jakarta. 

2. Direktur Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta, Prof. Dr. H.M. 

Darwis Hude, M.Si. atas kepemimpinannya. 

3. Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir, Dr. H. Abd. Muid 

Nawawi, M.A. Semoga pengabdian Bapak selama ini menjadi amal 

jariyah dan diberkahi Allah Swt. 

4. Pembimbing I, Dr. H. Abd. Muid Nawawi, M.A. dan Pembimbing II, 

Dr. H. Badru Tamam, M.A yang telah meluangkan waktu, pikiran, 

dan tenaganya untuk membimbing serta mengarahkan dalam 

penyusunan tesis ini. 

5. Dosen Penguji WIP 

6. Segenap civitas Universitas PTIQ Jakarta, para dosen dan Karyawan 

yang memberikan banyak kemudahan dan fasilitas dalam 

penyelesaian tesis ini. 

7. Ibu tercinta (Homisah), orang nomor satu yang penulis cinta, 

utamanya manusia yang harus penulis berbakti kepadanya, terima 

kasih tiada tara atas semuanya, terkhusus doa yang selalu dipanjatkan 

di malam-malam harinya saat penulis tidur. 

8. Para kakanda tercinta; Siti Sulastri, Siti Inayati, Siti Soleha, Siti 

Mathoyah, terima kasih atas semuanya. Semoga persaudaraan kita 

selalu terjaga hingga generasi-genereasi berikutnya. 

9. Terkhusus buat istri tercinta, Rosiana, bundanya M Fathi Alfathan dan 

M Kareem Albarra, yang telah merelakan hidupnya untuk bersanding 

bersama penulis dari awal kenal hingga saat ini, penulis berharap 

sampai surga nanti.    

10. Anak-anak tersayang, M Fathi Alfathan dan M Kareem Albarra, 

generasi harapan ayah bunda, investasi dunia dan akhirat. Kalimat doa 

selalu untuk kalian berdua agar dewasa kelak punya ilmu dan harta 

yang banyak dan manfaat buat manusia di dunia dan akhirat. 

11. Rekan-rekan di Yayasan Al-Muqorrobin dari sahabat OB dan sekuriti 

sampai Pembina Yayasan Al-Muqorrobin.  

12. Sahabat THC di dunia maya yang luar biasa. 

 

 

 

 



 

xix 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR ISI 
 

Judul  ...........................................................................................................  i 

Abstrak  .......................................................................................................  iii 

Pernyataan Keaslian Tesis  ..........................................................................  ix  

Halaman Persetujuan Pembimbing .............................................................  xi 

Halaman Pengesahan Penguji .....................................................................  xiii 

Pedoman Transliterasi .................................................................................  xv 

Kata Pengantar ............................................................................................  xvii 

Daftar Isi  .....................................................................................................  xx 
 

BAB I PENDAHULUAN ......................................................................  1 

A. Latar Belakang Masalah .........................................................  1 

B. Identifikasi Masalah ...............................................................  12 

C. Pembatasan dan Perumusan Masalah .....................................  12 

D. Tujuan dan Kegunaan Penelitian ...........................................  12 

E. Manfaat Penelitian .................................................................  13 

F. Metode Penelitian ...................................................................  13 

G. Kajian Pustaka ........................................................................  14 

H. Sistematika Penulisan .............................................................  15 

BAB II DISKURSUS PROYEKSI MASA DEPAN ...............................  17 

A. Definisi Proyeksi Masa Depan ...............................................  17 

B. Proyeksi Masa Depan Terkait Lingkungan ............................  22 

C. Proyeksi Masa Depan Terkait Tekhnologi Transportasi ........  39 



xx 

D. Manfaat Proyeksi Masa Depan ..............................................  45 

1. Perencanaan dan Persiapan yang Lebih Baik ....................  46 

2. Meningkatkan Kesempatan Bisnis dan Inovasi .................  46 

3. Mengurangi Ketidakpastian dan Stres ...............................  46 

4. Mengoptimalkan Penggunaan Sumber Daya ....................  47 

5. Peningkatan Teknologi dan Inovasi ..................................  47 

6. Pengaruh dalam Kebijakan Publik dan Sosial ...................  47 

7. Peningkatan Kesadaran dan Wawasan Pribadi..................  47 

8. Memfasilitasi Kolaborasi dan Koordinasi .........................  48 

9. Mengurangi Potensi Kesalahan dan Kegagalan ................  48 

10. Peningkatan Kesejahteraan Sosial ..................................  48 

E. Proyeksi Masa Depan dalam Kisah Al-Qur`an ......................  48 

BAB III MUHAMMAD QURAISH SHIHAB DAN TAFSÎR AL-

MISHBÂH ...................................................................................  53 

A. Biografi Muhammad Quraish Shihab ....................................  53 

B. Karya dan Pemikiran Muhammad Quraish Shihab ................  57 

C. Muhammad Quraish Shihab dalam Pandangan Para Tokoh ..  61 

D. Tafsîr Al-Mishbâh ..................................................................  62 

BAB III MUHAMMAD QURAISH SHIHAB .........................................  71 

DAN TAFSÎR AL-MISHBÂH ............................................................  71 

A. Biografi Muhammad Quraish Shihab ....................................  71 

B. Karya dan Pemikiran Muhammad Quraish Shihab ................  75 

C. Muhammad Quraish Shihab dalam Pandangan Para Tokoh ..  79 

D. Tafsîr Al-Mishbâh ..................................................................  80 

BAB IV PANDANGAN MUHAMMAD QURAISH SHIHAB 

TENTANG PROYEKSI MASA DEPAN DALAM TAFSÎR 

AL-MISHBÂH .............................................................................  89 

A. Jasad Firaun ............................................................................  92 

B. Kematian Abu Lahab .............................................................  101 

C. Penaklukan Kota Mekah ........................................................  110 

D. Kemenangan Romawi ............................................................  124 

E. Kemenangan Muslimin dalam Perang Badar .........................  135 

F. Kendaraan Masa Depan .........................................................  141 

G. Keluarnya Dabbah .................................................................  153 
 

 

 



 

xxi 

BAB V PENUTUP...................................................................................  171 

A. Kesimpulan ............................................................................  171 

B. Saran .......................................................................................  172 

DAFTAR PUSTAKA ..................................................................................  173 

LAMPIRAN  

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





 
 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah  

Al-Qur`an adalah firman Allah Swt yang diturunkan kepada 

Nabi Muhammad dalam bahasa Arab, tertulis pada mushaf, 

diriwayatkan secara mutawâtir, dimulai dari surat Al-Fatihah dan 

diakhiri dengan surat An-Nâs, membacanya dihitung sebagai ibadah. 

Al-Qur`an adalah mukjizat terbesar yang pernah ada dahulu, hingga 

saat ini, bahkan sampai masa yang akan datang.
1
 

Al-Qur`an yang merupakan mukjizat terbesar ini tidaklah 

mungkin dibuat oleh manusia, karena tidak ada satupun yang bisa 

membuat semisalnya, ia adalah perkataan Allah Swt yang berisikan 

kabar gembira, peringatan, membenarkan sekaligus melengkapi kitab-

kitab samawi yang ada sebelumnya, serta menjelaskan hukum-hukum 

yang telah ditetapkannya. Al-Qur`an tidak ada sedikit pun keraguan di 

dalamnya diturunkan oleh Tuhan semesta alam.
2
 

Dalam tugas dakwah, nabi dan rasul diberikan kemampuan di 

luar kebiasaan manusia pada umumnya. Hal ini agar umat yang 

diajaknya (didakwahkan) percaya dan membenarkan kenabian atau 

                                                           
1 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsîr al-Munîr jilid 1 (juz 1-2), terj. Abdul Hayyie Al-

Kattani, Jakarta: Gema Insani, 2013, hal. 1. 
2Amin Sumawijaya, Biarkan Al-Qur`an Menjawab, Jakarta: Penerbit Zaman, 

2013,  hal. 31. 



2 

 

kerasulannya. Sebab, banyak manusia yang tidak percaya atau tidak 

yakin kepada sesuatu (apalagi yang baru) kecuali diperlihatkan secara 

langsung kepada mereka bukti yang nyata. Bukti-bukti yang nyata 

tersebut adalah hal tertentu yang tidak mungkin dapat mereka -sebagai 

manusia biasa-lakukan. Bukti-bukti tersebut dalam bahasa agama 

dinamai ―mukjizat‖.
3
    

Berdasarkan kisah-kisah yang tersurat dalam Al-Qur`an, Imam 

As-Suyuthi secara garis besar  membagi mukjizat menjadi dua 

kelompok, yakni mukjizat hissiyyah (dapat ditangkap oleh panca indra) 

dan „aqliyyah (hanya dapat ditangkap nalar manusia).
4
 Mukjizat 

hissiyyah diperkenalkan oleh para nabi yang berhadapan dengan umat-

umat terdahulu, seperti Nabi Musa dengan tongkatnya yang dapat 

berubah menjadi ular untuk membungkam para penyihir Firaun.
5
 Hal 

ini karena tingkat kemampuan akal serta minimnya kekuatan 

pandangan nalar Bani  Israil pada waktu Nabi Musa diutus kepada 

mereka. Mukjizat-mukjizat seperti itu (hissiyyah) hanya dapat 

diperlihatkan kepada umat tertentu dan pada masa-masa tertentu.
6
  

Berbeda dengan yang lainnya, Nabi Muhammad Saw diutus 

untuk seluruh umat manusia hingga akhir zaman. Karena itu salah satu 

mukjizat beliau dari banyak mukjizat yang Allah berikan, yakni Al-

Qur`an yang bersifat aqliyyah. Hal ini disebabkan mereka -manusia 

yang akan hidup pada masa Nabi Muhammad Saw, dan umat-umat  

berikutnya- mempunyai tingkat kecerdasan yang lebih tinggi dan 

kemampuan kognisi yang lebih sempurna.  

Dalam bahasa yang lain, mukjizat para nabi dan rasul ada yang 

bersifat temporer dan ada juga yang abadi. Mukjizat Nabi Ibrahim 

yang jasadnya tidak terlahap api, Nabi Musa yang tongkatnya bisa 

berubah menjadi ular juga dapat membelah lautan, Nabi Isa yang bisa 

berbicara saat masih usia balita, juga dapat menyembuhkan orang yang 

sakit, bahkan menghidupkan orang yang mati, adalah contoh mukjizat 

                                                           
3 Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur`an; Fungsi dan Peran 

Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan Pustaka, 1996, hal. 9. Mukjizat 

dalam KKBI adalah kejadian (peristiwa) ajaib yang sukar dijangkau oleh kemampuan 

akal manusia. 
4 Jalaluddin As-Suyuthi, Al-Itqân Fî Ulûm Al-Qur`ân, jilid 2, cet III, Beirut: Dâr 

Al-Kutub Al-Ilmiyyah, 1995, hal. 252. 
5 Ahmad Izzan, Ulûmul Qur‟ân; Telaah Tekstualitas dan Kontekstualitas Al-

Qur‟an, Bandung: Tafakkur, 2009, hal. 140. 
6 Muhammad Bakr Ismail, Dirâsah Fî Ulûm Al-Qur‟ân, Kairo: Dâr Al-Mannâr, 

1991, hal. 395. 



3 
 

 

yang temporer, terjadi sekali dan setelah itu selesai tidak akan pernah 

terulang lagi, berbeda dengan Al-Qur`an yang abadi sepanjang masa.  

Nabi Ibrahim yang sengaja dimasukkan Namrud di tengah-

tengah kobaran api agar hangus terbakar, ternyata Nabi Ibrahim bisa 

selamat karena Allah Swt perintahkan api menjadi dingin dan tidak 

membakarnya. Allah Swt katakan, “Hai api menjadi dinginlah dan 

jadilah keselamatan bagi Ibrahim” (Al-Anbiyâ/21: 69).  

Nabi Musa yang diutus pada saat tukang-tukang sihir kerajaan 

diunggulkan dan dianggap hebat, Allah Swt berikan mukjizat serta 

kehebatan dengan tongkat beliau yang bisa berubah menjadi ular dan 

menandingi (melemahkan) mereka para penyihir kerajaan.  

Dan lemparkanlah apa yang ada di tangan kananmu, niscaya ia akan 

menelan apa yang mereka perbuat. Sesungguhnya apa yang mereka 

perbuat itu adalah tipu daya tukang sihir (belaka)tidak akan menang 

tukang sihir itu, dari mana saja ia datang (Thâha/20: 69).  

Nabi Isa saat terjadi kemajuan ilmu kedokteran, maka mukjizat 

utamanya adalah menyembuhkan penyakit yang tidak dapat 

disembuhkan oleh pengobatan biasa, yaitu menyembuhkan orang yang 

buta sejak dari kandungan, menyembuhkan orang yang berpenyakit 

kusta, serta menghidupkan orang yang sudah mati.  

“(Ingatlah), ketika Allah mengatakan, „Hai Isa putera Maryam, ingatlah 

nikmat-Ku kepadamu dan kepada Ibumu di waktu Aku menguatkan kamu 

dengan ruhul qudus. Kamu dapat berbicara dengan manusia di waktu 

masih dalam buaian dan sesudah dewasa, dan (ingatlah) di waktu Aku 

mengajar kamu menulis, hikmah, Taurat dan Injil, dan (ingatlah pula) di 

waktu kamu membentuk dari tanah (suatu bentuk) yang berupa burung 

dengan izin-Ku, kemudian kamu meniup padanya, lalu bentuk itu menjadi 

burung dengan seizin-Ku, dan (ingatlah) di waktu Aku menghalangi Bani 

Israil (dari keinginan mereka membunuh kamu) di kala kamu 

mengemukakan kepada mereka keterangan-keterangan yang nyata, lalu 

orang-orang kafir diantara mereka berkata: “Ini tidak lain sihir yang 

nyata” (Al-Mâidah/5: 110).  

Berbeda dengan Al-Qur`an yang dulu hadir, sebagai mukjizat 

Nabi Muhammad di saat berkembangnya kemampuan masyarakat di 

bidang sastra dan saat para penyair dielu-elukan, sampai saat ini masih 

ada dan menjadi mukjizat sepanjang masa sampai hari kiamat tiba.  

Mukjizat dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia diartikan 

sebagai ―Kejadian ajaib yang sukar dijangkau oleh kemampuan akal 

manusia.‖ Pengertian ini tidak sama dengan pengertian di dalam istilah 



4 

 

agama Islam. Kata mukjizat terambil dari bahasa Arab a‟jaza-yu‟jizu 

yang berarti ―melemahkan‖ atau ―menjadikan tidak mampu.‖ 
7
  

Dalam kitab Qâmus Idris Al-Marbuwi dikatakan mukjizat adalah 

perkara yang keluar dari adat atau kebiasaan manusia, sesuatu yang 

diberikan Allah Swt untuk para nabi dan rasul dengan tujuan 

mengalahkan musuh (kaum kafir), yang bisa juga dijadikan sebagai 

senjata agar mereka yakin bahwa para nabi dan rasul benar-benar 

utusan Allah.
8
 Pelakunya atau yang melemahkan dinamakan mu‘jiz, 

dan apabila kemampuannya itu melemahkan pihak lain sehingga 

terbungkam lawannya, maka ia dinamakan mu‘jizat.   

Sementara itu, mukjizat didefinisikan oleh pakar agama Islam 

diantaranya sebagai suatu hal atau peristiwa luar biasa yang terjadi 

melalui seorang yang mengaku nabi atau rasul sebagai bukti kenabian 

dan kerasulannya yang ditantangkan kepada pihak yang ragu untuk 

melakukan atau mendatangkan hal serupa, namun mereka tidak 

mampu melayani tantangan itu.
9
 

Pada sumber lain dijelaskan bahwa i‟jâz (kemukjizatan) adalah 

menetapkan kelemahan. Kelemahan menurut pengertian umum ialah 

ketidakmampuan mengerjakan sesuatu (lawan dari kemampuan). 

Apabila mukjizat telah terbukti maka nampaklah kemampuan mu‟ji>z 

(yang melemahkan). Maksud dengan i‟jâ>z dalam hal ini adalah 

menampakkan kebenaran seseorang dalam pengakuannya sebagai 

seorang nabi atau rasul dengan menampakkan kelemahan orang Arab 

saat menghadapi mukjizat yang abadi, yaitu Al-Qur`an. Dapat 

dikatakan mukjizat merupakan sesuatu hal luar biasa yang disertai 

tantangan dan selamat dari perlawanan.
10

 

Al-Qur`an yang fungsinya sebagai mukjizat mempunyai 

beberapa aspek, yakni dari aspek bahasa dan susunan redaksinya (i‟jâz 

lughoawi), aspek isyarat ilmiah (i‟jâz „ilmi), aspek sejarah dan 

pemberitaan perkara-perkara ghaib (i‟jaz tarîkhyi), dan segi petunjuk 

penetapan hukum (i‟jaz tasyrî‟i).
11

  

Muhammad Quraish Shihab mengatakan ada tiga aspek yang 

dapat menjadi bukti kemukjizatan Al-Qur`an, sekaligus menjadi bukti 

bahwa seluruh informasi atau petunjuk yang disampaikan oleh Nabi 

                                                           
7 Ibn Manzur, Lisân al-„Arab, Beirut: Dâr Sadir, tt), Jilid II, hal. 369. 
8 Muhammad Idris Abdurrauf Al-Marbuwi, Qâmûs Idris Al-Marbuwi, Jakarta: 

Dâr Ihyâ al-Kutub Arabiyah, tt, hal. 6. 
9 Muhammad Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur‟ân, hal. 23. 
10 Manna Al-Qattân, Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur‟ân, Terj. Mudzakir, Cet. XVII, 

Bogor: Litera Antar Nusa, 2013, hal. 371. 
11 Suswanto, Mukjizat Al-Qur‟an, Edu Riligia, 2018, hal. 33-34. 



5 
 

 

Muhammad Saw adalah benar-benar bersumber dari Allah Swt. 

Pertama, keindahan dan ketelitian redaksi-redaksinya. Kedua, 

pemberitaan peristiwa ghaib. Ketiga isyarat-isyarat ilmiahnya.
12

 

Dalam surat Al-Ankabût ayat 48 Allah beritakan perihal Nabi 

Muhammad, “Dan kamu tidak pernah membaca sebelumnya (Al-

Qur`an) sesuatu kitabpun dan kamu tidak (pernah) menulis suatu kitab 

dengan tangan kananmu. Andaikata (kamu pernah membaca dan 

menulis), benar-benar ragulah orang yang mengingkarimu” (Al-

Ankabût/29: 48). 

Aspek pertama (isyarat ilmiyah), Muhammad Quraish Shihab 

sendiri mengatakan tidak mudah untuk menguraikannya, sebab seorang 

harus mempunyai rasa Bahasa Arab yang dalam dan mempuni untuk 

memahaminya, karena keindahan Al-Qur`an diperoleh melalui 

perasaan bukan nalar. Angka-angka dalam Al-Qur`an menjadi salah 

satu mukjizat tentang ketelitian redaksinya. Kata ―dunia‖ sama dengan 

kata ―akhirat‖ berjumlah 115 kali disebutkan, kata ―kehidupan‖ dan 

―kematian‖ disebutkan sama 165 kali jumlahnya, dan juga banyak kata 

yang lainnya.
13

 Contoh lain, kata ―yaum‖ (hari) dalam bentuk tunggal 

sejumlah 365 kali sebanyak hari-hari dalam setahun. Sedangkan kata 

hari yang menunjuk kepada bentuk plural (ayyâm) atau dua 

(yaumaini), jumlah keseluruhannya hanya tiga puluh, sama dengan 

jumlah hari dalam sebulan. 

Aspek kedua adalah pemberitaan-pemberitaan ghaib yang akan 

terjadi di dunia saat hidup berlangsung dan di akhirat setelah kematian. 

Seperti kisah Firaun bersama pasukannya yang mengejar-ngejar Nabi 

Musa, lalu kemudian pada akhirnya Allah tenggelamkan Firaun di laut 

Merah, dan diketemukan kembali jasadnya untuk menjadi pelajaran 

bagi umat yang datang setelahnya, Al-Qur`an berkisah dalam banyak 

ayatnya. Poin pentingnya adalah temukannya kembali jasad Firaun 

(dalam keadaan utuh dan tidak rusak) jauh setelah ayatnya diturunkan. 

Kalau bukan karena mukjizat Al-Qur`an pasti tidak akan bisa terjadi.  

Ayat 92 surat Yûnus menerangkan akan hal tersebut, bahwa 

jasad Firaun (yang tenggelam di laut Merah saat mengejar Nabi Musa) 

akan diawetkan Tuhan agar menjadi pelajaran bagi kaum yang hidup 

berikutnya. “Maka pada hari ini Kami selamatkan badanmu supaya 

kamu dapat menjadi pelajaran bagi orang-orang yang datang 

                                                           
12 Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur`an, hal. 23. 
13 Qasim Asyur, Buku Pintar Al-Qur`an: 1000 Tanya Jawab Dalam Al-Qur`an, 

Yogyakarta: Pustaka Hati, 2021, hal. 79.  



6 

 

sesudahmu dan sesungguhnya kebanyakan dari manusia lengah dari 

tanda-tanda kekuasaan Kami.” (Yûnus/10: 92). 

Tidak seorang pun mengetahui hal tersebut, karena peristiwa itu 

telah terjadi sekitar 1200 tahun. Awal abad ke-19, tepatnya pada tahun 

1898, ahli purbakala Loret menemukan di Lembah Raja-Raja Luxor 

Mesir, satu mumi yang dari data-data sejarah terbukti bahwa ia adalah 

Firaun yang bernama Maniptah dan yang pernah mengejar Nabi Musa. 

Kemudian setelah itu pada saat yang berbeda tanggal 8 Juli 1907, 

Elliot Smith mendapat izin dari pemerintah Mesir untuk membuka 

pembalut yang menutupi jasad Firaun. Apa yang ditemukannya adalah 

satu jasad utuh seperti yang diberitakan Al-Qur`an melalui Nabi 

Muhammad Saw.  

Setelahnya tahun 1975 Dr. Maurice Bucaille, seorang ahli bedah 

asal Prancis membuat penelitian terperinci terhadap mumi Firaun yang 

hasilnya membuatnya terkagum-kagum, sehingga dia berkata, ―Bagi 

mereka yang mau mencari data modern sebagai bukti kebenaran kitab 

suci, mereka akan menemukan penggambaran yang luar biasa di dalam 

ayat-ayat Al-Qur`an tentang tubuh Firaun, dan dengan mengunjungi 

ruang mumi di Museum Kota Kairo Mesir‖.
14

 Selain kisah ini, masih 

ada beberapa kita tentang pemberitaan hal-hal yang akan terjadi di 

masa depan (perkara ghaib).  

Ketiga, isyarat ilmiahnya. Banyak sekali isyarat ilmiah yang 

ditemukan dalam Al-Qur`an. Misalnya diisyaratkannya bahwa cahaya 

matahari bersumber dari dirinya sendiri, sedang cahaya bulan adalah 

pantulan dari cahaya matahari, (surat Yûnus 10: 5), proses terjadinya 

hujan (lihat surat An-Nûr ayat 43), tentang perkembangan embrio 

manusia (lihat surat Al-Mukminûn ayat 12-14), dan masih banyak 

isyarat lainnya yang tersurat dalam Al-Qur`an, jauh sebelum bisa 

dibuktikan secara ilmiah. Jika bukan karena Allah yang memberi tahu 

mana mungkin sosok Muhammad Saw mengetahuinya. 

Berikut pandangan dan pendapat para ulama yang berbeda dan 

beragam tentang kemukjizatan Al-Qur`an: Abu Ishaq Ibrahim
15

 dan 

pengikutnya dari kaum Syiah berpendapat mukjizat Al-Qur`an adalah 

dengan cara sirfah, yakni berarti pemalingan. Arti sirfah adalah bahwa 

Allah memalingkan orang-orang Arab untuk menantang Al-Qur`an, 

                                                           
14 Syaifuddin al-Indunisi, Ensiklopedia Anak Muslim Edisi Istimewa; Kilauan 

Mukjizat Al-Qur`an, Jakarta: Elex Media Komputindo, 2010, hal. 50. 
15 Nama lengkapnya adalah Abu Ishaq Ibrahim al-Niḏam, ia seorang guru al-Jahiz 

dan tokoh Muktazilah. Kepadanya dinisbahkan golongan Niḏâmiyah, wafat pada 

khalifah Al-Mu‘tasim pada tahun 220, lihat Manna Khalil al-Qattân, Studi Ilmu-ilmu 

Qur`an, terj Mudzakir, Jakarta: Pustaka Litera Antar Nusa, 1994, cet 2, hal. 375. 



7 
 

 

walau sebenarnya mereka mampu. Oleh karena itu, pemalingan inilah 

yang luar biasa yang bagi mereka disebut mukjizat. Pendapat lain 

tentang sirfah adalah Allah Swt telah mencabut ilmu yang dibutuhkan 

manusia dalam bertanding, di mana pandangan atau pendapat seperti 

ini mendapat dukungan dari orang-orang muktazilah. Bahkan lebih 

jauh dari pada itu ada yang mengatakan bahwa Allah Swt telah 

mengalihkan perhatian umat manusia sehingga mereka tidak 

mempunyai keinginan untuk menyusun suatu karya yang menandingi 

Al-Qur`an.
16

  

Namun pendapat tentang sirfah ini batil dan ditolak oleh Al-

Qur`an sendiri dalam surat Al-Isrâ ayat 88:  “Katakanlah, Sungguh, 

jika manusia dan jin berkumpul untuk mendatangkan yang serupa 

dengan Al-Qur‟an ini, mereka tidak akan dapat mendatangkan yang 

serupa dengannya, sekalipun mereka membantu satu sama lainnya.” 

(Al-Isrâ/17: 88). 

Ayat ini menunjukkan kelemahan mereka meskipun mereka 

masih mempunyai kemampuan. Seandainya kemampuan mereka telah 

dicabut maka berkumpulnya jin dan manusia seperti halnya dengan 

berkumpulnya orang-orang mati sedangkan kelemahan orang mati 

tidak pantas untuk disebut lagi.
17

  

Pendapat lain ada yang mengatakan kemukjizatan Al-Qur`an 

karena pada balaghah-nya yang mencapai tingkat tinggi yang tidak ada 

bandingnya. Inilah pendapat ahli bahasa Arab yang gemar akan 

bentuk-bentuk makna hidup dalam untaian kata-kata yang terjalin 

kokoh dan retorika yang menarik. Seperti halnya yang diungkapkan 

oleh Imam Fakhrudin bahwa kemukjizatan Al-Qur`an terletak pada 

kefasihan redaksi dan kesempurnaannya dari segala bentuk cacat. 

Sebagian lain berpendapat segi kemukjizatan Al-Qur`an itu karena ia 

mengandung badi yang sangat unik dan perkataan orang Arab.
18

 Point 

ini berbeda dengan apa yang telah dikenal dan biasa dalam perkataan 

umumnya orang Arab.  

Golongan lain berpendapat kemukjizatan Al-Qur`an itu terletak 

pada pemberitaan tentang hal-hal ghaib yang akan datang yang tidak 

diketahui kecuali dengan wahyu, dan pada pemberitaannya tentang 

hal-hal yang sudah terjadi sejak masa penciptaan makhluk yang tidak 

                                                           
16 Rosihon Anwar dan Asep Muharom, Ilmu Tafsir, Bandung: Pustaka Setia, 

2015, cet 1, hal. 36. 
17 Manna Khalil al-Qattan, Mabâhits fî ʻUlûm al-Qur`ân, hal. 261. 
18

 Segi-segi balaghah yang diterangkan secara detail, panjang lebar dengan diberi 

misal dengan ayat-ayat Al-Qur`an dan syair. Lihat Issa J. Boullata, Al-Qur`an yang 

Menakjubkan, hal. 150. 



8 

 

mungkin dapat diterangkan oleh Nabi Muhammad Saw yang tidak 

pernah berhubungan dengan perihal tulis-menulis dan baca-membaca, 

misalnya saja tentang perang Badar dan kemenangan Bangsa Romawi. 

Rosihun Anwar menambahkan aspek mukjizat menurut Ibnu 

Athiyah adalah aspek mukjizat Al-Qur`an yang dilihat dari sudut 

runtutan ayat ayatnya. Isi Al-Qur`an jika dicermati maka akan tampak 

keserasian antara satu ayat dengan ayat yang lainnya, sebelum atau 

sesudahnya akan serasi antara makna satu ayat dan ayat yang 

mengiringinya. Al-Qur`an merupakan mukjizat yang mengandung 

beragam bermacam-macam hikmah dan ilmu yang sangat dalam, dan 

masih banyak aspek kemukjizatan lainnya yang berkisar pada tema di 

atas.  

Menurut Isa J Baulata mukjizat Al-Qur`an ada tiga segi atau tiga 

aspek: Pertama, terkandungnya kabar hal-hal ghaib yang tidak bisa 

dilakukan oleh manusia dan tidak ada yang menandinginya. Aspek 

mukjizat Al-Qur`an mengenai pemberitaan hal-hal yang ghaib ada 

dalam banyak ayat. Ada juga pendapat ulama yang mengatakan bahwa 

kemukjizatan Al-Qur`an terletak pada kandungan kabar tentang 

kejadian-kejadian yang akan datang.  

Kedua, pemberitaan tentang kondisi Nabi Muhammad Saw 

sebagai seorang yang umi tidak dapat membaca dan menulis. Demikian 

juga dengan pemberitaan mengenai kondisi beliau yang sama sekali 

tidak tahu menahu tentang kitab-kitab suci terdahulu baik tentang 

beragam kisah berita maupun riwayat mereka. Dalam keadaan seperti 

ini tiba-tiba beliau menyampaikan kepada khalayak ringkasan 

peristiwa yang pernah terjadi sebelumnya dimulai sejak Allah Swt 

menciptakan Nabi Adam sampai diutusnya menjadi seorang Rasul. 

Sehubungan dengan itu disebutkan di dalam Al-Qur`an yang menjadi 

bukti mukjizatnya kisah tentang Adam yang mencakup permulaan 

penciptaan persoalan yang dihadapinya hingga pertaubatannya.  

Begitu juga dengan kisah nabi-nabi sebelumnya yang tertulis 

dalam Al-Qur`an dan para raja yang hidup semasa nabi. Mendapat 

pengetahuan tentang risalah sebelumnya sewajarnya itu bisa diperoleh 

dari sebuah proses belajar mengajar, akan tetapi berbeda dengan 

Baginda Rasulullah yang tidak pernah belajar bahkan bergaul pun 

dengan kalangan ahli kitab tidak secara akrab, beliau tidak mungkin 

memperoleh pengetahuan seperti itu jika bukan melalui wahyu. Allah 

Swt berfirman:  

“Engkau (Muhammad) tidak pernah membaca suatu kitab pun 

sebelumnya (Al-Qur‟an) dan tidak (pula) menuliskannya dengan 



9 
 

 

tangan kananmu. Sekiranya (engkau pernah membaca dan menulis,) 

niscaya orang-orang yang mengingkarinya ragu (bahwa ia dari 

Allah).” (Al-Ankabût/29: 48).  

Ketiga kemukjizatan aspek balâghah yang indah menakjubkan 

dan struktur yang sangat indah dalam balâghoh sehingga tidak ada 

manusia satupun yang yang dapat menandinginya. Jumhur ulama 

menyatakan bahwa kemukjizatan Al-Qur`an terletak pada sejumlah 

aspek tersebut.  

Al-Sabuni mengemukakan segi-segi kemukjizatan dikarenakan 

susunan kalimat yang indah berbeda dengan karya-karya yang lainnya, 

Uslûb yang berbeda, sifat keagungannya yang tidak memungkinkan 

orang mendatangkan hal yang serupa dengannya, bentuk undang-

undangnya yang sangat terperinci dan sempurna mengabarkan perkara-

perkara ghaib yang tidak diketahui kecuali dengan wahyu, uraiannya 

tidak bertentangan dengan pengetahuan umum yang telah dipastikan 

kebenarannya, janji, ancaman yang dikabarkan terjadi, mengandung 

ilmu pengetahuan memenuhi segala kebutuhan manusia berpengaruh 

bagi hati pengikutnya dan orang-orang yang memusuhinya.  

Al-Baqilani menjelaskan menurut kemukjizatan Al-Qur`an yang 

paling penting terletak pada tiga aspek balâghoh, uslûb, dan 

pemberitaan ghaib, iya berkata, ―Telah diketahui bersama bahwa adat 

bangsa Arab salah satunya adalah ahli balaghah, karena itu sudah 

merupakan tabiat dan bahasa mereka. Mereka tidak membutuhkan 

eksperimen, uji coba, atau latihan ketika mendengarkan Al-Qur`an itu. 

Ini yang terjadi pada ahli balaghah di kalangan mereka, bukan orang 

orang yang terlambat dalam mempraktekkannya.  

Ia menambahkan, bahwa setiap orang yang membolehkan atau 

mengharuskan bahwa ―setiap orang itu mempunyai kemampuan untuk 

mendatangkan/membuat semisal Al-Qur`an dari sisi ke-balaghahan-

nya (keindahan susunan kalimat bahasa Al-Qur`an)‖ berarti orang 

tersebut tidak pernah bisa mengenal Al-Qur`an sebagai mukjizat di 

setiap keadaan. Seandainya kemukjizatan Al-Qur`an itu tidak selaras 

atau tidak kontekstual pada seluruh ilmu pengetahuan, maka pastinya 

ia berlaku pada setiap keadaan atau zaman yang dialami orang orang 

terdahulu serta sesuai dengan khabar-khabar yang dibawa para rasul.‖ 

Kemudian ia juga menjelaskan tentang kabar-kabar atau berita 

tentang hal-hal ghaib seperti salah satu aspek kemukjizatan 

sebagaimana yang lain. Ia berkata, ―Pemberitaan ghaib sebagai salah 

satu aspek kemukjizatan Al-Qur`an. Begitu juga tidak pernah 

ditemukan pengganti (dari Al-Qur`an) di mana ia (Al-Qur`an) sudah 



10 

 

mencakup atau meliputi berbagai persoalan persoalan yang ghaib, juga 

mencakup tentang kejadian kejadian yang akan terjadi di masa yang 

akan datang. Maka, tidak ada jalan keluar lagi melainkan ia (Al-

Qur`an) harus ditakwil terkait hal apa saja yang sudah ditetapkan 

sebagai sebuah ketetapan atau aturan. Juga tidak ada lagi jalan keluar 

melainkan harus meyakini bahwa tidak ada yang dapat mengalahkan 

Al-Qur`an apakah itu oleh keraguan yang terdahulu dan sebagainya. 

Al-Qur`an juga tidak akan pernah terkotori mukjizatnya serta tidak 

akan bisa seorang pun menentang jalannya (Al-Qur`an). 

Semua aspek tersebut tidak dimaksudkan kecuali menjadi bukti 

bahwa petunjuk-petunjuk yang disampaikan oleh Al-Qur`an adalah 

benar, dengan demikian manusia yakin serta secara tulus mengamalkan 

petunjuk-petunjuknya.  

Dari ketiga aspek ini, pemberitaan tentang peristiwa ghaib akan 

menjadi objek bahasannya. Peristiwa ghaib yang akan terjadi dalam 

bahasa lain bisa disebut ―Proyeksi Masa Depan‖. Pada tesis ini penulis 

ingin lebih spesifik membahas Proyeksi Masa Depan yang sudah dan 

akan terjadi, dengan pendekatan Tafsîr Al-Mishbâh karya Muhammad 

Quraish Shihab. 

Ghaib adalah sesuatu yang tidak diketahui, tidak nyata atau 

tersembunyi. Ada sekian banyak hal yang tidak mungkin diketahui 

manusia dalam kehidupan ini. Misalnya kapan terjadinya hari kiamat, 

atau kapan  datangnya kematian. Dari sini terlihat bahwa ghaib 

bertingkat-tingkat, ada yang nisbi, dalam arti ia ghaib bagi seseorang 

tetapi bagi lainnya tidak, atau pada waktu tertentu ghaib tetapi pada 

waktu yang lain tidak ghaib. Misalnya dahulu orang mengetahuinya 

tetapi kini setelah berlalu sekian waktu tidak lagi diketahui, atau 

sebaliknya. Ada juga ghaib mutlak yang tidak dapat diketahui selama 

manusia berada di atas pentas bumi ini, atau tidak akan mampu 

diketahuinya sama sekali, yaitu hakikat Allah Swt. 

Al-Qur`an mengungkapkan sekian banyak tentang perkara ghaib. 

Ia mengungkapkan kejadian masa lampau yang tidak diketahui lagi 

oleh manusia karena masanya telah berlalu sedemikian lama, dan 

mengungkap juga peristiwa masa datang atau masa kini yang pastinya 

belum diketahui manusia.
 
Untuk peristiwa yang akan datang yang 

diungkapkan Al-Qur`an dapat dibagi dalam dua bagian pokok:
 

Pertama, telah terjadi kini setelah sebelumnya Al-Qur`an menguraikan 

bakal terjadi. Contoh pemberitaan Al-Qur`an tentang akan terjadinya 

kemenangan Bangsa Romawi atas Persia pada masa sekitar sembilan 

tahun sebelum kejadian.
 
Kedua, peristiwa masa datang yang belum lagi 

terjadi, seperti peristiwa kehadiran binatang yang bercakap menjelang 



11 
 

 

hari kiamat.
19

 “Dan apabila perkataan telah jatuh atas mereka, Kami 

keluarkan sejenis binatang melata dari bumi yang akan mengatakan 

kepada mereka, bahwa sesungguhnya manusia dahulu tidak yakin 

kepada ayat-ayat Kami.” (An-Naml/27: 82).
 

Tentu saja peristiwa masa datang yang belum terjadi tidak dapat 

dijadikan bukti kemukjizatan Al-Qur`an dari aspek pemberitaan 

ghaibnya. Karena, bagi yang tidak percaya apa yang diungkapkan itu 

boleh jadi berkata ―itu tidak benar‖. Akan tetapi, peristiwa masa 

datang yang telah terbukti kebenarannya, atau peristiwa masa lampau 

yang tidak dikenal banyak orang pada masa turunnya Al-Qur`an dan 

masa yang jauh sesudahnya kemudian diungkap Al-Qur`an dapat 

menjadi bukti bahwa informasi tersebut datangnya pastinya bukan dari 

manusia, tetapi dari Allah Swt Yang Maha Mengetahui. 

Suatu peristiwa yang dikaitkan dengan hukum kausalitas akan 

dapat menarik perhatian para pendengar. Apalagi dalam kisahnya 

mengandung pelajaran dan pesan-pesan dari bangsa-bangsa terdahulu 

yang telah musnah, maka rasa ingin tahunya akan lebih terasa 

menggebu.
20

 Begitu juga dengan peristiwa-peristiwa yang masih 

bersifat misteri atau masa depan (walau sebagaiannya sudah pernah 

terjadi).  

Peristiwa masa lalu yang ada dalam Al-Qur`an berkisar tentang 

kisah para nabi, dakwah mereka, orang-orang yang memusuhinya, juga 

sampai azab yang Allah Swt berikan kepada beberapa kaum karena 

kekafirannya. Ada juga tentang orang-orang yang bukan nabi atau 

tidak disebutkan kenabiannya. Dan banyak tentang perjalanan hidup 

dan dakwah Nabi Muhammad Saw. Adapun peristiwa masa depan 

tidak lepas juga dari kisah nabi terdahulu juga Nabi Muhammad 

(kemudian terjadi peristiwanya) dan peristiwa-peristiwa yang belum 

terjadi. 

Mukjizat Al-Qur`an memang sudah tidak diragukan lagi, baik 

dari segi keindahannya, atau bahkan kejadian yang telah terbukti atas 

apa yang diramalkan oleh Al-Qur`an. Akan tetapi, penelitian ini 

menurut penulis juga merupakan hal yang penting, walaupun memang 

kejadiannya sudah terbuktikan beberapa abad silam, namun penulis 

rasa masih relavan untuk membahas topik ini dikarenakan hikmah 

yang terdapat di dalamnya.  

                                                           
19 Muhammad Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur`an, hal. 194. 
20 Manna‘ Al-Qattân, Mabâhis fî Ulûm al-Qur`ân, cet. XIII, Kairo: Maktabah 

Wahbah, 2004, hal. 407.  

 



12 

 

Maka dari itu pengkajian terhadap ayat-ayat yang berisi tentang 

prediksi masa depan yang diisyaratkan oleh Al-Qur`an sangat penting 

untuk dilakukan. Berdasarkan latar belakang di atas penulis berikan judul 

pada tesis ini dengan ―Proyeksi Masa Depan Menurut Muhammad 

Quraish Shihab dalam Tafsîr Al-Mishbâh.‖  

B. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan latar belakang di atas, yang akan menjadi fokus 

penelitian ini adalah terkait tentang:  

1. Apa itu pemberitaan ghaib? 

2. Ayat apa saja yang memberitakan tentang peristiwa-peristiwa yang 

akan terjadi (proyeksi masa depan)? 

3. Apakah semua proyeksi masa depan akan terjadi? 

4. Apa pendapat para ulama terkait proyeksi masa depan? 

C. Pembatasan dan Perumusan Masalah  

Adapun pembatasan dan rumusan masalah dalam penelitian ini 

adalah peristiwa yang akan datang (proyeksi) yang diceritakan dalam Al-

Qur`an, baik yang sudah dikisahkan dan itu terjadi maupun yang sudah 

diceritakan namun tidak atau belum terjadi, hingga sampai saat ini 

menjadi sesuatu yang dianggap ghaib dan rahasia yang harus diyakini.   

Dikarenakan Muhammad Quraish Shihab salah satu penafsir 

Indonesia yang mengatakan bahwa salah satu aspek mukjizat Al-Qur`an 

adalah pemberitaan berita-berita ghaib (prediksi masa depan), maka 

pembahasan akan dipenuhi dengan pendapat beliau yang pernah ditulis 

atau disampaikan dalam beragam macam media walau tidak menafikan 

banyak juga pendapat mufassir yang lainnya.   

Adapun rumusan masalah dari penelitian ini adalah bagaimana 

Muhammad Quraish Shihab dalam Tafsîr Al-Mishbâh berbicara tentang 

proyeksi masa depan. 

D. Tujuan dan Kegunaan Penelitian  

Sejalan dengan pembatasan dan rumusan masalah di atas, maka 

penelitian ini bertujuan untuk mengetahui: 

1. Menghimpun ayat-ayat di dalam Al-Qur`an yang terindikasi sebagai 

ayat-ayat  prediksi masa depan yang akan terjadi. 

2. Memberikan penjelasan tentang kemukjizatan Al-Qur`an ditinjau dari 

aspek ghaib Al-Qur`an melalui Tafsîr Al-Mishbâh. 

3. Untuk menjelaskan fungsi adanya ayat-ayat prediksi masa depan 

dalam Al-Qur`an menurut Tafsîr Al-Mishbâh. 



13 
 

 

E. Manfaat Penelitian  

Penelitian ini diharapkan dapat bermanfaat berupa:  

1. Menambah wawasan baru tentang ayat-ayat Al-Qur`an yang berbicara 

tentang proyeksi masa depan untuk dijadikan bahan untuk penelitian 

berikutnya. 

2. Menambah keyakinan penulis dan pembaca akan kebenaran dan 

kemukjizatan Al-Qur`an. 

3. Menambah informasi baru terkait sejarah atau kisah perjalanan orang-

orang/kaum terdahulu, yang taat maupun juga yang ingkar. 

4. Mengetahui kemukjizatan Al-Qur`an yang dapat dibuktikan secara 

ilmiah. 

Objek penelitian Tesis ini adalah ayat-ayat tentang prediksi masa 

depan. Berdasarkan objek kajiannya, maka penelitian ini tergolong jenis 

penelitian kepustakaan (library research). 

F. Metode Penelitian  

Penelitian ini bertujuan menghimpun ayat-ayat yang terindikasi 

sebagai ayat prediksi masa depan dan mengungkap adanya suatu 

peristiwa masa yang akan datang yang sudah dikisahkan dalam Al-Qur`an 

sebelum kejadiannya. Karena itu, penelitian ini menggunakan penelitian 

kepustakaan yang sumber primernya adalah Al-Qur`an, melalui referensi 

kitab-kitab tafsir, terutama karya Muhammad Quraish Syihab yakni Tafsîr 

Al-Mishbâh, dan referensi buku lainnya.  

Metode yang digunakan penulis dalam penelitian ini adalah tematik 

(maudhû‟î),
21

 dikarenakan metode tersebut lebih mudah untuk memahami 

masalah. Metode ini secara rinci akan mengumpulkan ayat-ayat dengan 

permasalahan yang sama, kemudian semuanya diletakkan di atas satu 

judul lalu ditafsirkan dengan metode tematik dari beragam penafsiran, 

sebagaimana yang digariskan oleh Abdul Hayy al-Farmawi.  

Format dan prosedur tafsir maudhû‟i meliputi langkah-langkahnya 

sebagai berikut: Pertama, menetapkan masalah yang akan dibahas (topik). 

Kedua, menghimpun ayat-ayat yang berkaitan dengan masalah tersebut. 

Ketiga, menyusun runtunan ayat-ayat yang berkaitan dengan masa 

                                                           
21 Metode Tematik adalah menghimpun ayat-ayat al-Qur`an yang memiliki tujuan 

atau maksud yang sama dalam arti sama-sama membicarakan satu topik masalah dan 

menyusunnya berdasarkan kronologi dan sebab turunnya ayat tersebut, kemudian 

mengguraikannya dengan menjelajahi seluruh aspek yang dapat digali, hasilnya diukur 

dengan teori yang akurat, sehingga mufassir dapat menyajikan tema secara utuh. Lihat 

Abd al-Hayy al-Farmawi, Metode Tafsîr Maudhû‟î dan Cara Penerapanya, terj: Rosihon 

Anwar, Bandung: Pustaka Setia, 2002, Cet 1, hal. 43-44. 



14 

 

turunnya disertai pengetahuan tentang sebab turun ayat. Keempat, 

memahami korelasi ayat-ayat tersebut dalam suratnya masing-masing. 

Kelima, menyusun pembahasan dalam kerangka yang sempurna (outline). 

Keenam, melengkapi pembahasan dengan hadis-hadis yang relevan 

dengan pokok pembahasan. Kemudian mempelajari ayat-ayat tersebut 

secara keseluruhan dengan jalan menghimpun ayat-ayat yang mempunyai 

pengertian yang sama, atau mengkompromikan antara yang âm (umum) 

dan yang khâs (khusus), muṭlaq dan muqayyad atau yang pada lahirnya 

bertentangan sehingga semuanya bertemu dalam satu muara, tanpa 

perbedaan atau pemakasaan.
22

 

G. Kajian Pustaka 

Untuk menunjukkan posisi tulisan dan pentingnya penelitian 

tentang proyeksi masa depan yang terdapat dalam Al-Qur`an, penulis 

melakukan penelusuran kepustakaan. Dari hasil penelusuran yang penulis 

lakukan, tesis ini memiliki beberapa kategori tulisan yang memungkinkan 

memiliki relevansi dengan tulisan yang penulis lakukan. Pertama, tulisan-

tulisan yang terkait dengan kemukjizatan Al-Qur`an, baik secara umum 

atau khusus. Kedua, tulisan-tulisan yang berkaitan dengan pemberiataan 

ghaib dalam Al-Qur`an dan hal-hal yang telah terjadi yang menjadi 

kejadian yang berulang yang menjadi sejarah akan terjadi di masa yang 

akan datang. 

Buku yang berjudul Mukjizat Al-Qur`an; Ditinjau dari Aspek 

Kebahasaan, Isyarat Ilmiyah dan Pemberitaan Ghaib menjelaskan 

tentang pemberitaan ghaib dalam Al-Qur`an, baik itu berita ghaib tentang 

masa lampau atau berita ghaib pada masa datang yang terbukti. 

Yahya Saleh, menulis buku Manusia dan Alam Ghaib.
23

 Dalam 

buku ini dijelaskan iman kepada yang ghaib merupakan pokok 

kepercayaan keagamaan, ia menjelaskan iman kepada yang ghaib bagi 

kaum muslimin bukanlah hal yang bertentangan dengan hukum akal, tapi 

merupakan suatu hal yang melampui ruang lingkup indera dan alam 

nyata. Umar Sulaiman al-Asyqar, Ensiklopedia Kiamat dari Sakaratul 

Maut Hingga Surga Neraka,
24

 penulis buku ini menjelaskan dan 

menyebutkan dalam bukunya bahwa hal ghaib itu, apabila terjadi sesuai 

dengan berita-berita itu dapat memperkuat dan menguatkan iman. 

                                                           
22 Abdu al-Hayy al-Farmawi, Metode Tafsîr Mauḏû‟î, terj. Rohison Anwar 

Bandung: Pustaka Setia, 2002, hal. 51-52. 
23 Yahya Saleh Basamallah, Manusia dan Alam Ghaib, Terj Ahamd Rais, Buku: 

Jakarta, 1991. 
24 ʻUmar Sulaiman al-Asyqar. Ensiklopedia Kiamat dari Sakaratul Maut 

Hingga Surga    Neraka, Terj. Irfan Salim, Jakarta: Serambi Semesta, 2005. 



15 
 

 

Sujanto, penulis jurnal Tema Futuristik dalam Hadis, jurnal ini mengulas 

tentang hadis-hadis yang menginformasikan tanda-tanda dan peristiwa-

peristiwa menjelang terjadinya hari kiamat, seperti tentang Yakjuj dan 

Makjuj, Dajjal, dan Nabi ʻIsa. 

H. Sistematika Penulisan  

Dalam sebuah penelitian diperlukan sistematika penulisan agar 

pembahasan tersusun secara sistematis dan runtut serta tidak keluar dari 

pokok bahasan yang akan dikaji. Maka penelitian ini ditulis menjadi lima 

bab yang masing-masing terdiri dari beberapa sub-bab. Adapun bab-bab 

tersebut adalah sebagai berikut: 

Bab pertama berisi pendahuluan yang terdiri dari beberapa sub-bab 

antara lain: latar belakang masalah yang berisi problem akademi atau 

kajian yang akan dibahas, identifikasi masalah berisikan tentang ruang 

lingkup kajian yang akan dibahas, pembatasan dan perumusan masalah 

berisikan hal-hal pembahasan yang mengarah kepada proyeksi masa 

depan yang akan terjadi yang terdapat di dalam Al-Qur`an tujuan 

penelitian, dan kegunaan penelitian, berisikan tentang memberikan 

manfaat dan menambah keyakinan akan yang telah terjadi dan yang akan 

terjadi dari hal hal yang dikabarkan dalam Al-Qur`an, metode penilitian 

berisikan tentang cara pengumpulan data atau dalil-dalil yang berkaitan 

meliputi definisi tentang mukjizat, proyeksi masa depan yang dikabarkan 

dalam Al-Qur`an dan pendapat para ulama khususnya pendapat 

pengarang dari Tafsîr Al-Mishbâh, kajian pustaka berisikan  tentang 

referensi kitab atau pencarian data melalui penelitian kepustakaan (library 

research), dan sistematika penulisan yang mejelaskan alur pembahasan 

dalam penelitian ini secara gamblang yang terdiri dari beberapa bab dan 

sub bab.  

Bab kedua akan menjelaskan tinjauan umum mengenai proyeksi 

masa depan dalam segala hal. Pada bab ini akan dikemukakan secara 

umum, hal-hal apa saja yang banyak diperkirakan banyak orang.  

Bab ketiga akan membahas biografi tokoh Muhammad Quraish 

Shihab serta karya beliau Tafsîr Al-Mishbâh dari beragam aspeknya.  

Bab keempat berisi tentang inti permasalahan, semua ayat-ayat 

yang berbicara tentang proyeksi masa depan akan dijelaskan dari beragam 

pandangan para tokoh dan mufassir, terutama dalam tafsir Tafsîr Al-

Mishbâh  

Bab kelima yaitu penutup yang berisikan kesimpulan dan saran 

yang diperoleh dari ulasan serta analisis yang telah dilakukan pada bab-

bab sebelumnya.  

 



16 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB II 

DISKURSUS PROYEKSI MASA DEPAN  

 

A. Definisi Proyeksi Masa Depan 

Proyeksi dalam kamus mempunyai dua arti, pertama gambar 

suatu benda yang dibuat rata (mendatar) atau berupa garis pada bidang 

datar, kedua perkiraan tentang keadaan masa yang akan datang dengan 

menggunakan data yang ada (sekarang). Kata proyeksi bisa diartikan 

hampir sama dengan kata yang perkiraan, prediksi, nujuman, ramalan, 

tenungan, dan yang lainnya.
1
  

Proyeksi jika diartikan berdasarkan standar pengertian umum 

yaitu kondisi atau keadaan yang terjadi di masa-masa yang akan datang 

dengan membaca kondisi pada saat ini berdasarkan information yang  

terdiri dari data, informasi, pengetahuan dan wisdom.  

Dalam melakukan proyeksi harus diingat, bahwa kemampuan 

membaca tanda -tanda masa depan sangat tergantung informasi dan 

data serta analisis. Namun, tidak menutup kemungkinan walau apa 

yang diproyeksikan terkadang meleset, dikarenakan dinamika dan 

variabel x menjadi penyebab perubahan proyeksi. Ketidaklinearan atas 

                                                           
1 Perkiraan adalah pendapat yang hanya berdasarkan dugaan atau perasaan, bukan 

berdasarkan bukti nyata. Nujuman adalah perbintangan untuk meramalkan (mengetahui) 

nasib orang dan sebagainya. Ramalan adalah melihat (menduga) keadaan (hal) yang 

akan terjadi. Tenungan adalah kepandaian untuk mengetahui (meramalkan) sesuatu yang 

ghaib. 



18 

 

proyeksi yang dibuat disebabkan karena peran aktor kuat mampu 

mengubah keadaan, pengaruh sikap pargmatis dan opurtunis, dan lain-

lain. 

Memahami lebih dalam proyeksi akan memudahkan bagi 

siapapun melihat apa yang terjadi beberapa tahun yang akan datang. 

Dimensi dari proyeksi dibatasi pada waktu jangka pendek satu tahun 

atau dua tahun serta jangka panjang lebih dari dua tahun. Basis 

membuat skenario proyeksi dibagi kedalam kondisi buruk (worst case), 

kondisi normal (normal case), dan kondisi terbaik (best case). Untuk 

masing-masing kondisi tersebut dibuat kriteria keadaan yang dapat 

diamati dan diukur.  

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), arti proyeksi 

adalah gambar suatu benda yang dibuat rata (mendatar) atau berupa 

garis pada bidang datar. Proyeksi juga dapat dijelaskan sebagai 

perkiraan tentang keadaan masa yang akan datang dengan 

menggunakan data yang ada (sekarang). 

Proyeksi bukanlah sesuatu yang tidak sehat. Proyeksi sebenarnya 

adalah proses membiarkan harapan, ketakutan, dan pertahanan diri 

yang terpendam guna diangkat kepada kesadaran. Perasaan kemarahan, 

ketakutan, rasa salah, dan kebutuhan akan diproyeksikan seseorang 

kepada orang lain. Proyeksi merupakan kenyataan yang tak terelakan. 

Dikutip dari buku Pengantar Psikologi Proyektif, Diah K dan 

Cahyaning S, proyeksi menjadi bagian dari relasi terlebih dalam relasi 

dengan mereka yang memiliki otoritas. Proyeksi tidak dapat 

disingkirkan, sehingga perlu dipelajari bagaimana cara 

menghadapinya.
2
 

Arti proyeksi juga dapat ditemukan dalam ilmu psikologi sebagai 

dasar dari berbagai macam bentuk yang bersifat verbal maupun 

nonverbal. Proyeksi dapat menjadi proses pelampiasan keluar 

dorongan, perasaan, dan sentimen yang terdapat dari diri individu ke 

orang lain atau dunia luar. 

Konsep yang dijelaskan pada Al-Qur`an bahwa setiap manusia 

hendaknya mengamati dan memperhatikan apa yang telah diperbuat 

pada masa lalu untuk menata hari esok. Dalam Al-Qur`an surat Al-

Hasyr ayat 18 Allah berfirman:  

ۗ اِنَّ  َ ۚ وَاحَّلُيا اللّٰه مَجْ لِغَس  ا كَسَّ تَنْظُصْ نَفْسٌ مَّ
ْ
َ وَل مَنُيا احَّلُيا اللّٰه

ٰ
ذِيْنَ ا

َّ
يُّىَا ال

َ
يٰٓا

                                                           
2 Diah Karmiyati & Cahyaning Suryaningrum, Psikologi Proyektif, Malang: 

Penerbit Universitas Muhamadiyah, 2019, hal. 2. 

https://kumparan.com/topic/kbbi


19 
 

 

يْنَ 
ُ
َ رَتِيْدٌ ةِۢمَا حَػْمَل   ١٨اللّٰه

Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan 

hendaklah setiap orang memperhatikan apa yang telah diperbuat 

untuk hari esok (akhirat), dan bertakwalah kepada Allah. Sungguh, 

Allah Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan.  

Integrasi dan interkoneksi keilmuan telah menjadi diskursus 

yang tak terbantahkan di kalangan perguruan Tinggi Keagamaan Islam 

(PTKI). Ide ini menggelinding seiring alih status dari bentuk sekolah 

tinggi menjadi institut dan kemudian menjadi universitas. 

Transformasi kelembagaan ini mengusung mandat lebih luas (wider 

mandate) bagi Perguruan Tinggi Islam (terutama yang negeri) dari 

sekedar lokus kajian ilmu-ilmu keislaman menjadi wadah bagi 

persemaian integrasi-interkoneksi berbagai bidang ilmu mencakup 

sains natural, sosial dan humaniora.
3
 

Banyak ijtihad akademis yang kemudian ditawarkan untuk 

mengelaborasi ide tersebut mulai dari konsep integrasi ayat-ayat 

kauniyah dan qur`âniyah versi Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif 

Hidayatullah Jakarta.
4
 Model-model integrasi-interkoneksi dengan 

berbagai label ini kemudian menjadi penciri masing-masing universitas 

tetapi ide dasar yang menjadi pemicunya tetaplah sama yaitu 

bagaimana mewujudkan integrasi-interkoneksi berbagai ilmu itu mulai 

dari level konsep, motode sampai dengan proyeksi masa depan. 

Dari berbagai gagasan tentang integrasi-interkoneksi tersebut, 

berbagai ekspos teoritis dan filosofis ditampilkan sedemikian rupa 

untuk mendukung rancang bangun yang sudah dibayangkan 

sebelumnya oleh para kreatornya. Padahal kalau ditelisik lebih dalam, 

Al-Qur`an sendiri dengan jejaring ayat-ayatnya telah membentuk 

integrasi-interkoneksi inheren dengan sains dan peradaban. Tulisan ini 

hendak menelusuri pandangan Al-Qur`an sendiri tentang sains dan 

peradaban; mengaitkan pandangan qur`ani tersebut dengan fakta 

ilmiah dan hasil kajian para ahli, dan meneropong arah perkembangan 

sejarah untuk membayangkan bagaimana proyeksi masa depan dalam 

Al-Qur`an.  

                                                           
3 Toto Suharto and Khuriyah, ―The Scientific Viewpoint In State Islamic 

University In Indonesia‖, dalam Jurnal Pendidikan Islam 1, No. 1 (March 8, 2016): hal. 

64. 
4 Umi  Hanifah, ―Islamisasi Ilmu Pengetahuan Kontemporer: Konsep  Integrasi  

Keilmuan di Universitas-Universitas Islam Indonesia‖, dalam Jurnal Pendidikan Islam 

13, no. 2 (December 10, 2018): 273–94. 



20 

 

Al-Qur`an adalah mukjizat terbesar Nabi Muhammad Saw yang 

berlaku hingga hari akhir. Konsekuensinya, ia harus relevan dengan 

segala perkembangan keilmuan yang bersifat akumulatif, sistematis, 

kausalistis, komprehensif dan netral-obyektif, kompatibel dengan 

perkembangan sejarah dan peradaban umat manusia dengan siklus 

lahir, berkembang, redup sampai tenggelamnya. 

Ini adalah tantangan yang di bumi manusia, menyangkut karya-

karya manusia, tidaklah mudah sama sekali. Relevansi itu menuntut 

sifat terbuka si karya untuk dikritisi dan diuji oleh perkembangan ilmu 

dan sejarah sekaligus hingga hari kiamat. Tetapi kesulitan ini tidak 

berlaku untuk Al-Qur`an. Sebaliknya, kitab suci ini menantang 

penentangnya untuk secara logis, ilmiah dan historis menguji 

kebenaran yang dibawanya dengan satu killing puch bahwa pada 

akhirnya, sebagaimana dalam surat Fushshilat (41) ayat11, dan surat 

Yûnus (10) ayat 90, seluruh alam semesta dan isinya akan tunduk 

kepada kebenaran Al-Qur`an baik secara sukarela maupun terpaksa. 

ىْٓ  عَسْوًاۗ خَته حْتَػَىُمْ فِصْغَيْنُ وَجُنُيْدُهٗ ةَغْيًا وَّ
َ
بَدْصَ فَا

ْ
 ال
َ
وَجَاوَزْنَا ةِتَنِيْْٓ اِسْرَاءِۤيْل

 
 
نَا
َ
 وَا

َ
مَنَجْ ةِهٖ ةَنُيْْٓا اِسْرَاءِۤيْل

ٰ
ذِيْْٓ ا

َّ
ا ال

َّ
هَ اِل

ٰ
آْ اِل

َ
نَّهٗ ل

َ
مَنْجُ ا

ٰ
 ا
َ
غَصَقُ كَال

ْ
هُ ال

َ
دْرَك

َ
 اِذَآْ ا

مُسْلِ 
ْ
  ٩٠مِيْنَ مِنَ ال

Kami jadikan Bani Israil bisa melintasi laut itu (Laut Merah). Lalu, 

Fir‟aun dan bala tentaranya mengikuti mereka untuk menganiaya dan 

menindas hingga ketika Fir„aun hampir (mati) tenggelam, dia berkata, 

“Aku percaya bahwa tidak ada tuhan selain (Tuhan) yang telah 

dipercayai oleh Bani Israil dan aku termasuk orang-orang muslim 

(yang berserah diri kepada-Nya). 

Al-Qur`an, dengan demikian, adalah kitab terbuka yang bebas 

diuji oleh perkembangan sains dan peradaban. Dari perspektif sains, 

Al-Qur`an, sebagaimana dalam surat Asy-Syûra ayat 52, adalah 

sumber kebenaran ilmu. Ia adalah kode ketuhanan untuk membaca 

alam semesta sebagai fenomena sains. Secara peradaban, Al-Qur`an 

adalah puncak peradaban yang diturunkan oleh Allah Swt untuk meng-

cover seluruh pengaturan kehidupan manusia dari Nabi Adam hingga 

nabi sebelum Rasulullah Saw diutus untuk alam semesta dan 

penghuninya sebagai rasul terakhir hingga akhir masa sebagaimana 

ditegaskan dalam surat Al-Mâidah ayat 48. Inilah salah satu pembeda 



21 
 

 

utama Al-Qur`an dengan kitab-kitab samawiyah sebelumnya.
5
 

Pernyataan sifat terbuka Al-Qur`an bukanlah pernyataan lip 

service untuk menjustifikasi bahwa setiap ada penemuan baru di dunia 

sains sudah ada ayat dan isyaratnya dalam Al-Qur`an, tetapi 

pernyataan filosofis bahwa secara ontologis, epistemologis dan 

aksiologis, Al-Qur`anlah sumber kebenaran sains itu. Al-Qur`an 

menebar ayat kebenaran dan tugas sains adalah membuktikan 

kebenarannya, tidak akan meleset dari itu. Dengan meyakinkan, Al-

Qur`an menunjukkan di surat Al-Isrâ ayat 9 bahwa siapapun tidak akan 

menemukan kebenaran sejati di luar Al-Qur`an.  

يْنَ 
ُ
ذِينَْ يَػْمَل

َّ
مُؤْمِنِيْنَ ال

ْ
رُ ال كْيَمُ وَيُبَش ِ

َ
تِيْ هِيَ ا

َّ
نَ يَىْسِيْ لِل

ٰ
لُصْا

ْ
اِنَّ وٰشَا ال

تِيْدًاۙ 
َ
جْصًا ك

َ
ىُمْ ا

َ
نَّ ل

َ
لِدٰجِ ا ٩ََّّالصه

Sesungguhnya Al-Qur‟an ini memberi petunjuk ke (jalan) yang paling 

lurus dan memberi kabar gembira kepada orang-orang mukmin yang 

mengerjakan kebajikan bagi mereka ada pahala yang sangat besar 

Kriteria kebenaran; konsistensi, koherensi, korespondensi, dan 

kegunaan (pragmatik) dapat diterapkan dalam hal ini. Dr. Maurice 

Bucaille menyebut enam kriteria kebenaran-yang semuanya ada di 

dalam Al-Qur`an- untuk memastikan bahwa kitab suci tertentu adalah 

benar-benar firman Tuhan (kalâmullâh), ajarannya rasional, sempurna 

(bebas dari kesalahan apapun), bukan mitos, saintifik, bersifat nubuat 

(menembus ruang kebenaran masa lalu, kini dan masa depan), dan tak 

tertiru (un-imitable).
6
 

Konsisten-koheren dengan sifat terbuka, pintu gerbang 

kebenaran menurut Al-Qur`an adalah ilmu. Ilmu yang 

berkorespondensi dengan fakta ilmiah dan hidayah, akan melahirkan 

iman. Iman berbasis ilmu ini akan menjadi penggerak seseorang atau 

sekelompok orang (masyarakat atau umat) untuk menghasilkan karya 

peradaban gemilang. Sebagai muaranya, karya-karya tersebut mengikat 

dia atau mereka untuk tunduk total secara spiritual kepada Sang 

Pemilik kebenaran, Allah Swt. Begitulah cara membaca, misalnya 

surat Al-Hajj (22) ayat 54 yang merupakan salah satu ayat sentral yang 

menjelaskan bagaimana integratifnya Al-Qur`an dengan sains dan 
                                                           

5 Muhammad Abid Al-Jabiri, Madkhal ilâ al-Qur‟ân al-Karîm, vol. I Casablanca: 

Dâr an-Nasyr, 2006. 

 6 Maurice Bucaille, The Qur‟an and Modern Science, Jeddah: World Assembly 

of Muslim Youth. 



22 

 

peradaban untuk memproyeksikan masa yang akan datang. 

يْبُهُمْۗ 
ُ
هٗ كُل

َ
كَ فَيُؤْمِنُيْا ةِهٖ فَخُزْبِجَ ل ِ

ة  حَقُّ مِنْ رَّ
ْ
نَّهُ ال

َ
مَ ا
ْ
ػِل
ْ
وْحُيا ال

ُ
ذِيْنَ ا

َّ
مَ ال

َ
لِيَػْل وَّ

ى صِرَاط  
ٰ
مَنُيْْٓا اِل

ٰ
ذِيْنَ ا

َّ
ىَادِ ال

َ
َ ل سْخَلِيْم   وَاِنَّ اللّٰه   ٥٤مُّ

Agar orang-orang yang telah diberi ilmu itu mengetahui bahwa ia (Al-

Qur‟an) adalah kebenaran dari Tuhanmu sehingga mereka beriman 

dan hati mereka tunduk kepadanya. Sesungguhnya Allah benar-benar 

Maha Pemberi petunjuk kepada orang-orang yang beriman ke jalan 

yang lurus. 

B. Proyeksi Masa Depan Terkait Lingkungan 

Mengingat bahwa ayat-ayat Al-Qur`an berjumlah lebih dari 

enam ribu ayat, maka dipandang perlu untuk memilih ayat-ayat untuk 

menjadi materi pembahasan penulis, yaitu tentang prediksi masa 

depan, karena sesungguhnya Al-Qur`an memberikan banyak informasi 

terkait kejadian-kejadian yang sudah terjadi, ataupun yang belum 

terjadi, terdapat ayat-ayat yang bersifat prediksi atau pemberithuan 

tentang berita masa depan. 

Al-Qur`an merupakan kitab suci yang mengandung di dalamnya 

pemberitahuan masa depan yang mampu menembus dan sebagai 

ramalan pasti akan suatu tentang jalannya peristiwa yang akan terjadi 

kemudian, dan dipastikan ramalan yang tertulis di dalam Al-Qur`an 

kelak menjadi nyata. Ini adalah salah satu hikmah dari segi 

kemukjizatan Al-Qur`an. 

Setelah melakukan penelitian, ternyata banyak ayat-ayat Al-

Qur`an yang mengindikasikan makna masa depan. Jika diteliti lebih 

mendalam terdapat redaksi kata yang mengindikasikan makna masa 

depan yang menunjukkan pengertian setara atau sejajar dengan arti 

masa depan itu sendiri, namun mempunyai maksud yang berbeda, 

seperti pemberitahuan dan ancaman. Sebelum memahami pandangan 

Al-Qur`an tentang lingkungan hidup, terlebih dahulu akan dijelaskan 

tentang pengertian lingkungan hidup menurut pandangan pakar 

lingkungan.  

Istilah ―Lingkungan Hidup‖ didefinisikan sebagai hal-hal atau 

keadaan sekeliling khususnya yang mempengaruhi eksistensi 



23 
 

 

seseorang atau sesuatu.
7
 Dapat juga disebut, jumlah semua benda yang 

hidup (Biotik Community) dan tidak hidup (Abiotik Community) serta 

kondisi yang ada dalam ruangan yang ditempati yang terdapat 

hubungan timbal balik dan saling mempengaruhi.
8
 

Lingkungan merupakan salah satu aspek yang penting karena di 

dalamnya ada keberlangsungan hidup manusia dan semua bentuk 

kehidupan di bumi, konteks lingkungan itu sendiri merujuk pada 

pendekatan objektif dan tidak memihak terhadap sudut pandang 

tertentu, melainkan berdasarkan sumber dan data yang valid. 

Lingkungan merupakan salah satu sistem yang rumit karena dimana 

berbagai faktor saling terkait dan saling mempengaruhi. 

Karena pentingnya setiap tahun pertanggal 5 juni ditetapkan 

sebagai hari lingkungan hidup sedunia, yang dimaksudnya untuk 

meningkatkan kesadaran global akan kebutuhan untuk mengambil 

tindakan lingkungan yang positif bagi perlindungan alam dan 

planet bumi. Hari Lingkungan Hidup Sedunia merupakan instrumen 

penting yang digunakan Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB) untuk 

meningkatkan kesadaran tentang lingkungan serta mendorong 

perhatian dan tindakan politik di tingkat dunia. Hari peringatan ini 

dipandang sebagai kesempatan bagi semua orang untuk menjadi bagian 

aksi global dalam menyuarakan proteksi terhadap planet bumi, 

pemanfaatan sumber daya alam yang berkelanjutan, dan gaya hidup 

yang ramah lingkungan. 

Lingkungan hidup adalah segala sesuatu yang ada di sekitar 

manusia dan berhubungan timbal balik. Lingkungan hidup adalah 

sistem yang merupakan kesatuan ruang antara makhluk hidup dan 

komponen abiotik lainnya. Interaksi antar lingkungan alamiah dan 

sekitarnya membentuk sistem ekologi (ekosistem). Lingkungan 

memegang peranan sebagai habitat bagi kehidupan makhluk hidup di 

muka bumi.  

Komponen-komponen lingkungan hidup terdiri dari dua jenis,
9
 

yaitu: Pertama omponen biotik, makhluk hidup yang meliputi hewan, 

tumbuhan, dan manusia. Kedua komponen abiotik adalah benda-benda 

tak hidup, antara lain air, tanah, batu, udara, dan cahaya matahari. 

                                                           
7 Library of Congres Cataloging in Publi-cation Data, Websters Encyclopedia 

Unabridged Dictionary of the English Lenguange, New York: Pordland House, 1989, 

hal. 477.   
8 Tresna Sastrawijaya, Pancaran lingkungan, Jakarta: PT. Rineka Cipta, 1991, 

hal. 6.   

9 Samadi, Geografi 2: SMA Kelas XI, Jakarta: Yudhistira Ghalia Indonesia, 2007, 

hal. 109. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Bumi
https://id.wikipedia.org/wiki/Perserikatan_Bangsa-Bangsa
https://id.wikipedia.org/wiki/Dunia
https://id.wikipedia.org/wiki/Planet
https://id.wikipedia.org/wiki/Bumi
https://id.wikipedia.org/wiki/Sumber_daya_alam
https://id.wikipedia.org/wiki/Ekosistem
https://books.google.co.id/books?id=1nh91WJY4J0C&pg=PA126&dq=geografi+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwjI6eu_hrbtAhVryzgGHf8gAisQ6AEwAHoECAMQAg#v=onepage&q=geografi%20lingkungan%20hidup&f=true


24 

 

Semua komponen yang berada di dalam lingkungan hidup merupakan 

satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan dan membentuk sistem 

kehidupan yang disebut ekosistem. Ekosistem yang merupakan bagian 

utama dari lingkungan hidup, adalah lingkungan yang sangat dinamis, 

karena banyaknya komponen yang terlibat di dalamnya. Jika salah satu 

komponen tersebut berubah maka sistem adaptasi dari organisme yang 

ada untuk menjaga keseimbangan akan mengalami perubahan. Karena 

ekosistem merupakan pusat segala aktivitas yang menyediakan sumber 

makanan dan kebutuhan lain bagi makhluk hidup maka keseimbangan 

komponen di dalamnya harus dijaga dengan baik.
10

  

Keseimbangan lingkungan secara alami dapat berlangsung 

karena beberapa hal, yaitu komponen-komponen yang terlibat dalam 

aksi-reaksi dan berperan sesuai kondisi keseimbangan, pemindahan 

energi (arus energi), dan siklus biogeokimia dapat berlangsung. 

Keseimbangan lingkungan dapat terganggu jika terjadi perubahan 

berupa pengurangan fungsi dari komponen atau hilangnya sebagian 

komponen yang dapat menyebabkan putusnya mata rantai dalam suatu 

ekosistem. Kondisi keseimbangan tersebut kemungkinan dapat 

berubah dengan adanya campur tangan manusia dengan segala 

aktivitas pemenuhan kebutuhan yang terkadang melampaui batas.  

Menurut Undang Undang No. 23 Tahun 1997, lingkungan hidup 

adalah kesatuan ruang dengan semua benda, daya, keadaan, dan 

makhluk hidup, termasuk manusia dan perilakunya, yang 

mempengaruhi kelangsungan perikehidupan dan kesejahteraan 

manusia serta makhluk hidup lain. Sedangkan ruang lingkup 

lingkungan hidup Indonesia meliputi ruang, tempat Negara Kesatuan 

Republik Indonesia yang berwawasan Nusantara dalam melaksanakan 

kedaulatan, hak berdaulat, dan yurisdiksinya. Dalam lingkungan hidup 

terdapat ekosistem, yaitu tatanan unsur lingkungan hidup yang 

merupakan kesatuan utuh menyeluruh dan saling mempengaruhi dalam 

membentuk keseimbangan, stabilitas, dan produktivitas lingkungan 

hidup. 

Merujuk pada definisi di atas, maka lingkungan hidup Indonesia 

tidak lain merupakan wawasan nusantara yang menempati posisi silang 

antara dua benua dan dua samudera dengan iklim tropis dan cuaca 

serta musim yang memberikan kondisi alamiah dan kedudukan dengan 

peranan strategis yang tinggi nilainya, tempat Bangsa Indonesia 

menyelenggarakan kehidupan bernegara dalam segala aspeknya. 

                                                           
10 Natalia Widyatmanti Wirastuti, Geografi SMP/MTs Kls VIII, Jakarta: 

Grasindo, 2008, hal. 70, 71. 

https://books.google.co.id/books?id=uzHy9_chp34C&pg=PA67&dq=geografi+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwj2g9_ulLbtAhW86XMBHX3XCtQQ6AEwCHoECAEQAg#v=onepage&q=geografi%20lingkungan%20hidup&f=true


25 
 

 

Ada tiga macam lingkungan hidup: alami, buatan, dan sosial. 

Pertama, lingkungan hidup alami. Lingkungan hidup alami merupakan 

lingkungan bentukan alam yang terdiri atas berbagai sumber alam dan 

ekosistem dengan komponen-komponennya, baik fisik, biologis, 

maupun berbagai proses alamiah yang menentukan kemampuan dan 

fungsi ekosistem dalam mendukung kehidupan. Lingkungan hidup 

alami bersifat dinamis karena memiliki tingkat heterogenitas 

organisme yang sangat tinggi. Segala proses yang terjadi di dalam 

lingkungan alami terjadi dengan sendirinya dan dalam keadaan tetap 

seimbang. Contoh lingkungan hidup alami adalah hutan primer yang 

segala kehidupan dan isi di dalamnya belum terkena campur tangan 

manusia.  

Lingkungan fisik, yaitu lingkungan yang terdiri dari gaya kosmik 

dan fisiogeografis seperti tanah, udara, laut, radiasi, gaya tarik, ombak, 

dan sebagainya. Lingkungan biologis, yaitu segala sesuatu yang besifat 

biotis berupa mikroorganisme, parasit, hewan, dan tumbuh-tumbuhan. 

Termasuk juga di sini, lingkungan prenatal dan proses-proses biologi 

seperti reproduksi, pertumbuhan dan sebagainya.
11

  

Kedua, lingkungan hidup binaan atau buatan. Lingkungan hidup 

buatan mencakup lingkungan buatan manusia yang dibangun dengan 

bantuan atau masukan teknologi, baik teknologi sederhana maupun 

teknologi modern. Lingkungan hidup alami diubah sehingga dapat 

dimanfaatkan karena kebutuhan hidup manusia yang cenderung selalu 

bertambah. Lingkungan hidup binaan bersifat kurang beranekaragam 

karena keberadaanya selalu diselaraskan dengan kebutuhan manusia. 

Lingkungan hidup buatan ini pada akhirnya dapat merusak 

keseimbangan, keselarasan, dan kelestarian yang semuanya terdapat 

dalam lingkungan alam. Hukum yang terdapat di alam mulai terganggu 

yang menghilangkan hakikat pokok kehidupan yang saling tergantung 

dan terikat. 

Ketiga, lingkungan hidup sosial. Lingkungan hidup sosial 

terbentuk karena adanya interaksi sosial dalam masyarakat. Di dalam 

lingkungan hidup sosial ini terjadi interaksi dan berbagai proses 

lainnya, baik antar individu, individu dengan masyarakat, individu 

dengan budaya, maupun antarkelompok masyarakat. Lingkungan 

hidup sosial ini dapat membentuk lingkungan hidup binaan tertentu 

yang bercirikan perlakuan manusia sebagai makhluk sosial. 

 

                                                           
11Nommy Horas Thombang Siahaan, Hukum lingkungan dan Ekologi 

Pembangunan, Jakarta: Erlangga, 2004, hal. 14. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Lingkungan_alam
https://id.wikipedia.org/wiki/-
https://id.wikipedia.org/wiki/-
https://books.google.co.id/books?id=ae7qLHtmcW4C&pg=PA41&dq=permasalahan+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwiGooLvsLbtAhX2wzgGHdZuCIQQ6AEwBXoECAUQAg#v=onepage&q=permasalahan%20lingkungan%20hidup&f=true
https://books.google.co.id/books?id=ae7qLHtmcW4C&pg=PA41&dq=permasalahan+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwiGooLvsLbtAhX2wzgGHdZuCIQQ6AEwBXoECAUQAg#v=onepage&q=permasalahan%20lingkungan%20hidup&f=true


26 

 

Lingkungan sosial dapat terbagi ke dalam tiga bagian 

diantaranya adalah lingkungan fisiososial (kebudayaan materil seperti 

peralatan, senjata, mesin, gedung dan lain-lain), lingkungan biososial 

(manusia dan interaksinya terhadap sesamanya dan tumbuhan beserta 

hewan domestik dan semua bahan yang digunakan manusia yang 

berasal dari sumber organik), dan lingkungan psikososial (tabiat batin 

manusia).  

Lingkungan hidup terdiri dari komponen penyusun antara lain 

unsur fisik (abiotik), unsur hayati (biotik), dan unsur manusia 

(budaya). Pertama Unsur fisik. Unsur ini terdiri dari air, udara, tanah, 

unsur-unsur senyawa kimia, dan sebagainya. Unsur ini berfungsi 

sebagai media berlangsungnya kehidupan. Air merupakan unsur 

lingkungan hidup yang paling penting bagi kehidupan. Air di 

permukaan bumi tersebar dalam bentuk air laut, air permukaan, air 

tanah, awan dan salju. Udara merupakan media kehidupan makhluk 

hidup yang penting.  

Makhluk hidup memerlukan udara untuk metabolisme tubuh. 

Hewan dan tumbuhan memerlukan oksigen untuk menghasilkan 

energi. Tumbuhan memerlukan karbon dioksida dalam proses 

fotosintesis. Lapisan udara juga sangat berguna bagi manusia antara 

lain sebagai media komunikasi secara langsung maupun melalui alat 

telekomunikasi seperti telepon, televisi, dan radar. Adapun 

Tanah merupakan bagian terpenting dari kehidupan. Dengan adanya 

tanah, tumbuhan sebagai produsen dapat tumbuh dengan baik. Manusia 

dan hewan dapat hidup di atas tanah. Lapisan tanah paling atas 

merupakan tanah yang subur karena banyak mengandung bahan 

organik sehingga warnanya lebih gelap.  

Kedua Unsur hayati. Komponen ini terdiri dari semua makhluk 

hidup, dari tingkatan paling rendah sampai paling tinggi, dari makhluk 

hidup yang paling kecil sampai paling besar. Unsur-unsur tersebut juga 

saling berhubungan, dari yang sederhana sampai yang paling 

kompleks. Unsur hayati terdiri dari hewan, tumbuhan, dan jasad renik.  

Ketiga Unsur budaya. Manusia mempunyai peranan penting 

dalam kelangsungan kehidupan di permukaan bumi. Manusia adalah 

makhluk hidup yang mempunyai kemampuan mengolah dan 

mengelola lingkungan hidup. Secara umum, perkembangan manusia 

diawali dengan kenyataan bahwa manusia sangat tergantung kepada 

alam, kemudian manusia mampu menguasai alam. Akan tetapi 

manusia dan alam seharusnya saling memengaruhi. Manusia dengan 

kemampuan yang dimilikinya berupaya untuk memenuhi kebutuhan 

dan memudahkan hidup.  

https://id.wikipedia.org/wiki/Karbon_dioksida


27 
 

 

Adapun faktor-faktor yang memengaruhi lingkungan hidup 

adalah sebagai berikut: Pertama faktor geografi yakni Iklim. Iklim 

merupakan factor yang memengaruhi aktivitas manusia dalam 

lingkungannya. Iklim yang ekstrim dapat menjadi pembatas bagi 

aktivitas manusia. Kedua, Perubahan cuaca, merupakan faktor 

pembatas bagi manusia ketika suhu ekstrim sedangkan suhu yang 

beragam dapat menjadi faktor yang membuat manusia lebih kreatif dan 

inovatif dalam mengatasi perubahan-perubahan tersebut. Ketiga, 

Kesuburan tanah, merupakan faktor yang berpengaruh bagi daerah 

agraris, karena dengan tanah yang subur sebagai daya dukung 

lingkungan tersebut nilainya jauh lebih tinggi daripada daerah yang 

kurang subur. Keempat, Erosi, merupakan faktor yang dapat 

mengurangi daya dukung lingkungan.
12

 

Selain faktor di atas ada juga faktor sosial budaya yang 

mempengaruhi lingkungan hidup: 

1. Tingkat ilmu yang dimiliki oleh masyarakat dapat meningkatkan 

kesadaran akan pentingnya lingkungan hidup bagi manusia. 

2. Tingkat pengetahuan yang dimiliki oleh masyarakat dapat 

meningkatkan nilai daya dukung lingkungan. 

3. Tingkat teknologi yang dimiliki oleh masyarakat dapat 

meningkatkan dan menurunkan nilai daya dukung lingkungan. 

4. Perilaku manusia dapat meningkatkan nilai daya dukung dari 

lingkungan. 

Setiap kegiatan pembangunan akan mengakibatkan dampak atau 

gangguan tehadap komponen ekosistem (lingkungan) itu sebagai lokasi 

pembangunan. Dampak pembangunan tersebut tidak mungkin 

ditiadakan atau dihilangkan secara total. Akan tetapi, upaya yang dapat 

dilakukan adalah memaksimalkan dampak positif dan meminimalkan 

dampak negatif sehingga kerusakan dan pencemaran yang timbul dapat 

ditoleransi oleh lingkungan. Untuk mewujudkannya, yaitu dengan 

pengelolaan lingkungan yang berasaskan pelestarian lingkungan, 

karenanya perlu pemahaman tentang konsep ekosistem, asas ekologi 

atau lingkungan, konservasi, dan pengetahuan lainnya yang berkaitan 

dengan lingkungan hidup.
13

  

Perlu diperhatikan bahwa pelestarian lingkungan mengandung 

dua pengertian, yaitu: Pertama, pelestarian fungsi lingkungan. Suatu 

lingkungan dapat berubah karena adanya pembangunan, tetapi fungsi 

                                                           
12 Hartono, Geografi: Jelajah Bumi dan Alam Semesta, Bandung: PT Grafindo 

Media Pratama, 2007, hal. 97. 
13 Manik, Pengelolaan Lingkungan Hidup, Jakarta: Kencana, 2018, hal. 15. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Iklim
https://id.wikipedia.org/wiki/Kesuburan_tanah
https://id.wikipedia.org/wiki/Erosi
https://books.google.co.id/books?id=gjnHj6WomNQC&pg=PA114&dq=geografi+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwi8_c3cu7vtAhUXVH0KHReoC7gQ6AEwCXoECAAQAg#v=onepage&q=geografi%20lingkungan%20hidup&f=true
https://books.google.co.id/books?id=Icu2DwAAQBAJ&printsec=frontcover&dq=pengelolaan+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwjv8fzujbvtAhWSguYKHfUxDZYQ6AEwAHoECAYQAg#v=onepage&q=pengelolaan%20lingkungan%20hidup&f=true


28 

 

lingkungan itu tetap dipertahankan. Misalnya, pada suatu areal yang 

ditumbuhi pepohonan akan dibangun kawasan industri, sehingga 

pepohonan tersebut harus ditebang. Dalam hal ini perencanaan harus 

menyediakan pengganti fungsi pepohonan tersebut, yaitu dengan 

diganti oleh areal terbuka dan pohon tanaman penghijauan setelah 

proyek berjalan. 

Kedua, pelestarian lingkungan. Keberadaan hutan lindung, taman 

nasional dan cagar alam yang harus tetap dipertahankan merupakan 

contoh konkretnya. Artinya, kegiatan pembangunan tidak boleh 

dilakukan di lingkungan itu karena fungsinya tidak mungkin 

dilestarikan dengan adanya kegiatan pembangunan. 

Masalah lingkungan terjadi sebagai akibat timbulnya salah satu 

dari kondisi-kondisi seperti melampaui kemampuan suatu komponen, 

adanya ketidakseimbangan di antara komponen, terganggunya fungsi 

komponen atau sama sekali tidak mampu berfungsi seperti 

biasanya. Masalah lingkungan hidup pada umumnya disebabkan oleh 

peristiwa alam, pertumbuhan penduduk yang pesat, 

pemanfaatan sumber daya alam secara berlebihan, industrialisasi, dan 

transportasi.
14

  

Peristiwa alam atau kejadian yang terjadi secara alamiah, 

seperti gempa bumi, longsor, kebakaran hutan oleh petir, banjir, 

letusan gunung berapi, dan lain-lain, telah banyak menimbulkan 

masalah lingkungan hidup. Gempa yang terjadi di daratan dapat 

menyebabkan tanah retak-retak, bentang alam longsor, kerugian harta 

benda, kematian manusia dan hewan, dan lain sebagainya. Sedangkan, 

gempa di lautan menyebabkan terganggunya kehidupan biota laut dan 

badai. Kebakaran hutan mengakibatkan pencemaran udara oleh asap, 

punahnya sumber daya genetik (plasma nutfah), terganggunya 

kehidupan satwa liar dan kematian bagi satwa yang pergerakannya 

lambat. Dampak letusan gunung berapi sangat luas dan dapat 

mengubah ekosistem wilayah bersangkutan. Letusan gunung berapi 

yang dampaknya sangat luas adalah Gunung Krakatau di Selat Sunda 

pada 1883. 

Pencemaran lingkungan merupakan suatu masalah yang pasti, 

yang disebabkan oleh aktifitas dan kegiatan manusia. 

Masalah pencemaran timbul bilamana suatu zat atau energi dengan 

tingkat konsentrasi sedemikian rupa hingga dapat mengubah kondisi 

lingkungan, baik langsung atau tidak langsung, dan pada akhirnya 

                                                           
14Nommy Horas Thombang Siahaan, Hukum Lingkungan dan Ekologi 

Pembangunan, Jakarta: Erlangga, 2004, hal. 14.  

https://id.wikipedia.org/wiki/Hutan_lindung
https://id.wikipedia.org/wiki/Taman_nasional
https://id.wikipedia.org/wiki/Taman_nasional
https://id.wikipedia.org/wiki/Cagar_alam
https://id.wikipedia.org/wiki/Sumber_daya_alam
https://id.wikipedia.org/wiki/Gempa_bumi
https://id.wikipedia.org/wiki/Kebakaran_liar
https://id.wikipedia.org/wiki/Plasma_nutfah
https://id.wikipedia.org/wiki/Gunung_Krakatau
https://id.wikipedia.org/wiki/Letusan_Krakatau_1883
https://id.wikipedia.org/wiki/Pencemaran
https://books.google.co.id/books?id=ae7qLHtmcW4C&pg=PA41&dq=permasalahan+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwiGooLvsLbtAhX2wzgGHdZuCIQQ6AEwBXoECAUQAg#v=onepage&q=permasalahan%20lingkungan%20hidup&f=true
https://books.google.co.id/books?id=ae7qLHtmcW4C&pg=PA41&dq=permasalahan+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwiGooLvsLbtAhX2wzgGHdZuCIQQ6AEwBXoECAUQAg#v=onepage&q=permasalahan%20lingkungan%20hidup&f=true


29 
 

 

lingkungan tidak lagi berfungsi sebagaimana mestinya. Timbulnya 

pencemaran berkaitan erat dengan berbagai aktivitas manusia, antara 

lain: 

1. Kegiatan industri, dalam bentuk limbah, zat-zat buangan berbahaya 

seperti logam-logam berat, zat radioaktif, air buangan panas, 

kepulan asap, kebisingan, dan lain-lain. 

2. Kegiatan pertambangan, berupa terjadinya kerusakan instalasi, 

kebocoran, pencemaran buangan penambangan, pencemaran udara 

dan rusaknya lahan-lahan bekas pertambangan. 

3. Kegiatan transportasi, berupa kepulan asap, kebisingan kendaraan 

bermotor, tumpahan bahan bakar, dan lain-lain. 

4. Kegiatan pertanian, terutama akibat residu pemakaian zat-zat kimia 

seperti pestisida, insektisida, herbisida atau fungisida, untuk hama. 

Demikian pula pemakaian pupuk anorganik. 

Berkembangnya industri dan teknologi tidak selamanya menjadi 

alat pemuas bagi kehidupan manusia, karena di balik itu semua 

terdapat banyak risiko dan masalah yang bermunculan. Belakangan ini 

telah banyak muncul penyakit yang diakibatkan oleh limbah industri, 

seperti Penyakit Minamata dan Itai-itai di Jepang. Penyakit dan wabah-

wabah juga semakin banyak bermunculan akibat pengelolaan 

lingkungan yang tidak benar oleh manusia. Hutan sebagai habitat dan 

menyimpan berbagai spesies satwa dan tumbuhan, yang tadinya 

tertutup, kini terbuka dan habis ditebangi untuk berbagai konsumsi 

modern, terutama bagi masyarakat perkotaan.  

Karena hutan sebagai habitat satwa-satwa sudah rusak, maka 

spesies-spesies satwa bermigrasi ke segala tempat, termasuk ke sekitar 

permukiman manusia. Berbagai satwa liar banyak pula mengandung 

berbagai virus mematikan bagi manusia dan ragam hewan piaraan, 

berinteraksi dengan lingkungan permukiman manusia, dan akhirnya 

virus ini berpindah ke tubuh manusia. Faktor perdagangan satwa 

langka juga berkontribusi untuk membawa virus dari hutan dan 

binatang-binatang ke lingkungan manusia melalui alat transportasi, 

bahkan ke hotel-hotel. Beberapa wabah yang timbul oleh karena faktor 

tersebut antara lain wabah virus Marburg, Ebola, HIV (penyakit 

AIDS), penyakit SARS, dan Chikungunya. Penyakit lainnya timbul 

akibat proses teknologi, misalnya penyakit yang disebabkan 

dari radiasi elektromagnetik. Radiasi elektromagnetik memiliki potensi 

gangguan kesehatan antara lain berupa leukemia, leinfoma, infertilitas 

pada pria, cacat kongenital, proses generatif, perubahan ritme jantung, 

perubahan metabolisme melatonin, neurosis, dan lain-lain.  

Perbuatan manusia dalam mengeksplotasi dan menggunakan 

https://id.wikipedia.org/wiki/Industri
https://id.wikipedia.org/wiki/Pertambangan
https://id.wikipedia.org/wiki/Transportasi
https://id.wikipedia.org/wiki/Pertanian
https://id.wikipedia.org/wiki/Penyakit_Minamata
https://id.wikipedia.org/wiki/Virus_Marburg
https://id.wikipedia.org/wiki/Penyakit_virus_ebola
https://id.wikipedia.org/wiki/HIV
https://id.wikipedia.org/wiki/AIDS
https://id.wikipedia.org/wiki/AIDS
https://id.wikipedia.org/wiki/Sindrom_pernapasan_akut_berat
https://id.wikipedia.org/wiki/Chikungunya
https://id.wikipedia.org/wiki/Radiasi_elektromagnetik
https://id.wikipedia.org/wiki/Leukemia
https://id.wikipedia.org/wiki/Neurosis


30 

 

sumber-sumber daya alam secara tidak seimbang berdampak pada 

rusaknya tata lingkungan alami. Hal tersebut dapat terlihat melalui 

praktek-praktek masyarakat seperti pengundulan hutan, pemanfaatan 

ekosistem pantai, penangkapan ikan laut yang melampaui batas 

konservasinya, penggunaan alat-alat beracun dan peledak untuk 

menangkap ikan, perburuan binatang liar, dan pola pertanian sistem 

ladang berpindah. Masalah ini merupakan dampak yang saling 

berkaitan satu dengan yang lainnya, misalnya tingkat pertumbuhan 

penduduk yang lebih mengungguli tingkat pertumbuhan kebutuhan 

dasar dan kebutuhan lainnya, perkembangan kemajuan ilmu 

pengetahuan dan teknologi, peningkatan taraf hidup, konsumerisme, 

masalah keterbataasan alam untuk diolah terutama sumberdaya tak 

terbaharukan, pengangguran dan lain-lain.  

Pertambahan penduduk yang semakin lama makin meningkat 

akan berbenturan dengan sistem lingkungan, yaitu bahwa setiap 

manusia memiliki berbagai kebutuhan, baik yang pokok dan 

pelengkap. Sedangkan semua faktor tersebut baru dapat terpenuhi 

apabila siklus dan cadangan-cadangan sumber daya alam masih 

mampu dan mencukupi. Akan dapat terjadi masa krisis, jika angka 

pertumbuhan penduduk kian melewati batas siklus atau jumlah 

cadangan sumber-sumber kebutuhan, dan hal tersebut tidak ditata 

secara terencana. Masalah ledakan penduduk tidak hanya terkait 

dengan masalah kebutuhan dasar, namun juga menyangkut berbagai 

aspek hidup atau kualitas hidup secara kompeks seperti pemukiman, 

kesehatan, tingkat pendidikan, kebebasan perorangan, kententeraman, 

ketertiban, keamanan dan hal lainnya yang diperlukan dalam kondisi 

hidup wajar.  

Diantara efek dari keajuan tekbologi juga berimbas pada 

populasi fauna dan flora. Populasi fauna dan flora yang menurun 

sangat berkaitan dengan kegiatan-kegiatan pembangunan dan sikap 

keserakahan manusia yang dapat mengganggu perkembangbiakan dan 

rusaknya habitat. Pembabatan, pembakaran, dan kebakaran hutan telah 

memusnakan spesies-spesies binatang dan tumbuh-tumbuhan serta 

merusak unsur hara dalam tanah. Aktivitas penyemprotan hama 

dengan obat pembasmi pestisida dan semacamnya juga memberikan 

efek samping yang buruk. Pemakaian DDT dan zat semacamnya yang 

persisten dan sukar terurai akan merembes ke dalam rantai makanan, 

yang selanjutnya memengaruhi makhluk-makhluk lain. Tindakan 

pembasmian dapat pula membunuh makhluk-makhluk yang bukan 

sasaran, yang banyak berperan sebagai predator yang bermanfaat 

mengontrol populasi binatang secara efektif dan banyak manfaatnya 

https://id.wikipedia.org/wiki/Penggundulan_hutan
https://id.wikipedia.org/wiki/Perburuan_liar
https://id.wikipedia.org/wiki/Konsumerisme
https://id.wikipedia.org/wiki/Pestisida
https://id.wikipedia.org/wiki/DDT


31 
 

 

bagi kehidupan manusia. Perdagangan satwa langka atau liar juga sulit 

diberantas. Satwa ini digunakan untuk keperluan obat-obatan dan 

kosmetika, serta hobi. Masalah ini harus diberantas dan ratifikasi 

sistem pengaturan dan larangan yang telah ditentukan CITES harus 

diterapkan secara ketat.  

Ekosistem harus seimbang. Lingkungan mempunyai sifat yang 

saling berkaitan, interdependen, dan saling memengaruhi. Bila salah 

satu mengalami gangguan atau ketidakseimbangan, akan berakibat 

pada bagian-bagian sekitar lainnya. Tanah yang tandus di mana pohon-

pohon tidak lagi tumbuh dapat menimbulkan banjir dan longsor. Kota 

yang padat permukiman tetapi tidak ditata dengan pengelolaan sampah 

dan pembuatan selokan, kali, kanal, dan tidak ada persediaan runag-

ruang hijau, tanah resapan ataupun lahan terbuka, dan waduk-waduk 

buatan akan menciptakan ketidakseimbangan ekosistem perkotaan. 

Akibatnya ialah ancaman banjir sepanjang musim hujan.  

Masalah lingkungan tidak saja terbatas pada masalah biofisik, 

tetapi juga pada lingkungan sosial (ekosistem sosial). Bertumpuknya 

pembangunan di kota tetapi hal yang serupa tidak dialami di pedesaan 

misalnya, akan menimbulkan masalah pada ekosistem sosial berupa 

timbulnya urbanisasi yang pesat, dan akhirnya mengakibatkan 

bertambahnya permasalahan-permasalahan di perkotaan, seperti 

pengangguran, gelandangan, peningkatan kriminalitas, terganggunya 

kelancaran lalu lintas, rendahnya mutu kesehatan lingkungan,dan 

sebagainya.  

Di antara masalah lingkungan hidup di Indonesia adalah bahaya 

alam: banjir, kemarau panjang, tsunami, gempa bumi, gunung berapi, 

kebakaran hutan, gunung lumpur, tanah longsor, limbah industri, 

limbah pariwisata, dan limbah rumah sakit. Selain itu masalah 

Lingkungan hidup di Indonesia saat ini: penebangan hutan secara 

liar/pembalakan hutan; polusi air dari limbah industri dan 

pertambangan; polusi udara di daerah perkotaan (Jakarta merupakan 

kota dengan udara paling kotor ke 3 di dunia); asap dan kabut dari 

kebakaran hutan; kebakaran hutan permanen/tidak dapat dipadamkan; 

perambahan suaka alam/suaka margasatwa; perburuan liar, 

perdagangan dan pembasmian hewan liar yang dilindungi; 

penghancuran terumbu karang; pembuangan sampah B3/radioaktif dari 

negara maju; pembuangan sampah tanpa pemisahan/pengolahan; 

semburan lumpur liar di Sidoarjo, Jawa Timur; hujan asam yang 

merupakan akibat dari polusi udara. 

Oleh karena edukasi tentan lingkungan hidup sangat diperlukan. 

Pendidikan lingkungan hidup adalah suatu proses untuk membangun 

https://id.wikipedia.org/wiki/CITES
https://id.wikipedia.org/wiki/Banjir
https://id.wikipedia.org/wiki/Tanah_longsor
https://id.wikipedia.org/wiki/Urbanisasi


32 

 

populasi manusia di dunia yang sadar dan peduli terhadap lingkungan 

total (keseluruhan) dan segala masalah yang berkaitan dengannya, dan 

masyarakat yang memiliki pengetahuan, ketrampilan, sikap dan 

tingkah laku, motivasi serta komitmen untuk bekerja sama , baik secara 

individu maupun secara kolektif, untuk dapat memecahkan berbagai 

masalah lingkungan saat ini, dan mencegah timbulnya masalah baru. 

(UNESCO, Deklarasi Tbilisi, 1977) 

Adapun prinsip pendidikan lingkungan hidup sebagai berikut: 

1. Mempertimbangkan lingkungan sebagai suatu totalitas — alami dan 

buatan, bersifat teknologi dan sosial (ekonomi, politik, kultural, 

historis, moral, estetika); 

2. Merupakan suatu proses yang berjalan secara terus menerus dan 

sepanjang hidup, dimulai pada zaman pra sekolah, dan berlanjut ke 

tahap pendidikan formal maupun non formal; 

3. Mempunyai pendekatan yang sifatnya interdisipliner, dengan 

menarik/mengambil isi atau ciri spesifik dari masing-masing 

disiplin ilmu sehingga memungkinkan suatu pendekatan yang 

holistik dan perspektif yang seimbang. 

4. Meneliti (examine) issue lingkungan yang utama dari sudut 

pandang lokal, nasional, regional dan internasional, sehingga siswa 

dapat menerima insight mengenai kondisi lingkungan di wilayah 

geografis yang lain; 

5. Memberi tekanan pada situasi lingkungan saat ini dan situasi 

lingkungan yang potensial, dengan memasukkan pertimbangan 

perspektif historisnya; 

6. Mempromosikan nilai dan pentingnya kerja sama lokal, nasional 

dan internasional untuk mencegah dan memecahkan masalah-

masalah lingkungan; 

7. Secara eksplisit mempertimbangkan/memperhitungkan aspek 

lingkungan dalam rencana pembangunan dan pertumbuhan; 

8. Memampukan peserta didik untuk mempunyai peran dalam 

merencanakan pengalaman belajar mereka, dan memberi 

kesempatan pada mereka untuk membuat keputusan dan menerima 

konsekuensi dari keputusan tersebut. 

9. Menghubungkan (relate) kepekaan kepada lingkungan, 

pengetahuan, ketrampilan untuk memecahkan masalah dan 

klarifikasi nilai pada setiap tahap umur, tetapi bagi umur muda 

(tahun-tahun pertama) diberikan tekanan yang khusus terhadap 

kepekaan lingkungan terhadap lingkungan tempat mereka hidup. 

10. Membantu peserta didik untuk menemukan (discover), gejala-

gejala dan penyebab dari masalah lingkungan; 

https://id.wikipedia.org/wiki/Pendidikan_formal


33 
 

 

11. Memberi tekanan mengenai kompleksitas masalah lingkungan, 

sehingga diperlukan kemampuan untuk berpikir secara kritis 

dengan ketrampilan untuk memecahkan masalah. 

12. Memanfaatkan beraneka ragam situasi pembelajaran (learning 

environment) dan berbagai pendekatan dalam pembelajaran 

mengenai dan dari lingkungan dengan tekanan yang kuat pada 

kegiatan-kegiatan yang sifatnya praktis dan memberikan 

pengalaman secara langsung (first – hand experience). 

Melihat cakupan unsur yang terdapat dalam lingkungan hidup 

itu, maka Al-Qur`an dapat dikatakan juga mengenal lingkungan dalam 

batas yang lebih luas, walaupun hanya melalui pesan muatan tersirat. 

Beberapa ayat Al-Qur`an menyebutkan adanya aturan, koordinasi dan 

tujuan alam sebagai bukti-bukti yang mengukuhkan eksistensi pencipta 

yang Maha Bijaksana dan Maha Kuasa. Ayat-ayat ini dapat 

diklasifikasikan ke dalam beberapa kelompok.
15

 Sebagian menjelaskan 

bahwa penciptaan langit dan bumi tidaklah sia-sia, tetapi di balik itu 

benar-benar memiliki tujuan, misalnya: QS. 6:73, 21:16, 23:115, dan 

38:27.  

مٰيٰتِ وَ  قَ السَّ
َ
ذِيْ خَل

َّ
هُ وَوُيَ ال

ُ
ۚ كَيْل يْنُ

ُ
نْ فَيَك

ُ
 ك

ُ
ۗ وَيَيْمَ يَلُيْل ِ

حَق 
ْ
رْضَ ةِال

َ
ا
ْ
ال

حكَِيْمُ 
ْ
ىَادَةِ وَوُيَ ال غَيْبِ وَالشَّ

ْ
ۗ عٰلِمُ ال يْرِ كُ يَيْمَ يُنْفَذُ فِى الصُّ

ْ
مُل
ْ
هُ ال

َ
ۗ وَل حَقُّ

ْ
ال

تِيْدُ  خَ
ْ
  ٧٣ال

Dialah yang menciptakan langit dan bumi dengan hak (benar). 

(Sungguh benar ketetapan-Nya) pada hari (ketika) Dia berkata, 

“Jadilah!” Maka, jadilah sesuatu itu. Firman-Nya adalah benar, dan 

milik-Nyalah segala kekuasaan pada waktu sangkakala ditiup. Dia 

mengetahui yang gaib dan yang nyata. Dialah Yang Maha Bijaksana 

lagi Maha Teliti (Al-An‘âm/6: 73). 

Di dalam beberapa ayat disebutkan bahwa kejadian-kejadian 

mengikuti suatu jalur alami untuk periode tertentu yang sebelumnya 

ditentukan, misalnya: QS. 30:8 dan 13:12.  

                                                           
15 Mahdi Ghulsyam, The Holy Qur‟an and The Scoience of Nature, diterjemahkan 

oleh Agus Effendi “Filsafat Sains Menurut Al-Qur`an”, Bandung: Penerbit Mizan, 

1994, hal. 80 – 81.   



34 

 

قَ ا
َ
نْفُسِىِمْۗ  مَا خَل

َ
صُوْا فِيْْٓ ا

َّ
مْ يَخَفَك

َ
وَل
َ
ا ا

َّ
رْضَ وَمَا ةَيْنَىُمَآْ اِل

َ
ا
ْ
مٰيٰتِ وَال ُ السَّ للّٰه

فِصُوْنَ 
ٰ
ك
َ
هِمْ ل ِ

نَ النَّاسِ ةِلِلَاۤئِ رَب  رِيْدًا م ِ
َ
ىۗ وَاِنَّ ك سَمًّ جَل  مُّ

َ
ِ وَا

حَق 
ْ
  ٨ةِال

Apakah mereka tidak berpikir tentang (kejadian) dirinya? Allah tidak 

menciptakan langit, bumi, dan apa yang ada di antara keduanya, 

kecuali dengan benar dan waktu yang ditentukan. Sesungguhnya 

banyak di antara manusia benar-benar mengingkari pertemuan 

dengan Tuhannya. (Ar-Rûm/30: 8). 

Beberapa ayat yang menyebutkan kepada kita bahwa 

keseluruhan proses penciptaan dan perjalanan kejadian-kejadian di 

dalam alam, mengikuti suatu perhitungan, aturan dan ukuran yang 

sesuai, misalnya: QS. 55:5, 13:8, 25:2, 15:19, 15:21, dan 55:7.  

 ۙ سْتَان 
لَمَصُ بِحُ

ْ
مْسُ وَال لشَّ

َ
  ٥ا

Matahari dan bulan (beredar) sesuai dengan perhitungan (QS. Ar- 

Rahmân/55: 5).  

Dalam Al-Qur`an, menyebutkan beberapa ayat adanya 

kehidupan, makhluk Tuhan saling terkait, agar tercipta keseimbangan 

dan keserasian, misalnya: QS. 13:3, 15:19, 16:15, 21:31, 27:61, 31:10, 

41:10, 50:7, 77:25-27, dan QS. 79:30-33.   

 
ْ
ذِيْ مَسَّ ال

َّ
 فِيْىَا وَوُيَ ال

َ
ِ الرَّمَصٰتِ جَػَل

 
ل
ُ
نْىٰصًاۗ وَمِنْ ع

َ
 فِيْىَا رَوَاسِيَ وَا

َ
رْضَ وَجَػَل

َ
ا

صُوْنَ 
َّ
خَفَك لَيْم  يَّ ِ

 
يٰج  ل

ٰ
ا
َ
ىَارَۗ اِنَّ فِيْ ذٰلِكَ ل  النَّ

َ
يْل
َّ
  ٣زَوْجَيْنِ اذْنَيْنِ يُغْشِى ال

Dialah yang menghamparkan bumi dan menjadikan gunung-gunung 

dan sungai-sungai padanya. Dia menjadikan padanya (semua) buah-

buahan berpasang-pasangan (dan) menutupkan malam pada siang) 

Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat tanda-tanda 

(kebesaran Allah) bagi kaum yang berpikir. (Ar-Ra‘d/13: 73). 

Topografi daratan bumi berupa hamparan dan gunung-gunung. 

Di antaranya ada sungai-sungai. Daratan itu menjadi tempat 

tumbuhnya tanaman penghasil buah-buahan yang penyerbukannya 

dapat terjadi karena struktur bunga yang berpasangan, jantan dan 

betina. Semuanya mengalami siang dan malam karena proses 

perputaran bumi.  



35 
 

 

Al-Qur`an  menegaskan bahwa manusia diciptakan Allah sebagai 

khalifah di bumi untuk bertanggung jawab tentang pemeliharaannya 

dan pengembangan bumi: QS. 11:61, 23:1-9, 2:30-39. 

ه  غَيْدُهٗۗ وُيَ 
ٰ
نْ اِل مْ م ِ

ُ
ك
َ
َ مَا ل  يٰلَيْمِ اغْتُسُوا اللّٰه

َ
خَاوُمْ صٰلِدًاۘ  كَال

َ
ى ذَمُيْدَ ا

ٰ
وَاِل

يْ  ِ
يْهِۗ اِنَّ رَب 

َ
مْ فِيْىَا فَاسْخَغْفِصُوْهُ ذُمَّ حيُْةيُْْٓا اِل

ُ
رْضِ وَاسْخَػْمَصكَ

َ
ا
ْ
نَ ال مْ م ِ

ُ
ك
َ
شَا
ْ
ن
َ
ا

يْبٌ كَصِيْ  جِ
  ٦١بٌ مُّ

Kepada (kaum) Samud (Kami utus) saudara mereka, Saleh. Dia 

berkata, “Wahai kaumku, sembahlah Allah, sekali-kali tidak ada tuhan 

bagimu selain Dia. Dia telah menciptakanmu dari bumi (tanah) dan 

menjadikanmu pemakmurnya. 357) Oleh karena itu, mohonlah 

ampunan dan bertobatlah kepada-Nya. Sesungguhnya Tuhanku sangat 

dekat lagi Maha Memperkenankan Doa  (Hûd/11: 61). 

Melihat klasifikasi ayat yang terdapat dalam Al-Qur`an dengan 

adanya unsur lingkungan maka beberapa ulama menginterprestasikan 

ayat tersebut dalam bentuk tafsiran ilmiah. Muhammad Quraish Shihab 

misalnya menyatakan bahwa istilah lingkungan hidup dapat dilihat dari 

kedalaman makna yang terkandung pada proses penciptaan manusia 

(QS. 96: 2) dan pengangkatan manusia menjadi khalifah (QS. 2: 30), 

yang dihubungkan dengan tujuan penciptaan alam (QS. 38: 27).  

Ketiga ayat ini menunjukkan kepada kita, betapa kehidupan 

seluruh makhluk Tuhan saling berkait dan saling mempengaruhi. Bila 

terjadi gangguan yang luar biasa terhadap salah satunya, makna 

makhluk yang berada dalam lingkungan hidup tersebut ikut terganggu. 

Oleh karena itu, keseimbangan dan keserasian tersebut harus 

dipelihara, agar tidak mengakibatkan kerusakan.
16

 

Ayat-ayat Al-Qur`an banyak sekali menyinggung tentang 

masalah lingkungan hidup. Hal ini bermakna bahwa Al-Qur`an punya 

konsern terhadap masalah ini. Misalnya bahwa Al-Qur`an sangat tegas 

terhadap orang-orang yang merusak lingkungan. Bahkan perusak alam 

diganjar dengan hukuman yang sangat berat seperti dijelaskan pada 

surat Al-Baqarah ayat: 205–206.  

                                                           
16 Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur‟an, Bandung: Penerbit 

Mizan, 1994, hal. 295.   



36 

 

ا 
َ
ُ ل ۗ  وَ اللّٰه

َ
حصَْثَ وَالنَّسْل

ْ
رْضِ لِيُفْسِسَ فِيْىَا وَيُىْلِكَ ال

َ
ا
ْ
ى سَعٰى فِى ال

ه
وَاِذَا حَيَل

فَسَادَ 
ْ
بُّ ال مُۗ   ٢٠٥يُحِ اِذْمِ فَدَسْتُهٗ جَىَنَّ

ْ
ةُ ةِال ػِضَّ

ْ
خَشَحْهُ ال

َ
َ ا هُ احَّقِ اللّٰه

َ
 ل
َ
وَاِذَا كِيْل

مِ 
ْ
بِئْسَ ال

َ
  ٢٠٦ىَادُ وَل

Apabila ia berpaling dari kamu, kemudian ia juga melakukan 

perjalanan diatas bumi dan melakkukan kerusakan, merusak 

tumbuhan juga hewan, dan sungguh Allah tidak menghendaki 

kerusakan. Jika disampaikan padanya: Bertakwalah kepada Allah”, 

maka ia akan menunjukkan sikap yang arogan bahkan melakukan 

perbuatan dosa, maka kelak balasannya di neraka Jahanam, sungguh 

itu tempat yang paling buruk dan manakutkan (Al-Baqarah/2: 206). 

Perhatian Al-Qur`an yang khusus tentang lingkungan hidup ini, 

tidak hanya terkait dengan larangan dan anjuran atau apa yang baik 

dan yang buruk. Lebih dari itu, ternyata Al-Qur`an punya pandangan 

yang spesial. Dorongan Al-Qur`an agar memperhatikan alam 

lingkungan adalah agar manusia dapat mengelola alam dengan sebaik-

baiknya, agar dapat dimafaatkan seluruh semesta. Misalnya, Al-Qur`an 

memotivasi manusia agar memperhatikan bagaimana onta diciptakan, 

langit dibentangkan, bagaimana gunung ditinggikan, bagaimana bumi 

dihamparkan. 

Dengan demikian, manusia harus mengadakan riset-riset. 

Dengan riset-riset inilah pada akhirnya dapat melahirkan ilmu-ilmu 

baru yang dapat membawa umat manusia sejahtera. Misalnya, anjuran 

memperhatikan untuk diciptakan, seharusnya melahirkan penemuan 

baru dalam bidang biologi. Anjuran memperhatikan gunung diciptakan 

seharusnya melahirkan penemuan baru di bidang geologi, demikian 

juga anjuran bumi dihamparkan agar dapat melahirkan ilmu-ilmu 

kealaman yang berujung pada kesejahteraan umat manusia. 

Motivasi Al-Qur`an untuk mengadakan riset-riset ilmiah ini 

ditegaskan dalam surat Al-Ghâsyiyah ayat 17-20:  

 ۗ يْفَ خُلِلَجْ
َ
اِةِلِ ك

ْ
ى ال

َ
ا يَنْظُصُوْنَ اِل

َ
فَل
َ
ۗ  ١٧ا يْفَ رُفِػَجْ

َ
مَاءِۤ ك ى السَّ

َ
 ١٨وَاِل

يْفَ نُصِبَجْۗ 
َ
تَالِ ك جِ

ْ
ى ال

َ
يْفَ سُعِدَجْۗ  ١٩وَاِل

َ
رْضِ ك

َ
ا
ْ
ى ال

َ
  ٪١وَاِل

Apakah mereka tidak memperhatikan unta bagaimana diciptakan, 

langit bagaimana ditinggikan, gunung-gunung bagaimana ditegakkan, 



37 
 

 

bumi bagaimana dihamparkan?  

Di sisi lain, agama dan lingkungan seringkali dipahami secara 

terpisah atau dikotomis. Pemahaman tersebut berkembang selama ini, 

sehingga agama cenderung tidak memberikan kontribusi yang 

memadai terhadap kesadaran umat dalam menjaga lingkungan mereka. 

Agama dan lingkungan dianggap dua hal yang terpisah dan tidak 

berhubungan satu sama lain. Padahal terdapat hubungan yang erat 

antara agama dan lingkungan hidup, khususnya pada kontribusi agama 

dalam mempengaruhi perilaku manusia terhadap persepsi dan tingkah 

lakunya dalam menjaga dan melestarikan lingkungan hidup di 

sekitarnya. Agama secara implisit mengajarkan umat beragama untuk 

mengetahui dan menyadari arti penting menjaga lingkungan sehari-

hari.  

Agama mengajarkan setiap umatnya untuk peduli terhadap 

lingkungan, setiap kerusakan alam dan lingkungan pada akhirnya akan 

memberikan dampak buruk jangka panjang kepada diri manusia 

sendiri. Pada kesempatan ini Allah Swt menyatakan bahwa kerusakan 

lingkungan disebabkan perbuatan manusia. Seperti yang terdapat 

dalam surat Ar-Rûm ayat 41:  

يْسِى النَّاسِ لِ 
َ
سَبَجْ ا

َ
بَدْصِ ةِمَا ك

ْ
بَد ِ وَال

ْ
فَسَادُ فِى ال

ْ
ذِيْ ظَىَصَ ال

َّ
يُشِيْلَىُمْ ةَػْضَ ال

ىُمْ يَصْجِػُيْنَ 
َّ
ػَل
َ
يْا ل

ُ
 ٤١َّغَمِل

Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena 

perbuatan tangan manusia, Allah menghendaki agar mereka 

merasakan sebagian dari (akibat) perbuatan mereka, agar mereka 

kembali (ke jalan yang benar). (Ar Rûm/30: 41). 

Ayat di atas menyebut darat dan laut sebagai tempat terjadinya 

fasâd itu. Ini dapat berarti daratan dan lautan menjadi arena kerusakan, 

dapat juga berarti bahwa darat dan laut sendiri telah mengalami 

kerusakan, ketidakseimbangan serta kekurangan manfaat. Laut telah 

tercemar, sehingga ikan mati dan hasil laut berkurang. Daratan 

semakin panas sehingga terjadi kemarau panjang. Hasilnya, 

keseimbangan lingkungan menjadi kacau. Inilah yang mengantar 

sementara ulama kontemporer memaharni ayat ini sebagai isyarat 

tentang kerusakan lingkungan.
17

 

                                                           
17 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr Al-Misbâh; Pesan, Kesan dan 

Keserasian Al-Qur‟an, Jakarta: Lentera Hati, 2002, Volume 11, hal. 77. 



38 

 

Makna fasâd pada ayat di atas bersifat „âm (umum). Ini berarti 

bahwa segala kerusakan bumi baik di darat maupun di laut dalam 

berbagi bentuknya dapat disebut sebagai fasâd. Kerusakan di darat 

misalnya, seperti longsor, gempa, banjir dan sejenisnya bisa dikatakan 

sebagai fasâd fil ardhi. Berdasarkan ayat ini, maka global warming 

merupakan salah satu bentuk fasâd yang disebabkan oleh manusia. 

Kerusakan lingkungan sebagai pemicu terjadinya pemanasan 

global dan perubahan iklim diungkapkan oleh Al-Qur`an dengan 

ungkapan zhoharol fasâd fil barri wal bahri dimana titik berat dari 

pernyataan tersebut adalah kata fasâd. manusia adalah faktor dominan 

atas terjadinya pemanasan global (bimâ kasabat aidi an nâs)
18

 

Kalau merujuk kepada Al-Qur`an, ditemukan sekian banyak ayat 

yang membicarakan tentang aneka kerusakan dan dalam konteks 

uraian tentang fasâd, antara lain: (QS. Al-Baqarah 2: 205). Dalam QS. 

A1-Mâidah 5: 32, pembunuhan, perampokan dan gangguan keamanan, 

dinilai sebagai fasâd. Sedangkan QS. Al-A‘râf 7: 85, menilai 

pengurangan takaran, timbangan dan hak-hak manusia adalah fasâd. 

Dan masih banyak yang lain. Misalnva QS. Âli-Imrân 3: 63, Al-Anfâl 

81: 73, Hûd 11: 116, An-Nisâ 4: 34, Ghâfir 40: 26, Al-Fajr 89: 12, dan 

lain-lain.
19

  

Penggunaan kata fasâd di dalam Al-Qur`an yang berarti 

kerusakan sering dirangkai dengan kata ishlâh yang berarti perbaikan. 

Dalam surat Al-A‘râf ayat 56, dengan memperhatikan kata fasâd dan 

kata ishlâh, Allah Swt menjelaskan tentang perilaku buruk manusia 

terhadap lingkungan atau alam semesta.  

ۗ اِنَّ رَحْمَجَ  ظَمَػًا اخِىَا وَادْغُيْهُ رَيْفًا وَّ
َ
رْضِ ةَػْسَ اِصْل

َ
ا
ْ
ا حُفْسِسُوْا فِى ال

َ
وَل

 ِ مُدْسِنِيْنَ اللّٰه
ْ
نَ ال   ٥٦ كَصِيْبٌ م ِ

Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi, sesudah 

(Allah) memperbaikinya dan berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut 

(tidak akan diterima) dan harapan (akan dikabulkan). Sesungguhnya 

rahmat Allah amat dekat kepada orang-orang yang berbuat baik.  

Dengan metode yang sama, memperhatikan kata fasad dan kata 

ishlah di dalam surat Asy-Syûra ayat 150-152 Allah memerintahkan 

atau mewajibkan untuk bertakwa dan taat kepada-Nya serta tidak boleh 

                                                           
18 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr Al-Misbâh, hal. 76. 
19 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr Al-Misbâh, hal. 77. 



39 
 

 

mentaati perintah orang-orang yang melampaui batas. Menurut 

Muhammad Quraish Shihab hal itu akan jelas setelah memperhatikan 

dua macam penggunaan kata yang berakar sama dengan kata yushlihûn 

yang digunakan ayat ini. Jika Anda menemukan sesuatu yang baik, 

yang memenuhi nilai-nilainya lalu memeliharanya sehingga nilai-nilai 

itu langgeng, maka ketika itu Anda melakukan shalah. Sedang bila 

Anda menemukannya dalam keadaan rusak lalu anda memperbaikinya 

sehingga ia menjadi baik dan bermanfaat sebagaimana semula, maka 

Anda melakukan apa yang dinamai ishlâh. Selanjutnya jika Anda 

menemukan sesuatu yang telah memenuhi nilai-nilainya, lalu Anda 

memberi nilai tambah kepadanya sehingga manfaatnya lebih besar dari 

sebelumnya, maka ini pun dinamai ishláh.
20

 

Islam sebagai agama rahmatan lil„âlamîn tentu harus dapat 

menjawab tantangan itu. Dapatkah umat memperbaiki diri, 

memberikan keteladanan dan kepeloporan. Pemanasan global 

merupakan wacana penting karena berhubungan langsung dengan 

prilaku manusia dan kualitas hidupnya, termasuk gaya hidup dan 

peradabannya.
21

 Oleh karena itu Islam diharapkan tampil untuk 

menjawab dan menyelamatkan bumi, karena ajaran Islam terhadap 

fitrah bumi itu sendiri. Kefitrahan nilai-nilai universal pengelolaan 

bumi terkandung di dalam Al-Qur`an.
22

 

Manusia bekerja dengan tujuan mencapai pemenuhan terhadap 

garis-garis fitrah yang telah dirumuskan Allah Swt dalam wahyu. 

Karena itulah Al-Qur`an merupakan rahmat yang besar yang dapat 

dijadikan prinsip untuk menaggulangi bahaya pemanasan global, 

karena fitrah Al-Qur`an adalah untuk mengatur tatanan hidup di bumi 

agar manusia dapat berfikir dari informasi yang disampaikan dalam 

Al-Qur‘an. 

C. Proyeksi Masa Depan Terkait Tekhnologi Transportasi 

Pesatnya kemajuan ilmu pengetahuan merupakan hal yang kita 

semua sadari dari waktu ke waktu. Inovasi baru, seperti perkembangan 

teknologi untuk mendukung kemajuan modern, dihasilkan dari 

kemajuan ilmu pengetahuan ini. Sampai saat ini, kemajuan teknologi 

telah digital, dunia maupun di Indonesia. Pesatnya perkembangan 

teknologi ini telah memungkinkan penggunaan teknologi sebagai alat 

                                                           
20 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh, hal. 77. 
21 Fachruddin M Mangunjaya, Konservasi Alam dalam Islam, Jakarta: 

Yayasan Obor  Indonesia, 2005, hal. 1. 
22 Fachruddin M Mangunjaya, Konservasi Alam dalam Islam, hal. 8. 



40 

 

untuk mempermudah pekerjaan di hampir semua bidang dan instansi.  

Kata ―teknologi‖ berasal dari bahasa Yunani ―techne‖, yang 

berarti ―seni‖, "kerajinan", atau ―keterampilan‖, dan ―logia‖, yang 

berarti "kata", "studi", atau "kumpulan pengetahuan". Teknologi 

adalah ilmu membuat sesuatu. Namun, menurut terminologi, 

Alisyahbana dan Karlina dalam bukunya mengatakan bahwa teknologi 

adalah cara manusia menghemat energi dengan memungkinkan mereka 

memenuhi kebutuhannya dengan bantuan alat dan logika. Selain itu, 

teknologi dapat dipahami sebagai upaya manusia untuk membantu 

penyelesaian masalah atau memfasilitasi aktivitas manusia, dengan 

harapan dapat meningkatkan kinerja manusia.
23

 

Kata teknologi bermakna perkembangan dan penerapan berbagai 

peralatan atau sistem untuk menyelesaikan persoalan-persoalan yang 

dihadapi manusia dalam kehidupan sehari-hari. Dalam bahasa sehari-

hari, kata teknologi berdekatan dengan artinya dengan istilah tata 

cara.
24

 

Menurut Hamalik dalam Makki, teknologi merupakan produk 

budaya sekaligus bagian dari budaya. Dapat juga dikatakan bahwa 

inovasi adalah bagian material dari budaya. Masyarakat mengandalkan 

teknologi sebagai sarana untuk memenuhi kebutuhannya. Sejak ratusan 

tahun yang lalu, manusia telah menciptakan dan menemukan berbagai 

teknologi baru melalui penemuan dan penemuan, yang kemudian 

mereka gunakan untuk menjalani kehidupannya.  

Teknologi mencakup segala cara penyediaan barang-barang yang 

penting bagi kelangsungan dan kenyamanan hidup manusia. Alat, 

mesin, bahan, dan proses yang membantu orang memecahkan masalah 

adalah contoh teknologi. Teknologi mendahului teknik dan sains 

sebagai upaya manusia. Penemuan dan alat yang memanfaatkan 

prinsip dan proses penemuan ilmiah yang baru ditemukan disebut 

sebagai teknologi penting. Teknologi juga bisa merujuk pada 

penemuan yang sangat tua, seperti roda. 

Penulis dapat mengambil kesimpulan bahwa teknologi adalah 

alat yang memudahkan semua pekerjaan manusia itu sendiri 

berdasarkan beberapa pengertian teknologi sebelumnya. Dengan 

teknologi, semua orang dapat melakukan pekerjaannya dengan mudah. 

Akibatnya, penulis sampai pada kesimpulan bahwa teknologi adalah 

                                                           
23 Aryadillah & Fifit Fitriansyah, Teknologi Media Pembelajaran: Teori Dan 

Praktik, Jakarta: Herya Media, 2017, hal 1. 
24 Y. Maryono B. Patmi Istiana, Teknologi Informasi dan Komunikasi 1 SMP 

Kelas VII, Bogor: Quadra, 2008, hal. 3. 



41 
 

 

usaha manusia yang disengaja untuk belajar tentang teknologi sebagai 

sarana membantu manusia dalam pekerjaannya. Akibatnya, Al-Qur`an 

memerintahkan manusia berpikir dan melakukan penelitian agar kita 

dapat mengembangkan berbagai teknologi melalui ilmu pengetahuan.  

Sebuah teknologi baru yang dapat membantu manusia dalam 

melakukan pekerjaannya akan dikembangkan sebagai hasil pemikiran 

dan penemuan manusia. Ayat yang memberikan penjelasan untuk 

meneliti dan menelaah tentang pengetahuan tekhnologi terdapat dalam 

surat Al-‗Alaq 96: 1-5, 

 ۚ قَ
َ
ذِيْ خَل

َّ
كَ ال ِ

 ةِاسْمِ رَة 
ْ
ۚ  ١اِكْصَأ ق 

َ
سَانَ مِنْ عَل

ْ
اِن
ْ
قَ ال

َ
 وَ  ٢خَل

ْ
كَ اِكْصَأ رَةُّ

صَمُۙ 
ْ
ك
َ
ا
ْ
مِۙ  ٣ال

َ
لَل
ْ
مَ ةِال

َّ
ذِيْ عَل

َّ
مْۗ  ٤ال

َ
مْ يَػْل

َ
سَانَ مَا ل

ْ
اِن
ْ
مَ ال

َّ
  ٥عَل

Bacalah dengan nama Tuhanmu yang menciptakan. Dia telah 

menciptakan manusia dari „alaq. Bacalah, dan Tuhanmulah yang 

Maha Pemurah. Yang mengajar (manusia) dengan perantaraan pena 

(qalam). Dia mengajarkan manusia apa yang tidak diketahuinya. (Al-

‗Alaq/96 :1-5).  

Apa yang harus dibaca? Alam semesta ciptaan Tuhan yang 

mengandung banyak informasi, itulah yang harus dibaca. Tuhan 

sengaja menciptakan alam semesta agar manusia dapat 

mempelajarinya sebagai ilmu. Sejak manusia diciptakan, Tuhan juga 

telah memberikan pengetahuan kepada mereka sebagai sarana untuk 

membedakan mereka dari makhluk lain. Nabi Muhammad Saw 

menerima kata pertama dari wahyu pertama sebagai ―iqra,‖ atau 

membaca. Pada wahyu pertama, kata ―iqra‖ harus digunakan dua kali 

karena signifikansinya. Ketika perintah pertama kali diberikan kepada 

seseorang yang belum pernah membaca buku sebelum Al-Qur`an 

diturunkan, atau bahkan kepada seseorang yang tidak akan pernah 

pandai membaca buku sampai akhir hayatnya, mungkin akan datang 

sedikit kejutan. Namun, begitu seseorang memahami arti kata ―iqra‖ 

dan menyadari bahwa petunjuk ini tidak hanya ditujukan untuk Nabi 

Muhammad sendiri, tetapi untuk semua orang sepanjang sejarah 

manusia. Memahami dan mengikuti petunjuk ini adalah kunci 

kesuksesan dan kepuasan hidup duniawi dan ukhrowi.  

Menurut hukum Islam, sangat penting untuk mengetahui ilmu 

membaca dan menulis, sebagaimana tercantum dalam ayat yang 

pertama kali diturunkan diawali dengan perintah membaca. Namun, 

perintah membaca tidak mutlak dan bersifat muqayyad; akibatnya, 



42 

 

iqra' yang dibenarkan adalah iqra' yang bi ismi rabbi dan diawali 

dengan mengakui adanya Tuhan. Dalam iqra, pengakuan ini 

merupakan syarat agar seorang penuntut ilmu tidak hanya bisa belajar 

dengan ikhlas tetapi juga mahir memisahkan bacaan dari hal-hal yang 

dilarang Allah Swt. 

Dalam tafsirnya Muhammad Quraish Shihab mengatakan, Iqra 

pada mulanya berarti membaca atau mengumpulkan informasi. 

Membaca kemudian dianggap sebagai pemenuhan perintah yang tidak 

membutuhkan teks tertulis sebagai objek bacaan melainkan berbagai 

objek dalam konteks kehidupan. Menurut tafsir ini, makna bismi 

sebenarnya cukup dekat, disertai dengan nama Tuhanmu, itu harus 

dibaca dengan baik dalam konteks apa pun. Kata ―khalaqa‖ 

mencontohkan bagaimana bahasa dapat berarti berbagai hal, 

―menciptakan dari ketiadaan‖ dan ―menciptakan tanpa satu‖.
25

  

Menurut Muhammad Quraish Shihab kata ini menggambarkan 

betapa agungnya Allah Swt dalam ciptaan-Nya. Sebagai iqra`, objek 

umum dari kata khalaqa dalam ayat ini, dapat disimpulkan bahwa 

teknologi ini tidak dapat dipisahkan dari ilmu pengetahuan, yang Allah 

Swt perintahkan untuk kita baca dan perhatikan di alam sekitar kita. 

Alhasil, membaca surah Al-Alaq mengajarkan kita untuk 

menggunakan teknologi karena manusia akan melakukan penelitian. 

Dalam surat Yûnus ayat 101:  

ا 
َّ
شُرُ غَنْ كَيْم  ل يٰجُ وَالنُّ

ٰ
ا
ْ
رْضِۗ وَمَا حُغْنِى ال

َ
ا
ْ
مٰيٰتِ وَال كُلِ انْظُصُوْا مَاذَا فِى السَّ

  ١٠١يُؤْمِنُيْنَ 
Perhatikanlah apa yang ada di langit dan di bumi, tidaklah 

bermanfaat tanda kekuasaan Allah Swt dan para Rasul yang 

memberi peringatan bagi orang-orang yang tidak beriman” 

(Yûnus/10: 101). 

Dalam Tafsîr Al-Qur‟ân al-„Aẓîm, Allah Swt memerintahkan 

hamba-Nya untuk merenungkan nikmat Allah dan ciptaan yang Dia 

jadikan di langit dan di bumi dari ayat-ayat penting bagi orang-orang 

yang berakal. Memperbaiki dan menggerakkan bintang, matahari, 

bulan, siang dan malam, dan silih berganti keduanya dengan cara 

menyisipkan yang satu kepada yang lain untuk membuat yang satu 

panjang dan yang satu pendek, lalu memendekkan yang satu dan 

                                                           
25 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr Al-Mishbâh, hal. 393. 



43 
 

 

memanjangkan yang lain untuk menjadikan langit luas, indah, dan 

hiasan adalah komponen yang membentuk langit. Apa yang Allah Swt 

turunkan dari langit berupa air hujan menghidupkan kembali bumi 

yang telah mati, memunculkan pepohonan, buah-buahan, tumbuh-

tumbuhan, bunga-bungaan, dan berbagai jenis tumbuh-tumbuhan. Apa 

yang Allah Swt ciptakan untuknya dari berbagai bintang dalam bentuk, 

warna, dan manfaat langit, Allah Swt ciptakan di atas gunung, sungai, 

hutan, kota, dan gurun. Terlepas dari kenyataan bahwa Allah Swt 

menciptakan laut dalam bentuk keajaiban dan ombak, ia tunduk dan 

jinak bagi mereka yang mengarunginya, membawa perahunya, dan 

menjalankannya dengan lembut. Tidak ada Tuhan selain Allah, dan 

tidak ada Tuhan selain Dia. Dr. Muhammad Baiquni, dosen fisika di 

Universitas Gadjah Mada yang banyak menulis tentang hubungan 

antara sains, wahyu, dan tafsir kauniyah memahami bahwa ketika dia 

menggunakan kata ―unzhurû‖ (perhatikanlah), dia tidak hanya 

memperhatikan tanpa berpikir tetapi juga memperhatikan kebesaran 

Allah Swt dan pentingnya fenomena alam yang diamati. Kita akan 

belajar sesuatu yang baru dengan mengamati diri kita sendiri sebagai 

manusia. 

Al-Qur`an adalah kitab suci umat Islam yang dipercaya berisi 

firman Allah Swt. Al-Qur`an difirmankan langsung oleh Allah kepada 

Nabi Muhammad Saw melalui Malaikat Jibril, berangsur-angsur 

selama 22 tahun, 2 bulan dan 22 hari atau rata-rata selama 23 tahun, 

dimulai sejak tanggal 17 Ramadhan, saat Nabi Muhammad berumur 40 

tahun hingga wafat pada tahun 632. Banyak fakta menarik dalam kitab 

suci Al-Qur`an, salah satunya adalah bagaimana Al-Qur`an bisa 

memprediksi peristiwa yang akan terjadi di masa depan diantaranya 

tentang tekhnologi transportasi. Transportasi merupakan unsur 

terpenting dalam perkembangan suatu negara di mana transportasi 

menjadi salah satu dasar pembangunan ekonomi dan perkembangan 

masyarakat serta pertumbuhan industrialisasi di mana perkembangan 

transportasi akan mendorong kegiatan perekonomian dan 

pembangunan di suatu daerah maupun negara transportasi merupakan 

sarana yang berperan dalam kehidupan manusia baik untuk 

keberlangsungan interaksi antara manusia maupun sebagai alat untuk 

memudahkan manusia dalam memindahkan barang dari satu tempat ke 

tempat yang lain
26

 

Salah satu terma yang digunakan Al-Qur`an terkait transportasi 

adalah rakiba yang berarti menaiki kendaraan. Al-Qur`an  

                                                           
26 Siti Fatimah, Pengantar Transportasi, Ponorogo: Myria Publisher, 2019, hal. 1. 



44 

 

menyebutkan terma ini sebanyak 15 kali dalam 15 ayat. Dari seluruh 

ayat itu, dapat diperoleh pemahaman seputar transportasi dalam 

perspektif Al-Qur`an. Pada mulanya, manusia menggunakan binatang 

sebagai kendaraan, seperti yang diisyaratkan surat Al-Nahl/16: 8. 

مُينَ 
َ
ا حَػْل

َ
قُ مَا ل

ُ
ل تُيوَا وَزِينَثً وَيَخْ

َ
حَمِيدَ لِتَدكْ

ْ
 وَال

َ
تِغَال

ْ
 وَال

َ
يْل خَ

ْ
 وَال

Dan (Dia telah menciptakan) kuda, bighal dan keledai, agar kamu 

menungganginya dan (menjadikannya) perhiasan, dan Allah 

menciptakan apa yang kamu tidak mengetahuinya (Al-Nahl 16/: 8). 

Penghujung ayat ini seolah mengisyaratkan akan ada kendaraan 

dalam bentuk baru. Misalnya, pesawat terbang. Uniknya, pesawat 

terbang pun tidak lepas dari peran binatang, tepatnya terinspirasi 

kinerja burung yang mampu terbang di udara, seperti dinyatakan Surat 

Al-Mulk/67: 19, 

ۗ اِنَّهٗ  حْمٰنُ ا الصَّ
َّ
ىُنَّ اِل

ُ
ۘ مَا يُمْسِك يَلْتِضْنَ ج  وَّ

فه يْدِ فَيْكَىُمْ صٰۤ ى العَّ
َ
مْ يَصَوْا اِل

َ
وَل
َ
ا

ۢ ةَصِيْدٌ  ِ شَيْء 
 
 ةِكُل

Dan apakah mereka tidak memperhatikan burung-burung yang 

mengembangkan dan mengatupkan sayapnya di atas mereka? tidak 

ada yang menahannya selain yang Maha Pemurah.  

Jika diperluas maknanya, banyak kendaraan yang menggunakan 

―binatang‖ sebagai logo hingga nama. Perhatikanlah logo Ferrari atau 

Lamborghini, serta nama kendaraan, seperti pesawat garuda, tank 

amfibi, mobil kijang, hingga sepeda motor bebek.  

Dengan demikian, pengembangan moda transportasi di masa 

lalu, sekarang, dan masa depan, senantiasa berhubungan dengan 

binatang. Tidak mengherankan jika Al-Qur`an sering memotivasi umat 

muslim untuk menelaah binatang (sebagaimana Surat Al-Mulk (67): 

19) di atas, agar dapat mengambil inspirasi yang bermanfaat bagi 

kehidupan umat manusia, semisal penciptaan moda transportasi 

canggih yang terinspirasi kinerja binatang tertentu. 

Transportasi merupakan salah satu sarana yang sangat kita 

butuhkan dalam melakukan aktivitas sehari-hari. Sebab, alat 

transportasi mampu memudahkan kita saat melakukan perjalanan atau 

mengangkut barang dari suatu tempat ke tempat yang lain. Pada era 

modern ini, alat transportasi sudah berkembang begitu pesat, ada 



45 
 

 

transportasi darat, laut, maupun udara. Perkembangan transportasi ini 

tentu tidak lepas dari majunya teknologi dan perkembangan ilmu 

pengetahuan manusia.Tapi, bila melihat ke zaman dahulu, zaman 

Rasulullah Saw misalnya, ternyata alat transportasi sudah ada 

meskipun alat transportasi pada zaman tersebut belum secanggih pada 

era sekarang, namun ia menjadi kendaraan konvensional yang benar-

benar berfungsi dan dipergunakan untuk kegiatan sehari-hari. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa:  

1). Model transportasi yang disebut dalam Al-Qur`an  antara 

lain, a. Transportasi darat, yaitu kuda, bagal, unta, keledai dan gajah.; 

b. Transportasi air, yaitu kapal dan perahu; dan c. Transportasi udara, 

yang tidak disebutkan secara eksplisit dalam Al-Qur`an, tetapi 

beberapa isyarat menunjukkan keberadaannya, seperti burāq dalam 

QS. Al-Isrâ/16:1. 2).Transportasi merupakan sarana yang sangat 

penting sebagai penunjang kehidupan manusia, baik di bidang 

ekonomi, militer, sosial dan juga politik. Al-Qur`an menyebut fungsi 

transportasi ialah sebagai angkutan penumpang, pengangkut logistik 

dan kendaraan tempur. 3).Ayat-ayat transportasi dalam Al-Qur`an 

memberikan tuntunan dalam berkendara, yaitu menaati aturan dan 

prosedur keselamatan, pengambilan keputusan yang tepat dalam 

beberapa situai tertentu serta adab-adab dalam berkendara (berdoa dan 

berserah diri kepada Allah Swt ketika berkendara).  

Penelitian ini berimplikasi pada pentingnya penanaman dan 

edukasi tentang transportasi, agar dapat terbentuk tatanan kehidupan 

yang ideal, khsusnya dalam berkendara berdasarkan petunjuk Al-

Qur`an. Selain itu, pemahaman terhadap petunjuk Al-Qur`an tentang 

transportasi dapat menjadi bacaan, rujukan dan pijakan bagi setiap 

pihak, baik formal maupun non-formal khususnya yang konsen pada 

bidang transportasi, serta penelitian-penelitian ilmiah terkait 

perkembangan alat transportasi. 

D. Manfaat Proyeksi Masa Depan 

Masa depan adalah misteri yang tidak bisa ditebak kepastiannya, 

namun ia bisa diprediksikan berdasarkan data dan informasi yang ada 

sebelumnya. Proyeksi umumnya dilakukan dalam keuangan, 

pendapatan, bisnis, dan masih banyak yang lainnya. Namun, ada juga 

orang yang bisa mengetahui apa yang akan terjadi pada masa depan, 

seolah-olah sudah ada gambaran bahwa masa depan akan terjadi persis 

seperti yang dipikirkan, padahal tidak ada data tersedia untuk bisa 

meramalkan, pengetian di atas bisa disebut prekognisi.  

 



46 

 

Mengetahui atau memprediksi masa depan dapat memberikan 

sejumlah manfaat, baik dalam kehidupan pribadi maupun dalam 

konteks yang lebih luas seperti bisnis, teknologi, atau perencanaan 

sosial. Berikut adalah beberapa manfaat utama mengetahui prediksi 

masa depan: 

1. Perencanaan dan Persiapan yang Lebih Baik 

a. Pengambilan Keputusan: Dengan mengetahui kemungkinan yang 

akan datang, seseorang atau organisasi dapat membuat keputusan 

yang lebih informasional dan strategis. Ini membantu dalam 

merencanakan langkah-langkah yang lebih tepat untuk mencapai 

tujuan jangka panjang. 

b. Mitigasi Risiko: Prediksi tentang potensi risiko atau ancaman 

(misalnya, perubahan ekonomi, bencana alam, atau krisis politik) 

memungkinkan individu dan organisasi untuk mengembangkan 

rencana mitigasi dan mengurangi dampak negatif. 

c. Perencanaan Keuangan: Di bidang keuangan, memprediksi tren 

pasar atau perubahan ekonomi dapat membantu individu atau 

perusahaan merencanakan investasi dan pengelolaan uang yang 

lebih efektif. 

2. Meningkatkan Kesempatan Bisnis dan Inovasi 

a. Memprediksi Tren Pasar: Perusahaan yang dapat memprediksi 

tren atau perubahan pasar dengan akurat memiliki keunggulan 

kompetitif. Mereka dapat menyesuaikan produk dan layanan 

mereka dengan kebutuhan yang berkembang, menciptakan 

inovasi yang lebih cepat, dan menanggapi perubahan pasar lebih 

efektif. 

b. Menyusun Strategi Jangka Panjang: Dengan mengetahui arah 

pasar atau industri, perusahaan dapat merancang strategi jangka 

panjang yang lebih sukses, termasuk pengembangan produk 

baru, ekspansi geografis, atau adopsi teknologi baru. 

3. Mengurangi Ketidakpastian dan Stres 

a. Keamanan Psikologis: Ketidakpastian tentang masa depan dapat 

menimbulkan kecemasan dan stres. Mengetahui atau 

memprediksi beberapa aspek masa depan memberikan rasa 

kontrol dan membantu individu merasa lebih aman dalam 

membuat keputusan hidup. 

b. Menjaga Motivasi: Prediksi yang baik tentang masa depan, 

terutama yang positif, dapat meningkatkan semangat dan 

motivasi untuk bertindak, mengejar tujuan, atau bekerja keras 

karena ada gambaran yang lebih jelas tentang apa yang dapat 

dicapai. 



47 
 

 

4. Mengoptimalkan Penggunaan Sumber Daya 

a. Manajemen Sumber Daya: Prediksi yang tepat tentang 

kebutuhan atau permintaan di masa depan memungkinkan 

sumber daya, baik itu tenaga kerja, modal, atau bahan, dikelola 

dengan lebih efisien. Hal ini dapat mengurangi pemborosan dan 

meningkatkan produktivitas. 

b. Efisiensi Operasional: Dalam dunia bisnis, mengetahui apa yang 

akan terjadi di masa depan (misalnya, permintaan produk atau 

perubahan teknologi) memungkinkan perusahaan untuk 

merencanakan sumber daya dengan lebih baik dan menghindari 

pemborosan. 

5. Peningkatan Teknologi dan Inovasi 

a. Penelitian dan Pengembangan: Prediksi tentang tren teknologi di 

masa depan membantu perusahaan atau negara untuk 

mengarahkan investasi mereka pada penelitian dan 

pengembangan yang relevan, yang bisa menghasilkan inovasi 

yang berdampak besar pada berbagai industri. 

b. Pengembangan Solusi Baru: Misalnya, prediksi tentang 

perubahan iklim atau masalah kesehatan global dapat mendorong 

inovasi dalam teknologi yang berfokus pada solusi untuk 

mengatasi masalah-masalah tersebut. 

6. Pengaruh dalam Kebijakan Publik dan Sosial 

a. Perencanaan Pembangunan: Pemerintah dapat menggunakan 

prediksi masa depan untuk merancang kebijakan sosial dan 

ekonomi yang lebih efektif, mulai dari pendidikan, infrastruktur, 

hingga kebijakan lingkungan. 

b. Pengelolaan Krisis: Memiliki informasi tentang kemungkinan 

krisis atau masalah yang akan datang (seperti bencana alam, 

wabah penyakit, atau masalah sosial) memungkinkan pemerintah 

dan organisasi non-pemerintah untuk mempersiapkan respon 

yang lebih cepat dan lebih terkoordinasi. 

7. Peningkatan Kesadaran dan Wawasan Pribadi 

a. Pengembangan Diri: Secara pribadi, memprediksi masa depan 

bisa membantu seseorang merencanakan langkah-langkah 

pengembangan diri yang lebih baik, baik dalam hal karier, 

hubungan, atau keuangan. Prediksi juga memberi wawasan 

tentang peluang yang mungkin diambil. 

b. Refleksi terhadap Pilihan: Mengetahui potensi dampak dari 

pilihan yang ada di masa depan dapat mendorong individu untuk 

membuat keputusan yang lebih baik, dengan mempertimbangkan 



48 

 

bagaimana hal itu akan mempengaruhi hidup mereka dalam 

jangka panjang. 

8. Memfasilitasi Kolaborasi dan Koordinasi 

Menyatukan Tujuan Bersama: Dalam organisasi besar atau 

komunitas, prediksi masa depan dapat membantu dalam 

menyatukan tujuan dan strategi bersama. Ketika semua pihak 

memiliki gambaran yang jelas tentang arah yang akan datang, 

kolaborasi dan koordinasi dapat berjalan lebih lancar. 

9. Mengurangi Potensi Kesalahan dan Kegagalan 

Membantu Menghindari Kesalahan: Prediksi masa depan 

yang akurat membantu orang atau organisasi menghindari 

keputusan yang salah atau langkah-langkah yang bisa berujung pada 

kegagalan. Ini mengurangi potensi kerugian atau kesalahan besar 

yang dapat dihindari. 

10. Peningkatan Kesejahteraan Sosial 

Perencanaan Kesehatan Masyarakat: Mengetahui potensi 

masalah kesehatan (seperti epidemi atau krisis gizi) di masa depan 

memungkinkan masyarakat dan pemerintah untuk melakukan 

intervensi dini, meningkatkan kesehatan masyarakat, dan mencegah 

kerugian sosial yang besar. 

Secara keseluruhan, mengetahui prediksi masa depan 

memungkinkan orang dan organisasi untuk bertindak secara proaktif 

dan lebih siap dalam menghadapi apa yang mungkin datang. Tentu 

saja, akurasi prediksi ini sangat bergantung pada metode yang 

digunakan, dan ada banyak ketidakpastian yang tetap harus 

dipertimbangkan. Namun, manfaatnya dalam memberikan arah dan 

mempersiapkan lebih baik adalah signifikan. 

E. Proyeksi Masa Depan dalam Kisah Al-Qur`an 

Al-Qur`an memiliki banyak sekali keajaiban. Salah satu 

keajaiban dalam Al-Qur`an adalah menginformasikan sejumlah 

peristiwa yang akan terjadi di masa mendatang. Surat Al-Fath ayat 27 

misalnya, memberi kabar gembira kepada orang-orang beriman bahwa 

mereka akan menaklukkan Mekah, yang saat itu dikuasai kaum 

penyembah berhala:  

 ُ حصََامَ اِنْ شَاءَۤ اللّٰه
ْ
مَسْجِسَ ال

ْ
نَّ ال

ُ
خَسْخُل

َ
ۚ  ل ِ

حَق 
ْ
ءْيَا ةِال هُ الصُّ

َ
ُ رَسُيْل لَسْ صَسَقَ اللّٰه

َ
ل

 
َ
مُيْا فَجَػَل

َ
مْ حَػْل

َ
افُيْنَۗ فَػَلِمَ مَا ل خَ

َ
ا ت

َ
ۙ ل رِيْنَ مْ وَمُلَط ِ

ُ
لِيْنَ رُءُوْسَك ِ

 
ۙ مُحَل مِنِيْنَ

ٰ
ا



49 
 

 

  ٢٧كَ فَخْدًا كَصِيْبًا مِنْ دُوْنِ ذٰلِ 
Sungguh, Allah benar-benar akan membuktikan kepada Rasul-Nya 

tentang kebenaran mimpinya dengan sebenar-benarnya, (yaitu) bahwa 

kamu pasti akan memasuki Masjidil haram, jika Allah menghendaki, 

dalam keadaan aman, dengan mencukur rambut kepala, dan 

memendekkannya, sedang kamu tidak merasa takut. Allah mengetahui 

apa yang tidak kamu ketahui dan sebelum itu Dia telah memberikan 

kemenangan yang dekat (Al-Fath/48: 27). 

Dalam ayat di atas yang dimaksud dengan mencukur rambut 

kepala adalah tahallul setelah umrah. Selang beberapa lama sebelum 

terjadi Perjanjian Hudaibiah, Nabi Muhammad bermimpi bahwa beliau 

bersama para sahabatnya memasuki kota Mekah dan Masjidil haram. 

Sebagian mereka menggunduli rambut dan yang lain 

memendekkannya. Nabi mengatakan bahwa mimpi beliau itu akan 

terjadi. Kemudian, berita ini tersiar di kalangan kaum muslim, orang-

orang munafik, serta orang-orang Yahudi dan Nasrani. Setelah 

Perjanjian Hudaibiah tercapai dan kaum muslim gagal memasuki 

Mekah, orang-orang munafik memperolok-olokkan Nabi dan 

menyatakan bahwa mimpi beliau adalah bohong belaka. Maka, 

turunlah ayat ini yang menyatakan bahwa mimpi Nabi itu pasti akan 

menjadi kenyataan pada tahun yang akan datang. Sekiranya pada tahun 

terjadinya Perjanjian Hudaibiah itu kaum muslim memasuki kota 

Mekah, dikhawatirkan jiwa orang-orang Mekah yang 

menyembunyikan imannya akan terancam.  

Ayat tersebut mengumumkan adanya kemenangan lain yang 

akan terjadi sebelum kemenangan Mekah. Sesungguhnya, sebagaimana 

dikemukakan dalam ayat tersebut, kaum mukmin terlebih dahulu 

menaklukkan Benteng Khaibar, yang berada di bawah kendali Yahudi, 

dan kemudian memasuki Mekah. 

Informasi tentang peristiwa-peristiwa yang akan terjadi di masa 

depan hanyalah salah satu diantara sekian hikmah yang terkandung 

dalam Al-Qur`an. Ini juga merupakan bukti nyata bahwa Al-Qur`an 

adalah firman Allah, yang pengetahuan-Nya tak terbatas. Kekalahan 

Bizantium merupakan salah satu berita tentang peristiwa masa depan, 

yang juga disertai informasi lain yang tak mungkin dapat diketahui 

oleh masyarakat di zaman itu. Yang paling menarik tentang peristiwa 

bersejarah ini, adalah bahwa pasukan Romawi dikalahkan di wilayah  

terendah di muka bumi. Ini menarik, sebab ―titik terendah‖ disebut 

secara khusus dalam ayat yang memuat kisah ini.  



50 

 

Dengan teknologi yang ada pada masa itu, sungguh mustahil 

untuk dapat melakukan pengukuran serta penentuan titik terendah pada 

permukaan bumi. Ini adalah berita dari Allah Swt yang diturunkan 

untuk umat manusia, Dialah Yang Maha Mengetahui. Deskripsi Al-

Qur`an dengan ungkapan Negeri terdekat dimaksudkan adalah bumi 

yang terdekat dengan Semenanjung Arab dan juga dimaksudkan 

sebagai daratan yang paling rendah dari permukaan laut.
27

 

Ada ayat Al-Qur`an yang memberi kepastian kepada Rasulullah 

Saw atas kemenangan umat Islam dan peristiwa yang terjadi di masa 

yang akan datang, diantaranya berita tentang matinya Abu Lahab, 

salah satu orang yang paling keras memusuhi Islam dan rasulnya, 

adalah bukti otentik. Al-Qur`an menyebut bahwa Abu Lahab akan 

kafir sepanjang hidupnya dan akan mati menggenaskan. Peristiwa ini 

ternyata terbukti dalam Al-Qur`an. 

 ۗ حَبَّ ىَب  وَّ
َ
بِيْ ل

َ
سَبَۗ  ١حَبَّجْ يَسَآْ ا

َ
هٗ وَمَا ك

ُ
غْنٰى غَنْهُ مَال

َ
ى نَ  ٢مَآْ ا

ٰ
ارًا سَيَصْل

 ۙ ىَب 
َ
حَعَبِۚ  ٣ذَاتَ ل

ْ
ةَ ال

َ
ال حُهٗۗ حَمَّ

َ
امْصَا سَس   ٤وَّ نْ مَّ  م ِ

ٌ
  ٥ࣖ فِيْ جِيْسِوَا خَتْل

Binasalah kedua tangan Abu Lahab dan benar-benar binasa dia. Yang 

dimaksud dengan kedua tangan Abu Lahab adalah Abu Lahab itu 

sendiri, Tidaklah berguna baginya hartanya dan apa yang dia 

usahakan, Kelak dia akan memasuki api yang bergejolak (neraka), 

(begitu pula) istrinya, pembawa kayu bakar (penyebar fitnah), Di 

lehernya ada tali dari sabut yang dipintal. 

Banyak juga berita kemenangan-kemenangan umat Islam di 

masa itu seperti penaklukan Mekah (Al-Fath/48: 27), di mana ayat ini 

turun ketika muslim dalam keadaan terusir dan lemah, sebagaimana 

telah tertera di atas. Serta kemenangan Romawi yang sudah terdesak 

dan kalah beberapa kali oleh Persia (Ar-Rûm/30: 1-7), tepat di tempat 

yang termuat di dalam Al-Qur`an. Semua hal ini diungkapkan Al-

Qur`an jauh sebelum peristiwa itu terjadi. 

  ۚۤ ۙ  ١المۤ  وْمُ تِىِمْ سَيَغْلِتُيْنَۙ  ٢غُلِبَجِ الصُّ
َ
نْۢ ةَػْسِ غَل رْضِ وَوُمْ م ِ

َ
ا
ْ
دْنىَ ال

َ
فِيْْٓ ا

مُؤْمِنُيْنَۙ  ٣
ْ
فْصحَُ ال  وَمِنْۢ ةَػْسُۗ وَيَيْمَىِٕش  يَّ

ُ
مْصُ مِنْ كَتْل

َ
ا
ْ
ِ ال ه فِيْ ةِضْعِ سِنِيْنَ ەۗ للِّٰ

                                                           
27 Zaghloul El-Naggar, Seleksa dari Tafsir Ayat-Ayat Kosmis dalam Al-Qur`an Al 

Karim, Jakarta: Shorouk International Bookshop, 2010, hal. 122. 



51 
 

 

ۗ يَنْطُرُ مَنْ يَّشَ  ٤ ِ خِيْمُ ةِنَطْرِ اللّٰه ػَضِيْضُ الصَّ
ْ
  ٥اءُۤۗ وَوُيَ ال

Alif Lâm Mîm, Bangsa Romawi telah dikalahkan, Maksudnya 

bangsa Romawi Timur yang berpusat di Konstantinopel. 3. Di negeri 

yang terdekat dan mereka setelah kekalahannya itu akan menang. 

Yakni dekat dari Negeri Arab, yaitu Suriah dan Palestina.  

Bangsa Romawi (pada saat ayat ini diturunkan) adalah suatu 

bangsa yang beragama Nasrani yang memiliki Kitab Suci, sedangkan 

bangsa Persia yang beragama Majusi menyembah api dan berhala 

(musyrik). Ketika tersiar berita kekalahan bangsa Romawi oleh bangsa 

Persia, kaum musyrik Mekah menyambutnya dengan penuh gembira 

karena berpihak kepada kaum musyrik Persia. Sebaliknya, kaum 

muslim berduka cita karenanya.  

Ayat ini dan ayat berikutnya turun untuk menerangkan bahwa 

setelah kalah bangsa Romawi akan menang dalam masa beberapa 

tahun saja. Hal itu benar-benar terjadi. Beberapa tahun setelah itu, 

bangsa Romawi berbalik mengalahkan bangsa Persia. Dengan kejadian 

itu, nyatalah kebenaran Nabi Muhammad Saw. sebagai nabi dan rasul 

serta kebenaran Al-Qur‘an sebagai firman Allah Swt. 

Ayat keempat, Dalam beberapa tahun (lagi). Milik Allahlah 

urusan sebelum dan setelah (mereka menang). Pada hari (kemenangan 

bangsa Romawi) itu bergembiralah orang-orang mukmin. Kata biḍ„ 

menunjukkan bilangan antara tiga sampai sembilan. Waktu antara 

kekalahan bangsa Romawi (tahun 614‒615) dan kemenangannya 

(tahun 622 M) adalah sekitar tujuh tahun. Ayat kelima, Karena 

pertolongan Allah. Dia menolong siapa yang Dia kehendaki. Dia 

Maha Perkasa lagi Maha Penyayang. 

Pengungkapan peristiwa tentang kondisi terjaganya jasad Firaun. 

Firaun atau Pharaoh adalah sebutan bagi penguasa kuno Koptik 

(penduduk asli Mesir). 

رِيْ 
َ
يَثًۗ وَاِنَّ ك

ٰ
فَكَ ا

ْ
يْنَ لِمَنْ خَل

ُ
يْكَ ةِتَسَنِكَ لِتَك ِ

يَيْمَ نُنَج 
ْ
نَ النَّاسِ غَنْ فَال دًا م ِ

يْنَ 
ُ
غٰفِل

َ
يٰتِنَا ل

ٰ
 ࣖ ا

Pada hari ini Kami selamatkan jasadmu agar kamu menjadi pelajaran 

bagi orang-orang yang datang setelah kamu. Sesungguhnya 

kebanyakan manusia benar-benar lengah (tidak mengindahkan) tanda-

tanda (kekuasaan) Kami. 



52 

 

 Semasa hidupnya, Firaun dikenal sebagai raja yang jahat dan 

keji kepada rakyatnya.
28

 Jasad Firaun yang telah ditemukan bisa dilihat 

langsung di The National Museum of Egyptian Civilisation (Museum 

Nasional Peradaban Mesir) di kawasan Fustat, Kairo, Mesir. Jauh 

sebelum keberadaan jasad Firaun dibuktikan, Al-Qur`an terlebih 

dahulu mengisyaratkan bahwa jasadnya akan ditemukan. Mengutip 

buku (Ensiklopedi Iman oleh Syaikh Abdul Majid Az-Zandani) dokter 

bedah berkebangsaan Perancis, Dr. Maurice Bucaille mengatakan, 

berdasarkan penelitian yang dilakukan terhadap jasad Firaun, tampak 

bekas-bekas yang menunjukkan bahwa penguasa Mesir Kuno itu mati 

tenggelam. Salah satunya dari kandungan garam laut yang terdapat 

pada jasad. 

Hasil sinar x menunjukkan bahwa tulang jasad Firaun mengalami 

pengeroposan tanpa ada proses penghancuran, baik pada kulit maupun 

daging. Ini menjadi bukti kuat yang menunjukkan bahwa Firaun benar 

mati karena tenggelam. Kondisi jasad Firaun  yang masih utuh menjadi 

bukti kebesaran dan kekuasaan Allah Swt. Hal itu sekaligus 

mengukuhkan keyakinan umat muslim bahwa apa yang diturunkan 

kepada Nabi Muhammad Saw adalah benar-benar wahyu dari Allah 

Swt. 

Kejadian tersebut seperti yang dikisahkan di atas dapat 

digunakan untuk memantapkan keyakinan dan keimanan kita akan 

benar-benar mencontoh kebaikan yang dilakukan para nabi dan rasul 

sahabat yang telah berjuang dengan semangat. Di samping itu, juga 

motivasi untuk selalu berjuang dan berkorban di jalan Allah Swt.  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
28Maurice Bucaille, Bibel, Qur`an dan Sains Modern, Jakarta: Penerbit Bulan 

Bintang, 1979, hal. 267. 



 
 

53 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB III 

MUHAMMAD QURAISH SHIHAB  

DAN TAFSÎR AL-MISHBÂH 

 

A. Biografi Muhammad Quraish Shihab 

Nama lengkap adalah Muhammad Quraish Shihab. Ia lahir 

tanggal 16 Februari 1944 di Rappang, Sulawesi Selatan. Ia berasal dari 

keluarga keturunan Arab yang terpelajar. Ayahnya, Prof. Abdurrahman 

Shihab adalah seorang ulama dan guru besar dalam bidang tafsir. 

Abdurrahman Shihab dipandang sebagai seorang ulama, pengusaha 

dan politikus yang memiliki reputasi baik di kalangan masyarakat 

Sulawesi Selatan. Kontribusinya dalam bidang pendidikan terbukti dari 

usaha membina dua perguruan tinggi di Ujung Pandang yaitu 

Universitas Muslim Indonesia (UMI), sebuah perguruan tinggi swasta 

terbesar di kawasan Indonesia bagian timur, dan IAIN Alauddin Ujung 

Pandang. Ia juga tercatat sebagai Rektor pada kedua perguruan tinggi 

tersebut: UMI 1959-1965 dan IAIN 1972-1977.
1
 

Sebagai seorang yang berfikiran progesif, Abdurrahman percaya 

bahwa pendidikan adalah merupakan agen perubahan. Sikap dan 

pandangannya yang demikian maju itu dapat dilihat dari latar belakang 

pendidikannya, yaitu Jami‘atul Khair, sebuah lembaga pendidikan 

Islam tertua di Indonesia. Murid-murid yang belajar di lembaga ini 

                                                           
1 ―Tentang Penulis‖ dalam Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-

Qur`an, Bandung: Mizan, 1992, hal. 6. 



54 

 

diajari tentang gagasan-gagasan pembauran gerakan dan pemikiran 

Islam. Hal ini terjadi karena lembaga ini memiliki hubungan yang erat 

dengan sumber-sumber pembauran di Timur Tengah semisal 

Hadramaut, Haramain dan Mesir.  

Banyak guru-guru didatangkan ke lembaga tersebut, diantaranya 

Syeikh Ahmad Soorkati yang berasal dari Sudan, Afrika. Sebagai putra 

dari seorang guru besar, Muhammad Quraish Shihab mendapat 

motivasi awal dan benih kecintaan terhadap bidang studi tafsir dari 

ayahnya yang sering mengajak anak-anaknya duduk bersama setelah 

magrib. Muhammad Quraish Shihab kecil telah menjalani pembiasaan 

dan kecintaan terhadap Al-Qur`an sejak umur 6-7 tahun. Ia harus 

mengikuti pengajian Al-Qur`an yang diadakan oleh ayahnya sendiri. 

Selain menyuruh membaca Al-Qur`an, ayahnya juga menguraikan 

secara sepintas kisah-kisah dalam Al-Qur‘an. Di sinilah, benih-benih 

kecintaannya kepada Al-Qur`an  mulai tumbuh.
2
 

Pendidikan formalnya di Makassar dimulai dari sekolah dasar 

sampai kelas 2 SMP pada tahun 1956, ia dikirim ke kota malang untuk 

―nyantri‖ di Pondok Pesantren Darul Hadis Al-Faqihiyah. Karena 

ketekunannya belajar di pesantren, 2 tahun berikutnya ia sudah mahir 

berbahasa Arab. Melihat bakat bahasa arab yang dimilikinya, 

Muhammad Quraish Shihab beserta adiknya Alwi Shihab dikirim oleh 

ayahnya ke Al-Azhar Kairo melalui beasiswa dari pemerintah daerah 

Sulawesi Selatan. Pada tahun 1958 diterima di kelas dua i‟dadi Al-

Azhar (setingkat SMP/Tsanawiyah Indonesia) sampai menyelesaikan 

tsanawiyah Al-Azhar pada Fakultas Ushuluddin, Jurusan Tafsir dan 

Hadis, pada tahun 1967 ia meraih gelar. 

Dua tahun kemudian (1969), Muhammad Quraish Shihab 

berhasil meraih gelar pada jurusan yang sama dengan tesis berjudul 

“Al-I‟jâz At-Tasyrî‟al-Qur`ân al-Karîm (Kemukjizatan Al-Qur`an dari 

segi Hukum)‖. Pada tahun 1973 ia dipanggil pulang ke Makassar oleh 

ayahnya yang ketika itu menjadi rektor, untuk membantu mengelola 

pendidikan IAIN Alauddin. Ia menjadi wakil rektor bidang akademis 

dan kemahasiswaan sampai tahun 1980. Di samping menduduki 

jabatan resmi itu, ia juga sering mewakili ayahnya yang uzur karena 

usia dalam menjalankan tugas-tugas pokok tertentu. Berturut-turut 

setelah itu, Muhammad Quraish Shihab diserahi berbagai jabatan, 

seperti koordinator perguruan tinggi swasta wilayah VII Indonnesia 

bagian timur, pembantu pemimpin kepolisian Indonesia Timur dalam 

                                                           
2 Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur`an, Bandung: Mizan, 1992, 

hal. 12. 



55 
 

 

bidang pembinaan mental, dan sederetan jabatan lainnya di luar 

kampus. Di sela-sela kesibukannya ia masih sempat merampungkan 

beberapa tugas penelitian, antara lain penerapan Kerukunan Hidup 

Beragama di Indonesia (1975) dan Masalah Wakaf Sulawesi Selatan 

(1978). 

Untuk mewujudkan cita-citanya, ia mendalami studi tafsir, pada 

tahun 1980 Muhammad Quraish Shihab kembali menuntut ilmu ke 

almamaternya, Azhar Kairo mengambil spesialisasi dalam studi tafsir 

Al-Qur`an. Ia hanya memerlukan waktu dua tahun untuk meraih gelar 

doktor dalam bidang ini. Disertasinya yang berjudul ―Nazhm ad-Durâr 

Al-Biqa‟i Tahqîq wad Dirâsah, suatu kajian dan analisa terhadap 

keontentikan Kitab Ad-Durâr karya Al-Biqa‘i berhasil 

dipertahankannya dengan predikat penghargaan Mumtaz Martabah 

Asy-Syaraf al-Ûla (Cumlaude).
3
 

Pendidikan tingginya yang ditempuh di Timur Tengah, Al-Azhar 

Kairo ini oleh Howard M. Federspiel dianggap sebagai seorang yang 

unik bagi Indonesia pada saat di mana sebagian pendidikan pada 

tingkat itu diselesaikan di Barat. Mengenai hal ini ia mengatakan 

sebagai berikut:‖ Ketika meneliti biografinya, saya menemukan bahwa 

ia berasal dari Sulawesi Selatan, terdidik di pesantren, dan menerima 

pendidikan tingginya di Mesir pada Universitas Al-Azhar, di mana ia 

meneima gelar M.A dan Ph.D-nya. Ini menjadikan ia terdiik lebih baik 

dibandingkan dengan hampir semua pengarang lainnya yang terdapat 

dalam Populer Indonesia Literature of the Qur`an, dan lebih dari itu 

tingkat pendidikan tingginya di Timur Tengah seperti itu menjadikan 

ia unik bagi Indonesia pada saat di mana sebagian pendidikan pada 

tingkat itu diselesaikan di Barat. Dia juga mempunyai karir mengajar 

di IAIN Makassar dan Jakarta dan kini, bahkan ia menjabat sebagai 

rektor di IAIN Jakarta.
4
 

Tahun 1984 adalah babak baru tahap kedua bagi Muhammad 

Quraish Shihab untuk melanjutkan karirnya. Untuk itu ia pindah tugas 

dari IAIN Makassar ke Fakultas Ushuluddin IAIN Jakarta. Di sini ia 

aktif mengajar bidang Tafsir dan ulum Al-Qur`an di program SI, S2, 

dan S3 sampai tahun 1998. Di samping melaksanakan tugas pokoknya 

sebagai dosen, ia juga dipercaya menduduki jabatan sebagai rektor 

IAIN Jakarta selama dua periode (1992-1996 dan 1997-1998). Setelah 

                                                           
3 Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur`an, Bandung: Mizan, 1992, 

hal. 6. 
4 Dewan Redaksi, Suplemen Enslikopedi Islam, Malang: PT. Ikhtiar Baru van 

Hoeve, 1994, hal. 110-112. 



56 

 

itu ia dipercaya menduduki jabatan sebagai Mentri Agama selama 

kurang lebih dua bulan awal tahun 1998, hingga kemudian dia 

diangkat sebagai Duta Besar Luar Biasa dan Berkuasa Penuh Republik 

Djibouti berkedudukan di Kairo. 

Kehadiran Muhammad Quraish Shihab di Ibukota Jakarta telah 

memberikan suasana baru dan disambut hangat oleh masyarakat. Hal 

ini terbukti dengan adanya berbagai aktifitas yang di jalankannya di 

tengah-tengah masyarakat. Di samping mengajar, ia juga dipercaya 

untuk menduduki sejumlah jabatan. Diantaranya adalah sebagai Ketua 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) pusat (sejak 1984), anggota Lajnah 

Pentashhih Al-Qur`an Departemen Agama sejak 1989.  

Dia juga terlibat dalam beberapa organisasi professional, antara 

lain asisten ketua umum Ikatan Cendikiawan Muslim se-Indonesia 

(ICMI), ketika organisasi ini didirikan. Selanjutnya ia juga tercatat 

sebagai pengurus perhimpunan ilmu-ilmu syariah, pengurus 

konsorsium ilmu-ilmu agama Departemen Pendidikan dan 

Kebudayaan.
5
 

Di samping kegiatan tersebut di atas, Muhammad Quraish 

Shihab juga dikenal sebagai penulis dan penceramah yang handal. 

Berdasarkan pada latar belakang keilmuan yang kokoh yang ia tempuh 

melalui pendidikan formal serta ditopang oleh kemampuannya 

menyampaikan pendapat dan gagasan denagan bahasa yang sederhana, 

lugas, rasional dan kecendrungan pemikiran yang moderat, ia tampil 

sebagai penceramah dan penulis yang bisa diterima oleh semua lapisan 

masyarakat.  

Kegiatan ceramah ini ia lakukan di sejumlah mesjid besar di 

Jakarta, seperti Mesjid At-Tin dan Fathullah, di lingkungan pejabat 

pemerintah seperti pengajian Istiqlal serta di sejumlah stasiun televisi 

atau media eletronik, khususnya di bulan Ramadhan. Beberapa stasiun 

televisi, seperti RCTI dan Metro TV mempunyai program khusus 

selama ramadhan yang diasuh olehnya.
6
 

Muhammad Quraish Shihab bukan satu-satunya pakar Al-Qur`an 

di Indonesia, tapi kemampuannya menerjemahkan dan menyampaikan 

pesan-pesan Al-Qur`an dalam konteks kekinian dan masa post modern 

membuatnya lebih dikenal dan lebih unggul dari pada pakar Al-Qur`an 

lainnya. Dalam hal penafsiran, ia cendrung menekankan pentingnya 

penggunaan metode tafsir maudhû‟i (tematik), yaitu penafsiran dengan 

                                                           
5 Haward M.Federspiel. Kajiann Al-Qur‟an di Indonesia: Dari Mahmud Yunus 

hingga Muhammad Quraish Shihab, Bandung: Mizan, 1996, hal. 295-299. 
6 Dewan Redaksi, Suplemen Enslikopedi, hal. 114-115. 



57 
 

 

cara menghimpun sejumlah ayat Al-Qur`an yang tersebar dalam 

berbagai surat yang membahas masalah yang sama, kemudian 

menjelaskan pengertian menyeluruh dari ayat-ayat tersebut dan 

selanjutnya menarik kesimpulan sebagai jawaban terhadap masalah 

yang menjadi pokok bahasan. Menurutnya dengan metode ini dapat 

diungkapkan pendapat-pendapat Al-Qur`an tentang berbagai masalah 

kehidupan, sekaligus dapat dijadikan bukti bahwa ayat Al-Qur`an 

sejalan dengan perkembangan iptek dan kemajuan peradaban 

masyarakat. 

Muhammad Quraish Shihab banyak menekankan perlunya 

memahami wahyu Ilahi secara kontekstual dan tidak semata-mata 

terpaku pada makna tekstual agar pesan-pesan yang terkandung di 

dalamnya dapat difungsikan dalam kehidupan nyata. Beliau juga 

banyak memotivasi mahasiswanya, khususnya di tingkat pasca serjana, 

agar berani menafsirkan Al-Qur`an, sehingga dari masa ke masa tidak 

akan pernah berakhir, selalu saja muncul penafsiran baru sejalan 

dengan  perkembangan ilmu dan tuntunan kemajuan. Meski begitu ia 

tetap  mengingatkan perlunya sikap teliti dan ekstra hati-hati dalam 

menafsirkan Al-Qur`an sehingga seseorang tidak mudah mengklaim 

suatu pendapat sebagai pendapat Al-Qur`an. Bahkan, menurutnya 

adalah suatu dosa besar bila seorang memaksakan pendapat atas nama 

Al-Qur`an. 

Muhammad Quraish Shihab adalah seorang ahli tafsir yang 

pendidik. Keahliannya dalam bidang tafsir tersebut untuk diabadikan. 

Kedudukannya sebagai pembantu rektor, rektor mentri agama, ketua 

Majlis Ulama Indonesia (MUI), staf ahli mendikbud, anggota badan 

pertimbangan pendidikan, penulis karya ilmiah, dan penceramah amat 

erat kaitannya dengan kegiatan pendidikan.  

Dengan kata lain bahwa ia adalah seorang ulama yang 

mememfaatkan keahliannya untuk mendidik umat. Hal ini  beliau 

lakukan pula mealui sikap dan kepribadiannaya yang penuh dengan 

sikap dan sifatnya yang patut diteladani. Ia memiliki sifat-sifat sebagai 

guru atau pendidik yang patut diteladani. Penampilannya yang 

sederhana, tawadhu‟, sayang pada semua orang, jujur, amanah, dan 

tegas dalam prinsip adalah merupakan bagian dari sikap yang 

seharusnya dimiliki seorang guru. 

B. Karya dan Pemikiran Muhammad Quraish Shihab  

Muhammad Quraish Shihab sangat aktif sebagai penulis. 

Beberapa buku yang sudah beliau hasilkan antara lain: 

1. Tafsîr Al-Manâr, Keistimewaan dan Kelemahannya (Ujung padang: 



58 

 

IAIN Alauddin, 1984). 

2. Membumikan Al-Qur`an (Bandung: Mizan, 1992). 

3. Mukjizat Al-Qur`an: ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Aspek Ilmiah, 

dan Pemberitaan Ghaib (Bandung: Mizan, 2007). 

4. Wawasan Al-Qur`an: Tafsir Tematik atas Berbagai Persoalan 

Umat (Bandung: Mizan 2007). 

5. Sunah Syi‟ah Bergandengan Tangan?: Mungkinkah Kajian atas 

Konsep Ajaran dan Pemikiran (Jakarta: Lentera hati, 2007). 

6. Tafsîr Al-Mishbâh, Tafsir Al-Qur`an lengkap 30 juz (Jakarta:  

Lentera Hati, 2002). 

7. Jilbab: Pakaian Wanita Muslimah: Pandangan Ulama Masa Lalu 

dan Cendikiawan Kontemporer (Jakarta: Lentera Hati 2004). 

Pemikiran pendidikan religius-rasional merupakan suatu aliran 

filsafat yang memadukan sudut pandangan keagamaan dengan sudut 

pandang kefilsafatan dalam menjabarkan tentang pendidikan. Salah 

satu tokoh kontemporer dalam aliran ini adalah Muhammad Quraish 

Shihab. Menurutnya, tujuan pendidikan Islam adalah untuk mencapai 

keharibaan Allah Swt, yakni membina manusia guna menjalankan 

fungsinya sebagai hamba Allah dan khalifah-Nya di muka bumi ini.  

Masyarakat Indonesia telah cukup baik mengenal sosok mufassir 

kenamaan asal Indonesia ini. Tidak hanya pada ruang-ruang 

perkuliahan dan seminar, namun juga telah cukup luas dikenal oleh 

masyarakat umum. Sehingga secara sepintas akan lebih mudah untuk 

menjelaskan siapa sosok Muhammad Quraish Shihab di hadapan para 

pembaca umum.  

Kendati demikian, rupanya masih terdapat hal-hal yang bersifat 

akademik, yang belum banyak diketahui oleh publik. Wilayah-wilayah 

ini biasanya hanya diketahui oleh para mahasiswa, dosen, atau peneliti 

yang memiliki konsentrasi minat pada kajian Al-Qur`an.  

Pemikiran Muhammad Quraish Shihab, tidak lepas atau 

terpengaruh dari pemikir-pemikir sebelumnya, baik muslim maupun 

non-muslim, pemikir syiah atau sunni, maupun metode dan analisis 

yang dikembangkan atas penafsiran Al-Qur`an. Pemikiran Muhammad 

Quraish Shihab yang beraliran religius-rasional sangat memberikan 

pengaruh pada dunia modern. Sebagaimana diketahui, dewasa ini 

pendidikan Islam telah mengalami fase perubahan yang signifikan. 

Perubahan tersebut tidak lain merupakan tuntutan dunia modern, yang 

dinamis dengan perkembangan zaman. Dalam hal ini Muhammad 

Quraish Shihab menekankan perkembangan pendidikan Islam harus 

sejalan dengan perkembangan teknologi dan informasi. Sebagaimana 

dapat dipahami bahwa sosok Muhammad Quraish Shihab merupakan 



59 
 

 

seorang yang memiliki kecenderungan moderatisme beragama yang 

selalu mengedepankan harmoni.  

Berlatar belakang pendidikan di Universitas Al-Azhar Kairo, 

menjadikannya sosok yang mengusung visi islam moderat (Islam 

washatiyyah). Menurutnya, keragaman yang ada, baik keragaman 

agama maupun perbedaan pendapat dalam internal beragama harus 

disikapi secara toleran dan moderat. Model beragama ini selalu 

menjunjung tinggi prinsip-prinsip dialog dalam menyelesaikan 

persoalan. Adalah sesuatu yang tidak dibenarkan ketika menghakimi 

atau menuduh seseorang kafir, murtad dan sesat tanpa terlebih dahulu 

mengadakan sebuah penyelidikan dan dialog. Oleh karena itu, model 

beragama yang moderat menurut Muhammad Quraish Shihab 

menjadikan Islam benar-benar mampu menjadi rahmatan lil „âlamîn.
7
 

Mesir sebagai lingkungan pendidikan Muhammad Quraish 

Shihab, tidak hanya menjadi salah satu pusat studi keislaman dunia 

ketika itu, tetapi juga merupakan pusat gerakan pembaruan pemikiran 

Islam. Sejumlah nama-nama besar seperti Muhammad Abduh dan 

Rasyid Ridha menjadi contoh kentalnya gerakan pembaruan pemikiran 

Islam di Mesir. Oleh karena, kecenderungan pemikiran Muhammad 

Quraish Shihab yang cukup modernis sedikit banyak dipengaruhi oleh 

latar belakang pendidikannya. Bahkan Howard M. Federspiel dalam 

karyanya edisi bahasa Indonesia "Kajian Al-Qur`an di Indonesia‖ dari 

Mahmud Yunus hingga Muhammad Quraish Shihab ―Popular 

Indonesia Literature of the Qur`an‖ menyatakan bahwa latar belakang 

pendidikan Muhammad Quraish Shihab yang diselesaikan 

keseluruhannya di Universitas Al-Azhar Kairo menjadikan dirinya 

sebagai sosok terdidik yang lebih baik dibandingkan dengan hampir 

semua generasi mufassir lainnya di Indonesia. 
8
 

Corak pemikiran Muhammad Quraish Shihab dapat digambarkan 

ke dalam dua bentuk paradigma yang tercermin dalam karya-karyanya 

khususnya dalam Tafsîr al-Mishbâh. Dalam paradigma fakta sosial, 

Muhammad Quraish Shihab berusaha menjadikan Al-Qur`an sebagai 

pranata sosial (norma) yang keberadaannya digunakan sebagai 

framework untuk membaca atau menilai suatu masyarakat. Paradigma 

ini mengharuskan seorang mufassir untuk semaksimal mungkin 

menjadikan Al-Qur`an sebagai pusat kehidupan sosial dan berjalan di 

                                                           
7 Endad Musaddad, ―Metode dan Corak Tafsir Quraish Shihab: Tela'ah atas Buku 

Wawasan Al-Qur‘an‖, dalam Jurnal al-Qalam, Vol. 21 No. 100, 2004, hal. 61. 
8 Howard M. Federspiel, Kajian al-Qur‟an di Indonesia: Dari Mahmud Yunus 

hingga Quraish Shihab, Bandung: Mizan, 1996, hal. 23. 



60 

 

atas realitas kebenaran. Karenanya akan hadir harmoni kehidupan 

manusia dengan pesan-pesan Al-Qur`an. 

Sementara itu, dalam paradigma konstruksi sosial, Muhammad 

Quraish Shihab berusaha menempatkan manusia sebagai makhluk 

aktif, kreatif, dinamis yang kesadarannya menentukan perbuatan dan 

dunia sosialnya. Paradigma konstruksi sosial menghendaki sebuah 

produk penafsiran yang kontekstual dan fungsional. Maka tafsir yang 

tidak kontekstual akan kehilangan fungsionalitasnya.  

Tafsir dalam paradigma konstruksi sosial adalah tafsir yang tidak 

terasing dari konteksnya, tafsir yang mampu menerjemahkan dirinya 

ke dalam realitas sosial dan berdialog secara dinamis. Maka tafsir yang 

hidup adalah tafsir yang mampu mendialogkan kitab suci dengan 

kehidupan itu sendiri. Inilah sebabnya, produk penafsiran akan 

senantiasa seirama dengan nafas perubahan. Konteks yang berubah 

akan mempengaruhi corak dan kecenderungan penafsiran. Tafsir yang 

statis hanya akan menghambat peradaban. Karena itu, Muhammad 

Quraish Shihab menyadari bahwa tafsir harus bersifat kreatif, dinamis, 

dan dialogis dengan realitas.
9
 

Wataknya yang moderat, menjadikan Muhammad Quraish 

Shihab menjadi sosok yang selalu berhati-hati dalam menafsirkan Al-

Qur`an Ia menegaskan bahwa seseorang tidak diperkenankan untuk 

mengklaim pendapatnya sebagai mutlak sebagai pendapat Al-Qur`an 

dan menyatakan dirinya paling benar. Baginya, adalah suatu kekeliruan 

yang besar ketika seseorang memaksakan pendapatnya atas nama Al-

Qur`an. Bagi Muhammad Quraish Shihab sedalam apapun seseorang 

berusaha untuk menafsirkan Al-Qur`an dan  berbicara atas nama Al-

Qur`an ia tidak lebih  hanya sedang berbicara pada permukaan makna 

Al-Qur`an. Al-Qur`an menurut Muhammad Quraish Shihab memiliki 

kedalaman dan keluasan makna yang mustahil untuk diketahui 

seluruhnya oleh manusia. Berapapun banyaknya seseorang mencoba 

untuk memahami Al-Qur`an Ia akan selalu melahirkan makna-makna 

baru. Hanya melalui proses dinamis dan berkelanjutanlah, sebuah 

makna Al-Qur`an sedikit demi sedikit akan dapat terungkap.  

Kendati demikian, seseorang yang mendalami studi Al-Qur`an 

juga tidak perlu takut untuk selalu berusaha memahami atau 

menafsirkan Al-Qur`an Dalam proses menafsirkan inilah, seseorang 

harus selalu berpegang pada kaidah-kadiah penafsiran yang ketat untuk 

                                                           
9 Dedi Junaedi, ―Konsep dan Penerapan Takwil Muhammad Quraish Shihab 

dalam Tafsîr Al-Mishbâh,‖ dalam Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya, Vol. 2, No. 

2, Desember 2017, hal. 233. 



61 
 

 

menghindari penafsiran yang sewenang-wenang, semaunya sendiri, 

dan menyesatkan. Inilah sikap yang harmonis di dalam diri 

Muhammad Quraish Shihab yang terpancar dalam kehidupannya, 

menjadikannya sebagai sosok yang dikagumi dan disegani oleh 

masyarakat Indonesia pada umumnya. 

C. Muhammad Quraish Shihab dalam Pandangan Para Tokoh  

Berdasarkan potret kehidupan dan latar belakang pendidikan, 

Muhammad Quraish Shihab merupakan sosok yang cukup 

berpengaruh dalam perkembangan studi Al-Qur`an di Indonesia. 

Memiliki wawasan keilmuan yang luas dan mendalam yang ditopang 

dengan pengalaman pendidikan formal di Universitas Al-Azhar serta 

kemampuannya menyampaikan pendapat dan gagasan dengan bahasa 

yang sederhana tetapi lugas, rasional, serta kecenderungan 

pemikirannya yang moderat, Muhammad Quraish Shihab menjadi 

tokoh yang cukup disegani dan bisa diterima oleh semua lapisan 

masyarakat.  

Corak pemikiran dan kecenderungannya yang khas telah cukup 

mewarnai dalam diskursus studi Al-Qur`an di Indonesia. Melalui 

magnum oppus nya, Muhammad Quraish Shihab telah menjadi salah 

satu referensi dalam mengkaji dinamika studi Al-Qur`an di Indonesia. 

Melalui karya-karyanya, Muhammad Quraish Shihab telah 

berhasil mengomunikasikan ide-idenya kepada masyarakat luas. 

Namun demikian, posisi Muhammad Quraish Shihab dalam 

kapasitasnya sebagai seorang cendekiawan muslim Indonesia, tidak 

serta-merta memiliki pemikiran yang tidak dikritisi oleh cendekiawan 

yang lainnya. Hal itu merupakan suatu keniscayaan dan kewajaran 

dalam bidang ilmu pengetahuan. 

Muhammad Quraish Shihab adalah seorang ulama tafsir yang 

kompeten. Keluasan ilmunya dan metode tafsirnya memberikan 

sesuatu yang baru dalam bidang tafsir. Pemaparan tentang pemikiran 

beliau ini adalah dalam rangka memperluas wacana kita tentang tokoh-

tokoh mufasir kontemporer, yang bisa kita ambil ilmunya. Banyak 

tokoh yang kini mendunia yang sudah sangat memengaruhi 

perkembangan Islam khususnya di Indonesia. Kita sering mendengar 

Muhammad Quraish Shihab dan bahkan menonton di stasiun televisi 

yang menjadi media dalam berdakwah Muhammad Quraish Shihab 

dan profil beliau pun menjadi hal yang perlu dimengerti untuk kita 

semua karna profil seorang yang dikatakan sebagai ulama harus kita 

tahu tidak hanya profil semata tapi cara pandang Muhammad Quraish 

Shihab juga sangat mempengaruhi perkembangan Islam di Indonesia 



62 

 

sekarang ini. 

Dilihat dari segi keahliannya, Muhammad Quraish Shihab 

tercatat sebagai ahli tafsir Al-Qur`an  yang amat disegani dan penulis 

yang amat produktif. Dalam seluruh topik kajian yang dibahas, 

Muhammad Quraish Shihab tidak berhenti hanya pada tataran fakta-

fakta akademik, beliau ingin menyampaikan pesan moral dan 

pendidikan kepada umat. Oleh sebab itu, pada setiap topik kajian yang 

dikemukakan ia selalu mengemukakan nilai-nilai edukatif yang 

terdapat di dalamnya.  

Di kalangan intelektual muslim, sosok Muhammad Quraish 

Shihab memang sudah tidak asing lagi. Ada dua tokoh yang 

memberikan pengaruh begitu besar dalam kehidupan intelektual 

Muhammad Quraish Shihab selain dari orang tuanya, yaitu Al-Habib 

Abdul Qadir bin Ahmad Bil Faqih dan Syekh Abdul Halim Mahmud. 

Setelah menyelesikan pendidikan dasarnya di Makasar (dulu Ujung 

Pandang), Muhammad Quraish Shihab melanjutkan pendidikan di 

Malang. Sambil ‖nyantri‖ kepada Al-Habib Abdul Qadir bin Ahmad 

Bil Faqih (wafat di Malang tahun 1962, usia 65 tahun) di Pondok 

Pesantren Darul-Hadits Al-Faqihiyyah.  

Muhammad Quraish Shihab adalah cendekiawan Muslim asal 

Indonesia yang keahliannya dalam bidang tafsir Al-Qur`an  diakui 

dunia. Selain ahli, beliau juga menawarkan pembumian tafsir yang 

merespon konteks Indonesia, terlihat dalam karyanya Tafsîr Al-

Mishbâh dan 2 seri buku “Membumikan Al-Qur`an”. 

D. Tafsîr Al-Mishbâh 

Tafsîr Al-Mishbâh dapat dikatakan sebagai karya terbesar 

Muhammad Quraish Shihab. Pembahasan setiap surahnya diawali 

dengan penjelasann tentang tema pokok surat tersebut. Kemudian ayat-

ayatnya dikelompokkan dalam sub-tema tertentu. Penjelasan ayat-ayat 

difokuskan untuk menjelaskan sesuai dengan tema dan sub-tema 

tersebut. Hal tersebut sangat memudahkan pembaca untuk dapat 

memahami maksud ayat dan surat yang dibahas. Tulisan ini 

dimaksudkan untuk menganalisis metode penafsiran Tafsîr Al-

Mishbâh, lebih fokusnya pada metode khususnya.  

Secara umum, Tafsîr Al-Mishbâh menggunakan metode tahlily 

dengan menafsirkan ayat-ayat Al-Qur`an  dari berbagi aspek yang 

terkandung di dalam ayat-ayat yang ditafsirkan itu serta menerangkan 

makna-makna yang tercakup di dalamnya. Tafsîr Al-Mishbâh memiliki 

dua corak utama yaitu budaya-kemasyarakatan (al-adabi al-ijtima‟i) 

dan aspek bahasa (lughawi). Tafsîr Al-Mishbâh  termasuk jenis tafsir 



63 
 

 

bilra`yi karena penafsirannya lebih mendasarkan pada hasil ijtihad, 

baik ijtihad sendiri atau pun dengan mengutip hasil ijtihad para 

penafsir terdahulu. Cara penyajian yang ditempuh Quraish Shihab 

cukup memudahkan pembaca untuk memahami penjelasan yang 

disampaikan. Berdasarkan hasil penelitian dapat disimpulkan bahwa 

Tafsîr Al-Mishbâh memiliki metode khusus yang membedakannya 

dengan tafsir-tafsir yang menggunakan metode tahlili lainnya. 

Mengutip buku Wawasan Al-Qur`an, Muhammad Quraish 

Shihab mempelajari ilmu tafsir di Universitas Al-Ahzar Mesir dan 

berhasil meraih gelar sarjana tafsir hadits pada usia 23 tahun. Beliau 

kemudian meraih gelar Master bidang tafsir Al-Qur`an di universitas 

yang sama. Tak puas, ayah dari presenter kondang Najwa Shihab ini 

kembali ke Mesir untuk menyelesaikan program doktornya di bidang 

Al-Qur`an. 

Kata Al-Mishbâh berasal dari Bahasa Arab yang artinya 

―Penerang‖. Dalam tafsir tersebut, Muhammad Quraish Shihab 

menulis bahwa Tafsîr Al-Mishbâh merupakan bentuk tanggung 

jawabnya sebagai seorang intelektual muslim untuk membantu umat 

memahami kitab suci Al-Qur`an. Menurutnya, seorang mufassir 

dituntut untuk dapat menjelaskan nilai-nilai Al-Qur`an sejalan dengan 

perkembangan masyarakat yang dijumpai. Mereka juga diharap dapat 

menghapus kesalahpahaman terhadap Al-Qur`an sehingga pesan-pesan 

di dalamnya dapat diterapkan dengan sepenuh hati. 

Adapun corak dari Tafsîr Al-Mishbâh adalah adabi ijtima‟i, yaitu 

corak penafsiran yang menjelaskan ayat-ayat Al-Qur`an secara teliti. 

Kemudian menyusun makna-makna yang dimaksud Al-Qur`an dengan 

bahasa yang lugas dan menarik. Selanjutnya dicari korelasinya dengan 

kehidupan sehari-hari, seperti pemecahan masalah umat dan bangsa 

yang sejalan dengan perkembangan masyarakat. Sebagai contoh, 

Muhammad Quraish Shihab menyoroti masalah sosial berupa 

kekerasan terhadap kaum perempuan. Allah Swt berfirman dalam surat 

Al-A‘raf ayat 189 yang artinya:  ―Dialah yang menciptakan kamu dari 

diri yang satu dan dari padanya Dia menciptakan isterinya, agar dia 

merasa senang kepadanya”. Menurutnya dalam Tafsîr Al-Mishbâh, 

pernyataan bahwa perempuan diciptakan dari tulang rusuk laki-laki 

bukan berarti perempuan lebih inferior daripada pada laki-laki.  

Semua manusia memiliki derajat yang sama, dibuktikan dengan 

QS. Al-Hujurat ayat 13 yang artinya: “Hai manusia, sesungguhnya 

Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang 

perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-

suku supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang 

https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran


64 

 

paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang paling 

takwa di antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi 

Maha Mengenal”. 

Menurutnya, Al-Qur`an sama sekali tidak memuat gagasan 

tentang inferioritas perempuan. Justru Al-Qur`an turun untuk mengikis 

perbedaan antara laki-laki dan perempuan, khususnya dalam bidang 

kemanusiaan. Tafsîr Al-Mishbâh  menyampaikan bahwa Al-Qur`an 

tidak memerintahkan manusia untuk berbuat kekerasan terhadap kaum 

perempuan. 

Kelebihan dan kekurangan Tafsîr Al-Mishbâh Menurut Mafri 

Amin dan Lilik Umi Katsum (2011) dalam Literatur Tafsir 

Indonesia:
10

  

Pertama, Tafsir ini sangat kontekstual dengan kondisi ke-

Indonesiaan, di dalamnya banyak merespon beberapa hal yang aktual 

di dunia Islam Indonesia atau bisa disebut dengan lokalitas, atau 

internasional. Tetapi tidak semua ayat mengandung lokalitas dalam 

penafsirannya.  

Kedua, Muhammad Quraish Shihab dapat meramu kitab tafsir ini 

dengan sangat baik dari beberapa tafsir sebelumnya, sistematikanya 

juga mudah diikuti sehingga orang yang membacanya mudah 

memahami.  

Ketiga, dalam kitab Tafsir ini beliau menyertakan pendapat dari 

tokoh lain dan menyebutkan nama tokoh tersebut, hal itu menunjukkan 

beliau merupakan orang yang sangat jujur.  

Keempat, karena ciri penafsirannya menggunakan corak bil 

ma'tsur, beliau selalu menyertakan korelasi antarsurat dan antarayat 

sehingga dalam penafsirannya mudah dimengerti.  

Kelima, Tafsîr Al-Mishbâh  kaya akan referensi dari berbagai 

latar belakang referensi.  

Keenam, Tafsîr Al-Mishbâh  sangat mengedepankan corak bil 

ma‟tsûr yang di dalamnya terdapat korelasi antar surat, antar ayat, dan 

antarakhir ayat dan awal surat. Hal tersebut dijadikan sebagai bukti 

bahwa ayat Al-Qur‘an antara satu dengan yang lainnya saling 

berkaitan.
11

 

                                                           
10 Mansur, ―Makalah Kelebihan dan Kekurangan Tafsîr Al-Misbâh‖, Pasca 

Sarjana Universitas Islam Negeri Malang, 2018. 
11 Mafri Amin dan Lilik Umi Katsum, Literatur Tafsir Indonesia, hal. 254. Dalam 

jurnal Lufaefi, ―Tafsîr Al-Misbâh: Tekstualitas, Rasionalitas, dan Lokalitas Tafsir 

Nusantara‖, dalam Jurnal Ar-Raniry, Vol.21, no.1, April 2019, hal. 39. 

https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran


65 
 

 

Adapun kekurangannya sebagai berikut:
12

  

Pertama, menurut sebagian sementara Islam di Indonesia, 

beberapa penafsiran Muhammad Quraish Shihab dianggap keluar batas 

Islam, sehingga tidak jarang beliau digolongkan dalam pemikir liberal 

Indonesia. Sebagai contoh penafsirannya mengenai jilbab, takdir, dan 

isu-isu keagamaan lainnya. Namun, menurut penulis sendiri, tafsiran 

ini merupakan kekayaan Islam, bukan sebagai pencorengan terhadap 

Islam itu sendiri. Beliau merupakan lulusan dari al-Azhar Mesir yang 

merupakan tempat belajar yang terkenal di seluruh dunia, dan yang 

belajar di sana pun dari berbagai dunia, peneliti berpendapat bahwa 

pemikiran beliau yang liberal tersebut merupakan hasil dari penelitian 

keilmuan beliau disana.  

Kedua, Dalam berbagai riwayat dan beberapa kisah yang 

dituliskan oleh Muhammad Quraish Shihab dalam tafsirnya, terkadang 

tidak menyebutkan perawinya, sehingga sulit bagi pembaca, terutama 

penuntut ilmu, untuk merujuk dan berhujjah dengan kisah atau riwayat 

tersebut. Sebagai contoh sebuah riwayat dan kisah Nabi Saleh dalam 

tafsir surat Al-A`raf ayat 78. 

Ketiga, dalam kitab Tafsîr Al-Mishbâh tidak disertai penjelasan 

dalam footnote. Menurut Muhammad Quraish Shihab, Al-Qur‘an 

memuat tema yang tidak terbatas, bahwa Al-Qur`an itu bagaikan 

permata yang setiap sudutnya memantulkan cahaya. Jadi dengan 

ditetapkannya judul pembahasan tersebut berarti yang akan dikaji 

hanya satu sudut dari permasalahan. Dengan demikian kendala untuk 

memahami Al-Qur`an secara komprehensip tetap masih ada. Akan 

tetapi dalam Tafsîr Al-Mishbâh ini Muhammad Quraish Shihab 

menggunakan metode maudlu‟i yakni metode mengumpulkan ayat-

ayat Al-Qur`an yang membahas satu tema tersendiri, menafsirkannya 

secara global dengan kaidah-kaidah tertentu  dan menemukan rahasia 

yang tersembunyi  dalam Al-Qur`an.  

Selanjutnya, dalam menggunakan tafsir maudhu‟i memerlukan 

langkah-langkah. Pertama, mengumpulkan ayat-ayat yang membahas 

topik yang sama. Kedua, mengkaji  sebab turun dan kosakata secara 

terperinci. Ketiga, mencari dalil-dalil pendukung baik dari Al-Qur`an, 

hadis maupun ijtihad.
13

 

 

                                                           
12 Lufaefi, ―Tafsîr Al-Mishbâh: Tekstualitas, Rasionalitas, dan Lokalitas Tafsir 

Nusantara‖, hal. 39. 
13 Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Qur‟an, Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2005, hal.  151. 

https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran


66 

 

Sedangkan dari segi corak, Tafsîr Al-Mishbâh ini lebih 

cenderung kepada corak sastra budaya dan kemasyarakatan (al-adabi 

al-ijtima‟i), yaitu corak tafsir yang berusaha memahami nash-nash Al-

Qur`an dengan cara pertama dan utama mengemukakan ungkapan-

ungkapan Al-Qur`an secara teliti, selanjutnya menjelaskan makna-

makna yang dimaksud oleh Al-Qur`an tersebut dengan bahasa yang 

indah dan menarik, kemudian seorang mufasir berusaha 

menghubungkan nash-nash Al-Qur`an yang dikaji dengan kenyataan 

dan sistem budaya yang ada. Corak tafsir ini merupakan corak baru 

yang menarik pembaca dan menumbuhkan kecintaan kepada Al-

Qur`an serta memotivasi untuk menggali makna-makna dan rahasia-

rahasia Al-Qur`an 

Tafsîr Al-Mishbâh yang di tulis oleh Muhammad Quraish Shihab 

berjumlah 15 volume, mencakup keseluruhan isi Al-Qur`an sebanyak 

30 juz. Kitab ini pertama kali diterbitkan oleh penerbit Lentera Hati, 

Jakarta, pada tahun 2000. Kemudian dicetak lagi untuk yang kedua 

kalinya pada 2004. Dari 15 volume kitab, masing-masing memiliki 

ketebalan halaman yang berbeda-beda, dan jumlah surah yang 

dikandung pun juga berbeda. Agar lebih jelas, berikut tabel yang berisi 

tentang nama-nama surah pada masing-masing volume serta jumlah 

halamannya.
14

 

 

No Vol                 Isi 
Jumlah 

Halaman 

1 1 QS. Al-Fâtihah dan QS. Al-Baqarah 624 

2 2 QS. Âli Imrân dan QS. An-Nisâ 659 

3 3 QS. Al-Mâ`idah 257 

4 4 QS. Al-An‘âm 366 

5 5 
QS. Al-A‘râf, QS. Al-Anfâl, QS. At-

Taubah 
765 

6 6 
QS. Yûnus, QS. Hûd, QS. Yûsuf, QS. Ar- 

Ra‘d 
611 

7 7 
QS. Ibrâhîm, QS. Al-Hijr, QS. An-Nahl, 

QS. Al-Isrâ‘ 
585 

                                                           
14 Mahfuz Masduki, Tafsîr Al-Mishbâh: Kajian atas Amtsâl Al-Qur‟ân, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2012, hal. 21. 

https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran


67 
 

 

8 8 
QS. Al-Kahf, QS. Maryam, QS. Thâha, 

QS Al-Anbiyâ‘ 
524 

9 9 
QS. Al-Hajj, QS. Al-Mu`minûn, QS, An-

Nûr, QS. Al-Furqân 
554 

10 10 
QS. Asy-Syu‘arâ‘, QS An-Naml, QS. Al-

Qashas, QS. Al-Ankabût 
547 

 

11 

 

11 

QS. Ar-Rûm, QS. Luqmûn, QS. As-

Sajdah, QS. Al-Ahzâb, QS. Saba, QS. 

Fâthir, QS. Yâsin 

 

582 

 

12 

 

12 

QS. Ash-Saffat, QS. Sad, QS. Az-Zumar, 

QS Ghâfir, QS. Fussilat, QS. Asy-Syurâ, 

QS. Az-Zukhrûf 

 

 

601 

 

13 

 

13 

QS. Ad-Dukhân, QS. Al-Jâtsiyah, QS. Al-

Ahqâf, QS. Muhammad, QS. Al-Fath, QS. 

Al- Hujurât, QS. Qâf, QS. Adz-Dzâriiat, 

QS. At-Tûr, QS. An-Najm, QS. Al-Qamar, 

QS. Ar-Rahmân, QS. Al-Wâqi‘ah 

 

 

586 

 

14 

 

14 

QS. Al-Hadîd, QS. Al-Mujâdalah, QS. Al- 

Hasyr, QS. Al-Mumtahanah, QS. As-Saff, 

QS. Al-Jumu‘ah, QS. Al-Munâfiqûn, QS. 

At-Taghâbûn, QS. Ath-Thalaq, QS. At-

Tahrîm, QS. Al-Mulk, QS. Al-Qalam, QS. 

Al-Hâqqah, QS. Al-Ma‘ârij, QS. Nûh, QS. 

Al-Jin, QS. Al- Muzzammil, QS. Al-

Muddatstsir, QS. Al-Qiyâmah, QS. Al-

Insân, QS. Al-Mursalât 

 

 

 

695 

 

15 

 

15 

QS. An-Naba‘, QS. An-Nâzi‘ât, QS. 

‗Abasa, QS. At-Takwîr, QS. Al-Infithâr, 

QS. Al- Mutaffifîn, QS. Al-Insyiqâq, QS. 

Al-Burûj, 

QS. Ath-Thâriq, QS. Al- A‘lâ, QS. Al-

Ghâsyiyah, QS. Al-Fajr, QS. Al-Balad, 

QS. Asy-Syams, QS. Al-Lail, QS. Adh-

Dhuhâ, QS. Asy-Syarh, QS. At-Tîn, QS. 

Al-‗Alaq, QS. Al- Qadr, QS. Al-Bayyinah, 

QS. Az-Zalzalah, QS. Al-‗Âdiyât, QS. Al-

Qâri‘ah, QS. At-Takâtsur, QS. Al-‗Asr, 

QS. Al-Humazah, QS. Al-Fîl,QS. Quraisy, 

QS. Al-Ma‘ûn, QS. Al-Kausar, QS. Al-

Kâfirûn, QS. An-Nasr, QS. Al-Lahab, QS. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

644 



68 

 

Al-Ikhlâs, QS. Al-Falaq, QS. An-Nâs. 

  Jumlah 8.600 

 

Sistematika penyajian tafsir yang dimaksud adalah rangkaian 

yang dipakai dalam penyajian tafsir dan Tafsîr Al-Mishbâh dalam 

peinyusunannya menggunakan tartib mushafi, artinya menafsirkan 

seluruh ayat Al-Qur`an sesuai dengan susunan ayat-ayat dalam 

mushaf, ayat demi ayat dan surat demi suratnya dimulai dari surat Al-

Fatihah, surat Al-Baqarah, dan seterusnya. Sebelum menafsirkan ayat-

ayat Al-Qur`an, Muhammad Quraish Shihab terlebih dahulu 

memberikan pengantar terhadap surat yang akan ditafsirkannya.  

Pengantar surat tersebut memuat penjelasan antara lain:  

1. Penyebutan jumlah ayat dan penjelasan yang berkaitan dengan 

penamaan surat.  

2. Nama surat dan nama-nama lain dari surat tersebut jika ada, serta 

alasan-alasan penamaannya, terkadang disertai keterangan tentang 

ayat-ayat yang diambil dan dijadikan nama surat tersebut. 

3. Tempat turun surat (Makkiyah atau Madaniyyah) disertai 

pengecualian ayat-ayatnya  

4. Nomor surat berdasarkan urutan mushaf dan urutan turunnya, 

kadang disertai nama-nama surat yang turun sebelum maupun 

sesudah. 

5. Tema pokok atau tujuan surat dan pendapat-pendapat ulama tentang 

hal tersebut. 

6. Munasabah antara sebelum dan sesudahnya. 

Kegunaan dari penjelasan yang diberikan Muhammad Quraish 

Shihab pada pengantar setiap surah ialah memberikan kemudahan bagi 

para pembacanya untuk memahami tema pokok surah dan poin-poin 

penting yang teirkandung dalam surah tersebut.  

Tahap berikutnya yang dilakukan oleh Muhammad Quraish 

Shihab ialah membagi atau mengelompokkan ayat-ayat dalam suatu 

surah ke dalam kelompok kecil terdiri atas bebeirapa ayat yang 

dianggap memiliki keterkaitan erat. Dalam ayat tersebut, selanjutnya 

Muhammad Quraish Shihab mulai menuliskan satu, dua ayat, atau 

lebih yang dipandang masih ada kaitannya. Selanjutnya diicantumkan 

terjemahan harfiah dalam bahasa indonesia dengan tulisan cetak 



69 
 

 

miring.
15

 Selanjutnya memberikan penjelasan tentang arti kosakata 

(tafsîr al-mufradât) dari kata pokok atau kata kunci yang terdapat 

dalam ayat tersebut. Pada akhir surah, Muhammad Quraish Shihab 

selalu memberikan kesimpulan atau semacam kandungan pokok dari 

surah tersebut serta segi-segi munasabah atau keserasian yang terdapat 

di dalam surah tersebut. 

Akhirnya Muhammad Quraish Shihab mencantumkan kata Wa 

Allah A‟lam sebagai penutup uraian di setiap surat. Kata itu memberi 

isyarat bahwa hanya Allahlah yang paling mengetahui secara pasti 

maksud dan kandungan dari firman-firman-Nya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
15 Mahfuz Masduki, Tafsîr Al-Mishbâh: Kajian atas Amtsâl Al-Qur‟ân, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2012, hal. 25. 



70 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

71 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB III 

MUHAMMAD QURAISH SHIHAB  

DAN TAFSÎR AL-MISHBÂH 

 

A. Biografi Muhammad Quraish Shihab 

Nama lengkap adalah Muhammad Quraish Shihab. Ia lahir 

tanggal 16 Februari 1944 di Rappang, Sulawesi Selatan. Ia berasal dari 

keluarga keturunan Arab yang terpelajar. Ayahnya, Prof. Abdurrahman 

Shihab adalah seorang ulama dan guru besar dalam bidang tafsir. 

Abdurrahman Shihab dipandang sebagai seorang ulama, pengusaha 

dan politikus yang memiliki reputasi baik di kalangan masyarakat 

Sulawesi Selatan. Kontribusinya dalam bidang pendidikan terbukti dari 

usaha membina dua perguruan tinggi di Ujung Pandang yaitu 

Universitas Muslim Indonesia (UMI), sebuah perguruan tinggi swasta 

terbesar di kawasan Indonesia bagian timur, dan IAIN Alauddin Ujung 

Pandang. Ia juga tercatat sebagai Rektor pada kedua perguruan tinggi 

tersebut: UMI 1959-1965 dan IAIN 1972-1977.
1
 

Sebagai seorang yang berfikiran progesif, Abdurrahman percaya 

bahwa pendidikan adalah merupakan agen perubahan. Sikap dan 

pandangannya yang demikian maju itu dapat dilihat dari latar belakang 

pendidikannya, yaitu Jami‘atul Khair, sebuah lembaga pendidikan 

Islam tertua di Indonesia. Murid-murid yang belajar di lembaga ini 

                                                           
1 ―Tentang Penulis‖ dalam Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-

Qur`an, Bandung: Mizan, 1992, hal. 6. 



72 

 

diajari tentang gagasan-gagasan pembauran gerakan dan pemikiran 

Islam. Hal ini terjadi karena lembaga ini memiliki hubungan yang erat 

dengan sumber-sumber pembauran di Timur Tengah semisal 

Hadramaut, Haramain dan Mesir.  

Banyak guru-guru didatangkan ke lembaga tersebut, diantaranya 

Syeikh Ahmad Soorkati yang berasal dari Sudan, Afrika. Sebagai putra 

dari seorang guru besar, Muhammad Quraish Shihab mendapat 

motivasi awal dan benih kecintaan terhadap bidang studi tafsir dari 

ayahnya yang sering mengajak anak-anaknya duduk bersama setelah 

magrib. Muhammad Quraish Shihab kecil telah menjalani pembiasaan 

dan kecintaan terhadap Al-Qur`an sejak umur 6-7 tahun. Ia harus 

mengikuti pengajian Al-Qur`an yang diadakan oleh ayahnya sendiri. 

Selain menyuruh membaca Al-Qur`an, ayahnya juga menguraikan 

secara sepintas kisah-kisah dalam Al-Qur‘an. Di sinilah, benih-benih 

kecintaannya kepada Al-Qur`an mulai tumbuh.
2
 

Pendidikan formalnya di Makassar dimulai dari sekolah dasar 

sampai kelas 2 SMP pada tahun 1956, ia dikirim ke kota malang untuk 

―nyantri‖ di Pondok Pesantren Darul Hadis Al-Faqihiyah. Karena 

ketekunannya belajar di pesantren, 2 tahun berikutnya ia sudah mahir 

berbahasa Arab. Melihat bakat bahasa arab yang dimilikinya, 

Muhammad Quraish Shihab beserta adiknya Alwi Shihab dikirim oleh 

ayahnya ke Al-Azhar Kairo melalui beasiswa dari pemerintah daerah 

Sulawesi Selatan. Pada tahun 1958 diterima di kelas dua i‟dadi Al-

Azhar (setingkat SMP/Tsanawiyah Indonesia) sampai menyelesaikan 

tsanawiyah Al-Azhar pada Fakultas Ushuluddin, Jurusan Tafsir dan 

Hadis, pada tahun 1967 ia meraih gelar. 

Dua tahun kemudian (1969), Muhammad Quraish Shihab 

berhasil meraih gelar pada jurusan yang sama dengan tesis berjudul 

“Al-I‟jâz At-Tasyrî‟al-Qur`ân Al-Karîm (Kemukjizatan Al-Qur`an dari 

segi Hukum)‖. Pada tahun 1973 ia dipanggil pulang ke Makassar oleh 

ayahnya yang ketika itu menjadi rektor, untuk membantu mengelola 

pendidikan IAIN Alauddin. Ia menjadi wakil rektor bidang akademis 

dan kemahasiswaan sampai tahun 1980. Di samping menduduki 

jabatan resmi itu, ia juga sering mewakili ayahnya yang uzur karena 

usia dalam menjalankan tugas-tugas pokok tertentu. Berturut-turut 

setelah itu, Muhammad Quraish Shihab diserahi berbagai jabatan, 

seperti koordinator perguruan tinggi swasta wilayah VII Indonnesia 

bagian timur, pembantu pemimpin kepolisian Indonesia Timur dalam 

bidang pembinaan mental, dan sederetan jabatan lainnya di luar 

                                                           
2 Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur`an, hal. 12. 



73 
 

 

kampus. Di sela-sela kesibukannya ia masih sempat merampungkan 

beberapa tugas penelitian, antara lain penerapan Kerukunan Hidup 

Beragama di Indonesia (1975) dan Masalah Wakap Sulawesi Selatan 

(1978). 

Untuk mewujudkan cita-citanya, ia mendalami studi tafsir, pada 

tahun 1980 Muhammad Quraish Shihab kembali menuntut ilmu ke 

almamaternya, Azhar Kairo mengambil spesialisasi dalam studi tafsir 

Al-Qur`an. Ia hanya memerlukan waktu dua tahun untuk meraih gelar 

doktor dalam bidang ini. Disertasinya yang  berjudul ―Nazhm ad-

Durâr Al-Biqa‟i Tahqîq wad Dirâsah, suatu kajian dan analisa 

terhadap keontentikan Kitab Ad-Durâr karya Al-Biqa‘i berhasil 

dipertahankannya dengan predikat penghargaan Mumtâz Martabah 

Asy-Syaraf Al-ûla (Cumlaude).
3
 

Pendidikan tingginya yang ditempuh di Timur Tengah, Al-Azhar 

Kairo ini oleh Howard M. Federspiel dianggap sebagai seorang yang 

unik bagi Indonesia pada saat di mana sebagian pendidikan pada 

tingkat itu diselesaikan di Barat. Mengenai hal ini ia mengatakan 

sebagai berikut:‖ Ketika meneliti biografinya, saya menemukan bahwa 

ia berasal dari Sulawesi Selatan, terdidik di pesantren, dan menerima 

pendidikan tingginya di Mesir pada Universitas Al-Azhar, di mana ia 

meneima gelar M.A dan Ph.D-nya. Ini menjadikan ia terdiik lebih baik 

dibandingkan dengan hampir semua pengarang lainnya yang terdapat 

dalam Populer Indonesia Literature of the Qur`an, dan lebih dari itu 

tingkat pendidikan tingginya di Timur Tengah  seperti itu menjadikan 

ia unik bagi Indonesia pada saat di mana sebagian pendidikan pada 

tingkat itu diselesaikan di Barat. Dia juga mempunyai karir mengajar 

di IAIN Makassar dan Jakarta dan kini, bahkan ia menjabat sebagai 

rektor di IAIN Jakarta.
4
 

Tahun 1984 adalah babak baru tahap kedua bagi Muhammad 

Quraish Shihab untuk melanjutkan karirnya. Untuk itu ia pindah tugas 

dari IAIN Makassar ke Fakultas Ushuluddin IAIN Jakarta. Di sini ia 

aktif mengajar bidang Tafsir dan ulum Al-Qur`an di program SI, S2, 

dan S3 sampai tahun 1998. Di samping melaksanakan tugas pokoknya 

sebagai dosen, ia juga dipercaya menduduki jabatan sebagai rektor 

IAIN Jakarta selama dua periode (1992-1996 dan 1997-1998). Setelah 

itu ia dipercaya menduduki jabatan sebagai Mentri Agama selama 

kurang lebih dua bulan awal tahun 1998, hingga kemudian dia 

                                                           
3 Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur`an, hal. 6. 
4 Dewan Redaksi, Suplemen Enslikopedi Islam, Malang: PT. Ikhtiar Baru van 

Hoeve, 1994, hal. 110-112. 



74 

 

diangkat sebagai Duta Besar Luar Biasa dan Berkuasa Penuh Republik 

Djibouti berkedudukan di Kairo. 

Kehadiran Muhammad Quraish Shihab di Ibukota Jakarta telah 

memberikan suasana baru dan disambut hangat oleh masyarakat. Hal 

ini terbukti dengan adanya berbagai aktifitas yang di jalankannya di 

tengah-tengah masyarakat. Di samping mengajar, ia juga dipercaya 

untuk menduduki sejumlah jabatan. Diantaranya adalah sebagai Ketua 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) pusat (sejak 1984), anggota Lajnah 

Pentashhih Al-Qur`an Departemen Agama sejak 1989.  

Dia juga terlibat dalam beberapa organisasi professional, antara 

lain asisten ketua umum Ikatan Cendikiawan Muslim se-Indonesia 

(ICMI), ketika organisasi ini didirikan. Selanjutnya ia juga tercatat 

sebagai pengurus perhimpunan ilmu-ilmu syariah, pengurus 

konsorsium ilmu-ilmu agama Departemen Pendidikan dan 

Kebudayaan.
5
 

Di samping kegiatan tersebut di atas, Muhammad Quraish 

Shihab juga dikenal sebagai penulis dan penceramah yang handal. 

Berdasarkan pada latar belakang  keilmuan yang kokoh yang ia tempuh 

melalui pendidikan formal serta ditopang oleh kemampuannya 

menyampaikan pendapat dan gagasan denagan bahasa yang sederhana, 

lugas, rasional dan kecendrungan pemikiran yang moderat, ia tampil 

sebagai penceramah dan penulis yang bisa diterima oleh semua lapisan 

masyarakat.  

Kegiatan ceramah ini ia lakukan di sejumlah mesjid besar di 

Jakarta, seperti Mesjid At-Tin dan Fathullah, di lingkungan pejabat 

pemerintah seperti pengajian Istiqlal serta di sejumlah stasiun televisi 

atau media eletronik, khususnya di bulan Ramadhan. Beberapa stasiun 

televisi, seperti RCTI dan Metro TV mempunyai program khusus 

selama ramadhan yang diasuh olehnya.
6
 

Muhammad Quraish Shihab bukan satu-satunya pakar Al-Qur`an 

di Indonesia, tapi kemampuannya menerjemahkan dan menyampaikan 

pesan-pesan Al-Qur`an dalam konteks kekinian dan masa post modern 

membuatnya lebih dikenal dan lebih unggul dari pada pakar Al-Qur`an 

lainnya. Dalam hal penafsiran, ia cendrung menekankan pentingnya 

penggunaan metode tafsir maudhû‟i (tematik), yaitu penafsiran dengan 

cara menghimpun sejumlah ayat Al-Qur`an yang tersebar dalam 

berbagai surat yang membahas masalah yang sama, kemudian 

                                                           
5 Haward M.Federspiel. Kajian Al-Qur‟an di Indonesia: Dari Mahmud Yunus 

hingga Muhammad Quraish Shihab, Bandung: Mizan, 1996, hal. 295-299. 
6 Dewan Redaksi, Suplemen Enslikopedi, hal. 114-115. 



75 
 

 

menjelaskan pengertian menyeluruh dari ayat-ayat tersebut dan 

selanjutnya menarik kesimpulan sebagai jawaban terhadap masalah 

yang menjadi pokok bahasan. Menurutnya dengan metode ini dapat 

diungkapkan pendapat-pendapat Al-Qur`an tentang berbagai masalah 

kehidupan, sekaligus dapat dijadikan bukti bahwa ayat Al-Qur`an 

sejalan dengan perkembangan iptek dan kemajuan peradaban 

masyarakat. 

Muhammad Quraish Shihab banyak menekankan perlunya 

memahami wahyu ilahi secara kontekstual dan tidak semata-mata 

terpaku pada makna tekstual agar pesan-pesan yang terkandung di 

dalamnya dapat difungsikan dalam kehidupan nyata. Beliau juga 

banyak memotivasi mahasiswanya, khususnya di tingkat pasca serjana, 

agar berani menafsirkan Al-Qur`an, sehingga dari masa ke masa tidak 

akan pernah berakhir, selalu saja muncul penafsiran baru sejalan 

dengan  perkembangan ilmu dan tuntunan kemajuan. Meski begitu ia 

tetap  mengingatkan perlunya sikap teliti dan ekstra hati-hati dalam 

menafsirkan Al-Qur`an sehingga seseorang tidak mudah mengklaim 

suatu pendapat sebagai pendapat Al-Qur`an. Bahkan, menurutnya 

adalah suatu dosa besar bila seorang memaksakan pendapat atas nama 

Al-Qur`an. 

Muhammad Quraish Shihab adalah seorang ahli tafsir yang 

pendidik. Keahliannya dalam bidang tafsir tersebut untuk diabadikan. 

Kedudukannya sebagai pembantu rektor, rektor mentri agama, ketua 

Majlis Ulama Indonesia (MUI), staf ahli mendikbud, anggota badan 

pertimbangan pendidikan, penulis karya ilmiah, dan penceramah amat 

erat kaitannya dengan kegiatan pendidikan.  

Dengan kata lain bahwa ia adalah seorang ulama yang 

mememfaatkan keahliannya untuk mendidik umat. Hal ini  beliau 

lakukan pula mealui sikap dan kepribadiannaya yang penuh dengan 

sikap dan sifatnya yang patut diteladani. Ia memiliki sifat-sifat sebagai 

guru atau pendidik yang patut diteladani. Penampilannya yang 

sederhana, tawadhu‟, sayang pada semua orang, jujur, amanah, dan 

tegas dalam prinsip adalah merupakan bagian dari sikap yang 

seharusnya dimiliki seorang guru. 

B. Karya dan Pemikiran Muhammad Quraish Shihab  

Muhammad Quraish Shihab sangat aktif sebagai penulis. 

Beberapa buku yang sudah beliau hasilkan antara lain: 

1. Tafsîr Al-Manâr, Keistimewaan dan Kelemahannya (Ujung padang: 

IAIN Alauddin, 1984). 

2. Membumikan Al-Qur`an (Bandung: Mizan, 1992). 



76 

 

3. Mukjizat Al-Qur`an: ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Aspek Ilmiah, 

dan Pemberitaan Ghaib (Bandung: Mizan, 2007). 

4. Wawasan Al-Qur`an: Tafsir Tematik atas Berbagai Persoalan 

Umat (Bandung: Mizan 2007). 

5. Sunah Syi‟ah Bergandengan Tangan?: Mungkinkah Kajian atas 

Konsep Ajaran dan Pemikiran (Jakarta: Lentera hati, 2007). 

6. Tafsîr Al-Misbâh, Tafsir Al-Qur`an lengkap 30 juz (Jakarta:  

Lentera Hati, 2002). 

7. Jilbab: Pakaian Wanita Muslimah: Pandangan Ulama Masa Lalu 

dan Cendikiawan Kontemporer (Jakarta: Lentera Hati 2004). 

Pemikiran pendidikan religius-rasional merupakan suatu aliran 

filsafat yang memadukan sudut pandangan keagamaan dengan sudut 

pandang kefilsafatan dalam menjabarkan tentang pendidikan. Salah 

satu tokoh kontemporer dalam aliran ini adalah Muhammad Quraish 

Shihab. Menurutnya, tujuan pendidikan Islam adalah untuk mencapai 

keharibaan Allah Swt, yakni membina manusia guna menjalankan 

fungsinya sebagai hamba Allah dan khalifah-Nya di muka bumi ini.  

Masyarakat Indonesia telah cukup baik mengenal sosok mufassir 

kenamaan asal Indonesia ini. Tidak hanya pada ruang-ruang 

perkuliahan dan seminar, namun juga telah cukup luas dikenal oleh 

masyarakat umum. Sehingga secara sepintas akan lebih mudah untuk 

menjelaskan siapa sosok Muhammad Quraish Shihab di hadapan para 

pembaca umum.  

Kendati demikian, rupanya masih terdapat hal-hal yang bersifat 

akademik, yang belum banyak diketahui oleh publik. Wilayah-wilayah 

ini biasanya hanya diketahui oleh para mahasiswa, dosen, atau peneliti 

yang memiliki konsentrasi minat pada kajian Al-Qur`an.  

Pemikiran Muhammad Quraish Shihab, tidak lepas atau 

terpengaruh dari pemikir-pemikir sebelumnya, baik muslim maupun 

non-muslim, pemikir syiah atau sunni, maupun metode dan analisis 

yang dikembangkan atas penafsiran Al-Qur`an. Pemikiran Muhammad 

Quraish Shihab yang beraliran religius-rasional sangat memberikan 

pengaruh pada dunia modern. Sebagaimana diketahui, dewasa ini 

pendidikan Islam telah mengalami fase perubahan yang signifikan. 

Perubahan tersebut tidak lain merupakan tuntutan dunia modern, yang 

dinamis dengan perkembangan zaman. Dalam hal ini Muhammad 

Quraish Shihab menekankan perkembangan pendidikan Islam harus 

sejalan dengan perkembangan teknologi dan informasi. Sebagaimana 

dapat dipahami bahwa sosok Muhammad Quraish Shihab merupakan 

seorang yang memiliki kecenderungan moderatisme beragama yang 

selalu mengedepankan harmoni.  



77 
 

 

Berlatar belakang pendidikan di Universitas Al-Azhar Kairo, 

menjadikannya sosok yang mengusung visi islam moderat (Islam 

washatiyyah). Menurutnya, keragaman yang ada, baik keragaman 

agama maupun perbedaan pendapat dalam internal beragama harus 

disikapi secara toleran dan moderat. Model beragama ini selalu 

menjunjung tinggi prinsip-prinsip dialog dalam menyelesaikan 

persoalan. Adalah sesuatu yang tidak dibenarkan ketika menghakimi 

atau menuduh seseorang kafir, murtad dan sesat tanpa terlebih dahulu 

mengadakan sebuah penyelidikan dan dialog. Oleh karena itu, model 

beragama yang moderat menurut Muhammad Quraish Shihab 

menjadikan Islam benar-benar mampu menjadi rahmatan lil „âlamîn.
7
 

Mesir sebagai lingkungan pendidikan Muhammad Quraish 

Shihab, tidak hanya menjadi salah satu pusat studi keislaman dunia 

ketika itu, tetapi juga merupakan pusat gerakan pembaruan pemikiran 

Islam. Sejumlah nama-nama besar seperti Muhammad Abduh dan 

Rasyid Ridha menjadi contoh kentalnya gerakan pembaruan pemikiran 

Islam di Mesir. Oleh karena, kecenderungan pemikiran Muhammad 

Quraish Shihab yang cukup modernis sedikit banyak dipengaruhi oleh 

latar belakang pendidikannya. Bahkan Howard M. Federspiel dalam 

karyanya edisi bahasa Indonesia "Kajian Al-Qur`an di Indonesia‖ dari 

Mahmud Yunus hingga Muhammad Quraish Shihab ―Popular 

Indonesia Literature of the Qur`an‖ menyatakan bahwa latar belakang 

pendidikan Muhammad Quraish Shihab yang diselesaikan 

keseluruhannya di Universitas Al-Azhar Kairo menjadikan dirinya 

sebagai sosok terdidik yang lebih baik dibandingkan dengan hampir 

semua generasi mufassir lainnya di Indonesia. 
8
 

Corak pemikiran Muhammad Quraish Shihab dapat digambarkan 

ke dalam dua bentuk paradigma yang tercermin dalam karya-karyanya 

khususnya dalam Tafsîr al-Mishbâh. Dalam paradigma fakta sosial, 

Muhammad Quraish Shihab berusaha menjadikan Al-Qur`an sebagai 

pranata sosial (norma) yang keberadaannya digunakan sebagai 

framework untuk membaca atau menilai suatu masyarakat. Paradigma 

ini mengharuskan seorang mufassir untuk semaksimal mungkin 

menjadikan Al-Qur`an sebagai pusat kehidupan sosial dan berjalan di 

atas realitas kebenaran. Karenanya akan hadir harmoni kehidupan 

manusia dengan pesan-pesan Al-Qur`an. 

                                                           
7 Endad Musaddad, ―Metode dan Corak Tafsir Quraish Shihab: Tela'ah atas Buku 

Wawasan Al-Qur‘an‖, dalam Jurnal al-Qalam, Vol. 21 No. 100, 2004, hal. 61. 
8 Howard M. Federspiel, Kajian al-Qur‟an di Indonesia: Dari Mahmud Yunus 

hingga Quraish Shihab, Bandung: Mizan, 1996, hal. 23. 



78 

 

Sementara itu, dalam paradigma konstruksi sosial, Muhammad 

Quraish Shihab berusaha menempatkan manusia sebagai makhluk 

aktif, kreatif, dinamis yang kesadarannya menentukan perbuatan dan 

dunia sosialnya. Paradigma konstruksi sosial menghendaki sebuah 

produk penafsiran yang kontekstual dan fungsional. Maka tafsir yang 

tidak kontekstual akan kehilangan fungsionalitasnya.  

Tafsir dalam paradigma konstruksi sosial adalah tafsir yang tidak 

terasing dari konteksnya, tafsir yang mampu menerjemahkan dirinya 

ke dalam realitas sosial dan berdialog secara dinamis. Maka tafsir yang 

hidup adalah tafsir yang mampu mendialogkan kitab suci dengan 

kehidupan itu sendiri. Inilah sebabnya, produk penafsiran akan 

senantiasa seirama dengan nafas perubahan. Konteks yang berubah 

akan mempengaruhi corak dan kecenderungan penafsiran. Tafsir yang 

statis hanya akan menghambat peradaban. Karena itu, Muhammad 

Quraish Shihab menyadari bahwa tafsir harus bersifat kreatif, dinamis, 

dan dialogis dengan realitas.
9
 

Wataknya yang moderat, menjadikan Muhammad Quraish 

Shihab menjadi sosok yang selalu berhati-hati dalam menafsirkan Al-

Qur`an Ia menegaskan bahwa seseorang tidak diperkenankan untuk 

mengklaim pendapatnya sebagai mutlak sebagai pendapat Al-Qur`an 

dan menyatakan dirinya paling benar. Baginya, adalah suatu kekeliruan 

yang besar ketika seseorang memaksakan pendapatnya atas nama Al-

Qur`an. Bagi Muhammad Quraish Shihab sedalam apapun seseorang 

berusaha untuk menafsirkan Al-Qur`an dan berbicara atas nama Al-

Qur`an ia tidak lebih hanya sedang berbicara pada permukaan makna 

Al-Qur`an. Al-Qur`an menurut Muhammad Quraish Shihab memiliki 

kedalaman dan keluasan makna yang mustahil untuk diketahui 

seluruhnya oleh manusia. Berapapun banyaknya seseorang mencoba 

untuk memahami Al-Qur`an Ia akan selalu melahirkan makna-makna 

baru. Hanya melalui proses dinamis dan berkelanjutanlah, sebuah 

makna Al-Qur`an sedikit demi sedikit akan dapat terungkap.  

Kendati demikian, seseorang yang mendalami studi Al-Qur`an 

juga tidak perlu takut untuk selalu berusaha memahami atau 

menafsirkan Al-Qur`an Dalam proses menafsirkan inilah, seseorang 

harus selalu berpegang pada kaidah-kadiah penafsiran yang ketat untuk 

menghindari penafsiran yang sewenang-wenang, semaunya sendiri, 

dan menyesatkan. Inilah sikap yang harmonis di dalam diri 

                                                           
9 Dedi Junaedi, ―Konsep dan Penerapan Takwil Muhammad Quraish Shihab 

dalam Tafsîr Al Misbâh,‖ dalam Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya, Vol. 2, No. 2, 

Desember 2017, hal. 233. 



79 
 

 

Muhammad Quraish Shihab yang terpancar dalam kehidupannya, 

menjadikannya sebagai sosok yang dikagumi dan disegani oleh 

masyarakat Indonesia pada umumnya. 

C. Muhammad Quraish Shihab dalam Pandangan Para Tokoh  

Berdasarkan potret kehidupan dan latar belakang pendidikan, 

Muhammad Quraish Shihab merupakan sosok yang cukup 

berpengaruh dalam perkembangan studi Al-Qur`an di Indonesia. 

Memiliki wawasan keilmuan yang luas dan mendalam yang ditopang 

dengan pengalaman pendidikan formal di Universitas Al-Azhar serta 

kemampuannya menyampaikan pendapat dan gagasan dengan bahasa 

yang sederhana tetapi lugas, rasional, serta kecenderungan 

pemikirannya yang moderat, Muhammad Quraish Shihab menjadi 

tokoh yang cukup disegani dan bisa diterima oleh semua lapisan 

masyarakat.  

Corak pemikiran dan kecenderungannya yang khas telah cukup 

mewarnai dalam diskursus studi Al-Qur`an di Indonesia. Melalui 

magnum oppus nya, Muhammad Quraish Shihab telah menjadi salah 

satu referensi dalam mengkaji dinamika studi Al-Qur`an di Indonesia. 

Melalui karya-karyanya, Muhammad Quraish Shihab telah 

berhasil mengomunikasikan ide-idenya kepada masyarakat luas. 

Namun demikian, posisi Muhammad Quraish Shihab dalam 

kapasitasnya sebagai seorang cendekiawan muslim Indonesia, tidak 

serta-merta memiliki pemikiran yang tidak dikritisi oleh cendekiawan 

yang lainnya. Hal itu merupakan suatu keniscayaan dan kewajaran 

dalam bidang ilmu pengetahuan. 

Muhammad Quraish Shihab adalah seorang ulama tafsir yang 

kompeten. Keluasan ilmunya dan metode tafsirnya memberikan 

sesuatu yang baru dalam bidang tafsir. Pemaparan tentang pemikiran 

beliau ini adalah dalam rangka memperluas wacana kita tentang tokoh-

tokoh penafsir kontemporer, yang bisa kita ambil ilmunya. Banyak 

tokoh yang kini mendunia yang sudah sangat memengaruhi 

perkembangan Islam khususnya di Indonesia. Kita sering mendengar 

Muhammad Quraish Shihab dan bahkan menonton di stasiun televisi 

yang menjadi media dalam berdakwah Muhammad Quraish Shihab 

dan profil beliau pun menjadi hal yang perlu dimengerti untuk kita 

semua karna profil seorang yang dikatakan sebagai ulama harus kita 

tahu tidak hanya profil semata tapi cara pandang Muhammad Quraish 

Shihab juga sangat mempengaruhi perkembangan Islam di Indonesia 

sekarang ini. 

 



80 

 

Dilihat dari segi keahliannya, Muhammad Quraish Shihab 

tercatat sebagai ahli tafsir Al-Qur`an  yang amat disegani dan penulis 

yang amat produktif. Dalam seluruh topik kajian yang dibahas, 

Muhammad Quraish Shihab tidak berhenti hanya pada tataran fakta-

fakta akademik, beliau ingin menyampaikan pesan moral dan 

pendidikan kepada umat. Oleh sebab itu, pada setiap topik kajian yang 

dikemukakan ia selalu mengemukakan nilai-nilai edukatif yang 

terdapat di dalamnya.  

Di kalangan intelektual muslim, sosok Muhammad Quraish 

Shihab memang sudah tidak asing lagi. Ada dua tokoh yang 

memberikan pengaruh begitu besar dalam kehidupan intelektual 

Muhammad Quraish Shihab selain dari orang tuanya, yaitu Al-Habib 

Abdul Qadir bin Ahmad Bil Faqih dan Syekh Abdul Halim Mahmud. 

Setelah menyelesikan pendidikan dasarnya di Makasar (dulu Ujung 

Pandang), Muhammad Quraish Shihab melanjutkan pendidikan di 

Malang. Sambil ‖nyantri‖ kepada Al-Habib Abdul Qadir bin Ahmad 

Bil Faqih (wafat di Malang tahun 1962, usia 65 tahun) di Pondok 

Pesantren Darul-Hadits Al-Faqihiyyah.  

Muhammad Quraish Shihab adalah cendekiawan Muslim asal 

Indonesia yang keahliannya dalam bidang tafsir Al-Qur`an  diakui 

dunia. Selain ahli, beliau juga menawarkan pembumian tafsir yang 

merespon konteks Indonesia, terlihat dalam karyanya Tafsîr Al-

Mishbâh dan 2 seri buku “Membumikan Al-Qur`an”. 

D. Tafsîr Al-Mishbâh 

Tafsîr Al-Mishbâh dapat dikatakan sebagai karya terbesar 

Muhammad Quraish Shihab. Pembahasan setiap surahnya diawali 

dengan penjelasann tentang tema pokok surat tersebut. Kemudian ayat-

ayatnya dikelompokkan dalam sub-tema tertentu. Penjelasan ayat-ayat 

difokuskan untuk menjelaskan sesuai dengan tema dan sub-tema 

tersebut. Hal tersebut sangat memudahkan pembaca untuk dapat 

memahami maksud ayat dan surat yang dibahas. Tulisan ini 

dimaksudkan untuk menganalisis metode penafsiran Tafsîr Al-

Mishbâh, lebih fokusnya pada metode khususnya.  

Secara umum, Tafsîr Al-Mishbâh menggunakan metode tahlîli 

dengan menafsirkan ayat-ayat Al-Qur`an dari berbagi aspek yang 

terkandung di dalam ayat-ayat yang ditafsirkan itu serta menerangkan 

makna-makna yang tercakup di dalamnya. Tafsîr Al-Mishbâh memiliki 

dua corak utama yaitu budaya-kemasyarakatan (al-adabi al-ijtima‟i) 

dan aspek bahasa (lughawi). Tafsîr Al-Mishbâh  termasuk jenis tafsir 

bilra`yi karena penafsirannya lebih mendasarkan pada hasil ijtihad, 



81 
 

 

baik ijtihad sendiri atau pun dengan mengutip hasil ijtihad para 

mufassir terdahulu. Cara penyajian yang ditempuh Quraish Shihab 

cukup memudahkan pembaca untuk memahami penjelasan yang 

disampaikan. Berdasarkan hasil penelitian dapat disimpulkan bahwa 

Tafsîr Al-Mishbâh  memiliki metode khusus yang membedakannya 

dengan tafsir-tafsir yang menggunakan metode tahlîli lainnya. 

Mengutip buku Wawasan Al-Qur`an, Muhammad Quraish 

Shihab mempelajari ilmu tafsir di Universitas Al-Ahzar Mesir dan 

berhasil meraih gelar sarjana tafsir hadits pada usia 23 tahun. Beliau 

kemudian meraih gelar Master bidang tafsir Al-Qur`an di universitas 

yang sama. Tak puas, ayah dari presenter kondang Najwa Shihab ini 

kembali ke Mesir untuk menyelesaikan program doktornya di bidang 

Al-Qur`an. 

Kata Al-Mishbâh berasal dari Bahasa Arab yang artinya 

―Penerang‖. Dalam tafsir tersebut, Muhammad Quraish Shihab 

menulis bahwa Tafsîr Al-Mishbâh merupakan bentuk tanggung 

jawabnya sebagai seorang intelektual muslim untuk membantu umat 

memahami kitab suci Al-Qur`an. Menurutnya, seorang penafsir 

dituntut untuk dapat menjelaskan nilai-nilai Al-Qur`an sejalan dengan 

perkembangan masyarakat yang dijumpai. Mereka juga diharap dapat 

menghapus kesalahpahaman terhadap Al-Qur`an sehingga pesan-pesan 

di dalamnya dapat diterapkan dengan sepenuh hati. 

Adapun corak dari Tafsîr Al-Mishbâh adalah adabi ijtimâ‟i, yaitu 

corak penafsiran yang menjelaskan ayat-ayat Al-Qur`an secara teliti. 

Kemudian menyusun makna-makna yang dimaksud Al-Qur`an dengan 

bahasa yang lugas dan menarik. Selanjutnya dicari korelasinya dengan 

kehidupan sehari-hari, seperti pemecahan masalah umat dan bangsa 

yang sejalan dengan perkembangan masyarakat. Sebagai contoh, 

Muhammad Quraish Shihab menyoroti masalah sosial berupa 

kekerasan terhadap kaum perempuan. Allah Swt berfirman dalam surat 

Al-A‘râf ayat 189 yang artinya:  ―Dialah yang menciptakan kamu dari 

diri yang satu dan dari padanya Dia menciptakan isterinya, agar dia 

merasa senang kepadanya”. Menurutnya dalam Tafsîr Al-Mishbâh, 

pernyataan bahwa perempuan diciptakan dari tulang rusuk laki-laki 

bukan berarti perempuan lebih inferior daripada pada laki-laki.  

Semua manusia memiliki derajat yang sama, dibuktikan dengan 

QS. Al-Hujurât ayat 13 yang artinya: “Hai manusia, sesungguhnya 

Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang 

perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-

suku supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang 

paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang paling 

https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran


82 

 

takwa di antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi 

Maha Mengenal”. 

Menurutnya, Al-Qur`an sama sekali tidak memuat gagasan 

tentang inferioritas perempuan. Justru Al-Qur`an turun untuk mengikis 

perbedaan antara laki-laki dan perempuan, khususnya dalam bidang 

kemanusiaan. Tafsîr Al-Mishbâh menyampaikan bahwa Al-Qur`an 

tidak memerintahkan manusia untuk berbuat kekerasan terhadap kaum 

perempuan. 

Kelebihan dan kekurangan Tafsîr Al-Mishbâh Menurut Mafri 

Amin dan Lilik Umi Katsum (2011) dalam Literatur Tafsir 

Indonesia:
10

  

Pertama, Tafsir ini sangat kontekstual dengan kondisi ke-

Indonesiaan, di dalamnya banyak merespon beberapa hal yang aktual 

di dunia Islam Indonesia atau bisa disebut dengan lokalitas, atau 

internasional. Tetapi tidak semua ayat mengandung lokalitas dalam 

penafsirannya.  

Kedua, Muhammad Quraish Shihab dapat meramu kitab tafsir ini 

dengan sangat baik dari beberapa tafsir sebelumnya, sistematikanya 

juga mudah diikuti sehingga orang yang membacanya mudah 

memahami.  

Ketiga, dalam kitab Tafsir ini beliau menyertakan pendapat dari 

tokoh lain dan menyebutkan nama tokoh tersebut, hal itu menunjukkan 

beliau merupakan orang yang sangat jujur.  

Keempat, karena ciri penafsirannya menggunakan corak bil 

ma'tsur, beliau selalu menyertakan korelasi antarsurat dan antarayat 

sehingga dalam penafsirannya mudah dimengerti.  

Kelima, Tafsîr Al-Mishbâh  kaya akan referensi dari berbagai 

latar belakang referensi.  

Keenam, Tafsîr Al-Mishbâh  sangat mengedepankan corak bil 

ma‟tsur yang di dalamnya terdapat korelasi antar surat, antar ayat, dan 

antar akhir ayat dan awal surat. Hal tersebut dijadikan sebagai bukti 

bahwa ayat Al-Qur‘an antara satu dengan yang lainnya saling 

berkaitan.
11

 

 

                                                           
10 Mansur, ―Makalah Kelebihan dan Kekurangan Tafsîr Al-Misbâh‖, Pasca 

Sarjana Universitas Islam Negeri Malang, 2018. 
11 Mafri Amin dan Lilik Umi Katsum, Literatur Tafsir Indonesia, hal. 254. 

Dalam jurnal Lufaefi, ―Tafsîr Al-Mishbâh: Tekstualitas, Rasionalitas, dan Lokalitas 

Tafsir Nusantara‖, dalam Jurnal Ar-Raniry, Vol.21, no.1, April 2019, hal. 39. 

https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran


83 
 

 

Adapun kekurangannya sebagai berikut:
12

  

Pertama, menurut sebagian sementara Islam di Indonesia, 

beberapa penafsiran Muhammad Quraish Shihab dianggap keluar batas 

Islam, sehingga tidak jarang beliau digolongkan dalam pemikir liberal 

Indonesia. Sebagai contoh penafsirannya mengenai jilbab, takdir, dan 

isu-isu keagamaan lainnya. Namun, menurut penulis sendiri, tafsiran 

ini merupakan kekayaan Islam, bukan sebagai pencorengan terhadap 

Islam itu sendiri. Beliau merupakan lulusan dari al-Azhar Mesir yang 

merupakan tempat belajar yang terkenal di seluruh dunia, dan yang 

belajar di sana pun dari berbagai dunia, peneliti berpendapat bahwa 

pemikiran beliau yang liberal tersebut merupakan hasil dari penelitian 

keilmuan beliau disana.  

Kedua, Dalam berbagai riwayat dan beberapa kisah yang 

dituliskan oleh Muhammad Quraish Shihab dalam tafsirnya, terkadang 

tidak menyebutkan perawinya, sehingga sulit bagi pembaca, terutama 

penuntut ilmu, untuk merujuk dan berhujjah dengan kisah atau riwayat 

tersebut. Sebagai contoh sebuah riwayat dan kisah Nabi Saleh dalam 

tafsir surat Al-A`râf ayat 78. 

Ketiga, dalam kitab Tafsîr Al-Mishbâh tidak disertai penjelasan 

dalam footnote. Menurut Muhammad Quraish Shihab, Al-Qur‘an 

memuat tema yang tidak terbatas, bahwa Al-Qur`an itu bagaikan 

permata yang setiap sudutnya memantulkan cahaya. Jadi dengan 

ditetapkannya judul pembahasan tersebut berarti yang akan dikaji 

hanya satu sudut dari permasalahan. Dengan demikian kendala untuk 

memahami Al-Qur`an secara komprehensip tetap masih ada. Akan 

tetapi dalam Tafsîr Al-Mishbâh ini Muhammad Quraish Shihab 

menggunakan metode maudhû‟i yakni metode mengumpulkan ayat-

ayat Al-Qur`an yang membahas satu tema tersendiri, menafsirkannya 

secara global dengan kaidah-kaidah tertentu  dan menemukan rahasia 

yang tersembunyi  dalam Al-Qur`an.  

Selanjutnya, dalam menggunakan tafsir maudhû‟i memerlukan 

langkah-langkah. Pertama, mengumpulkan ayat-ayat yang membahas 

topik yang sama. Kedua, mengkaji  sebab turun dan kosakata secara 

terperinci. Ketiga, mencari dalil-dalil pendukung baik dari Al-Qur`an, 

hadis maupun ijtihad.
13

 

 

                                                           
12 Lufaefi, ―Tafsîr Al-Mishbâh: Tekstualitas, Rasionalitas, dan Lokalitas Tafsir 

Nusantara‖, hal. 39. 
13 Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Qur‟an, Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2005, hal.  151. 

https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran


84 

 

Sedangkan dari segi corak, Tafsîr Al-Mishbâh ini lebih 

cenderung kepada corak sastra budaya dan kemasyarakatan (al-adabi 

al-ijtima‟i), yaitu corak tafsir yang berusaha memahami nash-nash Al-

Qur`an dengan cara pertama dan utama mengemukakan ungkapan-

ungkapan Al-Qur`an secara teliti, selanjutnya menjelaskan makna-

makna yang dimaksud oleh Al-Qur`an tersebut dengan bahasa yang 

indah dan menarik, kemudian seorang mufasir berusaha 

menghubungkan nash-nash Al-Qur`an yang dikaji dengan kenyataan 

dan sistem budaya yang ada. Corak tafsir ini merupakan corak baru 

yang menarik pembaca dan menumbuhkan kecintaan kepada Al-

Qur`an serta memotivasi untuk menggali makna-makna dan rahasia-

rahasia Al-Qur`an 

Tafsîr Al-Mishbâh yang di tulis oleh Muhammad Quraish Shihab 

berjumlah 15 volume, mencakup keseluruhan isi Al-Qur`an sebanyak 

30 juz. Kitab ini pertama kali diterbitkan oleh penerbit Lentera Hati, 

Jakarta, pada tahun 2000. Kemudian dicetak lagi untuk yang kedua 

kalinya pada 2004. Dari 15 volume kitab, masing-masing memiliki 

ketebalan halaman yang berbeda-beda, dan jumlah surah yang 

dikandung pun juga berbeda. Agar lebih jelas, berikut tabel yang berisi 

tentang nama-nama surah pada masing-masing volume serta jumlah 

halamannya.
14

 

 

No Vol Isi 
Jumlah 

Halaman 

1 1 QS. Al-Fâtihah dan QS. Al-Baqarah 624 

2 2 QS. Âli Imrân dan QS. An-Nisâ 659 

3 3 QS. Al-Mâ`idah 257 

4 4 QS. Al-An‘âm 366 

5 5 QS. Al-A‘râf, QS. Al-Anfâl, QS. At-Taubah 765 

6 6 QS. Yûnus, QS. Hûd, QS. Yûsuf, QS. Ar- Ra‘d 611 

7 7 
QS. Ibrâhîm, QS. Al-Hijr, QS. An-Nahl, QS. 

Al-Isrâ‘ 
585 

                                                           
14 Mahfuz Masduki, Tafsir Al-Mishbah M. Quraish Shihab, Kajian atas Amtsal 

Al-Qur‟an, Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2012, hal. 21. 

https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran


85 
 

 

8 8 
QS. Al-Kahf, QS. Maryam, QS. Thâha, QS Al-

Anbiyâ‘ 
524 

9 9 
QS. Al-Hajj, QS. Al-Mu`minûn, QS, An-Nûr, 

QS. Al-Furqân 
554 

10 10 
QS. Asy-Syu‘arâ‘, QS An-Naml, QS. Al-

Qashas, QS. Al-Ankabût 
547 

 

11 

 

11 

QS. Ar-Rûm, QS. Luqmûn, QS. As-Sajdah, QS. 

Al-Ahzâb, QS. Saba, QS. Fâthir, QS. Yâsin 

 

582 

 

12 

 

12 

QS. Ash-Saffat, QS. Sad, QS. Az-Zumar, QS 

Ghâfir, QS. Fussilat, QS. Asy-Syurâ, QS. Az-

Zukhrûf 

 

 

601 

 

13 

 

13 

QS. Ad-Dukhân, QS. Al-Jâtsiyah, QS. Al-

Ahqâf, QS. Muhammad, QS. Al-Fath, QS. Al- 

Hujurât, QS. Qâf, QS. Adz-Dzâriiat, QS. At-

Tûr, QS. An-Najm, QS. Al-Qamar, QS. Ar-

Rahmân, QS. Al-Wâqi‘ah 

 

 

586 

 

14 

 

14 

QS. Al-Hadîd, QS. Al-Mujâdalah, QS. Al- 

Hasyr, QS. Al-Mumtahanah, QS. As-Saff, QS. 

Al-Jumu‘ah, QS. Al-Munâfiqûn, QS. At-

Taghâbûn, QS. Ath-Thalaq, QS. At-Tahrîm, 

QS. Al-Mulk, QS. Al-Qalam, QS. Al-Hâqqah, 

QS. Al-Ma‘ârij, QS. Nûh, QS. Al-Jin, QS. Al- 

Muzzammil, QS. Al-Muddatstsir, QS. Al-

Qiyâmah, QS. Al-Insân, QS. Al-Mursalât 

 

 

 

695 

 

15 

 

15 

QS. An-Naba‘, QS. An-Nâzi‘ât, QS. ‗Abasa, 

QS. At-Takwîr, QS. Al-Infithâr, QS. Al- 

Mutaffifîn, QS. Al-Insyiqâq, QS. Al-Burûj, 

QS. Ath-Thâriq, QS. Al- A‘lâ, QS. Al-

Ghâsyiyah, QS. Al-Fajr, QS. Al-Balad, QS. 

Asy-Syams, QS. Al-Lail, QS. Adh-Dhuhâ, QS. 

Asy-Syarh, QS. At-Tîn, QS. Al-‗Alaq, QS. Al- 

Qadr, QS. Al-Bayyiinah, QS. Az-Zalzalah, QS. 

Al-‗Âdiyât, QS. Al-Qâri‘ah, QS. At-Takâtsur, 

QS. Al-‗Asr, QS. Al-Humazah, QS. Al-Fîl,QS. 

Quraisy, QS. Al-Ma‘ûn, QS. Al-Kausar, QS. 

Al-Kâfirûn, QS. An-Nasr, QS. Al-Lahab, QS. 

Al-Ikhlâs, QS. Al-Falaq, QS. An-Nâs. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

644 

  Jumlah 8.600 

 



86 

 

Sistematika penyajian tafsir yang dimaksud adalah rangkaian yang 

dipakai dalam penyajian tafsir dan Tafsîr Al-Mishbâh dalam 

peinyusunannya menggunakan tartib mushafi, artinya menafsirkan 

seluruh ayat Al-Qur`an sesuai dengan susunan ayat-ayat dalam 

mushaf, ayat demi ayat dan surat demi suratnya dimulai dari surat Al-

Fatihah, surat Al-Baqarah, dan seterusnya. Sebelum menafsirkan ayat-

ayat Al-Qur`an, Muhammad Quraish Shihab terlebih dahulu 

memberikan pengantar terhadap surat yang akan ditafsirkannya.  

Pengantar surat tersebut memuat penjelasan antara lain:  

1. Penyebutan jumlah ayat dan penjelasan yang berkaitan dengan 

penamaan surat.  

2. Nama surat dan nama-nama lain dari surat tersebut jika ada, serta 

alasan-alasan penamaannya, terkadang disertai keterangan tentang 

ayat-ayat yang diambil dan dijadikan nama surat tersebut. 

3. Tempat turun surat (makkiyah atau madaniyyah) disertai 

pengecualian ayat-ayatnya  

4. Nomor surat berdasarkan urutan mushaf dan urutan turunnya, 

kadang disertai  nama-nama surat yang turun sebelum maupun 

sesudah. 

5. Tema pokok atau tujuan surat dan pendapat-pendapat ulama tentang 

hal tersebut. 

6. Munâsabah antara sebelum dan sesudahnya. 

Kegunaan dari penjelasan yang diberikan Muhammad Quraish 

Shihab pada pengantar setiap surah ialah memberikan kemudahan bagi 

para pembacanya untuk memahami tema pokok surah dan poin-poin 

penting yang teirkandung dalam surah tersebut.  

Tahap berikutnya yang dilakukan oleh Muhammad Quraish 

Shihab ialah membagi atau mengelompokkan ayat-ayat dalam suatu 

surah ke dalam kelompok kecil terdiri atas bebeirapa ayat yang 

dianggap memiliki keterkaitan erat. Dalam ayat tersebut, selanjutnya 

Muhammad Quraish Shihab mulai menuliskan satu, dua ayat, atau 

lebih yang dipandang masih ada kaitannya. Selanjutnya diicantumkan 

terjemahan harfiah dalam bahasa indonesia dengan tulisan cetak 

miring.
15

 Selanjutnya memberikan penjelasan tentang arti kosakata 

(tafsîr al-mufradât) dari kata pokok atau kata kunci yang terdapat 

dalam ayat tersebut. Pada akhir surah, Muhammad Quraish Shihab 

                                                           

15 Mahfuz Masduki, ―Tafsîr Al-Mishbâh, Kajian atas Amtsal Al-Qur‟an‖, hal. 25. 

 

 



87 
 

 

selalu memberikan kesimpulan atau semacam kandungan pokok dari 

surah tersebut serta segi-segi munâsabah atau keserasian yang terdapat 

di dalam surah tersebut. 

Akhirnya Muhammad Quraish Shihab mencantumkan kata Wa 

Allah A‟lâm sebagai penutup uraian di setiap surat. Kata itu memberi 

isyarat bahwa hanya Allahlah yang paling mengetahui secara pasti 

maksud dan kandungan dari firman-firman-Nya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



88 

 

 



 
 

89 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

BAB IV 

PANDANGAN MUHAMMAD QURAISH SHIHAB TENTANG 

PROYEKSI MASA DEPAN DALAM TAFSÎR AL-MISHBÂH 

 

Seorang muslim wajib meyakini dan membenarkan segala apa yang 

dikabarkan oleh Allah dan rasul-Nya, baik kabar tersebut tentang Allah, 

asma (nama-nama)-Nya, sifat-sifat-Nya, perbuatan-perbuatan-Nya, atau 

berita tentang makhluk-makhluk-Nya yang telah lalu, sekarang maupun 

yang akan datang. Secara umum dan global semua hal itu wajib dan harus 

diimani setiap muslim, dan tidak sempurna iman kecuali dengannya. 

Maka ia wajib membenarkan Allah Swt dan rasul-Nya terhadap semua 

berita yang telah dikabarkan oleh keduanya. Kemudian, setiap berita 

terperinci yang datang dari Allah Swt dan rasul-Nya, maka wajib 

mengimaninya secara terperinci pula terhadap berita yang telah pasti 

kebenarannya, baik mengimani lafazh nash-nya maupun mengimani 

maknanya. Ini merupakan prinsip yang telah disepakati oleh segenap 

kaum muslimin.  

Dzat pembuat syari‘at (Allah Swt) terkadang mengabarkan kepada 

kita tentang perkara-perkara yang akan datang. Jika ternyata terjadi 

sebagaimana yang dikabarkan, maka hal itu akan menambah keimanan 

siapa saja yang mengetahuinya, mengetahui ta`wîl-nya, dan 

kesesuaiannya dengan apa yang telah dikabarkan oleh Allah Swt dan 

rasul-Nya. Juga sebagai tanda dan bukti atas kebenaran Rasulullah Saw. 

Sebagian kaum muslimin merasa belum jelas terhadap beberapa kabar 

tersebut jika terjadi dan diterapkan sesuai realita.  

 



90 

 

Setiap orang yang merasa belum jelas terhadap perkara tersebut, 

hendaknya bersikap tawaqquf (diam/tidak berkomentar) mengenai 

perkara yang terjadi, yakni apakah hal itu sesuai dengan maksud 

pemberitaan dari Allah Swt dan Rasul-Nya? Atau apakah pensifatannya 

sesuai dengan yang dimaksudkan atau tidak? Barang siapa yang 

mendengarnya, lalu ia bersikap tawaqquf terhadap segala apa yang tidak 

diketahuinya, maka ia telah benar dan selamat. Sebaliknya, siapa yang 

tergesa-gesa memastikan, baik apakah dengan menafikan (mengingkari) 

atau menetapkan, tanpa ada bukti dan dalil yang menguatkannya, maka 

hal ini termasuk berkata tanpa ilmu, dan telah diketahui ancaman terhadap 

perbuatan tersebut.  

Sudah menjadi keharusan setiap mukmin mengatakan apa yang ia 

ketahui sesuai dengan apa yang ditunjukkan oleh dalil-dalil syar‘i. Begitu 

pula, ia harus tawaqquf (berhenti/ tidak berkomentar) terhadap segala apa 

yang tidak diketahuinya, baik dalam hal meniadakan ataupun 

menetapkan. Contoh dalam masalah ini sangat banyak sekali, di antaranya 

adalah, berita yang Allah Swt kabarkan bahwa akan terjadi di kemudian 

hari setelah turunnya Al-Qur`an.
1
 

Dalam mempelajari dan memahami kandungan Al-Qur`an, seorang 

tidak bisa melepaskan pemahamannya dengan  konteks atau asbâb an 

nuzûl ayat (sebab turunnya sebuah ayat). Hal ini penting karena seorang 

akan melihat kontek pada saat ayat diturunkan. Begitu pentingnya 

mengetahui sebab turunnya ayat dalam memahami ayat Al-Qur`an 

ditegaskan oleh Imam Al-Wahidi: ―Seorang tidak akan mengetahui tafsîr 

(maksud) dari suatu ayat tanpa berpegang pada peristiwa dan konteks 

turunnya ayat.  

Pandangan al-Wahidi memberikan pengertian bahwa asbâb an 

nuzûl yang melatarbelakangi turunnya ayat adalah salah satu komponen 

penting yang harus diperhatikan bagi orang yang ingin memahami 

maksud Al-Qur`an, dan peringatan bahwa belajar Al-Qur`an tidak cukup 

hanya membaca terjemahan atau belajar sendiri dari teks-teks terjemahan. 

Karena tidak semua terjemahan atau kitab tafsir memuat asbâb an nuzûl 

secara keseluruhan, sehingga potensi untuk salah paham akan besar.  

Imam Al-Syathibi dalam kitabnya yang berjudul al-Muwâfaqât fî 

Ushûl asy-Syarî‟ah memberikan peringatan keras kepada orang yang 

hanya belajar dan memahami Al-Qur`an hanya dari teksnya. Lebih lanjut, 

beliau berkata bahwa seorang tidak boleh memahami Al-Qur`an hanya 

terpaku pada teksnya saja, tanpa melihat atau memperhatikan konteks 

                                                           
1 Syaikh Abdurahman bin Nashir As-Sa‘di, Fitnatu Dajjâl wa Ya‟jûj wa Ma‟jûj, 

Dâr An-Naba, hal. 25. 



91 
 

 

turunnya ayat, karena asbâb an nuzûl adalah komponen dasar dalam 

memahami Al-Qur`an. 

Namun, walau sudah melihat dan memahami sebab turunnya ayat, 

tetap saja yang namanya tafsir itu berdeda-beda, disebabkan latar 

belakang ulama yang beragam. Kalau di Indonesia, kita mengenal Tafsîr 

Al-Mishbâh karya Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr Al-Ibrîz karya Bisri 

Mustofa, Tarjumanul Mustafid karya Abdur Ra‘uf As-Sinkili, dan masih 

banyak lagi yang lainnya.  

Semuanya memiliki corak tafsir dengan metodologi yang berbeda-

beda. Beragam penafsiran Al-Qur`an yang ada sesungguhnya  

menandakan bahwa kitab suci Al-Qur`an merupakan mukjizat (miracle) 

yang telah diturunkan oleh Allah Swt untuk semua umat manusia. Tidak 

hanya untuk umat Islam saja, sebab siapapun bisa mempelajari dan 

mengkaji Al-Qur`an, bahkan para orientalis sekalipun, telah banyak yang 

melakukannya.
2
 

Beragamnya kitab tafsir yang ada, dari zaman klasik sampai 

sekarang tidak bisa lepas dari kritik dan sanggahan. Seperti karya Al-

Razi, Zamakhsari, As-Suyuti, At-Thabari, dan kitab-kitab tafsir yang lain, 

bila dilihat dari kacamata oleh penikmat tafsir saat ini, tentu banyak 

kritik, baik dari metodologi maupun penafsirannya. Hal itu wajar saja, 

karena horizon pemikiran dan konteks kehidupan seseorang yang 

berbeda. Jazirah Arab tentu berbeda dengan tanah nusantara. Bukan 

hanya di era dahulu, penafsir dari kalangan modern dan kontemporer, 

seperti Muhammad Abduh, Rasyid Ridha, Nasr Hamid Abu Zayd, Farid 

Essack, Fazlur Rahman, dan lain-lain, yang tidak jauh berbeda, masih 

banyak mendapatkan kritik. Kritik itu bukan berarti jelek, ia bisa menjadi 

bahan untuk evaluasi dari sebuah karya.  

Dengan banyaknya kritik maka akan terjadi dialektika dan 

menghasilkan penafsiran-penarsiran yang baru (re-interpretasi) terhadap 

problematika masa kini dan atau yang akan datang dan juga mampu 

membebaskan dari kungkungan sektarianisme dan pandangan yang 

mengkotak-kotakan. Jadi, kesimpulannya adalah tidak ada tafsir yang 

tunggal, namun tafsir itu pasti beragam. 

Dalam kontek mukjizat Al-Qur`an juga terdapat perbedaan 

pendapat para ulama. Umumnya kemukjizatan Al-Qur`an (I‟jâz Al-

Qur`ân) terbagi kepada beberapa aspek, antara lain: kemukjizatan 

                                                           
2 Orientalisme adalah istilah yang merujuk pada peniruan atau penggambaran 

unsur budaya Timur di Barat oleh penulis, desainer, dan seniman. Orientalis ialah 

segolongan sarjana-sarjana Barat yang mendalami bahasa bahasa dunia timur dan 

kesusasteraannya, dan mereka juga menaruh perhatian besar terhadap agama-agama 

dunia timur, sejarahnya, adat istiadatnya dan ilmu-ilmunya. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Budaya_Timur


92 

 

perundang-udangan (iʻjâz tasyrîʻ), kemukjizatan isyarat ilmiah (iʻjâz 

ilmy), kemukjizatan keindahan redaksi Al-Qur`an (iʻjâz lughawî), 

kemukjizatan di balik angka-angka dalam Al-Qur`an (iʻjâz adady) dan 

kemukjizatan mengenai hal-hal gaib, (iʻjâz ghaib).
3
 

Beragam pendapat ulama dalam hal ini, terutama tentang 

pemberitaan peristiwa masa depan atau hal-hal gaib yang akan terjadi 

(prediksi) atau (iʻjâz ghaib), apakah bisa dikatakan bagian dari aspek 

mukjizat Al-Qur`an atau bukan?. Beberapa mengatakan bukan, 

diantaranya Manna Al-Qaththan. Ia mengatakan jika hal tersebut di atas 

merupakan  bagian dari aspek mukjizat Al-Qur`an berarti ayat-ayat yang 

lain bukan mukjizat.
4
 Sementara, penafsir yang lain mengatakan bahwa 

berita mengenai hal-hal gaib, (iʻjâz ghaib) adalah aspek mukjizat Al-

Qur`an. Di antaranya pendapat Muhammad Quraish Shihab dalam banyak 

bukunya dan tentu dalam kitabnya Tafsîr Al Mishbâh, ia jelas mengatakan 

bahwasanya aspek pemberitaan ghaib (proyeksi masa depan) juga 

merupakan aspek mukjizat Al-Qur`an.
5
 

Kemudian i‟jâz ghaibi dibagi menjadi dua macam, pertama ghaib 

nisbi (diketahui sebagian orang tetapi tidak sebagian lain) dan yang dan 

ghaib mutlak (hanya Allah Swt yang mengetahui; seperti terjadinya hari 

kiamat, siksa kubur, dan kematian, kehidupan pasaka kematian, dan 

lainnya).
6
 

Pada bab ini penulis akan paparkan pendapat Muhammad Quraish 

Shihab dalam Tafsîr Al Mishbâh tentang ayat-ayat yang berbicara tentang 

berita masa depan (berita ghaib), sebagai bantahan pendapat ulama yang 

sebaliknya mengatakan bahwa berita ghaib bukan aspek dari pada 

mukjizat Al-Qur`an. 

A. Jasad Firaun  

Al-Qur`an berisi tentang banyak kisah untuk diambil pelajaran. 

Salah satunya adalah kisah Firaun yang juga menjadi salah satu ayat 

Al-Qur`an yang dianggap sebagai ayat tentang pemberitaan ghaib 

                                                           
3 Darwis Hude, et.al., Cakrawala Ilmu dalam al-Qur`an, Jakarta: Pustaka Firdaus, 

2002, hal. 78-81. 
4 Manna Al-Qaththan, Pengantar Study Al-Qur`an, diterjemahkan oleh Aunur 

Rofiq, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2006, hal. 326. 
5 Muhammad Quraish Shihab, Lentera Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan, 

Jakarta: Penerbit Mizan, 1997, hal. 8. 
6 Muhammad Mutawalli Asy-Sya‗rawi, Bukti-bukti Adanya Allah, diterjemahkan 

oleh A. Aziz Salim Basyarahil, Jakarta: Gema Insani Press, 1993, hal. 54. 



93 
 

 

(prediksi) masa depan.
7
 Dalam hal ini ayat berbicara tentang terjaganya 

jasad Firaun paska tenggelamnya di Laut Merah. Kisah ini tersurat 

pada surat Yûnus ayat 92:  

 
ُ
غٰفِل

َ
يٰتِنَا ل

ٰ
نَ النَّاسِ غَنْ ا رِيْدًا م ِ

َ
يَثًۗ وَاِنَّ ك

ٰ
فَكَ ا

ْ
يْنَ لِمَنْ خَل

ُ
يْكَ ةِتَسَنِكَ لِتَك ِ

يَيْمَ نُنَج 
ْ
 يْنَ فَال

Pada hari ini Kami selamatkan jasadmu agar kamu menjadi pelajaran 

bagi orang-orang yang datang setelah kamu. Sesungguhnya 

kebanyakan manusia benar-benar lengah (tidak mengindahkan) tanda-

tanda (kekuasaan) Kami. (QS. Yûnus/9: 92). 

Ayat di atas ini mengutarakan tentang kejadian satu sikap dari 

sikap-sikap kesewenang-wenangan Firaun terhadap Nabi Musa dan 

orang-orang beriman yang bersama beliau dari golongan Bani Israil
8
. 

Hal  itu tatkala Nabi Musa bersama orang-orang mukmin menempuh 

perjalanan hijrah mereka menuju ―Tanah yang Penuh Berkah‖, Firaun 

dan bala tentaranya menyusul mereka untuk mengembalikan dan 

menjerumuskan mereka. Dalam perjalanan hijrah yang panjang mereka 

dihadapkan pada lautan samudra yang membentang luas. Kemudian 

Allah Swt memuliakan Nabi Musa dan orang-orang mukmin yang 

bersamanya dengan membuat lautan menjadi kering sehingga mereka 

dapat berjalan di atas dan menyeberanginya, yang padahal musuh-

musuh terlihat jelas di depan kepala mereka. 

Firaun tak lain hanyalah musuh Allah Saw dan rasul-Nya yang 

telah terliputi dirinya dengan kesombongan, keangkaramurkaan, dan 

kesewenang-wenangan, terjerumus dalam sifat gegabah dan bodoh. 

Maka dia (Firaun) dan bala tentaranya menyebrangi lautan untuk 

menyusul Nabi Musa yang telah berjalan di depannya, sehingga 

                                                           
7 Apabila diamati kisah-kisah yang terdapat dalam Al-Qur`an maka paling tidak  

akan ditemukan tiga kategori; Pertama,  Kisah  para Nabi, Mukjizat mereka, fase-fase 

dakwah mereka, dan penentang serta pengikut mereka. Contohnya, kisah Nabi Adam, 

Nuh, Ibrahim, Musa, Isa, Muhammad Saw dan lain-lain. Kedua, Kisah orang-orang yang 

belum  tentu  Nabi dan kelompok–kelompok manusia tertentu. Contohnya kisah 

Lukmanul Hakim, Qarun, Thaluth, Ashabul Kahfi, Ashabul Fill, dan lain-lain. Ketiga, 

Peristiwa-peristiwa dan kejadian kejaidian di zaman Rasul Saw. Contohnya kisah perang 

Badar, perang Uhud, Hunain, Tabuk, perang Ahzab, dan Isro‘ Mi‘raj Nabi Muhammad 

Saw. Abdul Djalil, Ulumul Qur‟an, hal. 300. 
8 Kata dalam bahasa Ibrani untuk menyebut Raja-raja Mesir kuno. Lihat 

Ensiklopedi Umum, Jakarta: Penerbit Yayasan Kanisius, 1973, hal. 236. Kata ini 

diperkirakan berasal dari  bahasa Ibrani yang artinya rumah besar, gelar ini diterapkan  

secara  turun temurun kepada  raja-raja Mesir kuno. Karena mereka dianggap sebagai 

titisan dewa-dewa negeri Mesir, seperti; Horus, Buto, dan lain-lainya.  Ensiklopedi 

Umum, Harun Nasution, Jakarta: Anggota IKAPI, 1992, hal. 250. 



94 

 

mengakibatkan kebinasaannya dan para pengikutnya yang tenggelam 

di laut yang dilalui oleh Nabi Musa. Maka ketika kematian telah 

meliputi orang yang sewenang-wenang tersebut dari segala penjuru, 

kemudian gemuruh air laut serta ombak-ombaknya yang mengalir 

deras mengarah kepadanya, dia yakin bahwa dirinya pasti akan 

tenggelam, dia berkata sebagaimana yang diabadikan dalam Al-

Qur`an: 

ىْٓ  عَسْوًاۗ خَته حْتَػَىُمْ فِصْغَيْنُ وَجُنُيْدُهٗ ةَغْيًا وَّ
َ
بَدْصَ فَا

ْ
 ال

َ
هُ وَجَاوَزْنَا ةِتَنِيْْٓ اِسْرَاۤءِيْل

َ
دْرَك

َ
اِذَآْ ا

مُسْلِمِ 
ْ
 مِنَ ال

 
نَا
َ
 وَا

َ
مَنَجْ ةِهٖ ةَنُيْْٓا اِسْرَاۤءِيْل

ٰ
ذِيْْٓ ا

َّ
ا ال

َّ
هَ اِل

ٰ
آْ اِل

َ
نَّهٗ ل

َ
مَنْجُ ا

ٰ
 ا
َ
غَصَقُ كَال

ْ
  ٩٠يْنَ ال

Kami jadikan Bani Israil bisa melintasi laut itu (Laut Merah). Lalu, 

Firaun dan bala tentaranya mengikuti mereka untuk menganiaya dan 

menindas hingga ketika Firaun hampir (mati) tenggelam, dia berkata, 

“Aku percaya bahwa tidak ada tuhan selain (Tuhan) yang telah 

dipercayai oleh Bani Israil dan aku termasuk orang-orang muslim 

(yang berserah diri kepada-Nya). (QS. Yûnus/10: 90). 

Mana mungkin bisa, ini merupakan hal yang mustahil, waktu 

taubat telah berlalu, dan lenyap sudah masa-masa berserah diri dan 

pembuktian keimanan ketika kematian sudah di depan mata, dan sirna 

pula segala kediktatoran dan muslihat dari makhluk yang keji. 

Tidak diragukan lagi sesungguhnya kematian orang yang 

berlebihan dalam kesewenang-wenangannya dalam peristiwa besar ini 

merupakan bukti-bukti yang nyata yang menjelaskan tentang balasan 

dan siksaan bagi pembangkang, orang yang zholim dan congkak. Oleh 

sebab itu, Allah swt menginginkan agar bukti atau ayat ini bisa 

meneguhkan dan menegaskan serta menghilangkan segala bentuk 

keraguan, ketidakjelasan atau kabar burung dengan ditampakkannya 

mayat Firaun yang telah menjadi kaku dan membeku di tepi pantai, 

disaksikan para pengikutnya dan siapa saja yang menyembahnya. 

Karena yang demikian itu menjadikannya lebih berarti dalam 

memberikan peringatan dan pelajaran terhadap mereka.
9
 

                                                           
9 Tujuan utama dan pertama dari kisah Al-Qur`an adalah sebagai ibrah yaitu 

untuk pelajaran. Oleh karena itu yang diutamakan dalam kisah bukan menjelaskan 

tempat dan tanggal kejadian. Apalagi bila ditinjau dari sudut universalitas Al-Qur`an, 

maka makin terasa penyebutan tempat dan waktu tersebut secara eksplisit semakin 

tampak urgenya, akan lebih terasa bahwa petunjuk Al-Qur`an ditujukan untuk semua 

orang dan pada semua tempat bukan bagi bangsa tertentu sebagaimana juga bukan bagi  

tempat  tertentu. Kisah  dalam  Al-Qur`an bisa dijadikan penyelidikan  ilmiah (research). 

Dengan demikian akan lahir upaya yang kontinyu demi mencari kebenaran tentang  



95 
 

 

Ibnu Katsir berkata: Ibnu Abbas dan para salafus shâlih lainnya 

berkata: ―Sesungguhnya sebagian Bani Israil ragu akan kematian 

Firaun, lalu Allah Swt memerintahkan laut untuk melemparkan jasad 

Firaun yang utuh tanpa lecet sedikit pun dalam keadaan tak bernyawa, 

di atas dataran tinggi dari permukaan bumi, sementara badannya 

menempel baju perangnya yang biasa dipakainya. Tujuannya agar 

orang-orang memastikan kematian dan kebinasaannya.‖ Arti ayat 

maksudnya, ―Kami angkat kamu ke suatu dataran yang tinggi. yakni 

tubuhmu.‖
10

 Menurut Mujahid, maknanya ialah jasadnya, sedangkan 

menurut Al-Hasan adalah jasad tanpa roh. Menurut Abdullah ibnu 

Syaddad yaitu keadaan tubuh yang utuh, yakni tidak ada yang sobek, 

agar mereka mengecek dan mengenalnya, menurut Abu Sakhr, berikut 

juga dengan baju besinya. Semua pendapat ini tidak ada pertentangan 

satu sama lainnya, melainkan saling melengkapi, seperti keterangan di 

atas.  

Hal tersebut di atas agar menjadi pelajaran bagi umat yang 

datang kemudian, yakni agar kamu dapat menjadi bukti bagi kaum 

Bani Israil bahwa kamu telah mati dan binasa, dan bahwa Allah Swt, 

Dialah Yang Maha Kuasa yang semua jiwa makhluk hidup berada di 

dalam genggaman kekuasaan-Nya, tidak ada sesuatu pun yang dapat 

bertahan di hadapan kemurkaan­Nya.  

Kebinasaan Firaun beserta kaumnya terjadi pada hari ‗Asyura, 

seperti apa yang dikatakan oleh Imam Bukhari dalam riwayat 

hadisnya. Disebutkan bahwa: Telah menceritakan kepada kami 

Muhammad ibnu Basysyar, telah menceritakan kepada kami Gundar, 

telah menceritakan kepada kami Syu'bah, dari Abu Bisyr, dari Sa'id 

ibnu Jubair, dari Ibnu Abbas yang mengatakan bahwa ketika Nabi 

Saw. tiba di Madinah, orang-orang Yahudi melakukan puasa di hari 

'Asyura. Maka Nabi Saw. bertanya, "Hari apakah sekarang yang 

kalian melakukan puasa padanya?" Mereka menjawab, "Hari ini 

adalah hari kemenangan Musa atas Firaun." Maka Nabi Saw 

bersabda kepada para sahabatnya: Kalian lebih berhak terhadap 

Musa daripada mereka, maka puasalah kalian pada hari ini. 

Muhammad Quraish Shihab dalam tafsirnya mengatakan bahwa 

ayat ini adalah jawaban dari atas permohonan Musa dan Harun  

                                                                                                                                                
peristiwa  yang  pernah  terjadi  di masa  lampau,  juga  untuk  memberikan motivasi 

bagi para ilmuwan yang berminat terhadap sejarah dan kehidupan sosialnya untuk 

melakukan  penelitian dan penyelidikan ilmiah. Nashrudin Baidan, Wawasan Baru Ilmu 

Tafsir, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005, hal. 244-245. 
10 Ibnu Katsir, Tafsîr Ibnu Katsîr, Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi‘i, hal. 307. 



96 

 

هٗ زِيْنَثً وَّ 
َ
ا
َ
حَيْجَ فِصْغَيْنَ وَمَل

ٰ
 مُيْسٰى رَبَّنَآْ اِنَّكَ ا

َ
نْيَاۗ وَكَال حَيٰيةِ الدُّ

ْ
ا فِى ال

ً
مْيَال

َ
ا

ا 
َ
يْبِهِمْ فَل

ُ
ى كُل

ٰ
مْيَالِىِمْ وَاشْسُدْ عَل

َ
ٰٓى ا يْا غَنْ سَبِيْلِكَۚ رَبَّنَا اظْمِسْ عَل

ُّ
رَبَّنَا لِيُضِل

لِيْمَ 
َ
ا
ْ
ػَشَابَ ال

ْ
ى يَصَوُا ال   ٨٨يُؤْمِنُيْا خَته

Musa berkata, “Ya Tuhan kami, sesungguhnya Engkau telah 

memberikan kepada Firaun dan para pemuka kaumnya perhiasan dan 

harta kekayaan (yang banyak) dalam kehidupan dunia. Ya Tuhan 

kami, (akibat pemberian itu) mereka menyesatkan (manusia) dari 

jalan-Mu. Ya Tuhan kami, binasakanlah harta benda mereka dan 

kunci matilah hati mereka sehingga mereka tidak beriman sampai 

mereka melihat azab yang sangat pedih. (QS. Yûnus/10: 88). 

Permohonan Nabi Musa dan Harun terkabul, diijabah Allah Swt 

dengan ditenggelamkannya Firaun bersama bala tentaranya. Pada ayat 

berikutnya jelas bagaimana siksa Allah Swt yang dimohonkan itu jatuh 

atasnya. Pengakuan Firaun (dikisahkan dalam ayat) yang sedang akan 

keluar nyawanya itu tidak berguna lagi. Karena itu malaikat Jibril atau 

malaikat maut, atau entah siapa, bertanya kepadanya dalam nada 

kecaman dan ejekan, ―Apakah sekarang engkau baru percaya, padahal 

sesungguhnya engkau telah durhaka sejak dahulu, yakni jauh sebelum 

ini, ketika Nabi Musa datang mengajakmu percaya, engkau enggan 

percaya dan bahkan bukan sekadar enggan, tetapi juga engkau 

termasuk orang-orang pembuat kerusakan yang benar-benar telah 

mencapai puncak dalam perusakan diri dan orang lain?‖. Jika 

keimanan yang terlambat yang engkau nampakkan itu bertujuan 

menyelamatkan dirimu dari ganasnya ombak dan gelombang, maka 

pada hari, yakni saat ini Kami matikan jiwamu.  

Namun demikian, Kami selamatkan badanmu setelah ruhmu 

Kami cabut supaya engkau dengan badan yang selamat itu menjadi 

pelajaran bagi siapa yang datang sesudahmu baik yang hidup pada 

masamu maupun generasi sesudahnya bahwa betapapun kuat dan 

kuasanya manusia, dia tidak mampu menghadapi Allah Swt. 

Sesungguhnya kebanyakan dari manusia terhadap ayat-ayat, yakni 

tanda-tanda kekuasaan Kami yang demikian jelas sangat-sangat lengah 

sehingga tidak memanfaatkannya untuk mengakui keesaan dan 

kekuasaan Kami, tidak juga untuk meraih kebahagiaan duniawi dan 



97 
 

 

ukhrawi.
11

  

Kata nunajjîka ―Kami selamatkan engkau‖ -ada juga ulama yang 

membacanya nunjîka- ini terambil dari kata najwah yaitu tempat yang 

tinggi. Sehingga dengan demikian penggalan ayat ini mereka pahami 

dalam arti Kami menempatkan engkau setelah tenggelam di Laut 

Merah di tempat yang tinggi sehingga engkau tidak terbawa arus dan 

dapat dilihat oleh banyak orang termasuk mereka yang meragukan 

kematianmu. Alasan penganut paham ini adalah kata nunajjîka atau 

nunjîka itu, yang mengandung makna keselamatan, dan itu menurut 

mereka mengandung konsekuensi pemahaman bahwa Firaun selamat 

dari kematian dan kehanyutan di laut. Pemahaman ini, kata mereka 

lebih jauh, jelas bertentangan dengan kenyataan dan kesepakatan para 

ulama.  

Jika demikian, kata tersebut tidak dapat dipahami kecuali bahwa 

dia ditempatkan di satu tempat yang tinggi sehingga badannya tidak 

terbawa arus dan gelombang. Ada juga yang memahami kata 

badanika/badanmu dalam arti perisai Firaun yang konon katanya 

terbuat dari bahan emas. Allah Swt menyelamatkannya dalam arti tidak 

menenggelamkan perisai itu, agar ia menjadi pelajaran bagi generasi-

generasi selanjutnya.
12

  

Kedua pendapat terakhir ini terlalu lemah untuk diuraikan lebih. 

Penyelamatan badan Firaun bukan berarti penyelamatan dirinya. 

Firman-Nya, nunajjîka bibadanika‖ Kami selamatkan badanmu‖ 

menunjukkan bahwa manusia memiliki sesuatu selain badan, yakni 

ruh/jiwanya. Memang sekian banyak ayat yang menginformasikan 

unsur ruhani dan jasmani manusia. Jika Anda berkata: ―Saya,‖ atau Si 

―A‖ misalnya, maka Anda tidak menunjuk pada jasmaninya saja, tetapi 

seluruh totalitasnya. Bahkan tidak keliru jika dikatakan bahwa yang 

Anda tunjuk kepribadiannya.     

Badan beberapa saat setelah kematian -cepat atau lambat- akan 

punah, tetapi kepribadian manusia akan tetap utuh. Dan itulah yang 

akan mempertanggungjawabkan semua amalnya. Bahkan badan 

                                                           
11 Ibnu Katsir, Tafsîr Ibnu Katsîr, Jilid 3, hal. 308. 
12 Firaun merupakan salah satu tokoh yang kisahnya diabadikan dalam al-Qur`an 

dan ini bukanlah sekedar informasi sebagaimana buku sejarah, tapi ia datang untuk 

menjelaskan pesan-pesan sejarah. Banyak sekali pelajaran yang dapat kita petik  dari 

kisah Firaun, disamping pelajaran yang bisa dijadikan dasar dalam membina individu, 

gambaran konversi keagamaan, didalamnya juga memuat banyak unsur yang  melibatkan 

hubungan antara penguasa dengan para bawahanya, baik dari kalangan ulama‘, 

cendikiawannya maupun orang-orang kaya yang semuanya membentuk rantai  dan 

hubungan simbiosis dalam sebuah komunitas yang zhalim. 



98 

 

manusia boleh jadi akan tampil mengajukan kesaksian yang 

memberatkan pribadi yang disandang oleh badan itu. Dalam konteks 

ini, surat Yâsîn ayat 65 menyatakan:  

غنُيْا 
َ
ىُمْ ةِمَا ع

ُ
رْجُل

َ
يْسِيْهِمْ وَتَشْىَسُ ا

َ
مُنَآْ ا ِ

 
فْيَاوِىِمْ وَحُكَل

َ
ٰٓى ا خْخِمُ عَل

َ
يَيْمَ ن

ْ
ل
َ
ا

سِتُيْنَ 
ْ
  ٦٥يَك

Pada hari ini Kami tutup mulut mereka, dan berkatalah kepada Kami 

tangan mereka dan memberi kesaksianlah kaki mereka terhadap apa 

yang dahulu mereka usahakan.  

Jadi, yang diselamatkan oleh Allah Swt pada Firaun adalah 

badannya, tetapi dirinya tidak akan selamat. Dirinya sejak kematian 

hingga kini telah disiksa, dan pada hari Kebangkitan nanti dia akan 

mendapat siksa yang lebih keras lagi. Dalam konteks ini Allah Swt 

berfirman tentang Firaun dan para pemuka rezimnya: 

غَشِيًّ  ا وَّ يْىَا غُسُوًّ
َ
ارُ يُػْصَضُيْنَ عَل لنَّ

َ
 فِصْغَيْنَ ا

َ
ل
ٰ
يْْٓا ا

ُ
دْخِل

َ
اغَثُۗ  ا اۚ وَيَيْمَ حَلُيْمُ السَّ

ػَشَابِ 
ْ
شَسَّ ال

َ
 ا

Kepada mereka dinampakkan neraka pada pagi dan petang, dan pada 

hari terjadinya Kiamat. (Dikatakan kepada malaikat): “Masukkanlah 

Firaun dan kaumnya ke dalam siksa yang sangat keras. QS. Al-

Mu`min/40: 46).  

Rupanya setelah tenggelam di Laut Merah, Firaun terbawa arus 

ke pantai, dan di sana jasadnya ditemukan dan dikenal oleh masyarakat 

sekitarnya. Jasadnya kemudian diawetkan sebagaimana kebiasaan 

masyarakat Mesir ketika itu. Lalu disemayamkan di tempat tertentu. 

Allah Swt memelihara badannya melalui keterlibatan manusia dan itu 

yang diisyaratkan oleh kata ―Kami‖ pada Firman-Nya, ―Kami 

selamatkan‖. Muhammad Quraish Syihab sering mengemukakan 

bahwa kata Kami bila digunakan menunjuk kepada Allah, maka itu 

mengisyaratkan adanya keterlibatan selain Allah Swt dalam 

kerja/kegiatan yang diinformasikan, dalam hal ini adalah penyelamatan 

badan Firaun.  

Penyelamatan badan itu, di samping sebagai pengajaran bagi 

siapa yang masih hidup, juga bertujuan membuktikan bahwa Firaun 

yang mengaku tuhan itu benar-benar telah mati, bukan seperti 



99 
 

 

kepercayaan yang ditanamkan kepada masyarakat Mesir ketika itu 

bahwa Firaun tidak akan pernah mati, tetapi sekadar naik ke langit, 

atau sekadar berpindah tempat. Kepercayaan inilah yang menjadikan 

mereka membangun piramid-piramid Surafi.
13

  

Menurut Ibn ‗Asyur, Firaun yang dimaksud adalah Marenptah II 

atau dinamai juga Menptah yang merupakan putra Ramsis II yang 

merupakan penguasa Dinasti ke IXX. Dalam buku Mukjizat Al-Qur`an 

penulis mengemukakan bahwa memang orang mengetahui bahwa 

Firaun tenggelam di Laut Merah ketika mengejar Nabi Musa dan 

kaumnya, tetapi informasi menyangkut keselamatan badannya agar 

menjadi pelajaran bagi generasi sesudahnya merupakan satu hal yang 

tidak diketahui oleh siapa pun pada masa Nabi Muhammad Saw, 

bahkan tidak disinggung oleh Perjanjian Lama dan Perjanjian Baru.  

Maspero, seorang pakar sejarah Mesir Kuno kebangsaan 

Perancis, menjelaskan dalam ―Petunjuk bagi Pengunjung Museum 

Mesir‖ -setelah mempelajari dokumen-dokumen yang ditemukan di 

Alexandria, Mesir- bahwa Penguasa Mesir yang tenggelam itu 

bernama Marenptah yang kemudian oleh sejarawan Driaton dan 

Vandel -melalui dokumen-dokumen lain- berpendapat bahwa Penguasa 

Mesir itu memerintah antara 1224 SM hingga 1214 SM (atau 1204 SM 

menurut pendapat lain), atau sekitar 1491 SM menurut Ibn ‗Asyur.  

Sekali lagi pada masa turunnya Al-Qur`an lima belas abad yang 

lalu tidak seorang pun yang mengetahui di mana sebenarnya 

Firaun/penguasa Mesir yang tenggelam itu berada dan bagaimana 

kesudahan yang dialaminya. Namun, pada tahun 1896 M, 

purbakalawan Loret menemukan jenazah tokoh tersebut dalam bentuk 

mumi di Wadi Al-Muluk (Lembah para Raja)
14

 yang terletak di daerah 

Thaba, Luxor, di seberang sungai Nil, Mesir. Kemudian pada tanggal 8 

                                                           
13 Piramida Mesir adalah sebutan untuk sebuah bangunan berbentuk segitiga 

di Mesir yang merupakan piramida kuno berbentuk dengan struktur dari batu. Pada bulan 

November tahun 2008, diperkirakan bahwa terdapat 138 atau 118 jumlah piramida Mesir 

yang telah teridentifikasi. (Slackman, Michael (2008-11-17). "In the Shadow of a Long 

Past, Patiently Awaiting the Future (Published 2008)". The New York Times (dalam 

bahasa Inggris). ISSN 0362-4331. Diakses tanggal 2020-12-27. Sebagian besar piramida 

tersebut dibangun selama periode Kerajaan Pertengahan Mesir dan Kerajaan Lama 

Mesir, sebagai makam untuk raja-raja Mesir Kuno yang dikenal dengan nama Firaun dan 

permaisuri mereka. (Das, Braja M. Sivakugan, Nagaratnam (2016-01-01). Fundamentals 

of Geotechnical Engineering. Cengage Learning. hlm. 2. ISBN 978-1-305-88716-9). 
14 Lembah Para Raja adalah sebuah lembah di Mesir di mana kuburan para Firaun 

dibangun. Lembah Para Raja terletak di tepi barat Sungai Nil di sekitar kota Thebe atau 

Luxor. 

 

https://id.wikipedia.org/wiki/Mesir
https://www.nytimes.com/2008/11/17/world/middleeast/17cairo.html
https://www.nytimes.com/2008/11/17/world/middleeast/17cairo.html
https://id.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Serial_Number
https://www.worldcat.org/issn/0362-4331
https://id.wikipedia.org/wiki/Kerajaan_Pertengahan_Mesir
https://id.wikipedia.org/wiki/Kerajaan_Lama_Mesir
https://id.wikipedia.org/wiki/Kerajaan_Lama_Mesir
https://id.wikipedia.org/wiki/Mesir_Kuno
https://id.wikipedia.org/wiki/Firaun
https://books.google.co.id/books?id=zsAaCgAAQBAJ&pg=PA2&lpg=PA2&dq=The+Egyptian+pyramids+were+built+as+tombs+for+the+country%27s+pharaohs+and+their+consorts+during+the+Old+and+Middle+Kingdom+periods&source=bl&ots=JyYD5ZrCPy&sig=ACfU3U1pyuy_XDvMqP0B5pIuLtqKK5MK0g&hl=id&sa=X&ved=2ahUKEwj31ITKlO3tAhXLXCsKHcI7BO04ChDoATAEegQIBxAC#v=onepage&q&f=false
https://books.google.co.id/books?id=zsAaCgAAQBAJ&pg=PA2&lpg=PA2&dq=The+Egyptian+pyramids+were+built+as+tombs+for+the+country%27s+pharaohs+and+their+consorts+during+the+Old+and+Middle+Kingdom+periods&source=bl&ots=JyYD5ZrCPy&sig=ACfU3U1pyuy_XDvMqP0B5pIuLtqKK5MK0g&hl=id&sa=X&ved=2ahUKEwj31ITKlO3tAhXLXCsKHcI7BO04ChDoATAEegQIBxAC#v=onepage&q&f=false
https://id.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://id.wikipedia.org/wiki/Istimewa:Sumber_buku/978-1-305-88716-9


100 

 

Juli 1907 M Elliot Smith membuka pembalut mumi itu dan ternyata 

badan Firaun masih dalam keadaaan tetap utuh, kepala dan lehernya 

terbuka, dan bagian-bagian badannya yang lain masih terbalut oleh 

kain, badannya diletakkan dalam satu peti berkaca yang 

memungkinkan para pengunjung melihatnya.  

Muhammad Quraish Shibab sebagai seorang yang pernah 

melihat mumi tersebut menemukannya berbeda dengan mumi-mumi 

yang juga dipamerkan di tempat yang sama. Mumi Firaun itu berwarna 

keputih putihan berbeda dengan mumi yang lainnya yang berwarna 

kehitam-hitaman. Pendamping yang menjelaskan sejarah mumi itu 

menyatakan bahwa keputih-putihan yang terlihat pada mumi Firaun itu 

adalah akibat terendam cukup lama di Laut Merah.  

Pada tahun 1975, ahli bedah Perancis, Maurice Bucaille, 

mendapat izin dari Pemerintah Mesir untuk melakukan penelitian lebih 

lanjut tentang mumi itu. Ia menemukan pada mumi itu tanda-tanda 

bekas-bekas garam yang memenuhi sekujur tubuhnya- walaupun sebab 

kematiannya, menurut pakar tersebut adalah karena shock. Pakar 

Perancis itu pada akhirnya berkesimpulan dengan mengatakan, 

―Alangkah agungnya contoh-contoh yang diberikan oleh ayat-ayat Al-

Qur`an tentang tubuh Firaun yang berada di ruang mumi Mesir di kota 

Kairo itu. Penyelidikan dan penemuan modern telah menunjukkan 

kebenaran Al-Qur`an. Demikian Maurice Bucaille dalam bukunya 

yang diterjemahkan oleh Muhammad Rasyidi ―Bible, Al-Qur`an dan 

Sains Modern.‖
15

   

Sementara penuntut ilmu menjadikan pengakuan Firaun bahwa 

dia percaya Tuhan yang disembah oleh Bani Israil, yakni Tuhan Yang 

Maha Esa, sebagai dalih untuk menyatakan bahwa Firaun beriman 

kepada Allah dan memperoleh pengampunan. Pendapat ini tidak benar, 

karena kendati dia mengaku beriman kepada Allah Swt, tetapi 

pengakuan tersebut telah terlambat. Dalam konteks ini Allah 

berfirman: 

يْ  ِ
 اِن 

َ
مَيْتُ كَال

ْ
حَسَوُمُ ال

َ
ىْٓ اِذَا خَظَرَ ا تِۚ خَته

ٰ
ا ي ِ يْنَ السَّ

ُ
ذِيْنَ يَػْمَل

َّ
يْةثَُ لِل يْسَجِ الخَّ

َ
وَل

ا
َ
نَ وَل  ـٰ

ْ
لِيْمًا  حُبْجُ ال

َ
ىُمْ عَشَاةًا ا

َ
غْخَسْنَا ل

َ
ٰۤىِٕكَ ا ول

ُ
ارٌۗ  ا فَّ

ُ
ذِيْنَ يَمُيْحيُْنَ وَوُمْ ك

َّ
  ١٨ال

 Dan tidaklah taubat itu diterima Allah dari orang-orang yang 

mengerjakan kejahatan (yang) hingga apabila datang ajal kepada 

                                                           
15 Maurice Bucaille, Bibel, Qur`an dan Sains Modern, Jakarta: Penerbit Bulan 

Bintang, 1979, hal. 291. 



101 
 

 

seseorang di antara mereka, (barulah) ia mengatakan, “Sesungguhnya 

aku bertaubat sekarang. ”Dan tidak (pula diterima taubat) orang-

orang yang mati sedang mereka di dalam kekafiran. Bagi orang-orang 

itu telah Kami sediakan siksa yang pedih. (QS. An-Nisâ/4: 18).  

B. Kematian Abu Lahab 

ۗ حَبَّجْ يَ  حَبَّ ىَب  وَّ
َ
بِيْ ل

َ
سَبَۗ  ١سَآْ ا

َ
هٗ وَمَا ك

ُ
غْنٰى غَنْهُ مَال

َ
ى نَارًا  ٢مَآْ ا

ٰ
سَيَصْل

 ۙ ىَب 
َ
حَعَبِۚ  ٣ذَاتَ ل

ْ
ةَ ال

َ
ال حُهٗۗ حَمَّ

َ
امْصَا سَس   ٤وَّ نْ مَّ  م ِ

ٌ
  ٥ࣖ فِيْ جِيْسِوَا خَتْل

Binasalah kedua tangan Abu Lahab dan benar binasa dia. Tidaklah 

berguna hartanya dan apa yang dia usahakan. Kelak dia akan 

memasuki api yang bergejolak (neraka), (begitu pula) istrinya, 

pembawa kayu bakar (penyebar fitnah). Di lehernya ada tali dari 

sabut yang dipintal. 

Surat Al-Lahab adalah surat ke-111 dalam Al-Qur`an yang 

terdiri dari 5 ayat. Surat ini termasuk surat Makkiyyah, yang diturunkan 

di Mekah. Surat ini dinamakan ―Al-Lahab‖ yang berarti "nyala api" 

atau ―nyala api yang menyala-nyala,‖ merujuk pada api neraka yang 

menghanguskan. Secara umum, tafsir menunjukkan bahwa surat Al-

Lahab merupakan peringatan tentang akibat buruk bagi mereka yang 

menentang kebenaran, meskipun mereka memiliki kedudukan atau 

kekayaan. Allah Swt berkuasa atas takdir setiap makhluk, dan tidak 

ada kekuasaan manusia yang dapat menghalangi kehendak-Nya. 

Kisah hidup Abu Lahab sudah banyak didengar di kalangan umat 

muslim. Ia merupakan paman Nabi Muhammad Saw yang justru 

menjadi salah satu orang yang paling dibenci oleh umat Islam. Hal ini 

dikarenakan sepanjang hidupnya ketika Nabi Muhammad Saw mulai 

mendakwahkan Islam, Abu Lahab adalah salah satu orang yang paling 

menentang dan benci kepadanya, padahal keponakannya sendiri.
16

  

Abu Lahab adalah paman Nabi Muhammad Saw yang terkenal 

akan kebenciannya terhadap ajaran Islam. Namanya disebut dalam Al-

Qur`an yang merupakan pengutukkan atasnya sebagai salah satu 

musuh Islam. Nama lengkapnya yaitu Abdul Uzza bin Abdul Muttalib 

dengan panggilannya ―Abu Lahab‖ (bapak dari api yang berkobar), 

karena pipinya selalu merah atau seperti terbakar. Istrinya adalah 

                                                           
16 Hamka, Tafsîr Al Azhâr Juz XXX, Jakarta: Penerbit Pustaka Panjimas, 1982, 

hal. 296. 



102 

 

Ummu Jamil, yang telah melahirkan Enam anak; Utbah bin Abu 

Lahab, Utaibah bin Abu Lahab, Mu‘tib bin Abu Lahab, Durrah Bin 

Abu Lahab, Khalidah Binti Abu Lahab, dan Izza Binti Abu Lahab. 

Semua anak-anaknya masuk Islam pada hari penaklukan Mekah dan 

mereka menyaksikan pertempuran Hunain dan Thaif, kecuali Utaibah, 

dia tidak berpindah agama.
17

 

Allah melaknat Abu Lahab karena perilaku dan kebenciannya 

yang amat buruk terhadap Nabi Muhammad Saw. Namanya bahkan 

diabadikan dalam Al Qur`an melalui surat Al-Lahab yang terdiri atas 

lima ayat. Ia memiliki sebuah rumah di kaki gunung yang kini 

dinamakan sesuai dengan namanya sendiri yakni Jabal Abu Lahab atau 

Gunung Abu Lahab. 

Sebelum Nabi Muhammad diangkat menjadi rasul, hubungan 

Muhammad dengan Abu Lahab sangat baik. Bahkan dalam suatu 

riwayat, Abu Lahab sangat senang ketika menyambut kelahiran 

Muhammad. Ia memandangnya sebagai ganti adiknya yang meninggal 

di waktu muda, Abdullah (ayah Muhammad). Abu Lahab sampai 

mengirimkan seorang budak perempuannya yang muda, Tsuaibah, 

untuk menyusukan Muhammad, sebelum datang Halimatus Sa‘diyah 

dari desa Bani Sa'ad.  Anak Nabi Muhammad, Ruqaiyah, menikah 

dengan anak Abu Lahab, Utaibah. Kebenciannya terhadap Muhammad 

ada sejak beliau mulai berdakwah menyebarkan ajaran agama Islam. 

Kebenciannya bukan hanya di dalam hati, tapi jelas-jelas sampai pada 

perbuatannya.
18

 

Ketika turun ayat 214 Asy-Syu‘arâ: ―Dan beri peringatanlah 

kepada kaum kerabatmu yang terdekat,‖ Nabi Muhammad keluar dari 

rumahnya menuju bukit Shafa. Dia berdiri dan menyeru, orang-orang 

pun berkumpul. Beliau mengucapkan, ―Kalau aku katakan kepada 

kamu bahwa musuh dengan kuda perangnya ada di balik bukit ini, 

adakah di antara kamu yang percaya?‖. Semua mempercayainya, 

karena Nabi Muhammad dikenal jujur dan tidak pernah berdusta. 

Beliau teruskan perkataannya, ―Sekarang aku beri peringatan 

kepadamu semuanya, bahwa di hadapan saya ini azab Tuhan yang 

besar sedang mengancam kamu.‖ Seluruh orang terdiam, namun tiba-

tiba bersoraklah Abu Lahab, ―Apa kamu mengumpulkan kami hanya 

untuk mengatakan itu? Celakalah engkau!‖. Beberapa saat kemudian, 

                                                           
17 Sayyid Muhammad bin Alawi al-Maliki, Târikhul Hawâdits wal-Ahwâl an-

Nabawiyyah, diterjemahkan oleh Taufiqurrochman, Malang: AlvaVila Press, 2018, hal. 

10. 
18 Ibnu Hisyam, Sirah Ibnu Hisyam, Beirut: Dâr Ibn Hazm, 2009, hal. 165.  



103 
 

 

turunlah Surat Al-Lahab. 

Begitu juga saat dakwah di Dzil Majaz sama dengan kisah di 

atas, Nabi Muhammad Saw sedang berdakwah di pasar Dzil Majaz, 

Beliau berkata: ―Hai sekalian manusia, katakanlah Lâ ilâha illallâh 

(Tidak ada Tuhan melainkan Allah), niscaya kamu sekalian akan 

mendapat kemenangan‖. Banyak orang berkumpul mendengarkan apa 

yang disampaikan oleh Nabi Muhammad. Kemudian, datanglah Abu 

Lahab dengan berkata: ―Jangan kalian dengarkan, dia telah khianat 

dengan agama nenek-moyangnya, dia adalah seorang pendusta.‖
19

  

Juga saat utusan kabilah-kabilah Arab hendak menemui Nabi 

Muhammad Saw di Mekah untuk meminta keterangan mengenai 

Islam. Mereka pun ditemui oleh Abu Lahab. Kalau Abu Lahan ditanya 

tentang keponakannya (Nabi Muhammad), ia berkata ―Penipu, tukang 

sihir, atau lain sebagainya.‖  

Diantaranya juga perintah Abu Lahab kepada anaknya, Utaibah, 

untuk menceraikan istrinya, Ruqaiyah binti Muhammad. Dalam satu 

riwayat dikatakan: ―Aku melihat Rasulullah melewati pasar Dzil Majaz 

dengan mengenakan baju merah dan berkata, ―Wahai sekalian 

manusia, ucapkanlah ―Lâ ilâha illallâh‖ (Tidak ada sesembahan yang 

berhak disembah selain Allah), niscaya kalian akan beruntung.‖  

Lalu ada seorang laki-laki yang mengikuti Rasulullah dan 

melempari beliau dengan batu hingga kedua mata kaki dan tumit beliau 

berdarah. Laki-laki tersebut berkata, ―Wahai sekalian manusia, 

janganlah kalian mengikutinya, sesungguhnya ia adalah pendusta.‖ 

Aku bertanya, ―Siapa orang ini?‖ Orang-orang menjawab, ―Pemuda 

Bani ‗Abdul Muththalib.‖ Aku kembali bertanya, ―Siapakah laki-laki 

yang mengikuti dan melemparinya dengan batu?‖ Orang-orang 

menjawab, ―Ini adalah ‗Abdul ‗Uzza Abu Lahab.‖
20

 Kemudian 

turunlah surat Al-Lahab.
21

 Abu Lahab meninggal tujuh hari setelah 

terjadi Perang Badar, dan kemudian dikuburkan di kaki gunung Jabal 

Abu Lahab. Istrinya yang bernama Arwa binti Harb bin Umayyah atau 

lebih dikenal sebagai Ummu Jamil juga dimakamkan di kaki gunung 

ini bersama dengannya. 

Ada tiga pendapat tentang kematian Abu Lahab: 

Pertama, disebutkan bahwa Abu Lahab meninggal karena 

terjangkit penyakit kusta setelah mendengar kemenangan Kaum 

                                                           
19 Muhammad Mutawalli Asy-Sya‗rawi, Tafsîr Sya‟râwi, diterjemahkan oleh 

Zainal Arifin, Medan: Duta Azhar, 2015,  hal. 537. Hamka, Tafsîr Al Azhâr, hal. 298.  
20 HR. Ibnu Khuzaimah: 159, dengan sanad yang shahih.  
21 Muhammad Mutawalli Asy-Sya‗rawi, Tafsîr Sya‟râwi, hal. 537. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Surah_Al-Lahab


104 

 

Muslimin dalam perang Badar Al-Kubrâ, disebutkan bahwa selama 

tiga hari mayat Abu Lahab tidak dimakamkan hingga membusuk. 

Tidak ada orang yang berani mendekat hingga akhirnya bau busuk dari 

mayat Abu Lahab semakin menjadi, maka kaum Quraisy menggalikan 

lubang kubur untuknya. Kemudian mayat Abu Lahab didorong dengan 

sebilah kayu hingga masuk ke dalam lubang kubur itu. Dari jauh 

orang-orang Quraish melempari mayat Abu Lahab dengan batu hingga 

mereka yakin bahwa mayat Abu Lahab benar-benar telah tertutup rapat 

oleh timbunan batu.
22

 

Kedua, menyebutkan penyebab penyakitnya karena hantaman 

Ummu Fadl yaitu Istri Sayiddina Abbas yang marah karena sang 

budak, Abu Ro‘fi dipukul Abu Lahab setelah gembira atas 

kemenangan Muslim. Kemudian Ummu Fadl mencabut tiang 

kemahnya lalu memukul kepala Abu Lahab seraya berkata: ―Beraninya 

kamu memukul Abu Ro‘fi saat majikannya tidak ada.‖ Kepala Abu 

Lahab terluka parah dan bercucuran darah, lantas ia pergi 

meninggalkan rumah saudaranya Abbas. Setelah  tujuh malam, luka 

parah itu kian membekas sampai ke otak hingga menyebabkan 

pembusukan. 

Sedangkan riwayat ketiga mengungkapkan kisah tentang 

kematian Abu Lahab dan Istrinya Ummu Jamil yang dalam Al-Qur`an 

disebut ―hammâlatal hathob‖. Bahwa suatu ketika Nabi Muhammad 

Saw melintasi sebuah jalan, istri Abu Lahab melempari beliau dengan 

ranting berduri yang dibawa di lehernya, lalu ranting-ranting berduri 

itu terjebak di kerudungnya, seketika itu tanah bergerak menyeret 

Ummu Jamil ke depan hingga membuatnya bertabrakan dengan suami 

yang sedang berjalan di depannya, keduanya pun tewas seketika. 

Adapun istri Abu Lahab, berkata Al-Hafizh Ibnu Katsir, ―Istrinya 

akan memanggul kayu bakar, lalu dilemparkannya kepada suaminya 

(Abu Lahab) agar api yang membakar (suami)nya bertambah (besar) 

yang disediakan untuk membantu (menyiksa suami)nya.
23

 Dahulu 

Ummu Jamil mengenakan kalung yang berharga mahal dan ingin 

menginfakkan kalung tersebut untuk menghalangi dakwah Rasulullah. 

Maka pada hari kiamat di lehernya ada tali dari neraka yang akan 

melilit lehernya.
24

 

Kalimat, ―Istrinya pembawa kayu bakar‖ yang di lehernya ada 

                                                           
22Abu Hafizhah Irfan, Kisah Abu Lahab dan Istrinya, Jember: Pustaka Al 

Bayyinah, 2023, hal. 10. Dalam Tafsîr Sya‟rawi, hal 539 juga dikisahkan cerita yang 

hampir sama. 
23 Ibnu Katsir, Tafsîr al-Qur`ân al-‟Azhîm, hal. 1777. 
24 Syaikh As Si'di, Taisîr Karîm ar-Rahmân fî Tafsîr Kalâm al-Mannân, hal. 937. 



105 
 

 

tali dari sabut, adalah hakikat bukan majaz, menurut sebagian ulama. 

Benar, bahwa dia pernah membawa kayu bakar dan melemparkannya 

kepada Nabi Muhammad Saw. Hal itu karena keluarga Abu Lahab 

bertetangga dengan Nabi Muhammad. Lainnya ada yang berpendapat, 

bahwa ini bukan sekedar kayu bakar, karena membawa kayu bakar 

bukanlah sesuatu yang menyakitkan. Jadi, kayu bakar itu dari bentuk 

lain, bukan kayu bakar biasa, yaitu kayu bakar yang berduri. Dia 

membawanya untuk menyakiti Nabi Muhammad Saw, ini usaha yang 

terlihat.
25

  

Namun sebagian penafsir berkata: ―Ini adalah majaz. Abu Lahab 

sangat terkenal dengan perangai buruk yang tidak terlihat oleh mata, 

yaitu: kegemarannya untuk mengadu domba di antara manusia. Itu 

karena kebiasaan kayu bakar identik dengan api.‖ Jadi maksud kayu 

bakar ialah sarana membakar permusuhan di antara manusia. Jadi, adu 

domba yang disebar di antara manusia, seakan-akan kayu bakar. 

Surat Al-Lahab merupakan mukjizat benarnya kenabian 

Rasulullah Saw. Allah telah memvonis Abu Lahab dan istrinya akan 

masuk neraka jahanam, meskipun ketika itu keduanya belum 

meninggal dunia. Terbukti keduanya tidak masuk ke dalam agama 

Islam sampai kematian mereka. Padahal Surat Al-Lahab turun 10 tahun 

sebelum meninggalnya Abu Lahab. Ini merupakan bukti mukjizat Al-

Qur`an yang berbicara tentang masa depan (proyeksi masa depan). 

Dalam tafsirnya, Ibnu Katsir menjelaskan bahwa surat Al-Lahab 

diturunkan untuk mengutuk Abu Lahab, yaitu paman Nabi Muhammad 

Saw yang sangat membenci dakwah Islam dan sering menghalangi 

Nabi Muhammad SAW untuk menyebarkan wahyu. Dalam ayat 

pertama, ―Binasalah kedua tangan Abu Lahab dan sesungguhnya ia 

akan binasa," Ibnu Katsir menafsirkan bahwa ini adalah kutukan untuk 

Abu Lahab dan isterinya, yang dalam kehidupan mereka sangat keras 

menentang Nabi Muhammad Saw dan Islam. Abu Lahab digambarkan 

akan menerima azab yang sangat pedih di akhirat. 

Imam Al-Qurtubi, dalam tafsirnya, menyatakan bahwa surat Al-

Lahab adalah bentuk ancaman kepada Abu Lahab yang menentang 

dakwah Nabi Muhammad Saw. Al-Qurtubi menekankan bahwa Allah 

Swt menurunkan surat ini sebagai tanda kebesaran dan kekuasaan-Nya 

dalam menentukan takdir seseorang, termasuk mereka yang menentang 

kebenaran. Ia menegaskan bahwa Abu Lahab, meskipun memiliki 

kekayaan dan kedudukan, akan menghadapi kehancuran dan 

kebinasaan di dunia dan akhirat akibat penentangannya terhadap 

                                                           
25 Muhammad Mutawalli Asy-Sya‗rawi, Tafsîr Sya‟rawi, hal. 541. 



106 

 

wahyu dan kebenaran. 

Sementara At-Thabari menyatakan bahwa surat Al-Lahab adalah 

bentuk ancaman dan kutukan kepada Abu Lahab dan istrinya, yang 

keduanya sangat keras dalam menentang Nabi Muhammad Saw. 

Dalam tafsirnya, At-Thabari menjelaskan bahwa Abu Lahab 

diperingatkan tentang akibat dari keangkuhan dan kebenciannya 

terhadap dakwah Islam. Ia akan mendapatkan azab yang sangat pedih 

di akhirat, karena menghalangi jalan kebenaran dan membenci Nabi 

Muhammad Saw. Istrinya, yang juga ikut serta dalam menentang Nabi, 

akan menerima azab yang setimpal dengan perbuatannya. 

Dalam tafsirnya, Al-Baghawi menyebutkan bahwa surat Al-

Lahab mengungkapkan kebinasaan Abu Lahab dan istrinya yang 

sangat memusuhi Nabi Muhammad Saw. Al-Baghawi menjelaskan 

bahwa meskipun Abu Lahab memiliki kekayaan dan status sosial, ia 

tetap tidak terlepas dari azab Allah Swt karena kebenciannya terhadap 

Islam. Istrinya, yang dikenal sebagai Ummu Jamil, digambarkan 

sebagai wanita yang turut menghasut dan membantu suaminya dalam 

menentang Nabi Muhammad Saw. 

As-Sa‘adi menafsirkan surat Al-Lahab dengan menyoroti 

kebinasaan yang menimpa Abu Lahab dan istrinya akibat perbuatan 

mereka. Menurutnya, surat ini adalah bukti bahwa Allah Swt 

menghukum orang-orang yang menentang kebenaran dengan hukuman 

yang berat, meskipun mereka memiliki kekayaan dan kedudukan. As-

Sa‘adi menekankan bahwa kebinasaan yang dijelaskan dalam surat ini 

bukan hanya terkait dengan kehidupan dunia, tetapi juga kehidupan 

akhirat. 

Banyak ulama berkata surat Al-Lahab merupakan mukjizat dan 

bukti kenabian yang terang. Karena sesungguhnya setelah diturunkan 

firman Allah, ―Kelak ia akan masuk ke dalam api yang bergejolak.‖ 

Dan (begitu pula) istrinya, pembawa kayu bakar, yang di lehernya ada 

tali dari sabut.‖ yang memberitakan bahwa keduanya adalah orang 

yang celaka, tidak akan beriman (keduanya) tidak akan bersedia untuk 

beriman dan tidak pula (beriman) salah satu dari keduanya secara lahir 

maupun batin, secara sembunyi-sembunyi maupun terang-terangan. Ini 

merupakan bukti kuat atas kebenaran kenabian Muhammad Saw.
26

 

Mutawalli Asy-Sya‗rawi mengatakan bahwa surat Al-Masad atau 

Al-Lahab adalah bagian dari perjalanan yang menembus tabir masa 

depan.
27

 Tepatnya, ketika berbicara tentang pemberian Al-Kautsar, dan 

                                                           
26 Ibnu Katsir, Tafsîr al-Qur`ân al-‟Azhîm, hal. 1778. 
27 Muhammad Mutawalli Asy-Sya‗rawi, Tafsîr Sya‟rawi, hal. 534. 



107 
 

 

yang membenci Muhammad Saw, dialah yang terputus. Ia telah 

memberikan kepada kita Al-Kautsar di dunia, yaituَّ “Apabila telah 

datang pertolongan Allah Swt dan kemenangan.” (QS. An-Nashr ayat 

1), maka Diapun harus memberikan kepada kita contoh orang yang 

terputus akibat memusuhi Rasulullah Saw. Haruslah contoh tersebut 

merupakan orang yang menghambat dakwah Nabi sejak awal hingga 

akhir hidupnya. Allah memilih penghambat itu dari keluarga dekat 

Nabi Muhammad, yaitu pamannya sendiri, Abu Lahab.  

Dalam Tafsîr Al-Mishbâh, ―Binasalah kedua tangan Abu Lahab 

dan dia binasa. Tidaklah berguna baginya harta bendanya dan apa 

yang ia usahakan.‖ Al-Biqa‘i menghubungkan surah ini dengan 

kandungan surah yang lalu, antara lain dengan menyatakan bahwa 

pada surah An-Nashr telah ditegaskan kepastian datangnya 

kemenangan dan berbodong-bondongnya masyarakat memeluk Islam. 

Abu Lahab dikenal sangat luas sebagai salah seorang yang paling 

menentang Nabi Muhammad Saw dan ajaran Islam. Dari sini timbul 

pertanyaan tentang sikapnya, apakah menerima kebenaran atau 

menolaknya. Nah, surah ini menjelaskan kesudahannya yang 

mengandung jawaban atas pertanyaan itu, demikian maksud uraian Al-

Biqa‗i.
28

  

Apapun hubungannya dengan surah sebelumnya yang jelas ayat-

ayat di atas telah menjatuhkan vonis atas Abu Lahab dengan 

menyatakan, binasalah kedua tangan, yakni seluruh totalitas Abu 

Lahab dan sekali lagi dia telah binasa. Tidaklah berguna baginya harta 

bendanya yang banyak dan yang selalu dia simpan lagi enggan 

menyedekahkannya dan apa yang ia usahakan selain harta benda 

seperti anak, kerabat, teman-teman, kedudukan sosial dan lain-lain.
29

  

Kata tabbat atau tabba terdiri dari dua huruf yaitu ―ta‖ dan ―ba‖. 

Menurut Al-Biqa‗i, penggabungan kedua huruf itu apapun di antara 

keduanya yang didahulukan, maka ia mengandung makna keputusan 

atau kepastian yang pada umumnya berakhir dengan kebinasaan. Siapa 

yang memutuskan diri untuk hanya menoleh kepada sebab dan tidak 

kepada penyebab (Allah) maka ia telah binasa. Sementara ulama 

memahami kata tabbat bagaikan mengandung makna permohonan dari 

pembaca kepada Tuhan dan tabba adalah pengabulan Allah Swt atas 

permohonan itu. Permohonan yang diajarkan ini setimpal dengan apa 

yang dilakukan dan diucapkan Abu Jahal terhadap Nabi Muhammad 

                                                           
28 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr Al-Mishbâh, Pesan,  Kesan,  Keserasian  

Al-Qur`an, Jakarta: Pelita Hati, Vol. 15, hal. 596. 
29 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr Al-Mishbâh, Vol. 15. hal. 597. 



108 

 

Saw.  

Dalam satu riwayat dijelaskan bahwa Abu Jahal ketika itu 

mengambil batu lalu melempar ke arah Nabi Muhammad Saw sambil 

mengucapkan makian dan harapannya itu. Ada juga yang berpendapat 

bahwa kata tabba mengukuhkan makna tabbat, apalagi boleh jadi 

timbul kesan dari kata yadâ, kedua tangan bahwa kebinasaan tersebut 

terbatas sekaligus mengisyaratkan bahwa yang dimaksud dengan 

kedua tangan di sini bukan arti hakikinya, tetapi makna majazi atau 

kiasan, yakni totalitas yang bersangkutan. Penggunaan kata tangan 

untuk makna majazi ini karena biasanya aktivitas manusia terlaksana 

dengan baik melalui kedua tangannya.  

Kata ―lahab‖ berarti kobaran api yang menyala dan telah tidak 

memiliki asap lagi. Menurut satu pendapat ia digelari dengan Abu 

Lahab sejak masa Jahiliyah karena kegagahan dan kecemerlangan 

wajahnya. menurut Thahir Ibn ‗Asyur, Al-Qur`an menggunakan gelar 

tersebut dan tidak menyebut namanya secara tegas yaitu Abdul ‗Uzza, 

karena kata ‗Uzza adalah nama salah satu berhala yang disembah kaum 

musyrikin (QS. An-Najm/53: 19-20). Al-Qur`an enggan menggunakan 

nama tersebut.  

Mutawalli Asy-Sya‘rawi mengemukakan semacam kaidah yaitu, 

―Bila Al-Qur`an menunjuk seseorang dalam salah satu kisahnya 

dengan nama aslinya, maka itu mengisyaratkan bahwa hal serupa tidak 

akan terjadi lagi, tetapi bila menyebut gelarnya, seperti Firaun maka itu 

mengisyaratkan bahwa kasus serupa dapat terulang kapan dan di mana 

saja. Ini berarti akan ada Abu Lahab-Abu Lahab baru yang menentang 

ajaran Islam dan melecehkan Nabi Muhammad Saw di tempat dan 

waktu yang lain.
30

 Ada juga yang berpendapat bahwa gelar tersebut 

mengisyaratkan bahwa dia akan terbakar di neraka Jahanam yang 

apinya berkobar-kobar. Dalam hal ini Abu Lahab adalah bahwa lahab 

(kobaran api) selalu menyertainya, sebagaimana nama Abu Jahal 

adalah seorang yang kejahilan selalu menyertainya. Juga sahabat nabi 

yang bernama Abdurrahman Ibn Shakhr dinamai Abu Hurairah 

(kucing kecil) karena pernah ada kucing yang tidur di baju tangannya. 

Ayat kedua di atas bermaksud menginformasikan bahwa Abu 

Lahab sama sekali tidak akan memiliki peluang untuk selamat. Harta 

benda yang dimiliki dan diandalkannya tidak akan menyelamatkan 

atau mengurangi kebinasaannya, bahkan segala apa yang dapat 

diusahakannya pun tidak akan bermanfaat.  

Penggunaan bentuk kata kerja masa lampau pada kata aghnâ, 

                                                           
30 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr al-Mishbâh, Vol. 15. hal. 598. 



109 
 

 

walaupun yang dimaksud di sini adalah tidak bergunanya harta dan 

usahanya di masa datang untuk mengisyaratkan kepastian ketiadaan 

manfaat itu, seakan-akan ia telah terbukti dan terlaksana dalam 

kenyataan. Memang Al-Qur`an sering kali menggunakan kata dalam 

bentuk masa lampau padahal peristiwanya belum terjadi untuk tujuan 

memastikan.  

Setelah ayat-ayat yang lalu menegaskan kebinasaan Abu Lahab 

yang terbukti dia alami dalam kehidupan dunia ini, ayat di atas 

melukiskan kebinasaannya di akhirat kelak. Allah berfirman: “Kelak di 

hari kemudian dia akan masuk ke dalam api yang menyala-nyala yang 

tidak pernah padam.‖ Manusia biasanya sangat cinta kepada istrinya, 

bahkan bersedia berkorban untuknya, di sisi lain istri biasa menolong 

suaminya dalam kesulitan.  

Ayat di atas menggambarkan betapa tersiksa Abu Lahab dan 

istrinya ikut juga terbakar, dan ironisnya adalah bahwa sang istri itu 

sendiri yang menjadi pembawa kayu bakar guna mengobarkan api 

neraka yang membakar sang suami itu. Dan dia tampil dengan sangat 

hina karena ketika itu di lehernya ada tali dari sabut bukan kalung 

bermata berlian, atau hiasan yang menggambarkan kemuliaan.  

Istri Abu Lahab bernama Arwa, saudara perempuan dari Abu 

Sufyan Ibn Harb, dan digelari juga dengan Ummu Jamil. Di sini yang 

bersangkutan tidak disebut namanya, tidak juga gelamya, karena ayat-

ayat di atas lebih banyak bermaksud menggambarkan siksa dan 

kebinasaan yang dialami oleh Abu Lahab.  

Kalimat hammâlatal hatbab ada juga yang memahaminya dalam 

arti pembawa isu dan fitnah, yang antara lain bertujuan melecehkan 

dan menghina Nabi Muhammad Saw serta memecah belah kaum 

muslimin. Fitnah dinamai hathab/kayu karena kayu adalah bahan 

bakar yang dapat menyulut api, sebagaimana fitnah menyulut api 

permusuhan.  

Ada juga yang memahami kalimat tersebut dalam pengertian 

hakiki, yakni istri Abu Lahab itu sering kali menaburkan duri-duri 

kayu di jalan-jalan yang dilalui Nabi Muhammad Saw. Kata jîd berarti 

leher, ini biasa digunakan khusus untuk menggambarkan keindahan 

leher wanita yang dihiasi dengan kalung. Kata Al-Masad adalah sejenis 

tali yang berasal dari satu pohon yang bernama Al-Masad, tumbuh di 

Yaman dan dikenal sangat kuat. Ada juga yang memahaminya sebagai 

tali yang terbuat dari sabut. Ayat di atas bermaksud menggambarkan 

betapa hina yang bersangkutan sehingga bagian tubuhnya yang 

menjadi tempat hiasan, justru terjerat dengan tali yang terbuat dari 

sabut, tali yang amat kokoh, katakanlah yang biasa digunakan untuk 



110 

 

mengikat perahu yang sedang berlabuh.  

Ayat ini dapat juga dipahami sebagai menggambarkan bahwa 

yang bersangkutan menjadi pemulung kayu, meletakkan barang 

pulungan di punggung sambil menggantungkannya dengan tali yang 

melilit ke lehernya. Istri Abu Lahab juga meninggal dalam 

kemusyrikan sehingga ayat di atas dapat dinilai sebagai salah satu ayat 

yang berbicara tentang perkara gaib yang terbukti dalam kenyataan.  

Sejalan dengan apa yang dikatakan oleh Muhammad Quraish 

Shihab, bahwa surah ini merupakan salah satu surah yang berbicara 

tentang perkara gaib serta merupakan salah satu bukti betapa luasnya 

pengetahuan Allah Swt. Abu Lahab selalu ingin membuktikan bahwa 

Rasulullah berbohong. Sebenarnya jika dia mau, bisa saja setelah 

turunnya surah ini, dia ―berpura-pura‖ memeluk Islam dan ketika itu 

dia dapat ―membuktikan‖ dalam bahasa kenyataan bahwa informasi 

wahyu yang diterima Nabi Muhammad tidak benar, namun demikian 

itu tidak dilakukannya, boleh jadi karena tidak terpikir olehnya, dan 

karena kekufurannya sudah demikian mendarah daging sehingga 

benar-benar dia tidak beriman dan wajar masuk ke neraka sebagaimana 

diinformasikan surah ini.  

Demikian surah ini menggambarkan kesudahan yang dialami 

oleh salah seorang yang memusuhi Nabi Muhammad Saw dan 

demikian pola yang akan dialami oleh setiap yang memusuhi beliau.  

C. Penaklukan Kota Mekah 

Tiga ayat yang berbicara akan peristiwa masa depan terkait 

Penaklukan Kota Mekah; Surat Al-Fath/48: 1 dan 27, serta Al-

Qashash/28: 85. 

بِيْنًاۙ  كَ فَخْدًا مُّ
َ
  ١اِنَّا فَخَدْنَا ل

Sesungguhnya Kami telah menganugerahkan kepadamu kemenangan 

yang nyata (QS. Al-Fath/48:1) 

 ُ حصََامَ اِنْ شَاءَۤ اللّٰه
ْ
مَسْجِسَ ال

ْ
نَّ ال

ُ
خَسْخُل

َ
ۚ  ل ِ

حَق 
ْ
ءْيَا ةِال هُ الصُّ

َ
ُ رَسُيْل لَسْ صَسَقَ اللّٰه

َ
ل

 
َ
مُيْا فَجَػَل

َ
مْ حَػْل

َ
افُيْنَۗ فَػَلِمَ مَا ل خَ

َ
ا ت

َ
ۙ ل رِيْنَ مْ وَمُلَط ِ

ُ
لِيْنَ رُءُوْسَك ِ

 
ۙ مُحَل مِنِيْنَ

ٰ
ا

  ٢٧يْبًا مِنْ دُوْنِ ذٰلِكَ فَخْدًا كَصِ 

Sungguh, Allah benar-benar akan membuktikan kepada Rasul-Nya 



111 
 

 

tentang kebenaran mimpinya dengan sebenar-benarnya, (yaitu) bahwa 

kamu pasti akan memasuki Masjidil haram, jika Allah menghendaki, 

dalam keadaan aman, dengan mencukur rambut kepala, dan 

memendekkannya, sedang kamu tidak merasa takut. Allah mengetahui 

apa yang tidak kamu ketahui dan sebelum itu Dia telah memberikan 

kemenangan yang dekat). (QS. Al-Fath/48: 27). 

 رَّ 
ْ
ۗ كُل ى مَػَاد 

ٰ
كَ اِل صَاۤدُّ

َ
نَ ل

ٰ
لُصْا

ْ
يْكَ ال

َ
ذِيْ فَصَضَ عَل

َّ
مُ مَنْ جَاۤءَ اِنَّ ال

َ
عْل
َ
يْْٓ ا ِ

ب 

تِيْن  
ل  مُّ
ٰ
ىُسٰى وَمَنْ وُيَ فِيْ ضَل

ْ
  ٨٥ةِال

Sesungguhnya (Allah) yang mewajibkan engkau (Nabi Muhammad 

untuk menyampaikan dan berpegang teguh pada) Al-Qur‟an benar-

benar akan mengembalikanmu ke tempat kembali.) Katakanlah (Nabi 

Muhammad), “Tuhanku paling mengetahui siapa yang membawa 

petunjuk dan siapa yang berada dalam kesesatan yang nyata. (QS. Al-

Qashash/28: 85). 

Ibnu Katsir mengatakan bahwa surat yang mulia ini turun ketika 

Rasulullah Saw kembali dari Hudaibiyah di bulan Dzulqaidah tahun 

ke-6 H yang pada saat itu dihalang-halangi oleh kaum musyrikin untuk 

memasuki Masjidil Haram guna menunaikan ibadah umroh. Kaum 

musyrikin cenderung untuk mengadakan perjanjian dan gencatan 

senjata serta meminta Rasulullah pulang pada tahun ini dan kembali 

lagi pada tahun berikutnya. Tawaran ini disambut oleh Rasulullah 

meskipun tampak kekurangsukaan di wajah sebagian sahabat beliau, 

diantaranya Umar bin Khaththab.  

Setelah mereka menyembelih hewan-hewan kurbannya dan pada 

saat pulang kemudian Allah Swt menurunkan surat ini yang 

menceritakan tentang apa yang terjadi di antara Rasulullah Saw dengan 

mereka (orang-orang Quraisy) dan menyatakan bahwa perjanjian 

tersebut adalah kemenangan dikarenakan berbagai maslahat yang ada 

di dalamnya.
31

  

                                                           
31 Ibnu Katsir, Tafsîr al-Qur`ân al-‟Azhîm, hal. 325. Berdasarkan satu riwayat 

dari Anas bin Malik, surah Al-Fath turun setelah perdamaian Hudaibiyah Berdasarkan 

riwayat ini, setelah perdamaian Hudaibiyah, kaum muslimin dengan tanpa melakukan 

manasik haji kembali ke Madinah dalam keadaan hati sedih dan terkadang keraguan dan 

kebimbangan mampu mengalahkan hati orang-orang yang lemah imannya. Saat itu 

malaikat pembawa wahyu menurunkan surah Al-Fath kepada hati Nabi Muhammad 

Saw. Saat itu pula wajah beliau berseri-seri dan gembira seraya bersabda, telah turun 

kepadaku sebuah surah yang lebih aku cintai daripada dunia dan seisinya., 

https://id.wikishia.net/view/Perdamaian_Hudaibiyah


112 

 

Penaklukan kota Mekah dikenal dengan Fathu Makkah.
32

 Salah 

satu peristiwa sejarah Islam yang tidak akan pernah terlupakan. Sebab 

Fathu Makkah ini menjadi momen kajayaan umat Islam dahulu hingga 

saat ini. Peristiwa ini bermula dari mimpi yang dialami Nabi 

Muhammad Saw, bahwa beliau bersama para sahabatnya memasuki 

Kota Mekah dan Masjidil Haram. Sebagian mereka menggunduli 

rambut dan sebagian yang lain memendekkannya. Nabi Muhammad 

Saw mengatakan bahwa mimpi beliau itu kelak pasti akan terjadi. 

Kemudian, berita ini tersiar di kalangan kaum muslimin, orang-orang 

munafik, serta orang-orang Yahudi dan Nasrani.  

Setelah banyak yang mengetahui akan hal ini, sementara ada satu 

peristiwa (setelah adanya Perjanjian Hudaibiah) yakni gagalnya Nabi 

Muhammad Saw dan para sahabat memasuki kota Mekah. Orang-

orang munafik dan pembenci Nabi Muhammad memperolok-olok 

dengan menyatakan bahwa mimpi beliau adalah bohong belaka. Maka, 

turunlah ayat ini (Al-Fath/48: 27) yang menyatakan bahwa mimpi Nabi 

Muhammad Saw itu pasti akan menjadi kenyataan pada tahun yang 

akan datang.  

Surat Al-Qoshosh menjadi penguat akan kebenaran mimpi Nabi 

yang pastinya berasal dari Allah. Pada ayat 85 kata (tempat kembali) 

Ma‟âd adalah Kota Mekah, kota Asal Nabi Muhammad Saw 

dilahirkan. Pada ayat ini Allah Swt berjanji bahwa Nabi Muhammad 

akan kembali ke Mekah sebagai orang yang menang. Peristiwa ini 

terjadi pada tahun kedelapan Hijriah, pada waktu Nabi Muhammad 

Saw menaklukkan Mekah.  

Fathu Makkah adalah penaklukan Kota Mekah yang dilakukan 

oleh Rasulullah Saw dan pasukan kaum muslim. Peristiwa ini terjadi 

pada hari Jumat tanggal 20 dan 21 Ramadhan di tahun ke-8 Hijriyah. 

Dalam sejarah Islam, peristiwa Fathu Makkah adalah momen penting 

karena menjadi titik balik perjuangan umat Islam yang saat itu selalu 

mendapat ancaman. Asal mula peristiwa Fathu Makkah diawali 

dengan adanya pelanggaran Perjanjian Hudaibiyah yang berisi 

pernyataan jika ada penyerangan salah satu pihak, maka penyerangan 

                                                                                                                                                
Thabrisi, Majma‟ al-Bayân, jld. 9, hal. 165; Makarim Syirazi, Tafsîr Nemuneh, jld. 22, 

hal. 7. 
32 Fathu Makkah merupakan peristiwa yang terjadi pada tahun 630 tepatnya pada 

tanggal 20 Ramadan 8 H, di mana nabi Islam Muhammad beserta 10.000 pasukan 

bergerak dari Madinah menuju Mekah, dan kemudian menguasai Mekah secara 

keseluruhan sekaligus menghancurkan berhala yang ditempatkan di dalam dan 

sekitar Kabah. 

 

https://id.wikipedia.org/wiki/Nabi_Islam
https://id.wikipedia.org/wiki/Muhammad
https://id.wikipedia.org/wiki/Madinah
https://id.wikipedia.org/wiki/Makkah
https://id.wikipedia.org/wiki/Ka%27bah


113 
 

 

harus dilakukan secara keseluruhan. 

 

Saat itu, pihak Nabi Muhammad yakni Bani Khuza‘ah diserang 

oleh Bani Bakar yang berkelompok dengan Quraisy. Mendengar kabar 

ini, Rasulullah Saw yang sedang di Madinah bergegas ke Mekah 

bersama pasukannya. Rasulullah Saw dan pasukannya dibagi menjadi 

beberapa kelompok sebagai strategi untuk mempermudah penyerangan 

dan mengecoh kaum Quraisy.  

Panglima Islam, Khalid bin Walid ditunjuk oleh Rasulullah Saw 

untuk memimpin sepuluh ribu pasukan dengan senjata lengkap. 

Suasana saat itu mengharuskan pasukan berkemah di atas bukit-bukit 

yang ada di Kota Mekah. Di sana pun mereka membuat pagar betis 

sebagai benteng pertahanan jika terjadi penyerangan. Selain itu, 

masing-masing dari mereka pun mengepung Kota Mekah dari empat 

penjuru mata angin. Akhirnya, pertempuran pun terjadi dan 

dimenangkan oleh kaum muslim. Khalid bin Walid dan pasukan pun 

langsung merampas senjata-senjata yang dimiliki pasukan kaum 

Quraisy dan menggempur mereka. Pasukan Quraisy melakukan 

beberapa kali perlawanan namun akhirnya mereka menyerah.  

Setelah kemenangan Rasulullah Saw dan pasukannya, kaum 

Quraisy berbondong-bondong masuk Islam. Kemudian turun surah 

An-Nasr yang menceritakan kemenangan dari kaum muslim. Peristiwa 

Fathu Makkah pun diabadikan dalam Al-Qur`an surah Al-Fath ayat 1 

yang berbunyi: 

بِينًا كَ فَخْدًا مُّ
َ
 إِنَّا فَخَدْنَا ل

Sesungguhnya Kami telah memberikan kepadamu kemenangan yang 

nyata (QS. Al-Fath/48: 1). 

Dijelaskan dalam buku Sejarah Kebudayaan Islam karya Yusak 

Burhanudin dan Ahmad Fida, setelah adanya peristiwa Fathu Makkah 

ini, umat Islam kembali menguasai Kota Mekah. Dengan demikian, 

lanjutnya, Kota Mekah menjadi kota yang suci dan tidak ada lagi 

berhala di sana. Lebih lanjut lagi, Yusak Burhanudin dan Ahmad Fida` 

menjelaskan, kemenangan umat Islam dalam peristiwa Fathu Makkah 

ini merupakan salah satu pertolongan dari Allah Swt. 

Muhammad Quraish Shihab dalam pembukaan surat Al-Fath 

berbicara tentang nama dan tentang surat. Surah Al-Fath adalah surah 

Madaniyyah dalam arti ia turun sesudah Nabi Muhammad berhijrah, 

kendati ia tidak turun di Madinah. Surat Al-Fath diturunkan di satu 



114 

 

tempat antara Mekah dan Madinah pada lokasi yang bernama Qurâ‟ 

al-Hamîm, satu lembah yang dinilai termasuk daerah Mekah, atau 

dalam riwayat lain di Dhajnan yaitu gunung yang terletak tidak jauh 

dari kota Mekah.  

Namanya sebagai surah Al-Fath telah dikenal sejak masa Nabi 

Muhammad Saw. Nama tersebut terambil dari awal surahnya di mana 

kata fath dan yang seakar dengannya terulang dua kali. Memang surah 

ini menguraikan Al-Fath yakni kemenangan yang dijanjikan Allah Swt 

kepada Rasulullah Saw. Surat ini dinilai sebagai salah satu surah yang 

turun pada waktu malam hari. Ia turun pada tahun ke enam hijrah, 

sekembalinya Nabi Muhammad dari Hudaibiyah.
33

  

Umar meriwayatkan bahwa pada malam turunnya surah ini ia 

berjalan bersama Nabi Muhammad Saw dan menanyakan sesuatu 

kepada beliau, tetapi beliau tidak menjawabnya. Kali kedua dan kali 

ketiga pun beliau tidak menjawab, maka -kata Umar- aku berkata: 

―Aku menyapa Rasulullah tiga kali tetapi beliau tidak menjawab. Lalu 

aku menggerakkan untaku menuju ke khalayak, aku takut jangan 

sampai ada ayat Al-Qur`an yang turun (mengecamku). Lalu tidak lama 

kemudian, aku mendengar teriakan yang meneriakiku, dan aku berkata: 

―Demi Tuhan, aku takut jangan sampai turun Al-Qur`an menyangkut 

diriku.‖ Aku kemudian menyapa (lagi) kepada Rasulullah Saw dan 

mengucapkan salam, lalu beliau bersabda: ―Malam ini telah diturunkan 

kepadaku satu surah yang lebih kusukai dari segala apa yang disentuh 

oleh cahaya matahari.‖ Beliau membaca Innâ Fatahnâ laka fathan 

mubînâ . 

Imam Muslim dan at-Tirmidzi meriwayatkan juga melalui Anas 

Ibn Malik bahwa turun kepada Nabi Muhammad, liyaghfira laka Allâh 

mâ taqaddama min dzanbika sampai firman-Nya Fauzan Azhîman di 

Hudaibiyah. Nabi Muhammad Saw pada saat itu bersabda: “Telah 

diturunkan kepadaku ayat yang lebih kusukai dari segala apa yang 

terdapat di permukaan bumi”, lalu beliau membacanya. Demikian 

sahabat Nabi Muhammad, Anas Ibn Malik menyampaikan bahwa ayat-

ayat surah ini sangat menyenangkan Nabi Muhammad Saw karena di 

sana ditegaskan bahwa Allah mengampuni dosa beliau yang terdahulu 

dan yang kemudian (ayat 2). 

Tema utama surah ini adalah berita gembira kepada kaum 

muslimin tentang kemenangan yang mereka peroleh setelah Perjanjian 

Hudaibiyah serta kemenangan-kemenangan lain sesudahnya. Di sini 

ditemukan juga uraian tentang keutamaan yang dianugerahkan Allah 

                                                           
33 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr al-Mishbâh, Vol. 13. hal. 165. 



115 
 

 

Swt kepada Nabi Muhammad Saw dan kaum beriman yang mengikuti 

dan mendukung beliau, di samping kecaman kepada sekelompok 

penduduk gunung yang bersangka buruk terhadap Allah. Demikian 

lebih kurang menurut Thahir Ibn ‗Asyur. Al-Biqa‗i berpendapat bahwa 

tema dan tujuan utama dari surah ini adalah uraian tentang 

kemenangan yang dijanjikan kepada Nabi Muhammad Saw sehingga 

berhasil membuka atau menguasai Kota Mekah dan kemenangan-

kemenangan sebelumnya, antara lain di Hudaibiyah, Khaibar dan lain-

lain.  

Az Zuhri mengatakan bahwa tidak ada kemenangan yang lebih 

besar dari perjanjian Hudaibiyah, dimana orang-orang musyrik 

bercampur dengan kaum muslimin mendengarkan perkataan mereka, 

mulai bersemayamnya islam di hati mereka sehingga dalam kurun 

waktu tiga tahun banyak manusia yang masuk ke dalam agama islam.
34

 

Demikian juga menjadi bukti kebenaran informasi yang 

disampaikan Al-Qur`an tentang kemenangan Romawi atas Persia, 

kemenangan menghadapi kaum murtad, bahkan kemenangan para 

sahabat Nabi Muhammad Saw di daerah-daerah luar Jazirah Arab, 

yang kesemuanya tersimpul dalam penampakan agama ini atas agama 

semuanya. Hal tersebut -masih menurut al-Biqa‗i- sangat jelas melalui 

ayat-ayatnya sejak awal surat, pertengahan dan akhirnya. Dari sini 

sangat wajar surah ini dinamai surah Al-Fath, yakni ―kemenangan‖ dan 

tidak ada nama lain yang dikenal untuknya kecuali nama tersebut.  

Thabathaba‘i menulis bahwa kandungan surah ini dalam 

berbagai kelompok ayat-ayatnya sejalan dengan peristiwa Perjanjian 

Hudaibiyah dan peristiwa-peristiwa yang berkaitan dengannya. Karena 

itu ulama ini berpendapat bahwa tujuan utama uraiannya adalah 

penjelasan menyangkut anugerah Allah Swt terhadap rasul-Nya berupa 

kemenangan yang sangat jelas.
35

  

Ayat pertama surat Al-Fath, “Sesungguhnya Kami telah 

memberikan kepadamu kemenangan, kemenangan yang nyata.” dibuka 

Muhammad Quraish Shihab dengan munâsabah surat, yakni surat yang 

lalu, surah Al-Qitâl yang memerintahkan umat Islam untuk berjuang 

dan tidak merasakan rendah diri dengan surat Al-Fath, perihal janji 

Allah Swt untuk kemenangan mereka. Karena demikian sangat wajar 

jika surat Al-Fath yang berarti ―kemenangan‖ menguraikan tentang 

kemenangan yang diraih oleh Rasulullah Saw dan para pejuang.  

                                                           
34 Muhammad Asy-Syaukani, Fathu al-Qâdir, diterjemahkan oleh Amir Hamzah 

Fachruddin dan Asep Saefullah, Jakarta: Pustaka Azzam, 2008, juz V hal. 44. 
35 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr al-Mishbâh, Vol. 13. hal. 166. 



116 

 

Dapat dikatakan bahwa surat Al-Fath adalah surat Muhammad, 

oleh karena itu sangat wajar jika surat ini berbicara tentang anugerah 

Allah Swt kepada Nabi Muhammad Saw yang puncaknya adalah 

kemenangan disertai dengan pemaafan dosa-dosa beliau yang 

terdahulu dan kemudian. Allah Swt berfirman: ―Sesungguhnya Kami 

berdasar keagungan dan melalui makhluk-makhluk Kami telah 

memberikan kepadamu serta demi untukmu wahai Nabi Muhammad 

kemenangan yang sejalan dengan keagungan Kami serta sesuai dengan 

kedudukanmu di sisi Kami -wahai Nabi Agung- yakni kemenangan 

yang nyata yang tidak ada keraguan dan kerancuan sedikit pun tentang 

besarnya kemenangan itu.‖  

Kata fatahnâ terambil dari kata fataha yang pada dasarnya 

bermakna ―antonim tertutup‖. Karena itu bisa diartikan membuka. 

Makna kata ini kemudian berkembang menjadi ―kemenangan‖, karena 

dalam kemenangan tesirat sesuatu yang diperjuangkan menghadapi 

sesuatu yang dihalangi dan ditutup. Kata ini juga bermakna 

menetapkan hukum karena dengan ketetapan hukum, terbuka jalan 

penyelesaian. Air yang keluar dari bumi (mata air) dinamai fath, 

karena adanya sesuatu yang terbuka pada tanah sehingga dapat 

memancar, ‗irfan/pengetahuan juga dinamai demikian, karena ia 

membuka tabir kegelapan.
36

  

Kata Al-Fathu, sebagaimana terbaca maknanya di atas, tidak 

digunakan kecuali kalau sebelumnya terdapat ketertutupan, kesulitan 

atau ketidakjelasan. Bukankah sesuatu yang terbuka adalah sesuatu 

yang sebelumnya tertutup? Dengan demikian Al-Fath adalah 

terbukanya segala sesuatu yang tertutup, baik material maupun 

spiritual. Allah Swt sebagai Al-Fattâh adalah Dia yang membuka bagi 

hamba-hamba-Nya segala apa yang tertutup menyangkut sebab-sebab 

perolehan yang mereka harapkan. Pintu rezeki yang tertutup bagi 

seseorang dibuka-Nya, sehingga ia menjadi berkecukupan atau kaya.  

Hati yang tertutup menerima sesuatu seperti kebenaran atau 

cinta, dibukanya sehingga terisi kebenaran dan terjalin cinta. Pikiran 

yang tertutup menyangkut suatu problem, dibukanya sehingga 

terselesaikan kesulitan dan teratasi problem itu, demikian seterusnya.
37

  

Imam Al-Ghazali mengartikan Al-Fattâh sebagai Dia yang 

dengan ‗inâyah (pertolongan) dan perhatian-Nya terbuka segala yang 

tertutup, serta yang dengan hidayah dan petunjuk-Nya terungkap 

segala yang musykil (samar dan sulit). Suatu saat Allah Swt memberi 

                                                           
36 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr al-Mishbâh, Vol. 13. hal. 169. 
37 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr al-Mishbâh, Vol. 13. hal. 170. 



117 
 

 

kemenangan dalam peperangan memperebutkan satu kota, itu adalah 

fath, di kali lain Allah memberi putusan yang tepat dan adil bagi yang 

bersengketa, putusan itu juga adalah fath. Di kali ketiga Allah 

membuka hati auliya-Nya untuk menerima curahan ‗irfân 

(pengetahuan) yang sebelumnya samar, atau sama sekali tidak mereka 

ketahui. Bahkan segala rahmat yang diraih manusia, setelah 

sebelumnya terdapat ketertutupan, adalah fath.  

Berbeda-beda pendapat ulama tentang fath yang dimaksud ayat 

di atas. Ada yang memahaminya sebagai kemenangan dan 

penyelesaian sengketa antara kaum muslimin dan kaum musyrikin 

dengan penandatanganan Perjanjian Hudaibiyah. Semua butir 

perjanjian itu, walau secara lahiriah terlihat merugikan kaum muslimin, 

tetapi dampak yang dihasilkannya sungguh merupakan kemenangan 

diplomasi yang sangat besar dan yang pada akhirnya mengantar pada 

tersebarnya agama Islam dan dikuasainya kota Mekah.  

Pendapat ini dikuatkan oleh riwayat yang menyatakan bahwa 

awal surat ini turun sekembalinya Nabi Muhammad Saw dan sahabat-

sahabat beliau dari Hudaibiyah. Ayat satu ini juga ada yang 

memahaminya sebagai kemenangan yang diraih Nabi memasuki kota 

Mekah dan menguasainya. Penganut pendapat ini menunjuk kepada 

riwayat yang menyatakan bahwa pada hari memasuki kota Mekah itu, 

Nabi Muahmmad Saw membaca surah ini.  

Ada lagi yang menyatakan kemenangan yang dimaksud adalah 

kemenangan atas orang-orang Yahudi dengan keberhasilan Nabi Saw 

menguasai Khaibar dalam perjalanan beliau kembali dari Hudaibiyah. 

Sayyid Quthub menyebut sekian banyak fath/kemenangan yang diraih, 

bermula dari janji setia yang dilakukan oleh para sahabat.
38

 Di ayat 

yang lain (masih dalam surat Al-Fath) Allah Swt menegasakan, 

Sesungguhnya Allah pasti akan membuktikan kepada Rasul-Nya 

tentang kebenaran mimpi dengan sebenarnya (yaitu) bahwa 

sesungguhnya kamu pasti akan memasuki Masjid al-liardm, insya 

Allah dalam keadaan aman, dengan mencukur kepala kamu dan 

memendekkan(nya) sedang kamu tidak akan merasa takut. Maka Allah 

mengetahui apa yang tidak kamu ketahui dan Dia menjadikan 

sebelumnya, kemenanganyang dekat. Dia-lahyangmengutus Rasul-Nya 

dengan membawapetunjuk dan agama yang haq agar dimenangkan-

Nya terhadap semua agama. Dan cukuplah Allah sebagai saksi. (QS. 

Al-Fath/48: 27). 

                                                           
38 Sayyid Qutb, Tafsîr Fî Zhilâli al-Qur`ân, diterjemahkan oleh Aunur Rafiq 

Shaleh Tahmid, Jakarta: Rabbani Press, juz VI, hal. 3316 – 3317. 



118 

 

Ayat-ayat lalu menguraikan pengetahuan Allah Swt yang 

menyeluruh dan rinci menyangkut segala sesuatu. Di sini timbul 

kembali pertanyaan dalam benak kaum muslimin menyangkut mimpi 

Nabi Muhammad Saw sebelum ke Hudaibiyah atau pada saat berada di 

Hudaibiyah bahwa beliau bersama sahabat-sahabatnya memasuki Bait 

Al-Harâm dan melakukan umrah. Namun mimpi yang merupakan 

informasi Allah Swt itu ternyata tidak terlaksana sebagaimana mereka 

harapkan karena mereka semua harus kembali ke Madinah tanpa 

berumrah.  

Nah, di sini ayat di atas menjelaskan apa yang terlintas dalam 

benak kaum muslimin itu dengan menyatakan: Sesungguhnya Allah 

bersumpah bahwa Dia pasti akan membuktikan kepada rasul-Nya 

yakni Muhammad Saw tentang kebenaran mimpi yang diwahyukan 

Allah kepadanya dengan sebenarnya sesuai dengan kenyataan yaitu 

bahwa sesungguhnya kamu wahai sahabat-sahabat Nabi Muhammaad 

Saw yang diajaknya ke Hudaibiyah pasti akan memasuki Masjid al-

Harâm, insya Allah dalam keadaan aman, yakni ketika memasukinya 

kamu tidak merasa takut dari siapa pun kecuali kepada Allah Swt. 

Sebagian dari kamu akan memasukinya dengan mencukur habis 

rambut kepala kamu dan sebagian lainnya memendekan rambut 

mereka dengan mengguntingnya sedang kamu untuk masa datang juga 

tidak akan merasa takut walau pelaksanaan umrah itu telah selesai.  

Sesungguhnya Allah Swt mengetahui kebajikan yang kamu raih 

akibat tertundanya pelaksanaan umrah kamu setahun lamanya, maka 

demikian sekali lagi terbukti bahwa Allah mengetahui segala apa yang 

tidak kamu ketahui seperti pengetahuan-Nya tentang masa dan faktor-

faktor yang mengundang kemenangan dan Dia menjadikan yakni 

memberi kamu -sebelumnya yakni sebelum memasuki Masjid al-

Harâm kemenangan yang dekat yaitu kemenangan dalam perang 

Khaibar dan kemenangan-kemenangan dalam keberhasilan dakwah 

Islamiah.  

Dialah tidak ada selain-Nya yang mengutus rasul-Nya dengan 

membawa petunjuk yang sempurna dan agama yang haq yang 

petunjuknya semua benar, informasinya pun sesuai dengan kenyataan, 

agar dimenangkan-Nya terhadap semua agama melalui argumentasi-

argumentasinya yang sangat akurat serta jumlah umatnya yang sangat 

besar. Dan cukuplah Allah Swt sebagai saksi menyangkut hal ini.  

Kalimat in syâ Allâh (yang berarti jika dikehendaki Allah) yang 

merupakan firman-Nya dalam konteks memasuki Masjid al-Harâm, 

kalimat itu merupakan isyarat bahwa tidak ada sesuatu yang dapat 

membebani Allah Swt dengan suatu kewajiban. Semua terlaksana atas 



119 
 

 

kehendak-Nya yang mutlak, yakni kalau Dia berkehendak. Di sisi lain 

ia merupakan pengajaran kepada manusia tentang ―keharusan‖ 

mengucapkan in syâ Allâh -walau yang bersangkutan telah yakin 

sepenuhnya tentang rencana yang akan dia lakukan.  

Allah Swt sendiri yang tidak terhalangi oleh segala apapun 

mengucapkan in syâ Allâh apalagi makhluk yang memiliki aneka 

kelemahan dan yang wujud rencananya berkaitan dengan aneka sebab, 

sebagian besar diantaranya berada di luar kekuasaan dan kemampuan 

sang makhluk. Di sisi lain perlu diingat bahwa kalimat in syâ Allâh di 

samping diucapkan dalam arti syarat sehingga apa yang direncanakan 

bersyarat dengan kehendak Allah, dapat juga diucapkan dalam rangka 

―keberkahan‖, sehingga walau Anda telah bertekad melakukan sesuatu, 

Anda tetap harus mengucapkannya dalam konteks memperoleh 

keberkahan-Nya.   

Thabathaba‘i memahami firman-Nya: “Maka Allah mengetahui 

apa yang tidak kamu ketahui dan Dia menjadikan sebelumnya 

kemenangan yang dekat...” dalam arti Allah Swt mengetahui maslahat 

dalam masuknya kamu ke Masjid al-Harâm dalam keadaan aman 

sentosa -pengetahuan- yang kamu tidak ketahui, karena itu Yang Maha 

Kuasa itu menjadikan sebelum kamu memasuki kota Mekah itu satu 

fath/kemenangan yakni melalui Perjanjian Hudaibiyah. Perjanjian 

itulah yang melapangkan jalan bagi masuknya kaum muslimin untuk 

masuk ke Mekah, tanpa perjanjian itu kamu tidak dapat memasuki kota 

Mekah kecuali dengan peperangan.  Demikian lebih kurang 

Thabathaba‘i yang menolak secara tegas memahami kata 

fath/kemenangan pada ayat di atas dalam arti kemenangan di Khaibar, 

apalagi kemenangan memasuki kota Mekah.  

Selanjutnya beliau menambahkan sekaligus menegaskan bahwa 

ayat di atas bermaksud menjelaskan bahwa mimpi Nabi Muhammad 

Saw adalah benar dan Allah Swt membuktikan kebenarannya. Kamu 

akan memasuki Masjid al-Harâm (in syâ Allâh) dalam keadaan aman, 

mencukur rambut dan memendekkannya. Tetapi Allah Swt 

menundanya dan mendahulukan kemenangan dalam Perjanjian 

Hudaibiyah itu agar kamu dapat memasukinya, karena Allah Swt 

mengetahui bahwa kamu tidak dapat memasukinya dengan aman 

kecuali melalui proses Perjanjian Hudaibiyah. Firman-Nya: kafâ 

billâhi syahîdan/cukuplah Allah Swt sebagai saksi, kesaksian-Nya itu 

antara lain melalui mukjizat-mukjizat Al-Qur`an yang ditantangkan 

kepada manusia dan yang ternyata mereka tidak mampu melayani 

tantangan itu.  

Surat Al-Qashash 85 Muhammad Quraish Shihab menafsirkan, 



120 

 

bahwa sesungguhnya yang menurunkan serta mewajibkan atasmu 

menyampaikan dan melaksanakan tuntunan-tuntunan Al-Qur`an, yakni 

Allah Swt benar-benar akan mengembalikanmu ke tempat kembali, 

yaitu ke Mekah atau akhirat kelak. Di sana Dia akan memberi balasan 

dan ganjaran serta memisahkan antara yang taat kepada-Nya dan yang 

durhaka, atau di sana engkau dan umatmu akan meraih kemenangan 

dan menyaksikan orang berduyun-duyun memeluk Islam. Katakanlah: 

wahai Nabi kepada semua pihak bahwa Tuhan Pemelihara dan 

Pembimbing lebih mengetahui dari siapa pun tentang orang yang 

datang membawa petunjuk dan demikian juga orang yang dalam 

kesesatan yang nyata.
39

  

Kata faradha pada mulanya berarti memotong sesuatu yang 

keras atau memberi dampak padanya. Makna ini kemudian 

berkembang sehingga berarti juga membagi karena sesuatu yang 

dipotong menjadi terbagi-bagi. Dari sini sesuatu yang diberi atau yang 

ditetapkan untuk seseorang dinamai fardh. Kata tersebut juga berarti 

mewajibkan. Hanya saja kata ―wajib‖ digunakan dalam konteks 

sesuatu yang telah terjadi, mantap dan pasti, sedang kata fardh dalam 

arti ketetapan hukum yang harus dilaksanakan. Dengan demikian jika 

kata faradha di sini Anda pahami serupa dengan kata ―wajib‖, maka 

yang dimaksud mewajibkan atas Nabi penyampaian, penjelasan makna 

dan pengamalan tuntunan Al-Qur`an. Sedang bila Anda memahaminya 

dalam arti membagi atau memberi, maka yang dimaksud adalah Allah 

Swt memberikan kepada Nabi Muhammad Saw bagian dari wahyu-

Nya.
40

 

Ibn ‗Asyur berpendapat demikian, menambahkan bahwa yang 

dimaksud adalah menurunkan, karena pemberian Al-Qur‘an itu terjadi 

dengan menurunkannya, dan karena itu – tulisnya -kata faradha 

dirangkaikan dengan kata ‗aid. Kata ma‟âd terambil dari kata „ada 

yang berarti kembali. Dengan demikian ma‟âd berarti tempat atau 

waktu kembali. Seorang yang berada di satu tempat, lalu 

meninggalkannya, maka di kali lain jika ia menuju ke tempat semula, 

maka ia dinamai kembali ke tempat. Kehidupan akhirat sering kali 

dinamai oleh Al-Qur`an dengan ma‟âd, dalam arti tempat terakhir 

perjalanan manusia di mana dia tidak akan beranjak lagi dari sana, atau 

tempat di mana manusia akan kembali kepada Allah Swt, untuk 

menerima balasan atau ganjaran-Nya.  

Berbeda-beda pendapat ulama tentang makna kata tersebut pada 

                                                           
39 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr al-Mishbâh, Vol. 10, hal. 418. 
40 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr al-Mishbâh, Vol. 10, hal. 419. 



121 
 

 

ayat ini. Ada yang memahaminya dalam arti hari kiamat, atau maut, 

atau padang mahsyar, ada lagi yang memahaminya dalam arti kota 

Mekah. Penganut pendapat terakhir ini mengemukakan riwayat yang 

menyatakan bahwa ayat di atas turun ketika Rasulullah sedang berada 

di Al-Juhfah dalam perjalanan berhijrah ke Madinah. Dan dengan 

demikian, ini merupakan janji bahwa walau kini beliau meninggalkan 

kota kelahirannya, namun Allah akan mengembalikan beliau ke sana.  

Thabathaba‘i memahami kata ma„âd dalam arti kembali ke kota 

Mekah. Ini menurutnya sejalan dengan kisah Musa dalam surah ini, di 

mana pada akhirnya beliau dianugerahi Allah Swt kemenangan, 

kemuliaan dan kekuasaan setelah sebelumnya hidup tertindas oleh 

Firaun. Pada awal kisah itu -dan dalam surah ini- terdapat janji tentang 

penyelamatan kaum beriman dari segala ancaman, serta kemenangan 

agama dan penguasaan wilayah (ayat 1-6). Lalu ayat-ayat surah ini 

menguraikan kisah Musa, bermula dari masa bayi lalu berlanjut dengan 

beberapa episode peristiwa-peristiwa kehidupan beliau.  

Kemudian surah ini melanjutkan dengan menguraikan tentang 

penganugerahan kitab suci yang berfungsi memberi bimbingan 

sekaligus sebagai penyempurnaan bukti-bukti kebenaran agama. Kitab 

suci yang merupakan firman-firman Allah itu telah diturunkan kepada 

Musa setelah kebinasaan lawan-lawan beliau.  

Wahyu Allah Swt diturunkan kepada Nabi Muhammad Saw 

walau kaum beliau masih berkeras menolak kebenaran dan memilih 

kenikmatan duniawi. Sebab itu, mereka diperingatkan tentang siksa 

Allah Swt di hari kemudian (ayat 44-84). Uraian di atas memberi 

isyarat bahwa Nabi Muhammad pun akan meraih kemenangan 

sebagaimana telah diraih oleh Nabi Musa. Dari sini -tulis Thabathaba‘i 

lebih lanjut- pendengar kisah di atas dihadapkan dengan harapan 

kiranya Allah Swt menegaskan secara gamblang apa yang diisyaratkan 

oleh kisah di atas, dan karena itu ketika turunnya firman Allah di atas 

yakni ayat 85 ini, mereka semua segera memahami bahwa itulah janji 

kemenangan yang disampaikan secara jelas dan yang selama ini 

dinantikan dan diharapkan turunnya. Apalagi ia dimulai dengan 

kalimat, “Sesungguhnya yang mewajibkan atasmu Al-Qur`an...” di 

mana sebelum ini telah dipaparkan tentang persamaan Al-Qur`an 

dengan Taurat dari sisi bahwa keduanya adalah wahyu Ilahi yang 

menjadi petunjuk. Demikian lebih kurang pandangan Thabathaba‘i. 

Sayyid Quthub sependapat dengan Thabathaba‘i. Pendapat 

ulama ini sejalan dengan riwayat Bukhari yang menginformasikan 

bahwa sahabat Nabi Muhammad Saw, Ibn Abbas menyatakan bahwa 

ayat di atas turun di Juhfah dekat Mekah dalam perjalanan Nabi 



122 

 

menuju ke Madinah. Ketika itu beliau dalam bahaya. Hati dan 

pandangan beliau tertuju ke negeri yang dicintainya dan yang terasa 

bagi beliau sangat berat untuk ditinggalkan -seandainya bukan karena 

dakwah Islam lebih penting dan mulia bagi beliau dari negeri tumpah 

darahnya.  

Tafsir Al-Muntakhab memahami kata ma‟âd dalam arti hari 

Kiamat. Al-Biqa'i membuka kemungkinan memahaminya dengan salah 

satu dari dua makna, yaitu hari Kiamat atau Mekah. Thahir Ibn ‗Asyur 

memungkinkan ayat tersebut sekaligus berbicara tentang kedua makna 

di atas yakni Mekah dan hari Kiamat. Ada yang disepakati oleh ulama 

tentang kata ma‟âd, yaitu bahwa bentuk nakirah/indefinit yang 

digunakannya menunjukkan betapa hebat, agung dan besar ma‟âd itu, 

baik ditafsirkan dengan kembalinya Nabi Muhammad Saw ke Mekah 

membawa kemenangan sekaligus pemaafaan kepada orang-orang yang 

pernah melukai beliau dan kaum muslimin, lebih-lebih kalau ia 

dipahami dalam arti Kiamat nanti.  

Kata a‟lam pada firman-Nya: (Rabbi a‟lamu/Tuhanku lebih 

mengetahui, ada yang memahaminya dalam arti lebih mengetahui, ada 

juga yang berpendapat bahwa kata ini tidak bertujuan memberikan 

perbandingan, tetapi bermakna mengetahui -karena tidak wajar adanya 

perbandingan antara ilmu Allah Swt dengan ilmu makhluk. Jika Anda 

memahami kata ma‟âd dalam arti hari Kiamat, firman-Nya: “Tuhanku 

lebih mengetahui (mengetahui) orang yang datang membawa petunjuk 

dan orang yang dalam kesesatan yang nyata...” bertujuan menyatakan 

bahwa di hari kiamat nanti, Allah akan menampakkan siapa yang 

berada dalam petunjuk dan siapa pula yang dalam kesesatan.  

Dia akan menampakkannya karena Dia Maha Mengetahui, dan 

tentu saja yang berada dalam petunjuk itu adalah Nabi Muhammad 

Saw, dan dengan demikian kalimat tersebut merupakan sindiran 

kepada kaum musyrikin bahwa mereka adalah orang orang sesat.
41

  

Kalimat man jâ`a bi al-hudâ/orang yang datang membawa 

petunjuk, mengesankan bahwa yang datang itu datang membawa 

sesuatu yang belum dikenal sebelumnya. Berbeda dengan yang sesat, 

yang oleh ayat di atas dilukiskan dengan kalimat ―man huwa fî 

dholâlin mubîn...” orang yang dalam kesesatan yang nyata, yang 

mengesankan bahwa kesesatannya sedemikian mantap karena 

kesesatan itu telah lama bersama mereka bahwa mereka berada di 

dalam wadahnya, demikian kesan Ibn ‗Asyur.  

Dapat juga dikatakan bahwa perbedaan bentuk redaksi itu 

                                                           
41 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr al-Mishbâh, Vol. 10, hal. 421. 



123 
 

 

disebabkan karena kedurhakaan dan kesesatan kaum musyrikin bukan 

tertuju kepada Nabi Muhammad Saw secara pribadi, tetapi tertuju 

kepada ajaran yang beliau bawa kepada mereka. Kaum musyrikin 

Mekah mengakui bahwa junjungan kita Nabi Muhammad Saw adalah 

seorang tokoh yang tepercaya, kendati mereka menolak dan 

mengingkari apa yang beliau sampaikan.  

Makna yang tersirat pada penggalan ayat di atas tersurat dalam 

firman-Nya: Sesungguhnya, Kami mengetahui bahwa apa yang 

mereka katakan itu menyedihkan hatimu, (janganlah bersedih hati), 

karena sebenarnya mereka bukan mendustakanmu, akan tetapi orang-

orang yang zhalim itu mengingkari ayat-ayat Allah. (QS. Al-An‘âm/6: 

33).  

Jika Anda memahami kata ma‟âd dalam arti kota Mekah, maka 

firman-Nya: “Tuhanku lebih mengetahui (mengetahui) orang yang 

datang membawa petunjuk dan orang yang dalam kesesatan yang 

nyata...” bertujuan mengakhiri perdebatan dan menyatakan ucapkan 

kepada mitra perdebatan: ―Selamat tinggal sampai bertemu di kota 

Mekah‖. Di sana kelak akan diketahui siapa yang berada dalam 

petunjuk serta memperoleh kemenangan karena didukung Allah Swt, 

dan siapa pula yang dikalahkan-Nya karena berada dalam kesesatan. 

Menariknya Ketika Nabi Muhammad Saw sampai ke kota 

Mekah Abu Sufyan memekik suara tangis dengan lantangnya, ―Wahai 

orang Quraisy inilah Muhammad telah hadir ke tempat kalian dengan 

pasukan yang tak mngkin kalian mampu melawan. Siapa hendak 

mengungsi di rumah Abu Sofyan ia akan selamat, siapa yang ingin 

mengunci pintu di rumah sendiri ia juga akan selamat, siapa yang 

masuk tempat suci Mekah juga selamat.‖  

Nabi Muhammad Saw kembali ke tempat asal kelahirannya 

sebuah kota yang membuat ia sengsara bertahun-tahun menghadapi 

kekejaman dan siksaan sekarang pasukan tentara dapat memasuki 

Mekah tanpa darah setetes pun perlawanan kecil-kecilan terlihat di 

sana-sini sedang Nabi Muhammad Saw berdiri di depan pintu Ka‘bah 

memberi kata sambutan dengan diakhiri seruan, ―Wahai orang Quraisy 

apa yang ada di benak kalian tentang apa yang hendak aku lakukan 

terhadap kamu semua?.‖ Mereka semua menjawab, ―Oh saudaraku 

yang mulia dan anak terhormat saudaraku saya tidak mengharapkan 

sesuatu kecuali rasa belas kasihmu.‖ Di akhir dialog Nabi Muhammad 

Saw menjawab, ‖Pergilah kalian dengan bebas merdeka.
42

 

                                                           
42 Al-A‘zami, The History Of The Quranic Text, From Revelation To 

Compilation, Depok: Gema Insani, 2005, hal. 36. 



124 

 

 

 

Ketiga ayat di atas, terlepas dari perbedaan pendapat para ulama 

tafsir, memberikan pesan yang harus diyakini bahwa Allah Swt Maha 

Mampu untuk berbuat segalanya, Dia Maha Tahu akan segala yang 

belum dan akan terjadi, karena semua ada atas kehendak dan irâdah-

Nya.  

D. Kemenangan Romawi  

ۙ  ١ۚ   المۤ ۤ  وْمُ تِىِمْ سَيَغْلِتُيْنَۙ  ٢غُلِبَجِ الصُّ
َ
نْۢ ةَػْسِ غَل رْضِ وَوُمْ م ِ

َ
ا
ْ
دْنىَ ال

َ
فِيْْٓ ا

مُؤْمِنُيْنَۙ  ەۗ فِيْ ةِضْعِ سِنِيْنَ  ٣
ْ
فْصحَُ ال  وَمِنْۢ ةَػْسُۗ وَيَيْمَىِٕش  يَّ

ُ
مْصُ مِنْ كَتْل

َ
ا
ْ
ِ ال ه للِّٰ

ۗ يَنْطُرُ مَنْ يَّ  ٤ ِ خِيْمُ  شَاءُۤۗ ةِنَطْرِ اللّٰه ػَضِيْضُ الصَّ
ْ
  ٥وَوُيَ ال

Alif Lâm Mîm. Bangsa Romawi telah dikalahkan. Di negeri yang 

terdekat dan mereka setelah kekalahannya itu akan menang. Dalam 

beberapa tahun (lagi).  Milik Allahlah urusan sebelum dan setelah 

(mereka menang). Pada hari (kemenangan bangsa Romawi) itu 

bergembiralah orang-orang mukmin. Karena pertolongan Allah. Dia 

menolong siapa yang Dia kehendaki. Dia Maha Perkasa lagi Maha 

Penyayang. 

Ayat yang berbicara tentang kemenangan bangsa Romawi dapat 

ditemukan dalam Surat Ar-Rûm (30: 1-6). Ayat-ayat ini menyebutkan 

tentang kemenangan bangsa Romawi atas bangsa Persia setelah 

mereka mengalami kekalahan sebelumnya. Surat Ar-Rum, yang 

termasuk dalam golongan surat Makkiyah, berbicara tentang peristiwa-

peristiwa besar yang terjadi pada masa itu dan mengandung makna 

yang lebih luas, baik secara historis maupun spiritual. 

Ayat di atas mengungkapkan tentang kekalahan bangsa Romawi 

atas Persia. Ketika itu, peperangan antara kedua bangsa tersebut terjadi 

di masa Rasulullah Saw, yakni sekitar tahun ke-8 Hijriyah.  Bangsa 

Romawi adalah salah satu bangsa yang disebutkan Allah Swt dalam 

Al-Qur`an. Mereka adalah bangsa Romawi Timur yang berpusat di 

Konstantinopel. Lantas, siapakah sebenarnya Bangsa Romawi dan ada 

apa di balik ayat Al-Qur`an yang membahasnya?  

Bangsa Romawi yang terkisah dalam Al-Qur`an merujuk pada 

Kekaisaran Bizantium. Nama itu diambil dari nama ibu kota mereka, 

yakni Bizantion, yang kemudian dikenal dengan Konstantinopel. 

https://kumparan.com/topic/al-quran


125 
 

 

Bizantium adalah kelanjutan dari Kekaisaran Romawi yang awalnya 

didirikan di kota Roma dan meluas ke sebagian besar Eropa, Timur 

Tengah, dan Afrika Utara. Luasnya ukuran kekaisaran itu membuat 

wilayah administratif dibagi menjadi dua. Satu wilayah bernama 

Kekaisaran Romawi Barat yang berbasis di Roma, sementara yang 

lainnya adalah Kekaisaran Romawi Timur di Konstantinopel. 

Kemudian pada 476 M, Kekaisaran Romawi Barat runtuh di tangan 

Bangsa Jermanik. Hal ini membuat Kekaisaran Romawi hanya tinggal 

Kekaisaran Romawi Timur. Bangsa itulah yang dimaksud oleh Al-

Qur`an dalam surat Ar-Rum.  

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat-ayat ini menceritakan 

tentang peristiwa kekalahan dan kemenangan bangsa Romawi 

(Byzantium) atas Persia. Pada masa itu, bangsa Romawi mengalami 

kekalahan besar di tangan bangsa Persia dalam Perang Manzikert 

(yang terjadi pada tahun 614 M), tetapi Allah Swt berjanji bahwa 

mereka akan kembali bangkit dan memenangkan peperangan dalam 

waktu yang relatif singkat. Ibnu Katsir mengutip bahwa Allah Swt 

mengabarkan kepada Rasulullah Saw bahwa dalam beberapa tahun 

setelah kekalahan tersebut, bangsa Romawi akan kembali 

memenangkan peperangan. Hal ini benar-benar terjadi beberapa tahun 

kemudian, ketika Kaisar Romawi, Heraklius, berhasil mengalahkan 

pasukan Persia pada tahun 627 M, tepat sesuai dengan janji Allah Swt 

dalam ayat tersebut. Menurut Ibnu Katsir, kemenangan Romawi ini 

adalah tanda kekuasaan Allah Swt, yang menunjukkan bahwa 

kemenangan dan kekalahan dalam peperangan adalah keputusan-Nya 

dan bisa berubah dalam waktu yang singkat. 

Al-Qurtubi menafsirkan bahwa ayat ini mengandung dua aspek 

penting, yakni kekalahan Romawi dan kemenangan yang dijanjikan. Ia 

menyatakan bahwa peristiwa tersebut menjadi sangat signifikan karena 

meskipun bangsa Romawi kalah dalam perang pertama melawan 

Persia, mereka akan kembali bangkit dan meraih kemenangan dalam 

waktu yang singkat, seperti yang dijanjikan Allah. 

Al-Qurtubi juga menekankan bahwa ayat ini menunjukkan 

bahwa segala kejadian di dunia ini berada dalam kendali Allah, baik 

kemenangan maupun kekalahan. Meskipun bangsa Romawi awalnya 

mengalami kekalahan yang memalukan, Allah Swt memberikan 

kemenangan kepada mereka sebagai bentuk pertolongan-Nya, yang 

juga menunjukkan bahwa janji Allah Swt itu pasti terlaksana. 

At-Tabari memberikan penjelasan yang lebih rinci mengenai 

latar belakang sejarah yang ada di balik ayat ini. Ia mengungkapkan 

bahwa bangsa Romawi yang semula kalah dari bangsa Persia akhirnya 



126 

 

berhasil membalikkan keadaan dan meraih kemenangan, seperti yang 

dijanjikan oleh Allah dalam ayat tersebut. At-Tabari menyebutkan 

bahwa setelah kekalahan Romawi, mereka menjalani periode yang 

penuh penderitaan, namun kemenangan akhirnya datang setelah 

beberapa tahun, sesuai dengan firman Allah. Menurut At-Tabari, 

kemenangan ini juga merupakan bagian dari bukti bahwa takdir dan 

kekuasaan Allah Swt tidak dapat diganggu gugat, dan bahwa janji-Nya 

selalu terwujud, meskipun terkadang tampaknya mustahil bagi 

manusia. 

As-Saadi menafsirkan ayat ini tidak hanya mencerminkan 

kemenangan bangsa Romawi atas Persia, tetapi juga sebagai tanda 

bahwa Allah Swt berkuasa atas segala sesuatu yang ada di langit dan 

bumi. Ia mengungkapkan bahwa meskipun Romawi kalah dalam 

pertempuran awal, kemenangan mereka yang dijanjikan menunjukkan 

bahwa segala sesuatu terjadi sesuai dengan kehendak Allah Swt. As-

Saadi juga mengaitkan kemenangan Romawi ini dengan rasa gembira 

yang dirasakan oleh kaum beriman (umat Islam) pada waktu itu. Ia 

menafsirkan bahwa kemenangan bangsa Romawi atas Persia menjadi 

simbol harapan bagi umat Islam bahwa mereka juga akan meraih 

kemenangan atas musuh-musuh mereka di masa depan. Hal ini 

menunjukkan bahwa orang-orang beriman akan merasa bahagia ketika 

melihat kemenangan yang diraih oleh pihak yang berada di jalan yang 

benar. 

Al-Baghawi menjelaskan bahwa kemenangan Romawi atas 

Persia ini terjadi setelah beberapa tahun, tepat seperti yang dijanjikan 

Allah. Menurutnya, kemenangan ini merupakan bentuk rahmat dan 

pertolongan Allah terhadap bangsa Romawi dan juga merupakan berita 

gembira bagi kaum Muslimin, yang akan meraih kemenangan pada 

waktunya. Ia juga menekankan bahwa kemenangan ini mengajarkan 

umat Islam untuk tidak meragukan janji Allah Swt, meskipun keadaan 

tampaknya tidak sesuai dengan harapan. Allah Swt memiliki 

kekuasaan penuh atas segala sesuatu, dan Dia akan selalu menepati 

janji-Nya. 

Menurut Tafsir Kementrian Agama, bangsa Rum adalah Romawi 

Timur yang berpusat di Konstantinopel dan beragama Nasrani. Saat 

itu, Bangsa Rum dipimpin oleh Flavius Heraclius Augustus atau 

Heraklius. Tercatat Heraklius memimpin Kekaisaran Romawi pada 

610 - 641 M. 

Keberadaan Bangsa Romawi atau Bani Ashfar juga dikaitkan 

dengan peristiwa akhir zaman. Dalam buku Isa dan al-Mahdi di Akhir 

Zaman, Muslih Abdul Karim menyebut kemunculan al-Mahdi diwali 



127 
 

 

dengan adanya pertempuran antara umat Islam dan Bani Ashfar. 

Awalnya, umat Islam dan Bani Ashfar bersekutu untuk melawan suatu 

musuh. Namun pada perjalanannya, Bani Ashfar mengkhianati 

perjanjian damai dan melawan umat Islam.
43

 

Dalam sebuah hadits yang diriwayatkan dari Mu‘adz bin Jabal, 

Rasulullah Saw bersabda: ―Wahai Auf, ada enam perkara sebelum 

terjadi Kiamat; kematian Nabi kalian, penaklukan Baitul Maqdis, 

kemudian kematian masal akibat wabah penyakit qu‟as seperti 

kambing terkena penyakit qu‟as, harta benda berlimpah sehingga 

apabila seseorang diberi gaji seratus dinar maka ia akan kesal, 

kemudian Bani Ashfar datang kepada kalian di bawah 80 bendera di 

setiap benderanya menghimpun 12 ribu pasukan.‖
44

 

Sementara dalam kitab Al-Mustadrak „alâ ash-Shahîhain, 

terdapat sebuah hadis yang menjelaskan lebih rinci mengenai 

pertempuran tersebut. Rasulullah Saw bersabda: ―Kamu akan berdamai 

dengan bangsa Rum dalam keadaan aman, kemudian kamu dan mereka 

kan memerangi suatu musuh dari belakang mereka. Dan kamu akan 

menang, mendapatkan harta perampasan, dan pergi dengan selamat 

hingga tiba di sebuah padang rumput yang luas dan berbukit-bukit. 

Maka seorang laki-laki dari kaum salib mengangkat tanda salib seraya 

berkata,‗Salib telah menang.‘ Lalu seorang laki-laki dari kaum Muslim 

berkata,‗Sebaliknya Allah-lah yang menang.‘Lalu keduanya bergulat 

di antara mereka, lalu orang muslim itu cepat meraih salib mereka lalu 

memecahkannya. Kemudian orang-orang Rum itu menyambar pecahan 

salib itu dan membunuhnya. Kemudian orang-orang Muslim 

menyambar senjata-senjata mereka dan berperang. Lalu Allah Swt 

memuliakan sisa kaum Muslimin itu dengan kesyahidan. Lalu orang-

orang Rum berkata kepada teman Rum itu, ‗Kami telah 

membalaskanmu terhadap orang Arab itu.‘ Lalu mereka berkhianat, 

menghimpun kekuatan dan mendatangi kalian di bawah 80 bendera di 

mana di bawah tiap-tiap bendera terdapat 12 ribu tentara.‖ 

Dari perang tersebut, umat Islam mengalami kekalahan dan 

mencari perlindungan ke Ka‘bah. Saat itu datanglah pasukan kiriman 

                                                           
43 Muslih Abdul Karim, Isa dan Almah di di Akhir Zaman, Depok: Gema Insani 

Press, 2005, hal. 194. 
44 Hadits Sunan Ibnu Majah No. 4085 Kitab Fitnah. Bani Azhfar adalah orang-

orang yang telah bermigrasi dan tercerai berai ke berbagai negara seperti Yunani, 

Balkan, Kaukuz dan sedikit yang bertahan di Turki. 

 

 

 

https://m.kumparan.com/topic/kiamat


128 

 

dari arah Syam untuk mengejar mereka, namun Allah Swt 

membenamkan pasukan itu di padang pasir bernama Baida‟. Saat 

itulah kemudian Allah Swt memberikan pertolongan dengan 

munculnya sosok pemimpin yang adil. Ialah al-Mahdi yang menjadi 

salah satu pertanda datangnya hari kiamat. 

Kemenangan Bangsa Romawi pada awal surat Ar-Rûm menjadi 

bukti mukjizat Al-Qur`an yang mengabarkan tentang peristiwa pada 

masa yang akan datang (proyeksi masa depan). Penggungkapan adanya 

berita-berita gaib dalam Al-Qur`an  

Dalam Tafsir Ibn Katsîr dikatakan bahawa ayat-ayat ini 

diturunkan ketika Sabur (Raja Persia) berhasil mengalahkan tentara 

Romawi dan berhasil merebut negeri-negeri Syam serta bagian lainnya 

yang termasuk ke dalam wilayah kerajaan Romawi dari tanah Jazirah 

Arabia, juga sebagian besar wilayah kerajaan Romawi, sehingga 

Kaisar Romawi Heraklius terpaksa mundur dan mengungsi ke kota 

Konstantinopel. Ia dikepung oleh Raja Sabur dan bala tentaranya di 

kota Konstantinopel dalam waktu yang cukup lama, tetapi pada 

akhirnya kawasan kerajaan Romawi berhasil direbut kembali oleh 

Heraklius dari tangan orang-orang Persia, sebagaimana akan dijelaskan 

berikutnya.
45

 

Imam Ahmad mengatakan, telah menceritakan kepada kami 

Muawiyah ibnu Amr, telah menceritakan kepada kami Abu Ishaq, dari 

Sufyan As-Sauri, dari Habib ibnu Abu Umrah, dari Sa‘id ibnu Jubair, 

dari Ibnu Abbas r.a. yang telah mengatakan sehubungan dengan makna 

firman-Nya: Alif Lâm Mîm. Telah dikalahkan bangsa Romawi di negeri 

yang terdekat. (Ar Rûm: 1-3) yakni dikalahkan dan dikalahkan.  

Ibnu Abbas menceritakan bahwa dahulu orang-orang musyrik 

merasa suka bila orang-orang Persia beroleh kemenangan atas orang-

orang Romawi, karena orang-orang Persia adalah penyembah berhala 

sama dengan mereka. Sedangkan kaum muslim merasa suka bila 

orang-orang Romawi beroleh kemenangan atas orang-orang Persia, 

karena orang-orang Romawi adalah Ahli Kitab sama dengan mereka.  

Kemudian Abu Bakar menceritakan hal tersebut kepada 

Rasulullah, maka beliau Saw bersabda: ―Ingatlah, sesungguhnya 

mereka (orang-orang Romawi) akan beroleh kemenangan.‖ Lalu Abu 

Bakar menceritakan hal tersebut kepada orang-orang Musyrik. Maka 

mereka berkata, ―Marilah kita menentukan batas waktunya antara kami 

dan kamu. Jika tebakan kami tepat, maka kami mendapat anu dan anu, 

dan jika tebakanmu tepat, kamu beroleh anu dan anu.‖ Maka masa 

                                                           
45 Ibnu Katsir, Tafsîr al-Qur`ân al-‟Azhîm, hal. 325.  



129 
 

 

yang ditentukan oleh Abu Bakar adalah lima tahun, dan ternyata 

pasukan Romawi tidak mengalami kemenangan.  

Lalu Abu Bakar menceritakan hal itu kepada Rasulullah Saw. 

Maka Rasulullah Saw bersabda, "Mengapa tidak engkau jadikan masa 

itu di bawah sepuluh tahun (di atas lima tahun)?‖ Sa‘id ibnu Jubair 

mengatakan bahwa masa itu di bawah sepuluh tahun, kemudian 

barulah orang-orang Romawi beroleh kemenangan. Sa'id ibnu Jubair 

mengatakan, bahwa itulah yang dimaksud oleh firman-Nya: Alif Lâm 

Mîm.  Telah dikalahkan bangsa Romawi di negeri yang terdekat, dan 

mereka sesudah dikalahkan itu akan menang. (Ar-Rûm: 1-3) sampai 

dengan firman-Nya: Dan Dialah Yang Maha Perkasa lagi Maha 

Penyayang. (Ar-Rûm: 5). 

Hadis lain, Sulaiman ibnu Marhan Al-A‘masy telah 

meriwayatkan dari Muslim, dari Masruq yang telah menceritakan 

bahwa Abdullah pernah berkata, ―Ada lima perkara yang telah berlalu, 

yaitu asap, azab, pembalasan, rembulan, dan Romawi.‖ Diketengahkan 

oleh Imam Bukhari dan Imam Muslim. 

Ibnu Jarir mengatakan, telah menceritakan kepada kami Ibnu 

Waki‘, telah menceritakan kepada kami Al-Muharibi, dari Daud ibnu 

Abu Hindun, dari Amir Asy-Sya‘bi, dari Abdullah ibnu Mas‘ud r.a. 

yang telah mengatakan bahwa dahulu bangsa Persia beroleh 

kemenangan atas bangsa Romawi, dan orang-orang musyrik merasa 

senang bila bangsa Persia menang atas bangsa Romawi. Sedangkan 

kaum muslim merasa senang bila bangsa Romawi beroleh kemenangan 

atas bangsa Persia, karena bangsa Romawi adalah Ahli Kitab yang 

kaum muslim lebih dekat kepada mereka dalam hal agama daripada 

bangsa Persia yang Wasani.  

Ketika ayat berikut diturunkan, yaitu firman-Nya: Alif Lâm Mîm. 

Telah dikalahkan bangsa Romawi di negeri yang terdekat dan mereka 

sesudah dikalahkan itu akan menang dalam beberapa tahun lagi. (Ar-

Rûm:1-4) Mereka (kaum musyrik) mengatakan, ―Hai Abu Bakar, 

sesungguhnya temanmu telah mengatakan bahwa bangsa Romawi akan 

beroleh kemenangan atas bangsa Persia dalam masa beberapa tahun 

mendatang.‖ Abu Bakar menjawab, ―Benar." Mereka berkata, 

―Maukah kamu bertaruh dengan kami?‖ Maka mereka sepakat dengan 

Abu Bakar menjadikan taruhannya empat ekor unta dengan jarak masa 

tujuh tahun.  

Ternyata setelah berlalu masa tujuh tahun tidak terjadi sesuatu 

apa pun, maka orang-orang musyrik pun bergembira dengan hal 

tersebut, sehingga kaum muslim merasa berat atas kekalahannya. 

Kemudian hal tersebut diceritakan kepada Nabi Muhammad Saw. 



130 

 

Maka beiau bersabda: ―Apakah pengertian beberapa tahun di kalangan 

kalian?‖ Mereka menjawab, ―Di bawah sepuluh tahun.‖ Nabi Saw. 

bersabda, "Pergilah dan tantanglah mereka untuk bertaruh lagi dan 

tambahlah masanya dua tahun lagi.‖ Abdullah ibnu Mas‘ud 

melanjutkan kisahnya, bahwa belum lagi masa dua tahun habis, 

datanglah kafilah yang membawa berita tentang kemenangan bangsa 

Romawi atas bangsa Persia. Maka kaum mukmin bergembira dengan 

berita tersebut, dan Allah Swt. menurunkan firman-Nya: Alif Lâm 

Mîm. Telah dikalahkan bangsa Romawi. (Ar-Rûm: 1-2) sampai dengan 

firman-Nya: (sebagai) janji yang sebenar-benarnya dari Allah. Allah 

tidak akan menyalahi janji-Nya (Ar-Rûm: 6). 

Bangsa Romawi berasal dari keturunan Al-Isa ibnu Ishaq ibnu 

Ibrahim as, mereka adalah anak-anak paman Bani Israil, dan dikenal 

dengan nama "orang-orang yang berkulit kuning (putih). Mereka pada 

mulanya berpegang kepada agama orang-orang Yunani. Bangsa 

Yunani berasal dari keturunan Yafis ibnu Nuh, anak-anak paman 

nenek moyang bangsa Turki. Mereka menyembah bintang-bintang 

yang beredar yang jumlahnya ada tujuh buah, dikenal pula dengan 

sebutan ―al-mutahayyirah”. Shalat mereka menghadap ke arah utara, 

merekalah orang-orang yang membangun kota Dimasyq dan 

membangun kuil-kuilnya, yang di dalamnya terdapat mihrab-mihrab 

yang menghadap ke arah utara. Orang-orang Romawi pada mulanya 

memeluk agama mereka sampai dengan masa diutus-Nya Al-Masih, 

yakni tiga ratus tahun kemudian. 

Raja dari kalangan mereka yang berhasil menguasai seluruh 

kawasan negeri Syam bersama Jazirah Arabia disebut dengan julukan 

kaisar. Raja pertama yang memeluk agama Nasrani dari kalangan raja-

raja Romawi adalah Konstantin ibnu Qastus. Ibunya bernama Maryam 

Al-Hailaniyah Al-Gandaqiyah dari tanah Haran. Pada mulanya dialah 

yang lebih dahulu masuk agama Nasrani, lalu mengajak anaknya untuk 

memeluk agama Nasrani. Semula Kaisar Romawi adalah seorang ahli 

filsafat, akhirnya ia mengikuti ajakan ibunya. Menurut suatu pendapat, 

ia mau masuk Nasrani hanya semata-mata karena alasan diplomatis, 

dan akhirnya orang-orang Nasrani tunduk patuh kepadanya serta 

sepakat mendukungnya. Di masa pemerintahannya mereka berdebat 

dengan Abdullah ibnu Arius, lalu mereka berselisih pendapat dengan 

perselisihan yang banyak. Pendapat mereka bermacam-macam, dan 

berpecah belahlah mereka menjadi banyak golongan dan aliran. 

Hanya ada sebagian dari mereka yang terdiri dari 318 orang 

uskup bersatu dan sepakat di antara sesama mereka. Selanjutnya 

mereka membuat-buat akidah untuk diserahkan kepada Kaisar 



131 
 

 

Konstantin. Hal ini mereka sebut dengan istilah ―Amanat yang Besar‖, 

padahal sesungguhnya hal tersebut tiada lain merupakan 

pengkhianatan yang rendah. Mereka membuat undang-undang buat 

Konstantin berupa hukum-hukum yang menyangkut masalah halal dan 

haram serta hal-hal lainnya yang diperlukan oleh golongan mereka.  

Akhirnya mereka mengubah agama Al-Masih Isa dan melakukan 

penambahan serta pengurangan padanya. Mereka shalat menghadap ke 

arah timur dan mengganti hari Sabtu dengan hari Ahad. Mereka 

menyembah salib, menghalalkan babi, dan membuat-buat hari 

perayaan yang mereka ada-adakan -seperti hari raya salib, hari raya 

kudus, dan lain sebagainya- yang merupakan buat-buatan mereka 

sendiri. Kemudian mereka mengangkat buat Konstantin seorang paulus 

yang merupakan pemimpin agama mereka, lalu patrik, lalu kardinal, 

lalu uskup dan pendeta. Mereka membuat-buat ruhbâniyah 

(kerahiban). 

Sedangkan kaisar sendiri membangun untuk mereka gereja-

gereja dan tempat-tempat peribadatan, lalu membangun sebuah kota 

yang namanya dinisbatkan kepada namanya sendiri, yaitu 

Konstantinopel. Menurut suatu pendapat, di masa pemerintahannya dia 

membangun sepuluh ribu gereja dan membangun Baitul Lahm dengan 

memiliki tiga mihrab, sedangkan ibunya membangun Al-Qumamah. 

Mereka yang telah disebutkan di atas menamakan dirinya dengan 

sebutan Mulkiyah, yakni orang-orang yang sealiran dengan agama raja. 

Setelah itu muncul sekte baru yang disebut dengan Ya‘qubiyah, 

yaitu pengikut Ya‘qub seorang uskup, kemudian muncul pula sekte 

Nustur pengikut Nustur. Mereka menjadi beberapa sekte dan golongan 

yang banyak jumlahnya, sebagaimana yang disebutkan oleh 

Rasulullah: ―Sesungguhnya mereka berpecah belah menjadi tujuh 

puluh dua golongan‖.  

Kesimpulannya ialah mereka tetap berpegang pada agama 

Nasrani. Setiap kali Kaisar meninggal dunia, kedudukannya diganti 

oleh penggantinya hingga kaisar yang terakhir bernama Heraklius. Dia 

adalah seorang cendekiawan, raja yang berwibawa, paling luas 

wawasannya, serta paling jitu pendapatnya. 

Di bawah kepemimpinannya kekaisaran Romawi mencapai masa 

keemasan sehingga sebanding dengan kerajaan Persia. Kisra (Raja 

Persia) menguasai banyak negeri yang luas, seperti Irak, Khurrasan, 

Ray, dan negeri-negeri lainnya yang bukan bangsa Arab penduduknya. 

Nama Raja Persia saat itu adalah Sabur yang dijuluki dengan nama Zul 

Aktaf. Kerajaan Persia jauh lebih besar daripada kerajaan Romawi, 

tampuk kepemimpinan orang-orang 'Ajam dan bangsa Persia berada di 



132 

 

tangan kekuasaannya, mereka adalah penyembah api. 

 

Dalam riwayat yang bersumber dari Ikrimah telah disebutkan 

bahwa Kisra mengirimkan para pembantunya dan pasukannya untuk 

memerangi Kaisar Romawi. Tetapi menurut pendapat yang terkenal, 

Kisra sendirilah yang memerangi Kaisar Romawi dan negerinya 

sehingga berhasil mengalahkan kaisar dan memukul mundur 

pasukannya, dan kaisar terpaksa berlindung di dalam benteng ibu kota 

negerinya, yaitu Konstantinopel. 

Kisra mengepung kota Konstantinopel dalam waktu yang cukup 

lama sehingga membosankannya. Orang-orang Nasrani sangat 

mengagungkan kota Konstantinopel, sedangkan Kisra tidak mampu 

menaklukkan kota tersebut karena bentengnya yang sangat kuat dan 

letaknya sangat strategis. Demikian itu karena bagian muka benteng 

Konstantinopel menghadap ke daratan, sedangkan bagian belakangnya 

menghadap ke laut. Semua perbekalan dan bahan makanan datang ke 

Konstantinopel dari arah laut. 

Setelah pengepungan itu berlangsung cukup lama, Kisra 

merencanakan tipu muslihat yang telah ia pikirkan dengan masak-

masak sebelumnya. Untuk itu ia meminta kepada Kisra agar pergi dari 

negerinya dengan imbalan sejumlah harta yang disetujui oleh Kisra 

dengan syarat pihak kaisar diperbolehkan mengajukan persyaratan 

menurut apa yang disukainya. Permintaan kaisar disetujui oleh Kisra, 

lalu Kisra meminta harta yang banyak sekali jumlahnya kepada kaisar 

sehingga tiada seorang raja pun di dunia ini yang mampu 

memenuhinya. Harta tersebut berupa emas, perhiasan, pakaian, 

pelayan-pelayan wanita dan pria, serta berbagai macam permintaan 

lainnya. Semuanya itu disetujui oleh kaisar, dan kaisar memberikan 

jaminan dengan pura-pura bahwa semua yang diminta oleh Kisra itu 

dimilikinya. Sedangkan kenyataannya ketika Kisra mengajukan apa 

yang dia minta itu, dalam benak kaisar terbayangkan bahwa 

seandainya dia dan Kisra mengumpulkan semua harta kekayaannya, 

tentulah tidak akan mencapai sepersepuluh dari apa yang diminta oleh 

Kisra.  

Kaisar meminta kepada Kisra untuk memberinya kesempatan 

keluar dari benteng menuju negeri Syam dan kawasan-kawasan 

kerajaan Romawi lainnya dengan alasan akan menghimpun dana 

tersebut dari harta simpanannya yang terdapat di daerah-daerah 

tersebut. Kisra memberinya izin untuk keluar dari benteng.  

Ketika kaisar telah siap untuk keluar dari benteng 

Konstantinopel, terlebih dahulu ia mengumpulkan semua orang yang 



133 
 

 

seagama dengannya, lalu berkata, ―Sesungguhnya aku akan keluar 

untuk melakukan apa yang telah kurencanakan sebelumnya dengan 

membawa sejumlah pasukan yang telah terlatih. Jika aku dapat 

kembali kepada kalian sebelum masa satu tahun, berarti aku masih 

tetap menjadi raja kalian. Tetapi jika aku tidak kembali kepada kalian 

sesudahnya, maka kalian boleh memilih: Jika kalian suka, boleh tetap 

menjadikanku sebagai raja kalian, dan jika kalian lebih suka memilih 

selainku, aku persilakan‖. Maka mereka menjawab bahwa mereka 

tetap berbaiat kepada Konstantin sebagai raja mereka seumur hidup, 

sekalipun ia pergi meninggalkan mereka selama sepuluh tahun. 

Ketika Kaisar Konstantin keluar dari bentengnya, ia diiringi oleh 

sejumlah pasukannya. Sedangkan Kisra saat itu berkemah di 

Konstantinopel bersama pasukannya menunggu kedatangan kaisar 

kembali ke Konstantinopel. Setelah mendapat kesempatan itu kaisar 

segera membawa pasukannya bergerak cepat menuju negeri Persia.  

Sesampainya di negeri Persia, ia dan pasukannya membuat kerusakan 

padanya dan membunuhi para penduduknya yang laki-laki dan bala 

tentara Persia yang tertinggal. Dia terus melakukan pembunuhan 

sepanjang jalan yang dilaluinya hingga sampailah di ibu kota kerajaan 

Persia. Lalu ia membunuh semua orang yang ada padanya, merampas 

semua penghasilan serta harta bendanya, dan menahan kaum 

wanitanya, bahkan juga permaisuri Kisra. Kemudian kaisar mencukur 

gundul anak Kisra dan menaikkannya di atas keledai, lalu 

mengirimkannya bersama sejumlah tawanan lainnya dalam keadaan 

sangat hina dan direndahkan ke Kisra dengan membawa pesan darinya, 

―Inilah yang kamu minta, silakan ambil‖. 

Ketika berita tersebut sampai kepada Kisra, tiada yang dapat 

menggambarkan kesedihannya selain hanya Allah Swt., dan 

amarahnya makin bertambah meluap terhadap ibu kota kerajaan 

Romawi. Lalu ia melancarkan serangannya dengan semua kekuatan 

dan kemampuan yang dimilikinya, tetapi usahanya itu kandas dan sia-

sia. Setelah tidak mampu menjatuhkan benteng Konstantinopel, maka 

ia berangkat bersama pasukannya untuk mencegat kaisar dan 

pasukannya di celah Jaihun yang merupakan satu-satunya jalan bagi 

kaisar untuk mencapai Konstantinopel. 

Kaisar mengetahui siasat itu, maka ia membuat tipu muslihat 

yang sangat hebat, belum pernah siasat itu dilakukan oleh seorang 

panglima perang pun. Untuk itu ia menempatkan pasukannya dan 

semua perbekalan yang berhasil mereka peroleh dari rampasan perang 

di mulut celah Jaihun. Kemudian ia memerintahkan kepada sebagian 

pasukannya untuk membawa makanan hewan kendaraan, kotoran serta 



134 

 

isi perut hewan ternak. Kemudian ia membawa pasukannya itu melalui 

jalan atas yang mendaki hingga sampai di tempat yang dekat dengan 

celah Jaihun kurang lebih jarak perjalanan satu hari.  

Sesampainya di atas, ia memerintahkan kepada pasukannya 

untuk melemparkan semua beban yang mereka bawa ke dalam sungai 

(yang melalui celah Jaihun). Ketika kotoran dan makanan ternak itu 

terbawa hanyut oleh arus Sungai Sam sampai di tempat Kisra, maka 

Kisra menduga bahwa pasukan yang dibawa kaisar melalui jalan atas. 

Maka dengan segera ia memerintah­kan seluruh pasukannya bergerak 

mengejar mereka sehingga celah Jaihun kosong, tidak dijaga oleh 

pasukan Persia.  

Kaisar kembali kepada induk pasukannya, lalu memerintahkan 

mereka untuk bergerak dan memasuki celah Jaihun dengan langkah 

yang cepat. Akhirnya selamatlah kaisar dari kejaran Kisra dan 

pasukannya, lalu sampai di benteng Konstantinopel dengan selamat. 

Kemudian hari itu dijadikan oleh orang-orang Nasrani sebagai hari 

raya. Sedangkan Kisra dan pasukannya kebingungan, mereka tidak 

tahu apa yang harus mereka lakukan. Negeri-negeri kaisar tidak dapat 

mereka taklukkan, sementara negeri mereka sendiri telah dihancur-

berantakkan oleh pasukan Romawi, semua kekayaan mereka telah 

diboyong ke kerajaan Romawi dan anak-anak mereka serta kaum 

wanita mereka telah dijadikan tawanan. Demikianlah kisah 

kemenangan bangsa Romawi atas bangsa Persia, dan peristiwa ini 

terjadi setelah berlalu masa sembilan tahun sejak kemenangan bangsa 

Persia atas bangsa Romawi. 

Perang besar antara pasukan Romawi dan pasukan Persia -di 

mana pasukan Romawi mengalami kekalahan- terjadi di antara Azri‘at 

dan Basra. Demikianlah menurut apa yang disebutkan oleh Ibnu Abbas 

dan Ikrimah serta selain keduanya. Tempat tersebut merupakan 

pinggiran negeri Syam yang berdekatan letaknya dengan negeri Hijaz. 

Mujahid mengatakan bahwa peristiwa itu terjadi di Jazirah, yaitu 

bagian kerajaan Romawi yang letaknya paling berdekatan dengan 

perbatasan negeri Persia. Hanya Allah-lah Yang Maha Mengetahui. 

 Hal yang menarik dalam ayat ini berkaitan dengan tempat 

kejadian. Dalam bukunya Dr. Zaghloul El-Naggar menjelaskan tentang 

kalimat “adnal ardhi” yang baginya merupakan mukjizat Al-Qura`an. 

Dalam bahasa Arab kata “danâ yadnû” berarti dekat secara konsep 

yang digunakan untuk ungkapan tempat, masa dan kedudukan. 

Penelitian terkini menegaskan bahwa kawasan basin Iaut mati. selain 

merupakan wilayah pendudukan imperium terdekat dengan 

Semenanjung Arab, ia juga terendah. Permukaan bumi kawasan ini 



135 
 

 

mencapai 400 meter di bawah rata-rata level permukaan Iaut dan 

merupakan konflik antara Imperium Romawi dan Persia. Pertempuran 

yang berakhir dengan kekalahan Rornawi di depan tentara Persia 

terjadi pada basin laut Mati.  

Deskripsi Al-Qur`an dengan ungkapan adnal ardh (negeri 

terdekat), dimaksudkan adalah bumi yang terdekat dengan 

Semenanjung Arab dan juga dimaksudkan sebagai daratan yang paling 

rendah dari permukaan laut. Petunjuk Al-Qur`an dalam hal ini 

dianggap sebagai kepeloporan ilmiah dalam kitab suci, sebab pada 

masa turunnya wahyu Alquran hingga berabad-abad sesudahnya, tidak 

seorangpun mengetahui fakta tersebut.
46

 

Hikmah dari ayat-ayat ini, pertama mengingatkan bahwa 

kemenangan dan kekalahan di dunia ini adalah bagian dari takdir Allah 

Swt. Kemenangan yang dijanjikan kepada bangsa Romawi menjadi 

bukti bahwa Allah selalu menepati janji-Nya, dan umat Islam bisa 

mengambil pelajaran bahwa pertolongan Allah datang pada waktu 

yang tepat. Kedua, kekuasaan Allah atas segalanya; meskipun Romawi 

kalah pada awalnya, Allah berkuasa untuk membalikkan keadaan dan 

memberi kemenangan. Ini menunjukkan bahwa segala sesuatu berada 

dalam kendali-Nya. Ketiga, Pemberitaan gembira bagi kaum 

Muslimin; Kemenangan Romawi atas Persia juga memberi 

penghiburan bagi kaum Muslimin, yang pada saat itu menghadapi 

berbagai tantangan dan penindasan. Kemenangan ini bisa dilihat 

sebagai simbol kemenangan yang akan datang bagi umat Islam dalam 

menghadapi musuh-musuh mereka. Keempat, waktu yang pasti; Allah 

menyatakan bahwa kemenangan tersebut akan terjadi dalam beberapa 

tahun. Hal ini menunjukkan bahwa segala hal ada waktunya, dan umat 

Islam diajarkan untuk bersabar dan tidak terburu-buru dalam 

menunggu pertolongan Allah. 

Secara keseluruhan, tafsir para ulama ini mengajarkan bahwa 

peristiwa kemenangan bangsa Romawi atas Persia adalah bukti nyata 

dari kekuasaan dan janji Allah, yang harus diyakini dan diterima 

dengan penuh keimanan. 

E. Kemenangan Muslimin dalam Perang Badar 

ا مِنْ غِنْسِ 
َّ
طْرُ اِل مْۗ وَمَا النَّ

ُ
يْةكُ

ُ
ا بُشْرٰى وَلِخَعْمَىِٕنَّ ةِهٖ كُل

َّ
ُ اِل هُ اللّٰه

َ
وَمَا جَػَل

                                                           
46 Zaghloul El-Naggar, Selekta dari Tafsir Ayat-Ayat Kosmos dalam Al-Qur`an 

Al-Karim, Jilid 2, hal. 132. 



136 

 

َ غَضِيْضٌ حَكِيْمٌ  ۗ اِنَّ اللّٰه ِ   ٪ࣖ اللّٰه
Allah tidak menjadikannya (bala bantuan itu), melainkan sebagai 

kabar gembira dan agar hatimu menjadi tenteram karenanya. 

Kemenangan itu hanyalah dari sisi Allah. Sesungguhnya Allah Maha 

Perkasa lagi Maha Bijaksana. (Al-Anfâl/8: 10) 

Perang Badar yang terjadi pada 17 Ramadan tahun ke-2 Hijriah 

merupakan pertempuran besar pertama dalam sejarah Islam. Perang 

Badar terjadi dengan pasukan yang jauh seimbang. Walau demikian 

kaum muslimin berhasil menang atas kaum kafir. Meletusnya Perang 

Badar dilatarbelakangi oleh perseteruan antara umat Islam dengan 

kaum Quraisy yang musyrik. Abul Hasan Ali al-Hasani an-Nadwi 

dalam As-Sîrah An-Nabawiyyah menceritakan, kaum Quraisy selalu 

berupaya memerangi Islam, menghalang-halangi orang dari jalan Allah 

Swt, dan membuat berbagai kesulitan terhadap umat Islam.
47

 Mereka 

juga mengobarkan hartanya demi memerangi Islam dan menciptakan 

kesulitan yang terus menerus kepada umat Nabi Muhammad Saw. 

Diceritakan dalam kitab Ar-Rahîq Al-Makhtûm, Sîrah Nabawiyyah 

karya Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, peperangan ini terjadi saat 

pasukan Madinah menghadang kafilah dagang Quraisy yang pulang 

dari Syam menuju Kota Mekah.  

Kafilah dagang Quraisy ini membawa harta kekayaan penduduk 

Mekah yang jumlahnya sangat melimpah, yaitu sebanyak 1.000 unta 

membawa harta benda yang nilainya tidak kurang dari 5.000 dinar 

emas. Ini menjadi kesempatan emas bagi pasukan Madinah untuk 

melancarkan pukulan yang telak bagi orang-orang kafir Quraisy. Ini 

menjadi serangan dalam bidang politik, ekonomi, dan militer. Oleh 

karena itu, Rasulullah Saw mengumumkan kepada orang-orang 

muslim, ―Ini adalah kafilah dagang Quraisy yang membawa harta 

benda mereka, hadanglah kafilah itu, semoga Allah Swt memberikan 

barang rampasan itu kepada kalian.‖ 

Hingga akhirnya hal tersebut menyebabkan terjadinya perang 

Badar. Pasukan muslim kira-kira hanya berjumlah 313 hingga 317 

orang, terdiri dari 82 hingga 86 Muhajirin, 61 dari Aus, dan 170 dari 

Khazraj, dan bahkan pasukan muslim tidak pernah mengadakan 

pertemuan khusus dan hanya memiliki dua ekor kuda dan 70 ekor unta. 

                                                           
47 Abdul Hasan Ali Alhasani An Nadwi, Sîrah Nabawiyah, diterjemahkan oleh 

Muhammad Halabi Hamdi, Istiqamah, dan Adi Fadli, Jakarta: Elek Media Komputindo, 

2017, hal. 216. 



137 
 

 

Tanpa rasa gentar Rasulullah Saw dan pasukannya berangkat dari 

Madinah menuju medan pertempuran. Sementara itu dari pihak kaum 

Quraisy memiliki 1.300 orang dan 100 ekor kuda. Mereka juga 

dilengkapi dengan 600 baju besi. Dengan taktik dan siasat dari 

Rasulullah Saw pasukan Islam sampai terlebih dahulu ke mata air 

Badar. Hal ini menjadi taktik dan siasat bagi pasukan muslim supaya 

mereka memiliki cadangan air di tengah lembah gurun Badar. 

Hingga akhirnya peperangan pun dimulai. Orang pertama yang 

menjadi korban ialah Al-Aswad bin Abdul Asad Al-Makhzumi, ia 

adalah seorang laki-laki yang kasar dan buruk akhlaknya, keluar 

barisan dan mengancam pasukan muslim, ia datang untuk merebut 

mata air dan mengambil air minum. Namun kedatangannya langsung 

disambut oleh Hamzah bin Abdul Muthalib.  

Setelah saling berhadapan Hamzah langsung menebas kaki Al-

Aswad di bagian betis hingga putus, ia pun lalu merangkak dan 

tercebur ke dalamnya. Tetapi secepat kilat Hamzah berhasil 

menyerangnya dan membuatnya meninggal dunia. Setelah itu perang 

pecah dan orang Quraisy kehilangan tiga orang penunggang kuda yang 

merupakan komando pasukan mereka. Hal itu, membuat pasukan 

Quraisy murka dan menyerang pasukan muslim dengan membabi buta. 

Di sisi lain, Rasulullah berdoa kepada Allah Swt dan memohon 

kemenangan, hingga akhirnya Rasulullah Saw dilanda rasa kantuk. 

Dalam riwayat Muhammad bin Ishaq disebutkan: Rasulullah bersabda, 

―Bergembiralah wahai Abu Bakar. Telah datang pertolongan Allah 

Swt kepadamu. Inilah Jibril yang datang sambil memegang tali kekang 

kuda yang ditungganginya di atas gulungan-gulungan debu.‖ 

Orang-orang muslim pun bertempur dengan bantuan para 

malaikat. Disebutkan dalam riwayat Ibnu Sa‘d dari Ikrimah, dia 

berkata, ―Pada saat itu ada kepala orang musyrik yang terkulai, tanpa 

diketahui siapa yang telah membabatnya. Ada pula tangan yang putus, 

tanpa diketahui siapa yang membabatnya.‖ Hingga akhirnya pasukan 

muslim pun menang dan orang Quraisy mundur dari pertempuran. 

Dalam surat Al-Anfal disebutkan seribu yakni sebagai bantuan 

pertama kemudian menjadi tiga ribu lalu lima ribu sebagaimana firman 

Allah Swt: (Jika kamu bersabar) dalam menghadapi musuh (dan 

bertakwa) kepada Allah Swt dalam menghindari pertikaian (dan 

mereka datang) yakni orang-orang musyrikin (pada ketika itu juga) 

buat menyerang kamu (maka Tuhanmu akan membantu kamu dengan 

lima ribu malaikat yang memakai tanda) ada yang membaca 

musawwimîna dan ada pula musawwamîna keduanya berarti memakai 

tanda. Sungguh mereka itu telah menunjukkan kesabaran sehingga 



138 

 

Allah Swt pun menepati janji-Nya yaitu dengan ikut sertanya pasukan 

malaikat di atas kuda-kuda belang dengan memakai serban berwarna 

kuning atau putih yang mereka lepaskan teruntai di atas bahu. 

Ibnu Katsir mengatakan Arti ayat, tidak sekali-kali Allah Swt 

mengirim para malaikat dan kalian diberi tahu oleh-Nya tentang 

bantuan mereka buat kalian, melainkan sebagai berita gembira buat 

kalian. Agar hati kalian menjadi tenteram karenanya. Tetapi pada 

prinsipnya Allah Swt mampu menjadikan kalian menang atas musuh-

musuh kalian tanpa bantuan para malaikat, melainkan hanya dengan 

kekuasaan Allah Swt semata. Dan kemenangan itu hanyalah dari sisi 

Allah Swt, yakni sekalipun tanpa hal tersebut. Karena itulah dalam 

ayat ini disebutkan melalui firman-Nya, ― .. Dan kemenangan itu 

hanyalah dari sisi Allah..‖ 

Dalam kitab Tafsîr Jalalain ditafsirkan, (Dan Allah tidak 

menjadikannya) bala bantuan tersebut (melainkan sebagian berita 

gembira dan agar hatimu menjadi tenteram karenanya. Dan 

kemenangan itu hanyalah dari sisi Allah Swt. Sesungguhnya Allah 

Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana). 

Sementara tafsir Al-Qur‘an Kementerian Agama Republik 

Indonesia menafsirkan sebagai berikut: Ayat ini memberikan 

penjelasan bahwa Allah Swt tidak mengirimkan bala bantuan kecuali 

sebagai kabar gembira, yaitu agar kaum Muslimin menjadi tenteram 

karenanya, dan mempunyai semangat tempur yang tinggi serta 

mempunyai keyakinan yang kuat bahwa kemenangan akan diperoleh 

mereka seperti yang telah dijanjikan Allah Swt, juga agar terhindar 

dari kegoncangan jiwa, terlepas dari rasa takut karena melihat jumlah 

kekuatan dari daya tahan dan keyakinan yang kuat dalam mencapai 

kemenangan yang gemilang.  

Ibnu Katsir dalam tafsirnya menjelaskan bahwa Perang Badar 

adalah pertempuran pertama yang sangat penting bagi umat Islam. 

Dalam ayat 123, disebutkan bahwa medan perang Badar berada di 

lembah yang lebih rendah, sementara pasukan Quraisy berada di 

tempat yang lebih tinggi, memberikan keuntungan posisi bagi mereka. 

Namun, Allah Swt berkehendak agar pasukan Muslim yang lebih kecil 

jumlahnya, hanya sekitar 313 orang, dapat menghadapi pasukan 

Quraisy yang lebih besar jumlahnya (sekitar 1000 orang). 

Pada ayat 124, Allah Swt menggambarkan bagaimana diri-Nya 

menurunkan wahyu dalam bentuk mimpi kepada Rasulullah Saw yang 

menunjukkan pasukan Muslim sebagai jumlah yang sedikit. Jika Allah 

menunjukkan kepada mereka bahwa pasukan Muslim lebih banyak, 

maka pasukan Quraisy akan merasa takut dan ragu. Sebagai 



139 
 

 

balasannya, Allah Swt memperlihatkan kekuatan yang lebih besar, 

yaitu pasukan malaikat yang membantu pasukan Muslim dalam 

pertempuran tersebut. 

Dalam ayat 125, Ibnu Katsir menafsirkan bahwa kemenangan 

umat Islam dalam Perang Badar meskipun dalam keadaan lemah 

adalah pertolongan langsung dari Allah Swt. Hal ini menunjukkan 

bahwa Allah Swt memberikan kemenangan bukan karena jumlah 

kekuatan atau senjata yang lebih baik, tetapi semata-mata karena 

pertolongan-Nya kepada orang-orang yang beriman. 

Al-Qurtubi menjelaskan bahwa kemenangan dalam Perang Badar 

merupakan bentuk nyata dari pertolongan Allah Swt terhadap umat 

Islam. Dalam ayat 123, Al-Qurtubi menekankan bahwa Allah Swt 

menetapkan pertemuan antara pasukan Muslim dan Quraisy, meskipun 

pada awalnya umat Islam berada dalam posisi yang sangat sulit. Ayat 

ini menunjukkan bahwa kejadian tersebut terjadi sesuai dengan takdir 

Allah Swt, yang menghendaki kemenangan bagi umat Islam. 

Dalam ayat 125, Al-Qurtubi menyebutkan bahwa Allah Swt 

mengirimkan bantuan berupa malaikat yang membantu pasukan 

Muslim dalam pertempuran tersebut, yang menjadi salah satu sebab 

kemenangan tersebut. Hal ini juga memperkuat keyakinan bahwa 

kemenangan umat Islam bukan karena kemampuan mereka, tetapi 

karena pertolongan Allah Swt yang luar biasa. 

At-Tabari menjelaskan bahwa Perang Badar adalah ujian besar 

bagi umat Islam, dan kemenangan mereka adalah manifestasi dari 

kekuasaan Allah. Dalam ayat 124, dia menjelaskan bahwa Allah Swt 

menunjukkan kepada Rasulullah Saw bahwa pasukan Muslim sedikit 

jumlahnya untuk menguji keimanan dan keteguhan hati mereka. 

Apabila Allah Swt menunjukkan pasukan Muslim lebih banyak, maka 

pasukan Quraisy mungkin akan ragu-ragu dan takut. Allah pun 

memilih untuk memperlihatkan pertolongan-Nya yang luar biasa 

melalui penurunan malaikat untuk membantu pasukan Muslim. 

Dalam ayat 126, At-Tabari menafsirkan bahwa Allah Swt 

mengirimkan tiga ribu malaikat untuk memberikan kemenangan 

kepada umat Islam, sebagai pengingat bahwa pertolongan Allah Swt 

datang dengan cara yang tidak terduga, dan umat Islam harus 

bersyukur atas nikmat tersebut. 

As-Saadi menafsirkan bahwa ayat-ayat ini mengungkapkan 

kemenangan umat Islam dalam Perang Badar sebagai hasil dari 

keimanan yang teguh dan pertolongan Allah Swt. Pada ayat 125 As-

Saadi menekankan bahwa meskipun pasukan Muslim kecil dan dalam 

keadaan lemah, Allah Swt menurunkan bantuan-Nya melalui malaikat 



140 

 

yang datang untuk membantu mereka, yang mengubah keadaan 

menjadi kemenangan. Ini menunjukkan bahwa kemenangan bukanlah 

hasil dari kekuatan manusia, tetapi merupakan hasil dari rahmat dan 

pertolongan Allah Swt. As-Saadi juga menegaskan bahwa kemenangan 

ini bukan hanya kemenangan fisik, tetapi juga kemenangan spiritual, di 

mana umat Islam mendapatkan penguatan dalam keimanan mereka 

kepada Allah Swt. 

Al-Baghawi menjelaskan bahwa kemenangan dalam Perang 

Badar adalah tanda kasih sayang Allah Swt terhadap umat Islam. 

Dalam ayat 124 ia menyebutkan bahwa Allah Swt menurunkan wahyu 

berupa mimpi yang memperlihatkan sedikitnya jumlah pasukan 

Muslim untuk menguji kesabaran mereka. Namun, meskipun pasukan 

Muslim sedikit, Allah Swt memberikan mereka kemenangan dengan 

mengirimkan malaikat sebagai pasukan tambahan. Al-Baghawi juga 

mengingatkan bahwa kemenangan ini adalah berkat kebesaran Allah 

Swt, yang menguatkan orang-orang beriman meskipun mereka dalam 

keadaan lemah dan kurang persiapan. 

Di dalam ayat ini dijelaskan pula bahwa kemenangan yang 

mereka peroleh, bukanlah karena kekuatan dan persenjataan, tetapi 

semata-mata karena bantuan Allah Swt, dan hanya Dia sajalah yang 

dapat memberikan pertolongan dengan jalan mengirimkan bala tentara 

dari malaikat.  

Pernyataan Allah Swt ini amat penting artinya bagi kaum 

Muslimin, agar mereka tidak merasa congkak dan takabur pada saat 

menghadapi musuh. Karena kedua sifat ini dapat menghilangkan 

kehati-hatian dan kontrol terhadap diri pribadi dalam peperangan. Di 

akhir ayat ini Allah Swt menandaskan bahwa sesungguhnya Allah 

Maha kuasa lagi Mahabijaksana. Mahakuasa berarti kuasa memberikan 

kemenangan kepada umat Muhammad Saw menurut yang Dia 

kehendaki. Sedangkan Mahabijaksana berarti memberikan 

kemenangan kepada hamba-Nya yang beragama tauhid dan 

menghancurkan hamba-Nya yang terjerumus ke dalam kemusyrikan. 

Sementara dalam tafsir lain, ―Dan tidaklah Allah Swt 

menjadikan pengiriman bala bantuan berupa malaikat itu melainkan 

sebagai kabar gembira bagi kalian -wahai orang-orang mukmin- bahwa 

Allah Swt akan menolong kalian untuk mengalahkan musuh kalian, 

dan supaya hati kalian merasa tenang serta yakin akan memang. 

Karena kemenangan bukan ditentukan oleh banyaknya jumlah pasukan 

dan peralatan perang, namun kemenangan itu dari Allah. 

Sesungguhnya Allah Swt Maha Perkasa di dalam kerajaan-Nya, tidak 

ada yang dapat mengalahkan-Nya, lagi Maha Bijaksana dalam 



141 
 

 

menetapkan syariat dan ketentuan-Nya.‖ 

 

 

Adapun hikmah dari kisah kemenangan Perang Badar di 

antaranya sebagai berikut: 

1. Pertolongan Allah Swt yang pasti: Kemenangan dalam Perang 

Badar adalah bukti nyata dari pertolongan Allah Swt kepada umat 

Islam. Ini mengajarkan bahwa kemenangan sejati datang bukan 

karena kekuatan manusia, tetapi karena bantuan dan takdir Allah 

yang tidak terbatas. 

2. Keimanan dan keteguhan hati: Umat Islam dituntut untuk tetap 

teguh dalam keimanan meskipun dalam kondisi lemah dan sulit. 

Keimanan yang kuat adalah kunci utama kemenangan, sebagaimana 

yang terlihat dalam pertempuran ini. 

3. Peran malaikat dalam memberikan pertolongan: Allah mengirimkan 

malaikat untuk membantu pasukan Muslim. Ini menunjukkan 

bahwa alam gaib (seperti malaikat) berperan dalam mendukung 

perjuangan orang-orang yang beriman. 

4. Ujian dan takdir Allah Swt: Allah menguji umat Islam dengan 

menunjukkan kekuatan mereka yang kecil. Hal ini mengajarkan 

umat Islam untuk tidak meremehkan kemenangan, tetapi untuk 

menyadari bahwa segala sesuatu adalah bagian dari takdir Allah 

Swt yang lebih besar. 

Secara keseluruhan, tafsir-tafsir ini mengajarkan umat Islam 

untuk selalu bersyukur atas pertolongan Allah Swt dalam segala 

situasi, terutama ketika menghadapi kesulitan, serta mengingat bahwa 

kemenangan itu datang dengan keimanan, kesabaran, dan keteguhan 

hati. 

F. Kendaraan Masa Depan  

 
ْ
ال مُيْنَ وَّ

َ
ا حَػْل

َ
قُ مَا ل

ُ
ل تُيْوَا وَزِيْنَثًۗ وَيَخْ

َ
حَمِيْدَ لِتَدكْ

ْ
 وَال

َ
تِغَال

ْ
 وَال

َ
يْل   ٨خَ

(Dia telah menciptakan) kuda, bagal, dan keledai untuk kamu 

tunggangi dan (menjadi) perhiasan. Allah menciptakan apa yang 

tidak kamu ketahui. (QS. An-Nahl/16: 8) 

Perubahan adalah hukum alam, ia sebuah keniscayaan. Dahulu 

tentu berbeda dengan sekarang dari banyak aspek. Dahulu manusia 

senang hidup berkelompok dan nomaden, hari ini sudah jarang 

ditemukan lagi. Dahulu untuk melindungi badan dari panas dan hujan 

manusia hanya mengenakan bahan seadanya, sekarang bukan lagi 



142 

 

sekedar baju untuk melindungi tubuh, bahkan fungsinya lebih dari itu. 

Intinya semua akan berubah sesuai dengan perkembangan zaman.  

 

Dalam hal kebutuhan manusia, banyak temuan-temuan baru yang 

dahulu tidak ada atau ada namun masih tradisional, sekarang ada tapi 

sudah tergerus oleh waktu. Sebagaimana contoh alat-alat komunikasi 

yang menggunakan listrik; seperti dengan telegram, telephon, siaran-

siaran yang dipancarluaskan dari tempat-tempat yang jauh hingga 

bersambung dengan radio-radio baik jauh maupun dekat. Sekarang 

sudah jauh lebih modern, alat komunikasi semakin canggih, dan 

kedepannya bahkan bisa lebih dahsytat kecanggihannya ketimbang 

hari ini. 

Beragam cara manusia dalam menerima perubahan ini; ada 

sebagian yang menerima ada sebagian lain yang menolaknya. Mereka 

yang menerima berpendapat bahwa Allah Swt memberikan anugrah 

dan kemampuan kepada anak cucu Adam untuk menghasilkan sesuatu 

yang baru, lalu Dia memperkenankan untuk menggunakannya, “Dia 

mengajarkan kepada manusia apa yang tidak ia ketahuinya” (QS. Al 

‗Alaq: 5).  

Sesungguhnya Allah telah menyiapkan untuk anak keturunan 

Adam ilmu-ilmu dan penemuan-penemuan baru yang sangat banyak, 

dan bahwa anak keturunan Adam akan senantiasa menambah dan 

mengembangkan ilmu-ilmu dîniyah (agama) dan kauniyah (dunia). 

Maka, barang siapa menolak hal itu, berarti dia telah mempersempit 

rahmat Allah Swt, menolak karunia-Nya, dan mengatakan suatu 

perkataan yang menunjukkan atas kebodohannya.  

Sebagaimana seorang hamba wajib bersyukur kepada Allah Swt 

atas pengajaran-Nya terhadap ilmu-ilmu dîniyah, maka ia juga wajib 

bersyukur atas pengajaran-Nya terhadap ilmu-ilmu kauniyah. Apalagi 

jika ilmu-ilmu kauniyah tersebut dapat membantu kepada kebaikan, 

menghentikan musuh-musuh yang menyerang, dan membela kaum 

muslimin dan agama Allah Swt yang diserang.  

Penemuan-penemuan baru yang akan ditemukan tersebut masuk 

dalam firman Allah Swt, “Dan (Dia telah menciptakan) kuda, Baghal, 

keledai, agar kamu menungganginya dan bisa jadi perhiasan. Allah 

menciptakan apa yang tidak kamu ketahui”. (QS. An-Nahl/16: 8).  

Tafsir tentang kendaraan masa depan tidak secara eksplisit 

disebutkan dalam Al-Qur`an, karena Al-Qur`an tidak secara langsung 

menyebutkan teknologi modern seperti kendaraan atau transportasi 

dalam pengertian yang kita pahami saat ini. Namun, ada beberapa ayat 

yang berbicara tentang perjalanan, kendaraan, atau makhluk yang 



143 
 

 

bergerak yang dapat diinterpretasikan oleh para ulama dalam konteks 

kemajuan teknologi dan transportasi modern. 

 

Salah satu ayat yang sering dihubungkan dengan konsep 

perjalanan dan kemungkinan kendaraan masa depan adalah Surat An-

Nahl (16:8), yang berbicara tentang penciptaan makhluk yang dapat 

digunakan untuk bepergian. Ayat ini mengisyaratkan bahwa Allah Swt 

menciptakan berbagai jenis kendaraan dan alat transportasi, termasuk 

hewan-hewan yang digunakan oleh umat manusia pada masa itu, dan 

juga menyebutkan sesuatu yang tidak diketahui manusia pada saat itu, 

yang bisa merujuk pada penemuan-penemuan di masa depan, termasuk 

kendaraan modern. 

Ibnu Katsir dalam tafsirnya mengungkapkan bahwa ayat ini 

menggambarkan bagaimana Allah menciptakan berbagai kendaraan 

dan alat transportasi untuk memudahkan umat manusia dalam 

perjalanan. Pada masa tersebut, kendaraan yang digunakan adalah 

kuda, bagal, dan keledai. Namun, bagian akhir dari ayat ini, “…Dia 

menciptakan apa yang kamu tidak mengetahuinya.‖ memberi indikasi 

bahwa Allah Swt menciptakan hal-hal di masa depan yang tidak dapat 

dipahami atau dibayangkan oleh manusia pada zaman itu. Ini bisa 

mencakup kendaraan modern, seperti mobil, pesawat, dan kapal, serta 

teknologi transportasi masa depan yang jauh lebih canggih. Ibnu Katsir 

menyarankan bahwa ayat ini menunjukkan bagaimana ilmu 

pengetahuan dan teknologi berkembang dengan izin Allah, 

memberikan manfaat bagi umat manusia dalam berbagai bentuk. 

Al-Qurtubi menekankan bahwa Allah Swt menciptakan segala 

sesuatu yang dibutuhkan oleh umat manusia, termasuk kendaraan 

untuk memudahkan perjalanan. Dalam tafsirnya, ia juga menyoroti 

bagian akhir ayat yang menyebutkan bahwa Allah Swt menciptakan 

―apa yang kamu tidak mengetahuinya‖. Hal ini dapat diartikan sebagai 

petunjuk untuk hal-hal yang akan ditemukan manusia di masa depan, 

termasuk teknologi yang belum pernah dibayangkan, seperti kendaraan 

yang lebih canggih daripada yang ada pada zaman itu. Al-Qurtubi 

menafsirkan bahwa ayat ini menegaskan bahwa pengetahuan tentang 

dunia dan teknologi adalah bagian dari takdir dan hikmah Allah Swt, 

dan manusia memiliki potensi untuk terus mengembangkan 

kemampuan mereka dengan izin-Nya. 

At-Tabari mengungkapkan bahwa ayat ini berfungsi sebagai 

pengingat bahwa segala sesuatu yang ada di dunia ini, termasuk 

kendaraan, adalah ciptaan Allah Swt. Meskipun manusia pada masa itu 

hanya mengetahui kuda, bagal, dan keledai sebagai alat transportasi, 



144 

 

Allah Swt memberi mereka kemampuan untuk terus mengembangkan 

teknologi yang lebih maju. Bagian yang menyebutkan ―apa yang kamu 

tidak mengetahuinya‖ dapat diartikan sebagai pengetahuan tentang 

penemuan-penemuan baru, termasuk kendaraan masa depan yang 

memungkinkan manusia bepergian lebih cepat dan lebih jauh, seperti 

mobil, pesawat, dan kereta api. At-Tabari juga menekankan bahwa 

ayat ini mengajarkan pentingnya bersyukur kepada Allah Swt atas 

segala nikmat yang diberikan, termasuk kemudahan dalam perjalanan 

yang memungkinkan umat manusia untuk memperluas cakrawala 

pengetahuan mereka. 

As-Saadi menjelaskan bahwa ayat ini mengandung makna bahwa 

Allah Swt menciptakan semua hal yang dibutuhkan manusia untuk 

memudahkan hidup mereka. Pada zaman dahulu, kendaraan utama 

adalah hewan-hewan seperti kuda dan keledai. Namun, Allah Swt 

mengingatkan umat manusia bahwa Dia juga menciptakan hal-hal yang 

tidak diketahui oleh mereka pada saat itu. As-Saadi menafsirkan bahwa 

ini bisa mencakup kendaraan dan alat transportasi yang jauh lebih maju 

di masa depan, yang dapat membawa manusia melintasi waktu dan 

ruang dengan cara yang belum pernah dibayangkan pada masa itu. As-

Saadi juga menekankan bahwa ayat ini mengajarkan umat manusia 

untuk selalu berusaha mengembangkan pengetahuan dan teknologi, 

namun tetap bergantung pada pertolongan Allah Swt dalam setiap 

upaya mereka. 

Al-Baghawi menyatakan bahwa ayat ini menunjukkan bahwa 

Allah Swt telah menyediakan berbagai alat transportasi untuk umat 

manusia, baik yang berupa hewan maupun teknologi yang diciptakan 

kemudian. Bagian dari ayat yang menyebutkan ―apa yang kamu tidak 

mengetahuinya‖ menggambarkan bahwa teknologi akan berkembang 

terus menerus, dan penemuan-penemuan baru pasti akan selalu ada, 

termasuk dalam bidang transportasi. Al-Baghawi menganggap bahwa 

ayat ini mengajak umat manusia untuk melihat segala sesuatu sebagai 

ciptaan Allah Swt, yang dapat dimanfaatkan dengan baik. Manusia 

diberi kemampuan untuk menemukan dan mengembangkan teknologi, 

seperti kendaraan masa depan, yang akan mempermudah hidup 

mereka. 

Allah Swt telah mengabarkan bahwa akan terjadi di kemudian 

hari setelah turunnya Al-Qur`an, yakni Allah Swt akan menciptakan 

alat-alat yang ditunggangi anak keturunan Adam dan berbagai 

kemaslahatan lain bagi mereka yang belum diketahui oleh manusia 

pada zaman tersebut. Maka terjadilah sebagaimana yang Allah Swt 

kabarkan. Sungguh, telah diciptakan berbagai peralatan yang 



145 
 

 

mengejutkan dan penemuan-penemuan baru yang spektakuler, dengan 

cara Allah Swt mengajari anak keturunan Adam apa yang sebelumnya 

tidak diketahui oleh manusia.  

Ketika terjadi sesuai yang diberitakan, maka hal itu termasuk 

tanda-tanda kebesaran Allah di segenap ufuk yang telah difirmankan-

Nya: 

مْ يَ 
َ
وَل
َ
ۗ ا حَقُّ

ْ
نَّهُ ال

َ
ىُمْ ا

َ
ى يَتَتَيَّنَ ل نْفُسِىِمْ خَته

َ
فَاقِ وَفِيْْٓ ا

ٰ
ا
ْ
يٰتِنَا فِى ال

ٰ
فِ سَنُدِيْهِمْ ا

ْ
ك

ِ شَيْء  شَىِيْسٌ 
 
ل
ُ
ى ع

ٰ
نَّهٗ عَل

َ
كَ ا ِ

  ٥٣ةِصَة 

Kami memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kekuasaan) kami 

di segenap ufuk dan pada diri mereka sendiri, sehingga jelasnya bagi 

mereka bahwa Al-Qur'an itu adalah benar. (QS. Fushshilat: 53).  

Sehingga orang-orang yang beriman mengetahui dan menyakini 

bahwa janji Allah itu memang hak dan berita yang Allah Swt 

sampaikan memang benar.  

Kemudian, di antara bentuk nikmat dan kasih sayang Allah Swt 

kepada hamba-hamba-Nya adalah bahwa Dia mengabarkan perkara-

perkara ini dalam bentuk umum dan masih global. Karena kalau 

seandainya semua itu dikabarkan secara terperinci, niscaya musuh-

musuh dan para penentang akan mendapatkan senjata yang mereka 

gunakan untuk mencela kebenaran risalah Nabi Muhammad Saw. 

Peristiwa Isra‘ yang dialami Nabi Muhammad Saw masih termasuk 

bagian mukjizat yang terus ada bersama para nabi dan bukan sesuatu 

yang asing.  Allah Swt tetap berfirman:  

ا فِتْنَثً 
َّ
رَيْنٰكَ اِل

َ
تِيْْٓ ا

َّ
ءْيَا ال نَا الصُّ

ْ
حَاطَ ةِالنَّاسِۗ وَمَا جَػَل

َ
كَ اِنَّ رَةَّكَ ا

َ
نَا ل

ْ
وَاِذْ كُل

ا ظُغْيَانًا 
َّ
فُىُمْۙ فَمَا يَضِيْسُوُمْ اِل ِ

خيَ 
ُ
نِۗ  وَن

ٰ
لُصْا

ْ
ػُيْنَثَ فِى ال

ْ
مَل
ْ
جَصَةَ ال اسِ وَالشَّ ِلنَّ

 
ل

تِيْدًا 
َ
  ٦٠ࣖ ك

"Dan (ingatlah) ketika Kami berfirman kepadamu (Muhammad): 

„Sesungguhnya Tuhanmu meliputi (pengetahuan-Nya) terhadap 

manusia.‟ Dan tidaklah Kami jadikan penglihatan yang telah Kami 

perlihatkan kepadamu itu melainkan sebagai cobaan bagi manusia, 

dan (demikian pula) pohon yang terkutuk dalam Al-Qur'an. Kami 

menakut-nakuti mereka, tetapi yang demikian itu tidak menambah 



146 

 

kepada mereka kecuali kedurhakaan yang besar. 

 

 

Yang demikian itu, karena mereka (orang-orang musyrik) 

mengatakan: ―Muhammad ini mengaku-ngaku bahwa dia telah pergi 

dalam satu malam ke Baitul Maqdis, kemudian pulang lagi pada 

malam itu?‖ Maka mereka tetap berkeras hati dalam kedustaan mereka, 

dan membuat fitnah dengan ucapan mereka terhadap orang-orang yang 

dalam hatinya terdapat keraguan dan iman yang masih lemah.  

Lalu bagaimana jadinya jika seandainya mereka dikabari 

penemuan-penemuan baru yang akan terjadi di akhir zaman? yakni 

dengan mengatakan kepada mereka: ―Kelak, manusia akan menyelam 

di lautan dalam, menaiki besi di daerah yang tandus tak berpenghuni, 

terbang di antara langit dan bumi, dan saling bercakap-cakap dari bumi 

sebelah timur dan barat‖.  

Kalau seandainya hal ini dikabarkan kepada mereka secara 

terperinci, tentu mereka akan mengatakan: ―Ini adalah orang gila, 

pendusta, dan pembual‖. Akan tetapi, Allah Swt menyampaikannya 

dengan lembut dan damai, karena Dia Maha Mengetahui lagi Maha 

Bijaksana. Begitu pula penemuan-penemuan baru yang menakjubkan 

itu termasuk bagian terbesar dalam firman Allah:  

نَا مَ 
ْ
نْضَل
َ
نٰجِ وَا بَي ِ

ْ
نَا ةِال

َ
نَا رُسُل

ْ
رْسَل

َ
لَسْ ا

َ
مِيْذَانَ لِيَلُيْمَ النَّاسُ ل

ْ
كِتٰبَ وَال

ْ
ػَىُمُ ال

ُ مَنْ  مَ اللّٰه
َ
اسِ وَلِيَػْل مَنَافِعُ لِلنَّ سٌ شَسِيْسٌ وَّ

ْ
حَسِيْسَ فِيْهِ ةَأ

ْ
نَا ال

ْ
نْضَل
َ
لِسْطِۚ وَا

ْ
ةِال

َ كَيِيٌّ غَضِيْضٌ  غَيْبِۗ اِنَّ اللّٰه
ْ
هٗ ةِال

َ
نْطُرُهٗ وَرُسُل   ٢٥ࣖ يَّ

…. Dan kami ciptakan besi yang padanya terdapat kekuatan yang 

hebat dan berbagai manfaat bagi manusia” (QS. Al-Hadîd: 25).  

Kekuatan yang hebat dan berbagai manfaat yang diambil dari 

besi ini merupakan sebesar-besar nikmat yang Allah Swt anugrahkan 

kepada para hamba-Nya. Hal itu telah diberitahukan kepada mereka. 

Maka mereka wajib bersyukur kepada Allah atas semuanya, 

menggunakannya dalam hal-hal yang bermanfaat bagi mereka, baik 

dalam urusan-urusan agama maupun dunia mereka, memanfaatkan 

kekuatannya untuk menghadang musuh, dan mengambil berbagai 

manfaat lainnya yang dapat membuahkan banyak kebaikan dan 

kemaslahatan bagi mereka.  

Salah satu terma yang digunakan Al-Qur`an terkait transportasi 



147 
 

 

adalah rakiba yang berarti menaiki. Al-Qur`an  menyebutkan terma ini 

sebanyak 15 kali dalam 15 ayat. Dari seluruh ayat itu, dapat diperoleh 

pemahaman seputar transportasi dalam perspektif Al-Qur`an.  Awal 

mulanya, manusia menggunakan binatang sebagai kendaraan (alat 

transportasi), seperti yang diisyaratkan surat Al-Nahl/16: 8, 

sebagaimana ayat di atas. Namun di penghujung ayat ini seolah 

mengisyaratkan akan ada kendaraan dalam bentuk baru sebagaimana 

yang kita lihat dan pernah kita rasakan. Misalnya dari mulai sepeda, 

motor, mobil, kereta, dan pesawat terbang, atau alat transportasi yang 

lainnya.  

Uniknya, kendaraan yang ada dan kita lihat dan sering digunakan 

saat ini, sebagai contoh, pesawat terbang atau yang sejenisnya 

terinpirasi dari binatang terbang yang Allah Swt ciptakan, yakni 

kinerja burung atau capung yang mampu terbang di udara, seperti 

dinyatakan, “Dan apakah mereka tidak memperhatikan burung-

burung yang mengembangkan dan mengatupkan sayapnya di atas 

mereka? tidak ada yang menahannya (di udara) selain Allah Yang 

Maha Pemurah.” Dari ayat tersebut banyak tercipta beragam 

kendaraan yang berguna untuk manusia. 

Maka jika kita perhatikan, berapa banyak kendaraan yang 

menggunakan nama ―binatang‖ sebagai logo. Coba Anda perhatikanlah 

logo Ferrari atau Lamborghini, penamaan mobil kijang dan kuda, dan 

yang lainnya seperti pesawat garuda, tank amfibi, hingga sepeda motor 

bebek. Surat Yâsin ayat 41-42 menyampaikan bukti-bukti kekuasaan 

Allah Swt di samudra. Pada ayat sebelumnya, berbicara mengenai 

bukti kekuasaan Allah Swt di langit dan bumi. Selain itu juga berbicara 

tentang adanya aneka alat transportasi masa depan, demikian telaah 

Ibnu ‗Asyur dalam tafsirnya, Al-Tahrîr wa al-Tanwîr.
48

 ―Dan suatu 

tanda (kebesaran Allah Swt) bagi mereka adalah bahwa Kami angkut 

keturunan mereka dalam kapal yang penuh muatan dan Kami ciptakan 

(juga) untuk mereka (angkutan lain) seperti apa yang mereka kendarai‖ 

(QS.Yâsin/36: 41-42).  

Dengan demikian, pengembangan moda transportasi di masa 

lalu, sekarang, dan masa depan, senantiasa berhubungan dengan 

binatang. Tidak mengherankan jika Al-Qur`an sering memotivasi umat 

muslim untuk menelaah binatang (sebagaimana Surat Al-Mulk/67: 19) 

di atas, agar dapat mengambil inspirasi bermanfaat bagi kehidupan 

manusia, semisal penciptaan moda transportasi canggih yang 

                                                           
48 Muhammad Al-Thahrir ibn Asyur, Tafsîr al-Tahrîr wa al Tanwîr, surat yasin 

ayat 41-42. 



148 

 

terinspirasi kinerja binatang tertentu. 

Dalam Tafsir Ibnu Katsîr beragam para ulama berpendapat 

dalam hal ini. Ada yang berbicara tentang halal haram memakan 

dagingnya, termasuk dalam penggunaannya. Untuk ayat ini Ibnu Katsir 

dalam tafsirnya mengawali dengan fungsi dan manfaat dari ketiga 

hewan yang disebutkan ayat, lalu kemudian menukil beberapa riwayat 

tentang hukum memakan dagingnya. Jenis hewan yang diciptakan oleh 

Allah Swt buat hamba-hamba-Nya sebagai anugerah-Nya buat mereka 

ialah kuda, bagal, dan keledai yang dapat dipergunakan untuk 

kendaraan dan perhiasan. Itulah kegunaan hewan-hewan tersebut yang 

paling menonjol.  

Mengingat ketiga jenis hewan ini dipisahkan penyebutannya dari 

hewan ternak, maka ada sebagian ulama yang dengan berdalilkan ayat 

ini mengatakan bahwa daging kuda hukumnya haram. Di antara 

mereka yang berpendapat demikian ialah Imam Abu Hanifah dan 

ulama fiqih lainnya yang sependapat dengannya, dengan alasan bahwa 

Allah Swt menyebutkan kuda bersama dengan penyebutan bagal dan 

keledai, karena itulah maka kuda haram, seperti yang disebutkan juga 

di dalam sunah nabawi dan pendapat sebagian besar ulama.  

Imam Abu Ja‘far ibnu Jarir mengatakan, telah menceritakan 

kepadaku Ya‘qub, telah menceritakan kepada kami Ibnu Ulayyah, 

telah menceritakan kepada kami Hisyam Ad-Dustuwa-i, telah 

menceritakan kepada kami Yahya ibnu Abu Kasir, dari Maula Nafi‘ 

ibnu Alqamah, dari Ibnu Abbas, bahwa Ibnu Abbas tidak menyukai 

(memakruhkan) daging kuda, bagal, dan keledai.  

Pendapat lain terkait ayat ini, mengatakan hubungan dengan 

makna firman-Nya: “Dan Dia telah menciptakan binatang ternak 

untuk kalian, padanya ada (bulu) yang menghangatkan dan berbagai 

manfaat dan sebagiannya kalian makan.” (An-Nakhl/16: 5), yang 

disebutkan dalam ayat ini adalah hewan ternak yang dapat dimakan 

dagingnya. Sedangkan firman Allah Swt: “...dan (Dia telah 

menciptakan) kuda, bagal, keledai agar kalian menungganginya...” 

(An-Nakhl/16: 8), menerangkan jenis hewan yang kegunaannya untuk 

dikendarai.  

Mereka mengatakan demikian dengan berdasarkan hadis yang 

diriwayatkan oleh Imam Ahmad di dalam kitab Musnad-nya, 

disebutkan bahwa: ―Telah menceritakan kepada kami Yazid Ibnu Abdu 

Rabbihi, telah menceritakan kami Baqiyyah ibnul Walid, telah 

menceritakan kepada kami Saur ibnu Yazid, dari Saleh ibnu Yahya 

ibnul Miqdam ibnu Ma‘dikariba, dari ayahnya, dari kakeknya, dari 

Khalid ibnul Walid yang mengatakan bahwa: Rasulullah melarang 



149 
 

 

memakan daging kuda, bagal, dan keledai.‖ 

Imam Ahmad dan Imam Abu Daud telah meriwayatkannya 

berikut kedua sanad yang ada pada masing-masing dengan syarat 

Muslim melalui Jabir yang telah mengatakan: ―Pada Perang Khaibar 

kami menyembelih kuda dan bagal serta keledai, maka Rasulullah Saw 

melarang kami (memakan) bagal dan keledai, tetapi tidak melarang 

kami (memakan) kuda‖. 

Di dalam Kitab Sahih Muslim disebutkan sebuah hadis melalui 

Asma binti Abu Bakar yang mengatakan: ―Di masa Rasulullah Saw 

kami pernah menyembelih kuda, lalu kami memakannya, sedangkan 

kami berada di Madinah.‖ Dalil ini lebih kuat dan lebih teguh, dan 

hadis inilah yang dijadikan pegangan oleh Jumhur ulama, antara lain 

Imam Malik, Imam Syafi'i dan Imam Ahmad serta semua murid 

masing-masing, dan kebanyakan ulama Salaf dan Khalaf. 

Abdur Razzaq mengatakan, telah menceritakan kepada kami 

Ibnu Juraij, dari Ibnu Abu Mulaikah, dari Ibnu Abbas yang 

mengatakan bahwa kuda itu pada asal mulanya adalah hewan liar, lalu 

Allah Swt menjinakkannya buat Ismail ibnu Ibrahim Wahb ibnu 

Munabbih menyebutkan di dalam hadis Israiliyatnya, bahwa Allah 

menciptakan kuda dari angin selatan. 

Rasulullah Saw pernah menerima hadiah seekor bagal, lalu 

dijadikannya sebagai hewan kendaraannya, padahal beliau sendiri 

melarang menginseminasikan (mengawinsilangkan) antara keledai dan 

kuda, agar keturunan keledai tidak terputus (punah).
49

 

Imam Ahmad mengatakan, telah menceritakan kepadaku 

Muhammad ibnu Ubaid, telah menceritakan kepada kami Umar, dari 

keluarga Huzaifah, dari Huzaifah, dari Asy-Sya‘bi, dari Dahiyyah Al-

Kalabi yang mengatakan bahwa ia pernah berkata kepada Rasulullah 

Saw ―Wahai Rasulullah, maukah engkau bila aku mengawinsilangkan 

keledai dan kuda, maka anaknya nantiuntukmu buat kendaraanmu?‖ 

Rasulullah Saw bersabda, ―Sesungguhnya yang melakukan demikian 

hanyalah orang-orang yang tidak mengetahui.‖ 

―(Dan) Dia telah menciptakan (kuda, bighal dan keledai agar 

kalian menungganginya dan menjadikannya sebagai perhiasan). Lafal 

zînatan menjadi maf`ûl lah. Disebutkannya kedua `illat itu, yaitu untuk 

ditunggangi dan dianggap sebagai perhiasan hal ini sama sekali tidak 

bertentangan dengan manfaat lain yang ada padanya. Seperti halnya 

pada kuda, selain dapat ditunggangi dan dijadikan perhiasan dagingnya 

dapat dimakan, hal ini telah ditetapkan berdasarkan hadis kitab Sahih 

                                                           
 



150 

 

Bukhari dan Muslim. ―Allah Swt menciptakan yang kalian tidak 

mengetahuinya) berupa hal-hal yang aneh dan menakjubkan.‖
50

 

Dalam Tafsir Kementrian Agama dikatakan, selanjutnya, Allah 

Swt menyebutkan beberapa binatang ternak lainnya yang bermanfaat 

bagi kehidupan manusia, yaitu Allah Swt menciptakan kuda, bagal, 

dan keledai untuk dikendarai dan dijadikan sebagai binatang pelihara-

an yang menyenangkan.  

Ada segolongan ahli fikih yang mengharamkan daging kuda. 

Mereka mengemukakan alasan bahwa kuda diciptakan Allah Swt 

untuk dijadikan kendaraan bukan untuk dimakan. Alasan ini diperkuat 

dengan teks ayat yang menyebutkan tiga jenis binatang ternak. Hal ini 

menunjukkan bahwa kuda, keledai, dan bagal hukumnya sama-sama 

haram dimakan.
51

  

Di akhir ayat, Allah Swt menyebutkan bahwa Dia menciptakan 

semua makhluk yang belum diketahui oleh manusia, baik binatang 

darat, laut, ataupun angkasa, yang dapat diambil manfaatnya oleh 

mereka. Namun demikian, sampai saat ini akal manusia belum sampai 

pada pengetahuan tentang manfaat dari makhluk tersebut. Semua itu 

bertujuan agar manusia dapat memahami betapa luasnya nikmat Allah 

Swt yang diberikan kepada mereka yang tiada putus-putusnya.
52

 

Dalam Tafsîr Al-Mishbâh, Muhammad Quraish Shihab 

mengatakan, setelah ayat yang lalu menyebut binatang-binatang yang 

paling banyak dimiliki manusia sekaligus paling banyak manfaatnya, 

kini disebut lagi beberapa binatang lain dengan firman-Nya, “Dan 

Allah juga telah menciptakan untuk kamu manfaatkan kuda, bagal 

yakni binatang yang lahir dari seekor kuda dan keledai, dan keledai, 

itu semua diciptakan Allah agar kamu menungganginya dan Allah 

menjadikannya juga sebagai perhiasan di muka bumi ini.” 

Siapa yang memandang kuda-kuda yang tangguh dan kuat, atau 

binatang lain, maka hatinya akan berdecak kagum karena 

keindahannya. Bukan hanya sebagai alat transportasi dan hiasan, tetapi 

harus diyakini Allah Swt secara terus menerus menciptakan aneka 

ciptaan, baik alat transportasi maupun perhiasan apa yang kamu tidak 

mengetahuinya sekarang tetapi kelak akan kamu ketahui dan gunakan 

jika kamu mau berpikir dan mengarahkan segala potensi yang ada, dan 

Allah Swt menciptakan juga apa yang kamu tidak akan mengetahuinya 

                                                           
50 https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-16-an-nahl/ayat-8 
51 https://tafsirq.com/16-an-nahl/ayat-8 
52 Al-Qur`ân al Karîm, Kementrian Agama Republik Indonesia 



151 
 

 

sama sekali hingga ciptaan itu kamu lihat dan ketahui.
53

  

Ayat ini hanya menyebut fungsi ketiga binatang yang disebut di 

atas dalam tunggangan dan hiasan tanpa menyebutnya sebagai alat 

pengangkut sebagaimana halnya binatang ternak. Ini bukan berarti 

bahwa ketiga binatang yang disebut di sini tidak dapat digunakan 

sebagai alat angkut. Ayat ini berdialog dengan masyarakat Arab yang 

ketika itu tidak terbiasa menjadikan kuda, bagal dan keledai kecuali 

sebagai tunggangan dan hiasan. Kuda dan bagal mereka gunakan untuk 

berperang atau berburu, sedang keledai mereka tunggangi sebagai alat 

transportasi dalam kota.  

Karena ayat ini bertujuan menguraikan nikmat-nikmat Allah Swt 

maka tentu saja yang digarisbawahinya adalah hal-hal yang mereka 

rasakan langsung, walaupun yang tidak disebut itu merupakan juga 

aspek nikmat Ilahi. Atas dasar itu, bukanlah pada tempatnya 

menjadikan ayat ini sebagai argumentasi larangan memakan daging 

kuda, bagal atau keledai dengan dalih bahwa ayat ini tidak menyebut 

ketiga binatang itu sebagai bahanpangan.  

Sekian banyak nikmat Allah Swt yang terhampar di bumi ini 

yang tidak disebut secara khusus manfaatnya namun dapat digunakan 

dan dimanfaatkan secara halal. Katakanlah jenis-jenis tumbuhan yang 

berfungsi sebagai obat bagi penyakit-penyakit tertentu. Memang para 

ulama berbeda pendapat tentang boleh tidaknya ketiga binatang itu 

dimakan berdasarkan berbagai argumentasi di luar ayat ini. Imam 

Malik dan Abu Hanifah mengharamkan daging kuda. Ada juga riwayat 

yang menyatakan bahwa Imam Malik hanya menilainya makruh.  

Adapun keledai, maka ia terdiri dari keledai jinak dan liar.  

Banyak ulama membolehkan memakan keledai liar dan melarang yang 

jinak. Pendapat ini antara lain dianut oleh imam Malik, Abu Hanifah 

dan Syafi‗i. Adapun bagal, mayoritas ulama mengharamkannya, paling 

tidak dengan alasan ia lahir dari percampuran dua binatang (kuda dan 

keledai), sedang keledai karena yang jinak tidak boleh dimakan. 

Penggunaan bentuk mudhâri‟/kata kerja masa kini dan akan datang 

pada kata yakhluqu /menciptakan, mengisyaratkan akan 

berkembangnya aneka alat transportasi, yang belum tergambar dalam 

benak mitra bicara (manusia) ketika turunnya ayat ini. Alat-alat itu 

pastilah lebih baik dari apa yang selama ini mereka ketahui.  

Ayat ini dinilai oleh Thahir Ibn ‗Asyur sebagai salah satu ayat 

yang mengandung mukjizat dari aspek pemberitaan ghaib. Ayat ini, 

menurutnya mengisyaratan akan adanya ilham Allah Swt kepada 

                                                           
53 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr Al-Mishbâh, Vol.7, hal. 190. 



152 

 

manusia guna menciptakan alat-alat transportasi yang lebih baik dan 

berguna daripada ketiga binatang yang disebut di atas, dimulai dengan 

lahimya sepeda, berlanjut dengan kereta api, mobil, pesawat udara dan 

lain-lain yang kesemuanya tidak dikenal oleh generasi-generasi masa 

lalu sebelum terciptanya alat-alat tersebut.
54

  

Sayyid Quthub menggarisbawahi penggalan ayat wayakhluqu mâ 

lâ ta„lamûn/ ―…dan Dia menciptakan apa yang kamu tidak 

mengetahuinya…‖, antara lain bahwa ini membuka lapangan yang luas 

dalam pandangan manusia untuk menerima bentuk-bentuk baru dari 

alat-alat pengangkutan dan transportasi serta keindahan.  

Dengan demikian, ayat ini tidak menutup pandangan mereka 

menyangkut hal-hal yang berada di luar batas lingkungan atau batas 

waktu di mana mereka hidup, karena di balik apa yang terdapat pada 

lingkungan dan zaman mereka masih ada hal-hal lain. Memang Islam 

adalah agama yang terbuka, lentur dapat menerima segala sesuatu yang 

lahir dari kemampuan, ilmu dan apa yang dilahirkan oleh masa depan, 

selama hal-hal tersebut tidak bertentangan dengan fitrah manusia dan 

nilai-nilai Ketuhanan Yang Maha Esa. 

Penulis melihat bahwa ayat ini bagian dari aspek mukjizat Al-

Qur`an yang berbicara tentang peristiwa ghaib yang akan terjadi di 

masa kini bahkan masa-masa berikutnya, di mana ayatnya tersebut 

oleh lisan Nabi Muhammad Saw jauh dari saat ini. Kalau bukan karena 

mukjizat maka semua pasti dianggap sebagai sesuatu yang terjadi 

kebetulan. Kalau saat ini ada kendaraan modern roda dua (motor) atau 

roda empat (mobil), dan yang terhebatnya pesawat terbang, suatu saat 

nanti bisa jadi ada alat tranportasi (kendaraan) yang lebih dari yang 

kita anggap canggih hari ini, sebab akhir ayat mengatakan, ―Dan Allah 

Swt menciptakan apa yang tidak kamu ketahui.‖ 

Makna dan hikmah ayat ini: 

1. Kemudahan perjalanan: Allah menciptakan berbagai alat transportasi 

untuk memudahkan perjalanan manusia, baik itu kendaraan 

tradisional seperti kuda dan keledai, maupun kendaraan modern 

seperti mobil, pesawat, dan kapal. Semua ini adalah bagian dari 

rahmat dan kebijaksanaan Allah Swt. 

2. Pengetahuan dan teknologi yang berkembang: Bagian dari ayat yang 

menyebutkan ―apa yang kamu tidak mengetahuinya‖ menunjukkan 

bahwa manusia memiliki kemampuan untuk terus menemukan dan 

mengembangkan teknologi, termasuk dalam hal kendaraan yang lebih 

canggih di masa depan. Ini mengajarkan bahwa ilmu pengetahuan dan 

                                                           
54 Muhammad Quraish Shihab, Tafsîr Al-Mishbâh, Vol.7. hal. 191. 



153 
 

 

inovasi adalah bagian dari takdir dan pemberian Allah Swt yang harus 

dimanfaatkan dengan bijaksana. 

3. Syukur atas nikmat Allah: Ayat ini juga mengingatkan umat Islam 

untuk selalu bersyukur atas nikmat yang diberikan Allah Swt, baik itu 

kendaraan yang digunakan pada masa lalu maupun teknologi modern 

yang ada sekarang. Semua itu adalah karunia yang memungkinkan 

manusia untuk melaksanakan tugas dan kewajiban mereka di dunia. 

4. Perjalanan spiritual dan fisik: Kendaraan masa depan bukan hanya 

mempermudah perjalanan fisik, tetapi juga simbol dari perjalanan 

spiritual umat Islam dalam mencari ilmu dan mendekatkan diri 

kepada Allah Swt. Teknologi dan kendaraan yang maju dapat 

digunakan untuk tujuan baik, seperti berdakwah dan menyebarkan 

pesan Islam ke seluruh dunia. 

Kesimpulan, meskipun Al-Qur`an tidak menyebutkan secara 

langsung tentang kendaraan masa depan, tafsir para ulama 

menyarankan bahwa ayat-ayat yang berbicara tentang perjalanan dan 

ciptaan Allah Swt bisa diinterpretasikan sebagai gambaran akan 

perkembangan teknologi transportasi yang akan terjadi. Ayat ini 

mengingatkan umat Islam untuk terus berusaha dalam 

mengembangkan teknologi sambil tetap bergantung pada pertolongan 

Allah Swt dan selalu bersyukur atas segala nikmat yang diberikan-Nya. 

G. Keluarnya Dabbah   

 
َ
رْصَجْنَا ل

َ
يْىِمْ ا

َ
 عَل

ُ
لَيْل

ْ
نَّ النَّاسَ وَاِذَا وَكَعَ ال

َ
مُىُمْ ا ِ

 
رْضِ حُكَل

َ
ا
ْ
نَ ال ىُمْ دَاۤةَّثً م ِ

ا يُيْكِنُيْنَ 
َ
يٰتِنَا ل

ٰ
غنُيْا ةِا

َ
  ٨٢ࣖ ع

Apabila perkataan (masa kehancuran alam) telah berlaku atas 

mereka, Kami mengeluarkan makhluk bergerak dari bumi yang akan 

mengatakan kepada mereka bahwa manusia selama ini tidak yakin 

pada ayat-ayat Kami. (QS. An-Naml/27:v82) 

Ayat ini menyinggung tentang dabbah yang akan keluar dari 

bumi pada waktu yang sudah ditentukan, dan dabbah ini akan 

memberikan peringatan kepada umat manusia yang tidak meyakini 

ayat-ayat Allah Swt. Berkenaan dengan makhluk ini, para ulama 

memberikan tafsir yang berbeda untuk menjelaskan siapa atau apa 

dabbah  tersebut dan makna dari kemunculannya. 

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa dabbah yang disebutkan dalam 

ayat ini adalah makhluk yang akan muncul menjelang kiamat sebagai 



154 

 

salah satu tanda besar (ayat kubrâ). Menurutnya, ini adalah makhluk 

yang akan keluar dari bumi dan berbicara kepada manusia, menyatakan 

bahwa mereka telah mengingkari ayat-ayat Allah Swt. Ibnu Katsir 

merujuk pada riwayat-riwayat yang ada dalam hadis-hadis sahih yang 

menggambarkan dabbah  sebagai makhluk yang sangat besar dan 

memiliki kemampuan berbicara. Ibnu Katsir mengutip hadis yang 

mengindikasikan bahwa dabbah akan keluar di sekitar Mekah atau 

daerah tertentu yang sangat dekat dengan kaum manusia. Dabbah ini 

memiliki peran sebagai pemberi peringatan, dan kehadirannya akan 

menegaskan bahwa hari kiamat sudah sangat dekat. 

Al-Qurtubi juga menjelaskan bahwa dabbah merupakan makhluk 

yang keluar dari bumi pada akhir zaman sebagai tanda kebesaran Allah 

Swt. Menurutnya, dabbah  ini akan berbicara kepada orang-orang yang 

mengingkari ayat-ayat Allah Swt dan mengingatkan mereka bahwa 

mereka telah meninggalkan petunjuk-Nya. Al-Qurtubi menyebutkan 

bahwa dabbah  ini akan memiliki bentuk fisik yang tidak biasa, dan ia 

akan menjadi salah satu tanda yang jelas bagi mereka yang tidak 

percaya. Al-Qurtubi menambahkan bahwa makhluk ini bisa jadi 

memiliki kemampuan luar biasa yang menakutkan, dan 

kemunculannya merupakan bentuk azab atau peringatan keras kepada 

umat manusia yang telah berpaling dari agama Allah Swt. Dabbah  

menjadi salah satu dari sekian banyak peristiwa besar yang akan terjadi 

menjelang kiamat. 

At-Tabari mengutip berbagai riwayat yang menyebutkan bahwa 

dabbah  ini akan keluar sebagai makhluk yang dapat berbicara. Ia akan 

mengungkapkan kepada manusia bahwa mereka tidak meyakini ayat-

ayat Allah Swt. Beberapa ulama berpendapat bahwa dabbah  adalah 

makhluk besar atau binatang raksasa, sementara yang lainnya 

berpendapat bahwa dabbah  ini bisa saja merupakan representasi dari 

sesuatu yang lebih simbolis, seperti bencana besar yang akan muncul. 

Namun, At-Tabari lebih cenderung pada pandangan bahwa 

dabbah adalah makhluk nyata yang akan keluar dari bumi menjelang 

kiamat, sesuai dengan apa yang telah dijanjikan dalam Al-Qur`an. Ia 

juga menghubungkan kemunculan dabbah ini dengan saat di mana 

manusia mulai kehilangan kesadaran spiritual dan iman mereka. 

As-Saadi menjelaskan bahwa dabbah merupakan makhluk yang 

keluar dari bumi sebagai bagian dari rangkaian tanda-tanda besar 

kiamat. Menurutnya, makhluk ini akan berkata kepada manusia bahwa 

mereka telah mengingkari ayat-ayat Allah Swt, yang artinya dabbah 

ini akan berfungsi sebagai peringatan bagi umat manusia yang selama 

ini menolak wahyu dan petunjuk-Nya. Dalam tafsirnya, As-Saadi 



155 
 

 

menekankan bahwa dabbah ini adalah bagian dari keadilan Allah Swt 

yang diturunkan sebagai hukuman bagi mereka yang menutup hati dari 

petunjuk-Nya. As-Saadi juga menambahkan bahwa kemunculan 

dabbah  adalah salah satu bukti bahwa akhir zaman sudah dekat, dan 

dabbah  ini akan menjadi alat yang digunakan oleh Allah untuk 

menegakkan kebenaran dan keadilan. 

Al-Baghawi dalam tafsirnya menyebutkan bahwa dabbah adalah 

makhluk yang akan keluar pada akhir zaman sebagai salah satu tanda 

besar (ayat kubra) dari kiamat. Dabbah ini akan berkata kepada 

manusia bahwa mereka tidak percaya pada ayat-ayat Allah Swt, dan ini 

merupakan bentuk peringatan keras bagi mereka yang mengingkari 

wahyu-Nya. Al-Baghawi juga mencatat bahwa dabbah ini akan 

memiliki kemampuan untuk berbicara, yang menjadi salah satu tanda 

ajaib yang menakjubkan, yang menunjukkan kekuasaan Allah Swt 

yang luar biasa. Kemunculan dabbah ini akan mengingatkan umat 

manusia bahwa mereka harus kembali pada petunjuk Allah sebelum 

terlambat. 

Allah Swt dan Nabi Muhammad Saw telah mengabarkan kepada 

manusia sejumlah tanda kiamat. Salah satu tanda yang akan terjadi 

yakni keluarnya hewan melata dari bumi yang disebut dabbah .
55

 

Dikutip dari buku Fitnah Dajjal & Ya'juj dan Ma‘juj oleh Lilik Agus 

Saputro, dabbah  secara bahasa artinya hewan yang berjalan di atas 

bumi. Dilihat dari pengertiannya, sebutan dabbah  yang melekat pada 

binatang ini masih umum karena semua hewan berjalan di atas bumi. 

Munculnya dabbah kelak menjelang kiamat telah disebutkan dalam 

An-Naml/27: 82. 

Rasulullah Saw juga telah memberitahukan kemunculan hewan 

melata ini melalui sabdanya. Salah satunya dalam hadits yang 

diriwayatkan Hudzaifah bin Usaid al-Ghifari, ia berkata: ―Rasulullah 

Saw mengawasi kami dari kamar saat kami berdialog tentang hari 

kiamat, maka beliau bersabda, ―Hari kiamat tidak akan terjadi hingga 

kalian melihat 10 tanda; terbitnya matahari dari barat, kepulan asap, 

binatang (dabbah), keluarnya Ya‘juj dan Ma‘juj, keluarnya Isa bin 

Maryam, keluarnya Dajjal, serta tiga longsoran; longsoran di barat, 

longsoran di timur, dan longsoran di Jazirah Arab, serta api yang akan 

keluar dari bawah bumi ‗Adn yang menggiring manusia di mana saja 

                                                           
55 Sesungguhnya pertanda yang pertama-tama muncul (menjelang Kiamat) ialah 

terbitnya matahari dari barat dan munculnya binatang melata (Dabbah) menemui 

manusia pada waktu Dhuha. Mana saja dari keduanya yang lebih dulu terjadi, maka 

tidak lama sesudah itu yang lainnya pun segera terjadi. (HR. Abu Dawud dan Ibnu 

Majah).  



156 

 

mereka bermalam dan di mana saja mereka tidur siang.‖ (HR. Ahmad). 

Hadits lain disebutkan: ―Rasulullah Saw menyebutkan tiga 

perkara dan jika ketiganya tersebut sudah keluar maka segala tobat dan 

ampunan sudah tidak ada gunanya lagi, sebab Allah Swt sudah 

mempersiapkan segalanya untuk hari perhitungan. Ketiga hal itu 

adalah terbitnya matahari dari arah barat, dabbah  dan Dajjal.‖ (HR. 

Muslim). 

Sejumlah ulama berbeda pendapat mengenai ciri-ciri bentuk 

dabbah . Dikutip buku Nihâyatul „Alam oleh Muhammad Al-`Areifi 

yang diterjemahkan Zulfi Askar, ada yang mengatakan kalau dabbah  

ini adalah unta milik Nabi Shalih, ada pula yang menyebut bahwa 

dabbah  yaitu anak dari unta Nabi Shalih. 

Mahmud Rajab Hamady dalam buku Edisi Indonesia: Tanda-

Tanda Kiamat menjelaskan kalau dabbah  merupakan binatang melata 

dan bukan manusia. Wujudnya sangat besar dan punya kaki yang 

tinggi. Dabbah  disebutkan keluar dari dalam tanah. Abu Ubayyah 

berkomentar terhadap kitab An-Nihâyah al-Fitan wa al-Malâhim karya 

Ibnu Katsir. Menurutnya, dabbah  adalah sejenis bakteri berbahaya. 

Jika manusia terkena maka akan mengalami penderitaan yang luar 

biasa. Bakteri itu mampu melukai bahkan membuat manusia 

meninggal dunia. 

Terlepas dari bentuknya, dabbah  kelak akan muncul membawa 

cincin Nabi Sulaiman dan tongkat Nabi Musa. Hal ini sebagaimana 

hadits yang diriwayatkan Abu Hurairah, ia berkata bahwa Nabi 

Muhammad Saw bersabda: ―Binatang bumi itu keluar membawa 

tongkat Nabi Musa dan cincin Nabi Sulaiman. Lalu, binatang itu 

memukul (mencap) hidung orang kafir dengan tongkat itu dan mencap 

wajah orang mukmin dengan cincin tersebut, hingga manusia 

berkumpul di sebuah perkumpulan, di mana orang mukmin dapat 

diketahui dari orang kafir‖. (HR. Ahmad) 

Beliau bersabda kembali dalam hadits lain, ―Lalu hidung orang 

kafir dipukul dengan cincin dan wajah orang mukmin dicap dengan 

tongkat, hingga orang-orang yang berkumpul dalam satu pertemuan 

berkata: ―Ini, wahai mukmin dan ‗Ini, wahai kafir.‖  

Selain itu, dabbah disebutkan bisa berbicara kepada manusia 

sebagaimana dalam Surat An-Naml ayat 82, “Kami mengeluarkan 

makhluk bergerak dari bumi yang akan mengatakan kepada mereka 

bahwa manusia selama ini tidak yakin pada ayat-ayat Kami.‖ 

Adapun waktu munculnya, Ibnu Katsir dalam Tafsirnya 

mengatakan bahwa dabbah  akan keluar di akhir zaman menjelang 

kiamat ketika akhlak manusia sangat buruk, saat mereka berani 



157 
 

 

meninggalkan perintah Allah Swt, dan mengubah agama yang benar.
56

 

Ketika Dia mengeluarkan hewan melata itu dari dalam tanah, 

dabbah kemudian berbicara kepada manusia mengenai perbuatan 

mereka itu. Sebagian ulama menjelaskan kapan kemunculan dabbah , 

yakni setelah Ya‘juj dan Ma‘juj lenyap dari muka bumi serta Nabi Isa 

wafat dan kebenaran agama lenyap, manusia akan kembali menjadi 

fasik dan kafir. Saat itulah, dabbah  muncul dan memberi tanda kepada 

orang beriman dan orang kafir. Setelahnya, orang fasik kafir bertobat 

dan hewan melata ini lenyap. 

Nabi Muhammad Saw dalam sabdanya mengungkap kalau 

dabbah  muncul pada suatu hari menjelang kiamat di waktu Dhuha 

atau pagi hari. Abdullah bin Amr berkata: ―Aku hafal dari Rasulullah 

Saw sebuah hadits tidak pernah aku lupakan setelah itu, aku 

mendengar beliau bersabda, ‗Sesungguhnya tanda-tanda pertama (hari 

kiamat) adalah terbitnya matahari dari barat, keluarnya binatang 

(dabbah) kepada manusia di waktu Dhuha. Tanda mana saja di antara 

yang sudah datang, maka yang lain akan mengiringinya tidak lama 

lagi.‘‖ (HR. Muslim) 

Menukil buku Fitnah & Petaka Akhir Zaman oleh Abu Fatiah 

Al-Adnani, Ibnu Hajar berkata: ―Dan kemungkinannya adalah bahwa 

binatang bumi tersebut akan muncul pada hari terbitnya matahari dari 

barat‖.―Saya mengatakan hikmah dari hal tersebut adalah bahwa ketika 

matahari terbit dari barat tertutuplah pintu tobat, maka keluarnya 

binatang tersebut adalah untuk membedakan antara orang mukmin 

dengan orang kafir dan untuk menekankan maksud dari tertutupnya 

pintu tobat,‖ tambah Ibnu Hajar.  

Tempat Munculnya Dabbah, disebutkan dalam Tafsir Ibnu 

Katsir, ―Allah Swt mengeluarkan binatang ini dari bumi. Ada yang 

mengatakan dimulai dari Mekah, dan ada yang mengatakan dari kota 

lain‖. Mahmud Rajab Hamady dalam bukunya mengatakan bahwa 

dabbah  muncul di Mekah. Dilampirkan hadits yang diriwayatkan dari 

Buraidah, ia berkata: ―Aku keluar bersama Rasulullah Saw ke suatu 

tempat di pinggiran Kota Mekah. Ketika kami melihat tanah kering 

berpasir, Nabi Muhammad bersabda, ‗Seekor binatang melata nanti 

akan keluar dari tempat ini dari dalam tanah, panjang dan lebar 

lubangnya hanya satu jengkal.‘‖  

Dalam hadits yang diriwayatkan oleh Ibnu Abbas, dabbah  

muncul dari salah satu lembah Tuhamah. Diriwayatkan oleh Abu 

                                                           
56 https://www.detik.com/hikmah/khazanah/dabbah-hewan-melata-yang-keluar-

menjelang-kiamat. 



158 

 

Hurairah dan Aisyah, kalau dabbah  muncul di Ajyad, yakni Mekah. 

Ibnu Umar ra meriwayatkan hadits yang menyebut bahwa Rasul Saw 

memperlihatkan kepadanya tempat dabbah  keluar, yaitu di Qibal Asy-

Syaqq yang ada di Bukit Shafa. 

Ibnu Katsir dalam tafsirnya lebih banyak mengutip hadis-hadis 

yang berbicara tentang dabbah . Beliau mengatakan bahwa binatang 

ini kelak akan muncul di akhir zaman di saat manusia telah rusak dan 

mereka meninggalkan perintah-perintah Allah Swt serta mengubah 

agama yang hak. Allah Swt mengeluarkan bagi mereka binatang 

melata dari bumi, yang menurut suatu pendapat menyebutkan dari 

Mekah, sedangkan pendapat yang lain menyatakan bukan dari Mekah, 

seperti yang akan dirincikan keterangannya, dan hewan itu berbicara 

mengenai hal itu kepada manusia.
57

 

Diantara riwayat yang dikutip dalam kitab tafsirnya: Ibnu Abbas, 

Al-Hasan, dan Qatadah telah meriwayatkan dari Ali bahwa binatang 

itu dapat berbicara dan berucap kepada mereka dengan sebenar-

benarnya. Ata Al-Khurrasani mengatakan bahwa binatang itu berbicara 

kepada manusia seraya mengatakan, ―Sesungguhnya manusia dahulu 

tidak yakin kepada ayat-ayat Kami.‖ Hal yang sama telah diriwayatkan 

dari Ali dan dipilih oleh Ibnu Jarir, tetapi pendapat ini jelas perlu 

dipertimbangkan, hanya Allah-lah Yang Maha Mengetahui. 

Ibnu Abbas dalam riwayat lain menyebutkan bahwa binatang itu 

melukai mereka. Dalam riwayat yang lainnya lagi dari Ibnu Abbas 

disebutkan pula bahwa binatang itu mengatakan, ―Janganlah kamu 

melakukan anu dan anu,‖ Pendapat ini merupakan pendapat yang baik, 

tidak ada pertentangan di antaranya, hanya Allah-lah Yang Maha 

Mengetahui. 

Masih banyak hadis dan asar yang menyebutkan tentang 

munculnya binatang ini. Berikut ini akan kami ketengahkan sebagian 

darinya yang mudah diketengahkan, dan hanya kepada Allah-lah kami 

memohon pertolongan. 

Imam Ahmad mengatakan, telah menceritakan kepada kami 

Sufyan, dari Furat, dari Abut Tufail, dari Huzaifah ibnu Usaid Al-

Gifari yang menceritakan bahwa Rasulullah Saw muncul dari 

kamarnya menemui kami ketika kami sedang memperbincangkan 

perihal hari kiamat, lalu beliau bersabda: ‗Hari kiamat tidak akan 

terjadi sebelum kalian melihat sepuluh pertandanya, yaitu terbitnya 

matahari dari arah barat, munculnya asap (di langit), munculnya 

                                                           
57 https://www.detik.com/hikmah/khazanah/dabbah-hewan-melata-yang-keluar-

menjelang-kiamat. 



159 
 

 

binatang (dari bumi), keluarnya Ya‘juj dan Ma‘juj, munculnya Isa ibnu 

Maryam, munculnya Dajjal, dan tiga gerhana (yaitu gerhana di belahan 

barat, gerhana di belahan timur, dan gerhana di Jazirah Arabia) serta 

munculnya api dari pedalaman negeri ‗Adn yang menggiring atau 

menghimpunkan semua manusia, api itu ikut menginap di mana 

mereka menginap, dan ikut istirahat di siang hari di mana mereka 

istirahat di siang hari. 

Hal yang sama telah diriwayatkan oleh Imam Muslim dan para 

pemilik kitab sunan melalui berbagai jalur dari Furat Al-Qazzaz, dari 

Abut Tufail alias Amir ibnu Wasilah, dari Huzaifah secara marfu. 

Imam Turmuzi mengatakan bahwa hadis ini hasan sahih. Imam 

Muslim telah me­riwayatkannya pula melalui hadis Abdul Aziz ibnu 

Rafi', dari Abut Tufail, dari Huzaifah secara mauquf, hanya Allah-lah 

Yang Maha Mengetahui. 

Jalur lain, Abu Daud At-Tayalisi telah meriwayatkan dari Talhah 

ibnu Amr dan Jarir Ibnu Hazim. Talhah mengatakan, telah 

menceritakan kepadaku Abdullah ibnu Ubaidillah ibnu Umair Al-Laisi, 

bahwa Abut Tufail pernah menceritakan hadis berikut dari Huzaifah 

ibnu Usaid Al-Gifari alias Abu Sarihah. Sedangkan Jarir mengatakan 

bahwa ia meriwayatkannya dari Abdullah ibnu Ubaid, dari seorang 

lelaki dari kalangan keluarga Abdullah ibnu Mas‘ud. 

Hadis Talhah lebih sempurna dan lebih baik. Disebutkan bahwa 

Rasulullah Saw menceritakan perihal binatang itu. Beliau bersabda, 

‖Binatang itu muncul tiga kali. Pertama kali muncul ialah di daerah 

pedalaman, dan kisah kemunculannya tidak sampai kepada penduduk 

kota (yakni Mekah), lalu ia bersembunyi dalam masa yang cukup lama. 

Kemudian ia muncul lagi di lain waktu di daerah yang tidak terlalu 

dalam sehingga beritanya tersiar di kalangan semua penduduk daerah 

pedalaman dan sampai pula kepada penduduk kota, yakni Mekah.‖  

Kemudian Rasulullah Saw bersabda: ―Ketika manusia sedang 

berada di masjid yang paling besar kesuciannya dan paling dimuliakan 

oleh Allah —yaitu Masjidil Harâm— dalam keadaan tenang, tiba-tiba 

muncullah binatang itu di antara rukun (Yamani) dan Maqam Ibrahim 

seraya mengeluarkan suara lenguhan dan mengibaskan kepalanya 

menepiskan debu yang ada di kepalanya. Maka orang-orang pun bubar 

meninggalkannya menuju ke berbagai arah, sendiri-sendiri dan 

berbondong-bondong. Dan yang tinggal hanyalah segolongan kaum 

mukmin, mereka merasa yakin bahwa diri mereka tidak berdaya 

terhadap kekuasaan Allah Swt. Maka binatang itu mulai mengecap 

mereka sehingga bersinarlah wajah mereka, dan menjadikan wajah 

mereka seakan-akan bintang yang bercahaya. Lalu hewan itu pergi 



160 

 

mengembara ke seantero dunia, tiada seorang pun yang dapat 

mengejarnya dan tiada seorang pun yang melarikan diri selamat 

darinya.  

 

Sehingga ada seseorang yang melindungi dirinya dari (kejaran) 

binatang itu dengan (berpura-pura) salat. Lalu binatang itu datang dari 

arah belakang dan berkata, "Hai Fulan, sekarang engkau baru mau 

salat.‖ Maka lelaki itu menghadap ke arahnya, dan dia mengecapnya di 

wajahnya (dengan cap kafir), lalu ia pergi sedangkan lelaki itu kembali 

bergaul dengan orang-orang banyak bermuamalah dengan mereka 

dalam harta. Dan orang-orang di tempat-tempat yang ramai di kota-

kota dapat dibedakan antara orang mukmin dan orang kafirnya (karena 

semuanya telah dicap pada wajahnya oleh binatang tersebut). Sehingga 

seorang mukmin berkata, ―Hai orang kafir, bayarlah hakku.‖ Begitu 

pula orang kafir mengatakan, ―Hai orang mukmin, bayarlah hakku.‖ 

Ibnu Jarir meriwayatkannya melalui dua jalur dari Huzaifah ibnu 

Usaid secara mauquf, hanya Allah-lah Yang Maha Mengetahui. Ibnu 

Jarir meriwayatkannya pula melalui Huzaifah ibnul Yaman secara 

marfu'. Disebutkan bahwa peristiwa tersebut terjadi di masa Isa putra 

Maryam, yang saat itu sedang tawaf di Baitullah. Akan tetapi, sanad 

hadis ini tidak sahih. 

Hadi lain. Imam Muslim ibnul Hajjaj mengatakan: Telah 

menceritakan kepada kami Abu Bakar ibnu Abu Syaibah, telah 

menceritakan kepada kami Muhammad ibnu Bisyr, dari Abu Hayyan, 

dari Abu Zar‘ah, dari Abdullah ibnu Amr yang mengatakan bahwa ia 

hafal sebuah hadis yang ia terima dari Rasulullah Saw yang tidak 

pernah ia lupakan sesudahnya. Ia mendengar Rasulullah Saw bersabda: 

Sesungguhnya mula-mula munculnya pertanda kiamat ialah terbitnya 

matahari dari arah barat (tempat tenggelamnya), dan munculnya 

binatang melata di kalangan manusia di pagi hari, mana saja dari salah 

satunya yang muncul, maka yang lainnya akan mengikutinya dalam 

masa yang dekat. 

Imam Muslim di dalam kitab sahihnya telah meriwayatkan: 

melalui Al-Ala ibnu Abdur Rahman ibnu Ya‘qub maula Al-Hirqah, 

dari ayahnya, dari Abu Hurairah mengatakan bahwa Rasulullah Saw 

pernah bersabda: ―Bersegeralah mengerjakan amal-amal (kebaikan, 

sebelum munculnya) enam perkara, yaitu terbitnya matahari dari 

tempat tenggelamnya, munculnya asap, Dajjal, binatang melata, dan 

perkara khusus seseorang dari kalian serta perkara umum.‖ 

Imam Muslim meriwayatkannya secara tunggal, dan hadis ini 

mempunyai syahid yang menguatkannya: melalui riwayat Qatadah, 



161 
 

 

dari Al-Hasan, dari Ziyad ibnu Abu Rabah, dari Abu Hurairah dari 

Nabi yang telah bersabda: ―Bersegeralah melakukan amal-amal 

(kebaikan sebelum munculnya) enam perkara, yaitu munculnya Dajjal, 

asap, binatang melata bumi, terbitnya matahari dari tempat 

tenggelamnya, perkara umum, dan perkara khusus menyangkut pribadi 

kalian‖. 

Hadis lain Ibnu Majah mengatakan: telah menceritakan kepada 

kami Harmalah ibnu Yahya, telah menceritakan kepada kami Ibnu 

Wahb, telah menceritakan kepadaku Amr ibnul Haris dan Ibnu Lahi'ah, 

dari Yazid ibnu Abu Habib, dari Sinan ibnu Sa'id, dari Anas ibnu 

Malik, dari Rasulullah Saw yang telah bersabda: ―Bersegeralah 

mengerjakan amal-amal (kebaikan) sebelum datang enam perkara; 

yaitu terbitnya matahari dari tempat tenggelamnya, munculnya asap, 

binatang melata, Dajjal, dan perkara khusus seseorang dari kalian serta 

perkara umum. Ibnu Majah meriwayatkannya secara tunggal.‖ 

Hadis lainnya Abu Daud At-Tayalisi mengatakan, Telah 

menceritakan kepada kami Hammad ibnu Salamah, dari Ali ibnu Zaid, 

dari Uwais ibnu Khalid, dari Abu Hurairah yang mengatakan bahwa 

Rasulullah pernah bersabda: ―Kelak akan muncul hewan melata bumi 

yang membawa tongkat Musa dan cincin Sulaiman Lalu ia mencocok 

hidung orang kafir dengan tongkat, dan mencerahkan wajah orang 

mukmin dengan cincinnya sehingga manusia berkumpul di suatu 

perjamuan, sedangkan orang mukmin dan orang kafir dapat 

dibedakan‖. 

Imam Ahmad meriwayatkannya dari Bahz, Affan, dan Yazid 

ibnu Harun. Ketiga-tiganya menerima hadis ini dari Hammad ibnu 

Salamah dengan sanad yang sama. Dan disebutkan: Maka hidung 

orang kafir dicocok dengan cincin dan wajah orang mukmin dibuat 

bersinar dengan tongkat, sehingga para peserta suatu jamuan 

berkumpul dan seseorang (dari mereka) berkata, ―Hai orang mukmin, 

―dan yang lainnya berkata, ―Hai orang kafir.‖ Ibnu Majah 

meriwayatkannya dari Abu Bakar ibnu Abu Syaibah, dari Yunus ibnu 

Muhammad Al-Muaddib, dari Hammad ibnu Salamah dengan sanad 

yang sama. 

Hadis lain, Ibnu Majah mengatakan: telah menceritakan kepada 

kami Abu Gassan Muhammad ibnu Amr, telah menceritakan kepada 

kami Abu Tamilah, telah menceritakan kepada kami Khalid ibnu 

Ubaid, telah menceritakan kepada kami Abdullah ibnu Buraidah, dari 

ayahnya yang menceritakan bahwa Rasulullah Saw. pernah 

membawanya pergi ke suatu tempat di pedalaman yang dekat dengan 

Mekah. Ketika sampai di suatu tanah kering yang dikelilingi oleh pasir, 



162 

 

maka Rasulullah Saw bersabda: ―Hewan itu akan muncul dari tempat 

ini.‖ 

Abdur Razzaq mengatakan, telah menceritakan kepada kami 

Ma'mar, dari Qatadah, bahwa Ibnu Abbas pernah mengatakan, ―Hewan 

melata itu berbulu, berkaki empat, muncul dari salah satu Lembah 

Tihamah.‖ 

Ibnu Abu Hatim mengatakan, telah menceritakan kepada kami 

ayahku, telah menceritakan kepada kami Abdullah ibnu Raja, telah 

menceritakan kepada kami Fudail ibnu Marzuq, dari Atiyah yang telah 

mengatakan bahwa Abdullah pernah mengatakan, ―Binatang melata itu 

akan muncul dari tanah retak yang ada di Bukit Safa, selama tiga hari 

sepertiganya belum keluar, hewan itu larinya kencang seperti kuda 

balap.‖ 

Muhammad ibnu Ishaq telah meriwayatkan dari Aban ibnu Saleh 

yang mengatakan bahwa Abdullah ibnu Amr pernah ditanya tentang 

binatang melata tersebut. Maka ia menjawab, ―Binatang melata itu 

keluar dari bawah batu besar yang terdapat di Jiyad. Demi Allah, 

seandainya aku ada bersama mereka (di masanya) atau kalau aku 

mampu berbuat dengan tongkatku ini, tentulah aku akan membantu 

mengangkat batu besar yang muncul hewan tersebut dari bawahnya." 

Ketika ditanyakan, ―Lalu apa yang dilakukan oleh hewan melata itu, 

hai Abdullah ibnu Amr?‖ Ia menjawab, ―Hewan melata itu menghadap 

ke arah timur, lalu mengeluarkan teriakannya yang dapat menembus 

semua kawasan timur, dan ia menghadap ke arah Syam, lalu 

mengeluarkan teriakan yang terdengar sampai ke negeri Syam, lalu 

menghadap ke arah barat dan mengeluarkan suara teriakannya hingga 

terdengar sampai ke barat, lalu menghadap ke arah negeri Yaman dan 

mengeluarkan suara teriakannya hingga terdengar sampai ke Yaman. 

Kemudian di petang hari ia pergi dari Mekah, dan pada keesokan 

harinya telah berada di Asfan.‖ Ketika ditanyakan lagi, ―Lalu apa yang 

dilakukannya?‖ Abdullah ibnu Amr menjawab, ―Saya tidak tahu.‖ 

Abdullah ibnu Umar menurut riwayat yang bersumber darinya 

menyebutkan bahwa binatang melata itu muncul di malam Juma' 

(berkumpulnya orang haji di Mina). Ini diriwayatkan oleh Ibnu Abu 

Hatim, tetapi di dalam sanadnya terdapat Ibnul Bailamani. 

Wahb ibnu Munabbih telah menceritakan sabda Nabi Uzair yang 

mengatakan bahwa kelak akan muncul dari kota Sodom binatang 

melata yang dapat berbicara dengan manusia, semua orang mendengar 

suaranya. Wanita-wanita yang sedang mengandung melahirkan 

kandungannya sebelum sempurna masa kandungannya, air yang 

tadinya tawar berubah menjadi asin, orang-orang yang tadinya 



163 
 

 

bersahabat saat itu menjadi saling bermusuhan, kitab-kitab yang 

bermanfaat dibakar dan ilmu diangkat (dilenyapkan), dan di masa itu 

manusia mengharapkan apa yang tidak dapat mereka capai, bersusah 

payah untuk meraih apa yang tidak mereka jangkau, dan bekerja untuk 

mencari apa yang tidak mereka makan. Demikianlah menurut riwayat 

Ibnu Abu Hatim, dari Wahb ibnu Munabbih. 

Ibnu Abu Hatim mengatakan, telah menceritakan kepada kami 

ayahku, telah menceritakan kepada kami Abu Saleh juru tulis Al-Lais, 

talah menceritakan kepadaku Muawiyah Ibnu Saleh, dari Abu 

Maryam, ia pernah mendengar Abu Hurairah mengatakan bahwa 

sesungguhnya binatang melata itu mempunyai bulu yang beraneka 

ragam, semua warna ada pada bulunya, dan jarak antara satu ujung 

tanduk ke ujung tanduk lainnya sama dengan jarak satu farsakh (saking 

besarnya). Ibnu Abbas mengatakan bahwa binatang melata tersebut 

bentuknya seperti tombak yang sangat besar. 

Amirul Mukminin Ali ibnu Abi Talib telah mengatakan bahwa 

sesungguhnya hewan melata itu mempunyai bulu dan rambut serta 

mempunyai teracak, tetapi tidak berekor dan mempunyai jenggot. 

Sesungguh­nya hewan ini saking besarnya selama tiga hari sepertiga 

dari tubuhnya masih belum muncul (dari bumi). Diriwayatkan oleh 

Ibnu Abu Hatim. 

Ibnu Juraij telah meriwayatkan dari Ibnuz Zubair yang 

menggambarkan tentang binatang melata tersebut. Ia mengatakan 

bahwa kepala binatang itu seperti banteng, matanya seperti babi, 

telinganya seperti gajah, tanduknya seperti kijang jantan, lehernya 

seperti burung unta (panjang), dadanya seperti dada singa, tetapi 

warnanya adalah warna macan tutul, pinggangnya mirip dengan 

pinggang kucing hutan, ekornya seperti ekor biri-biri, dan kaki-kakinya 

seperti kaki unta, di antara dua tulang ruasnya, panjangnya adalah dua 

belas hasta. 

Ia membawa tongkat Nabi Musa dan cincin Nabi Sulaiman, 

maka tidak dibiarkannya seorang mukmin melainkan diberi tanda pada 

wajahnya dengan tongkat Nabi Musa, capnya putih, lalu cap itu 

menyebar ke seluruh wajahnya sehingga wajahnya menjadi putih 

bersinar. Dan tidak dibiarkannya seorang kafir pun melainkan ia cap 

dengan cap hitam dari cincin Nabi Sulaiman, lalu warna hitam itu 

menyebar ke seluruh wajahnya hingga wajahnya menjadi hitam. 

Sehingga orang-orang melakukan transaksi jual beli di pasar-

pasar, lalu mereka mengatakan, ―Berapakah ini, hai orang mukmin, 

dan berapakah ini hai orang kafir?‖ Sehingga suatu keluarga duduk di 

perjamuan mereka, sedangkan mereka mengetahui siapa yang beriman 



164 

 

di antara mereka dan siapa yang kafir (karena semua ada tanda 

capnya). 

Kemudian binatang melata itu berkata kepada mereka, ―Hai 

Fulan, bergembiralah, engkau termasuk ahli surga, dan hai Fulan, 

engkau termasuk penghuni neraka.‖ Yang demikian itu disebutkan 

oleh firman Allah Swt: ―Dan apabila perkataan telah jatuh atas 

mereka, Kami keluarkan sejenis binatang melata dari bumi yang akan 

mengatakan kepada mereka bahwa sesungguhnya manusia dahulu 

tidak yakin kepada ayat-ayat Kami.‖ (An-Naml: 82). Demikian 

banyaknya riwayat yang dinukil dari kita tafsir Ibnu Katsir. 

 Jalaluddin Al-Mahalli dan Jalaluddin As-Suyuthi 

mengatakan dalam tafsirnya mengatakan, (Dan apabila perkataan telah 

jatuh atas mereka) yakni azab telah pasti menimpa mereka termasuk 

orang-orang kafir lainnya. (Kami keluarkan sejenis binatang melata 

dari bumi yang akan mengatakan kepada mereka) yaitu akan berbicara 

kepada orang-orang yang ada dari kalangan mereka; sewaktu binatang 

melata itu keluar ia langsung berbicara kepada mereka dengan 

memakai bahasa Arab. Dan garis besar dari apa yang dikatakannya itu 

ialah (bahwa sesungguhnya manusia) orang-orang kafir Mekah.  

Lafal Anna menurut qiraat yang lain dibaca Inna; qiraat ini dapat 

dipakai pula bilamana diperkirakan adanya huruf Ba sesudah lafal 

Tukallimuhum (dahulu tidak yakin kepada ayat-ayat Kami) mereka 

tidak beriman kepada Al-Qur`an yang di dalamnya disebutkan tentang 

adanya hari berbangkit, hari hisab amal perbuatan dan hari 

pembalasan. Dengan keluarnya binatang melata ini, maka terhentilah 

fungsi Amar Makruf dan Nahi Mungkar dan orang kafir yang beriman 

pada saat itu tidak dianggap lagi keimanannya, sebagaimana yang telah 

diwahyukan oleh Allah Swt. kepada Nabi Nuh melalui firman-Nya,  

ا مَ 
َّ
ؤْمِنَ مِنْ كَيْمِكَ اِل نْ يُّ

َ
نَّهٗ ل
َ
ى نُيحْ  ا

ٰ
وْحِيَ اِل

ُ
غنُيْا وَا

َ
ا حَبْخَىِٕسْ ةِمَا ع

َ
مَنَ فَل

ٰ
نْ كَسْ ا

يْنََۖ 
ُ
  ٣٦يَفْػَل

Bahwasanya sekali-kali, tidak akan beriman di antara kaummu, 

kecuali orang-orang yang telah beriman saja. (QS. Hud/11: 36).  

Dalam tafsir kementrian agama, pada ayat ini, Allah Swt 

menjelaskan bila kemarahan dan kemurkaan-Nya telah dijatuhkan 

kepada manusia yang durhaka, karena meninggalkan perintah dan 

mengotori kemurnian agama-Nya, maka pada saat menjelang 

datangnya hari Kiamat, binatang-binatang melata keluar dari bumi dan 



165 
 

 

berbicara kepada mereka dengan lidah yang fasih, bahwa kebanyakan 

manusia tidak yakin kepada ayat-ayat Allah Swt, dan tidak percaya 

akan datangnya hari Kiamat. Ucapan dari binatang melata itu 

mengandung cercaan dan peringatan yang sangat keras kepada 

manusia yang berada di sekelilingnya.  

Keanehan yang akan terjadi sebelum kiamat, di mana seekor 

binatang melata dapat berbicara memberi peringatan kepada orang-

orang yang durhaka, tidak mustahil bagi Allah. Ia dapat memberi 

kemampuan kepada binatang tersebut untuk berbicara pada saat itu, 

sesuai dengan firman-Nya: Mereka berkata: 

 شَيْء  
َّ
ل
ُ
نْعَقَ ع

َ
ذِيْْٓ ا

َّ
ُ ال نْعَلَنَا اللّٰه

َ
يْْٓا ا

ُ
يْنَاۗ كَال

َ
مْ عَل يْدِوِمْ لِمَ شَىِسْحُّ

ُ
يْا لِجُل

ُ
وَكَال

يْهِ حُصْجَػُيْنَ 
َ
اِل ۙ وَّ ة   مَصَّ

َ
ل وَّ

َ
مْ ا
ُ
لَك

َ
وُيَ خَل   ١٫وَّ

Allah yang telah menjadikan kami dapat bicara pasti juga dapat 

menjadikan segala sesuatu dapat berbicara. (QS. Fushshilat/41: 21).  

Mengenai keluarnya binatang melata dianggap sebagai masalah 

gaib karena bentuk dan sifatnya tidak disebutkan dalam Al-Qur`an. 

Keterangan mengenai hal ini hanya terdapat dalam hadis. Diantaranya 

adalah hadis yang diriwayatkan oleh Muslim dari Abdullah bin amr: 

Abdullah bin 'Amr berkata, ―Aku menghafal sebuah hadis dari 

Rasulullah yang tidak akan aku lupakan. Aku mendengar beliau 

bersabda, 'Tanda-tanda akan (datangnya kiamat) yang pertama kali 

muncul adalah terbitnya matahari dari sebelah barat dan keluarnya 

binatang melata kepada manusia di pagi hari. Manakala salah satu dari 

dua peristiwa ini terjadi, maka yang satu lagi segera menyusul 

setelahnya.‖ (HR. Muslim). 

Muhammad Quraish Shihab mengatakan bahwa ayat ini adalah 

peringatan tentang ancaman dan siksa yang akan mereka hadapi dan 

yang sebelum ini mereka minta agar disegerakan. Ayat di atas 

menyatakan: Dan apabila telah jatuh perkataan atas mereka yakni 

apabila masa kedatangan hari Kiamat telah sangat dekat, Kami 

keluarkan sebagai tanda kedatangannya buat mereka dabbah  yakni 

binatang melata atau manusia dari bumi yang akan berbicara kepada 

mereka antara lain mengatakan bahwa sesungguhnya manusia dalam 

hari ini yang durhaka terhadap ayat-ayat yakni tandatanda keesaan dan 

kekuasaan Kami yang terbaca dan terhampar di alam raya, senantiasa 

tidak yakin.  

 



166 

 

Beliau mengatakan kata waqa„ al-qaul dipahami oleh banyak 

ulama sebagai saat dekatnya kedatangan hari Kiamat. Bentuk kata 

kerja masa lampau di sini mengandung makna kedekatan/kehampiran, 

serupa dengan ucapan qad qâmat ash-shalâh yang secara harfiah 

berarti telah dilaksanakan shalat, padahal ketika itu baru segera akan 

dilaksanakan. Penamaan Kiamat sebagai qaul yang secara harfiah 

berarti perkataan/ucapan sebagai isyarat bahwa ketika itu jika ada yang 

berbicara, maka bahan pembicaraan dan ucapannya hanya persoalan 

Kiamat itu.  

Thabathaba‘i memahami kalimat tersebut dalam arti terbuktinya 

ketetapan dan firman Allah dalam hal ini adalah firman-Nya: 

فِ 
ْ
مْ يَك

َ
وَل
َ
ۗ ا حَقُّ

ْ
نَّهُ ال

َ
ىُمْ ا

َ
ى يَتَتَيَّنَ ل نْفُسِىِمْ خَته

َ
فَاقِ وَفِيْْٓ ا

ٰ
ا
ْ
يٰتِنَا فِى ال

ٰ
سَنُدِيْهِمْ ا

ِ شَ 
 
ل
ُ
ى ع

ٰ
نَّهٗ عَل

َ
كَ ا ِ

  ٥٣يْء  شَىِيْسٌ ةِصَة 

 Kami akan memperlihatkan kepada mereka ayat-ayat Kami di 

segenap ufuk dan pada diri mereka sendiri, sehingga jelaslah bagi 

mereka bahwa Al-Qur‟an itu adalah benar (QS. Fushshilat/41: 53).  

Ayat-ayat (bukti-bukti) yang dimaksud -menurutnya- adalah 

selain bukti-bukti yang terbentang di langit dan terhampar di bumi dan 

yang selama ini selalu mereka lihat. Tetapi ia adalah bukti-bukti yang 

bersifat suprarasional yang menjadikan mereka terpaksa tunduk dan 

beriman setelah selama ini mereka selalu menolak bukti-bukti yang 

terhidang di hadapan mata mereka.  

Dengan demikian -lanjut ulama beraliran Syi‗ah ini- firman-Nya, 

anna annâsa kânû biâyâtinâ lâ yûqinûn adalah ―penyebab‖ 

didatangkannya ayat/ bukti itu oleh Allah Swt. Yakni ayat ini bagaikan 

berkata: ―Karena manusia selama ini tidak yakin terhadap ayat-ayat 

Kami, maka Kami keluarkan buat mereka dabbah  dan seterusnya…‖ 

Penyebutan kata kânû menurutnya adalah untuk mengisyaratkan 

kemantapan mereka dalam penolakan ayat-ayat Allah Swt yang selama 

ini terhampar dan yang sifatnya bukan suprarasional. Kata dabbah  

dari segi bahasa berarti semua binatang yang memiliki nyawa, berakal 

atau tidak berakal, lelaki/jantan atau perempuan/betina. Ia terambil dari 

kata dabbah yang berarti berjalan perlahan. Namun, kata dabbah  

biasanya digunakan menunjuk binatang berkaki empat.  

Banyak sekali riwayat yang menjelaskan tentang dabbah  yang 

dimaksud, bermula dari bentuk, masa, hingga kali dan tempat 

keluarnya, sebagaimana yang termaktub dalam kita Tafsir Ibnu Katsir. 



167 
 

 

Namun riwayat-riwayat itu tidak dapat dipertanggungjawabkan 

keshahihannya. Seperti dikemukakan di atas, kata dabbah  dari segi 

bahasa dapat mencakup manusia, atas dasar itu sementara ulama 

memahaminya dalam arti manusia.  

Tim penyusun Tafsir al-Muntakhab mengemukakan dua arti bila 

kata dabbah  diartikan manusia. Pertama, apabila kepastian bahwa 

orang-orang kafir akan mendapat siksa telah datang, mereka akan 

didatangi sekelompok orang beriman, yang berjalan melalui lembah 

atau daratan hingga menggoncangkan orang-orang kafir dan 

memporak porandakan bangunannya.  

Kedua, dabbah adalah manusia durhaka, yang karena 

kebodohannya dipersamakan dengan binatang berkaki empat. Nah, 

ketika itu artinya adalah: Ketika hari Kiamat telah hampir tiba, bumi 

ini akan dipenuhi oleh kejahatan dan kerusakan, dan terjadilah 

peristiwa Kiamat yang didustakan oleh orang-orang kafir itu.  

Peristiwa dan kenyataan itulah yang dimaksud dengan kata qaul 

dalam pengertian ini, bukan ucapan, sebagaimana pengertian 

harfiahnya. Kalimat ―Kami keluarkan buat mereka dabbah dari bumi‖ 

dipahami oleh Thabathaba‘i dalam arti menghidupkan setelah 

kematiannya. Kalau yang dimaksud dengan kata dabbah adalah 

manusia, maka pembicaraannya sebagaimana layaknya manusia, dan 

bila binatang, maka pembicaraannya pun adalah sesuatu yang bersifat 

suprarasional.  

Pada akhirnya Thabathaba‘i menegaskan bahwa ayat ini 

bermakna: Jika manusia telah mencapai -dan pasti mereka akan 

mencapai- satu tahap dimana mereka tidak yakin lagi terhadap ayat-

ayat Kami yang nampak di alam raya, dan sudah tidak ada lagi 

kesediaan mereka untuk beriman melalui penalaran maupun i„tibâr 

(mengambil pelajaran), maka ketika itu tibalah saatnya untuk 

memperlihatkan kepada mereka apa yang Kami janjikan untuk 

memperlihatkannya dari ayat-ayat (bukti-bukti kekuasaan) Kami yang 

bersifat suprarasional yang menjelaskan tentang al-haq sehingga 

mereka terpaksa mengakuinya. Ayat/bukti itu adalah dabbah  yang 

Kami keluarkan dari bumi.  

Demikian Thabathaba‘i dan Sayyid Quthub menggarisbawahi 

bahwa soal keluarnya dabbah  yang dibicarakan ayat ini, ditemukan 

dalam sekian banyak hadits. Sebagian di antaranya shahih, tetapi dari 

hadits-hadits yang shahih itu, tidak ditemukan penjelasan tentang 

bagaimana dabbah  itu. 

 

  



168 

 

Penjelasan tentang sifatnya ditemukan dalam riwayat-riwayat 

yang tidak mencapai peringkat shahih. Karena itu -tulis Quthub: ―Kita 

tidak perlu menghiraukan sifat-sifatnya. Apalah artinya jika 

panjangnya enam puluh hasta, atau dia mempunyai bulu yang halus 

atau kasar, atau kaki, atau dia berjenggot, atau kepalanya kepala 

kerbau, matanya mata babi, telinganya telinga gajah, lehernya leher 

burung unta, dadanya dada singa, warna kulitnya seperti harimau, 

pinggangnya pinggang kucing, ekornya ekor kambing, dan kakinya 

kaki unta atau aneka sifat dan gambaran yang menyilaukan sementara 

penafsir.  

Cukuplah kita berhenti pada teks ayat Al-Qur`an dan Hadits 

yang menyatakan bahwa keluarnya dabbah  itu adalah salah satu tanda 

dekatnya Kiamat, dan bahwa apabila telah berakhir masa di mana 

taubat tidak bermanfaat lagi, dan ketetapan Allah Swt telah (hampir) 

tiba; taubat pun tidak ditcrima lagi .sesudah itu, sehingga putusan 

Allah telah ditetapkan sesuai keadaan masing-masing. Ketika itulah 

Allah mengeluarkan dabbah  yang berbicara kepada mereka.  

Memang macam dabbah (binatang) tidak dapat berbicara, atau 

tidak dimengerti oleh manusia, tetapi ketika itu manusia akan 

memahami dan mengetahui bahwa itulah peristiwa luar biasa yang 

menunjukkan dekatnya Kiamat, sedang sebelum ini mereka tidak 

mempercayai ayat-ayat Allah Swt, tidak juga membenarkan adanya 

hari pembalasan, demikian Sayyid Quthub.  

Pada akhirnya, setiap muslim harus percaya bahwa ada sesuatu 

yang dinamai dabbah  yang akan dimunculkan Allah Swt menjelang 

hari Kiamat. Ia akan ―berbicara‖ dengan satu cara yang kita tidak 

ketahui bagaimana caranya dan dengan bahasa apa. Kalau dia binatang 

maka boleh jadi dengan bahasa seperti bahasa burung dan semut yang 

dipahami oleh Nabi Sulaiman itu, atau boleh jadi juga dengan bahasa 

yang telah dikenal oleh manusia selama ini -apalagi jika yang 

dimaksud dengan dabbah adalah manusia. Semua itu tidak dapat kita 

pastikan. Kita juga tidak tahu bahkan tidak perlu mengikuti sementara 

ulama yang membahas kapan dan di mana dabbah itu akan muncul 

demikian juga bentuk dan sifat-sifatnya. Dalam ini Muhammad 

Quraish Shihab tidak mengatakan dalam tafsirnya bahwa ayat ini 

bagian dari kisah-kisah proyeksi masa depan. Hemat penulis ini 

termasuk diantaranya, yang tersurat dalam suatu ayat pasti akan terjadi.  

Adapun makna dan hikmah ayat tentang keluarnya babbah: 

1. Tanda-tanda Kiamat: Kemunculan dabbah merupakan salah satu 

tanda besar (ayat kubra) yang menunjukkan bahwa kiamat sudah 

sangat dekat. Hal ini mengingatkan umat manusia untuk selalu 



169 
 

 

berada dalam keadaan siap dan tidak lalai terhadap peringatan-

peringatan Allah Swt. 

2. Peringatan bagi orang yang mengingkari: Dabbah akan keluar 

untuk memberikan peringatan kepada mereka yang selama ini 

mengingkari ayat-ayat Allah Swt. Hal ini menggambarkan bahwa 

akan ada pembalasan dan hukuman bagi orang-orang yang 

menutup hati mereka terhadap kebenaran wahyu Allah Swt. 

3. Keajaiban dan kekuasaan Allah: Dabbah  ini, sebagai makhluk 

yang dapat berbicara, merupakan bukti nyata dari kekuasaan Allah 

yang tak terbatas. Ia menunjukkan bahwa segala sesuatu, bahkan 

yang tidak kita bayangkan sekalipun, berada dalam kendali Allah 

Swt. 

4. Akhir Zaman dan Kesiapan Umat Manusia: Kemunculan dabbah  

juga mengingatkan umat manusia untuk selalu menjaga iman dan 

ketaqwaan kepada Allah Swt, karena tanda-tanda besar seperti ini 

akan muncul sebagai peringatan keras bahwa waktu untuk bertobat 

dan kembali kepada Allah semakin sempit. 

Secara keseluruhan, tafsir tentang dabbah yang keluar dari bumi 

sebagai tanda besar kiamat memberikan peringatan tentang saat yang 

sangat menentukan bagi umat manusia, di mana mereka yang 

mengingkari ayat-ayat Allah Swt akan diingatkan secara langsung oleh 

makhluk ini. Dabbah berfungsi sebagai bagian dari proses pengakhiran 

dunia ini, dan pengingat bahwa kekuasaan Allah Swt adalah mutlak. 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



170 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

171 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Setelah melakukan penelitian terhadap ayat-ayat yang dianggap 

mengandung pemberitaan ghaib atau proyeksi masa depan, maka 

penulis dapat mengambil kesimpulan sebagai berikut: 

Pertama, ulama sepakat Al-Qur`an adalah mukjizat terbesar yang 

pernah ada dan akan ada selamanya, berguna sebagai petunjuk bagi 

manusia, sebab Al-Qur`an memberikan arah untuk manusia bahagia di 

dunia dan akhiat.  

Kedua, selain cerita-cerita terdahulu yang dikisahkan, peristiwa-

peristiwa yang akan terjadi kemudian (ghaib) yang tersurat juga 

menjadi aspek mukjizat Al-Qur`an. Banyak ayat Al-Qur`an yang 

berbicara mengenai hal-hal yang belum terjadi lalu kemudian terjadi. 

Sebagaimana contoh kemenangan Bangsa Romawi terhadap Persia, 

kematian Abu Lahab dan istrinya, diawetkannya jasad Firaun untuk 

dijadikan pelajaran, sampai tentang kendaraan masa depan. Bahkan 

banyak ayat bercerita tentang kondisi saat sebelum kiamat terjadi yang 

kita sebagai seorang musim harus mengimaninya. Kisah dabbah yang 

akan muncul, kisah Yakjuj dan Makjuj, kondisi goncangan hari kiamat 

yang membuat orang seperti orang mabuk, anak yang lahir walau 

belum waktunya, dan lain-lain. 

Dalam hal ini sebagian ulama menjadikan pemberitaan ghaib 

atau proyeksi masa depan ini aspek mukjizat Al-Qur`an, sementara 



172 

 

yang lain tidak. Mereka yang menganggapnya bukan aspek mukjizat 

mengatakan, ―Jika sebagaian saja ayat yang dianggap mengandung 

aspek ―mukjizat‖ bagaimana dengan ayat yang lain?.‖ Dalam hal ini 

Muhammad Quraish Shihab menjadi salah satu penafsir yang 

mengatakan bahwa proyeksi masa depan adalah bagian dari pada aspek 

mukjizat Al-Qur`an.  

Dalam beberapa tafsirnya tentang ayat-ayat yang terindikasi 

proyeksi masa depan, beliau katakan, ―Ini adalah aspek mukjizat Al-

Qur`an,‖ kemudian diakhiri penjelasan tafsirnya dengan, ―Allah Swt 

yang mengetahui kebenarannya.‖  

Adapun yang diprediksi Al-Qur`an dahulu dan sudah terjadi di 

kemudian harinya harus menjadi pelajaran, terutama tentang keimanan 

seorang kepada perkara-perkara ghaib yang mungkin tidak masuk akal 

fikiran manusia. Karena ilmu Allah Swt berbeda dengan pengetahuan 

manusia. Apa yang sukar bagi manusia itu semua mudah bagi Allah 

Swt karena Kemahakuasaan yang dimiliki-Nya.  

B. Saran 

Sebenarnya masih ada ayat yang bisa ―dianggap‖ bagian dari 

tentang pemberitaan masa depan, dan tentu bisa dibenarkan dengan 

bukti-bukti yang ilmiah, atau dengan melihat kondisi real dengan 

mengaitkannya dengan ayat yang terucap oleh Nabi Muhammad Saw 

dahulu. Bisa jadi terkait dengan hal-hal yang akan terjadi sebelum, 

saat, atau setelah hari kiamat. Kisah serangan Israel ke Palestina 

misalnya dengan mengaitkannya dengan ayat, ―Tidak akan pernah rela 

orang Yahudi dan Nasrani darimu sampai engkau mengikuti 

agamanya‖. Kemudian Kisah Yakjuj Makjuj salah satunya menjadi 

cerita yang belum bisa diketahui seperti apa kejadiannya, kisah 

berbicaranya anggota tubuh kita guna memberikan jawaban yang jujur 

saat ada pertanyaan di akhirat nanti, dan lain sebagainya. 

Intinya terlepas dari perbedaan pendapat tentang aspek 

kemukjizatannya, Al-Qur`an kemarin, saat ini, dan hari esok terus akan 

menjadi petunjuk bagi manusia terlebih bagi orang- orang bertakwa. 

Kepada para pembaca, semoga karya ini menjadi penyemangat kita 

semua untuk terus menggali kedalaman Al-Qur`an yang tiada dasar 

dan ujungnya, sehingga semakin banyak hal-hal baru yang kita tahu.   

 

 
 
 
 



 
 

173 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdurahman, Syaikh bin Nashir As-Sa‘di, Fitnatu Dajjâl wa Ya‟juj wa 

Ma‟juj, Dar An-Naba. 

Asyur, Qasim, Buku Pintar Al-Qur`an; 1000 Tanya Jawab Dalam Al-

Qur`an, Yogyakarta: Pustaka Hati, 2021. 

Al-A‘zami, The History Of The Quranic Text, From Revelation To 

Compilation, Depok: Gema Insani, 2005. 

Al-Dhahabi, Muhammad Husain, al-Tafsîr wa al Mufassirûn, Dar al-

Kutub al-Hadithah.  

Al-Farmawy, Abdul Hayy, Metode Tafsir dan Cara Penerapannya, 

Bandung: Pustaka Setia, 2002.  

Al-Jabiri, Muhammad Abid, Madkhal ila al-Qur‟ân al-Karîm, vol. I, 

Casablanca: Dar an-Nasyr, 2006. 

Al-Munawar, Said Agil Husein, Al-Qur'an Membangun Tradisi 

Kesalehan Hakiki, Jakarta: Ciputat Press, 2002.  

Al-Marbuwi Muhammad Idris Abdurrauf, Qômûs Idris Al-Marbuwi, 

Jakarta: Dar Ihya al-Kutub Arabiyah. 



174 

 

Al-Najjar, Zaghlul Raghib Muhammad, Isyarat-isyarat Al-Qur‟an tentang 

Biologi dalam Iwan Kusuma Medan (ed.), Mukjizat Al-Qur‟an dan 

al-Sunnah tentang IPTEK.  

Al-Razi, Fakhr al-Din, Mafâtih al-Ghaîb, Beirut: Dâr al-Fikr, 19950, 

Jilid. V.  

Al-Qattân, Manna Khalil, Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur‟an, Bogor: Litera Antar 

Nusa, 2013. 

Anwar, Rosihon dan Muharom, Asep, Ilmu Tafsir, Bandung: Pustaka 

Setia, 2015. 

An Nadwi, Abdul Hasan Ali Alhasani, Sirah Nabawiyah, Jakarta: Elek 

Media Komputindo, 2017. 

Aryadillah & Fitriansyah, Fifit, Teknologi Media Pembelajaran: Teori 

Dan Praktik, Herya Media: Bogor. 

As-Suyuthi , Jalal al-Din, Al-Itqân Fî Ulûm al-Qur`ân, Beirut: Dar al-

Kutub Al-Ilmiyyah, 1995. 

As Si`di, Taisir Karîmir ar-Rahmân fî Tafsîr al-Kalâm al-Mannân. 

Asy-Syaukani, Muhammad, Fathul Qodîr, Jakarta: Pustaka Azzam, 2008. 

Al-Thabari,  Muhammad  Ibn  Jarir. Jami‟ al-Bayân  „An  Ta‟wîl al-

Qur‟ân, Beirut: Dar al-Fikr, 1988.  

Az-Zuhaili, Wahbah, Tafsîr al-Munîr jilid 1 (juz 1-2), terj. Abdul Hayyie 

Al-Kattani, Jakarta: Gema Insani, 2013. 

Baidan, Nashruddin, Metodologi Penafsiran Al-Qur‟an, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2005. 

Bucaille, Maurice, Bibel, Qur`an dan Sains Modern, Jakarta: Penerbit 

Bulan Bintang, 1979. 

El-Naggar Zaghloul, Seleksa dari Tafsir Ayat-Ayat Kosmis dalam Al-

Qur`an Al Karim, Jakarta: Shorouk International Bookshop, 2010. 

Fatimah Siti, Pengantar Transportasi, Myria Publisher: Ponorogo. 



175 
 

 

Federspiel Haward M, Kajian Al-Qur‟an di Indonesia: Dari Mahmud 

Yunus hingga Quraish Shihab, Mizan: Bandung. 

Ghafur, Saiful  Amin. Profil Para  Mufassir al-Qur‟an, Yogyakarta: 

Pustaka  Insan Madani, 2008.  

Ghulsyam, Mahdi, The Holy Qur‟an and The Scoience of Nature, 

Bandung: Penerbit Mizan, 1994. 

Gusmian,  Islah. Khasanah  Tafsir  Indonesia  dari  Hermeneutika Hingga  

Ideologi, Jakarta: Teraju, 2003.  

Hisyam, Ibnu, Sîrah Ibnu Hisyâm, Beirut: Dar Ibn Hazm, 2009. 

Hanifah, Umi, Islamisasi Ilmu Pengetahuan Kontemporer (Konsep  

Integrasi  Keilmuan di Universitas-Universitas Islam Indonesia, 

TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam 13, no. 2 Desember 10, 2018 

Hamka, Tafsir al-Azhar, Jakarta: Penerbit Pustaka Panjimas,1982. 

Hartono, Geografi: Jelajah Bumi dan Alam Semesta, Bandung: PT 

Grafindo Media Pratama, 2007. 

Hude, Darwis dkk, Cakrawala Ilmu dalam al-Qur`an, Jakarta: Pustaka 

Firdaus, 2002. 

Iqbal, Muhammad,  Metode  Penafsiran  al-Qur‟an  Muhammad Quraish  

Shihab, Oktober 2010.  

Irfan, Abu Hafizhah, Kisah Abu Lahab dan Istrinya, Jember: Pustaka Al 

Bayyinah, 2023. 

Istiana, Y. Maryono B. Patmi, Teknologi Informasi dan Komunikasi 1 

SMP, Bogor: Quadra 2008. 

Izzan, Ahmad, Ulumul Qur‟an; Telaah Tekstualitas dan Kontekstualitas 

Al-Qur‟an, Bandung: Tafakkur, 2009. 

Ismail, Muhammad Bakr, Dirasah Fî Ulûm al-Qur‟an, Kairo: Dar Al-

Mannar, 1991. 

Karmiyati, Diah & Cahyaning, Suryaningrum, Psikologi Proyektif, 

Penerbit Universitas Muhamadiyah Malang, 2019. 

https://books.google.co.id/books?id=gjnHj6WomNQC&pg=PA114&dq=geografi+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwi8_c3cu7vtAhUXVH0KHReoC7gQ6AEwCXoECAAQAg#v=onepage&q=geografi%20lingkungan%20hidup&f=true


176 

 

Karim, Muslih Abdul, Isa dan Almahdi di Akhir Zaman, Depok: Gema 

Insani Press, 2005. 

Manik, Pengelolaan Lingkungan Hidup, Jakarta: Kencana, 2018. 

Mangunjaya, Fachruddin M, Konservasi Alam dalam Islam, Jakarta: 

Yayasan Obor Indonesia, 2005. 

Masduki, Mahfuz, Tafsîr Al-Mishbâh Muhammad Quraish Shihab Kajian 

atas Amtsal Al-Qur‟an, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012. 

Munawwir, Fajrul, Pendekatan Kajian Tafsir, dalam M. Alfatih 

Suryadilaga (dkk), Metodologi Ilmu Tafsir, Yogyakarta: Teras 

2005. Raziqin,  Badiatul,  dkk.  

Ridha,  Muhammad Rasyid, Tafsîr  al-Qur‟ân al-Hakîm  (Tafsir  al-

Manar), Beirut: Dar al-Fikr, 1973, Jilid. IV.  

Salim, Abdul Mu‘in, Metodologi Ilmu Tafsir, Yogyakarta: Teras, 2005.  

Sastrawijaya, Tresna, Pancaran lingkungan, Jakarta: PT. Rineka Cipta, 

1991.  

Samadi, Geografi 2: SMA Kelas XI, Jakarta: Yudhistira Ghalia Indonesia, 

2007. 

Sayyid, Muhammad, bin al-Maliki Alawi, Târikhul Hawâdits wal-Ahwâl 

an-Nabawiyyah, Malang: AlvaVila Press, 2018. 

Shihab, Alwi, Islam Inklusif:Menuju Terbuka dalam Beragama, Bandung: 

Mizan,1999.  

Shihab, Muhamad Quraish, Membumikan al-Qu‟an:  Fungsi dan Peran  

Wahyu  dalam Kehidupan Masyarakat, Bandung: al-Mizan, 2003.  

Shihab, Muhammad Quraish, Membumikan al-Qur‟an, Bandung: Mizan, 

1994.  

Shihab, Muhammad Quraish, Wawasan al-Qur‟an: Tafsir Maudhu‟i Atas 

Pelbagai Persoalan Umat, Bandung: Mizan, 1996.  

Shihab,  Muhammad  Quraish, Lentera Al-Qur‟an:  Kisah  dan  Hikmah  

Kehidupan, Bandung: Mizan, 2008.  

https://books.google.co.id/books?id=Icu2DwAAQBAJ&printsec=frontcover&dq=pengelolaan+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwjv8fzujbvtAhWSguYKHfUxDZYQ6AEwAHoECAYQAg#v=onepage&q=pengelolaan%20lingkungan%20hidup&f=true
https://books.google.co.id/books?id=1nh91WJY4J0C&pg=PA126&dq=geografi+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwjI6eu_hrbtAhVryzgGHf8gAisQ6AEwAHoECAMQAg#v=onepage&q=geografi%20lingkungan%20hidup&f=true


177 
 

 

Shihab,  Muhammad  Quraish, Membumikan  al-Qur‟an: Fungsi  dan  

Peran  Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 

2002.  

Shihab, Muhammad Quraish, Tafsîr al-Mishbâh (Pesan, Kesan,  

Keserasian  Al-Qur`an), Jakarta : Pelita Hati. 

Sumawijaya, Amin, Biarkan Al-Qur`an Menjawab, Jakarta: Penerbit 

Zaman, 2013. 

Syaifuddin, Ensiklopedia Anak Muslim Edisi Istimewa; Kilauan Mukjizat 

Al-Qur`an, Jakarta: Elex Media Komputindo, 2010. 

Suswanto, Mukjizat Al-Qur‟an, Edu Riligia, 2018 

Suharto,Toto and Khuriyah, The Scientific Viewpoint In State Islamic 

University In Indonesia, Jurnal Pendidikan Islam 1, Maret, 2016. 

Sulaiman ,Umar, Ensiklopedia Kiamat dari Sakaratul Maut Hingga Surga 

Neraka, Terj Irfan Salim, Jakarta: Serambi Semesta, 2005. 

Yunus, Mahmud, Tafsîr al-Qur‟ân al-Karîm, PT Hidakarya Agung, 2004.  

Qutb, Sayyid, Tafsîr Fî Zhilalil Qur`ân, Jakarta: Rabbani Press. 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 



178 

 

 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

Nama : Muhammad Taufiqurrohman 

Tempat, Tanggal Lahir : Depok, 13 Nopember 1981 

Alamat : Jl. Nuri 2 no.156 rt04/rw08 Depok Jaya 

Pancoran Mas   Kota Depok 16432  

No. Telepon : 081382260620 

Email : taufiqweah@gmail.com 

Kewarganegaraan : Indonesia 

 

Riwayat Pendidikan 

1. Pendidikan Formal 

 S1 Fakultas Ushuluddin jurusan Tafsir Hadis Universitas 

Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta 2007 

 PM. Darusalam Gontor Ponorogo 2000 

 SDN Depok Baru 05  

 TK Taman Indria Depok  

 

2. Pendidikan Non Formal 

 

Riwayat Pekerjaan 

 Guru Ngaji Yayasan Al Muqorrobin Beji Kota Depok 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


