PROYEKSI MASA DEPAN
MENURUT MUHAMMAD QURAISH SHIHAB
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH

TESIS
Diajukan kepada Program Studi Magister Ilmu Al-Qur an dan Tafsir
sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Starta Dua
untuk memperoleh Gelar Magister Agama (M.Ag.)

Universitas
PTIQ Jakarta

Oleh:
MUHAMMAD TAUFIQURROHMAN
NIM: 212510059

PROGRAM STUDI MAGISTER ILMU AL-QUR AN DAN TAFSIR
KONSENTRASI KAJIAN AL-QUR AN
PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA
2024 M./1446 H.






ABSTRAK

Tesis ini meneliti tentang proyeksi masa depan dalam Al-Qur an
menurut Muhammad Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah.
Muhammad Quraish Shihab adalah salah satu penafsir yang mengatakan
bahwa prediksi masa depan merupakan salah satu aspek mukjizat Al-
Qur’an. Semua peristiwa yang disampaikan Al-Qur'an jauh sebelum
kejadian (baik yang sudah terjadi maupun belum terjadi) merupakan
peristiwa ghaib yang harus diyakini dan menjadi mukjizat Al-Qur an.
Dalam Al-Qur’an ditemukan banyak ayat yang terindikasi berbicara
tentang prediksi dan informasi masa depan, namun dalam karya ilmiah ini
enam daripadanya menjadi pembahasan; tentang jasad Firaun yang awet
dan tidak rusak, kemenangan Bangsa Romawi terhadap Bangsa Persia,
kematian Abu Lahab dan istrinya, kendaraan masa depan, sampai
keluarnya binatang dabbah sebelum hari kiamat tiba.

Tesis ini mendukung pendapat Muhammad Quraish Shihab yang
dalam bukunya (termasuk Tafsir Al-Mishbah) mengatakan bahwa semua
peristiwa yang terjadi setelah Al-Qur’an bercerita dalam ayat sebelum
kejadiannya adalah bagian dari aspek mukjizat Al-Quran. Hal ini
menjadi menarik ketika ada pendapat ulama lain seperti Manna Al-
Qattan, yang pendapatnya mengatakan bahwa peristiwa ghaib (proyeksi
masa depan) bukan bagian dari aspek mukjizat Al-Qur an. Hasil dari
penelitian ini bahwa Al-Qur an adalah mukjizat terbesar dari dulu hingga
saat ini bahkan sampai masa-masa yang akan datang dengan beragam
aspeknya, dan salah satunya adalah adalah pemberitaan ghaib atau
proyeksi masa depan.

Metode yang digunakan penulis dalam penelitian ini adalah tematik
(maudhii’i), dikarenakan metode tersebut lebih mudah untuk memahami
masalah. Metode ini secara rinci akan mengumpulkan ayat-ayat dengan
permasalahan yang sama, kemudian semuanya diletakkan di atas satu judul
lalu ditafsirkan dengan metode tematik dari beragam penafsiran,
sebagaimana yang digariskan oleh Abdul Hayy Al-Farmawi.






ABSTRACT

This thesis examines the future projections in the Qur'an according
to Muhammad Quraish Shihab in Tafsir Al-Mishbah. Muhammad Quraish
Shihab is one of the interpreters who says that predicting the future is one
of the aspects of the miracle of the Qur'an. All events that are conveyed
by the Qur'an long before the event (both those that have happened and
those that have not yet happened) are supernatural events that must be
believed and become miracles of the Qur'an. In the Qur'an, there are many
verses that are indicated to talk about future predictions and information,
but in this scientific work six of them are discussed; about the pharaoh's
durable and incorruptible body, the victory of the Romans over the
Persians, the death of Abu Lahab and his wife, the vehicle of the future,
and the coming out of the dabbah before the Day of Resurrection.

This thesis supports the opinion of Muhammad Quraish Shihab
who in his book (including Tafsir Al-Mishbah) said that all events that
occur after the Qur'an is narrated in the verse before the event are part of
the miraculous aspect of the Qur'an. This becomes interesting when there
is the opinion of other scholars such as Manna Al-Qattan, who argues that
supernatural events (future projections) are not part of the miraculous
aspect of the Qur'an. The result of this research is that the Qur'an is the
greatest miracle from the past to the present and even to the future with its
various aspects, and one of them is supernatural news or future
projections.

The method used by the author in this study is thematic (maudhd'),
because the method is easier to understand the problem. This method will
collect verses with the same problem in detail, then all of them will be placed
on a single heading and then interpreted by thematic methods of various
interpretations, as outlined by Abdul Hayy Al-Farmawi.



Vi



.

ShF

s 3y o S 01 3 2l ) oL 33l ) sda s
Ol Osbain ol 2l g ez 23 a2 Asdl s 3 oles 3
Q\;ﬁ\ Ly ;}‘j\ ARV = .Q\:,_EJ\ 8 yomne il g .La-\).h Sl 5ol
O\,\pj§f(.«\.z.gd‘)grj&;\)\d&'ji@»&\é)&‘;bﬂ)&}@j&&\y
eyl 2l QTﬁ\¢.QTﬂasﬁwMj@m%wmju
a3 Sy bzl elohadly olpsll se epanll L] e gl oY)
Slal) Pl ey el Gge )l a0 g di B3l s Sl dl)
oA S RS ay cwomyyy oot ol ny A e Oley ) s
Al g J3 Al e

s 3L S 3 6 ol s 3 aaz iy LY sl e
A ead p:@\&;dw oy 222 3] el o Ol () s
éggugﬁuu,mm\ﬁ\ﬁw.gméﬁ@\@uswﬁ
faakal) 1) Lo ol Jolg L ol e e sl Ll
e fomds OUAD imad) Gl e b e (i) L)
aol s St gy ol ) 5ol e somen dac] g 0130 o el
Al olblin) el 13, Ll sl Lkl

OV esimse Ai b A L) el 3 sl Lpanse L}J\ 2 Lol
o ) el g e e S o 3 el 25,
Sk s 5 soly Olse 3 e Loy 2y 5 il WS

vii



ool ) s Loy [ LS ol i) Gl ety

viii



SURAT PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Yang bertanda tangan di bawabh ini:

Nama : Muhammad Taufiqurrohman

Nomor Induk Mahasiswa : 212510059

Program Studi : Magister [lmu Al-Qur'an dan Tafsir
Konsentrasi : llmu Tafsir

Judul Tesis : Proyeksi Masa Depan Menurut Muhammad

Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah

Menyatakan bahwa:

1. Tesis ini adalah mumni hasil karya sendiri. Apabila saya mengutip dari
karya orang lain, maka saya akan mencantumkan sumbernya sesuai
dengan ketentuan yang berlaku.

2. Apabila di kemudian hari terbukti atau dapat dibuktikan tesis ini hasil
jiplakan (plagiat), maka saya bersedia menerima sanksi atas perbutan
tersebut sesuai dengan sanksi yang berlaku di lingkungan Universitas
PTIQ Jakarta dan peraturan perundang-undangan yang berlaku.

..........

Jakarta, 3 September 2024

ix






TANDA PERSETUJUAN TESIS

PROYEKSI MASA DEPAN
MENURUT MUHAMMAD QURAISH SHIHAB
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH

TESIS
Diajukan kepada Program Studi Magister llmu Al-Qur'an Dan Tafsir
sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Starta Dua
untuk memperoleh Gelar Magister Agama (M.Ag.)

Oleh:
MUHAMMAD TAUFIQURROHMAN
NIM: 212510059

Telah selesai dibimbing oleh kami, dan menyetujui untuk selanjutnya dapat
diajukan
Jakarta, 3 September 2024
Pembimbing |

m——t_?

Dr. H. Abd. Muid N, M.A.

Mengetahui:
Ketua Program Studi

AT

Dr. H. Abd. Muid N, M.A.



xii



TANDA PENGESAHAN TESIS

PROYEKSI MASA DEPAN
MENURUT MUHAMMAD QURAISH SHIHAB
DALAM TAFSIR AL-MISHBAH
Disusun oleh:

Nama : Muhammad Taufiqurrohman
Nomor Induk Mahasiswa : 212510059

Program Studi : Magister llmu Al-Qur'an dan Tafsir
Konsentrasi : llmu Tafsir

Telah diajukan pada sidang munaqosah pada tanggal:

21 Oktober 2024
' . Jabatan dalam Tanda
NO Nama Penguji TIM Tangan
| | Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si. Ketua M
2 | Dr. Abdur Rokhim Hasan, M.A. Penguji | A‘@‘L.B
3 | Dr. Saifuddin Zuhri, M.Ag, Penguji 11
ri, MAg guj L |
4 |Dr. H Abd. Muid N, M.A. Pembimbing | (b—'v
5| Dr. H. Badru Tamam, M.A Pembimbing I1 QW
6 | Dr. H. Abd. Muid N., M.A. Panitera/Sekretaris | =~/
Jakarta, 30 November 2024
Mengetahui,
Program Pascasarjana
Universitas PTIQ Jakarta

Prof. D¢ H.M. Darwis Hude, M.Si.




Xiv



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

A. Konsonan
. |

f ' J z A q
<@ b o S &l k
& t 18X sy J 1

& ts o= sh 2 m
d J o= dh U n
d h b th B) w
d kh L zh > h
] d ¢ ¢ s a
3 dz ¢ g < y
J r - f - -

B. Vokal Panjang

1 a (a panjang) 3! Aw

@ (i panjang) ! Ay

5 0 (u panjang)
Catatan: )
1. Konsonan yang ber-syaddah ditulis dengan rangkap, misalnya: <,

2.

ditulis rabba.

Vokal panjang (mad): fathah (baris di atas) ditulis & atau A, kasrah
(baris di bawah) ditulis 7 atau 1, serta dhammah (baris depan) ditulis
dengan atau O atau U, misalnya: 4= &) ditulis al-gdri ‘ah, oSbeal
ditulis al-masakin, ¢s~1adl ditulis al-muflihdn.

Kata sandang alif + lam (¥) apabila diikuti oleh huruf gamariyah
ditulis al, misalnya: ¢s_2S) ditulis al-kafirGn. Sedangkan, bila
diikuti oleh huruf syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang
mengikutinya, misalnya: Js_! ditulis ar-rijal, atau diperbolehkan
dengan menggunakan transliterasi al-gamariyah ditulis al-rijal.
Asalkan konsisten dari awal sampai akhir.

Ta’ marbdthah (¢), apabila terletak di akhir kalimat, ditulis dengan
h, misalnya: 3_&! ditulis al-Bagarah. Bila di tengah kalimat ditulis
dengan t, misalnya; Jwl 38 zakat al-mal, atau ditulis sbwill 5 g

XV




sirat an-Nisa. Penulisan kata dalam kalimat dilakukan menurut
tulisannya, misalnya: ¢854 L, 545 ditulis wa huwa khair ar-
Razigin.

XVi



KATA PENGANTAR

Alhamdulillah, segala puji bagi Allah yang Maha Segalanya atas
limpahan nikmat, karunia, kesempatan, dan semangat serta rasa pantang
menyerah yang diberikan sehingga penulisan tesis sebagai tugas akhir
perkuliahan di kampus PTIQ tercinta ini dapat diselesaikan. Solawat dan
salam kepada Nabi Muhammad Manusia utusan Tuhan yang mendapat
tugas kenabian untuk berdakwah, mengajak manusia menuju jalan yang
benar, yaitu ajaran untuk menyembah Allah yang Esa, tunggal yang tidak
ada Tuhan selain daripada-Nya.

Tesis ini sangat biasa dan pasti tidak sebagus karya-karya
mahasiswa yang lain, namun penulis berharap karya kami ini bisa
memberikan tambahan manfaat buat mereka yang membutuhkannya.
Penulis sangat menyadari dengan keterbatasan dan kemampuan yang ada,
sehingga inilah karya bahagia yang bisa penulis persembahkan dan
suguhkan. Tanpa dukungan, arahan, dan support dari orang-orang hebat,
bisa jadi tesis ini belum selesai dan jadi. Merekalah orang-orang hebat
dan luar biasa yang dorongan dan dukungannya menjadi pemantik
semangat penulis untuk meyelesaikan tugas ini. dengan usainya tesis ini
berarti usai pula kisah perjalanan perkuliahan di PTIQ Program Studi
Magister Studi IlImu Al-Qur'an dan Tafsir, dan mudah-mudahan bisa
berlanjut pada kisah perjalanan berikutnya, yakni, aamiin.

Oleh karenanya penulis ingin mengucapkan ungkapan rasa syukur
dan terim kasih yang tiada terhingga kepada semua pihak yang membantu
penulis mengikuti rangkaian kegiatan perkuliahan dari mulai pendaftaran
awal kuliah sampai dengan pendaftaran untuk sidang tesis ini. Mohon

XVii



maaf jika penulis tidak bisa membalas semua, tapi minimal untaian doa
terucap semoga Allah membalas semua kebaikan dengan pahala yang
berlipat ganda, Aamiin. Ucapan ini penulis sampaikan kepada:

1.

o

10.

11.

12.

Prof. Dr. H. Nasaruddin Umar, M.A., selaku Rektor Universitas PTIQ
Jakarta beserta seluruh jajaran pengurus Yayasan Universitas PTIQ
Jakarta.

Direktur Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta, Prof. Dr. H.M.
Darwis Hude, M.Si. atas kepemimpinannya.

Ketua Program Studi llmu Al-Qur an dan Tafsir, Dr. H. Abd. Muid
Nawawi, M.A. Semoga pengabdian Bapak selama ini menjadi amal
jariyah dan diberkahi Allah Swt.

Pembimbing I, Dr. H. Abd. Muid Nawawi, M.A. dan Pembimbing II,
Dr. H. Badru Tamam, M.A yang telah meluangkan waktu, pikiran,
dan tenaganya untuk membimbing serta mengarahkan dalam
penyusunan tesis ini.

Dosen Penguji WIP

Segenap civitas Universitas PTIQ Jakarta, para dosen dan Karyawan
yang memberikan banyak kemudahan dan fasilitas dalam
penyelesaian tesis ini.

Ibu tercinta (Homisah), orang nomor satu yang penulis cinta,
utamanya manusia yang harus penulis berbakti kepadanya, terima
kasih tiada tara atas semuanya, terkhusus doa yang selalu dipanjatkan
di malam-malam harinya saat penulis tidur.

Para kakanda tercinta; Siti Sulastri, Siti Inayati, Siti Soleha, Siti
Mathoyah, terima kasih atas semuanya. Semoga persaudaraan kita
selalu terjaga hingga generasi-genereasi berikutnya.

Terkhusus buat istri tercinta, Rosiana, bundanya M Fathi Alfathan dan
M Kareem Albarra, yang telah merelakan hidupnya untuk bersanding
bersama penulis dari awal kenal hingga saat ini, penulis berharap
sampai surga nanti.

Anak-anak tersayang, M Fathi Alfathan dan M Kareem Albarra,
generasi harapan ayah bunda, investasi dunia dan akhirat. Kalimat doa
selalu untuk kalian berdua agar dewasa kelak punya ilmu dan harta
yang banyak dan manfaat buat manusia di dunia dan akhirat.
Rekan-rekan di Yayasan Al-Mugorrobin dari sahabat OB dan sekuriti
sampai Pembina Yayasan Al-Mugorrobin.

Sahabat THC di dunia maya yang luar biasa.

Xviii



DAFTAR ISI

JUAUL e
ADSTIAK .o
Pernyataan Keaslian TeSIS ......c.cooeiiiiiiieiiiie et
Halaman Persetujuan Pembimbing .........ccccoovevieieiiieieere e
Halaman Pengesanan PeNQUJT ......cc.ooeeieiiiiieniee e
Pedoman TranSHerasi .........coiuiiiiieeiere s
Kata PENQANTAT ........eiiiiiiiiiie e
DATTAN IST 1o e
BAB |  PENDAHULUAN .....cociiiii e
A. Latar Belakang Masalah..............cccooviiiiiinnicee
B. Identifikasi Masalah ..............ccocoviiiiniineicie
C. Pembatasan dan Perumusan Masalah.............ccccccoocvnvinnennenn.
D. Tujuan dan Kegunaan Penelitian ..............ccccocevvviiviieivcnee,
E. Manfaat Penelitian ..........ccccooviieeiieie s
F. Metode Penelitian.........ccocoviiiiiniiinieiee e,
G. Kajian PUStaKa...........ccceiieieriiiiiiiseeee e
H. Sistematika Penulisan............ccocvvvniininneic e
BAB Il DISKURSUS PROYEKSI MASA DEPAN...........ccooviveieene,
A. Definisi Proyeksi Masa Depan...........cccoceeveiieieeieieesn e
B. Proyeksi Masa Depan Terkait Lingkungan...........c.cccceevenene.
C. Proyeksi Masa Depan Terkait Tekhnologi Transportasi........

Xix



D. Manfaat Proyeksi Masa Depan ...........ccccocvevvviveeiieenee e 45

1. Perencanaan dan Persiapan yang Lebih Baik.................... 46
2. Meningkatkan Kesempatan Bisnis dan Inovasi................. 46
3. Mengurangi Ketidakpastian dan Stres............ccccccevvvvenen. 46
4. Mengoptimalkan Penggunaan Sumber Daya .................... 47
5. Peningkatan Teknologi dan INOVasi ..........cc.ccocevvvinnnnnn. 47
6. Pengaruh dalam Kebijakan Publik dan Sosial................... 47
7. Peningkatan Kesadaran dan Wawasan Pribadi.................. 47
8. Memfasilitasi Kolaborasi dan Koordinasi..............cc.ccc..... 48
9. Mengurangi Potensi Kesalahan dan Kegagalan ................ 48
10. Peningkatan Kesejahteraan Sosial ............cccccoecveiieinnene, 48
E. Proyeksi Masa Depan dalam Kisah Al-Qur-an...................... 48
BAB Il MUHAMMAD QURAISH SHIHAB DAN TAFSIR AL-
MISHBAH ...coooiiiiiiicieisessiesis s 53
A. Biografi Muhammad Quraish Shihab ...........ccccccoooiiiin 53
B. Karya dan Pemikiran Muhammad Quraish Shihab................ 57
C. Muhammad Quraish Shihab dalam Pandangan Para Tokoh.. 61
D. Tafsir AI-Mishbah ... 62
BAB Il MUHAMMAD QURAISH SHIHAB.........ccccocviiieiieieeee, 71
DAN TAFSIR AL-MISHBAH .......oovuiririiiieniecieeseeseeeeeseessnens 71
A. Biografi Muhammad Quraish Shihab ...........ccccccooiiiin 71
B. Karya dan Pemikiran Muhammad Quraish Shihab................ 75
C. Muhammad Quraish Shihab dalam Pandangan Para Tokoh.. 79
D. Tafsir AI-Mishbah ... 80
BAB IV PANDANGAN MUHAMMAD QURAISH SHIHAB

TENTANG PROYEKSI MASA DEPAN DALAM TAFSIR

AL-MISHBAH .....cooooiiiecee s 89

AL JaSAA FIFAUN ..ot s 92

B. Kematian Abu Lahab ..........ccoooiiiiiiieee e 101
C. Penaklukan Kota MeKah ............ccocoviiiiiinin i, 110
D. Kemenangan ROMAWI ...........cooiririiieieieseniese s 124
E. Kemenangan Muslimin dalam Perang Badar......................... 135
F. Kendaraan Masa Depan .........ccccevrerieieienene e, 141
G. Keluarnya Dabbah ............cccccoviiiiiiiccce e, 153

XX



ALKESIMPUIAN ..o 171

B. SAran........ooiie s 172
DAFTAR PUSTAKA ... oottt 173
LAMPIRAN

DAFTAR RIWAYAT HIDUP

XXi






BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Al-Qur’an adalah firman Allah Swt yang diturunkan kepada
Nabi Muhammad dalam bahasa Arab, tertulis pada mushaf,
diriwayatkan secara mutawatir, dimulai dari surat Al-Fatihah dan
diakhiri dengan surat An-N&s, membacanya dihitung sebagai ibadah.
Al-Qur an adalah mukjizat terbesar yang pernah ada dahulu, hingga
saat ini, bahkan sampai masa yang akan datang.’

Al-Quran yang merupakan mukjizat terbesar ini tidaklah
mungkin dibuat oleh manusia, karena tidak ada satupun yang bisa
membuat semisalnya, ia adalah perkataan Allah Swt yang berisikan
kabar gembira, peringatan, membenarkan sekaligus melengkapi kitab-
kitab samawi yang ada sebelumnya, serta menjelaskan hukum-hukum
yang telah ditetapkannya. Al-Qur an tidak ada sedikit pun keraguan di
dalamnya diturunkan oleh Tuhan semesta alam.?

Dalam tugas dakwah, nabi dan rasul diberikan kemampuan di
luar kebiasaan manusia pada umumnya. Hal ini agar umat yang
diajaknya (didakwahkan) percaya dan membenarkan kenabian atau

' Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir al-Munir jilid 1 (juz 1-2), terj. Abdul Hayyie Al-
Kattani, Jakarta: Gema Insani, 2013, hal. 1.

ZAmin Sumawijaya, Biarkan Al-Qur'an Menjawab, Jakarta: Penerbit Zaman,
2013, hal. 31.



kerasulannya. Sebab, banyak manusia yang tidak percaya atau tidak
yakin kepada sesuatu (apalagi yang baru) kecuali diperlihatkan secara
langsung kepada mereka bukti yang nyata. Bukti-bukti yang nyata
tersebut adalah hal tertentu yang tidak mungkin dapat mereka -sebagai
manusia biasa-lakukan. Bukti-bukti tersebut dalam bahasa agama
dinamai “mukjizat™?

Berdasarkan kisah-kisah yang tersurat dalam Al-Qur’an, Imam
As-Suyuthi secara garis besar membagi mukjizat menjadi dua
kelompok, yakni mukjizat hissiyyah (dapat ditangkap oleh panca indra)
dan ‘agliyyah (hanya dapat ditangkap nalar manusia).” Mukjizat
hissiyyah diperkenalkan oleh para nabi yang berhadapan dengan umat-
umat terdahulu, seperti Nabi Musa dengan tongkatnya yang dapat
berubah menjadi ular untuk membungkam para penyihir Firaun.” Hal
ini karena tingkat kemampuan akal serta minimnya kekuatan
pandangan nalar Bani Israil pada waktu Nabi Musa diutus kepada
mereka. Mukjizat-mukjizat seperti itu (hissiyyah) hanya dapat
diperlihatkan kepada umat tertentu dan pada masa-masa tertentu.’

Berbeda dengan yang lainnya, Nabi Muhammad Saw diutus
untuk seluruh umat manusia hingga akhir zaman. Karena itu salah satu
mukjizat beliau dari banyak mukjizat yang Allah berikan, yakni Al-
Qur'an yang bersifat agliyyah. Hal ini disebabkan mereka -manusia
yang akan hidup pada masa Nabi Muhammad Saw, dan umat-umat
berikutnya- mempunyai tingkat kecerdasan yang lebih tinggi dan
kemampuan kognisi yang lebih sempurna.

Dalam bahasa yang lain, mukjizat para nabi dan rasul ada yang
bersifat temporer dan ada juga yang abadi. Mukjizat Nabi Ibrahim
yang jasadnya tidak terlahap api, Nabi Musa yang tongkatnya bisa
berubah menjadi ular juga dapat membelah lautan, Nabi Isa yang bisa
berbicara saat masih usia balita, juga dapat menyembuhkan orang yang
sakit, bahkan menghidupkan orang yang mati, adalah contoh mukjizat

® Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur'an; Fungsi dan Peran
Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan Pustaka, 1996, hal. 9. Mukjizat
dalam KKBI adalah kejadian (peristiwa) ajaib yang sukar dijangkau oleh kemampuan
akal manusia.

* Jalaluddin As-Suyuthi, Al-ltgan FT Ulom Al-Qur an, jilid 2, cet 111, Beirut: Dar
Al-Kutub Al-lImiyyah, 1995, hal. 252.

> Ahmad lzzan, Ulimul Qur’dn; Telaah Tekstualitas dan Kontekstualitas Al-
Qur’an, Bandung: Tafakkur, 2009, hal. 140.

® Muhammad Bakr Ismail, Dirasah Fi Ulim Al-Qur’dn, Kairo: Dar Al-Mannar,
1991, hal. 395.



yang temporer, terjadi sekali dan setelah itu selesai tidak akan pernah
terulang lagi, berbeda dengan Al-Qur an yang abadi sepanjang masa.

Nabi Ibrahim yang sengaja dimasukkan Namrud di tengah-
tengah kobaran api agar hangus terbakar, ternyata Nabi Ibrahim bisa
selamat karena Allah Swt perintahkan api menjadi dingin dan tidak
membakarnya. Allah Swt katakan, “Hai api menjadi dinginlah dan
Jjadilah keselamatan bagi Ibrahim” (Al-Anbiya/21: 69).

Nabi Musa yang diutus pada saat tukang-tukang sihir kerajaan

diunggulkan dan dianggap hebat, Allah Swt berikan mukjizat serta
kehebatan dengan tongkat beliau yang bisa berubah menjadi ular dan
menandingi (melemahkan) mereka para penyihir kerajaan.
Dan lemparkanlah apa yang ada di tangan kananmu, niscaya ia akan
menelan apa yang mereka perbuat. Sesungguhnya apa yang mereka
perbuat itu adalah tipu daya tukang sihir (belaka)tidak akan menang
tukang sihir itu, dari mana saja ia datang (Thaha/20: 69).

Nabi Isa saat terjadi kemajuan ilmu kedokteran, maka mukjizat
utamanya adalah menyembuhkan penyakit yang tidak dapat
disembuhkan oleh pengobatan biasa, yaitu menyembuhkan orang yang
buta sejak dari kandungan, menyembuhkan orang yang berpenyakit
kusta, serta menghidupkan orang yang sudah mati.

“(Ingatlah), ketika Allah mengatakan, ‘Hai Isa putera Maryam, ingatlah
nikmat-Ku kepadamu dan kepada Ibumu di waktu Aku menguatkan kamu
dengan ruhul qudus. Kamu dapat berbicara dengan manusia di waktu
masih dalam buaian dan sesudah dewasa, dan (ingatlah) di waktu Aku
mengajar kamu menulis, hikmah, Taurat dan Injil, dan (ingatlah pula) di
waktu kamu membentuk dari tanah (suatu bentuk) yang berupa burung
dengan izin-Ku, kemudian kamu meniup padanya, lalu bentuk itu menjadi
burung dengan seizin-Ku, dan (ingatlah) di waktu Aku menghalangi Bani
Israil (dari keinginan mereka membunuh kamu) di kala kamu
mengemukakan kepada mereka keterangan-keterangan yang nyata, lalu
orang-orang kafir diantara mereka berkata: “Ini tidak lain sihir yang
nyata” (Al-Méidah/5: 110).

Berbeda dengan Al-Qur'an yang dulu hadir, sebagai mukjizat
Nabi Muhammad di saat berkembangnya kemampuan masyarakat di
bidang sastra dan saat para penyair dielu-elukan, sampai saat ini masih
ada dan menjadi mukjizat sepanjang masa sampai hari kiamat tiba.

Mukjizat dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia diartikan
sebagai “Kejadian ajaib yang sukar dijangkau oleh kemampuan akal
manusia.” Pengertian ini tidak sama dengan pengertian di dalam istilah



agama Islam. Kata mukjizat terambil dari bahasa Arab a’jaza-yu jizu
yang berarti “melemahkan” atau “menjadikan tidak mampu.” ’

Dalam kitab Qamus Idris Al-Marbuwi dikatakan mukjizat adalah
perkara yang keluar dari adat atau kebiasaan manusia, sesuatu yang
diberikan Allah Swt untuk para nabi dan rasul dengan tujuan
mengalahkan musuh (kaum Kkafir), yang bisa juga dijadikan sebagai
senjata agar mereka yakin bahwa para nabi dan rasul benar-benar
utusan Allah.® Pelakunya atau yang melemahkan dinamakan mu’jiz,
dan apabila kemampuannya itu melemahkan pihak lain sehingga
terbungkam lawannya, maka ia dinamakan mu’jizat.

Sementara itu, mukjizat didefinisikan oleh pakar agama Islam
diantaranya sebagai suatu hal atau peristiwa luar biasa yang terjadi
melalui seorang yang mengaku nabi atau rasul sebagai bukti kenabian
dan kerasulannya yang ditantangkan kepada pihak yang ragu untuk
melakukan atau mendatangkan hal serupa, namun mereka tidak
mampu melayani tantangan itu.’

Pada sumber lain dijelaskan bahwa i’z (kemukjizatan) adalah
menetapkan kelemahan. Kelemahan menurut pengertian umum ialah
ketidakmampuan mengerjakan sesuatu (lawan dari kemampuan).
Apabila mukjizat telah terbukti maka nampaklah kemampuan mu ’jiz
(yang melemahkan). Maksud dengan i7jaz dalam hal ini adalah
menampakkan kebenaran seseorang dalam pengakuannya sebagai
seorang nabi atau rasul dengan menampakkan kelemahan orang Arab
saat menghadapi mukjizat yang abadi, yaitu Al-Qur'an. Dapat
dikatakan mukjizat merupakan sesuatu hal luar biasa yang disertai
tantangan dan selamat dari perlawanan.®

Al-Qur'an yang fungsinya sebagai mukjizat mempunyai
beberapa aspek, yakni dari aspek bahasa dan susunan redaksinya (i jaz
lughowi), aspek isyarat ilmiah (ijaz ‘ilmi), aspek sejarah dan
pemberitaan perkara-perkara ghaib (i’jaz tarikhyi), dan segi petunjuk
penetapan hukum (i jaz tasyri’i)."*

Muhammad Quraish Shihab mengatakan ada tiga aspek yang
dapat menjadi bukti kemukjizatan Al-Qur an, sekaligus menjadi bukti
bahwa seluruh informasi atau petunjuk yang disampaikan oleh Nabi

" Ibn Manzur, Lisan al- ‘Arab, Beirut: Dar Sadir, tt), Jilid 11, hal. 369.

8 Muhammad Idris Abdurrauf Al-Marbuwi, Qamds Idris Al-Marbuwi, Jakarta:
Dar Ihya al-Kutub Arabiyah, tt, hal. 6.

® Muhammad Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qurdn, hal. 23.

9 Manna Al-Qattan, Studi Ilmu-llmu Al-Qur’dn, Terj. Mudzakir, Cet. XVII,
Bogor: Litera Antar Nusa, 2013, hal. 371.

11 syswanto, Mukjizat Al-Qur’an, Edu Riligia, 2018, hal. 33-34.



5

Muhammad Saw adalah benar-benar bersumber dari Allah Swt.
Pertama, keindahan dan Kketelitian redaksi-redaksinya. Kedua,
pemberitaan peristiwa ghaib. Ketiga isyarat-isyarat ilmiahnya.*?

Dalam surat Al-Ankab(t ayat 48 Allah beritakan perihal Nabi
Muhammad, “Dan kamu tidak pernah membaca sebelumnya (Al-
Qur an) sesuatu kitabpun dan kamu tidak (pernah) menulis suatu kitab
dengan tangan kananmu. Andaikata (kamu pernah membaca dan
menulis), benar-benar ragulah orang yang mengingkarimu” (Al-
Ankab(t/29: 48).

Aspek pertama (isyarat ilmiyah), Muhammad Quraish Shihab
sendiri mengatakan tidak mudah untuk menguraikannya, sebab seorang
harus mempunyai rasa Bahasa Arab yang dalam dan mempuni untuk
memahaminya, karena keindahan Al-Qur'an diperoleh melalui
perasaan bukan nalar. Angka-angka dalam Al-Qur'an menjadi salah
satu mukjizat tentang ketelitian redaksinya. Kata “dunia” sama dengan
kata “akhirat” berjumlah 115 kali disebutkan, kata “kehidupan” dan
“kematian” disebutkan sama 165 kali jumlahnya, dan juga banyak kata
yang lainnya.® Contoh lain, kata “yaum” (hari) dalam bentuk tunggal
sejumlah 365 kali sebanyak hari-hari dalam setahun. Sedangkan kata
hari yang menunjuk kepada bentuk plural (ayyam) atau dua
(yaumaini), jumlah keseluruhannya hanya tiga puluh, sama dengan
jumlah hari dalam sebulan.

Aspek kedua adalah pemberitaan-pemberitaan ghaib yang akan
terjadi di dunia saat hidup berlangsung dan di akhirat setelah kematian.
Seperti kisah Firaun bersama pasukannya yang mengejar-ngejar Nabi
Musa, lalu kemudian pada akhirnya Allah tenggelamkan Firaun di laut
Merah, dan diketemukan kembali jasadnya untuk menjadi pelajaran
bagi umat yang datang setelahnya, Al-Qur an berkisah dalam banyak
ayatnya. Poin pentingnya adalah temukannya kembali jasad Firaun
(dalam keadaan utuh dan tidak rusak) jauh setelah ayatnya diturunkan.
Kalau bukan karena mukjizat Al-Qur an pasti tidak akan bisa terjadi.

Ayat 92 surat Y{nus menerangkan akan hal tersebut, bahwa
jasad Firaun (yang tenggelam di laut Merah saat mengejar Nabi Musa)
akan diawetkan Tuhan agar menjadi pelajaran bagi kaum yang hidup
berikutnya. “Maka pada hari ini Kami selamatkan badanmu supaya
kamu dapat menjadi pelajaran bagi orang-orang yang datang

12 Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur an, hal. 23.
13 Qasim Asyur, Buku Pintar Al-Qur'an: 1000 Tanya Jawab Dalam Al-Qur an,
Yogyakarta: Pustaka Hati, 2021, hal. 79.



sesudahmu dan sesungguhnya kebanyakan dari manusia lengah dari
tanda-tanda kekuasaan Kami.” (Y{nus/10: 92).

Tidak seorang pun mengetahui hal tersebut, karena peristiwa itu
telah terjadi sekitar 1200 tahun. Awal abad ke-19, tepatnya pada tahun
1898, ahli purbakala Loret menemukan di Lembah Raja-Raja Luxor
Mesir, satu mumi yang dari data-data sejarah terbukti bahwa ia adalah
Firaun yang bernama Maniptah dan yang pernah mengejar Nabi Musa.
Kemudian setelah itu pada saat yang berbeda tanggal 8 Juli 1907,
Elliot Smith mendapat izin dari pemerintah Mesir untuk membuka
pembalut yang menutupi jasad Firaun. Apa yang ditemukannya adalah
satu jasad utuh seperti yang diberitakan Al-Qur'an melalui Nabi
Muhammad Saw.

Setelahnya tahun 1975 Dr. Maurice Bucaille, seorang ahli bedah
asal Prancis membuat penelitian terperinci terhadap mumi Firaun yang
hasilnya membuatnya terkagum-kagum, sehingga dia berkata, “Bagi
mereka yang mau mencari data modern sebagai bukti kebenaran kitab
suci, mereka akan menemukan penggambaran yang luar biasa di dalam
ayat-ayat Al-Qur an tentang tubuh Firaun, dan dengan mengunjungi
ruang mumi di Museum Kota Kairo Mesir”.** Selain kisah ini, masih
ada beberapa kita tentang pemberitaan hal-hal yang akan terjadi di
masa depan (perkara ghaib).

Ketiga, isyarat ilmiahnya. Banyak sekali isyarat ilmiah yang
ditemukan dalam Al-Qur an. Misalnya diisyaratkannya bahwa cahaya
matahari bersumber dari dirinya sendiri, sedang cahaya bulan adalah
pantulan dari cahaya matahari, (surat Y{nus 10: 5), proses terjadinya
hujan (lihat surat An-Ndr ayat 43), tentang perkembangan embrio
manusia (lihat surat Al-Mukmin(n ayat 12-14), dan masih banyak
isyarat lainnya yang tersurat dalam Al-Qur'an, jauh sebelum bisa
dibuktikan secara ilmiah. Jika bukan karena Allah yang memberi tahu
mana mungkin sosok Muhammad Saw mengetahuinya.

Berikut pandangan dan pendapat para ulama yang berbeda dan
beragam tentang kemukjizatan Al-Qur'an: Abu Ishaq lbrahim™ dan
pengikutnya dari kaum Syiah berpendapat mukjizat Al-Qur an adalah
dengan cara sirfah, yakni berarti pemalingan. Arti sirfah adalah bahwa
Allah memalingkan orang-orang Arab untuk menantang Al-Qur an,

4 Syaifuddin al-Indunisi, Ensiklopedia Anak Muslim Edisi Istimewa; Kilauan
Mukjizat Al-Qur an, Jakarta: Elex Media Komputindo, 2010, hal. 50.

15 Nama lengkapnya adalah Abu Ishaq Ibrahim al-Nidam, ia seorang guru al-Jahiz
dan tokoh Muktazilah. Kepadanya dinisbahkan golongan Nigdmiyah, wafat pada
khalifah Al-Mu’tasim pada tahun 220, lihat Manna Khalil al-Qattan, Studi IImu-ilmu
Qur an, terj Mudzakir, Jakarta: Pustaka Litera Antar Nusa, 1994, cet 2, hal. 375.



walau sebenarnya mereka mampu. Oleh karena itu, pemalingan inilah
yang luar biasa yang bagi mereka disebut mukjizat. Pendapat lain
tentang sirfah adalah Allah Swt telah mencabut ilmu yang dibutuhkan
manusia dalam bertanding, di mana pandangan atau pendapat seperti
ini mendapat dukungan dari orang-orang muktazilah. Bahkan lebih
jauh dari pada itu ada yang mengatakan bahwa Allah Swt telah
mengalihkan perhatian umat manusia sehingga mereka tidak
mempunyai keinginan untuk menyusun suatu karya yang menandingi
Al-Qur-an.®

Namun pendapat tentang sirfah ini batil dan ditolak oleh Al-
Qur an sendiri dalam surat Al-Isr& ayat 88: “Katakanlah, Sungguh,
jika manusia dan jin berkumpul untuk mendatangkan yang serupa
dengan Al-Qur’an ini, mereka tidak akan dapat mendatangkan yang
serupa dengannya, sekalipun mereka membantu satu sama lainnya.”
(Al-1sr&/17: 88).

Ayat ini menunjukkan kelemahan mereka meskipun mereka
masih mempunyai kemampuan. Seandainya kemampuan mereka telah
dicabut maka berkumpulnya jin dan manusia seperti halnya dengan
berkumpulnya orang-orang mati sedangkan kelemahan orang mati
tidak pantas untuk disebut lagi.'’

Pendapat lain ada yang mengatakan kemukjizatan Al-Qur an
karena pada balaghah-nya yang mencapai tingkat tinggi yang tidak ada
bandingnya. Inilah pendapat ahli bahasa Arab yang gemar akan
bentuk-bentuk makna hidup dalam untaian kata-kata yang terjalin
kokoh dan retorika yang menarik. Seperti halnya yang diungkapkan
oleh Imam Fakhrudin bahwa kemukjizatan Al-Qur an terletak pada
kefasihan redaksi dan kesempurnaannya dari segala bentuk cacat.
Sebagian lain berpendapat segi kemukjizatan Al-Qur an itu karena ia
mengandung badi yang sangat unik dan perkataan orang Arab.™® Point
ini berbeda dengan apa yang telah dikenal dan biasa dalam perkataan
umumnya orang Arab.

Golongan lain berpendapat kemukjizatan Al-Qur an itu terletak
pada pemberitaan tentang hal-hal ghaib yang akan datang yang tidak
diketahui kecuali dengan wahyu, dan pada pemberitaannya tentang
hal-hal yang sudah terjadi sejak masa penciptaan makhluk yang tidak

' Rosihon Anwar dan Asep Muharom, llmu Tafsir, Bandung: Pustaka Setia,
2015, cet 1, hal. 36.

" Manna Khalil al-Qattan, Mabahits fi ‘Uliim al-Qur an, hal. 261.

'® Segi-segi balaghah yang diterangkan secara detail, panjang lebar dengan diberi
misal dengan ayat-ayat Al-Quran dan syair. Lihat Issa J. Boullata, Al-Qur’an yang
Menakjubkan, hal. 150.



mungkin dapat diterangkan oleh Nabi Muhammad Saw yang tidak
pernah berhubungan dengan perihal tulis-menulis dan baca-membaca,
misalnya saja tentang perang Badar dan kemenangan Bangsa Romawi.

Rosihun Anwar menambahkan aspek mukjizat menurut lbnu
Athiyah adalah aspek mukjizat Al-Qur’an yang dilihat dari sudut
runtutan ayat ayatnya. Isi Al-Quran jika dicermati maka akan tampak
keserasian antara satu ayat dengan ayat yang lainnya, sebelum atau
sesudahnya akan serasi antara makna satu ayat dan ayat yang
mengiringinya. Al-Qur'an merupakan mukjizat yang mengandung
beragam bermacam-macam hikmah dan ilmu yang sangat dalam, dan
masih banyak aspek kemukjizatan lainnya yang berkisar pada tema di
atas.

Menurut Isa J Baulata mukjizat Al-Qur an ada tiga segi atau tiga
aspek: Pertama, terkandungnya kabar hal-hal ghaib yang tidak bisa
dilakukan oleh manusia dan tidak ada yang menandinginya. Aspek
mukjizat Al-Qur'an mengenai pemberitaan hal-hal yang ghaib ada
dalam banyak ayat. Ada juga pendapat ulama yang mengatakan bahwa
kemukjizatan Al-Qur'an terletak pada kandungan kabar tentang
kejadian-kejadian yang akan datang.

Kedua, pemberitaan tentang kondisi Nabi Muhammad Saw
sebagai seorang yang umi tidak dapat membaca dan menulis. Demikian
juga dengan pemberitaan mengenai kondisi beliau yang sama sekali
tidak tahu menahu tentang kitab-kitab suci terdahulu baik tentang
beragam kisah berita maupun riwayat mereka. Dalam keadaan seperti
ini tiba-tiba beliau menyampaikan kepada khalayak ringkasan
peristiwa yang pernah terjadi sebelumnya dimulai sejak Allah Swt
menciptakan Nabi Adam sampai diutusnya menjadi seorang Rasul.
Sehubungan dengan itu disebutkan di dalam Al-Qur an yang menjadi
bukti mukjizatnya kisah tentang Adam yang mencakup permulaan
penciptaan persoalan yang dihadapinya hingga pertaubatannya.

Begitu juga dengan kisah nabi-nabi sebelumnya yang tertulis
dalam Al-Quran dan para raja yang hidup semasa nabi. Mendapat
pengetahuan tentang risalah sebelumnya sewajarnya itu bisa diperoleh
dari sebuah proses belajar mengajar, akan tetapi berbeda dengan
Baginda Rasulullah yang tidak pernah belajar bahkan bergaul pun
dengan kalangan ahli kitab tidak secara akrab, beliau tidak mungkin
memperoleh pengetahuan seperti itu jika bukan melalui wahyu. Allah
Swt berfirman:

“Engkau (Muhammad) tidak pernah membaca suatu kitab pun
sebelumnya (Al-Qur’an) dan tidak (pula) menuliskannya dengan



9

tangan kananmu. Sekiranya (engkau pernah membaca dan menulis,)
niscaya orang-orang yang mengingkarinya ragu (bahwa ia dari
Allah).” (Al-Ankab(t/29: 48).

Ketiga kemukjizatan aspek balaghah yang indah menakjubkan
dan struktur yang sangat indah dalam balaghoh sehingga tidak ada
manusia satupun yang yang dapat menandinginya. Jumhur ulama
menyatakan bahwa kemukjizatan Al-Qur an terletak pada sejumlah
aspek tersebut.

Al-Sabuni mengemukakan segi-segi kemukjizatan dikarenakan
susunan kalimat yang indah berbeda dengan karya-karya yang lainnya,
Uslib yang berbeda, sifat keagungannya yang tidak memungkinkan
orang mendatangkan hal yang serupa dengannya, bentuk undang-
undangnya yang sangat terperinci dan sempurna mengabarkan perkara-
perkara ghaib yang tidak diketahui kecuali dengan wahyu, uraiannya
tidak bertentangan dengan pengetahuan umum yang telah dipastikan
kebenarannya, janji, ancaman yang dikabarkan terjadi, mengandung
ilmu pengetahuan memenuhi segala kebutuhan manusia berpengaruh
bagi hati pengikutnya dan orang-orang yang memusuhinya.

Al-Bagilani menjelaskan menurut kemukjizatan Al-Qur an yang
paling penting terletak pada tiga aspek balaghoh, usldb, dan
pemberitaan ghaib, iya berkata, “Telah diketahui bersama bahwa adat
bangsa Arab salah satunya adalah ahli balaghah, karena itu sudah
merupakan tabiat dan bahasa mereka. Mereka tidak membutuhkan
eksperimen, uji coba, atau latihan ketika mendengarkan Al-Qur an itu.
Ini yang terjadi pada ahli balaghah di kalangan mereka, bukan orang
orang yang terlambat dalam mempraktekkannya.

la menambahkan, bahwa setiap orang yang membolehkan atau
mengharuskan bahwa “setiap orang itu mempunyai kemampuan untuk
mendatangkan/membuat semisal Al-Qur an dari sisi ke-balaghahan-
nya (keindahan susunan kalimat bahasa Al-Qur'an)” berarti orang
tersebut tidak pernah bisa mengenal Al-Qur’an sebagai mukjizat di
setiap keadaan. Seandainya kemukjizatan Al-Qur an itu tidak selaras
atau tidak kontekstual pada seluruh ilmu pengetahuan, maka pastinya
ia berlaku pada setiap keadaan atau zaman yang dialami orang orang
terdahulu serta sesuai dengan khabar-khabar yang dibawa para rasul.”

Kemudian ia juga menjelaskan tentang kabar-kabar atau berita
tentang hal-hal ghaib seperti salah satu aspek kemukjizatan
sebagaimana yang lain. Ia berkata, “Pemberitaan ghaib sebagai salah
satu aspek kemukjizatan Al-Qur'an. Begitu juga tidak pernah
ditemukan pengganti (dari Al-Quran) di mana ia (Al-Qur an) sudah



10

mencakup atau meliputi berbagai persoalan persoalan yang ghaib, juga
mencakup tentang kejadian kejadian yang akan terjadi di masa yang
akan datang. Maka, tidak ada jalan keluar lagi melainkan ia (Al-
Qur'an) harus ditakwil terkait hal apa saja yang sudah ditetapkan
sebagai sebuah ketetapan atau aturan. Juga tidak ada lagi jalan keluar
melainkan harus meyakini bahwa tidak ada yang dapat mengalahkan
Al-Qur’an apakah itu oleh keraguan yang terdahulu dan sebagainya.
Al-Quran juga tidak akan pernah terkotori mukjizatnya serta tidak
akan bisa seorang pun menentang jalannya (Al-Qur an).

Semua aspek tersebut tidak dimaksudkan kecuali menjadi bukti
bahwa petunjuk-petunjuk yang disampaikan oleh Al-Qur'an adalah
benar, dengan demikian manusia yakin serta secara tulus mengamalkan
petunjuk-petunjuknya.

Dari ketiga aspek ini, pemberitaan tentang peristiwa ghaib akan
menjadi objek bahasannya. Peristiwa ghaib yang akan terjadi dalam
bahasa lain bisa disebut “Proyeksi Masa Depan”. Pada tesis ini penulis
ingin lebih spesifik membahas Proyeksi Masa Depan yang sudah dan
akan terjadi, dengan pendekatan Tafsir Al-Mishbah karya Muhammad
Quraish Shihab.

Ghaib adalah sesuatu yang tidak diketahui, tidak nyata atau
tersembunyi. Ada sekian banyak hal yang tidak mungkin diketahui
manusia dalam kehidupan ini. Misalnya kapan terjadinya hari kiamat,
atau kapan datangnya kematian. Dari sini terlihat bahwa ghaib
bertingkat-tingkat, ada yang nisbi, dalam arti ia ghaib bagi seseorang
tetapi bagi lainnya tidak, atau pada waktu tertentu ghaib tetapi pada
waktu yang lain tidak ghaib. Misalnya dahulu orang mengetahuinya
tetapi kini setelah berlalu sekian waktu tidak lagi diketahui, atau
sebaliknya. Ada juga ghaib mutlak yang tidak dapat diketahui selama
manusia berada di atas pentas bumi ini, atau tidak akan mampu
diketahuinya sama sekali, yaitu hakikat Allah Swt.

Al-Qur an mengungkapkan sekian banyak tentang perkara ghaib.
la mengungkapkan kejadian masa lampau yang tidak diketahui lagi
oleh manusia karena masanya telah berlalu sedemikian lama, dan
mengungkap juga peristiwa masa datang atau masa kini yang pastinya
belum diketahui manusia. Untuk peristiwa yang akan datang yang
diungkapkan Al-Qur'an dapat dibagi dalam dua bagian pokok:
Pertama, telah terjadi kini setelah sebelumnya Al-Qur an menguraikan
bakal terjadi. Contoh pemberitaan Al-Qur an tentang akan terjadinya
kemenangan Bangsa Romawi atas Persia pada masa sekitar sembilan
tahun sebelum kejadian. Kedua, peristiwa masa datang yang belum lagi
terjadi, seperti peristiwa kehadiran binatang yang bercakap menjelang



11

hari kiamat.® “Dan apabila perkataan telah jatuh atas mereka, Kami
keluarkan sejenis binatang melata dari bumi yang akan mengatakan
kepada mereka, bahwa sesungguhnya manusia dahulu tidak yakin
kepada ayat-ayat Kami.” (An-Naml/27: 82).

Tentu saja peristiwa masa datang yang belum terjadi tidak dapat
dijadikan bukti kemukjizatan Al-Qur'an dari aspek pemberitaan
ghaibnya. Karena, bagi yang tidak percaya apa yang diungkapkan itu
boleh jadi berkata “itu tidak benar”. Akan tetapi, peristiwa masa
datang yang telah terbukti kebenarannya, atau peristiwa masa lampau
yang tidak dikenal banyak orang pada masa turunnya Al-Qur'an dan
masa yang jauh sesudahnya kemudian diungkap Al-Qur'an dapat
menjadi bukti bahwa informasi tersebut datangnya pastinya bukan dari
manusia, tetapi dari Allah Swt Yang Maha Mengetahui.

Suatu peristiwa yang dikaitkan dengan hukum kausalitas akan
dapat menarik perhatian para pendengar. Apalagi dalam kisahnya
mengandung pelajaran dan pesan-pesan dari bangsa-bangsa terdahulu
yang telah musnah, maka rasa ingin tahunya akan lebih terasa
menggebu.®® Begitu juga dengan peristiwa-peristiva yang masih
bersifat misteri atau masa depan (walau sebagaiannya sudah pernah
terjadi).

Peristiwa masa lalu yang ada dalam Al-Qur an berkisar tentang
kisah para nabi, dakwah mereka, orang-orang yang memusuhinya, juga
sampai azab yang Allah Swt berikan kepada beberapa kaum karena
kekafirannya. Ada juga tentang orang-orang yang bukan nabi atau
tidak disebutkan kenabiannya. Dan banyak tentang perjalanan hidup
dan dakwah Nabi Muhammad Saw. Adapun peristiwva masa depan
tidak lepas juga dari kisah nabi terdahulu juga Nabi Muhammad
(kemudian terjadi peristiwanya) dan peristiwa-peristiwa yang belum
terjadi.

Mukjizat Al-Quran memang sudah tidak diragukan lagi, baik
dari segi keindahannya, atau bahkan kejadian yang telah terbukti atas
apa yang diramalkan oleh Al-Qur'an. Akan tetapi, penelitian ini
menurut penulis juga merupakan hal yang penting, walaupun memang
kejadiannya sudah terbuktikan beberapa abad silam, namun penulis
rasa masih relavan untuk membahas topik ini dikarenakan hikmah
yang terdapat di dalamnya.

1 Muhammad Quraish Shihab, Mukjizat Al-Quran, hal. 194.
% Manna® Al-Qattan, Mabahis fi UIim al-Qur’an, cet. XIII, Kairo: Maktabah
Wahbah, 2004, hal. 407.



12

Maka dari itu pengkajian terhadap ayat-ayat yang berisi tentang
prediksi masa depan yang diisyaratkan oleh Al-Qur'an sangat penting
untuk dilakukan. Berdasarkan latar belakang di atas penulis berikan judul
pada tesis ini dengan ‘“Proyeksi Masa Depan Menurut Muhammad
Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah.”

. Identifikasi Masalah

Berdasarkan latar belakang di atas, yang akan menjadi fokus
penelitian ini adalah terkait tentang:
1. Apa itu pemberitaan ghaib?
2. Ayat apa saja yang memberitakan tentang peristiwa-peristiwa yang
akan terjadi (proyeksi masa depan)?
3. Apakah semua proyeksi masa depan akan terjadi?
4. Apa pendapat para ulama terkait proyeksi masa depan?

. Pembatasan dan Perumusan Masalah

Adapun pembatasan dan rumusan masalah dalam penelitian ini
adalah peristiwa yang akan datang (proyeksi) yang diceritakan dalam Al-
Quran, baik yang sudah dikisahkan dan itu terjadi maupun yang sudah
diceritakan namun tidak atau belum terjadi, hingga sampai saat ini
menjadi sesuatu yang dianggap ghaib dan rahasia yang harus diyakini.

Dikarenakan Muhammad Quraish Shihab salah satu penafsir
Indonesia yang mengatakan bahwa salah satu aspek mukjizat Al-Qur an
adalah pemberitaan berita-berita ghaib (prediksi masa depan), maka
pembahasan akan dipenuhi dengan pendapat beliau yang pernah ditulis
atau disampaikan dalam beragam macam media walau tidak menafikan
banyak juga pendapat mufassir yang lainnya.

Adapun rumusan masalah dari penelitian ini adalah bagaimana
Muhammad Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah berbicara tentang
proyeksi masa depan.

. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

Sejalan dengan pembatasan dan rumusan masalah di atas, maka

penelitian ini bertujuan untuk mengetahui:

1. Menghimpun ayat-ayat di dalam Al-Qur'an yang terindikasi sebagai
ayat-ayat prediksi masa depan yang akan terjadi.

2. Memberikan penjelasan tentang kemukjizatan Al-Qur an ditinjau dari
aspek ghaib Al-Qur an melalui Tafsir Al-Mishbéh.

3. Untuk menjelaskan fungsi adanya ayat-ayat prediksi masa depan
dalam Al-Qur an menurut Tafsir Al-Mishbah.



13

E. Manfaat Penelitian

Penelitian ini diharapkan dapat bermanfaat berupa:

1. Menambah wawasan baru tentang ayat-ayat Al-Qur an yang berbicara
tentang proyeksi masa depan untuk dijadikan bahan untuk penelitian
berikutnya.

2. Menambah keyakinan penulis dan pembaca akan kebenaran dan
kemukjizatan Al-Qur an.

3. Menambah informasi baru terkait sejarah atau kisah perjalanan orang-
orang/kaum terdahulu, yang taat maupun juga yang ingkar.

4. Mengetahui kemukjizatan Al-Qur'an yang dapat dibuktikan secara
ilmiah.

Objek penelitian Tesis ini adalah ayat-ayat tentang prediksi masa
depan. Berdasarkan objek kajiannya, maka penelitian ini tergolong jenis
penelitian kepustakaan (library research).

F. Metode Penelitian

Penelitian ini bertujuan menghimpun ayat-ayat yang terindikasi
sebagai ayat prediksi masa depan dan mengungkap adanya suatu
peristiwa masa yang akan datang yang sudah dikisahkan dalam Al-Qur an
sebelum kejadiannya. Karena itu, penelitian ini menggunakan penelitian
kepustakaan yang sumber primernya adalah Al-Qur an, melalui referensi
kitab-kitab tafsir, terutama karya Muhammad Quraish Syihab yakni Tafsir
Al-Mishbah, dan referensi buku lainnya.

Metode yang digunakan penulis dalam penelitian ini adalah tematik
(maudhi'7),?* dikarenakan metode tersebut lebih mudah untuk memahami
masalah. Metode ini secara rinci akan mengumpulkan ayat-ayat dengan
permasalahan yang sama, kemudian semuanya diletakkan di atas satu
judul lalu ditafsirkan dengan metode tematik dari beragam penafsiran,
sebagaimana yang digariskan oleh Abdul Hayy al-Farmawi.

Format dan prosedur tafsir maudhii’i meliputi langkah-langkahnya
sebagai berikut: Pertama, menetapkan masalah yang akan dibahas (topik).
Kedua, menghimpun ayat-ayat yang berkaitan dengan masalah tersebut.
Ketiga, menyusun runtunan ayat-ayat yang berkaitan dengan masa

2! Metode Tematik adalah menghimpun ayat-ayat al-Qur'an yang memiliki tujuan
atau maksud yang sama dalam arti sama-sama membicarakan satu topik masalah dan
menyusunnya berdasarkan kronologi dan sebab turunnya ayat tersebut, kemudian
mengguraikannya dengan menjelajahi seluruh aspek yang dapat digali, hasilnya diukur
dengan teori yang akurat, sehingga mufassir dapat menyajikan tema secara utuh. Lihat
Abd al-Hayy al-Farmawi, Metode Tafsir Maudhii’i dan Cara Penerapanya, terj: Rosihon
Anwar, Bandung: Pustaka Setia, 2002, Cet 1, hal. 43-44.



14

turunnya disertai pengetahuan tentang sebab turun ayat. Keempat,
memahami korelasi ayat-ayat tersebut dalam suratnya masing-masing.
Kelima, menyusun pembahasan dalam kerangka yang sempurna (outline).
Keenam, melengkapi pembahasan dengan hadis-hadis yang relevan
dengan pokok pembahasan. Kemudian mempelajari ayat-ayat tersebut
secara keseluruhan dengan jalan menghimpun ayat-ayat yang mempunyai
pengertian yang sama, atau mengkompromikan antara yang am (umum)
dan yang khas (khusus), mutlag dan mugayyad atau yang pada lahirnya
bertentangan sehingga semuanya bertemu dalam satu muara, tanpa
perbedaan atau pemakasaan.*

G. Kajian Pustaka

Untuk menunjukkan posisi tulisan dan pentingnya penelitian
tentang proyeksi masa depan yang terdapat dalam Al-Qur'an, penulis
melakukan penelusuran kepustakaan. Dari hasil penelusuran yang penulis
lakukan, tesis ini memiliki beberapa kategori tulisan yang memungkinkan
memiliki relevansi dengan tulisan yang penulis lakukan. Pertama, tulisan-
tulisan yang terkait dengan kemukjizatan Al-Qur an, baik secara umum
atau khusus. Kedua, tulisan-tulisan yang berkaitan dengan pemberiataan
ghaib dalam Al-Qur'an dan hal-hal yang telah terjadi yang menjadi
kejadian yang berulang yang menjadi sejarah akan terjadi di masa yang
akan datang.

Buku yang berjudul Mukjizat Al-Qur'an; Ditinjau dari Aspek
Kebahasaan, Isyarat llmiyah dan Pemberitaan Ghaib menjelaskan
tentang pemberitaan ghaib dalam Al-Qur an, baik itu berita ghaib tentang
masa lampau atau berita ghaib pada masa datang yang terbukti.

Yahya Saleh, menulis buku Manusia dan Alam Ghaib.?® Dalam
buku ini dijelaskan iman kepada yang ghaib merupakan pokok
kepercayaan keagamaan, ia menjelaskan iman kepada yang ghaib bagi
kaum muslimin bukanlah hal yang bertentangan dengan hukum akal, tapi
merupakan suatu hal yang melampui ruang lingkup indera dan alam
nyata. Umar Sulaiman al-Asyqar, Ensiklopedia Kiamat dari Sakaratul
Maut Hingga Surga Neraka,®* penulis buku ini menjelaskan dan
menyebutkan dalam bukunya bahwa hal ghaib itu, apabila terjadi sesuai
dengan berita-berita itu dapat memperkuat dan menguatkan iman.

22 Abdu al-Hayy al-Farmawi, Metode Tafsir Maudii’, terj. Rohison Anwar
Bandung: Pustaka Setia, 2002, hal. 51-52.

% Yahya Saleh Basamallah, Manusia dan Alam Ghaib, Terj Ahamd Rais, Buku:
Jakarta, 1991.

# “Umar Sulaiman al-Asyqar. Ensiklopedia Kiamat dari Sakaratul Maut
Hingga Surga Neraka, Terj. Irfan Salim, Jakarta: Serambi Semesta, 2005.



15

Sujanto, penulis jurnal Tema Futuristik dalam Hadis, jurnal ini mengulas
tentang hadis-hadis yang menginformasikan tanda-tanda dan peristiwa-
peristiva menjelang terjadinya hari kiamat, seperti tentang Yakjuj dan
Makjuj, Dajjal, dan Nabi ‘Isa.

. Sistematika Penulisan

Dalam sebuah penelitian diperlukan sistematika penulisan agar
pembahasan tersusun secara sistematis dan runtut serta tidak keluar dari
pokok bahasan yang akan dikaji. Maka penelitian ini ditulis menjadi lima
bab yang masing-masing terdiri dari beberapa sub-bab. Adapun bab-bab
tersebut adalah sebagai berikut:

Bab pertama berisi pendahuluan yang terdiri dari beberapa sub-bab
antara lain: latar belakang masalah yang berisi problem akademi atau
kajian yang akan dibahas, identifikasi masalah berisikan tentang ruang
lingkup kajian yang akan dibahas, pembatasan dan perumusan masalah
berisikan hal-hal pembahasan yang mengarah kepada proyeksi masa
depan yang akan terjadi yang terdapat di dalam Al-Qur'an tujuan
penelitian, dan kegunaan penelitian, berisikan tentang memberikan
manfaat dan menambah keyakinan akan yang telah terjadi dan yang akan
terjadi dari hal hal yang dikabarkan dalam Al-Qur an, metode penilitian
berisikan tentang cara pengumpulan data atau dalil-dalil yang berkaitan
meliputi definisi tentang mukjizat, proyeksi masa depan yang dikabarkan
dalam Al-Qur'an dan pendapat para ulama khususnya pendapat
pengarang dari Tafsir Al-Mishbah, kajian pustaka berisikan tentang
referensi kitab atau pencarian data melalui penelitian kepustakaan (library
research), dan sistematika penulisan yang mejelaskan alur pembahasan
dalam penelitian ini secara gamblang yang terdiri dari beberapa bab dan
sub bab.

Bab kedua akan menjelaskan tinjauan umum mengenai proyeksi
masa depan dalam segala hal. Pada bab ini akan dikemukakan secara
umum, hal-hal apa saja yang banyak diperkirakan banyak orang.

Bab ketiga akan membahas biografi tokoh Muhammad Quraish
Shihab serta karya beliau Tafsir Al-Mishbah dari beragam aspeknya.

Bab keempat berisi tentang inti permasalahan, semua ayat-ayat
yang berbicara tentang proyeksi masa depan akan dijelaskan dari beragam
pandangan para tokoh dan mufassir, terutama dalam tafsir Tafsir Al-
Mishbah

Bab kelima yaitu penutup yang berisikan kesimpulan dan saran
yang diperoleh dari ulasan serta analisis yang telah dilakukan pada bab-
bab sebelumnya.



16



BAB 11
DISKURSUS PROYEKSI MASA DEPAN

A. Definisi Proyeksi Masa Depan

Proyeksi dalam kamus mempunyai dua arti, pertama gambar
suatu benda yang dibuat rata (mendatar) atau berupa garis pada bidang
datar, kedua perkiraan tentang keadaan masa yang akan datang dengan
menggunakan data yang ada (sekarang). Kata proyeksi bisa diartikan
hampir sama dengan kata yang perkiraan, prediksi, nujuman, ramalan,
tenungan, dan yang lainnya.

Proyeksi jika diartikan berdasarkan standar pengertian umum
yaitu kondisi atau keadaan yang terjadi di masa-masa yang akan datang
dengan membaca kondisi pada saat ini berdasarkan information yang
terdiri dari data, informasi, pengetahuan dan wisdom.

Dalam melakukan proyeksi harus diingat, bahwa kemampuan
membaca tanda -tanda masa depan sangat tergantung informasi dan
data serta analisis. Namun, tidak menutup kemungkinan walau apa
yang diproyeksikan terkadang meleset, dikarenakan dinamika dan
variabel x menjadi penyebab perubahan proyeksi. Ketidaklinearan atas

! pPerkiraan adalah pendapat yang hanya berdasarkan dugaan atau perasaan, bukan
berdasarkan bukti nyata. Nujuman adalah perbintangan untuk meramalkan (mengetahui)
nasib orang dan sebagainya. Ramalan adalah melihat (menduga) keadaan (hal) yang
akan terjadi. Tenungan adalah kepandaian untuk mengetahui (meramalkan) sesuatu yang
ghaib.

17



18

proyeksi yang dibuat disebabkan karena peran aktor kuat mampu
mengubah keadaan, pengaruh sikap pargmatis dan opurtunis, dan lain-
lain.

Memahami lebih dalam proyeksi akan memudahkan bagi
siapapun melihat apa yang terjadi beberapa tahun yang akan datang.
Dimensi dari proyeksi dibatasi pada waktu jangka pendek satu tahun
atau dua tahun serta jangka panjang lebih dari dua tahun. Basis
membuat skenario proyeksi dibagi kedalam kondisi buruk (worst case),
kondisi normal (normal case), dan kondisi terbaik (best case). Untuk
masing-masing kondisi tersebut dibuat kriteria keadaan yang dapat
diamati dan diukur.

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), arti proyeksi
adalah gambar suatu benda yang dibuat rata (mendatar) atau berupa
garis pada bidang datar. Proyeksi juga dapat dijelaskan sebagai
perkiraan tentang keadaan masa yang akan datang dengan
menggunakan data yang ada (sekarang).

Proyeksi bukanlah sesuatu yang tidak sehat. Proyeksi sebenarnya
adalah proses membiarkan harapan, ketakutan, dan pertahanan diri
yang terpendam guna diangkat kepada kesadaran. Perasaan kemarahan,
ketakutan, rasa salah, dan kebutuhan akan diproyeksikan seseorang
kepada orang lain. Proyeksi merupakan kenyataan yang tak terelakan.
Dikutip dari buku Pengantar Psikologi Proyektif, Diah K dan
Cahyaning S, proyeksi menjadi bagian dari relasi terlebih dalam relasi
dengan mereka yang memiliki otoritas. Proyeksi tidak dapat
disingkirkan,  sehingga  perlu  dipelajari  bagaimana cara
menghadapinya.

Arti proyeksi juga dapat ditemukan dalam ilmu psikologi sebagai
dasar dari berbagai macam bentuk yang bersifat verbal maupun
nonverbal. Proyeksi dapat menjadi proses pelampiasan keluar
dorongan, perasaan, dan sentimen yang terdapat dari diri individu ke
orang lain atau dunia luar.

Konsep yang dijelaskan pada Al-Qur'an bahwa setiap manusia
hendaknya mengamati dan memperhatikan apa yang telah diperbuat
pada masa lalu untuk menata hari esok. Dalam Al-Qur an surat Al-
Hasyr ayat 18 Allah berfirman:

< g_l A T 7 as21 2 Pl 4 \ -, .1 PPyt
Ol AW 13l W& cRd8 G LB SR A sl 1 gal GAN GG

? Diah Karmiyati & Cahyaning Suryaningrum, Psikologi Proyektif, Malang:

Penerbit Universitas Muhamadiyah, 2019, hal. 2.


https://kumparan.com/topic/kbbi

19

., /.s)/5: ~ (4, < /‘L
"ausl-‘w ./Jﬁg-"‘m
Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan
hendaklah setiap orang memperhatikan apa yang telah diperbuat
untuk hari esok (akhirat), dan bertakwalah kepada Allah. Sungguh,
Allah Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan.

Integrasi dan interkoneksi keilmuan telah menjadi diskursus
yang tak terbantahkan di kalangan perguruan Tinggi Keagamaan Islam
(PTKI). Ide ini menggelinding seiring alih status dari bentuk sekolah
tinggi menjadi institut dan kemudian menjadi universitas.
Transformasi kelembagaan ini mengusung mandat lebih luas (wider
mandate) bagi Perguruan Tinggi Islam (terutama yang negeri) dari
sekedar lokus kajian ilmu-ilmu keislaman menjadi wadah bagi
persemaian integrasi-interkoneksi berbagai bidang ilmu mencakup
sains natural, sosial dan humaniora.®

Banyak ijtihad akademis yang kemudian ditawarkan untuk
mengelaborasi ide tersebut mulai dari konsep integrasi ayat-ayat
kauniyah dan qur aniyah versi Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif
Hidayatullah Jakarta.* Model-model integrasi-interkoneksi dengan
berbagai label ini kemudian menjadi penciri masing-masing universitas
tetapi ide dasar yang menjadi pemicunya tetaplah sama yaitu
bagaimana mewujudkan integrasi-interkoneksi berbagai ilmu itu mulai
dari level konsep, motode sampai dengan proyeksi masa depan.

Dari berbagai gagasan tentang integrasi-interkoneksi tersebut,
berbagai ekspos teoritis dan filosofis ditampilkan sedemikian rupa
untuk mendukung rancang bangun yang sudah dibayangkan
sebelumnya oleh para kreatornya. Padahal kalau ditelisik lebih dalam,
Al-Qur’an sendiri dengan jejaring ayat-ayatnya telah membentuk
integrasi-interkoneksi inheren dengan sains dan peradaban. Tulisan ini
hendak menelusuri pandangan Al-Qur'an sendiri tentang sains dan
peradaban; mengaitkan pandangan qur-ani tersebut dengan fakta
ilmiah dan hasil kajian para ahli, dan meneropong arah perkembangan
sejarah untuk membayangkan bagaimana proyeksi masa depan dalam
Al-Qur an.

® Toto Suharto and Khuriyah, “The Scientific Viewpoint In State Islamic
University In Indonesia”, dalam Jurnal Pendidikan Islam 1, No. 1 (March 8, 2016): hal.
64.

* Umi Hanifah, “Islamisasi llmu Pengetahuan Kontemporer: Konsep Integrasi
Keilmuan di Universitas-Universitas Islam Indonesia”, dalam Jurnal Pendidikan Islam
13, no. 2 (December 10, 2018): 273-94.



20

Al-Qur an adalah mukjizat terbesar Nabi Muhammad Saw yang
berlaku hingga hari akhir. Konsekuensinya, ia harus relevan dengan
segala perkembangan keilmuan yang bersifat akumulatif, sistematis,
kausalistis, komprehensif dan netral-obyektif, kompatibel dengan
perkembangan sejarah dan peradaban umat manusia dengan siklus
lahir, berkembang, redup sampai tenggelamnya.

Ini adalah tantangan yang di bumi manusia, menyangkut karya-
karya manusia, tidaklah mudah sama sekali. Relevansi itu menuntut
sifat terbuka si karya untuk dikritisi dan diuji oleh perkembangan ilmu
dan sejarah sekaligus hingga hari kiamat. Tetapi kesulitan ini tidak
berlaku untuk Al-Qur’an. Sebaliknya, kitab suci ini menantang
penentangnya untuk secara logis, ilmiah dan historis menguji
kebenaran yang dibawanya dengan satu killing puch bahwa pada
akhirnya, sebagaimana dalam surat Fushshilat (41) ayatll, dan surat
Ylnus (10) ayat 90, seluruh alam semesta dan isinya akan tunduk
kepada kebenaran Al-Qur an baik secara sukarela maupun terpaksa.

5
= 15365 g xyas 06 r-é*‘-“\-’ A el T Bl
5 e B e el 200 4 I i j 3,J ST

E

A el <
€4. p
w Q2 g2

Kami jadikan Bani Israil bisa melintasi laut itu (Laut Merah). Lalu,
Fir’aun dan bala tentaranya mengikuti mereka untuk menganiaya dan
menindas hingga ketika Fir ‘aun hampir (mati) tenggelam, dia berkata,
“Aku percaya bahwa tidak ada tuhan selain (Tuhan) yang telah
dipercayai oleh Bani Israil dan aku termasuk orang-orang muslim
(yang berserah diri kepada-Nya).

7

Al-Quran, dengan demikian, adalah kitab terbuka yang bebas
diuji oleh perkembangan sains dan peradaban. Dari perspektif sains,
Al-Qur'an, sebagaimana dalam surat Asy-Sylra ayat 52, adalah
sumber kebenaran ilmu. la adalah kode ketuhanan untuk membaca
alam semesta sebagai fenomena sains. Secara peradaban, Al-Qur an
adalah puncak peradaban yang diturunkan oleh Allah Swt untuk meng-
cover seluruh pengaturan kehidupan manusia dari Nabi Adam hingga
nabi sebelum Rasulullah Saw diutus untuk alam semesta dan
penghuninya sebagai rasul terakhir hingga akhir masa sebagaimana
ditegaskan dalam surat Al-Maidah ayat 48. Inilah salah satu pembeda



21

utama Al-Qur an dengan kitab-kitab samawiyah sebelumnya.’

Pernyataan sifat terbuka Al-Qur'an bukanlah pernyataan lip
service untuk menjustifikasi bahwa setiap ada penemuan baru di dunia
sains sudah ada ayat dan isyaratnya dalam Al-Qur an, tetapi
pernyataan filosofis bahwa secara ontologis, epistemologis dan
aksiologis, Al-Quranlah sumber kebenaran sains itu. Al-Qur an
menebar ayat kebenaran dan tugas sains adalah membuktikan
kebenarannya, tidak akan meleset dari itu. Dengan meyakinkan, Al-
Qur an menunjukkan di surat Al-lsra ayat 9 bahwa siapapun tidak akan
menemukan kebenaran sejati di luar Al-Qur an.

A

Opkasg G uﬁ:«“)J‘ 555 A 7> &5 2V 353 V&)
\J
o \”“; \j_;,\ r_ﬁ :)\ \:.;J..A‘ » \

Y

Sesungguhnya Al-Qur’an ini memberi petunjuk ke (jalan) yang paling
lurus dan memberi kabar gembira kepada orang-orang mukmin yang
mengerjakan kebajikan bagi mereka ada pahala yang sangat besar

Kriteria kebenaran; konsistensi, koherensi, korespondensi, dan
kegunaan (pragmatik) dapat diterapkan dalam hal ini. Dr. Maurice
Bucaille menyebut enam kriteria kebenaran-yang semuanya ada di
dalam Al-Qur an- untuk memastikan bahwa kitab suci tertentu adalah
benar-benar firman Tuhan (kalamullah), ajarannya rasional, sempurna
(bebas dari kesalahan apapun), bukan mitos, saintifik, bersifat nubuat
(menembus ruang kebenaran masa lalu, kini dan masa depan), dan tak
tertiru (un-imitable).°

Konsisten-koheren dengan sifat terbuka, pintu gerbang
kebenaran  menurut  Al-Qur'an adalah ilmu. Illmu yang
berkorespondensi dengan fakta ilmiah dan hidayah, akan melahirkan
iman. Iman berbasis ilmu ini akan menjadi penggerak seseorang atau
sekelompok orang (masyarakat atau umat) untuk menghasilkan karya
peradaban gemilang. Sebagai muaranya, karya-karya tersebut mengikat
dia atau mereka untuk tunduk total secara spiritual kepada Sang
Pemilik kebenaran, Allah Swt. Begitulah cara membaca, misalnya
surat Al-Hajj (22) ayat 54 yang merupakan salah satu ayat sentral yang
menjelaskan bagaimana integratifnya Al-Qur'an dengan sains dan

®> Muhammad Abid Al-Jabiri, Madkhal ila al-Qur’dn al-Karim, vol. | Casablanca:
Dar an-Nasyr, 2006.

® Maurice Bucaille, The Qur’an and Modern Science, Jeddah: World Assembly
of Muslim Youth.



22

peradaban untuk memproyeksikan masa yang akan datang.
£ e T . PRI 21 TR })/,.i Lo
s ) S g 135 35 3 GG N 550 GV s

& g bloo J) A1 Gl A 0

Agar orang-orang yang telah diberi ilmu itu mengetahui bahwa ia (Al-
Qur’an) adalah kebenaran dari Tuhanmu sehingga mereka beriman
dan hati mereka tunduk kepadanya. Sesungguhnya Allah benar-benar
Maha Pemberi petunjuk kepada orang-orang yang beriman ke jalan
yang lurus.

B. Proyeksi Masa Depan Terkait Lingkungan

Mengingat bahwa ayat-ayat Al-Qur'an berjumlah lebih dari
enam ribu ayat, maka dipandang perlu untuk memilih ayat-ayat untuk
menjadi materi pembahasan penulis, yaitu tentang prediksi masa
depan, karena sesungguhnya Al-Qur an memberikan banyak informasi
terkait kejadian-kejadian yang sudah terjadi, ataupun yang belum
terjadi, terdapat ayat-ayat yang bersifat prediksi atau pemberithuan
tentang berita masa depan.

Al-Qur an merupakan kitab suci yang mengandung di dalamnya
pemberitahuan masa depan yang mampu menembus dan sebagai
ramalan pasti akan suatu tentang jalannya peristiwa yang akan terjadi
kemudian, dan dipastikan ramalan yang tertulis di dalam Al-Qur an
kelak menjadi nyata. Ini adalah salah satu hikmah dari segi
kemukjizatan Al-Quran.

Setelah melakukan penelitian, ternyata banyak ayat-ayat Al-
Qur an yang mengindikasikan makna masa depan. Jika diteliti lebih
mendalam terdapat redaksi kata yang mengindikasikan makna masa
depan yang menunjukkan pengertian setara atau sejajar dengan arti
masa depan itu sendiri, namun mempunyai maksud yang berbeda,
seperti pemberitahuan dan ancaman. Sebelum memahami pandangan
Al-Quran tentang lingkungan hidup, terlebih dahulu akan dijelaskan
tentang pengertian lingkungan hidup menurut pandangan pakar
lingkungan.

Istilah “Lingkungan Hidup” didefinisikan sebagai hal-hal atau
keadaan sekeliling khususnya yang mempengaruhi eksistensi



23

seseorang atau sesuatu.” Dapat juga disebut, jumlah semua benda yang
hidup (Biotik Community) dan tidak hidup (Abiotik Community) serta
kondisi yang ada dalam ruangan yang ditempati yang terdapat
hubungan timbal balik dan saling mempengaruhi.

Lingkungan merupakan salah satu aspek yang penting karena di
dalamnya ada keberlangsungan hidup manusia dan semua bentuk
kehidupan di bumi, konteks lingkungan itu sendiri merujuk pada
pendekatan objektif dan tidak memihak terhadap sudut pandang
tertentu, melainkan berdasarkan sumber dan data yang valid.
Lingkungan merupakan salah satu sistem yang rumit karena dimana
berbagai faktor saling terkait dan saling mempengaruhi.

Karena pentingnya setiap tahun pertanggal 5 juni ditetapkan
sebagai hari lingkungan hidup sedunia, yang dimaksudnya untuk
meningkatkan kesadaran global akan kebutuhan untuk mengambil
tindakan lingkungan vyang positif bagi perlindungan alam dan
planet bumi. Hari Lingkungan Hidup Sedunia merupakan instrumen
penting yang digunakan Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB) untuk
meningkatkan kesadaran tentang lingkungan serta mendorong
perhatian dan tindakan politik di tingkat dunia. Hari peringatan ini
dipandang sebagai kesempatan bagi semua orang untuk menjadi bagian
aksi global dalam menyuarakan proteksi terhadap planet bumi,
pemanfaatan sumber daya alam yang berkelanjutan, dan gaya hidup
yang ramah lingkungan.

Lingkungan hidup adalah segala sesuatu yang ada di sekitar
manusia dan berhubungan timbal balik. Lingkungan hidup adalah
sistem yang merupakan kesatuan ruang antara makhluk hidup dan
komponen abiotik lainnya. Interaksi antar lingkungan alamiah dan
sekitarnya membentuk sistem ekologi (ekosistem). Lingkungan
memegang peranan sebagai habitat bagi kehidupan makhluk hidup di
muka bumi.

Komponen-komponen lingkungan hidup terdiri dari dua jenis,’
yaitu: Pertama omponen biotik, makhluk hidup yang meliputi hewan,
tumbuhan, dan manusia. Kedua komponen abiotik adalah benda-benda
tak hidup, antara lain air, tanah, batu, udara, dan cahaya matahari.

" Library of Congres Cataloging in Publi-cation Data, Websters Encyclopedia
Unabridged Dictionary of the English Lenguange, New York: Pordland House, 1989,
hal. 477.

8 Tresna Sastrawijaya, Pancaran lingkungan, Jakarta: PT. Rineka Cipta, 1991,
hal. 6.

9 Samadi, Geografi 2: SMA Kelas Xl, Jakarta: Yudhistira Ghalia Indonesia, 2007,
hal. 109.


https://id.wikipedia.org/wiki/Bumi
https://id.wikipedia.org/wiki/Perserikatan_Bangsa-Bangsa
https://id.wikipedia.org/wiki/Dunia
https://id.wikipedia.org/wiki/Planet
https://id.wikipedia.org/wiki/Bumi
https://id.wikipedia.org/wiki/Sumber_daya_alam
https://id.wikipedia.org/wiki/Ekosistem
https://books.google.co.id/books?id=1nh91WJY4J0C&pg=PA126&dq=geografi+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwjI6eu_hrbtAhVryzgGHf8gAisQ6AEwAHoECAMQAg#v=onepage&q=geografi%20lingkungan%20hidup&f=true

24

Semua komponen yang berada di dalam lingkungan hidup merupakan
satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan dan membentuk sistem
kehidupan yang disebut ekosistem. Ekosistem yang merupakan bagian
utama dari lingkungan hidup, adalah lingkungan yang sangat dinamis,
karena banyaknya komponen yang terlibat di dalamnya. Jika salah satu
komponen tersebut berubah maka sistem adaptasi dari organisme yang
ada untuk menjaga keseimbangan akan mengalami perubahan. Karena
ekosistem merupakan pusat segala aktivitas yang menyediakan sumber
makanan dan kebutuhan lain bagi makhluk hidup maka keseimbangan
komponen di dalamnya harus dijaga dengan baik.°

Keseimbangan lingkungan secara alami dapat berlangsung
karena beberapa hal, yaitu komponen-komponen yang terlibat dalam
aksi-reaksi dan berperan sesuai kondisi keseimbangan, pemindahan
energi (arus energi), dan siklus biogeokimia dapat berlangsung.
Keseimbangan lingkungan dapat terganggu jika terjadi perubahan
berupa pengurangan fungsi dari komponen atau hilangnya sebagian
komponen yang dapat menyebabkan putusnya mata rantai dalam suatu
ekosistem. Kondisi keseimbangan tersebut kemungkinan dapat
berubah dengan adanya campur tangan manusia dengan segala
aktivitas pemenuhan kebutuhan yang terkadang melampaui batas.

Menurut Undang Undang No. 23 Tahun 1997, lingkungan hidup
adalah kesatuan ruang dengan semua benda, daya, keadaan, dan
makhluk  hidup, termasuk manusia dan perilakunya, yang
mempengaruhi  kelangsungan perikehidupan dan kesejahteraan
manusia serta makhluk hidup lain. Sedangkan ruang lingkup
lingkungan hidup Indonesia meliputi ruang, tempat Negara Kesatuan
Republik Indonesia yang berwawasan Nusantara dalam melaksanakan
kedaulatan, hak berdaulat, dan yurisdiksinya. Dalam lingkungan hidup
terdapat ekosistem, yaitu tatanan unsur lingkungan hidup yang
merupakan kesatuan utuh menyeluruh dan saling mempengaruhi dalam
membentuk keseimbangan, stabilitas, dan produktivitas lingkungan
hidup.

Merujuk pada definisi di atas, maka lingkungan hidup Indonesia
tidak lain merupakan wawasan nusantara yang menempati posisi silang
antara dua benua dan dua samudera dengan iklim tropis dan cuaca
serta musim yang memberikan kondisi alamiah dan kedudukan dengan
peranan strategis yang tinggi nilainya, tempat Bangsa Indonesia
menyelenggarakan kehidupan bernegara dalam segala aspeknya.

10 Natalia Widyatmanti Wirastuti, Geografi SMP/MTs Kls VIII, Jakarta:

Grasindo, 2008, hal. 70, 71.


https://books.google.co.id/books?id=uzHy9_chp34C&pg=PA67&dq=geografi+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwj2g9_ulLbtAhW86XMBHX3XCtQQ6AEwCHoECAEQAg#v=onepage&q=geografi%20lingkungan%20hidup&f=true

25

Ada tiga macam lingkungan hidup: alami, buatan, dan sosial.
Pertama, lingkungan hidup alami. Lingkungan hidup alami merupakan
lingkungan bentukan alam yang terdiri atas berbagai sumber alam dan
ekosistem dengan komponen-komponennya, baik fisik, biologis,
maupun berbagai proses alamiah yang menentukan kemampuan dan
fungsi ekosistem dalam mendukung kehidupan. Lingkungan hidup
alami bersifat dinamis karena memiliki tingkat heterogenitas
organisme yang sangat tinggi. Segala proses yang terjadi di dalam
lingkungan alami terjadi dengan sendirinya dan dalam keadaan tetap
seimbang. Contoh lingkungan hidup alami adalah hutan primer yang
segala kehidupan dan isi di dalamnya belum terkena campur tangan
manusia.

Lingkungan fisik, yaitu lingkungan yang terdiri dari gaya kosmik
dan fisiogeografis seperti tanah, udara, laut, radiasi, gaya tarik, ombak,
dan sebagainya. Lingkungan biologis, yaitu segala sesuatu yang besifat
biotis berupa mikroorganisme, parasit, hewan, dan tumbuh-tumbuhan.
Termasuk juga di sini, lingkungan prenatal dan proses-proses biologi
seperti reproduksi, pertumbuhan dan sebagainya.*!

Kedua, lingkungan hidup binaan atau buatan. Lingkungan hidup
buatan mencakup lingkungan buatan manusia yang dibangun dengan
bantuan atau masukan teknologi, baik teknologi sederhana maupun
teknologi modern. Lingkungan hidup alami diubah sehingga dapat
dimanfaatkan karena kebutuhan hidup manusia yang cenderung selalu
bertambah. Lingkungan hidup binaan bersifat kurang beranekaragam
karena keberadaanya selalu diselaraskan dengan kebutuhan manusia.
Lingkungan hidup buatan ini pada akhirnya dapat merusak
keseimbangan, keselarasan, dan kelestarian yang semuanya terdapat
dalam lingkungan alam. Hukum yang terdapat di alam mulai terganggu
yang menghilangkan hakikat pokok kehidupan yang saling tergantung
dan terikat.

Ketiga, lingkungan hidup sosial. Lingkungan hidup sosial
terbentuk karena adanya interaksi sosial dalam masyarakat. Di dalam
lingkungan hidup sosial ini terjadi interaksi dan berbagai proses
lainnya, baik antar individu, individu dengan masyarakat, individu
dengan budaya, maupun antarkelompok masyarakat. Lingkungan
hidup sosial ini dapat membentuk lingkungan hidup binaan tertentu
yang bercirikan perlakuan manusia sebagai makhluk sosial.

“Nommy Horas Thombang Siahaan, Hukum lingkungan dan Ekologi
Pembangunan, Jakarta: Erlangga, 2004, hal. 14.


https://id.wikipedia.org/wiki/Lingkungan_alam
https://id.wikipedia.org/wiki/-
https://id.wikipedia.org/wiki/-
https://books.google.co.id/books?id=ae7qLHtmcW4C&pg=PA41&dq=permasalahan+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwiGooLvsLbtAhX2wzgGHdZuCIQQ6AEwBXoECAUQAg#v=onepage&q=permasalahan%20lingkungan%20hidup&f=true
https://books.google.co.id/books?id=ae7qLHtmcW4C&pg=PA41&dq=permasalahan+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwiGooLvsLbtAhX2wzgGHdZuCIQQ6AEwBXoECAUQAg#v=onepage&q=permasalahan%20lingkungan%20hidup&f=true

26

Lingkungan sosial dapat terbagi ke dalam tiga bagian
diantaranya adalah lingkungan fisiososial (kebudayaan materil seperti
peralatan, senjata, mesin, gedung dan lain-lain), lingkungan biososial
(manusia dan interaksinya terhadap sesamanya dan tumbuhan beserta
hewan domestik dan semua bahan yang digunakan manusia yang
berasal dari sumber organik), dan lingkungan psikososial (tabiat batin
manusia).

Lingkungan hidup terdiri dari komponen penyusun antara lain
unsur fisik (abiotik), unsur hayati (biotik), dan unsur manusia
(budaya). Pertama Unsur fisik. Unsur ini terdiri dari air, udara, tanah,
unsur-unsur senyawa kimia, dan sebagainya. Unsur ini berfungsi
sebagai media berlangsungnya kehidupan. Air merupakan unsur
lingkungan hidup yang paling penting bagi kehidupan. Air di
permukaan bumi tersebar dalam bentuk air laut, air permukaan, air
tanah, awan dan salju. Udara merupakan media kehidupan makhluk
hidup yang penting.

Makhluk hidup memerlukan udara untuk metabolisme tubuh.
Hewan dan tumbuhan memerlukan oksigen untuk menghasilkan
energi. Tumbuhan memerlukan karbon  dioksida dalam  proses
fotosintesis. Lapisan udara juga sangat berguna bagi manusia antara
lain sebagai media komunikasi secara langsung maupun melalui alat
telekomunikasi  seperti telepon, televisi, dan radar. Adapun
Tanah merupakan bagian terpenting dari kehidupan. Dengan adanya
tanah, tumbuhan sebagai produsen dapat tumbuh dengan baik. Manusia
dan hewan dapat hidup di atas tanah. Lapisan tanah paling atas
merupakan tanah yang subur karena banyak mengandung bahan
organik sehingga warnanya lebih gelap.

Kedua Unsur hayati. Komponen ini terdiri dari semua makhluk
hidup, dari tingkatan paling rendah sampai paling tinggi, dari makhluk
hidup yang paling kecil sampai paling besar. Unsur-unsur tersebut juga
saling berhubungan, dari yang sederhana sampai yang paling
kompleks. Unsur hayati terdiri dari hewan, tumbuhan, dan jasad renik.

Ketiga Unsur budaya. Manusia mempunyai peranan penting
dalam kelangsungan kehidupan di permukaan bumi. Manusia adalah
makhluk hidup yang mempunyai kemampuan mengolah dan
mengelola lingkungan hidup. Secara umum, perkembangan manusia
diawali dengan kenyataan bahwa manusia sangat tergantung kepada
alam, kemudian manusia mampu menguasai alam. Akan tetapi
manusia dan alam seharusnya saling memengaruhi. Manusia dengan
kemampuan yang dimilikinya berupaya untuk memenuhi kebutuhan
dan memudahkan hidup.


https://id.wikipedia.org/wiki/Karbon_dioksida

27

Adapun faktor-faktor yang memengaruhi lingkungan hidup
adalah sebagai berikut: Pertama faktor geografi yakni Iklim. Iklim
merupakan factor yang memengaruhi aktivitas manusia dalam
lingkungannya. Iklim yang ekstrim dapat menjadi pembatas bagi
aktivitas manusia. Kedua, Perubahan cuaca, merupakan faktor
pembatas bagi manusia ketika suhu ekstrim sedangkan suhu yang
beragam dapat menjadi faktor yang membuat manusia lebih kreatif dan
inovatif dalam mengatasi perubahan-perubahan tersebut. Ketiga,
Kesuburan tanah, merupakan faktor yang berpengaruh bagi daerah
agraris, karena dengan tanah yang subur sebagai daya dukung
lingkungan tersebut nilainya jauh lebih tinggi daripada daerah yang
kurang subur. Keempat, Erosi, merupakan faktor yang dapat
mengurangi daya dukung lingkungan.*

Selain faktor di atas ada juga faktor sosial budaya yang
mempengaruhi lingkungan hidup:

1. Tingkat ilmu yang dimiliki oleh masyarakat dapat meningkatkan
kesadaran akan pentingnya lingkungan hidup bagi manusia.

2. Tingkat pengetahuan yang dimiliki oleh masyarakat dapat
meningkatkan nilai daya dukung lingkungan.

3. Tingkat teknologi yang dimiliki oleh masyarakat dapat
meningkatkan dan menurunkan nilai daya dukung lingkungan.

4. Perilaku manusia dapat meningkatkan nilai daya dukung dari
lingkungan.

Setiap kegiatan pembangunan akan mengakibatkan dampak atau
gangguan tehadap komponen ekosistem (lingkungan) itu sebagai lokasi
pembangunan. Dampak pembangunan tersebut tidak mungkin
ditiadakan atau dihilangkan secara total. Akan tetapi, upaya yang dapat
dilakukan adalah memaksimalkan dampak positif dan meminimalkan
dampak negatif sehingga kerusakan dan pencemaran yang timbul dapat
ditoleransi oleh lingkungan. Untuk mewujudkannya, yaitu dengan
pengelolaan lingkungan yang berasaskan pelestarian lingkungan,
karenanya perlu pemahaman tentang konsep ekosistem, asas ekologi
atau lingkungan, konservasi, dan pengetahuan lainnya yang berkaitan
dengan lingkungan hidup.*®

Perlu diperhatikan bahwa pelestarian lingkungan mengandung
dua pengertian, yaitu: Pertama, pelestarian fungsi lingkungan. Suatu
lingkungan dapat berubah karena adanya pembangunan, tetapi fungsi

12 Hartono, Geografi: Jelajah Bumi dan Alam Semesta, Bandung: PT Grafindo
Media Pratama, 2007, hal. 97.
3 Manik, Pengelolaan Lingkungan Hidup, Jakarta: Kencana, 2018, hal. 15.


https://id.wikipedia.org/wiki/Iklim
https://id.wikipedia.org/wiki/Kesuburan_tanah
https://id.wikipedia.org/wiki/Erosi
https://books.google.co.id/books?id=gjnHj6WomNQC&pg=PA114&dq=geografi+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwi8_c3cu7vtAhUXVH0KHReoC7gQ6AEwCXoECAAQAg#v=onepage&q=geografi%20lingkungan%20hidup&f=true
https://books.google.co.id/books?id=Icu2DwAAQBAJ&printsec=frontcover&dq=pengelolaan+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwjv8fzujbvtAhWSguYKHfUxDZYQ6AEwAHoECAYQAg#v=onepage&q=pengelolaan%20lingkungan%20hidup&f=true

28

lingkungan itu tetap dipertahankan. Misalnya, pada suatu areal yang
ditumbuhi pepohonan akan dibangun kawasan industri, sehingga
pepohonan tersebut harus ditebang. Dalam hal ini perencanaan harus
menyediakan pengganti fungsi pepohonan tersebut, yaitu dengan
diganti oleh areal terbuka dan pohon tanaman penghijauan setelah
proyek berjalan.

Kedua, pelestarian lingkungan. Keberadaan hutan lindung, taman
nasional dan cagar alam yang harus tetap dipertahankan merupakan
contoh konkretnya. Artinya, kegiatan pembangunan tidak boleh
dilakukan di lingkungan itu karena fungsinya tidak mungkin
dilestarikan dengan adanya kegiatan pembangunan.

Masalah lingkungan terjadi sebagai akibat timbulnya salah satu
dari kondisi-kondisi seperti melampaui kemampuan suatu komponen,
adanya ketidakseimbangan di antara komponen, terganggunya fungsi
komponen atau sama sekali tidak mampu berfungsi seperti
biasanya. Masalah lingkungan hidup pada umumnya disebabkan oleh
peristiwa alam, pertumbuhan penduduk  yang pesat,
pemanfaatan sumber daya alam secara berlebihan, industrialisasi, dan
transportasi.™*

Peristiwa alam atau kejadian yang terjadi secara alamiah,
seperti gempa bumi, longsor, kebakaran hutan oleh petir, banjir,
letusan gunung berapi, dan lain-lain, telah banyak menimbulkan
masalah lingkungan hidup. Gempa yang terjadi di daratan dapat
menyebabkan tanah retak-retak, bentang alam longsor, kerugian harta
benda, kematian manusia dan hewan, dan lain sebagainya. Sedangkan,
gempa di lautan menyebabkan terganggunya kehidupan biota laut dan
badai. Kebakaran hutan mengakibatkan pencemaran udara oleh asap,
punahnya sumber daya genetik (plasma nutfah), terganggunya
kehidupan satwa liar dan kematian bagi satwa yang pergerakannya
lambat. Dampak letusan gunung berapi sangat luas dan dapat
mengubah ekosistem wilayah bersangkutan. Letusan gunung berapi
yang dampaknya sangat luas adalah Gunung Krakatau di Selat Sunda
pada 1883.

Pencemaran lingkungan merupakan suatu masalah yang pasti,
yang disebabkan oleh  aktifitas dan kegiatan = manusia.
Masalah pencemaran timbul bilamana suatu zat atau energi dengan
tingkat konsentrasi sedemikian rupa hingga dapat mengubah kondisi
lingkungan, baik langsung atau tidak langsung, dan pada akhirnya

Y“Nommy Horas Thombang Siahaan, Hukum Lingkungan dan Ekologi

Pembangunan, Jakarta: Erlangga, 2004, hal. 14.


https://id.wikipedia.org/wiki/Hutan_lindung
https://id.wikipedia.org/wiki/Taman_nasional
https://id.wikipedia.org/wiki/Taman_nasional
https://id.wikipedia.org/wiki/Cagar_alam
https://id.wikipedia.org/wiki/Sumber_daya_alam
https://id.wikipedia.org/wiki/Gempa_bumi
https://id.wikipedia.org/wiki/Kebakaran_liar
https://id.wikipedia.org/wiki/Plasma_nutfah
https://id.wikipedia.org/wiki/Gunung_Krakatau
https://id.wikipedia.org/wiki/Letusan_Krakatau_1883
https://id.wikipedia.org/wiki/Pencemaran
https://books.google.co.id/books?id=ae7qLHtmcW4C&pg=PA41&dq=permasalahan+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwiGooLvsLbtAhX2wzgGHdZuCIQQ6AEwBXoECAUQAg#v=onepage&q=permasalahan%20lingkungan%20hidup&f=true
https://books.google.co.id/books?id=ae7qLHtmcW4C&pg=PA41&dq=permasalahan+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwiGooLvsLbtAhX2wzgGHdZuCIQQ6AEwBXoECAUQAg#v=onepage&q=permasalahan%20lingkungan%20hidup&f=true

29

lingkungan tidak lagi berfungsi sebagaimana mestinya. Timbulnya

pencemaran berkaitan erat dengan berbagai aktivitas manusia, antara

lain:

1. Kegiatan industri, dalam bentuk limbah, zat-zat buangan berbahaya
seperti logam-logam berat, zat radioaktif, air buangan panas,
kepulan asap, kebisingan, dan lain-lain.

2. Kegiatan pertambangan, berupa terjadinya kerusakan instalasi,
kebocoran, pencemaran buangan penambangan, pencemaran udara
dan rusaknya lahan-lahan bekas pertambangan.

3. Kegiatan transportasi, berupa kepulan asap, kebisingan kendaraan
bermotor, tumpahan bahan bakar, dan lain-lain.

4. Kegiatan pertanian, terutama akibat residu pemakaian zat-zat kimia
seperti pestisida, insektisida, herbisida atau fungisida, untuk hama.
Demikian pula pemakaian pupuk anorganik.

Berkembangnya industri dan teknologi tidak selamanya menjadi
alat pemuas bagi kehidupan manusia, karena di balik itu semua
terdapat banyak risiko dan masalah yang bermunculan. Belakangan ini
telah banyak muncul penyakit yang diakibatkan oleh limbah industri,
seperti Penyakit Minamata dan Itai-itai di Jepang. Penyakit dan wabah-
wabah juga semakin banyak bermunculan akibat pengelolaan
lingkungan yang tidak benar oleh manusia. Hutan sebagai habitat dan
menyimpan berbagai spesies satwa dan tumbuhan, yang tadinya
tertutup, Kini terbuka dan habis ditebangi untuk berbagai konsumsi
modern, terutama bagi masyarakat perkotaan.

Karena hutan sebagai habitat satwa-satwa sudah rusak, maka
spesies-spesies satwa bermigrasi ke segala tempat, termasuk ke sekitar
permukiman manusia. Berbagai satwa liar banyak pula mengandung
berbagai virus mematikan bagi manusia dan ragam hewan piaraan,
berinteraksi dengan lingkungan permukiman manusia, dan akhirnya
virus ini berpindah ke tubuh manusia. Faktor perdagangan satwa
langka juga berkontribusi untuk membawa virus dari hutan dan
binatang-binatang ke lingkungan manusia melalui alat transportasi,
bahkan ke hotel-hotel. Beberapa wabah yang timbul oleh karena faktor
tersebut antara lain wabah virus Marburg, Ebola, HIV (penyakit
AIDS), penyakit SARS, dan Chikungunya. Penyakit lainnya timbul
akibat proses teknologi, misalnya penyakit yang disebabkan
dari radiasi elektromagnetik. Radiasi elektromagnetik memiliki potensi
gangguan kesehatan antara lain berupa leukemia, leinfoma, infertilitas
pada pria, cacat kongenital, proses generatif, perubahan ritme jantung,
perubahan metabolisme melatonin, neurosis, dan lain-lain.

Perbuatan manusia dalam mengeksplotasi dan menggunakan


https://id.wikipedia.org/wiki/Industri
https://id.wikipedia.org/wiki/Pertambangan
https://id.wikipedia.org/wiki/Transportasi
https://id.wikipedia.org/wiki/Pertanian
https://id.wikipedia.org/wiki/Penyakit_Minamata
https://id.wikipedia.org/wiki/Virus_Marburg
https://id.wikipedia.org/wiki/Penyakit_virus_ebola
https://id.wikipedia.org/wiki/HIV
https://id.wikipedia.org/wiki/AIDS
https://id.wikipedia.org/wiki/AIDS
https://id.wikipedia.org/wiki/Sindrom_pernapasan_akut_berat
https://id.wikipedia.org/wiki/Chikungunya
https://id.wikipedia.org/wiki/Radiasi_elektromagnetik
https://id.wikipedia.org/wiki/Leukemia
https://id.wikipedia.org/wiki/Neurosis

30

sumber-sumber daya alam secara tidak seimbang berdampak pada
rusaknya tata lingkungan alami. Hal tersebut dapat terlihat melalui
praktek-praktek masyarakat seperti pengundulan hutan, pemanfaatan
ekosistem pantai, penangkapan ikan laut yang melampaui batas
konservasinya, penggunaan alat-alat beracun dan peledak untuk
menangkap ikan, perburuan binatang liar, dan pola pertanian sistem
ladang berpindah. Masalah ini merupakan dampak yang saling
berkaitan satu dengan yang lainnya, misalnya tingkat pertumbuhan
penduduk yang lebih mengungguli tingkat pertumbuhan kebutuhan
dasar dan kebutuhan lainnya, perkembangan kemajuan ilmu
pengetahuan dan teknologi, peningkatan taraf hidup, konsumerisme,
masalah keterbataasan alam untuk diolah terutama sumberdaya tak
terbaharukan, pengangguran dan lain-lain.

Pertambahan penduduk yang semakin lama makin meningkat
akan berbenturan dengan sistem lingkungan, yaitu bahwa setiap
manusia memiliki berbagai kebutuhan, baik yang pokok dan
pelengkap. Sedangkan semua faktor tersebut baru dapat terpenuhi
apabila siklus dan cadangan-cadangan sumber daya alam masih
mampu dan mencukupi. Akan dapat terjadi masa krisis, jika angka
pertumbuhan penduduk kian melewati batas siklus atau jumlah
cadangan sumber-sumber kebutuhan, dan hal tersebut tidak ditata
secara terencana. Masalah ledakan penduduk tidak hanya terkait
dengan masalah kebutuhan dasar, namun juga menyangkut berbagai
aspek hidup atau kualitas hidup secara kompeks seperti pemukiman,
kesehatan, tingkat pendidikan, kebebasan perorangan, kententeraman,
ketertiban, keamanan dan hal lainnya yang diperlukan dalam kondisi
hidup wajar.

Diantara efek dari keajuan tekbologi juga berimbas pada
populasi fauna dan flora. Populasi fauna dan flora yang menurun
sangat berkaitan dengan kegiatan-kegiatan pembangunan dan sikap
keserakahan manusia yang dapat mengganggu perkembangbiakan dan
rusaknya habitat. Pembabatan, pembakaran, dan kebakaran hutan telah
memusnakan spesies-spesies binatang dan tumbuh-tumbuhan serta
merusak unsur hara dalam tanah. Aktivitas penyemprotan hama
dengan obat pembasmi pestisida dan semacamnya juga memberikan
efek samping yang buruk. Pemakaian DDT dan zat semacamnya yang
persisten dan sukar terurai akan merembes ke dalam rantai makanan,
yang selanjutnya memengaruhi makhluk-makhluk lain. Tindakan
pembasmian dapat pula membunuh makhluk-makhluk yang bukan
sasaran, yang banyak berperan sebagai predator yang bermanfaat
mengontrol populasi binatang secara efektif dan banyak manfaatnya


https://id.wikipedia.org/wiki/Penggundulan_hutan
https://id.wikipedia.org/wiki/Perburuan_liar
https://id.wikipedia.org/wiki/Konsumerisme
https://id.wikipedia.org/wiki/Pestisida
https://id.wikipedia.org/wiki/DDT

31

bagi kehidupan manusia. Perdagangan satwa langka atau liar juga sulit
diberantas. Satwa ini digunakan untuk keperluan obat-obatan dan
kosmetika, serta hobi. Masalah ini harus diberantas dan ratifikasi
sistem pengaturan dan larangan yang telah ditentukan CITES harus
diterapkan secara ketat.

Ekosistem harus seimbang. Lingkungan mempunyai sifat yang
saling berkaitan, interdependen, dan saling memengaruhi. Bila salah
satu mengalami gangguan atau ketidakseimbangan, akan berakibat
pada bagian-bagian sekitar lainnya. Tanah yang tandus di mana pohon-
pohon tidak lagi tumbuh dapat menimbulkan banjir dan longsor. Kota
yang padat permukiman tetapi tidak ditata dengan pengelolaan sampah
dan pembuatan selokan, kali, kanal, dan tidak ada persediaan runag-
ruang hijau, tanah resapan ataupun lahan terbuka, dan waduk-waduk
buatan akan menciptakan ketidakseimbangan ekosistem perkotaan.
Akibatnya ialah ancaman banjir sepanjang musim hujan.

Masalah lingkungan tidak saja terbatas pada masalah biofisik,
tetapi juga pada lingkungan sosial (ekosistem sosial). Bertumpuknya
pembangunan di kota tetapi hal yang serupa tidak dialami di pedesaan
misalnya, akan menimbulkan masalah pada ekosistem sosial berupa
timbulnya urbanisasi yang pesat, dan akhirnya mengakibatkan
bertambahnya permasalahan-permasalahan di perkotaan, seperti
pengangguran, gelandangan, peningkatan kriminalitas, terganggunya
kelancaran lalu lintas, rendahnya mutu kesehatan lingkungan,dan
sebagainya.

Di antara masalah lingkungan hidup di Indonesia adalah bahaya
alam: banjir, kemarau panjang, tsunami, gempa bumi, gunung berapi,
kebakaran hutan, gunung lumpur, tanah longsor, limbah industri,
limbah pariwisata, dan limbah rumah sakit. Selain itu masalah
Lingkungan hidup di Indonesia saat ini: penebangan hutan secara
liar/pembalakan hutan; polusi air dari limbah industri dan
pertambangan; polusi udara di daerah perkotaan (Jakarta merupakan
kota dengan udara paling kotor ke 3 di dunia); asap dan kabut dari
kebakaran hutan; kebakaran hutan permanen/tidak dapat dipadamkan;
perambahan suaka alam/suaka margasatwa; perburuan liar,
perdagangan dan pembasmian hewan liar yang dilindungi;
penghancuran terumbu karang; pembuangan sampah B3/radioaktif dari
negara maju; pembuangan sampah tanpa pemisahan/pengolahan;
semburan lumpur liar di Sidoarjo, Jawa Timur; hujan asam yang
merupakan akibat dari polusi udara.

Oleh karena edukasi tentan lingkungan hidup sangat diperlukan.
Pendidikan lingkungan hidup adalah suatu proses untuk membangun


https://id.wikipedia.org/wiki/CITES
https://id.wikipedia.org/wiki/Banjir
https://id.wikipedia.org/wiki/Tanah_longsor
https://id.wikipedia.org/wiki/Urbanisasi

32

populasi manusia di dunia yang sadar dan peduli terhadap lingkungan
total (keseluruhan) dan segala masalah yang berkaitan dengannya, dan
masyarakat yang memiliki pengetahuan, ketrampilan, sikap dan
tingkah laku, motivasi serta komitmen untuk bekerja sama , baik secara
individu maupun secara kolektif, untuk dapat memecahkan berbagai
masalah lingkungan saat ini, dan mencegah timbulnya masalah baru.
(UNESCO, Deklarasi Thilisi, 1977)

1.

Adapun prinsip pendidikan lingkungan hidup sebagai berikut:
Mempertimbangkan lingkungan sebagai suatu totalitas — alami dan
buatan, bersifat teknologi dan sosial (ekonomi, politik, kultural,
historis, moral, estetika);

. Merupakan suatu proses yang berjalan secara terus menerus dan

sepanjang hidup, dimulai pada zaman pra sekolah, dan berlanjut ke
tahap pendidikan formal maupun non formal;

. Mempunyai pendekatan yang sifatnya interdisipliner, dengan

menarik/mengambil isi atau ciri spesifik dari masing-masing
disiplin ilmu sehingga memungkinkan suatu pendekatan yang
holistik dan perspektif yang seimbang.

. Meneliti (examine) issue lingkungan yang utama dari sudut

pandang lokal, nasional, regional dan internasional, sehingga siswa
dapat menerima insight mengenai kondisi lingkungan di wilayah
geografis yang lain;

. Memberi tekanan pada situasi lingkungan saat ini dan situasi

lingkungan yang potensial, dengan memasukkan pertimbangan
perspektif historisnya;

. Mempromosikan nilai dan pentingnya kerja sama lokal, nasional

dan internasional untuk mencegah dan memecahkan masalah-
masalah lingkungan;

. Secara eksplisit mempertimbangkan/memperhitungkan  aspek

lingkungan dalam rencana pembangunan dan pertumbuhan;

. Memampukan peserta didik untuk mempunyai peran dalam

merencanakan pengalaman belajar mereka, dan memberi
kesempatan pada mereka untuk membuat keputusan dan menerima
konsekuensi dari keputusan tersebut.

. Menghubungkan  (relate)  kepekaan  kepada  lingkungan,

pengetahuan, ketrampilan untuk memecahkan masalah dan
Klarifikasi nilai pada setiap tahap umur, tetapi bagi umur muda
(tahun-tahun pertama) diberikan tekanan yang khusus terhadap
kepekaan lingkungan terhadap lingkungan tempat mereka hidup.

10. Membantu peserta didik untuk menemukan (discover), gejala-

gejala dan penyebab dari masalah lingkungan;


https://id.wikipedia.org/wiki/Pendidikan_formal

33

11. Memberi tekanan mengenai kompleksitas masalah lingkungan,
sehingga diperlukan kemampuan untuk berpikir secara Kritis
dengan ketrampilan untuk memecahkan masalah.

12. Memanfaatkan beraneka ragam situasi pembelajaran (learning
environment) dan berbagai pendekatan dalam pembelajaran
mengenai dan dari lingkungan dengan tekanan yang kuat pada
kegiatan-kegiatan yang sifatnya praktis dan memberikan
pengalaman secara langsung (first — hand experience).

Melihat cakupan unsur yang terdapat dalam lingkungan hidup
itu, maka Al-Qur an dapat dikatakan juga mengenal lingkungan dalam
batas yang lebih luas, walaupun hanya melalui pesan muatan tersirat.
Beberapa ayat Al-Qur an menyebutkan adanya aturan, koordinasi dan
tujuan alam sebagai bukti-bukti yang mengukuhkan eksistensi pencipta
yang Maha Bijaksana dan Maha Kuasa. Ayat-ayat ini dapat
diklasifikasikan ke dalam beberapa kelompok.™ Sebagian menjelaskan
bahwa penciptaan langit dan bumi tidaklah sia-sia, tetapi di balik itu
benar-benar memiliki tujuan, misalnya: QS. 6:73, 21:16, 23:115, dan
38:27.

55550 8 Bt o o5 e 52 ol 54
., - ﬁ-}/,

rﬂg\ )OJL@_J\);AAJ\VLCJ}AM&@N}}M\Q}&\
@ jl..l\

Dialah yang menciptakan langit dan bumi dengan hak (benar).
(Sungguh benar ketetapan-Nya) pada hari (ketika) Dia berkata,
“Jadilah!” Maka, jadilah sesuatu itu. Firman-Nya adalah benar, dan
milik-Nyalah segala kekuasaan pada waktu sangkakala ditiup. Dia
mengetahui yang gaib dan yang nyata. Dialah Yang Maha Bijaksana
lagi Maha Teliti (Al-An’am/6: 73).

Di dalam beberapa ayat disebutkan bahwa kejadian-kejadian
mengikuti suatu jalur alami untuk periode tertentu yang sebelumnya
ditentukan, misalnya: QS. 30:8 dan 13:12.

> Mahdi Ghulsyam, The Holy Qur’an and The Scoience of Nature, diterjemahkan
oleh Agus Effendi “Filsafat Sains Menurut Al-Qur'an”, Bandung: Penerbit Mizan,
1994, hal. 80 - 81.



34

th fﬂj ")""J “mul’\-‘ r-é-:-‘b\ J;M rb

Apakah mereka tidak berplklr tentang (kejadian) dlrlnya’? AIIah tidak
menciptakan langit, bumi, dan apa yang ada di antara keduanya,
kecuali dengan benar dan waktu yang ditentukan. Sesungguhnya
banyak di antara manusia benar-benar mengingkari pertemuan
dengan Tuhannya. (Ar-Ram/30: 8).

Beberapa ayat yang menyebutkan kepada kita bahwa
keseluruhan proses penciptaan dan perjalanan kejadian-kejadian di
dalam alam, mengikuti suatu perhitungan, aturan dan ukuran yang
sesuai, misalnya: QS. 55:5, 13:8, 25:2, 15:19, 15:21, dan 55:7.

N z -
4 < P
o, o |- 5 PP . \
e 2
o0p L—.&f—d\,m‘.aj
o 9. s

Matahari dan bulan (beredar) sesuai dengan perhitungan (QS. Ar-
Rahman/55: 5).

Dalam Al-Qur'an, menyebutkan beberapa ayat adanya
kehidupan, makhluk Tuhan saling terkait, agar tercipta keseimbangan
dan keserasian, misalnya: QS. 13:3, 15:19, 16:15, 21:31, 27:61, 31:10,
41:10, 50:7, 77:25-27, dan QS. 79:30-33.

\-wJ»vJJ\fu@ bd‘\ﬂ\e—-’d»)u@\”“ Y
& 53885 D eV 3 5 S 3 B G e

Dialah yang menghamparkan bumi dan menjadikan gunung-gunung
dan sungai-sungai padanya. Dia menjadikan padanya (semua) buah-
buahan berpasang-pasangan (dan) menutupkan malam pada siang)
Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat tanda-tanda
(kebesaran Allah) bagi kaum yang berpikir. (Ar-Ra’d/13: 73).

Topografi daratan bumi berupa hamparan dan gunung-gunung.
Di antaranya ada sungai-sungai. Daratan itu menjadi tempat
tumbuhnya tanaman penghasil buah-buahan yang penyerbukannya
dapat terjadi karena struktur bunga yang berpasangan, jantan dan
betina. Semuanya mengalami siang dan malam karena proses
perputaran bumi.



35

Al-Qur an menegaskan bahwa manusia diciptakan Allah sebagai
khalifah di bumi untuk bertanggung jawab tentang pemeliharaannya
dan pengembangan bumi: QS. 11:61, 23:1-9, 2:30-39.

}’_/ ) By ) . _ //)¢ \ PR
sl LAl Ll g J6 A el 555 )
& p sy

Slad) 55 & puacl g Sachy @23V s S

G M
Kepada (kaum) Samud (Kami utus) saudara mereka, Saleh. Dia
berkata, “Wahai kaumku, sembahlah Allah, sekali-kali tidak ada tuhan
bagimu selain Dia. Dia telah menciptakanmu dari bumi (tanah) dan
menjadikanmu pemakmurnya. 357) Oleh karena itu, mohonlah
ampunan dan bertobatlah kepada-Nya. Sesungguhnya Tuhanku sangat
dekat lagi Maha Memperkenankan Doa (H(d/11: 61).

Melihat klasifikasi ayat yang terdapat dalam Al-Qur’an dengan
adanya unsur lingkungan maka beberapa ulama menginterprestasikan
ayat tersebut dalam bentuk tafsiran ilmiah. Muhammad Quraish Shihab
misalnya menyatakan bahwa istilah lingkungan hidup dapat dilihat dari
kedalaman makna yang terkandung pada proses penciptaan manusia
(QS. 96: 2) dan pengangkatan manusia menjadi khalifah (QS. 2: 30),
yang dihubungkan dengan tujuan penciptaan alam (QS. 38: 27).

Ketiga ayat ini menunjukkan kepada kita, betapa kehidupan
seluruh makhluk Tuhan saling berkait dan saling mempengaruhi. Bila
terjadi gangguan yang luar biasa terhadap salah satunya, makna
makhluk yang berada dalam lingkungan hidup tersebut ikut terganggu.
Oleh karena itu, keseimbangan dan keserasian tersebut harus
dipelihara, agar tidak mengakibatkan kerusakan.®

Ayat-ayat Al-Quran banyak sekali menyinggung tentang
masalah lingkungan hidup. Hal ini bermakna bahwa Al-Qur an punya
konsern terhadap masalah ini. Misalnya bahwa Al-Qur an sangat tegas
terhadap orang-orang yang merusak lingkungan. Bahkan perusak alam
diganjar dengan hukuman yang sangat berat seperti dijelaskan pada
surat Al-Bagarah ayat: 205-206.

* Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, Bandung: Penerbit
Mizan, 1994, hal. 295.



36

N2 3 il e s s i) s s e g 9
?@;—M VJYL J.aj\ 4;-5\9-\ ‘QS\ 4\3 JMJ \3} ‘é’vo J\..-sz\ J

} Ed -
Pt 3 ~ \ -7 |-
v.b
& "é'fj )
-

Apabila ia berpaling dari kamu, kemudian ia juga melakukan
perjalanan diatas bumi dan melakkukan kerusakan, merusak
tumbuhan juga hewan, dan sungguh Allah tidak menghendaki
kerusakan. Jika disampaikan padanya: Bertakwalah kepada Allah”,
maka ia akan menunjukkan sikap yang arogan bahkan melakukan
perbuatan dosa, maka kelak balasannya di neraka Jahanam, sungguh
itu tempat yang paling buruk dan manakutkan (Al-Bagarah/2: 206).

Perhatian Al-Qur an yang khusus tentang lingkungan hidup ini,
tidak hanya terkait dengan larangan dan anjuran atau apa yang baik
dan yang buruk. Lebih dari itu, ternyata Al-Qur'an punya pandangan
yang spesial. Dorongan Al-Qur'an agar memperhatikan alam
lingkungan adalah agar manusia dapat mengelola alam dengan sebaik-
baiknya, agar dapat dimafaatkan seluruh semesta. Misalnya, Al-Qur an
memotivasi manusia agar memperhatikan bagaimana onta diciptakan,
langit dibentangkan, bagaimana gunung ditinggikan, bagaimana bumi
dihamparkan.

Dengan demikian, manusia harus mengadakan riset-riset.
Dengan riset-riset inilah pada akhirnya dapat melahirkan ilmu-ilmu
baru yang dapat membawa umat manusia sejahtera. Misalnya, anjuran
memperhatikan untuk diciptakan, seharusnya melahirkan penemuan
baru dalam bidang biologi. Anjuran memperhatikan gunung diciptakan
seharusnya melahirkan penemuan baru di bidang geologi, demikian
juga anjuran bumi dihamparkan agar dapat melahirkan ilmu-ilmu
kealaman yang berujung pada kesejahteraan umat manusia.

Motivasi Al-Qur'an untuk mengadakan riset-riset ilmiah ini
ditegaskan dalam surat Al-Ghasyiyah ayat 17-20:

nn/\yi.x-j)qs;u\éb <‘\v w.\aus&\l ij‘h“\)"
@J&JY\&} ‘m* éMg&SJL;-\&\)

Apakah mereka tidak memperhatikan unta bagaimana diciptakan,
langit bagaimana ditinggikan, gunung-gunung bagaimana ditegakkan,



37

bumi bagaimana dihamparkan?

Di sisi lain, agama dan lingkungan seringkali dipahami secara
terpisah atau dikotomis. Pemahaman tersebut berkembang selama ini,
sehingga agama cenderung tidak memberikan kontribusi yang
memadai terhadap kesadaran umat dalam menjaga lingkungan mereka.
Agama dan lingkungan dianggap dua hal yang terpisah dan tidak
berhubungan satu sama lain. Padahal terdapat hubungan yang erat
antara agama dan lingkungan hidup, khususnya pada kontribusi agama
dalam mempengaruhi perilaku manusia terhadap persepsi dan tingkah
lakunya dalam menjaga dan melestarikan lingkungan hidup di
sekitarnya. Agama secara implisit mengajarkan umat beragama untuk
mengetahui dan menyadari arti penting menjaga lingkungan sehari-
hari.

Agama mengajarkan setiap umatnya untuk peduli terhadap
lingkungan, setiap kerusakan alam dan lingkungan pada akhirnya akan
memberikan dampak buruk jangka panjang kepada diri manusia
sendiri. Pada kesempatan ini Allah Swt menyatakan bahwa kerusakan
lingkungan disebabkan perbuatan manusia. Seperti yang terdapat
dalam surat Ar-Rim ayat 41:

o et i) LB el 238G, s A 3 sk
T - A

o o2 A ,/’/‘/\7 -
TS e shee

Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena
perbuatan tangan manusia, Allah menghendaki agar mereka
merasakan sebagian dari (akibat) perbuatan mereka, agar mereka
kembali (ke jalan yang benar). (Ar RUm/30: 41).

Ayat di atas menyebut darat dan laut sebagai tempat terjadinya
faséd itu. Ini dapat berarti daratan dan lautan menjadi arena kerusakan,
dapat juga berarti bahwa darat dan laut sendiri telah mengalami
kerusakan, ketidakseimbangan serta kekurangan manfaat. Laut telah
tercemar, sehingga ikan mati dan hasil laut berkurang. Daratan
semakin panas sehingga terjadi kemarau panjang. Hasilnya,
keseimbangan lingkungan menjadi kacau. Inilah yang mengantar
sementara ulama kontemporer memaharni ayat ini sebagai isyarat
tentang kerusakan lingkungan.’

" Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah; Pesan, Kesan dan
Keserasian Al-Qur’an, Jakarta: Lentera Hati, 2002, Volume 11, hal. 77,



38

Makna fasad pada ayat di atas bersifat ‘@gm (umum). Ini berarti
bahwa segala kerusakan bumi baik di darat maupun di laut dalam
berbagi bentuknya dapat disebut sebagai fasad. Kerusakan di darat
misalnya, seperti longsor, gempa, banjir dan sejenisnya bisa dikatakan
sebagai fasad fil ardhi. Berdasarkan ayat ini, maka global warming
merupakan salah satu bentuk fasad yang disebabkan oleh manusia.

Kerusakan lingkungan sebagai pemicu terjadinya pemanasan
global dan perubahan iklim diungkapkan oleh Al-Qur'an dengan
ungkapan zhoharol fasad fil barri wal bahri dimana titik berat dari
pernyataan tersebut adalah kata fasad. manusia adalah faktor dominan
atas terjadinya pemanasan global (bima kasabat aidi an nas)*®

Kalau merujuk kepada Al-Qur an, ditemukan sekian banyak ayat
yang membicarakan tentang aneka kerusakan dan dalam konteks
uraian tentang fasad, antara lain: (QS. Al-Bagarah 2: 205). Dalam QS.
Al-Maidah 5: 32, pembunuhan, perampokan dan gangguan keamanan,
dinilai sebagai fasad. Sedangkan QS. Al-A’r&f 7: 85, menilai
pengurangan takaran, timbangan dan hak-hak manusia adalah fasad.
Dan masih banyak yang lain. Misalnva QS. Ali-lmran 3: 63, Al-Anfal
81: 73, HOd 11: 116, An-Niséa 4: 34, Ghéfir 40: 26, Al-Fajr 89: 12, dan
lain-lain.*®

Penggunaan kata fasad di dalam Al-Qur'an yang berarti
kerusakan sering dirangkai dengan kata ishlah yang berarti perbaikan.
Dalam surat Al-A’réf ayat 56, dengan memperhatikan kata fasad dan
kata ishlah, Allah Swt menjelaskan tentang perilaku buruk manusia
terhadap Iingkungan atau alam semesta.

EA5 5 u..; Gy 538305 Qgﬂé&&fjﬁ\é\ngj
E%MM\JAWJJ

Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi, sesudah
(Allah) memperbaikinya dan berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut
(tidak akan diterima) dan harapan (akan dikabulkan). Sesungguhnya
rahmat Allah amat dekat kepada orang-orang yang berbuat baik.

Dengan metode yang sama, memperhatikan kata fasad dan kata
ishlah di dalam surat Asy-Sydra ayat 150-152 Allah memerintahkan
atau mewajibkan untuk bertakwa dan taat kepada-Nya serta tidak boleh

18 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, hal. 76.
9 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, hal. 77.



39

mentaati perintah orang-orang yang melampaui batas. Menurut
Muhammad Quraish Shihab hal itu akan jelas setelah memperhatikan
dua macam penggunaan kata yang berakar sama dengan kata yushlih(n
yang digunakan ayat ini. Jika Anda menemukan sesuatu yang baik,
yang memenuhi nilai-nilainya lalu memeliharanya sehingga nilai-nilai
itu langgeng, maka ketika itu Anda melakukan shalah. Sedang bila
Anda menemukannya dalam keadaan rusak lalu anda memperbaikinya
sehingga ia menjadi baik dan bermanfaat sebagaimana semula, maka
Anda melakukan apa yang dinamai ishlah. Selanjutnya jika Anda
menemukan sesuatu yang telah memenuhi nilai-nilainya, lalu Anda
memberi nilai tambah kepadanya sehingga manfaatnya lebih besar dari
sebelumnya, maka ini pun dinamai ishlah.”

Islam sebagai agama rahmatan Ilil‘dlamin tentu harus dapat
menjawab tantangan itu. Dapatkah umat memperbaiki diri,
memberikan keteladanan dan kepeloporan. Pemanasan global
merupakan wacana penting karena berhubungan langsung dengan
prilaku manusia dan kualitas hidupnya, termasuk gaya hidup dan
peradabannya.”* Oleh karena itu Islam diharapkan tampil untuk
menjawab dan menyelamatkan bumi, karena ajaran Islam terhadap
fitrah bumi itu sendiri. Kefitrahan nilai-nilai universal pengelolaan
bumi terkandung di dalam Al-Qur an.?

Manusia bekerja dengan tujuan mencapai pemenuhan terhadap
garis-garis fitrah yang telah dirumuskan Allah Swt dalam wahyu.
Karena itulah Al-Qur'an merupakan rahmat yang besar yang dapat
dijadikan prinsip untuk menaggulangi bahaya pemanasan global,
karena fitrah Al-Qur an adalah untuk mengatur tatanan hidup di bumi
agar manusia dapat berfikir dari informasi yang disampaikan dalam
Al-Qur’an.

C. Proyeksi Masa Depan Terkait Tekhnologi Transportasi

Pesatnya kemajuan ilmu pengetahuan merupakan hal yang kita
semua sadari dari waktu ke waktu. Inovasi baru, seperti perkembangan
teknologi untuk mendukung kemajuan modern, dihasilkan dari
kemajuan ilmu pengetahuan ini. Sampai saat ini, kemajuan teknologi
telah digital, dunia maupun di Indonesia. Pesatnya perkembangan
teknologi ini telah memungkinkan penggunaan teknologi sebagai alat

20 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, hal. 77.

2L Fachruddin M Mangunjaya, Konservasi Alam dalam Islam, Jakarta:
Yayasan Obor Indonesia, 2005, hal. 1.

2 Fachruddin M Mangunjaya, Konservasi Alam dalam Islam, hal. 8.



40

untuk mempermudah pekerjaan di hampir semua bidang dan instansi.

Kata “teknologi” berasal dari bahasa Yunani “techne”, yang
berarti “seni”, "kerajinan", atau “keterampilan”, dan “logia”, yang
berarti "kata", "studi”, atau "kumpulan pengetahuan”. Teknologi
adalah ilmu membuat sesuatu. Namun, menurut terminologi,
Alisyahbana dan Karlina dalam bukunya mengatakan bahwa teknologi
adalah cara manusia menghemat energi dengan memungkinkan mereka
memenuhi kebutuhannya dengan bantuan alat dan logika. Selain itu,
teknologi dapat dipahami sebagai upaya manusia untuk membantu
penyelesaian masalah atau memfasilitasi aktivitas manusia, dengan
harapan dapat meningkatkan kinerja manusia.?®

Kata teknologi bermakna perkembangan dan penerapan berbagai
peralatan atau sistem untuk menyelesaikan persoalan-persoalan yang
dihadapi manusia dalam kehidupan sehari-hari. Dalam bahasa sehari-
hari,24kata teknologi berdekatan dengan artinya dengan istilah tata
cara.

Menurut Hamalik dalam Makki, teknologi merupakan produk
budaya sekaligus bagian dari budaya. Dapat juga dikatakan bahwa
inovasi adalah bagian material dari budaya. Masyarakat mengandalkan
teknologi sebagai sarana untuk memenuhi kebutuhannya. Sejak ratusan
tahun yang lalu, manusia telah menciptakan dan menemukan berbagai
teknologi baru melalui penemuan dan penemuan, yang kemudian
mereka gunakan untuk menjalani kehidupannya.

Teknologi mencakup segala cara penyediaan barang-barang yang
penting bagi kelangsungan dan kenyamanan hidup manusia. Alat,
mesin, bahan, dan proses yang membantu orang memecahkan masalah
adalah contoh teknologi. Teknologi mendahului teknik dan sains
sebagai upaya manusia. Penemuan dan alat yang memanfaatkan
prinsip dan proses penemuan ilmiah yang baru ditemukan disebut
sebagai teknologi penting. Teknologi juga bisa merujuk pada
penemuan yang sangat tua, seperti roda.

Penulis dapat mengambil kesimpulan bahwa teknologi adalah
alat yang memudahkan semua pekerjaan manusia itu sendiri
berdasarkan beberapa pengertian teknologi sebelumnya. Dengan
teknologi, semua orang dapat melakukan pekerjaannya dengan mudah.
Akibatnya, penulis sampai pada kesimpulan bahwa teknologi adalah

2 Aryadillah & Fifit Fitriansyah, Teknologi Media Pembelajaran: Teori Dan

Praktik, Jakarta: Herya Media, 2017, hal 1.

2 ¥. Maryono B. Patmi Istiana, Teknologi Informasi dan Komunikasi 1 SMP

Kelas VII, Bogor: Quadra, 2008, hal. 3.



41

usaha manusia yang disengaja untuk belajar tentang teknologi sebagai
sarana membantu manusia dalam pekerjaannya. Akibatnya, Al-Qur an
memerintahkan manusia berpikir dan melakukan penelitian agar kita
dapat mengembangkan berbagai teknologi melalui ilmu pengetahuan.

Sebuah teknologi baru yang dapat membantu manusia dalam
melakukan pekerjaannya akan dikembangkan sebagai hasil pemikiran
dan penemuan manusia. Ayat yang memberikan penjelasan untuk
meneliti dan menelaah tentang pengetahuan tekhnologi terdapat dalam
surat Al-‘Alaq 96: 1-5,

B 181 mdxuwm L;M di,&.d\ 5 by 158

ri—wgJ\wu\—ﬂ mvmugx@ {:U;v\

Bacalah dengan nama Tuhanmu yang menciptakan. Dia telah
menciptakan manusia dari ‘alaq. Bacalah, dan Tuhanmulah yang
Maha Pemurah. Yang mengajar (manusia) dengan perantaraan pena
(galam). Dia mengajarkan manusia apa yang tidak diketahuinya. (Al-
‘Alaq/96 :1-5).

Apa yang harus dibaca? Alam semesta ciptaan Tuhan yang
mengandung banyak informasi, itulah yang harus dibaca. Tuhan
sengaja menciptakan alam semesta agar manusia  dapat
mempelajarinya sebagai ilmu. Sejak manusia diciptakan, Tuhan juga
telah memberikan pengetahuan kepada mereka sebagai sarana untuk
membedakan mereka dari makhluk lain. Nabi Muhammad Saw
menerima kata pertama dari wahyu pertama sebagai “igra,” atau
membaca. Pada wahyu pertama, kata “iqra” harus digunakan dua kali
karena signifikansinya. Ketika perintah pertama kali diberikan kepada
seseorang yang belum pernah membaca buku sebelum Al-Quran
diturunkan, atau bahkan kepada seseorang yang tidak akan pernah
pandai membaca buku sampai akhir hayatnya, mungkin akan datang
sedikit kejutan. Namun, begitu seseorang memahami arti kata “iqra”
dan menyadari bahwa petunjuk ini tidak hanya ditujukan untuk Nabi
Muhammad sendiri, tetapi untuk semua orang sepanjang sejarah
manusia. Memahami dan mengikuti petunjuk ini adalah kunci
kesuksesan dan kepuasan hidup duniawi dan ukhrowi.

Menurut hukum Islam, sangat penting untuk mengetahui ilmu
membaca dan menulis, sebagaimana tercantum dalam ayat yang
pertama kali diturunkan diawali dengan perintah membaca. Namun,
perintah membaca tidak mutlak dan bersifat mugayyad; akibatnya,



42

igra’ yang dibenarkan adalah igra' yang bi ismi rabbi dan diawali
dengan mengakui adanya Tuhan. Dalam iqgra, pengakuan ini
merupakan syarat agar seorang penuntut ilmu tidak hanya bisa belajar
dengan ikhlas tetapi juga mahir memisahkan bacaan dari hal-hal yang
dilarang Allah Swt.

Dalam tafsirnya Muhammad Quraish Shihab mengatakan, Iqra
pada mulanya berarti membaca atau mengumpulkan informasi.
Membaca kemudian dianggap sebagai pemenuhan perintah yang tidak
membutuhkan teks tertulis sebagai objek bacaan melainkan berbagai
objek dalam konteks kehidupan. Menurut tafsir ini, makna bismi
sebenarnya cukup dekat, disertai dengan nama Tuhanmu, itu harus
dibaca dengan baik dalam konteks apa pun. Kata ‘“khalaga”
mencontohkan bagaimana bahasa dapat berarti berbagai hal,
“menciptakan dari ketiadaan” dan “menciptakan tanpa satu”.®

Menurut Muhammad Quraish Shihab kata ini menggambarkan
betapa agungnya Allah Swt dalam ciptaan-Nya. Sebagai iqra’, objek
umum dari kata khalaga dalam ayat ini, dapat disimpulkan bahwa
teknologi ini tidak dapat dipisahkan dari ilmu pengetahuan, yang Allah
Swt perintahkan untuk kita baca dan perhatikan di alam sekitar Kkita.
Alhasil, membaca surah Al-Alag mengajarkan kita untuk
menggunakan teknologi karena manusia akan melakukan penelitian.
Dalam surat YQnus ayat 101:

pd

_ £
i osa .z ?‘/ﬁx\’ R A PP P S [P - PR P P A
\l/;f U’Cjub w\)\ o \.Aj gf_)\lb ;/J).‘_J\é \A\x \)}b\ 4.9

s e 74
W Qs1s

Perhatikanlah apa yang ada di langit dan di bumi, tidaklah
bermanfaat tanda kekuasaan Allah Swt dan para Rasul yang
memberi peringatan bagi orang-orang yang tidak beriman”
(YOnus/10: 101).

Dalam Tafsir Al-Qur’dn al-‘Azim, Allah Swt memerintahkan
hamba-Nya untuk merenungkan nikmat Allah dan ciptaan yang Dia
jadikan di langit dan di bumi dari ayat-ayat penting bagi orang-orang
yang berakal. Memperbaiki dan menggerakkan bintang, matahari,
bulan, siang dan malam, dan silih berganti keduanya dengan cara
menyisipkan yang satu kepada yang lain untuk membuat yang satu
panjang dan yang satu pendek, lalu memendekkan yang satu dan

% Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, hal. 393.



43

memanjangkan yang lain untuk menjadikan langit luas, indah, dan
hiasan adalah komponen yang membentuk langit. Apa yang Allah Swt
turunkan dari langit berupa air hujan menghidupkan kembali bumi
yang telah mati, memunculkan pepohonan, buah-buahan, tumbuh-
tumbuhan, bunga-bungaan, dan berbagai jenis tumbuh-tumbuhan. Apa
yang Allah Swt ciptakan untuknya dari berbagai bintang dalam bentuk,
warna, dan manfaat langit, Allah Swt ciptakan di atas gunung, sungai,
hutan, kota, dan gurun. Terlepas dari kenyataan bahwa Allah Swt
menciptakan laut dalam bentuk keajaiban dan ombak, ia tunduk dan
jinak bagi mereka yang mengarunginya, membawa perahunya, dan
menjalankannya dengan lembut. Tidak ada Tuhan selain Allah, dan
tidak ada Tuhan selain Dia. Dr. Muhammad Baiquni, dosen fisika di
Universitas Gadjah Mada yang banyak menulis tentang hubungan
antara sains, wahyu, dan tafsir kauniyah memahami bahwa ketika dia
menggunakan kata “unzhur(” (perhatikanlah), dia tidak hanya
memperhatikan tanpa berpikir tetapi juga memperhatikan kebesaran
Allah Swt dan pentingnya fenomena alam yang diamati. Kita akan
belajar sesuatu yang baru dengan mengamati diri kita sendiri sebagai
manusia.

Al-Qur’an adalah kitab suci umat Islam yang dipercaya berisi
firman Allah Swt. Al-Qur an difirmankan langsung oleh Allah kepada
Nabi Muhammad Saw melalui Malaikat Jibril, berangsur-angsur
selama 22 tahun, 2 bulan dan 22 hari atau rata-rata selama 23 tahun,
dimulai sejak tanggal 17 Ramadhan, saat Nabi Muhammad berumur 40
tahun hingga wafat pada tahun 632. Banyak fakta menarik dalam kitab
suci Al-Quran, salah satunya adalah bagaimana Al-Qur'an bisa
memprediksi peristiwa yang akan terjadi di masa depan diantaranya
tentang tekhnologi transportasi. Transportasi merupakan unsur
terpenting dalam perkembangan suatu negara di mana transportasi
menjadi salah satu dasar pembangunan ekonomi dan perkembangan
masyarakat serta pertumbuhan industrialisasi di mana perkembangan
transportasi akan mendorong  kegiatan  perekonomian  dan
pembangunan di suatu daerah maupun negara transportasi merupakan
sarana yang berperan dalam kehidupan manusia baik untuk
keberlangsungan interaksi antara manusia maupun sebagai alat untuk
memudahkan manusia dalam memindahkan barang dari satu tempat ke
tempat yang lain?®

Salah satu terma yang digunakan Al-Qur an terkait transportasi
adalah rakiba yang berarti menaiki kendaraan. Al-Qur'an

% Sjti Fatimah, Pengantar Transportasi, Ponorogo: Myria Publisher, 2019, hal. 1.



44

menyebutkan terma ini sebanyak 15 kali dalam 15 ayat. Dari seluruh
ayat itu, dapat diperoleh pemahaman seputar transportasi dalam
perspektif Al-Qur an. Pada mulanya, manusia menggunakan binatang
sebagai kendaraan, seperti yang diisyaratkan surat Al-Nahl/16: 8.

TR PRI P A < U IV TR PP
O8N s 315 T WS 2 (Rl L33
Dan (Dia telah menciptakan) kuda, bighal dan keledai, agar kamu

menungganginya dan (menjadikannya) perhiasan, dan Allah
menciptakan apa yang kamu tidak mengetahuinya (Al-Nahl 16/: 8).

Penghujung ayat ini seolah mengisyaratkan akan ada kendaraan
dalam bentuk baru. Misalnya, pesawat terbang. Uniknya, pesawat
terbang pun tidak lepas dari peran binatang, tepatnya terinspirasi
kinerja burung yang mampu terbang di udara, seperti dinyatakan Surat
Al-Mulk/67: 19,

(f\%\’j\ \7\ c;} LA \;}/3 o yy P P i\ /\ \,// ,///\

9 PRI B B ks cas hdiy B ) i
4,0t n
T i{ﬁ‘“«-fKi

Dan apakah mereka tidak memperhatikan burung-burung yang

mengembangkan dan mengatupkan sayapnya di atas mereka? tidak
ada yang menahannya selain yang Maha Pemurah.

Jika diperluas maknanya, banyak kendaraan yang menggunakan
“binatang” sebagai logo hingga nama. Perhatikanlah logo Ferrari atau
Lamborghini, serta nama kendaraan, seperti pesawat garuda, tank
amfibi, mobil kijang, hingga sepeda motor bebek.

Dengan demikian, pengembangan moda transportasi di masa
lalu, sekarang, dan masa depan, senantiasa berhubungan dengan
binatang. Tidak mengherankan jika Al-Qur an sering memotivasi umat
muslim untuk menelaah binatang (sebagaimana Surat Al-Mulk (67):
19) di atas, agar dapat mengambil inspirasi yang bermanfaat bagi
kehidupan umat manusia, semisal penciptaan moda transportasi
canggih yang terinspirasi kinerja binatang tertentu.

Transportasi merupakan salah satu sarana yang sangat Kkita
butuhkan dalam melakukan aktivitas sehari-hari. Sebab, alat
transportasi mampu memudahkan kita saat melakukan perjalanan atau
mengangkut barang dari suatu tempat ke tempat yang lain. Pada era
modern ini, alat transportasi sudah berkembang begitu pesat, ada



45

transportasi darat, laut, maupun udara. Perkembangan transportasi ini
tentu tidak lepas dari majunya teknologi dan perkembangan ilmu
pengetahuan manusia.Tapi, bila melihat ke zaman dahulu, zaman
Rasulullah Saw misalnya, ternyata alat transportasi sudah ada
meskipun alat transportasi pada zaman tersebut belum secanggih pada
era sekarang, namun ia menjadi kendaraan konvensional yang benar-
benar berfungsi dan dipergunakan untuk kegiatan sehari-hari.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa:

1). Model transportasi yang disebut dalam Al-Qur'an antara
lain, a. Transportasi darat, yaitu kuda, bagal, unta, keledai dan gajah.;
b. Transportasi air, yaitu kapal dan perahu; dan c. Transportasi udara,
yang tidak disebutkan secara eksplisit dalam Al-Qur an, tetapi
beberapa isyarat menunjukkan keberadaannya, seperti burag dalam
QS. Al-Isrd/16:1. 2).Transportasi merupakan sarana yang sangat
penting sebagai penunjang kehidupan manusia, baik di bidang
ekonomi, militer, sosial dan juga politik. Al-Qur an menyebut fungsi
transportasi ialah sebagai angkutan penumpang, pengangkut logistik
dan kendaraan tempur. 3).Ayat-ayat transportasi dalam Al-Qur an
memberikan tuntunan dalam berkendara, yaitu menaati aturan dan
prosedur keselamatan, pengambilan keputusan yang tepat dalam
beberapa situai tertentu serta adab-adab dalam berkendara (berdoa dan
berserah diri kepada Allah Swt ketika berkendara).

Penelitian ini berimplikasi pada pentingnya penanaman dan
edukasi tentang transportasi, agar dapat terbentuk tatanan kehidupan
yang ideal, khsusnya dalam berkendara berdasarkan petunjuk Al-
Quran. Selain itu, pemahaman terhadap petunjuk Al-Qur'an tentang
transportasi dapat menjadi bacaan, rujukan dan pijakan bagi setiap
pihak, baik formal maupun non-formal khususnya yang konsen pada
bidang transportasi, serta penelitian-penelitian ilmiah terkait
perkembangan alat transportasi.

. Manfaat Proyeksi Masa Depan

Masa depan adalah misteri yang tidak bisa ditebak kepastiannya,
namun ia bisa diprediksikan berdasarkan data dan informasi yang ada
sebelumnya. Proyeksi umumnya dilakukan dalam keuangan,
pendapatan, bisnis, dan masih banyak yang lainnya. Namun, ada juga
orang yang bisa mengetahui apa yang akan terjadi pada masa depan,
seolah-olah sudah ada gambaran bahwa masa depan akan terjadi persis
seperti yang dipikirkan, padahal tidak ada data tersedia untuk bisa
meramalkan, pengetian di atas bisa disebut prekognisi.



46

Mengetahui atau memprediksi masa depan dapat memberikan

sejumlah manfaat, baik dalam kehidupan pribadi maupun dalam
konteks yang lebih luas seperti bisnis, teknologi, atau perencanaan
sosial. Berikut adalah beberapa manfaat utama mengetahui prediksi
masa depan:

1. Perencanaan dan Persiapan yang Lebih Baik

a.

Pengambilan Keputusan: Dengan mengetahui kemungkinan yang
akan datang, seseorang atau organisasi dapat membuat keputusan
yang lebih informasional dan strategis. Ini membantu dalam
merencanakan langkah-langkah yang lebih tepat untuk mencapai
tujuan jangka panjang.

. Mitigasi Risiko: Prediksi tentang potensi risiko atau ancaman

(misalnya, perubahan ekonomi, bencana alam, atau krisis politik)
memungkinkan individu dan organisasi untuk mengembangkan
rencana mitigasi dan mengurangi dampak negatif.

Perencanaan Keuangan: Di bidang keuangan, memprediksi tren
pasar atau perubahan ekonomi dapat membantu individu atau
perusahaan merencanakan investasi dan pengelolaan uang yang
lebih efektif.

2. Meningkatkan Kesempatan Bisnis dan Inovasi

a.

Memprediksi Tren Pasar: Perusahaan yang dapat memprediksi
tren atau perubahan pasar dengan akurat memiliki keunggulan
kompetitif. Mereka dapat menyesuaikan produk dan layanan
mereka dengan kebutuhan yang berkembang, menciptakan
inovasi yang lebih cepat, dan menanggapi perubahan pasar lebih
efektif.

. Menyusun Strategi Jangka Panjang: Dengan mengetahui arah

pasar atau industri, perusahaan dapat merancang strategi jangka
panjang yang lebih sukses, termasuk pengembangan produk
baru, ekspansi geografis, atau adopsi teknologi baru.

3. Mengurangi Ketidakpastian dan Stres

a.

Keamanan Psikologis: Ketidakpastian tentang masa depan dapat
menimbulkan  kecemasan dan stres. Mengetahui atau
memprediksi beberapa aspek masa depan memberikan rasa
kontrol dan membantu individu merasa lebih aman dalam
membuat keputusan hidup.

. Menjaga Motivasi: Prediksi yang baik tentang masa depan,

terutama yang positif, dapat meningkatkan semangat dan
motivasi untuk bertindak, mengejar tujuan, atau bekerja keras
karena ada gambaran yang lebih jelas tentang apa yang dapat
dicapai.



47

4. Mengoptimalkan Penggunaan Sumber Daya

a.

Manajemen Sumber Daya: Prediksi yang tepat tentang
kebutuhan atau permintaan di masa depan memungkinkan
sumber daya, baik itu tenaga kerja, modal, atau bahan, dikelola
dengan lebih efisien. Hal ini dapat mengurangi pemborosan dan
meningkatkan produktivitas.

Efisiensi Operasional: Dalam dunia bisnis, mengetahui apa yang
akan terjadi di masa depan (misalnya, permintaan produk atau
perubahan teknologi) memungkinkan perusahaan untuk
merencanakan sumber daya dengan lebih baik dan menghindari
pemborosan.

5. Peningkatan Teknologi dan Inovasi

a.

Penelitian dan Pengembangan: Prediksi tentang tren teknologi di
masa depan membantu perusahaan atau negara untuk
mengarahkan  investasi mereka pada penelitian dan
pengembangan yang relevan, yang bisa menghasilkan inovasi
yang berdampak besar pada berbagai industri.

Pengembangan Solusi Baru: Misalnya, prediksi tentang
perubahan iklim atau masalah kesehatan global dapat mendorong
inovasi dalam teknologi yang berfokus pada solusi untuk
mengatasi masalah-masalah tersebut.

6. Pengaruh dalam Kebijakan Publik dan Sosial

a.

Perencanaan Pembangunan: Pemerintah dapat menggunakan
prediksi masa depan untuk merancang kebijakan sosial dan
ekonomi yang lebih efektif, mulai dari pendidikan, infrastruktur,
hingga kebijakan lingkungan.

. Pengelolaan Krisis: Memiliki informasi tentang kemungkinan

krisis atau masalah yang akan datang (seperti bencana alam,
wabah penyakit, atau masalah sosial) memungkinkan pemerintah
dan organisasi non-pemerintah untuk mempersiapkan respon
yang lebih cepat dan lebih terkoordinasi.

7. Peningkatan Kesadaran dan Wawasan Pribadi

a.

Pengembangan Diri: Secara pribadi, memprediksi masa depan
bisa membantu seseorang merencanakan langkah-langkah
pengembangan diri yang lebih baik, baik dalam hal karier,
hubungan, atau keuangan. Prediksi juga memberi wawasan
tentang peluang yang mungkin diambil.

. Refleksi terhadap Pilihan: Mengetahui potensi dampak dari

pilihan yang ada di masa depan dapat mendorong individu untuk
membuat keputusan yang lebih baik, dengan mempertimbangkan



48

bagaimana hal itu akan mempengaruhi hidup mereka dalam
jangka panjang.
8. Memfasilitasi Kolaborasi dan Koordinasi
Menyatukan Tujuan Bersama: Dalam organisasi besar atau
komunitas, prediksi masa depan dapat membantu dalam
menyatukan tujuan dan strategi bersama. Ketika semua pihak
memiliki gambaran yang jelas tentang arah yang akan datang,
kolaborasi dan koordinasi dapat berjalan lebih lancar.
9. Mengurangi Potensi Kesalahan dan Kegagalan
Membantu Menghindari Kesalahan: Prediksi masa depan
yang akurat membantu orang atau organisasi menghindari
keputusan yang salah atau langkah-langkah yang bisa berujung pada
kegagalan. Ini mengurangi potensi kerugian atau kesalahan besar
yang dapat dihindari.
10. Peningkatan Kesejahteraan Sosial
Perencanaan Kesehatan Masyarakat: Mengetahui potensi
masalah kesehatan (seperti epidemi atau krisis gizi) di masa depan
memungkinkan masyarakat dan pemerintah untuk melakukan
intervensi dini, meningkatkan kesehatan masyarakat, dan mencegah
kerugian sosial yang besar.

Secara keseluruhan, mengetahui prediksi masa depan
memungkinkan orang dan organisasi untuk bertindak secara proaktif
dan lebih siap dalam menghadapi apa yang mungkin datang. Tentu
saja, akurasi prediksi ini sangat bergantung pada metode yang
digunakan, dan ada banyak ketidakpastian yang tetap harus
dipertimbangkan. Namun, manfaatnya dalam memberikan arah dan
mempersiapkan lebih baik adalah signifikan.

. Proyeksi Masa Depan dalam Kisah Al-Qur an

Al-Qur'an memiliki banyak sekali keajaiban. Salah satu
keajaiban dalam Al-Qur'an adalah menginformasikan sejumlah
peristiwa yang akan terjadi di masa mendatang. Surat Al-Fath ayat 27
misalnya, memberi kabar gembira kepada orang-orang beriman bahwa
mereka akan menaklukkan Mekah, yang saat itu dikuasai kaum
penyembah berhala:

A 2 3k G s gl 2 25 4 53 3

N

- P - _ 7 /&/ s _ 2 v Y )
-~ \!} 25 5 u/ 0 e 57| Y < Y S s PED PR <. \
Jat 152 Ax (3= Y i “9%) uu*l‘ B



49

z A L D R
W QJBL;&J&QJQJJU,:
/

Sungguh, Allah benar-benar akan membuktikan kepada Rasul-Nya
tentang kebenaran mimpinya dengan sebenar-benarnya, (yaitu) bahwa
kamu pasti akan memasuki Masjidil haram, jika Allah menghendaki,
dalam keadaan aman, dengan mencukur rambut kepala, dan
memendekkannya, sedang kamu tidak merasa takut. Allah mengetahui
apa yang tidak kamu ketahui dan sebelum itu Dia telah memberikan
kemenangan yang dekat (Al-Fath/48: 27).

Dalam ayat di atas yang dimaksud dengan mencukur rambut
kepala adalah tahallul setelah umrah. Selang beberapa lama sebelum
terjadi Perjanjian Hudaibiah, Nabi Muhammad bermimpi bahwa beliau
bersama para sahabatnya memasuki kota Mekah dan Masjidil haram.
Sebagian  mereka menggunduli rambut dan yang lain
memendekkannya. Nabi mengatakan bahwa mimpi beliau itu akan
terjadi. Kemudian, berita ini tersiar di kalangan kaum muslim, orang-
orang munafik, serta orang-orang Yahudi dan Nasrani. Setelah
Perjanjian Hudaibiah tercapai dan kaum muslim gagal memasuki
Mekah, orang-orang munafik memperolok-olokkan Nabi dan
menyatakan bahwa mimpi beliau adalah bohong belaka. Maka,
turunlah ayat ini yang menyatakan bahwa mimpi Nabi itu pasti akan
menjadi kenyataan pada tahun yang akan datang. Sekiranya pada tahun
terjadinya Perjanjian Hudaibiah itu kaum muslim memasuki kota
Mekah,  dikhawatirkan  jiwa  orang-orang  Mekah  yang
menyembunyikan imannya akan terancam.

Ayat tersebut mengumumkan adanya kemenangan lain yang
akan terjadi sebelum kemenangan Mekah. Sesungguhnya, sebagaimana
dikemukakan dalam ayat tersebut, kaum mukmin terlebih dahulu
menaklukkan Benteng Khaibar, yang berada di bawah kendali Yahudi,
dan kemudian memasuki Mekah.

Informasi tentang peristiwa-peristiwa yang akan terjadi di masa
depan hanyalah salah satu diantara sekian hikmah yang terkandung
dalam Al-Qur’an. Ini juga merupakan bukti nyata bahwa Al-Qur an
adalah firman Allah, yang pengetahuan-Nya tak terbatas. Kekalahan
Bizantium merupakan salah satu berita tentang peristiwa masa depan,
yang juga disertai informasi lain yang tak mungkin dapat diketahui
oleh masyarakat di zaman itu. Yang paling menarik tentang peristiwa
bersejarah ini, adalah bahwa pasukan Romawi dikalahkan di wilayah
terendah di muka bumi. Ini menarik, sebab “titik terendah” disebut
secara khusus dalam ayat yang memuat kisah ini.



50

Dengan teknologi yang ada pada masa itu, sungguh mustahil
untuk dapat melakukan pengukuran serta penentuan titik terendah pada
permukaan bumi. Ini adalah berita dari Allah Swt yang diturunkan
untuk umat manusia, Dialah Yang Maha Mengetahui. Deskripsi Al-
Qur'an dengan ungkapan Negeri terdekat dimaksudkan adalah bumi
yang terdekat dengan Semenanjung Arab dan juga dimaksudkan
sebagai daratan yang paling rendah dari permukaan laut.”’

Ada ayat Al-Qur an yang memberi kepastian kepada Rasulullah
Saw atas kemenangan umat Islam dan peristiwa yang terjadi di masa
yang akan datang, diantaranya berita tentang matinya Abu Lahab,
salah satu orang yang paling keras memusuhi Islam dan rasulnya,
adalah bukti otentik. Al-Qur'an menyebut bahwa Abu Lahab akan
kafir sepanjang hidupnya dan akan mati menggenaskan. Peristiwa ini
ternyata terbukti dalam Al- Qur an.

P
b\a}@..« ;,‘_5\.943\» a}\l&g.,ojg.,\.@.\d -«\;. ’T
so} MJGPLQMJ ng.,\.ﬁi-\ A\S\:?/' \J.ﬁ\) rys_:d:)\z

s s

S\

Binasalah kedua tangan Abu Lahab dan benar-benar binasa dia. Yang
dimaksud dengan kedua tangan Abu Lahab adalah Abu Lahab itu
sendiri, Tidaklah berguna baginya hartanya dan apa yang dia
usahakan, Kelak dia akan memasuki api yang bergejolak (neraka),
(begitu pula) istrinya, pembawa kayu bakar (penyebar fitnah), Di
lehernya ada tali dari sabut yang dipintal.

Banyak juga berita kemenangan-kemenangan umat Islam di
masa itu seperti penaklukan Mekah (Al-Fath/48: 27), di mana ayat ini
turun ketika muslim dalam keadaan terusir dan lemah, sebagaimana
telah tertera di atas. Serta kemenangan Romawi yang sudah terdesak
dan kalah beberapa kali oleh Persia (Ar-Ram/30: 1-7), tepat di tempat
yang termuat di dalam Al-Qur'an. Semua hal ini diungkapkan Al-
Qur an jauh sebelum peristiwa itu terjadi.

Y . < “y c
O}M}N‘Muﬁrﬂv 2 GG 6 )wtcm H
}‘J\ "/cj)MU’“)JJQ" /Y‘OAQMG:@LBQ;%

s

2" zaghloul EI-Naggar, Seleksa dari Tafsir Ayat-Ayat Kosmis dalam Al-Qur an Al

Karim, Jakarta: Shorouk International Bookshop, 2010, hal. 122.



o1

& =3 553 585 1 5 i 505\

Alif Ldm Mim, Bangsa Romawi telah dikalahkan, Maksudnya
bangsa Romawi Timur yang berpusat di Konstantinopel. 3. Di negeri
yang terdekat dan mereka setelah kekalahannya itu akan menang.
Yakni dekat dari Negeri Arab, yaitu Suriah dan Palestina.

Bangsa Romawi (pada saat ayat ini diturunkan) adalah suatu
bangsa yang beragama Nasrani yang memiliki Kitab Suci, sedangkan
bangsa Persia yang beragama Majusi menyembah api dan berhala
(musyrik). Ketika tersiar berita kekalahan bangsa Romawi oleh bangsa
Persia, kaum musyrik Mekah menyambutnya dengan penuh gembira
karena berpihak kepada kaum musyrik Persia. Sebaliknya, kaum
muslim berduka cita karenanya.

Ayat ini dan ayat berikutnya turun untuk menerangkan bahwa
setelah kalah bangsa Romawi akan menang dalam masa beberapa
tahun saja. Hal itu benar-benar terjadi. Beberapa tahun setelah itu,
bangsa Romawi berbalik mengalahkan bangsa Persia. Dengan kejadian
itu, nyatalah kebenaran Nabi Muhammad Saw. sebagai nabi dan rasul
serta kebenaran Al-Qur’an sebagai firman Allah Swt.

Ayat keempat, Dalam beberapa tahun (lagi). Milik Allahlah
urusan sebelum dan setelah (mereka menang). Pada hari (kemenangan
bangsa Romawi) itu bergembiralah orang-orang mukmin. Kata bid*
menunjukkan bilangan antara tiga sampai sembilan. Waktu antara
kekalahan bangsa Romawi (tahun 614-615) dan kemenangannya
(tahun 622 M) adalah sekitar tujuh tahun. Ayat kelima, Karena
pertolongan Allah. Dia menolong siapa yang Dia kehendaki. Dia
Maha Perkasa lagi Maha Penyayang.

Pengungkapan peristiwa tentang kondisi terjaganya jasad Firaun.
Firaun atau Pharaoh adalah sebutan bagi penguasa kuno Koptik
(penduduk asli Mesir).

i LB 5 1S i a3 O A, st ayls
el

Pada hari ini Kami selamatkan jasadmu agar kamu menjadi pelajaran
bagi orang-orang yang datang setelah kamu. Sesungguhnya

kebanyakan manusia benar-benar lengah (tidak mengindahkan) tanda-
tanda (kekuasaan) Kami.



52

Semasa hidupnya, Firaun dikenal sebagai raja yang jahat dan
keji kepada rakyatnya.”® Jasad Firaun yang telah ditemukan bisa dilihat
langsung di The National Museum of Egyptian Civilisation (Museum
Nasional Peradaban Mesir) di kawasan Fustat, Kairo, Mesir. Jauh
sebelum keberadaan jasad Firaun dibuktikan, Al-Quran terlebih
dahulu mengisyaratkan bahwa jasadnya akan ditemukan. Mengutip
buku (Ensiklopedi Iman oleh Syaikh Abdul Majid Az-Zandani) dokter
bedah berkebangsaan Perancis, Dr. Maurice Bucaille mengatakan,
berdasarkan penelitian yang dilakukan terhadap jasad Firaun, tampak
bekas-bekas yang menunjukkan bahwa penguasa Mesir Kuno itu mati
tenggelam. Salah satunya dari kandungan garam laut yang terdapat
pada jasad.

Hasil sinar x menunjukkan bahwa tulang jasad Firaun mengalami
pengeroposan tanpa ada proses penghancuran, baik pada kulit maupun
daging. Ini menjadi bukti kuat yang menunjukkan bahwa Firaun benar
mati karena tenggelam. Kondisi jasad Firaun yang masih utuh menjadi
bukti kebesaran dan kekuasaan Allah Swt. Hal itu sekaligus
mengukuhkan keyakinan umat muslim bahwa apa yang diturunkan
kepada Nabi Muhammad Saw adalah benar-benar wahyu dari Allah
Swi.

Kejadian tersebut seperti yang dikisahkan di atas dapat
digunakan untuk memantapkan keyakinan dan keimanan kita akan
benar-benar mencontoh kebaikan yang dilakukan para nabi dan rasul
sahabat yang telah berjuang dengan semangat. Di samping itu, juga
motivasi untuk selalu berjuang dan berkorban di jalan Allah Swit.

“Maurice Bucaille, Bibel, Quran dan Sains Modern, Jakarta: Penerbit Bulan

Bintang, 1979, hal. 267.



BAB I11
MUHAMMAD QURAISH SHIHAB
DAN TAFSIR AL-MISHBAH

A. Biografi Muhammad Quraish Shihab

Nama lengkap adalah Muhammad Quraish Shihab. la lahir
tanggal 16 Februari 1944 di Rappang, Sulawesi Selatan. la berasal dari
keluarga keturunan Arab yang terpelajar. Ayahnya, Prof. Abdurrahman
Shihab adalah seorang ulama dan guru besar dalam bidang tafsir.
Abdurrahman Shihab dipandang sebagai seorang ulama, pengusaha
dan politikus yang memiliki reputasi baik di kalangan masyarakat
Sulawesi Selatan. Kontribusinya dalam bidang pendidikan terbukti dari
usaha membina dua perguruan tinggi di Ujung Pandang yaitu
Universitas Muslim Indonesia (UMI), sebuah perguruan tinggi swasta
terbesar di kawasan Indonesia bagian timur, dan IAIN Alauddin Ujung
Pandang. la juga tercatat sebagai Rektor pada kedua perguruan tinggi
tersebut: UMI 1959-1965 dan IAIN 1972-1977."

Sebagai seorang yang berfikiran progesif, Abdurrahman percaya
bahwa pendidikan adalah merupakan agen perubahan. Sikap dan
pandangannya yang demikian maju itu dapat dilihat dari latar belakang
pendidikannya, yaitu Jami’atul Khair, sebuah lembaga pendidikan
Islam tertua di Indonesia. Murid-murid yang belajar di lembaga ini

! “Tentang Penulis” dalam Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-
Qur an, Bandung: Mizan, 1992, hal. 6.

53



54

diajari tentang gagasan-gagasan pembauran gerakan dan pemikiran
Islam. Hal ini terjadi karena lembaga ini memiliki hubungan yang erat
dengan sumber-sumber pembauran di Timur Tengah semisal
Hadramaut, Haramain dan Mesir.

Banyak guru-guru didatangkan ke lembaga tersebut, diantaranya
Syeikh Ahmad Soorkati yang berasal dari Sudan, Afrika. Sebagai putra
dari seorang guru besar, Muhammad Quraish Shihab mendapat
motivasi awal dan benih kecintaan terhadap bidang studi tafsir dari
ayahnya yang sering mengajak anak-anaknya duduk bersama setelah
magrib. Muhammad Quraish Shihab kecil telah menjalani pembiasaan
dan kecintaan terhadap Al-Qur’an sejak umur 6-7 tahun. la harus
mengikuti pengajian Al-Qur an yang diadakan oleh ayahnya sendiri.
Selain menyuruh membaca Al-Qur’an, ayahnya juga menguraikan
secara sepintas kisah-kisah dalam Al-Qur’an. Di sinilah, benih-benih
kecintaannya kepada Al-Qur'an mulai tumbuh.?

Pendidikan formalnya di Makassar dimulai dari sekolah dasar
sampai kelas 2 SMP pada tahun 1956, ia dikirim ke kota malang untuk
“nyantri” di Pondok Pesantren Darul Hadis Al-Fagihiyah. Karena
ketekunannya belajar di pesantren, 2 tahun berikutnya ia sudah mahir
berbahasa Arab. Melihat bakat bahasa arab yang dimilikinya,
Muhammad Quraish Shihab beserta adiknya Alwi Shihab dikirim oleh
ayahnya ke Al-Azhar Kairo melalui beasiswa dari pemerintah daerah
Sulawesi Selatan. Pada tahun 1958 diterima di kelas dua i’dadi Al-
Azhar (setingkat SMP/Tsanawiyah Indonesia) sampai menyelesaikan
tsanawiyah Al-Azhar pada Fakultas Ushuluddin, Jurusan Tafsir dan
Hadis, pada tahun 1967 ia meraih gelar.

Dua tahun kemudian (1969), Muhammad Quraish Shihab
berhasil meraih gelar pada jurusan yang sama dengan tesis berjudul
“Al-I'’jaz At-Tasyri’al-Qur an al-Karim (Kemukjizatan Al-Qur an dari
segi Hukum)”. Pada tahun 1973 ia dipanggil pulang ke Makassar oleh
ayahnya yang ketika itu menjadi rektor, untuk membantu mengelola
pendidikan IAIN Alauddin. la menjadi wakil rektor bidang akademis
dan kemahasiswaan sampai tahun 1980. Di samping menduduki
jabatan resmi itu, ia juga sering mewakili ayahnya yang uzur karena
usia dalam menjalankan tugas-tugas pokok tertentu. Berturut-turut
setelah itu, Muhammad Quraish Shihab diserahi berbagai jabatan,
seperti koordinator perguruan tinggi swasta wilayah VII Indonnesia
bagian timur, pembantu pemimpin kepolisian Indonesia Timur dalam

hal.

2 Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur an, Bandung: Mizan, 1992,
12.



55

bidang pembinaan mental, dan sederetan jabatan lainnya di luar
kampus. Di sela-sela kesibukannya ia masih sempat merampungkan
beberapa tugas penelitian, antara lain penerapan Kerukunan Hidup
Beragama di Indonesia (1975) dan Masalah Wakaf Sulawesi Selatan
(1978).

Untuk mewujudkan cita-citanya, ia mendalami studi tafsir, pada
tahun 1980 Muhammad Quraish Shihab kembali menuntut ilmu ke
almamaternya, Azhar Kairo mengambil spesialisasi dalam studi tafsir
Al-Qur’an. la hanya memerlukan waktu dua tahun untuk meraih gelar
doktor dalam bidang ini. Disertasinya yang berjudul “Nazhm ad-Durar
Al-Biga’i Tahqiq wad Dirdsah, suatu kajian dan analisa terhadap
keontentikan  Kitab  Ad-Durar  karya  Al-Biga’i  berhasil
dipertahankannya dengan predikat penghargaan Mumtaz Martabah
Asy-Syaraf al-Ula (Cumlaude).?

Pendidikan tingginya yang ditempuh di Timur Tengah, Al-Azhar
Kairo ini oleh Howard M. Federspiel dianggap sebagai seorang yang
unik bagi Indonesia pada saat di mana sebagian pendidikan pada
tingkat itu diselesaikan di Barat. Mengenai hal ini ia mengatakan
sebagai berikut:” Ketika meneliti biografinya, saya menemukan bahwa
ia berasal dari Sulawesi Selatan, terdidik di pesantren, dan menerima
pendidikan tingginya di Mesir pada Universitas Al-Azhar, di mana ia
meneima gelar M.A dan Ph.D-nya. Ini menjadikan ia terdiik lebih baik
dibandingkan dengan hampir semua pengarang lainnya yang terdapat
dalam Populer Indonesia Literature of the Qur'an, dan lebih dari itu
tingkat pendidikan tingginya di Timur Tengah seperti itu menjadikan
ia unik bagi Indonesia pada saat di mana sebagian pendidikan pada
tingkat itu diselesaikan di Barat. Dia juga mempunyai karir mengajar
di IAIN Makassar dan Jakarta dan kini, bahkan ia menjabat sebagai
rektor di IAIN Jakarta.*

Tahun 1984 adalah babak baru tahap kedua bagi Muhammad
Quraish Shihab untuk melanjutkan karirnya. Untuk itu ia pindah tugas
dari IAIN Makassar ke Fakultas Ushuluddin 1AIN Jakarta. Di sini ia
aktif mengajar bidang Tafsir dan ulum Al-Qur-an di program SlI, S2,
dan S3 sampai tahun 1998. Di samping melaksanakan tugas pokoknya
sebagai dosen, ia juga dipercaya menduduki jabatan sebagai rektor
IAIN Jakarta selama dua periode (1992-1996 dan 1997-1998). Setelah

® Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur an, Bandung: Mizan, 1992,
hal. 6.

* Dewan Redaksi, Suplemen Enslikopedi Islam, Malang: PT. Ikhtiar Baru van
Hoeve, 1994, hal. 110-112.



56

itu ia dipercaya menduduki jabatan sebagai Mentri Agama selama
kurang lebih dua bulan awal tahun 1998, hingga kemudian dia
diangkat sebagai Duta Besar Luar Biasa dan Berkuasa Penuh Republik
Djibouti berkedudukan di Kairo.

Kehadiran Muhammad Quraish Shihab di Ibukota Jakarta telah
memberikan suasana baru dan disambut hangat oleh masyarakat. Hal
ini terbukti dengan adanya berbagai aktifitas yang di jalankannya di
tengah-tengah masyarakat. Di samping mengajar, ia juga dipercaya
untuk menduduki sejumlah jabatan. Diantaranya adalah sebagai Ketua
Majelis Ulama Indonesia (MUI) pusat (sejak 1984), anggota Lajnah
Pentashhih Al-Qur an Departemen Agama sejak 1989.

Dia juga terlibat dalam beberapa organisasi professional, antara
lain asisten ketua umum lkatan Cendikiawan Muslim se-Indonesia
(ICMI), ketika organisasi ini didirikan. Selanjutnya ia juga tercatat
sebagai pengurus perhimpunan ilmu-ilmu syariah, pengurus
konsorsium ilmu-ilmu agama Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan.’

Di samping kegiatan tersebut di atas, Muhammad Quraish
Shihab juga dikenal sebagai penulis dan penceramah yang handal.
Berdasarkan pada latar belakang keilmuan yang kokoh yang ia tempuh
melalui pendidikan formal serta ditopang oleh kemampuannya
menyampaikan pendapat dan gagasan denagan bahasa yang sederhana,
lugas, rasional dan kecendrungan pemikiran yang moderat, ia tampil
sebagai penceramah dan penulis yang bisa diterima oleh semua lapisan
masyarakat.

Kegiatan ceramah ini ia lakukan di sejumlah mesjid besar di
Jakarta, seperti Mesjid At-Tin dan Fathullah, di lingkungan pejabat
pemerintah seperti pengajian Istiglal serta di sejumlah stasiun televisi
atau media eletronik, khususnya di bulan Ramadhan. Beberapa stasiun
televisi, seperti RCTI dan Metro TV mempunyai program khusus
selama ramadhan yang diasuh olehnya.®

Muhammad Quraish Shihab bukan satu-satunya pakar Al-Qur an
di Indonesia, tapi kemampuannya menerjemahkan dan menyampaikan
pesan-pesan Al-Qur an dalam konteks kekinian dan masa post modern
membuatnya lebih dikenal dan lebih unggul dari pada pakar Al-Qur an
lainnya. Dalam hal penafsiran, ia cendrung menekankan pentingnya
penggunaan metode tafsir maudhii’i (tematik), yaitu penafsiran dengan

® Haward M.Federspiel. Kajiann Al-Qur’an di Indonesia: Dari Mahmud Yunus

hingga Muhammad Quraish Shihab, Bandung: Mizan, 1996, hal. 295-299.

® Dewan Redaksi, Suplemen Enslikopedi, hal. 114-115.



57

cara menghimpun sejumlah ayat Al-Qur'an yang tersebar dalam
berbagai surat yang membahas masalah yang sama, kemudian
menjelaskan pengertian menyeluruh dari ayat-ayat tersebut dan
selanjutnya menarik kesimpulan sebagai jawaban terhadap masalah
yang menjadi pokok bahasan. Menurutnya dengan metode ini dapat
diungkapkan pendapat-pendapat Al-Qur an tentang berbagai masalah
kehidupan, sekaligus dapat dijadikan bukti bahwa ayat Al-Qur'an
sejalan dengan perkembangan iptek dan kemajuan peradaban
masyarakat.

Muhammad Quraish Shihab banyak menekankan perlunya
memahami wahyu llahi secara kontekstual dan tidak semata-mata
terpaku pada makna tekstual agar pesan-pesan yang terkandung di
dalamnya dapat difungsikan dalam kehidupan nyata. Beliau juga
banyak memotivasi mahasiswanya, khususnya di tingkat pasca serjana,
agar berani menafsirkan Al-Qur an, sehingga dari masa ke masa tidak
akan pernah berakhir, selalu saja muncul penafsiran baru sejalan
dengan perkembangan ilmu dan tuntunan kemajuan. Meski begitu ia
tetap mengingatkan perlunya sikap teliti dan ekstra hati-hati dalam
menafsirkan Al-Qur an sehingga seseorang tidak mudah mengklaim
suatu pendapat sebagai pendapat Al-Qur’an. Bahkan, menurutnya
adalah suatu dosa besar bila seorang memaksakan pendapat atas nama
Al-Qur an.

Muhammad Quraish Shihab adalah seorang ahli tafsir yang
pendidik. Keahliannya dalam bidang tafsir tersebut untuk diabadikan.
Kedudukannya sebagai pembantu rektor, rektor mentri agama, ketua
Majlis Ulama Indonesia (MUI), staf ahli mendikbud, anggota badan
pertimbangan pendidikan, penulis karya ilmiah, dan penceramah amat
erat kaitannya dengan kegiatan pendidikan.

Dengan kata lain bahwa ia adalah seorang ulama yang
mememfaatkan keahliannya untuk mendidik umat. Hal ini beliau
lakukan pula mealui sikap dan kepribadiannaya yang penuh dengan
sikap dan sifatnya yang patut diteladani. la memiliki sifat-sifat sebagai
guru atau pendidik yang patut diteladani. Penampilannya yang
sederhana, tawadhu’, sayang pada semua orang, jujur, amanah, dan
tegas dalam prinsip adalah merupakan bagian dari sikap yang
seharusnya dimiliki seorang guru.

. Karya dan Pemikiran Muhammad Quraish Shihab

Muhammad Quraish Shihab sangat aktif sebagai penulis.
Beberapa buku yang sudah beliau hasilkan antara lain:
1. Tafsir Al-Manér, Keistimewaan dan Kelemahannya (Ujung padang:



58

IAIN Alauddin, 1984).

Membumikan Al-Qur an (Bandung: Mizan, 1992).

3. Mukjizat Al-Qur an: ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Aspek lImiah,
dan Pemberitaan Ghaib (Bandung: Mizan, 2007).

4. Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Tematik atas Berbagai Persoalan
Umat (Bandung: Mizan 2007).

5. Sunah Syi’ah Bergandengan Tangan?: Mungkinkah Kajian atas
Konsep Ajaran dan Pemikiran (Jakarta: Lentera hati, 2007).

6. Tafsir Al-Mishbah, Tafsir Al-Qur'an lengkap 30 juz (Jakarta:
Lentera Hati, 2002).

7. Jilbab: Pakaian Wanita Muslimah: Pandangan Ulama Masa Lalu
dan Cendikiawan Kontemporer (Jakarta: Lentera Hati 2004).

Pemikiran pendidikan religius-rasional merupakan suatu aliran
filsafat yang memadukan sudut pandangan keagamaan dengan sudut
pandang kefilsafatan dalam menjabarkan tentang pendidikan. Salah
satu tokoh kontemporer dalam aliran ini adalah Muhammad Quraish
Shihab. Menurutnya, tujuan pendidikan Islam adalah untuk mencapai
keharibaan Allah Swt, yakni membina manusia guna menjalankan
fungsinya sebagai hamba Allah dan khalifah-Nya di muka bumi ini.

Masyarakat Indonesia telah cukup baik mengenal sosok mufassir
kenamaan asal Indonesia ini. Tidak hanya pada ruang-ruang
perkuliahan dan seminar, namun juga telah cukup luas dikenal oleh
masyarakat umum. Sehingga secara sepintas akan lebih mudah untuk
menjelaskan siapa sosok Muhammad Quraish Shihab di hadapan para
pembaca umum.

Kendati demikian, rupanya masih terdapat hal-hal yang bersifat
akademik, yang belum banyak diketahui oleh publik. Wilayah-wilayah
ini biasanya hanya diketahui oleh para mahasiswa, dosen, atau peneliti
yang memiliki konsentrasi minat pada kajian Al-Qur an.

Pemikiran Muhammad Quraish Shihab, tidak lepas atau
terpengaruh dari pemikir-pemikir sebelumnya, baik muslim maupun
non-muslim, pemikir syiah atau sunni, maupun metode dan analisis
yang dikembangkan atas penafsiran Al-Qur an. Pemikiran Muhammad
Quraish Shihab yang beraliran religius-rasional sangat memberikan
pengaruh pada dunia modern. Sebagaimana diketahui, dewasa ini
pendidikan Islam telah mengalami fase perubahan yang signifikan.
Perubahan tersebut tidak lain merupakan tuntutan dunia modern, yang
dinamis dengan perkembangan zaman. Dalam hal ini Muhammad
Quraish Shihab menekankan perkembangan pendidikan Islam harus
sejalan dengan perkembangan teknologi dan informasi. Sebagaimana
dapat dipahami bahwa sosok Muhammad Quraish Shihab merupakan

N



59

seorang yang memiliki kecenderungan moderatisme beragama yang
selalu mengedepankan harmoni.

Berlatar belakang pendidikan di Universitas Al-Azhar Kairo,
menjadikannya sosok yang mengusung visi islam moderat (Islam
washatiyyah). Menurutnya, keragaman yang ada, baik keragaman
agama maupun perbedaan pendapat dalam internal beragama harus
disikapi secara toleran dan moderat. Model beragama ini selalu
menjunjung tinggi prinsip-prinsip dialog dalam menyelesaikan
persoalan. Adalah sesuatu yang tidak dibenarkan ketika menghakimi
atau menuduh seseorang kafir, murtad dan sesat tanpa terlebih dahulu
mengadakan sebuah penyelidikan dan dialog. Oleh karena itu, model
beragama yang moderat menurut Muhammad Quraish Shihab
menjadikan Islam benar-benar mampu menjadi rahmatan lil ‘dlamin.’

Mesir sebagai lingkungan pendidikan Muhammad Quraish
Shihab, tidak hanya menjadi salah satu pusat studi keislaman dunia
ketika itu, tetapi juga merupakan pusat gerakan pembaruan pemikiran
Islam. Sejumlah nama-nama besar seperti Muhammad Abduh dan
Rasyid Ridha menjadi contoh kentalnya gerakan pembaruan pemikiran
Islam di Mesir. Oleh karena, kecenderungan pemikiran Muhammad
Quraish Shihab yang cukup modernis sedikit banyak dipengaruhi oleh
latar belakang pendidikannya. Bahkan Howard M. Federspiel dalam
karyanya edisi bahasa Indonesia "Kajian Al-Qur'an di Indonesia” dari
Mahmud Yunus hingga Muhammad Quraish Shihab “Popular
Indonesia Literature of the Qur'an” menyatakan bahwa latar belakang
pendidikan Muhammad Quraish  Shihab yang diselesaikan
keseluruhannya di Universitas Al-Azhar Kairo menjadikan dirinya
sebagai sosok terdidik yang lebih baik dibandingkan dengan hampir
semua generasi mufassir lainnya di Indonesia.

Corak pemikiran Muhammad Quraish Shihab dapat digambarkan
ke dalam dua bentuk paradigma yang tercermin dalam karya-karyanya
khususnya dalam Tafsir al-Mishbah. Dalam paradigma fakta sosial,
Muhammad Quraish Shihab berusaha menjadikan Al-Qur an sebagai
pranata sosial (norma) yang keberadaannya digunakan sebagai
framework untuk membaca atau menilai suatu masyarakat. Paradigma
ini mengharuskan seorang mufassir untuk semaksimal mungkin
menjadikan Al-Qur an sebagai pusat kehidupan sosial dan berjalan di

" Endad Musaddad, “Metode dan Corak Tafsir Quraish Shihab: Tela'ah atas Buku
Wawasan Al-Qur’an”, dalam Jurnal al-Qalam, Vol. 21 No. 100, 2004, hal. 61.

8 Howard M. Federspiel, Kajian al-Qur’an di Indonesia: Dari Mahmud Yunus
hingga Quraish Shihab, Bandung: Mizan, 1996, hal. 23.



60

atas realitas kebenaran. Karenanya akan hadir harmoni kehidupan
manusia dengan pesan-pesan Al-Qur an.

Sementara itu, dalam paradigma konstruksi sosial, Muhammad
Quraish Shihab berusaha menempatkan manusia sebagai makhluk
aktif, kreatif, dinamis yang kesadarannya menentukan perbuatan dan
dunia sosialnya. Paradigma konstruksi sosial menghendaki sebuah
produk penafsiran yang kontekstual dan fungsional. Maka tafsir yang
tidak kontekstual akan kehilangan fungsionalitasnya.

Tafsir dalam paradigma konstruksi sosial adalah tafsir yang tidak
terasing dari konteksnya, tafsir yang mampu menerjemahkan dirinya
ke dalam realitas sosial dan berdialog secara dinamis. Maka tafsir yang
hidup adalah tafsir yang mampu mendialogkan kitab suci dengan
kehidupan itu sendiri. Inilah sebabnya, produk penafsiran akan
senantiasa seirama dengan nafas perubahan. Konteks yang berubah
akan mempengaruhi corak dan kecenderungan penafsiran. Tafsir yang
statis hanya akan menghambat peradaban. Karena itu, Muhammad
Quraish Shihab menyadari bahwa tafsir harus bersifat kreatif, dinamis,
dan dialogis dengan realitas.’

Wataknya yang moderat, menjadikan Muhammad Quraish
Shihab menjadi sosok yang selalu berhati-hati dalam menafsirkan Al-
Qur'an la menegaskan bahwa seseorang tidak diperkenankan untuk
mengklaim pendapatnya sebagai mutlak sebagai pendapat Al-Qur an
dan menyatakan dirinya paling benar. Baginya, adalah suatu kekeliruan
yang besar ketika seseorang memaksakan pendapatnya atas nama Al-
Qur an. Bagi Muhammad Quraish Shihab sedalam apapun seseorang
berusaha untuk menafsirkan Al-Qur'an dan berbicara atas nama Al-
Qur’an ia tidak lebih hanya sedang berbicara pada permukaan makna
Al-Qur an. Al-Qur an menurut Muhammad Quraish Shihab memiliki
kedalaman dan keluasan makna yang mustahil untuk diketahui
seluruhnya oleh manusia. Berapapun banyaknya seseorang mencoba
untuk memahami Al-Qur an la akan selalu melahirkan makna-makna
baru. Hanya melalui proses dinamis dan berkelanjutanlah, sebuah
makna Al-Qur an sedikit demi sedikit akan dapat terungkap.

Kendati demikian, seseorang yang mendalami studi Al-Quran
juga tidak perlu takut untuk selalu berusaha memahami atau
menafsirkan Al-Qur'an Dalam proses menafsirkan inilah, seseorang
harus selalu berpegang pada kaidah-kadiah penafsiran yang ketat untuk

® Dedi Junaedi, “Konsep dan Penerapan Takwil Muhammad Quraish Shihab
dalam Tafsir Al-Mishbah,” dalam Jurnal limiah Agama dan Sosial Budaya, Vol. 2, No.
2, Desember 2017, hal. 233.



61

menghindari penafsiran yang sewenang-wenang, semaunya sendiri,
dan menyesatkan. Inilah sikap yang harmonis di dalam diri
Muhammad Quraish Shihab yang terpancar dalam kehidupannya,
menjadikannya sebagai sosok yang dikagumi dan disegani oleh
masyarakat Indonesia pada umumnya.

. Muhammad Quraish Shihab dalam Pandangan Para Tokoh

Berdasarkan potret kehidupan dan latar belakang pendidikan,
Muhammad Quraish Shihab merupakan sosok yang cukup
berpengaruh dalam perkembangan studi Al-Qur'an di Indonesia.
Memiliki wawasan keilmuan yang luas dan mendalam yang ditopang
dengan pengalaman pendidikan formal di Universitas Al-Azhar serta
kemampuannya menyampaikan pendapat dan gagasan dengan bahasa
yang sederhana tetapi lugas, rasional, serta kecenderungan
pemikirannya yang moderat, Muhammad Quraish Shihab menjadi
tokoh yang cukup disegani dan bisa diterima oleh semua lapisan
masyarakat.

Corak pemikiran dan kecenderungannya yang khas telah cukup
mewarnai dalam diskursus studi Al-Qur'an di Indonesia. Melalui
magnum oppus nya, Muhammad Quraish Shihab telah menjadi salah
satu referensi dalam mengkaji dinamika studi Al-Qur an di Indonesia.

Melalui karya-karyanya, Muhammad Quraish Shihab telah
berhasil mengomunikasikan ide-idenya kepada masyarakat luas.
Namun demikian, posisi Muhammad Quraish Shihab dalam
kapasitasnya sebagai seorang cendekiawan muslim Indonesia, tidak
serta-merta memiliki pemikiran yang tidak dikritisi oleh cendekiawan
yang lainnya. Hal itu merupakan suatu keniscayaan dan kewajaran
dalam bidang ilmu pengetahuan.

Muhammad Quraish Shihab adalah seorang ulama tafsir yang
kompeten. Keluasan ilmunya dan metode tafsirnya memberikan
sesuatu yang baru dalam bidang tafsir. Pemaparan tentang pemikiran
beliau ini adalah dalam rangka memperluas wacana kita tentang tokoh-
tokoh mufasir kontemporer, yang bisa kita ambil ilmunya. Banyak
tokoh yang kini mendunia yang sudah sangat memengaruhi
perkembangan Islam khususnya di Indonesia. Kita sering mendengar
Muhammad Quraish Shihab dan bahkan menonton di stasiun televisi
yang menjadi media dalam berdakwah Muhammad Quraish Shihab
dan profil beliau pun menjadi hal yang perlu dimengerti untuk kita
semua karna profil seorang yang dikatakan sebagai ulama harus kita
tahu tidak hanya profil semata tapi cara pandang Muhammad Quraish
Shihab juga sangat mempengaruhi perkembangan Islam di Indonesia



62

sekarang ini.

Dilihat dari segi keahliannya, Muhammad Quraish Shihab
tercatat sebagai ahli tafsir Al-Qur'an yang amat disegani dan penulis
yang amat produktif. Dalam seluruh topik kajian yang dibahas,
Muhammad Quraish Shihab tidak berhenti hanya pada tataran fakta-
fakta akademik, beliau ingin menyampaikan pesan moral dan
pendidikan kepada umat. Oleh sebab itu, pada setiap topik kajian yang
dikemukakan ia selalu mengemukakan nilai-nilai edukatif yang
terdapat di dalamnya.

Di kalangan intelektual muslim, sosok Muhammad Quraish
Shihab memang sudah tidak asing lagi. Ada dua tokoh yang
memberikan pengaruh begitu besar dalam kehidupan intelektual
Muhammad Quraish Shihab selain dari orang tuanya, yaitu Al-Habib
Abdul Qadir bin Ahmad Bil Fagih dan Syekh Abdul Halim Mahmud.
Setelah menyelesikan pendidikan dasarnya di Makasar (dulu Ujung
Pandang), Muhammad Quraish Shihab melanjutkan pendidikan di
Malang. Sambil “nyantri” kepada Al-Habib Abdul Qadir bin Ahmad
Bil Fagih (wafat di Malang tahun 1962, usia 65 tahun) di Pondok
Pesantren Darul-Hadits Al-Faqgihiyyah.

Muhammad Quraish Shihab adalah cendekiawan Muslim asal
Indonesia yang keahliannya dalam bidang tafsir Al-Qurian diakui
dunia. Selain ahli, beliau juga menawarkan pembumian tafsir yang
merespon konteks Indonesia, terlihat dalam karyanya Tafsir Al-
Mishbah dan 2 seri buku “Membumikan Al-Qur an”.

. Tafsir Al-Mishbah

Tafsir Al-Mishbah dapat dikatakan sebagai karya terbesar
Muhammad Quraish Shihab. Pembahasan setiap surahnya diawali
dengan penjelasann tentang tema pokok surat tersebut. Kemudian ayat-
ayatnya dikelompokkan dalam sub-tema tertentu. Penjelasan ayat-ayat
difokuskan untuk menjelaskan sesuai dengan tema dan sub-tema
tersebut. Hal tersebut sangat memudahkan pembaca untuk dapat
memahami maksud ayat dan surat yang dibahas. Tulisan ini
dimaksudkan untuk menganalisis metode penafsiran Tafsir Al-
Mishbéh, lebih fokusnya pada metode khususnya.

Secara umum, Tafsir Al-Mishbah menggunakan metode tahlily
dengan menafsirkan ayat-ayat Al-Quran dari berbagi aspek yang
terkandung di dalam ayat-ayat yang ditafsirkan itu serta menerangkan
makna-makna yang tercakup di dalamnya. Tafsir Al-Mishbah memiliki
dua corak utama yaitu budaya-kemasyarakatan (al-adabi al-ijtima )
dan aspek bahasa (lughawi). Tafsir Al-Mishbah termasuk jenis tafsir



63

bilra'yi karena penafsirannya lebih mendasarkan pada hasil ijtihad,
baik ijtihad sendiri atau pun dengan mengutip hasil ijtihad para
penafsir terdahulu. Cara penyajian yang ditempuh Quraish Shihab
cukup memudahkan pembaca untuk memahami penjelasan yang
disampaikan. Berdasarkan hasil penelitian dapat disimpulkan bahwa
Tafsir Al-Mishbah memiliki metode khusus yang membedakannya
dengan tafsir-tafsir yang menggunakan metode tahlili lainnya.

Mengutip buku Wawasan Al-Qur'an, Muhammad Quraish
Shihab mempelajari ilmu tafsir di Universitas Al-Ahzar Mesir dan
berhasil meraih gelar sarjana tafsir hadits pada usia 23 tahun. Beliau
kemudian meraih gelar Master bidang tafsir Al-Qur an di universitas
yang sama. Tak puas, ayah dari presenter kondang Najwa Shihab ini
kembali ke Mesir untuk menyelesaikan program doktornya di bidang
Al-Qur an.

Kata Al-Mishbah berasal dari Bahasa Arab yang artinya
“Penerang”. Dalam tafsir tersebut, Muhammad Quraish Shihab
menulis bahwa Tafsir Al-Mishbdh merupakan bentuk tanggung
jawabnya sebagai seorang intelektual muslim untuk membantu umat
memahami kitab suci Al-Quran. Menurutnya, seorang mufassir
dituntut untuk dapat menjelaskan nilai-nilai Al-Qur an sejalan dengan
perkembangan masyarakat yang dijumpai. Mereka juga diharap dapat
menghapus kesalahpahaman terhadap Al-Qur an sehingga pesan-pesan
di dalamnya dapat diterapkan dengan sepenuh hati.

Adapun corak dari Tafsir Al-Mishbah adalah adabi ijtima’i, yaitu
corak penafsiran yang menjelaskan ayat-ayat Al-Qur an secara teliti.
Kemudian menyusun makna-makna yang dimaksud Al-Qur an dengan
bahasa yang lugas dan menarik. Selanjutnya dicari korelasinya dengan
kehidupan sehari-hari, seperti pemecahan masalah umat dan bangsa
yang sejalan dengan perkembangan masyarakat. Sebagai contoh,
Muhammad Quraish Shihab menyoroti masalah sosial berupa
kekerasan terhadap kaum perempuan. Allah Swt berfirman dalam surat
Al-A’raf ayat 189 yang artinya: “Dialah yang menciptakan kamu dari
diri yang satu dan dari padanya Dia menciptakan isterinya, agar dia
merasa senang kepadanya”. Menurutnya dalam Tafsir Al-Mishbéh,
pernyataan bahwa perempuan diciptakan dari tulang rusuk laki-laki
bukan berarti perempuan lebih inferior daripada pada laki-laki.

Semua manusia memiliki derajat yang sama, dibuktikan dengan
QS. Al-Hujurat ayat 13 yang artinya: “Hai manusia, sesungguhnya
Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang
perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-
suku supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang


https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran

64

paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang paling
takwa di antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi
Maha Mengenal”.

Menurutnya, Al-Quran sama sekali tidak memuat gagasan
tentang inferioritas perempuan. Justru Al-Qur an turun untuk mengikis
perbedaan antara laki-laki dan perempuan, khususnya dalam bidang
kemanusiaan. Tafsir Al-Mishbah menyampaikan bahwa Al-Qur an
tidak memerintahkan manusia untuk berbuat kekerasan terhadap kaum
perempuan.

Kelebihan dan kekurangan Tafsir Al-Mishbah Menurut Mafri
Amin dan Lilik Umi Katsum (2011) dalam Literatur Tafsir
Indonesia:*°

Pertama, Tafsir ini sangat kontekstual dengan kondisi ke-
Indonesiaan, di dalamnya banyak merespon beberapa hal yang aktual
di dunia Islam Indonesia atau bisa disebut dengan lokalitas, atau
internasional. Tetapi tidak semua ayat mengandung lokalitas dalam
penafsirannya.

Kedua, Muhammad Quraish Shihab dapat meramu kitab tafsir ini
dengan sangat baik dari beberapa tafsir sebelumnya, sistematikanya
juga mudah diikuti sehingga orang yang membacanya mudah
memahami.

Ketiga, dalam kitab Tafsir ini beliau menyertakan pendapat dari
tokoh lain dan menyebutkan nama tokoh tersebut, hal itu menunjukkan
beliau merupakan orang yang sangat jujur.

Keempat, karena ciri penafsirannya menggunakan corak bil
ma'tsur, beliau selalu menyertakan korelasi antarsurat dan antarayat
sehingga dalam penafsirannya mudah dimengerti.

Kelima, Tafsir Al-Mishbah kaya akan referensi dari berbagai
latar belakang referensi.

Keenam, Tafsir Al-Mishbah sangat mengedepankan corak bil
ma tstir yang di dalamnya terdapat korelasi antar surat, antar ayat, dan
antarakhir ayat dan awal surat. Hal tersebut dijadikan sebagai bukti
bahwa ayat Al-Qur’an antara satu dengan yang lainnya saling
berkaitan."*

1 Mansur, “Makalah Kelebihan dan Kekurangan Tafsir Al-Misbah”, Pasca
Sarjana Universitas Islam Negeri Malang, 2018.

11 Mafri Amin dan Lilik Umi Katsum, Literatur Tafsir Indonesia, hal. 254. Dalam
jurnal Lufaefi, “Tafsir Al-Misbah: Tekstualitas, Rasionalitas, dan Lokalitas Tafsir
Nusantara”, dalam Jurnal Ar-Raniry, Vol.21, no.1, April 2019, hal. 39.


https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran

65

Adapun kekurangannya sebagai berikut:*2

Pertama, menurut sebagian sementara Islam di Indonesia,
beberapa penafsiran Muhammad Quraish Shihab dianggap keluar batas
Islam, sehingga tidak jarang beliau digolongkan dalam pemikir liberal
Indonesia. Sebagai contoh penafsirannya mengenai jilbab, takdir, dan
isu-isu keagamaan lainnya. Namun, menurut penulis sendiri, tafsiran
ini merupakan kekayaan Islam, bukan sebagai pencorengan terhadap
Islam itu sendiri. Beliau merupakan lulusan dari al-Azhar Mesir yang
merupakan tempat belajar yang terkenal di seluruh dunia, dan yang
belajar di sana pun dari berbagai dunia, peneliti berpendapat bahwa
pemikiran beliau yang liberal tersebut merupakan hasil dari penelitian
keilmuan beliau disana.

Kedua, Dalam berbagai riwayat dan beberapa kisah yang
dituliskan oleh Muhammad Quraish Shihab dalam tafsirnya, terkadang
tidak menyebutkan perawinya, sehingga sulit bagi pembaca, terutama
penuntut ilmu, untuk merujuk dan berhujjah dengan kisah atau riwayat
tersebut. Sebagai contoh sebuah riwayat dan kisah Nabi Saleh dalam
tafsir surat Al-A'raf ayat 78.

Ketiga, dalam kitab Tafsir Al-Mishbéah tidak disertai penjelasan
dalam footnote. Menurut Muhammad Quraish Shihab, Al-Qur’an
memuat tema yang tidak terbatas, bahwa Al-Quran itu bagaikan
permata yang setiap sudutnya memantulkan cahaya. Jadi dengan
ditetapkannya judul pembahasan tersebut berarti yang akan dikaji
hanya satu sudut dari permasalahan. Dengan demikian kendala untuk
memahami Al-Qur'an secara komprehensip tetap masih ada. Akan
tetapi dalam Tafsir Al-Mishbah ini Muhammad Quraish Shihab
menggunakan metode maudlu’i yakni metode mengumpulkan ayat-
ayat Al-Qur'an yang membahas satu tema tersendiri, menafsirkannya
secara global dengan kaidah-kaidah tertentu dan menemukan rahasia
yang tersembunyi dalam Al-Qur an.

Selanjutnya, dalam menggunakan tafsir maudhu’i memerlukan
langkah-langkah. Pertama, mengumpulkan ayat-ayat yang membahas
topik yang sama. Kedua, mengkaji sebab turun dan kosakata secara
terperinci. Ketiga, mencari dalil-dalil pendukung baik dari Al-Qur an,
hadis maupun ijtihad."?

12 [ ufaefi, “Tafsir Al-Mishbah: Tekstualitas, Rasionalitas, dan Lokalitas Tafsir
Nusantara”, hal. 39.

'3 Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Qur’an, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2005, hal. 151.


https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran

66

Sedangkan dari segi corak, Tafsir Al-Mishbah ini lebih
cenderung kepada corak sastra budaya dan kemasyarakatan (al-adabi
al-ijtima’i), yaitu corak tafsir yang berusaha memahami nash-nash Al-
Qur'an dengan cara pertama dan utama mengemukakan ungkapan-
ungkapan Al-Qur’an secara teliti, selanjutnya menjelaskan makna-
makna yang dimaksud oleh Al-Qur an tersebut dengan bahasa yang
indah dan menarik, kemudian seorang mufasir berusaha
menghubungkan nash-nash Al-Qur'an yang dikaji dengan kenyataan
dan sistem budaya yang ada. Corak tafsir ini merupakan corak baru
yang menarik pembaca dan menumbuhkan kecintaan kepada Al-
Qur'an serta memotivasi untuk menggali makna-makna dan rahasia-
rahasia Al-Qur an

Tafsir Al-Mishbah yang di tulis oleh Muhammad Quraish Shihab
berjumlah 15 volume, mencakup keseluruhan isi Al-Qur an sebanyak
30 juz. Kitab ini pertama kali diterbitkan oleh penerbit Lentera Hati,
Jakarta, pada tahun 2000. Kemudian dicetak lagi untuk yang kedua
kalinya pada 2004. Dari 15 volume kitab, masing-masing memiliki
ketebalan halaman yang berbeda-beda, dan jumlah surah yang
dikandung pun juga berbeda. Agar lebih jelas, berikut tabel yang berisi
tentang nama-nama surah pada masing-masing volume serta jumlah
halamannya.™

No | Vol Isi I—\:er;] rlr?z?n
1 1 QS. Al-Fatihah dan QS. Al-Bagarah 624
2 2 | QS. Ali Imran dan QS. An-Nisa 659
3 3 QS. Al-M&’idah 257
4 4 QS. Al-An’am 366
s | 5 %su QL—A’raf, QS. Al-Anfal, QS. At- 265
5 6 gf’.dYOnus, QS. Hld, QS. Yasuf, QS. Ar- 611
; v 82 )IAt\)IraIt;;;n QS. Al-Hijr, QS. An-Nahl, 585

" Mahfuz Masduki, Tafsir Al-Mishbah: Kajian atas Amtsal Al-Qur’dn,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2012, hal. 21.


https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran

67

QS. Al-Kahf, QS. Maryam, QS. Théha,
QS Al-Anbiya’

524

QS. Al-Hajj, QS. Al-Mu mindn, QS, An-
Nar, QS. Al-Furgan

554

10

10

QS. Asy-Syu’ard’, QS An-Naml, QS. Al-
Qashas, QS. Al-Ankabdt

o547

11

11

QS. Ar-Rim, QS. Lugmdn, QS. As-
Sajdah, QS. Al-Ahzab, QS. Saba, QS.
Fathir, QS. Yasin

582

12

12

QS. Ash-Saffat, QS. Sad, QS. Az-Zumar,
QS Ghafir, QS. Fussilat, QS. Asy-Syura,
QS. Az-Zukhraf

601

13

13

QS. Ad-Dukhén, QS. Al-Jatsiyah, QS. Al-
Ahgaf, QS. Muhammad, QS. Al-Fath, QS.
Al- Hujurét, QS. Qaf, QS. Adz-Dzariiat,
QS. At-Tar, QS. An-Najm, QS. Al-Qamar,
QS. Ar-Rahman, QS. Al-Waqi’ah

586

14

14

QS. Al-Hadid, QS. Al-Mujédalah, QS. Al-
Hasyr, QS. Al-Mumtahanah, QS. As-Saff,
QS. Al-Jumu’ah, QS. Al-Munéfigdn, QS.
At-Taghabidn, QS. Ath-Thalag, QS. At-
Tahrim, QS. Al-Mulk, QS. Al-Qalam, QS.
Al-Haqgah, QS. Al-Ma’arij, QS. Nih, QS.
Al-Jin, QS. Al- Muzzammil, QS. Al-
Muddatstsir, QS. Al-Qiyamah, QS. Al-
Insén, QS. Al-Mursalat

695

15

15

QS. An-Naba’, QS. An-Nazi’at, QS.
‘Abasa, QS. At-Takwir, QS. Al-Infithar,
QS. Al- Mutaffifin, QS. Al-Insyigaq, QS.
Al-Bur(j,

QS. Ath-Tharig, QS. Al- A’14, QS. Al-
Ghasyiyah, QS. Al-Fajr, QS. Al-Balad,
QS. Asy-Syams, QS. Al-Lail, QS. Adh-
Dhuhd, QS. Asy-Syarh, QS. At-Tin, QS.
Al-‘Alaq, QS. Al- Qadr, QS. Al-Bayyinah,
QS. Az-Zalzalah, QS. Al-‘Adiyat, QS. Al-
Qari’ah, QS. At-Takatsur, QS. Al-‘Asr,
QS. Al-Humazah, QS. Al-Fil,QS. Quraisy,
QS. Al-Ma’in, QS. Al-Kausar, QS. Al-
Kafiran, QS. An-Nasr, QS. Al-Lahab, QS.

644




68

Al-lkhlés, QS. Al-Falag, QS. An-Nas.

Jumlah 8.600

Sistematika penyajian tafsir yang dimaksud adalah rangkaian
yang dipakai dalam penyajian tafsir dan Tafsir Al-Mishbah dalam
peinyusunannya menggunakan tartib mushafi, artinya menafsirkan
seluruh ayat AIl-Qur'an sesuai dengan susunan ayat-ayat dalam
mushaf, ayat demi ayat dan surat demi suratnya dimulai dari surat Al-
Fatihah, surat Al-Bagarah, dan seterusnya. Sebelum menafsirkan ayat-
ayat Al-Qur'an, Muhammad Quraish Shihab terlebih dahulu
memberikan pengantar terhadap surat yang akan ditafsirkannya.

Pengantar surat tersebut memuat penjelasan antara lain:

1. Penyebutan jumlah ayat dan penjelasan yang berkaitan dengan
penamaan surat.

2. Nama surat dan nama-nama lain dari surat tersebut jika ada, serta
alasan-alasan penamaannya, terkadang disertai keterangan tentang
ayat-ayat yang diambil dan dijadikan nama surat tersebut.

3. Tempat turun surat (Makkiyah atau Madaniyyah) disertai
pengecualian ayat-ayatnya

4. Nomor surat berdasarkan urutan mushaf dan urutan turunnya,
kadang disertai nama-nama surat yang turun sebelum maupun
sesudah.

5. Tema pokok atau tujuan surat dan pendapat-pendapat ulama tentang
hal tersebut.

6. Munasabah antara sebelum dan sesudahnya.

Kegunaan dari penjelasan yang diberikan Muhammad Quraish
Shihab pada pengantar setiap surah ialah memberikan kemudahan bagi
para pembacanya untuk memahami tema pokok surah dan poin-poin
penting yang teirkandung dalam surah tersebut.

Tahap berikutnya yang dilakukan oleh Muhammad Quraish
Shihab ialah membagi atau mengelompokkan ayat-ayat dalam suatu
surah ke dalam kelompok kecil terdiri atas bebeirapa ayat yang
dianggap memiliki keterkaitan erat. Dalam ayat tersebut, selanjutnya
Muhammad Quraish Shihab mulai menuliskan satu, dua ayat, atau
lebih yang dipandang masih ada kaitannya. Selanjutnya diicantumkan
terjemahan harfiah dalam bahasa indonesia dengan tulisan cetak




69

miring.”> Selanjutnya memberikan penjelasan tentang arti kosakata
(tafsir al-mufradat) dari kata pokok atau kata kunci yang terdapat
dalam ayat tersebut. Pada akhir surah, Muhammad Quraish Shihab
selalu memberikan kesimpulan atau semacam kandungan pokok dari
surah tersebut serta segi-segi munasabah atau keserasian yang terdapat
di dalam surah tersebut.

Akhirnya Muhammad Quraish Shihab mencantumkan kata Wa
Allah A’lam sebagai penutup uraian di setiap surat. Kata itu memberi
isyarat bahwa hanya Allahlah yang paling mengetahui secara pasti
maksud dan kandungan dari firman-firman-Nya.

> Mahfuz Masduki, Tafsir Al-Mishbah: Kajian atas Amtsal Al-Qur’dn,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2012, hal. 25.



70



BAB I11
MUHAMMAD QURAISH SHIHAB
DAN TAFSIR AL-MISHBAH

A. Biografi Muhammad Quraish Shihab

Nama lengkap adalah Muhammad Quraish Shihab. la lahir
tanggal 16 Februari 1944 di Rappang, Sulawesi Selatan. la berasal dari
keluarga keturunan Arab yang terpelajar. Ayahnya, Prof. Abdurrahman
Shihab adalah seorang ulama dan guru besar dalam bidang tafsir.
Abdurrahman Shihab dipandang sebagai seorang ulama, pengusaha
dan politikus yang memiliki reputasi baik di kalangan masyarakat
Sulawesi Selatan. Kontribusinya dalam bidang pendidikan terbukti dari
usaha membina dua perguruan tinggi di Ujung Pandang yaitu
Universitas Muslim Indonesia (UMI), sebuah perguruan tinggi swasta
terbesar di kawasan Indonesia bagian timur, dan IAIN Alauddin Ujung
Pandang. la juga tercatat sebagai Rektor pada kedua perguruan tinggi
tersebut: UMI 1959-1965 dan IAIN 1972-1977.

Sebagai seorang yang berfikiran progesif, Abdurrahman percaya
bahwa pendidikan adalah merupakan agen perubahan. Sikap dan
pandangannya yang demikian maju itu dapat dilihat dari latar belakang
pendidikannya, yaitu Jami’atul Khair, sebuah lembaga pendidikan
Islam tertua di Indonesia. Murid-murid yang belajar di lembaga ini

! “Tentang Penulis” dalam Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-
Qur an, Bandung: Mizan, 1992, hal. 6.

71



72

diajari tentang gagasan-gagasan pembauran gerakan dan pemikiran
Islam. Hal ini terjadi karena lembaga ini memiliki hubungan yang erat
dengan sumber-sumber pembauran di Timur Tengah semisal
Hadramaut, Haramain dan Mesir.

Banyak guru-guru didatangkan ke lembaga tersebut, diantaranya
Syeikh Ahmad Soorkati yang berasal dari Sudan, Afrika. Sebagai putra
dari seorang guru besar, Muhammad Quraish Shihab mendapat
motivasi awal dan benih kecintaan terhadap bidang studi tafsir dari
ayahnya yang sering mengajak anak-anaknya duduk bersama setelah
magrib. Muhammad Quraish Shihab kecil telah menjalani pembiasaan
dan kecintaan terhadap Al-Qur’an sejak umur 6-7 tahun. la harus
mengikuti pengajian Al-Qur an yang diadakan oleh ayahnya sendiri.
Selain menyuruh membaca Al-Qur’an, ayahnya juga menguraikan
secara sepintas kisah-kisah dalam Al-Qur’an. Di sinilah, benih-benih
kecintaannya kepada Al-Qur an mulai tumbuh.?

Pendidikan formalnya di Makassar dimulai dari sekolah dasar
sampai kelas 2 SMP pada tahun 1956, ia dikirim ke kota malang untuk
“nyantri” di Pondok Pesantren Darul Hadis Al-Fagihiyah. Karena
ketekunannya belajar di pesantren, 2 tahun berikutnya ia sudah mahir
berbahasa Arab. Melihat bakat bahasa arab yang dimilikinya,
Muhammad Quraish Shihab beserta adiknya Alwi Shihab dikirim oleh
ayahnya ke Al-Azhar Kairo melalui beasiswa dari pemerintah daerah
Sulawesi Selatan. Pada tahun 1958 diterima di kelas dua i’dadi Al-
Azhar (setingkat SMP/Tsanawiyah Indonesia) sampai menyelesaikan
tsanawiyah Al-Azhar pada Fakultas Ushuluddin, Jurusan Tafsir dan
Hadis, pada tahun 1967 ia meraih gelar.

Dua tahun kemudian (1969), Muhammad Quraish Shihab
berhasil meraih gelar pada jurusan yang sama dengan tesis berjudul
“Al-I'’jaz At-Tasyri’al-Qur @n Al-Karim (Kemukjizatan Al-Qur an dari
segi Hukum)”. Pada tahun 1973 ia dipanggil pulang ke Makassar oleh
ayahnya yang ketika itu menjadi rektor, untuk membantu mengelola
pendidikan IAIN Alauddin. la menjadi wakil rektor bidang akademis
dan kemahasiswaan sampai tahun 1980. Di samping menduduki
jabatan resmi itu, ia juga sering mewakili ayahnya yang uzur karena
usia dalam menjalankan tugas-tugas pokok tertentu. Berturut-turut
setelah itu, Muhammad Quraish Shihab diserahi berbagai jabatan,
seperti koordinator perguruan tinggi swasta wilayah VII Indonnesia
bagian timur, pembantu pemimpin kepolisian Indonesia Timur dalam
bidang pembinaan mental, dan sederetan jabatan lainnya di luar

2 Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur an, hal. 12.



73

kampus. Di sela-sela kesibukannya ia masih sempat merampungkan
beberapa tugas penelitian, antara lain penerapan Kerukunan Hidup
Beragama di Indonesia (1975) dan Masalah Wakap Sulawesi Selatan
(1978).

Untuk mewujudkan cita-citanya, ia mendalami studi tafsir, pada
tahun 1980 Muhammad Quraish Shihab kembali menuntut ilmu ke
almamaternya, Azhar Kairo mengambil spesialisasi dalam studi tafsir
Al-Qur an. la hanya memerlukan waktu dua tahun untuk meraih gelar
doktor dalam bidang ini. Disertasinya yang berjudul “Nazhm ad-
Durar Al-Biga’i Tahgiq wad Dirdsah, suatu kajian dan analisa
terhadap keontentikan Kitab Ad-Durar karya Al-Biga’i berhasil
dipertahankannya dengan predikat penghargaan Mumtaz Martabah
Asy-Syaraf Al-tla (Cumlaude).?

Pendidikan tingginya yang ditempuh di Timur Tengah, Al-Azhar
Kairo ini oleh Howard M. Federspiel dianggap sebagai seorang yang
unik bagi Indonesia pada saat di mana sebagian pendidikan pada
tingkat itu diselesaikan di Barat. Mengenai hal ini ia mengatakan
sebagai berikut:” Ketika meneliti biografinya, saya menemukan bahwa
ia berasal dari Sulawesi Selatan, terdidik di pesantren, dan menerima
pendidikan tingginya di Mesir pada Universitas Al-Azhar, di mana ia
meneima gelar M.A dan Ph.D-nya. Ini menjadikan ia terdiik lebih baik
dibandingkan dengan hampir semua pengarang lainnya yang terdapat
dalam Populer Indonesia Literature of the Qur'an, dan lebih dari itu
tingkat pendidikan tingginya di Timur Tengah seperti itu menjadikan
ia unik bagi Indonesia pada saat di mana sebagian pendidikan pada
tingkat itu diselesaikan di Barat. Dia juga mempunyai karir mengajar
di IAIN Makassar dan Jakarta dan kini, bahkan ia menjabat sebagai
rektor di IAIN Jakarta.’

Tahun 1984 adalah babak baru tahap kedua bagi Muhammad
Quraish Shihab untuk melanjutkan karirnya. Untuk itu ia pindah tugas
dari IAIN Makassar ke Fakultas Ushuluddin IAIN Jakarta. Di sini ia
aktif mengajar bidang Tafsir dan ulum Al-Qur an di program Sl, S2,
dan S3 sampai tahun 1998. Di samping melaksanakan tugas pokoknya
sebagai dosen, ia juga dipercaya menduduki jabatan sebagai rektor
IAIN Jakarta selama dua periode (1992-1996 dan 1997-1998). Setelah
itu ia dipercaya menduduki jabatan sebagai Mentri Agama selama
kurang lebih dua bulan awal tahun 1998, hingga kemudian dia

® Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur an, hal. 6.
* Dewan Redaksi, Suplemen Enslikopedi Islam, Malang: PT. Ikhtiar Baru van
Hoeve, 1994, hal. 110-112.



74

diangkat sebagai Duta Besar Luar Biasa dan Berkuasa Penuh Republik
Djibouti berkedudukan di Kairo.

Kehadiran Muhammad Quraish Shihab di Ibukota Jakarta telah
memberikan suasana baru dan disambut hangat oleh masyarakat. Hal
ini terbukti dengan adanya berbagai aktifitas yang di jalankannya di
tengah-tengah masyarakat. Di samping mengajar, ia juga dipercaya
untuk menduduki sejumlah jabatan. Diantaranya adalah sebagai Ketua
Majelis Ulama Indonesia (MUI) pusat (sejak 1984), anggota Lajnah
Pentashhih Al-Qur an Departemen Agama sejak 1989.

Dia juga terlibat dalam beberapa organisasi professional, antara
lain asisten ketua umum lkatan Cendikiawan Muslim se-Indonesia
(ICMI), ketika organisasi ini didirikan. Selanjutnya ia juga tercatat
sebagai pengurus perhimpunan ilmu-ilmu syariah, pengurus
konsorsium ilmu-ilmu agama Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan.”

Di samping kegiatan tersebut di atas, Muhammad Quraish
Shihab juga dikenal sebagai penulis dan penceramah yang handal.
Berdasarkan pada latar belakang keilmuan yang kokoh yang ia tempuh
melalui pendidikan formal serta ditopang oleh kemampuannya
menyampaikan pendapat dan gagasan denagan bahasa yang sederhana,
lugas, rasional dan kecendrungan pemikiran yang moderat, ia tampil
sebagai penceramah dan penulis yang bisa diterima oleh semua lapisan
masyarakat.

Kegiatan ceramah ini ia lakukan di sejumlah mesjid besar di
Jakarta, seperti Mesjid At-Tin dan Fathullah, di lingkungan pejabat
pemerintah seperti pengajian Istiglal serta di sejumlah stasiun televisi
atau media eletronik, khususnya di bulan Ramadhan. Beberapa stasiun
televisi, seperti RCTI dan Metro TV mempunyai program khusus
selama ramadhan yang diasuh olehnya.®

Muhammad Quraish Shihab bukan satu-satunya pakar Al-Qur an
di Indonesia, tapi kemampuannya menerjemahkan dan menyampaikan
pesan-pesan Al-Qur an dalam konteks kekinian dan masa post modern
membuatnya lebih dikenal dan lebih unggul dari pada pakar Al-Qur an
lainnya. Dalam hal penafsiran, ia cendrung menekankan pentingnya
penggunaan metode tafsir maudhii’i (tematik), yaitu penafsiran dengan
cara menghimpun sejumlah ayat Al-Qur'an yang tersebar dalam
berbagai surat yang membahas masalah yang sama, kemudian

® Haward M.Federspiel. Kajian Al-Qur’an di Indonesia: Dari Mahmud Yunus

hingga Muhammad Quraish Shihab, Bandung: Mizan, 1996, hal. 295-299.

® Dewan Redaksi, Suplemen Enslikopedi, hal. 114-115.



75

menjelaskan pengertian menyeluruh dari ayat-ayat tersebut dan
selanjutnya menarik kesimpulan sebagai jawaban terhadap masalah
yang menjadi pokok bahasan. Menurutnya dengan metode ini dapat
diungkapkan pendapat-pendapat Al-Qur an tentang berbagai masalah
kehidupan, sekaligus dapat dijadikan bukti bahwa ayat Al-Qur an
sejalan dengan perkembangan iptek dan kemajuan peradaban
masyarakat.

Muhammad Quraish Shihab banyak menekankan perlunya
memahami wahyu ilahi secara kontekstual dan tidak semata-mata
terpaku pada makna tekstual agar pesan-pesan yang terkandung di
dalamnya dapat difungsikan dalam kehidupan nyata. Beliau juga
banyak memotivasi mahasiswanya, khususnya di tingkat pasca serjana,
agar berani menafsirkan Al-Qur an, sehingga dari masa ke masa tidak
akan pernah berakhir, selalu saja muncul penafsiran baru sejalan
dengan perkembangan ilmu dan tuntunan kemajuan. Meski begitu ia
tetap mengingatkan perlunya sikap teliti dan ekstra hati-hati dalam
menafsirkan Al-Qur an sehingga seseorang tidak mudah mengklaim
suatu pendapat sebagai pendapat Al-Qur'an. Bahkan, menurutnya
adalah suatu dosa besar bila seorang memaksakan pendapat atas nama
Al-Qur an.

Muhammad Quraish Shihab adalah seorang ahli tafsir yang
pendidik. Keahliannya dalam bidang tafsir tersebut untuk diabadikan.
Kedudukannya sebagai pembantu rektor, rektor mentri agama, ketua
Majlis Ulama Indonesia (MUI), staf ahli mendikbud, anggota badan
pertimbangan pendidikan, penulis karya ilmiah, dan penceramah amat
erat kaitannya dengan kegiatan pendidikan.

Dengan kata lain bahwa ia adalah seorang ulama yang
mememfaatkan keahliannya untuk mendidik umat. Hal ini beliau
lakukan pula mealui sikap dan kepribadiannaya yang penuh dengan
sikap dan sifatnya yang patut diteladani. la memiliki sifat-sifat sebagai
guru atau pendidik yang patut diteladani. Penampilannya yang
sederhana, tawadhu’, sayang pada semua orang, jujur, amanah, dan
tegas dalam prinsip adalah merupakan bagian dari sikap yang
seharusnya dimiliki seorang guru.

. Karya dan Pemikiran Muhammad Quraish Shihab

Muhammad Quraish Shihab sangat aktif sebagai penulis.
Beberapa buku yang sudah beliau hasilkan antara lain:
1. Tafsir Al-Manér, Keistimewaan dan Kelemahannya (Ujung padang:
IAIN Alauddin, 1984).
2. Membumikan Al-Qur an (Bandung: Mizan, 1992).



76

3. Mukjizat Al-Qur an: ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Aspek lImiah,
dan Pemberitaan Ghaib (Bandung: Mizan, 2007).

4. Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Tematik atas Berbagai Persoalan
Umat (Bandung: Mizan 2007).

5. Sunah Syi’ah Bergandengan Tangan?: Mungkinkah Kajian atas
Konsep Ajaran dan Pemikiran (Jakarta: Lentera hati, 2007).

6. Tafsir Al-Misbah, Tafsir Al-Qur'an lengkap 30 juz (Jakarta:
Lentera Hati, 2002).

7. Jilbab: Pakaian Wanita Muslimah: Pandangan Ulama Masa Lalu
dan Cendikiawan Kontemporer (Jakarta: Lentera Hati 2004).

Pemikiran pendidikan religius-rasional merupakan suatu aliran
filsafat yang memadukan sudut pandangan keagamaan dengan sudut
pandang kefilsafatan dalam menjabarkan tentang pendidikan. Salah
satu tokoh kontemporer dalam aliran ini adalah Muhammad Quraish
Shihab. Menurutnya, tujuan pendidikan Islam adalah untuk mencapai
keharibaan Allah Swt, yakni membina manusia guna menjalankan
fungsinya sebagai hamba Allah dan khalifah-Nya di muka bumi ini.

Masyarakat Indonesia telah cukup baik mengenal sosok mufassir
kenamaan asal Indonesia ini. Tidak hanya pada ruang-ruang
perkuliahan dan seminar, namun juga telah cukup luas dikenal oleh
masyarakat umum. Sehingga secara sepintas akan lebih mudah untuk
menjelaskan siapa sosok Muhammad Quraish Shihab di hadapan para
pembaca umum.

Kendati demikian, rupanya masih terdapat hal-hal yang bersifat
akademik, yang belum banyak diketahui oleh publik. Wilayah-wilayah
ini biasanya hanya diketahui oleh para mahasiswa, dosen, atau peneliti
yang memiliki konsentrasi minat pada kajian Al-Qur an.

Pemikiran Muhammad Quraish Shihab, tidak lepas atau
terpengaruh dari pemikir-pemikir sebelumnya, baik muslim maupun
non-muslim, pemikir syiah atau sunni, maupun metode dan analisis
yang dikembangkan atas penafsiran Al-Qur an. Pemikiran Muhammad
Quraish Shihab yang beraliran religius-rasional sangat memberikan
pengaruh pada dunia modern. Sebagaimana diketahui, dewasa ini
pendidikan Islam telah mengalami fase perubahan yang signifikan.
Perubahan tersebut tidak lain merupakan tuntutan dunia modern, yang
dinamis dengan perkembangan zaman. Dalam hal ini Muhammad
Quraish Shihab menekankan perkembangan pendidikan Islam harus
sejalan dengan perkembangan teknologi dan informasi. Sebagaimana
dapat dipahami bahwa sosok Muhammad Quraish Shihab merupakan
seorang yang memiliki kecenderungan moderatisme beragama yang
selalu mengedepankan harmoni.



77

Berlatar belakang pendidikan di Universitas Al-Azhar Kairo,
menjadikannya sosok yang mengusung visi islam moderat (Islam
washatiyyah). Menurutnya, keragaman yang ada, baik keragaman
agama maupun perbedaan pendapat dalam internal beragama harus
disikapi secara toleran dan moderat. Model beragama ini selalu
menjunjung tinggi prinsip-prinsip dialog dalam menyelesaikan
persoalan. Adalah sesuatu yang tidak dibenarkan ketika menghakimi
atau menuduh seseorang kafir, murtad dan sesat tanpa terlebih dahulu
mengadakan sebuah penyelidikan dan dialog. Oleh karena itu, model
beragama yang moderat menurut Muhammad Quraish Shihab
menjadikan Islam benar-benar mampu menjadi rahmatan lil ‘dlamin.’

Mesir sebagai lingkungan pendidikan Muhammad Quraish
Shihab, tidak hanya menjadi salah satu pusat studi keislaman dunia
ketika itu, tetapi juga merupakan pusat gerakan pembaruan pemikiran
Islam. Sejumlah nama-nama besar seperti Muhammad Abduh dan
Rasyid Ridha menjadi contoh kentalnya gerakan pembaruan pemikiran
Islam di Mesir. Oleh karena, kecenderungan pemikiran Muhammad
Quraish Shihab yang cukup modernis sedikit banyak dipengaruhi oleh
latar belakang pendidikannya. Bahkan Howard M. Federspiel dalam
karyanya edisi bahasa Indonesia "Kajian Al-Qur'an di Indonesia” dari
Mahmud Yunus hingga Muhammad Quraish Shihab “Popular
Indonesia Literature of the Qur'an” menyatakan bahwa latar belakang
pendidikan Muhammad Quraish  Shihab yang diselesaikan
keseluruhannya di Universitas Al-Azhar Kairo menjadikan dirinya
sebagai sosok terdidik yang lebih baik dibandingkan dengan hampir
semua generasi mufassir lainnya di Indonesia.

Corak pemikiran Muhammad Quraish Shihab dapat digambarkan
ke dalam dua bentuk paradigma yang tercermin dalam karya-karyanya
khususnya dalam Tafsir al-Mishbah. Dalam paradigma fakta sosial,
Muhammad Quraish Shihab berusaha menjadikan Al-Qur an sebagai
pranata sosial (norma) yang keberadaannya digunakan sebagai
framework untuk membaca atau menilai suatu masyarakat. Paradigma
ini mengharuskan seorang mufassir untuk semaksimal mungkin
menjadikan Al-Qur an sebagai pusat kehidupan sosial dan berjalan di
atas realitas kebenaran. Karenanya akan hadir harmoni kehidupan
manusia dengan pesan-pesan Al-Qur an.

" Endad Musaddad, “Metode dan Corak Tafsir Quraish Shihab: Tela'ah atas Buku
Wawasan Al-Qur’an”, dalam Jurnal al-Qalam, Vol. 21 No. 100, 2004, hal. 61.

8 Howard M. Federspiel, Kajian al-Qur’an di Indonesia: Dari Mahmud Yunus
hingga Quraish Shihab, Bandung: Mizan, 1996, hal. 23.



78

Sementara itu, dalam paradigma konstruksi sosial, Muhammad
Quraish Shihab berusaha menempatkan manusia sebagai makhluk
aktif, kreatif, dinamis yang kesadarannya menentukan perbuatan dan
dunia sosialnya. Paradigma konstruksi sosial menghendaki sebuah
produk penafsiran yang kontekstual dan fungsional. Maka tafsir yang
tidak kontekstual akan kehilangan fungsionalitasnya.

Tafsir dalam paradigma konstruksi sosial adalah tafsir yang tidak
terasing dari konteksnya, tafsir yang mampu menerjemahkan dirinya
ke dalam realitas sosial dan berdialog secara dinamis. Maka tafsir yang
hidup adalah tafsir yang mampu mendialogkan kitab suci dengan
kehidupan itu sendiri. Inilah sebabnya, produk penafsiran akan
senantiasa seirama dengan nafas perubahan. Konteks yang berubah
akan mempengaruhi corak dan kecenderungan penafsiran. Tafsir yang
statis hanya akan menghambat peradaban. Karena itu, Muhammad
Quraish Shihab menyadari bahwa tafsir harus bersifat kreatif, dinamis,
dan dialogis dengan realitas.’

Wataknya yang moderat, menjadikan Muhammad Quraish
Shihab menjadi sosok yang selalu berhati-hati dalam menafsirkan Al-
Qur'an la menegaskan bahwa seseorang tidak diperkenankan untuk
mengklaim pendapatnya sebagai mutlak sebagai pendapat Al-Qur an
dan menyatakan dirinya paling benar. Baginya, adalah suatu kekeliruan
yang besar ketika seseorang memaksakan pendapatnya atas nama Al-
Qur an. Bagi Muhammad Quraish Shihab sedalam apapun seseorang
berusaha untuk menafsirkan Al-Qur'an dan berbicara atas nama Al-
Qur’an ia tidak lebih hanya sedang berbicara pada permukaan makna
Al-Qur an. Al-Qur an menurut Muhammad Quraish Shihab memiliki
kedalaman dan keluasan makna yang mustahil untuk diketahui
seluruhnya oleh manusia. Berapapun banyaknya seseorang mencoba
untuk memahami Al-Qur an la akan selalu melahirkan makna-makna
baru. Hanya melalui proses dinamis dan berkelanjutanlah, sebuah
makna Al-Qur an sedikit demi sedikit akan dapat terungkap.

Kendati demikian, seseorang yang mendalami studi Al-Quran
juga tidak perlu takut untuk selalu berusaha memahami atau
menafsirkan Al-Qur'an Dalam proses menafsirkan inilah, seseorang
harus selalu berpegang pada kaidah-kadiah penafsiran yang ketat untuk
menghindari penafsiran yang sewenang-wenang, semaunya sendiri,
dan menyesatkan. Inilah sikap yang harmonis di dalam diri

® Dedi Junaedi, “Konsep dan Penerapan Takwil Muhammad Quraish Shihab
dalam Tafsir Al Misbah,” dalam Jurnal limiah Agama dan Sosial Budaya, Vol. 2, No. 2,
Desember 2017, hal. 233.



79

Muhammad Quraish Shihab yang terpancar dalam kehidupannya,
menjadikannya sebagai sosok yang dikagumi dan disegani oleh
masyarakat Indonesia pada umumnya.

. Muhammad Quraish Shihab dalam Pandangan Para Tokoh

Berdasarkan potret kehidupan dan latar belakang pendidikan,
Muhammad Quraish Shihab merupakan sosok yang cukup
berpengaruh dalam perkembangan studi Al-Qur'an di Indonesia.
Memiliki wawasan keilmuan yang luas dan mendalam yang ditopang
dengan pengalaman pendidikan formal di Universitas Al-Azhar serta
kemampuannya menyampaikan pendapat dan gagasan dengan bahasa
yang sederhana tetapi lugas, rasional, serta kecenderungan
pemikirannya yang moderat, Muhammad Quraish Shihab menjadi
tokoh yang cukup disegani dan bisa diterima oleh semua lapisan
masyarakat.

Corak pemikiran dan kecenderungannya yang khas telah cukup
mewarnai dalam diskursus studi Al-Qur'an di Indonesia. Melalui
magnum oppus nya, Muhammad Quraish Shihab telah menjadi salah
satu referensi dalam mengkaji dinamika studi Al-Qur an di Indonesia.

Melalui karya-karyanya, Muhammad Quraish Shihab telah
berhasil mengomunikasikan ide-idenya kepada masyarakat luas.
Namun demikian, posisi Muhammad Quraish Shihab dalam
kapasitasnya sebagai seorang cendekiawan muslim Indonesia, tidak
serta-merta memiliki pemikiran yang tidak dikritisi oleh cendekiawan
yang lainnya. Hal itu merupakan suatu keniscayaan dan kewajaran
dalam bidang ilmu pengetahuan.

Muhammad Quraish Shihab adalah seorang ulama tafsir yang
kompeten. Keluasan ilmunya dan metode tafsirnya memberikan
sesuatu yang baru dalam bidang tafsir. Pemaparan tentang pemikiran
beliau ini adalah dalam rangka memperluas wacana kita tentang tokoh-
tokoh penafsir kontemporer, yang bisa kita ambil ilmunya. Banyak
tokoh yang kini mendunia yang sudah sangat memengaruhi
perkembangan Islam khususnya di Indonesia. Kita sering mendengar
Muhammad Quraish Shihab dan bahkan menonton di stasiun televisi
yang menjadi media dalam berdakwah Muhammad Quraish Shihab
dan profil beliau pun menjadi hal yang perlu dimengerti untuk kita
semua karna profil seorang yang dikatakan sebagai ulama harus kita
tahu tidak hanya profil semata tapi cara pandang Muhammad Quraish
Shihab juga sangat mempengaruhi perkembangan Islam di Indonesia
sekarang ini.



80

Dilihat dari segi keahliannya, Muhammad Quraish Shihab
tercatat sebagai ahli tafsir Al-Qur'an yang amat disegani dan penulis
yang amat produktif. Dalam seluruh topik kajian yang dibahas,
Muhammad Quraish Shihab tidak berhenti hanya pada tataran fakta-
fakta akademik, beliau ingin menyampaikan pesan moral dan
pendidikan kepada umat. Oleh sebab itu, pada setiap topik kajian yang
dikemukakan ia selalu mengemukakan nilai-nilai edukatif yang
terdapat di dalamnya.

Di kalangan intelektual muslim, sosok Muhammad Quraish
Shihab memang sudah tidak asing lagi. Ada dua tokoh yang
memberikan pengaruh begitu besar dalam kehidupan intelektual
Muhammad Quraish Shihab selain dari orang tuanya, yaitu Al-Habib
Abdul Qadir bin Ahmad Bil Fagih dan Syekh Abdul Halim Mahmud.
Setelah menyelesikan pendidikan dasarnya di Makasar (dulu Ujung
Pandang), Muhammad Quraish Shihab melanjutkan pendidikan di
Malang. Sambil nyantri” kepada Al-Habib Abdul Qadir bin Ahmad
Bil Fagih (wafat di Malang tahun 1962, usia 65 tahun) di Pondok
Pesantren Darul-Hadits Al-Fagihiyyah.

Muhammad Quraish Shihab adalah cendekiawan Muslim asal
Indonesia yang keahliannya dalam bidang tafsir Al-Qur'an diakui
dunia. Selain ahli, beliau juga menawarkan pembumian tafsir yang
merespon konteks Indonesia, terlihat dalam karyanya Tafsir Al-
Mishbéh dan 2 seri buku “Membumikan Al-Qur an”.

. Tafsir Al-Mishbah

Tafsir Al-Mishbah dapat dikatakan sebagai karya terbesar
Muhammad Quraish Shihab. Pembahasan setiap surahnya diawali
dengan penjelasann tentang tema pokok surat tersebut. Kemudian ayat-
ayatnya dikelompokkan dalam sub-tema tertentu. Penjelasan ayat-ayat
difokuskan untuk menjelaskan sesuai dengan tema dan sub-tema
tersebut. Hal tersebut sangat memudahkan pembaca untuk dapat
memahami maksud ayat dan surat yang dibahas. Tulisan ini
dimaksudkan untuk menganalisis metode penafsiran Tafsir Al-
Mishbéh, lebih fokusnya pada metode khususnya.

Secara umum, Tafsir Al-Mishbédh menggunakan metode tahlili
dengan menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an dari berbagi aspek yang
terkandung di dalam ayat-ayat yang ditafsirkan itu serta menerangkan
makna-makna yang tercakup di dalamnya. Tafsir Al-Mishbah memiliki
dua corak utama yaitu budaya-kemasyarakatan (al-adabi al-ijtima )
dan aspek bahasa (lughawi). Tafsir Al-Mishbah termasuk jenis tafsir
bilra’yi karena penafsirannya lebih mendasarkan pada hasil ijtihad,



81

baik ijtihad sendiri atau pun dengan mengutip hasil ijtihad para
mufassir terdahulu. Cara penyajian yang ditempuh Quraish Shihab
cukup memudahkan pembaca untuk memahami penjelasan yang
disampaikan. Berdasarkan hasil penelitian dapat disimpulkan bahwa
Tafsir Al-Mishbah memiliki metode khusus yang membedakannya
dengan tafsir-tafsir yang menggunakan metode tahlili lainnya.

Mengutip buku Wawasan Al-Qur'an, Muhammad Quraish
Shihab mempelajari ilmu tafsir di Universitas Al-Ahzar Mesir dan
berhasil meraih gelar sarjana tafsir hadits pada usia 23 tahun. Beliau
kemudian meraih gelar Master bidang tafsir Al-Qur an di universitas
yang sama. Tak puas, ayah dari presenter kondang Najwa Shihab ini
kembali ke Mesir untuk menyelesaikan program doktornya di bidang
Al-Qur an.

Kata Al-Mishbah berasal dari Bahasa Arab yang artinya
“Penerang”. Dalam tafsir tersebut, Muhammad Quraish Shihab
menulis bahwa Tafsir Al-Mishbédh merupakan bentuk tanggung
jawabnya sebagai seorang intelektual muslim untuk membantu umat
memahami Kkitab suci Al-Qur'an. Menurutnya, seorang penafsir
dituntut untuk dapat menjelaskan nilai-nilai Al-Qur an sejalan dengan
perkembangan masyarakat yang dijumpai. Mereka juga diharap dapat
menghapus kesalahpahaman terhadap Al-Qur an sehingga pesan-pesan
di dalamnya dapat diterapkan dengan sepenuh hati.

Adapun corak dari Tafsir Al-Mishbah adalah adabi ijtima i, yaitu
corak penafsiran yang menjelaskan ayat-ayat Al-Qur an secara teliti.
Kemudian menyusun makna-makna yang dimaksud Al-Qur an dengan
bahasa yang lugas dan menarik. Selanjutnya dicari korelasinya dengan
kehidupan sehari-hari, seperti pemecahan masalah umat dan bangsa
yang sejalan dengan perkembangan masyarakat. Sebagai contoh,
Muhammad Quraish Shihab menyoroti masalah sosial berupa
kekerasan terhadap kaum perempuan. Allah Swt berfirman dalam surat
Al-A’raf ayat 189 yang artinya: “Dialah yang menciptakan kamu dari
diri yang satu dan dari padanya Dia menciptakan isterinya, agar dia
merasa senang kepadanya”. Menurutnya dalam Tafsir Al-Mishbéh,
pernyataan bahwa perempuan diciptakan dari tulang rusuk laki-laki
bukan berarti perempuan lebih inferior daripada pada laki-laki.

Semua manusia memiliki derajat yang sama, dibuktikan dengan
QS. Al-Hujurat ayat 13 yang artinya: “Hai manusia, sesungguhnya
Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang
perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-
suku supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang
paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang paling


https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran

82

takwa di antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi
Maha Mengenal”.

Menurutnya, Al-Quran sama sekali tidak memuat gagasan
tentang inferioritas perempuan. Justru Al-Qur an turun untuk mengikis
perbedaan antara laki-laki dan perempuan, khususnya dalam bidang
kemanusiaan. Tafsir Al-Mishbah menyampaikan bahwa Al-Qur an
tidak memerintahkan manusia untuk berbuat kekerasan terhadap kaum
perempuan.

Kelebihan dan kekurangan Tafsir Al-Mishbah Menurut Mafri
Amin dan Lilik Umi Katsum (2011) dalam Literatur Tafsir
Indonesia:*

Pertama, Tafsir ini sangat kontekstual dengan kondisi ke-
Indonesiaan, di dalamnya banyak merespon beberapa hal yang aktual
di dunia Islam Indonesia atau bisa disebut dengan lokalitas, atau
internasional. Tetapi tidak semua ayat mengandung lokalitas dalam
penafsirannya.

Kedua, Muhammad Quraish Shihab dapat meramu kitab tafsir ini
dengan sangat baik dari beberapa tafsir sebelumnya, sistematikanya
juga mudah diikuti sehingga orang yang membacanya mudah
memahami.

Ketiga, dalam kitab Tafsir ini beliau menyertakan pendapat dari
tokoh lain dan menyebutkan nama tokoh tersebut, hal itu menunjukkan
beliau merupakan orang yang sangat jujur.

Keempat, karena ciri penafsirannya menggunakan corak bil
ma'tsur, beliau selalu menyertakan korelasi antarsurat dan antarayat
sehingga dalam penafsirannya mudah dimengerti.

Kelima, Tafsir Al-Mishbah kaya akan referensi dari berbagai
latar belakang referensi.

Keenam, Tafsir Al-Mishbah sangat mengedepankan corak bil
ma tsur yang di dalamnya terdapat korelasi antar surat, antar ayat, dan
antar akhir ayat dan awal surat. Hal tersebut dijadikan sebagai bukti
bahwa ayat Al-Qur’an antara satu dengan yang lainnya saling
berkaitan.™

1 Mansur, “Makalah Kelebihan dan Kekurangan Tafsir Al-Misbah”, Pasca
Sarjana Universitas Islam Negeri Malang, 2018.

1 Mafri Amin dan Lilik Umi Katsum, Literatur Tafsir Indonesia, hal. 254.
Dalam jurnal Lufaefi, “Tafsir Al-Mishbah: Tekstualitas, Rasionalitas, dan Lokalitas
Tafsir Nusantara”, dalam Jurnal Ar-Raniry, Vol.21, no.1, April 2019, hal. 39.


https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran

83

Adapun kekurangannya sebagai berikut:*2

Pertama, menurut sebagian sementara Islam di Indonesia,
beberapa penafsiran Muhammad Quraish Shihab dianggap keluar batas
Islam, sehingga tidak jarang beliau digolongkan dalam pemikir liberal
Indonesia. Sebagai contoh penafsirannya mengenai jilbab, takdir, dan
isu-isu keagamaan lainnya. Namun, menurut penulis sendiri, tafsiran
ini merupakan kekayaan Islam, bukan sebagai pencorengan terhadap
Islam itu sendiri. Beliau merupakan lulusan dari al-Azhar Mesir yang
merupakan tempat belajar yang terkenal di seluruh dunia, dan yang
belajar di sana pun dari berbagai dunia, peneliti berpendapat bahwa
pemikiran beliau yang liberal tersebut merupakan hasil dari penelitian
keilmuan beliau disana.

Kedua, Dalam berbagai riwayat dan beberapa kisah yang
dituliskan oleh Muhammad Quraish Shihab dalam tafsirnya, terkadang
tidak menyebutkan perawinya, sehingga sulit bagi pembaca, terutama
penuntut ilmu, untuk merujuk dan berhujjah dengan kisah atau riwayat
tersebut. Sebagai contoh sebuah riwayat dan kisah Nabi Saleh dalam
tafsir surat Al-A'raf ayat 78.

Ketiga, dalam kitab Tafsir Al-Mishbéah tidak disertai penjelasan
dalam footnote. Menurut Muhammad Quraish Shihab, Al-Qur’an
memuat tema yang tidak terbatas, bahwa Al-Quran itu bagaikan
permata yang setiap sudutnya memantulkan cahaya. Jadi dengan
ditetapkannya judul pembahasan tersebut berarti yang akan dikaji
hanya satu sudut dari permasalahan. Dengan demikian kendala untuk
memahami Al-Qur'an secara komprehensip tetap masih ada. Akan
tetapi dalam Tafsir Al-Mishbah ini Muhammad Quraish Shihab
menggunakan metode maudhu’i yakni metode mengumpulkan ayat-
ayat Al-Qur'an yang membahas satu tema tersendiri, menafsirkannya
secara global dengan kaidah-kaidah tertentu dan menemukan rahasia
yang tersembunyi dalam Al-Qur an.

Selanjutnya, dalam menggunakan tafsir maudhi’i memerlukan
langkah-langkah. Pertama, mengumpulkan ayat-ayat yang membahas
topik yang sama. Kedua, mengkaji sebab turun dan kosakata secara
terperinci. Ketiga, mencari dalil-dalil pendukung baik dari Al-Qur an,
hadis maupun ijtihad."?

12 [ ufaefi, “Tafsir Al-Mishbah: Tekstualitas, Rasionalitas, dan Lokalitas Tafsir
Nusantara”, hal. 39.

'3 Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Qur’an, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2005, hal. 151.


https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran

84

Sedangkan dari segi corak, Tafsir Al-Mishbah ini lebih
cenderung kepada corak sastra budaya dan kemasyarakatan (al-adabi
al-ijtima’i), yaitu corak tafsir yang berusaha memahami nash-nash Al-
Qur'an dengan cara pertama dan utama mengemukakan ungkapan-
ungkapan Al-Qur’an secara teliti, selanjutnya menjelaskan makna-
makna yang dimaksud oleh Al-Qur an tersebut dengan bahasa yang
indah dan menarik, kemudian seorang mufasir berusaha
menghubungkan nash-nash Al-Qur'an yang dikaji dengan kenyataan
dan sistem budaya yang ada. Corak tafsir ini merupakan corak baru
yang menarik pembaca dan menumbuhkan kecintaan kepada Al-
Qur'an serta memotivasi untuk menggali makna-makna dan rahasia-
rahasia Al-Qur an

Tafsir Al-Mishbah yang di tulis oleh Muhammad Quraish Shihab
berjumlah 15 volume, mencakup keseluruhan isi Al-Qur an sebanyak
30 juz. Kitab ini pertama kali diterbitkan oleh penerbit Lentera Hati,
Jakarta, pada tahun 2000. Kemudian dicetak lagi untuk yang kedua
kalinya pada 2004. Dari 15 volume kitab, masing-masing memiliki
ketebalan halaman yang berbeda-beda, dan jumlah surah yang
dikandung pun juga berbeda. Agar lebih jelas, berikut tabel yang berisi
tentang nama-nama surah pada masing-masing volume serta jumlah
halamannya.™

No | Vol Isi I—J|;Ir2 rlril:n
1 1 |QS. Al-Fatihah dan QS. Al-Bagarah 624
2 2 |QS. Ali Imran dan QS. An-Nisa 659
3 3 |QS. Al-M&’idah 257
4 4 |QS. Al-An’am 366
5 | 5 [QS.Al-A’raf, QS. Al-Anfal, QS. At-Taubah  [765

6 | 6 (OS.Ydnus, QS. Had, QS. Yasuf, QS. Ar- Ra’d 611

QS. Ibrahim, QS. Al-Hijr, QS. An-Nahl, QS.
Al-Isra’

585

¥ Mahfuz Masduki, Tafsir Al-Mishbah M. Quraish Shihab, Kajian atas Amtsal
Al-Qur’an, Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2012, hal. 21.


https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran
https://kumparan.com/topic/alquran

85

QS. Al-Kahf, QS. Maryam, QS. Théha, QS Al-
Anbiya’

524

QS. Al-Hajj, QS. Al-Mu mindn, QS, An-Ndr,
QS. Al-Furgan

554

10

10

QS. Asy-Syu’ard’, QS An-Naml, QS. Al-
Qashas, QS. Al-Ankabdt

547

11

11

QS. Ar-Rim, QS. Lugmdn, QS. As-Sajdah, QS.

Al-Ahzab, QS. Saba, QS. Fathir, QS. Yasin

582

12

12

QS. Ash-Saffat, QS. Sad, QS. Az-Zumar, QS
Ghafir, QS. Fussilat, QS. Asy-Syura, QS. Az-
Zukhrif

601

13

13

QS. Ad-Dukhan, QS. Al-Jatsiyah, QS. Al-
Ahgéf, QS. Muhammad, QS. Al-Fath, QS. Al-
Hujurat, QS. Qaf, QS. Adz-Dzariiat, QS. At-
Tar, QS. An-Najm, QS. Al-Qamar, QS. Ar-
Rahman, QS. Al-Wagqi’ah

586

14

14

QS. Al-Hadid, QS. Al-Mujadalah, QS. Al-
Hasyr, QS. Al-Mumtahanah, QS. As-Saff, QS.
Al-Jumu’ah, QS. Al-Munafigin, QS. At-
Taghabdn, QS. Ath-Thalag, QS. At-Tahrim,
QS. Al-Mulk, QS. Al-Qalam, QS. Al-Haqgah,
QS. Al-Ma’arij, QS. Nih, QS. Al-Jin, QS. Al-
Muzzammil, QS. Al-Muddatstsir, QS. Al-
Qiyamah, QS. Al-Insan, QS. Al-Mursalat

695

15

15

QS. An-Naba’, QS. An-Nazi’at, QS. ‘Abasa,
QS. At-Takwir, QS. Al-Infithar, QS. Al-
Mutaffifin, QS. Al-Insyigaq, QS. Al-Bur(j,
QS. Ath-Tharig, QS. Al- A’14, QS. Al-
Ghasyiyah, QS. Al-Fajr, QS. Al-Balad, QS.
Asy-Syams, QS. Al-Lail, QS. Adh-Dhuh, QS.
Asy-Syarh, QS. At-Tin, QS. Al-‘Alaq, QS. Al-
Qadr, QS. Al-Bayyiinah, QS. Az-Zalzalah, QS.
Al-‘Adiyat, QS. Al-Qari’ah, QS. At-Takatsur,
QS. Al-‘Asr, QS. Al-Humazah, QS. Al-Fil,QS.
Quraisy, QS. Al-Ma’ln, QS. Al-Kausar, QS.
Al-Kafirin, QS. An-Nasr, QS. Al-Lahab, QS.
Al-1khlas, QS. Al-Falag, QS. An-Nas.

644

Jumlah

8.600




86

Sistematika penyajian tafsir yang dimaksud adalah rangkaian yang
dipakai dalam penyajian tafsir dan Tafsir Al-Mishbah dalam
peinyusunannya menggunakan tartib mushafi, artinya menafsirkan
seluruh ayat AIl-Qur'an sesuai dengan susunan ayat-ayat dalam
mushaf, ayat demi ayat dan surat demi suratnya dimulai dari surat Al-
Fatihah, surat Al-Bagarah, dan seterusnya. Sebelum menafsirkan ayat-
ayat Al-Quran, Muhammad Quraish Shihab terlebih dahulu
memberikan pengantar terhadap surat yang akan ditafsirkannya.

Pengantar surat tersebut memuat penjelasan antara lain:

1. Penyebutan jumlah ayat dan penjelasan yang berkaitan dengan
penamaan surat.

2. Nama surat dan nama-nama lain dari surat tersebut jika ada, serta
alasan-alasan penamaannya, terkadang disertai keterangan tentang
ayat-ayat yang diambil dan dijadikan nama surat tersebut.

3. Tempat turun surat (makkiyah atau madaniyyah) disertai
pengecualian ayat-ayatnya

4. Nomor surat berdasarkan urutan mushaf dan urutan turunnya,
kadang disertai nama-nama surat yang turun sebelum maupun
sesudah.

5. Tema pokok atau tujuan surat dan pendapat-pendapat ulama tentang
hal tersebut.

6. Munéasabah antara sebelum dan sesudahnya.

Kegunaan dari penjelasan yang diberikan Muhammad Quraish
Shihab pada pengantar setiap surah ialah memberikan kemudahan bagi
para pembacanya untuk memahami tema pokok surah dan poin-poin
penting yang teirkandung dalam surah tersebut.

Tahap berikutnya yang dilakukan oleh Muhammad Quraish
Shihab ialah membagi atau mengelompokkan ayat-ayat dalam suatu
surah ke dalam kelompok kecil terdiri atas bebeirapa ayat yang
dianggap memiliki keterkaitan erat. Dalam ayat tersebut, selanjutnya
Muhammad Quraish Shihab mulai menuliskan satu, dua ayat, atau
lebih yang dipandang masih ada kaitannya. Selanjutnya diicantumkan
terjemahan harfiah dalam bahasa indonesia dengan tulisan cetak
miring.”> Selanjutnya memberikan penjelasan tentang arti kosakata
(tafsir al-mufradat) dari kata pokok atau kata kunci yang terdapat
dalam ayat tersebut. Pada akhir surah, Muhammad Quraish Shihab

1> Mahfuz Masduki, “Tafsir Al-Mishbah, Kajian atas Amtsal Al-Qur’an”, hal. 25.



87

selalu memberikan kesimpulan atau semacam kandungan pokok dari
surah tersebut serta segi-segi munasabah atau keserasian yang terdapat
di dalam surah tersebut.

Akhirnya Muhammad Quraish Shihab mencantumkan kata Wa
Allah A’lam sebagai penutup uraian di setiap surat. Kata itu memberi
isyarat bahwa hanya Allahlah yang paling mengetahui secara pasti
maksud dan kandungan dari firman-firman-Nya.



88



BAB IV
PANDANGAN MUHAMMAD QURAISH SHIHAB TENTANG
PROYEKSI MASA DEPAN DALAM TAFSIR AL-MISHBAH

Seorang muslim wajib meyakini dan membenarkan segala apa yang
dikabarkan oleh Allah dan rasul-Nya, baik kabar tersebut tentang Allah,
asma (nama-nama)-Nya, sifat-sifat-Nya, perbuatan-perbuatan-Nya, atau
berita tentang makhluk-makhluk-Nya yang telah lalu, sekarang maupun
yang akan datang. Secara umum dan global semua hal itu wajib dan harus
diimani setiap muslim, dan tidak sempurna iman kecuali dengannya.
Maka ia wajib membenarkan Allah Swt dan rasul-Nya terhadap semua
berita yang telah dikabarkan oleh keduanya. Kemudian, setiap berita
terperinci yang datang dari Allah Swt dan rasul-Nya, maka wajib
mengimaninya secara terperinci pula terhadap berita yang telah pasti
kebenarannya, baik mengimani lafazh nash-nya maupun mengimani
maknanya. Ini merupakan prinsip yang telah disepakati oleh segenap
kaum muslimin,

Dzat pembuat syari’at (Allah Swt) terkadang mengabarkan kepada
kita tentang perkara-perkara yang akan datang. Jika ternyata terjadi
sebagaimana yang dikabarkan, maka hal itu akan menambah keimanan
siapa saja yang mengetahuinya, mengetahui ta'wil-nya, dan
kesesuaiannya dengan apa yang telah dikabarkan oleh Allah Swt dan
rasul-Nya. Juga sebagai tanda dan bukti atas kebenaran Rasulullah Saw.
Sebagian kaum muslimin merasa belum jelas terhadap beberapa kabar
tersebut jika terjadi dan diterapkan sesuai realita.

89



90

Setiap orang yang merasa belum jelas terhadap perkara tersebut,
hendaknya bersikap tawaqquf (diam/tidak berkomentar) mengenai
perkara yang terjadi, yakni apakah hal itu sesuai dengan maksud
pemberitaan dari Allah Swt dan Rasul-Nya? Atau apakah pensifatannya
sesuai dengan yang dimaksudkan atau tidak? Barang siapa Yyang
mendengarnya, lalu ia bersikap tawaqquf terhadap segala apa yang tidak
diketahuinya, maka ia telah benar dan selamat. Sebaliknya, siapa yang
tergesa-gesa memastikan, baik apakah dengan menafikan (mengingkari)
atau menetapkan, tanpa ada bukti dan dalil yang menguatkannya, maka
hal ini termasuk berkata tanpa ilmu, dan telah diketahui ancaman terhadap
perbuatan tersebut.

Sudah menjadi keharusan setiap mukmin mengatakan apa yang ia
ketahui sesuai dengan apa yang ditunjukkan oleh dalil-dalil syar’i. Begitu
pula, ia harus tawaqquf (berhenti/ tidak berkomentar) terhadap segala apa
yang tidak diketahuinya, baik dalam hal meniadakan ataupun
menetapkan. Contoh dalam masalah ini sangat banyak sekali, di antaranya
adalah, berita yang Allah Swt kabarkan bahwa akan terjadi di kemudian
hari setelah turunnya Al-Qur an.’

Dalam mempelajari dan memahami kandungan Al-Qur an, seorang
tidak bisa melepaskan pemahamannya dengan konteks atau asbab an
nuzdl ayat (sebab turunnya sebuah ayat). Hal ini penting karena seorang
akan melihat kontek pada saat ayat diturunkan. Begitu pentingnya
mengetahui sebab turunnya ayat dalam memahami ayat Al-Qur an
ditegaskan oleh Imam Al-Wahidi: “Seorang tidak akan mengetahui tafsir
(maksud) dari suatu ayat tanpa berpegang pada peristiwa dan konteks
turunnya ayat.

Pandangan al-Wahidi memberikan pengertian bahwa asbab an
nuzdl yang melatarbelakangi turunnya ayat adalah salah satu komponen
penting yang harus diperhatikan bagi orang yang ingin memahami
maksud Al-Quran, dan peringatan bahwa belajar Al-Qur an tidak cukup
hanya membaca terjemahan atau belajar sendiri dari teks-teks terjemahan.
Karena tidak semua terjemahan atau kitab tafsir memuat asbab an nuzdl
secara keseluruhan, sehingga potensi untuk salah paham akan besar.

Imam Al-Syathibi dalam kitabnya yang berjudul al-Muwafagat fi
Ushdl asy-Syari’ah memberikan peringatan keras kepada orang yang
hanya belajar dan memahami Al-Qur an hanya dari teksnya. Lebih lanjut,
beliau berkata bahwa seorang tidak boleh memahami Al-Qur an hanya
terpaku pada teksnya saja, tanpa melihat atau memperhatikan konteks

! Syaikh Abdurahman bin Nashir As-Sa’di, Fitnatu Dajjal wa Ya'jij wa Ma jiyj,
Déar An-Naba, hal. 25.



91

turunnya ayat, karena asbab an nuz(l adalah komponen dasar dalam
memahami Al-Qur an.

Namun, walau sudah melihat dan memahami sebab turunnya ayat,
tetap saja yang namanya tafsir itu berdeda-beda, disebabkan latar
belakang ulama yang beragam. Kalau di Indonesia, kita mengenal Tafsir
Al-Mishbah karya Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-1briz karya Bisri
Mustofa, Tarjumanul Mustafid karya Abdur Ra’uf As-Sinkili, dan masih
banyak lagi yang lainnya.

Semuanya memiliki corak tafsir dengan metodologi yang berbeda-
beda. Beragam penafsiran Al-Quran yang ada sesungguhnya
menandakan bahwa kitab suci Al-Qur'an merupakan mukjizat (miracle)
yang telah diturunkan oleh Allah Swt untuk semua umat manusia. Tidak
hanya untuk umat Islam saja, sebab siapapun bisa mempelajari dan
mengkaji Al-Qur an, bahkan para orientalis sekalipun, telah banyak yang
melakukannya.?

Beragamnya kitab tafsir yang ada, dari zaman klasik sampai
sekarang tidak bisa lepas dari kritik dan sanggahan. Seperti karya Al-
Razi, Zamakhsari, As-Suyuti, At-Thabari, dan kitab-kitab tafsir yang lain,
bila dilihat dari kacamata oleh penikmat tafsir saat ini, tentu banyak
kritik, baik dari metodologi maupun penafsirannya. Hal itu wajar saja,
karena horizon pemikiran dan konteks kehidupan seseorang yang
berbeda. Jazirah Arab tentu berbeda dengan tanah nusantara. Bukan
hanya di era dahulu, penafsir dari kalangan modern dan kontemporer,
seperti Muhammad Abduh, Rasyid Ridha, Nasr Hamid Abu Zayd, Farid
Essack, Fazlur Rahman, dan lain-lain, yang tidak jauh berbeda, masih
banyak mendapatkan kritik. Kritik itu bukan berarti jelek, ia bisa menjadi
bahan untuk evaluasi dari sebuah karya.

Dengan banyaknya kritik maka akan terjadi dialektika dan
menghasilkan penafsiran-penarsiran yang baru (re-interpretasi) terhadap
problematika masa kini dan atau yang akan datang dan juga mampu
membebaskan dari kungkungan sektarianisme dan pandangan yang
mengkotak-kotakan. Jadi, kesimpulannya adalah tidak ada tafsir yang
tunggal, namun tafsir itu pasti beragam.

Dalam kontek mukjizat Al-Qur'an juga terdapat perbedaan
pendapat para ulama. Umumnya kemukjizatan Al-Quran (Ijdz Al-
Qur'an) terbagi kepada beberapa aspek, antara lain: kemukjizatan

2 Orientalisme adalah istilah yang merujuk pada peniruan atau penggambaran
unsur budaya Timur di Barat oleh penulis, desainer, dan seniman. Orientalis ialah
segolongan sarjana-sarjana Barat yang mendalami bahasa bahasa dunia timur dan
kesusasteraannya, dan mereka juga menaruh perhatian besar terhadap agama-agama
dunia timur, sejarahnya, adat istiadatnya dan ilmu-ilmunya.


https://id.wikipedia.org/wiki/Budaya_Timur

92

perundang-udangan (i jaz tasyri‘), kemukjizatan isyarat ilmiah (i‘jdz
ilmy), kemukjizatan keindahan redaksi Al-Quran (i%jdz [lughawi),
kemukjizatan di balik angka-angka dalam Al-Qur'an (i jdz adady) dan
kemukjizatan mengenai hal-hal gaib, (i jdz ghaib).?

Beragam pendapat ulama dalam hal ini, terutama tentang
pemberitaan peristiwa masa depan atau hal-hal gaib yang akan terjadi
(prediksi) atau (i‘jaz ghaib), apakah bisa dikatakan bagian dari aspek
mukjizat Al-Quran atau bukan?. Beberapa mengatakan bukan,
diantaranya Manna Al-Qaththan. la mengatakan jika hal tersebut di atas
merupakan bagian dari aspek mukjizat Al-Qur an berarti ayat-ayat yang
lain bukan mukjizat.* Sementara, penafsir yang lain mengatakan bahwa
berita mengenai hal-hal gaib, (i‘jdz ghaib) adalah aspek mukjizat Al-
Qur an. Di antaranya pendapat Muhammad Quraish Shihab dalam banyak
bukunya dan tentu dalam kitabnya Tafsir Al Mishbah, ia jelas mengatakan
bahwasanya aspek pemberitaan ghaib (proyeksi masa depan) juga
merupakan aspek mukjizat Al-Qur'an.’

Kemudian i’jaz ghaibi dibagi menjadi dua macam, pertama ghaib
nisbi (diketahui sebagian orang tetapi tidak sebagian lain) dan yang dan
ghaib mutlak (hanya Allah Swt yang mengetahui; seperti terjadinya hari
kiamat, siksa kubur, dan kematian, kehidupan pasaka kematian, dan
lainnya).®

Pada bab ini penulis akan paparkan pendapat Muhammad Quraish
Shihab dalam Tafsir Al Mishbah tentang ayat-ayat yang berbicara tentang
berita masa depan (berita ghaib), sebagai bantahan pendapat ulama yang
sebaliknya mengatakan bahwa berita ghaib bukan aspek dari pada
mukjizat Al-Quran.

A. Jasad Firaun

Al-Quran berisi tentang banyak kisah untuk diambil pelajaran.
Salah satunya adalah kisah Firaun yang juga menjadi salah satu ayat
Al-Quran yang dianggap sebagai ayat tentang pemberitaan ghaib

® Darwis Hude, et.al., Cakrawala llmu dalam al-Qur an, Jakarta: Pustaka Firdaus,
2002, hal. 78-81.

* Manna Al-Qaththan, Pengantar Study Al-Qur an, diterjemahkan oleh Aunur
Rofiq, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2006, hal. 326.

> Muhammad Quraish Shihab, Lentera Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan,
Jakarta: Penerbit Mizan, 1997, hal. 8.

® Muhammad Mutawalli Asy-Sya‘rawi, Bukti-bukti Adanya Allah, diterjemahkan
oleh A. Aziz Salim Basyarahil, Jakarta: Gema Insani Press, 1993, hal. 54.



93

(prediksi) masa depan.” Dalam hal ini ayat berbicara tentang terjaganya
jasad Firaun paska tenggelamnya di Laut Merah. Kisah ini tersurat
pada surat Yd{nus ayat 92:

S

T e g I I I < L T T R v
Skl Byl e LB 5 15eS A5 B AELS 3 &8 g, dsi i

Pada hari ini Kami selamatkan jasadmu agar kamu menjadi pelajaran
bagi orang-orang yang datang setelah kamu. Sesungguhnya
kebanyakan manusia benar-benar lengah (tidak mengindahkan) tanda-
tanda (kekuasaan) Kami. (QS. Ynus/9: 92).

Ayat di atas ini mengutarakan tentang kejadian satu sikap dari
sikap-sikap kesewenang-wenangan Firaun terhadap Nabi Musa dan
orang-orang beriman yang bersama beliau dari golongan Bani Israil®.
Hal itu tatkala Nabi Musa bersama orang-orang mukmin menempuh
perjalanan hijrah mereka menuju “Tanah yang Penuh Berkah”, Firaun
dan bala tentaranya menyusul mereka untuk mengembalikan dan
menjerumuskan mereka. Dalam perjalanan hijrah yang panjang mereka
dihadapkan pada lautan samudra yang membentang luas. Kemudian
Allah Swt memuliakan Nabi Musa dan orang-orang mukmin yang
bersamanya dengan membuat lautan menjadi kering sehingga mereka
dapat berjalan di atas dan menyeberanginya, yang padahal musuh-
musuh terlihat jelas di depan kepala mereka.

Firaun tak lain hanyalah musuh Allah Saw dan rasul-Nya yang
telah terliputi dirinya dengan kesombongan, keangkaramurkaan, dan
kesewenang-wenangan, terjerumus dalam sifat gegabah dan bodoh.
Maka dia (Firaun) dan bala tentaranya menyebrangi lautan untuk
menyusul Nabi Musa yang telah berjalan di depannya, sehingga

" Apabila diamati kisah-kisah yang terdapat dalam Al-Qur’an maka paling tidak
akan ditemukan tiga kategori; Pertama, Kisah para Nabi, Mukjizat mereka, fase-fase
dakwah mereka, dan penentang serta pengikut mereka. Contohnya, kisah Nabi Adam,
Nuh, Ibrahim, Musa, Isa, Muhammad Saw dan lain-lain. Kedua, Kisah orang-orang yang
belum tentu Nabi dan kelompok—kelompok manusia tertentu. Contohnya kisah
Lukmanul Hakim, Qarun, Thaluth, Ashabul Kahfi, Ashabul Fill, dan lain-lain. Ketiga,
Peristiwa-peristiwa dan kejadian kejaidian di zaman Rasul Saw. Contohnya kisah perang
Badar, perang Uhud, Hunain, Tabuk, perang Ahzab, dan Isro’ Mi’raj Nabi Muhammad
Saw. Abdul Djalil, Ulumul Qur’an, hal. 300.

8 Kata dalam bahasa lbrani untuk menyebut Raja-raja Mesir kuno. Lihat
Ensiklopedi Umum, Jakarta: Penerbit Yayasan Kanisius, 1973, hal. 236. Kata ini
diperkirakan berasal dari bahasa lIbrani yang artinya rumah besar, gelar ini diterapkan
secara turun temurun kepada raja-raja Mesir kuno. Karena mereka dianggap sebagai
titisan dewa-dewa negeri Mesir, seperti; Horus, Buto, dan lain-lainya. Ensiklopedi
Umum, Harun Nasution, Jakarta: Anggota IKAPI, 1992, hal. 250.



94

mengakibatkan kebinasaannya dan para pengikutnya yang tenggelam
di laut yang dilalui oleh Nabi Musa. Maka ketika kematian telah
meliputi orang yang sewenang-wenang tersebut dari segala penjuru,
kemudian gemuruh air laut serta ombak-ombaknya yang mengalir
deras mengarah kepadanya, dia yakin bahwa dirinya pasti akan
tenggelam, dia berkata sebagaimana yang diabadikan dalam Al-
Quran:
£

O L R N e i N A (R S P
S5 = 15365 Gk ey 0o al S5 Jel 7 S b3l
& Gl 5 B3 JaeToo) g 2l S0 A Ve 2l 6 3530

Kami jadikan Bani Israil bisa melintasi laut itu (Laut Merah). Lalu,
Firaun dan bala tentaranya mengikuti mereka untuk menganiaya dan
menindas hingga ketika Firaun hampir (mati) tenggelam, dia berkata,
“Aku percaya bahwa tidak ada tuhan selain (Tuhan) yang telah
dipercayai oleh Bani Israil dan aku termasuk orang-orang muslim
(yang berserah diri kepada-Nya). (QS. Y{nus/10: 90).

Mana mungkin bisa, ini merupakan hal yang mustahil, waktu
taubat telah berlalu, dan lenyap sudah masa-masa berserah diri dan
pembuktian keimanan ketika kematian sudah di depan mata, dan sirna
pula segala kediktatoran dan muslihat dari makhluk yang keji.

Tidak diragukan lagi sesungguhnya kematian orang yang
berlebihan dalam kesewenang-wenangannya dalam peristiwa besar ini
merupakan bukti-bukti yang nyata yang menjelaskan tentang balasan
dan siksaan bagi pembangkang, orang yang zholim dan congkak. Oleh
sebab itu, Allah swt menginginkan agar bukti atau ayat ini bisa
meneguhkan dan menegaskan serta menghilangkan segala bentuk
keraguan, ketidakjelasan atau kabar burung dengan ditampakkannya
mayat Firaun yang telah menjadi kaku dan membeku di tepi pantai,
disaksikan para pengikutnya dan siapa saja yang menyembahnya.
Karena yang demikian itu menjadikannya lebih berarti dalam
memberikan peringatan dan pelajaran terhadap mereka.’

® Tujuan utama dan pertama dari kisah Al-Qur'an adalah sebagai ibrah yaitu

untuk pelajaran. Oleh karena itu yang diutamakan dalam kisah bukan menjelaskan
tempat dan tanggal kejadian. Apalagi bila ditinjau dari sudut universalitas Al-Qur an,
maka makin terasa penyebutan tempat dan waktu tersebut secara eksplisit semakin
tampak urgenya, akan lebih terasa bahwa petunjuk Al-Qur an ditujukan untuk semua
orang dan pada semua tempat bukan bagi bangsa tertentu sebagaimana juga bukan bagi
tempat tertentu. Kisah dalam Al-Qur an bisa dijadikan penyelidikan ilmiah (research).
Dengan demikian akan lahir upaya yang kontinyu demi mencari kebenaran tentang



95

Ibnu Katsir berkata: Ibnu Abbas dan para salafus shéalih lainnya
berkata: “Sesungguhnya sebagian Bani Israil ragu akan kematian
Firaun, lalu Allah Swt memerintahkan laut untuk melemparkan jasad
Firaun yang utuh tanpa lecet sedikit pun dalam keadaan tak bernyawa,
di atas dataran tinggi dari permukaan bumi, sementara badannya
menempel baju perangnya yang biasa dipakainya. Tujuannya agar
orang-orang memastikan kematian dan kebinasaannya.” Arti ayat
maksudnya, “Kami angkat kamu ke suatu dataran yang tinggi. yakni
tubuhmu.”*® Menurut Mujahid, maknanya ialah jasadnya, sedangkan
menurut Al-Hasan adalah jasad tanpa roh. Menurut Abdullah ibnu
Syaddad yaitu keadaan tubuh yang utuh, yakni tidak ada yang sobek,
agar mereka mengecek dan mengenalnya, menurut Abu Sakhr, berikut
juga dengan baju besinya. Semua pendapat ini tidak ada pertentangan
satu sama lainnya, melainkan saling melengkapi, seperti keterangan di
atas.

Hal tersebut di atas agar menjadi pelajaran bagi umat yang
datang kemudian, yakni agar kamu dapat menjadi bukti bagi kaum
Bani Israil bahwa kamu telah mati dan binasa, dan bahwa Allah Swit,
Dialah Yang Maha Kuasa yang semua jiwa makhluk hidup berada di
dalam genggaman kekuasaan-Nya, tidak ada sesuatu pun yang dapat
bertahan di hadapan kemurkaan-Nya.

Kebinasaan Firaun beserta kaumnya terjadi pada hari ‘Asyura,
seperti apa yang dikatakan oleh Imam Bukhari dalam riwayat
hadisnya. Disebutkan bahwa: Telah menceritakan kepada kami
Muhammad ibnu Basysyar, telah menceritakan kepada kami Gundar,
telah menceritakan kepada kami Syu'bah, dari Abu Bisyr, dari Sa'id
ibnu Jubair, dari Ibnu Abbas yang mengatakan bahwa ketika Nabi
Saw. tiba di Madinah, orang-orang Yahudi melakukan puasa di hari
'‘Asyura. Maka Nabi Saw. bertanya, "Hari apakah sekarang yang
kalian melakukan puasa padanya?" Mereka menjawab, "Hari ini
adalah hari kemenangan Musa atas Firaun." Maka Nabi Saw
bersabda kepada para sahabatnya: Kalian lebih berhak terhadap
Musa daripada mereka, maka puasalah kalian pada hari ini.

Muhammad Quraish Shihab dalam tafsirnya mengatakan bahwa
ayat ini adalah jawaban dari atas permohonan Musa dan Harun

peristiwa yang pernah terjadi di masa lampau, juga untuk memberikan motivasi
bagi para ilmuwan yang berminat terhadap sejarah dan kehidupan sosialnya untuk
melakukan penelitian dan penyelidikan ilmiah. Nashrudin Baidan, Wawasan Baru limu
Tafsir, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005, hal. 244-245.

19 |pnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, hal. 307.



96

[s{PRet 3 V505 g5 g e 238 3BV B s 06y
Worgglé e sials 1 dind Je \-vv\i«« Lo 58 5k B35
NI SAl g G Ve

Musa berkata, “Ya Tuhan kami, sesungguhnya Engkau telah
memberikan kepada Firaun dan para pemuka kaumnya perhiasan dan
harta kekayaan (yang banyak) dalam kehidupan dunia. Ya Tuhan
kami, (akibat pemberian itu) mereka menyesatkan (manusia) dari
jalan-Mu. Ya Tuhan kami, binasakanlah harta benda mereka dan
kunci matilah hati mereka sehingga mereka tidak beriman sampai
mereka melihat azab yang sangat pedih. (QS. Y{nus/10: 88).

Permohonan Nabi Musa dan Harun terkabul, diijabah Allah Swt
dengan ditenggelamkannya Firaun bersama bala tentaranya. Pada ayat
berikutnya jelas bagaimana siksa Allah Swt yang dimohonkan itu jatuh
atasnya. Pengakuan Firaun (dikisahkan dalam ayat) yang sedang akan
keluar nyawanya itu tidak berguna lagi. Karena itu malaikat Jibril atau
malaikat maut, atau entah siapa, bertanya kepadanya dalam nada
kecaman dan ejekan, “Apakah sekarang engkau baru percaya, padahal
sesungguhnya engkau telah durhaka sejak dahulu, yakni jauh sebelum
ini, ketika Nabi Musa datang mengajakmu percaya, engkau enggan
percaya dan bahkan bukan sekadar enggan, tetapi juga engkau
termasuk orang-orang pembuat kerusakan yang benar-benar telah
mencapai puncak dalam perusakan diri dan orang lain?”. Jika
keimanan yang terlambat yang engkau nampakkan itu bertujuan
menyelamatkan dirimu dari ganasnya ombak dan gelombang, maka
pada hari, yakni saat ini Kami matikan jiwamu.

Namun demikian, Kami selamatkan badanmu setelah ruhmu
Kami cabut supaya engkau dengan badan yang selamat itu menjadi
pelajaran bagi siapa yang datang sesudahmu baik yang hidup pada
masamu maupun generasi sesudahnya bahwa betapapun kuat dan
kuasanya manusia, dia tidak mampu menghadapi Allah Swit.
Sesungguhnya kebanyakan dari manusia terhadap ayat-ayat, yakni
tanda-tanda kekuasaan Kami yang demikian jelas sangat-sangat lengah
sehingga tidak memanfaatkannya untuk mengakui keesaan dan
kekuasaan Kami, tidak juga untuk meraih kebahagiaan duniawi dan



97

ukhrawi.*

Kata nunajjika “Kami selamatkan engkau” -ada juga ulama yang
membacanya nunjika- ini terambil dari kata najwah yaitu tempat yang
tinggi. Sehingga dengan demikian penggalan ayat ini mereka pahami
dalam arti Kami menempatkan engkau setelah tenggelam di Laut
Merah di tempat yang tinggi sehingga engkau tidak terbawa arus dan
dapat dilihat oleh banyak orang termasuk mereka yang meragukan
kematianmu. Alasan penganut paham ini adalah kata nunajjika atau
nunjika itu, yang mengandung makna keselamatan, dan itu menurut
mereka mengandung konsekuensi pemahaman bahwa Firaun selamat
dari kematian dan kehanyutan di laut. Pemahaman ini, kata mereka
lebih jauh, jelas bertentangan dengan kenyataan dan kesepakatan para
ulama.

Jika demikian, kata tersebut tidak dapat dipahami kecuali bahwa
dia ditempatkan di satu tempat yang tinggi sehingga badannya tidak
terbawa arus dan gelombang. Ada juga yang memahami kata
badanika/badanmu dalam arti perisai Firaun yang konon katanya
terbuat dari bahan emas. Allah Swt menyelamatkannya dalam arti tidak
menenggelamkan perisai itu, agar ia menjadi pelajaran bagi generasi-
generasi selanjutnya.*?

Kedua pendapat terakhir ini terlalu lemah untuk diuraikan lebih.
Penyelamatan badan Firaun bukan berarti penyelamatan dirinya.
Firman-Nya, nunajjika bibadanika” Kami selamatkan badanmu”
menunjukkan bahwa manusia memiliki sesuatu selain badan, yakni
ruh/jiwanya. Memang sekian banyak ayat yang menginformasikan
unsur ruhani dan jasmani manusia. Jika Anda berkata: “Saya,” atau Si
“A” misalnya, maka Anda tidak menunjuk pada jasmaninya saja, tetapi
seluruh totalitasnya. Bahkan tidak keliru jika dikatakan bahwa yang
Anda tunjuk kepribadiannya.

Badan beberapa saat setelah kematian -cepat atau lambat- akan
punah, tetapi kepribadian manusia akan tetap utuh. Dan itulah yang
akan mempertanggungjawabkan semua amalnya. Bahkan badan

1 |pnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 3, hal. 308.

12 Firaun merupakan salah satu tokoh yang kisahnya diabadikan dalam al-Qur an
dan ini bukanlah sekedar informasi sebagaimana buku sejarah, tapi ia datang untuk
menjelaskan pesan-pesan sejarah. Banyak sekali pelajaran yang dapat kita petik dari
kisah Firaun, disamping pelajaran yang bisa dijadikan dasar dalam membina individu,
gambaran konversi keagamaan, didalamnya juga memuat banyak unsur yang melibatkan
hubungan antara penguasa dengan para bawahanya, baik dari kalangan ulama’,
cendikiawannya maupun orang-orang kaya yang semuanya membentuk rantai dan
hubungan simbiosis dalam sebuah komunitas yang zhalim.



98

manusia boleh jadi akan tampil mengajukan kesaksian yang
memberatkan pribadi yang disandang oleh badan itu. Dalam konteks
ini, surat Yasin ayat 65 menyatakan:

’} < - 4 ) !/ )/ i{./ k4 z ’/ V/ 1% 3/ E /z/ ~// zf /5/’/
\‘)SKL% )’i)\ J“G“‘:')}/“"/@ﬁ;)‘.’.\ %j@!}j\&é}‘)ﬂ\

-

Pada hari ini Kami tutup mulut mereka, dan berkatalah kepada Kami
tangan mereka dan memberi kesaksianlah kaki mereka terhadap apa
yang dahulu mereka usahakan.

Jadi, yang diselamatkan oleh Allah Swt pada Firaun adalah
badannya, tetapi dirinya tidak akan selamat. Dirinya sejak kematian
hingga kini telah disiksa, dan pada hari Kebangkitan nanti dia akan
mendapat siksa yang lebih keras lagi. Dalam konteks ini Allah Swt
berfirman tentang Firaun dan para pemuka rezimnya:

P At ,/%/ _ S E; -z 52 (P a1
5 ) Bl L 2 25 s 15 G 3 0
L5

Kepada mereka dinampakkan neraka pada pagi dan petang, dan pada
hari terjadinya Kiamat. (Dikatakan kepada malaikat): “Masukkanlah
Firaun dan kaumnya ke dalam siksa yang sangat keras. QS. Al-
Mu min/40: 46).

Rupanya setelah tenggelam di Laut Merah, Firaun terbawa arus
ke pantai, dan di sana jasadnya ditemukan dan dikenal oleh masyarakat
sekitarnya. Jasadnya kemudian diawetkan sebagaimana kebiasaan
masyarakat Mesir ketika itu. Lalu disemayamkan di tempat tertentu.
Allah Swt memelihara badannya melalui keterlibatan manusia dan itu
yang diisyaratkan oleh kata “Kami” pada Firman-Nya, “Kami
selamatkan”. Muhammad Quraish Syihab sering mengemukakan
bahwa kata Kami bila digunakan menunjuk kepada Allah, maka itu
mengisyaratkan adanya keterlibatan selain Allah Swt dalam
kerja/kegiatan yang diinformasikan, dalam hal ini adalah penyelamatan
badan Firaun.

Penyelamatan badan itu, di samping sebagai pengajaran bagi
siapa yang masih hidup, juga bertujuan membuktikan bahwa Firaun
yang mengaku tuhan itu benar-benar telah mati, bukan seperti



99

kepercayaan yang ditanamkan kepada masyarakat Mesir ketika itu
bahwa Firaun tidak akan pernah mati, tetapi sekadar naik ke langit,
atau sekadar berpindah tempat. Kepercayaan inilah yang menjadikan
mereka membangun piramid-piramid Surafi.*®

Menurut Ibn ‘Asyur, Firaun yang dimaksud adalah Marenptah II
atau dinamai juga Menptah yang merupakan putra Ramsis Il yang
merupakan penguasa Dinasti ke IXX. Dalam buku Mukjizat Al-Qur an
penulis mengemukakan bahwa memang orang mengetahui bahwa
Firaun tenggelam di Laut Merah ketika mengejar Nabi Musa dan
kaumnya, tetapi informasi menyangkut keselamatan badannya agar
menjadi pelajaran bagi generasi sesudahnya merupakan satu hal yang
tidak diketahui oleh siapa pun pada masa Nabi Muhammad Saw,
bahkan tidak disinggung oleh Perjanjian Lama dan Perjanjian Baru.

Maspero, seorang pakar sejarah Mesir Kuno kebangsaan
Perancis, menjelaskan dalam “Petunjuk bagi Pengunjung Museum
Mesir” -setelah mempelajari dokumen-dokumen yang ditemukan di
Alexandria, Mesir- bahwa Penguasa Mesir yang tenggelam itu
bernama Marenptah yang kemudian oleh sejarawan Driaton dan
Vandel -melalui dokumen-dokumen lain- berpendapat bahwa Penguasa
Mesir itu memerintah antara 1224 SM hingga 1214 SM (atau 1204 SM
menurut pendapat lain), atau sekitar 1491 SM menurut Ibn ‘Asyur.

Sekali lagi pada masa turunnya Al-Qur an lima belas abad yang
lalu tidak seorang pun yang mengetahui di mana sebenarnya
Firaun/penguasa Mesir yang tenggelam itu berada dan bagaimana
kesudahan vyang dialaminya. Namun, pada tahun 1896 M,
purbakalawan Loret menemukan jenazah tokoh tersebut dalam bentuk
mumi di Wadi Al-Muluk (Lembah para Raja)'* yang terletak di daerah
Thaba, Luxor, di seberang sungai Nil, Mesir. Kemudian pada tanggal 8

3 piramida Mesir adalah sebutan untuk sebuah bangunan berbentuk segitiga
di Mesir yang merupakan piramida kuno berbentuk dengan struktur dari batu. Pada bulan
November tahun 2008, diperkirakan bahwa terdapat 138 atau 118 jumlah piramida Mesir
yang telah teridentifikasi. (Slackman, Michael (2008-11-17). "In the Shadow of a Long
Past, Patiently Awaiting the Future (Published 2008)". The New York Times (dalam
bahasa Inggris). ISSN 0362-4331. Diakses tanggal 2020-12-27. Sebagian besar piramida
tersebut dibangun selama periode Kerajaan Pertengahan Mesir dan Kerajaan Lama
Mesir, sebagai makam untuk raja-raja Mesir Kuno yang dikenal dengan nama Firaun dan
permaisuri mereka. (Das, Braja M. Sivakugan, Nagaratnam (2016-01-01). Fundamentals
of Geotechnical Engineering. Cengage Learning. him. 2. ISBN 978-1-305-88716-9).

4 Lembah Para Raja adalah sebuah lembah di Mesir di mana kuburan para Firaun
dibangun. Lembah Para Raja terletak di tepi barat Sungai Nil di sekitar kota Thebe atau
Luxor.


https://id.wikipedia.org/wiki/Mesir
https://www.nytimes.com/2008/11/17/world/middleeast/17cairo.html
https://www.nytimes.com/2008/11/17/world/middleeast/17cairo.html
https://id.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Serial_Number
https://www.worldcat.org/issn/0362-4331
https://id.wikipedia.org/wiki/Kerajaan_Pertengahan_Mesir
https://id.wikipedia.org/wiki/Kerajaan_Lama_Mesir
https://id.wikipedia.org/wiki/Kerajaan_Lama_Mesir
https://id.wikipedia.org/wiki/Mesir_Kuno
https://id.wikipedia.org/wiki/Firaun
https://books.google.co.id/books?id=zsAaCgAAQBAJ&pg=PA2&lpg=PA2&dq=The+Egyptian+pyramids+were+built+as+tombs+for+the+country%27s+pharaohs+and+their+consorts+during+the+Old+and+Middle+Kingdom+periods&source=bl&ots=JyYD5ZrCPy&sig=ACfU3U1pyuy_XDvMqP0B5pIuLtqKK5MK0g&hl=id&sa=X&ved=2ahUKEwj31ITKlO3tAhXLXCsKHcI7BO04ChDoATAEegQIBxAC#v=onepage&q&f=false
https://books.google.co.id/books?id=zsAaCgAAQBAJ&pg=PA2&lpg=PA2&dq=The+Egyptian+pyramids+were+built+as+tombs+for+the+country%27s+pharaohs+and+their+consorts+during+the+Old+and+Middle+Kingdom+periods&source=bl&ots=JyYD5ZrCPy&sig=ACfU3U1pyuy_XDvMqP0B5pIuLtqKK5MK0g&hl=id&sa=X&ved=2ahUKEwj31ITKlO3tAhXLXCsKHcI7BO04ChDoATAEegQIBxAC#v=onepage&q&f=false
https://id.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://id.wikipedia.org/wiki/Istimewa:Sumber_buku/978-1-305-88716-9

100

Juli 1907 M Elliot Smith membuka pembalut mumi itu dan ternyata
badan Firaun masih dalam keadaaan tetap utuh, kepala dan lehernya
terbuka, dan bagian-bagian badannya yang lain masih terbalut oleh
kain, badannya diletakkan dalam satu peti berkaca yang
memungkinkan para pengunjung melihatnya.

Muhammad Quraish Shibab sebagai seorang yang pernah
melihat mumi tersebut menemukannya berbeda dengan mumi-mumi
yang juga dipamerkan di tempat yang sama. Mumi Firaun itu berwarna
keputih putihan berbeda dengan mumi yang lainnya yang berwarna
kehitam-hitaman. Pendamping yang menjelaskan sejarah mumi itu
menyatakan bahwa keputih-putihan yang terlihat pada mumi Firaun itu
adalah akibat terendam cukup lama di Laut Merah.

Pada tahun 1975, ahli bedah Perancis, Maurice Bucaille,
mendapat izin dari Pemerintah Mesir untuk melakukan penelitian lebih
lanjut tentang mumi itu. la menemukan pada mumi itu tanda-tanda
bekas-bekas garam yang memenuhi sekujur tubuhnya- walaupun sebab
kematiannya, menurut pakar tersebut adalah karena shock. Pakar
Perancis itu pada akhirnya berkesimpulan dengan mengatakan,
“Alangkah agungnya contoh-contoh yang diberikan oleh ayat-ayat Al-
Qur an tentang tubuh Firaun yang berada di ruang mumi Mesir di kota
Kairo itu. Penyelidikan dan penemuan modern telah menunjukkan
kebenaran Al-Qur'an. Demikian Maurice Bucaille dalam bukunya
yang diterjemahkan oleh Muhammad Rasyidi “Bible, Al-Qur an dan
Sains Modern.”*

Sementara penuntut ilmu menjadikan pengakuan Firaun bahwa
dia percaya Tuhan yang disembah oleh Bani Israil, yakni Tuhan Yang
Maha Esa, sebagai dalih untuk menyatakan bahwa Firaun beriman
kepada Allah dan memperoleh pengampunan. Pendapat ini tidak benar,
karena kendati dia mengaku beriman kepada Allah Swt, tetapi
pengakuan tersebut telah terlambat. Dalam konteks ini Allah
berfirman:

@ el u,\cﬁmmvu) LSV.A, @:ﬁ;&;s %a\ag

Dan tidaklah taubat itu diterima Allah dari orang-orang yang
mengerjakan kejahatan (yang) hingga apabila datang ajal kepada

> Maurice Bucaille, Bibel, Qur'an dan Sains Modern, Jakarta: Penerbit Bulan
Bintang, 1979, hal. 291.



101

seseorang di antara mereka, (barulah) ia mengatakan, “Sesungguhnya
aku bertaubat sekarang. “Dan tidak (pula diterima taubat) orang-
orang yang mati sedang mereka di dalam kekafiran. Bagi orang-orang
itu telah Kami sediakan siksa yang pedih. (QS. An-Nisa/4: 18).

B. Kematian Abu Lahab

e s ,%g e () ss- VITT e P
136 J,A;..: o C,_:S\.g A Lﬁ"‘d L& E55 :,\.@.\ UL RENG
& B 4 _ z /, e //&/( _ N _ o
() Ala e o= \Ja:\:,.a- X uﬁ-j—\ W= QG\}»\} o V.ﬂ &3
Binasalah kedua tangan Abu Lahab dan benar binasa dia. Tidaklah
berguna hartanya dan apa yang dia usahakan. Kelak dia akan
memasuki api yang bergejolak (neraka), (begitu pula) istrinya,
pembawa kayu bakar (penyebar fitnah). Di lehernya ada tali dari
sabut yang dipintal.

Surat Al-Lahab adalah surat ke-111 dalam Al-Qur'an yang
terdiri dari 5 ayat. Surat ini termasuk surat Makkiyyah, yang diturunkan
di Mekah. Surat ini dinamakan “Al-Lahab” yang berarti "nyala api"
atau “nyala api yang menyala-nyala,” merujuk pada api neraka yang
menghanguskan. Secara umum, tafsir menunjukkan bahwa surat Al-
Lahab merupakan peringatan tentang akibat buruk bagi mereka yang
menentang kebenaran, meskipun mereka memiliki kedudukan atau
kekayaan. Allah Swt berkuasa atas takdir setiap makhluk, dan tidak
ada kekuasaan manusia yang dapat menghalangi kehendak-Nya.

Kisah hidup Abu Lahab sudah banyak didengar di kalangan umat
muslim. la merupakan paman Nabi Muhammad Saw yang justru
menjadi salah satu orang yang paling dibenci oleh umat Islam. Hal ini
dikarenakan sepanjang hidupnya ketika Nabi Muhammad Saw mulai
mendakwahkan Islam, Abu Lahab adalah salah satu orang yang paling
menentang dan benci kepadanya, padahal keponakannya sendiri.*

Abu Lahab adalah paman Nabi Muhammad Saw yang terkenal
akan kebenciannya terhadap ajaran Islam. Namanya disebut dalam Al-
Quran yang merupakan pengutukkan atasnya sebagai salah satu
musuh Islam. Nama lengkapnya yaitu Abdul Uzza bin Abdul Muttalib
dengan panggilannya “Abu Lahab” (bapak dari api yang berkobar),
karena pipinya selalu merah atau seperti terbakar. Istrinya adalah

1 Hamka, Tafsir Al Azhar Juz XXX, Jakarta: Penerbit Pustaka Panjimas, 1982,
hal. 296.



102

Ummu Jamil, yang telah melahirkan Enam anak; Utbah bin Abu
Lahab, Utaibah bin Abu Lahab, Mu’tib bin Abu Lahab, Durrah Bin
Abu Lahab, Khalidah Binti Abu Lahab, dan Izza Binti Abu Lahab.
Semua anak-anaknya masuk Islam pada hari penaklukan Mekah dan
mereka menyaksikan pertempuran Hunain dan Thaif, kecuali Utaibah,
dia tidak berpindah agama.’

Allah melaknat Abu Lahab karena perilaku dan kebenciannya
yang amat buruk terhadap Nabi Muhammad Saw. Namanya bahkan
diabadikan dalam Al Qur an melalui surat Al-Lahab yang terdiri atas
lima ayat. la memiliki sebuah rumah di kaki gunung yang Kini
dinamakan sesuai dengan namanya sendiri yakni Jabal Abu Lahab atau
Gunung Abu Lahab.

Sebelum Nabi Muhammad diangkat menjadi rasul, hubungan
Muhammad dengan Abu Lahab sangat baik. Bahkan dalam suatu
riwayat, Abu Lahab sangat senang ketika menyambut kelahiran
Muhammad. la memandangnya sebagai ganti adiknya yang meninggal
di waktu muda, Abdullah (ayah Muhammad). Abu Lahab sampai
mengirimkan seorang budak perempuannya yang muda, Tsuaibah,
untuk menyusukan Muhammad, sebelum datang Halimatus Sa’diyah
dari desa Bani Sa'ad. Anak Nabi Muhammad, Rugaiyah, menikah
dengan anak Abu Lahab, Utaibah. Kebenciannya terhadap Muhammad
ada sejak beliau mulai berdakwah menyebarkan ajaran agama Islam.
Kebenciannya bukan hanya di dalam hati, tapi jelas-jelas sampai pada
perbuatannya.®

Ketika turun ayat 214 Asy-Syu’ard: “Dan beri peringatanlah
kepada kaum kerabatmu yang terdekat,” Nabi Muhammad keluar dari
rumahnya menuju bukit Shafa. Dia berdiri dan menyeru, orang-orang
pun berkumpul. Beliau mengucapkan, “Kalau aku katakan kepada
kamu bahwa musuh dengan kuda perangnya ada di balik bukit ini,
adakah di antara kamu yang percaya?”. Semua mempercayainya,
karena Nabi Muhammad dikenal jujur dan tidak pernah berdusta.
Beliau teruskan perkataannya, “Sekarang aku beri peringatan
kepadamu semuanya, bahwa di hadapan saya ini azab Tuhan yang
besar sedang mengancam kamu.” Seluruh orang terdiam, namun tiba-
tiba bersoraklah Abu Lahab, “Apa kamu mengumpulkan kami hanya
untuk mengatakan itu? Celakalah engkau!”. Beberapa saat kemudian,

7 Sayyid Muhammad bin Alawi al-Maliki, Tarikhul Hawadits wal-Ahwal an-

Nabawiyyah, diterjemahkan oleh Taufiqurrochman, Malang: AlvaVila Press, 2018, hal.

10.

'8 Ibnu Hisyam, Sirah Ibnu Hisyam, Beirut: Dar Ibn Hazm, 2009, hal. 165.



103

turunlah Surat Al-Lahab.

Begitu juga saat dakwah di Dzil Majaz sama dengan kisah di
atas, Nabi Muhammad Saw sedang berdakwah di pasar Dzil Majaz,
Beliau berkata: “Hai sekalian manusia, katakanlah La ilaha illallah
(Tidak ada Tuhan melainkan Allah), niscaya kamu sekalian akan
mendapat kemenangan”. Banyak orang berkumpul mendengarkan apa
yang disampaikan oleh Nabi Muhammad. Kemudian, datanglah Abu
Lahab dengan berkata: “Jangan kalian dengarkan, dia telah khianat
dengan agama nenek-moyangnya, dia adalah seorang pendusta.”*®

Juga saat utusan kabilah-kabilah Arab hendak menemui Nabi
Muhammad Saw di Mekah untuk meminta keterangan mengenai
Islam. Mereka pun ditemui oleh Abu Lahab. Kalau Abu Lahan ditanya
tentang keponakannya (Nabi Muhammad), ia berkata “Penipu, tukang
sihir, atau lain sebagainya.”

Diantaranya juga perintah Abu Lahab kepada anaknya, Utaibah,
untuk menceraikan istrinya, Rugaiyah binti Muhammad. Dalam satu
riwayat dikatakan: “Aku melihat Rasulullah melewati pasar Dzil Majaz
dengan mengenakan baju merah dan berkata, “Wahai sekalian
manusia, ucapkanlah “La ilaha illallah” (Tidak ada sesembahan yang
berhak disembah selain Allah), niscaya kalian akan beruntung.”

Lalu ada seorang laki-laki yang mengikuti Rasulullah dan
melempari beliau dengan batu hingga kedua mata kaki dan tumit beliau
berdarah. Laki-laki tersebut berkata, “Wahai sekalian manusia,
janganlah kalian mengikutinya, sesungguhnya ia adalah pendusta.”
Aku bertanya, “Siapa orang ini?” Orang-orang menjawab, “Pemuda
Bani ‘Abdul Muththalib.” Aku kembali bertanya, “Siapakah laki-laki
yang mengikuti dan melemparinya dengan batu?” Orang-orang
menjawab, “Ini adalah ‘Abdul ‘Uzza Abu Lahab.”®® Kemudian
turunlah surat Al-Lahab.”* Abu Lahab meninggal tujuh hari setelah
terjadi Perang Badar, dan kemudian dikuburkan di kaki gunung Jabal
Abu Lahab. Istrinya yang bernama Arwa binti Harb bin Umayyah atau
lebih dikenal sebagai Ummu Jamil juga dimakamkan di kaki gunung
ini bersama dengannya.

Ada tiga pendapat tentang kematian Abu Lahab:

Pertama, disebutkan bahwa Abu Lahab meninggal karena
terjangkit penyakit kusta setelah mendengar kemenangan Kaum

Y9 Muhammad Mutawalli Asy-Sya‘rawi, Tafsir Sya’rawi, diterjemahkan oleh
Zainal Arifin, Medan: Duta Azhar, 2015, hal. 537. Hamka, Tafsir Al Azhér, hal. 298.

2 HR. Ibnu Khuzaimah: 159, dengan sanad yang shahih.

2 Muhammad Mutawalli Asy-Sya‘rawi, Tafsir Sya rawi, hal. 537.


https://id.wikipedia.org/wiki/Surah_Al-Lahab

104

Muslimin dalam perang Badar Al-Kubra, disebutkan bahwa selama
tiga hari mayat Abu Lahab tidak dimakamkan hingga membusuk.
Tidak ada orang yang berani mendekat hingga akhirnya bau busuk dari
mayat Abu Lahab semakin menjadi, maka kaum Quraisy menggalikan
lubang kubur untuknya. Kemudian mayat Abu Lahab didorong dengan
sebilah kayu hingga masuk ke dalam lubang kubur itu. Dari jauh
orang-orang Quraish melempari mayat Abu Lahab dengan batu hingga
mereka yakin bahwa mayat Abu Lahab benar-benar telah tertutup rapat
oleh timbunan batu.?

Kedua, menyebutkan penyebab penyakitnya karena hantaman
Ummu Fadl yaitu Istri Sayiddina Abbas yang marah karena sang
budak, Abu Ro’fi dipukul Abu Lahab setelah gembira atas
kemenangan Muslim. Kemudian Ummu Fadl mencabut tiang
kemahnya lalu memukul kepala Abu Lahab seraya berkata: “Beraninya
kamu memukul Abu Ro’fi saat majikannya tidak ada.” Kepala Abu
Lahab terluka parah dan bercucuran darah, lantas ia pergi
meninggalkan rumah saudaranya Abbas. Setelah tujuh malam, luka
parah itu kian membekas sampai ke otak hingga menyebabkan
pembusukan.

Sedangkan riwayat ketiga mengungkapkan Kkisah tentang
kematian Abu Lahab dan Istrinya Ummu Jamil yang dalam Al-Qur an
disebut “hammalatal hathob”. Bahwa suatu ketika Nabi Muhammad
Saw melintasi sebuah jalan, istri Abu Lahab melempari beliau dengan
ranting berduri yang dibawa di lehernya, lalu ranting-ranting berduri
itu terjebak di kerudungnya, seketika itu tanah bergerak menyeret
Ummu Jamil ke depan hingga membuatnya bertabrakan dengan suami
yang sedang berjalan di depannya, keduanya pun tewas seketika.

Adapun istri Abu Lahab, berkata Al-Hafizh Ibnu Katsir, “Istrinya
akan memanggul kayu bakar, lalu dilemparkannya kepada suaminya
(Abu Lahab) agar api yang membakar (suami)nya bertambah (besar)
yang disediakan untuk membantu (menyiksa suami)nya.?* Dahulu
Ummu Jamil mengenakan kalung yang berharga mahal dan ingin
menginfakkan kalung tersebut untuk menghalangi dakwah Rasulullah.
Maka pada hari kiamat di lehernya ada tali dari neraka yang akan
melilit lehernya.**

Kalimat, “Istrinya pembawa kayu bakar” yang di lehernya ada

ZAbu Hafizhah Irfan, Kisah Abu Lahab dan Istrinya, Jember: Pustaka Al
Bayyinah, 2023, hal. 10. Dalam Tafsir Sya’rawi, hal 539 juga dikisahkan cerita yang
hampir sama.

28 |bnu Katsir, Tafsir al-Qur an al-’4zhim, hal. 1777.

2 Syaikh As Si'di, Taistr Karim ar-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan, hal. 937.



105

tali dari sabut, adalah hakikat bukan majaz, menurut sebagian ulama.
Benar, bahwa dia pernah membawa kayu bakar dan melemparkannya
kepada Nabi Muhammad Saw. Hal itu karena keluarga Abu Lahab
bertetangga dengan Nabi Muhammad. Lainnya ada yang berpendapat,
bahwa ini bukan sekedar kayu bakar, karena membawa kayu bakar
bukanlah sesuatu yang menyakitkan. Jadi, kayu bakar itu dari bentuk
lain, bukan kayu bakar biasa, yaitu kayu bakar yang berduri. Dia
membawanya untuk menyakiti Nabi Muhammad Saw, ini usaha yang
terlihat.?

Namun sebagian penafsir berkata: “Ini adalah majaz. Abu Lahab
sangat terkenal dengan perangai buruk yang tidak terlihat oleh mata,
yaitu: kegemarannya untuk mengadu domba di antara manusia. Itu
karena kebiasaan kayu bakar identik dengan api.” Jadi maksud kayu
bakar ialah sarana membakar permusuhan di antara manusia. Jadi, adu
domba yang disebar di antara manusia, seakan-akan kayu bakar.

Surat Al-Lahab merupakan mukjizat benarnya kenabian
Rasulullah Saw. Allah telah memvonis Abu Lahab dan istrinya akan
masuk neraka jahanam, meskipun Kketika itu keduanya belum
meninggal dunia. Terbukti keduanya tidak masuk ke dalam agama
Islam sampai kematian mereka. Padahal Surat Al-Lahab turun 10 tahun
sebelum meninggalnya Abu Lahab. Ini merupakan bukti mukjizat Al-
Quran yang berbicara tentang masa depan (proyeksi masa depan).

Dalam tafsirnya, Ibnu Katsir menjelaskan bahwa surat Al-Lahab
diturunkan untuk mengutuk Abu Lahab, yaitu paman Nabi Muhammad
Saw yang sangat membenci dakwah Islam dan sering menghalangi
Nabi Muhammad SAW untuk menyebarkan wahyu. Dalam ayat
pertama, “Binasalah kedua tangan Abu Lahab dan sesungguhnya ia
akan binasa," Ibnu Katsir menafsirkan bahwa ini adalah kutukan untuk
Abu Lahab dan isterinya, yang dalam kehidupan mereka sangat keras
menentang Nabi Muhammad Saw dan Islam. Abu Lahab digambarkan
akan menerima azab yang sangat pedih di akhirat.

Imam Al-Qurtubi, dalam tafsirnya, menyatakan bahwa surat Al-
Lahab adalah bentuk ancaman kepada Abu Lahab yang menentang
dakwah Nabi Muhammad Saw. Al-Qurtubi menekankan bahwa Allah
Swt menurunkan surat ini sebagai tanda kebesaran dan kekuasaan-Nya
dalam menentukan takdir seseorang, termasuk mereka yang menentang
kebenaran. la menegaskan bahwa Abu Lahab, meskipun memiliki
kekayaan dan kedudukan, akan menghadapi kehancuran dan
kebinasaan di dunia dan akhirat akibat penentangannya terhadap

% Muhammad Mutawalli Asy-Sya‘rawi, Tafsir Sya rawi, hal. 541.



106

wahyu dan kebenaran.

Sementara At-Thabari menyatakan bahwa surat Al-Lahab adalah
bentuk ancaman dan kutukan kepada Abu Lahab dan istrinya, yang
keduanya sangat keras dalam menentang Nabi Muhammad Saw.
Dalam tafsirnya, At-Thabari menjelaskan bahwa Abu Lahab
diperingatkan tentang akibat dari keangkuhan dan kebenciannya
terhadap dakwah Islam. la akan mendapatkan azab yang sangat pedih
di akhirat, karena menghalangi jalan kebenaran dan membenci Nabi
Muhammad Saw. Istrinya, yang juga ikut serta dalam menentang Nabi,
akan menerima azab yang setimpal dengan perbuatannya.

Dalam tafsirnya, Al-Baghawi menyebutkan bahwa surat Al-
Lahab mengungkapkan kebinasaan Abu Lahab dan istrinya yang
sangat memusuhi Nabi Muhammad Saw. Al-Baghawi menjelaskan
bahwa meskipun Abu Lahab memiliki kekayaan dan status sosial, ia
tetap tidak terlepas dari azab Allah Swt karena kebenciannya terhadap
Islam. Istrinya, yang dikenal sebagai Ummu Jamil, digambarkan
sebagai wanita yang turut menghasut dan membantu suaminya dalam
menentang Nabi Muhammad Saw.

As-Sa’adi menafsirkan surat Al-Lahab dengan menyoroti
kebinasaan yang menimpa Abu Lahab dan istrinya akibat perbuatan
mereka. Menurutnya, surat ini adalah bukti bahwa Allah Swt
menghukum orang-orang yang menentang kebenaran dengan hukuman
yang berat, meskipun mereka memiliki kekayaan dan kedudukan. As-
Sa’adi menekankan bahwa kebinasaan yang dijelaskan dalam surat ini
bukan hanya terkait dengan kehidupan dunia, tetapi juga kehidupan
akhirat.

Banyak ulama berkata surat Al-Lahab merupakan mukjizat dan
bukti kenabian yang terang. Karena sesungguhnya setelah diturunkan
firman Allah, “Kelak ia akan masuk ke dalam api yang bergejolak.”
Dan (begitu pula) istrinya, pembawa kayu bakar, yang di lehernya ada
tali dari sabut.” yang memberitakan bahwa keduanya adalah orang
yang celaka, tidak akan beriman (keduanya) tidak akan bersedia untuk
beriman dan tidak pula (beriman) salah satu dari keduanya secara lahir
maupun batin, secara sembunyi-sembunyi maupun terang-terangan. Ini
merupakan bukti kuat atas kebenaran kenabian Muhammad Saw.”®

Mutawalli Asy-Sya‘rawi mengatakan bahwa surat Al-Masad atau
Al-Lahab adalah bagian dari perjalanan yang menembus tabir masa
depan.?’ Tepatnya, ketika berbicara tentang pemberian Al-Kautsar, dan

% |bnu Katsir, Tafsir al-Qur'an al-"Azhim, hal. 1778.
" Muhammad Mutawalli Asy-Sya‘rawi, Tafsir Sya rawi, hal. 534.



107

yang membenci Muhammad Saw, dialah yang terputus. la telah
memberikan kepada kita Al-Kautsar di dunia, yaitu “Apabila telah
datang pertolongan Allah Swt dan kemenangan.” (QS. An-Nashr ayat
1), maka Diapun harus memberikan kepada kita contoh orang yang
terputus akibat memusuhi Rasulullah Saw. Haruslah contoh tersebut
merupakan orang yang menghambat dakwah Nabi sejak awal hingga
akhir hidupnya. Allah memilih penghambat itu dari keluarga dekat
Nabi Muhammad, yaitu pamannya sendiri, Abu Lahab.

Dalam Tafsir Al-Mishbah, “Binasalah kedua tangan Abu Lahab
dan dia binasa. Tidaklah berguna baginya harta bendanya dan apa
yang ia usahakan.” Al-Biga’i menghubungkan surah ini dengan
kandungan surah yang lalu, antara lain dengan menyatakan bahwa
pada surah An-Nashr telah ditegaskan kepastian datangnya
kemenangan dan berbodong-bondongnya masyarakat memeluk Islam.
Abu Lahab dikenal sangat luas sebagai salah seorang yang paling
menentang Nabi Muhammad Saw dan ajaran Islam. Dari sini timbul
pertanyaan tentang sikapnya, apakah menerima kebenaran atau
menolaknya. Nah, surah ini menjelaskan kesudahannya yang
mengar;glung jawaban atas pertanyaan itu, demikian maksud uraian Al-
Biga‘i.

Apapun hubungannya dengan surah sebelumnya yang jelas ayat-
ayat di atas telah menjatuhkan vonis atas Abu Lahab dengan
menyatakan, binasalah kedua tangan, yakni seluruh totalitas Abu
Lahab dan sekali lagi dia telah binasa. Tidaklah berguna baginya harta
bendanya yang banyak dan yang selalu dia simpan lagi enggan
menyedekahkannya dan apa yang ia usahakan selain harta benda
seperti anak, kerabat, teman-teman, kedudukan sosial dan lain-lain.?

Kata tabbat atau tabba terdiri dari dua huruf yaitu “ta” dan “ba”.
Menurut Al-Biga‘i, penggabungan kedua huruf itu apapun di antara
keduanya yang didahulukan, maka ia mengandung makna keputusan
atau kepastian yang pada umumnya berakhir dengan kebinasaan. Siapa
yang memutuskan diri untuk hanya menoleh kepada sebab dan tidak
kepada penyebab (Allah) maka ia telah binasa. Sementara ulama
memahami kata tabbat bagaikan mengandung makna permohonan dari
pembaca kepada Tuhan dan tabba adalah pengabulan Allah Swt atas
permohonan itu. Permohonan yang diajarkan ini setimpal dengan apa
yang dilakukan dan diucapkan Abu Jahal terhadap Nabi Muhammad

% Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan, Keserasian
Al-Qur an, Jakarta: Pelita Hati, VVol. 15, hal. 596.
29 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Vol. 15. hal. 597.



108

Saw.

Dalam satu riwayat dijelaskan bahwa Abu Jahal ketika itu
mengambil batu lalu melempar ke arah Nabi Muhammad Saw sambil
mengucapkan makian dan harapannya itu. Ada juga yang berpendapat
bahwa kata tabba mengukuhkan makna tabbat, apalagi boleh jadi
timbul kesan dari kata yada, kedua tangan bahwa kebinasaan tersebut
terbatas sekaligus mengisyaratkan bahwa yang dimaksud dengan
kedua tangan di sini bukan arti hakikinya, tetapi makna majazi atau
kiasan, yakni totalitas yang bersangkutan. Penggunaan kata tangan
untuk makna majazi ini karena biasanya aktivitas manusia terlaksana
dengan baik melalui kedua tangannya.

Kata “lahab” berarti kobaran api yang menyala dan telah tidak
memiliki asap lagi. Menurut satu pendapat ia digelari dengan Abu
Lahab sejak masa Jahiliyah karena kegagahan dan kecemerlangan
wajahnya. menurut Thahir Ibn ‘Asyur, Al-Qur'an menggunakan gelar
tersebut dan tidak menyebut namanya secara tegas yaitu Abdul ‘Uzza,
karena kata ‘Uzza adalah nama salah satu berhala yang disembah kaum
musyrikin (QS. An-Najm/53: 19-20). Al-Qur an enggan menggunakan
nama tersebut.

Mutawalli Asy-Sya’rawi mengemukakan semacam kaidah yaitu,
“Bila Al-Qur'an menunjuk seseorang dalam salah satu kisahnya
dengan nama aslinya, maka itu mengisyaratkan bahwa hal serupa tidak
akan terjadi lagi, tetapi bila menyebut gelarnya, seperti Firaun maka itu
mengisyaratkan bahwa kasus serupa dapat terulang kapan dan di mana
saja. Ini berarti akan ada Abu Lahab-Abu Lahab baru yang menentang
ajaran Islam dan melecehkan Nabi Muhammad Saw di tempat dan
waktu yang lain.*® Ada juga yang berpendapat bahwa gelar tersebut
mengisyaratkan bahwa dia akan terbakar di neraka Jahanam yang
apinya berkobar-kobar. Dalam hal ini Abu Lahab adalah bahwa lahab
(kobaran api) selalu menyertainya, sebagaimana nama Abu Jahal
adalah seorang yang kejahilan selalu menyertainya. Juga sahabat nabi
yang bernama Abdurrahman Ibn Shakhr dinamai Abu Hurairah
(kucing kecil) karena pernah ada kucing yang tidur di baju tangannya.

Ayat kedua di atas bermaksud menginformasikan bahwa Abu
Lahab sama sekali tidak akan memiliki peluang untuk selamat. Harta
benda yang dimiliki dan diandalkannya tidak akan menyelamatkan
atau mengurangi kebinasaannya, bahkan segala apa yang dapat
diusahakannya pun tidak akan bermanfaat.

Penggunaan bentuk kata kerja masa lampau pada kata aghng,

% Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 15. hal. 598.



109

walaupun yang dimaksud di sini adalah tidak bergunanya harta dan
usahanya di masa datang untuk mengisyaratkan kepastian ketiadaan
manfaat itu, seakan-akan ia telah terbukti dan terlaksana dalam
kenyataan. Memang Al-Qur an sering kali menggunakan kata dalam
bentuk masa lampau padahal peristiwanya belum terjadi untuk tujuan
memastikan.

Setelah ayat-ayat yang lalu menegaskan kebinasaan Abu Lahab
yang terbukti dia alami dalam kehidupan dunia ini, ayat di atas
melukiskan kebinasaannya di akhirat kelak. Allah berfirman: “Kelak di
hari kemudian dia akan masuk ke dalam api yang menyala-nyala yang
tidak pernah padam.” Manusia biasanya sangat cinta kepada istrinya,
bahkan bersedia berkorban untuknya, di sisi lain istri biasa menolong
suaminya dalam kesulitan.

Ayat di atas menggambarkan betapa tersiksa Abu Lahab dan
istrinya ikut juga terbakar, dan ironisnya adalah bahwa sang istri itu
sendiri yang menjadi pembawa kayu bakar guna mengobarkan api
neraka yang membakar sang suami itu. Dan dia tampil dengan sangat
hina karena ketika itu di lehernya ada tali dari sabut bukan kalung
bermata berlian, atau hiasan yang menggambarkan kemuliaan.

Istri Abu Lahab bernama Arwa, saudara perempuan dari Abu
Sufyan Ibn Harb, dan digelari juga dengan Ummu Jamil. Di sini yang
bersangkutan tidak disebut namanya, tidak juga gelamya, karena ayat-
ayat di atas lebih banyak bermaksud menggambarkan siksa dan
kebinasaan yang dialami oleh Abu Lahab.

Kalimat hammalatal hatbab ada juga yang memahaminya dalam
arti pembawa isu dan fitnah, yang antara lain bertujuan melecehkan
dan menghina Nabi Muhammad Saw serta memecah belah kaum
muslimin. Fitnah dinamai hathab/kayu karena kayu adalah bahan
bakar yang dapat menyulut api, sebagaimana fitnah menyulut api
permusuhan.

Ada juga yang memahami kalimat tersebut dalam pengertian
hakiki, yakni istri Abu Lahab itu sering kali menaburkan duri-duri
kayu di jalan-jalan yang dilalui Nabi Muhammad Saw. Kata jid berarti
leher, ini biasa digunakan khusus untuk menggambarkan keindahan
leher wanita yang dihiasi dengan kalung. Kata Al-Masad adalah sejenis
tali yang berasal dari satu pohon yang bernama Al-Masad, tumbuh di
Yaman dan dikenal sangat kuat. Ada juga yang memahaminya sebagai
tali yang terbuat dari sabut. Ayat di atas bermaksud menggambarkan
betapa hina yang bersangkutan sehingga bagian tubuhnya yang
menjadi tempat hiasan, justru terjerat dengan tali yang terbuat dari
sabut, tali yang amat kokoh, katakanlah yang biasa digunakan untuk



110

mengikat perahu yang sedang berlabuh.

Ayat ini dapat juga dipahami sebagai menggambarkan bahwa
yang bersangkutan menjadi pemulung kayu, meletakkan barang
pulungan di punggung sambil menggantungkannya dengan tali yang
melilit ke lehernya. Istri Abu Lahab juga meninggal dalam
kemusyrikan sehingga ayat di atas dapat dinilai sebagai salah satu ayat
yang berbicara tentang perkara gaib yang terbukti dalam kenyataan.

Sejalan dengan apa yang dikatakan oleh Muhammad Quraish
Shihab, bahwa surah ini merupakan salah satu surah yang berbicara
tentang perkara gaib serta merupakan salah satu bukti betapa luasnya
pengetahuan Allah Swt. Abu Lahab selalu ingin membuktikan bahwa
Rasulullah berbohong. Sebenarnya jika dia mau, bisa saja setelah
turunnya surah ini, dia “berpura-pura” memeluk Islam dan ketika itu
dia dapat “membuktikan” dalam bahasa kenyataan bahwa informasi
wahyu yang diterima Nabi Muhammad tidak benar, namun demikian
itu tidak dilakukannya, boleh jadi karena tidak terpikir olehnya, dan
karena kekufurannya sudah demikian mendarah daging sehingga
benar-benar dia tidak beriman dan wajar masuk ke neraka sebagaimana
diinformasikan surah ini.

Demikian surah ini menggambarkan kesudahan yang dialami
oleh salah seorang yang memusuhi Nabi Muhammad Saw dan
demikian pola yang akan dialami oleh setiap yang memusuhi beliau.

C. Penaklukan Kota Mekah

Tiga ayat yang berbicara akan peristiwa masa depan terkait
Penaklukan Kota Mekah; Surat Al-Fath/48: 1 dan 27, serta Al-
Qashash/28: 85.

N _
Z_ 4\ Z2-7 < - s \w
(3 ww&jbﬁ.ﬁu
4
L
2

G
g

Sesungguhnya Kami telah menganugerahkan kepadamu kemenangan
yang nyata (QS. Al-Fath/48:1)

A 7 5l A el 28 g 2 Dy d a0 5d
XY

- /\ - _ 7 /g/}/:/ <5 z w/)\‘ ‘\
- 7. R RS A R A 77 Y oS s PED PR <7,
MWQb@uy@Yu@@;rﬁgUu}é}m
A s X ”1&1 .5)5.
ivb \_‘ij/.ﬁbﬁ.ﬁ /Jgjbu.f

Sungguh, Allah benar-benar akan membuktikan kepada Rasul-Nya



111

tentang kebenaran mimpinya dengan sebenar-benarnya, (yaitu) bahwa
kamu pasti akan memasuki Masjidil haram, jika Allah menghendaki,
dalam keadaan aman, dengan mencukur rambut kepala, dan
memendekkannya, sedang kamu tidak merasa takut. Allah mengetahui
apa yang tidak kamu ketahui dan sebelum itu Dia telah memberikan
kemenangan yang dekat). (QS. Al-Fath/48: 27).

S <

- - T~ - & Voo PR A - Yo
sl Ga ) 5 s sk I 305 Sl e 58 ) Ol

A\l
{ﬂy o7 ./: f ’~ //q 7 <~ ) }’L
Aok y\an ‘.La j.b J.éj
petes 4..; - &3/ J‘j & 0/

Sesungguhnya (Allah) yang mewajibkan engkau (Nabi Muhammad
untuk menyampaikan dan berpegang teguh pada) Al-Qur’an benar-
benar akan mengembalikanmu ke tempat kembali.) Katakanlah (Nabi
Muhammad), “Tuhanku paling mengetahui siapa yang membawa
petunjuk dan siapa yang berada dalam kesesatan yang nyata. (QS. Al-
Qashash/28: 85).

Ibnu Katsir mengatakan bahwa surat yang mulia ini turun ketika
Rasulullah Saw kembali dari Hudaibiyah di bulan Dzulgaidah tahun
ke-6 H yang pada saat itu dihalang-halangi oleh kaum musyrikin untuk
memasuki Masjidil Haram guna menunaikan ibadah umroh. Kaum
musyrikin cenderung untuk mengadakan perjanjian dan gencatan
senjata serta meminta Rasulullah pulang pada tahun ini dan kembali
lagi pada tahun berikutnya. Tawaran ini disambut oleh Rasulullah
meskipun tampak kekurangsukaan di wajah sebagian sahabat beliau,
diantaranya Umar bin Khaththab.

Setelah mereka menyembelih hewan-hewan kurbannya dan pada
saat pulang kemudian Allah Swt menurunkan surat ini yang
menceritakan tentang apa yang terjadi di antara Rasulullah Saw dengan
mereka (orang-orang Quraisy) dan menyatakan bahwa perjanjian
tersebut adalah kemenangan dikarenakan berbagai maslahat yang ada
di dalamnya.**

! |bnu Katsir, Tafsir al-Qur'an al-’Azhim, hal. 325. Berdasarkan satu riwayat

dari Anas bin Malik, surah Al-Fath turun setelah perdamaian Hudaibiyah Berdasarkan
riwayat ini, setelah perdamaian Hudaibiyah, kaum muslimin dengan tanpa melakukan
manasik haji kembali ke Madinah dalam keadaan hati sedih dan terkadang keraguan dan
kebimbangan mampu mengalahkan hati orang-orang yang lemah imannya. Saat itu
malaikat pembawa wahyu menurunkan surah Al-Fath kepada hati Nabi Muhammad
Saw. Saat itu pula wajah beliau berseri-seri dan gembira seraya bersabda, telah turun
kepadaku sebuah surah yang lebih aku cintai daripada dunia dan seisinya.,


https://id.wikishia.net/view/Perdamaian_Hudaibiyah

112

Penaklukan kota Mekah dikenal dengan Fathu Makkah.** Salah
satu peristiwa sejarah Islam yang tidak akan pernah terlupakan. Sebab
Fathu Makkah ini menjadi momen kajayaan umat Islam dahulu hingga
saat ini. Peristiwa ini bermula dari mimpi yang dialami Nabi
Muhammad Saw, bahwa beliau bersama para sahabatnya memasuki
Kota Mekah dan Masjidil Haram. Sebagian mereka menggunduli
rambut dan sebagian yang lain memendekkannya. Nabi Muhammad
Saw mengatakan bahwa mimpi beliau itu kelak pasti akan terjadi.
Kemudian, berita ini tersiar di kalangan kaum muslimin, orang-orang
munafik, serta orang-orang Yahudi dan Nasrani.

Setelah banyak yang mengetahui akan hal ini, sementara ada satu
peristiwa (setelah adanya Perjanjian Hudaibiah) yakni gagalnya Nabi
Muhammad Saw dan para sahabat memasuki kota Mekah. Orang-
orang munafik dan pembenci Nabi Muhammad memperolok-olok
dengan menyatakan bahwa mimpi beliau adalah bohong belaka. Maka,
turunlah ayat ini (Al-Fath/48: 27) yang menyatakan bahwa mimpi Nabi
Muhammad Saw itu pasti akan menjadi kenyataan pada tahun yang
akan datang.

Surat Al-Qoshosh menjadi penguat akan kebenaran mimpi Nabi
yang pastinya berasal dari Allah. Pada ayat 85 kata (tempat kembali)
Ma’ad adalah Kota Mekah, kota Asal Nabi Muhammad Saw
dilahirkan. Pada ayat ini Allah Swt berjanji bahwa Nabi Muhammad
akan kembali ke Mekah sebagai orang yang menang. Peristiwa ini
terjadi pada tahun kedelapan Hijriah, pada waktu Nabi Muhammad
Saw menaklukkan Mekah.

Fathu Makkah adalah penaklukan Kota Mekah yang dilakukan
oleh Rasulullah Saw dan pasukan kaum muslim. Peristiwa ini terjadi
pada hari Jumat tanggal 20 dan 21 Ramadhan di tahun ke-8 Hijriyah.
Dalam sejarah Islam, peristiwa Fathu Makkah adalah momen penting
karena menjadi titik balik perjuangan umat Islam yang saat itu selalu
mendapat ancaman. Asal mula peristiwa Fathu Makkah diawali
dengan adanya pelanggaran Perjanjian Hudaibiyah yang berisi
pernyataan jika ada penyerangan salah satu pihak, maka penyerangan

Thabrisi, Majma’ al-Bayéan, jld. 9, hal. 165; Makarim Syirazi, Tafsir Nemuneh, jld. 22,
hal. 7.

* Fathu Makkah merupakan peristiwa yang terjadi pada tahun 630 tepatnya pada
tanggal 20 Ramadan 8 H, di mana nabi Islam Muhammad beserta 10.000 pasukan
bergerak dari Madinah menuju Mekah, dan kemudian menguasai Mekah secara
keseluruhan sekaligus menghancurkan berhala yang ditempatkan di dalam dan
sekitar Kabah.


https://id.wikipedia.org/wiki/Nabi_Islam
https://id.wikipedia.org/wiki/Muhammad
https://id.wikipedia.org/wiki/Madinah
https://id.wikipedia.org/wiki/Makkah
https://id.wikipedia.org/wiki/Ka%27bah

113

harus dilakukan secara keseluruhan.

Saat itu, pthak Nabi Muhammad yakni Bani Khuza’ah diserang
oleh Bani Bakar yang berkelompok dengan Quraisy. Mendengar kabar
ini, Rasulullah Saw yang sedang di Madinah bergegas ke Mekah
bersama pasukannya. Rasulullah Saw dan pasukannya dibagi menjadi
beberapa kelompok sebagai strategi untuk mempermudah penyerangan
dan mengecoh kaum Quraisy.

Panglima Islam, Khalid bin Walid ditunjuk oleh Rasulullah Saw
untuk memimpin sepuluh ribu pasukan dengan senjata lengkap.
Suasana saat itu mengharuskan pasukan berkemah di atas bukit-bukit
yang ada di Kota Mekah. Di sana pun mereka membuat pagar betis
sebagai benteng pertahanan jika terjadi penyerangan. Selain itu,
masing-masing dari mereka pun mengepung Kota Mekah dari empat
penjuru mata angin. Akhirnya, pertempuran pun terjadi dan
dimenangkan oleh kaum muslim. Khalid bin Walid dan pasukan pun
langsung merampas senjata-senjata yang dimiliki pasukan kaum
Quraisy dan menggempur mereka. Pasukan Quraisy melakukan
beberapa kali perlawanan namun akhirnya mereka menyerah.

Setelah kemenangan Rasulullah Saw dan pasukannya, kaum
Quraisy berbondong-bondong masuk Islam. Kemudian turun surah
An-Nasr yang menceritakan kemenangan dari kaum muslim. Peristiwa
Fathu Makkah pun diabadikan dalam Al-Qur an surah Al-Fath ayat 1
yang berbunyi:

_
P P T G
\. v\ Sy i ..9\5\
"o £
— -

Sesungguhnya Kami telah memberikan kepadamu kemenangan yang
nyata (QS. Al-Fath/48: 1).

Dijelaskan dalam buku Sejarah Kebudayaan Islam karya Yusak
Burhanudin dan Ahmad Fida, setelah adanya peristiwa Fathu Makkah
ini, umat Islam kembali menguasai Kota Mekah. Dengan demikian,
lanjutnya, Kota Mekah menjadi kota yang suci dan tidak ada lagi
berhala di sana. Lebih lanjut lagi, Yusak Burhanudin dan Ahmad Fida’
menjelaskan, kemenangan umat Islam dalam peristiwa Fathu Makkah
ini merupakan salah satu pertolongan dari Allah Swit.

Muhammad Quraish Shihab dalam pembukaan surat Al-Fath
berbicara tentang nama dan tentang surat. Surah Al-Fath adalah surah
Madaniyyah dalam arti ia turun sesudah Nabi Muhammad berhijrah,
kendati ia tidak turun di Madinah. Surat Al-Fath diturunkan di satu



114

tempat antara Mekah dan Madinah pada lokasi yang bernama Qurd’
al-Hamim, satu lembah yang dinilai termasuk daerah Mekah, atau
dalam riwayat lain di Dhajnan yaitu gunung yang terletak tidak jauh
dari kota Mekah.

Namanya sebagai surah Al-Fath telah dikenal sejak masa Nabi
Muhammad Saw. Nama tersebut terambil dari awal surahnya di mana
kata fath dan yang seakar dengannya terulang dua kali. Memang surah
ini menguraikan Al-Fath yakni kemenangan yang dijanjikan Allah Swt
kepada Rasulullah Saw. Surat ini dinilai sebagai salah satu surah yang
turun pada waktu malam hari. la turun pada tahun ke enam hijrah,
sekembalinya Nabi Muhammad dari Hudaibiyah.*

Umar meriwayatkan bahwa pada malam turunnya surah ini ia
berjalan bersama Nabi Muhammad Saw dan menanyakan sesuatu
kepada beliau, tetapi beliau tidak menjawabnya. Kali kedua dan kali
ketiga pun beliau tidak menjawab, maka -kata Umar- aku berkata:
“Aku menyapa Rasulullah tiga kali tetapi beliau tidak menjawab. Lalu
aku menggerakkan untaku menuju ke khalayak, aku takut jangan
sampai ada ayat Al-Qur an yang turun (mengecamku). Lalu tidak lama
kemudian, aku mendengar teriakan yang meneriakiku, dan aku berkata:
“Demi Tuhan, aku takut jangan sampai turun Al-Qur an menyangkut
diriku.” Aku kemudian menyapa (lagi) kepada Rasulullah Saw dan
mengucapkan salam, lalu beliau bersabda: “Malam ini telah diturunkan
kepadaku satu surah yang lebih kusukai dari segala apa yang disentuh
oleh cahaya matahari.” Beliau membaca Innd Fatahna laka fathan
mubina .

Imam Muslim dan at-Tirmidzi meriwayatkan juga melalui Anas
Ibn Malik bahwa turun kepada Nabi Muhammad, liyaghfira laka Allah
ma tagaddama min dzanbika sampai firman-Nya Fauzan Azhiman di
Hudaibiyah. Nabi Muhammad Saw pada saat itu bersabda: “Telah
diturunkan kepadaku ayat yang lebih kusukai dari segala apa yang
terdapat di permukaan bumi”, lalu beliau membacanya. Demikian
sahabat Nabi Muhammad, Anas Ibn Malik menyampaikan bahwa ayat-
ayat surah ini sangat menyenangkan Nabi Muhammad Saw karena di
sana ditegaskan bahwa Allah mengampuni dosa beliau yang terdahulu
dan yang kemudian (ayat 2).

Tema utama surah ini adalah berita gembira kepada kaum
muslimin tentang kemenangan yang mereka peroleh setelah Perjanjian
Hudaibiyah serta kemenangan-kemenangan lain sesudahnya. Di sini
ditemukan juga uraian tentang keutamaan yang dianugerahkan Allah

% Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 13. hal. 165.



115

Swt kepada Nabi Muhammad Saw dan kaum beriman yang mengikuti
dan mendukung beliau, di samping kecaman kepada sekelompok
penduduk gunung yang bersangka buruk terhadap Allah. Demikian
lebih kurang menurut Thahir 1bn ‘Asyur. Al-Biga‘i berpendapat bahwa
tema dan tujuan utama dari surah ini adalah uraian tentang
kemenangan yang dijanjikan kepada Nabi Muhammad Saw sehingga
berhasil membuka atau menguasai Kota Mekah dan kemenangan-
kemenangan sebelumnya, antara lain di Hudaibiyah, Khaibar dan lain-
lain.

Az Zuhri mengatakan bahwa tidak ada kemenangan yang lebih
besar dari perjanjian Hudaibiyah, dimana orang-orang musyrik
bercampur dengan kaum muslimin mendengarkan perkataan mereka,
mulai bersemayamnya islam di hati mereka sehingga dalam kurun
waktu tiga tahun banyak manusia yang masuk ke dalam agama islam.*

Demikian juga menjadi bukti kebenaran informasi yang
disampaikan Al-Qur'an tentang kemenangan Romawi atas Persia,
kemenangan menghadapi kaum murtad, bahkan kemenangan para
sahabat Nabi Muhammad Saw di daerah-daerah luar Jazirah Arab,
yang kesemuanya tersimpul dalam penampakan agama ini atas agama
semuanya. Hal tersebut -masih menurut al-Biga‘i- sangat jelas melalui
ayat-ayatnya sejak awal surat, pertengahan dan akhirnya. Dari sini
sangat wajar surah ini dinamai surah Al-Fath, yakni “kemenangan” dan
tidak ada nama lain yang dikenal untuknya kecuali nama tersebut.

Thabathaba’i menulis bahwa kandungan surah ini dalam
berbagai kelompok ayat-ayatnya sejalan dengan peristiwa Perjanjian
Hudaibiyah dan peristiwa-peristiwa yang berkaitan dengannya. Karena
itu ulama ini berpendapat bahwa tujuan utama uraiannya adalah
penjelasan menyangkut anugerah Allah Swt terhadap rasul-Nya berupa
kemenangan yang sangat jelas.*®

Ayat pertama surat Al-Fath, “Sesungguhnya Kami telah
memberikan kepadamu kemenangan, kemenangan yang nyata. ” dibuka
Muhammad Quraish Shihab dengan munasabah surat, yakni surat yang
lalu, surah Al-Qital yang memerintahkan umat Islam untuk berjuang
dan tidak merasakan rendah diri dengan surat Al-Fath, perihal janji
Allah Swt untuk kemenangan mereka. Karena demikian sangat wajar
jika surat Al-Fath yang berarti “kemenangan” menguraikan tentang
kemenangan yang diraih oleh Rasulullah Saw dan para pejuang.

# Muhammad Asy-Syaukani, Fathu al-Qadir, diterjemahkan oleh Amir Hamzah
Fachruddin dan Asep Saefullah, Jakarta: Pustaka Azzam, 2008, juz V hal. 44.
% Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 13. hal. 166.



116

Dapat dikatakan bahwa surat Al-Fath adalah surat Muhammad,
oleh karena itu sangat wajar jika surat ini berbicara tentang anugerah
Allah Swt kepada Nabi Muhammad Saw yang puncaknya adalah
kemenangan disertai dengan pemaafan dosa-dosa beliau yang
terdahulu dan kemudian. Allah Swt berfirman: “Sesungguhnya Kami
berdasar keagungan dan melalui makhluk-makhluk Kami telah
memberikan kepadamu serta demi untukmu wahai Nabi Muhammad
kemenangan yang sejalan dengan keagungan Kami serta sesuai dengan
kedudukanmu di sisi Kami -wahai Nabi Agung- yakni kemenangan
yang nyata yang tidak ada keraguan dan kerancuan sedikit pun tentang
besarnya kemenangan itu.”

Kata fatahna terambil dari kata fataha yang pada dasarnya
bermakna “antonim tertutup”. Karena itu bisa diartikan membuka.
Makna kata ini kemudian berkembang menjadi “kemenangan”, karena
dalam kemenangan tesirat sesuatu yang diperjuangkan menghadapi
sesuatu yang dihalangi dan ditutup. Kata ini juga bermakna
menetapkan hukum karena dengan ketetapan hukum, terbuka jalan
penyelesaian. Air yang keluar dari bumi (mata air) dinamai fath,
karena adanya sesuatu yang terbuka pada tanah sehingga dapat
memancar, ‘irfan/pengetahuan juga dinamai demikian, karena ia
membuka tabir kegelapan.®®

Kata Al-Fathu, sebagaimana terbaca maknanya di atas, tidak
digunakan kecuali kalau sebelumnya terdapat ketertutupan, kesulitan
atau ketidakjelasan. Bukankah sesuatu yang terbuka adalah sesuatu
yang sebelumnya tertutup? Dengan demikian Al-Fath adalah
terbukanya segala sesuatu yang tertutup, baik material maupun
spiritual. Allah Swt sebagai Al-Fattah adalah Dia yang membuka bagi
hamba-hamba-Nya segala apa yang tertutup menyangkut sebab-sebab
perolehan yang mereka harapkan. Pintu rezeki yang tertutup bagi
seseorang dibuka-Nya, sehingga ia menjadi berkecukupan atau kaya.

Hati yang tertutup menerima sesuatu seperti kebenaran atau
cinta, dibukanya sehingga terisi kebenaran dan terjalin cinta. Pikiran
yang tertutup menyangkut suatu problem, dibukanya sehingga
terselesaikan kesulitan dan teratasi problem itu, demikian seterusnya.*’

Imam Al-Ghazali mengartikan Al-Fattdh sebagai Dia yang
dengan ‘indyah (pertolongan) dan perhatian-Nya terbuka segala yang
tertutup, serta yang dengan hidayah dan petunjuk-Nya terungkap
segala yang musykil (samar dan sulit). Suatu saat Allah Swt memberi

% Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 13. hal. 169.
3" Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 13. hal. 170.



117

kemenangan dalam peperangan memperebutkan satu kota, itu adalah
fath, di kali lain Allah memberi putusan yang tepat dan adil bagi yang
bersengketa, putusan itu juga adalah fath. Di kali ketiga Allah
membuka hati auliya-Nya untuk menerima curahan ‘irfan
(pengetahuan) yang sebelumnya samar, atau sama sekali tidak mereka
ketahui. Bahkan segala rahmat yang diraih manusia, setelah
sebelumnya terdapat ketertutupan, adalah fath.

Berbeda-beda pendapat ulama tentang fath yang dimaksud ayat
di atas. Ada yang memahaminya sebagai kemenangan dan
penyelesaian sengketa antara kaum muslimin dan kaum musyrikin
dengan penandatanganan Perjanjian Hudaibiyah. Semua butir
perjanjian itu, walau secara lahiriah terlihat merugikan kaum muslimin,
tetapi dampak yang dihasilkannya sungguh merupakan kemenangan
diplomasi yang sangat besar dan yang pada akhirnya mengantar pada
tersebarnya agama Islam dan dikuasainya kota Mekah.

Pendapat ini dikuatkan oleh riwayat yang menyatakan bahwa
awal surat ini turun sekembalinya Nabi Muhammad Saw dan sahabat-
sahabat beliau dari Hudaibiyah. Ayat satu ini juga ada yang
memahaminya sebagai kemenangan yang diraih Nabi memasuki kota
Mekah dan menguasainya. Penganut pendapat ini menunjuk kepada
riwayat yang menyatakan bahwa pada hari memasuki kota Mekah itu,
Nabi Muahmmad Saw membaca surah ini.

Ada lagi yang menyatakan kemenangan yang dimaksud adalah
kemenangan atas orang-orang Yahudi dengan keberhasilan Nabi Saw
menguasai Khaibar dalam perjalanan beliau kembali dari Hudaibiyah.
Sayyid Quthub menyebut sekian banyak fath/kemenangan yang diraih,
bermula dari janji setia yang dilakukan oleh para sahabat.*® Di ayat
yang lain (masih dalam surat Al-Fath) Allah Swt menegasakan,
Sesungguhnya Allah pasti akan membuktikan kepada Rasul-Nya
tentang kebenaran mimpi dengan sebenarnya (yaitu) bahwa
sesungguhnya kamu pasti akan memasuki Masjid al-liardm, insya
Allah dalam keadaan aman, dengan mencukur kepala kamu dan
memendekkan(nya) sedang kamu tidak akan merasa takut. Maka Allah
mengetahui apa yang tidak kamu ketahui dan Dia menjadikan
sebelumnya, kemenanganyang dekat. Dia-lahyangmengutus Rasul-Nya
dengan membawapetunjuk dan agama yang hag agar dimenangkan-
Nya terhadap semua agama. Dan cukuplah Allah sebagai saksi. (QS.
Al-Fath/48: 27).

% sayyid Qutb, Tafsir Fi Zzhilali al-Quran, diterjemahkan oleh Aunur Rafiq
Shaleh Tahmid, Jakarta: Rabbani Press, juz VI, hal. 3316 — 3317.



118

Ayat-ayat lalu menguraikan pengetahuan Allah Swt yang
menyeluruh dan rinci menyangkut segala sesuatu. Di sini timbul
kembali pertanyaan dalam benak kaum muslimin menyangkut mimpi
Nabi Muhammad Saw sebelum ke Hudaibiyah atau pada saat berada di
Hudaibiyah bahwa beliau bersama sahabat-sahabatnya memasuki Bait
Al-Haram dan melakukan umrah. Namun mimpi yang merupakan
informasi Allah Swt itu ternyata tidak terlaksana sebagaimana mereka
harapkan karena mereka semua harus kembali ke Madinah tanpa
berumrah.

Nah, di sini ayat di atas menjelaskan apa yang terlintas dalam
benak kaum muslimin itu dengan menyatakan: Sesungguhnya Allah
bersumpah bahwa Dia pasti akan membuktikan kepada rasul-Nya
yakni Muhammad Saw tentang kebenaran mimpi yang diwahyukan
Allah kepadanya dengan sebenarnya sesuai dengan kenyataan yaitu
bahwa sesungguhnya kamu wahai sahabat-sahabat Nabi Muhammaad
Saw yang diajaknya ke Hudaibiyah pasti akan memasuki Masjid al-
Haram, insya Allah dalam keadaan aman, yakni ketika memasukinya
kamu tidak merasa takut dari siapa pun kecuali kepada Allah Swt.
Sebagian dari kamu akan memasukinya dengan mencukur habis
rambut kepala kamu dan sebagian lainnya memendekan rambut
mereka dengan mengguntingnya sedang kamu untuk masa datang juga
tidak akan merasa takut walau pelaksanaan umrah itu telah selesai.

Sesungguhnya Allah Swt mengetahui kebajikan yang kamu raih
akibat tertundanya pelaksanaan umrah kamu setahun lamanya, maka
demikian sekali lagi terbukti bahwa Allah mengetahui segala apa yang
tidak kamu ketahui seperti pengetahuan-Nya tentang masa dan faktor-
faktor yang mengundang kemenangan dan Dia menjadikan yakni
memberi kamu -sebelumnya yakni sebelum memasuki Masjid al-
Haram kemenangan yang dekat yaitu kemenangan dalam perang
Khaibar dan kemenangan-kemenangan dalam keberhasilan dakwah
Islamiah.

Dialah tidak ada selain-Nya yang mengutus rasul-Nya dengan
membawa petunjuk yang sempurna dan agama yang hag yang
petunjuknya semua benar, informasinya pun sesuai dengan kenyataan,
agar dimenangkan-Nya terhadap semua agama melalui argumentasi-
argumentasinya yang sangat akurat serta jumlah umatnya yang sangat
besar. Dan cukuplah Allah Swt sebagai saksi menyangkut hal ini.

Kalimat in sya Allah (yang berarti jika dikehendaki Allah) yang
merupakan firman-Nya dalam konteks memasuki Masjid al-Harém,
kalimat itu merupakan isyarat bahwa tidak ada sesuatu yang dapat
membebani Allah Swt dengan suatu kewajiban. Semua terlaksana atas



119

kehendak-Nya yang mutlak, yakni kalau Dia berkehendak. Di sisi lain
ia merupakan pengajaran kepada manusia tentang ‘“keharusan”
mengucapkan in sya Allah -walau yang bersangkutan telah yakin
sepenuhnya tentang rencana yang akan dia lakukan.

Allah Swt sendiri yang tidak terhalangi oleh segala apapun
mengucapkan in sya Allah apalagi makhluk yang memiliki aneka
kelemahan dan yang wujud rencananya berkaitan dengan aneka sebab,
sebagian besar diantaranya berada di luar kekuasaan dan kemampuan
sang makhluk. Di sisi lain perlu diingat bahwa kalimat in sya Allah di
samping diucapkan dalam arti syarat sehingga apa yang direncanakan
bersyarat dengan kehendak Allah, dapat juga diucapkan dalam rangka
“keberkahan”, sehingga walau Anda telah bertekad melakukan sesuatu,
Anda tetap harus mengucapkannya dalam konteks memperoleh
keberkahan-Nya.

Thabathaba’i memahami firman-Nya: “Maka Allah mengetahui
apa yang tidak kamu ketahui dan Dia menjadikan sebelumnya
kemenangan yang dekat...” dalam arti Allah Swt mengetahui maslahat
dalam masuknya kamu ke Masjid al-Haram dalam keadaan aman
sentosa -pengetahuan- yang kamu tidak ketahui, karena itu Yang Maha
Kuasa itu menjadikan sebelum kamu memasuki kota Mekah itu satu
fath/kemenangan yakni melalui Perjanjian Hudaibiyah. Perjanjian
itulah yang melapangkan jalan bagi masuknya kaum muslimin untuk
masuk ke Mekah, tanpa perjanjian itu kamu tidak dapat memasuki kota
Mekah kecuali dengan peperangan. Demikian lebih kurang
Thabathaba’i yang menolak secara tegas memahami kata
fath/kemenangan pada ayat di atas dalam arti kemenangan di Khaibar,
apalagi kemenangan memasuki kota Mekah.

Selanjutnya beliau menambahkan sekaligus menegaskan bahwa
ayat di atas bermaksud menjelaskan bahwa mimpi Nabi Muhammad
Saw adalah benar dan Allah Swt membuktikan kebenarannya. Kamu
akan memasuki Masjid al-Haram (in sya Allah) dalam keadaan aman,
mencukur rambut dan memendekkannya. Tetapi Allah Swt
menundanya dan mendahulukan kemenangan dalam Perjanjian
Hudaibiyah itu agar kamu dapat memasukinya, karena Allah Swt
mengetahui bahwa kamu tidak dapat memasukinya dengan aman
kecuali melalui proses Perjanjian Hudaibiyah. Firman-Nya: kafa
billahi syahidan/cukuplah Allah Swt sebagai saksi, kesaksian-Nya itu
antara lain melalui mukjizat-mukjizat Al-Qur'an yang ditantangkan
kepada manusia dan yang ternyata mereka tidak mampu melayani
tantangan itu.

Surat Al-Qashash 85 Muhammad Quraish Shihab menafsirkan,



120

bahwa sesungguhnya yang menurunkan serta mewajibkan atasmu
menyampaikan dan melaksanakan tuntunan-tuntunan Al-Qur an, yakni
Allah Swt benar-benar akan mengembalikanmu ke tempat kembali,
yaitu ke Mekah atau akhirat kelak. Di sana Dia akan memberi balasan
dan ganjaran serta memisahkan antara yang taat kepada-Nya dan yang
durhaka, atau di sana engkau dan umatmu akan meraih kemenangan
dan menyaksikan orang berduyun-duyun memeluk Islam. Katakanlah:
wahai Nabi kepada semua pihak bahwa Tuhan Pemelihara dan
Pembimbing lebih mengetahui dari siapa pun tentang orang yang
datang membawa petunjuk dan demikian juga orang yang dalam
kesesatan yang nyata.*

Kata faradha pada mulanya berarti memotong sesuatu yang
keras atau memberi dampak padanya. Makna ini kemudian
berkembang sehingga berarti juga membagi karena sesuatu yang
dipotong menjadi terbagi-bagi. Dari sini sesuatu yang diberi atau yang
ditetapkan untuk seseorang dinamai fardh. Kata tersebut juga berarti
mewajibkan. Hanya saja kata “wajib” digunakan dalam konteks
sesuatu yang telah terjadi, mantap dan pasti, sedang kata fardh dalam
arti ketetapan hukum yang harus dilaksanakan. Dengan demikian jika
kata faradha di sini Anda pahami serupa dengan kata “wajib”, maka
yang dimaksud mewajibkan atas Nabi penyampaian, penjelasan makna
dan pengamalan tuntunan Al-Qur an. Sedang bila Anda memahaminya
dalam arti membagi atau memberi, maka yang dimaksud adalah Allah
Swt L{pemberikan kepada Nabi Muhammad Saw bagian dari wahyu-
Nya.

Ibn ‘Asyur berpendapat demikian, menambahkan bahwa yang
dimaksud adalah menurunkan, karena pemberian Al-Qur’an itu terjadi
dengan menurunkannya, dan karena itu — tulisnya -kata faradha
dirangkaikan dengan kata ‘aid. Kata ma’dd terambil dari kata ‘ada
yang berarti kembali. Dengan demikian ma’dd berarti tempat atau
waktu kembali. Seorang yang berada di satu tempat, lalu
meninggalkannya, maka di kali lain jika ia menuju ke tempat semula,
maka ia dinamai kembali ke tempat. Kehidupan akhirat sering kali
dinamai oleh Al-Qur’an dengan ma’dd, dalam arti tempat terakhir
perjalanan manusia di mana dia tidak akan beranjak lagi dari sana, atau
tempat di mana manusia akan kembali kepada Allah Swt, untuk
menerima balasan atau ganjaran-Nya.

Berbeda-beda pendapat ulama tentang makna kata tersebut pada

%9 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 10, hal. 418.
0 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 10, hal. 419.



121

ayat ini. Ada yang memahaminya dalam arti hari kiamat, atau maut,
atau padang mahsyar, ada lagi yang memahaminya dalam arti kota
Mekah. Penganut pendapat terakhir ini mengemukakan riwayat yang
menyatakan bahwa ayat di atas turun ketika Rasulullah sedang berada
di Al-Juhfah dalam perjalanan berhijrah ke Madinah. Dan dengan
demikian, ini merupakan janji bahwa walau kini beliau meninggalkan
kota kelahirannya, namun Allah akan mengembalikan beliau ke sana.

Thabathaba’i memahami kata ma ‘dd dalam arti kembali ke kota
Mekah. Ini menurutnya sejalan dengan kisah Musa dalam surah ini, di
mana pada akhirnya beliau dianugerahi Allah Swt kemenangan,
kemuliaan dan kekuasaan setelah sebelumnya hidup tertindas oleh
Firaun. Pada awal kisah itu -dan dalam surah ini- terdapat janji tentang
penyelamatan kaum beriman dari segala ancaman, serta kemenangan
agama dan penguasaan wilayah (ayat 1-6). Lalu ayat-ayat surah ini
menguraikan kisah Musa, bermula dari masa bayi lalu berlanjut dengan
beberapa episode peristiwa-peristiwa kehidupan beliau.

Kemudian surah ini melanjutkan dengan menguraikan tentang
penganugerahan kitab suci yang berfungsi memberi bimbingan
sekaligus sebagai penyempurnaan bukti-bukti kebenaran agama. Kitab
suci yang merupakan firman-firman Allah itu telah diturunkan kepada
Musa setelah kebinasaan lawan-lawan beliau.

Wahyu Allah Swt diturunkan kepada Nabi Muhammad Saw
walau kaum beliau masih berkeras menolak kebenaran dan memilih
kenikmatan duniawi. Sebab itu, mereka diperingatkan tentang siksa
Allah Swt di hari kemudian (ayat 44-84). Uraian di atas memberi
isyarat bahwa Nabi Muhammad pun akan meraih kemenangan
sebagaimana telah diraih oleh Nabi Musa. Dari sini -tulis Thabathaba’i
lebih lanjut- pendengar kisah di atas dihadapkan dengan harapan
kiranya Allah Swt menegaskan secara gamblang apa yang diisyaratkan
oleh kisah di atas, dan karena itu ketika turunnya firman Allah di atas
yakni ayat 85 ini, mereka semua segera memahami bahwa itulah janji
kemenangan yang disampaikan secara jelas dan yang selama ini
dinantikan dan diharapkan turunnya. Apalagi ia dimulai dengan
kalimat, “Sesungguhnya yang mewajibkan atasmu Al-Qur’an...” di
mana sebelum ini telah dipaparkan tentang persamaan Al-Qur an
dengan Taurat dari sisi bahwa keduanya adalah wahyu llahi yang
menjadi petunjuk. Demikian lebih kurang pandangan Thabathaba’i.

Sayyid Quthub sependapat dengan Thabathaba’i. Pendapat
ulama ini sejalan dengan riwayat Bukhari yang menginformasikan
bahwa sahabat Nabi Muhammad Saw, Ibn Abbas menyatakan bahwa
ayat di atas turun di Juhfah dekat Mekah dalam perjalanan Nabi



122

menuju ke Madinah. Ketika itu beliau dalam bahaya. Hati dan
pandangan beliau tertuju ke negeri yang dicintainya dan yang terasa
bagi beliau sangat berat untuk ditinggalkan -seandainya bukan karena
dakwah Islam lebih penting dan mulia bagi beliau dari negeri tumpah
darahnya.

Tafsir Al-Muntakhab memahami kata ma’dd dalam arti hari
Kiamat. Al-Biga'i membuka kemungkinan memahaminya dengan salah
satu dari dua makna, yaitu hari Kiamat atau Mekah. Thahir Ibn ‘Asyur
memungkinkan ayat tersebut sekaligus berbicara tentang kedua makna
di atas yakni Mekah dan hari Kiamat. Ada yang disepakati oleh ulama
tentang kata ma’ad, yaitu bahwa bentuk nakirah/indefinit yang
digunakannya menunjukkan betapa hebat, agung dan besar ma’dd itu,
baik ditafsirkan dengan kembalinya Nabi Muhammad Saw ke Mekah
membawa kemenangan sekaligus pemaafaan kepada orang-orang yang
pernah melukai beliau dan kaum muslimin, lebih-lebih kalau ia
dipahami dalam arti Kiamat nanti.

Kata a’lam pada firman-Nya: (Rabbi a’lamul/Tuhanku lebih
mengetahui, ada yang memahaminya dalam arti lebih mengetahui, ada
juga yang berpendapat bahwa kata ini tidak bertujuan memberikan
perbandingan, tetapi bermakna mengetahui -karena tidak wajar adanya
perbandingan antara ilmu Allah Swt dengan ilmu makhluk. Jika Anda
memahami Kata ma ’dd dalam arti hari Kiamat, firman-Nya: “Tuhanku
lebih mengetahui (mengetahui) orang yang datang membawa petunjuk
dan orang yang dalam kesesatan yang nyata...” bertujuan menyatakan
bahwa di hari kiamat nanti, Allah akan menampakkan siapa yang
berada dalam petunjuk dan siapa pula yang dalam kesesatan.

Dia akan menampakkannya karena Dia Maha Mengetahui, dan
tentu saja yang berada dalam petunjuk itu adalah Nabi Muhammad
Saw, dan dengan demikian kalimat tersebut merupakan sindiran
kepada kaum musyrikin bahwa mereka adalah orang orang sesat.*!

Kalimat man j&'a bi al-huda/orang yang datang membawa
petunjuk, mengesankan bahwa yang datang itu datang membawa
sesuatu yang belum dikenal sebelumnya. Berbeda dengan yang sesat,
yang oleh ayat di atas dilukiskan dengan kalimat “man huwa fi
dholalin mubin...” orang yang dalam kesesatan yang nyata, yang
mengesankan bahwa kesesatannya sedemikian mantap karena
kesesatan itu telah lama bersama mereka bahwa mereka berada di
dalam wadahnya, demikian kesan Ibn ‘Asyur.

Dapat juga dikatakan bahwa perbedaan bentuk redaksi itu

* Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 10, hal. 421.



123

disebabkan karena kedurhakaan dan kesesatan kaum musyrikin bukan
tertuju kepada Nabi Muhammad Saw secara pribadi, tetapi tertuju
kepada ajaran yang beliau bawa kepada mereka. Kaum musyrikin
Mekah mengakui bahwa junjungan kita Nabi Muhammad Saw adalah
seorang tokoh yang tepercaya, kendati mereka menolak dan
mengingkari apa yang beliau sampaikan.

Makna yang tersirat pada penggalan ayat di atas tersurat dalam
firman-Nya: Sesungguhnya, Kami mengetahui bahwa apa yang
mereka katakan itu menyedihkan hatimu, (janganlah bersedih hati),
karena sebenarnya mereka bukan mendustakanmu, akan tetapi orang-
orang yang zhalim itu mengingkari ayat-ayat Allah. (QS. Al-An’am/6:
33).

Jika Anda memahami kata ma’dd dalam arti kota Mekah, maka
firman-Nya: “Tuhanku lebih mengetahui (mengetahui) orang yang
datang membawa petunjuk dan orang yang dalam kesesatan yang
nyata...” bertujuan mengakhiri perdebatan dan menyatakan ucapkan
kepada mitra perdebatan: “Selamat tinggal sampai bertemu di kota
Mekah”. Di sana kelak akan diketahui siapa yang berada dalam
petunjuk serta memperoleh kemenangan karena didukung Allah Swit,
dan siapa pula yang dikalahkan-Nya karena berada dalam kesesatan.

Menariknya Ketika Nabi Muhammad Saw sampai ke kota
Mekah Abu Sufyan memekik suara tangis dengan lantangnya, “Wahai
orang Quraisy inilah Muhammad telah hadir ke tempat kalian dengan
pasukan yang tak mngkin kalian mampu melawan. Siapa hendak
mengungsi di rumah Abu Sofyan ia akan selamat, siapa yang ingin
mengunci pintu di rumah sendiri ia juga akan selamat, siapa yang
masuk tempat suci Mekah juga selamat.”

Nabi Muhammad Saw kembali ke tempat asal kelahirannya
sebuah kota yang membuat ia sengsara bertahun-tahun menghadapi
kekejaman dan siksaan sekarang pasukan tentara dapat memasuki
Mekah tanpa darah setetes pun perlawanan kecil-kecilan terlihat di
sana-sini sedang Nabi Muhammad Saw berdiri di depan pintu Ka’bah
memberi kata sambutan dengan diakhiri seruan, “Wahai orang Quraisy
apa yang ada di benak kalian tentang apa yang hendak aku lakukan
terhadap kamu semua?.” Mereka semua menjawab, “Oh saudaraku
yang mulia dan anak terhormat saudaraku saya tidak mengharapkan
sesuatu kecuali rasa belas kasihmu.” Di akhir dialog Nabi Muhammad
Saw menjawab, “Pergilah kalian dengan bebas merdeka.*

*2 Al-A’zami, The History Of The Quranic Text, From Revelation To
Compilation, Depok: Gema Insani, 2005, hal. 36.



124

Ketiga ayat di atas, terlepas dari perbedaan pendapat para ulama
tafsir, memberikan pesan yang harus diyakini bahwa Allah Swt Maha
Mampu untuk berbuat segalanya, Dia Maha Tahu akan segala yang
belum dan akan terjadi, karena semua ada atas kehendak dan iradah-
Nya.

D. Kemenangan Romawi

\‘ PN E:,“
\1
r“ yJMw)JJu/‘/N “Mu‘wc@d

@ r-*/J J'J\)A) ‘L:’u*‘J@% f‘mﬂ ©

Alif Lam Mim. Bangsa Romawi telah dikalahkan. Di negeri yang
terdekat dan mereka setelah kekalahannya itu akan menang. Dalam
beberapa tahun (lagi). Milik Allahlah urusan sebelum dan setelah
(mereka menang). Pada hari (kemenangan bangsa Romawi) itu
bergembiralah orang-orang mukmin. Karena pertolongan Allah. Dia
menolong siapa yang Dia kehendaki. Dia Maha Perkasa lagi Maha
Penyayang.

Ayat yang berbicara tentang kemenangan bangsa Romawi dapat
ditemukan dalam Surat Ar-Rim (30: 1-6). Ayat-ayat ini menyebutkan
tentang kemenangan bangsa Romawi atas bangsa Persia setelah
mereka mengalami kekalahan sebelumnya. Surat Ar-Rum, yang
termasuk dalam golongan surat Makkiyah, berbicara tentang peristiwa-
peristiwa besar yang terjadi pada masa itu dan mengandung makna
yang lebih luas, baik secara historis maupun spiritual.

Ayat di atas mengungkapkan tentang kekalahan bangsa Romawi
atas Persia. Ketika itu, peperangan antara kedua bangsa tersebut terjadi
di masa Rasulullah Saw, yakni sekitar tahun ke-8 Hijriyah. Bangsa
Romawi adalah salah satu bangsa yang disebutkan Allah Swt dalam
Al-Quran. Mereka adalah bangsa Romawi Timur yang berpusat di
Konstantinopel. Lantas, siapakah sebenarnya Bangsa Romawi dan ada
apa di balik ayat Al-Qur an yang membahasnya?

Bangsa Romawi yang terkisah dalam Al-Qur an merujuk pada
Kekaisaran Bizantium. Nama itu diambil dari nama ibu kota mereka,
yakni Bizantion, yang kemudian dikenal dengan Konstantinopel.


https://kumparan.com/topic/al-quran

125

Bizantium adalah kelanjutan dari Kekaisaran Romawi yang awalnya
didirikan di kota Roma dan meluas ke sebagian besar Eropa, Timur
Tengah, dan Afrika Utara. Luasnya ukuran kekaisaran itu membuat
wilayah administratif dibagi menjadi dua. Satu wilayah bernama
Kekaisaran Romawi Barat yang berbasis di Roma, sementara yang
lainnya adalah Kekaisaran Romawi Timur di Konstantinopel.
Kemudian pada 476 M, Kekaisaran Romawi Barat runtuh di tangan
Bangsa Jermanik. Hal ini membuat Kekaisaran Romawi hanya tinggal
Kekaisaran Romawi Timur. Bangsa itulah yang dimaksud oleh Al-
Qur an dalam surat Ar-Rum.

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat-ayat ini menceritakan
tentang peristiva kekalahan dan kemenangan bangsa Romawi
(Byzantium) atas Persia. Pada masa itu, bangsa Romawi mengalami
kekalahan besar di tangan bangsa Persia dalam Perang Manzikert
(yang terjadi pada tahun 614 M), tetapi Allah Swt berjanji bahwa
mereka akan kembali bangkit dan memenangkan peperangan dalam
waktu yang relatif singkat. Ibnu Katsir mengutip bahwa Allah Swt
mengabarkan kepada Rasulullah Saw bahwa dalam beberapa tahun
setelah  kekalahan tersebut, bangsa Romawi akan kembali
memenangkan peperangan. Hal ini benar-benar terjadi beberapa tahun
kemudian, ketika Kaisar Romawi, Heraklius, berhasil mengalahkan
pasukan Persia pada tahun 627 M, tepat sesuai dengan janji Allah Swt
dalam ayat tersebut. Menurut Ibnu Katsir, kemenangan Romawi ini
adalah tanda kekuasaan Allah Swt, yang menunjukkan bahwa
kemenangan dan kekalahan dalam peperangan adalah keputusan-Nya
dan bisa berubah dalam waktu yang singkat.

Al-Qurtubi menafsirkan bahwa ayat ini mengandung dua aspek
penting, yakni kekalahan Romawi dan kemenangan yang dijanjikan. la
menyatakan bahwa peristiwa tersebut menjadi sangat signifikan karena
meskipun bangsa Romawi kalah dalam perang pertama melawan
Persia, mereka akan kembali bangkit dan meraih kemenangan dalam
waktu yang singkat, seperti yang dijanjikan Allah.

Al-Qurtubi juga menekankan bahwa ayat ini menunjukkan
bahwa segala kejadian di dunia ini berada dalam kendali Allah, baik
kemenangan maupun kekalahan. Meskipun bangsa Romawi awalnya
mengalami kekalahan yang memalukan, Allah Swt memberikan
kemenangan kepada mereka sebagai bentuk pertolongan-Nya, yang
juga menunjukkan bahwa janji Allah Swt itu pasti terlaksana.

At-Tabari memberikan penjelasan yang lebih rinci mengenai
latar belakang sejarah yang ada di balik ayat ini. la mengungkapkan
bahwa bangsa Romawi yang semula kalah dari bangsa Persia akhirnya



126

berhasil membalikkan keadaan dan meraih kemenangan, seperti yang
dijanjikan oleh Allah dalam ayat tersebut. At-Tabari menyebutkan
bahwa setelah kekalahan Romawi, mereka menjalani periode yang
penuh penderitaan, namun kemenangan akhirnya datang setelah
beberapa tahun, sesuai dengan firman Allah. Menurut At-Tabari,
kemenangan ini juga merupakan bagian dari bukti bahwa takdir dan
kekuasaan Allah Swt tidak dapat diganggu gugat, dan bahwa janji-Nya
selalu terwujud, meskipun terkadang tampaknya mustahil bagi
manusia.

As-Saadi menafsirkan ayat ini tidak hanya mencerminkan
kemenangan bangsa Romawi atas Persia, tetapi juga sebagai tanda
bahwa Allah Swt berkuasa atas segala sesuatu yang ada di langit dan
bumi. la mengungkapkan bahwa meskipun Romawi kalah dalam
pertempuran awal, kemenangan mereka yang dijanjikan menunjukkan
bahwa segala sesuatu terjadi sesuai dengan kehendak Allah Swt. As-
Saadi juga mengaitkan kemenangan Romawi ini dengan rasa gembira
yang dirasakan oleh kaum beriman (umat Islam) pada waktu itu. la
menafsirkan bahwa kemenangan bangsa Romawi atas Persia menjadi
simbol harapan bagi umat Islam bahwa mereka juga akan meraih
kemenangan atas musuh-musuh mereka di masa depan. Hal ini
menunjukkan bahwa orang-orang beriman akan merasa bahagia ketika
melihat kemenangan yang diraih oleh pihak yang berada di jalan yang
benar.

Al-Baghawi menjelaskan bahwa kemenangan Romawi atas
Persia ini terjadi setelah beberapa tahun, tepat seperti yang dijanjikan
Allah. Menurutnya, kemenangan ini merupakan bentuk rahmat dan
pertolongan Allah terhadap bangsa Romawi dan juga merupakan berita
gembira bagi kaum Muslimin, yang akan meraih kemenangan pada
waktunya. la juga menekankan bahwa kemenangan ini mengajarkan
umat Islam untuk tidak meragukan janji Allah Swt, meskipun keadaan
tampaknya tidak sesuai dengan harapan. Allah Swt memiliki
kekuasaan penuh atas segala sesuatu, dan Dia akan selalu menepati
janji-Nya.

Menurut Tafsir Kementrian Agama, bangsa Rum adalah Romawi
Timur yang berpusat di Konstantinopel dan beragama Nasrani. Saat
itu, Bangsa Rum dipimpin oleh Flavius Heraclius Augustus atau
Heraklius. Tercatat Heraklius memimpin Kekaisaran Romawi pada
610 - 641 M.

Keberadaan Bangsa Romawi atau Bani Ashfar juga dikaitkan
dengan peristiwa akhir zaman. Dalam buku Isa dan al-Mahdi di Akhir
Zaman, Muslih Abdul Karim menyebut kemunculan al-Mahdi diwali



127

dengan adanya pertempuran antara umat Islam dan Bani Ashfar.
Awalnya, umat Islam dan Bani Ashfar bersekutu untuk melawan suatu
musuh. Namun pada perjalanannya, Bani Ashfar mengkhianati
perjanjian damai dan melawan umat Islam.*

Dalam sebuah hadits yang diriwayatkan dari Mu’adz bin Jabal,
Rasulullah Saw bersabda: “Wahai Auf, ada enam perkara sebelum
terjadi Kiamat; kematian Nabi kalian, penaklukan Baitul Maqdis,
kemudian kematian masal akibat wabah penyakit qu’as seperti
kambing terkena penyakit qu’as, harta benda berlimpah sehingga
apabila seseorang diberi gaji seratus dinar maka ia akan kesal,
kemudian Bani Ashfar datang kepada kalian di bawah 80 bendera di
setiap benderanya menghimpun 12 ribu pasukan.”*

Sementara dalam kitab Al-Mustadrak ‘ald ash-Shahihain,
terdapat sebuah hadis yang menjelaskan lebih rinci mengenai
pertempuran tersebut. Rasulullah Saw bersabda: “Kamu akan berdamai
dengan bangsa Rum dalam keadaan aman, kemudian kamu dan mereka
kan memerangi suatu musuh dari belakang mereka. Dan kamu akan
menang, mendapatkan harta perampasan, dan pergi dengan selamat
hingga tiba di sebuah padang rumput yang luas dan berbukit-bukit.
Maka seorang laki-laki dari kaum salib mengangkat tanda salib seraya
berkata,Salib telah menang.” Lalu seorang laki-laki dari kaum Muslim
berkata,‘Sebaliknya Allah-lah yang menang.’Lalu keduanya bergulat
di antara mereka, lalu orang muslim itu cepat meraih salib mereka lalu
memecahkannya. Kemudian orang-orang Rum itu menyambar pecahan
salib itu dan membunuhnya. Kemudian orang-orang Muslim
menyambar senjata-senjata mereka dan berperang. Lalu Allah Swt
memuliakan sisa kaum Muslimin itu dengan kesyahidan. Lalu orang-
orang Rum berkata kepada teman Rum itu, ‘Kami telah
membalaskanmu terhadap orang Arab itu.” Lalu mereka berkhianat,
menghimpun kekuatan dan mendatangi kalian di bawah 80 bendera di
mana di bawah tiap-tiap bendera terdapat 12 ribu tentara.”

Dari perang tersebut, umat Islam mengalami kekalahan dan
mencari perlindungan ke Ka’bah. Saat itu datanglah pasukan kiriman

** Muslih Abdul Karim, Isa dan Almah di di Akhir Zaman, Depok: Gema Insani
Press, 2005, hal. 194.

* Hadits Sunan Ibnu Majah No. 4085 Kitab Fitnah. Bani Azhfar adalah orang-
orang yang telah bermigrasi dan tercerai berai ke berbagai negara seperti Yunani,
Balkan, Kaukuz dan sedikit yang bertahan di Turki.


https://m.kumparan.com/topic/kiamat

128

dari arah Syam untuk mengejar mereka, namun Allah Swt
membenamkan pasukan itu di padang pasir bernama Baida’. Saat
itulah kemudian Allah Swt memberikan pertolongan dengan
munculnya sosok pemimpin yang adil. lalah al-Mahdi yang menjadi
salah satu pertanda datangnya hari kiamat.

Kemenangan Bangsa Romawi pada awal surat Ar-R0m menjadi
bukti mukjizat Al-Qur'an yang mengabarkan tentang peristiwa pada
masa yang akan datang (proyeksi masa depan). Penggungkapan adanya
berita-berita gaib dalam Al-Qur an

Dalam Tafsir Ibn Katsir dikatakan bahawa ayat-ayat ini
diturunkan ketika Sabur (Raja Persia) berhasil mengalahkan tentara
Romawi dan berhasil merebut negeri-negeri Syam serta bagian lainnya
yang termasuk ke dalam wilayah kerajaan Romawi dari tanah Jazirah
Arabia, juga sebagian besar wilayah kerajaan Romawi, sehingga
Kaisar Romawi Heraklius terpaksa mundur dan mengungsi ke kota
Konstantinopel. la dikepung oleh Raja Sabur dan bala tentaranya di
kota Konstantinopel dalam waktu yang cukup lama, tetapi pada
akhirnya kawasan kerajaan Romawi berhasil direbut kembali oleh
Heraklius dari tangan orang-orang Persia, sebagaimana akan dijelaskan
berikutnya.*®

Imam Ahmad mengatakan, telah menceritakan kepada kami
Muawiyah ibnu Amr, telah menceritakan kepada kami Abu Ishaqg, dari
Sufyan As-Sauri, dari Habib ibnu Abu Umrah, dari Sa’id ibnu Jubair,
dari Ibnu Abbas r.a. yang telah mengatakan sehubungan dengan makna
firman-Nya: Alif Lam Mim. Telah dikalahkan bangsa Romawi di negeri
yang terdekat. (Ar Ram: 1-3) yakni dikalahkan dan dikalahkan.

Ibnu Abbas menceritakan bahwa dahulu orang-orang musyrik
merasa suka bila orang-orang Persia beroleh kemenangan atas orang-
orang Romawi, karena orang-orang Persia adalah penyembah berhala
sama dengan mereka. Sedangkan kaum muslim merasa suka bila
orang-orang Romawi beroleh kemenangan atas orang-orang Persia,
karena orang-orang Romawi adalah Ahli Kitab sama dengan mereka.

Kemudian Abu Bakar menceritakan hal tersebut kepada
Rasulullah, maka beliau Saw bersabda: “Ingatlah, sesungguhnya
mereka (orang-orang Romawi) akan beroleh kemenangan.” Lalu Abu
Bakar menceritakan hal tersebut kepada orang-orang Musyrik. Maka
mereka berkata, “Marilah kita menentukan batas waktunya antara kami
dan kamu. Jika tebakan kami tepat, maka kami mendapat anu dan anu,
dan jika tebakanmu tepat, kamu beroleh anu dan anu.” Maka masa

*® |bnu Katsir, Tafsir al-Qur an al-’4zhim, hal. 325.



129

yang ditentukan oleh Abu Bakar adalah lima tahun, dan ternyata
pasukan Romawi tidak mengalami kemenangan.

Lalu Abu Bakar menceritakan hal itu kepada Rasulullah Saw.
Maka Rasulullah Saw bersabda, "Mengapa tidak engkau jadikan masa
itu di bawah sepuluh tahun (di atas lima tahun)?” Sa’id ibnu Jubair
mengatakan bahwa masa itu di bawah sepuluh tahun, kemudian
barulah orang-orang Romawi beroleh kemenangan. Sa'id ibnu Jubair
mengatakan, bahwa itulah yang dimaksud oleh firman-Nya: Alif Lam
Mim. Telah dikalahkan bangsa Romawi di negeri yang terdekat, dan
mereka sesudah dikalahkan itu akan menang. (Ar-Ram: 1-3) sampai
dengan firman-Nya: Dan Dialah Yang Maha Perkasa lagi Maha
Penyayang. (Ar-R0m: 5).

Hadis lain, Sulaiman ibnu Marhan Al-A’masy telah
meriwayatkan dari Muslim, dari Masruq yang telah menceritakan
bahwa Abdullah pernah berkata, “Ada lima perkara yang telah berlalu,
yaitu asap, azab, pembalasan, rembulan, dan Romawi.” Diketengahkan
oleh Imam Bukhari dan Imam Muslim.

Ibnu Jarir mengatakan, telah menceritakan kepada kami Ibnu
Waki’, telah menceritakan kepada kami Al-Muharibi, dari Daud ibnu
Abu Hindun, dari Amir Asy-Sya’bi, dari Abdullah ibnu Mas’ud r.a.
yang telah mengatakan bahwa dahulu bangsa Persia beroleh
kemenangan atas bangsa Romawi, dan orang-orang musyrik merasa
senang bila bangsa Persia menang atas bangsa Romawi. Sedangkan
kaum muslim merasa senang bila bangsa Romawi beroleh kemenangan
atas bangsa Persia, karena bangsa Romawi adalah Ahli Kitab yang
kaum muslim lebih dekat kepada mereka dalam hal agama daripada
bangsa Persia yang Wasani.

Ketika ayat berikut diturunkan, yaitu firman-Nya: Alif Lam Mim.
Telah dikalahkan bangsa Romawi di negeri yang terdekat dan mereka
sesudah dikalahkan itu akan menang dalam beberapa tahun lagi. (Ar-
ROmM:1-4) Mereka (kaum musyrik) mengatakan, “Hai Abu Bakar,
sesungguhnya temanmu telah mengatakan bahwa bangsa Romawi akan
beroleh kemenangan atas bangsa Persia dalam masa beberapa tahun
mendatang.” Abu Bakar menjawab, ‘“Benar." Mereka berkata,
“Maukah kamu bertaruh dengan kami?”” Maka mereka sepakat dengan
Abu Bakar menjadikan taruhannya empat ekor unta dengan jarak masa
tujuh tahun.

Ternyata setelah berlalu masa tujuh tahun tidak terjadi sesuatu
apa pun, maka orang-orang musyrik pun bergembira dengan hal
tersebut, sehingga kaum muslim merasa berat atas kekalahannya.
Kemudian hal tersebut diceritakan kepada Nabi Muhammad Saw.



130

Maka beiau bersabda: “Apakah pengertian beberapa tahun di kalangan
kalian?” Mereka menjawab, “Di bawah sepuluh tahun.” Nabi Saw.
bersabda, "Pergilah dan tantanglah mereka untuk bertaruh lagi dan
tambahlah masanya dua tahun lagi.” Abdullah ibnu Mas’ud
melanjutkan kisahnya, bahwa belum lagi masa dua tahun habis,
datanglah kafilah yang membawa berita tentang kemenangan bangsa
Romawi atas bangsa Persia. Maka kaum mukmin bergembira dengan
berita tersebut, dan Allah Swt. menurunkan firman-Nya: Alif Lam
Mim. Telah dikalahkan bangsa Romawi. (Ar-Rim: 1-2) sampai dengan
firman-Nya: (sebagai) janji yang sebenar-benarnya dari Allah. Allah
tidak akan menyalahi janji-Nya (Ar-R0m: 6).

Bangsa Romawi berasal dari keturunan Al-Isa ibnu Ishaqg ibnu
Ibrahim as, mereka adalah anak-anak paman Bani lIsrail, dan dikenal
dengan nama "orang-orang yang berkulit kuning (putih). Mereka pada
mulanya berpegang kepada agama orang-orang Yunani. Bangsa
Yunani berasal dari keturunan Yafis ibnu Nuh, anak-anak paman
nenek moyang bangsa Turki. Mereka menyembah bintang-bintang
yang beredar yang jumlahnya ada tujuh buah, dikenal pula dengan
sebutan “al-mutahayyirah”. Shalat mereka menghadap ke arah utara,
merekalah orang-orang yang membangun kota Dimasyq dan
membangun kuil-kuilnya, yang di dalamnya terdapat mihrab-mihrab
yang menghadap ke arah utara. Orang-orang Romawi pada mulanya
memeluk agama mereka sampai dengan masa diutus-Nya Al-Masih,
yakni tiga ratus tahun kemudian.

Raja dari kalangan mereka yang berhasil menguasai seluruh
kawasan negeri Syam bersama Jazirah Arabia disebut dengan julukan
kaisar. Raja pertama yang memeluk agama Nasrani dari kalangan raja-
raja Romawi adalah Konstantin ibnu Qastus. Ibunya bernama Maryam
Al-Hailaniyah Al-Gandagiyah dari tanah Haran. Pada mulanya dialah
yang lebih dahulu masuk agama Nasrani, lalu mengajak anaknya untuk
memeluk agama Nasrani. Semula Kaisar Romawi adalah seorang ahli
filsafat, akhirnya ia mengikuti ajakan ibunya. Menurut suatu pendapat,
la mau masuk Nasrani hanya semata-mata karena alasan diplomatis,
dan akhirnya orang-orang Nasrani tunduk patuh kepadanya serta
sepakat mendukungnya. Di masa pemerintahannya mereka berdebat
dengan Abdullah ibnu Arius, lalu mereka berselisih pendapat dengan
perselisihan yang banyak. Pendapat mereka bermacam-macam, dan
berpecah belahlah mereka menjadi banyak golongan dan aliran.

Hanya ada sebagian dari mereka yang terdiri dari 318 orang
uskup bersatu dan sepakat di antara sesama mereka. Selanjutnya
mereka membuat-buat akidah untuk diserahkan kepada Kaisar



131

Konstantin. Hal ini mereka sebut dengan istilah “Amanat yang Besar”,
padahal sesungguhnya hal tersebut tiada lain  merupakan
pengkhianatan yang rendah. Mereka membuat undang-undang buat
Konstantin berupa hukum-hukum yang menyangkut masalah halal dan
haram serta hal-hal lainnya yang diperlukan oleh golongan mereka.

Akhirnya mereka mengubah agama Al-Masih Isa dan melakukan
penambahan serta pengurangan padanya. Mereka shalat menghadap ke
arah timur dan mengganti hari Sabtu dengan hari Ahad. Mereka
menyembah salib, menghalalkan babi, dan membuat-buat hari
perayaan yang mereka ada-adakan -seperti hari raya salib, hari raya
kudus, dan lain sebagainya- yang merupakan buat-buatan mereka
sendiri. Kemudian mereka mengangkat buat Konstantin seorang paulus
yang merupakan pemimpin agama mereka, lalu patrik, lalu kardinal,
lalu uskup dan pendeta. Mereka membuat-buat ruhbaniyah
(kerahiban).

Sedangkan kaisar sendiri membangun untuk mereka gereja-
gereja dan tempat-tempat peribadatan, lalu membangun sebuah kota
yang namanya dinisbatkan kepada namanya sendiri, Yyaitu
Konstantinopel. Menurut suatu pendapat, di masa pemerintahannya dia
membangun sepuluh ribu gereja dan membangun Baitul Lahm dengan
memiliki tiga mihrab, sedangkan ibunya membangun Al-Qumamah.
Mereka yang telah disebutkan di atas menamakan dirinya dengan
sebutan Mulkiyah, yakni orang-orang yang sealiran dengan agama raja.

Setelah itu muncul sekte baru yang disebut dengan Ya’qubiyah,
yaitu pengikut Ya’qub seorang uskup, kemudian muncul pula sekte
Nustur pengikut Nustur. Mereka menjadi beberapa sekte dan golongan
yang banyak jumlahnya, sebagaimana yang disebutkan oleh
Rasulullah: “Sesungguhnya mereka berpecah belah menjadi tujuh
puluh dua golongan”.

Kesimpulannya ialah mereka tetap berpegang pada agama
Nasrani. Setiap kali Kaisar meninggal dunia, kedudukannya diganti
oleh penggantinya hingga kaisar yang terakhir bernama Heraklius. Dia
adalah seorang cendekiawan, raja yang berwibawa, paling luas
wawasannya, serta paling jitu pendapatnya.

Di bawah kepemimpinannya kekaisaran Romawi mencapai masa
keemasan sehingga sebanding dengan kerajaan Persia. Kisra (Raja
Persia) menguasai banyak negeri yang luas, seperti Irak, Khurrasan,
Ray, dan negeri-negeri lainnya yang bukan bangsa Arab penduduknya.
Nama Raja Persia saat itu adalah Sabur yang dijuluki dengan nama Zul
Aktaf. Kerajaan Persia jauh lebih besar daripada kerajaan Romawi,
tampuk kepemimpinan orang-orang 'Ajam dan bangsa Persia berada di



132

tangan kekuasaannya, mereka adalah penyembah api.

Dalam riwayat yang bersumber dari Ikrimah telah disebutkan
bahwa Kisra mengirimkan para pembantunya dan pasukannya untuk
memerangi Kaisar Romawi. Tetapi menurut pendapat yang terkenal,
Kisra sendirilah yang memerangi Kaisar Romawi dan negerinya
sehingga berhasil mengalahkan kaisar dan memukul mundur
pasukannya, dan kaisar terpaksa berlindung di dalam benteng ibu kota
negerinya, yaitu Konstantinopel.

Kisra mengepung kota Konstantinopel dalam waktu yang cukup
lama sehingga membosankannya. Orang-orang Nasrani sangat
mengagungkan kota Konstantinopel, sedangkan Kisra tidak mampu
menaklukkan kota tersebut karena bentengnya yang sangat kuat dan
letaknya sangat strategis. Demikian itu karena bagian muka benteng
Konstantinopel menghadap ke daratan, sedangkan bagian belakangnya
menghadap ke laut. Semua perbekalan dan bahan makanan datang ke
Konstantinopel dari arah laut.

Setelah pengepungan itu berlangsung cukup lama, Kisra
merencanakan tipu muslihat yang telah ia pikirkan dengan masak-
masak sebelumnya. Untuk itu ia meminta kepada Kisra agar pergi dari
negerinya dengan imbalan sejumlah harta yang disetujui oleh Kisra
dengan syarat pihak kaisar diperbolehkan mengajukan persyaratan
menurut apa yang disukainya. Permintaan kaisar disetujui oleh Kisra,
lalu Kisra meminta harta yang banyak sekali jumlahnya kepada kaisar
sehingga tiada seorang raja pun di dunia ini yang mampu
memenuhinya. Harta tersebut berupa emas, perhiasan, pakaian,
pelayan-pelayan wanita dan pria, serta berbagai macam permintaan
lainnya. Semuanya itu disetujui oleh kaisar, dan kaisar memberikan
jaminan dengan pura-pura bahwa semua yang diminta oleh Kisra itu
dimilikinya. Sedangkan kenyataannya ketika Kisra mengajukan apa
yang dia minta itu, dalam benak kaisar terbayangkan bahwa
seandainya dia dan Kisra mengumpulkan semua harta kekayaannya,
tentulah tidak akan mencapai sepersepuluh dari apa yang diminta oleh
Kisra.

Kaisar meminta kepada Kisra untuk memberinya kesempatan
keluar dari benteng menuju negeri Syam dan kawasan-kawasan
kerajaan Romawi lainnya dengan alasan akan menghimpun dana
tersebut dari harta simpanannya yang terdapat di daerah-daerah
tersebut. Kisra memberinya izin untuk keluar dari benteng.

Ketika kaisar telah siap untuk keluar dari benteng
Konstantinopel, terlebih dahulu ia mengumpulkan semua orang yang



133

seagama dengannya, lalu berkata, “Sesungguhnya aku akan keluar
untuk melakukan apa yang telah kurencanakan sebelumnya dengan
membawa sejumlah pasukan yang telah terlatih. Jika aku dapat
kembali kepada kalian sebelum masa satu tahun, berarti aku masih
tetap menjadi raja kalian. Tetapi jika aku tidak kembali kepada kalian
sesudahnya, maka kalian boleh memilih: Jika kalian suka, boleh tetap
menjadikanku sebagai raja kalian, dan jika kalian lebih suka memilih
selainku, aku persilakan”. Maka mereka menjawab bahwa mereka
tetap berbaiat kepada Konstantin sebagai raja mereka seumur hidup,
sekalipun ia pergi meninggalkan mereka selama sepuluh tahun.

Ketika Kaisar Konstantin keluar dari bentengnya, ia diiringi oleh
sejumlah pasukannya. Sedangkan Kisra saat itu berkemah di
Konstantinopel bersama pasukannya menunggu kedatangan kaisar
kembali ke Konstantinopel. Setelah mendapat kesempatan itu kaisar
segera membawa pasukannya bergerak cepat menuju negeri Persia.
Sesampainya di negeri Persia, ia dan pasukannya membuat kerusakan
padanya dan membunuhi para penduduknya yang laki-laki dan bala
tentara Persia yang tertinggal. Dia terus melakukan pembunuhan
sepanjang jalan yang dilaluinya hingga sampailah di ibu kota kerajaan
Persia. Lalu ia membunuh semua orang yang ada padanya, merampas
semua penghasilan serta harta bendanya, dan menahan kaum
wanitanya, bahkan juga permaisuri Kisra. Kemudian kaisar mencukur
gundul anak Kisra dan menaikkannya di atas keledai, lalu
mengirimkannya bersama sejumlah tawanan lainnya dalam keadaan
sangat hina dan direndahkan ke Kisra dengan membawa pesan darinya,
“Inilah yang kamu minta, silakan ambil”.

Ketika berita tersebut sampai kepada Kisra, tiada yang dapat
menggambarkan kesedihannya selain hanya Allah Swt.,, dan
amarahnya makin bertambah meluap terhadap ibu kota kerajaan
Romawi. Lalu ia melancarkan serangannya dengan semua kekuatan
dan kemampuan yang dimilikinya, tetapi usahanya itu kandas dan sia-
sia. Setelah tidak mampu menjatuhkan benteng Konstantinopel, maka
la berangkat bersama pasukannya untuk mencegat kaisar dan
pasukannya di celah Jaihun yang merupakan satu-satunya jalan bagi
kaisar untuk mencapai Konstantinopel.

Kaisar mengetahui siasat itu, maka ia membuat tipu muslihat
yang sangat hebat, belum pernah siasat itu dilakukan oleh seorang
panglima perang pun. Untuk itu ia menempatkan pasukannya dan
semua perbekalan yang berhasil mereka peroleh dari rampasan perang
di mulut celah Jaihun. Kemudian ia memerintahkan kepada sebagian
pasukannya untuk membawa makanan hewan kendaraan, kotoran serta



134

isi perut hewan ternak. Kemudian ia membawa pasukannya itu melalui
jalan atas yang mendaki hingga sampai di tempat yang dekat dengan
celah Jaihun kurang lebih jarak perjalanan satu hari.

Sesampainya di atas, ia memerintahkan kepada pasukannya
untuk melemparkan semua beban yang mereka bawa ke dalam sungai
(yang melalui celah Jaihun). Ketika kotoran dan makanan ternak itu
terbawa hanyut oleh arus Sungai Sam sampai di tempat Kisra, maka
Kisra menduga bahwa pasukan yang dibawa kaisar melalui jalan atas.
Maka dengan segera ia memerintah-kan seluruh pasukannya bergerak
mengejar mereka sehingga celah Jaihun kosong, tidak dijaga oleh
pasukan Persia.

Kaisar kembali kepada induk pasukannya, lalu memerintahkan
mereka untuk bergerak dan memasuki celah Jaihun dengan langkah
yang cepat. Akhirnya selamatlah kaisar dari kejaran Kisra dan
pasukannya, lalu sampai di benteng Konstantinopel dengan selamat.
Kemudian hari itu dijadikan oleh orang-orang Nasrani sebagai hari
raya. Sedangkan Kisra dan pasukannya kebingungan, mereka tidak
tahu apa yang harus mereka lakukan. Negeri-negeri kaisar tidak dapat
mereka taklukkan, sementara negeri mereka sendiri telah dihancur-
berantakkan oleh pasukan Romawi, semua kekayaan mereka telah
diboyong ke kerajaan Romawi dan anak-anak mereka serta kaum
wanita mereka telah dijadikan tawanan. Demikianlah kisah
kemenangan bangsa Romawi atas bangsa Persia, dan peristiwa ini
terjadi setelah berlalu masa sembilan tahun sejak kemenangan bangsa
Persia atas bangsa Romawi.

Perang besar antara pasukan Romawi dan pasukan Persia -di
mana pasukan Romawi mengalami kekalahan- terjadi di antara Azri’at
dan Basra. Demikianlah menurut apa yang disebutkan oleh Ibnu Abbas
dan Ikrimah serta selain keduanya. Tempat tersebut merupakan
pinggiran negeri Syam yang berdekatan letaknya dengan negeri Hijaz.
Mujahid mengatakan bahwa peristiwa itu terjadi di Jazirah, yaitu
bagian kerajaan Romawi yang letaknya paling berdekatan dengan
perbatasan negeri Persia. Hanya Allah-lah Yang Maha Mengetahui.

Hal yang menarik dalam ayat ini berkaitan dengan tempat
kejadian. Dalam bukunya Dr. Zaghloul EI-Naggar menjelaskan tentang
kalimat “adnal ardhi” yang baginya merupakan mukjizat Al-Qura‘an.
Dalam bahasa Arab kata “dand yadnu” berarti dekat secara konsep
yang digunakan untuk ungkapan tempat, masa dan kedudukan.
Penelitian terkini menegaskan bahwa kawasan basin laut mati. selain
merupakan wilayah pendudukan imperium terdekat dengan
Semenanjung Arab, ia juga terendah. Permukaan bumi kawasan ini



135

mencapai 400 meter di bawah rata-rata level permukaan laut dan
merupakan konflik antara Imperium Romawi dan Persia. Pertempuran
yang berakhir dengan kekalahan Rornawi di depan tentara Persia
terjadi pada basin laut Mati.

Deskripsi  Al-Qur'an dengan ungkapan adnal ardh (negeri
terdekat), dimaksudkan adalah bumi yang terdekat dengan
Semenanjung Arab dan juga dimaksudkan sebagai daratan yang paling
rendah dari permukaan laut. Petunjuk Al-Qur'an dalam hal ini
dianggap sebagai kepeloporan ilmiah dalam kitab suci, sebab pada
masa turunnya wahyu Alquran hingga berabad-abad sesudahnya, tidak
seorangpun mengetahui fakta tersebut.*®

Hikmah dari ayat-ayat ini, pertama mengingatkan bahwa
kemenangan dan kekalahan di dunia ini adalah bagian dari takdir Allah
Swt. Kemenangan yang dijanjikan kepada bangsa Romawi menjadi
bukti bahwa Allah selalu menepati janji-Nya, dan umat Islam bisa
mengambil pelajaran bahwa pertolongan Allah datang pada waktu
yang tepat. Kedua, kekuasaan Allah atas segalanya; meskipun Romawi
kalah pada awalnya, Allah berkuasa untuk membalikkan keadaan dan
memberi kemenangan. Ini menunjukkan bahwa segala sesuatu berada
dalam kendali-Nya. Ketiga, Pemberitaan gembira bagi kaum
Muslimin; Kemenangan Romawi atas Persia juga memberi
penghiburan bagi kaum Muslimin, yang pada saat itu menghadapi
berbagai tantangan dan penindasan. Kemenangan ini bisa dilihat
sebagai simbol kemenangan yang akan datang bagi umat Islam dalam
menghadapi musuh-musuh mereka. Keempat, waktu yang pasti; Allah
menyatakan bahwa kemenangan tersebut akan terjadi dalam beberapa
tahun. Hal ini menunjukkan bahwa segala hal ada waktunya, dan umat
Islam diajarkan untuk bersabar dan tidak terburu-buru dalam
menunggu pertolongan Allah.

Secara keseluruhan, tafsir para ulama ini mengajarkan bahwa
peristiwa kemenangan bangsa Romawi atas Persia adalah bukti nyata
dari kekuasaan dan janji Allah, yang harus diyakini dan diterima
dengan penuh keimanan.

E. Kemenangan Muslimin dalam Perang Badar

5 < Rt £ _1e 22 Gl T -
she 5o Wl b S8 g Sl BN s 1

% Zaghloul El-Naggar, Selekta dari Tafsir Ayat-Ayat Kosmos dalam Al-Qur’an
Al-Karim, Jilid 2, hal. 132.



136

< PR
© S8 e Al Sl

Allah tidak menjadikannya (bala bantuan itu), melainkan sebagai
kabar gembira dan agar hatimu menjadi tenteram karenanya.
Kemenangan itu hanyalah dari sisi Allah. Sesungguhnya Allah Maha
Perkasa lagi Maha Bijaksana. (Al-Anfal/8: 10)

Perang Badar yang terjadi pada 17 Ramadan tahun ke-2 Hijriah
merupakan pertempuran besar pertama dalam sejarah Islam. Perang
Badar terjadi dengan pasukan yang jauh seimbang. Walau demikian
kaum muslimin berhasil menang atas kaum kafir. Meletusnya Perang
Badar dilatarbelakangi oleh perseteruan antara umat Islam dengan
kaum Quraisy yang musyrik. Abul Hasan Ali al-Hasani an-Nadwi
dalam As-Sirah An-Nabawiyyah menceritakan, kaum Quraisy selalu
berupaya memerangi Islam, menghalang-halangi orang dari jalan Allah
Swt, dan membuat berbagai kesulitan terhadap umat Islam.*” Mereka
juga mengobarkan hartanya demi memerangi Islam dan menciptakan
kesulitan yang terus menerus kepada umat Nabi Muhammad Saw.
Diceritakan dalam kitab Ar-Rahig Al-Makhtim, Sirah Nabawiyyah
karya Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, peperangan ini terjadi saat
pasukan Madinah menghadang kafilah dagang Quraisy yang pulang
dari Syam menuju Kota Mekah.

Kafilah dagang Quraisy ini membawa harta kekayaan penduduk
Mekah yang jumlahnya sangat melimpah, yaitu sebanyak 1.000 unta
membawa harta benda yang nilainya tidak kurang dari 5.000 dinar
emas. Ini menjadi kesempatan emas bagi pasukan Madinah untuk
melancarkan pukulan yang telak bagi orang-orang kafir Quraisy. Ini
menjadi serangan dalam bidang politik, ekonomi, dan militer. Oleh
karena itu, Rasulullah Saw mengumumkan kepada orang-orang
muslim, “Ini adalah kafilah dagang Quraisy yang membawa harta
benda mereka, hadanglah kafilah itu, semoga Allah Swt memberikan
barang rampasan itu kepada kalian.”

Hingga akhirnya hal tersebut menyebabkan terjadinya perang
Badar. Pasukan muslim kira-kira hanya berjumlah 313 hingga 317
orang, terdiri dari 82 hingga 86 Muhajirin, 61 dari Aus, dan 170 dari
Khazraj, dan bahkan pasukan muslim tidak pernah mengadakan
pertemuan khusus dan hanya memiliki dua ekor kuda dan 70 ekor unta.

" Abdul Hasan Ali Alhasani An Nadwi, Sirah Nabawiyah, diterjemahkan oleh
Muhammad Halabi Hamdi, Istigamah, dan Adi Fadli, Jakarta: Elek Media Komputindo,
2017, hal. 216.



137

Tanpa rasa gentar Rasulullah Saw dan pasukannya berangkat dari
Madinah menuju medan pertempuran. Sementara itu dari pihak kaum
Quraisy memiliki 1.300 orang dan 100 ekor kuda. Mereka juga
dilengkapi dengan 600 baju besi. Dengan taktik dan siasat dari
Rasulullah Saw pasukan Islam sampai terlebih dahulu ke mata air
Badar. Hal ini menjadi taktik dan siasat bagi pasukan muslim supaya
mereka memiliki cadangan air di tengah lembah gurun Badar.

Hingga akhirnya peperangan pun dimulai. Orang pertama yang
menjadi korban ialah Al-Aswad bin Abdul Asad Al-Makhzumi, ia
adalah seorang laki-laki yang kasar dan buruk akhlaknya, keluar
barisan dan mengancam pasukan muslim, ia datang untuk merebut
mata air dan mengambil air minum. Namun kedatangannya langsung
disambut oleh Hamzah bin Abdul Muthalib.

Setelah saling berhadapan Hamzah langsung menebas kaki Al-
Aswad di bagian betis hingga putus, ia pun lalu merangkak dan
tercebur ke dalamnya. Tetapi secepat kilat Hamzah berhasil
menyerangnya dan membuatnya meninggal dunia. Setelah itu perang
pecah dan orang Quraisy kehilangan tiga orang penunggang kuda yang
merupakan komando pasukan mereka. Hal itu, membuat pasukan
Quraisy murka dan menyerang pasukan muslim dengan membabi buta.

Di sisi lain, Rasulullah berdoa kepada Allah Swt dan memohon
kemenangan, hingga akhirnya Rasulullah Saw dilanda rasa kantuk.
Dalam riwayat Muhammad bin Ishaq disebutkan: Rasulullah bersabda,
“Bergembiralah wahai Abu Bakar. Telah datang pertolongan Allah
Swt kepadamu. Inilah Jibril yang datang sambil memegang tali kekang
kuda yang ditungganginya di atas gulungan-gulungan debu.”

Orang-orang muslim pun bertempur dengan bantuan para
malaikat. Disebutkan dalam riwayat Ibnu Sa’d dari Ikrimah, dia
berkata, “Pada saat itu ada kepala orang musyrik yang terkulai, tanpa
diketahui siapa yang telah membabatnya. Ada pula tangan yang putus,
tanpa diketahui siapa yang membabatnya.” Hingga akhirnya pasukan
muslim pun menang dan orang Quraisy mundur dari pertempuran.

Dalam surat Al-Anfal disebutkan seribu yakni sebagai bantuan
pertama kemudian menjadi tiga ribu lalu lima ribu sebagaimana firman
Allah Swt: (Jika kamu bersabar) dalam menghadapi musuh (dan
bertakwa) kepada Allah Swt dalam menghindari pertikaian (dan
mereka datang) yakni orang-orang musyrikin (pada ketika itu juga)
buat menyerang kamu (maka Tuhanmu akan membantu kamu dengan
lima ribu malaikat yang memakai tanda) ada yang membaca
musawwimina dan ada pula musawwamina keduanya berarti memakai
tanda. Sungguh mereka itu telah menunjukkan kesabaran sehingga



138

Allah Swt pun menepati janji-Nya yaitu dengan ikut sertanya pasukan
malaikat di atas kuda-kuda belang dengan memakai serban berwarna
kuning atau putih yang mereka lepaskan teruntai di atas bahu.

Ibnu Katsir mengatakan Arti ayat, tidak sekali-kali Allah Swt
mengirim para malaikat dan kalian diberi tahu oleh-Nya tentang
bantuan mereka buat kalian, melainkan sebagai berita gembira buat
kalian. Agar hati kalian menjadi tenteram karenanya. Tetapi pada
prinsipnya Allah Swt mampu menjadikan kalian menang atas musuh-
musuh kalian tanpa bantuan para malaikat, melainkan hanya dengan
kekuasaan Allah Swt semata. Dan kemenangan itu hanyalah dari sisi
Allah Swt, yakni sekalipun tanpa hal tersebut. Karena itulah dalam
ayat ini disebutkan melalui firman-Nya, “ .. Dan kemenangan itu
hanyalah dari sisi Allah..”

Dalam kitab Tafsir Jalalain ditafsirkan, (Dan Allah tidak
menjadikannya) bala bantuan tersebut (melainkan sebagian berita
gembira dan agar hatimu menjadi tenteram karenanya. Dan
kemenangan itu hanyalah dari sisi Allah Swt. Sesungguhnya Allah
Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana).

Sementara tafsir Al-Qur’an Kementerian Agama Republik
Indonesia menafsirkan sebagai berikut: Ayat ini  memberikan
penjelasan bahwa Allah Swt tidak mengirimkan bala bantuan kecuali
sebagai kabar gembira, yaitu agar kaum Muslimin menjadi tenteram
karenanya, dan mempunyai semangat tempur yang tinggi serta
mempunyai keyakinan yang kuat bahwa kemenangan akan diperoleh
mereka seperti yang telah dijanjikan Allah Swt, juga agar terhindar
dari kegoncangan jiwa, terlepas dari rasa takut karena melihat jumlah
kekuatan dari daya tahan dan keyakinan yang kuat dalam mencapai
kemenangan yang gemilang.

Ibnu Katsir dalam tafsirnya menjelaskan bahwa Perang Badar
adalah pertempuran pertama yang sangat penting bagi umat Islam.
Dalam ayat 123, disebutkan bahwa medan perang Badar berada di
lembah yang lebih rendah, sementara pasukan Quraisy berada di
tempat yang lebih tinggi, memberikan keuntungan posisi bagi mereka.
Namun, Allah Swt berkehendak agar pasukan Muslim yang lebih kecil
jumlahnya, hanya sekitar 313 orang, dapat menghadapi pasukan
Quraisy yang lebih besar jumlahnya (sekitar 1000 orang).

Pada ayat 124, Allah Swt menggambarkan bagaimana diri-Nya
menurunkan wahyu dalam bentuk mimpi kepada Rasulullah Saw yang
menunjukkan pasukan Muslim sebagai jumlah yang sedikit. Jika Allah
menunjukkan kepada mereka bahwa pasukan Muslim lebih banyak,
maka pasukan Quraisy akan merasa takut dan ragu. Sebagai



139

balasannya, Allah Swt memperlihatkan kekuatan yang lebih besar,
yaitu pasukan malaikat yang membantu pasukan Muslim dalam
pertempuran tersebut.

Dalam ayat 125, Ibnu Katsir menafsirkan bahwa kemenangan
umat Islam dalam Perang Badar meskipun dalam keadaan lemah
adalah pertolongan langsung dari Allah Swt. Hal ini menunjukkan
bahwa Allah Swt memberikan kemenangan bukan karena jumlah
kekuatan atau senjata yang lebih baik, tetapi semata-mata karena
pertolongan-Nya kepada orang-orang yang beriman.

Al-Qurtubi menjelaskan bahwa kemenangan dalam Perang Badar
merupakan bentuk nyata dari pertolongan Allah Swt terhadap umat
Islam. Dalam ayat 123, Al-Qurtubi menekankan bahwa Allah Swt
menetapkan pertemuan antara pasukan Muslim dan Quraisy, meskipun
pada awalnya umat Islam berada dalam posisi yang sangat sulit. Ayat
ini menunjukkan bahwa kejadian tersebut terjadi sesuai dengan takdir
Allah Swt, yang menghendaki kemenangan bagi umat Islam.

Dalam ayat 125, Al-Qurtubi menyebutkan bahwa Allah Swt
mengirimkan bantuan berupa malaikat yang membantu pasukan
Muslim dalam pertempuran tersebut, yang menjadi salah satu sebab
kemenangan tersebut. Hal ini juga memperkuat keyakinan bahwa
kemenangan umat Islam bukan karena kemampuan mereka, tetapi
karena pertolongan Allah Swt yang luar biasa.

At-Tabari menjelaskan bahwa Perang Badar adalah ujian besar
bagi umat Islam, dan kemenangan mereka adalah manifestasi dari
kekuasaan Allah. Dalam ayat 124, dia menjelaskan bahwa Allah Swt
menunjukkan kepada Rasulullah Saw bahwa pasukan Muslim sedikit
jumlahnya untuk menguji keimanan dan keteguhan hati mereka.
Apabila Allah Swt menunjukkan pasukan Muslim lebih banyak, maka
pasukan Quraisy mungkin akan ragu-ragu dan takut. Allah pun
memilih untuk memperlihatkan pertolongan-Nya yang luar biasa
melalui penurunan malaikat untuk membantu pasukan Muslim.

Dalam ayat 126, At-Tabari menafsirkan bahwa Allah Swt
mengirimkan tiga ribu malaikat untuk memberikan kemenangan
kepada umat Islam, sebagai pengingat bahwa pertolongan Allah Swt
datang dengan cara yang tidak terduga, dan umat Islam harus
bersyukur atas nikmat tersebut.

As-Saadi menafsirkan bahwa ayat-ayat ini mengungkapkan
kemenangan umat Islam dalam Perang Badar sebagai hasil dari
keimanan yang teguh dan pertolongan Allah Swt. Pada ayat 125 As-
Saadi menekankan bahwa meskipun pasukan Muslim kecil dan dalam
keadaan lemah, Allah Swt menurunkan bantuan-Nya melalui malaikat



140

yang datang untuk membantu mereka, yang mengubah keadaan
menjadi kemenangan. Ini menunjukkan bahwa kemenangan bukanlah
hasil dari kekuatan manusia, tetapi merupakan hasil dari rahmat dan
pertolongan Allah Swt. As-Saadi juga menegaskan bahwa kemenangan
ini bukan hanya kemenangan fisik, tetapi juga kemenangan spiritual, di
mana umat Islam mendapatkan penguatan dalam keimanan mereka
kepada Allah Swit.

Al-Baghawi menjelaskan bahwa kemenangan dalam Perang
Badar adalah tanda kasih sayang Allah Swt terhadap umat Islam.
Dalam ayat 124 ia menyebutkan bahwa Allah Swt menurunkan wahyu
berupa mimpi yang memperlihatkan sedikitnya jumlah pasukan
Muslim untuk menguji kesabaran mereka. Namun, meskipun pasukan
Muslim sedikit, Allah Swt memberikan mereka kemenangan dengan
mengirimkan malaikat sebagai pasukan tambahan. Al-Baghawi juga
mengingatkan bahwa kemenangan ini adalah berkat kebesaran Allah
Swt, yang menguatkan orang-orang beriman meskipun mereka dalam
keadaan lemah dan kurang persiapan.

Di dalam ayat ini dijelaskan pula bahwa kemenangan yang
mereka peroleh, bukanlah karena kekuatan dan persenjataan, tetapi
semata-mata karena bantuan Allah Swt, dan hanya Dia sajalah yang
dapat memberikan pertolongan dengan jalan mengirimkan bala tentara
dari malaikat.

Pernyataan Allah Swt ini amat penting artinya bagi kaum
Muslimin, agar mereka tidak merasa congkak dan takabur pada saat
menghadapi musuh. Karena kedua sifat ini dapat menghilangkan
kehati-hatian dan kontrol terhadap diri pribadi dalam peperangan. Di
akhir ayat ini Allah Swt menandaskan bahwa sesungguhnya Allah
Maha kuasa lagi Mahabijaksana. Mahakuasa berarti kuasa memberikan
kemenangan kepada umat Muhammad Saw menurut yang Dia
kehendaki. = Sedangkan  Mahabijaksana  berarti  memberikan
kemenangan kepada hamba-Nya yang beragama tauhid dan
menghancurkan hamba-Nya yang terjerumus ke dalam kemusyrikan.

Sementara dalam tafsir lain, “Dan tidaklah Allah Swt
menjadikan pengiriman bala bantuan berupa malaikat itu melainkan
sebagai kabar gembira bagi kalian -wahai orang-orang mukmin- bahwa
Allah Swt akan menolong kalian untuk mengalahkan musuh kalian,
dan supaya hati kalian merasa tenang serta yakin akan memang.
Karena kemenangan bukan ditentukan oleh banyaknya jumlah pasukan
dan peralatan perang, namun kemenangan itu dari Allah.
Sesungguhnya Allah Swt Maha Perkasa di dalam kerajaan-Nya, tidak
ada yang dapat mengalahkan-Nya, lagi Maha Bijaksana dalam



141

menetapkan syariat dan ketentuan-Nya.”

Adapun hikmah dari kisah kemenangan Perang Badar di
antaranya sebagai berikut:

1. Pertolongan Allah Swt yang pasti: Kemenangan dalam Perang
Badar adalah bukti nyata dari pertolongan Allah Swt kepada umat
Islam. Ini mengajarkan bahwa kemenangan sejati datang bukan
karena kekuatan manusia, tetapi karena bantuan dan takdir Allah
yang tidak terbatas.

2. Keimanan dan keteguhan hati: Umat Islam dituntut untuk tetap
teguh dalam keimanan meskipun dalam kondisi lemah dan sulit.
Keimanan yang kuat adalah kunci utama kemenangan, sebagaimana
yang terlihat dalam pertempuran ini.

3. Peran malaikat dalam memberikan pertolongan: Allah mengirimkan
malaikat untuk membantu pasukan Muslim. Ini menunjukkan
bahwa alam gaib (seperti malaikat) berperan dalam mendukung
perjuangan orang-orang yang beriman.

4. Ujian dan takdir Allah Swt: Allah menguji umat Islam dengan
menunjukkan kekuatan mereka yang kecil. Hal ini mengajarkan
umat Islam untuk tidak meremehkan kemenangan, tetapi untuk
menyadari bahwa segala sesuatu adalah bagian dari takdir Allah
Swt yang lebih besar.

Secara keseluruhan, tafsir-tafsir ini mengajarkan umat Islam
untuk selalu bersyukur atas pertolongan Allah Swt dalam segala
situasi, terutama ketika menghadapi kesulitan, serta mengingat bahwa
kemenangan itu datang dengan keimanan, kesabaran, dan keteguhan
hati.

. Kendaraan Masa Depan

NPT T U I PRI
@ ok Y s 355 15 Wy SA S s L3
(Dia telah menciptakan) kuda, bagal, dan keledai untuk kamu

tunggangi dan (menjadi) perhiasan. Allah menciptakan apa yang
tidak kamu ketahui. (QS. An-Nahl/16: 8)

Perubahan adalah hukum alam, ia sebuah keniscayaan. Dahulu
tentu berbeda dengan sekarang dari banyak aspek. Dahulu manusia
senang hidup berkelompok dan nomaden, hari ini sudah jarang
ditemukan lagi. Dahulu untuk melindungi badan dari panas dan hujan
manusia hanya mengenakan bahan seadanya, sekarang bukan lagi



142

sekedar baju untuk melindungi tubuh, bahkan fungsinya lebih dari itu.
Intinya semua akan berubah sesuai dengan perkembangan zaman.

Dalam hal kebutuhan manusia, banyak temuan-temuan baru yang
dahulu tidak ada atau ada namun masih tradisional, sekarang ada tapi
sudah tergerus oleh waktu. Sebagaimana contoh alat-alat komunikasi
yang menggunakan listrik; seperti dengan telegram, telephon, siaran-
siaran yang dipancarluaskan dari tempat-tempat yang jauh hingga
bersambung dengan radio-radio baik jauh maupun dekat. Sekarang
sudah jauh lebih modern, alat komunikasi semakin canggih, dan
kedepannya bahkan bisa lebih dahsytat kecanggihannya ketimbang
hari ini.

Beragam cara manusia dalam menerima perubahan ini; ada
sebagian yang menerima ada sebagian lain yang menolaknya. Mereka
yang menerima berpendapat bahwa Allah Swt memberikan anugrah
dan kemampuan kepada anak cucu Adam untuk menghasilkan sesuatu
yang baru, lalu Dia memperkenankan untuk menggunakannya, “Dia
mengajarkan kepada manusia apa yang tidak ia ketahuinya” (QS. Al
‘Alaq: 5).

Sesungguhnya Allah telah menyiapkan untuk anak keturunan
Adam ilmu-ilmu dan penemuan-penemuan baru yang sangat banyak,
dan bahwa anak keturunan Adam akan senantiasa menambah dan
mengembangkan ilmu-ilmu diniyah (agama) dan kauniyah (dunia).
Maka, barang siapa menolak hal itu, berarti dia telah mempersempit
rahmat Allah Swt, menolak karunia-Nya, dan mengatakan suatu
perkataan yang menunjukkan atas kebodohannya.

Sebagaimana seorang hamba wajib bersyukur kepada Allah Swt
atas pengajaran-Nya terhadap ilmu-ilmu diniyah, maka ia juga wajib
bersyukur atas pengajaran-Nya terhadap ilmu-ilmu kauniyah. Apalagi
jika ilmu-ilmu kauniyah tersebut dapat membantu kepada kebaikan,
menghentikan musuh-musuh yang menyerang, dan membela kaum
muslimin dan agama Allah Swt yang diserang.

Penemuan-penemuan baru yang akan ditemukan tersebut masuk
dalam firman Allah Swt, “Dan (Dia telah menciptakan) kuda, Baghal,
keledai, agar kamu menungganginya dan bisa jadi perhiasan. Allah
menciptakan apa yang tidak kamu ketahui”. (QS. An-Nahl/16: 8).

Tafsir tentang kendaraan masa depan tidak secara eksplisit
disebutkan dalam Al-Qur an, karena Al-Qur an tidak secara langsung
menyebutkan teknologi modern seperti kendaraan atau transportasi
dalam pengertian yang kita pahami saat ini. Namun, ada beberapa ayat
yang berbicara tentang perjalanan, kendaraan, atau makhluk yang



143

bergerak yang dapat diinterpretasikan oleh para ulama dalam konteks
kemajuan teknologi dan transportasi modern.

Salah satu ayat yang sering dihubungkan dengan konsep
perjalanan dan kemungkinan kendaraan masa depan adalah Surat An-
Nahl (16:8), yang berbicara tentang penciptaan makhluk yang dapat
digunakan untuk bepergian. Ayat ini mengisyaratkan bahwa Allah Swt
menciptakan berbagai jenis kendaraan dan alat transportasi, termasuk
hewan-hewan yang digunakan oleh umat manusia pada masa itu, dan
juga menyebutkan sesuatu yang tidak diketahui manusia pada saat itu,
yang bisa merujuk pada penemuan-penemuan di masa depan, termasuk
kendaraan modern.

Ibnu Katsir dalam tafsirnya mengungkapkan bahwa ayat ini
menggambarkan bagaimana Allah menciptakan berbagai kendaraan
dan alat transportasi untuk memudahkan umat manusia dalam
perjalanan. Pada masa tersebut, kendaraan yang digunakan adalah
kuda, bagal, dan keledai. Namun, bagian akhir dari ayat ini, “...Dia
menciptakan apa yang kamu tidak mengetahuinya.” memberi indikasi
bahwa Allah Swt menciptakan hal-hal di masa depan yang tidak dapat
dipahami atau dibayangkan oleh manusia pada zaman itu. Ini bisa
mencakup kendaraan modern, seperti mobil, pesawat, dan kapal, serta
teknologi transportasi masa depan yang jauh lebih canggih. Ibnu Katsir
menyarankan bahwa ayat ini menunjukkan bagaimana ilmu
pengetahuan dan teknologi berkembang dengan izin Allah,
memberikan manfaat bagi umat manusia dalam berbagai bentuk.

Al-Qurtubi menekankan bahwa Allah Swt menciptakan segala
sesuatu yang dibutuhkan oleh umat manusia, termasuk kendaraan
untuk memudahkan perjalanan. Dalam tafsirnya, ia juga menyoroti
bagian akhir ayat yang menyebutkan bahwa Allah Swt menciptakan
“apa yang kamu tidak mengetahuinya”. Hal ini dapat diartikan sebagai
petunjuk untuk hal-hal yang akan ditemukan manusia di masa depan,
termasuk teknologi yang belum pernah dibayangkan, seperti kendaraan
yang lebih canggih daripada yang ada pada zaman itu. Al-Qurtubi
menafsirkan bahwa ayat ini menegaskan bahwa pengetahuan tentang
dunia dan teknologi adalah bagian dari takdir dan hikmah Allah Swt,
dan manusia memiliki potensi untuk terus mengembangkan
kemampuan mereka dengan izin-Nya.

At-Tabari mengungkapkan bahwa ayat ini berfungsi sebagai
pengingat bahwa segala sesuatu yang ada di dunia ini, termasuk
kendaraan, adalah ciptaan Allah Swt. Meskipun manusia pada masa itu
hanya mengetahui kuda, bagal, dan keledai sebagai alat transportasi,



144

Allah Swt memberi mereka kemampuan untuk terus mengembangkan
teknologi yang lebih maju. Bagian yang menyebutkan “apa yang kamu
tidak mengetahuinya” dapat diartikan sebagai pengetahuan tentang
penemuan-penemuan baru, termasuk kendaraan masa depan yang
memungkinkan manusia bepergian lebih cepat dan lebih jauh, seperti
mobil, pesawat, dan kereta api. At-Tabari juga menekankan bahwa
ayat ini mengajarkan pentingnya bersyukur kepada Allah Swt atas
segala nikmat yang diberikan, termasuk kemudahan dalam perjalanan
yang memungkinkan umat manusia untuk memperluas cakrawala
pengetahuan mereka.

As-Saadi menjelaskan bahwa ayat ini mengandung makna bahwa
Allah Swt menciptakan semua hal yang dibutuhkan manusia untuk
memudahkan hidup mereka. Pada zaman dahulu, kendaraan utama
adalah hewan-hewan seperti kuda dan keledai. Namun, Allah Swt
mengingatkan umat manusia bahwa Dia juga menciptakan hal-hal yang
tidak diketahui oleh mereka pada saat itu. As-Saadi menafsirkan bahwa
ini bisa mencakup kendaraan dan alat transportasi yang jauh lebih maju
di masa depan, yang dapat membawa manusia melintasi waktu dan
ruang dengan cara yang belum pernah dibayangkan pada masa itu. As-
Saadi juga menekankan bahwa ayat ini mengajarkan umat manusia
untuk selalu berusaha mengembangkan pengetahuan dan teknologi,
namun tetap bergantung pada pertolongan Allah Swt dalam setiap
upaya mereka.

Al-Baghawi menyatakan bahwa ayat ini menunjukkan bahwa
Allah Swt telah menyediakan berbagai alat transportasi untuk umat
manusia, baik yang berupa hewan maupun teknologi yang diciptakan
kemudian. Bagian dari ayat yang menyebutkan “apa yang kamu tidak
mengetahuinya” menggambarkan bahwa teknologi akan berkembang
terus menerus, dan penemuan-penemuan baru pasti akan selalu ada,
termasuk dalam bidang transportasi. Al-Baghawi menganggap bahwa
ayat ini mengajak umat manusia untuk melihat segala sesuatu sebagai
ciptaan Allah Swt, yang dapat dimanfaatkan dengan baik. Manusia
diberi kemampuan untuk menemukan dan mengembangkan teknologi,
seperti kendaraan masa depan, yang akan mempermudah hidup
mereka.

Allah Swt telah mengabarkan bahwa akan terjadi di kemudian
hari setelah turunnya Al-Qur an, yakni Allah Swt akan menciptakan
alat-alat yang ditunggangi anak keturunan Adam dan berbagai
kemaslahatan lain bagi mereka yang belum diketahui oleh manusia
pada zaman tersebut. Maka terjadilah sebagaimana yang Allah Swt
kabarkan. Sungguh, telah diciptakan berbagai peralatan yang



145

mengejutkan dan penemuan-penemuan baru yang spektakuler, dengan
cara Allah Swt mengajari anak keturunan Adam apa yang sebelumnya
tidak diketahui oleh manusia.

Ketika terjadi sesuai yang diberitakan, maka hal itu termasuk
tanda-tanda kebesaran Allah di segenap ufuk yang telah difirmankan-
Nya:

Kami memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kekuasaan) kami
di segenap ufuk dan pada diri mereka sendiri, sehingga jelasnya bagi
mereka bahwa Al-Qur'an itu adalah benar. (QS. Fushshilat: 53).

Sehingga orang-orang yang beriman mengetahui dan menyakini
bahwa janji Allah itu memang hak dan berita yang Allah Swt
sampaikan memang benar.

Kemudian, di antara bentuk nikmat dan kasih sayang Allah Swt
kepada hamba-hamba-Nya adalah bahwa Dia mengabarkan perkara-
perkara ini dalam bentuk umum dan masih global. Karena kalau
seandainya semua itu dikabarkan secara terperinci, niscaya musuh-
musuh dan para penentang akan mendapatkan senjata yang mereka
gunakan untuk mencela kebenaran risalah Nabi Muhammad Saw.
Peristiwa Isra’ yang dialami Nabi Muhammad Saw masih termasuk
bagian mukjizat yang terus ada bersama para nabi dan bukan sesuatu
yang asing. Allah Swt tetap berfirman:

e Vu\djm; tu;bijLia\,\ 5 s 3l
wanrﬂ,x,ur@;, Q,J y Gl a2y

-

.

"Dan (ingatlah) ketika Kami berfirman kepadamu (Muhammad):
‘Sesungguhnya Tuhanmu meliputi (pengetahuan-Nya) terhadap
manusia.” Dan tidaklah Kami jadikan penglihatan yang telah Kami
perlihatkan kepadamu itu melainkan sebagai cobaan bagi manusia,
dan (demikian pula) pohon yang terkutuk dalam Al-Qur‘an. Kami
menakut-nakuti mereka, tetapi yang demikian itu tidak menambah



146

kepada mereka kecuali kedurhakaan yang besar.

Yang demikian itu, karena mereka (orang-orang musyrik)
mengatakan: “Muhammad ini mengaku-ngaku bahwa dia telah pergi
dalam satu malam ke Baitul Maqdis, kemudian pulang lagi pada
malam itu?” Maka mereka tetap berkeras hati dalam kedustaan mereka,
dan membuat fitnah dengan ucapan mereka terhadap orang-orang yang
dalam hatinya terdapat keraguan dan iman yang masih lemah.

Lalu bagaimana jadinya jika seandainya mereka dikabari
penemuan-penemuan baru yang akan terjadi di akhir zaman? yakni
dengan mengatakan kepada mereka: “Kelak, manusia akan menyelam
di lautan dalam, menaiki besi di daerah yang tandus tak berpenghuni,
terbang di antara langit dan bumi, dan saling bercakap-cakap dari bumi
sebelah timur dan barat”.

Kalau seandainya hal ini dikabarkan kepada mereka secara
terperinci, tentu mereka akan mengatakan: “Ini adalah orang gila,
pendusta, dan pembual”. Akan tetapi, Allah Swt menyampaikannya
dengan lembut dan damai, karena Dia Maha Mengetahui lagi Maha
Bijaksana. Begitu pula penemuan-penemuan baru yang menakjubkan
itu termasuk bagian terbesar dalam firman Allah:

”U‘»fdu SN s B3l eaglly W byl 3
Al iy @’” Sk 2w sy 5l L ’l“"“i
Mo;a J.;J.CJ)}‘L,\S ““)"JL‘\LHBS} >

.. Dan kami ciptakan besi yang padanya terdapat kekuatan yang
hebat dan berbagai manfaat bagi manusia” (QS. Al-Hadid: 25).

Kekuatan yang hebat dan berbagai manfaat yang diambil dari
besi ini merupakan sebesar-besar nikmat yang Allah Swt anugrahkan
kepada para hamba-Nya. Hal itu telah diberitahukan kepada mereka.
Maka mereka wajib bersyukur kepada Allah atas semuanya,
menggunakannya dalam hal-hal yang bermanfaat bagi mereka, baik
dalam urusan-urusan agama maupun dunia mereka, memanfaatkan
kekuatannya untuk menghadang musuh, dan mengambil berbagai
manfaat lainnya yang dapat membuahkan banyak kebaikan dan
kemaslahatan bagi mereka.

Salah satu terma yang digunakan Al-Qur an terkait transportasi



147

adalah rakiba yang berarti menaiki. Al-Qur'an menyebutkan terma ini
sebanyak 15 kali dalam 15 ayat. Dari seluruh ayat itu, dapat diperoleh
pemahaman seputar transportasi dalam perspektif Al-Qur'an. Awal
mulanya, manusia menggunakan binatang sebagai kendaraan (alat
transportasi), seperti yang diisyaratkan surat Al-Nahl/16: 8,
sebagaimana ayat di atas. Namun di penghujung ayat ini seolah
mengisyaratkan akan ada kendaraan dalam bentuk baru sebagaimana
yang kita lihat dan pernah kita rasakan. Misalnya dari mulai sepeda,
motor, mobil, kereta, dan pesawat terbang, atau alat transportasi yang
lainnya.

Uniknya, kendaraan yang ada dan Kita lihat dan sering digunakan
saat ini, sebagai contoh, pesawat terbang atau yang sejenisnya
terinpirasi dari binatang terbang yang Allah Swt ciptakan, yakni
kinerja burung atau capung yang mampu terbang di udara, seperti
dinyatakan, “Dan apakah mereka tidak memperhatikan burung-
burung yang mengembangkan dan mengatupkan sayapnya di atas
mereka? tidak ada yang menahannya (di udara) selain Allah Yang
Maha Pemurah.” Dari ayat tersebut banyak tercipta beragam
kendaraan yang berguna untuk manusia.

Maka jika kita perhatikan, berapa banyak kendaraan yang
menggunakan nama “binatang” sebagai logo. Coba Anda perhatikanlah
logo Ferrari atau Lamborghini, penamaan mobil kijang dan kuda, dan
yang lainnya seperti pesawat garuda, tank amfibi, hingga sepeda motor
bebek. Surat Yasin ayat 41-42 menyampaikan bukti-bukti kekuasaan
Allah Swt di samudra. Pada ayat sebelumnya, berbicara mengenai
bukti kekuasaan Allah Swt di langit dan bumi. Selain itu juga berbicara
tentang adanya aneka alat transportasi masa depan, demikian telaah
Ibnu ‘Asyur dalam tafsirnya, Al-Tahrir wa al-Tanwir.*® “Dan suatu
tanda (kebesaran Allah Swt) bagi mereka adalah bahwa Kami angkut
keturunan mereka dalam kapal yang penuh muatan dan Kami ciptakan
(Juga) untuk mereka (angkutan lain) seperti apa yang mereka kendarai”
(QS.Yésin/36: 41-42).

Dengan demikian, pengembangan moda transportasi di masa
lalu, sekarang, dan masa depan, senantiasa berhubungan dengan
binatang. Tidak mengherankan jika Al-Qur an sering memotivasi umat
muslim untuk menelaah binatang (sebagaimana Surat Al-Mulk/67: 19)
di atas, agar dapat mengambil inspirasi bermanfaat bagi kehidupan
manusia, semisal penciptaan moda transportasi canggih yang

8 Muhammad Al-Thahrir ibn Asyur, Tafsir al-Tahrir wa al Tanwir, surat yasin
ayat 41-42.



148

terinspirasi kinerja binatang tertentu.

Dalam Tafsir Ibnu Katsir beragam para ulama berpendapat
dalam hal ini. Ada yang berbicara tentang halal haram memakan
dagingnya, termasuk dalam penggunaannya. Untuk ayat ini lbnu Katsir
dalam tafsirnya mengawali dengan fungsi dan manfaat dari ketiga
hewan yang disebutkan ayat, lalu kemudian menukil beberapa riwayat
tentang hukum memakan dagingnya. Jenis hewan yang diciptakan oleh
Allah Swt buat hamba-hamba-Nya sebagai anugerah-Nya buat mereka
lalah kuda, bagal, dan keledai yang dapat dipergunakan untuk
kendaraan dan perhiasan. Itulah kegunaan hewan-hewan tersebut yang
paling menonjol.

Mengingat ketiga jenis hewan ini dipisahkan penyebutannya dari
hewan ternak, maka ada sebagian ulama yang dengan berdalilkan ayat
ini mengatakan bahwa daging kuda hukumnya haram. Di antara
mereka yang berpendapat demikian ialah Imam Abu Hanifah dan
ulama figih lainnya yang sependapat dengannya, dengan alasan bahwa
Allah Swt menyebutkan kuda bersama dengan penyebutan bagal dan
keledai, karena itulah maka kuda haram, seperti yang disebutkan juga
di dalam sunah nabawi dan pendapat sebagian besar ulama.

Imam Abu Ja’far ibnu Jarir mengatakan, telah menceritakan
kepadaku Ya’qub, telah menceritakan kepada kami Ibnu Ulayyah,
telah menceritakan kepada kami Hisyam Ad-Dustuwa-i, telah
menceritakan kepada kami Yahya ibnu Abu Kasir, dari Maula Nafi’
ibnu Algamah, dari Ibnu Abbas, bahwa Ibnu Abbas tidak menyukai
(memakruhkan) daging kuda, bagal, dan keledai.

Pendapat lain terkait ayat ini, mengatakan hubungan dengan
makna firman-Nya: “Dan Dia telah menciptakan binatang ternak
untuk kalian, padanya ada (bulu) yang menghangatkan dan berbagai
manfaat dan sebagiannya kalian makan.” (An-Nakhl/16: 5), yang
disebutkan dalam ayat ini adalah hewan ternak yang dapat dimakan
dagingnya. Sedangkan firman Allah Swt: “..dan (Dia telah
menciptakan) kuda, bagal, keledai agar kalian menungganginya...”
(An-Nakhl/16: 8), menerangkan jenis hewan yang kegunaannya untuk
dikendarai.

Mereka mengatakan demikian dengan berdasarkan hadis yang
diriwayatkan oleh Imam Ahmad di dalam kitab Musnad-nya,
disebutkan bahwa: “Telah menceritakan kepada kami Yazid Ibnu Abdu
Rabbihi, telah menceritakan kami Bagiyyah ibnul Walid, telah
menceritakan kepada kami Saur ibnu Yazid, dari Saleh ibnu Yahya
ibnul Migdam ibnu Ma’dikariba, dari ayahnya, dari kakeknya, dari
Khalid ibnul Walid yang mengatakan bahwa: Rasulullah melarang



149

memakan daging kuda, bagal, dan keledai.”

Imam Ahmad dan Imam Abu Daud telah meriwayatkannya
berikut kedua sanad yang ada pada masing-masing dengan syarat
Muslim melalui Jabir yang telah mengatakan: “Pada Perang Khaibar
kami menyembelih kuda dan bagal serta keledai, maka Rasulullah Saw
melarang kami (memakan) bagal dan keledai, tetapi tidak melarang
kami (memakan) kuda”.

Di dalam Kitab Sahih Muslim disebutkan sebuah hadis melalui
Asma binti Abu Bakar yang mengatakan: “Di masa Rasulullah Saw
kami pernah menyembelih kuda, lalu kami memakannya, sedangkan
kami berada di Madinah.” Dalil ini lebih kuat dan lebih teguh, dan
hadis inilah yang dijadikan pegangan oleh Jumhur ulama, antara lain
Imam Malik, Imam Syafi'i dan Imam Ahmad serta semua murid
masing-masing, dan kebanyakan ulama Salaf dan Khalaf.

Abdur Razzag mengatakan, telah menceritakan kepada kami
Ibnu Juraij, dari Ibnu Abu Mulaikah, dari Ibnu Abbas yang
mengatakan bahwa kuda itu pada asal mulanya adalah hewan liar, lalu
Allah Swt menjinakkannya buat Ismail ibnu lbrahim Wahb ibnu
Munabbih menyebutkan di dalam hadis Israiliyatnya, bahwa Allah
menciptakan kuda dari angin selatan.

Rasulullah Saw pernah menerima hadiah seekor bagal, lalu
dijadikannya sebagai hewan kendaraannya, padahal beliau sendiri
melarang menginseminasikan (mengawinsilangkan) antara keledai dan
kuda, agar keturunan keledai tidak terputus (punah).*

Imam Ahmad mengatakan, telah menceritakan kepadaku
Muhammad ibnu Ubaid, telah menceritakan kepada kami Umar, dari
keluarga Huzaifah, dari Huzaifah, dari Asy-Sya’bi, dari Dahiyyah Al-
Kalabi yang mengatakan bahwa ia pernah berkata kepada Rasulullah
Saw “Wahai Rasulullah, maukah engkau bila aku mengawinsilangkan
keledai dan kuda, maka anaknya nantiuntukmu buat kendaraanmu?”
Rasulullah Saw bersabda, “Sesungguhnya yang melakukan demikian
hanyalah orang-orang yang tidak mengetahui.”

“(Dan) Dia telah menciptakan (kuda, bighal dan keledai agar
kalian menungganginya dan menjadikannya sebagai perhiasan). Lafal
Zinatan menjadi maf 0l lah. Disebutkannya kedua “illat itu, yaitu untuk
ditunggangi dan dianggap sebagai perhiasan hal ini sama sekali tidak
bertentangan dengan manfaat lain yang ada padanya. Seperti halnya
pada kuda, selain dapat ditunggangi dan dijadikan perhiasan dagingnya
dapat dimakan, hal ini telah ditetapkan berdasarkan hadis kitab Sahih




150

Bukhari dan Muslim. “Allah Swt menciptakan yang kalian tidak
mengetahuinya) berupa hal-hal yang aneh dan menakjubkan.”™

Dalam Tafsir Kementrian Agama dikatakan, selanjutnya, Allah
Swt menyebutkan beberapa binatang ternak lainnya yang bermanfaat
bagi kehidupan manusia, yaitu Allah Swt menciptakan kuda, bagal,
dan keledai untuk dikendarai dan dijadikan sebagai binatang pelihara-
an yang menyenangkan.

Ada segolongan ahli fikih yang mengharamkan daging kuda.
Mereka mengemukakan alasan bahwa kuda diciptakan Allah Swt
untuk dijadikan kendaraan bukan untuk dimakan. Alasan ini diperkuat
dengan teks ayat yang menyebutkan tiga jenis binatang ternak. Hal ini
menunjukkan bahwa kuda, keledai, dan bagal hukumnya sama-sama
haram dimakan.*

Di akhir ayat, Allah Swt menyebutkan bahwa Dia menciptakan
semua makhluk yang belum diketahui oleh manusia, baik binatang
darat, laut, ataupun angkasa, yang dapat diambil manfaatnya oleh
mereka. Namun demikian, sampai saat ini akal manusia belum sampai
pada pengetahuan tentang manfaat dari makhluk tersebut. Semua itu
bertujuan agar manusia dapat memahami betapa luasnya nikmat Allah
Swt yang diberikan kepada mereka yang tiada putus-putusnya.>?

Dalam Tafsir Al-Mishbah, Muhammad Quraish Shihab
mengatakan, setelah ayat yang lalu menyebut binatang-binatang yang
paling banyak dimiliki manusia sekaligus paling banyak manfaatnya,
kini disebut lagi beberapa binatang lain dengan firman-Nya, “Dan
Allah juga telah menciptakan untuk kamu manfaatkan kuda, bagal
yakni binatang yang lahir dari seekor kuda dan keledai, dan keledali,
itu semua diciptakan Allah agar kamu menungganginya dan Allah
menjadikannya juga sebagai perhiasan di muka bumi ini.”

Siapa yang memandang kuda-kuda yang tangguh dan kuat, atau
binatang lain, maka hatinya akan berdecak kagum karena
keindahannya. Bukan hanya sebagai alat transportasi dan hiasan, tetapi
harus diyakini Allah Swt secara terus menerus menciptakan aneka
ciptaan, baik alat transportasi maupun perhiasan apa yang kamu tidak
mengetahuinya sekarang tetapi kelak akan kamu ketahui dan gunakan
jika kamu mau berpikir dan mengarahkan segala potensi yang ada, dan
Allah Swt menciptakan juga apa yang kamu tidak akan mengetahuinya

*0 https://tafsir.learn-quran.co/id/surat-16-an-nahl/ayat-8
*! https://tafsirg.com/16-an-nahl/ayat-8
°2 Al-Quran al Karim, Kementrian Agama Republik Indonesia



151

sama sekali hingga ciptaan itu kamu lihat dan ketahui.*

Ayat ini hanya menyebut fungsi ketiga binatang yang disebut di
atas dalam tunggangan dan hiasan tanpa menyebutnya sebagai alat
pengangkut sebagaimana halnya binatang ternak. Ini bukan berarti
bahwa ketiga binatang yang disebut di sini tidak dapat digunakan
sebagai alat angkut. Ayat ini berdialog dengan masyarakat Arab yang
ketika itu tidak terbiasa menjadikan kuda, bagal dan keledai kecuali
sebagai tunggangan dan hiasan. Kuda dan bagal mereka gunakan untuk
berperang atau berburu, sedang keledai mereka tunggangi sebagai alat
transportasi dalam kota.

Karena ayat ini bertujuan menguraikan nikmat-nikmat Allah Swt
maka tentu saja yang digarisbawahinya adalah hal-hal yang mereka
rasakan langsung, walaupun yang tidak disebut itu merupakan juga
aspek nikmat llahi. Atas dasar itu, bukanlah pada tempatnya
menjadikan ayat ini sebagai argumentasi larangan memakan daging
kuda, bagal atau keledai dengan dalih bahwa ayat ini tidak menyebut
ketiga binatang itu sebagai bahanpangan.

Sekian banyak nikmat Allah Swt yang terhampar di bumi ini
yang tidak disebut secara khusus manfaatnya namun dapat digunakan
dan dimanfaatkan secara halal. Katakanlah jenis-jenis tumbuhan yang
berfungsi sebagai obat bagi penyakit-penyakit tertentu. Memang para
ulama berbeda pendapat tentang boleh tidaknya ketiga binatang itu
dimakan berdasarkan berbagai argumentasi di luar ayat ini. Imam
Malik dan Abu Hanifah mengharamkan daging kuda. Ada juga riwayat
yang menyatakan bahwa Imam Malik hanya menilainya makruh.

Adapun keledai, maka ia terdiri dari keledai jinak dan liar.
Banyak ulama membolehkan memakan keledai liar dan melarang yang
jinak. Pendapat ini antara lain dianut oleh imam Malik, Abu Hanifah
dan Syafi‘i. Adapun bagal, mayoritas ulama mengharamkannya, paling
tidak dengan alasan ia lahir dari percampuran dua binatang (kuda dan
keledai), sedang keledai karena yang jinak tidak boleh dimakan.
Penggunaan bentuk mudhdri’/kata kerja masa kini dan akan datang
pada kata yakhlugu /menciptakan, mengisyaratkan  akan
berkembangnya aneka alat transportasi, yang belum tergambar dalam
benak mitra bicara (manusia) ketika turunnya ayat ini. Alat-alat itu
pastilah lebih baik dari apa yang selama ini mereka ketahui.

Ayat ini dinilai oleh Thahir Ibn ‘Asyur sebagai salah satu ayat
yang mengandung mukjizat dari aspek pemberitaan ghaib. Ayat ini,
menurutnya mengisyaratan akan adanya ilham Allah Swt kepada

%% Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Vol.7, hal. 190.



152

manusia guna menciptakan alat-alat transportasi yang lebih baik dan
berguna daripada ketiga binatang yang disebut di atas, dimulai dengan
lahimya sepeda, berlanjut dengan kereta api, mobil, pesawat udara dan
lain-lain yang kesemuanya tidak dikenal oleh generasi-generasi masa
lalu sebelum terciptanya alat-alat tersebut.>*

Sayyid Quthub menggarisbawahi penggalan ayat wayakhlugu méa
ld ta‘lamun/ “...dan Dia menciptakan apa yang kamu tidak
mengetahuinya...”, antara lain bahwa ini membuka lapangan yang luas
dalam pandangan manusia untuk menerima bentuk-bentuk baru dari
alat-alat pengangkutan dan transportasi serta keindahan.

Dengan demikian, ayat ini tidak menutup pandangan mereka
menyangkut hal-hal yang berada di luar batas lingkungan atau batas
waktu di mana mereka hidup, karena di balik apa yang terdapat pada
lingkungan dan zaman mereka masih ada hal-hal lain. Memang Islam
adalah agama yang terbuka, lentur dapat menerima segala sesuatu yang
lahir dari kemampuan, ilmu dan apa yang dilahirkan oleh masa depan,
selama hal-hal tersebut tidak bertentangan dengan fitrah manusia dan
nilai-nilai Ketuhanan Yang Maha Esa.

Penulis melihat bahwa ayat ini bagian dari aspek mukjizat Al-
Qur'an yang berbicara tentang peristiwa ghaib yang akan terjadi di
masa kini bahkan masa-masa berikutnya, di mana ayatnya tersebut
oleh lisan Nabi Muhammad Saw jauh dari saat ini. Kalau bukan karena
mukjizat maka semua pasti dianggap sebagai sesuatu yang terjadi
kebetulan. Kalau saat ini ada kendaraan modern roda dua (motor) atau
roda empat (mobil), dan yang terhebatnya pesawat terbang, suatu saat
nanti bisa jadi ada alat tranportasi (kendaraan) yang lebih dari yang
kita anggap canggih hari ini, sebab akhir ayat mengatakan, “Dan Allah
Swt menciptakan apa yang tidak kamu ketahui.”

Makna dan hikmah ayat ini:

1. Kemudahan perjalanan: Allah menciptakan berbagai alat transportasi
untuk memudahkan perjalanan manusia, baik itu kendaraan
tradisional seperti kuda dan keledai, maupun kendaraan modern
seperti mobil, pesawat, dan kapal. Semua ini adalah bagian dari
rahmat dan kebijaksanaan Allah Swit.

2. Pengetahuan dan teknologi yang berkembang: Bagian dari ayat yang
menyebutkan “apa yang kamu tidak mengetahuinya” menunjukkan
bahwa manusia memiliki kemampuan untuk terus menemukan dan
mengembangkan teknologi, termasuk dalam hal kendaraan yang lebih
canggih di masa depan. Ini mengajarkan bahwa ilmu pengetahuan dan

% Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Vol.7. hal. 191.



153

inovasi adalah bagian dari takdir dan pemberian Allah Swt yang harus
dimanfaatkan dengan bijaksana.

. Syukur atas nikmat Allah: Ayat ini juga mengingatkan umat Islam
untuk selalu bersyukur atas nikmat yang diberikan Allah Swt, baik itu
kendaraan yang digunakan pada masa lalu maupun teknologi modern
yang ada sekarang. Semua itu adalah karunia yang memungkinkan
manusia untuk melaksanakan tugas dan kewajiban mereka di dunia.

. Perjalanan spiritual dan fisik: Kendaraan masa depan bukan hanya
mempermudah perjalanan fisik, tetapi juga simbol dari perjalanan
spiritual umat Islam dalam mencari ilmu dan mendekatkan diri
kepada Allah Swt. Teknologi dan kendaraan yang maju dapat
digunakan untuk tujuan baik, seperti berdakwah dan menyebarkan
pesan Islam ke seluruh dunia.

Kesimpulan, meskipun Al-Qur’an tidak menyebutkan secara
langsung tentang kendaraan masa depan, tafsir para ulama
menyarankan bahwa ayat-ayat yang berbicara tentang perjalanan dan
ciptaan Allah Swt bisa diinterpretasikan sebagai gambaran akan
perkembangan teknologi transportasi yang akan terjadi. Ayat ini
mengingatkan umat Islam untuk terus berusaha dalam
mengembangkan teknologi sambil tetap bergantung pada pertolongan
Allah Swt dan selalu bersyukur atas segala nikmat yang diberikan-Nya.

. Keluarnya Dabbah
A GRS o 5 5 1 s gl (3 85 19
& - AR, s 2
@ oyax Vel e

Apabila perkataan (masa kehancuran alam) telah berlaku atas
mereka, Kami mengeluarkan makhluk bergerak dari bumi yang akan
mengatakan kepada mereka bahwa manusia selama ini tidak yakin
pada ayat-ayat Kami. (QS. An-Naml/27:v82)

Ayat ini menyinggung tentang dabbah yang akan keluar dari
bumi pada waktu yang sudah ditentukan, dan dabbah ini akan
memberikan peringatan kepada umat manusia yang tidak meyakini
ayat-ayat Allah Swt. Berkenaan dengan makhluk ini, para ulama
memberikan tafsir yang berbeda untuk menjelaskan siapa atau apa
dabbah tersebut dan makna dari kemunculannya.

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa dabbah yang disebutkan dalam
ayat ini adalah makhluk yang akan muncul menjelang kiamat sebagai



154

salah satu tanda besar (ayat kubr&). Menurutnya, ini adalah makhluk
yang akan keluar dari bumi dan berbicara kepada manusia, menyatakan
bahwa mereka telah mengingkari ayat-ayat Allah Swt. Ibnu Katsir
merujuk pada riwayat-riwayat yang ada dalam hadis-hadis sahih yang
menggambarkan dabbah sebagai makhluk yang sangat besar dan
memiliki kemampuan berbicara. Ibnu Katsir mengutip hadis yang
mengindikasikan bahwa dabbah akan keluar di sekitar Mekah atau
daerah tertentu yang sangat dekat dengan kaum manusia. Dabbah ini
memiliki peran sebagai pemberi peringatan, dan kehadirannya akan
menegaskan bahwa hari kiamat sudah sangat dekat.

Al-Qurtubi juga menjelaskan bahwa dabbah merupakan makhluk
yang keluar dari bumi pada akhir zaman sebagai tanda kebesaran Allah
Swt. Menurutnya, dabbah ini akan berbicara kepada orang-orang yang
mengingkari ayat-ayat Allah Swt dan mengingatkan mereka bahwa
mereka telah meninggalkan petunjuk-Nya. Al-Qurtubi menyebutkan
bahwa dabbah ini akan memiliki bentuk fisik yang tidak biasa, dan ia
akan menjadi salah satu tanda yang jelas bagi mereka yang tidak
percaya. Al-Qurtubi menambahkan bahwa makhluk ini bisa jadi
memiliki  kemampuan luar biasa yang menakutkan, dan
kemunculannya merupakan bentuk azab atau peringatan keras kepada
umat manusia yang telah berpaling dari agama Allah Swt. Dabbah
menjadi salah satu dari sekian banyak peristiwa besar yang akan terjadi
menjelang kiamat.

At-Tabari mengutip berbagai riwayat yang menyebutkan bahwa
dabbah ini akan keluar sebagai makhluk yang dapat berbicara. la akan
mengungkapkan kepada manusia bahwa mereka tidak meyakini ayat-
ayat Allah Swt. Beberapa ulama berpendapat bahwa dabbah adalah
makhluk besar atau binatang raksasa, sementara yang lainnya
berpendapat bahwa dabbah ini bisa saja merupakan representasi dari
sesuatu yang lebih simbolis, seperti bencana besar yang akan muncul.

Namun, At-Tabari lebih cenderung pada pandangan bahwa
dabbah adalah makhluk nyata yang akan keluar dari bumi menjelang
kiamat, sesuai dengan apa yang telah dijanjikan dalam Al-Qur an. la
juga menghubungkan kemunculan dabbah ini dengan saat di mana
manusia mulai kehilangan kesadaran spiritual dan iman mereka.

As-Saadi menjelaskan bahwa dabbah merupakan makhluk yang
keluar dari bumi sebagai bagian dari rangkaian tanda-tanda besar
kiamat. Menurutnya, makhluk ini akan berkata kepada manusia bahwa
mereka telah mengingkari ayat-ayat Allah Swt, yang artinya dabbah
ini akan berfungsi sebagai peringatan bagi umat manusia yang selama
ini menolak wahyu dan petunjuk-Nya. Dalam tafsirnya, As-Saadi



155

menekankan bahwa dabbah ini adalah bagian dari keadilan Allah Swt
yang diturunkan sebagai hukuman bagi mereka yang menutup hati dari
petunjuk-Nya. As-Saadi juga menambahkan bahwa kemunculan
dabbah adalah salah satu bukti bahwa akhir zaman sudah dekat, dan
dabbah ini akan menjadi alat yang digunakan oleh Allah untuk
menegakkan kebenaran dan keadilan.

Al-Baghawi dalam tafsirnya menyebutkan bahwa dabbah adalah
makhluk yang akan keluar pada akhir zaman sebagai salah satu tanda
besar (ayat kubra) dari kiamat. Dabbah ini akan berkata kepada
manusia bahwa mereka tidak percaya pada ayat-ayat Allah Swt, dan ini
merupakan bentuk peringatan keras bagi mereka yang mengingkari
wahyu-Nya. Al-Baghawi juga mencatat bahwa dabbah ini akan
memiliki kemampuan untuk berbicara, yang menjadi salah satu tanda
ajaib yang menakjubkan, yang menunjukkan kekuasaan Allah Swt
yang luar biasa. Kemunculan dabbah ini akan mengingatkan umat
manusia bahwa mereka harus kembali pada petunjuk Allah sebelum
terlambat.

Allah Swt dan Nabi Muhammad Saw telah mengabarkan kepada
manusia sejumlah tanda kiamat. Salah satu tanda yang akan terjadi
yakni keluarnya hewan melata dari bumi yang disebut dabbah .*°
Dikutip dari buku Fitnah Dajjal & Ya'juj dan Ma’juj oleh Lilik Agus
Saputro, dabbah secara bahasa artinya hewan yang berjalan di atas
bumi. Dilihat dari pengertiannya, sebutan dabbah yang melekat pada
binatang ini masih umum karena semua hewan berjalan di atas bumi.
Munculnya dabbah kelak menjelang kiamat telah disebutkan dalam
An-Naml/27: 82.

Rasulullah Saw juga telah memberitahukan kemunculan hewan
melata ini melalui sabdanya. Salah satunya dalam hadits yang
diriwayatkan Hudzaifah bin Usaid al-Ghifari, ia berkata: “Rasulullah
Saw mengawasi kami dari kamar saat kami berdialog tentang hari
kiamat, maka beliau bersabda, “Hari kiamat tidak akan terjadi hingga
kalian melihat 10 tanda; terbitnya matahari dari barat, kepulan asap,
binatang (dabbah), keluarnya Ya’juj dan Ma’juj, keluarnya Isa bin
Maryam, keluarnya Dajjal, serta tiga longsoran; longsoran di barat,
longsoran di timur, dan longsoran di Jazirah Arab, serta api yang akan
keluar dari bawah bumi ‘Adn yang menggiring manusia di mana saja

*® Sesungguhnya pertanda yang pertama-tama muncul (menjelang Kiamat) ialah
terbitnya matahari dari barat dan munculnya binatang melata (Dabbah) menemui
manusia pada waktu Dhuha. Mana saja dari keduanya yang lebih dulu terjadi, maka
tidak lama sesudah itu yang lainnya pun segera terjadi. (HR. Abu Dawud dan lbnu
Majah).



156

mereka bermalam dan di mana saja mereka tidur siang.” (HR. Ahmad).

Hadits lain disebutkan: “Rasulullah Saw menyebutkan tiga
perkara dan jika ketiganya tersebut sudah keluar maka segala tobat dan
ampunan sudah tidak ada gunanya lagi, sebab Allah Swt sudah
mempersiapkan segalanya untuk hari perhitungan. Ketiga hal itu
adalah terbitnya matahari dari arah barat, dabbah dan Dajjal.” (HR.
Muslim).

Sejumlah ulama berbeda pendapat mengenai ciri-ciri bentuk
dabbah . Dikutip buku Nihdyatul ‘Alam oleh Muhammad Al-"Areifi
yang diterjemahkan Zulfi Askar, ada yang mengatakan kalau dabbah
ini adalah unta milik Nabi Shalih, ada pula yang menyebut bahwa
dabbah yaitu anak dari unta Nabi Shalih.

Mahmud Rajab Hamady dalam buku Edisi Indonesia: Tanda-
Tanda Kiamat menjelaskan kalau dabbah merupakan binatang melata
dan bukan manusia. Wujudnya sangat besar dan punya kaki yang
tinggi. Dabbah disebutkan keluar dari dalam tanah. Abu Ubayyah
berkomentar terhadap kitab An-Nihayah al-Fitan wa al-Maléhim karya
Ibnu Katsir. Menurutnya, dabbah adalah sejenis bakteri berbahaya.
Jika manusia terkena maka akan mengalami penderitaan yang luar
biasa. Bakteri itu mampu melukai bahkan membuat manusia
meninggal dunia.

Terlepas dari bentuknya, dabbah kelak akan muncul membawa
cincin Nabi Sulaiman dan tongkat Nabi Musa. Hal ini sebagaimana
hadits yang diriwayatkan Abu Hurairah, ia berkata bahwa Nabi
Muhammad Saw bersabda: “Binatang bumi itu keluar membawa
tongkat Nabi Musa dan cincin Nabi Sulaiman. Lalu, binatang itu
memukul (mencap) hidung orang kafir dengan tongkat itu dan mencap
wajah orang mukmin dengan cincin tersebut, hingga manusia
berkumpul di sebuah perkumpulan, di mana orang mukmin dapat
diketahui dari orang kafir”. (HR. Ahmad)

Beliau bersabda kembali dalam hadits lain, “Lalu hidung orang
kafir dipukul dengan cincin dan wajah orang mukmin dicap dengan
tongkat, hingga orang-orang yang berkumpul dalam satu pertemuan
berkata: “Ini, wahai mukmin dan ‘Ini, wahai kafir.”

Selain itu, dabbah disebutkan bisa berbicara kepada manusia
sebagaimana dalam Surat An-Naml ayat 82, “Kami mengeluarkan
makhluk bergerak dari bumi yang akan mengatakan kepada mereka
bahwa manusia selama ini tidak yakin pada ayat-ayat Kami.”

Adapun waktu munculnya, Ibnu Katsir dalam Tafsirnya
mengatakan bahwa dabbah akan keluar di akhir zaman menjelang
kiamat ketika akhlak manusia sangat buruk, saat mereka berani



157

meninggalkan perintah Allah Swt, dan mengubah agama yang benar.*

Ketika Dia mengeluarkan hewan melata itu dari dalam tanah,
dabbah kemudian berbicara kepada manusia mengenai perbuatan
mereka itu. Sebagian ulama menjelaskan kapan kemunculan dabbah ,
yakni setelah Ya’juj dan Ma’juj lenyap dari muka bumi serta Nabi Isa
wafat dan kebenaran agama lenyap, manusia akan kembali menjadi
fasik dan kafir. Saat itulah, dabbah muncul dan memberi tanda kepada
orang beriman dan orang kafir. Setelahnya, orang fasik kafir bertobat
dan hewan melata ini lenyap.

Nabi Muhammad Saw dalam sabdanya mengungkap kalau
dabbah muncul pada suatu hari menjelang kiamat di waktu Dhuha
atau pagi hari. Abdullah bin Amr berkata: “Aku hafal dari Rasulullah
Saw sebuah hadits tidak pernah aku lupakan setelah itu, aku
mendengar beliau bersabda, ‘Sesungguhnya tanda-tanda pertama (hari
kiamat) adalah terbitnya matahari dari barat, keluarnya binatang
(dabbah) kepada manusia di waktu Dhuha. Tanda mana saja di antara
yang sudah datang, maka yang lain akan mengiringinya tidak lama
lagi.”” (HR. Muslim)

Menukil buku Fitnah & Petaka Akhir Zaman oleh Abu Fatiah
Al-Adnani, Ibnu Hajar berkata: “Dan kemungkinannya adalah bahwa
binatang bumi tersebut akan muncul pada hari terbitnya matahari dari
barat”.“Saya mengatakan hikmah dari hal tersebut adalah bahwa ketika
matahari terbit dari barat tertutuplah pintu tobat, maka keluarnya
binatang tersebut adalah untuk membedakan antara orang mukmin
dengan orang kafir dan untuk menekankan maksud dari tertutupnya
pintu tobat,” tambah Ibnu Hajar.

Tempat Munculnya Dabbah, disebutkan dalam Tafsir Ibnu
Katsir, “Allah Swt mengeluarkan binatang ini dari bumi. Ada yang
mengatakan dimulai dari Mekah, dan ada yang mengatakan dari kota
lain”. Mahmud Rajab Hamady dalam bukunya mengatakan bahwa
dabbah muncul di Mekah. Dilampirkan hadits yang diriwayatkan dari
Buraidah, ia berkata: “Aku keluar bersama Rasulullah Saw ke suatu
tempat di pinggiran Kota Mekah. Ketika kami melihat tanah kering
berpasir, Nabi Muhammad bersabda, ‘Seekor binatang melata nanti
akan keluar dari tempat ini dari dalam tanah, panjang dan lebar
lubangnya hanya satu jengkal.””

Dalam hadits yang diriwayatkan oleh Ibnu Abbas, dabbah
muncul dari salah satu lembah Tuhamah. Diriwayatkan oleh Abu

®  https://www.detik.com/hikmah/khazanah/dabbah-hewan-melata-yang-keluar-

menjelang-kiamat.



158

Hurairah dan Aisyah, kalau dabbah muncul di Ajyad, yakni Mekah.
Ibnu Umar ra meriwayatkan hadits yang menyebut bahwa Rasul Saw
memperlihatkan kepadanya tempat dabbah keluar, yaitu di Qibal Asy-
Syaqq yang ada di Bukit Shafa.

Ibnu Katsir dalam tafsirnya lebih banyak mengutip hadis-hadis
yang berbicara tentang dabbah . Beliau mengatakan bahwa binatang
ini kelak akan muncul di akhir zaman di saat manusia telah rusak dan
mereka meninggalkan perintah-perintah Allah Swt serta mengubah
agama yang hak. Allah Swt mengeluarkan bagi mereka binatang
melata dari bumi, yang menurut suatu pendapat menyebutkan dari
Mekah, sedangkan pendapat yang lain menyatakan bukan dari Mekah,
seperti yang akan dirincikan keterangannya, dan hewan itu berbicara
mengenai hal itu kepada manusia.>

Diantara riwayat yang dikutip dalam kitab tafsirnya: Ibnu Abbas,
Al-Hasan, dan Qatadah telah meriwayatkan dari Ali bahwa binatang
itu dapat berbicara dan berucap kepada mereka dengan sebenar-
benarnya. Ata Al-Khurrasani mengatakan bahwa binatang itu berbicara
kepada manusia seraya mengatakan, “Sesungguhnya manusia dahulu
tidak yakin kepada ayat-ayat Kami.” Hal yang sama telah diriwayatkan
dari Ali dan dipilih oleh Ibnu Jarir, tetapi pendapat ini jelas perlu
dipertimbangkan, hanya Allah-lah Yang Maha Mengetahui.

Ibnu Abbas dalam riwayat lain menyebutkan bahwa binatang itu
melukai mereka. Dalam riwayat yang lainnya lagi dari Ibnu Abbas
disebutkan pula bahwa binatang itu mengatakan, “Janganlah kamu
melakukan anu dan anu,” Pendapat ini merupakan pendapat yang baik,
tidak ada pertentangan di antaranya, hanya Allah-lah Yang Maha
Mengetahui.

Masih banyak hadis dan asar yang menyebutkan tentang
munculnya binatang ini. Berikut ini akan kami ketengahkan sebagian
darinya yang mudah diketengahkan, dan hanya kepada Allah-lah kami
memohon pertolongan.

Imam Ahmad mengatakan, telah menceritakan kepada kami
Sufyan, dari Furat, dari Abut Tufail, dari Huzaifah ibnu Usaid Al-
Gifari yang menceritakan bahwa Rasulullah Saw muncul dari
kamarnya menemui kami ketika kami sedang memperbincangkan
perihal hari kiamat, lalu beliau bersabda: ‘Hari kiamat tidak akan
terjadi sebelum kalian melihat sepuluh pertandanya, yaitu terbitnya
matahari dari arah barat, munculnya asap (di langit), munculnya

> https://www.detik.com/hikmah/khazanah/dabbah-hewan-melata-yang-keluar-

menjelang-kiamat.



159

binatang (dari bumi), keluarnya Ya’juj dan Ma’juj, munculnya lIsa ibnu
Maryam, munculnya Dajjal, dan tiga gerhana (yaitu gerhana di belahan
barat, gerhana di belahan timur, dan gerhana di Jazirah Arabia) serta
munculnya api dari pedalaman negeri ‘Adn yang menggiring atau
menghimpunkan semua manusia, api itu ikut menginap di mana
mereka menginap, dan ikut istirahat di siang hari di mana mereka
istirahat di siang hari.

Hal yang sama telah diriwayatkan oleh Imam Muslim dan para
pemilik kitab sunan melalui berbagai jalur dari Furat Al-Qazzaz, dari
Abut Tufail alias Amir ibnu Wasilah, dari Huzaifah secara marfu.
Imam Turmuzi mengatakan bahwa hadis ini hasan sahih. Imam
Muslim telah me-riwayatkannya pula melalui hadis Abdul Aziz ibnu
Rafi', dari Abut Tufail, dari Huzaifah secara mauquf, hanya Allah-lah
Yang Maha Mengetahui.

Jalur lain, Abu Daud At-Tayalisi telah meriwayatkan dari Talhah
ibnu  Amr dan Jarir Ibnu Hazim. Talhah mengatakan, telah
menceritakan kepadaku Abdullah ibnu Ubaidillah ibnu Umair Al-Laisi,
bahwa Abut Tufail pernah menceritakan hadis berikut dari Huzaifah
ibnu Usaid Al-Gifari alias Abu Sarihah. Sedangkan Jarir mengatakan
bahwa ia meriwayatkannya dari Abdullah ibnu Ubaid, dari seorang
lelaki dari kalangan keluarga Abdullah ibnu Mas’ud.

Hadis Talhah lebih sempurna dan lebih baik. Disebutkan bahwa
Rasulullah Saw menceritakan perihal binatang itu. Beliau bersabda,
”Binatang itu muncul tiga kali. Pertama kali muncul ialah di daerah
pedalaman, dan kisah kemunculannya tidak sampai kepada penduduk
kota (yakni Mekah), lalu ia bersembunyi dalam masa yang cukup lama.
Kemudian ia muncul lagi di lain waktu di daerah yang tidak terlalu
dalam sehingga beritanya tersiar di kalangan semua penduduk daerah
pedalaman dan sampai pula kepada penduduk kota, yakni Mekah.”

Kemudian Rasulullah Saw bersabda: “Ketika manusia sedang
berada di masjid yang paling besar kesuciannya dan paling dimuliakan
oleh Allah —yaitu Masjidil Haram— dalam keadaan tenang, tiba-tiba
muncullah binatang itu di antara rukun (Yamani) dan Magam lIbrahim
seraya mengeluarkan suara lenguhan dan mengibaskan kepalanya
menepiskan debu yang ada di kepalanya. Maka orang-orang pun bubar
meninggalkannya menuju ke berbagai arah, sendiri-sendiri dan
berbondong-bondong. Dan yang tinggal hanyalah segolongan kaum
mukmin, mereka merasa yakin bahwa diri mereka tidak berdaya
terhadap kekuasaan Allah Swt. Maka binatang itu mulai mengecap
mereka sehingga bersinarlah wajah mereka, dan menjadikan wajah
mereka seakan-akan bintang yang bercahaya. Lalu hewan itu pergi



160

mengembara ke seantero dunia, tiada seorang pun yang dapat
mengejarnya dan tiada seorang pun yang melarikan diri selamat
darinya.

Sehingga ada seseorang yang melindungi dirinya dari (kejaran)
binatang itu dengan (berpura-pura) salat. Lalu binatang itu datang dari
arah belakang dan berkata, "Hai Fulan, sekarang engkau baru mau
salat.” Maka lelaki itu menghadap ke arahnya, dan dia mengecapnya di
wajahnya (dengan cap kafir), lalu ia pergi sedangkan lelaki itu kembali
bergaul dengan orang-orang banyak bermuamalah dengan mereka
dalam harta. Dan orang-orang di tempat-tempat yang ramai di kota-
kota dapat dibedakan antara orang mukmin dan orang kafirnya (karena
semuanya telah dicap pada wajahnya oleh binatang tersebut). Sehingga
seorang mukmin berkata, “Hai orang kafir, bayarlah hakku.” Begitu
pula orang kafir mengatakan, “Hai orang mukmin, bayarlah hakku.”

Ibnu Jarir meriwayatkannya melalui dua jalur dari Huzaifah ibnu
Usaid secara mauquf, hanya Allah-lah Yang Maha Mengetahui. 1bnu
Jarir meriwayatkannya pula melalui Huzaifah ibnul Yaman secara
marfu'. Disebutkan bahwa peristiwa tersebut terjadi di masa lIsa putra
Maryam, yang saat itu sedang tawaf di Baitullah. Akan tetapi, sanad
hadis ini tidak sahih.

Hadi lain. Imam Muslim ibnul Hajjaj mengatakan: Telah
menceritakan kepada kami Abu Bakar ibnu Abu Syaibah, telah
menceritakan kepada kami Muhammad ibnu Bisyr, dari Abu Hayyan,
dari Abu Zar’ah, dari Abdullah ibnu Amr yang mengatakan bahwa ia
hafal sebuah hadis yang ia terima dari Rasulullah Saw yang tidak
pernah ia lupakan sesudahnya. la mendengar Rasulullah Saw bersabda:
Sesungguhnya mula-mula munculnya pertanda kiamat ialah terbitnya
matahari dari arah barat (tempat tenggelamnya), dan munculnya
binatang melata di kalangan manusia di pagi hari, mana saja dari salah
satunya yang muncul, maka yang lainnya akan mengikutinya dalam
masa yang dekat.

Imam Muslim di dalam kitab sahihnya telah meriwayatkan:
melalui Al-Ala ibnu Abdur Rahman ibnu Ya’qub maula Al-Hirgah,
dari ayahnya, dari Abu Hurairah mengatakan bahwa Rasulullah Saw
pernah bersabda: “Bersegeralah mengerjakan amal-amal (kebaikan,
sebelum munculnya) enam perkara, yaitu terbitnya matahari dari
tempat tenggelamnya, munculnya asap, Dajjal, binatang melata, dan
perkara khusus seseorang dari kalian serta perkara umum.”

Imam Muslim meriwayatkannya secara tunggal, dan hadis ini
mempunyai syahid yang menguatkannya: melalui riwayat Qatadah,



161

dari Al-Hasan, dari Ziyad ibnu Abu Rabah, dari Abu Hurairah dari
Nabi yang telah bersabda: “Bersegeralah melakukan amal-amal
(kebaikan sebelum munculnya) enam perkara, yaitu munculnya Dajjal,
asap, binatang melata bumi, terbitnya matahari dari tempat
tenggelamnya, perkara umum, dan perkara khusus menyangkut pribadi
kalian”.

Hadis lain Ibnu Majah mengatakan: telah menceritakan kepada
kami Harmalah ibnu Yahya, telah menceritakan kepada kami lbnu
Wahb, telah menceritakan kepadaku Amr ibnul Haris dan Ibnu Lahi'ah,
dari Yazid ibnu Abu Habib, dari Sinan ibnu Sa'id, dari Anas ibnu
Malik, dari Rasulullah Saw yang telah bersabda: “Bersegeralah
mengerjakan amal-amal (kebaikan) sebelum datang enam perkara;
yaitu terbitnya matahari dari tempat tenggelamnya, munculnya asap,
binatang melata, Dajjal, dan perkara khusus seseorang dari kalian serta
perkara umum. Ibnu Majah meriwayatkannya secara tunggal.”

Hadis lainnya Abu Daud At-Tayalisi mengatakan, Telah
menceritakan kepada kami Hammad ibnu Salamah, dari Ali ibnu Zaid,
dari Uwais ibnu Khalid, dari Abu Hurairah yang mengatakan bahwa
Rasulullah pernah bersabda: “Kelak akan muncul hewan melata bumi
yang membawa tongkat Musa dan cincin Sulaiman Lalu ia mencocok
hidung orang kafir dengan tongkat, dan mencerahkan wajah orang
mukmin dengan cincinnya sehingga manusia berkumpul di suatu
perjamuan, sedangkan orang mukmin dan orang kafir dapat
dibedakan”.

Imam Ahmad meriwayatkannya dari Bahz, Affan, dan Yazid
ibnu Harun. Ketiga-tiganya menerima hadis ini dari Hammad ibnu
Salamah dengan sanad yang sama. Dan disebutkan: Maka hidung
orang kafir dicocok dengan cincin dan wajah orang mukmin dibuat
bersinar dengan tongkat, sehingga para peserta suatu jamuan
berkumpul dan seseorang (dari mereka) berkata, “Hai orang mukmin,
“dan yang lainnya berkata, “Hai orang kafir.” Ibnu Majah
meriwayatkannya dari Abu Bakar ibnu Abu Syaibah, dari Yunus ibnu
Muhammad Al-Muaddib, dari Hammad ibnu Salamah dengan sanad
yang sama.

Hadis lain, Ibnu Majah mengatakan: telah menceritakan kepada
kami Abu Gassan Muhammad ibnu Amr, telah menceritakan kepada
kami Abu Tamilah, telah menceritakan kepada kami Khalid ibnu
Ubaid, telah menceritakan kepada kami Abdullah ibnu Buraidah, dari
ayahnya yang menceritakan bahwa Rasulullah Saw. pernah
membawanya pergi ke suatu tempat di pedalaman yang dekat dengan
Mekah. Ketika sampai di suatu tanah kering yang dikelilingi oleh pasir,



162

maka Rasulullah Saw bersabda: “Hewan itu akan muncul dari tempat
ni.”

Abdur Razzag mengatakan, telah menceritakan kepada kami
Ma'mar, dari Qatadah, bahwa Ibnu Abbas pernah mengatakan, “Hewan
melata itu berbulu, berkaki empat, muncul dari salah satu Lembah
Tihamah.”

Ibnu Abu Hatim mengatakan, telah menceritakan kepada kami
ayahku, telah menceritakan kepada kami Abdullah ibnu Raja, telah
menceritakan kepada kami Fudail ibnu Marzug, dari Atiyah yang telah
mengatakan bahwa Abdullah pernah mengatakan, “Binatang melata itu
akan muncul dari tanah retak yang ada di Bukit Safa, selama tiga hari
sepertiganya belum keluar, hewan itu larinya kencang seperti kuda
balap.”

Muhammad ibnu Ishag telah meriwayatkan dari Aban ibnu Saleh
yang mengatakan bahwa Abdullah ibnu Amr pernah ditanya tentang
binatang melata tersebut. Maka ia menjawab, “Binatang melata itu
keluar dari bawah batu besar yang terdapat di Jiyad. Demi Allah,
seandainya aku ada bersama mereka (di masanya) atau kalau aku
mampu berbuat dengan tongkatku ini, tentulah aku akan membantu
mengangkat batu besar yang muncul hewan tersebut dari bawahnya."
Ketika ditanyakan, “Lalu apa yang dilakukan oleh hewan melata itu,
hai Abdullah ibnu Amr?” Ia menjawab, “Hewan melata itu menghadap
ke arah timur, lalu mengeluarkan teriakannya yang dapat menembus
semua kawasan timur, dan ia menghadap ke arah Syam, lalu
mengeluarkan teriakan yang terdengar sampai ke negeri Syam, lalu
menghadap ke arah barat dan mengeluarkan suara teriakannya hingga
terdengar sampai ke barat, lalu menghadap ke arah negeri Yaman dan
mengeluarkan suara teriakannya hingga terdengar sampai ke Yaman.
Kemudian di petang hari ia pergi dari Mekah, dan pada keesokan
harinya telah berada di Asfan.” Ketika ditanyakan lagi, “Lalu apa yang
dilakukannya?”” Abdullah ibnu Amr menjawab, “Saya tidak tahu.”

Abdullah ibnu Umar menurut riwayat yang bersumber darinya
menyebutkan bahwa binatang melata itu muncul di malam Juma'
(berkumpulnya orang haji di Mina). Ini diriwayatkan oleh Ibnu Abu
Hatim, tetapi di dalam sanadnya terdapat Ibnul Bailamani.

Wahb ibnu Munabbih telah menceritakan sabda Nabi Uzair yang
mengatakan bahwa kelak akan muncul dari kota Sodom binatang
melata yang dapat berbicara dengan manusia, semua orang mendengar
suaranya. Wanita-wanita yang sedang mengandung melahirkan
kandungannya sebelum sempurna masa kandungannya, air yang
tadinya tawar berubah menjadi asin, orang-orang yang tadinya



163

bersahabat saat itu menjadi saling bermusuhan, kitab-kitab yang
bermanfaat dibakar dan ilmu diangkat (dilenyapkan), dan di masa itu
manusia mengharapkan apa yang tidak dapat mereka capai, bersusah
payah untuk meraih apa yang tidak mereka jangkau, dan bekerja untuk
mencari apa yang tidak mereka makan. Demikianlah menurut riwayat
Ibnu Abu Hatim, dari Wahb ibnu Munabbih.

Ibnu Abu Hatim mengatakan, telah menceritakan kepada kami
ayahku, telah menceritakan kepada kami Abu Saleh juru tulis Al-Lais,
talah menceritakan kepadaku Muawiyah lbnu Saleh, dari Abu
Maryam, ia pernah mendengar Abu Hurairah mengatakan bahwa
sesungguhnya binatang melata itu mempunyai bulu yang beraneka
ragam, semua warna ada pada bulunya, dan jarak antara satu ujung
tanduk ke ujung tanduk lainnya sama dengan jarak satu farsakh (saking
besarnya). Ibnu Abbas mengatakan bahwa binatang melata tersebut
bentuknya seperti tombak yang sangat besar.

Amirul Mukminin Ali ibnu Abi Talib telah mengatakan bahwa
sesungguhnya hewan melata itu mempunyai bulu dan rambut serta
mempunyai teracak, tetapi tidak berekor dan mempunyai jenggot.
Sesungguh-nya hewan ini saking besarnya selama tiga hari sepertiga
dari tubuhnya masih belum muncul (dari bumi). Diriwayatkan oleh
Ibnu Abu Hatim.

Ibnu Juraij telah meriwayatkan dari lbnuz Zubair yang
menggambarkan tentang binatang melata tersebut. la mengatakan
bahwa kepala binatang itu seperti banteng, matanya seperti babi,
telinganya seperti gajah, tanduknya seperti kijang jantan, lehernya
seperti burung unta (panjang), dadanya seperti dada singa, tetapi
warnanya adalah warna macan tutul, pinggangnya mirip dengan
pinggang kucing hutan, ekornya seperti ekor biri-biri, dan kaki-kakinya
seperti kaki unta, di antara dua tulang ruasnya, panjangnya adalah dua
belas hasta.

la membawa tongkat Nabi Musa dan cincin Nabi Sulaiman,
maka tidak dibiarkannya seorang mukmin melainkan diberi tanda pada
wajahnya dengan tongkat Nabi Musa, capnya putih, lalu cap itu
menyebar ke seluruh wajahnya sehingga wajahnya menjadi putih
bersinar. Dan tidak dibiarkannya seorang kafir pun melainkan ia cap
dengan cap hitam dari cincin Nabi Sulaiman, lalu warna hitam itu
menyebar ke seluruh wajahnya hingga wajahnya menjadi hitam.

Sehingga orang-orang melakukan transaksi jual beli di pasar-
pasar, lalu mereka mengatakan, “Berapakah ini, hai orang mukmin,
dan berapakah ini hai orang kafir?” Sehingga suatu keluarga duduk di
perjamuan mereka, sedangkan mereka mengetahui siapa yang beriman



164

di antara mereka dan siapa yang kafir (karena semua ada tanda
capnya).

Kemudian binatang melata itu berkata kepada mereka, “Hai
Fulan, bergembiralah, engkau termasuk ahli surga, dan hai Fulan,
engkau termasuk penghuni neraka.” Yang demikian itu disebutkan
oleh firman Allah Swt: “Dan apabila perkataan telah jatuh atas
mereka, Kami keluarkan sejenis binatang melata dari bumi yang akan
mengatakan kepada mereka bahwa sesungguhnya manusia dahulu
tidak yakin kepada ayat-ayat Kami.” (An-Naml: 82). Demikian
banyaknya riwayat yang dinukil dari Kita tafsir lbnu Katsir.

Jalaluddin  Al-Mahalli dan Jalaluddin  As-Suyuthi
mengatakan dalam tafsirnya mengatakan, (Dan apabila perkataan telah
jatuh atas mereka) yakni azab telah pasti menimpa mereka termasuk
orang-orang kafir lainnya. (Kami keluarkan sejenis binatang melata
dari bumi yang akan mengatakan kepada mereka) yaitu akan berbicara
kepada orang-orang yang ada dari kalangan mereka; sewaktu binatang
melata itu keluar ia langsung berbicara kepada mereka dengan
memakai bahasa Arab. Dan garis besar dari apa yang dikatakannya itu
ialah (bahwa sesungguhnya manusia) orang-orang kafir Mekah.

Lafal Anna menurut giraat yang lain dibaca Inna; giraat ini dapat
dipakai pula bilamana diperkirakan adanya huruf Ba sesudah lafal
Tukallimuhum (dahulu tidak yakin kepada ayat-ayat Kami) mereka
tidak beriman kepada Al-Qur an yang di dalamnya disebutkan tentang
adanya hari berbangkit, hari hisab amal perbuatan dan hari
pembalasan. Dengan keluarnya binatang melata ini, maka terhentilah
fungsi Amar Makruf dan Nahi Mungkar dan orang kafir yang beriman
pada saat itu tidak dianggap lagi keimanannya, sebagaimana yang telah
diwahyukan oleh Allah Swt. kepada Nabi Nuh melalui firman-Nya,

~ ~ ) o - - \ A
5/: - - f”i {/./ E 7~ 1 5o/~7. < i.’:z (? ,{ _ E
56 L 8 M G 38 a8 e el I8 5 ) 23

2 o,

‘,&?w‘ . = 3
P
i Q 2

Bahwasanya sekali-kali, tidak akan beriman di antara kaummu,
kecuali orang-orang yang telah beriman saja. (QS. Hud/11: 36).

Dalam tafsir kementrian agama, pada ayat ini, Allah Swt
menjelaskan bila kemarahan dan kemurkaan-Nya telah dijatuhkan
kepada manusia yang durhaka, karena meninggalkan perintah dan
mengotori kemurnian agama-Nya, maka pada saat menjelang
datangnya hari Kiamat, binatang-binatang melata keluar dari bumi dan



165

berbicara kepada mereka dengan lidah yang fasih, bahwa kebanyakan
manusia tidak yakin kepada ayat-ayat Allah Swt, dan tidak percaya
akan datangnya hari Kiamat. Ucapan dari binatang melata itu
mengandung cercaan dan peringatan yang sangat keras kepada
manusia yang berada di sekelilingnya.

Keanehan yang akan terjadi sebelum kiamat, di mana seekor
binatang melata dapat berbicara memberi peringatan kepada orang-
orang yang durhaka, tidak mustahil bagi Allah. la dapat memberi
kemampuan kepada binatang tersebut untuk berbicara pada saat itu,
sesuai dengan firman-Nya: Mereka berkata:

o F 550l ,Juuafwvjrw; A

”‘”Oj:;;'j \j"j"Jj\r&‘J"'ﬁj

Allah yang telah menjadikan kami dapat bicara pasti juga dapat
menjadikan segala sesuatu dapat berbicara. (QS. Fushshilat/41: 21).

Mengenai keluarnya binatang melata dianggap sebagai masalah
gaib karena bentuk dan sifatnya tidak disebutkan dalam Al-Qur an.
Keterangan mengenai hal ini hanya terdapat dalam hadis. Diantaranya
adalah hadis yang diriwayatkan oleh Muslim dari Abdullah bin amr:
Abdullah bin 'Amr berkata, “Aku menghafal sebuah hadis dari
Rasulullah yang tidak akan aku lupakan. Aku mendengar beliau
bersabda, 'Tanda-tanda akan (datangnya kiamat) yang pertama kali
muncul adalah terbitnya matahari dari sebelah barat dan keluarnya
binatang melata kepada manusia di pagi hari. Manakala salah satu dari
dua peristiwa ini terjadi, maka yang satu lagi segera menyusul
setelahnya.” (HR. Muslim).

Muhammad Quraish Shihab mengatakan bahwa ayat ini adalah
peringatan tentang ancaman dan siksa yang akan mereka hadapi dan
yang sebelum ini mereka minta agar disegerakan. Ayat di atas
menyatakan: Dan apabila telah jatuh perkataan atas mereka yakni
apabila masa kedatangan hari Kiamat telah sangat dekat, Kami
keluarkan sebagai tanda kedatangannya buat mereka dabbah yakni
binatang melata atau manusia dari bumi yang akan berbicara kepada
mereka antara lain mengatakan bahwa sesungguhnya manusia dalam
hari ini yang durhaka terhadap ayat-ayat yakni tandatanda keesaan dan
kekuasaan Kami yang terbaca dan terhampar di alam raya, senantiasa
tidak yakin.



166

Beliau mengatakan kata waga‘ al-qaul dipahami oleh banyak
ulama sebagai saat dekatnya kedatangan hari Kiamat. Bentuk kata
kerja masa lampau di sini mengandung makna kedekatan/kehampiran,
serupa dengan ucapan gad gamat ash-shalah yang secara harfiah
berarti telah dilaksanakan shalat, padahal ketika itu baru segera akan
dilaksanakan. Penamaan Kiamat sebagai qaul yang secara harfiah
berarti perkataan/ucapan sebagai isyarat bahwa ketika itu jika ada yang
berbicara, maka bahan pembicaraan dan ucapannya hanya persoalan
Kiamat itu.

Thabathaba’i memahami kalimat tersebut dalam arti terbuktinya
ketetapan dan firman Allah dalam hal ini adalah firman-Nya:

\
“ Fe

&, P - )\
PR R can. b, (N R B A
A %\vﬁmyw\@)qw\d\“ﬁ\*@{“

g ~ - 2 N -
& Xk o2 B 2% oy
Kami akan memperlihatkan kepada mereka ayat-ayat Kami di
segenap ufuk dan pada diri mereka sendiri, sehingga jelaslah bagi

mereka bahwa Al-Qur’an itu adalah benar (QS. Fushshilat/41: 53).

Ayat-ayat (bukti-bukti) yang dimaksud -menurutnya- adalah
selain bukti-bukti yang terbentang di langit dan terhampar di bumi dan
yang selama ini selalu mereka lihat. Tetapi ia adalah bukti-bukti yang
bersifat suprarasional yang menjadikan mereka terpaksa tunduk dan
beriman setelah selama ini mereka selalu menolak bukti-bukti yang
terhidang di hadapan mata mereka.

Dengan demikian -lanjut ulama beraliran Syi‘ah ini- firman-Nya,
anna annasa kand biayatina 14 yOgindn adalah “penyebab”
didatangkannya ayat/ bukti itu oleh Allah Swt. Yakni ayat ini bagaikan
berkata: “Karena manusia selama ini tidak yakin terhadap ayat-ayat
Kami, maka Kami keluarkan buat mereka dabbah dan seterusnya...”

Penyebutan kata kdnd menurutnya adalah untuk mengisyaratkan
kemantapan mereka dalam penolakan ayat-ayat Allah Swt yang selama
ini terhampar dan yang sifatnya bukan suprarasional. Kata dabbah
dari segi bahasa berarti semua binatang yang memiliki nyawa, berakal
atau tidak berakal, lelaki/jantan atau perempuan/betina. la terambil dari
kata dabbah yang berarti berjalan perlahan. Namun, kata dabbah
biasanya digunakan menunjuk binatang berkaki empat.

Banyak sekali riwayat yang menjelaskan tentang dabbah yang
dimaksud, bermula dari bentuk, masa, hingga kali dan tempat
keluarnya, sebagaimana yang termaktub dalam kita Tafsir Ibnu Katsir.



167

Namun riwayat-riwayat itu tidak dapat dipertanggungjawabkan
keshahihannya. Seperti dikemukakan di atas, kata dabbah dari segi
bahasa dapat mencakup manusia, atas dasar itu sementara ulama
memahaminya dalam arti manusia.

Tim penyusun Tafsir al-Muntakhab mengemukakan dua arti bila
kata dabbah diartikan manusia. Pertama, apabila kepastian bahwa
orang-orang kafir akan mendapat siksa telah datang, mereka akan
didatangi sekelompok orang beriman, yang berjalan melalui lembah
atau daratan hingga menggoncangkan orang-orang Kkafir dan
memporak porandakan bangunannya.

Kedua, dabbah adalah manusia durhaka, yang Kkarena
kebodohannya dipersamakan dengan binatang berkaki empat. Nah,
ketika itu artinya adalah: Ketika hari Kiamat telah hampir tiba, bumi
ini akan dipenuhi oleh kejahatan dan kerusakan, dan terjadilah
peristiwa Kiamat yang didustakan oleh orang-orang kafir itu.

Peristiwa dan kenyataan itulah yang dimaksud dengan kata gaul
dalam pengertian ini, bukan ucapan, sebagaimana pengertian
harfiahnya. Kalimat “Kami keluarkan buat mereka dabbah dari bumi”
dipahami oleh Thabathaba’i dalam arti menghidupkan setelah
kematiannya. Kalau yang dimaksud dengan kata dabbah adalah
manusia, maka pembicaraannya sebagaimana layaknya manusia, dan
bila binatang, maka pembicaraannya pun adalah sesuatu yang bersifat
suprarasional.

Pada akhirnya Thabathaba’i menegaskan bahwa ayat ini
bermakna: Jika manusia telah mencapai -dan pasti mereka akan
mencapai- satu tahap dimana mereka tidak yakin lagi terhadap ayat-
ayat Kami yang nampak di alam raya, dan sudah tidak ada lagi
kesediaan mereka untuk beriman melalui penalaran maupun i ‘tibdr
(mengambil pelajaran), maka ketika itu tibalah saatnya untuk
memperlihatkan kepada mereka apa yang Kami janjikan untuk
memperlihatkannya dari ayat-ayat (bukti-bukti kekuasaan) Kami yang
bersifat suprarasional yang menjelaskan tentang al-haq sehingga
mereka terpaksa mengakuinya. Ayat/bukti itu adalah dabbah yang
Kami keluarkan dari bumi.

Demikian Thabathaba’i dan Sayyid Quthub menggarisbawahi
bahwa soal keluarnya dabbah yang dibicarakan ayat ini, ditemukan
dalam sekian banyak hadits. Sebagian di antaranya shahih, tetapi dari
hadits-hadits yang shahih itu, tidak ditemukan penjelasan tentang
bagaimana dabbah itu.



168

Penjelasan tentang sifatnya ditemukan dalam riwayat-riwayat
yang tidak mencapai peringkat shahih. Karena itu -tulis Quthub: “Kita
tidak perlu menghiraukan sifat-sifatnya. Apalah artinya jika
panjangnya enam puluh hasta, atau dia mempunyai bulu yang halus
atau kasar, atau kaki, atau dia berjenggot, atau kepalanya kepala
kerbau, matanya mata babi, telinganya telinga gajah, lehernya leher
burung unta, dadanya dada singa, warna kulitnya seperti harimau,
pinggangnya pinggang kucing, ekornya ekor kambing, dan kakinya
kaki unta atau aneka sifat dan gambaran yang menyilaukan sementara
penafsir.

Cukuplah kita berhenti pada teks ayat Al-Qur'an dan Hadits
yang menyatakan bahwa keluarnya dabbah itu adalah salah satu tanda
dekatnya Kiamat, dan bahwa apabila telah berakhir masa di mana
taubat tidak bermanfaat lagi, dan ketetapan Allah Swt telah (hampir)
tiba; taubat pun tidak ditcrima lagi .sesudah itu, sehingga putusan
Allah telah ditetapkan sesuai keadaan masing-masing. Ketika itulah
Allah mengeluarkan dabbah yang berbicara kepada mereka.

Memang macam dabbah (binatang) tidak dapat berbicara, atau
tidak dimengerti oleh manusia, tetapi ketika itu manusia akan
memahami dan mengetahui bahwa itulah peristiwa luar biasa yang
menunjukkan dekatnya Kiamat, sedang sebelum ini mereka tidak
mempercayai ayat-ayat Allah Swt, tidak juga membenarkan adanya
hari pembalasan, demikian Sayyid Quthub.

Pada akhirnya, setiap muslim harus percaya bahwa ada sesuatu
yang dinamai dabbah yang akan dimunculkan Allah Swt menjelang
hari Kiamat. Ia akan “berbicara” dengan satu cara yang kita tidak
ketahui bagaimana caranya dan dengan bahasa apa. Kalau dia binatang
maka boleh jadi dengan bahasa seperti bahasa burung dan semut yang
dipahami oleh Nabi Sulaiman itu, atau boleh jadi juga dengan bahasa
yang telah dikenal oleh manusia selama ini -apalagi jika yang
dimaksud dengan dabbah adalah manusia. Semua itu tidak dapat kita
pastikan. Kita juga tidak tahu bahkan tidak perlu mengikuti sementara
ulama yang membahas kapan dan di mana dabbah itu akan muncul
demikian juga bentuk dan sifat-sifatnya. Dalam ini Muhammad
Quraish Shihab tidak mengatakan dalam tafsirnya bahwa ayat ini
bagian dari kisah-kisah proyeksi masa depan. Hemat penulis ini
termasuk diantaranya, yang tersurat dalam suatu ayat pasti akan terjadi.

Adapun makna dan hikmah ayat tentang keluarnya babbah:

1. Tanda-tanda Kiamat: Kemunculan dabbah merupakan salah satu
tanda besar (ayat kubra) yang menunjukkan bahwa kiamat sudah
sangat dekat. Hal ini mengingatkan umat manusia untuk selalu



169

berada dalam keadaan siap dan tidak lalai terhadap peringatan-
peringatan Allah Swit.

2. Peringatan bagi orang yang mengingkari: Dabbah akan keluar
untuk memberikan peringatan kepada mereka yang selama ini
mengingkari ayat-ayat Allah Swt. Hal ini menggambarkan bahwa
akan ada pembalasan dan hukuman bagi orang-orang Yyang
menutup hati mereka terhadap kebenaran wahyu Allah Swit.

3. Keajaiban dan kekuasaan Allah: Dabbah ini, sebagai makhluk
yang dapat berbicara, merupakan bukti nyata dari kekuasaan Allah
yang tak terbatas. la menunjukkan bahwa segala sesuatu, bahkan
yang tidak kita bayangkan sekalipun, berada dalam kendali Allah
Swit.

4. Akhir Zaman dan Kesiapan Umat Manusia: Kemunculan dabbah
juga mengingatkan umat manusia untuk selalu menjaga iman dan
ketagwaan kepada Allah Swt, karena tanda-tanda besar seperti ini
akan muncul sebagai peringatan keras bahwa waktu untuk bertobat
dan kembali kepada Allah semakin sempit.

Secara keseluruhan, tafsir tentang dabbah yang keluar dari bumi
sebagai tanda besar kiamat memberikan peringatan tentang saat yang
sangat menentukan bagi umat manusia, di mana mereka yang
mengingkari ayat-ayat Allah Swt akan diingatkan secara langsung oleh
makhluk ini. Dabbah berfungsi sebagai bagian dari proses pengakhiran
dunia ini, dan pengingat bahwa kekuasaan Allah Swt adalah mutlak.



170



BAB V
PENUTUP

A. Kesimpulan

Setelah melakukan penelitian terhadap ayat-ayat yang dianggap
mengandung pemberitaan ghaib atau proyeksi masa depan, maka
penulis dapat mengambil kesimpulan sebagai berikut:

Pertama, ulama sepakat Al-Qur an adalah mukjizat terbesar yang
pernah ada dan akan ada selamanya, berguna sebagai petunjuk bagi
manusia, sebab Al-Qur an memberikan arah untuk manusia bahagia di
dunia dan akhiat.

Kedua, selain cerita-cerita terdahulu yang dikisahkan, peristiwa-
peristiwa yang akan terjadi kemudian (ghaib) yang tersurat juga
menjadi aspek mukjizat Al-Qur’an. Banyak ayat Al-Qur’an yang
berbicara mengenai hal-hal yang belum terjadi lalu kemudian terjadi.
Sebagaimana contoh kemenangan Bangsa Romawi terhadap Persia,
kematian Abu Lahab dan istrinya, diawetkannya jasad Firaun untuk
dijadikan pelajaran, sampai tentang kendaraan masa depan. Bahkan
banyak ayat bercerita tentang kondisi saat sebelum kiamat terjadi yang
kita sebagai seorang musim harus mengimaninya. Kisah dabbah yang
akan muncul, kisah Yakjuj dan Makjuj, kondisi goncangan hari kiamat
yang membuat orang seperti orang mabuk, anak yang lahir walau
belum waktunya, dan lain-lain.

Dalam hal ini sebagian ulama menjadikan pemberitaan ghaib
atau proyeksi masa depan ini aspek mukjizat Al-Quran, sementara

171



172

yang lain tidak. Mereka yang menganggapnya bukan aspek mukjizat
mengatakan, “Jika sebagaian saja ayat yang dianggap mengandung
aspek “mukjizat” bagaimana dengan ayat yang lain?.” Dalam hal ini
Muhammad Quraish Shihab menjadi salah satu penafsir yang
mengatakan bahwa proyeksi masa depan adalah bagian dari pada aspek
mukjizat Al-Qur an.

Dalam beberapa tafsirnya tentang ayat-ayat yang terindikasi
proyeksi masa depan, beliau katakan, “Ini adalah aspek mukjizat Al-
Qur'an,” kemudian diakhiri penjelasan tafsirnya dengan, “Allah Swt
yang mengetahui kebenarannya.”

Adapun yang diprediksi Al-Qur’an dahulu dan sudah terjadi di
kemudian harinya harus menjadi pelajaran, terutama tentang keimanan
seorang kepada perkara-perkara ghaib yang mungkin tidak masuk akal
fikiran manusia. Karena ilmu Allah Swt berbeda dengan pengetahuan
manusia. Apa yang sukar bagi manusia itu semua mudah bagi Allah
Swt karena Kemahakuasaan yang dimiliki-Nya.

B. Saran

Sebenarnya masih ada ayat yang bisa “dianggap” bagian dari
tentang pemberitaan masa depan, dan tentu bisa dibenarkan dengan
bukti-bukti yang ilmiah, atau dengan melihat kondisi real dengan
mengaitkannya dengan ayat yang terucap oleh Nabi Muhammad Saw
dahulu. Bisa jadi terkait dengan hal-hal yang akan terjadi sebelum,
saat, atau setelah hari kiamat. Kisah serangan Israel ke Palestina
misalnya dengan mengaitkannya dengan ayat, “Tidak akan pernah rela
orang Yahudi dan Nasrani darimu sampai engkau mengikuti
agamanya”. Kemudian Kisah Yakjuj Makjuj salah satunya menjadi
cerita yang belum bisa diketahui seperti apa kejadiannya, kisah
berbicaranya anggota tubuh kita guna memberikan jawaban yang jujur
saat ada pertanyaan di akhirat nanti, dan lain sebagainya.

Intinya terlepas dari perbedaan pendapat tentang aspek
kemukjizatannya, Al-Qur an kemarin, saat ini, dan hari esok terus akan
menjadi petunjuk bagi manusia terlebih bagi orang- orang bertakwa.
Kepada para pembaca, semoga karya ini menjadi penyemangat kita
semua untuk terus menggali kedalaman Al-Qur an yang tiada dasar
dan ujungnya, sehingga semakin banyak hal-hal baru yang kita tahu.



DAFTAR PUSTAKA

Abdurahman, Syaikh bin Nashir As-Sa’di, Fitnatu Dajjil wa Ya'juj wa
Ma ’juj, Dar An-Naba.

Asyur, Qasim, Buku Pintar Al-Qur an; 1000 Tanya Jawab Dalam Al-
Quran, Yogyakarta: Pustaka Hati, 2021.

Al-A’zami, The History Of The Quranic Text, From Revelation To
Compilation, Depok: Gema Insani, 2005.

Al-Dhahabi, Muhammad Husain, al-Tafsir wa al Mufassir(n, Dar al-
Kutub al-Hadithah.

Al-Farmawy, Abdul Hayy, Metode Tafsir dan Cara Penerapannya,
Bandung: Pustaka Setia, 2002.

Al-Jabiri, Muhammad Abid, Madkhal ila al-Qur’dn al-Karim, vol. I,
Casablanca: Dar an-Nasyr, 2006.

Al-Munawar, Said Agil Husein, Al-Qur'an Membangun Tradisi
Kesalehan Hakiki, Jakarta: Ciputat Press, 2002.

Al-Marbuwi Muhammad Idris Abdurrauf, Q6ma0s Idris Al-Marbuwi,
Jakarta: Dar lhya al-Kutub Arabiyah.

173



174

Al-Najjar, Zaghlul Raghib Muhammad, Isyarat-isyarat Al-Qur’an tentang
Biologi dalam Iwan Kusuma Medan (ed.), Mukjizat Al-Qur’an dan
al-Sunnah tentang IPTEK.

Al-Razi, Fakhr al-Din, Mafatih al-Ghaib, Beirut: Dar al-Fikr, 19950,
Jilid. V.

Al-Qattan, Manna Khalil, Studi limu-llmu Al-Qur’an, Bogor: Litera Antar
Nusa, 2013.

Anwar, Rosihon dan Muharom, Asep, llmu Tafsir, Bandung: Pustaka
Setia, 2015.

An Nadwi, Abdul Hasan Ali Alhasani, Sirah Nabawiyah, Jakarta: Elek
Media Komputindo, 2017.

Aryadillah & Fitriansyah, Fifit, Teknologi Media Pembelajaran: Teori
Dan Praktik, Herya Media: Bogor.

As-Suyuthi , Jalal al-Din, Al-Itgan Fi Ul0m al-Qur an, Beirut: Dar al-
Kutub Al-l1Imiyyah, 1995.

As Si'di, Taisir Karimir ar-Rahman fi Tafsir al-Kalam al-Mannan.
Asy-Syaukani, Muhammad, Fathul Qodir, Jakarta: Pustaka Azzam, 2008.

Al-Thabari, Muhammad lbn Jarir. Jami’ al-Bayan ‘An Ta’wil al-
Qur’dn, Beirut: Dar al-Fikr, 1988.

Az-Zuhaili, Wahbah, Tafsir al-Munir jilid 1 (juz 1-2), terj. Abdul Hayyie
Al-Kattani, Jakarta: Gema Insani, 2013.

Baidan, Nashruddin, Metodologi Penafsiran Al-Qur’an, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2005.

Bucaille, Maurice, Bibel, Qur'an dan Sains Modern, Jakarta: Penerbit
Bulan Bintang, 1979.

El-Naggar Zaghloul, Seleksa dari Tafsir Ayat-Ayat Kosmis dalam Al-
Qur an Al Karim, Jakarta: Shorouk International Bookshop, 2010.

Fatimah Siti, Pengantar Transportasi, Myria Publisher: Ponorogo.



175

Federspiel Haward M, Kajian Al-Qur’an di Indonesia: Dari Mahmud
Yunus hingga Quraish Shihab, Mizan: Bandung.

Ghafur, Saiful Amin. Profil Para Mufassir al-Qur’an, Yogyakarta:
Pustaka Insan Madani, 2008.

Ghulsyam, Mahdi, The Holy Qur’an and The Scoience of Nature,
Bandung: Penerbit Mizan, 1994.

Gusmian, Islah. Khasanah Tafsir Indonesia dari Hermeneutika Hingga
Ideologi, Jakarta: Teraju, 2003.

Hisyam, lbnu, Sirah Ibnu Hisyam, Beirut: Dar Ibn Hazm, 2009.

Hanifah, Umi, Islamisasi Ilmu Pengetahuan Kontemporer (Konsep
Integrasi  Keilmuan di Universitas-Universitas Islam Indonesia,
TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam 13, no. 2 Desember 10, 2018

Hamka, Tafsir al-Azhar, Jakarta: Penerbit Pustaka Panjimas,1982.

Hartono, Geografi: Jelajah Bumi dan Alam Semesta, Bandung: PT
Grafindo Media Pratama, 2007.

Hude, Darwis dkk, Cakrawala Ilmu dalam al-Qur an, Jakarta: Pustaka
Firdaus, 2002.

Igbal, Muhammad, Metode Penafsiran al-Qur’an Muhammad Quraish
Shihab, Oktober 2010.

Irfan, Abu Hafizhah, Kisah Abu Lahab dan Istrinya, Jember: Pustaka Al
Bayyinah, 2023.

Istiana, Y. Maryono B. Patmi, Teknologi Informasi dan Komunikasi 1
SMP, Bogor: Quadra 2008.

Izzan, Ahmad, Ulumul Qur’an; Telaah Tekstualitas dan Kontekstualitas
Al-Qur’an, Bandung: Tafakkur, 20009.

Ismail, Muhammad Bakr, Dirasah Fi Ulim al-Qur’an, Kairo: Dar Al-
Mannar, 1991.

Karmiyati, Diah & Cahyaning, Suryaningrum, Psikologi Proyektif,
Penerbit Universitas Muhamadiyah Malang, 2019.


https://books.google.co.id/books?id=gjnHj6WomNQC&pg=PA114&dq=geografi+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwi8_c3cu7vtAhUXVH0KHReoC7gQ6AEwCXoECAAQAg#v=onepage&q=geografi%20lingkungan%20hidup&f=true

176

Karim, Muslih Abdul, Isa dan Almahdi di Akhir Zaman, Depok: Gema
Insani Press, 2005.

Manik, Pengelolaan Lingkungan Hidup, Jakarta: Kencana, 2018.

Mangunjaya, Fachruddin M, Konservasi Alam dalam Islam, Jakarta:
Yayasan Obor Indonesia, 2005.

Masduki, Mahfuz, Tafsir Al-Mishbah Muhammad Quraish Shihab Kajian
atas Amtsal Al-Qur’an, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012.

Munawwir, Fajrul, Pendekatan Kajian Tafsir, dalam M. Alfatih
Suryadilaga (dkk), Metodologi Ilmu Tafsir, Yogyakarta: Teras
2005. Razigin, Badiatul, dkk.

Ridha, Muhammad Rasyid, Tafsir al-Qur’dn al-Hakim (Tafsir al-
Manar), Beirut: Dar al-Fikr, 1973, Jilid. 1V.

Salim, Abdul Mu’in, Metodologi Ilmu Tafsir, Yogyakarta: Teras, 2005.

Sastrawijaya, Tresna, Pancaran lingkungan, Jakarta: PT. Rineka Cipta,
1991.

Samadi, Geografi 2: SMA Kelas XI, Jakarta: Yudhistira Ghalia Indonesia,
2007.

Sayyid, Muhammad, bin al-Maliki Alawi, Tarikhul Hawadits wal-Ahwal
an-Nabawiyyah, Malang: AlvaVila Press, 2018.

Shihab, Alwi, Islam Inklusif:Menuju Terbuka dalam Beragama, Bandung:
Mizan,1999.

Shihab, Muhamad Quraish, Membumikan al-Qu’an: Fungsi dan Peran
Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat, Bandung: al-Mizan, 2003.

Shihab, Muhammad Quraish, Membumikan al-Qur’an, Bandung: Mizan,
1994,

Shihab, Muhammad Quraish, Wawasan al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i Atas
Pelbagai Persoalan Umat, Bandung: Mizan, 1996.

Shihab, Muhammad Quraish, Lentera Al-Qur’an: Kisah dan Hikmah
Kehidupan, Bandung: Mizan, 2008.


https://books.google.co.id/books?id=Icu2DwAAQBAJ&printsec=frontcover&dq=pengelolaan+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwjv8fzujbvtAhWSguYKHfUxDZYQ6AEwAHoECAYQAg#v=onepage&q=pengelolaan%20lingkungan%20hidup&f=true
https://books.google.co.id/books?id=1nh91WJY4J0C&pg=PA126&dq=geografi+lingkungan+hidup&hl=en&sa=X&ved=2ahUKEwjI6eu_hrbtAhVryzgGHf8gAisQ6AEwAHoECAMQAg#v=onepage&q=geografi%20lingkungan%20hidup&f=true

177

Shihab, Muhammad Quraish, Membumikan al-Qur’an: Fungsi dan
Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan,
2002.

Shihab, Muhammad Quraish, Tafsir al-Mishbah (Pesan, Kesan,
Keserasian Al-Qur an), Jakarta : Pelita Hati.

Sumawijaya, Amin, Biarkan AIl-Qur'an Menjawab, Jakarta: Penerbit
Zaman, 2013.

Syaifuddin, Ensiklopedia Anak Muslim Edisi Istimewa; Kilauan Mukjizat
Al-Qur an, Jakarta: Elex Media Komputindo, 2010.

Suswanto, Mukjizat Al-Qur’an, Edu Riligia, 2018

Suharto,Toto and Khuriyah, The Scientific Viewpoint In State Islamic
University In Indonesia, Jurnal Pendidikan Islam 1, Maret, 2016.

Sulaiman ,Umar, Ensiklopedia Kiamat dari Sakaratul Maut Hingga Surga
Neraka, Terj Irfan Salim, Jakarta: Serambi Semesta, 2005.

Yunus, Mahmud, Tafsir al-Quran al-Karim, PT Hidakarya Agung, 2004.

Qutb, Sayyid, Tafsir Fi Zhilalil Qur an, Jakarta: Rabbani Press.



178



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Nama : Muhammad Taufiqurrohman

Tempat, Tanggal Lahir  : Depok, 13 Nopember 1981

Alamat - JI. Nuri 2 n0.156 rt04/rw08 Depok Jaya
Pancoran Mas Kota Depok 16432

No. Telepon : 081382260620

Email : taufigweah@gmail.com

Kewarganegaraan : Indonesia

Riwayat Pendidikan
1. Pendidikan Formal
e Sl Fakultas Ushuluddin jurusan Tafsir Hadis Universitas
Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta 2007
e PM. Darusalam Gontor Ponorogo 2000
e SDN Depok Baru 05
e TK Taman Indria Depok

2. Pendidikan Non Formal

Riwayat Pekerjaan
e Guru Ngaji Yayasan Al Mugorrobin Beji Kota Depok



