LIBAS AT-TAQWA DALAM PERSPEKTIF AL-QUR'AN
(Studi Komparatif Tafsir al-Mishbah dan Tafsir al-Azhar)

TESIS
Diajukan kepada Program Studi Magister llImu Al-Qur an dan Tafsir
sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Strata Dua
untuk memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.)

Universitas
PT1Q Jakarta

Oleh:
MIFTA HURRAHMI
NIM: 212510053

PROGRAM STUDI MAGISTER ILMU AL-QUR AN DAN TAFSIR
KONSENTRASI ILMU TAFSIR
PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA
2025 M./1447H






ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji konsep libas at-tagwa dalam perspektif Al-
Qur’an sebagai respons terhadap realitas sosial pemakaian busana Muslim di
Indonesia yang seringkali hanya dipahami secara lahiriah. Istilah pakaian
taqwa kerap dikaitkan dengan pakaian ibadah, seperti untuk salat, namun
dalam praktiknya mengalami distorsi makna, komersialisasi, serta kehilangan
nilai-nilai spiritual yang mendasarinya.

Penelitian ini menggunakan pendekatan tafsir tematik (maudhu ‘i)
dengan metode studi pustaka, mengacu pada dua karya utama: Tafsir al-
Mishbah oleh M. Quraish Shihab dan Tafsir al-Azhar oleh Hamka. Penelitian
ini juga mengulas biografi, corak pemikiran, dan metode tafsir kedua mufasir
tersebut untuk memahami kedalaman makna libas at-tagwa sebagaimana
disebutkan dalam Surah al-A‘raf/7:26 dan al-Ahzab/33:59.

Temuan menunjukkan bahwa, ada perbedaan antara penafsiran Quraish
Shihab dan Hamka terhadap ayat ini. mengenai makna libas at-tagwa.
Keduanya menekankan pentingnya memaknai pakaian takwa sebagai simbol
dari kondisi batin yang tunduk kepada Allah, bukan semata-mata busana fisik.
Bagi Quraish Shihab, pakaian batin adalah pakaian sejati dalam Islam,
sedangkan Hamka menegaskan bahwa pakaian fisik yang sesuai syariat
merupakan perwujudan nyata dari ketakwaan yang bersumber dari dalam hati.
Penelitian ini menyoroti pula peranan tagwa yang mendasari konsep libas at-
tagwa, yaitu sebagai pelindung diri dari dosa, penjaga dari kerusakan moral,
bekal spiritual, dan naungan kehidupan yang tenang. Dalam konteks pakaian,
tagwa tercermin melalui penutupan aurat, kesopanan, serta akhlak yang baik.
Takwa bukan hanya kondisi batin, tetapi nilai aktif yang memengaruhi seluruh
aspek kehidupan, termasuk dalam berpenampilan. Al-Qur an memaknai libas
at-taqwa bukan sekadar pakaian fisik, tetapi sebagai simbol ketundukan batin
kepada Allah Swt., yang tercermin dalam akhlak, kesopanan, dan kesadaran
spiritual.

Penelitian ini menyoroti lima bentuk implementasi nilai libas at-taqwa
dalam kehidupan modern, yaitu sebagai simbol kesadaran diri dan ketakwaan,
refleksi moderasi dan estetika syar‘i, pelindung sosial dan etika, identitas
keislaman dalam masyarakat plural, serta medium dakwah di tengah tantangan
globalisasi. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pemahaman terhadap libas at-
taqwa harus bersifat holistik, mencakup dimensi batiniah dan lahiriah secara
seimbang, sebagaimana dituntunkan oleh Al-Qur’an.

Kata Kunci: Libas at-Taqwa, Tafsir al-Mishbah, Tafsir al-Azhar.






ABSTRACT

This study examines the concept of /ibas at-tagwa from the perspective
of the Qur’an as a response to the social reality of Muslim clothing practices
in Indonesia, which are often interpreted merely in their outward form. The
term libas at-tagwa is commonly associated with ritual attire, such as clothing
for prayer, but in practice, it has undergone semantic distortion,
commercialization, and a loss of its underlying spiritual values.

The study employs a thematic Qur’anic interpretation (tafsir maudhd 7)
using a library research method, focusing on two primary exegetical works:
Tafsir al-Mishbah by M. Quraish Shihab and Tafsir al-Azhar by Hamka. It also
explores the biographies, interpretive approaches, and methodologies of these
two prominent commentators in order to grasp the deeper meanings of libas
at-taqwa as discussed in Surah al-A‘raf (7:26) and al-Ahzab (33:59).

The findings reveal a difference in interpretation between Quraish
Shihab and Hamka regarding the meaning of libas at-taqwa. Both emphasize
the importance of understanding tagwa clothing as a symbol of an inner state
of submission to God, rather than merely external garments. Quraish Shihab
views spiritual attire as the truest form of clothing in Islam, while Hamka
underscores that physical garments aligned with Islamic law represent the
visible expression of inner piety. This research also highlights the role of tagwa
as the spiritual foundation of libas at-taqwéd—a protection from sin, a
safeguard against moral corruption, spiritual provision, and a source of inner
peace. In the context of dress, taqwa is reflected in the covering of the ‘awrah,
modesty, and good character. The Qur an frames libas at-tagwé not as mere
physical clothing, but as a symbol of inner submission to Allah, manifested
through ethics, modesty, and spiritual consciousness.

This study identifies five forms of implementation of libas at-tagwa
values in modern life: as a symbol of self-awareness and piety; as a reflection
of moderation and lawful aesthetics; as a form of social and ethical protection;
as a marker of Islamic identity in plural societies; and as a medium for da‘wah
amid globalization. The study concludes that a holistic understanding of libas
at-taqwa encompassing both its inward and outward dimensions is essential,
in accordance with Qur anic guidance.

Keywords: Libas at-Taqwa, Tafsir al-Mishbah, Tafsir al-Azhar.



Vi



W\ua.’dw

S Blaal @S TN po & sl U psgde aubdl oda Jslis
b I WU e G lio ) 3 oY) U L el elenY)
iy Lol (3 4T V1 aSall LIS 550l L WIe sl L) aas L) b IS,
Agagt) g ) ol BBy Gipld sk ) Vi (a3 B4 deiy

okl plaszal) ososh) i) ((sosl) il e o duhll) olda e
iy Ol i3 dadt mlaall jdit () e o S e S ]y )
Legomgies (2SS ailiasg (ppmiadd 25101 ) aul,dll Jobw WS™.  Sasd Y
Sl (VY1) SLeY G 3 2y S il ) radl) aal) 1o (et
(ry:ed)

Gy Sy oled B G el 3 OV 3gmy o ol cdaS
A gyl oo il AL S R U e 2T e ash LSS (R
) 3 Rk G pn g G OT e 8 s pl U 22
A el sl s e et L sl L ol S u8h Loy
Uyl st A psgil gy AT G g e Ul gl 2l Ll
il Bislial) fiang (g 11 ¢ SUSYI DAV o Loy Ol 0 204
el ) 3Ny plaaVly sl i DM o i) o (o) Bl s
(dls b Gl gaasll 55T ol U 52wl e Y sl A S0 0T
() ol LBl NS 3 T el

5 1Ry ol Bl & (ool ol o8 sedad JISaT At ] anl) s
Bl V) Blasdl) Al sy oyl JLoly e Sty ccspadly 301 ol
oAy sl Slad Loy diges dlensSy (53400 pait 3 Redle] 1565y ANVl

vii



(s pWllly U Al cn aet W ol U psgdl LS bl ol d) awl,
S UL s ade J LS (59,0 T

J-h)ig‘ M cCL«.GL\ M ch}s."J\ u»LJ a.?b'.ﬂl‘ CJLQ&\

viii



PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Mifta Hurrahmi

Nomor Induk Mahasiswa : 212510053

Program Studi : Magister Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

Konsentrasi : Ilmu Tafsir

Judul Tesis : Libas At-Tagwa Dalam Perspektif Al-Qur'an
(Studi Komparatif Tafsir al-Mishbdh dan Tafsir
al-Azhar)

Menyatakan bahwa:

1. Tesis ini adalah murni hasil karya sendiri. Apabila saya mengutip dari
karya orang lain, maka saya akan mencantumkan sumbemya sesuai
dengan ketentuan yang berlaku

2. Apabila di kemudian hari terbukti atau dapat dibuktikan Tesis ini hasil
jiplakan (plagiat), maka saya bersedia menerima sanksi atas perbuatan
tersebut sesuai dengan sanksi yang berlaku di lingkungan Universitas
PTIQ dan peraturan perundang-undangan yang berlaku.

Cianjur, 30 Juni 2025
Yangr membuat pernyataan,

LALIETS A LT s
E.

W‘ﬁ?r}ahmx

X






N

) _ TANDA PERSETUJUAN TESIS
LIBAS AT-TAQWA DALAM PERSPEKTIF AL-QUR"AN (Studi Komparatif

Tafsir al-Mishbéh dan Tafsir al-Azhar)
TESIS

Diajukan kepada Program Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir
sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Strata Dua
untuk memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.)

Disusun Oleh:
MIFTA HURRAHMI
NIM: 212510053

telah selesai dibimbing oleh kami, dan menyetujui untuk selanjutnya dapat
diujikan.

Jakarta, 30 Juni 2025

Menyetujui:
Pembimbing I Pembimbing II
Dr. Kerwanto, M.Ud. Dr. Nurbaiti, M.A.
Mengetahui,
Ketua Program Studi

(\«—\/

Dr. Abd. Muid N,, M.A.

Xi



xii



TANDA PENGESAHAN TESIS

LIBAS AT-TAQWA DALAM PERSPEKTIF AL-QUR'AN (Studi Komparatif
Tafsir al-Mishbdh dan Tafsir al-Azhar)

Disusun oleh:
Nama : Mifta Hurrahmi
Nomor Induk Mahasiswa  : 212510053
Program Studi : Magister Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir
Konsentrasi : [lmu Tafsir

Telah diajukan pada sidang munaqasah pada tanggal 30 Juni 2025

i Jabatan dalam Tanda
No Nama Penguji Tim Tangan
| | Prof. Dr. HM. Darwis Hude, M.Si. Ketua M
9 Prof. Dr. Nur Arfiyah Febriani, Penguji I /| %
M.A. >
3 | Dr. Muhammad Hariyadi, M.A. Penguji IT
4 | Dr. Kerwanto, M.Ud. Pembimbing I -
5 | Dr. Nurbaiti, M.A. Pembimbing I1 Wé
= 7/
6 | Dr. Abd. Muid N., M.A. Panitera/ Sekretaris =\
Jakarta, 7 Juli 2025
Mengetahui,
Direktur Pascasarjana
Universitas PTIQ Jakarta

Prof, Dr. HM. Darwis Hude, M.Si.

Xiii



Xiv



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Penggunaan transliterasi Arab-Indonesia ini berpedoman pada
Transliterasi Arab-Indonesia yang dibakukan berdasarkan Surat Keputusan
Bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik

Indonesia tanggal 22 Januari 1998.

Arab Latin Arab Latin Arab Latin
| ' ) Z é Q
o B P S s K
o o Sy J L
& Ts o Sh . M
c J P Dh 3 N
c h b Th 5 W
¢ KH i Zh RN H
; D ¢ ' : A
R Dz ¢ Gh o Y
g R b F — —
Keterangan:

1. Konsunan yang ber-syaddah ditulis dengan rangkap, misalnya (<)

ditulis rabba.
2. Vokal panjang (mad): Fathah (baris di atas) ditulis a'atay A, kasrah (baris
di bawah) ditulis f"atau I, serta dhammah (baris depan) ditulis dengan u>

atau U>, misalnya: (4,&) ditulis al-gati‘ah, (GSd) ditulis al-
masakih, (O3~Lkad) ditulis al-muflizuh.
3. Kata sandang alif + lam (J!) apabila diikuti oleh huruf gamariyah ditulis

al, misalnya: (f)jjé@*) ditulis al-Kafiruh. Sedangkan bila diikuti oleh
huruf syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang mengikutinya,
misalnya: (J&3)) ditulis ar-rijal.

XV



4. Ta' marbuthah (¢), apabila terletak di akhir kalimat, ditulis dengan h,
misalnya: (5;2;5\) ditulis al-Bagarah. Bila di tengah kalimat ditulis t,

2

misalnya: (JW itfj) ditulis zakat al-mal atau contoh (sLedl 333%) ditulis
sutat an-Nisa”. Sedangkan penulisan kata dalam kalimat ditulis sesuai
tulisannya, misalnya: ((x3;5) %3 323) ditulis wa huwa khair ar-razigi>n

XVi



KATA PENGANTAR

Alhamdulillah, segala puji dan syukur penulis persembahan kehadirat
Allah Swt. yang telah melimpahkan rahmat dan hidayah-Nya serta kekuatan
lahir dan batin sehingga penulis dapat menyelesaikan Tesis ini.

Shalwat dan salam semoga senantiasa dilimpahkan kepada Nabi akhir
zaman, Rasulullah Muhammad saw., begitu juga kepada keluarganya, para
sahabatnya, para tdbi’in dan tdbi’ at-tabi'in serta umatnya yang senantiasa,
mengikuti ajaran-ajarannya. Amiin.

Selanjutnya, penulis menyadari bahwa dalam penyusunan Tesis ini
tidak sedikit hambatan, rintangan serta kesulitan yang dihadapi. Namun berkat
bantuan dan motivasi serta bimbingan yang tidak ternilai dari berbagai pihak
akhirnya penulis dapat menyelesaikan Tesis ini.

Oleh karena itu, penulis menyampaikan ucapan terima kasih yang tiada
terhingga kepada:

1. Rektor Universitas PTIQ Jakarta Bapak Prof. Dr. H. Nasaruddin Umar,

M.A;

2. Direktur Program Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta Bapak Prof.

Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si.;

3. Ketua Program Studi Magister llmu Al-Qur an dan Tafsir Bapak Dr.

Abd. Muid N., M.A;;

XVii



oo

© N

Dosen Pembimbing Tesis yaitu Bapak Dr. Kerwanto, M.Ud. dan Bu
Dr. Nurbaiti, M.A., yang telah menyediakan waktu, pikiran dan
tenaganya untuk memberikan bimbingan, pengarahan dan petunjuknya
kepada penulis dalam penyusunan Tesis ini.;

Kepala Perpustakaan beserta staf Universitas PTIQ Jakarta.;

Segenap Civitas Universitas PTIQ Jakarta, pada dosen yang telah
banyak memberikan fasilitas dan kemudahan dalam menyelesaikan
penulisan Tesis ini;

Mama tercinta,;

Suami tercinta, Anggi Maulana;

. Anakku, Sayyidatul Halimah, Shofiyyah Humaira;

10 Keluarga Besar Yayasan Zad Al-Insaniyyah Cipanas;
11.Para penulis buku maupun jurnal yang menjadi referensi primer dan

sekunder dalam penulisan penelitian yang dilakukan oleh peneliti;

12.Segenap Sahabat-sabahat saya dikelas Magister Ilmu Al-Quran dan

Tafsir Universitas PTIQ Jakarta Angkatan 2021 yang telah menjadi
keluarga;

13. Seluruh Pihak yang Membantu Pengerjaan dan Penyelesaian Tesis ini.

Allah Swt. lah satu-satunya Dzat yang bisa membalas semua kebaikan

serta doa-doa kepada semua elemen yang telah mendukung sampai akhir
sehingga tuntaslah penyusunan dan penulisan tesis ini.

Akhirnya, hanya kepada Allah Swt. sajalah penulis bertawakkal serta

mengharapkan ridho-Nya. Semoga apa yang diusahakan oleh peneliti dalam
penelitian ini dapat memberikan manfaat baik bagi individu penulis maupun
masyarakat umum.

Cianjur, 7 Juli 2025
Penulis

Mifta Hurrahmi

xviii



DAFTAR ISI

Halaman JUAUL..........cooiiiii e i
ADSITAK ..ot ii
Pernyataan Keaslian TeSIS........ccceviiieieeieiie e iX
Tanda Persetujuan TeSIS........ooiiiiiiiriiieieie s Xi
Tanda Pengesanan TeSIS.........cccveiueiieieeie e Xiii
Pedoman TranliteraSi.......c.cccuereiiirieee e XV
Kata PENQANTAN .........cccociiiieie et XVii
[ =T £ USSR XiX
BAB | PENDAHULUAN ..ot 1
A. Latar Belakang Masalah.............ccccoooiniiiiniiic 1

B. Identifikasi Masalah ............cccocoiiiiiiiiiiiiieee e 4

C. Pembatasan dan Perumusan Masalah..............ccoceovniiininnnnnnnn, 4

D. Tujuan Penelitian.........cceoiiiiiiiiiecie e 5

E. Manfaat Penelitian..........cccocoviiiiiiiiiiieee e 5

F. Kerangka TeOM ......cccuriiieiiieiesie e 6

G. Tinjauan PUStaKa ...........ccceiiiiiiiiiicsic e 7

H. Metode Penelitian..........cccooveieiieiieieee e 9

1. Pemilihan Objek Penelitian ............ccoovviiiiiniiiiieeee 9

XixX



2. SUMDEE DAA...eeeeeeeeeee et 10

3. Teknik Input dan Analisis Data ..........ccccooeveieieniiiniieens 10
4. Pengecekan Keabsahan Data...........ccccccovvvevieiiieeiiesine s, 10
I.  Sistematika Penulisan..........ccocooiiiiiiininiicc s 11
BAB Il DISKURSUS SEPUTAR LIBAS AT-TAQWA .......cccccooveveenne, 13
A. Pengertian LiDas at-TagWAa.........ccceoeereereeiieiieieeee e 13
1. Definisi LIDAS .....cccoooviiiiiiiiee e 13
2. Penggunaan Istilah Lib&s..........c.ccooiiiiiiiiinciceee, 18
3. DefiniSi TAKWa ......cooveiiiiiiiieceseee e 22
B. Penggunaan Libas Zaman Jahiliah...........cccoooeiiiiiiniiiiiee, 36
C. Model-Model Libas Arab.........cccocoviiiniieeee 42
D. Jilbab sebagai Pakaian TakWa ...........ccccceevveiieieiiieiieie e 45
E. FUNGSI LIDAS ..o 46
F. Distorsi Makna Libéas at-Taqwa dalam Praktik Berbusana Modern 56
BAB 111 BIOGRAFI QURAISH SHIHAB DAN HAMKA SERTA TAFSIR
AL-MISHBAH DAN TAFSIR AL-AZHAR........ccoeieieieiece e, 59
A. Muhammad Quraish Shihab dan Tafsir al-Mishbéh.................... 59
1. Biografi M. Quraish Shihab ..........cccoovviiiii 59
2. Profil Tafsir al-Mishba@h............cccccooviiiiiii e, 88
B. Hamka dan Tafsir al-Azhar ...........ccovviiiiiiiie 105
1. Biografi HamKa .........ccoooeiiiiiiiiiiieeeeec e 105
2. TafsSir al-Azhar.........ccooieiiiie s 114

BAB IV ANALISIS KOMPARATIF PENAFSIRAN M. QURAISH
SHIHAB DAN HAMKA TENTANG AYAT-AYAT LIBAS AT-TAQWA119
A. Penafsiran M. Quraish Shihab dan Hamka terhadap Libés at-Taqwa

dalam Surah al-A’raf ayat 26 ........c.cecvviviiiiiiiec e 121
1. Seruan Universal kepada Seluruh Manusia..............cc.c..... 121
2. Pakaian sebagai Ilham Ilahi dan Cermin Peradaban .......... 123
3. Libas at-Taqwa sebagai Puncak Kesadaran Spiritual ........ 124
4. Takwa sebagai Aktualisasi Fitrah dan Instrumen Penyucian Jiwa
............................................................................................ 126
5. Dimensi Syukur dan Spiritualitas dalam Pakaian .............. 128
6. Pakaian Takwa sebagai Sistem Perlindungan Spiritual...... 128
7. Universalitas Pesan dan Relevansi Kepribadian Ideal ....... 129
8. Refleksi Diri dan Pembentukan Kepribadian..................... 130
B. Penafsiran Quraish Shihab dan Hamka tentang Jilbab sebagai
Representasi Libas at-Taqwa dalam Surah al-Ahzab Ayat 59........
................................................................................................... 130
1. Konteks dan Latar Turunnya Surah al-Ahzab Ayat 59....... 131

XX



2. Makna dan Fungsi Jilbab ...........c.ccceveviiviiieieee e, 132
3. Status Hukum Jilb@b ..........cccoooviviiieeee 134
4. Pandangan terhadap Modernitas............c.ccoeveeeeieerieenenne. 135
5. Korelasi dengan Libas at-tagwa...........cccceeereniienvinennn. 136
C. Analisis Penafsiran Libas at-Tagwa M. Quraish Shihab dan Hamka
................................................................................................... 137
1. Nilai Ketakwaan dalam Libas at-Tagqwa............c.ccceevvennenne. 137
2. Implementasi Nilai Libas at-Tagwa dalam Kehidupan Modern
.............................................................................................. 147
BAB V PENUTUP ...ttt 153
A, KESIMPUIAN.....ciiiiecieeee e 153
B. SAIAN ... e 156
DAFTAR PUSTAKA ..ot 159
LAMPIRAN
RIWAYAT HIDUP

XXi



XXii



BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Perkembangan teknologi dan informasi dewasa ini
memberikan dampak positif dan negatif bagi muslimah. Menurut
Murtopo, ada Muslimah yang cenderung mengikuti tren gaya hidup
kebarat-baratan, termasuk dalam busana sehari-hari dan busana
pengantin, yang seringkali tidak sesuai dengan syariat Islam.!

Secara umum, ajaran Islam diperintahkan untuk dikerjakan
dalam keadaan normal, seperti salat dengan berdiri atau bersuci
dengan air. Namun, jika kondisi tidak memungkinkan, Islam
memberikan solusi, seperti salat dengan duduk atau bersuci dengan
debu. Ajaran Islam selalu mempertimbangkan kebutuhan dan
kemampuan manusia.?

Masalah penelitian ini berangkat dari penggunaan pakaian
Muslim di Indonesia yang dikenal sebagai pakaian takwa, yang biasa
digunakan untuk salat dan ibadah lainnya. Salah satu perancang
pakaian takwa adalah Raden Mas Said Sunan Kalijaga, seorang wali

! Mayang Tresna Dewi dan Citra Puspit Sari, “Penerapan Konsep Syar’i Modern Pada
Desain Busana Pengantin Muslimah,” dalam Jurnal ATRAT, Vol. 06 No.3 Tahun 2018, hal.
2.

2 M. Nurul Huda, Islam Itu Mudah, Sukabumi: CV Jejak, 2017, hal.14.

1



penyebar Islam di Nusantara yang menggunakan budaya, termasuk
busana, sebagai media pembelajaran Islam. Pakaian takwa memiliki
ciri-ciri: berlengan panjang dengan ujung lengan terbuka, kerah
berdiri dan longgar, serta biasanya berwarna putih. Istilah pakaian
takwa muncul pada akhir abad ke-20.3

Pakaian takwa, atau libas at-tagwa, di masyarakat menghadapi
beberapa masalah yang mempengaruhi  penerimaan  dan
pemahamannya. Berikut adalah beberapa masalah yang dihadapi:
yang pertama, komersialisasi dan perubahan makna, di beberapa
kalangan, pakaian takwa telah mengalami komersialisasi, nilai-nilai
spiritual yang seharusnya diutamakan justru tergeser oleh tren mode.
Akibatnya, pakaian ini sering kali lebih dilihat sebagai simbol status
sosial dibandingkan manifestasi ketakwaan. Kedua, kurangnya
pemahaman makna filosofis, ada masyarakat yang mengenakan
pakaian takwa tanpa memahami makna filosofis di baliknya. Pakaian
ini seharusnya mencerminkan ketakwaan dan kesederhanaan, tetapi
bagi sebagian orang, penggunaannya hanya sebatas formalitas atau
mengikuti tradisi tanpa penghayatan makna yang mendalam.*

Haji Abdul Malik Karim Amrullah yang dikenal dengan
sebutan Hamka menegaskan, bahwa aurat perempuan harus ditutup
sebagai bentuk ketaatan kepada Allah Swt. dan untuk menjaga
kehormatan. Dalam pandangannya, hal ini penting untuk melindungi
perempuan dari pandangan yang tidak semestinya dan menjaga
muru’ah.® Menutup aurat perempuan adalah kewajiban sebagai
bentuk kepatuhan kepada Allah Swt.® Dalam pandangannya, Hamka
juga menegaskan bahwa menutup aurat merupakan tanggung jawab
perempuan untuk mengekspresikan identitasnya sebagai Muslimah. la
berpendapat bahwa hal ini berkaitan dengan norma dan etika dalam
masyarakat.” Dalam pandangannya, Hamka menyatakan bahwa
menutup aurat adalah syarat untuk mendapatkan keridaan Allah Swit.
dan menjaga marwah perempuan.® Menutup kepala bagi perempuan
adalah wajib sebagai bagian dari menutup aurat. Hal ini dianggap

3 Kamaruddin Amin, et.al., Ensiklopedia Islam Nusantara Edisi Budaya, Jakarta:
Direktorat Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam Ditjen Pendidikan Islam, 2017, hal 24.

4 Retno Hendariningrum dan M. Edy Susilo, “Fashion dan Gaya Hidup: Identitas dan
Komunikasi,” dalam Jurnal llmu Komunikasi, Vol. 06 No. 2 Tahun 2008, hal. 26-27.

> Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 2001, hal.
4924-4931.

6 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, ..., hal. 4924-4931.

" Hamka, Islam dan Perempuan, Jakarta: Bulan Bintang, 1984, hal. 42.

8 Hamka, Kewajiban Perempuan Dalam Islam, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1985, hal.
103.



3

penting untuk menjaga kehormatan dan identitas.® Hamka
menekankan bahwa menutupi kepala merupakan kewajiban bagi
Muslimah sebagai simbol ketaatan kepada Allah Swt. dan untuk
menjaga kehormatan.® la juga berpendapat bahwa menutup kepala
adalah bagian dari syariat Islam yang harus diikuti oleh setiap
perempuan guna menghindari pandangan yang tidak pantas.**

Pendapat lain dari M. Quraish Shihab, penggunaan khimar
(kerudung) termasuk bagian dari perintah menutup aurat dalam Islam,
namun ia menekankan bahwa memahami ayat terkait pakaian dan
aurat membutuhkan pendekatan yang kontekstual dan tidak semata-
mata tekstual. Dalam bukunya Jilbab Pakaian Wanita Muslimah:
Pandangan Ulama Masa Lalu dan Cendekiawan Kontemporer, M.
Quraish Shihab menyebutkan bahwa ayat-ayat mengenai jilbab,
seperti dalam surah al-Ahzab/33: 59, memang menunjukkan perintah
agar wanita menutup aurat, namun interpretasi tentang bentuk dan
cakupan aurat bisa berbeda sesuai dengan kondisi dan budaya. la
berpendapat bahwa inti dari perintah tersebut adalah menjaga
kesopanan dan melindungi kehormatan, dan mengenai khimar atau
penutup kepala, ia mengakui bahwa ada perbedaan penafsiran di
antara para ulama. M. Quraish Shihab tidak menolak perintah
penggunaan khimar, tetapi cenderung pada pendekatan yang lebih
fleksibel dan kontekstual sesuai situasi dan pemahaman setiap
individu, terutama terkait kondisi budaya setempat.’?> Pandangan M.
Quraish Shihab ini lebih pada pendekatan yang melihat konteks
sejarah, sosial, dan budaya dalam memahami ayat-ayat Al-Qur an.

Pandangan Hamka dan M. Quraish Shihab mengenai aurat
perempuan dan kaitannya dengan libas at-taqwa (pakaian takwa)
menunjukkan dua pendekatan yang berbeda namun saling melengkapi
dalam memahami syariat. Hamka memaknai menutup aurat, termasuk
menutup kepala, sebagai perintah syariat yang bersifat tegas dan
absolut. Baginya, menutup aurat adalah simbol ketaatan, penjagaan
kehormatan, serta bentuk identitas Muslimah yang jelas. Dalam
konteks libas at-taqwa, Hamka cenderung menekankan aspek lahiriah
dan normatif dari pakaian sebagai representasi ketakwaan kepada
Allah Swt. la berpandangan bahwa pakaian yang menutup aurat
dengan benar adalah wujud nyata dari sikap takwa seorang
perempuan kepada Tuhannya.

® Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7..., hal. 4924-4931.

10 Hamka, Islam dan Perempuan..., hal. 42.

11 Hamka, Kewajiban Perempuan Dalam Islam..., hal. 103.

12 M. Quraish Shihab, Jilbab Pakaian Wanita Muslimah: Pandangan Ulama Masa
Lalu dan Cendekiawan Kontemporer, Jakarta: Lentera Hati, 2004, hal. 80-85.



Sementara itu, M. Quraish Shihab menyajikan pemahaman
yang lebih kontekstual dan inklusif. la mengakui bahwa perintah
menutup aurat dalam ayat-ayat seperti Surah al-Ahzab/33: 59
memang ada, namun perlu ditafsirkan secara bijak dengan
mempertimbangkan realitas budaya, sosial, dan historis masyarakat.
Dalam kaitannya dengan libas at-tagwd, M. Quraish Shihab
menekankan bahwa ketakwaan tidak hanya tampak dari aspek fisik
pakaian, tetapi juga harus mencerminkan kesopanan, niat yang tulus,
dan akhlak yang baik. la tidak menolak pentingnya kerudung, tetapi
memberikan ruang interpretasi yang luas berdasarkan magdsid al-
syari’ah (tujuan-tujuan syariat) yang menekankan perlindungan,
martabat, dan moralitas.

Masalah-masalah ini menunjukkan perlunya pemahaman yang
lebih baik dan holistik tentang hakikat dan nilai-nilai yang terkandung
dalam pakaian takwa dan penerapannya agar lebih sesuai dengan
prinsip-prinsip Islam dalam kehidupan sehari-hari. Berdasarkan latar
belakang inilah penulis tertarik menulis tesis dengan judul “Libas at-
taqwa dalam Perspektif Al-Qur'an: Studi Komparatif Tafsir al-
Mishbah dan Tafsir al-Azhar. ”

B. Identifikasi Masalah

Beberapa permasalahan yang dapat diidentifikasi dari latar
belakang masalah tersebut diatas adalah sebagai berikut:

1. Tren pakaian Muslimah yang melanggar syariat Islam.

2. Pandangan libas at-tagwa menurut M. Quraish Shihab dalam
Tafsir Al-Mishbah dan pandangan libas at-taqwa menurut Hamka
dalam Tafsir al-Azhar.

3. Bentuk libas at-tagwa yang hakiki menurut agama Islam dalam
Al-Quran.

C. Pembatasan dan Perumusan Masalah
1. Pembatasan Masalah

Berdasarkan identifikasi masalah di atas peneliti
membatasi penelitian ini hanya pada yang berkaitan dengan
diskursus libas at-tagwé mulai dari sejarah dan pengertian libas
at-taqwa, takwa dalam Al-Qur'an, tujuan libas pada zaman
jahiliah, dan fungsi libas dalam Islam.

Dalam tesis ini juga mengulas profil M. Quraish Shihab
dan Hamka, karya-karya M. Quraish Shihab dan Hamka, profil
Tafsir Al-Mishbah dan Tafsir al-Azhar, latar belakang penulisan
Tafsir Al-Mishbah dan Tafsir al-Azhar, sistematika penafsiran
Tafsir Al-Mishbah dan Tafsir al-Azhar, sumber Tafsir Al-



5

Mishbéh dan Tafsir al-Azhar, metode dan corak penafsiran,
pandangan ulama terhadap Tafsir Al-Mishbah dan Tafsir al-
Azhar, kelebihan dan kekurangan Tafsir Al-Mishbah dan Tafsir
al-Azhar. Kemudian juga menganalisis penafsiran M. Quraish
Shihab dan Hamka terhadap ayat-ayat yang berkaitan dengan
libas at-tagwa terutama Surah al-A’raf ayat 26.
2. Perumusan Masalah

Masalah-masalah pokok yang akan dibahas dalam
penelitian ini dapat dirumuskan sebagai berikut:

a. Bagaimana penafsiran libas at-taqwa menurut M. Quraish
Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah dan Hamka dalam Tafsir al-
Azhar.

b. Bagaimana makna, prinsip, dan nilai dasar libés at-tagwa
berdasarkan penafsiran M. Quraish Shihab dan Hamka.

c. Bagaimana perbandingan libas at-taqwéa menurut M. Quraish
Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah dan Hamka dalam Tafsir al-
Azhar.

D. Tujuan Penelitian

Penelitian ini ditulis dengan dasar kepedulian sosial dengan

tujuan-tujuan sebagai berikut:

1. Menjelaskan pengertian libas at-taqwa.

2. Menganalisis penafsiran M. Quraish Shihab dan Hamka terhadap
ayat libas at-tagwa.

3. Membahas prinsip dan nilai dasar libas at-tagwa berdasarkan
penafsiran M. Quraish Shihab dan Hamka.

4. Menjelaskan karakteristik libas at-taqwa berdasarkan penafsiran
M. Quraish Shihab dan Hamka.

5. Membahas penerapan libas at-taqwa pada era kekinian.

E. Manfaat Penelitian

Studi ini secara keseluruhan diharapkan dapat memperkaya
pemahaman Islam, terutama dalam konteks interpretasi Al-Qur an.
Studi ini tidak hanya terfokus pada aspek teksnya, melainkan juga
melibatkan pemahaman kontekstual dan penerapannya dalam
kehidupan saat ini. Tujuan utama adalah memberikan solusi atas
permasalahan karakter yang dihadapi oleh umat sesuai dengan tujuan
turunnya Al-Qur'an sebagai panduan dalam kehidupan dunia dan
akhirat. Penelitian ini merujuk kepada studi yang telah dilakukan oleh
ulama-ulama klasik dan kontemporer. Dengan demikian, diharapkan



bahwa studi ini akan memberikan manfaat baik secara teoritis
maupun praktis.

1. Manfaat Teoritis

a. Studi ini secara keseluruhan diharapkan dapat memperkaya
khazanah intelektual dibidang ilmu tafsir Al-Qur'an
khususnya di lingkungan civitas akademika Institut
Perguruan Tinggi llmu Al-Qur an Jakarta.

b. Memberikan pengetahuan mengenai penafsiran libas at-
taqwa menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah
dan Hamka dalam Tafsir al-Azhar.

c. Memberikan wawasan kepada masyarakat prinsip, nilai
dasar, dan karakteristik libas at-taqwa.

d. Mengokohkan keimanan peneliti pada khususnya dan
masyarakat muslim pada umumnya.

e. Menjadi inspirasi untuk penelitian ilmiah berikutnya.

2. Manfaat Praktis

a. Penelitian ini dapat diimplementasikan sebagai salah satu
upaya dalam menginternalisasikan nilai ketakwaan dalam
desain produk busana Muslimah.

b. Hasil penelitian dapat digunakan sebagai salah satu tolak
ukur penilaian kelayakan busana Muslimah yang tersebar di
masyarakat.

F. Kerangka Teori

Libds at-taqwéa adalah konsep yang memiliki makna
mendalam dalam Islam. Secara harfiah, lib4s berarti pakaian®, dan
takwa berarti kesadaran akan Allah Swt., atau ketakwaan. Maka, libas
at-tagwa dapat diartikan sebagai “pakaian ketakwaan” yang
mencakup tidak hanya pakaian fisik tetapi juga perilaku dan akhlak
seorang Muslim. Konsep ini diambil dari Al-Quran dan memiliki
relevansi besar dalam kehidupan sehari-hari umat Islam.}* Konsep
libas at-tagwa pertama kali disebutkan dalam Al-Qur an,

BBMuhammad Bin Mukarram Bin Manzur Al-Misri, Lisan Al-Arab, Ponorogo: Dar
As-Sadr, 2015, hal. 3986.

1Fahrudin dan Risris Hari Nugraha, “Konsep Busana dalam Alqur'an (Suatu Kajian
Alqur’an Berdasarkan Pendekatan Tematik),” dalam Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol.
18 No. 2 Tahun 2020, hal. 3-5.



% 1%"4 itk |28 2 //£’~=/a‘..\o/ ° P a‘ﬁ// ’a/?’ °s < Ly
s TGS (54t u’“\t‘j \A;:gj vg;‘;)ow L@Vﬁ S vg.;l& ST 23! &=

O38% 3l bl o
Wahai anak cucu Adam, sungguh Kami telah menurunkan kepadamu
pakaian untuk menutupi auratmu dan bulu (sebagai bahan pakaian
untuk menghias diri). (Akan tetapi,) pakaian takwa itulah yang paling

baik. Yang demikian itu merupakan sebagian tanda-tanda
(kekuasaan) Allah Swt.agar mereka selalu ingat. (al-A’raf/7:26).

Muhammad bin Shalih Al-‘Utsaimin menjelaskan pakaian itu
ada dua jenis pakaian yaitu pakaian lahir dan pakaian batin. Pakaian
lahir adalah pakaian yang menutupi aurat seorang Muslim sedangkan
pakaian batin adalah pakaian takwa.'® Ayat ini menunjukkan bahwa
selain pakaian fisik yang menutup aurat, ada pakaian ketakwaan yang
lebih penting, yaitu kesopanan, moralitas, dan ketaatan kepada Allah
Swt. Tujuannya adalah untuk menjaga kehormatan dan martabat
individu serta mendorong kesadaran spiritual yang mendalam.

Libas at-tagwa memiliki dua dimensi utama: fisik dan
spiritual. Dalam konteks fisik, pakaian yang sesuai dengan ajaran
Islam adalah penting untuk menjaga aurat, kesopanan dan martabat
seseorang. Namun, yang lebih penting adalah dimensi spiritual, yaitu
bagaimana seseorang menunjukkan ketakwaan dan kepatuhan kepada
Allah Swt. dalam setiap aspek kehidupan mereka. Ini termasuk
perilaku, etika, dan interaksi sosial.'®

Metode tafsir maudhi’i adalah satu cara menafsirkan Al-
Qur’an dengan mengambil tema tertentu lalu mengumpulkan ayat-
ayat yang berkaitan dengan tema tersebut, kemudian dijelaskan satu-
persatu dari sisi semantiknya dan penafsirannya dihubungkan satu
dengan yang lain, sehingga membentuk suatu gagasan yang utuh dan
komprehensif mengenai pandangan Al-Qur'an terhadap tema yang
dikaji. Kajian penelitian ini mencakup makna libas at-taqwa, pakaian
ketakwaan yang mencerminkan ketakwaan dan kesopanan sebagai
bagian dari kehidupan sehari-hari seorang Muslim.

G. Tinjauan Pustaka

Muhammad Abduh Tuasikal, ‘“Pakaian Takwa Sebagai Bekal”,” dalam
https://rumaysho.com/13252-pakaian-takwa-sebagai-bekal.html. Diakses pada tanggal 10
Agustus 2024 pukul 09.00 WIB.

16 Sugirma dan Agustang, “Pakaian Terbaik Menurut Al-Qur'an (Telaah Maudhu’l
atas Term-Term Bermakna Pakaian dalam Al-Qur'an,” dalam Jurnal Kajian Perempuan,
Gender dan Agama, Vol. 16 No. 1 Tahun 2022, hal. 3-5.



https://rumaysho.com/13252-pakaian-takwa-sebagai-bekal.html

Kebanyakan tesis dan jurnal yang diperoleh baik peneliti
dalam maupun luar negeri, mengulas libas berdasarkan syariat Islam.
Ditemukan kajian libas at-tagwa dari sudut pandang para pemikir
Islam dalam bentuk jurnal, tesis dan disertasi tetapi diulas secara
parsial, misalnya tentang busana Muslimah saja, atau jilbab saja.
Diantaranya, Pertama terdapat dalam Taklim: Jurnal Pendidikan
Agama Islam Vol. 18 No. 2 Tahun 2020 tulisan Fahrudi dan Riris
Hari Nugraha yang membahas “Konsep Busana Dalam Al-Qur'an”.
Hasil penelitian menemukan bahwa Busana dalam Al-Qur'an
memiliki beragam istilah seperti libas, tsiyab, dan sarabil, yang
meskipun memiliki arti umum sebagai pakaian, masing-masing
memiliki penekanan makna tersendiri. Selain sebagai penutup aurat,
Al-Qur an juga menggunakan istilah lain seperti jilbab, khimér, dan
Zinat untuk menjelaskan fungsi tambahan dari busana, yaitu sebagai
pelengkap dan perhiasan. Fungsi busana dalam Islam tidak hanya
terbatas pada aspek estetika dan kesopanan, tetapi juga mencakup
perlindungan dari bahaya fisik seperti panas dan peperangan, serta
sebagai identitas diri.’

Islam memberikan perhatian besar terhadap kesehatan dan
kesejahteraan pemeluknya melalui aturan berpakaian yang sesuai.
Oleh karena itu, busana dalam Islam harus memenuhi syarat tertentu:
menutup aurat, tidak ketat atau tipis, tidak mencolok atau menyerupai
lawan jenis atau orang kafir, serta tidak berlebihan dalam perhiasan.
Ketentuan ini menunjukkan bahwa ajaran Islam mengatur tata busana
secara menyeluruh, baik dari aspek spiritual, sosial, maupun
kesehatan. Persamaan penelitia ini dengan tulisan penulis adalah
pembahasan yang sama tentang busana yang Islami. Perbedaannya,
penulis lebih mengkaji dari aspek penafsiran libas yang hakiki bagi
seorang Muslimah menggunakan Tafsir Al-Mishbah dan Tafsir al-
Azhar.

Kedua, dalam Jurnal Tafsere Vol. 9 No. 2 Tahun 2021 yang
ditulis olen Ahmad Munawwir membahas “Konsep Libas (Pakaian)
dalam Al-Qur'an”. Hasil penelitiannya menunjukkan Konsep libas
dalam Al-Qur an tidak hanya bermakna pakaian fisik sebagai penutup
aurat dan pelindung tubuh, tetapi juga mencakup makna batiniah,
yakni libas at-taqwa (pakaian takwa) yang menutup aib spiritual dan
mencerminkan akhlak mulia serta amal saleh. Islam menggeser
makna pakaian dari sekadar simbol keindahan fisik menjadi simbol
kesalehan dan kehormatan. Maka, pakaian yang ideal dalam Islam

17 Fahrudin dan Risris Hari Nugraha, “Konsep Busana dalam Al-Qur'an,” dalam
Jurnal Taklim, Vol. 18 No. 2 Tahun 2020, hal. 75-87.



9

adalah yang menyatukan fungsi lahiriah dan batiniah, menjaga tubuh
dan juga menyucikan jiwa.'® Perbedaan penelitian ini dengan tulisan
penulis adalah dari segi pemilih penafsiran yang mana penulis
fokuskan pada Tafsir Al-Mishbah dan Tafsir al-Azhar. Dua penafsiran
ini mewakili pandangan ulama nusantara yang memiliki latar
belakang kehidupan dan budaya yang membaur dengan masyarakat
Indonesia.

Ketiga, dalam jurnal Riset Agama Vol. 2 No. 1 Tahun 2022
yang ditulis oleh Nina Inayatul Maula membahas “Penafsiran Imad
Zaki al-Barudi tentang Berjilbab bagi Perempuan dalam Islam”. Hasil
penelitiannya menunjukkan bahwa penafsiran Imad Zaki al-Barudi
terhadap Surah Al-Ahzab ayat 53, 54, dan 59 menegaskan pentingnya
berjilbab sesuai syariat Islam, dengan memperhatikan aspek
kesopanan, perlindungan, dan identitas sebagai Muslimah. Namun,
fenomena tren jilbab masa kini dipengaruhi oleh faktor sosial,
budaya, fashion, dan teknologi, yang kadang mengaburkan makna
jilbdb sebenarnya.l® Penelitian ini memberi kontribusi dalam
menambah wawasan tentang pemahaman jilbab secara syar’i,
meskipun memiliki keterbatasan seperti kurangnya informasi
biografis mufassir dan keterikatan pada fenomena kekinian. Penulis
berharap penelitian ini dapat menjadi rujukan awal bagi penelitian
lanjutan dengan pendekatan dan analisis yang lebih mendalam.
Persamaan pembahasan dengan penulis terletak dalam pembahasan
pakaian yang menunujukkan ketakwaan yaitu salah satunya jilbab.
Adapun penafsiran yang digunakan berbeda dengan rujukan yang
penulis gunakan.

H. Metode Penelitian

Jenis penelitian ini merupakan penelitian studi kepustakaan
atau library research yang menggunakan pendekatan kualitatif dan
metode tafsir tematik.

Berikut ini penjelasan beberapa poin yang diperlukan:
1. Pemilihan Objek Penelitian
Objek penelitian yang diambil dalam tesis ini berfokus pada
penafsiran libas at-tagwd menurut M. Quraish Shihab dalam
Tafsir Al-Mishbah dan Hamka dalam Tafsir al-Azhar surah al-
A’raf/7: 26, al-Ahzab/33: 59. Ayat ini merupakan respon dalam

18 Ahmad Munawwir, “Konsep Libas (Pakaian) dalam Al-Qur'an,” dalam Jurnal
Tafsere, Vol. 9 No. 2 Tahun 2021, hal. 192-210.

19 Nina Inayatul Maula, “Penafsiran Imad Zaki al-Barudi tentang Berjilbab bagi
Perempuan dalam Islam,” dalam Jurnal Riset Agama, Vol. 2 No. 1 Tahun 2022, hal. 183-
199.



memaknai libas at-tagwéd yang hakiki. Pemilihan surah al-

A’raf/7: 26 dan al-Ahzab/33: 59 ini dilakukan untuk menemukan

jawaban dari pertanyaan bagaimana libas at-tagwa menurut M.

Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah dan menurut Hamka

dalam Tafsir al-Azhar.

2. Sumber Data
Penelitian ini menggunakan sumber data primer dan
sekunder. Sumber primer yang dimaksud adalah ayat-ayat Al-

Qur an yang berkaitan dengan libés at-taqwa Tafsir Al-Mishbah,

Tafsir al-Azhar, buku Membumikan Al-Qur'an, Lentera Al-

Qur'an, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Tematik Atas Pelbagai

Persoalan Umat, Khilafah-Peran Manusia di Bumi yang

semuanya merupakan karya M. Quraish Shihab. Adapun sumber

data sekunder diambil dari buku - buku yang memiliki relevansi
dengan libas at-taqwa, antara lain buku Perempuan, Jilbab

Pakaian Wanita Muslimah: Pandangan Ulama Masa Lalu dan

Cendikiawan Kontemporer, tesis, disertasi, dan jurnal-jurnal yang

relevan.

3. Teknik Input dan Analisis Data
Pengumpulan data dilakukan dengan cara:

a. Menghimpun beberapa ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan
dengan libas at-taqwa.

b. Menghimpun pendapat para mufasir tentang ayat-ayat tersebut
terkait libas at-tagwa dalam surah al-A’raf /7: 26 dan al-
Ahzab/33: 59.

c. Mengulas penafsiran M. Quraish Shihab dan Hamka dalam
memaknai ayat libés at-tagwéa dalam surah al-A’raf /7: 26 dan
al-Ahzab/33: 59.

Pengumpulan data-data dimaksudkan agar memudahkan
proses analisa sehingga dapat dilakukan penjabaran hubungan-
hubungannya,korelasinya dan relevansinya terhadap makna ayat-
ayat Al-Quran.

4. Pengecekan Keabsahan Data
Semua data yang terkumpul dicek sesuai dengan klasifikasi
dalam masing - masing bab. Pengecekan keabsahan data;
pertama meneliti secara mendalam penafsiran libas at-taqwa
menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah dan Hamka
dalam Tafsir al-Azhar dalam surah al-A’raf /7: 26 dan al-

Ahzab/33: 59. Kedua; menghimpun ayat-ayat yang berkaitan

dengan libas dan at-takwa. Ketiga: meneliti ayat dengan mencari

penjelasannya dalam Tafsir Al-Mishbah dan Tafsir al-Azhar.

Keempat; menjabarkan penafsiran ayat-ayat yang berkaitan



11

dengan libas at-tagwa dengan pendapat mufasir lain dan hadis-
hadis yang relevan.

Sistematika Penulisan

Penelitian ini ditulis berpedoman pada buku Panduan
Penyusunan Tesis dan Disertasi Program Pascasarjana Institut PTIQ
Jakarta 2017. Penelitian ini terbagi menjadi lima bab, setiap bab
terdiri dari sub bab dengan rincian sebagai berikut:

Bab pertama, yakni pendahuluan. Sub bab yang pertama dan
kedua berisi latar belakang dan identifikasi masalah. Sub ketiga
berupa berupa rumusan dan batasan masalah yang menjadi fokus
pertanyaan yang akan dijawab dalam tesis ini. Sub keempat tujuan
penelitian. Sub kelima manfaat penelitian. Sub Keenam adalah
kerangka teori yang menjelaskan rancang bangun penelitian ini. Sub
ketujuh tentang tinjauan pustaka. Sub kedelapan tentang metode
penelitian yang menggambar cara penelitian yang dilaksanakan mulai
mulai dari pengambilan sumber data, pengumpulan data hingga
analisis data. Sub bab kesembilan berisi sistemika penulisan.

Bab kedua membahas diskursus seputar libas at-tagwa mulai
dari pengertian libas at-tagwa, definisi Libas at-taqwa, sejarah,
sebarannya takwa dalam Al-Qur an, takwa dalam Al-Qur an, tujuan
libAs zaman jahiliyyah, model-model libas Arab, jilbab sebagai
pakaian takwa, fungsi libas dan distorsi makna Libas at-taqwa dalam
praktik berbusana modern.

Bab ketiga mengulas biografi Quraish Shihab dan Hamka serta
Tafsir al-Mishbah dan Tafsir al-Azhar, pandangan Ulama Terhadap
M. Qurasih Shihab, corak pemikiran Quraish Shihab, karya-karya
Quraish Shihab, karakteristik pemikiran Quraish Shihab, pendekatan,
metode, dan sistematika Tafsir al-Mishbah, sumber penafsiran Tafsir
al-Mishbah, corak penafsiran Tafsir al-Mishbah, pandangan Ulama
terhadap Tafsir al-Mishbéh, kelebihan dan kekurangan Tafsir al-
Mishbéah, karir dan karya-karya Hamka, latar belakang penulisan
Tafsir al-Azhar, pendekatan, metode, dan sistematika Tafsir al-Azhar,
corak penafsiran Tafsir al-Azhar.

Bab keempat berisi analisis komparatif penafsiran M. Quraish
Shihab dan Hamka tentang ayat-ayat libas at-tagwa, penafsiran M.
Quraish Shihab dan Hamka tentang ayat-ayat seputar Libas at-taqwa:
Penafsiran M. Quraish Shihab dan Hamka terhadap libas at-tagwa
dalam Surah al-A’raf Ayat 26, Penafsiran Quraish Shihab dan Hamka
tentang jilbab sebagai representasi libas at-tagwa dalam Surah al-
Ahzab Ayat 59, dan hakikat libas at-tagwd Menurut M. Quraish
Shihab dan Hamka.



12

Bab kelima merupakan bab penutup berisi kesimpulan dari
hasil temuan dalam penelitian ini, saran untuk masyarakat secara
umum, dan saran untuk akademisi sebagai pijakan sementara untuk
penelitian lebih lanjut.



BAB Il
DISKURSUS SEPUTAR LIBAS AT-TAQWA

A. Pengertian Libas at-Taqwa
1. Definisi Libéas

Kata libas dalam bahasa Arab berarti apa yang dipakai atau
pakaian. Kata ini berasal dari akar kata la-ba-sa (..J), yang

merupakan kata dasar dengan dua bentuk kata kerja (fi'il), yaitu la-
bi-sa (.~J)* dan labasa (.-J). Kedua kata kerja ini memiliki arti

yang sama, yaitu memakai atau mengenakan. Dalam bahasa Arab,
libas adalah bentuk kata benda yang berasal dari kata kerja la-bi-
sa, yang berarti memakai. Jadi, kata libas digunakan untuk merujuk
pada segala sesuatu yang dikenakan di tubuh, baik itu pakaian atau
penutup lainnya. Kata ini mencakup konsep dasar tentang pakaian
dalam kehidupan sehari-hari dan juga dapat memiliki makna yang
lebih luas, seperti perlindungan atau penutup dalam konteks yang
lebih abstrak. Berikut ini beberapa arti dari akar kata 1am-ba-sin: 2

! Kata labisa diartikan sebagai sesuatu yang dapat menutup atau menutup sesuatu
dengannya. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith, Mesir: Maktabah al-
Syur(q al-Dauliyyah, 2004, hal. 812.

2 Muhammad Bin Mukarram Bin Manzur Al-Misri, Lisan Al-Arab, Ponorogo: Dar As-
Sadr, 2015, hal. 3986-3987.

13



14

a. Kata memakai dalam bahasa Arab, seperti dalam ungkapan

labistu ats-tsauba (<33 WJ) yang berarti saya memakai

pakaian, berasal dari akar kata lam-ba-sin (_.——-J). Akar kata

ini menghasilkan berbagai bentuk kata yang berkaitan dengan
tindakan memakai dan hal-hal yang dipakai.
Ada beberepa bentuk derivasi dari kata memakai:

1) Labisa yalbasu (2-i-2-J): Bentuk kata kerja yang berarti
memakai atau mengenakan.

2) Albasa (-): Bentuk kata kerja lainnya yang berarti
memakaikan atau menyuruh seseorang memakai sesuatu.

3) Libas (*+4): Bentuk kata benda yang berarti apa yang
dipakai atau pakaian.

4) Malbas () dan lubs (3-J): Bentuk kata benda lainnya
yang juga berarti pakaian.

5) Labis (3~): Merujuk pada pakaian yang dipakai
bertumpuk-tumpuk, menunjukkan banyak lapisan pakaian
yang dikenakan.

6) Labais (’~:J): Merujuk pada apa yang sering dipakai,
mengindikasikan sesuatu yang dikenakan secara rutin atau
biasa.

. Akar kata lam-ba-sin dalam bahasa Arab memiliki makna

mencampur. Bentuk kata kerjanya adalah labasa (), yalbisu
(3-k), dan albasa (--J7). Bentuk derivatif lainnya meliputi

labs () sebagai bentuk mashdar dari labasa, serta talabbasa,

lubs, lubsah, dan labasa. Contoh penggunaannya termasuk
kalimat labastu al-amr (saya mencampurkan perkara ini) dan
talabbastu bi al-amr (perkara ini telah mencampuriku).

Kata libas dalam bahasa Arab juga berarti menutup atau
meliputi. Contoh penggunaannya termasuk albasa as-sama as-
sahab, yang berarti langit tertutup awan, dan albisat al-ardh,
yang berarti tanah tertutup tumbuhan. Kata ini juga digunakan
untuk menggambarkan hubungan suami istri, yang saling
menutup atau melindungi.

Kata libas yang berasal dari kata Arab UA memiliki



15

beberapa E)entuk dan makna yang berbeda yakni:3
1. 2mki--J - Mencebur.
2. M—M Mencampur sesuatu, mencampur dan merata.
3. »J : Ragu-ragu dan bimbang.
4. ’w\J : Sesuatu yang dipakai dan menutup aurat.

5. 33 : Sesuatu yang dipakai seperti baju dan alat perang.

Libas pada awalnya berarti penutup apa pun. Fungsi
pakaian sebagai penutup adalah jelas, tetapi tidak harus selalu
berarti menutup aurat. Sebagai contoh, cincin yang menutupi
sebagian jari juga disebut libas dan pemakainya juga ditunjuk
dengan akar kata yang sama.*

Term libas dalam Al-Qur an disebutkan sebanyak 10 kali.
Di antaranya, term ini muncul dua kali dalam Surah al-Bagarah/2:
187 dan al-A‘raf/7: 26. Selain itu, disebutkan masing-masing
sekali dalam Surah an-Nahl/16: 112, al-Furgan/25: 47, an-
Naba'/78: 10, al-Hajj/22: 23, Fathir/35:33, al-A‘raf/7: 27.°

Dalam Surah al-Bagarah/2: 187 Allah Swt. berfirman,
e EA S T a0 0 Ay ) B3 el 1 1T o

Dihalalkan bagimu pada malam puasa bercampur dengan istrimu.
Mereka adalah pakaian bagimu dan kamu adalah pakaian bagi
mereka .... (al-Bagarah/2: 187).

Ibnu Abbas dalam menafsirkan “mereka itu adalah pakaian
bagimu, dan kamu pun adalah pakaian bagi mereka.” Artinya, istri-
istri merupakan pemberi ketenangan bagi suaminya, dan suami
pemberi ketenangan bagi istrinya. Rabi’ bin Anas mengatakan,
“mereka itu selimut bagi kalian, dan kalian pun merupakan selimut
bagi mereka.”®

Ibnu Abbas dan Rabi’ bin Anas menunjukkan bahwa kata
libds tidak sekadar bermakna fisik sebagai pakaian, tetapi juga

3 Nabil Abdussalam Harun, Al-Mu jam Al-Wajiz li Al-Fad Al-Qur’an Al-Karim, Mesir:
Dér Al-Nasyr lil JAmi’a, 1997, hal. 185.

4 Muhammad Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur an: Tafsir Maudhu’l Atas Pelbagai
Persoalan Umat, Bandung: Mizan, 1998, hal. 155.

> Muhammad Fuad ‘Abdul Bagqi, Al-Mu jam Al-Mufahras Li al-Fadzi Al-Qur’an Al-
Karim, Libanon: Dar Ma‘rifah, 2002, hal. 827.

® lbnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1, Terj. Abdul Ghoffar dan Abu Ihsan al-Atsari
dari judul “Lubabut Tafsir Min Ibni Katsir,” Bogor: Pustaka Imam Syafi’l, 2004, hal. 354.



16

mengandung nilai psikologis, spiritual, dan sosial dalam konteks
hubungan suami istri. Makna “pakaian” dalam ayat ini
mengisyaratkan tiga fungsi utama:

Pertama, fungsi perlindungan: Sebagaimana pakaian
melindungi tubuh dari gangguan eksternal, pasangan suami istri
seharusnya saling menjaga satu sama lain dari kerusakan moral
dan gangguan hawa nafsu. Dalam konteks ini, pasangan menjadi
perisai dari godaan yang dapat merusak diri dan keluarga.

Kedua, fungsi kenyamanan dan ketenangan: Pakaian
memberi rasa nyaman, sebagaimana pasangan hidup memberikan
rasa aman, tenteram (sakinah), dan kasih sayang. Pandangan ini
sesuai dengan Surah ar-Rum/30: 21 tentang tujuan penciptaan
pasangan hidup sebagai sarana litaskun( ilayh& (agar kamu merasa
tenteram dengannya).

Ketiga, fungsi penutup aib: Libas juga bermakna menutup,
yang dalam relasi suami istri berarti saling menjaga rahasia,
menutupi kekurangan pasangannya, dan tidak menyebarkan aib ke
luar. Ini mencerminkan etika mulia dalam pernikahan.

Dengan demikian, pemaknaan libas dalam ayat ini
menyiratkan betapa dalam dan sakralnya relasi pernikahan
menurut Islam. Hubungan tersebut bukan hanya ikatan biologis,
tetapi juga psikologis dan spiritual yang dilandasi oleh kasih
sayang, perlindungan, dan tanggung jawab bersama. Ini juga
sekaligus menggarisbawahi bahwa hubungan suami istri dalam
Islam dibangun atas dasar saling melengkapi, bukan dominasi satu
pihak atas yang lain.

Kemudian dalam Surah al-A‘raf/7: 26 Allah Swit.
berfirman,

] ! °0g £, 2 p) Lo~ S or o )
S SIS N s Ueg 1S Gl L) STl T G gl
T 058 A ) e SIS
Wahai anak cucu Adam, sungguh Kami telah menurunkan
kepadamu pakaian untuk menutupi auratmu dan bulu (sebagai
bahan pakaian untuk menghias diri). (Akan tetapi,) pakaian takwa
itulah yang paling baik. Yang demikian itu merupakan sebagian
tanda-tanda (kekuasaan) Allah Swt. agar mereka selalu ingat. (al-
A‘raf/7: 26).

Thahir Ibnu ‘Asyur mengomentari ayat ini antara lain
bahwa Allah Swt. telah mengilhami Adam as. Agar menutup
auratnya. Ini kemudian ditiru oleh anak cucunya dan dijadikan
sebagai sebuah keharusan.



17

Kata libas dalam ayat ini diartikan oleh Quraish Shihab
dengan segala sesuatu yang dipakai, baik penutup badan, kepala,
atau yang dipakai di jari dengan lengan seperti cincin dan gelang.’

Ayat ini menyampaikan pesan kepada seluruh anak-anak
Adam as. yakni seluruh umat manusia sejak generasi pertama
hingga terakhir, bahwa Allah Swt. telah menurunkan kepada
mereka pakaian. Pakaian ini dimaksudkan sebagai sarana untuk
menutupi aurat secara lahiriah serta menutupi kekurangan-
kekurangan batiniah dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, Allah
Swt. juga menyediakan aneka bahan dan perhiasan yang berfungsi
sebagai pakaian indah, yang dikenakan dalam momen-momen
penting atau istimewa sebagai bentuk perhiasan dan penampilan.

Namun, di atas semua itu, Allah Swt. menganugerahkan
pakaian takwa, yaitu pakaian batin yang jauh lebih penting.
Pakaian ini melambangkan ketulusan, keimanan, dan kesalehan
seseorang Yyang nilainya jauh lebih utama daripada sekadar
keindahan fisik.

Para ahli tafsir berbeda pendapat mengenai kalimat “libasut
tagwa”. Ikrimah mengartikan, “sesuatu yang dipakai oleh orang-
orang yang bertakwa pada hari kiamat kelak. Zaid bin Ali, As-
suddi, Qatadah dan Ibnu Juraij mengartikan sebagai Iman. Al-Aufi
mengatakan dari Ibnu Abbas, “amal saleh”. Ad-Diyal bin ‘Amr
mengartikan sebagai keceriaan pada wajah.” Urawah bin Zubair
mengartikan dengan takut kepada Allah Swt.®

Seseorang yang mengenakan pakaian takwa akan terpancar
ketenangan dalam jiwanya dan keanggunan dalam sikapnya. la
menjaga kebersihan meski hidup sederhana, bersikap rendah hati
meski berkecukupan, serta terbuka hati dan tangannya dalam
kebaikan. la tidak menyebar fitnah, tidak membuang waktu untuk
hal sia-sia, tidak serakah terhadap hak orang lain, dan tidak
menahan hak orang yang berhak.

Pakaian takwa bukan hanya simbol spiritual, tetapi juga
menjadi cermin karakter yang kokoh dalam menghadapi tantangan
dunia. la membimbing seseorang untuk hidup seimbang antara
hubungan dengan Allah Swt. dan sesama manusia, menjaga diri
dari penyakit hati, serta menjadi teladan dalam akhlak, tutur kata,
dan tindakan. Inilah pakaian terbaik yang tak pernah lapuk oleh
zaman.

" M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur*an, Vol.
5, Tangerang: Lentera Hati, 2002, hal. 58-59.
8 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 3, ..., hal. 365.



18

2. Penggunaan Istilah Libés

Akar kata lam-ba-sin dalam bahasa Arab memiliki dua

makna dasar yang penting: °

a.

Labasa labsan (=3 )

Makna pertama dari akar kata ini adalah mencampur. Dalam
konteks ini, kata labasa digunakan untuk menggambarkan
tindakan mencampurkan dua atau lebih elemen atau hal. Ini bisa
merujuk pada pencampuran secara fisik maupun metaforis,
seperti mencampurkan ide atau perkara.

Labisa lubsan (] o))

Makna kedua dari akar kata ini adalah memakai penutup atau
mengenakan sesuatu. Labisa dalam konteks ini berarti
seseorang mengenakan sesuatu untuk menutupi atau
melindungi tubuhnya. Ini bisa berupa pakaian, penutup kepala,
atau elemen lain yang berfungsi untuk menutupi bagian tubuh.

Dari kedua makna ini, kita dapat melihat bahwa akar kata
lam-ba-sin mencakup konsep-konsep yang berkaitan dengan
pencampuran dan penutupan, yang masing-masing dapat
diterapkan dalam berbagai konteks bahasa Arab, baik secara fisik
maupun metaforis. Dalam konteks Al-Quran, kata libas
digunakan untuk merujuk pada pakaian, baik dalam pengertian
lahiriah maupun batiniah.

Selain libas, dalam Al-Qur an juga disebutkan kata terkait
semisal yang masih dalam kategori sesuatu yang dipakai untuk
menutup aurat. Diantaranya, tsiyab, sarabil, jilbab, khimér, dan
hijab.

Pertama, tsiyab © digunakan secara khusus untuk
menunjukkan pakaian lahir yang sesuai dengan makna aslinya.
Al-Raghib Al-Ashfahani menyatakan bahwa busana dinamakan
tsiyab karena ide dasar adanya bahan-bahan busana agar di
pakai.!!

S5 el e ¥ el SIS S6 st oY 8 Bl 06

B ey A G SO B el gl S U

® Majma’ Lughah al-Arabiyyah, al-Mu jam al-Wasith, ..., hal. 812-813.
10 Tsiyab jama’ dari tsaub yang berarti sesuatu yang di pakai. Dalam Majma’ Lughah

al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., hal. 102.

11 Muhammad Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Maudhu’l Atas Pelbagai

Persoalan Umat, ..., hal.155.



19

2

b b et &l L b e 30 50 Jin d

“Maka jika warnaku menjadi hitam maka sesungguhnya aku seperti misk
(parfum), yang tak pernah ada cerita misk (parfum) itu dirasakan. Dan
tidaklah membahayakan pakaian hitamku, yang dibawahnya ada penutup
pakaian dari atas yang putih dengan bersihnya. Jika seseorang tidak
mencurahkan segala cintanya seperti apa yang telah dicurahkan kepadanya
maka ketahuilah bahwa aku akan meninggalkannya. ”

Syair yang diriwayatkan oleh Abu al-Faraj al-1sfahani
dari Hasyim tentang al-Asmu‘i, yang ditujukan kepada Nusaib,
membahas seseorang yang telah meninggalkannya. Dalam syair
itu, kata atswab dan libas memiliki makna yang mirip yaitu
pakaian. Atswab merujuk pada pakaian yang melekat di tubuh,
sementara libas adalah penutupnya. Kata atswab digunakan
untuk merujuk pada pakaian biasa yang tidak mewabh, sering kali
dikaitkan dengan warna hitam. Sebaliknya, kata lib4s memiliki
konotasi yang lebih baik, digambarkan sebagai pakaian luar yang
menutupi tsaub dan biasanya berwarna putih bersih. Dalam syair
Arab, libds dan tsaub umumnya digunakan untuk
menggambarkan pakaian lahiriah yang berfungsi sebagai
penutup tubuh dan perhiasan.*?

Libas awalnya berarti penutup apa pun, termasuk pakaian.
Meskipun biasanya merujuk pada penutup, ini tidak selalu berarti
menutup aurat, seperti cincin yang menutupi sebagian jari juga
disebut libas. Dalam Al-Qur'an, kata libas digunakan untuk
menunjukkan pakaian lahiriah. ® Dapat disimpulkan bahwa,
libas lebih luas, mencakup pakaian fisik dan spiritual, dengan
fokus pada perlindungan dan kehormatan; sementara tsiyab lebih
spesifik pada pakaian jasmani sehari-hari, dengan penekanan
pada kebersihan dan akhlak.

Kedua, istilah sarabil yang diartikan sebagai penutup aurat
yang terbuat dari kapas sebagai pemelihara dari sengatan panas.'*
Dan juga diartikan sebagai baju besi yang berfungsi sebagai
pemelihara dari peperangan.®® Sarabil dalam Al-Qur’an bukan
hanya pakaian pelindung secara fisik, tetapi juga mencerminkan
konsep perlindungan dalam arti luas baik perlindungan jasmani
dari kondisi alam dan bahaya, maupun perlindungan batin dari

12 Abu Al-Faraj Al-Asbihani, Al-Aghani, Kairo: Dar Al-Turas, 1996, hal. 96.

13 Muhammad Quraish Shihab, Wawasan Al-Quran: Tafsir Maudhu ‘i Atas Pelbagai
Persoalan Umat..., hal. 155.

14 Dijelaskan dalam Surah an-Nahl/16: 81.

15 1bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 2, ..., hal. 601.



20

kerusakan moral dan spiritual. Islam mengajarkan bahwa
menjaga tubuh dan jiwa adalah bagian dari tanggung jawab
manusia sebagai khalifah di bumi.

Ketiga, istilah jiloab*®yang dijelaskan dalam Surah al-
Ahzab ayat 59 menurut Ibnu Katsir memiliki arti salendang di
atas kerudung yang diulurkan kebawah sehingga menutup
wajahnya apabila mau keluar rumah.*” Makna ayat ini dijelaskan
oleh as-Suddi, bahwa di Madinah terdapat sekelompok orang
fasik yang keluar pada malam hari saat suasana gelap gulita.
Mereka berkeliaran di jalan-jalan kota dengan tujuan
mengganggu para wanita. Hal ini terjadi karena rumah-rumah di
Madinah saat itu cukup sempit, sehingga kaum wanita biasa
keluar rumah di malam hari untuk buang hajat di tempat yang
telah ditentukan. Orang-orang fasik tersebut mencari kesempatan
untuk menggoda dan melecehkan mereka. Namun, bila mereka
melihat seorang wanita yang mengenakan jilbab, mereka berkata,
“Wanita ini adalah wanita merdeka,” dan mereka pun tidak
berani mengganggunya. Sebaliknya, bila mereka melihat wanita
tanpa jilbab, mereka menganggapnya sebagai budak dan
langsung mengganggu atau melecehkannya. Mujahid juga
menegaskan bahwa para wanita mengenakan jilbab agar bisa
dikenali sebagai wanita merdeka dan terhormat, sehingga orang-
orang fasik tidak berani mengganggu mereka.® Jilbab menjadi
penanda kehormatan dan kemuliaan seorang wanita,
membedakannya dari budak, sehingga melindunginya dari
gangguan dan pelecehan oleh orang-orang fasik. Dengan
demikian, perintah berjilbab dalam Islam tidak hanya berkaitan
dengan aspek aurat, tetapi juga sebagai simbol martabat dan
penjagaan terhadap perempuan.

Keempat, istilah khimar'®dijelaskan dalam Surah an-Ndr
ayat 31 menurut Sayyid Quthb memiliki arti kain penutup kepala,
leher, dan dada untuk menghindari godaan-godaan fitnah yang

16 Jilbab berarti pakaian yang menutupi seluruh tubuh, juga berarti khimar. Dalam

Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasith..., hal. 128. Tentang jilbab dijelaskan
dalam Al-Qur’an Surah Al-Ahzab/33: 59.

7 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 3, ..., hal. 526.
18 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur'an di bawah naungan Al-Qur an, Jilid 9, Terj.

As’ad yasin dari judul “Fi Zhilalil Qur'an,” Jakarta: Gema Insani Press, 2000, hal. 289.

19 Khimar diartikan sebagai segala hal yang dijadikan untuk penutup aurat, juga

diartikan kain yang menutup kepala baik itu perempuan maupun laki-laki. Dalam Majma’
Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., hal. 255.



21

ada padanya.?°

Kelima, istilah hijab?! dijelaskan dalam Surah al-Ahzab
ayat 53. Terkait ayat ini, Imam Bukhari meriwayatkan dari Anas
bin Malik r.a. bahwa Umar bin Khaththab pernah berkata,
“Wahai Rasulullah, sesungguhnya orang-orang yang datang
menemui Anda ada yang baik dan ada pula yang tidak. Alangkah
baiknya jika Anda memerintahkan para istri Anda ummahatul
mukminin untuk memakai hijab (tirai pembatas).” Maka Allah
Swt. pun menurunkan ayat tentang hijab ini. 22 Ayat ini
diturunkan untuk mengajarkan orang-orang agar tidak masuk
kerumah orang lain tanpa izin. Karena ada aurat yang harus di
jaga yang tidak boleh dilihat oleh siapapun.

Dapat disimpulkan bahwa Dalam Al-Quran, istilah libas
dan kata-kata lain seperti tsiyab, sarabil, jilbab, khimar, dan hijab
sama-sama merujuk pada konsep pakaian atau penutup, baik
secara fisik maupun simbolis, namun masing-masing memiliki
konteks dan cakupan makna yang berbeda. Libas memiliki
makna paling luas, mencakup penutup lahiriah sekaligus
perlindungan  batiniah, seperti  libds at-tagwa yang
melambangkan ketaatan dan kemuliaan ruhani. Tsiyab lebih
menunjuk pada pakaian jasmani sehari-hari yang melekat di
tubuh, menekankan pada kesopanan dan kebersihan. Sarabil
menggambarkan fungsi protektif dari pakaian, baik terhadap
cuaca panas maupun bahaya perang, dan mencerminkan
perlindungan fisik sekaligus spiritual. Jilbab dan khimar secara
khusus ditujukan bagi perempuan sebagai simbol kehormatan,
penutup aurat, dan penjaga dari gangguan sosial, masing-masing
berfungsi menutupi tubuh secara menyeluruh dan bagian kepala
hingga dada. Sementara itu, hijab lebih bermakna sebagai
penghalang atau pembatas visual, khususnya dalam konteks
interaksi dengan istri-istri Nabi, serta menjadi simbol etika
pergaulan dan menjaga privasi. Dengan demikian, semua istilah
ini menyatu dalam tujuan utama: menjaga kehormatan,
melindungi aurat, dan membangun identitas spiritual, di mana
libAs menjadi istilah payung yang merangkum keseluruhan
makna perlindungan lahir dan batin.

20 sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur an di bawah naungan Al-Quran, Jilid 8..., hal.
234.

2l Hijab diartikan sebagai penghalang atau penutup secara umum. Dalam Majma’
Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., hal. 156.

22 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur'an di bawah naungan Al-Qur’an, Jilid 9..., hal.
286.



22

Definisi Takwa

Istilah at-taqwa berasal dari kata waga-yaqi-wigayah (- 33

©6,- ) # yang mengandung makna melindungi diri,

menghindar, dan menjauhkan diri dari segala sesuatu yang
berpotensi mendatangkan bahaya atau kerugian. Kata waga
merupakan bentuk kata benda yang bermakna memelihara,
melindungi, menjaga, dan menaungi. Berikut adalah beberapa
makna dari akar kata waga:

a. Memelihara

Kata memelihara dalam konteks ini merujuk pada
kemampuan untuk menjaga sesuatu dari hal-hal yang
berbahaya. Dalam Al-Qur an, konsep ini sering diungkapkan
melalui berbagai ayat yang menunjukkan bagaimana Allah
Swt. memelihara dan melindungi hamba-hamba-Nya dari
ancaman dan bahaya.? Contoh dari penggunaan kata ini
terdapat dalam beberapa ayat Al-Quran, seperti dalam
Surah al-Insan/76: 11, ad-Dukhén/44: 56, ar-Ra’d/13: 35,
dan at-Tahrim/66: 6.

Sayyid Quthb menjelaskan Surah ar-Ra'd/13: 35
dalam tafsirnya bahwa, orang-orang kafir atau musyrik
digambarkan berada dalam kondisi yang sangat mengerikan:
tidak ada seorang pun yang dapat melindungi mereka dari
azab dan siksaan Allah Swt. Mereka tampil dalam keadaan
tanpa perlindungan, sepenuhnya terbuka terhadap hukuman
yang pedih akibat kekufuran dan dosa-dosa mereka. Tidak
ada penolong, tempat bersembunyi, maupun jalan
keselamatan.

Sebaliknya, orang-orang yang bertakwa (muttagin)
berada dalam keadaan yang sangat kontras. Mereka tidak
hanya selamat dari azab Allah Swt., tetapi juga berada dalam
naungan keamanan dan kemuliaan. Takwa yang mereka
miliki berupa keimanan yang teguh dan amal saleh yang
konsisten menjadi pelindung sejati dari murka Allah Swt.
Lebih dari itu, takwa adalah perisai batin yang memelihara

28 Takwa berarti takut kepada Allah Swt. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam

al-Wasith.. ., hal. 156.

24 Muhammad ‘ Ali Baidhun, Majmii ‘Rasd il al-lmam al-Ghazali, Beirut: Dar Al-Kutub

Al-llmiyah, 2004, hal. 203-204.

% Hamka mengartikan takwa sebagai pemeliharaan. Dalam Hamka, Tafsir Al-Azhar,

Jilid 2, Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 2001, hal. 862.



23

manusia dari keburukan dunia dan akhirat. Sebagai
balasannya, mereka dianugerahi surga, tempat tinggal yang
penuh kedamaian dan kenikmatan abadi, sebagaimana
dijanjikan oleh Allah Swt.?®

Dengan demikian, takwa berfungsi bukan sekadar
sebagai kesalehan spiritual, tetapi juga sebagai bentuk
perlindungan ilahi. la adalah benteng kejiwaan yang
menjaga seseorang dari bahaya syahwat, godaan dunia, dan
murka Tuhan. Takwa menjadi jalan keselamatan yang nyata,
yang membedakan antara kehancuran dan keselamatan.

b. Menjaga

Takwa adalah suatu kondisi yang membuat seseorang
memiliki kekuatan dalam menghadapi hal-hal yang
menakutkan. Dalam esensinya, takwa sering dikaitkan
dengan khauf (rasa takut) kepada Allah Swt. yaitu rasa takut
yang timbul akibat keinginan untuk menjauhi dosa dan
perbuatan yang dilarang. Takwa bukan sekadar menghindari
dosa, tetapi juga menjaga diri dari hal-hal yang walaupun
diperbolehkan, namun dapat mendekatkan seseorang kepada
dosa.

Dalam pengertian syariat, takwa diartikan sebagai
upaya menjaga diri dari dosa dengan cara menjauhi
perbuatan yang dikhawatirkan bisa menjerumuskan ke
dalam dosa, bahkan meskipun perbuatan itu pada dasarnya
diperbolehkan. Allah Swt. menjelaskan hal ini dalam
beberapa ayat Al-Qur an, seperti dalam Surah al-A‘raf/7: 35,
an-Nahl/16: 128, dan az-Zumar/39: 73.

Dalam Surah al-A‘raf/7: 35 dijelaskan gambaran
kesinambungan misi para rasul yang diutus oleh Allah Swit.
Masing-masing rasul, dari awal hingga yang terakhir, datang
dengan membawa ayat-ayat Allah Swt. dan menyampaikan
risalah-Nya secara konsisten dalam hal prinsip-prinsip
ajaran. Oleh karena itu, umat manusia diperintahkan untuk
beriman dan mengikuti mereka, karena dengan demikian
seseorang akan dinilai sebagai orang yang bertakwa.

Barang siapa yang bertakwa yakni mereka yang
menjaga diri dari murka Allah Swt. dengan mempercayai
para rasul dan mengamalkan ajaran mereka dalam kehidupan
pribadi maupun sosial maka tidak ada rasa takut yang akan

% Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur'an di bawah naungan Al-Qur’an, Jilid 7..., hal.
55-56.



24

membebani hati mereka, dan mereka tidak akan bersedih
hati. Ini menunjukkan bahwa ketakwaan adalah tameng
rohani yang membebaskan manusia dari rasa takut yang
menghantui akibat dosa dan siksa di akhirat, serta kesedihan
mendalam yang disebabkan oleh kehilangan makna dan arah
hidup. Bukan berarti mereka tidak pernah merasakan takut
dan sedih secara naluriah, tetapi mereka terbebas dari
ketakutan eksistensial dan kesedihan yang berujung pada
keputusasaan.?’

Sebaliknya, mereka yang mendustakan ayat-ayat
Allah Swt. dan bersikap sombong terhadap kebenaran, akan
menjadi penghuni neraka dan kekal di dalamnya. Ini menjadi
peringatan bahwa sikap menolak kebenaran bukan hanya
kesalahan intelektual, tetapi juga bentuk kerusakan spiritual
yang menghalangi jalan menuju takwa.

Dengan demikian, takwa bukan hanya bentuk
ketundukan kepada Allah Swt., melainkan juga penjaga batin
dari ketakutan abadi dan kesedihan yang menghancurkan.
Takwa adalah sistem perlindungan yang Allah Swt.
tanamkan dalam jiwa orang-orang beriman, yang
membimbing mereka dalam keyakinan, amal, dan
ketenangan hati, sekaligus menjauhkan mereka dari
kehinaan dan azab di dunia maupun akhirat.

Bekal Diri

Ayat-ayat Al-Qur'an di bawah ini menekankan
pentingnya takwa atau ketakwaan, sebagai suatu upaya
untuk menjaga diri dari dosa dan kesalahan, serta
mempersiapkan diri untuk hari ketika kita semua akan
kembali kepada Allah Swt. Takwa mengharuskan kita untuk
selalu sadar akan tindakan kita dan konsekuensi dari
perbuatan kita di hadapan Allah Swt. Allah Swt.
menjelaskan hal ini dalam beberapa ayat Al-Qur an, seperti
dalam Surah al-Bagarah/2: 281, Lugman/31l: 33, az-
Zumar/39: 15, an-Nar/24: 52, an-Nis&'/4: 1, &li-‘Imran/3:
102.

Dalam Surah Ali-‘Imran/3: 102 digambarkan bahwa,
Orang yang menggenggam takwa dengan sepenuh hati akan
memiliki arah hidup yang jelas dan tujuan yang kokoh.
Sebab, hakikat dari takwa itu sendiri adalah pemeliharaan,

27 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an, Vol.

5..., hal. 85-86.



25

yakni menjaga diri dari segala hal yang mengundang murka
Allah Swt. dan merusak integritas spiritual. Itulah mengapa
Allah Swt. memerintahkan dalam firman-Nya: "Dan
janganlah kamu mati kecuali dalam keadaan Muslim.” (Ali
Imran/3: 102). Ini adalah ajakan untuk memegang teguh
prinsip takwa hingga akhir hayat, agar seseorang wafat
dalam keadaan tunduk sepenuhnya kepada Allah Swit.

Takwa membentuk jiwa yang kuat dan agung, karena
dengan keimanan yang tertanam dan ibadah yang istigamah,
jiwa menjadi tangguh menghadapi tantangan dunia. la tidak
mudah digoyahkan oleh rayuan, tekanan, atau tipu daya
kehidupan. Ketika nilai-nilai takwa telah menetap dalam
hati, maka manusia tidak lagi bergantung pada penilaian atau
tekanan makhluk, tetapi hanya kepada Allah Swt. semata.
Perlindungannya adalah Allah Swt. pedomannya adalah Al-
Qur'an, dan teladan hidupnya adalah Nabi Muhammad
saw.?® Takwa bukan hanya penjaga diri dari keburukan,
tetapi juga bekal utama dalam perjalanan hidup. Takwa
membekali seseorang dengan ketenangan dalam ujian,
keteguhan dalam cobaan, dan kejelasan dalam menentukan
arah. Takwa adalah modal spiritual yang tidak akan habis,
bekal yang menyelamatkan bukan hanya di dunia, tetapi
lebih-lebih di akhirat. la menjadikan seseorang tidak sekadar
bertahan dalam gelombang zaman, tetapi mampu berjalan
tegak membawa nilai-nilai kebenaran di tengah dunia yang
penuh godaan dan ujian.

d. Menaungi

Allah Swt. menjelaskan hal ini dalam beberapa ayat
Al-Qur’an, seperti dalam Surah az-Zumar/39: 24,
Ibrahim/14: 50, al-Qamar/54: 48.

Dalam Surah az-Zumar/39: 24 dijelaskan, tidaklah
sama akhir perjalanan hidup antara orang yang memelihara
dirinya dengan takwa yakni menjaga wajahnya dari jilatan
api neraka di hari kiamat dengan orang yang sepanjang
hidupnya hanya tenggelam dalam  kemaksiatan,
mengabaikan halal dan haram, serta tidak peduli terhadap
batas-batas yang telah ditetapkan oleh Allah Swt. Orang
yang hidup tanpa pedoman akan berjalan dalam gelap, dan
pada akhirnya, ia akan menempuh jalan yang membawanya

28 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, ..., 2001, hal. 863.



26

kepada kehancuran abadi.?®
Dengan takwa, seseorang akan memiliki benteng
kokoh yang menjaga dari rayuan dosa dan jebakan syahwat.
Takwa tidak hanya menjaga jasad di dunia, tetapi juga
menyelamatkan jiwa dari panasnya siksa di akhirat.
Sebagaimana api dunia saja begitu menyakitkan, maka
bagaimana pula panasnya api neraka yang ditujukan kepada
mereka yang berpaling dari petunjuk Allah Swt.? Maka,
beruntunglah mereka yang memelihara diri dengan takwa
karena dengannya, mereka akan dinaungi dari kemurkaan
Allah Swt. dan dilindungi dari pedihnya azab yang kekal.
Dalam pengertian lain, istilah takwa yang berasal dari

kata waqa (_53) terbagi menjadi beberapa bentuk, yaitu:*

1) &1 (Ittaga): Orang yang bertakwa kepada Allah Swi.

2) 6, (Al-Wiqayah): Kewaspadaan atau kehati-hatian.

3) 553 (Al-Wagayah): Perlindungan.

4) S (Al-Waqqf): Burung gagak.

5) a3l5 (Wagiyah): Bentuk kata yang menunjukkan makna

takwa.
6) {2 (At-Tagiyyu): Orang yang bertakwa.
7) 34 (Al-Muwaga): Orang yang pemberani.
Adapun bentuk lain dari kata takwa merupakan bentuk

masdar dari Kata ittaga (% - &), yang berarti menjaga diri dari

segala hal yang berbahaya. Kata takwa memiliki berbagai makna
yang luas, diantaranya: menutupi, memelihara, menjauhi,
menghindari, dan menyembunyikan. 3% Takwa menjadikan
seseorang tetap kukuh di jalan yang benar meskipun digoda,
diuji, bahkan ditantang oleh dunia. la tidak mudah diombang-
ambingkan oleh bujuk rayu dan tekanan zaman, karena ia telah
memiliki tempat perlindungan sejati: Allah Swt.  sebagai
pelindung, Al-Qur’an sebagai pedoman, dan Rasulullah saw.
sebagai teladan.

915.

29 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, ..., 2001, hal. 6270.

30 Achmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir, Surabaya: Pustaka Progressif,
1997, hal 1577.

31 Louis Ma’luf, Al-Munjid fi Al-Lughoh Wa Al-4 'lam,Beirut: Dar Al-Masyrig, t.th. hal.



27

Dengan demikian, takwa adalah pelindung diri yang
paling hakiki ia menjaga bukan hanya dari kejahatan dunia, tapi
juga dari kebinasaan akhirat. Siapa yang memegang takwa
dengan sebenar-benarnya, maka Allah Swt. janjikan bagi mereka
kehidupan yang mulia dan akhir yang bahagia.

Secara etimologi, istilah takwa dalam Al-Qur an terulang
sebanyak 259 kali. Dalam kitab Mu‘jam al-Mufahrasy
disebutkan bahwa kata takwa dalam Al-Qur'an terulang
sebanyak 15 kali. Beberapa di antaranya terdapat dalam al-
Bagarah sebanyak 2 kali, yakni pada ayat 197 dan 237, al-Maidah
sebanyak 2 Kali, yaitu pada ayat 2 dan 8, al-A‘raf /7: 26, at-
Taubah sebanyak 2 kali, yaitu pada ayat 108 dan 109, Thaha pada
ayat 132, al-Hajj sebanyak 2 kali, yakni pada ayat 32 dan 37, al-
Fath/48: 26, al-Hujurat/49: 3, al-Mujadalah/58: 9, al-
Muddatstsir/74: 56, dan al-‘Alag/96: 12. %

Meskipun memiliki beragam makna, semua pengertian
tersebut tetap merujuk pada satu inti, yaitu upaya menjaga diri
dari pengaruh luar. Al-Raghib al-Asfahini dalam bukunya
Mu jam Mufahraz li Alfadz Al-Qur an menjelaskan bahwa kata
takwa berarti melindungi diri dari segala sesuatu yang dapat
menimbulkan kemudaratan.

Takwa, dengan demikian, bukan hanya ajaran moral dan
spiritual, melainkan juga merupakan konsep perlindungan total:
jasmani, rohani, sosial, dan ukhrawi. takwa membentuk benteng
keimanan yang kokoh, mengarahkan kehidupan seseorang pada
jalan yang diridhai Allah Swt. serta menjadikannya pribadi yang
tangguh dan terhormat di hadapan manusia dan Tuhan.

4. Takwa dalam Al-Qur an

Kata takwa disebutkan sebanyak 258 kali dalam Al-
Qur an, dalam berbagai bentuk dan konteks yang berbeda-beda.
Kata takwa, yang dinyatakan dalam bentuk kata kerja lampau
(fi'il madhi), muncul sebanyak 27 kali dalam Al-Qur an. Bentuk
ittaga ditemukan 7 kali, misalnya dalam al-Bagarah/2: 189,

sementara bentuk ittagau ('s&') muncul 19 kali, seperti dalam al-

Maidah/5: 93. Ada juga bentuk ittagaitunna (cx.1), yang hanya

ditemukan satu kali dalam al-Ahzab/33: 32. Bentuk-bentuk kata
takwa ini umumnya menggambarkan keadaan, sifat-sifat, serta

32 Muhammad Fuad Abdul Bagqi, Al- Mu jam Al-Mufahras Li Al-Fadzi Al-Qur’an Al-
Karim, Mesir: Dar Kutub, 1945, hal. 758-761.

33 Al-Raghib Al-Asfahany, Mu’jam Al-Mufradat Alfadz Al-Qur’an, Beirut: Dar Al-
Fikr, 1972, hal. 568.



28

ganjaran bagi orang-orang yang bertakwa. Kata takwa dalam
bentuk kata kerja yang menunjukkan masa sekarang (fi’il
mudhdri’) muncul sebanyak 54 kali dalam Al-Qur'an. Dalam
bentuk ini, Al-Qur an menggunakan kata tersebut untuk beberapa
tujuan:
a. Menjelaskan ganjaran, kemenangan, dan pahala bagi orang-
orang yang bertakwa, seperti dalam Surah ath-Thal&qg/65:5.
b. Menggambarkan sifat-sifat yang harus dimiliki seseorang
agar mencapai takwa, diungkapkan dalam bentuk la ‘allakum
tattaqlin (o,4% :81J), seperti dalam Surah al-Bagarah/2: 183

c. Memberikan ancaman serta peringatan bagi mereka yang
tidak bertakwa, seperti dalam Surah al-Mu’mintin/23: 32.34
Dalam Surah ath-Thal&qg/65: 5 Allah Swt. berfirman,

1 4 glaids slie e SEG A GE 2 S S a7 s
(Ketentuan idah) itu merupakan perintah Allah Swt. yang
diturunkan-Nya kepada kamu. Siapa yang bertakwa kepada
Allah Swt. niscaya Allah Swt. akan menghapus kesalahan-
kesalahannya dan akan memperbesar pahala baginya. (ath-
Thalag/65:5)

Dengan takwa kepada Allah Swt. yakni hubungan batin
yang senantiasa terjaga antara hamba dan Tuhannya maka
apabila seseorang melakukan kekhilafan atau kesalahan, hal itu
tidak akan menjadi penghalang besar dalam perjalanan
keimanannya. Allah Swt. akan menutupi kesalahan tersebut
karena ikatan takwa yang terus dijaga. Artinya, kesalahan itu
tidak akan meruntuhkan semangat dan keteguhan jiwanya dalam
beriman dan beramal. Justru kebaikan yang dilakukan dengan
penuh kesadaran dan keikhlasan akan menutupi kekeliruan
tersebut, seperti air yang memadamkan api.>®

Bagi jiwa yang luhur dan berbudi tinggi, dosa terasa
sangat berat, bahkan bisa menjadi beban psikologis yang
menghambat kemajuan spiritual. Jika tidak diatasi, hal ini bisa
melemahkan keyakinan pada diri sendiri dan menghalangi
pertumbuhan iman. Kondisi semacam ini sangat berbahaya
karena dapat menjauhkan seseorang dari jalan menuju ridha
Allah Swt. Karena itu, takwa berperan sebagai penyeimbang dan
penyembuh batin, yang menenangkan jiwa ketika terjatuh dan

3 Muhammad Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian Kosakata, Jakarta:

Lentera Hati, 2007, hal. 989.

% Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 10..., 2001, hal. 276.



29

menguatkannya untuk terus melangkah menuju kebaikan.

Kata takwa yang muncul dalam bentuk kalimat perintah
tercatat sebanyak 86 kali dalam Al-Qur an. Dari jumlah tersebut,
78 kali merupakan perintah untuk bertakwa yang ditujukan
kepada manusia secara umum. Objek dari perintah takwa ini
bervariasi:

1) Allah Swt. sebagai objek disebutkan 56 kali, seperti dalam
Surah al-Bagarah/2: 231 dan asy-Syu‘ara/26: 131.

2) Neraka sebagai objek muncul 2 kali, yakni dalam Surah al-
Baqarah/2:24 dan Ali ‘Imréan/3: 131.

3) Fitnah atau siksaan sebagai objek hanya ditemukan sekali
dalam Surah al-Anfal/8: 25.

4) Objek yang mengandung kata-kata seperti rabbakum (v.%)

atau al-ladzi khalagalagum ((szb- g;@\) dan kata-kata

sejenis muncul 15 kali, seperti dalam Surah al-Hajj/22: 1.%
Dari 86 ayat yang memerintahkan untuk bertakwa, 82 di
antaranya menjadikan Allah Swt. sebagai objek, sementara 4 ayat
lainnya memiliki objek selain Allah Swt. seperti neraka, hari
kiamat, dan siksaan. Hal ini menunjukkan bahwa ayat-ayat
mengenai takwa dalam Al-Qur an pada dasarnya merujuk pada
ketakwaan kepada Allah Swt. Perintah ini mengindikasikan
bahwa mereka yang bertakwa kepada Allah Swt. akan terhindar
dari neraka dan siksaan pada hari kiamat. Kata takwa dalam
bentuk mashdar muncul dalam Al-Qur'an sebanyak 19 Kali,

dengan tugah (-w) disebut 2 kali dan takwa (css&) disebut 17 Kali.

Dalam bentuk ini, Al-Qur an umumnya menggunakan kata takwa
untuk:
1) Menunjukkan bahwa setiap perbuatan harus didasari oleh
ketakwaan kepada Allah Swt. seperti dalam al-Hajj/22:37.
2) Menggambarkan bahwa takwa adalah bekal utama dan terbaik
menuju kehidupan akhirat.®’

Ketakwaan yang diwujudkan melalui perbuatan fisik
yang terlihat secara lahiriah merupakan manifestasi dari
keimanan seseorang kepada Allah Swt. Iman yang ada dalam hati
diekspresikan melalui tindakan jasmani. Oleh karena itu, dalam

Al-Qur'an, kata takwa sering dikaitkan dengan iman (SGyY),
seperti yang disebutkan dalam al-Bagarah/2:103, al-A’raf /7: 96,

3 Muhammad Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian Kosakata, ..., hal. 989.
37 Muhammad Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian Kosakata, ..., hal. 989.



30

Ali-“Tmran/3: 179, al-Anfal/8: 29, dan Muhammad/47: 36.
Digunakan Al-Qur'an untuk menggambarkan bahwa orang-
orang yang bertakwa dicintai oleh Allah Swt. Dan diakhirat nanti
akan diberi pahala dan tempat yang paling baik, yaitu surga,
seperti yang diungkapkan an-Naba’/78: 31, menggambarkan
bahwa Allah Swt. merupakan pelindung (wali) bagi orang-orang
yang bertakwa, seperti diungkapkan dalam al-Jatsiyah/4: 19,
menggambarkan bahwa beberapa kisah yang terjadi merupakan
peringatan dan teladan bagi orang-orang yang bertakwa, seperti
yang diungkapkan dalam al-Anbiya /21: 48 dan al-Haqgqgah /69:
48.%8

Menurut an-Naisabdri, kata takwa dalam Al-Quran
memiliki beberapa makna, yaitu®:

1) Al-Khasyyah (takut), seperti yang disebutkan dalam
Lugman/31:33.

2) Al-Iman (iman), seperti dalam al-Fath/48: 26.

3) At-Taubah (taubat), seperti dalam al-A‘raf/7: 96.

4) Ath-Thd ‘ah (patuh), seperti dalam an-Nahl/16: 2.

5) Al-Ikhlash (ikhlas), seperti yang terdapat dalam al-Hajj/22:
32.

Berdasarkan makna-makna takwa di atas dalam Al-
Qur'an, dapat disimpulkan bahwa takwa memiliki beberapa
pengertian:

1) Takut

Al-Qur’an menyebut perintah untuk bertakwa kepada
Allah Swt. sebanyak 69 kali. Menurut Muhammad Abduh,
seperti dikutip oleh Rasyid Ridha dalam Tafsir Al-Mannér,
takut kepada Allah Swt. berarti takut akan azab dan siksanya.
Takut ini disandarkan langsung kepada Allah Swt. untuk
menunjukkan pentingnya ancaman azab tersebut. Muhammad
Abduh mendefinisikan orang yang bertakwa sebagai
seseorang yang menjaga dirinya dari azab Allah Swt.
Muhammad Ali al-Shabini menambahkan bahwa orang yang
bertakwa adalah yang menjalankan perintah Allah Swt,
menjauhi larangan-Nya, dan mencegah siksa-Nya dengan
ketaatan.*°

Muhammad Abduh membagi siksa Allah Swt. menjadi
dua jenis yaitu, siksa dunia dan siksa akhirat. Siksa dunia

38 Muhammad Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur*an: Kajian Kosakata, ..., hal. 990.

39 M. Ashaf Shaleh, Takwa Makna dan Hikmahnya dalam Al-Qur’an, t.tp. PT. Gelora
Aksara Pratama, t.th. hal. 6.

40 Ilyas Ismail, Pilar-Pilar, Jakarta: Raja Grafindo, 2009, hal. vi.



31

terjadi karena melanggar hukum alam dan masyarakat,
sementara siksa akhirat terjadi akibat melanggar hukum
syariat. Menurut Abduh, ganjaran mengikuti hukum alam
diberikan di dunia, sementara pahala mengikuti hukum agama
diberikan di akhirat. Pelanggaran terhadap kedua jenis hukum
tersebut juga memiliki konsekuensi baik di dunia maupun
akhirat. Quraish Shihab menambahkan “jangan heran jika ada
yang tidak shalat atau berpuasa, tetapi sukses didunia, dan
jangan pula menantiakan rezeki melimpah bagi yang shalat,
tetapi tidak berkerja.”** Dengan demikian, takwa mencakup
kesadaran spiritual yang mendalam, rasa takut yang
menciptakan kehati-hatian, serta tanggung jawab praktis
terhadap hukum Tuhan dan hukum alam.
2) Iman

Menurut pandangan yang dikutip oleh at-Thabari, iman
merupakan istilah yang mencakup pengakuan terhadap wujud
Allah  Swt., kitab-kitab-Nya, rasul-rasul-Nya, serta
pembenaran dari pengakuan tersebut yang tercermin melalui
tindakan. Sementara itu, al-Naisabdri dalam Kkaryanya
mencoba merangkum perbedaan pendapat para ulama
mengenai definisi iman menjadi empat pandangan utama:*?

a) Mu‘tazilah, Khawarij, Zaidiyah, dan Ahli Hadis
berpendapat bahwa iman mencakup tindakan hati, ucapan
lisan, dan perbuatan anggota badan. Dengan demikian,
siapa pun yang merusak keyakinannya meskipun dia telah
mengucapkan dua kalimat syahadat dan menjalankan
ajaran Islam, orang tersebut dianggap sebagai munafik.
Jika seseorang merusak syahadatnya, dia dianggap Kkafir,
dan jika seseorang merusak amal perbuatannya, dia
dianggap fasik.

b) Beberapa ulama berpendapat bahwa iman terdiri dari
keyakinan dalam hati dan pengakuan dengan lisan.
Namun, dalam perumusannya terdapat perbedaan
pendapat.

(1) Menurut mazhab Abu Hanifah dan mayoritas ahli
fikih, iman diartikan sebagai pengakuan melalui
lisan dan pengetahuan atau keyakinan dalam hati.

41 Ilyas Ismail, Pilar-Pilar, ..., hal. vii.
42 M. Ashaf Shaleh, Takwa Makna dan Hikmahnya dalam Al-Qur’an, ..., hal. 69.



32

3)

(2) Menurut mazhab Abu Hasan al-Asy’ari, iman
diartikan sebagai keyakinan yang muncul dari hati
dan diungkapkan melalui lisan.

(3) Beberapa ulama Tasawuf berpendapat bahwa iman
merupakan pengakuan melalui lisan yang disertai
dengan ketulusan hati.

c¢) Jahm bin Safwan berpendapat bahwa iman terletak pada
keyakinan hati atau makrifat terhadap Allah Swit.
Seseorang yang mengakui Allah Swt. dalam hatinya
namun menyangkal-Nya dengan lisan, dan kemudian
meninggal sebelum sempat mengakui-Nya dengan lisan,
tetap dianggap sebagai mukmin dengan iman yang
sempurna.

d) Menurut mazhab Karamiah, iman hanya diukur dari
pengakuan lisan. Oleh karena itu, seorang munafik
dianggap sebagai mukmin secara lahiriah meskipun
hatinya kafir. Di dunia, dia dikategorikan sebagai
mukmin, namun di akhirat termasuk orang yang kafir.

Para ulama mendefinisikan iman sebagai kombinasi dari
ucapan dengan lisan, keyakinan dalam hati, dan pengamalan
dengan anggota badan. Iman dapat bertambah melalui
ketaatan dan berkurang karena kemaksiatan. Inilah
pemahaman iman menurut Ahlus Sunnah wal Jama’ah, di
mana mayoritas dari mereka menganggap iman mencakup
keyakinan, perkataan, dan perbuatan.*?

Dengan demikian, takwa sebagai bentuk iman menuntut
keteguhan hati, kejujuran lisan, dan konsistensi amal. la
adalah bentuk keimanan yang aktif, menjaga diri dari murka
Allah Swt. dengan menjadikan ketaatan sebagai jalan hidup.
Maka, siapa yang benar-benar bertakwa, ia berarti telah
menghidupkan imannya secara utuh dan menyeluruh dalam
kehidupan sehari-hari.

Tobat

Tobat adalah kewajiban individual (fardhu ‘ain) yang
harus dilakukan oleh setiap orang. Tidak ada manusia yang
tidak memerlukan tobat. Bahkan, Nabi Adam as.
membutuhkan  tobat, begitu pula dengan seluruh
keturunannya. Sama seperti Nabi Adam a.s., setiap manusia

4 Shalih Bin Fauzan Al-Fauzan, Kitab Tauhid 2, diterjemahkan oleh Agus Hasan
Bashori dari judul At-Tauhid Li Ash-Shaff Ats-Tsani Al-°Ali, Jakarta: Darul Haq, 2021, hal.

2.



33

pasti memerlukan tobat. Kewajiban untuk bertobat ini
ditegaskan dalam firman Allah Swt. yang berbunyi:

RS FINOREA RSN S
. Bertobatlah kamu semua kepada Allah Swt. wahai orang-
orang yang beriman, agar kamu beruntung. (an-Nar/24: 31).

Hamka menafsirkan ayat ini bahwa, Manusia
diperintahkan untuk bertaubat karena selama kodrat laki-laki
tetap sebagai laki-laki dan perempuan sebagai perempuan,
selama burung masih bersarang di dahan dan hewan masih
hidup di alam bebas dengan jenis kelamin jantan dan betina,
selama itu pula daya tarik antara lawan jenis akan terus ada.
Sangat jarang seorang pria tidak tergetar hatinya saat melihat
wanita yang cantik, dan begitu pula sangat sedikit wanita yang
tidak tertarik saat melihat pria yang tampan dan gagah
begitulah kenyataan fitrah manusia.

Islam tidak menafikan perasaan alami ini karena ia
adalah bagian dari kehidupan manusia. Namun, Islam
menekankan pentingnya pengendalian diri. Dorongan naluriah
tersebut tidak boleh dibiarkan tanpa kendali, melainkan harus
diarahkan oleh iman. Oleh sebab itu, Islam memerintahkan
untuk menjaga pandangan, mengendalikan hati, membatasi
diri, dan menjaga kehormatan. Tujuannya adalah agar
kecenderungan alami ini tidak menjatuhkan manusia dalam
dosa, tetapi justru menjadi sarana untuk meraih kemuliaan
melalui jalan yang dihalalkan oleh Allah Swt.*

Tobat berarti kembali dari jalan yang menjauhkan diri
dari Allah Swt. dan mendekatkan kepada setan. Hal ini hanya
dapat dipahami oleh orang yang berakal. Dorongan akal akan
sempurna jika didukung oleh mata hati yang sempurna. Semua
sifat buruk merupakan alat setan untuk menyesatkan manusia.
Syahwat adalah senjata setan, sedangkan akal adalah senjata
malaikat. Ketika keduanya bertemu, akan terjadi pertarungan
antara pasukan ini karena mereka saling berlawanan dan tidak
akan bekerja sama. Pertentangan antara dua kekuatan ini
seperti perbedaan antara malam dan siang, terang dan gelap,
di mana satu keberadaan meniadakan yang lainnya.*®

4 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7..., 2001, hal. 4929.

4 Yahya Ibn Hamzah Al-Yamani Al-Dzimari, Tashifiat Al-Ulub Min Daran Al-Awzar
Wa Al-Dzunub, Penerjemah Maman Abdurrahman Assegaf, Tazkiyatun Nafs, Jakarta: Zaman,
2012, hal.377.



34

Tobat adalah jalan kembali yang dibuka Allah Swit.
tanpa batas. la bukan sekadar reaksi emosional terhadap dosa,
tetapi bentuk kesadaran spiritual yang melibatkan seluruh
dimensi diri manusia akal, hati, dan perbuatan. Dalam konteks
syahwat, tobat adalah bentuk tertinggi dari keberanian dan
kedewasaan iman: mengakui kesalahan, bangkit, dan
memperkuat kembali hubungan dengan Allah  Swt.
Sebagaimana siang yang pasti datang setelah malam, tobat
menjadi cahaya harapan yang menuntun manusia kembali ke
jalan yang lurus.

4) Taat

Dalam Al-Qur an, kata taat memiliki beberapa makna.
Pertama, taat berarti tunduk dan patuh sepenuhnya dalam
menjalankan perintah Allah Swt. dan Rasul-Nya tanpa syarat.
Kedua, taat juga berarti kepatuhan terhadap penguasa secara
bersyarat, yaitu selama perintah tersebut tidak bertentangan
dengan perintah Allah Swt. dan Rasul-Nya. Selain itu, taat
juga dapat berarti tidak mematuhi perintah tertentu, khususnya
jika perintah tersebut datang dari pihak yang tidak berwenang,
seperti setan, orang kafir, munafik, pendusta, orang yang
bersumpah palsu, orang yang lalai dalam mengingat Allah
Swit. atau orang yang sesat.*®

Jika kita perhatikan, ayat-ayat yang mengandung
perintah untuk taat kepada rasul umumnya didahului oleh
perintah untuk bertakwa kepada Allah Swt. seperti yang
terdapat dalam beberapa ayat Surah asy-Syu‘ard. Ini
menunjukkan bahwa ketakwaan kepada Allah Swt. akan
membawa kita untuk juga bertakwa kepada Rasulullah saw.
Jadi, jika seseorang tidak bertakwa kepada Allah Swt., maka
ketakwaan kepada rasul juga akan hilang. Dengan demikian,
bertakwa kepada Allah Swt. yang berarti memiliki keyakinan
yang benar tentang-Nya dengan mentauhidkan dan beribadah
kepada-Nya adalah fondasi utama keimanan. Fondasi inilah
yang akan mengarahkan seseorang untuk taat kepada rasul
dengan mengikuti ajaran yang dibawa oleh para rasul dari
Allah Swt. .47

Dengan demikian, ketaatan dan takwa memiliki
hubungan yang sangat erat dan saling melengkapi. Takwa

4 Ali Abdul Halim Mahmud, Rukun Taat, diterjemahkan oleh Badrudin, et.al., dari
judul Rukun Ath-Tha ‘at, Surakarta: Darut Tauzi‘, 2010, hal. 5.

47 Ali Abdul Halim Mahmud, Rukun Taat, diterjemahkan oleh Badrudin, et.al., dari
judul Rukun Ath-Tha ‘at, ..., hal. 5.



35

adalah pondasi spiritual dan moral, sementara ketaatan adalah
bangunan amal perbuatan yang terlihat. Tanpa takwa, ketaatan
bisa kehilangan arah dan berubah menjadi alat penyesatan.
Namun tanpa ketaatan, takwa tidak membuahkan hasil nyata.
Oleh karena itu, seorang mukmin yang sejati adalah yang
menjaga takwanya kepada Allah Swt., sehingga dapat
menuntunnya untuk taat kepada Rasulullah dan menjauh dari
siapa pun yang mengajak kepada kesesatan.
5) lkhlas

Ikhlas adalah aspek yang sangat krusial dalam menilai
keimanan seseorang. Seseorang tidak dianggap memiliki
keimanan yang sejati hingga ia mampu memahami dan
menanamkan nilai-nilai keikhlasan dalam dirinya. Ikhlas
memungkinkan seseorang menjadi pribadi yang tulus, terpuiji,
dan bersahaja dalam beramal, serta menumbuhkan kesabaran
yang luar biasa untuk mencapai kedudukan yang mulia di
hadapan Allah Swt. .*8

Ketahuilah bahwa amal ibarat tubuh, sedangkan ikhlas
adalah ruhnya. Seperti halnya jasad tanpa ruh hanyalah
bangkai yang akan dibuang, demikian pula amal tanpa ikhlas
tidak memiliki nilai. Barang siapa melakukan suatu amalan
untuk Allah Swt. tanpa keikhlasan, ia seperti orang yang
memberikan hadiah berupa mayat budak kepada seorang
penguasa, yang artinya ia menyerahkan dirinya untuk
menerima hukuman. lkhlas adalah modal utama seorang
hamba, sedangkan amal adalah keuntungannya. Jika ikhlas
tercemar, maka keuntungan dan modalnya akan berkurang,
menjadikan hamba tersebut dalam keadaan merugi dan
miskin.*®

Ikhlas bukan hanya syarat sah amal, tetapi juga penentu
kualitas dan kekuatan spiritual seorang hamba. la menjadikan
amal hidup, jiwa bersih, hati tenang, dan hidup terarah hanya
kepada Allah Swt. Sebagaimana ruh memberi nyawa pada
jasad, ikhlas memberikan makna pada amal. Tanpa ikhlas,
amal hanyalah gerakan kosong yang tidak punya bobot di
hadapan Allah Swt. Maka, barang siapa ingin mendapatkan
kemuliaan dan ridha Allah Swt., hendaknya menjadikan ikhlas
sebagai pondasi dalam setiap amal dan ibadah.

48 Labib, Ikhlas Sebagai Mutiara Amal Menuju Ridho Ilahi, Surabaya: Bintang Usaha
Jaya, 2011, hal.9.
49 Izza Rohman Nahrawi, Ikhlas Tanpa Batas, Jakarta: Zaman, 2012, hal.72.



36

Hamka menegaskan bahwa makna takwa tidak semestinya
dibatasi hanya pada rasa takut kepada Allah. Menurutnya, rasa takut
hanyalah salah satu unsur dari takwa, bukan keseluruhannya. Takwa
yang sejati mencakup dimensi spiritual dan emosional yang lebih luas,
seperti cinta kepada Allah, rasa kasih dan sayang, harapan akan rahmat-
Nya, perasaan cemas akan murka-Nya, ketergantungan penuh
(tawakal), kerelaan terhadap takdir-Nya (ridha), serta kesabaran dalam
menghadapi ujian hidup.

Bagi Hamka, takwa bukan sekadar perasaan takut yang pasif,
melainkan sebuah sikap hidup aktif yang mencerminkan keyakinan
(iman) dan diwujudkan dalam perbuatan nyata (amal shalih). Oleh
karena itu, ia merumuskan bahwa takwa adalah bentuk nyata dari
perpaduan antara keimanan dan amal, yaitu keimanan yang tumbuh
dalam hati dan teraktualisasi dalam perilaku yang sesuai dengan nilai-
nilai ilahiah. Takwa, dengan demikian, adalah buah dari hati yang
bersih dan tindakan yang lurus.

Quraish Shihab menambahkan pandangan Menurut Quraish
Shihab, takwa bukan sekadar tingkat ketaatan, melainkan sikap aktif
menjaga diri dari siksa Allah Swt. melalui ketaatan dan penghindaran
dosa. Pendekatan ini menunjukkan bahwa takwa terhubung langsung
dengan kondisi hati yang selamat galbun salim yang tidak tercemari
oleh penyakit spiritual seperti syirik, riya’, atau nafsu.

. Penggunaan Libas Zaman Jahiliah

Al-Qur’an diturunkan dalam konteks peradaban Arab yang
tengah berada dalam kegelapan moral dan spiritual yang dikenal
sebagai masa Jahiliah. Pada masa itu, masyarakat Arab menjalani
kehidupan dengan norma-norma dan tradisi yang sangat bertentangan
dengan nilai-nilai kemanusiaan, terlebih lagi dengan ajaran Islam.
Bentuk-bentuk kemaksiatan, penindasan, penyalahgunaan kekuasaan,
hingga ketidakadilan sosial merajalela tanpa batas. Hal-hal tersebut
bukan hanya dipandang buruk dalam ajaran Islam, tetapi juga
bertentangan dengan akal sehat dan hati nurani.

Kedatangan Al-Qur'an menjadi cahaya yang membongkar
kebiasaan-kebiasaan rusak tersebut dan menuntun umat manusia
menuju kehidupan yang beradab dan berakhlak. Istilah "Jahiliah”
sendiri merujuk pada kondisi masyarakat Arab sebelum Islam yang
hidup dalam ketidaktahuan dan keterasingan dari nilai-nilai wahyu.
Rasulullah saw. menggunakan istilah ini bukan dalam arti
merendahkan, tetapi sebagai gambaran akan ketidaktahuan yang masih
menyelimuti mereka.

Salah satu contoh nyata dari pandangan penuh kasih Rasulullah



37

terhadap masyarakat Jahiliah adalah ketika beliau diusir dan dilempari
oleh penduduk Thaif. Ketika itu, Malaikat Jibril a.s. datang
menawarkan bantuan untuk menghancurkan mereka dengan
menimpakan gunung, namun Rasulullah menolaknya dengan penuh
belas kasih. Beliau bersabda, “Jangan! Sesungguhnya mereka adalah
kaum yang belum mengetahui.”™ Sikap ini menunjukkan bahwa Al-
Qur an dan Rasulullah saw. hadir bukan untuk mengutuk kebodohan,
tetapi untuk mengubah dan membimbing manusia dari kegelapan
menuju cahaya ilmu dan iman.

Perkembangan pakaian dalam sejarah Islam memiliki kaitan
erat dengan kondisi geografis dan kehidupan masyarakat Arab. Bangsa
Arab tinggal di Semenanjung Arabia, semenanjung terbesar di dunia
yang terletak di Asia Barat Daya dengan luas sekitar 1.027.000 mil
persegi. Sebagian besar wilayah ini terdiri dari padang pasir yang
gersang, menjadikannya salah satu kawasan terpanas di dunia.
Semenanjung ini tidak memiliki sungai yang dapat dilayari atau aliran
air yang terus mengalir ke laut, melainkan hanya lembah-lembah yang
tergenang air saat musim hujan tiba.>!

Bangsa Arab berasal dari ras Semitik (Samiyah) dan secara
umum terbagi menjadi dua kelompok besar. Pertama adalah Arab al-
Baidah, yakni kelompok bangsa Arab kuno yang telah punah, seperti
kaum ‘Ad dan Tsamdd. Kedua adalah Arab al-Bagjiyah, yaitu bangsa
Arab yang masih bertahan hingga kini, dan terbagi menjadi dua garis
keturunan utama: Qahthan dan Adnan.

Kaum ‘Ad merupakan keturunan Arab yang menerima Nabi
H{d a.s. sebagai rasul dari Allah Swt. namun mereka menolak dakwah
beliau. Sebagai akibat dari pembangkangan ini, Allah Swt. mengazab
mereka dengan angin yang sangat dingin dan kencang selama tujuh
malam delapan hari tanpa henti. Badai tersebut menyebabkan
kehancuran besar, membuat mereka tewas akibat kedinginan,
kelaparan, dan penyakit, hingga tidak ada satu pun yang tersisa.

Demikian pula dengan kaum Tsamdd, yang diutus Nabi Shalih
a.s. beserta mukjizat berupa seekor unta betina. Alih-alih menaati
perintan Allah Swt. mereka justru menyembelih unta tersebut dan
memakannya. Akibat perbuatan ini, Allah Swt. menurunkan azab
berupa penyakit yang menyerupai kolera. Dalam tiga hari, wajah
mereka berubah drastis hari pertama menguning, hari kedua memerah,
dan hari ketiga menghitam sebelum akhirnya mereka semua binasa

%0 Salim Said Daulay et.al., “Pengenalan Al-Qur'an,” dalam Jurnal llmiah Wahana
Pendidikan, Vol. 09 No. 5 Tahun 2023, hal. 473-478.

51 Syamuddin Nasution, Sejarah Peradaban Islam, Pekanbaru: Yayasan Pustaka Riau,
2013, hal. 9.



38

pada malam harinya.

Keturunan Qahthan berasal dari wilayah Arab bagian selatan
dan melahirkan sejumlah kerajaan besar seperti Kerajaan Saba’,
Himyar, dan Yaman. Setelah kehancuran bendungan Ma’rib
(bendungan Saba’), sebagian dari keturunan Qahthan bermigrasi ke
utara dan mendirikan kekuasaan baru, seperti kerajaan al-Hirah dan
Ghasan. Suku Aus dan Khazraj di Madinah juga berasal dari garis
keturunan ini.

Sementara itu, keturunan Adnan dikenal sebagai Arab
Musta ‘ribah, yakni bangsa Arab yang terarabkan, hasil percampuran
antara penduduk asli Mekah dan keturunan Nabi Isméa‘il a.s. Salah satu
keturunan Isma‘il adalah Adnan, yang menjadi nenek moyang suku
Quraisy. Dari suku inilah muncul Bani Hasyim, keluarga dari ‘Abd al-
Muthalib, kakek Nabi Muhammad saw. Karena itu, nasab nabi
Muhammad saw. secara garis lurus dapat ditelusuri hingga nabi Isma‘l
a.s., putra Nabi Ibrahim a.s.>

Sebelum kedatangan Islam, masyarakat Arab dikenal dengan
sebutan Jahiliah, yang merujuk pada kondisi dan masa di Semenanjung
Arab sekitar tahun 610 M. Istilah Jahiliah sering diterjemahkan sebagai
zaman ketidaktahuan. Kata ini berasal dari kata kerja jahiliyah, yang
berarti berperilaku bodoh atau tidak memiliki pengetahuan. Label
Jahiliah ini mencakup berbagai aspek kehidupan masyarakat Arab pada
masa itu, termasuk dalam hal cara berpakaian. Pada masa Jahiliah,
masyarakat Arab khususnya wanita, mengenakan pakaian yang
dirancang untuk menarik perhatian pria. Selain itu, pakaian tersebut
juga berfungsi melindungi diri dari cuaca panas yang khas di wilayah
padang pasir. Mereka menggunakan kerudung yang diletakkan di
kepala dan biasanya dibiarkan menjuntai ke belakang, sehingga bagian
dada serta kalung yang menghiasi leher terlihat jelas. Bahkan, area
sekitar dada sering terlihat karena pakaian yang longgar atau terbuka.
Leher dan telinga mereka pun dihiasi dengan anting dan kalung.>

Cara berpakaian masyarakat Arab mulai mengalami perubahan
signifikan setelah nabi Muhammad saw. membawa ajaran Islam.
Perubahan ini menjadi perhatian khusus dalam ajaran Islam, yang
memperbaiki kebiasaan berpakaian sebelumnya. Salah satu contoh
menarik pada masa itu adalah cara perempuan mengenakan khimar
dengan hanya meletakkannya di atas kepala dan membiarkan ujungnya
terjuntai ke belakang, sehingga leher, telinga, dan pangkal leher tetap

52 Syamuddin Nasution, Sejarah Peradaban Islam, ..., hal. 10-11.

% Ahmad Sodikin dan Miftahul Khoiri, “Eksistensi Pakaian di Semenanjung Arab
dalam Sejarah Islam,” dalam Jurnal Studi Islam dan Masyarakat Vol. 02 No. 1 Tahun 2023,
hal. 39.



39

terlihat. Menanggapi hal ini, Allah Swt. menurunkan an-Ndr ayat 31,
yang memerintahkan perempuan untuk menutup dada mereka saat
mengenakan khimar. Allah Swt. berfirman,

Yy oL G85S L;LCJA]«;JJ«&J_Q

... Hendaklah mereka menutupkan kain kerudung ke dadanya .... (an-
NQr/24: 31)

Dalam Surah an-Ndr ayat 31, Allah Swt. memerintahkan para

perempuan mukminah untuk menutupkan kain kerudung mereka ke

bagian dada, yang dalam ayat tersebut disebut dengan istilah

juyubihinna (s s3). Kata juyub berasal dari kata jayb yang berarti celah

atau bukaan pada bagian dada, yakni tempat yang dapat
memperlihatkan lekuk tubuh bagian atas, khususnya pangkal dada.>*

Perintah ini secara eksplisit menunjukkan perhatian syariat
terhadap aspek kesopanan dan penjagaan aurat yang berkaitan erat
dengan fitrah manusia dan potensi rangsangan visual. Bagian dada
wanita merupakan salah satu bagian tubuh yang secara fitrah dapat
membangkitkan ketertarikan lawan jenis. Karena itu, Islam
menetapkan batasan-batasan berpakaian bagi perempuan guna menjaga
kehormatan mereka dan mencegah timbulnya godaan yang dapat
mengarah pada pelanggaran etika sosial dan syariat.

Meskipun sebagian wanita mungkin telah menutup bagian
dadanya, namun model pakaian yang terlalu ketat, transparan, atau
memiliki potongan yang memperlihatkan lekuk tubuh tetap dapat
memicu pandangan dan syahwat dari pihak laki-laki. Oleh sebab itu,
penutupan aurat tidak hanya bersifat simbolik atau formalitas,
melainkan harus benar-benar fungsional yaitu mencegah terlihatnya
bagian tubuh yang dapat mengundang syahwat.

Pandangan ini sejalan dengan penafsiran para ulama seperti al-
Qurtub? dan Ibnu Katsir yang menekankan bahwa tujuan utama dari
perintah menutup juylb adalah demi terciptanya masyarakat yang
menjaga kesucian dan martabat.® Di samping itu, Quraish Shihab
dalam tafsir al-Mishbah menjelaskan bahwa kewajiban menutup dada
menunjukkan bahwa Islam tidak memerangi naluri seksual, tetapi
mengarahkannya agar tetap dalam Kkoridor yang sehat dan
bermartabat. °® Maka dari itu, wanita beriman akan menjaga cara
berpakaiannya sebagai bentuk ketaatan kepada Allah Swt. dan

5 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7..., 2001, hal. 4926.

5 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 2..., hal. 601.

% M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an, Vol.
9..., hal. 327.



40

tanggung jawab sosial dalam membangun masyarakat yang beradab
dan terhormat.

Dengan demikian, perintah ini tidak hanya mencerminkan
aturan berpakaian, tetapi juga mengandung pesan moral dan spiritual
yang mendalam tentang kesadaran diri, kendali nafsu, dan peran aktif
perempuan dalam menciptakan lingkungan yang bersih dari godaan
serta kehinaan.

Salah satu aturan berpakaian dalam ajaran Islam adalah
larangan isbal, yaitu memanjangkan pakaian hingga melewati mata
kaki dengan niat sombong (khuyald). ®” Nabi Muhammad saw.,
bersama dengan para sahabat terkemuka seperti Abu Bakar dan Umar,
dikenal mengenakan busana yang sederhana dan tidak berlebihan. Abu
Bakar, misalnya, sering menggunakan al-‘abd’ah dan al-syamlah
selama masa kepemimpinannya sebagai khalifah. Sedangkan Umar
biasa mengenakan jubah dari bahan wol yang dipadukan dengan kulit
serta menggunakan al-‘abd’ah sambil membawa al-qurbah di
punggungnya.

Pada masa sebelum Islam (Jahiliah), al-‘abd’ah merupakan
pakaian sederhana yang terbuat dari wol atau bulu, lazim digunakan
oleh orang-orang miskin atau kaum Badui (al-A’rab). Dalam karya
sastra seperti syair Zuhair, al- ‘abd ’ah sering dipandang sebagai simbol
kefakiran dan sering dibandingkan dengan sutra yang melambangkan
kemewahan. Kaum Badui biasanya mengenakan al-gab °, yaitu pakaian
dengan belahan di bagian depan yang diikat dengan sabuk kulit. Saat
berperang atau berkuda, mereka mengenakan celana panjang dan rida
yang pendek. Sebaliknya, para pemimpin suku dan kalangan elit
mengenakan al-gabd’ yang panjang hingga lutut, dilapisi dengan jilbab
lebar dan jubah di bagian luar.

Pria Arab juga sering mengenakan al-Imamah (penutup kepala)
yang dilengkapi dengan al-thaylasan. Pada masa pemerintahan
Sulaiman bin Abdul Malik, kain bersulam (al-wasyu) yang berasal dari
Kufah, Yaman, dan Iskandariah menjadi tren populer. Kain ini
digunakan untuk membuat berbagai jenis pakaian seperti jilbab, al-
rida’, celana panjang (saréwil), imamah, dan peci.

Saat bangsa Arab melakukan ekspansi wilayah melalui
penaklukan (al-futih), budaya berpakaian mereka turut tersebar ke
daerah-daerah baru. Meskipun gaya berpakaian tersebut tidak jauh
berbeda dengan yang dikenal pada era Jahiliah atau awal Islam di
Mekah dan Madinah, unsur-unsur lokal mulai memengaruhi gaya

57 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari, Sahih al-Bukhari: Kitab al-libas, hadis No. 5787,

Beirut: Dar Ibn Katsir, 2002, hal. 1465.



41

tersebut di wilayah baru. Contohnya, pada masa kekhalifahan

Abbasiyah, khalifah mengenakan al-gabd’ hitam sepanjang lutut

dengan leher terbuka yang memperlihatkan lapisan dalam berupa al-

gafthan. Pada masa pemerintahan Al-Mu‘tasim, lengan pakaian yang
semula sempit dilebarkan hingga tiga dzira‘. Khalifah dan para hakim

(gédi) biasanya mengenakan al-galansuwah panjang yang dibalut

dengan imamah.

Pada era Abbasiyah, pakaian kelas atas meliputi berbagai
busana mewah seperti sirwalah yang lebar, kamis, durrd ‘ah, sutra,
gafthan, gab ‘u, dan galansuwah. Sedangkan masyarakat umum lebih
sering mengenakan sarung, kamis, durrd’ah, sutra panjang, dan hizam.
Perempuan kalangan atas sering menghiasi diri dengan burnds yang
dilengkapi manik-manik emas dan batu mulia, sementara perempuan
kelas menengah mengenakan mahkota berhias mutiara dan zamrud,
lengkap dengan gelang kaki (khalkhdl) dan gelang tangan (siwar).
Pengaruh budaya Persia juga turut memperkaya tradisi berhias dan
berpakaian perempuan Arab, sehingga mereka menjadi lebih mahir
dalam berdandan.

Perkembangan gaya berpakaian ini berlangsung secara bertahap
di berbagai wilayah dunia, dengan pengaruh dari kondisi alam dan
budaya lokal yang terus menyesuaikan bentuk dan fungsi busana sesuai
kebutuhan masyarakat setempat.>®

Pada masa jahiliah, pakaian atau libas memiliki beberapa tujuan
yang berbeda dari konsep pakaian dalam Islam. Beberapa tujuan utama
penggunaan pakaian pada masa itu adalah: >°
1. Status sosial dan kekayaan: Pakaian sering kali digunakan sebagai

simbol status sosial dan kekayaan seseorang. Orang-orang yang
lebih kaya cenderung mengenakan pakaian yang lebih mewah dan
berwarna-warni untuk menunjukkan kekayaan mereka.

2. Menarik perhatian dan memikat: Pakaian sering digunakan untuk
menarik perhatian, terutama oleh wanita. Mereka menggunakan
pakaian yang memperlihatkan bagian tubuh tertentu untuk memikat
dan menarik perhatian laki-laki.

3. Kebanggaan dan identitas suku: Pakaian juga mencerminkan
kebanggaan dan identitas suku. Setiap suku mungkin memiliki gaya
berpakaian tertentu yang membedakan mereka dari suku lain.

% Ahmad Sodikin dan Miftahul Khoiri, “Eksistensi Pakaian di Semenanjung Arab
dalam Sejarah Islam,” ..., hal. 39-41.

% Ahmad Sodikin dan Miftahul Khoiri, “Eksistensi Pakaian di Semenanjung Arab
dalam Sejarah Islam,” ..., hal. 6.



42

4. Perlindungan fisik: Meskipun ada tujuan untuk memperlihatkan
tubuh atau status, pakaian juga digunakan untuk melindungi tubuh
dari panas, dingin, atau kondisi lingkungan lainnya.

5. Tata cara adat dan ritual: pakaian yang digunakan dalam berbagai
upacara dan ritual adat yang sering kali melibatkan pakaian khusus
yang melambangkan makna spiritual atau budaya tertentu.

Namun, dalam banyak kasus, pakaian pada masa Jahiliah tidak
memenuhi tujuan moral atau spiritual yang lebih tinggi, seperti yang
diperintahkan dalam Islam, yaitu menutup aurat dan menjaga
kehormatan diri. Kita sudah mengetahui betapa pentingnya perintah
mengenakan jilbab bagi wanita muslimah. Salah satu keutamaan jilbab
adalah melindungi wanita dari godaan laki-laki yang berniat buruk.
Namun, manfaat ini sering diabaikan dan dianggap remeh, terutama
oleh wanita yang imannya lemah, malas, dan kurang semangat dalam
beragama. Ketika berada di halaman atau teras rumah, mereka dengan
mudah memperlihatkan aurat. Ada yang menampakkan lengan dan
leher, bahkan ada yang tidak menutup kepala sama sekali. Padahal,
halaman rumah sebagian dari kita terbuka dan dapat dilihat oleh banyak
orang yang lewat, termasuk pria non mahram. Pemandangan yang lebih
buruk bisa Kita saksikan di luar rumah, seperti di pusat perbelanjaan.
Inilah sebenarnya cara berdandan wanita pada masa Jahiliah sebelum
Islam datang.®°

Islam menempatkan pakaian sebagai bagian dari identitas moral
seorang Muslim. Tujuan utama berpakaian bukan hanya untuk
menutup tubuh, melainkan juga untuk menjaga kehormatan,
menghindari godaan, dan menampilkan akhlak Islami dalam kehidupan
sosial. Maka, dalam konteks kekinian, penting untuk merefleksikan
kembali makna pakaian dalam perspektif Al-Qur an dan Sunnah, serta
memperkuat kesadaran bahwa menutup aurat bukan sekadar kewajiban
syar’i, tetapi juga bentuk perlindungan diri dan cerminan kualitas iman.
Perintah Dberjilbab seharusnya tidak dipandang sebagai beban,
melainkan sebagai anugerah dan kehormatan yang menempatkan
wanita Muslimah pada derajat yang tinggi di sisi Allah Swit.

C. Model- Model Libas Arab

Industri busana muslim saat ini tumbuh pesat, dengan banyak
desainer yang mengambil inspirasi dari berbagai budaya, termasuk
Timur Tengah sebagai salah satu mode utama. Meskipun banyak yang

80 Muhammad Utsman Al-Khasyt, Fikih Wanita Empat Madzhab, diterjemahkan oleh
Abu Nafis Ibnu Abdurrohim dari judul Figh an-Nisa fi dhou al-Madzhab al-Arba‘ah, Bandung:
Ahsan Publishing, 2010, hal. 414,



43

masih menganggap busana muslim hanya terbatas pada gamis atau

jubah, sebenarnya terdapat berbagai jenis pakaian wanita khas Timur

Tengah seperti kaftan, abaya, tunik, dan khimar:

1. Kaftan, dengan potongan longgar dan panjang, sering dikenakan
pada acara-acara penting seperti Idul Fitri dan dapat dipadukan
dengan hijab untuk tampilan elegan.%!

2. Abaya, yang merupakan pakaian sehari-hari di Timur Tengah,
memiliki desain sederhana namun kini hadir dalam berbagai warna
dan bahan yang lebih elegan untuk acara formal. 2

3. Tunik, yang awalnya dirancang untuk pria, kini menjadi pilihan
nyaman bagi wanita dengan desain longgar.

4. Khimar, yang menutupi kepala hingga bagian belakang tubuh,
tersedia dalam berbagai model yang dapat disesuaikan untuk
menciptakan tampilan yang lebih menarik.%3

5. Tsawb adalah pakaian panjang yang mencapai pergelangan kaki dan
sering dikenakan dalam kehidupan sehari-hari oleh masyarakat
Timur Tengah. Tsawb, yang juga dikenal dengan nama lain seperti
dishdasha atau kandura, biasanya memiliki lengan panjang mirip
dengan jubah atau kaftan dan sering dipasangkan dengan celana
panjang yang disebut sirwal. Pakaian ini telah menjadi ciri khas
budaya Arab dan negara-negara Timur Tengah lainnya. Terdapat
berbagai variasi tsawb di setiap wilayah Timur Tengah, seperti
jallabah di Maroko dengan lengan lebar dan kerudung pelindung,
kandura di Uni Emirat Arab yang dihiasi rumbai dan bordir, serta
tsawb di Arab Saudi yang cenderung lebih ketat dengan kerah dua
kancing. Di Qatar, tsawb terbuat dari kain mengkilap dengan kerah
dan saku, sedangkan di Bahrain, tsawb memiliki potongan longgar

61 Kata kaftan berasal dari bahasa Persia (ctiés / khaftan), yang berarti pakaian luar
panjang. Kaftan sudah dikenal sejak zaman kuno, bahkan digunakan oleh raja-raja Persia dan
Kekaisaran Utsmaniyah (Ottoman). Pada masa kekhalifahan Islam, khususnya era Abbasiyah
dan Utsmaniyah, kaftan menjadi simbol kemuliaan dan sering dikenakan oleh para pejabat
tinggi, bangsawan, atau khalifah. Dalam tradisi Turki dan Persia, kaftdn menjadi simbol status
sosial dan digunakan dalam upacara kenegaraan. Saat ini, kaftan telah berkembang menjadi
busana Muslim modern dengan berbagai modifikasi desain, tetapi tetap mempertahankan nilai
dasar Islam: menutup aurat, tidak ketat, dan terhormat. Kaftan sering dipadukan dengan
kerudung atau hijab, dan dijadikan alternatif modis untuk gamis, abaya, atau jubah. Schuyler
V.R Camman, “The Origin of the Kaftan and Its Introduction into Islamic Costume”, dalam
Jurnal Ars Orientalis, Vol. 5 Tahun 1963, hal. 127-135.

62 Nadaa Febian Koto dan Febri Priyoyudanto, “Peran Wanita Arab Saudi dalam
Perubahan Model Abaya Pasca Reformasi Mohamed bin Salman,” dalam Jurnal Satwika, Vol.
07 No. 2 Tahun 2023, hal. 398-400.

8Abdullah bin Muhammad bin Abdurrahman bin Ishaq Alu Syaikh, Lubab Al-Tafsir
Ibnu Katsir diterjemahkan oleh M. Abdul Ghoffar dan Abu lhsan Al-Atsari dari judul Tafsir
Ibnu Katsir, Jakarta: Pustaka Imam Syafi‘i, 2012, hal. 422.



44

dengan kerah kemeja. Tsawb di Oman tidak memiliki kerah dan
menggunakan warna-warna yang bervariasi, sementara kandura di
Kuwait berkerah dengan satu kancing dan terbuat dari bahan
berkualitas. Tsawb sering dipadukan dengan bisht, yaitu jubah luar
yang dikenakan pada acara-acara khusus seperti pernikahan, Idul
Fitri, atau salat Jumat, dan biasanya dipakai oleh pria dengan status
sosial atau keagamaan tertentu.
6. Hijab

Hijab adalah istilah umum untuk pakaian yang menutupi
rambut dan leher wanita, dan juga bisa merujuk pada konsep
berpakaian yang sesuai dengan prinsip Islam. Hijab tersedia dalam
berbagai warna dan gaya, sering kali disesuaikan dengan pakaian
atau acara tertentu.®

7. Nigéb

Nigab juga dikenal sebagai cadar, adalah hijab yang
menutupi kepala dan sebagian besar wajah, kecuali mata. Biasanya,
nigab cukup panjang untuk menutupi leher, wajah, dan dada. Nigab
umumnya berwarna hitam dan dipakai bersama dengan abaya.
Praktik menutup wajah sudah dikenal sejak zaman Nabi s.a.w., di
mana istri-istri beliau juga mengenakan cadar. Selain itu, wanita-
wanita salehah setelah masa mereka pun mengikuti kebiasaan
tersebut.%

Ragam jenis pakaian seperti kaftan, abaya, tunik, khimar,
tsawb, hijab, dan nigab tidak sekadar berfungsi sebagai penutup aurat,
tetapi juga merepresentasikan identitas budaya, status sosial, serta
perkembangan mode yang terus bergerak.

Pakaian-pakaian tersebut, meskipun berakar dari tradisi dan
ajaran Islam, kini tampil dalam variasi yang menyesuaikan selera,
iklim, dan kebutuhan masyarakat Muslim di berbagai penjuru dunia.
Desain yang semakin modis dan elegan menjadikan busana muslim
mampu menembus industri mode global tanpa kehilangan esensi
utamanya sebagai simbol kesopanan dan ketaatan.

Fenomena ini menunjukkan bahwa konsep libas dalam Islam
tidak bersifat kaku, melainkan memiliki fleksibilitas dalam ekspresi
dan bentuknya, asalkan tetap mematuhi prinsip dasar syar'i: menutup
aurat, tidak transparan, tidak ketat, dan tidak menyerupai pakaian lawan
jenis atau orang-orang fasik. Bahkan, dalam Al-Qur an, pakaian (libas)
bukan hanya dipahami secara fungsional, tetapi juga simbolis sebagai

6 Muhammad Nashiruddin Al-Albani, Hijab Al-Marah Al-Muslimah fi Kitab
wasunnah, Bagdad: Lajnah Asy-Syabab Al-Muslim, 2023, hal. 4.

8 Muhammad Nashiruddin Al-Albani, Hukum Cadar diterjemahkan oleh Abu Shafiya
dari judul Ar-Radd Al- Mufhim, Yogyakarta: Media Hidayah, 2002, hal. 37-44.



45

bentuk penghormatan terhadap kehormatan diri, kemuliaan, serta
perhiasan dunia yang bisa mendekatkan manusia kepada nilai-nilai
spiritual.

Oleh karena itu, perkembangan industri busana muslim saat ini
perlu tetap diarahkan untuk menjaga nilai-nilai islami dalam
berpakaian, agar tidak sekadar menjadi tren komersial, melainkan juga
menjadi bagian dari dakwah kultural yang memperkenalkan keindahan
ajaran Islam melalui cara yang elegan, santun, dan bermartabat.

D. Jilbab sebagai Pakaian Taqwa

Syariat Islam adalah sistem hukum ilahiyah yang berlandaskan
pada al-Qur’an dan hadis, serta mencakup seluruh aspek kehidupan
guna memenuhi kebutuhan manusia di dunia.®® Keyakinan pun muncul
di kalangan umat Islam bahwa untuk mewujudkan keadilan dalam
kehidupan, syariat Islam harus diterapkan secara menyeluruh (kaffah).
Namun, upaya penerapan syariat Islam di Indonesia tidak terlepas dari
perdebatan, karena menimbulkan pro dan kontra di tengah masyarakat.
Hal ini juga tercermin dalam perbedaan pandangan mengenai
penggunaan jilbab. Selama ini, jilbab dipandang oleh banyak kalangan
sebagai simbol identitas keislaman. Selain dianggap sebagai bagian
dari tata busana perempuan yang dianjurkan oleh ajaran agama, jilbab
juga dimaknai sebagai bentuk keteguhan sikap perempuan Muslim
dalam menghadapi dominasi sistem patriarki, kapitalisme, dan
pengaruh globalisasi.

Muhammad Mutawalli Sya‘rawi menyampaikan bahwa
mayoritas ulama sepakat bahwa seluruh tubuh perempuan tergolong
aurat, kecuali bagian wajah dan telapak tangan. Sementara itu, Abu
Hanifah menambahkan bahwa kedua kaki hingga mata kaki juga
termasuk bagian yang dikecualikan dari aurat.®” Di sisi lain, Yusuf al-
Qaradawi menegaskan bahwa kewajiban mengenakan jilbab
merupakan perintah langsung dari Allah Swt., bukan hasil ijtihad para
fugaha, dan juga bukan inovasi yang dikarang-karang oleh umat
Islam.58

Islam mewajibkan perempuan untuk menutup aurat setidaknya
karena tiga alasan utama. Pertama, sebagai upaya menjaga aurat agar
tidak menjadi sumber fitnah. Kedua, sebagai identitas pembeda dari

6 Alyasa Abubakar, Bunga Rampai Pelaksanaan Syariat Islam (Pendukung Qanun
Pelaksanaan Syariat Islam), Banda Aceh: Dinas Syariat Islam Aceh, 2009, hal. 43.

7 Muhammad Mutawalli Sya’rawi, Figih Wanita, Terj. M. Ghozi, dari judul Figh al-
Marah al-Muslimah, Jakarta: Pena Pundi Aksara, 2006, hal. 50.

8 Yusuf Qordhowi, Larangan Berjilbab, Studi Kasus di Perancis. Terj. Abdul Hayyi,
Jakarta: Gamma Insani, 2004, hal. 61.



46

perempuan lain sekaligus bentuk penghormatan terhadap kedudukan
seorang Muslimah. Ketiga, sebagai sarana perlindungan bagi
kehormatan, kesucian, dan kemuliaan perempuan dalam perspektif
Islam. maka dengan alas an inilah Jilbab menjadi salah satu bentuk
pakaian takwa.

. Fungsi Libas

Dalam bahasa Arab, kata libas secara harfiah berarti pakaian
atau busana. Namun, kata ini memiliki beberapa fungsi dan makna
yang luas, terutama dalam agama dan bahasa. Berikut adalah uraian
tentang fungsi libas dengan referensi dari sumber-sumber yang relevan:
1. Libas berarti pakaian sebagai penutup aurat dan perhiasan lahir dan

batin.

Libas berarti pakaian yang berfungsi untuk menutupi aurat
serta sebagai perhiasan, baik lahir maupun batin. Secara eksplisit,
kata libas yang bermakna pakaian tidak sering disebut dalam Al-
Quran, namun ada dua ayat yang menegaskan fungsi pakaian
sebagai penutup aurat, yaitu dalam Surah al-A’raf/7: 26-27. Allah
Swit. berfirman,

SUS Hx GUS (ui3 2 Lw)j VQW &8 Ly v§~L° d;iijsgs’\;:;

(,g; '\MM\MYT>\~: \"l“* dj;.b&ww\ g_,d‘
V& 5o iy 34 s dusise i Wied Wi wuw

\Z‘V% dj.wj.: N u.’.A.U ;U}\ u\.b.wJ\ L.li.;- b\ V‘SJ

Wahai anak cucu Adam, sungguh Kami telah menurunkan
kepadamu pakaian untuk menutupi auratmu dan bulu (sebagai
bahan pakaian untuk menghias diri). (Akan tetapi,) pakaian takwa
itulah yang paling baik. Yang demikian itu merupakan sebagian
tanda-tanda (kekuasaan) Allah Swt. agar mereka selalu ingat.
Wahai anak cucu Adam, janganlah sekali-kali kamu tertipu oleh
setan sebagaimana ia (setan) telah mengeluarkan ibu bapakmu
dari surga dengan menanggalkan pakaian keduanya untuk
memperlihatkan kepada keduanya aurat mereka berdua.
Sesungguhnya ia (setan) dan para pengikutnya melihat kamu dari
suatu tempat yang kamu tidak (bisa) melihat mereka.
Sesungguhnya Kami telah menjadikan setan-setan itu (sebagai)
penolong bagi orang-orang yang tidak beriman. (al-A’raf/7: 26-



47

27)

Dalam ayat ini, Allah Swt. menceritakan kisah Adam a.s. dan
Hawa yang diberi pakaian untuk menutupi aurat mereka sebagai
perhiasan dari surga, dan saat pakaian mereka ditanggalkan, aurat
merekapun terlihat. Ayat ini mengandung tiga makna penting, yaitu
pakaian sebagai penutup aurat, sebagai perhiasan, dan yang
terpenting adalah libés at-taqwéa atau pakaian ketakwaan, yang
dianggap sebagai pakaian yang paling utama. Libas mengacu pada
segala sesuatu yang dikenakan, termasuk penutup tubuh, kepala,
hingga perhiasan seperti cincin, gelang, dan kalung. Sementara itu,
kata risy awalnya berarti bulu, karena bulu binatang sering
digunakan sebagai hiasan, sehingga risy dianggap sebagai pakaian
yang berfungsi sebagai perhiasan. Namun, istilah libés at-tagwé
tidak dapat diartikan secara harfiah karena mengandung makna
khusus. Menurut Ath-Thabari, ulama memiliki pandangan berbeda
tentang makna libas at-tagwa. Beberapa menyebutnya sebagai
iman, rasa malu, amal saleh, sementara yang lain mengartikannya
sebagai perilaku yang baik.%°

Ibnu ‘Asyur dalam tafsirnya menjelaskan bahwa Allah Swit.
telah mengilhami Nabi Adam a.s. untuk menutup auratnya, dan
perilaku ini kemudian diteladani oleh keturunannya. Oleh karena
itu, manusia diingatkan tentang nikmat berupa pakaian yang pada
dasarnya merupakan warisan dari nabi Adam a.s. Pengingatan ini
dimaksudkan agar manusia semakin terdorong untuk bersyukur atas
nikmat tersebut. Dalam konteks ini, penggunaan redaksi “Kami
telah menurunkan” dalam ayat tersebut menurut Ibnu ‘Asyur
mengisyaratkan bahwa pakaian memiliki nilai kegunaan yang besar
bagi manusia.

Kata libas dalam ayat ini mencakup segala bentuk busana
atau aksesoris yang dikenakan, baik yang menutupi tubuh, kepala,
maupun yang dipakai di bagian tubuh lainnya seperti cincin di jari
atau gelang di lengan. Sementara itu, kata risy secara harfiah berarti
bulu. Karena bulu binatang sejak dahulu digunakan sebagai
perhiasan baik di kepala maupun dililitkan di leher maka istilah
tersebut dalam konteks ayat ini dipahami sebagai pakaian yang
berfungsi sebagai perhiasan atau simbol keindahan.

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa pakaian dalam Al-
Qur an memiliki setidaknya dua fungsi utama. Pertama, sebagai
penutup aurat, yaitu bagian-bagian tubuh yang dianggap tidak layak

89 Muhammad bin Jarir bin Yazid Abu Ja’far Al-Thabari, Jami’ Al-Bayan Fi Ta 'wil Al-
Qur an, Beirut: Muassasah Al-Risalah, 2000, hal. 367.



48

untuk ditampakkan baik menurut ajaran agama maupun norma
masyarakat. Kedua, sebagai perhiasan yang menambah estetika dan
keindahan penampilan seseorang. Ini menandakan bahwa Islam
memberikan ruang bagi manusia untuk mengekspresikan diri dan
memperindah  penampilannya, selama hal tersebut tidak
bertentangan dengan nilai-nilai syariat.”

Az-Zamakhsyari mengartikannya sebagai ketakwaan dan
takut kepada Allah Swt. "* Ar-Razi juga menyatakan bahwa libas at-
taqwa adalah majas yang bermakna iman, amal saleh, perilaku baik,
serta kemurnian dan tauhid. Pendapat ini diakui sebagai pandangan
yang paling kuat oleh mayoritas ulama.”?Dalam perspektif ini, aurat
seorang mukmin (aib dan kesalahan) tidak akan terlihat meskipun ia
tidak berpakaian secara fisik, sementara orang yang suka bermaksiat
akan selalu terlihat aibnya. Dengan demikian, mayoritas ulama
mengartikan libas at-tagwa sebagai pakaian batin yang
mencerminkan nilai-nilai agama, di mana penjagaan diri dan amal
saleh adalah pakaian terpenting yang harus dikenakan dalam
kehidupan seseorang.

Terselubungi/Terselimuti rasa lapar dan takut

Allah Swt. berfirman,

<
Z -

z S A Ly oze % 2T o i ten i 88 - oL
Saldey gy, Lew b axzabs &2,1 &GS 4358 iAW O

s 23t g g 4 e300 A a3h 2580 0lks g8

@ Osrila; 1518
Dan Allah Swt. telah membuat suatu perumpamaan (dengan)
sebuah negeri yang dahulunya aman lagi tenteram, rezekinya
datang kepadanya melimpah ruah dari segenap tempat, tetapi
(penduduk)nya mengingkari nikmat-nikmat Allah Swt.; karena itu
Allah Swt. merasakan kepada mereka pakaian kelaparan dan
ketakutan, disebabkan apa yang selalu mereka perbuat. (an-
Nahl/16: 112).

Ayat ini memberikan perumpamaan tentang suatu negeri
yang pada awalnya berada dalam keadaan aman dan penuh

0 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an, Vol.
5..., hal. 58.
" Abu Al-Qasim Mahmud bin ‘Amar Al-Zamakhsyari, Tafsir Al-Kasysyaf, Beirut:

Muassasah Al-Risalah, 2000, hal. 219.

2 Muhammad bin Umar Fakhr Al-Din Al-Razi, Mafatih Al-Ghaib, Beirut: Dar Al-

Kutub Al-lImiyah, 1997, hal. 68



49

kedamaian, serta memperoleh rezeki dari berbagai penjuru tanpa
kesulitan. Namun, setelah penduduk negeri itu kufur terhadap
nikmat-nikmat Allah Swt., keadaan pun berubah secara drastis.
Allah Swt. menghukum mereka dengan kondisi kelaparan dan
ketakutan yang menyelimuti kehidupan mereka secara menyeluruh.
Kata libas (pakaian) dalam ayat ini digunakan secara majazi
(kiasan), yakni dalam bentuk isti‘arah tamtsiliyyah, untuk
menggambarkan betapa kelaparan dan rasa takut itu meliputi
seluruh diri mereka, seperti halnya pakaian yang menutupi tubuh.
Ini menggambarkan situasi penderitaan yang menyeluruh dan tak
terhindarkan, yang menjadi bentuk balasan atas pengingkaran
mereka terhadap nikmat Allah Swt.”

Menurut penafsiran al-Tabari, ayat ini secara khusus
merujuk kepada penduduk Mekkah. Ibn ‘Abbas meriwayatkan
bahwa Mekkah sebelumnya merupakan kota yang makmur dan
aman. Keamanan tersebut dinikmati karena Mekkah menjadi pusat
spiritual yang dihormati di seluruh Jazirah Arab, berkat keberadaan
Ka‘bah. Bahkan saat wilayah Arab dilanda konflik dan peperangan
antar-kabilah, Mekkah tetap stabil karena posisi religiusnya. Rezeki
pun mengalir deras ke kota itu melalui para peziarah dan para
pedagang. Namun, setelah penduduk Mekkah menolak dakwah nabi
Muhammad saw., keadaan pun berbalik. Allah Swt. mencabut
sebagian nikmat itu dan menggantikannya dengan rasa takut dan
ancaman kelaparan. Ini menjadi bentuk hukuman sekaligus
peringatan bahwa kenikmatan duniawi akan berubah menjadi
musibah jika manusia kufur terhadap nikmat Allah Swt. dan tidak
bersyukur atas karunia-Nya. '

3. Libas berarti sesuatu yang menutup

Dalam Al-Qur an, penggunaan kata libas yang berarti
pakaian penutup dapat ditemukan dalam beberapa ayat, diantaranya:
a. Surah al-Furgan/25: 47

Di dalam Surah al-Furgan/25: 47, Allah Swt. mengingatkan
tentang keagungan dan nikmat yang diberikan kepada manusia
agar mereka berpikir. Ayat ini menjelaskan bahwa Allah Swt.
menjadikan malam gelap gulita sebagai penutup yang memberikan
ketenangan kepada manusia, serta tidur sebagai waktu untuk
melepas penat setelah bekerja keras sepanjang hari.

b. Surah an-Naba'/78: 10.

3 Abu Al-Qasim Mahmud bin ‘ Amar Al-Zamakhsyari, Tafsir Al-Kasysyaf, ..., hal. 280.
" Muhammad bin Jarir bin Yazid Abu Ja’far Al-Thabari, Jami’ Al-Bayan fi Ta 'wil Al-
Qur'an..., hal. 310.



50

Di dalam Surah an-Naba'/78: 10 juga memiliki pengertian
yang serupa dengan Surah al-Furgan/25: 47. Dalam Tafsir Al-
Qurthubi, dijelaskan bahwa karena kegelapan malam menyelimuti
pandangan, aurat manusia pun tertutupi. ® Oleh Kkarena itu,
diperbolehkan seseorang untuk melaksanakan salat dalam kondisi
gelap gulita tanpa pakaian karena auratnya tertutupi oleh
kegelapan tersebut.

c. Surah al-Bagarah/2: 187.

Kata libas digunakan dalam konteks hubungan suami istri
pada malam hari di bulan Ramadan. Ayat ini termasuk dalam
rangkaian ayat yang membahas puasa Ramadan, khususnya pada
malam hari diperbolehkan bagi suami istri untuk berkumpul. Ayat
ini jJuga menggambarkan bahwa suami istri saling menutupi satu
sama lain seperti pakaian yang menutupi tubuh. Secara lebih luas,
suami istri saling menutupi kehormatan satu sama lain, karena
mereka menjadi pakaian dan perhiasan bagi pasangannya, seperti
hubungan erat antara tubuh dan pakaian yang tak terpisahkan.’

Makna libas dalam Al-Qur an pada dasarnya adalah sesuatu
yang berfungsi untuk menutupi, baik secara fisik maupun kiasan.
Pakaian sebagai libas bukan hanya berperan sebagai penutup aurat
atau tubuh, melainkan juga sebagai perlindungan dari pengaruh
negatif, gangguan, atau hal-hal yang tidak diinginkan.

Dalam konteks Surah al-Furgan/25: 47 dan an-Naba'/78: 10,
malam yang digambarkan sebagai libas berfungsi sebagai penutup
yang menutupi pandangan, sehingga hal-hal yang seharusnya
tersembunyi atau tidak pantas dilihat tidak tampak oleh orang lain.
Ini menunjukkan fungsi utama libas sebagai pembatas antara
sesuatu yang tampak dan yang tersembunyi, menjaga privasi dan
kehormatan.

Selain itu, pada Surah al-Bagarah/2: 187, konsep libas dalam
hubungan suami istri juga memperkuat makna “penutup” yang
saling melindungi satu sama lain dari gangguan luar dan menjaga
kehormatan masing-masing. Di sini, libas bukan hanya penutup
fisik, melainkan juga perlindungan emosional dan sosial.

Dengan demikian, libas secara esensial adalah simbol dari
suatu perlindungan yang menutupi dan menjaga agar sesuatu yang
bersifat pribadi, rahasia, atau bernilai tinggi tidak terbuka atau
terekspos secara sembarangan. Hal ini menegaskan pentingnya

> Ahmad Munawwir, “Konsep Libas (Pakaian) dalam Al-Qur'an,” dalam Jurnal
Tafsere, Vol. 09 No. 2 Tahun 2021, hal. 200.
6 Ahmad Munawwir, “Konsep Libas (Pakaian) dalam Al-Qur’an..., hal. 201.



51

menjaga batas-batas dan privasi sebagai bagian dari nilai moral dan
sosial dalam Islam.
Libés berarti pakaian perhiasan di dunia

Pada ayat-ayat berikut ini, akar kata l1am-ba'-sin muncul
dalam bentuk fi'il mudhéari‘ yang berbunyi talbas/yalbas, yang
berarti memakai. Beberapa ayat Al-Qur an yang mengandung kata
ini adalah:
a. An-Nahl/16: 14

° R U T T ° 228 s U0 g L@ )
Gis 193 22255 0 b L0 A 10571 S50 S50 Al a5

o

ahind e Vsx33)5 4 5alie SUAN 55y Usenld &l

@ O9p&3 2Uadg
Dan Dialah, Allah Swt. yang menundukkan lautan (untukmu),
agar kamu dapat memakan daripadanya daging yang segar
(ikan), dan kamu mengeluarkan dari lautan itu perhiasan yang
kamu pakai; dan kamu melihat bahtera berlayar padanya, dan
supaya kamu mencari (keuntungan) dari karunia-Nya, dan

supaya kamu bersyukur.
b. Fathir/35: 12

ladag 45 B S5 L3105 osad g G
z .9 i 9 - < % 2 o] g % S %
g\.;lg- Q};"ﬁ:i«:j bjla 24 Q}lf\'} :}5 :}’,‘3 do CL}-\

AE . o - P . PR . 4 o
EVEERTC PRSP PR SO H A TR JENeE

® Sys
Dan tiada sama (antara) dua laut; yang ini tawar, segar, sedap
diminum dan yang lain asin lagi pahit. Dan dari masing-masing
laut itu kamu dapat memakan daging yang segar dan kamu
dapat mengeluarkan perhiasan yang dapat kamu memakainya,
dan pada masing-masingnya kamu lihat kapal-kapal berlayar
membelah laut supaya kamu dapat mencari karunia-Nya dan
supaya kamu bersyukur.

Di kedua ayat tersebut Allah Swt. memberikan kabar
tentang kekuasaan-Nya yang mengendalikan lautan yang bergelora
dengan ombak yang ganas. Allah Swt. menganugerahkan kepada
hamba-hamba-Nya kemampuan untuk menaklukkan lautan tersebut,
memudahkan mereka untuk mengarunginya, serta menyediakan di
dalamnya berbagai jenis ikan, baik yang besar maupun yang kecil,



52

yang dagingnya halal untuk dikonsumsi. Selain itu, Allah Swt. juga
memberikan karunia berupa mutiara dan permata berharga yang
terdapat di dalam lautan, yang kemudian digunakan manusia sebagai
perhiasan.”” Penggunaan kata libas dalam konteks ini memiliki arti
sebenarnya, yaitu pakaian atau perhiasan. Penggunaan kata ini
merujuk pada makna literal yang berkaitan dengan pakaian
perhiasan, yang dalam budaya sekuler sering kali berfungsi sebagai
simbol status atau derajat seseorang di hadapan orang lain.
Libés berarti pakaian perhiasan di akhirat

Al-Qur'an menggambarkan pakaian surgawi dalam tiga
ayat, yaitu:

a. Al-Kahf/18: 31

e s Lo, 288 098 0% o . o% Lo S - T
g;‘.&)wjgb\wLHQ#%Y\W&@%Q&&}#&SJ\

e, & 24K§ 1- sor 40U wero g 40 6w (2% & (Z{on Gios -G
ﬁ%b&\y%w}%ﬁwbgudb&b%di"j

[

P &
s 2408 0 T4 .. F .
Qgr\}f:&\.zu_:" ol (- |
g

hE

Mereka itulah yang memperoleh surga ‘Adn yang mengalir di
bawahnya sungai-sungai. (Dalam surga itu) mereka diberi
hiasan gelang emas dan mereka memakai pakaian hijau dari
sutra halus dan sutra tebal. Mereka duduk-duduk sambil
bersandar di atas dipan-dipan yang indah. (Itulah) sebaik-baik
pahala dan tempat istirahat yang indah.

b. Al-Hajj/22: 23

1258 o% 0% M . . . o, L. @
B G 5 6 F cis el pleg i G el A by

P o . (ro0v o /,ﬁz"g}a 5. -1 o ,a-ff,‘
A e s 585 S B oLl B B3 O3lR

Sesungguhnya Allah Swt. akan memasukkan orang-orang
yang beriman dan beramal saleh ke dalam surga-surga yang
mengalir di bawahnya sungai-sungai. Di dalamnya mereka
diberi perhiasan berupa gelang emas dan mutiara. Pakaian
mereka di dalamnya adalah sutra. (al-Hajj/22: 23)

c. Ad-Dukhan/44: 53

)
~ -°7 2 o

g L3 w“ 4 20 < s
Ov j}é,.\.i.i; @J"‘Ll} uﬂ.a\:\,w u.f Q}:M,)J;;

7 1bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 5..., hal. 47.



53

Mereka memakai sutra yang halus dan sutra yang tebal seraya
(duduk) berhadapan. (ad-Dukhan/44:53)

Ketiga ayat tersebut memberikan gambaran yang sangat
indah tentang pakaian sebagai simbol kemuliaan, kenikmatan,
dan penghormatan di akhirat bagi para penghuni surga. Dalam
konteks ini, libas tidak hanya berfungsi sebagai penutup atau
pelindung tubuh, seperti yang difokuskan dalam aturan syariat
di dunia, tetapi juga sebagai perhiasan surgawi yang
melambangkan kedudukan tinggi dan kebahagiaan abadi.’®

Penggunaan kata libas dalam bentuk mudhari‘ (kata kerja
yang menunjukkan keadaan berlangsung) menunjukkan bahwa
pakaian surgawi itu adalah sesuatu yang terus-menerus dikenakan
dan menjadi bagian dari kenikmatan yang tak terputus bagi
penghuni surga. Hal ini memperlihatkan bahwa makna libas dalam
Al-Quran bersifat dinamis dan meluas, tidak hanya terbatas pada
fungsi duniawi, tetapi juga mencakup dimensi spiritual dan
eskatologis.”

Secara lebih luas, hal ini mengingatkan umat Islam bahwa
pakaian baik dalam dunia maupun akhirat bukan sekadar kebutuhan
fisik, melainkan juga sarana untuk mengekspresikan kehormatan,
keindahan, dan kemuliaan. Pakaian surgawi yang digambarkan
dalam Al-Qur an menegaskan bahwa kehidupan setelah mati akan
penuh dengan kenikmatan dan keindahan yang melampaui apa yang
pernah dialami manusia di dunia, termasuk dalam aspek pakaian dan
perhiasan. Ini menjadi motivasi bagi umat Muslim untuk beriman
dan beramal saleh agar mendapatkan pahala berupa kenikmatan dan
kemuliaan di akhirat.

6. Pelindung

Pakaian berfungsi melindungi tubuh dari berbagai hal yang
dapat merusak, seperti panas, dingin, angin kencang, atau sengatan
matahari.® Sebagai pelindung, pakaian menjaga kulit dari paparan
langsung sinar matahari yang berpotensi berbahaya serta membantu
menjaga suhu tubuh agar tetap stabil di tengah cuaca dingin. Selain
itu, pakaian juga digunakan untuk perlindungan khusus, seperti baju
besi yang dipakai dalam peperangan untuk melindungi tubuh dari
serangan musuh.8*Ayat Al-Qur'an yang membahas fungsi pakaian

8 1bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 5..., hal. 256.

" Ahmad Munawwir, “Konsep Libas (Pakaian) dalam Al-Qur an..., hal. 203.

8 Syarifah Habibah, “Sopan Santun Berpakaian dalam Islam,” dalam Jurnal Pesona
Dasar Vol. 02 No.3 Tahun 2014, hal. 68.

81 Muhammad Walid dan Fitratul Uyun, Etika Berpakaian bagi Perempuan, Malang:
UIN Malang Press, 2012, hal. 23.



54

(libés) sebagai pelindung dapat ditemukan dalam Surah an-Nahl
/16: 81. Allah Swt. berfirman,

e 380 esg 03T i o5 %0 sy Sl ks B S0 s g
<, caaﬁé//aﬁﬁ// r ) P [ B;/i/ ,ia»f.,a,//@f ia»f.
paked sSIE il Drataky B BUASL ASUT SGE ey A aKGE

A
{mb

Allah Swt. menjadikan tempat bernaung bagi kamu dari apa yang
telah Dia ciptakan. Dia menjadikan bagi kamu tempat-tempat
tertutup (gua dan lorong-lorong sebagai tempat tinggal) di gunung-
gunung. Dia menjadikan pakaian bagimu untuk melindungimu dari
panas dan pakaian (baju besi) untuk melindungimu dalam
peperangan. Demikian Allah Swt. menyempurnakan nikmat-Nya
kepadamu agar kamu berserah diri (kepada-Nya).

Menurut tafsir Ibnu Katsir, ayat ini menunjukkan salah satu
nikmat besar yang Allah Swt. berikan kepada manusia, yaitu
pakaian. Pakaian memiliki dua fungsi utama:

a. Pelindung dari cuaca ekstrem
Allah Swt. menyediakan pakaian yang melindungi manusia dari
panas, dingin, dan berbagai kondisi cuaca. Ini adalah bentuk
kasih sayang Allah Swt. kepada manusia agar mereka dapat
hidup dengan lebih nyaman dan terlindungi dari bahaya
lingkungan.

b. Pelindung dalam Perang
Allah Swt. juga menjadikan baju besi sebagai bentuk pakaian
pelindung dalam peperangan. Ini merupakan nikmat yang
membantu manusia menjaga keselamatan diri dari serangan
musuh. Ibnu Katsir menekankan bahwa baju besi yang
disebutkan dalam ayat ini mencakup segala jenis pakaian
pelindung yang digunakan dalam konteks perang.8?

Ibnu Katsir juga menjelaskan bahwa ayat ini merupakan
pengingat bahwa segala bentuk perlindungan yang diberikan
melalui pakaian berasal dari Allah Swt. Dengan memahami hal ini,
manusia diajak untuk lebih bersyukur dan berserah diri kepada-Nya.
Identitas

Pakaian juga berperan sebagai penanda identitas, yang
membedakan seseorang dari yang lain serta mencerminkan status

8 1bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 5, ..., hal. 90-91.



55

sosialnya. Model dan corak pakaian di setiap daerah biasanya
mencerminkan identitas individu atau kelompok tertentu. Oleh
sebab itu, setiap suku atau etnis sering kali memiliki pakaian adat
yang khas.®

Surah al-A’raf/7: 26 menjelaskan fungsi dasar pakaian
sebagai penutup aurat dan perhiasan (identitas atau simbol status
sosial). 8 Melalui pakaian, manusia dapat mengenali asal-usul
seseorang berdasarkan suku atau etnisnya. Selain itu, pakaian juga
mencerminkan tingkat status sosial seseorang. Pakaian yang mewah,
indah, dan berkualitas tinggi biasanya menunjukkan status sosial
yang tinggi, seperti yang dikenakan oleh raja, bangsawan, atau orang
kaya. Sebaliknya, pakaian sederhana atau biasa-biasa saja sering
kali diasosiasikan dengan status sosial yang lebih rendah, seperti
petani, penggembala, atau budak. Namun, dalam Islam nilai sejati
manusia tidak hanya terlihat dari penampilannya, tetapi dari isi dan
integritas batinnya, yaitu taqwa.

Berikut beberapa kesimpulan dari Surah al-A’raf/7: 26:

Pertama, Ayat ini mengajarkan bahwa Islam tidak menolak
aspek estetika dan simbolis dari pakaian. Bahkan, pakaian yang
indah dan pantas dianggap sebagai nikmat Allah Swt. Namun, aspek
lahiriah itu harus diiringi oleh nilai batiniah, yakni ketakwaan.
Artinya, pakaian boleh mencerminkan status dan identitas sosial,
tapi tidak boleh menjadi sumber kesombongan atau pembenaran
atas ketidakadilan.

Kedua, Banyak orang menilai diri atau orang lain hanya dari
pakaian yang dikenakan. Ayat ini mengingatkan bahwa penampilan
luar tidak selalu menunjukkan isi hati. Sebaliknya, orang yang
secara lahiriah sederhana bisa jadi lebih mulia di sisi Allah Swt.
karena takwanya.

Ketiga, Dalam masyarakat modern, pakaian sering dijadikan
ajang pamer kekayaan atau status. Ayat ini memberikan kritik
implisit terhadap hal tersebut. Allah Swt. menegaskan bahwa
pakaian yang paling mulia bukan yang paling mahal, tapi yang
menunjukkan sikap hidup penuh kesadaran kepada Allah Swt. itulah
libas at-taqwa.

Keempat, Dalam Islam, kebebasan dalam berpakaian tidak
bersifat mutlak, tetapi terikat oleh nilai-nilai moral dan sosial. Mode
pakaian harus tetap membawa nilai kesopanan, kesederhanaan, serta

8 Muhammad Walid dan Fitratul Uyun, Etika Berpakaian bagi Perempuan, ..., hal.
24.
8 Muhammad bin Jarir bin Yazid Abu Ja’far Al-Thabari, Jami’ Al-Bayan Fi Ta 'wil Al-

Qur'an..., hal. 367.



56
tidak merusak kehormatan diri dan masyarakat.

F. Distorsi Makna Libas at-tagwa dalam Praktik Berbusana Modern

Pakaian atau busana dalam Al-Qur an memiliki setidaknya dua
fungsi utama. Pertama, sebagai penutup aurat, yaitu bagian-bagian
tubuh yang dianggap tidak layak untuk ditampakkan baik menurut
ajaran agama maupun norma masyarakat. Kedua, sebagai perhiasan
yang menambah estetika dan keindahan penampilan seseorang. Ini
menandakan bahwa Islam memberikan ruang bagi manusia untuk
mengekspresikan diri dan memperindah penampilannya, selama hal
tersebut tidak bertentangan dengan nilai-nilai syariat.®

Dalam konteks modern, terjadi distorsi®® makna terhadap libas
yang semulanya berfungsi sebagai penutup aurat dan sebagai perhiasan
yang tidak bertentangan dengan nilai-nilai ketakwaan. Beberapa bentuk
pergeseran tersebut dapat diuraikan sebagai berikut:

Pertama, dalam praktik sosial saat ini, khususnya di kalangan
urban dan media sosial, nilai takwa cenderung direduksi menjadi
simbol visual. Artinya, takwa tidak lagi dimaknai sebagai integritas
spiritual dan moral, tetapi hanya sebatas “gaya Islami” yang terlihat
dari pakaian. Fenomena reduksi makna libas at-taqwa terjadi ketika
pakaian yang secara visual memenuhi kriteria syar'i digunakan sebagai
simbol kesalehan, tanpa diiringi dengan perilaku yang mencerminkan
nilai-nilai takwa. Misalnya, tren fashion Muslimah yang menampilkan
jilbab panjang atau gamis sering kali digunakan untuk pencitraan di
media sosial, namun tidak selalu mencerminkan adab, kesopanan, atau
perilaku keagamaan yang lain. Studi oleh Muhammad Saiful Islam
Ismail dan rekan-rekannya menyoroti bahwa fenomena ini
mencerminkan praktik tabarruj® modern, di mana pakaian syar'i
digunakan untuk menarik perhatian, bertentangan dengan prinsip
kesederhanaan dalam Islam.®

8 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur an, Vol.
5..., hal. 58.

% Distorsi adalah memutarbalikkan suatu fakta, aturan, dan sebagainya. Juga berarti
penyimpangan. Dalam https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/distorsi. Diakses pada tanggal 1 mei
2025.

87 Tabarruj adalah memperlihatkan keindahan dan aurat wanita kepada yang bukan
suaminya, dan juga berarti menampakkan segala sesuatu yang bisa membangkitkan syahwat
lelaki dengan berlenggak lenggok dalam berjalan. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah,
Mu’jam al-Wasith, Mesir: Maktabah al-Syur(q al-Dauliyyah, 2004, hal. 812.

8 Muhammad Saiful Islam Ismail, et.al., “Exploring the True Islamic Brand Attire with
Special Reference ti The Characteristics of Libas al Taqwa,” dalam Jurnal hrmars, Vol. 7 No.
5 Tahun 2023, hal. 1462—1472.



https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/distorsi

57

Contoh nyata dari fenomena ini adalah:

1. public figure atau influencer Muslimah mengenakan
mengenakan jilbab atau pakaian tertutup sebagai strategi
personal branding, media sosial memfasilitasi fenomena ini
karena platform visual menekankan aspek estetika, bukan
spiritualitas. Maka, pakaian Islami cenderung dimanfaatkan
sebagai “ikon religius” dalam narasi gaya hidup.

2. Komunitas “hijabers” tumbuh subur sebagai subkultur
Muslimah urban yang memadukan fashion modern dengan
identitas keagamaan. Namun, banyak yang terjebak dalam gaya
busana yang bertentangan dengan prinsip kesederhanaan Islam,
seperti pakaian ketat meskipun berjilbab, penggunaan makeup
berlebihan yang menarik perhatian lawan jenis, dan Aksesori
dan gaya busana berlebihan (tabarruj modern). Dalam hal ini,
jilbab tidak lagi menjadi simbol takwa dan kesederhanaan,
melainkan simbol kelas sosial, tren populer, atau bahkan
strategi pemasaran.

Kedua, industri fashion Muslim yang berkembang pesat telah
mengkomersialisasi simbol-simbol religius, termasuk libas at-tagwa.
Pakaian yang seharusnya mencerminkan nilai-nilai spiritual Kkini
menjadi komoditas yang dijual untuk keuntungan ekonomi. Hal ini
dapat mengaburkan makna asli dari libas at-tagwa, menjadikannya
sekadar tren fashion tanpa substansi spiritual.® Menurut penelitian
yang diterbitkan dalam Hunafa: Jurnal Studia Islamika, pakaian
memiliki pengaruh psikologis bagi pemakainya dan dapat mendorong
perilaku tertentu. Namun, ketika pakaian religius digunakan tanpa
pemahaman dan niat yang benar, ia dapat kehilangan makna
spiritualnya.*

Ketiga, reduksi makna libas at-taqwa juga berdampak pada cara
masyarakat memandang kesalehan. Pakaian syar'i sering kali dijadikan
tolok ukur utama dalam menilai tingkat religiusitas seseorang,
mengabaikan aspek-aspek lain seperti akhlak dan perilaku. Hal ini
dapat menciptakan standar ganda dan menimbulkan tekanan sosial
untuk tampil religius secara visual, meskipun tidak diiringi dengan
perilaku yang sesuai.

Distorsi makna libas at-taqwa dalam praktik berbusana modern
mencerminkan tantangan dalam menjaga keseimbangan antara
penampilan luar dan kondisi batin. Penting bagi individu dan

8 Ahmad Mustami, “Pendidikan Islam dalam Peradaban Industri Fashion,” dalam
Jurnal Hunafa: Jurnal Studia Islamika, VVol. 12 No. 1, Tahun 2015, hal. 167-168.

% Ahmad Mustami, “Pendidikan Islam dalam Peradaban Industri Fashion..., hal. 179-
181.



58

masyarakat untuk memahami bahwa pakaian syar'i bukanlah tujuan
akhir, melainkan sarana untuk mencapai kesalehan yang sejati. Dengan
demikian, diperlukan pendekatan yang holistik dalam memahami dan
mengamalkan konsep libas at-tagwa, yang mencakup aspek fisik,
moral, dan spiritual.



BAB IlI
BIOGRAFI QURAISH SHIHAB DAN HAMKA SERTA TAFSIR AL-
MISHBAH DAN TAFSIR AL-AZHAR

A. Muhammad Quraish Shihab dan Tafsir al-Mishbah
1. Biografi M. Quraish Shihab

a. Riwayat Hidup M. Quraish Shihab

M. Quraish Shihab dilahirkan di daerah Sidenreng Rappang
(yang dikenal juga dengan sebutan Sidrap), Sulawesi Selatan, pada
tanggal 16 Februari 1944. la merupakan anak keempat dari total dua
belas bersaudara, hasil pernikahan pasangan Abdurrahman Shihab dan
Asma Aburisy. Kesebelas saudaranya terdiri dari Nur, Ali, Umar,
Wardah, Alwi, Nina, Sida, Abdul Mutalib, Salwa, Ulfa, dan Latifah.

Sejak usia dini, Muhammad Quraish Shihab telah dibesarkan
dalam atmosfer keluarga yang sarat dengan nuansa keagamaan dan
semangat menuntut ilmu. la lahir dan tumbuh di tengah komunitas
yang menjunjung tinggi nilai-nilai spiritual dan pendidikan, suatu
fondasi yang kelak sangat mempengaruhi arah hidupnya.

Sebagai putra dari keluarga berdarah campuran Arab-Bugis, ia
mewarisi kekayaan budaya yang unik sebuah perpaduan antara tradisi

! Yusuf Budiana dan Sayiid Nurlie Gandara, “Kekhasan Manhaj Tafsir Al-Mishbah
Karya M. Quraish Shihab,” dalam Jurnal Iman dan Spiritualitas, Vol. 01 No. 1 Tahun 2021,
hal. 2.

59



60

keilmuan Arab dengan semangat lokalitas Bugis yang tangguh dan
penuh nilai luhur. Keberagaman latar belakang tersebut menjadikan
Quraish  kecil tumbuh dalam lingkungan yang bukan hanya
menghargai akar identitas, tetapi juga mendorong keterbukaan
terhadap dunia luar.

Lahir di Lotassalo, sebuah wilayah yang sederhana namun
kaya akan nilai budaya di Kabupaten Sidenreng Rappang (Sidrap),
Sulawesi Selatan, pada tanggal 16 Februari 1944, masa kecil Quraish
Shihab dipenuhi dengan pengalaman batin yang mendalam. Daerah
kelahirannya itu bukan hanya sekadar tempat tinggal, tetapi juga
menjadi ruang awal bagi tumbuhnya kesadaran akan pentingnya ilmu
dan kebijaksanaan.

Namun, langkah hidupnya tidak berhenti di batas kampung
halaman. Seiring waktu, Quraish menjelajah cakrawala yang lebih
luas, baik secara geografis maupun intelektual. Hasratnya terhadap
ilmu agama dan pengetahuan umum mengantarkannya menapaki
perjalanan akademik yang panjang dan penuh pencapaian. la
menjelma menjadi sosok yang tidak hanya dikenal secara nasional,
tetapi juga disegani di tingkat internasional dalam bidang tafsir Al-
Qur an dan pemikiran Islam kontemporer.

Sebagai bagian dari keluarga besar ulama dan cendekiawan,
Quraish Shihab membawa serta warisan intelektual dan spiritual itu
ke dalam setiap aspek hidupnya. Nilai-nilai luhur yang tertanam
dalam dirinya sejak kecil telah menjadi kompas dalam membimbing
pandangannya terhadap kehidupan, membentuk pribadi yang kokoh
secara moral dan luas secara intelektual. Sosoknya mencerminkan
perpaduan harmonis antara warisan masa lalu yang penuh makna dan
visi masa depan yang cerah dan progresif.>

Sosok ayahnya, Prof. Abdurrahman Shihab (1905-1986),
memainkan peran sentral dalam membentuk kepribadian dan fondasi
intelektual Quraish kecil. Abdurrahman adalah seorang ulama besar
di Sulawesi Selatan yang dikenal luas atas keilmuan dan
kontribusinya dalam dunia pendidikan Islam. la menyelesaikan

2 Latief Siregar, et.al., Cahaya, Cinta dan Canda: M. Quraish Shihab, Tangerang:
Lentera Hati, 2015, hal. 7. Shihab adalah salah satu marga yang merupakan keturunan
langsung dari Nabi Muhammas s.a.w., dinisbatkan kepada Ahmad Syahabuddin al-Asghar,
yang kemudian dikenal sebagai Bin Syahab. Terdapat dua variasi penulisan nama ini: Syihab
dan Syahab. Namun, keluarga M. Quraish Shihab lebih memilih menggunakan penulisan
Syihab atau Shihab karena dianggap lebih tepat secara pengucapan, meskipun Syahab lebih
umum dikenal. Kata Syihab memiliki arti bintang, melambangkan kemuliaan garis keturunan
para pemilik nama tersebut, yang menjadi penerang melalui cahaya ilmu yang mereka miliki.



61

pendidikannya di Jam iyyah al-Khair, sebuah lembaga pendidikan
Islam tertua dan paling berpengaruh di Indonesia pada masanya.
Berkat keilmuannya dalam bidang tafsir Al-Qur'an, ia kemudian
dipercaya menjabat sebagai Rektor IAIN Alauddin Ujung Pandang
dan juga menjadi pendiri sekaligus Rektor pertama Universitas
Muslim Indonesia (UMI) di kota yang sama.

Sejak usia sembilan tahun, Quraish Shihab sudah mulai
mengikuti ayahnya dalam berbagai kegiatan mengajar dan pengajian.
Tradisi belajar yang disiplin ini berlangsung secara konsisten,
terutama setiap waktu magrib, ketika ia secara rutin duduk bersama
untuk menyimak dan menyerap tafsir Al-Quran langsung dari
ayahnya. Momen-momen inilah yang secara tidak langsung
menangamkan kecintaan mendalam pada Al-Qur an dalam diri Quraish
muda.

Kedekatannya dengan sang ayah bukan hanya sebagai anak
dan orang tua, tetapi lebih dari itu: sebagai murid kepada guru,
sebagai pewaris intelektual kepada pendahulunya. Bimbingan
langsung dari Abdurrahman Shihab menjadi fondasi kokoh bagi
perjalanan panjang intelektual Quraish Shihab, yang kelak
menjadikannya sebagai salah satu mufassir dan cendekiawan Muslim
paling berpengaruh di Indonesia.

M. Quraish Shihab tidak diragukan lagi merupakan salah satu
tokoh paling berpengaruh dalam bidang tafsir Al-Qurian di era
modern. Keilmuannya tidak hanya diakui secara luas di Indonesia,
tetapi juga mendapatkan tempat terhormat di panggung keilmuan
internasional. Namanya telah menjadi sinonim dengan kedalaman
pemahaman terhadap Al-Qur an dan penyampaian ajaran-ajaran Islam
secara kontekstual, moderat, dan inklusif.

Dedikasi  panjangnya dalam bidang keislaman dan
kontribusinya dalam menjembatani pemahaman keagamaan dengan
kehidupan modern telah membuatnya menerima berbagai
penghargaan bergengsi. Salah satu momen paling monumental dalam
karier ~ akademiknya  terjadi ketika ~ Pemerintah Mesir
menganugerahkan kepadanya Bintang Tanda Kehormatan dalam
bidang llmu Pengetahuan dan Seni, sebuah penghargaan tertinggi
yang diberikan hanya kepada tokoh-tokoh dengan kontribusi luar
biasa di bidang keilmuan.*

3 Alwi Shihab, Islam Inklusif: Menuju Terbuka Dalam Beragama, Bandung: Mizan,
1999, hal. v.
4 Almasyah, Hukuman Mati dalam Tafsir Al-Mishbah, Jakarta: PTIQ Jakarta, 2023,

hal. 50.



62

Penghargaan tersebut diserahkan secara langsung oleh
Perdana Menteri Mesir, Dr. Mostafa Madbouly, dalam sebuah
upacara resmi yang berlangsung di Kairo. Momentum ini bukan
sekadar seremoni formal, melainkan pengakuan yang sangat
bermakna atas peran dan posisi Quraish Shihab sebagai seorang
ulama kontemporer kelas dunia. la Kini sejajar dengan para pemikir
besar dan tokoh-tokoh ulama legendaris seperti Mustafa al-Maraghi,
Mahmud Syaltut, dan Syekh Muhammad Hussein, ulama terkemuka
dari Palestina yang dikenal dengan sumbangsih intelektualnya
terhadap dunia Islam.®

Pencapaian ini menegaskan bahwa kontribusi intelektual yang
konsisten, berpadu dengan ketekunan dan sikap rendah hati, dapat
menjangkau lintas batas negara dan budaya. M. Quraish Shihab bukan
hanya menyampaikan pesan-pesan Al-Qur'an dengan kejelasan dan
kedalaman, tetapi juga menunjukkan bagaimana ilmu dapat menjadi
jembatan pemersatu antarbangsa, dan bagaimana Islam dapat
ditafsirkan secara relevan dalam konteks kemanusiaan global.

Penghargaan ini bukan sekadar bentuk pengakuan atas satu
individu, tetapi simbol penghormatan atas perjuangan intelektual
umat Islam yang senantiasa berupaya menghidupkan makna kitab suci
dalam kehidupan nyata. Dalam sosok Quraish Shihab, kita melihat
gambaran utuh seorang ilmuwan yang menggabungkan keilmuan
tinggi, kebijaksanaan, dan keteladanan pribadi.

Perjalanan intelektual M. Quraish Shihab dimulai dari akar
pendidikan formalnya di Kota Makassar. la mengawali pendidikannya
di Sekolah Dasar Lompobattang, kemudian melanjutkan ke Sekolah
Menengah Pertama Muhammadiyah, sebuah lembaga pendidikan
yang dikenal mengedepankan nilai-nilai keislaman dan disiplin.

Namun semangat keilmuannya tidak berhenti di pendidikan
umum. Pada tahun 1956, di usia remaja dan masih duduk di bangku
SMP, Quraish muda mengambil keputusan besar: ia merantau ke
Malang untuk menuntut ilmu agama lebih dalam di Pondok Pesantren
Darul Hadits al-Fagihiyyah. Di bawah bimbingan langsung Habib
Abdul Qadir Bilfagih, seorang ulama besar dan ahli hadits, ia
menghabiskan dua tahun yang sangat berharga sebagai fondasi
spiritual dan intelektual awal dalam hidupnya.

Gairahnya terhadap ilmu membawa dirinya melangkah lebih
jauh ke luar negeri. la melanjutkan pendidikan menengah di Kairo,
Mesir, negeri yang menjadi mercusuar ilmu keislaman dunia. Di sana,
ia diterima di Universitas al-Azhar, salah satu institusi Islam tertua

5 Almasyah, Hukuman Mati dalam Tafsir Al-Mishbah..., hal. 50-51.



63

dan paling prestisius di dunia. Pada tahun 1967, ia berhasil meraih
gelar Licence (Lc.) dari Fakultas Ushuluddin, Jurusan Tafsir Hadis.

Tak berhenti di situ, ia melanjutkan ke jenjang pascasarjana
(Magister/MA) di bidang Tafsir Al-Qur an. Penelitiannya dalam studi
magister berfokus pada kemukjizatan Al-Qur an dari aspek hukum
(tasyri’), yang menunjukkan ketajaman intelektual dan
ketertarikannya pada relevansi Al-Qur'an dalam kehidupan hukum
dan sosial.®

Setelah menyelesaikan studinya dan kembali ke tanah air pada
tahun 1973, M. Quraish Shihab segera dipercaya menempati posisi
strategis sebagai Pembantu Rektor Bidang Akademik dan
Kemahasiswaan di IAIN Alauddin Makassar. Kiprahnya di dunia
akademik semakin luas ketika ia turut menjabat sebagai Koordinator
Kopertais Wilayah VII Indonesia Timur, yang membawahi
pengembangan pendidikan tinggi Islam di kawasan tersebut. Tak
hanya berkecimpung di ranah akademik, ia juga aktif dalam
pelayanan sosial dengan menjadi Pembimbing Mental bagi
Kepolisian Indonesia Timur, sebuah peran yang mencerminkan
kepeduliannya terhadap integritas moral di sektor publik.

Kisah hidup M. Quraish Shihab adalah cerminan dari
ketekunan, komitmen terhadap ilmu, dan semangat pengabdian. la
tidak hanya menjadi penimba ilmu, tetapi juga jembatan penghubung
antara khazanah intelektual Islam klasik dan kebutuhan umat masa
kini. Dalam setiap langkahnya baik sebagai akademisi, ulama,
maupun pembimbing spiritual ia menunjukkan bahwa ilmu
pengetahuan sejati adalah ilmu yang memberi manfaat luas dan
membentuk peradaban.’

Setelah lebih dari tujuh tahun mendedikasikan diri sepenuhnya
di dunia akademik dan pelayanan masyarakat di Indonesia, M.
Quraish  Shihab kembali melanjutkan misi intelektualnya. la
memutuskan untuk kembali ke Universitas Al-Azhar di Kairo, Mesir
almamater yang pernah membentuk fondasi kuat dalam hidupnya
untuk menempuh jenjang pendidikan doktoral. Semangat belajar yang
menyala-nyala, serta dedikasi tinggi terhadap ilmu, mengiringi
langkahnya menapaki jenjang tertinggi dalam dunia pendidikan.

Keputusan ini bukanlah sekadar lanjutan pendidikan formal,
melainkan bagian dari perjalanan ilmiah yang lebih besar. Dengan
tekad yang tak tergoyahkan dan kecerdasan yang telah teruji, ia

& Almasyah, Hukuman Mati dalam Tafsir Al-Mishbah..., hal. 51.
" Muhammad Igbal, “Metode Penafsiran Al-Qur'an M. Quraish Shihab” dalam Jurnal
Tsagafah, Vol. 06 No.2 Tahun 2010, hal. 250.



64

menyelesaikan program doktoralnya dengan predikat tertinggi yang
sangat bergengsi, yaitu Summa Cum Laude atau dalam istilah
akademik Al-Azhar disebut Mumtdz Ma‘a Martabat asy-Syaraf al-
‘Ula. Ini merupakan pencapaian luar biasa yang menjadikannya
mahasiswa pertama dari Asia Tenggara yang berhasil meraih
penghargaan setinggi itu di Universitas Al-Azhar. Sebuah prestasi
yang tidak hanya membanggakan dirinya pribadi, tetapi juga
mengangkat nama bangsa dan kawasan dalam peta keilmuan Islam
global.

Karya disertasi doktoralnya berjudul “Nazm ad-Durar li al-
Biga1: Tahgiq wa Dirdsah,” yang merupakan kajian kritis terhadap
karya tafsir klasik dari Al-Biga’i. Dalam disertasinya, M. Quraish
Shihab tidak hanya melakukan verifikasi tekstual (tahqiq) terhadap
naskah Klasik, tetapi juga mengupas secara mendalam isi dan
metodologi yang digunakan penulis asli. Pendekatan ilmiahnya yang
memadukan antara kepekaan terhadap tradisi dan ketelitian akademik
modern menjadikan karyanya sebagai salah satu kontribusi penting
dalam studi tafsir.

Setelah meraih gelar doktor pada tahun 1984, ia kembali ke
Indonesia dengan membawa segudang ilmu dan visi baru. la mulai
mengajar di Fakultas Ushuluddin, khususnya di Program Pascasarjana
IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Namun, peran akademisnya terus
berkembang. Pada tahun 1995, ia dipercaya untuk memimpin kampus
tersebut sebagai Rektor IAIN Syarif Hidayatullah. Dalam masa
kepemimpinannya, M. Quraish Shihab dikenal sebagai figur
pemimpin visioner yang membawa pembaruan penting, menjadikan
kampus ini lebih inklusif, progresif, dan berdaya saing.

Kisah perjalanan akademik dan kepemimpinan M. Quraish
Shihab adalah cermin dari ketekunan dan komitmen jangka panjang
terhadap pengembangan ilmu pengetahuan. Setiap babak dalam
hidupnya menunjukkan bahwa kecintaan pada ilmu, bila
dikombinasikan dengan kerja keras dan niat yang tulus, mampu
membuka jalan menuju pencapaian luar biasa. la menjadi sosok
inspiratif, bukan hanya karena keilmuannya, tetapi juga karena
dedikasinya terhadap masyarakat dan generasi penerus.®

Tak hanya dikenal sebagai akademisi dan cendekiawan
muslim terkemuka, M. Quraish Shihab juga memainkan peran penting
di berbagai lembaga keagamaan dan organisasi profesional yang
berpengaruh di Indonesia. Perjalanan intelektual dan spiritualnya

8 Atik Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah”,

dalam Jurnal Studia Islamika, Vol. 11 No. 1 Tahun 2014, hal. 115-116.



65

membuka jalan untuk mengemban amanah-amanah besar yang
berdampak luas di masyarakat.

Sejak tahun 1984, ia dipercaya menjabat sebagai Ketua
Majelis Ulama Indonesia (MUI) Pusat, sebuah lembaga yang
memiliki peranan strategis dalam memberikan panduan keagamaan
bagi umat Islam di Indonesia. Kepemimpinannya di MUI
menunjukkan kapasitasnya bukan hanya sebagai pemikir, tetapi juga
sebagai tokoh pemersatu yang menjembatani kebutuhan umat dan
kebijakan negara.

Pada tahun 1989, ia juga diangkat sebagai anggota Lajnah
Pentashih Al-Qur'an di Departemen Agama Republik Indonesia,
sebuah tim yang bertugas mengkaji dan menelaah mushaf Al-Qur an
agar sesuai dengan kaidah ilmu qira’ah dan penerjemahan yang benar.
Keterlibatannya di lembaga ini menunjukkan kepercayaan tinggi
terhadap integritas dan keilmuannya dalam bidang tafsir dan ilmu-
ilmu Al-Qur an.

Tidak hanya itu, Quraish Shihab juga aktif di berbagai
organisasi profesional keagamaan dan akademik. la menjadi pengurus
Perhimpunan llmu-limu Al-Qur'an dan Syari‘ah, yang bertujuan
memperkuat kajian akademis seputar ajaran Islam secara ilmiah dan
kontekstual. la juga berkontribusi sebagai bagian dari Konsorsium
lImu-llmu Agama yang dibentuk oleh Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan, sebuah forum lintas akademisi yang berperan dalam
menyusun kurikulum dan standar pendidikan agama nasional.

Peran penting lainnya adalah sebagai Asisten Ketua Umum
Ikatan Cendekiawan Muslim Indonesia (ICMI), organisasi yang
menghimpun para intelektual Muslim dari berbagai latar belakang
profesi untuk memajukan umat Islam dan bangsa secara umum.
Dalam posisi ini, M. Quraish Shihab turut serta menggerakkan
wacana intelektual Islam yang progresif dan moderat.

Selain itu, ia juga menjabat sebagai Direktur Pendidikan
Kader Ulama (PKU) sebuah program yang digagas oleh MUI untuk
mencetak ulama-ulama muda yang tidak hanya menguasai ilmu
agama secara mendalam, tetapi juga relevan dengan perkembangan
zaman. Melalui PKU, ia berkontribusi langsung dalam proses
regenerasi ulama, memastikan kesinambungan nilai-nilai Islam yang
rahmatan lil ‘alamin.®

Pada masa-masa genting menjelang runtuhnya rezim Orde
Baru, tepatnya pada tahun 1998, M. Quraish Shihab dipercaya oleh

® M. Quraish Shihab, “Menyatukan Kembali Al-Qur'an dan Umat” dalam Jurnal
Ulumul Qur an, Vol. 05 No. 3 Tahun 1993, hal. 13.



66

Presiden Soeharto untuk mengemban amanah sebagai Menteri Agama
Republik Indonesia. Penunjukan ini mencerminkan kepercayaan
tinggi terhadap integritas dan kapasitas intelektual serta spiritualnya
dalam mengelola urusan keagamaan bangsa yang plural. Meskipun
masa jabatannya singkat karena situasi politik yang berubah cepat,
kehadirannya di posisi tersebut meninggalkan jejak yang kuat dalam
upaya moderasi dan dialog antarumat beragama.

Tak lama setelah itu, pada tanggal 17 Februari 1999, ia
kembali diberikan tanggung jawab besar di panggung diplomasi
internasional sebagai Duta Besar Republik Indonesia untuk Mesir.
Penugasan ini sangat strategis mengingat Mesir adalah pusat
peradaban Islam dan rumah bagi Universitas Al-Azhar, almamater
tempat  Quraish ~ Shihab  mengenyam  pendidikan  tinggi.
Penunjukannya seolah menjadi penegasan simbolik atas jembatan
keilmuan dan spiritual antara Indonesia dan dunia Islam
internasional.°

Meskipun dihadapkan pada berbagai kesibukan administratif
dan diplomatik, M. Quraish Shihab tak pernah berhenti menjalankan
misi keilmuannya. la tetap aktif menyampaikan pemikiran melalui
berbagai media massa, menyapa masyarakat luas dengan tulisan-
tulisan bernas yang menjawab tantangan kehidupan modern dari sudut
pandang Islam yang mendalam dan penuh hikmah.

Salah satu bentuk kontribusinya adalah melalui rubrik "Tafsir
Amanah" yang pernah ia kelola di harian Pelita. Rubrik ini menjadi
wadah edukatif bagi masyarakat yang ingin memahami kandungan
Al-Qur’an dengan cara yang rasional, kontekstual, dan menyentuh
dimensi kehidupan nyata.

Selain itu, ia juga terlibat aktif dalam dunia literasi keislaman
dengan menjadi anggota dewan redaksi majalah Ulum Al-Qur an dan
Mimbar Ulama dua media terkemuka di Jakarta yang mengangkat
kajian tafsir, pemikiran Islam, serta wacana intelektual ulama
kontemporer. Melalui media ini, Quraish Shihab memperluas
pengaruh intelektualnya di kalangan akademisi maupun masyarakat
umum.

Kini, setelah melalui berbagai peran besar di tingkat nasional
dan internasional, M. Quraish Shihab tetap menjalani dedikasi
keilmuannya dengan penuh konsistensi. la aktif sebagai Guru Besar di
Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif
Hidayatullah Jakarta, membimbing para mahasiswa dan peneliti muda

10 Atik Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah...,

hal. 116.



67

untuk mengembangkan studi Islam yang mendalam, terbuka, dan
adaptif terhadap zaman.*!

M. Quraish Shihab adalah sosok yang menonjol dalam dunia
intelektual dan dakwah Islam Indonesia. la merupakan salah satu
orang Indonesia pertama yang mengkhususkan diri dalam ilmu Al-
Qur an, sebuah bidang yang sebelumnya kurang diminati oleh ulama
Indonesia yang lebih berfokus pada fikih atau hukum Islam.
Keputusan untuk mendalami Al-Qur an ini menunjukkan tekadnya
untuk menggali lebih dalam pemahaman terhadap kitab suci, serta
menghubungkannya dengan berbagai aspek kehidupan kontemporer.

Perjalanan intelektual dan kariernya juga sangat mengesankan.
Quraish Shihab tidak hanya dikenal sebagai seorang ilmuwan, tetapi
juga sebagai seorang mubaligh, ulama, intelektual, dan birokrat.
Sebagai mubaligh, ia aktif berdakwah melalui ceramah-ceramah yang
disiarkan di televisi, yang selalu mampu menyejukkan hati umat dan
memberikan pencerahan. Sebagai ulama, ia adalah ahli tafsir yang
mendapatkan pendidikannya di Universitas Al-Azhar, Kairo, salah
satu pusat pendidikan Islam terkemuka di dunia.

Namun, yang membuat Quraish Shihab berbeda adalah
kemampuannya untuk menggabungkan berbagai profesi dalam satu
pribadi yang utuh. la bukan hanya seorang akademisi dan ulama,
tetapi juga seorang intelektual yang berpandangan rasional,
menjadikan setiap pemikirannya berbasis pada penalaran yang tajam
dan pemahaman yang mendalam. Kepiawaiannya dalam memadukan
agama dan ilmu pengetahuan menjadikannya sebagai sosok yang
dihormati di kalangan cendekiawan dan masyarakat luas.

Quraish Shihab juga memiliki perjalanan karier yang kaya
dalam dunia birokrasi dan diplomasi. la memegang sejumlah posisi
penting, di antaranya Wakil Rektor Bidang Akademis dan
Kemahasiswaan di IAIN Alauddin, Ketua Majelis Ulama Indonesia
(MUI) Pusat (1985-1998), Anggota MPR RI (periode 1982-1987 dan
1987-2002), dan Rektor IAIN Syarif Hidayatullah (1992-1998).
Pengalamannya di dunia birokrasi semakin meluas ketika ia diangkat
menjadi Menteri Agama di Kabinet Pembangunan VII dan Duta
Besar Indonesia untuk Mesir, Somalia, dan Djibouti.'?

Keberagaman jabatan yang diemban oleh Quraish Shihab
mencerminkan dedikasi tinggi dalam memberikan kontribusi nyata
bagi kemajuan agama dan negara. Setelah menyelesaikan tugas

11 M. Quraish Shihab, Mu jizat AI-Qur an Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Isyarat
llmiyyah dan Pemberitaan Ghaib, Bandung: Mizan, 2007, hal. 297.

12 M. Quraish Shihab, Lentera Al-Qur’an: Kisah dan Hikmah Kehidupan, Bandung:
Mizan, 2013, hal. 5.



68

diplomatiknya, ia melanjutkan visinya dalam mengembangkan
pemahaman Al-Qur'an dengan mendirikan Lembaga Studi Al-
Quran, satu-satunya lembaga swasta di Indonesia yang berfokus pada
kajian Al-Qur an secara mendalam dan komprehensif.

Dengan berbagai prestasi dan pengaruh yang dimilikinya, M.
Quraish Shihab adalah contoh nyata dari integrasi antara ilmu
pengetahuan, dakwah, dan kepemimpinan yang bermanfaat bagi
masyarakat luas. la telah meletakkan dasar yang kokoh bagi
pengembangan studi Al-Quran di Indonesia dan di dunia Islam
secara keseluruhan.*®

Pada tahun 2004, M. Quraish Shihab memulai gerakan yang
sangat signifikan dalam dunia keislaman Indonesia, yang dikenal
dengan nama Membumikan Al-Qur an. Gerakan ini bertujuan untuk
menjadikan ajaran-ajaran Al-Qur'an lebih relevan dan mudah
diterima oleh kehidupan sehari-hari umat Islam di Indonesia. Untuk
mewujudkan tujuan tersebut, Quraish Shihab mendirikan Pusat Studi
Al-Quran (PSQ), sebuah lembaga yang berfokus pada kajian dan
penyebaran pemahaman Islam yang moderat dan toleran.

PSQ menjadi sarana strategis bagi Quraish Shihab untuk
mengajak umat Islam memahami ajaran-ajaran Al-Qur-an secara
lebih mendalam, namun tetap relevan dengan konteks sosial dan
budaya Indonesia. Melalui lembaga ini, ia mengembangkan berbagai
program dan kegiatan yang bertujuan untuk memperkenalkan ajaran
Islam yang damai dan menghargai perbedaan. Salah satu prinsip
utama dari gerakan ini adalah untuk menciptakan pemahaman yang
moderat, yang dapat menghindarkan umat dari paham ekstrem atau
intoleransi.

Lebih lanjut, Quraish Shihab juga berinovasi dalam
menghadapi tantangan zaman modern dengan mengembangkan
platform digital CariUstadz.id.}* Platform ini merupakan langkah
adaptasi terhadap perkembangan teknologi informasi dan komunikasi,
yang bertujuan untuk mempermudah masyarakat dalam menemukan
ustadz dengan pemahaman Islam yang moderat. CariUstadz.id
menghubungkan jamaah dengan ustadz yang memiliki wawasan luas
dan berbasis pada ajaran Islam yang toleran, sehingga bisa

13 Abdul Rouf, Mozaik Tafsir Indonesia Kajian Ensiklopedis Karya Tafsir Ulama
Nusantara, Depok: Sahifa, 2020, hal. 338-339.

14 Redaksi Official Website Quraish Shihab, “Profil Singkat M. Quraish Shihab,”
dalam https://quraishshihab.com/profil-mqgs/. Diakses pada tanggal 18 September 2024 pukul
11.00 WIB.



https://quraishshihab.com/profil-mqs/

69

mengadakan kajian bersama atau mendukung berbagai kegiatan
keagamaan dengan pendekatan yang lebih inklusif.

Dengan kedua langkah tersebut gerakan Membumikan Al-
Qur'an dan inovasi digital melalui CariUstadz.id Quraish Shihab
tidak hanya memperkuat posisi Al-Quran sebagai sumber ajaran
yang relevan dalam kehidupan kontemporer, tetapi juga memberi
kontribusi besar terhadap terciptanya pemahaman Islam yang moderat
dan penuh toleransi di Indonesia.*®

Pada tahun 2017, M. Quraish Shihab bersama dengan
beberapa rekannya, termasuk Ali Ibrahim Assegaf, mendirikan
Pesantren Pascatahfiz Bayt Al-Qur an. Pesantren ini memiliki fokus
utama pada pembelajaran tafsir dan pemahaman nilai-nilai yang
terkandung dalam Al-Qur an. Pesantren ini didirikan khusus untuk
para huffadz, vyaitu para penghafal Al-Quran yang telah
menyelesaikan hafalan 30 Juz, dengan tujuan mendalami lebih dalam
lagi berbagai ilmu yang terkait dengan Al-Qur an, baik dari sisi tafsir,
sejarah, maupun konteks sosial-historis.

Di Pesantren Bayt Al-Qur an, para santri menjalani program
karantina yang berlangsung selama enam bulan, di mana mereka
dibekali dengan berbagai pengetahuan Al-Qur an secara mendalam.
Selain itu, pesantren ini juga mengutamakan pembekalan para santri
agar tidak hanya menghafal, tetapi juga mampu memahami dan
mengajarkan isi Al-Qur'an dengan pendekatan yang lebih
komprehensif.

Pesantren ini terletak di Pondok Cabe, Pamulang, Tangerang
Selatan. Masjid Pesantren Bayt Al-Quran berfungsi ganda, yakni
sebagai tempat praktik bagi para santri dalam mempelajari dan
mengajarkan tafsir, serta sebagai sarana dakwah yang berperan aktif
dalam masyarakat sekitar. Dengan adanya pesantren ini, M. Quraish
Shihab ingin menciptakan generasi penghafal Al-Qur'an yang tidak
hanya hafal, tetapi juga mampu memahami dan menyebarkan ajaran-
ajaran Al-Qur'an dengan cara yang lebih menyeluruh dan
mendalam.!®

M. Quraish Shihab tidak hanya aktif dalam bidang pendidikan
dan dakwah, tetapi juga berperan dalam berbagai organisasi dan
lembaga ilmiah yang penting. la terlibat dalam Perhimpunan lImu-
lImu Syariah dan Konsorsium Ilmu-llmu Agama yang berada di
bawah naungan Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. Selain itu,

15 M. Quraih Shihab, Mu jizat AI-Qur’an Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Isyarat
limiyyah dan Pemberitaan Ghaib..., hal. 297.

16 Redaksi Bayt Al-Qur'an, “Sejarah Pesantren Pascatahfiz,” dalam
https://baytalquran.id/sejarah-pesantren/. Diakses pada tanggal 18 September 2024.



https://baytalquran.id/sejarah-pesantren/

70

Shihab juga memiliki kontribusi dalam dunia penerbitan di Jakarta,
terutama sebagai anggota Dewan Redaksi pada beberapa jurnal
ilmiah, antara lain Studi Islamika: Indonesian Journal for Islamic
Studies, Ulumul Qur'an, Mimbar Ulama, dan Refleksi Jurnal Kajian
Agama dan Filsafat. Keterlibatannya dalam berbagai penerbitan ini
memperkuat dedikasinya dalam menyebarkan pemahaman tentang
Islam dan Al-Qur an.

Sebagai seorang ulama dan cendekiawan, M. Quraish Shihab
juga sering diundang untuk memberikan ceramah agama di berbagai
masjid di Jakarta, serta di kalangan pejabat pemerintah dan media
elektronik. Terutama selama bulan Ramadhan, ia banyak memberikan
ceramah yang bertujuan untuk memperdalam pemahaman umat Islam
terhadap agama mereka. Ini menunjukkan bahwa selain sebagai
seorang akademisi, Shihab juga sangat aktif dalam dakwah praktis,
menjangkau berbagai lapisan masyarakat.!’

Selain itu, Shihab turut aktif dalam kegiatan ilmiah, baik di
dalam negeri maupun internasional. la terlibat dalam berbagai forum
internasional yang bertujuan untuk mengatasi isu-isu global yang
berkaitan dengan Islam. Salah satu inisiatif besar yang ia ikuti adalah
Majlis Hukama Al-Muslimin, yang didirikan pada tahun 2014 sebagai
forum internasional yang bertujuan untuk mempromosikan
perdamaian, toleransi, dan dialog antarumat beragama. Majlis ini
terdiri dari 15 ulama terkemuka yang berasal dari berbagai negara,
termasuk Shihab. Para anggota majlis ini memiliki pengaruh besar
dalam dunia Islam dan bekerja sama untuk mendorong pemahaman
yang lebih baik antar umat beragama.

Kepemimpinan majlis ini dipegang olen Grand Syekh Al-
Azhar, Syekh Dr. Ahmed EI-Tayeb, yang dikenal sebagai ulama yang
dihormati secara internasional, terutama dalam memperjuangkan
moderasi dan persatuan umat Islam. Melalui keterlibatannya di Majlis
Hukama Al-Muslimin, M. Quraish Shihab memainkan peran kunci
dalam memperkuat dialog lintas budaya dan agama serta memberikan
solusi atas tantangan-tantangan global yang dihadapi oleh umat Islam.

Dengan keterlibatannya di berbagai level, baik domestik
maupun internasional, M. Quraish Shihab terus berkontribusi dalam
upaya memajukan pemahaman Islam yang moderat dan toleran, serta

17 Abdul Rouf, Mozaik Tafsir Indonesia Kajian Ensiklopedis Karya Tafsir Ulama
Nusantara..., hal. 340-341.



71

berperan aktif dalam membangun jembatan antara dunia Islam dan
dunia luar.®
b. Pandangan Ulama Terhadap M. Qurasih Shihab

Penilaian para ulama Indonesia terhadap M. Quraish Shihab
secara umum sangat positif dan penuh apresiasi. la dianggap sebagai
salah satu tokoh ulama terkemuka yang telah memberikan kontribusi
besar dalam perkembangan pemikiran Islam kontemporer, khususnya
dalam ilmu tafsir Al-Qur’an. Banyak ulama memandangnya sebagai
jembatan antara keilmuan klasik dan kebutuhan pemahaman Islam di
era modern.*°

Salah satu aspek yang paling sering dipuji adalah kedalaman
ilmunya. la dikenal tidak hanya menguasai tafsir klasik, tetapi juga
mampu mengontekstualisasikan pesan-pesan Al-Qur’an sehingga
mudah dipahami dan relevan dengan realitas kehidupan masa kini.
Kecermatannya dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an selalu
memperhatikan latar historis (asbab an-nuzal), struktur bahasa Arab,
dan konteks sosial.?°

Para ulama juga mengapresiasi gaya dakwahnya yang lembut
dan moderat. la dinilai berhasil menjelaskan ajaran agama secara
intelektual namun tetap spiritual, serta mengedepankan nilai-nilai
toleransi, kedamaian, dan persatuan umat. 2! Pendekatannya ini
membuat Quraish Shihab menjadi tokoh yang diterima luas oleh
berbagai kalangan, baik dari pesantren, akademisi, maupun
masyarakat awam.??

Banyak ulama mengapresiasi pendekatan Quraish Shihab yang
moderat, terbuka, dan kontekstual dalam memahami ajaran Islam,
terutama melalui karya tafsirnya, Tafsir Al-Mishb&h. Tafsir ini dipuji
karena menggabungkan kajian tekstual dengan realitas kehidupan
sehari-hari, yang memudahkan umat Islam di Indonesia untuk
memahami pesan-pesan Al-Quran dalam konteks kehidupan
kontemporer.

18 Redaksi Official Website Quraish Shihab, “Profil Singkat M. Quraish Shihab,”
dalam https://quraishshihab.com/profil-mgs/. Diakses pada tanggal 18 September 2024 pukul
11.00 WIB.

1% M. Quraish Shihab, membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1992, hal. 15-17.

20 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Maudhu’l atas Pelbagai
Persoalan Umat, Bandung: Mizan, 2007, hal. 14.

2L Adi Yusuf, “Peran Intelektual Quraish Shihab dalam Konteks Keislaman di
Indonesia” dalam Jurnal Ushuluddin UIN Jakarta, VVol. 26 No. 1 Tahun 2020, hal. 45-62.

22 Rofiq suhadi, “M. Quraish Shihab: Tafsir Moderat dan Dakwah Intelektual” dalam
Jurnal Studi Islamika, Vol. 18 No. 2 Tahun 2011, hal. 157-176.



https://quraishshihab.com/profil-mqs/

72

Prof. Dr. Azyumardi Azra, menyebut Quraish Shihab sebagali
ikon ulama modern yang berperan penting dalam memperkenalkan
tafsir tematik (maudhd i) kepada masyarakat Indonesia.?®

Seperti halnya tokoh besar lainnya, M. Quraish Shihab juga
tidak luput dari kritik. Walaupun ia dikenal luas sebagai cendekiawan
Muslim yang moderat dan berpengaruh dalam pengembangan studi
tafsir di Indonesia, beberapa kalangan ulama memiliki pandangan
yang berbeda, terutama dalam hal pendekatan metodologis dan
teologis yang digunakannya dalam menafsirkan Al-Qur an.

Salah satu suara kritis datang dari Khalid Basalamah, seorang
penceramah yang dikenal dengan pendekatan salafiyah-nya. Khalid
Basalamah menyampaikan Kketidaksepakatan terhadap sejumlah
pandangan Quraish Shihab yang dinilainya tidak sejalan dengan
pemahaman ulama salaf atau generasi awal Islam. Salah satu isu yang
sering menjadi sorotan adalah pandangan Quraish Shihab tentang
kewajiban jilbab. Dalam beberapa penjelasan, Quraish Shihab
menyatakan bahwa pemahaman mengenai jilbab tidak bisa dipisahkan
dari konteks sosial dan budaya, sehingga tidak dapat dipaksakan
secara mutlak. Pandangan ini ditafsirkan oleh sebagian pihak,
termasuk Khalid Basalamah, sebagai bentuk penyimpangan dari
konsensus mayoritas ulama yang meyakini kewajiban jilbab secara
mutlak bagi perempuan Muslim.

Selain itu, Khalid Basalamah juga mengangkat isu lain yang
lebih sensitif, yakni dugaan adanya pengaruh pemikiran Syiah dalam
beberapa pandangan Quraish Shihab. Meskipun tuduhan ini sering
muncul dalam perdebatan di ruang publik dan media sosial, Quraish
Shihab sendiri telah menegaskan dalam berbagai kesempatan bahwa
ija adalah Sunni dan tidak terafiliasi dengan Syiah. Namun,
keterbukaannya terhadap pemikiran lintas mazhab kadang
disalahartikan sebagai keberpihakan tertentu, sehingga memicu
kontroversi di kalangan sebagian ulama yang lebih konservatif.

Meski demikian, Khalid Basalamah tetap menekankan
pentingnya menjaga adab dalam menyampaikan kritik. la
mengingatkan bahwa perbedaan pandangan seharusnya tidak
berujung pada celaan pribadi atau penghinaan terhadap keilmuan
seseorang, apalagi jika sosok tersebut telah berjasa besar dalam
pengembangan khazanah keislaman di Indonesia.?*

2 Azyumardi Azra, Quraish Shihab dan Tafsir Kontekstual, dalam Tafsir Al-
Mishbah dalam Perspektif Akademisi dan Cendikiawan Muslim Indonesia, Jakarta: Lentera
Hati, 2005, hal. 25-30.

24 Khalid Basalamah, “Pemahaman Keliru Quraish  Shihab,” dalam
https://www.youtube.com/watch?v=I-q33c-itEg. Diakses pada tanggal 19 September 2024.



https://www.youtube.com/watch?v=l-q33c-itEg

73

Pada akhirnya, perbedaan pandangan ini mencerminkan
dinamika sehat dalam dunia keilmuan Islam. Kritisisme terhadap
tokoh-tokoh besar seperti M. Quraish Shihab menjadi bagian dari
diskursus intelektual yang terus berkembang, selama dilakukan
dengan sikap hormat dan niat untuk mencari kebenaran, bukan
sekadar membenarkan pendapat sendiri.

Firanda Andirja, salah satu tokoh penting dalam kalangan
salafi Indonesia, juga menyampaikan kritik terhadap beberapa
pemikiran M. Quraish Shihab, terutama terkait pendekatannya dalam
menafsirkan Al-Qur'an dan sikapnya terhadap isu-isu keislaman
kontemporer. Dalam beberapa kesempatan ceramah dan tulisannya,
Firanda secara terbuka menyoroti sejumlah pandangan Quraish
Shihab yang menurutnya tidak sejalan dengan prinsip-prinsip manhaj
Ahlus Sunnah wal Jama'ah.

Salah satu kritik utama yang disampaikan Firanda adalah
dugaan adanya pengaruh pemikiran Syiah dalam karya tafsir Quraish
Shihab, khususnya Tafsir al-Mishbah. la mencatat bahwa dalam
beberapa bagian, pendekatan yang digunakan oleh Quraish Shihab
tampak memberikan ruang terhadap interpretasi yang selama ini
dianggap sensitif dalam kalangan Sunni, misalnya dalam penafsiran
yang membuka ruang bagi pendekatan tematik dan kontekstual yang
menurut sebagian kalangan dapat mengaburkan makna literal ayat.

Selain isu sektarian, Firanda juga mengangkat kritik terhadap
pandangan Quraish Shihab terkait kewajiban jilbab. la menilai bahwa
pandangan Quraish yang mengaitkan pemakaian jilbab dengan
konteks sosial dan historis dianggap berisiko melemahkan posisi
hukum jilbab sebagai kewajiban syar’i menurut mayoritas ulama.
Dalam perspektif salafi, hal ini merupakan penyimpangan serius dari
konsensus klasik ulama Ahlus Sunnah.

Firanda Andirja menekankan bahwa meskipun Quraish Shihab
memiliki kontribusi besar dalam dunia akademik dan tafsir di
Indonesia, umat Islam harus tetap selektif dan kritis dalam menerima
pemikirannya. la mengingatkan bahwa dalam memahami Al-Qur an,
diperlukan pijakan yang kokoh terhadap manhaj salaf, yakni metode
pemahaman yang merujuk pada tradisi para sahabat Nabi, tabiin, dan
tabi’'ut tabi’in. Menurutnya, penafsiran yang melampaui atau
menyimpang dari kerangka tersebut dapat membawa kepada
kesalahpahaman yang serius terhadap teks-teks suci.?

% Firanda Andirja, “Pemahaman Keliru Quraish  Shihab,”  dalam

https://www.youtube.com/watch?v=1-g33c-itEg. Diakses pada tanggal 19 September 2024.



https://www.youtube.com/watch?v=l-q33c-itEg

74

Namun demikian, Firanda juga menegaskan pentingnya
menjaga etika dalam perbedaan pendapat. la mengimbau agar kritik
terhadap pemikiran seorang ulama tetap dilakukan dalam koridor
ilmiah, tanpa menyerang pribadi atau merendahkan martabat
keulamaannya.

Adi Hidayat, salah satu dai dan cendekiawan muslim
kontemporer Indonesia, memiliki sikap yang relatif moderat dan
apresiatif terhadap sosok M. Quraish Shihab. Dalam berbagai forum
ceramah dan kajian ilmiah, Adi Hidayat mengakui peran signifikan
Quraish Shihab dalam memperkenalkan kajian tafsir Al-Qur an
dengan pendekatan yang kontekstual, komunikatif, dan relevan
dengan dinamika masyarakat modern. la menilai bahwa Tafsir al-
Mishbah, karya monumental Quraish Shihab, memberikan
sumbangsih besar dalam menjembatani pemahaman umat terhadap
pesan-pesan Al-Qur an dengan bahasa yang mudah dipahami, tanpa
mengabaikan kedalaman makna.?

Meski demikian, Adi Hidayat juga menekankan pentingnya
bersikap kritis dan selektif terhadap sebagian pandangan Quraish
Shihab, terutama dalam isu-isu teologis dan fikih. la mencatat bahwa
beberapa pemikiran Quraish, seperti pandangan mengenai kewajiban
jilbab dan penggunaan pendekatan tematik dalam menafsirkan ayat-
ayat tertentu, perlu dikaji ulang dengan menggunakan parameter
manhaj Ahlus Sunnah wal Jama’ah. Adi Hidayat mengingatkan
bahwa dalam tradisi Islam, penafsiran terhadap teks suci harus
memiliki landasan ilmiah yang kuat dan tidak lepas dari kerangka
pemahaman ulama salaf yang telah terbukti keotentikannya.

Lebih jauh, Adi Hidayat mendorong agar setiap muslim,
khususnya kalangan intelektual dan santri, memahami karya-karya
Quraish Shihab dengan pendekatan ilmiah yang komprehensif,
disertai verifikasi atas setiap argumen yang diajukan. Menurutnya,
keberagaman dalam pemikiran harus disikapi dengan adab ilmiah dan
etika dakwah, serta tidak serta merta menolak atau menerima tanpa
kajian yang mendalam.

Meski memiliki catatan kritis, Adi Hidayat tetap menunjukkan
penghormatan yang tinggi terhadap kontribusi M. Quraish Shihab
dalam pengembangan studi tafsir di Indonesia. la menganggap karya-
karyanya sebagai bagian dari khazanah keilmuan Islam yang patut
dipelajari dan dijadikan bahan diskusi ilmiah, selama hal itu
dilakukan dalam kerangka yang objektif dan penuh kehati-hatian.

% Adi  Hidayat, “Pemahaman  Keliru  Quraish  Shihab,”  dalam

https://www.youtube.com/watch?v=I-q33c-itEg. Diakses pada tanggal 19 September 2024.



https://www.youtube.com/watch?v=l-q33c-itEg

75

Pandangan Yahya Zainul Ma’arif terhadap M. Quraish Shihab
mencerminkan  keseimbangan antara apresiasi ilmiah  dan
kewaspadaan ideologis—sebuah sikap yang seharusnya menjadi
standar dalam diskursus keislaman modern. la menilai Quraish
Shihab sebagai sosok intelektual besar yang telah banyak berjasa
dalam memperkenalkan tafsir Al-Qur'an ke khalayak luas dengan
gaya bahasa yang komunikatif dan membumi. Tafsir seperti al-
Mishbah menjadi jembatan penting antara teks suci dan realitas sosial
umat Islam Indonesia saat ini.?’

Namun, Yahya Zainul Ma’arif tidak segan mengkritisi
beberapa pandangan Quraish Shihab, terutama dalam hal yang
dianggap menyimpang dari konsensus ulama Ahlus Sunnah wal
Jama’ah misalnya tentang jilbab yang tidak dianggap wajib secara
mutlak, atau penggunaan pendekatan kontekstual yang cenderung
longgar dalam isu-isu agidah dan hukum. Bagi Yahya, penafsiran
yang terlalu lentur atas nama kontekstualisasi bisa membahayakan
stabilitas manhaj dan membuka ruang interpretasi yang lepas kendali.

Meski begitu, ia tidak terjebak dalam retorika pembatalan atau
stigmatisasi yang sering kali terjadi dalam perbedaan mazhab atau
pendekatan keilmuan. Yahya menegaskan bahwa perbedaan harus
dijawab dengan argumen, bukan celaan. la tetap menghormati posisi
Quraish Shihab sebagai intelektual besar, namun mengajak publik
untuk tidak menelan mentah-mentah setiap pandangannya khususnya
yang menyentuh wilayah teologis dan hukum yang sensitif.

Sikap ini penting: mengkritik dengan dasar ilmu, bukan emosi.
Dan yang lebih penting lagi, publik perlu disadarkan bahwa tokoh
sebesar apa pun tetap manusia yang pandangannya tidak lepas dari
kritik. Tafsir, sekomprehensif apa pun, bukan kitab suci dan harus
terbuka untuk ditimbang ulang.

c. Corak Pemikiran Quraish Shihab

Secara keseluruhan, pemikiran keislaman Muhammad Quraish
Shihab ditandai oleh corak yang rasional dan moderat. Rasionalitas
yang dimaksud bukan dalam arti menundukkan ajaran agama pada
perkembangan zaman secara mutlak, melainkan sebagai upaya untuk
menampilkan nilai-nilai ajaran Islam agar tetap kontekstual dan
bermakna dalam kehidupan masyarakat masa kini. Dengan
pendekatan ini, Quraish Shihab berusaha menghidupkan kembali
warisan keilmuan Islam Kklasik dengan cara yang dapat dipahami dan

21 Yahya Zainul Ma’arif, “Menarik!!! Debat Prof. Quraish Shihab VS Buya Yahya
Seputar Jilbab,” dalam https://www.youtube.com/watch?v=e2 JQtn3bGw. Diakses pada
tanggal 19 September 2024.



https://www.youtube.com/watch?v=e2_JQtn3bGw

76

diterima oleh umat Islam modern, tanpa mengabaikan landasan
teologis dan etika yang telah diwariskan oleh para ulama terdahulu.

la membuka ruang dialog antara teks dan konteks, serta antara
tradisi dan perubahan sosial, sehingga muncul pemahaman keislaman
yang segar namun tetap berakar. Dalam hal ini, Quraish Shihab
berpijak pada prinsip klasik para ulama yang dikenal dengan
ungkapan al-muhdfazhah ‘ala al-qadim al-shalih wa al-akhdzu bi al-
jadid al-aslah, yaitu mempertahankan tradisi lama yang masih
relevan dan bermanfaat, serta menerima hal-hal baru yang lebih baik
dan membawa maslahat. Prinsip ini tercermin dalam karya-karyanya,
seperti Tafsir Al-Mishbah, yang tidak hanya menafsirkan ayat-ayat
Al-Qur an secara tekstual, tetapi juga menyajikannya dalam kerangka
pemikiran yang dapat menjawab kebutuhan zaman.?

Dengan demikian, pendekatan Quraish Shihab tidak bersifat
konservatif tertutup maupun liberal bebas, melainkan mencari titik
keseimbangan antara teks dan realitas, antara warisan klasik dan
tantangan modern. Pendekatannya ini menjadikan Islam sebagai
agama yang tetap hidup, mampu menuntun, dan memberi solusi
dalam kehidupan yang terus berubah.

Berdasarkan uraian sebelumnya, dapat disimpulkan bahwa
Muhammad Quraish Shihab merupakan salah satu tokoh intelektual
Muslim kontemporer Indonesia yang memiliki prestasi gemilang, baik
di ranah akademik maupun dalam pengabdian sosial dan
pemerintahan. Di bidang akademik, Kiprahnya sangat menonjol,
terutama dengan pencapaian luar biasa sebagai doktor dalam bidang
tafsir dari Universitas Al-Azhar, Kairo, yang ia raih dengan predikat
Summa Cum Laude. la bahkan tercatat sebagai orang pertama dari
Asia Tenggara yang memperoleh gelar doktor dalam bidang tersebut,
menunjukkan tingkat keilmuannya yang diakui secara internasional.

Keberhasilan akademik tersebut tidak berhenti pada
pencapaian pribadi semata, tetapi juga diikuti dengan kontribusinya
sebagai pendidik dan pemimpin institusi pendidikan tinggi Islam. la
pernah menjabat sebagai Pembantu Rektor dan Rektor IAIN Syarif
Hidayatullah Jakarta, serta menjadi Staf Ahli Menteri Pendidikan dan
Kebudayaan,  yang menunjukkan  keterlibatannya  dalam
pengembangan sistem pendidikan nasional.

Sementara itu, di ranah sosial dan pemerintahan, Quraish
Shihab juga dikenal aktif dan dipercaya mengemban berbagai

2 AM Koiri, “Biografi dan Perjalanan Intelektual Muhammad Quraish Shihsb dalam

dalam http://repo.iain-tulungagung.ac.id/3043/2/BAB%2011.pdf. Diakses pada 19

September 2024.


http://repo.iain-tulungagung.ac.id/3043/2/BAB%20II.pdf

7

tanggung jawab penting, di antaranya sebagai Ketua Majelis Ulama
Indonesia (MUI), Menteri Agama dalam Kabinet Pembangunan VII,
serta Duta Besar Republik Indonesia untuk Mesir dan Republik
Djibouti. Peran-peran tersebut menegaskan kapasitasnya sebagai
tokoh publik yang mampu menjembatani antara dunia keilmuan dan
kebijakan publik, sekaligus menyuarakan Islam moderat di tingkat
nasional maupun internasional.?®

Kombinasi antara kecemerlangan akademik dan keaktifan
sosial-politik ini menjadikan Muhammad Quraish Shihab sebagai
figur yang langka dan patut menjadi teladan dalam kehidupan
intelektual dan keumatan di Indonesia.

Informasi tersebut menunjukkan bahwa Muhammad Quraish
Shihab adalah seorang ahli tafsir yang berperan sebagai pendidik.
Keahliannya dalam bidang tafsir diimplementasikan dalam dunia
pendidikan. jabatan-jabatan yang diembannya, seperti Pembantu
Rektor, Rektor, Menteri Agama, Ketua MUI, Staf Ahli Mendikbud,
dan Anggota Badan Pertimbangan Pendidikan, serta aktivitasnya
dalam menulis karya ilmiah dan ceramah, semuanya berkaitan erat
dengan pendidikan. Dengan kata lain, ia adalah seorang ulama yang
menggunakan keahliannya untuk mendidik umat. Sikap dan
kepribadiannya juga menjadi teladan, dengan sifat-sifat seperti
kesederhanaan, kerendahan hati, kasih sayang, kejujuran, amanah,
dan ketegasan dalam prinsip, yang merupakan karakteristik ideal
seorang guru.*°

Tafsir Al-Misbah disusun oleh Muhammad Quraish Shihab
dengan tujuan utama untuk menghadirkan penafsiran Al-Qur an yang
tidak hanya relevan dengan kondisi kekinian masyarakat, tetapi juga
tetap berpegang pada nilai-nilai normatif yang terkandung dalam
kitab suci tersebut. Semangat penulisan tafsir ini didorong oleh
keprihatinan mendalam Quraish Shihab terhadap fenomena
berkurangnya minat umat Islam dalam mengkaji isi dan makna Al-
Qur’an secara mendalam. la melihat bahwa banyak umat lebih
mengutamakan aspek estetika, seperti keindahan bacaan dan lantunan
ayat-ayat, tanpa benar-benar memahami pesan dan ajaran yang
terkandung di dalamnya.

Menurut Quraish, kecenderungan ini mengarah pada
perlakuan terhadap Al-Qur’an yang hanya sebagai simbol spiritual

2 Achmad, “Biografi Muhammad Quraish Shihab dan Kitab Tafsir Al-Misbah”
dalam http://digilib.uinsby.ac.id/7245/3/bab%202.pdf. Diakses pada 19 September 2024.

% Muhammad, “Biografi Muhammad Quraish Shihab serta Deskripsi Kitab Tafsir Al-
Misbah” dalam http://repo.iain-tulungagung.ac.id/3066/3/BAB%2011.pdf. Diakses pada
tanggal 19 September 2024.



http://digilib.uinsby.ac.id/7245/3/bab%202.pdf
http://repo.iain-tulungagung.ac.id/3066/3/BAB%20II.pdf

78

semata, bukan sebagai pedoman hidup yang seharusnya menjadi

sumber utama dalam setiap pengambilan keputusan dan penentuan

sikap hidup. la menegaskan bahwa Al-Qur'an diturunkan bukan
sekadar untuk dibaca secara lisan, tetapi untuk dipahami,
direnungkan, dan diamalkan dalam kehidupan sehari-hari.

Untuk memperkuat pandangannya, Quraish Shihab mengacu
pada penafsiran Ibn Qayyim terhadap ayat ke-30 dalam Surat Al-
Furgan, di mana Nabi Muhammad saw. mengadukan kepada Allah:
"Ya Tuhanku, sesungguhnya kaumku telah menjadikan Al-Qur an ini
sebagai sesuatu yang ditinggalkan (mahjdra)”. Ayat ini dijadikan
dasar bahwa menjauh dari Al-Quran baik dengan tidak
mempelajarinya, tidak mengamalkannya, atau tidak menjadikannya
sebagai acuan hidup merupakan bentuk pengabaian terhadap wahyu
ilahi. Berikut adalah penjabaran dari makna-makna kata mahjara:3!

1) Tidak bersungguh-sungguh mendengarkan Al-Qur’an
Artinya, meskipun ayat-ayat Al-Qur'an diperdengarkan,
seseorang tidak memperhatikan atau menghayatinya dengan
serius. la mendengar secara fisik, tetapi tidak dengan hati atau
kesadaran penuh, sehingga pesan wahyu tidak menyentuh
dirinya.

2) Tidak mematuhi aturan halal dan haramnya meskipun diakui
kebenarannya
Ini menggambarkan sikap inkonsistensi antara keyakinan dan
perilaku. Seseorang bisa saja percaya bahwa Al-Qur'an benar,
namun dalam praktik hidup, ia melanggar apa yang telah
ditetapkan sebagai halal atau haram oleh Al-Qur an.

3) Tidak menjadikannya sebagai sumber hukum, baik dalam pokok
ajaran agama (ushuluddin) maupun cabang hukum (furu’iyyah)
Dalam hal ini, Al-Qur'an tidak lagi dijadikan rujukan dalam
menentukan nilai-nilai dasar maupun hukum praktis dalam
kehidupan pribadi maupun sosial. Padahal, Al-Qur an seharusnya
menjadi sumber utama hukum Islam.

4) Tidak berusaha memahami makna dan maksud Allah yang
menurunkannya
Ini adalah bentuk pengabaian terhadap esensi Al-Qur an sebagai
petunjuk hidup. Banyak orang membaca Al-Qur'an hanya
sebagai rutinitas atau ritual, tanpa upaya memahami
kandungannya, apalagi mengamalkannya dalam kehidupan
sehari-hari.

31 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an,
Vol. 1..., hal. 6.



79

Melalui Tafsir Al-Mishbah, Quraish Shihab mengajak umat
Islam untuk menghidupkan kembali relasi yang aktif dan mendalam
dengan Al-Qur'an. la menggunakan bahasa yang komunikatif dan
pendekatan kontekstual, agar pesan-pesan Al-Qur an bisa dipahami
secara utuh dan dapat diterapkan secara nyata dalam kehidupan
modern.

Para ulama dan cendekiawan telah merumuskan beragam
metode dalam menafsirkan Al-Qur an, salah satunya adalah metode
maudh@’i atau tematik. Metode ini bertujuan menyajikan pemahaman
yang mendalam dan sistematis mengenai suatu tema dengan
menelusuri keseluruhan ayat yang berkaitan. Namun, karena
keluasan dan kompleksitas tema dalam Al-Qur an, tidaklah mungkin
mencapai pemahaman yang benar-benar menyeluruh jika kajian
hanya terbatas pada tema-tema tertentu saja.

Dalam konteks tersebut, Tafsir Al-Mishbéh karya M. Quraish
Shihab muncul sebagai sebuah inovasi yang menjawab kebutuhan
zaman. Tafsir ini tidak hanya menyuguhkan penafsiran normatif
terhadap ayat-ayat Al-Qur an, tetapi juga mengarahkan pembaca
pada pemahaman yang kontekstual dan aplikatif dalam kehidupan
sehari-hari. Dengan pendekatan tersebut, Tafsir Al-Mishbah berupaya
mengembalikan posisi Al-Qur'an sebagai sumber pedoman hidup
yang utama bagi umat Islam, tanpa mengabaikan tantangan zaman
modern dan keterbatasan pemahaman umat yang beragam.3?

Kesadaran M. Quraish Shihab terhadap pentingnya memahami
dan merenungkan isi Al-Qur'an, serta realitas keterbatasan yang
dihadapi masyarakat baik dalam penguasaan bahasa Arab maupun
keterbatasan akses terhadap literatur tafsir menjadi latar belakang
kuat dalam lahirnya karya tafsirnya yang monumental. la menyadari
bahwa untuk menjadikan Al-Qur'an sebagai pedoman hidup yang
benar-benar fungsional, dibutuhkan pendekatan yang komunikatif
dan dapat diakses oleh berbagai lapisan masyarakat.

Berangkat dari motivasi ini, Quraish Shihab melalui proses
panjang yang penuh ketekunan dan evaluasi, mengembangkan tafsir
yang tidak hanya kuat dari segi akademik, tetapi juga aplikatif. la
mengkaji berbagai metode penafsiran klasik dan kontemporer,
menerapkannya secara selektif, dan terbuka terhadap kritik serta
masukan dari para pembaca dan rekan ilmuwan. Proses ini tidak
bersifg3t statis, tetapi berkembang seiring dengan dinamika kebutuhan
umat.

32 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur an,
Vol. 1..., hal. vi-vii.
33 Azyumardi Azra, Quraish Shihab dan Tafsir Kontekstual..., hal. 17.



80

Dalam menyusun tafsirnya, ia tidak terpaku pada satu
pendekatan tunggal. Sebaliknya, ia menggabungkan metode tematik
(maudhai’i), analitik (tahlili), dan bahkan pendekatan kontekstual dan
linguistik. Hal ini dilakukannya karena ia meyakini bahwa pesan-
pesan Al-Qur'an memiliki kedalaman makna yang tidak bisa
disederhanakan hanya dengan satu cara pandang. Fleksibilitas dalam
metode ini justru memungkinkan tafsir yang ia hasilkan menjadi
lebih kaya, responsif, dan relevan bagi masyarakat kontemporer.

Komitmen Quraish Shihab terhadap penyempurnaan karya
tafsirnya juga terlihat dari keterbukaannya terhadap kritik. la
menjadikan kritik sebagai bagian dari proses pembelajaran dan
peningkatan kualitas karya, bukan sebagai serangan pribadi. Hasil
dari proses panjang ini adalah tafsir yang mampu menghidupkan
kembali fungsi Al-Qur’an sebagai sumber inspirasi dan pedoman
dalam kehidupan sehari-hari, bukan sekadar kitab suci yang dibaca
untuk ritual 3

d. Karya-Karya Quraish Shihab

Quraish Shihab merupakan sosok ulama yang dikenal karena
produktivitas dan keluasan wawasan keilmuannya. la telah menulis
ratusan artikel dan menerbitkan puluhan buku yang membahas
beragam aspek keislaman, mulai dari tafsir, hadis, fikih, hingga isu-
isu sosial dan kebangsaan. Karya-karyanya tidak hanya ditujukan
untuk kalangan akademik, tetapi juga dirancang agar mudah dipahami
oleh masyarakat luas.

Dalam berbagai tulisannya, Quraish Shihab berusaha
menjembatani antara nilai-nilai keislaman yang bersumber dari tradisi
klasik dengan tantangan dan kebutuhan masyarakat modern,
khususnya di Indonesia. la kerap mengangkat tema-tema aktual
seperti pluralisme, toleransi, peran perempuan dalam Islam, hingga
relasi antara agama dan negara semua dibahas dengan pendekatan
yang rasional, moderat, dan berbasis pada kajian mendalam terhadap
sumber-sumber otoritatif Islam.

Salah satu karya monumentalnya adalah Tafsir Al-Mishbah,
sebuah tafsir Al-Quran 30 juz yang ditulis dengan pendekatan
tematik dan kontekstual, menjadikan Al-Qur an lebih dekat dengan

34 Atik Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah”, ...,

hal. 116.



81

realitas kehidupan sehari-hari umat Islam Indonesia.®® Berikut
Beberapa karya yang telah beliau hasilkan antara lain:®
1) Tafsir al-Manar, Keistimewaan dan Kelemahannya (Ujung
Pandang, IAIN Alauddin, 1984)
2) Menyingkap Tabir Ilahi; Asma al-Husna dalam Perspektif Al-
Qur an (Jakarta: Lentera Hati, 1998)
3) Untaian Permata Buat Anakku (Bandung: Mizan 1998)
4) Pengantin Al-Qur an (Jakarta: Lentera Hati, 1999)
5) Haji Bersama Quraish Shihab (Bandung: Mizan, 1999)
6) Sahur Bersama Quraish Shihab (Bandung: Mizan, 1999)
7) Panduan Puasa bersama Quraish Shihab (Jakarta: Penerbit
Republika, 2000)
8) Panduan Shalat bersama Quraish Shihab (Jakarta: Penerbit
Republika, 2003)
9) Anda Bertanya, Quraish Shihab Menjawab Berbagai Masalah
Keislaman (Mizan Pustaka)
10) Fatwa-Fatwa M. Quraish Shihab Seputar Ibadah Mahdah
(Bandung: Mizan, 1999)
11) Fatwa-Fatwa M. Quraish Shihab Seputar Al-Qur'an dan Hadis
(Bandung: Mizan, 1999)
12) Fatwa-Fatwa M. Quraish Shihab Seputar Ibadah dan Muamalah
(Bandung: Mizan, 1999)
13) Fatwa-Fatwa M. Quraish Shihab Seputar Wawasan Agama
(Bandung: Mizan, 1999)
14) Fatwa-Fatwa M. Quraish Shihab Seputar Tafsir Al-Qur an
(Bandung: Mizan, 1999)
15) Satu Islam, Sebuah Dilema (Bandung: Mizan, 1987)
16) Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Departemen Agama, 1987)
17) Pandangan Islam Tentang Perkawinan Usia Muda (MUl &
Unesco,1990)
18) Kedudukan Wanita Dalam Islam (Departemen Agama)
19) Membumikan Al-Qur an; Fungsi dan Kedudukan Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat (Bandung: Mizan, 1994)
20) Lentera Hati; Kisah dan Hikmah Kehidupan (Bandung: Mizan,
1994)
21) Studi Kritis Tafsir al-Manar (Bandung: Pustaka Hidayah, 1996)
22) Wawasan Al-Qur'an; Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan
Umat (Bandung: Mizan, 1996)

3 Abdul Rouf, Mozaik Tafsir Indonesia Kajian Ensiklopedis Karya Tafsir Ulama
Nusantara, ..., hal. 335.

% Aeres Mesty Sofida, Teodisi Dalam Tafsir Al-Mishbah, Jakarta: PTIQ Jakarta,
2023, hal. 99-102.



82

23) Tafsir Al-Qur an (Bandung: Pustaka Hidayah, 1997)

24) Secercah Cahaya llahi; Hidup Bersama Al-Quran (Bandung;
Mizan, 1999)

25) Hidangan llahi, Tafsir Ayat-ayat Tahlili (Jakarta: Lentara Hati,
1999)

26) Jalan Menuju Keabadian (Jakarta: Lentera Hati, 2000)

27) Menjemput Maut; Bekal Perjalanan Menuju Allah SWT. (Jakarta:
Lentera Hati, 2003)

28) Jilbab Pakaian Wanita Muslimah; dalam Pandangan Ulama dan
Cendekiawan Kontemporer (Jakarta: Lentera Hati, 2004)

29) Dia di Mana-mana; Tangan Tuhan di balik Setiap Fenomena
(Jakarta: Lentera Hati, 2004)

30) Perempuan (Jakarta: Lentera Hati, 2005)

31) Logika Agama; Kedudukan Wahyu & Batas-Batas Akal Dalam
Islam (Jakarta: Lentera Hati, 2005)

32) Rasionalitas Al-Qur-an; Studi Kritis atas Tafsir al-Manar
(Jakarta: Lentera Hati, 2006)

33) Menabur Pesan llahi; Al-Qur'an dan Dinamika Kehidupan
Masyarakat (Jakarta: Lentera Hati, 2006)

34) Wawasan Al-Qur'an Tentang Dzikir dan Doa (Jakarta: Lentera
Hati, 2006)

35) Asma’ al-Husnd; Dalam Perspektif Al-Quran (4 buku dalam 1
boks) (Jakarta: Lentera Hati)

36) Sunnah - Syiah Bergandengan Tangan! Mungkinkah? Kajian atas
Konsep Ajaran dan Pemikiran (Jakarta: Lentera Hati, Maret
2007)

37) Al-Lubab; Makna, Tujuan dan Pelajaran dari al-Fatihah dan Juz
‘Amma (Jakarta: Lentera Hati, Agustus 2008)

38) 40 Hadis Qudsi Pilihan (Jakarta: Lentera Hati)

39) Berbisnis dengan Allah; Tips Jitu Jadi Pebisnis Sukses Dunia
Akhirat (Jakarta: Lentera Hati)

40) M. Quraish Shihab Menjawab; 1001 Soal Keislaman yang Patut
Anda Ketahui (Jakarta: Lentera Hati, 2008)

41) Doa Harian bersama M. Quraish Shihab (Jakarta: Lentera Hati,
Agustus 2009)

42) Seri yang Halus dan Tak Terlihat; Jin dalam Al-Qur an (Jakarta:
Lentera Hati)

43) Seri yang Halus dan Tak Terlihat; Malaikat dalam Al-Qur an
(Jakarta: Lentera Hati)

44) Seri yang Halus dan Tak Terlihat; Setan dalam Al-Qur an
(Jakarta: Lentera Hati)



83

45) M. Quraish Shihab Menjawab; 101 Soal Perempuan yang Patut
Anda Ketahui (Jakarta: Lentera Hati, Maret 2010)

46) Al-Quran dan Maknanya; Terjemahan Makna disusun oleh M.
Quraish Shihab (Jakarta: Lentera Hati, Agustus 2010)

47) Membumikan Al-Qur an Jilid 2; Memfungsikan Wahyu dalam
Kehidupan (Jakarta: Lentera Hati, Februari 2011)

48) Membaca Sirah Nabi Muhammad SAW, dalam sorotan Al-
Quran dan Hadis Sahih (Jakarta: Lentera Hati, Juni 2011)

49) Doa al-Asma’ al-Husna (Doa yang Disukai Allah SWT.) (Jakarta:
Lentera Hati, Juli 2011)

50) Bisnis Sukses Dunia Akhirat (Jakarta: Lentera Hati, Agustus
2011)

51) Tafsir al-Lubab; Makna, Tujuan, dan Pelajaran dari Surah-Surah
AlQur'an (Boxset terdiri dari 4 buku) (Jakarta: Lentera Hati, Juli
2012)

52) Mukjizat Al-Qur an (New) (Bandung: Mizan 2013)

53) Secercah Cahaya llahi, Hidup Bersama Al-Qur'an (Bandung:
Mizan, Mei 2013)

54) Lentera Al-Qur an: Kisah Dan Hikmah Kehidupan (Mizania, Mei
2013)

55) Kaidah Tafsir Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda
Ketahui dalam Memahami Ayat-Ayat Al-Qur'an (Jakarta:
Lentera Hati, Agustus 2013)

56) Secercah Cahaya llahi (Hard Cover) (Bandung: Mizan 2014)

57) MQS Menjawab Pertanyaan Anak (Jakarta: Lentera Hati, Maret
2014)

58) Birrul Walidain, Wawasan Al-Qur an tentang bakti kepada Ibu
dan Bapak (Jakarta: Lentera Hati, Juni 2014)

59) Mutiara Hati, Mengenal Hakikat Iman, Islam, dan lhsan bersama
M. Quraish Shihab (Jakarta: Lentera Hati, Agustus 2014)

60) Yang Jenaka dan Yang Bijak Dari M. Quraish Shihab (Jakarta:
Lentera Hati, Oktober 2014)

61) Pengantin Al-Qur an, 8 Nasihat Perkawinan untuk Anak-anakku
(Jakarta: Lentera Hati, Januari 2016)

62) Yang Hilang dari Kita: Akhlak (Jakarta: Lentera Hati, September
2016)

63) Kematian Adalah Nikmat (Jakarta: Lentera Hati, 2013)

64) Islam Yang Saya Anut (Jakarta: Lentera Hati, 2018)

65) Corona Ujian Tuhan (Jakarta: Lentera Hati, 2020)

Kontribusi M. Quraish Shihab dalam pengembangan ilmu
keislaman di Indonesia tidak hanya terbatas pada buku-buku
populernya, tetapi juga mencakup karya ilmiah dalam bentuk artikel



84

jurnal, makalah akademik, dan ceramah yang disampaikan di berbagai
forum ilmiah, baik nasional maupun internasional.

Tulisan-tulisannya sering menjadi rujukan dalam diskusi
ilmiah dan kajian akademik, terutama yang berkaitan dengan tafsir,
hermeneutika Islam, dan isu-isu kontemporer dalam masyarakat
Muslim. la juga aktif dalam diskusi publik, seminar, dan workshop
yang melibatkan para akademisi, ulama, dan tokoh masyarakat.

Dari sekian banyak karya yang telah ditulis, Tafsir al-Mishbah
menjadi karya paling monumental atau magnum opus-nya. Tafsir ini
diterbitkan pertama kali oleh Penerbit Lentera Hati pada tahun 2000,
dan menjadi tonggak penting dalam tradisi penafsiran Al-Qur'an di
Indonesia. Disusun dalam 30 jilid, Tafsir al-Mishbah menampilkan
pendekatan kontekstual yang memadukan antara kekuatan teks (nash)
dengan konteks sosial budaya masyarakat Indonesia modern. Dengan
gaya bahasa yang komunikatif dan struktur penulisan yang sistematis,
tafsir ini berhasil menjangkau pembaca dari berbagai kalangan, baik
akademisi maupun masyarakat umum.’

e. Karakteristik Pemikiran Quraish Shihab

Secara keseluruhan, pemikiran Islam yang dikembangkan oleh
M. Quraish Shihab dapat dikategorikan sebagai pemikiran yang
bercorak rasional dan moderat. Sikap rasional yang dimilikinya tidak
bertujuan untuk menundukkan ajaran agama demi menyesuaikan diri
dengan perubahan zaman, melainkan lebih sebagai upaya untuk
menerangkan kembali nilai-nilai luhur ajaran Islam klasik agar tetap
dapat dipahami dan dimaknai oleh masyarakat masa Kini.

Quraish Shihab membuka ruang dialog bagi pemikiran-
pemikiran baru yang muncul dari dinamika sosial modern, tetapi ia
tetap menjaga kesinambungan dengan warisan tradisi ulama terdahulu
yang dianggap masih relevan dan bermanfaat. Hal ini mencerminkan
komitmennya pada prinsip klasik yang sering dipegang oleh para
ulama terdahulu: al-muhdfadzah ‘ala al-gadim al-shalih wa al-akhdz
bi al-jadid al-ashlah, yaitu mempertahankan tradisi lama yang masih
baik dan mengambil hal-hal baru yang lebih membawa maslahat.®

Dengan pendekatan seperti ini, Quraish Shihab menampilkan
wajah Islam yang inklusif dan terbuka terhadap perubahan, tanpa
kehilangan akarnya dalam nilai-nilai tradisi. Ini pula yang menjadikan
pemikiran dan karya-karyanya dapat menjembatani antara khazanah

37 Aeres Mesty Sofida, Teodisi Dalam Tafsir Al-Mishbah..., hal. 102.

3 AM Koiri, “Biografi dan Perjalanan Intelektual Muhammad Quraish Shihab” dalam
http://repo.iain-tulungagung.ac.id/3043/2/BAB%2011.pdf. Diakses pada 13 Januari 2025
pukul 11.00 WIB.



http://repo.iain-tulungagung.ac.id/3043/2/BAB%20II.pdf

85

klasik Islam dengan kebutuhan dan realitas kehidupan umat Islam
modern, khususnya di Indonesia.

Berdasarkan uraian yang telah disampaikan sebelumnya, dapat
disimpulkan bahwa M. Quraish Shihab merupakan salah satu
cendekiawan Muslim kontemporer asal Indonesia yang berhasil
menorehkan prestasi gemilang, baik di bidang akademik, sosial,
maupun pemerintahan. Di dunia akademik, pencapaiannya sangat
menonjol, terutama saat ia meraih gelar doktor dalam bidang tafsir
dari Universitas Al-Azhar, Kairo sebuah institusi pendidikan Islam
bergengsi dengan predikat Summa Cum Laude (dengan pujian
tertinggi). Lebih dari itu, ia juga dikenal sebagai doktor pertama
dalam bidang tafsir dari Al-Azhar yang berasal dari kawasan Asia
Tenggara.*

Keberhasilan akademik tersebut kemudian menjadi dasar yang
kuat bagi kiprah Quraish Shihab di ranah sosial dan pemerintahan. la
pernah menduduki sejumlah posisi penting, antara lain sebagai
Pembantu Rektor, Rektor IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Staf Ahli
Menteri Pendidikan dan Kebudayaan, Ketua MUI, Menteri Agama,
serta Duta Besar Republik Indonesia untuk Mesir dan Republik
Djibouti yang berkedudukan di Kairo. Jabatan-jabatan ini
menunjukkan bahwa ia tidak hanya aktif dalam ruang kelas dan dunia
keilmuan, tetapi juga memiliki peran signifikan dalam kebijakan
publik dan diplomasi.*°

Perjalanan hidup dan pengabdiannya menunjukkan bahwa
keahlian Quraish Shihab dalam bidang tafsir tidak terlepas dari
orientasi pendidikan. Ilmu yang dimilikinya dimanfaatkan secara
konsisten untuk membangun dan mencerahkan umat, baik melalui
jabatan-jabatan strukturalnya, karya-karya tulis, maupun ceramah-
ceramah keagamaannya. Seluruh aktivitas tersebut pada hakikatnya
merupakan bentuk kontribusi nyata dalam dunia pendidikan Islam.

Tak hanya dalam pemikiran, karakter pribadi Quraish Shihab
pun mencerminkan sosok pendidik ideal. la dikenal memiliki sifat
sederhana, rendah hati, penyayang, jujur, amanah, serta teguh
memegang prinsip. Semua karakter ini menjadikannya panutan, bukan
hanya sebagai ulama atau intelektual, tetapi juga sebagai guru

% Achmad, “Biografi Muhammad Quraish Shihab dan Kitab Tafsir AI-Misbah"
dalam http://digilib.uinsby.ac.id/7245/3/bab%202.pdf. Diakses pada 13 Januari 2025 pukul
11.00 WIB.

40 Muhammad, “Biografi Muhammad Quraish Shihab serta Deskripsi Kitab Tafsir Al-
Mishbah dalam http://repo.iain-tulungagung.ac.id/3066/3/BAB%20l11.pdf. Diakses pada 13
Januari 2025 pukul 11.00 WIB.



http://digilib.uinsby.ac.id/7245/3/bab%202.pdf
http://repo.iain-tulungagung.ac.id/3066/3/BAB%20II.pdf

86

kehidupan yang dapat diteladani oleh siapa pun. Berikut adalah
penjabaran mengenai karakteristik pemikiran M. Quraish Shihab:

1)

2)

3)

4)

Rasional dan Moderat

M. Quraish Shihab dikenal dengan pendekatan pemikiran yang
rasional dan moderat. la tidak memaksakan agama untuk
mengikuti  realitas  kontemporer, melainkan  berusaha
menjelaskan relevansi khazanah agama klasik kepada
masyarakat modern. Pendekatan ini mencerminkan prinsip al-
muhdfadzah ‘ala al-gadim al-shélih wa al-akhdz bi al-jadid al-
ashlah (mempertahankan tradisi lama yang masih relevan dan
mengadopsi hal baru yang lebih baik).*!

Kontekstual dan Responsif terhadap Zaman

Dalam Tafsir al-Mishbéah, Quraish Shihab menggabungkan
pendekatan kebahasaan dengan paradigma kontekstual. la
menekankan pentingnya memahami Al-Qur an sesuai dengan
konteks sosial, budaya, dan zaman, sehingga makna-makna Al-
Qur'an menjadi fungsional, membumi, lugas, dan mudah
dipahami oleh seluruh elemen masyarakat Indonesia.*?

Toleran dan Humanis

Quraish Shihab juga dikenal sebagai figur yang mengedepankan
toleransi dan menghargai perbedaan pendapat, baik dalam ranah
internal Islam (antar mazhab) maupun dalam hubungan
antarumat beragama. la sering menyampaikan pesan-pesan
kemanusiaan dan keadilan dalam ceramah dan tafsirnya.*®
Memadukan Tradisi dan Pembaruan (Modernis)

la memegang prinsip klasik ulama: al-muhdfadzah ‘ala al-
gadim al-shalih wa al-akhdz bi al-jadid al-ashlah, yaitu
mempertahankan tradisi lama yang baik dan mengambil hal
baru yang lebih baik. Ini terlihat dari bagaimana ia
menggabungkan metode tafsir klasik dengan pendekatan-
pendekatan modern.**

4 Endad Musaddad, “Metode dan Corak Tafsir Quraish Shihab: Tela’ah atas Buku
Wawasan Al-Qur'an” dalam Jurnal al-Qalam, Vol. 21 No. 100 Tahun 2004, hal. 61.

42 Dedi Junaedi, “Konsep dan Penerapan Takwil Muhammad Quraish Shihab dalam
Tafsir Al-Mishbah” dalam Wawasan: Jurnal IImiah Agama dan Sosial Budaya, Vol. 2 No. 2
Tahun 2017, hal. 233.

43 Farid Hasan, “Peta Pemikiran M. Quraish Shihab dalam Wacana Studi Al-Qur’an
di Indonesia” dalam Jurnal Citra limu, Vol. xvii Tahun 2021, hal. 19.

4 Dalam bukunya edisi bahasa Indonesia berjudul "Kesan dan Pengaruh Al-Qur‘an
di Indonesia: Dari Mahmud Yunus hingga Quraish Shihab" (Popular Indonesian Literature
of the Qur’an), Howard M. Federspiel menyebutkan bahwa latar belakang pendidikan M.
Quraish Shihab yang seluruhnya ditempuh di Universitas al-Azhar, Kairo, menjadikannya
sebagai salah satu mufasir Indonesia yang memiliki kualitas pendidikan terbaik.



87

5) Edukatif dan Komunikatif
Karya-karyanya ditulis dengan gaya bahasa yang komunikatif
dan mudah dipahami, terutama oleh masyarakat awam. Ini
menunjukkan komitmennya untuk menjadikan ilmu agama lebih
membumi dan tidak eksklusif hanya untuk kalangan
akademisi.*

6) Mengintegrasikan llmu Tafsir dengan Ilmu Lain
Dalam tafsirnya, Quraish Shihab banyak mengaitkan ayat-ayat
Al-Qur'an dengan sains, psikologi, sosiologi, dan isu-isu
kontemporer. Ini menunjukkan bahwa pemikirannya bersifat
lintas-disiplin dan relevan dengan kebutuhan zaman.*°

7) Menghargai Perbedaan Mazhab
Dalam beberapa kesempatan, Quraish Shihab menyampaikan
pandangan-pandangan yang tidak hanya terbatas pada mazhab
Syafi’i, tetapi juga menelaah pendapat dari mazhab lainnya,
baik Sunni maupun Syiah. Meski hal ini mengundang kritik dari
sebagian kalangan, ia tetap konsisten dalam menekankan
pentingnya ukhuwah dan saling menghargai dalam
keberagaman.*’

Berdasarkan uraian karakteristik di atas, dapat disimpulkan
bahwa M. Quraish Shihab merupakan representasi ulama kontemporer
yang mampu menjembatani antara teks dan konteks, antara tradisi
keilmuan klasik dan tantangan modernitas. Karakter pemikirannya
yang rasional, moderat, kontekstual, dan humanis menunjukkan upaya
serius untuk menghadirkan Islam sebagai agama yang relevan,
inklusif, dan solutif di tengah masyarakat multikultural seperti
Indonesia. Pendekatannya yang edukatif, komunikatif, serta
keterbukaannya terhadap keragaman mazhab dan disiplin ilmu lain
menjadikan Quraish Shihab bukan hanya sebagai mufasir, tetapi juga
sebagai pendidik bangsa yang menjunjung tinggi nilai-nilai keislaman
sekaligus kemanusiaan. Dengan demikian, pemikiran dan keteladanan

Dibandingkan dengan sebagian besar generasi penafsir Al-Qur an lainnya di Indonesia,
Quraish Shihab dinilai lebih unggul dalam hal keilmuan dan kedalaman akademik. Farid
Hasan, “Peta Pemikiran M. Quraish Shihab dalam Wacana Studi Al-Qur’an di Indonesia...,
hal. 18.

4 Suwandi, “Pemikiran M. Quraish Shihab pada Nilai-nilai Pendidikan Islam dalam
Konsep Moderasi Beragama” dalam Zawiyah: Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 8 No. 2 Tahun
2022, hal. 134-138.

4 Farid Hasan, “Peta Pemikiran M. Quraish Shihab dalam Wacana Studi Al-Qur’an
di Indonesia..., hal. 22.

47 Farid Hasan, “Peta Pemikiran M. Quraish Shihab dalam Wacana Studi Al-Qur’an
di Indonesia..., hal. 22.



88

pribadinya patut dijadikan rujukan dalam membangun pemahaman
Islam yang damai, dialogis, dan kontributif bagi peradaban.

2. Profil Tafsir Al-Mishbah

Meskipun Quraish Shihab bukan satu-satunya pakar Al-
Qur'an di Indonesia, keistimewaannya terletak pada kemampuannya
dalam menerjemahkan dan menyampaikan pesan-pesan Al-Qur an
secara komunikatif dan kontekstual. la tidak hanya memaparkan ayat
demi ayat, tetapi juga berupaya mendialogkan kandungan Al-Qur an
dengan berbagai persoalan kontemporer yang dihadapi masyarakat
modern. Pendekatan ini menjadikan tafsirnya terasa dekat dan relevan
dengan kondisi sosial Indonesia.

Tafsir yang dikembangkan oleh Quraish Shihab bahkan kerap
disebut sebagai tafsir khas Indonesia, karena tidak hanya menyajikan
interpretasi teks secara normatif, tetapi juga menghadirkan solusi-
solusi Al-Quran atas problematika aktual umat. Hal ini menunjukkan
komitmennya dalam menjadikan Al-Qur an sebagai sumber hidup dan
rujukan utama dalam menghadapi dinamika zaman.

Sebagaimana halnya karya besar lainnya, Tafsir al-Mishbéah
memiliki latar belakang sejarah tersendiri. Proses penulisannya
dimulai di Kairo pada tanggal 18 Juni 1999. Pada masa awal
penyusunannya, Quraish Shihab belum menetapkan nama Tafsir al-
Mishbah untuk karyanya tersebut. Nama itu baru diberikan kemudian,
seiring berkembangnya konsep dan struktur tafsir yang ia susun. Hal
ini menunjukkan bahwa penyusunan karya ini melalui proses yang
matang dan berkelanjutan.*®

a. Latar Belakang Penulisan Tafsir al-Mishbah

Latar belakang penulisan Tafsir Al-Mishbah oleh M. Quraish
Shihab memberikan gambaran menarik tentang proses pembuatannya.
Fakta bahwa penyelesaian tafsir ini memakan waktu sekitar empat
tahun mencerminkan dedikasi dan kerja keras penulis dalam menggali
dan menjelaskan makna Al-Quran.

Sejak lama, M. Quraish Shihab telah memiliki keinginan
untuk menulis sebuah tafsir yang komprehensif, Namun, padatnya
jadwal dan tugas yang ia emban membuat keinginan tersebut belum
dapat diwujudkan.

Sebelumnya Pada tahun 1997, M. Quraish Shihab sudah
menerbitkan sebuah karya tafsir berjudul Tafsir Al-Qur'an Al-

4 Abdul Rouf, Mozaik Tafsir Indonesia Kajian Ensiklopedis Karya Tafsir Ulama
Nusantara..., hal. 335.



89

Karim,* yang diterbitkan oleh Pustaka Hidayah, Bandung. Karya ini
memfokuskan kajiannya pada surat-surat pendek dalam Al-Qur an
berdasarkan kronologi turunnya wahyu (nuzil al-ayat). Pendekatan
yang digunakan adalah metode tahlili, yaitu metode yang
menganalisis ayat secara terperinci dengan penekanan kuat pada
aspek kosakata dan linguistik.

Namun demikian, karya ini menuai kritik karena dinilai terlalu
berat dan terlalu mendalam dalam pembahasan linguistik, yang
membuatnya kurang menarik dan sulit diakses oleh pembaca awam.
Gaya penulisan yang sangat akademik tersebut dianggap tidak
komunikatif untuk khalayak umum. Menyadari hal ini, Quraish
Shihab akhirnya memutuskan untuk tidak melanjutkan proyek tafsir
dengan pendekatan dan format serupa.

Di sisi lain, Quraish Shihab juga menyadari bahwa sebagian
besar masyarakat Muslim Indonesia memiliki kecenderungan
membaca surat-surat tertentu seperti Yasin dan al-Wdgi’'ah dengan
landasan hadis-hadis yang statusnya lemah (dha ‘if), seperti keyakinan
bahwa membaca al-Wdgi’ah akan memperlancar rezeki. Kondisi ini
memunculkan kekhawatiran akan pemahaman yang kurang tepat
terhadap Al-Qur an.

Untuk merespons hal tersebut, dalam karya monumentalnya
Tafsir al-Mishbah, ia mengubah pendekatannya. la mulai
menekankan penjelasan terhadap tema-tema pokok dalam setiap surat,
dengan tujuan menyederhanakan dan mengarahkan pemahaman umat
terhadap makna substansial dari ayat-ayat Al-Qur'an. Dengan
demikian, tafsir ini tidak hanya menjadi sarana pendidikan, tetapi juga
alat klarifikasi terhadap pemahaman keagamaan yang keliru namun
sudah terlanjur mengakar di tengah masyarakat.>

Penulisan tafsir ini dimulai pada 4 Rabi'ul Awwal 1420 H (18
Juni 1999) di Kairo, Mesir, yang menunjukkan bahwa M. Quraish
Shihab memulai proyek tersebut saat berada di luar negeri Ketika

49 Tafsir Al-Quran Al-Karim (1997): Karya ini merupakan tafsir awal yang ditulis
oleh M. Quraish Shihab, berfokus pada surat-surat pendek berdasarkan urutan turunnya
wahyu (tartib nuzuli). Dalam tafsir ini, beliau menggunakan metode tahlili dengan
penekanan pada analisis kosakata. Namun, gaya penulisan yang terlalu rinci dan akademik
membuatnya kurang diminati oleh pembaca umum. Akibatnya, beliau memutuskan untuk
tidak melanjutkan penulisan tafsir dalam format tersebut.

%0 Tafsir al-Mishbah (2002): Dalam karya ini, M. Quraish Shihab mengubah
pendekatannya dengan menekankan pada tema-tema utama dari setiap surat. Hal ini
bertujuan untuk meluruskan pemahaman yang salah di masyarakat, seperti keyakinan bahwa
membaca surat al-Wagqi’ah mendatangkan rezeki, yang didasarkan pada hadis-hadis dha'if.
Dengan pendekatan ini, beliau berharap dapat menyampaikan pesan-pesan Al-Qur an secara
lebih efektif dan mudah dipahami oleh masyarakat luas.



90

menjalani tugas sebagai Duta Besar di Mesir atas amanah dari
Presiden B.J. Habibie. M. Quraish Shihab memanfaatkan kesempatan
tersebut dengan baik. Lingkungan Mesir yang tenang, jauh dari hiruk-
pikuk tanah air, ditambah suasana ilmiah di Al-Azhar dengan akses ke
berbagai literatur, memberinya ruang untuk fokus. Dalam suasana
kontemplasi tersebut, ia berhasil menyelesaikan 14 jilid tafsir,
meskipun awalnya hanya direncanakan tiga jilid.

Sebagai pusat kajian Islam dan Al-Qur an, Kairo kemungkinan
besar memberikan pengaruh terhadap pendekatannya dalam
menafsirkan Al-Qur an. Penyelesaian tafsir ini dalam 15 jilid pada 8
Rajab 1423 H (5 September 2003) di Jakarta mengindikasikan bahwa
M. Quraish Shihab melanjutkan pekerjaannya setelah kembali ke
Indonesia. Hal ini mencerminkan bahwa proses penulisan tafsir
melibatkan pengalaman dan perjalanan di dua lokasi yang berbeda
selama empat tahun. Dalam rentang waktu tersebut, M. Quraish
Shihab kemungkinan besar melakukan penelitian mendalam,
berdialog dengan cendekiawan dan ulama, serta merenungkan
berbagai aspek makna Al-Qur an. Semua pengalaman ini memberikan
kontribusi besar dalam menghasilkan tafsir yang kaya akan wawasan
mendalam terhadap teks suci Islam.®! Berikut beberapa alasan utama
penulisan Tafsir al-Mishbah:

1) Keprihatinan terhadap Reduksi Makna Al-Qur an

Menurut Herman Heizer, salah satu alasan utama yang
melatarbelakangi  penulisan ~ Tafsir  al-Mishbah  adalah
keprihatinan Quraish Shihab terhadap kondisi umat Islam
Indonesia yang, meskipun menunjukkan kecintaan besar terhadap
Al-Qurian, cenderung hanya berhenti pada aspek keindahan
bacaan (tilawah). Bagi Quraish Shihab, fenomena ini
mencerminkan pemahaman yang parsial terhadap fungsi Al-
Qur an. la menilai bahwa masyarakat memperlakukan Al-Qur an
seolah-olah hanya sebagai kitab yang harus dibaca secara tartil
dan dilantunkan dengan indah, tanpa adanya kewajiban untuk
memahami, merenungi, dan mengamalkan isinya dalam
kehidupan  sehari-hari. Keadaan ini tentu  sangat
mengkhawatirkan, karena berpotensi menjauhkan umat dari nilai-
nilai substansial Al-Qur'an yang seharusnya menjadi sumber

51 M. Quraish Shihab, M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishba/: Pesan, Kesan dan
Keserasian Al-Qur"dn, Vol. 15, Tangerang: Lentera Hati, 2002, hal. 759.



91

etika, hukum, dan petunjuk moral dalam membangun masyarakat
yang berkeadaban.>?

Quraish Shihab kemudian merujuk pada ayat ke-30 dari
Surah al-Furgén sebagai dasar reflektif terhadap kondisi ini, di
mana Rasulullah saw. mengadukan kaumnya kepada Allah swt.
karena telah menjadikan Al-Quran sebagai sesuatu Yyang
mahjdra (ditinggalkan). Kata mahjdra ini, menurutnya, memiliki
makna yang luas bukan hanya berarti tidak dibaca, tetapi juga
tidak didengarkan dengan sungguh-sungguh, tidak diamalkan,
tidak dijadikan pedoman hukum, serta tidak dipahami secara
mendalam.

2) Tantangan Akses dan Literasi Al-Qur an

Abdul Rouf, dalam kajiannya terhadap karya-karya
Quraish Shihab, menambahkan dimensi lain dari keprihatinan
tersebut. 1a menyatakan bahwa meskipun umat Islam di Indonesia
memiliki semangat untuk memahami Al-Qur an, mereka sering
terkendala oleh faktor-faktor seperti minimnya penguasaan
bahasa Arab, kurangnya waktu luang karena kesibukan sehari-
hari, serta keterbatasan ketersediaan buku-buku tafsir yang
mudah diakses dan dipahami. Banyak Kkitab tafsir klasik atau
bahkan kontemporer yang tersedia saat itu dianggap terlalu teknis
dan akademik, sehingga kurang ramah bagi pembaca awam.
Tafsir-tafsir tersebut umumnya padat dengan istilah teknis
keilmuan Islam, panjang lebar dalam uraian gramatikal, dan
kadang tidak memberikan jawaban praktis atas persoalan
kehidupan modern.53

Melihat kenyataan ini, Quraish Shihab merasa perlu
menghadirkan sebuah tafsir yang mampu menjembatani
kesenjangan antara kedalaman makna Al-Qur an dan kebutuhan
umat akan pemahaman yang sederhana, komunikatif, dan
kontekstual. la menyadari bahwa untuk menjadikan Al-Qur an
kembali sebagai rujukan utama dalam kehidupan umat,
diperlukan media yang tepat dalam penyampaian pesan-pesan
ilahiah tersebut. Maka, Tafsir al-Mishbah dirancang dengan gaya
penulisan yang lugas, mudah dipahami, serta menghubungkan
ayat-ayat Al-Qur an dengan realitas kehidupan modern.

3) Komitmen untuk Membumikan Al-Qur an

52 Herman Heizer, “Tafsir Al-Mishbah dalam Perspektif Hermeneutika Khaled Abou
El-Fadl” dalam Jurnal Hermeneutika Vol. 4 No. 1 Tahun 2010, hal. 16-17.

58 Abdul Rouf, “Karakteristik Tafsir al-Mishbah Karya M. Quraish Shihab” dalam
Jurnal limiah al-Mugaddimah, Vol. 11 No. 1 Tahun 2020, hal. 51-52.



92

Lebih dari sekadar upaya menjelaskan makna ayat secara
literal, Tafsir al-Mishbah mencerminkan komitmen Quraish
Shihab untuk membumikan nilai-nilai Al-Qur'an agar mampu
berinteraksi dengan dinamika sosial, politik, dan budaya umat
Islam Indonesia. la tidak hanya mengurai teks-teks Al-Qur an
secara linguistik, tetapi juga mengaitkannya dengan ilmu-ilmu
kontemporer seperti  sosiologi, psikologi, dan ilmu-ilmu
kemanusiaan lainnya. la mengajak pembaca untuk menjadikan
Al-Quran sebagai inspirasi dalam menyelesaikan persoalan
hidup, mulai dari masalah individu, keluarga, hingga masyarakat
secara luas.>

Quraish Shihab juga sangat terbuka terhadap kritik dan
masukan dari para pembaca. Proses penulisan Tafsir al-Mishbah
dilakukan secara bertahap, dengan mempertimbangkan
tanggapan-tanggapan yang ia terima. Hal ini menunjukkan bahwa
karya tersebut tidak hanya ditulis dalam kerangka akademik,
tetapi juga bersifat dialogis dan partisipatif, sebagai bagian dari
upaya  terus-menerus  untuk  menyempurnakan  cara
menyampaikan pesan-pesan suci Al-Qur*an.®

Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab tidak hanya hadir
sebagai sebuah karya ilmiah dalam disiplin tafsir, melainkan juga
sebagai media komunikasi religius antara dua kelompok besar dalam
masyarakat Muslim Indonesia: kelompok akademisi dan kalangan
awam. Latar belakang penulisan tafsir ini mencerminkan sebuah
kepedulian intelektual dan spiritual terhadap cara umat Islam
memahami dan memperlakukan Al-Qur an dalam kehidupan mereka.

Quraish Shihab sebelumnya telah menulis Tafsir al-Qur an al-
Karim, yang diterbitkan oleh Pustaka Hidayah pada tahun 1997.
Tafsir tersebut menggunakan metode tahlili yang sangat mendalam
terhadap kosakata dan struktur gramatikal ayat. Meskipun secara
akademik kuat, tafsir ini mendapat kritik karena penyajiannya yang
terlalu panjang dan berulang, terutama pada surah-surah yang
memiliki pola bahasa serupa. Hal ini membuat karya tersebut sulit
diikuti oleh pembaca non-akademik dan dinilai terlalu berbelit-belit.>

Kritik ini kemudian menjadi pelajaran berharga bagi Quraish
Shihab dalam menyusun Tafsir al-Mishbah. la menyadari bahwa
pendekatan akademis murni belum tentu efektif untuk menyampaikan
pesan-pesan Al-Quran secara luas. Oleh karena itu, Tafsir al-
Mishbah didesain agar tetap memiliki kedalaman ilmiah, tetapi

5 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur'an, Jakarta: Lentera Hati, 1999, hal. 3-5.
55 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah..., hal. xiii—xiv.
56 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah..., hal. xii—xiv.



93

dengan gaya bahasa yang komunikatif, naratif, dan mudah dipahami.
Dengan kata lain, ia berupaya untuk tetap menjaga integritas keilmuan
sambil menjembatani kebutuhan komunikatif masyarakat luas.®’

Kelompok kedua yang menjadi perhatian Quraish Shihab
adalah mayoritas umat Muslim awam yang selama ini hanya
mengenal Al-Qur'an melalui surah-surah tertentu seperti Yasin, al-
Wagqi’ah, dan al-Rahmén. Banyak dari mereka membaca surah
tersebut semata-mata karena diyakini memiliki keutamaan atau
fadhilah tertentu, yang sayangnya kerap kali bersumber dari hadis-
hadis dha’if atau bahkan tidak sahih.%®

Quraish Shihab mengkritik kecenderungan umat Islam yang
memperlakukan Al-Qur'an secara magis dan ritualistik, yakni hanya
dilantunkan atau dijadikan jimat, tanpa pemahaman yang mendalam
terhadap maknanya. Menurutnya, hal ini bertentangan dengan tujuan
utama Al-Quran, yaitu sebagai kitdb hudan (petunjuk hidup), bukan
sekadar bacaan seremonial.*®

Menyadari kesenjangan pemahaman antara dua kelompok
tersebut, Quraish Shihab merancang Tafsir al-Mishbah sebagai
jembatan yang menghubungkan keduanya. Bagi akademisi, tafsir ini
menawarkan uraian yang logis, sistematis, dan tetap berlandaskan
pada metodologi ilmiah. Namun bagi masyarakat awam, tafsir ini
ditulis dengan bahasa yang indah, komunikatif, dan menyentuh aspek
kehidupan sehari-hari. la banyak menggunakan contoh-contoh
kontekstual agar ayat-ayat Al-Qur'an tidak hanya dipahami dalam
bingkai sejarah, tetapi juga dapat diinternalisasi dalam realitas
kekinian.%

b. Pendekatan, Metode, dan Sistematika Tafsir al-Mishbah

M. Quraish Shihab merupakan salah satu mufasir kontemporer
yang sangat menekankan pentingnya memahami Al-Qur'an secara
kontekstual. Baginya, Al-Qur an bukan hanya sekadar teks suci yang
dibaca dan dihafal, tetapi juga harus dijadikan pedoman praktis yang
hidup di tengah masyarakat. Untuk itu, pemahaman terhadap wahyu
tidak boleh terjebak dalam makna literal-tekstual semata, melainkan
harus dihubungkan dengan konteks sosial, budaya, dan sejarah yang
melingkupi baik saat ayat diturunkan (asbab al-nuzdl) maupun saat
tafsir disusun (konteks penafsir).

57 Saifuddin dan Wardani, Tafsir Nusantara, Analisis Isu Gender Dalam Al-Mishbah
dan Turjuman Al-Mustafid, Yogyakarta: LKIS, 2017, hal. 73-75.

8 Abdul Rouf, Mozaik Tafsir Indonesia Kajian Ensiklopedis Karya Tafsir Ulama
Nusantara, ..., hal. 343-344.

59 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an..., hal. 5-7.

60 Herman Heizer, “Tafsir al-Mishbah..., hal. 16-17.



94

Quraish Shihab menekankan bahwa pendekatan kontekstual
terhadap Al-Qur an merupakan langkah yang penting agar kandungan
ayat-ayat suci tersebut tetap relevan dengan tantangan zaman. Dalam
pandangannya, Al-Qur'an harus dibaca dengan kesadaran penuh
terhadap kondisi dan kebutuhan manusia saat ini. Quraish Shihab
menuliskan, "Tidak semua ayat dapat dipahami secara literal, sebab
banyak ayat yang diturunkan dengan mempertimbangkan kondisi
masyarakat Arab ketika itu. Oleh karena itu, penafsir harus
memahami latar sosial dan budaya masyarakat masa Nabi, sekaligus
merelevansikannya dengan kondisi kekinian."®*

Pendekatan ini disebut oleh banyak sarjana sebagai
pendekatan hermeneutika kontekstual, di mana proses pemahaman
dimulai dari konteks (masyarakat, zaman, masalah), lalu masuk ke
dalam teks, dan kemudian kembali ke konteks untuk menerapkan
pemaknaan tersebut secara praktis.

Tafsir ini juga memuat pendekatan yang edukatif. Quraish
Shihab tidak hanya menjelaskan isi ayat, tetapi juga memberikan
wawasan baru terkait nilai-nilai kemanusiaan, pluralisme, dan
keadilan sosial. Maka, Tafsir al-Mishbah menjadi ruang dialog antara
teks dan konteks, antara wahyu dan realitas, serta antara tradisi dan
pembaruan.®2

Quraish Shihab juga konsisten memandang bahwa Al-Qur an
adalah satu kesatuan yang tidak dapat dipisah-pisahkan, baik dari segi
makna, struktur, maupun tematik. Untuk itu, ia menerapkan prinsip
munésabah  (keterkaitan antar-ayat dan antar-surah) dalam
penafsirannya. Prinsip ini mengandaikan bahwa setiap ayat atau surah
dalam Al-Qur'an memiliki hubungan makna dan struktur yang
harmonis satu sama lain. Dalam Tafsir al-Mishbah, Quraish Shihab
secara konsisten menggunakan ilmu munésabah ini dalam enam aspek
utama,®® yaitu:

1) Keserasian kata-kata dalam satu surah, memastikan bahwa
diksi dalam setiap surah saling melengkapi dan mendukung
tema utama surah.

2) Keselarasan antara kandungan ayat dengan penutupnya,
struktur ayat ditutup dengan kesimpulan atau hikmah yang
menguatkan pesan utama.

61 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 1..., hal. XXiXx—xxX.

62 Abdul Rouf, “Karakteristik Tafsir al-Mishbah..., hal. 50-52.

8 |slah Gusmian, Khasanah Tafsir Indonesia dari Hermeneutika Hingga ldeologi,
Jakarta: Teraju, 2003, hal. 249.



95

3) Hubungan harmonis antara satu ayat dengan ayat berikutnya,
menunjukkan kesinambungan narasi dan argumentasi Al-
Quran.

4) Keterkaitan antara pembukaan surah dengan penutupnya,
pembukaan dan penutup surah memiliki benang merah atau
klimaks yang relevan.

5) Hubungan penutup surah dengan pembukaan surah berikutnya,
menunjukkan kesinambungan antar-surah yang membentuk
sistematika wahyu.

6) Keselarasan tema surah dengan nama surah, nama surah
menggambarkan pokok bahasan utama surah tersebut.

Metode penulisan tafsir yang digunakan oleh Quraish Shihab
adalah kombinasi dari beberapa pendekatan. Dalam Tafsir al-
Mishbéah, ia mengadopsi berbagai metode tafsir secara terpadu guna
menjawab kebutuhan zaman dan membumikan pesan-pesan Al-
Qur'an bagi masyarakat modern. Pendekatan yang digunakan
mencerminkan kekayaan metodologis dan kemampuan intelektualnya
dalam menjembatani teks wahyu dengan konteks kehidupan. Berikut
pendekatan dan metode yang digunakan:%*

1) Metode Tahlili

Metode ini digunakan untuk menafsirkan ayat demi ayat
berdasarkan urutan mushaf, dengan memperhatikan unsur-unsur
kebahasaan, munasabah ayat, latar belakang asbab al-nuzdl, dan
aspek-aspek linguistik. Quraish Shihab tetap menjelaskan setiap
ayat secara sistematis, namun ia tidak terlalu mendalam dalam
aspek gramatika seperti tafsir klasik, melainkan langsung
mengarah pada pesan substantif ayat. Ia menyatakan, “Saya
menggunakan metode tahlili agar dapat memberikan pemahaman
menyeluruh terhadap makna ayat, namun saya kombinasikan
dengan penjelasan tematik agar maknanya tidak tercerai berai.”®®

2) Metode Mugarin (Komparatif)

Dalam menafsirkan ayat, ia juga menggunakan metode
mugarin, yaitu membandingkan pendapat para mufassir dari
berbagai zaman dan aliran, mulai dari tafsir klasik seperti al-
Tabari, al-Razi, hingga tokoh kontemporer seperti Sayyid Quthb
dan Muhammad Abduh. la menyebut dan mengkritisi berbagai
pandangan  dengan  argumentasi yang  rasional  serta

& Aeres Mesty Sofida, Teodisi Dalam Tafsir Al-Mishbah..., hal. 106-107.
85 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah..., hal. xxvii.



96

mempertimbangkan  relevansi dalam  konteks masyarakat
Indonesia.
3) Metode Semi-Maudhu'’i

Metode ini tampak dalam caranya menjelaskan tema pokok
dari setiap surah, terutama dalam pengantar surah. la menyusun
peta pemahaman agar pembaca dapat menangkap benang merah
pesan dalam satu surah, lalu menelusuri keterkaitan antar ayat. la
berkata, “Penjelasan saya dalam tafsir ini tidak hanya bertumpu
pada kata demi kata, tetapi juga memperlihatkan kesatuan tema
dan pesan utama dalam satu surah.”

4) Metode Maudhu’i (Tematik)

Quraish Shihab sangat menghargai metode maudhu’i, yakni
dengan mengumpulkan seluruh ayat yang berkaitan dengan suatu
tema tertentu, seperti keadilan, wanita, ilmu pengetahuan, atau
toleransi. la kemudian menjelaskan ayat-ayat tersebut secara
terpadu dan menarik kesimpulan utuh tentang pandangan Al-
Qur an mengenai tema itu.

Dalam buku Membumikan Al-Qur'an, ia menekankan,
“Metode tematik sangat diperlukan agar Al-Quran dapat
menjawab pertanyaan-pertanyaan kontemporer dan
memperlihatkan keterkaitannya dengan perkembangan zaman dan
ilmu pengetahuan.”®’

5) Fokus pada Integrasi antara Teks dan Konteks

Selain  pendekatan  metodologis, Quraish  Shihab
mengembangkan prinsip interkoneksi antara teks dan konteks, di
mana latar belakang sosial, budaya, dan keilmuan masyarakat masa
kini menjadi bahan pertimbangan penting dalam penafsiran.

Kitab Tafsir al-Mishbah memiliki sistematika penyusunan
yang cukup khas namun tetap mengacu pada kaidah umum
penyusunan kitab tafsir modern. Dari segi penyusunan, tafsir ini
termasuk dalam kategori tartib mushéfi, serupa dengan Tafsir lbn
Katsir, karena disusun mengikuti urutan dalam Al-Qur an, dimulai
dari surah pertama, yaitu al-Fatihah, hingga surah terakhir, yaitu An-
Nas. Tafsir ini disusun dalam 15 jilid, terdiri atas 30 juz, dengan total

8 Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah. .., hal. 11-12.
67 Quraish Shihab, Membumikan Al-Quran, Jakarta: Lentera Hati, 2005, hal. 75-76.



97

halaman 10.559 dan diselesaikan dalam kurun waktu kurang dari lima

tahun (1999-2004).%8 Setiap pembahasan surah dalam Tafsir al-

Mishbah mengikuti pola sebagai berikut:

a) Nama dan Nomor Surah: Dicantumkan di awal dengan informasi
mengenai  jumlah ayat, letak turunnya (Makkiah atau
Madaniyah), dan urutan dalam Mushaf.

b) Pengantar Surah: Quraish Shihab memberikan gambaran umum
mengenai tema besar surah, suasana turunnya wahyu, dan
konteks sosial-historis yang melatarbelakanginya.

c) Ayat dan Terjemahan: Penulis mencantumkan ayat per ayat
beserta terjemahannya dalam bahasa Indonesia.

d) Makna Kosakata Penting: Disajikan penjelasan kosakata yang
dianggap krusial untuk pemahaman konteks ayat. Hal ini
menunjukkan kapasitas penulis dalam ilmu kebahasaan Arab.

e) Tafsir Ayat: Penjelasan makna ayat dilakukan secara bertahap
dan runtut. Penulis menghindari pembahasan yang terlalu teknis
atau mendalam dalam aspek gramatikal seperti tafsir klasik.

f) Penekanan Tematik: Dalam bagian tafsir, penulis juga
memberikan penekanan pada tema-tema utama dan relevansi ayat
dengan konteks kekinian.

Tafsir ini terdiri atas 15 jilid, namun pembagian jumlah juz
dalam setiap volume tidak seragam. Quraish Shihab tidak
membaginya secara matematis (2 juz per jilid), melainkan
berdasarkan urutan surah dalam Mushaf Utsmani, dan tingkat
kedalaman penafsiran. Quraish Shihab menuliskan, “Pembagian isi
volume bukan berdasarkan jumlah juz, tetapi mempertimbangkan

keluasan materi tafsir, urgensi tema, dan kemudahan pemahaman bagi
pembaca.”®

Bahasa yang digunakan dalam tafsir ini komunikatif, lugas,
dan mudah dipahami. Quraish Shihab sengaja menulis dengan gaya
bahasa semi-populer agar bisa menjangkau pembaca awam tanpa
mengorbankan kedalaman ilmiah. Tujuan utamanya adalah
menjadikan tafsir ini edukatif dan membumi. la berkata, “Saya

berusaha menjembatani antara kaum awam dan ilmuwan melalui

8 Aisyah Nafisa Azzahra, Penanggulangan Kekerasan Dalam Rumah Tangga
Perspektif Al-Qur’an (Studi Komparatif Penafsiran Al-Qurtuby dan M. Quraish Shihab),
Jakarta: PT1Q Jakarta, 2023, hal. 98.

89 Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah..., hal. xxv.



98

penyajian tafsir yang dapat diakses oleh siapa saja.

9570

Tafsir al-Mishbah yang digunakan oleh peneliti merupakan

edisi terbitan Lentera Hati yang terdiri dari 15 jilid atau volume.
Rinciannya adalah sebagai berikut:"*

a)

b)
c)

d)

e)
f)

9)
h)
i)
)
k)

Jilid pertama: 754 halaman, mencakup surah Al-Fatihah dan
Al-Bagarah.

Jilid kedua: 845 halaman, berisi surah Ali Imran dan An-Nisé.
Jilid ketiga: 771 halaman, memuat surah Al-Ma’idah hingga Al-
An’am.

Jilid keempat: 624 halaman, mencakup surah Al-A’raf dan Al-
Anfal.

Jilid kelima: 794 halaman, berisi surah At-Taubah hingga Hud.
Jilid keenam: 781 halaman, terdiri dari surah Y Osuf hingga An-
Nahl.

Jilid ketujuh: 718 halaman, memuat surah Al-Isra’ hingga
Théaha.

Jilid kedelapan: 624 halaman, berisi surah Al-Anbiya’ hingga
An-N0r.

Jilid kesembilan: 692 halaman, mencakup surah Al-Furgan
hingga Al-Qashas.

Jilid kesepuluh: 656 halaman, berisi surah Al-Ankab(t hingga
Saba’.

Jilid kesebelas: 679 halaman, memuat surah Fathir hingga
Ghéfir.

Jilid kedua belas: 630 halaman, mencakup surah Fushshilat
hingga Al-Hujurat.

Jilid ketiga belas: 612 halaman, terdiri dari surah Qaf hingga Al-
Mumtahanah.

Jilid keempat belas: 619 halaman, memuat surah Ash-Shaf
hingga Al-Mursalat.

Jilid kelima belas: 760 halaman, berisi seluruh Juz ‘Amma.

c. Sumber Penafsiran Tafsir al-Mishbah

Muchlis M. Hanafi, seorang yang dekat dengan M. Quraish

Shihab dan saat ini menjabat sebagai Kepala Lajnah Pentashihan
Mushaf Al-Qur'an di Kementerian Agama. Hanafi menyebutkan
bahwa secara umum, tafsir karya M. Quraish Shihab, yang dituangkan
dalam Tafsir al-Mishbéh, banyak merujuk dan terpengaruh oleh tafsir

0 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur*an..., hal. 3.
m Redaksi Bukabuku.com, “Tafsir Al-Mishbah Jilid 1-15” dalam
https://www.bukabuku.com/browses/product/2010000334997/tafsir-al-mishbah-jilid-1-

15.html. Diakses pada tanggal 19 September pukul 13.00 WIB.


https://www.bukabuku.com/browses/product/2010000334997/tafsir-al-mishbah-jilid-1-15.html
https://www.bukabuku.com/browses/product/2010000334997/tafsir-al-mishbah-jilid-1-15.html

99

karya Ibrahim bin Umar al-Biga'i, seorang ulama asal Lebanon, yang

menjadi bahan utama dalam disertasi M. Quraish Shihab. Selain itu,

Tafsir al-Mishbah juga mengambil rujukan dari tafsir ulama lainnya

Muchlis juga menambahkan bahwa Tafsir al-Mishbah merupakan

karya monumental yang hingga kini belum ada tandingannya di

Indonesia dan dapat disejajarkan dengan karya mufasir kontemporer

ternama dari luar negeri, khususnya Timur Tengah.”? Berikut

keterangan lebih rinci terkait sumber rujukan Tafsir al-Mishbah,”
yaitu:
1) ljtihad Pribadi
Penafsiran Quraish Shihab sangat dipengaruhi oleh latar
belakang keilmuannya di Universitas al-Azhar yang dikenal moderat.
ljtihadnya lahir dari kedalaman ilmu bahasa Arab, ilmu tafsir, serta
pemahaman terhadap realitas sosial masyarakat Muslim Indonesia. la
tidak serta-merta menyandarkan pendapatnya pada teks literal, tetapi
pada penalaran yang menyeluruh, kontekstual, dan relevan.’
2) Rujukan kepada Ulama Tafsir Klasik dan Kontemporer
Quraish Shihab tidak menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an
semata-mata berdasarkan pikirannya sendiri, tetapi juga sangat
menghargai dan mendiskusikan pandangan para mufasir terdahulu
maupun kontemporer. Beberapa tokoh yang sering dirujuk antara lain:

a) lIbrahim Ibnu Umar al-Baga’l, yang dikenal dengan
penekanannya pada hubungan antar ayat (munasabah).

b) Sayyid Qutb, dengan karya monumentalnya Fi Zhilal al-Qur an.

C) Muhammad Thahir bin ‘Ashur, mufasir asal Tunisia, yang
dikenal karena pendekatan magéashid (tujuan syariah) dalam
tafsirnya al-Tahrir wa al-Tanwir.

d) Mutawalli al-Sya’rawi, yang terkenal di Mesir karena
kemampuan menyampaikan tafsir secara populer dan
komunikatif.

e) Muhammad Husayn Thabathabai, mufasir Syiah dengan karya
al-Mizan fi Tafsir al-Qur’dn, yang mengedepankan pendekatan
filosofis dan rasional.

2 | atief Siregar, et.al, Cahaya, Cinta dan Canda: M. Quraish Shihab, Tangerang:
Lentera Hati, 2015, hal. 286.

3 Aeres Mesty Sofida, Teodisi Dalam Tafsir Al-Mishbah, hal. 107.

™ Quraish Shihab mengatakan, “Tafsir ini merupakan hasil ijtihad saya dengan
merujuk kepada para ahli, baik klasik maupun kontemporer, dengan semangat agar Al-
Qur an berbicara pada zaman kini.” Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah..., hal. xxiv.



100

f) Muhammad Sayyid Thanthawi, mantan Syaikh al-Azhar, dengan
tafsir al-Tafsir al-Wasit.
Quraish Shihab tidak hanya menyebut nama-nama tersebut

sebagai legitimasi, tetapi benar-benar mengkomparasikan pendapat-
pendapat mereka dan memberikan catatan kritis, sebelum mengambil
kesimpulan yang kontekstual untuk masyarakat Indonesia.”

d. Corak Penafsiran Tafsir al-Mishbah

Nama Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-
Qur'an dipilih dengan alasan yang mendalam. Salah satu latar
belakangnya adalah kata al-Mishbah yang terdapat dalam Surah An-
NQr (24:35).

Pemilihan nama al-Mishbah (zl»=<l) bukanlah hal yang
kebetulan. Kata tersebut secara harfiah berarti lampu, pelita, atau
lentera benda yang identik dengan penerangan dalam kegelapan. M.
Quraish Shihab mengibaratkan hidayah Allah SWT kepada hamba-
Nya seperti al-Mishbah, yaitu pelita atau lampu di dalam kaca, yang
cahayanya menerangi hati orang-orang beriman.

Dalam pengantar karyanya, M. Quraish Shihab secara eksplisit
menyatakan bahwa tafsir ini diharapkan dapat memberikan
pencerahan, terutama bagi umat Islam Indonesia yang belum
memahami Al-Qur an secara mendalam akibat keterbatasan bahasa
atau latar pendidikan agama. Ia menyatakan, “Saya memilih nama al-
Mishbah karena ingin agar tafsir ini menjadi lentera yang menerangi
jalan, khususnya bagi mereka yang merasa berada dalam kegelapan
pemahaman terhadap Al-Qur an.”

Pemilihan nama ini menunjukkan kesadaran filosofis dari
penulis bahwa Al-Qur an, sebagai cahaya ilahi (nQr), memerlukan
sarana untuk menyampaikannya kepada masyarakat secara efektif.
Tafsir, dalam hal ini, berfungsi sebagai jembatan penerangan, dan al-
Mishbah menjadi simbol dari fungsi tersebut.

Kata “Pesan” dalam judul tersebut melambangkan petunjuk
atau pesan mendalam yang terkandung dalam Al-Qur’an sebagai
wahyu dari Allah SWT. Sementara itu, “Kesan” mencerminkan
bahwa tafsir ini merupakan hasil refleksi dan nukilan dari berbagai
tafsir para mufasir sebelumnya yang telah disebutkan sebelumnya.
Adapun “Keserasian” menegaskan bahwa tafsir ini memberikan

™ Quraish Shihab mengatakan, “Saya banyak terbantu oleh para mufasir seperti
Sayyid Qutb, Thahir Ibn ‘Ashur, dan al-Baga’i, karena kedalaman dan keluasan pendekatan
mereka dalam menyelami makna ayat-ayat suci.” Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah..., hal.
XXVii.

76 Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah..., hal. xx.



101

banyak penjelasan komprehensif tentang munasabah, yaitu
keselarasan antara ayat dengan ayat atau surat dengan surat dalam Al-
Quran.”

M. Quraish Shihab memiliki harapan agar makna-makna yang
disuguhkan dalam tafsir Al-Qur'an ini dapat menjadi pelita dan
penerang bagi berbagai makna kehidupan serta persoalan yang
dihadapi manusia.”® Catatan lain menyebutkan bahwa awalnya
keluarga M. Quraish mengusulkan nama Tafsir ash-Shihab untuk
tafsir ini, sebagai penghormatan kepada leluhurnya. Usulan tersebut
sebenarnya bukan hal yang asing, mengingat banyak tafsir diberi
nama berdasarkan nama mufasirnya, seperti Tafsir Ibn Katsir, Tafsir
ar-Razi, Tafsir Thabari, Tafsir Baidhawi, atau Tafsir Qurtubi.
Namun, M. Quraish menolak usulan tersebut dengan alasan tidak
perlu menonjolkan diri. Akhirnya, dipilihlah nama al-Mishbah, yang
secara makna juga memiliki kesamaan dengan ash-Shihab, yaitu
suluh atau cahaya penerang.’

Hamdani Anwar, seorang peneliti dan akademisi di bidang
tafsir Indonesia, menambahkan dua alasan yang lebih spesifik dan
historis terkait pemilihan nama al-Mishbah:®°
1) Fungsi Simbolik sebagai Cahaya Petunjuk

Sebagaimana lampu yang menerangi jalan di tengah
kegelapan, Quraish Shihab ingin Tafsir al-Mishbah menjadi
cahaya penuntun bagi umat Islam yang mencari makna hidup dari
Al-Quran. Tafsir ini tidak hanya membahas hukum dan ibadah,
tetapi juga menjawab persoalan sosial, budaya, bahkan politik
kontemporer, yang sering kali dipenuhi “kegelapan” akibat
kurangnya petunjuk nilai-nilai ilahi.

2) Keterkaitan dengan Pengalaman Menulis Rubrik “Pelita Hati”

Pada awal 1980-an, Quraish Shihab aktif menulis kolom
"Pelita Hati" di harian Pelita. Rubrik ini mendapat sambutan
hangat karena berhasil menghubungkan pesan-pesan Al-Qur an
dengan isu-isu keseharian masyarakat. Kumpulan tulisan ini
diterbitkan pada 1994 dengan judul Lentera Hati, dan menjadi

7 Afrizal Nur, Tafsir al-Mishbah dalam Sorotan: Kritik terhadap Karya Tafsir Prof.
M. Quraish Shihab, Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2018, hal. 3

8 Lufaefi, Tafsir al-Mishbah: Tekstualitas, Rasionalitas dan Lokalitas Tafsir
Nusantara, dalam Jurnal Substantia, VVol. 21 No. 1 Tahun 2009, hal.31

9 Latief Siregar, et.al, Cahaya, Cinta dan Canda: M. Quraish Shihab..., hal. 283.

8 Hamdani Anwar, Genealogi Tafsir Indonesia: Perkembangan Pemikiran Tafsir
dari Masa ke Masa. Yogyakarta: LKiS, 2022, hal. 214-216.



102

salah satu buku religi terlaris di Indonesia. Menurut Hamdani
Anwar, keberhasilan ini kemungkinan besar menginspirasi
pemilihan nama al-Mishbah, karena keduanya mengandung
makna "penerang” dan menggambarkan misi Quraish Shihab
dalam menyampaikan pesan Al-Quran kepada masyarakat luas
dengan bahasa yang sederhana dan membumi.8!

Tafsir al-Mishbah, termasuk dalam kategori tafsir bercorak bi
al-ra’yi atau tafsir berdasarkan penalaran rasional. Tafsir jenis ini
mengandalkan daya pikir dan pertimbangan akal dalam memahami
dan menginterpretasikan teks Al-Qur an, tentu saja dengan tetap
mengacu pada kaidah tafsir, sumber-sumber primer (Al-Qur'an dan
Hadis), serta memperhatikan konsensus ulama (ijma’) dan konteks
turunnya ayat (asbab al-nuzal).

Quraish Shihab secara sadar memilih pendekatan ini karena ia
menilai bahwa Al-Qur an adalah kitab yang hidup, yang harus terus
direspon dan dimaknai dalam menghadapi persoalan-persoalan
zaman. la menyatakan, “Saya tidak ingin menulis tafsir seperti yang
telah ada, karena sudah banyak karya tafsir yang sangat lengkap dan
detail. Saya ingin tafsir ini menjawab tantangan dan kebutuhan umat
saat ini.” 8

Dalam menafsirkan ayat, Quraish Shihab tidak terikat secara
kaku pada makna literal atau teks klasik. la mengedepankan
argumentasi logis dan pendekatan tematik yang kontekstual. Namun
demikian, ia tidak meninggalkan sama sekali rujukan terhadap hadis
Nabi, pendapat ulama klasik, dan Al-Qur'an itu sendiri sebagai
sumber utama. Ini menunjukkan bahwa pendekatannya adalah ra’yi
yang terkontrol, bukan ra’yi liar tanpa batas.

e. Pandangan Ulama terhadap Tafsir al-Mishbah

Dalam Sorotan karya Afrizal Nur, Fahmi Salim, Wakil Sekjen
MIUMI sekaligus alumnus Universitas Al-Azhar menyambut baik
terbitnya Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab. Menurutnya,
meskipun Al-Qur'an memiliki kebenaran yang mutlak, penafsiran
manusia terhadapnya senantiasa terbuka untuk diperbaiki melalui
kritik dan koreksi ilmiah yang objektif. Fahmi Salim menegaskan
bahwa dalam tradisi keilmuan Islam, kritik terhadap karya tafsir
merupakan bagian yang wajar dan telah lama berlangsung, asalkan
disampaikan dengan adab dan tanpa unsur pencacian pribadi.

81 Saifuddin dan Wardani, Tafsir Nusantara, Analisis Isu Gender Dalam Al-Mishbah
dan Turjuman Al-Mustafid..., hal. 75-76.

82 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah..., hal. xxvii.



103

Dalam pandangannya, Tafsir al-Misbah memiliki sejumlah
kelebihan. Di antaranya, gaya bahasa yang digunakan terbilang
renyah dan komunikatif, sehingga pesan-pesan Al-Qur'an dapat
tersampaikan dengan jelas kepada masyarakat. Pendekatan "bayani*
yang diterapkan, yang diilhami oleh Prof. Aisyah binti Syathi® dan
dipengaruhi pula oleh tradisi Tafsir al-Mannar, memberikan nuansa
naratif yang mudah dicerna dan mengakomodasi pemahaman umat
dari berbagai latar belakang. Namun demikian, Fahmi Salim juga
mencatat bahwa terdapat beberapa aspek yang menuai Kkritik.
Contohnya adalah beberapa penafsiran terkait kewajiban jilbab dan
indikasi pengaruh pemikiran Syiah dalam karya tersebut. Menurutnya,
hal ini seharusnya mendapatkan evaluasi ilmiah yang cermat, bukan
sekadar ditolak secara emosional.®

Fahmi menutup dengan harapan bahwa karya Afrizal Nur yang
menyoroti dan mengkritisi Tafsir al-Misbah dapat memberikan
pencerahan dan menghadirkan diskursus ilmiah yang konstruktif.
Tujuan utamanya adalah untuk mencerdaskan umat Islam melalui
dialog keilmuan yang objektif, sehingga setiap kritik dapat disikapi
sebagai bagian dari proses penyempurnaan pemahaman terhadap Al-
Qur'an.®

f. Kelebihan dan Kekurangan Tafsir al-Mishbah

Beberapa keunggulan Tafsir al-Misbah karya Muhammad

Quraish Shihab antara lain:%
1) Bersifat Kontekstual dan Responsif terhadap Isu Aktual
Tafsir ini dirancang dengan pendekatan kontekstual,
yaitu mengaitkan ayat-ayat Al-Qur an dengan realitas sosial,
budaya, dan intelektual masyarakat Indonesia maupun umat
Islam secara global. Quraish Shihab mengajak pembacanya
untuk melihat relevansi Al-Qur'an dalam konteks zaman
modern, seperti isu demokrasi, HAM, pluralisme, dan
perdamaian.
2) Kaya Referensi dari Berbagai Latar Belakang
Quraish Shihab mengutip beragam sumber dari tafsir
klasik hingga kontemporer, baik dari kalangan Sunni maupun
Syiah, serta tokoh-tokoh modern seperti Sayyid Qutb,

8 Afrizal Nur, Sorotan Karya: Menjawab Kontroversi dalam Penafsiran Al-Qur an,
Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2020, hal. 101-105.

8 Fahmi Salim, “Respons Terhadap Tafsir al-Mishah: Kritik dan Apresiasi dalam
Tradisi Keilmuan Islam,” dalam Sorotan Karya Afrizal Nur: Perspektif Baru dalam
Penafsiran Al-Qur an, Jakarta: Penerbit MIUMI, 2020, hal. 45-47.

8 Mafri Amin dan Lilik Umi Katsum, Literatur Tafsir Indonesia, Ciputat: LP UIN
Jakarta, 2011, hal. 254.



104

3)

4)

Tantawi, Thabathabai, dan al-Razi. Ini menunjukkan sikap
inklusif dan dialogis, serta memperkaya pembaca dengan
berbagai pandangan tanpa menghakimi.®®
Bahasa Sederhana dan Komunikatif

Bahasa yang digunakan dalam Tafsir al-Mishbah
mudah dipahami, tidak terlalu akademik, dan disesuaikan
dengan gaya tutur masyarakat Indonesia. Hal ini menjadikan
tafsir ini aksesibel bagi semua kalangan, baik akademisi
maupun masyarakat umum.
Penekanan pada Koherensi dan Munasabah Ayat

Quraish Shihab menunjukkan kesinambungan antar
ayat dan surat dalam Al-Qur an, membantah klaim orientalis
seperti W. Montgomery Watt yang menyatakan bahwa Al-
Qur'an tidak tersusun secara logis. la menggunakan
pendekatan munésabah, yaitu menjelaskan keterkaitan antara
tema, pembukaan, dan penutup ayat maupun surat.®’

Berikut beberapa kekurangan Tafsir al-Mishbah karya M.

Quraish Shihab:

1)

2)

3)

Menurut Lufaefi, salah satu kelemahan tafsir ini adalah tidak
konsistennya pencantuman sumber ketika menyampaikan
riwayat atau kisah-kisah nabi. Misalnya, dalam penafsiran
QS. al-A‘raf/7:78 mengenai kisah Nabi Shalih dan kaumnya,
Quraish Shihab mengisahkan peristiwa tersebut namun tanpa
menyebutkan sumber hadis, atsar, atau kitab tafsir mana yang
dirujuk. Hal ini menjadi kritik metodologis karena kesan
naratif dalam tafsir bisa dianggap sebagai fakta tanpa
verifikasi.®®

Beberapa penafsiran Quraish Shihab berbeda dari arus utama
tafsir klasik maupun kontemporer, namun tidak selalu
disertai dengan pembahasan rinci atau justifikasi ilmiah yang
kuat. Isu yang paling sering menjadi sorotan adalah; Makna
jilbab dan kewajiban penggunaannya, Kepemimpinan non-
Muslim di masyarakat mayoritas Muslim.

Tafsir al-Mishbah ditulis untuk pembaca umum, sehingga
tidak menggunakan sistem rujukan akademik formal seperti
catatan kaki atau catatan akhir. Hal ini membuat pembaca
kesulitan melacak sumber asli dari kutipan atau pendapat

8 Afrizal Nur, M. Quraish Shihab dan Rasionalisasi Tafsir, dalam Jurnal

Ushuluddin, Vol. 18 No. 1 Tahun 2012, Hal. 31.

8 Lufaefi, “Tafsir Al-Mishbah: Tektualitas, Rasionalitas dan Lokalitas Tafsir

Nusantara” dalam Jurnal Subtantia, VVol. 21 No. 1 Tahun 2019, hal. 39.



105

ulama yang disebut, serta menyulitkan penggunaan tafsir ini
dalam kajian akademik atau penelitian ilmiah.

4) Menurut Islah Gusmian, kedekatan Quraish Shihab dengan
penguasa, khususnya rezim Orde Baru, memengaruhi
pendekatan tafsirnya. la dianggap kurang vokal dalam
mengKkritik ketidakadilan sosial, korupsi, atau
otoritarianisme. Misalnya, buku Wawasan Al-Qur'an yang
menjadi dasar pendekatan tematik dalam Tafsir al-Mishbah
awalnya disusun untuk kajian elit di Masjid Istiglal yang
diorganisasi oleh Departemen Agama. Kritik ini menyentuh
dimensi etika dan peran sosial tafsir, di mana menurut
Gusmian, idealnya tafsir juga menjadi alat kritik sosial dan
tidak hanya membela status quo.°

Berdasarkan keunggulan dan kekurangan yang telah diuraikan,
Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab tetap menempati posisi
penting dalam khazanah tafsir modern Indonesia. Tafsir ini berhasil
menghadirkan wajah Al-Qur an yang komunikatif, kontekstual, dan
relevan dengan kebutuhan zaman, khususnya dalam menjawab
problematika sosial, budaya, dan spiritual umat Islam kontemporer.
Gaya penyajian yang sederhana namun sarat makna, serta sikap
keterbukaan terhadap keragaman pandangan, menjadikan karya ini
sebagai jembatan antara tradisi keilmuan Islam dan kehidupan
modern.

Meski demikian, beberapa kritik yang muncul seperti
kurangnya pencantuman rujukan formal, potensi bias naratif, serta
sikap yang dianggap terlalu kompromistis terhadap kekuasaan
menunjukkan bahwa karya ini juga tidak lepas dari keterbatasan.
Kritik-kritik tersebut penting untuk dijadikan bahan refleksi, agar
tafsir ke depan tidak hanya mencerahkan dari sisi intelektual dan
spiritual, tetapi juga mampu memainkan peran transformatif dalam
membela nilai-nilai keadilan dan kemanusiaan secara lebih tegas.

Dengan demikian, Tafsir al-Mishbah dapat dipandang sebagai
salah satu model tafsir progresif yang berusaha menghadirkan Al-
Qur an dalam ruang publik dengan cara yang inklusif, humanis, dan
adaptif, meskipun tetap perlu dilengkapi dengan pendekatan Kritis
yang lebih tajam dalam menghadapi dinamika sosial-politik umat.

B. Hamka dan Tafsir al-Azhar

1. Biografi Hamka

8 |slah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia dan Hermenetika Hingga ldeologi,
Yogyakarta: LKIS, hal. 356-366.



106

a. Riwayat Hidup Hamka

Prof. Dr. H. Abdul Malik bin Abdul Karim Amrullah, yang
lebih dikenal dengan nama Buya Hamka, lahir pada tanggal 16
Februari 1908 di Nagari Sungai Batang, Kecamatan Tanjung Raya,
Kabupaten Agam, Provinsi Sumatra Barat.®® Nama "Hamka"
merupakan singkatan dari nama lengkap beliau. Sedangkan gelar
"buya" yang disematkan di depan namanya adalah bentuk panggilan
khas dalam budaya Minangkabau, yang berarti "ayah kami" atau
digunakan untuk menyebut seseorang yang sangat dihormati dan
dimuliakan oleh masyarakat.

Hamka dilahirkan dalam keluarga yang dikenal taat
menjalankan ajaran agama. Ayahandanya, Haji Abdul Karim
Amrullah yang lebih dikenal dengan sebutan Haji Rasul merupakan
tokoh pembaharu Islam di Minangkabau.’* Gelar "Haji Rasul"
disematkan kepadanya karena peran pentingnya dalam menggerakkan
reformasi keagamaan di wilayah tersebut.®?

Haji Rasul adalah salah satu ulama terkemuka yang pernah
menimba ilmu agama di Mekkah. la dikenal sebagai pelopor
kebangkitan kaum muda serta tokoh penting Muhammadiyah di
wilayah Minangkabau. Ibunya, Siti Shafiyah Tanjung binti Haji
Zakaria (w. 1934), juga berasal dari keluarga yang religius. Dari latar
belakang keluarganya, terlihat bahwa Hamka berasal dari keturunan
yang kuat dalam nilai-nilai keagamaan dan memiliki ikatan erat
dengan gerakan pembaruan Islam yang berkembang di Minangkabau
pada akhir abad ke-18 dan awal abad ke-19. la lahir dalam masyarakat
Minangkabau yang menganut sistem matrilineal,®® sehingga menurut
garis keturunan ibunya, ia termasuk ke dalam suku Tanjung.%*

Haji Rasul, ayah dari Hamka, memegang dua peran penting
dalam kehidupan putranya sebagai orang tua sekaligus sebagai guru.
Beliaulah yang pertama kali membimbing Hamka dalam membaca
Al-Qur’an, menanamkan dasar-dasar pendidikan agama sejak usia

% Yunan Yusuf, Corak Pemikiran Kalam Tafsir Al Azhar, Sebuah Telaah Atas
Pemikiran Hamka Dalam Teologi Islam, Jakarta: PT. Penamadani, 2004, hal. 34.

%1 Ramayulis dan Samsul Nizar, Ensiklopedia Tokoh Pendidikan Islam, Ciputat: PT.
Ciputat Press Group, 2005, hal. 261.

92 gaiful Amin Ghafur, Profil Para Mufassir Al-Qur’an, Yogyakarta: Pustaka Insan
Madani, 2008, hal. 209.

9 Matrilineal adalah system hubungan keturunan melalui garis kerabat wanita. KBBI
VI Daring dalam https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/matrilineal. Diakses pada tanggal 1 Mei
2025.

% Samsul Nizar, Memperbincangkan Dinamika Intelektual dan Pemikiran Hamka
tentang Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2008, hal. 15-17.



https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/matrilineal

107

dini.®® Pada tahun 1914, ketika Hamka berusia enam tahun, ayahnya
membawanya ke Padang Panjang. Setahun kemudian, di usia tujuh
tahun, ia dimasukkan ke sekolah desa. Namun, masa belajarnya di
sekolah tersebut hanya berlangsung selama tiga tahun, karena ia
dikeluarkan akibat kenakalannya. Meskipun begitu, Hamka tetap
semangat menuntut ilmu. la banyak memperoleh pengetahuan agama
secara otodidak. Tidak hanya terbatas pada ilmu-ilmu keislaman,
Hamka juga belajar sendiri berbagai bidang lainnya seperti filsafat,
sastra, sejarah, sosiologi, hingga politik, baik yang bersumber dari
tradisi keilmuan Islam maupun Barat.%

Saat Hamka berusia 10 tahun, ayahnya, Haji Rasul,
mendirikan dan mengembangkan lembaga pendidikan Islam bernama
Thawalib di Padang Panjang.’” Di sinilah Hamka mulai menimba
ilmu agama secara lebih terstruktur dan mendalam, termasuk
mempelajari bahasa Arab. Thawalib merupakan institusi pendidikan
yang bertujuan untuk memajukan berbagai disiplin ilmu keislaman
demi mewujudkan kebaikan dan kemajuan, baik di dunia maupun di
akhirat.

Awalnya, Thawalib hanyalah sebuah organisasi atau
komunitas belajar para pelajar yang mengaji di surau Jembatan Besi
Padang Panjang serta surau Parabek Bukittinggi, Sumatra Barat.
Namun, seiring berjalannya waktu, lembaga ini mengalami
perkembangan signifikan. la bergerak aktif dalam bidang pendidikan
formal dengan mendirikan sekolah dan perguruan. Transformasi ini
menandai perubahan metode pengajaran tradisional berbasis surau
menjadi sistem pendidikan kelas yang lebih modern dan terstruktur.®®

Pada rentang usia 8 hingga 15 tahun, Hamka mulai menempuh
pendidikan agama secara lebih intensif. la belajar di Diniyyah School
dan Thawalib yang berlokasi di Padang Panjang dan Parabek, dua
pusat pendidikan Islam terkemuka di Sumatra Barat pada masa itu. Di
sana, ia berguru kepada sejumlah ulama besar, di antaranya Syekh
Ibrahim Musa Parabek, Engku Mudo Abdul Hamid, Sutan Marajo,
dan Zainuddin Labay el-Yunusy.

% Malkan, “Tafsir al-Azhar: Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis,” dalam
Jurnal Hunafa, Vol. 6 No. 3, Tahun 2009, hal. 360.

% Hamka, Kenang-kenangan Hidup, Jakarta: Bulan Bintang, 1974, hal. 46.

% Sekolah Thawalib terletak di kota padang Panjang. Merupakan sebuah sekolah
dengan mengadopsi metode klasik. Pembelajaran menggunakan buku-buku lama dengan
penekanan pada system hafalan. Avif Alviyah, “Metode Penafsiran Buya Hamka dalam
Tafsir al-Azhar,” dalam Jurnal llmu Ushuluddin, Vol. 15 No. 1, Tahun 2016, hal. 27.

% Badiatul Rozigin, 101 Jejak Tokoh Islam Indonesia, Yogyakarta: Nusantara, 2009,
hal. 53.



108

Sistem pendidikan yang diterapkan pada masa itu masih
bersifat tradisional, yakni dengan metode halagah, yaitu suatu bentuk
pengajaran di mana para murid duduk melingkar di sekitar guru untuk
mendengarkan, mencatat, dan berdiskusi.®® Meskipun belum
sepenuhnya modern, sistem ini sangat efektif dalam membentuk
dasar-dasar keilmuan dan spiritualitas para santri, termasuk Hamka,
yang kelak tumbuh menjadi salah satu tokoh intelektual dan ulama
terkemuka di Indonesia.

Setelah melewati fase pendidikan masa kanak-kanak, Hamka
tumbuh menjadi seorang pemikir yang mengandalkan metode
autodidak dalam menimba berbagai bidang ilmu pengetahuan. la tidak
hanya mendalami ilmu-ilmu keislaman, tetapi juga memperluas
cakrawalanya dalam bidang filsafat, sastra, sejarah, sosiologi, dan
politik baik yang bersumber dari tradisi Islam maupun pemikiran
Barat.

Kemahirannya dalam bahasa Arab menjadi bekal penting
untuk mengakses dan mengkaji karya-karya para intelektual dan
sastrawan terkemuka Timur Tengah seperti Zaki Mubarak, Jurji
Zaidan, Abbas al-Aqgad, Mustafa al-Manfaluti, hingga Hussain
Haikal. Selain itu, melalui kemampuan berbahasa Arab yang luas dan
dalam, Hamka juga menjelajahi pemikiran para sarjana dan filsuf
Barat dari berbagai negara seperti Albert Camus, William James,
Sigmund Freud, Arnold Toynbee, Jean-Paul Sartre, Karl Marx, hingga
Pierre Loti.1%

Tidak hanya giat membaca, Hamka juga aktif berdiskusi dan
bertukar pikiran dengan tokoh-tokoh nasional yang berpengaruh di
Jakarta, seperti HOS Tjokroaminoto, Raden Mas Surjopranoto, Haji
Fachrudin, Sutan Mansur, dan Ki Bagus Hadikusumo. Interaksi
intelektual ini semakin mengasah keterampilannya dalam berbicara di
depan umum, hingga akhirnya dikenal sebagai seorang orator ulung
dan pemikir yang diperhitungkan di kancah nasional .2

Hamka dikenal sebagai salah satu tokoh pembaharu dari
Minangkabau yang berperan aktif dalam membangkitkan dinamika
umat Islam di Indonesia. Meskipun berlatar belakang pendidikan
tradisional, kapasitas intelektualnya menunjukkan wawasan yang luas,

% Hanun Asrohah, Sejarah Pendidikan Islam, Surabaya: Pustaka Progressif, 1997,

hal. 290.

100 Said M. Nur, “Awliya" dalam Qs. AL-Ma’idah ayat 51 dan Implikasinya Terhadap

Kepemimpinan Non-Muslim: Studi Komparasi Tafsir al-Azhar dan Tafsir al-Mishbah”
Tesis. Banda Aceh: Pascasarjana Universitas Islam Negeri ar-Raniry, 2022, hal. 43.

101 M. Bibit Suprapto, Ensiklopedia Ulama Nusantara, Jakarta: Gelagar Media

Indonesia, hal. 333.



109

bersifat generalistik, dan berpandangan modern. Pembaharuan

pemikirannya terutama terlihat dalam transformasi fungsi Masjid al-

Azhar di Jakarta, yang ia kelola atas permintaan Yayasan Masjid

Agung al-Azhar melalui Ghazali Syahlan dan Abdullah Salim.1%2

Di tangan Hamka, Masjid al-Azhar tidak hanya berfungsi
sebagai pusat ibadah, tetapi juga dikembangkan menjadi lembaga
sosial dan pendidikan yang progresif, meliputi beberapa unit berikut:
1) Lembaga Pendidikan, mulai dari Taman Kanak-Kanak Islam

hingga Perguruan Tinggi Islam, yang membuka akses pendidikan
agama dan umum secara luas.

2) Badan Pemuda, yang secara berkala menyelenggarakan kegiatan
seperti pesantren kilat, seminar, diskusi, olahraga, dan kegiatan
seni budaya.

3) Badan Kesehatan, yang menyediakan layanan melalui poliklinik
umum dan poliklinik gigi bagi siswa, jamaah masjid, dan
masyarakat sekitar.

4) Akademi, Kursus, dan Bimbingan Masyarakat, yang meliputi
pembukaan Akademi Bahasa Arab, kursus-kursus agama Islam,
pembelajaran Al-Quran, pelatihan manasik haji, serta pendidikan
kader dakwah.

Atas inisiatif Hamka pula, dibangun berbagai fasilitas
tambahan seperti perkantoran, aula, dan ruang-ruang kelas untuk
mendukung fungsi masjid sebagai pusat pembinaan umat. Melalui
langkah ini, Hamka berhasil mengubah citra Islam dari yang
sebelumnya kerap dipandang sebagai kekuatan marginal, menjadi
suatu sistem nilai yang bernilai tinggi secara sosial dan intelektual.

Lebih jauh lagi, Hamka juga berupaya mengubah persepsi
eksklusif dan kolot terhadap sosok kiai atau ulama menjadi figur yang
inklusif, bersahaja, dan berwawasan luas. Dari lingkungan Masjid al-
Azhar inilah kemudian lahir generasi pemikir muslim Indonesia yang
berpengaruh, seperti Nurcholish Madjid, Habib Abdullah, Jimly
Asshiddigie, Syafii Anwar, Wahid Zaini, dan tokoh-tokoh lainnya
yang turut mewarnai wacana keislaman di era kontemporer.1%

Hamka juga turut melahirkan generasi intelektual muslim
Indonesia yang moderat dan progresif. Warisan pemikirannya tidak
hanya tertuang dalam karya-karya tulisnya yang mendalam, tetapi
juga dalam keteladanan hidup dan perjuangannya membumikan nilai-
nilai Islam dalam konteks kebangsaan. Dengan demikian, Hamka

102 Said M. Nur, “Awliya’ dalam Qs. AL-Ma'idah ayat 51..., hal. 45.
108 Samsul Nizar, Memperbincangkan Dinamika..., hal. 102.



110

bukan hanya tokoh agama, tetapi juga panutan bangsa yang
pemikirannya tetap relevan hingga hari ini.

b. Karir dan Karya-Karya Hamka
Karier Hamka sangat beragam dan menonjol di berbagai bidang.

la dikenal sebagai ulama, pemimpin, Khatib, serta sastrawan ternama.
Bahkan sebelum masa pendudukan Jepang, Hamka telah
menunjukkan kiprahnya sebagai penulis dan penerbit profesional
yang berhasil. Di samping itu, ia juga dikenal luas sebagai mubaligh
yang disegani. Kiprahnya dalam organisasi keagamaan terlihat dari
perannya sebagai salah satu pimpinan pusat Muhammadiyah, di mana
la terus-menerus terpilin dalam berbagai muktamar organisasi
tersebut, 1%

Karier Buya Hamka berkembang pesat dan mencakup berbagai
bidang, baik dalam pendidikan, keagamaan, jurnalistik, maupun
organisasi kemasyarakatan. Secara kronologis, perjalanan kariernya
dapat dirangkum sebagai berikut:%®

1) Pada tahun 1927 Hamka memulai karirnya sebagai guru Agama
di Perkebunan Medan dan guru Agama di Padang Panjang.

2) Pada tahun 1934-1935, beliau mendirikan sebuah lembaga
pendidikan bernama Tabligh School, yang kemudian dikenal
sebagai Kulliyyat al-Muballighin, sebagai wujud komitmennya
terhadap pengembangan kader dakwah.

3) Tahun 1947, ia dipercaya menjadi Ketua Barisan Pertahanan
Nasional Indonesia, mencerminkan Kketerlibatannya dalam
pergerakan kebangsaan pasca kemerdekaan.

4) Dalam dunia jurnalistik, Hamka aktif sebagai koresponden di
berbagai media seperti Pelita Andalas (Medan), Seruan Islam
(Tanjung Pura), Bintang Islam dan Suara Muhammadiyah
(Yogyakarta), serta Pemandangan dan Harian Merdeka
(Jakarta).

5) la tampil sebagai pembicara penting dalam Kongres
Muhammadiyah ke-19 di Bukittinggi (1930) dan ke-20 (1931),
menunjukkan pengakuan atas kapasitas intelektual dan
religiusnya.

6) Pada tahun 1934, beliau diangkat sebagai anggota tetap Majelis
Konsul Muhammadiyah di Sumatera Tengah.

104 Sa’ad Abdul Wahid, Studi Ulang llmu al-Quran dan Tafsir, Yogyakarta: Suara
Muhammadiyah, 2012, hal. 225.
105 Rusydi Hamka, Hamka di Mata Hati Umat, Jakarta: Sinar Harapan, 1984, hal. 55.



7)

8)

9)

111

Tahun 1936, Hamka memimpin majalah Pedoman Masyarakat
di Medan, yang menjadi salah satu media penting dalam
penyebaran pemikiran Islam progresif.

Pada masa pendudukan Jepang, ia menjabat sebagai anggota
Syu Sangi Kai, yaitu Dewan Perwakilan Rakyat pada masa itu
(1944).

Pasca kemerdekaan, pada tahun 1949, ia memimpin Konsul
Muhammadiyah Sumatera Timur.

10) Selain aktif dalam dunia pendidikan dan dakwah di dalam

negeri, Buya Hamka juga dikenal sebagai tokoh intelektual
Islam yang memiliki jaringan internasional luas. Kiprah
internasionalnya tercermin dari berbagai undangan dan
partisipasi dalam forum-forum luar negeri. Pada tahun 1952, ia
memenuhi undangan resmi dari pemerintah Amerika Serikat
sebagai tamu negara. Setahun berikutnya, ia menjadi anggota
Komisi Kebudayaan di Muangthai (Thailand), dan pada tahun
1954 menghadiri peringatan 2.500 tahun wafatnya Siddharta
Gautama di Burma (kini Myanmar). Dalam dunia akademik,
pada tahun 1957 hingga 1958, Hamka diangkat sebagai dosen di
Universitas Islam Jakarta. la kemudian dipercaya menjabat
sebagai Rektor Perguruan Tinggi Islam dan Profesor di
Universitas Mustapa, Jakarta. Keaktifannya dalam konferensi
dan pertemuan antarbangsa juga patut dicatat, antara lain
keikutsertaannya dalam Konferensi Islam di Lahore (1958),
Konferensi Negara-Negara Islam di Rabat (1968), Muktamar
Masjid di Makkah (1976), seminar internasional mengenai
Islam dan Peradaban di Kuala Lumpur, serta peringatan 100
tahun tokoh besar Muhammad Igbal di Lahore. Pada tahun
1977, ia juga turut hadir dalam Konferensi Ulama di Kairo,
Mesir. Di tingkat nasional, ia tercatat sebagai anggota Badan
Pertimbangan Kebudayaan di bawah Kementerian Pendidikan
dan Kebudayaan (PP dan K). Selain itu, ia pernah menjabat
sebagai Guru Besar di Universitas Islam Makassar,
memperlihatkan kontribusinya dalam pengembangan ilmu dan
kebudayaan Islam di berbagai wilayah tanah air.

11) Meraih gelar kehormatan (Doctor Honoris Causa) dari

Universitas al-Azhar (1958) atas syi‘ar Islam yang
dilakukannya dan Universitas Kebangsaan Malaysia (1974) atas
pengabdian terhadap pengembangan sastra.

12) Kariernya mencapai puncak ketika ia dipercaya sebagai Ketua

Majelis Ulama Indonesia (MUI) dari tahun 1975 hingga 1981.



112

Hamka bukan hanya dikenal sebagai sastrawan, jurnalis,
ulama, dan budayawan, tetapi juga merupakan seorang pemikir dalam
bidang pendidikan. Gagasan-gagasannya mengenai pendidikan
memiliki relevansi yang kuat dengan konteks kekinian dan masih
dapat dijadikan rujukan hingga saat ini. Sebagai intelektual yang
memiliki pola pikir progresif, Hamka tidak hanya mengekspresikan
kebebasan berpikirnya melalui berbagai mimbar ceramah keagamaan,
tetapi juga secara konsisten menuangkannya dalam bentuk karya-
karya tulis. Gagasan-gagasannya mencerminkan keluasan wawasan
dan kedalaman refleksi, mencakup beragam disiplin ilmu, antara lain
teologi, tasawuf, filsafat, pendidikan Islam, sejarah peradaban Islam,
figh, kesusastraan, serta ilmu tafsir. Hal tersebut tercermin secara
nyata dalam berbagai karya tulis yang beliau wariskan. Di antara
karya-karya tersebut adalah:1%®

1) Tasawuf Modern (1983) — sebuah gagasan pembaruan dalam
bidang spiritualitas Islam yang relevan dengan tantangan zaman
modern.

2) Lembaga Budi (1983) — menguraikan nilai-nilai moral dan etika
dalam kehidupan manusia.

3) Falsafah Hidup (1950) — refleksi pemikiran filosofis Buya
Hamka mengenai tujuan dan makna kehidupan dari perspektif
Islam.

4) Lembaga Hidup (1962) — mengangkat nilai-nilai kehidupan dan
prinsip-prinsip dasar dalam membangun kepribadian Islami.

5) Pelajaran Agama Islam (1952) — buku pendidikan agama yang
digunakan luas dalam dunia pendidikan Islam di Indonesia.

6) Tafsir Al-Azhar Juz 1-30 (1962) — karya tafsir monumental
yang menjadi rujukan penting dalam studi tafsir di Nusantara.

7) Ayahku; Riwayat Hidup Dr. Haji Abdul Karim Amrullah dan
Perjuangan Kaum Agama di Sumatera (1958) — biografi dan
catatan sejarah perjuangan sang ayah sebagai pelopor
pembaruan Islam.

8) Kenang-kenangan Hidup (1979) — karya autobiografi yang
merekam perjalanan hidup dan pemikiran Buya Hamka.

9) Islam dan Adat Minangkabau (1984) — membahas relasi
harmonis antara nilai-nilai Islam dan kearifan lokal
Minangkabau.

10) Sejarah Umat Islam Jilid I-1V (1975) — dokumentasi sejarah
perkembangan umat Islam secara global dan lokal.

106 Said M. Nur, “Awliya’ dalam Qs. AL-Ma'idah ayat 51..., hal. 47.



113

11) Studi Islam (1976) — pengantar keilmuan Islam dari perspektif
pemikiran Buya Hamka.

12) Kedudukan Perempuan dalam Islam (1973) — menjelaskan
peran dan hak-hak perempuan menurut ajaran Islam.

13) Dan sejumlah karya lainnya yang tersebar dalam bentuk artikel,
ceramah, dan esai di berbagai media.

Menurut catatan Hamka sendiri, terdapat sekitar 114 judul
buku yang telah berhasil ia tulis. Di luar karya-karya tersebut, masih
banyak tulisan lepas yang tersebar di berbagai majalah dan belum
sempat dibukukan. Ragam tema dalam karyanya mencerminkan
keluasan wawasan dan kedalaman penguasaannya terhadap berbagai
disiplin ilmu, mulai dari falsafah Islam, sastra, hingga isu-isu sosial
dan politik.

Hamka wafat pada hari Jumat, 24 Juli 1981, pukul 10.37 WIB,
dalam usia 73 tahun. Jenazah beliau disemayamkan di kediamannya
yang berlokasi di Jalan Raden Fatah IIl. Prosesi penghormatan
terakhir dihadiri oleh sejumlah tokoh penting negara, termasuk
Presiden Soeharto, Wakil Presiden Adam Malik, Menteri Negara
Urusan Lingkungan Hidup Emil Salim, serta Menteri Perhubungan
Azwar Anas, yang juga bertindak sebagai imam dalam salat jenazah.
Setelah itu, jenazah dibawa ke Masjid Agung untuk disalatkan
kembali bersama masyarakat luas. Selanjutnya, beliau dimakamkan di
Taman Pemakaman Umum (TPU) Tanah Kusir, Jakarta Selatan.%

Pada tanggal 8 November 2011, Pemerintah Indonesia
menganugerahkan gelar Pahlawan Nasional kepada tujuh tokoh
perjuangan yang diakui jasanya dalam membangun dan
mempertahankan Negara serta Bangsa Indonesia. Salah satu penerima
kehormatan tersebut adalah Hamka. 1%

Terlepas dari berbagai peran yang dijalankannya, Buya Hamka
merupakan tokoh yang telah melewati berbagai fase penting dalam
sejarah bangsa Indonesia. Lahir pada tahun 1908 saat Indonesia masih
berada di bawah penjajahan kolonial, dan wafat pada tahun 1981 di
masa Orde Baru, Hamka menyaksikan langsung berbagai dinamika
sejarah mulai dari masa penjajahan Belanda, perjuangan
kemerdekaan, pemberontakan PKI, hingga stabilisasi pemerintahan
Orde Baru. Rentang waktu yang panjang tersebut memberikan Hamka
beragam pengalaman dan wawasan yang luas. Semua itu kemudian
berpadu dalam karya intelektualnya yang paling monumental, Tafsir
al-Azhar, yang tidak hanya menjadi bentuk pengabdian ilmiahnya,

197 Irfan Hamka, Ayah, Jakarta, Indonesia: Republika, 2014, hal. 279.
108 |rfan Hamka, Ayah..., hal. 282.



114

tetapi juga media untuk menyampaikan dakwah dan nilai-nilai ajaran
Islam secara kontekstual dan mencerahkan.

2. Tafsir al-Azhar

a. Latar Belakang Penulisan Tafsir al-Azhar

Tafsir al-Azhar merupakan salah satu karya monumental
Buya Hamka di antara sekian banyak karya tulisnya. Karya ini
berakar dari rangkaian ceramah dan kuliah subuh yang ia
sampaikan di Masjid Agung al-Azhar, dimulai sejak tahun 1959.
Penulisan tafsir ini sebenarnya sudah dimulai oleh Hamka sejak
akhir tahun 1958 dan dikerjakan secara rutin setiap pagi setelah
subuh. Namun hingga Januari 1964, penulisan tersebut belum
sepenuhnya rampung akibat penangkapannya oleh rezim Orde
Lama. la ditahan pada hari Senin, 27 Januari 1964-21 Januari
1967, tidak lama setelah menyampaikan kuliah Subuh kepada
sekitar seratus jama’ah perempuan di masjid tersebut. Meskipun
berada dalam tahanan, proses penulisan Tafsir al-Azhar tetap
berlanjut. Bahkan, masa penahanan tersebut justru menjadi momen
penting bagi Hamka untuk lebih fokus dan intens dalam
menyelesaikan karyanya tersebut.'%

Nama Tafsir al-Azhar diberikan karena karya ini lahir dari
aktivitas keilmuan di Masjid Agung al-Azhar, yang namanya
diambil dari Universitas al-Azhar di Mesir atas usulan Syaikh
Mahmud Syaltut, selaku rektor pada masa itu. *'° Dengan harapan
agar benih keilmuan dan pengaruh intelektual tumbuh di Indonesia.

Hamka memulai penafsirannya dari Surah al-Kahfi, Juz ke-
15, yang berakar dari uraian-uraian tafsir yang beliau sampaikan di
Masjid al-Azhar. Catatan-catatan penafsiran ini, yang telah beliau
tulis sejak tahun 1959, kemudian dipublikasikan melalui majalah
dua mingguan Gema lIslam, yang pertama kali terbit pada 15
Januari 1962. Majalah ini hadir sebagai pengganti Panji
Masyarakat, yang sebelumnya dibredel oleh pemerintahan Sukarno
pada tahun 1960,

Pada tahun 1967, karya Tafsir al-Azhar akhirnya berhasil
diterbitkan untuk pertama kalinya. Dan di terbitkan secara
keseluruhan 30 juz pertama kali pada saat beliau berumur 73 tahun.
Dalam pengantarnya, Buya Hamka menyampaikan apresiasi yang

109 1slah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia Indonesia; Dari Hermeneutika Hingga
Ideologi, Bandung, Indonesia: Teraju, 2003, hal. 59.

110 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 2001, hal.
66.

11 slah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia Indonesia..., hal. 59.



115

mendalam atas dukungan yang diberikan oleh berbagai kalangan,
mulai dari para ulama, tokoh utusan dari Aceh, Sumatera Timur,
Palembang, hingga para cendekiawan dari luar negeri seperti
Mesir. la juga menyebut secara khusus dukungan dari para ulama
Universitas al-Azhar, seperti Syaikh Muhammad al-Ghazali dan
Syaikh Ahmad Sharbasi, serta tokoh-tokoh dari daerah lain di
Indonesia seperti Makassar, Banjarmasin, Jawa Timur, dan Nusa
Tenggara Barat.!'?

Tafsir ini secara jelas mencerminkan latar belakang
kehidupan penafsirnya, sekaligus merefleksikan kondisi sosial-
budaya dan dinamika masyarakat pada masanya. Selama kurang
lebih dua dekade, tulisan-tulisan Hamka dalam tafsir ini berhasil
mendokumentasikan berbagai aspek kehidupan umat, termasuk
pahit getir realitas sosial-politik yang dihadapi, serta menyuarakan
pentingnya dakwah di wilayah Nusantara. Ironisnya, pengalaman
penahanan justru memperkuat komitmen (iltizam) dan semangat
juangnya dalam  menyampaikan ajaran  Islam.  Dalam
keterangannya, Hamka mengungkap bahwa masa-masa dalam
tahanan memberinya ruang untuk memperdalam ibadah, terutama
di malam hari, ketika semua akses duniawi tertutup, namun
hubungan spiritual dengan Tuhan tetap terbuka lebar. Ibadah
malam seperti tahajud dan munajat menjadi penawar kesedihan
dan kesendirian, sekaligus menjadi sumber kekuatan batin untuk
melanjutkan perjuangan intelektual dan dakwahnya.'*3

Tafsir al-Azhar disusun berdasarkan kerangka metodologis
(manhaj) yang sistematis dan jelas, dengan merujuk pada berbagai
disiplin ilmu klasik Islam seperti kaidah-kaidah bahasa Arab, tafsir
dari kalangan salaf, konteks turunnya ayat (asbab al-nuzdl), ayat-
ayat yang menasakh dan dinasakh (nésikh-mansakh), ilmu hadis,
serta figh.'** Hamka juga menunjukkan kekuatan analisis dan
kemampuan ijtihadnya dalam menelaah serta membandingkan
berbagai pemikiran mazhab. Karya ini menjadi salah satu capaian
monumental sekaligus kontribusi intelektual terbesar Hamka dalam
pengembangan khazanah keilmuan Islam di Nusantara, khususnya
dalam bidang tafsir. Tujuan utama dari penulisan Tafsir al-Azhar
adalah untuk memperkokoh argumentasi para dai dan mendukung
secara intelektual gerakan dakwah Islam di tengah masyarakat.!*®

112 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1..., hal. 55.

113 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1..., hal. 56-57.

114 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1..., hal. 3.

115 Avif Alviyah, “Metode Penafsiran Buya Hamka Dalam Tafsir Al-Azhar,” dalam
Jurnal llmu Ushuluddin, Vol. 15 No. 1, hal. 28-29.



116

Latar belakang penulisan Tafsir al-Azhar menunjukkan
bahwa karya ini lahir dari konteks historis, sosial, dan spiritual
yang sangat kuat. Hamka menulis tafsir ini bukan semata-mata
sebagai tugas akademik atau keilmuan, tetapi sebagai bentuk
tanggung jawab dakwah di tengah gejolak zaman. Penulisan tafsir
ini dimulai dari ceramah subuh di Masjid Agung al-Azhar yang
kemudian dikembangkan menjadi sebuah karya monumental.
Meskipun aktivitas ceramah itu sempat terhenti akibat
penangkapannya oleh rezim Orde Lama, Hamka justru
memanfaatkan masa tahanan sebagai momentum untuk
menyempurnakan karya tafsirnya.

Situasi ini menunjukkan bahwa Tafsir al-Azhar bukan
sekadar hasil kontemplasi keilmuan, tetapi juga merupakan refleksi
pengalaman hidup, kegelisahan sosial, serta perenungan spiritual
yang mendalam. Hamka menghadirkan tafsir ini dengan semangat
pembaruan, dengan tetap berakar pada metode tafsir klasik, namun
berani mengintegrasikan pendekatan kontekstual yang menjawab
realitas masyarakat Indonesia saat itu. la memadukan pengetahuan
bahasa Arab, hadis, figh, sejarah, dan juga wawasan sosial-politik
ke dalam penafsirannya, menjadikan Tafsir al-Azhar sebagai karya
yang hidup dan relevan.

Lebih dari itu, latar belakang penulisan tafsir ini juga
memperlihatkan dedikasi Hamka dalam membangun kesadaran
umat. la tidak hanya ingin menafsirkan teks Al-Qur an, tetapi juga
ingin membangun kerangka berpikir umat Islam yang rasional,
moderat, dan progresif. Oleh karena itu, Tafsir al-Azhar
merupakan bukti nyata bahwa karya tafsir dapat menjadi media
perjuangan intelektual, sosial, dan spiritual sekaligus.

b. Pendekatan, Metode, dan Sistematika Tafsir al-Azhar

Tafsir al-Azhar tergolong ke dalam kelompok tafsir
generasi ketiga, yang berkembang sejajar dengan karya-karya
seperti Tafsir al-Bayan oleh Ash-Siddieqy dan Tafsir Al-Qur anul
Karim oleh Halim Hasan.!*® Muncul sekitar dekade 1970-an, tafsir
pada periode ini dicirikan oleh penyajian penafsiran yang lebih
lengkap dan mendalam. Umumnya, tafsir generasi ini tidak hanya
menyajikan terjemahan ayat-ayat Al-Qur an, tetapi juga disertai
dengan penjelasan dan komentar yang luas terhadap makna teks,**’

116 Rikza Chamami, Studi Islam Kontemporer, Pustaka Rizki Putra: Semarang,2002,
hal. 121.

117 Howard M. Federspiel, Kajian al- Quran di Indonesia, terj. Oleh Tajul Arifin dari
judul “Popular Indonesian Islam: Studies in Qur anic Interpretation in Indonesia,” Mizan:

Bandung, 1996, hal. 137.



117

sehingga memudahkan pemahaman konteks dan kandungan ajaran
yang disampaikan.

Dalam Tafsir al-Azhar, Hamka menerapkan metode tahlili,
yaitu pendekatan penafsiran yang menguraikan ayat-ayat Al-
Qurran secara mendalam dari berbagai aspek, dengan tetap
mengikuti susunan ayat dalam suratnya.'® Metode lainnya adalah
metode tafsir Dbi al-Igtirdn, yaitu metode penafsiran yang
menggabungkan antara tafsir bi al-ma’tsir (tafsir berdasarkan
riwayat) dan tafsir bi al-ra’y (tafsir berdasarkan ijtihad atau
rasionalitas). Dalam praktiknya, Hamka tidak hanya menggunakan
Al-Qur an untuk menafsirkan Al-Qur an, atau merujuk pada hadis,
pendapat sahabat dan tabi’in, serta karya-karya tafsir klasik (al-
mu tabarah), tetapi juga aktif memberikan penjelasan dengan
pendekatan rasional dan ilmiah, khususnya ketika menafsirkan
ayat-ayat kauniyah.!®

Pendekatan =~ Hamka  bersifat ~ multidisipliner.  Ia
mengintegrasikan unsur bahasa, sejarah, kondisi sosial budaya
masyarakat (adab ijtima’i), bahkan geografi dan cerita rakyat lokal
yang relevan dengan maksud suatu ayat. Pendekatan ini membuat
tafsirnya menjadi  kontekstual dan mampu menjembatani
pemahaman antara teks wahyu dan realitas umat Islam di
Nusantara. Metode integratif ini menegaskan bahwa Tafsir al-
Azhar tidak hanya merupakan tafsir tekstual, tetapi juga reflektif
dan kontekstual, serta mampu menjawab tantangan zamannya.

Hamka dalam menyusun Tafsir al-Azhar menggunakan
metode tartib ‘utsmdniy,**° yaitu menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an
secara runtut sesuai dengan susunan mushaf ‘Uthmani.
Keistimewaan tafsir ini terletak pada pembukaannya yang
menyajikan pendahuluan luas mengenai berbagai ilmu Al-Qur an,
seperti  definisi Al-Qur'an, klasifikasi ayat Makkiyah dan
Madaniyyah, proses nuzll Al-Qur an, sejarah pembukuan mushaf,
keajaiban Al-Qur'an (i%jaz), dan lain sebagainya. Salah satu
kemudahan dalam tafsir ini adalah cara Hamka menyusun
penafsiran ayat demi ayat dengan pengelompokan pokok bahasan
yang terstruktur, bahkan terkadang ia memberikan judul khusus
pada setiap kelompok ayat yang ditafsirkan.

118 Nasruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Alquran, Yogjakarta: Pustaka Pelajar,
2000, hal. 31.

119 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1..., hal. 36.

120 Ali Hasan al-Arid, Sejarah dan Metodologi Tafsir, Jakarta: Rajawali Pers, 1992,

hal. 41.



118

Adapun sistematika penafsiran dalam Tafsir al-Azhar dapat
dijabarkan sebagai berikut:?*

1) Awalnya, setiap ayat diterjemahkan secara utuh untuk
memberikan pemahaman dasar.

2) Kemudian, nama surat dijelaskan secara komprehensif agar
pembaca memahami konteks keseluruhan.

3) Selanjutnya, tema pokok diberikan pada setiap kelompok
ayat yang telah disusun sebelumnya.

4) Penafsiran juga menjelaskan hubungan antara ayat-ayat
dalam surat tersebut.

5) Tidak ketinggalan, asbab an-nuzdl (sebab turunnya ayat)
turut disebutkan untuk memperjelas konteks historis.

6) Hamka menampilkan hikmah-hikmabh tertentu yang dianggap
sangat penting untuk disampaikan kepada pembaca.

7) Makna ayat dikaitkan dengan masalah-masalah aktual yang
dihadapi masyarakat, sehingga tafsir ini relevan dengan
kehidupan nyata.

8) Terakhir, penafsiran diakhiri dengan kesimpulan yang
merangkum inti sari penjelasan ayat tersebut.

c. Sumber Penafsiran Tafsir al-Azhar

Dalam mukadimah Tafsir al-Azhar, Hamka secara terbuka
menyebutkan sejumlah karya tafsir klasik yang menjadi rujukan
utamanya. Di antaranya adalah Tafsir al-Razi, al-Kasysyaf karya
al-Zamakhsyari, R0h al-Ma 'dni karya al-AlQst, al-Jdami‘ li Ahkam
al-Qur’an karya al-Qurthubf, Tafsir al-Maraght, serta karya-karya
dari al-Qéasimi, al-Khazin, al-Thabari, dan al-Manar. Berbagai
tafsir tersebut menjadi fondasi awal bagi Hamka dalam
membangun bangunan pemikiran tafsirnya. Namun, ia tidak hanya
berhenti pada pengutipan semata, melainkan mengolah dan
menyesuaikannya dengan konteks sosio-kultural masyarakat
Indonesia.!?

Hamka memadukan metode tafsir bi al-ma tsir
(berdasarkan riwayat) dengan bi al-ra’y (berdasarkan ijtihad
rasional). Dalam hal ini, ia menunjukkan kemampuannya menjaga
keseimbangan antara nalar (‘agl) dan wahyu (nagl), serta antara
riwayah dan dirayah. Tafsirnya tidak hanya berfungsi sebagai
penjelasan atas teks, tetapi juga menjadi respons terhadap dinamika
zaman. Dengan pendekatan ini, Tafsir al-Azhar menjadi bukan
sekadar karya ilmiah, tetapi juga refleksi pengalaman, perenungan,

121 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1..., hal. 73.
122 Avif Alviyah, “Metode Penafsiran Buya Hamka Dalam Tafsir Al-Azhar..., hal. 31.



119

dan perjuangan personal seorang intelektual Muslim yang hidup
dalam gejolak politik dan sosial yang kompleks.?

Pandangan ini menunjukkan bahwa Hamka tidak semata
menempatkan dirinya sebagai penyampai tradisi ulama terdahulu,
melainkan sebagai pemikir independen yang kreatif. la menjadikan
tafsir sebagai sarana dakwah dan pendidikan yang mampu
menyentuh berbagai lapisan masyarakat. Bahkan, Tafsir al-Azhar
bisa disebut sebagai tafsir yang kontekstual menghubungkan nilai-
nilai Qur’ani dengan realitas Indonesia, sehingga menghadirkan
pemahaman yang hidup dan aplikatif.

d. Corak Penafsiran Tafsir al-Azhar

Corak utama yang mewarnai penafsiran Buya Hamka
dalam Tafsir al-Azhar adalah adabi-ijtima’i (sastra dan sosial).1?
Gaya penafsiran ini dipengaruhi kuat oleh latar belakangnya
sebagai seorang sastrawan dan budayawan. Hal ini tercermin dari
pemilihan gaya bahasa yang komunikatif, puitis, dan mudah
dipahami oleh khalayak luas, tidak terbatas hanya pada kalangan
ulama atau akademisi. Hamka berusaha agar pesan-pesan Al-
Qur an dapat dicerna oleh berbagai lapisan masyarakat, mulai dari
rakyat biasa hingga cendekiawan.

Selain gaya sastra, corak sosial (ijzima i) juga tampak jelas
dalam tafsirnya. Hamka menafsirkan ayat-ayat Al-Qur an dengan
mengaitkan maknanya pada realitas sosial, budaya, dan politik
masyarakat Indonesia saat itu, terutama ketika negara berada dalam
tekanan politik Orde Lama. la tidak ragu untuk mengkritisi
ketidakadilan, penindasan, dan penyalahgunaan kekuasaan melalui
pendekatan tafsir yang hidup dan kontekstual. Dalam banyak
bagian tafsirnya, Hamka menyisipkan pesan moral dan ajakan
untuk membela kebenaran dan menegakkan keadilan, sejalan
dengan semangat dakwah yang membumi.

Tafsir dengan corak ini tidak hanya menyajikan makna ayat
secara tekstual, melainkan juga menggali kandungan nilai-nilai Al-
Qur'an untuk merespons berbagai problematika sosial, seperti
ketimpangan ekonomi, krisis moral, penyimpangan budaya, atau
lemahnya solidaritas umat. Pendekatan ini menjadikan Al-Qur an
sebagai solusi praktis bagi penyakit-penyakit sosial yang
menjangkiti masyarakat, dengan menyajikannya dalam bahasa

123 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1..., hal. 40.

124 Corak adabi-ijtima’i adalah gaya menafsirkan Al-Qur'an sesuai dengan kondisi
sosial dan budaya masyarakat pada waktu itu agar petunjuk-petunjuk dari Al-Qur'an mudah
dipahami dan diamalkan oleh semua golongan masyarakat. Dalam Supiana Karman, Ulumul
Qur an, Bandung: Psutaka Islamika, 2002, hal. 316-317.



120

yang sederhana, komunikatif, dan mudah dipahami oleh khalayak
umum.?® Tujuannya adalah agar pesan-pesan moral dan etika Al-
Qurian tidak hanya terhenti di tingkat pemahaman intelektual,
tetapi dapat menyentuh kehidupan sehari-hari masyarakat serta
menggerakkan perubahan menuju tatanan sosial yang lebih baik.

Corak tafsir budaya kemasyarakatan seperti yang tercermin
dalam Tafsir al-Azhar karya Hamka sejatinya bukanlah sesuatu
yang sepenuhnya baru. Akar dari pendekatan ini dapat ditelusuri
hingga masa pembaruan pemikiran Islam yang dimotori oleh
Muhammad Abduh, seorang pembaharu dari Mesir yang sangat
berpengaruh. Pemikiran Abduh yang rasional dan kontekstual
meletakkan dasar bagi penafsiran Al-Qur an yang relevan dengan
realitas sosial masyarakat Muslim modern.2°

Gagasan tersebut kemudian dilanjutkan dan dikembangkan
oleh  muridnya, Sayyid Rasyid Ridha, melalui karya
monumentalnya Tafsir al-Manar. Tafsir ini dikenal luas sebagai
pionir dalam penggunaan pendekatan tematik-sosiologis terhadap
ayat-ayat Al-Qur’an. la mengangkat isu-isu kontemporer seperti
keadilan sosial, pemerintahan, kolonialisme, dan reformasi umat,
lalu mengaitkannya secara langsung dengan ajaran Islam yang
bersumber dari Al-Quran.

Dengan demikian, Tafsir al-Azhar tidak hanya menjadi
karya keilmuan, tetapi juga sarana perubahan sosial. Ini
memperlihatkan bahwa Hamka tidak hanya berperan sebagai
mufassir dalam pengertian Kklasik, tetapi juga sebagai agen
perubahan yang menggunakan tafsir sebagai alat pembaruan
pemikiran umat Islam di Nusantara.

125 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, ..., hal. 42.
126 M. Quraish Shihab, Studi Kritis Tafsir al-Manar, Bandung: Pustaka Hidayah,

1994, hal. 21.



BAB IV
ANALISIS KOMPARATIF PENAFSIRAN M. QURAISH SHIHAB
DAN HAMKA TENTANG AYAT-AYAT LIBAS AT-TAQWA

A. Penafsiran M. Quraish Shihab dan Hamka terhadap Libas at-
Taqwa dalam Surah al-A’raf Ayat 26.

Allah Swt. berfirman dalam Surah al-A’raf/7: 26,

o & 3 I L0%. (<84 es -\ o
(e G 8 Gl (o R ol U 55 i 3o s )5 Ll e W 38 63 2
Y5508 plal

Wahai anak cucu Adam, sungguh Kami telah menurunkan kepadamu
pakaian untuk menutupi auratmu dan bulu (sebagai bahan pakaian
untuk menghias diri). (Akan tetapi,) pakaian takwa itulah yang paling
baik. Yang demikian itu merupakan sebagian tanda-tanda
(kekuasaan) Allah agar mereka selalu ingat. (al-A’raf/7: 26)

M. Quraish Shihab dan Hamka dalam menafsirkan ayat ini
mengungkapkan beberapa pembahasan, ! diantaranya:

1. Seruan Universal kepada Seluruh Manusia

1 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an,
Vol. 5, Tangerang: Lentera Hati, 2002, hal. 57-61.

121



122

Surah Al-A‘réf ayat 26 menjadi titik awal dalam rangkaian
petunjuk ilahiah yang ditujukan kepada umat manusia secara
universal. Setelah membicarakan kisah nabi Adam a.s. dan Hawa,?
Al-Quran mengalihkan perhatiannya kepada seluruh keturunan
Adam. Menurut Quraish Shihab, Surah al-A‘raf ayat 26 ini menjadi
pengantar dari rentetan ayat-ayat berikutnya yang semuanya ditujukan
kepada umat manusia secara umum. Ada dua kemungkinan konteks
ayat ini. Pertama, sebagai kelanjutan dari kisah Adam dan Hawa
pasca penurunan mereka ke bumi. Kedua, sebagai bagian dari pesan-
pesan Allah Swt. yang disampaikan kepada anak cucu Adam pada
awal kehidupan mereka di bumi. Apa pun pendekatan yang diambil,
ayat ini bermaksud memberikan peringatan dan petunjuk yang sangat
penting bagi kehidupan manusia.

Sayyid Quthb menyebut ayat ini sebagai "wagfah" atau
perhentian dalam alur naratif surah, yang memberi ruang bagi
manusia untuk merenung sebelum melanjutkan pelajaran kehidupan
selanjutnya. Penggunaan seruan "Y& BanT Adam" menunjukkan
bahwa Allah Swt. mengarahkan firman-Nya kepada setiap manusia,
lintas zaman dan tempat. Peringatan ini bukan hanya tentang busana
lahiriah, melainkan menyiratkan anugerah spiritual dan tanggung
jawab moral yang menyertainya.

Hamka menjelaskan bahwa seruan tersebut bukan sekadar
panggilan, tetapi juga peringatan bahwa manusia kini telah memikul
tanggung jawab moral di bumi. Dengan sapaan ini, Allah
mengingatkan manusia bahwa mereka adalah makhluk yang
dimuliakan dan diberi petunjuk, serta harus menjaga harkatnya
melalui cara berpakaian yang sesuai dengan fitrah dan tuntunan ilahi.
Jangan sampai manusia mengikuti bisikan serta tipu daya Iblis.*

2 Adam dan istrinya diturunkan ke bumi oleh Allah Swt. lantaran melanggar perintah
Allah Swt., yaitu memakan buah dari pohon yang dilarang. Penjelasan ini ada pada ayat 19-
25 Surah Al-A’raf/7.

8 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur an,
Vol. 5, ..., hal. 57.

4 Asal mula dosa yang dilakukan oleh Iblis bersumber dari sikap takabbur yang
melekat dalam dirinya. Kesombongan inilah yang membuatnya menolak perintah Allah Swit.
untuk bersujud kepada Adam. Bahkan, setelah mendapat teguran dari Allah Swt., Iblis tidak
menunjukkan penyesalan, melainkan justru memperkuat kesombongannya dan bersikeras
melanjutkan kesalahan itu dengan tekad untuk menjerumuskan manusia sebagai bentuk
permusuhannya. Sebaliknya, kesalahan manusia bukan berasal dari kesombongan, melainkan
karena kurangnya pengalaman dan kelemahan dalam menghadapi bujuk rayu. Ketika ditegur,
manusia tidak mengingkari kesalahannya, melainkan segera bertobat dan menunjukkan
penyesalan yang tulus. Oleh sebab itu, manusia baru diturunkan ke dunia setelah terlebih
dahulu diberikan kesempatan untuk bertaubat. Kesadaran akan kelemahan ini membuat
manusia memahami bahwa tanpa ampunan dan rahmat dari Allah Swt., ia sangat mungkin



123

Berdasarkan hal ini konsep libas at-tagwa cocok untuk di
gunakan semua manusia walaupun berbeda budaya, ras dan agama,
karena libas at-tagwéd memiliki fungsi perlindungan dari cuaca,
pakaian yang sopan dan beretika, serta menjadi cerminan manusia
yang bermartabat.

2. Pakaian sebagai Ilham llahi dan Cermin Peradaban

Secara tekstual, menurut Quraish Shihab ayat ini menyebutkan

tiga jenis pakaian yang memiliki fungsi dan makna tersendiri:

a. Pakaian penutup aurat (libas yuwari saw "atikum)
Menunjukkan fungsi biologis dan sosial dari pakaian. la menjadi
pelindung martabat manusia dan penjaga dari pandangan yang
tidak layak.

b. Pakaian perhiasan (risyan)
Mengandung dimensi estetis dan ekspresi diri. Islam tidak
mengingkari keindahan dan penampilan yang rapi, selama tidak
jatuh dalam kesombongan.

c. Pakaian takwa (libas at-taqwa)
Merupakan dimensi spiritual terdalam. la adalah simbol integritas
batin dan cerminan akhlak yang luhur.

Ayat ini bagi Quraish Shihab menegaskan bahwa Islam
mengatur kehidupan manusia secara menyeluruh, dari aspek fisik
hingga batiniah, dengan menyeimbangkan antara fungsionalitas,
estetika, dan spiritualitas.

Terkait pakaian penutup aurat, Hamka menyatakan bahwa
pakaian dalam sejarah manusia mengalami evolusi. Manusia pada
mulanya hanya menutupi bagian auratnya secara sederhana,
sebagaimana masih terlihat pada masyarakat yang disebut “primitif>.°
Meski berpakaian sangat minim, mereka tetap menjaga aurat dasar
dengan menutup kemaluan. Ini menunjukkan bahwa rasa malu
merupakan fitrah yang melekat dalam jiwa manusia sejak awal
keberadaannya, bahkan sebelum datangnya peradaban atau sistem
berpakaian kompleks.® Adam dan Hawa pun, setelah menyadari aurat

terjerumus kembali dalam dosa yang sama. Dalam Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4,
Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 2001, hal. 2333.

5> Dalam KBBI, Primitif adalah keadaan yang sangat sederhana, belum maju, kuno,
dan tidak modern. Dalam https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/primitif. Diakses pada tanggal
29 Mei 2025 pukul 08.00 WIB.

® Pada masa jahiliyah, perempuan Arab kerap berpakaian dengan tujuan menarik
perhatian dan kekaguman dari kaum laki-laki. Pakaian yang dikenakan juga berfungsi praktis
sebagai pelindung tubuh dari teriknya panas padang pasir, sesuai dengan iklim gurun yang
keras. Mereka biasa mengenakan kerudung yang diletakkan di atas kepala dan dibiarkan



https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/primitif

124

mereka pasca memakan buah terlarang, langsung berusaha
menutupinya dengan daun-daun surga. Di sinilah muncul kesadaran
batin pertama yang menandai transisi dari kepolosan kepada tanggung
jawab moral.

Hamka menambahkan, pakaian perhiasan atau risyan’ berasal
dari akar kata yang berarti bulu burung, yang secara alami berfungsi
melindungi sekaligus memperindah makhluk tersebut. Hamka
menyatakan bahwa inspirasi manusia dalam menciptakan pakaian
adalah bentuk ilham dari Allah melalui pengamatan terhadap makhluk
hidup seperti burung merak atau cenderawasih. Maka, sejak awal
manusia memang diarahkan untuk tidak hanya menutupi tubuhnya,
tetapi juga menyempurnakannya dengan rasa keindahan yang
bersumber dari alam ciptaan Tuhan. Allah Swt. telah memberikan
ilham kepada manusia untuk meniru keindahan makhluk ciptaan-Nya
dalam merancang pakaian dan perhiasan. Inilah bentuk awal
kesadaran estetik dalam diri manusia.

Maka tak heran jika kemudian berkembang industri pakaian,
dari bulu unta dan kambing, hingga menjadi mantel-mantel bulu
mewah yang dikenal di dunia Barat. Ini bukan semata-mata hasil akal
manusia, tetapi bagian dari tanda-tanda kekuasaan Allah Swt. (ayat-
ayat Allah) dalam kehidupan manusia yang dikaruniakan akal dan
rasa seni.

Libas at-Tagwa sebagai Puncak Kesadaran Spiritual

Libas at-tagwa dalam pandangan M. Quraish Shihab
merupakan lambang dari pakaian ruhani yang menyelimuti jiwa. la
tidak hanya menutupi aurat batiniah seperti iri, dengki, dan
kesombongan, tetapi juga memperindah kepribadian melalui sikap

menjuntai ke belakang, sehingga bagian dada dan perhiasan di leher seperti kalung tampak
terbuka. Bahkan, karena kelonggaran atau bentuk pakaian yang terbuka, area sekitar dada
pun sering kali terlihat jelas. Selain itu, mereka juga menghiasi diri dengan anting di telinga
dan kalung di leher sebagai bagian dari perhiasan tubuh. Gaya berpakaian seperti ini mulai
mengalami perubahan signifikan setelah kedatangan Islam yang dibawa oleh Nabi
Muhammad Saw. Ajaran Islam memberikan perhatian khusus terhadap adab dan etika
berpakaian, sehingga cara berbusana perempuan Arab pun berubah dari sebelumnya. Dalam
Ahmad Sodikin, “Eksistensi Pakaian di Semenanjung Arab dalam Sejarah Islam” dalam
Jurnal JUSMA, Vol. 02 No. 01 Tahun 2023, hal. 39.

" Risyan berarti bulu burung, pakaian mewah, harta, dan dikiaskan kepada keadaan

yang indah atau perhiasan. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith, Mesir:
Maktabah al-Syurdq al-Dauliyyah, 2004, hal. 385.



125

dermawan, rendah hati, dan pengendalian diri. Rasulullah saw.
menyebut iman itu tanpa busana, dan pakaian iman adalah takwa.®

M. Quraish Shihab menjabarkan bahwa ketika seseorang
mengenakan pakaian takwa, maka ma ‘rifat kepada Allah Swit.
menjadi modal utamanya. la hidup dengan kesadaran, mengendalikan
diri, menjadikan cinta sebagai dasar pergaulan, rindu kepada Allah
Swt. sebagai penggerak langkahnya, zikir sebagai penyejuk jiwa, dan
keprihatinan sebagai pendamping hidup. llmu menjadi senjatanya,
sabar sebagai pakaiannya, dan kesadaran akan kelemahan di hadapan
Allah Swt. menjadi kebanggaannya. la hidup zuhud, percaya diri,
menjunjung kebenaran, mencintai ketaatan, berjihad dalam
keseharian, dan shalat menjadi pelipur hatinya.

Lebih lanjut, hamka menjelaskan libas at-tagwa, pakaian
takwa. Inilah pakaian ketiga, pakaian yang tidak nampak secara kasat
mata, tetapi jauh lebih penting dan hakiki. la adalah pakaian jiwa
yang menjaga batin manusia dari keburukan, melindungi akhlak, dan
menjadi tameng dari tipu daya Iblis yang disebut dalam Kkisah
sebelumnya. urutan dalam ayat ini menggambarkan perkembangan
spiritual manusia dari kesadaran fisik menuju kematangan moral dan
rohaniah.

Menurut Hamka, terdapat perbedaan tafsir mengenai makna
pakaian takwa. lbnu Zaid mengartikannya secara langsung sebagai
takwa itu sendiri, sedangkan Ibnu Abbas menafsirkannya sebagai
iman dan amal saleh. Dua tafsir ini tidak saling bertentangan,
melainkan saling melengkapi. Takwa adalah keadaan batin yang
memelihara diri dari murka Allah Swt., dan bentuk nyatanya adalah
keimanan dan amal saleh. Maka, pakaian takwa adalah keseluruhan
sistem nilai dalam diri manusia yang menjaga kehormatan diri tidak
hanya dari pandangan manusia, tetapi juga dari pengawasan Tuhan.

Dengan demikian, takwa berperan sebagai perlindungan
ruhani dan ekspresi keimanan yang hidup dalam perilaku sehari-hari.
Seseorang yang mengenakan pakaian takwa akan tampil sederhana
meski kaya, dermawan meski kekurangan, dan tetap anggun dalam
menghadapi ujian hidup. Menurut Quraish Shihab, makna pakaian
dalam ayat ini bukan sekadar tekstil, tetapi simbol dari nilai-nilai

8 Hadisnya berbunyi, “iman itu tidak berpakaian, pakaiannya adalah taqwa,
perhiasannya adalah malu, dan buahnya adalah ilmu (yang diamalkan).” (HR. al-Hakim).
Abu Darda’ mengatakan sanad hadis ini dhaif. Ibnu Qayyim berkata dalam Miftah Dar
Sa’ddah 1/399, hukum marfu’ hadis ini adalah batil. Dalam Mausii’ah al-hadits, kitdb
makarimi al-akhlaqg hadis No. 280. https://islamarchive.cc/hadith/418508. Diakses pada 28
Mei 2025 pukul 11. 00 WIB.



https://islamarchive.cc/hadith/418508

126

luhur yang melindungi martabat dan memperkuat identitas spiritual
manusia.

4. Takwa sebagai Aktualisasi Fitrah dan Instrumen Penyucian Jiwa

Ayat ini juga dapat dikaitkan dengan konsep fitrah
sebagaimana dalam Surah ar-Ram/30: 30,° Allah berfirman,

1%

sl Y Tl o Sl o b el T 00 B3 3
Y I < & Loz ! _° o
O3l ¥ 0 81 s 2l 2

Maka, hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Islam
sesuai) fitrah (dari) Allah yang telah menciptakan manusia menurut
(fitrah) itu. Tidak ada perubahan pada ciptaan Allah (tersebut).
ltulah agama yang lurus, tetapi kebanyakan manusia tidak
mengetahui. (ar-Ram/30: 30)

Ayat ini menunjukkan bahwa manusia diciptakan dalam
keadaan fitrah, yakni kecenderungan alami untuk mengenal dan
menyembah Allah. Namun, lingkungan dan pengalaman hidup sering
kali mempengaruhi seseorang.°

® Dalam Surah Ar-R(m/30: 30 dijelaskan fitrah manusia sebagai kondisi asli
penciptaan manusia yang telah ditanamkan oleh Allah Swt. sejak lahir. Sebagian ulama
menafsirkannya sebagai keyakinan kepada tauhid, atau kecenderungan alami untuk
mengenal dan menyembah Allah Swt., sebagaimana ditegaskan dalam hadis bahwa setiap
anak dilahirkan dalam keadaan fitrah. Ulama seperti al-Biga‘i dan al-Ghazali menekankan
bahwa fitrah adalah kemampuan bawaan untuk menerima kebenaran, kecenderungan kepada
akhlak mulia, serta potensi mengetahui realitas secara benar. Dalam M. Quraish Shihab,
Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, Vol. 11, ..., hal. 52-60.

10 Fitrah yang sehat akan merasa malu ketika aurat fisik terbuka, karena rasa malu
adalah bagian dari iman. Orang yang masih memiliki rasa malu kepada Allah Swt. dan
kepada sesama, akan berusaha menjaga auratnya, baik secara fisik maupun batin, serta
menjauhi hal-hal yang bertentangan dengan nilai kesucian. Namun, tantangan besar datang
dari berbagai media dan budaya populer masa kini yang justru mengikis rasa malu. Program
dan konten yang diproduksi sebagian media secara sengaja mengeksploitasi tubuh manusia
dan menyebarkan ketelanjangan, seolah ingin menyerahkan manusia kepada nafsu dan
bisikan setan. Mereka berusaha menghancurkan kehormatan manusia dan menjadikan
kebebasan tanpa batas sebagai tujuan akhir. Sesungguhnya, ketelanjangan adalah sifat
hewan. Tidak ada manusia yang waras dan menjaga martabatnya merasa senang melihat
aurat terbuka, apalagi menganggapnya sebagai keindahan. Jika seseorang menikmati hal itu,
berarti fitrah dan kemanusiaannya telah rusak, bahkan lebih rendah dari binatang. Dalam
Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur'an di bawah naungan Al-Quran, Jilid 1, Terj. As’ad
yasin dari judul “F1 Zhilalil Qur'an,” Jakarta: Gema Insani Press, 2000, hal. 404.



127

Quraish Shihab menjelaskan bahwa makna fitrah adalah
penciptaan pertama yang dilakukan tanpa meniru atau mencontoh apa
pun sebelumnya. Dalam konteks ini, fitrah dapat dimaknai sebagai
sesuatu yang melekat pada diri manusia sejak lahir. Menyinggung
makna fitrah dalam ayat yang dibahas, Quraish Shihab mengutip
pandangan Imam al-Ghazali dalam 7hya’ ‘Ulumuddin. Menurut al-
Ghazali, setiap manusia sejak awal penciptaannya telah dibentuk di
atas dasar keimanan kepada Allah Swt. Bahkan, manusia juga
memiliki potensi bawaan untuk mengetahui realitas dan kebenaran
sebagaimana adanya. Pengetahuan tersebut seolah telah tersimpan
dalam diri manusia karena adanya potensi untuk mengenal dan
memahami. Oleh karena itu, yang dimaksud dengan fitrah dalam hal
ini adalah kesiapan dan kecenderungan manusia untuk menerima
kebenaran secara mantap dan tulus.!

Dengan demikian, manusia secara kodrati diciptakan dengan
kecenderungan kepada kebaikan dan kesucian. Libas at-tagwa
menjadi sarana konkret untuk menjaga fitrah tersebut dari pengaruh
lingkungan yang merusak. Di sinilah Hamka memberikan sentuhan
tajam terhadap realitas sosial. la menyoroti bahwa tidak sedikit
manusia terutama perempuan yang justru menelanjangi jiwanya
melalui pakaian dan perhiasan yang mewah, karena tidak disertai
dengan pakaian takwa. Perhiasan lahiriah tanpa ketakwaan dapat
menjerumuskan pada kesombongan, riya’, dan ekspos diri yang
berlebihan.

Menurut Hamka, bagi mereka yang berpakaian mewah dan
penuh hiasan, terdapat bahaya takabbur yang mengintai. Oleh sebab
itu, Islam melarang khuyald *? yaitu sikap angkuh dalam berpakaian.
Larangan ini bukan berarti Islam menolak keindahan pakaian, sebab
justru Allah yang menurunkan ilham keindahan itu, sebagaimana
dijelaskan dalam ayat ini. Yang tercela adalah penggunaan pakaian
untuk menutupi kekosongan jiwa dari nilai-nilai takwa.

Dalam konteks ini, pendidikan takwa bukan sekadar aspek
kognitif, tetapi merupakan pendidikan ruhani yang bersifat
transformatif. Melalui proses muragabah (kesadaran akan kehadiran

1 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur an,
Vol. 11, ..., hal. 54.

12 Khuyala® berasal dari kata khala yang berarti takabbur atau sombong. Dalam
Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., hal. 266. Dalam sebuah hadis yang
diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari (no. 5784) dari Salim bin Abdillah, dari ayahnya,
Rasulullah SAW bersabda, “bahwa siapa pun yang menyeret pakaiannya karena
kesombongan, maka Allah Swt. tidak akan memandangnya pada hari kiamat.” (HR. al-
Bukhari). Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, hadis No. 5784, Beirut: Dar
Ibn Katsir, 2002, hal. 1132.



128

Allah),'® manusia dituntun menuju tazkiyah al-nafs'* (penyucian jiwa)
sebagai syarat tumbuhnya kepribadian ideal.

5. Dimensi Syukur dan Spiritualitas dalam Pakaian

Quraish Shihab mengutip pendapat Thahir bin Asyur yang
menegaskan bahwa penggunaan kata "anzalnd" (Kami telah
menurunkan) dalam ayat ini menandakan bahwa pakaian adalah
nikmat dari Allah Swt. Ayat ini memuat dua aspek keutamaan: syukur
atas nikmat lahiriah dan kesadaran terhadap tuntutan batiniah.
Bahkan pemeliharaan aurat adalah warisan sejak Adam a.s., dan
diingatkan kepada anak keturunannya agar selalu menjaga dan
bersyukur atas nikmat itu.

Bagi Hamka, pakaian takwa menjadi filter terhadap niat dan
tujuan berpakaian. la meluruskan motivasi, agar keindahan tidak
menjadi alat untuk maksiat, tetapi cerminan rasa syukur dan
kesadaran spiritual.®

Pakaian, baik lahiriah maupun batiniah, harus disyukuri karena
merupakan sarana penjaga martabat manusia. Kesadaran spiritual
terhadap nikmat ini mendorong manusia untuk menjaga aurat jasmani
dan batiniahnya sebagai bentuk tanggung jawab moral kepada Allah.

6. Pakaian Takwa sebagai Sistem Perlindungan Spiritual

Makna linguistik dari kata “takwa” berasal dari akar kata
"waga"® yang berarti melindungi.’ Maka libas at-taqwa dapat

13 Muragabah memiliki arti dibawah pengawasan. Dalam Mu ’jam al-Wasith, Mesir:
Maktabah al-Syurdq al-Dauliyyah, 2004, hal. 363.

4 menurut al-Ghazali, tazkiyatun nafs merupakan proses pembersihan jiwa manusia
dari segala bentuk kotoran, baik yang bersifat lahiriah maupun batiniah. Artinya, tidak hanya
membersihkan aspek lahir seperti perilaku dan tindakan yang buruk, tetapi juga menyucikan
hati dari penyakit-penyakit batin seperti iri, sombong, dan riya yang menghalangi kedekatan
kepada Allah Swt. Dalam Solihin, Tasawuf Tematik, Bandung: Pustaka Setia, 2003, hal. 125.

15 Dalam pengertian syariat, takwa diartikan sebagai upaya menjaga diri dari dosa
dengan cara menjauhi perbuatan yang dikhawatirkan bisa menjerumuskan ke dalam dosa,
bahkan meskipun perbuatan itu pada dasarnya diperbolehkan. Allah Swt. menjelaskan hal ini
dalam beberapa ayat Al-Qur an, seperti dalam Surah al-A‘raf/7: 35, an-Nahl/16: 128, dan az-
Zumar/39: 73.

16 Abu Hamid al-Ghazali memaknai waga sebagai: pemeliharaan, penjagaan, bekal
diri, dan naungan. Dalam Muhammad ‘Ali Baidhun, Majmii‘ Rasd’il al-lmam al-Ghazal,
Beirut: Dar Al-Kutub Al-l1Imiyah, 2004, hal. 203-204.

17 1stilah at-taqwa berasal dari kata waga-yaqgi-wigayah (4, &-35). Takwa berarti
takut kepada Allah Swt. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mujam al-Wasith..., hal.
156. Dalam KBBI takwa/takwa yaitu terpeliharanya diri dari siksa Allah Swt. dengan tetap
taat melaksanakan perintah-Nya dan menjauhi segala larangan-Nya. Dalam



129

dipahami sebagai sistem pertahanan ruhani yang menjaga manusia
dari dosa dan kehinaan. Dalam analogi ini, pakaian takwa serupa
dengan baju zirah yang melindungi dari bahaya dalam peperangan.
Sebagaimana disebut dalam Surah an-Nahl/16: 81, pakaian juga
berfungsi sebagai pelindung dari panas dan serangan.'® Perlindungan
ruhani jauh lebih penting karena menyangkut keselamatan jiwa di
dunia dan akhirat.

Pakaian takwa disebutkan setelah penyebutan pakaian jasmani,
karena keduanya saling melengkapi. Pakaian lahiriah menutupi aib
jasmani, sedangkan pakaian takwa menutupi aib batiniah.
Keterbukaan aurat ruhani seperti nafsu yang merusak, sifat iri, dengki,
sombong, dan maksiat, jauh lebih menyakitkan bila terbuka
dibandingkan dengan aurat fisik. Bahkan, Allah Swt. lebih
memaklumi keterbukaan aurat jasmani jika memang dalam kondisi
darurat, misalnya untuk pengobatan, karena pembukaannya hanya
sarana dan bukan tujuan. Sementara itu, keterbukaan aurat ruhani
dapat mengantarkan manusia kepada kebinasaan yang hakiki.

Pakaian takwa juga bisa bermakna rasa malu, penampilan
ibadah, kerendahan hati di hadapan Allah, atau akhlak yang luhur dan
semua ini terangkum dalam satu pemahaman bahwa ia adalah pakaian
ruhani.

7. Universalitas Pesan dan Relevansi Kepribadian Ideal

Peralihan gramatikal dari kata ganti kedua jamak (kalian) ke
bentuk persona®® ketiga (mereka) pada akhir ayat menjadi isyarat
bahwa pesan ini berlaku universal. Siapa pun, baik Muslim maupun
non-Muslim, yang ingin menjaga martabat dan integritas dirinya,
harus mengenakan libas at-tagwa. Hal ini menegaskan bahwa
kepribadian ideal dalam Islam tidak eksklusif, tetapi dapat diraih oleh
siapa saja yang menempuh jalan takwa. Oleh karena itu, pembentukan
kepribadian dalam Islam bersifat inklusif dan terbuka untuk seluruh
umat manusia.

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/takwa. Diakses pada tanggal 29 Mei 2025 pukul 11.00
WIB.

18 Ibnu Abbas dan Rab’i menyampaikan dalam Surah I-Bagarah ayat 187 bahwa
fungsi libas, yaitu sebagai: Perlindungan, kenyamanan dan ketenangan, dan penutup aib.
Dalam Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1, Terj. Abdul Ghoffar dan Abu Ihsan al-Atsari
dari judul “Lubabut Tafsir Min Ibni Katsir,” Bogor: Pustaka Imam Syafi’l, 2004, hal. 354.

19 Persona adalah pribadi atau orang yang berperanan dalam pembicaraan. Dalam
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/persona. Diakses pada tanggal 28 Mei 2025 pukul 08.00
WIB.



https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/takwa
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/persona

130

8. Refleksi Diri dan Pembentukan Kepribadian

Quraish Shihab menukilkan, bahwa Sayyid Quthb menyebut
ayat ini sebagai momen perenungan di tengah narasi panjang
kehidupan manusia. Dalam pembentukan kepribadian, refleksi diri
merupakan langkah awal menuju penyucian jiwa. Islam mengajarkan
pentingnya introspeksi atau muhasabah?® sebagai proses memahami
kekurangan diri dan memperbaikinya dengan nilai-nilai ketakwaan.

Hamka menyimpulkan bahwa libas at-tagwa adalah simbol
dari kepribadian ideal dalam Islam. la tidak hanya mencerminkan
kesalehan pribadi, tetapi juga integrasi antara kesadaran moral,
tanggung jawab sosial, dan estetika yang terarah. Dengan kata lain,
perintah berpakaian dalam ayat ini bukan hanya panduan etika
berpakaian, tetapi merupakan manifestasi dari fitrah, akal, dan takwa
yang membentuk karakter manusia seutuhnya dalam bingkai petunjuk
Iahi.

Lebih lanjut, Hamka juga menyinggung bagaimana pakaian
dapat memengaruhi psikologi dan kepribadian seseorang. la
mencontohkan bahwa orang miskin yang hanya memiliki pakaian
sederhana bisa merasa rendah diri, namun dihibur oleh janji bahwa
pakaian takwa lebih utama. Sebaliknya, orang kaya dengan pakaian
mewah bisa tergoda untuk bersikap angkuh. Dari sini dapat
disimpulkan bahwa libas at-taqwé adalah simbol dari kepribadian
yang bertanggung jawab secara spiritual, sosial, dan moral.

B. Penafsiran Quraish Shihab dan Hamka tentang Jilbéb sebagai
Representasi Libas at-Taqwéa dalam Surah al-Ahzab Ayat 59

°

5 Eendla e Gelle G b s Blsky Slrig¥ o6 201 AL
OO\W‘)J)—Q;A” /Au °j>)\.éu9gw?/‘é°/\

20 Menurut Abu Isma’il, muhasabah atau introspeksi diri yang benar bertumpu pada
tiga pilar utama. Pertama, membandingkan antara limpahan nikmat Allah Swt. dengan dosa-
dosa yang telah diperbuat. Kedua, membedakan antara hak dan kewajiban, yakni dengan
menunaikan segala bentuk ketaatan yang menjadi tanggung jawabnya kepada Allah Swit.
Ketiga, tidak merasa cukup dengan amal ketaatan yang telah dilakukan, karena seorang
hamba sejati selalu merasa amalnya belum sepadan dengan keagungan Allah Swt. Dalam
Ibnu Qayyim al-Jauziyah, Madarijus-Salikin (Pendakian Menuju Allah), Terj. Kathur
Suhardi dari judul “Madarijus-Salikin Baina Mandzili Iyyika Na'budu wa lyyika Nazta’in,”
Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 1998, hal. 35-38.



131

Wahai Nabi (Muhammad), katakanlah kepada istri-istrimu, anak-
anak perempuanmu dan istri-istri orang mukmin supaya mereka
mengulurkan jilbabnya ke seluruh tubuh mereka. Yang demikian itu
agar mereka lebih mudah untuk dikenali sehingga mereka tidak
diganggu. Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. Menurut
satu pendapat, jilbab adalah sejenis baju kurung yang longgar yang
dapat menutup kepala, wajah, dan dada. (al-Ahzab/33: 59)

Ayat ini secara khusus mengarahkan perintah kepada kaum
wanita mukmin, dimulai dari istri-istri Nabi, putri-putrinya, dan
perempuan-perempuan mukmin secara umum. Perintah ini bukanlah
sekadar ajakan berbusana, tetapi upaya perlindungan terhadap
kehormatan wanita dari segala bentuk gangguan, fitnah, atau
pelecehan sosial yang kala itu marak terjadi. Quraish Shihab dan
Hamka dalam menafsirkan ayat ini mengungkapkan beberapa
pembahasan, diantaranya:

1. Konteks dan Latar Turunnya Surah al-Ahzab Ayat 59

Quraish Shihab menyebut bahwa sebelum turunnya ayat ini,
tidak terdapat perbedaan yang jelas dalam cara berpakaian antara
perempuan merdeka dan budak, bahkan antara perempuan yang
menjaga kehormatannya dan yang tidak. Ketidakjelasan ini
menyebabkan sebagian laki-laki merasa bebas mengganggu
perempuan di jalan, terutama karena mengira mereka adalah budak
atau perempuan rendahan. Dalam konteks sosial yang semrawut ini,
ayat al-Ahzab/33: 59 hadir sebagai solusi dari Allah untuk mengatur
relasi sosial secara lebih beradab, melalui anjuran berpakaian yang
dapat menjadi identitas serta bentuk perlindungan bagi perempuan
Muslimah.?!

Sementara itu, Hamka melihat ayat ini sebagai bagian dari
transformasi besar Islam dalam merombak tatanan moral dan sosial
masyarakat Arab jahiliyah, termasuk dalam aspek berpakaian. la
menekankan bahwa salah satu ciri paling mencolok dari masyarakat
Islam yang dibentuk oleh wahyu adalah perbedaan dalam adab
berpakaian perempuan. Pada masa awal dakwah Islam, hampir tidak
ada perbedaan penampilan lahiriah antara perempuan Muslimah
dengan perempuan musyrik, maupun antara perempuan merdeka
dengan budak. Akibatnya, perempuan yang harus keluar rumah pada
malam hari untuk keperluan hajat karena tidak tersedianya fasilitas
sanitasi sering menjadi sasaran gangguan para pemuda. Mereka sulit

2L M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur an,
Vol. 11, ..., hal. 319-321.



132

dibedakan dari budak atau perempuan tidak terhormat. Maka,
turunnya ayat ini menjadi penegasan atas pentingnya simbol identitas
dan kehormatan bagi perempuan Muslimah, yang secara fisik tampak
dalam bentuk penggunaan jilbdb sebagai pembeda dan pelindung
dalam masyarakat.??

2. Makna dan Fungsi Jilbab

Ayat ini memerintahkan Nabi Muhammad saw. agar
menyampaikan kepada istri-istrinya, putri-putrinya, serta seluruh
perempuan dari kalangan mukmin agar mereka mengulurkan jilbab?
ke seluruh tubuh mereka. Perintah ini tidak hanya bersifat teknis
dalam hal berpakaian, melainkan juga mengandung makna etis dan
spiritual

Quraish Shihab menjelaskan, Perintah “mengulurkan jilbab”
dimaknai sebagai upaya menyempurnakan tata cara berpakaian, bukan
sekadar kewajiban teknis. Pakaian di sini bukan hanya pelindung
fisik, melainkan simbol spiritual dan sosial sebagai “libas at-taqwa”
(pakaian ketakwaan).

Quraish Shihab menafsirkan bahwa frasa “mengulurkan
jilbab” menunjukkan ajakan untuk menyempurnakan etika berpakaian
dalam Islam. Menurutnya, sebagian perempuan pada masa itu sudah
memakai jilbab, namun belum sepenuhnya sesuai dengan tuntunan
syariat. Oleh karena itu, perintah ini bertujuan untuk memperbaiki
cara pemakaian agar lebih mencerminkan fungsi jilbb sebagai
perlindungan, bukan hanya sebagai pelengkap busana. Dalam
pandangan Shihab, jilbab adalah simbol dari libas at-taqwa (pakaian
ketakwaan), yang mencerminkan identitas spiritual, kesopanan sosial,
dan komitmen moral seorang Muslimah.

22 pakaian yang dikenakan oleh orang Badui terdiri atas al-gqaba, yakni baju panjang
yang terbelah di bagian tengah dan mencapai bagian pantat, serta diikat dengan sabuk kulit.
Sebagai pelapis luar, mereka memakai al- ‘abd’ah. Saat berperang atau menunggang kuda,
mereka biasanya mengenakan celana dan al-ridd’ yang berukuran pendek. Sementara itu,
para pemuka suku dan orang-orang yang memiliki kedudukan tinggi menggunakan al-gabd’
yang lebih panjang hingga lutut, dilapisi dengan jilb4b yang lebar dan diikat dengan sabuk
berbahan sutra, serta ditambah dengan jubah luar (al-jubbah). Mereka pun memakai alas
kaki dan sepatu. Kaum pria Arab kala itu juga menutup kepala dengan al-imamah yang
kemudian dilapisi al-thaylasan. Pada masa pemerintahan Sulaiman bin Abdul Malik, kain-
kain sulaman (al-wasyu) dari daerah Kufah, Yaman, dan Iskandariah menjadi mode yang
populer. Kain-kain ini digunakan sebagai bahan untuk membuat jilb&b, ridd’, celana
(saréwil), sorban (imémah), serta penutup kepala seperti peci. Dalam Ahmad Sodikin,
“Eksistensi Pakaian di Semenanjung Arab dalam Sejarah Islam,” ..., hal. 39.

23 Jilbab berarti pakaian yang menutupi seluruh tubuh, juga berarti khimar. Dalam
Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith, ..., hal. 128.



133

la juga menjelaskan bahwa terdapat ragam penafsiran klasik
mengenai makna jilbab. Ada yang memahami jilbab sebagai pakaian
longgar, ada yang mengartikannya sebagai kerudung yang menutupi
kepala dan leher, dan ada pula yang memaknainya sebagai kain luar
yang dikenakan untuk menutupi seluruh tubuh termasuk pakaian
bagian dalam. Mengutip al-Biga‘i, Quraish Shihab menegaskan
bahwa semua pendapat tersebut dapat diterima, selama jilbab
berfungsi sebagai pelindung aurat dan simbol kehormatan. Ibn ‘Asyur
memperluas analisis ini dengan menyatakan bahwa jilbab adalah
pakaian yang lebih besar dari khimar (kerudung),?* tetapi lebih kecil
dari jubah penuh. Jilbab dikenakan dari atas kepala dan menjulur
hingga menutup sisi wajah, bahu, dan sebagian punggung. Tujuannya
adalah agar perempuan Muslimah mudah dikenali sebagai wanita
terhormat yang menjaga diri dari gangguan. Ibn ‘Asyur juga
menekankan bahwa model jilbab dapat menyesuaikan dengan
kebudayaan dan perkembangan zaman selama fungsi utamanya
sebagai pelindung dan penanda identitas tetap dipertanankan.?

Dalam tafsir gramatikal, Quraish Shihab juga menyoroti
penggunaan kata kerja yudnina dari akar kata adna (mendekatkan).?
Menurut Ibn ‘Asyur, hal ini menunjukkan bahwa perintah berjilb&b
dimaksudkan agar kain tersebut dikenakan dengan menjulur ke
seluruh tubuh, bukan sekadar dikenakan secara minimalis. Frasa
“jilbabihinna” (jilbab mereka) juga menunjukkan bahwa jilbab bukan
sesuatu yang asing bagi para Muslimah saat itu; mereka telah
memilikinya, namun penggunaannya perlu disempurnakan agar sesuai
dengan tujuan syariat.

Sementara itu, Hamka menekankan bahwa jilbab dalam ayat
ini memiliki fungsi utama sebagai penutup tubuh secara menyeluruh.
Mengutip para mufasir klasik seperti al-Qurtubi, Ibn ‘Abbas, Ibn
Mas‘ud, dan Sufyan ats-Tsauri, Hamka menyatakan bahwa jilbab
yang dimaksud adalah kain lebar seperti rida" (sejenis selimut)?” yang
dikenakan dari kepala hingga menutupi seluruh tubuh dan pakaian

24 Khimar diartikan sebagai segala hal yang dijadikan untuk penutup aurat, juga
diartikan kain yang menutup kepala baik itu perempuan maupun laki-laki. Dalam Majma’
Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., hal. 255.

%5 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur an,
Vol. 11, ..., hal. 320.

% Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., hal. 299.

21 Kata ridd’ berasal dari akar kata radd, yang memiliki makna “menarik” dan
“menyambung”. Saat mengenakan ridd’, seseorang akan menarik sisa kain yang menutupi
bagian bawah tubuh, lalu menyambungkannya atau melilitkannya ke bagian atas tubuh.
Dalam Ahmad Sodikin, “Eksistensi Pakaian di Semenanjung Arab dalam Sejarah Islam,” ...,
hal. 42.



134

dalam. Jilbdb bukan hanya alat pelindung fisik, tetapi juga simbol
status sosial dan spiritualitas seorang perempuan Muslimah.

Lebih lanjut, Hamka mengutip realitas sosial yang diungkap
oleh as-Suddi bahwa pada masa awal Islam di Madinah, perempuan
sering kali keluar rumah pada malam hari untuk keperluan hajat
karena keterbatasan fasilitas rumah tangga. Dalam situasi itu,
perempuan tanpa jilbab sering kali dikira sebagai budak dan menjadi
sasaran gangguan, sedangkan yang mengenakan jilbab dikenali
sebagai perempuan merdeka yang terhormat dan karenanya dibiarkan.
Maka, jilbdb berfungsi sebagai pembeda status sosial dan alat
perlindungan dari pelecehan.

Ayat ini ditutup dengan penjelasan hikmah syariat: "dzalika
adnd an yu‘rafna fa ld yu’'dzayna wa kanallahu ghafiran rahima",
yang berarti agar para perempuan lebih mudah dikenali (sebagai
perempuan terhormat) sehingga tidak diganggu. Bagi Hamka, ini
merupakan penegasan bahwa fungsi jilbdb adalah menjaga
kehormatan dan harga diri. Di samping itu, pengakhiran ayat dengan
sifat Allah yang Maha Pengampun dan Maha Penyayang
menunjukkan bahwa syariat ini hadir secara bertahap dan penuh
kelembutan, memberi kesempatan kepada umat untuk belajar,
menyesuaikan diri, dan memperbaiki perilaku dalam bingkai rahmat
Iahi.

Dengan demikian, baik dalam pandangan Quraish Shihab
maupun Hamka, jilbdb memiliki makna yang mendalam: sebagai
bentuk perlindungan diri, simbol kesalehan sosial, penanda identitas
perempuan Muslimah, serta bagian dari sistem nilai Islam yang
integral dan kontekstual.

Status Hukum Jilbab

Quraish Shihab tidak secara eksplisit menyatakan bahwa
jilbdb merupakan kewajiban mutlak dalam segala kondisi. la lebih
menitikberatkan pada pencapaian fungsi jilbédb daripada bentuk
fisiknya. Menurutnya, jika tujuan utama dari penggunaan jilbab yakni
sebagai pelindung, penanda kehormatan, dan simbol ketakwaan dapat
dicapai melalui cara lain yang sah dalam konteks sosial dan kultural
tertentu, maka substansi syariat telah terpenuhi. Dengan kata lain,
Quraish Shihab lebih mengedepankan aspek substansial daripada
penampilan luar yang seragam. Baginya, jilbab tidak harus selalu
terwujud dalam satu bentuk fisik tertentu, selama nilai-nilai inti yang
dikandungnya tetap teraktualisasi.

Sebaliknya, Hamka memandang jilbab sebagai bagian integral
dari syariat Islam yang bersifat wajib dan tidak dapat ditinggalkan. la



135

menegaskan bahwa perempuan Muslimah yang tidak menutup aurat
berarti telah keluar dari garis kehormatan Islam. Dalam
pandangannya, jilbab merupakan simbol nyata dari ketaatan terhadap
perintah Allah, sekaligus manifestasi adab Islam yang membedakan
moral masyarakat Islam dari budaya jahiliah. Oleh karena itu, Hamka
menekankan pentingnya menampakkan jilbab secara konkret dalam
bentuk pakaian yang menutup aurat sebagai wujud ketundukan
kepada syariat dan identitas keislaman yang jelas di ruang publik.

Dalam Al-Qur’an sendiri lahir dan batin harus terjaga.
Penggunaan jilbab bagi perempuan Muslimah merupakan sebuah
ketentuan syariat yang harus ditegakkan karena kaitannya dengan
aurat perempuan.

4. Pandangan terhadap Modernitas

Dalam tafsirnya, Hamka menyoroti kenyataan sosial dan
budaya lokal di Indonesia. la menceritakan bahwa pada tahun 1926,
saat berkunjung ke Tanjung Pura dan Pangkalan Brandan, ia masih
menyaksikan para perempuan memakai kain sarung yang menutupi
seluruh tubuh, bahkan hanya menyisakan separuh wajah atau sekadar
mata yang tampak.2® Fenomena serupa juga dijumpainya di Makassar
(1931-1934), Bhima (1956), dan Gorontalo (1967), menunjukkan
bahwa tradisi berpakaian sopan yang menutupi tubuh telah mengakar
dalam praktik keislaman masyarakat Indonesia sejak awal, bahkan
sebelum istilah “jilbab” populer secara global.?

Gerakan keperempuanan Islam seperti Aisyiyah juga menjadi
bagian dari dinamika penerapan jilbdb di Nusantara. Hamka
menyebutkan bahwa Kyai Ahmad Dahlan menganjurkan pemakaian
khimar (selendang yang menutupi kepala dan dada), bahkan diiringi
dengan pemakaian jilbab tambahan di luar pakaian. Sosok seperti
Rahmah El-Yunusiyyah dan Rasuna Said disebut Hamka sebagai
tokoh yang tetap memegang prinsip kesopanan dalam berbusana

28 Tradisi berpakaian sopan sebelum istilah jilbab populer (berdasarkan pengalaman
Hamka di berbagai daerah sejak 1920-an) merupakan embryo akulturasi antara syariat dan
budaya local yang kemudian bersinergi. Reghifa Khalimatus Syadiyah, et.al., “Akulturasi
Islam dan Budaya Lokal dalam Fesyen Hijab di Indonesia,” dalam Jurnal BEURAWANG
Vol. 1, No. 2 Tahun 2024, hal. 119-120.

29 Kreativitas masyarakat lokal dalam menampilkan kesopanan berpakaian seperti
penggunaan sarung lebar, jilbb, dan penutup wajah Sebagian secara bertahap berkembang
menjadi tren busana. Hal ini mencerminkan bagaimana hijab bertransformasi dari praktik
berpakaian tradisional menjadi penanda identitas yang kuat dalam kehidupan masyarakat
modern. Dalam Lina Meilinawati Rahayu, “Jilbdb: Budaya Pop dan ldentitas Muslim di
Indonesia,” dalam Jurnal Ibda’, Vol. 14, No. 1 Tahun 2016, hal. 140-142.



136

dengan konsisten. Adat kebiasaan mengenakan penutup kepala dan
khimar pasca-haji juga menandai kesadaran religius masyarakat, yang
menjadikan pakaian sebagai manifestasi iman dan penghormatan
terhadap pengalaman spiritual.

Hamka juga memberikan kritik halus terhadap perkembangan
busana modern. la menyayangkan jika para desainer busana hanya
menjadikan tubuh perempuan sebagai objek komodifikasi melalui
pakaian yang mengumbar aurat, seperti tren rok mini di Eropa.
Namun ia mengapresiasi fenomena munculnya tren rok panjang
(longdress) yang dianggap lebih selaras dengan nilai-nilai kesopanan.
Baginya, seandainya para ahli mode adalah orang-orang yang
beriman dan bukan sekadar pengikut arus materialisme dan syahwat,
maka niscaya estetika busana akan berpadu dengan nilai-nilai
spiritualitas Islam.

Secara tegas, Hamka menyimpulkan bahwa Al-Qur an tidak
menetapkan bentuk atau model pakaian secara spesifik, melainkan
menekankan pada esensi pakaian sebagai cermin keimanan kepada
Allah Swt. dan kesopanan dalam kehidupan sosial. Pakaian bukan
untuk mempertontonkan tubuh, melainkan sebagai penanda takwa
dan penghormatan diri. Inilah yang dalam terminologi Al-Qur an
disebut sebagai “libas at-taqwa” pakaian yang lahir dari kesadaran
iman dan etika. la menghargai mode busana yang tetap menjaga aurat
seperti rok panjang, dan menyeru agar estetika berpadu dengan nilai
spiritualitas.

Korelasi dengan Libas at-Taqwa

Dalam memahami keterkaitan antara jilbdb dan konsep libas
at-tagwd, Quraish Shihab dan Hamka menampilkan dua pendekatan
yang berbeda namun saling melengkapi.

Quraish  Shihab menempatkan jilbdb dalam kerangka
substansialis dan kontekstual. Menurutnya, makna libas at-tagwa
tidak sebatas pada bentuk pakaian luar, tetapi lebih pada dimensi
batiniah yang menyertainya. Jilbab, dalam pandangan ini, menjadi
bagian dari libas at-tagwa apabila dikenakan dengan niat yang tulus,
kesadaran spiritual, serta komitmen moral untuk menjaga martabat
dan kehormatan diri. Dengan demikian, substansi lebih diutamakan
daripada bentuk lahiriah. Jika nilai-nilai ketakwaan dan proteksi
moral yang menjadi tujuan utama jilbab dapat dicapai melalui cara
atau model lain yang sah secara syar‘i, maka makna libas at-taqwéa
telah terealisasi.

Sebaliknya, Hamka mengedepankan pendekatan tekstual dan
normatif. la melihat jilbab sebagai representasi lahiriah dari nilai-nilai



137

syariat yang tidak hanya mencerminkan kesopanan, tetapi juga
ketundukan seorang Muslimah terhadap perintah Allah. Jilbab bukan
sekadar pakaian, melainkan wujud konkret dari libas at-taqwa yakni
pakaian ketakwaan yang tampak secara fisik dan menjadi identitas
moral perempuan Muslimah. Dalam pandangan Hamka, apabila jilbab
hanya dipahami sebagai simbol luar tanpa dilandasi dengan kesadaran
spiritual dan akhlak yang menyertainya, maka esensinya akan
kehilangan makna. Namun demikian, aspek fisikalitasnya tetap
dianggap penting sebagai bagian dari sistem sosial Islam dan syariat
yang bersifat mengikat.

Dengan demikian, keduanya sama-sama menekankan nilai
ketakwaan sebagai inti dari libas at-taqwa, namun berbeda dalam titik
tekan: Quraish Shihab pada dimensi batin dan tujuan moral,
sedangkan Hamka pada dimensi zahir dan legalitas syar*i.

C. Hakikat Libas at-Tagwa Menurut M. Quraish Shihab dan Hamka

1. Nilai Ketakwaan dalam Libas at-Tagwa

a. Kesadaran Moral

Konsep libas at-taqwa sebagaimana termaktub dalam
Al-Qur’an Surah al-A‘raf/7: 26 bukanlah sekadar penutup
tubuh secara fisik, melainkan simbol dari kesadaran spiritual
dan moral seorang mukmin.®® Kedua mufasir besar Indonesia,
M. Quraish Shihab dan Hamka, memandang bahwa pakaian
takwa mencerminkan kondisi batin seseorang yang dilandasi
oleh keimanan dan ketundukan kepada Allah Swt.3! Meski
keduanya sepakat bahwa makna libas at-tagwd melampaui
aspek lahiriah, mereka menitikberatkan pada dimensi yang
berbeda. Quraish Shihab dalam Tafsir  al-Mishbah
menjelaskan bahwa pakaian sejati dalam Islam adalah pakaian

80 Menurut Zaid bin Ali pakaian yang bagus adalah pakaian yang mengandung
keimanan. Menurut Abdurrahman az-Zubair itu adalah pakaian yang menutupi aurat. Dalam
Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 3, Terj. Abdul Ghoffar dan Abu Ihsan al-Atsari dari
judul “Lubabut Tafsir Min lbni Katsir,” Bogor: Pustaka Imam Syafi’l, 2004, hal. 365.

31 Sesuai dengan sabda Rasulullah SAW, "Sesungguhnya di dalam tubuh manusia
terdapat segumpal daging. Jika ia baik, maka baiklah seluruh tubuhnya. Namun, jika ia
rusak, maka rusaklah seluruh tubuhnya. Ketahuilah, segumpal daging itu adalah hati." (HR.
Bukhari dan Muslim) ini menggambarkan tampilan seseorang sesuai dengan cerminan
batinnya. Dalam Muhammad lbn Ismail al-Bukhari. Shahih al-Bukhari: Kitab al-Tman, hadis
No. 52, Beirut: Dar al-Fikr, 1981, hal. 44, Dan Muslim ibn al-Hajjaj. Sahith Muslim: Kitab
al-Muségat, hadis No. 1599, Beirut: Dar al-Fikr, 1991, hal. 203.



138

batin, yaitu yang terbentuk dari rasa malu (al-kaya’) dan
kesadaran bahwa Allah senantiasa mengawasi (muragababh).
Kedua nilai ini mendorong seseorang untuk menjaga aurat dan
akhlaknya, bahkan dalam kesendirian, bukan karena tekanan
sosial melainkan karena komitmen ruhani yang tulus. la
memaknai bahwa tindakan berpakaian sopan seharusnya lahir
dari iman dan ketakwaan, bukan sekadar norma budaya.

Sementara itu, Hamka dalam Tafsir al-Azhar
mengartikulasikan bahwa pakaian takwa adalah pakaian jiwa
yang menumbuhkan sopan santun, rasa tunduk kepada Allah,
dan sikap rendah hati. Namun, Hamka menegaskan bahwa
pakaian fisik yang menutup aurat secara syar‘i merupakan
manifestasi nyata dari ketakwaan tersebut. la menolak
pemisahan antara lahir dan batin, dan menyatakan bahwa
berpakaian menutup aurat bukan sekadar simbol, tetapi
kewajiban konkret dalam agama yang mencerminkan
kesalehan. Hamka bahkan menganggap bahwa berpakaian
sopan adalah bagian dari fitrah manusia saleh, sementara
pelanggaran terhadap adab berpakaian merupakan indikasi
kerusakan moral dan lemahnya penghayatan terhadap nilai-
nilai ilahi.

Al-Qur’an secara konsisten menekankan pentingnya
keterpaduan antara aspek lahir dan batin dalam menjalankan
ajaran agama. Dalam konteks berpakaian, hal ini berarti bahwa
tindakan menutup aurat secara fisik harus disertai dengan niat
dan kesadaran moral yang bersumber dari takwa. Allah Swt.
berfirman: “Dan pakaian takwa itulah yang paling baik” (al-
A‘rafl7: 26),% yang menunjukkan bahwa ketakwaan menjadi
ukuran nilai suatu tindakan, termasuk dalam berpenampilan.

Demikian pula, dalam Surah asy-Syams/91: 9-10,
Allah Swt. menyatakan bahwa orang yang menyucikan
jiwanya adalah orang yang beruntung, sedangkan yang
mengotorinya adalah orang yang merugi. Menurut Quraish
Shihab, makna ayat ini menunjukkan bahwa keberuntungan
sejati diraih oleh orang-orang yang mengikuti petunjuk Allah
Swt. dan Rasul-Nya, serta mampu mengendalikan hawa nafsu.
Sebaliknya, kerugian besar menimpa mereka yang
menyembunyikan atau menekan kesucian jiwanya, yakni
mereka yang lebih memilih untuk tunduk pada bujukan hawa

32 |bnu Abbas mengatakan ke-takwa-an adalah amal shalih. Dalam Ibnu Katsir, Tafsir

Ibnu Katsir, Jilid 3, ..., hal. 365.



139

nafsu dan godaan setan, sehingga menghalangi jiwanya
berkembang menuju kesempurnaan dan kemuliaan.

Hadis Nabi Muhammad saw. yang diriwayatkan oleh
Abu Hurairah juga menyebutkan,

349&}“ ;rf );t;j_\
“Al-hayd’'u min al-imdn” (rasa malu adalah bagian dari iman)
(HR. Bukhari, No. 24), menegaskan bahwa rasa malu yang
menjaga aurat adalah cerminan keimanan yang hidup.

Dengan demikian, libas at-tagwa mencerminkan
kesadaran moral yang mendalam. Quraish Shihab menekankan
pentingnya pengawasan batin yang menghasilkan sikap sopan
dan bertanggung jawab, sedangkan Hamka lebih menekankan
keterikatan antara kesalehan batin dan implementasi lahiriah
berupa pakaian yang sesuai syariat. Keduanya sepakat bahwa
berpakaian tidak semata tindakan fisik, melainkan juga
representasi dari kesucian hati dan keimanan yang terwujud
dalam perilaku yang mulia.

b. Keindahan Batin dan kesederhanaan

Dalam menafsirkan makna libas at-tagwa, baik
Quraish Shihab maupun Hamka sepakat bahwa esensi
berpakaian dalam Islam tidak semata dinilai dari kemewahan
lahiriah, tetapi dari nilai-nilai batin yang menyertainya yaitu
akhlak mulia, kesederhanaan, dan kerendahan hati. Quraish
Shihab dalam Tafsir al-Mishbah menjelaskan bahwa meskipun
pakaian fisik disebut dalam ayat sebagai “zinah” (perhiasan),
namun Allah Swt. menyatakan bahwa pakaian takwa adalah

yang lebih baik (:* é);i). Makna ini menunjukkan bahwa

Islam tidak menolak keindahan, melainkan menempatkannya
dalam bingkai nilai.>® Menurut Quraish Shihab, keindahan
sejati dalam Islam adalah keindahan batin yang terpancar
melalui kesopanan dan akhlak, bukan kemewahan yang
mencolok atau pamer (riya’). la membuka ruang tafsir estetika
Islami yang tetap harmonis dengan prinsip takwa, sehingga

33 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran,
Vol. 15, ..., hal. 301.

3 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari, Shahth al-Bukhari, Kitab al-iman, hadis No. 24,
Beirut: Dar Ibn Katsir, 2002, hal. 16.

% Pakaian merupakan sesuatu yang bersifat primer, sedangkan perhiasan hanya
sebagai pelengkap dan tambahan semata. Dalam Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 3, ...,
hal. 364.



140

penampilan luar boleh saja indah asal tetap sesuai dengan adab
dan tujuan syariat.

Sementara itu, Hamka dalam Tafsir al-Azhéar
menyatakan bahwa meskipun Islam mengakui estetika, namun
gaya berpakaian yang berlebihan, mencolok, atau meniru
budaya Barat tanpa nilai spiritual akan menjerumuskan umat
pada kehancuran moral.*® Hamka menekankan bahwa pakaian
harus mencerminkan kesederhanaan dan sikap tidak sombong.
la mengkritik keras kecenderungan sebagian masyarakat
muslim Kkhususnya perempuan yang lebih mementingkan
mode dan tren pakaian ketat sebagai bentuk modernitas, tetapi
melalaikan adab Islami. Dalam pandangannya, kesederhanaan
adalah bagian integral dari libds at-tagwa dan menjadi
pelindung dari kerusakan sosial akibat kebebasan tanpa batas.

Al-Qur an sendiri menegaskan bahwa Allah mencintai
kesederhanaan dan tidak menyukai pemborosan atau pamer.
Dalam Surah al-A‘raf: 31, Allah Swt. berfirman: "Wahai anak
Adam! Pakailah pakaianmu yang indah di setiap (memasuki)
masjid, makan dan minumlah, dan jangan berlebih-lebihan.
Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang yang berlebih-
lebihan." (al-A‘raf/7: 31).

Hamka menjelaskan tentang ayat ini bahwa orang
jahiliyah masuk ke Masjidil Haram dan tawaf dengan keadaan
tanpa menggunakan busana. Maka dari itu turun ayat ini
menjelaskan jika hendak masuk ke rumah Allah Swt.
hendaknya menggunakan pakaiana yang teratur, sopan, bersih,
dan pantas.®’

Ayat ini menunjukkan bahwa keindahan itu boleh,
namun harus dalam batas yang wajar dan tidak melampaui
ketentuan moral. Dalam hadis yang diriwayatkan Abdullah bin
Mas’ud, Rasulullah bersabda,

B &4 LA D D

)

% meniru gaya hidup, pakaian, atau perilaku suatu kaum (terutama kaum kafir atau

musyrik) dapat membawa dampak identitas dan moral, bahkan secara teologis bisa
menjauhkan seorang Muslim dari nilai-nilai Islam jika tidak disertai kehati-hatian dan filter
iman. Rasulullah bersabda, “Barang siapa yang menyerupai suatu kaum, maka ia termasuk
golongan mereka” (HR. Abu Dawud). Dalam Abu Daud, Sunan Abu Dawud, Kitab al-Libas,
Jilid 3, Hadis No. 4031, Hal. 189. Dalam https://www.islamicfinder.org/hadith/abu-
dawud/clothing-kitab-al-libas/4031/. Diakses pada tanggal 30 Mei 2025 pukul 09.00 WIB.

37 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, ..., hal. 2349,
Dalam https://hadeethenc.com/id/browse/hadith/6209?utm_source=chatgpt.com.

Diakses pada tanggal 30 Mei 2025 pukul 09.00 WIB.


https://www.islamicfinder.org/hadith/abu-dawud/clothing-kitab-al-libas/4031/
https://www.islamicfinder.org/hadith/abu-dawud/clothing-kitab-al-libas/4031/
https://hadeethenc.com/id/browse/hadith/6209?utm_source=chatgpt.com

141

"Sesungguhnya Allah itu indah dan menyukai keindahan."
(HR. Muslim No. 91), namun keindahan yang disukai adalah
yang mencerminkan akhlak, bukan kesombongan.

Dari sudut pandang ini, Quraish Shihab menekankan
fleksibilitas estetika yang dibimbing oleh nilai-nilai takwa,
sementara Hamka lebih menekankan aspek protektif terhadap
pengaruh budaya luar yang dapat mengikis nilai-nilai
kesederhanaan Islami. Keduanya menunjukkan bahwa libas
at-tagwa tidak hanya membentuk penampilan lahiriah yang
sopan, tetapi juga menjadi cermin dari keindahan hati yang
sederhana, jujur, dan bersih dari hawa nafsu duniawi.

c. Kehormatan dan lzzah Diri

Kehormatan (kardmah) dan izzah® diri merupakan
dimensi esensial dari makna libas at-taqwa sebagaimana
dipahami oleh Quraish Shihab dan Hamka. Keduanya sepakat
bahwa pakaian tidak hanya berfungsi sebagai penutup tubuh,
tetapi juga sebagai simbol penghormatan terhadap diri sendiri
dan manifestasi ketaatan kepada Allah Swt. Quraish Shihab
menafsirkan bahwa pakaian takwa bukan sekadar
perlindungan fisik, tetapi lebih mendalam sebagai penjaga
kehormatan batin yang menghindarkan manusia dari kehinaan
akhlak seperti pamer, arogansi, atau ketidaksopanan. Takwa
dalam bentuk batiniah, menurutnya, menciptakan benteng
moral dalam jiwa seseorang, yang tercermin melalui sikap dan
cara berpakaian yang mencerminkan harga diri seorang
mukmin terlepas dari status sosial atau tren budaya yang
berkembang.

Sementara itu, Hamka dalam Tafsir al-Azhéar
mengambil pendekatan yang lebih historis dan sosiologis. la
menegaskan bahwa pakaian khususnya jilbab bagi perempuan
adalah lambang kehormatan sosial yang membedakan antara
perempuan merdeka dan perempuan budak pada masa Nabi.
Dalam menafsirkan Surah al-Ahzab/33: 59, Hamka menulis
bahwa perintah untuk mengulurkan jilbab adalah bentuk
penjagaan terhadap kehormatan perempuan muslimah agar
“tidak disangka perempuan lacur” dan menunjukkan bahwa
mereka adalah wanita yang terhormat. la bahkan menyebut
bahwa penolakan terhadap kewajiban menutup aurat
merupakan bentuk pengabaian terhadap izzah diri yang hakiki.

% 1zzah berarti kehormatan dan kekuatan. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah,
Mu’jam al-Wasith, ..., hal. 598.



142

Hamka sangat menekankan pentingnya menjaga identitas
kultural dan spiritual umat dari dekadensi moral akibat
infiltrasi budaya barat yang merendahkan perempuan lewat
busana vulgar. 4°

Al-Qur'an sendiri menunjukkan relasi erat antara
pakaian, kehormatan, dan pengenalan terhadap identitas
spiritual. Dalam Surah al-Ahzab/33: 59, Allah Swt berfirman:
“Wahai Nabi! Katakanlah kepada istri-istrimu, anak-anak
perempuanmu, dan istri-istri orang mukmin, hendaklah
mereka mengulurkan jilbab mereka ke seluruh tubuh mereka.
Yang demikian itu agar mereka lebih mudah dikenal dan tidak
diganggu.” Ayat ini menegaskan bahwa pakaian sopan bukan
hanya soal ketaatan hukum, tetapi juga strategi ilahi dalam
menjaga martabat perempuan muslim. Dengan berpakaian
sesuai syariat, seorang muslimah menunjukkan kepada publik
bahwa ia adalah sosok yang beriman, terhormat, dan tidak bisa
diperlakukan sembarangan.

Dari perspektif ini, Quraish Shihab menggarisbawahi
bahwa izzah tidak bersumber dari status atau penampilan,
melainkan dari komitmen batin kepada nilai-nilai ketakwaan.
Sementara Hamka lebih menekankan dimensi sosial-kolektif
dari kehormatan, yaitu bagaimana berpakaian dapat menjadi
pernyataan sosial yang membedakan umat Islam dari sistem
nilai asing yang merusak. Dengan demikian, libas at-tagwa
menjadi fondasi dalam membangun kehormatan pribadi dan
sosial yang utuh, baik dalam dimensi spiritual maupun
sosiokultural.

Pengendalian Diri dari Hawa Nafsu

Salah satu fungsi mendasar dari libas at-taqwa menurut
para mufasir seperti Quraish Shihab dan Hamka adalah
sebagai sarana untuk menahan dan mengendalikan hawa nafsu.
Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah menjelaskan bahwa
libds at-tagwa adalah pakaian batin yang melindungi
seseorang dari dorongan-dorongan nafsu yang destruktif,*

40 Di Indonesia jilbab di gunakan karena kewajiban agama, dan karena didasarkan

pada suatu proses kesadaran agama. Muhtadi Abdul Mun’im, “Fenomena Jilbab di
Indonesia: Antara Agama, Budaya, Gaya Hidup dan Gerakan Sosial,” dalam Jurnal El-
Waroqoh, Vol. 1, No. 1 Tahun 2017, hal 66.

41 Nafsu terbagi menjadi tiga, yaitu nafsu Ammarah, nafsu lawwamah, dan nafsu

muthmainnah. Nafsu yang selamat adalah nafsu muthmainnah yang sudah mencapai
ketundukan kepada kesucian hati. Amméarah merupakan shigah mubalaghah dari kata kerja
amara-ya muru-imarah yang berarti sangat sering memerintah atau selalu menyuruh. Dalam
Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-Wasith, ..., 2004, hal. 26. Lawwamah berasal dari



143

seperti pamer (riyd’), kesombongan (takabbur), dan
mempertontonkan aurat untuk menarik perhatian lawan jenis.
la menegaskan bahwa kontrol batin yang dilandasi kesadaran
akan pengawasan Allah (murégabah) merupakan perlindungan
yang lebih kokoh daripada sekadar busana fisik, sebab akarnya
berada pada dimensi spiritual yang menginternalisasi nilai-
nilai takwa. Dalam konteks ini, pakaian lahiriah menjadi
instrumen manifestasi, sedangkan kekuatan utama terletak
pada komitmen ruhani untuk menjaga kesucian jiwa dari
godaan hawa nafsu.

Hamka, dalam Tafsir al-Azhar, juga mengafirmasi
bahwa berpakaian menutup aurat adalah bagian dari proses
mendidik diri untuk menahan syahwat dan membatasi ruang
gerak kebebasan yang liar. la bahkan lebih tegas menyoroti
bahaya budaya permisif dan vulgaritas dalam berpakaian yang
dibawa oleh arus budaya Barat. Menurut Hamka, pakaian
terbuka bukan hanya mencerminkan kerusakan moral, tetapi
juga menjadi pemantik syahwat bagi orang lain dan awal mula
dari kerusakan sosial yang lebih luas.*?> Oleh karena itu,
menutup aurat adalah salah satu bentuk mujahadah
(pengendalian diri) yang berdampak tidak hanya pada pribadi,
tetapi juga masyarakat.

Al-Qur an menegaskan pentingnya pengendalian hawa
nafsu dalam banyak ayat, salah satunya dalam Surah an-
Nazi‘at/79: 40-41: “Adapun orang yang takut kepada
kebesaran Tuhannya dan menahan diri dari keinginan hawa
nafsunya, maka sesungguhnya surgalah tempat tinggalnya.”
Ayat ini menegaskan bahwa kunci keselamatan akhirat terletak
pada kemampuan mengekang dorongan-dorongan nafsu

kata al-Lam yang berarti mencela-menyesali-menegur. Dalam Majma’ Lughah al-
Arabiyyah, Mu jam al-Wasith..., 2004, hal. 847. Muthmainnah merupakan isim maf’ul dari
fiil thama’ana-yathmainnu yang berarti jiwa yang ditenangkan atau jiwa yang telah
mencapai ketenangan. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu jam al-WasTth..., 2004, hal.
566

42 Rasulullah SAW menjelaskan tentang bahaya pandangan sebagai sumber syahwat
dan dosa, “Pandangan (mata) adalah panah beracun dari panah-panah iblis. Siapa yang
menundukkan pandangannya karena Allah Swt., maka Allah Swt. akan tanamkan dalam
hatinya manisnya iman yang akan dirasakan sampai hari kiamat." HR. al-Hakim dalam al-
Mustadrak, no. 7875. Dinyatakan hasan oleh al-Albani dalam Shahih al-Jami‘, no. 2830.
Ibnu katsir juga menyebutkan dalam surat An-Ndar/24: 30, bahwa tidak boleh memandang
kecuali kepada hal-hal yang di halalkan. Dalam Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid o, ...,
hal. 41.



144

karena takut Ketika berdiri di hadapan Allah Swt. dan takut
akan hukumnya.*?

Dalam konteks berpakaian, ayat ini memperlihatkan
bahwa menutup aurat bukan hanya perintah legalistik, tetapi
juga praktik spiritual untuk membangun kematangan jiwa.
Allah SWT berfirman,

e K Y 8

Wahai anak cucu Adam, janganlah sekali-kali kamu tertipu
oleh setan.... (Al-A’raf/7: 27)

Ayat ini muncul sesudah ayat tentang pakaian (al-
A‘raf: 26),** yang menunjukkan bahwa pakaian yang layak
adalah salah satu cara untuk menghindari tipu daya syaitan
yang ingin mengungkap aurat manusia dan mendorongnya
mengikuti hawa nafsu.

Dengan demikian, baik Hamka maupun Quraish
Shihab sepakat bahwa libas at-taqwa adalah simbol dari
disiplin batin yang menolak tunduk pada godaan duniawi.
Namun, pendekatan Hamka lebih protektif terhadap aspek
sosial dan budaya, sedangkan Quraish Shihab lebih
menekankan pada pendidikan kesadaran moral dan spiritual
individu. Dalam dua pendekatan ini, keduanya menunjukkan
bahwa pengendalian hawa nafsu melalui cara berpakaian
adalah bentuk nyata dari aktualisasi takwa dalam kehidupan
seorang muslim.

e. ldentitas Muslimah di Ruang Publik

Pakaian syar‘i yang dikenakan oleh perempuan
muslimah di ruang publik tidak hanya berfungsi sebagai
pelindung fisik, tetapi juga sebagai simbol identitas
keagamaan dan komitmen spiritual.*® Dalam menafsirkan al-
Ahzab/33: 59, "Hai Nabi, katakanlah kepada istri-istrimu,
anak-anak perempuanmu, dan istri-istri orang mukmin:
Hendaklah mereka mengulurkan jilbabnya ke seluruh tubuh

4 1bnu Katsir, Tafsir lbnu Katsir, Jilid 8, ..., hal. 395.

4 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 4, ..., hal. 2339.
4 Muhtadi Abdul Mun’im, “Fenomena Jilbb di Indonesia: Antara Agama, ..., hal
65.



145

mereka. Yang demikian itu agar mereka lebih mudah dikenali
dan tidak diganggu,”

Quraish Shihab memandang bahwa perintah ber-jilbab
mencerminkan identitas moral dan sosial seorang perempuan
muslim. Jilbdb menjadi penanda bahwa seorang perempuan
tunduk kepada ketetapan Ilahi, serta ingin dikenal bukan
karena tubuh atau penampilannya, melainkan karena nilai-nilai
luhur yang ia bawa. Jilbab, dalam tafsir Quraish, bukan
sekadar pembeda budaya, tetapi merupakan bentuk ekspresi
iman yang kasatmata dalam dunia publik modern yang sarat
distraksi.

Hamka, di sisi lain, dalam Tafsir al-Azh&r menafsirkan
ayat yang sama dengan penekanan pada konteks historis sosial
masyarakat Madinah. la menjelaskan bahwa jilbab pada masa
itu menjadi pembeda antara perempuan merdeka dan budak.
Menurut Hamka, perintah menutup tubuh dengan jilbab adalah
bentuk pembebasan perempuan muslimah dari perlakuan hina
yang biasa diterima oleh budak perempuan atau perempuan
nakal. Dengan mengenakan jilbab, perempuan muslim
memperoleh kembali martabatnya dan terbebas dari pelecehan
sosial. Dalam pandangannya, jilbab bukan hanya simbol
keimanan, tetapi juga simbol status kemuliaan dan kehormatan
perempuan dalam masyarakat Islam. Dalam hadis yang
diriwayatkan Abdullan bin Mas’ud, Rasulullah saw. bersabda,

Hlaz) ghkant Eass 136 (e 5
“Perempuan adalah aurat. Apabila ia keluar, setan
menghiasinya (di mata manusia).”*® (HR. Tirmidzi)

Hadis ini memperingatkan pentingnya pakaian sebagai
bentuk penjagaan dari fitnah, sekaligus sebagai pelindung dari
tatapan syahwat.

Dari dua pendekatan ini tampak bahwa Hamka
menekankan aspek identitas struktural-sosial jilbab sebagai
penegasan status sosial dan perlindungan terhadap martabat,
sedangkan Quraish Shihab lebih menekankan makna spiritual
dan kesadaran identitas keislaman dalam ranah publik.
Keduanya bertemu dalam titik bahwa jilbab merupakan simbol
libds at-tagwa yakni pakaian ketakwaan yang tidak hanya

4% Muhammad bin Isa at Tirmidzi, Jami al Tirmidzi, hadis No. 1173. Dalam
https://www.islamicfinder.org/hadith/tirmidhi/suckling/1173/. Diakses pada tanggal 20 Mei
2025.



https://www.islamicfinder.org/hadith/tirmidhi/suckling/1173/

146

menutupi tubuh tetapi juga menegaskan jati diri muslimah
yang tunduk kepada Allah dan berkontribusi menjaga etika
sosial.

Al-Qur'an pun konsisten menegaskan pentingnya
identitas keimanan yang terjaga. Dalam Surah al-Bagarah/2: 2,
Allah menyebut Al-Qur'an sebagai “petunjuk bagi orang-
orang yang bertakwa”,*’ dan salah satu bentuk ketakwaan
yang kasatmata adalah kepatuhan terhadap syariat, termasuk
dalam berpakaian. Dengan demikian, berpakaian syar‘i seperti
mengenakan jilbab bukan hanya bentuk ketaatan individual,
tetapi juga pernyataan publik tentang nilai-nilai yang diyakini.
la adalah kombinasi antara perlindungan diri, kehormatan
sosial, dan deklarasi iman yang hidup di tengah masyarakat
modern yang semakin cair batas-batasnya.

f.  Komitmen terhadap Syariat

Libas at-tagwa tidak hanya dimaknai sebagai simbol
spiritualitas, tetapi juga sebagai bentuk nyata dari komitmen
seorang muslim terhadap hukum-hukum syariat, khususnya
dalam hal menutup aurat. Quraish Shihab, dalam Tafsir al-
Mishbah, menafsirkan al-Ahzab/33: 59 dengan penekanan
bahwa perintah untuk mengulurkan jilbab tidak muncul dalam
ruang hampa, melainkan sebagai bagian dari peningkatan
kualitas keimanan. Frasa "yudnira ‘alaihinna  min
jalabibihinna" (hendaklah mereka mengulurkan jilbabnya ke
seluruh tubuh mereka) menurutnya bukan sekadar instruksi

47 Petunjuk dari Allah Swt. merupakan inti dari eksistensi Al-Qur’an. la bukan hanya
sebagai arah, tetapi juga hakikat, tabiat, dan substansi dari kitab suci itu sendiri. Namun,
yang menjadi pertanyaan mendasar adalah: kepada siapakah petunjuk itu diberikan? Siapa
yang layak menerima cahaya, bimbingan, nasihat, dan penjelasan yang terkandung dalam Al-
Qur'an?

Jawabannya adalah: hanya mereka yang bertakwa. Ketakwaan yang tertanam dalam
hati adalah prasyarat utama untuk meraih manfaat dari petunjuk Al-Qur’an. Hati yang
diliputi takwa akan terbuka kuncinya, memungkinkan wahyu llahi masuk, menetap, dan
berperan aktif di dalamnya. Ketakwaan itulah yang menjadikan hati peka, mampu menerima
dan merespons pesan-pesan ilahi dengan kesungguhan.

Oleh karena itu, seseorang yang ingin memperoleh bimbingan dari Al-Qur’an harus
datang kepadanya dengan hati yang bersih dan suci yakni hati yang selamat dari penyakit
batin. la juga harus datang dengan penuh rasa takut dan kehati-hatian, khawatir terjerumus ke
dalam kesesatan dan tipu daya yang menyesatkan. Maka, kesiapan batin dan ketundukan
spiritual menjadi kunci untuk membuka jalan menuju petunjuk yang dijanjikan Al-Qur an.
Dalam Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur'an di bawah naungan Al-Qur an, Jilid 1, Terj.
As’ad yasin dari judul “F1 Zhilalil Qur'an,” Jakarta: Gema Insani Press, 2000, hal. 46.



2.

147

berpakaian, tetapi sinyal akan adanya pendalaman komitmen
spiritual. Bagi perempuan muslimah yang sebelumnya telah
menutup tubuh, perintah ini mempertegas bahwa syariat Islam
menuntut bukan hanya kepatuhan saja, tetapi juga dalam niat
dan kesadaran. Kepatuhan terhadap aturan berpakaian adalah
bagian dari jalan menuju takwa yang semakin matang dan
utuh.

Sementara itu, Hamka dalam Tafsir al-Azhar
menyatakan bahwa berpakaian sopan dan menutup aurat
merupakan bagian dari ketaatan yang tidak dapat ditawar. la
menyebut bahwa bentuk dan model pakaian boleh saja
menyesuaikan zaman dan kebudayaan selama tidak menyalahi
prinsip utama syariat, yaitu menutup aurat secara sempurna,
tidak membentuk lekuk tubuh, dan tidak menyerupai pakaian
lawan jenis. Dengan pendekatan praktis, Hamka menekankan
bahwa bentuk-bentuk fisik dari ketaatan, seperti berpakaian
sesuai syariat, adalah ekspresi dari kesungguhan hati dalam
ber-takwa. Menurutnya, orang yang mengklaim ber-takwa
tetapi menolak aturan berpakaian syar‘i, belum memiliki
komitmen yang utuh terhadap Islam.

Secara umum, kedua mufassir tersebut sepakat bahwa
libas at-tagwa adalah integrasi antara kepatuhan lahiriah dan
kesadaran batiniah. Al-Qur an banyak menegaskan pentingnya
mengikuti syariat sebagai jalan menuju takwa. Surah al-
Bagarah/2: 2 menyebut bahwa “Kitab (Al-Qur an) ini tidak
ada keraguan padanya, petunjuk bagi mereka yang
bertakwa, ” sementara an-N0r/24: 31 memerintahkan secara
tegas agar perempuan "menarik kain kerudungnya ke
dadanya,” menunjukkan bahwa syariat berpakaian bukan
sekadar pilihan etika, tetapi perintah ilahiah yang menuntut
ketaatan. Dalam konteks ini, libas at-taqwa bukan hanya nilai
abstrak, tetapi harus termanifestasi dalam komitmen nyata
terhadap syariat, termasuk dalam hal berpakaian.

Implementasi Nilai Libas at-Tagwa dalam Kehidupan Modern

Di tengah dinamika masyarakat kontemporer yang

semakin kompleks, nilai-nilai spiritual dalam Islam menghadapi
tantangan dan peluang baru, termasuk dalam hal berpakaian.
Libas at-taqwa, sebagaimana disebutkan dalam Surah Al-A‘raf/7:
26, adalah simbol ketakwaan yang tidak semata-mata merujuk
pada pakaian fisik, melainkan mencakup kesadaran, akhlak, dan
komitmen terhadap syariat. Implementasi nilai ini dalam



148

masyarakat modern tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi
ibadah, tetapi juga sebagai alat navigasi sosial yang menegaskan
identitas, etika, dan integritas Muslim dalam ruang publik yang
plural dan global.

Fenomena  globalisasi,  perkembangan  teknologi
komunikasi, serta derasnya arus budaya populer telah membawa
dampak signifikan terhadap gaya hidup dan cara berpakaian umat
Islam masa kini.*® Dalam realitas tersebut, nilai libas at-taqwa
mencerminkan kesadaran moral dan spiritual menghadapi
tantangan serius. Oleh Kkarena itu, implementasi nilai ini
memerlukan pendekatan yang kontekstual, relevan, dan solutif
bagi umat Islam di era modern.

a. Pakaian sebagai Simbol Ketakwaan dan Kesadaran Diri

Di tengah budaya konsumerisme dan eksploitasi tubuh
dalam media sosial, banyak individu khususnya generasi muda
menjadikan pakaian sekadar alat pencitraan, bukan
representasi kesadaran moral. Nilai-nilai modesty atau
kesopanan semakin terpinggirkan oleh tren pakaian yang
vulgar atau provokatif.*°

Dalam masyarakat modern, pakaian sering dijadikan
sarana ekspresi personal maupun budaya.®® Namun bagi
seorang Muslim, berpakaian tidak hanya berfungsi estetis atau
identitas  sosial, melainkan merupakan refleksi dari
ketundukan kepada Allah. Libas at-tagwd menanamkan

A

bahwa kesadaran spiritual dan rasa malu (al-kayd’) menjadi

48 Fitriana Maghdalena dan Zulkiply Lessy, “Menafsir Ulang Hijab: Dinamika dan
Makna dalam Konteks Global (Konsumen Griya Busana Muslim Indramayu,” dalam Jurnal
Risoma, Vol. 2, No. 2 Tahun 2024, hal. 84-85.

4% Menurut John W. Berry, dalam proses akulturasi yang melibatkan interaksi antara
budaya lokal dengan elemen-elemen baru (seperti budaya global atau asing), terdapat risiko
signifikan bahwa nilai-nilai inti dari budaya asli bisa mengalami distorsi, pengaburan, atau
bahkan terpinggirkan. Hal ini terjadi apabila individu atau kelompok terlalu mengadopsi
unsur budaya luar tanpa seleksi kritis, sehingga esensi dan identitas budaya lokal perlahan
memudar. Dalam Reghifa Khalimatus Syadiyah, et.al., “Akulturasi Islam dan Budaya Lokal
dalam Fesyen Hijab di Indonesia, ..., hal. 121.

%0 Fesyen hijab di Indonesia merefleksikan suatu dinamika akulturasi yang kompleks
antara ajaran Islam dan unsur-unsur budaya lokal, sehingga melahirkan gaya berpakaian
yang khas dan bervariasi. Akulturasi ini tidak hanya tampak dalam aspek fisik seperti model
dan bahan pakaian, tetapi juga terlihat dalam transformasi cara pandang serta praktik sosial
para perempuan Muslim terhadap penggunaan hijab. Fenomena ini sejalan dengan teori
akulturasi yang dikemukakan oleh John W. Berry, yang menyatakan bahwa akulturasi
merupakan proses penyesuaian yang dialami oleh individu atau kelompok ketika mereka
terlibat dalam interaksi dengan budaya yang berbeda. Dalam Reghifa Khalimatus Syadiyah,
et.al., “Akulturasi Islam dan Budaya Lokal dalam Fesyen Hijab di Indonesia, ..., hal. 117.



149

dasar moral dalam berpakaian. Hadis Nabi saw., “Al-haya u
min al-iman” (HR. Bukhari, No. 24), menunjukkan bahwa
rasa malu adalah bagian dari iman yang mendorong seseorang
menjaga aurat dan bersikap sopan, bahkan dalam budaya yang
permisif. Dalam konteks ini, libds at-tagwd adalah
perlindungan batin dari eksposur budaya pop Yyang
menormalisasi ketelanjangan atau gaya berpakaian vulgar.
b. Moderasi dan Estetika dalam Berpakaian Muslim

Ketimpangan antara dua ekstrem sering terjadi:
sebagian kalangan terjebak dalam berpakaian mewah dan
mencolok tanpa memperhatikan nilai spiritual, sementara
sebagian lain mengabaikan estetika dan mereduksi agama
menjadi simbol keseragaman kaku.

Islam tidak menolak keindahan, sebagaimana sabda
Nabi saw.: "Sesungguhnya Allah itu indah dan menyukai
keindahan" (HR. Muslim, No. 91). Di era modern, ketika tren
mode menjadi industri global, umat Islam dituntut untuk
mempraktikkan  prinsip  wasathiyah ~ (moderat) dalam
berpakaian: tidak boros, tidak berlebihan, dan tidak meniru
gaya yang bertentangan dengan nilai Islam. Quraish Shihab
membolehkan estetika asal sesuai adab, sementara Hamka
menyoroti bahayanya pakaian mencolok yang mencerminkan
kemewahan dan pamer. Pakaian Muslim modern idealnya
menggabungkan kesederhanaan, kesopanan, dan cita rasa
estetis yang tetap selaras dengan nilai-nilai Islam.

c. Fungsi Proteksi Sosial dan Etika dalam Pakaian

Maraknya objektifikasi tubuh dalam media, serta
meningkatnya pelecehan seksual di ruang publik dan digital,
menunjukkan bahwa pakaian sering kali tidak lagi dipandang
sebagai proteksi moral dan sosial.®!

51 Berdasarkan laporan dari lembaga layanan, jenis kekerasan yang paling banyak
dilaporkan adalah kekerasan seksual dengan total 2.363 kasus (34,80%). Selanjutnya,
kekerasan psikis tercatat sebanyak 1.930 kasus (28,50%), disusul kekerasan fisik sebanyak
1.840 kasus (27,20%), dan kekerasan ekonomi sebanyak 640 kasus (9,50%). Sementara itu,
data yang dirilis oleh Komnas Perempuan menunjukkan bahwa kekerasan psikis menjadi
bentuk kekerasan tertinggi dengan 3.498 kasus (41,55%). Setelah itu, kekerasan fisik
menempati urutan kedua dengan 2.081 kasus (24,71%), disusul oleh kekerasan seksual
sebanyak 2.078 kasus (24,69%), dan kekerasan ekonomi sebanyak 762 kasus (9,05%).
Dalam https://data.goodstats.id/statistic/simak-jumlah-kasus-kekerasan-terhadap-perempuan-
berdasarkan-jenis-di-2023-8Khpn. Diakses pada tanggal 30 Mei 2025.



https://data.goodstats.id/statistic/simak-jumlah-kasus-kekerasan-terhadap-perempuan-berdasarkan-jenis-di-2023-8Khpn
https://data.goodstats.id/statistic/simak-jumlah-kasus-kekerasan-terhadap-perempuan-berdasarkan-jenis-di-2023-8Khpn

150

Dalam masyarakat urban yang serba terbuka, pakaian
tidak hanya mencerminkan individu, tetapi juga membentuk
interaksi sosial. Libas at-taqwé berfungsi sebagai pelindung
dari objektifikasi tubuh dan gangguan sosial, terutama bagi
perempuan. Surah Al-Ahzab/33: 59 menyebut bahwa jilbab
ditetapkan “agar mereka dikenal dan tidak diganggu.” Artinya,
pakaian Islami bukan bentuk pengekangan, melainkan langkah
preventif yang menyatukan spiritualitas dan keamanan sosial.
Dalam dunia modern, saat kekerasan berbasis gender
meningkat, pakaian yang berlandaskan takwa menjadi strategi
perlindungan yang disyariatkan sekaligus relevan secara
sosiologis.

d. ldentitas Keislaman di Tengah Masyarakat Plural

Dalam konteks masyarakat yang plural dan sekuler,
identitas keislaman, terutama dalam berpakaian, sering
mendapat stigma negatif atau dianggap tidak relevan dengan
nilai modernitas. Muslimah berjilbab pun masih menghadapi
diskriminasi di berbagai ruang publik.>?

Dalam lingkungan multikultural, simbol keagamaan
seperti jilbab sering menjadi sorotan. Namun, libas at-taqwa
justru memperkuat identitas Muslim dalam kerangka inklusif,
bukan eksklusif. Surah Al-A‘réf/7: 26 menekankan bahwa
pakaian takwa adalah “yang paling baik,” menandakan bahwa
ketakwaanlah yang harus menjadi dasar identitas. Quraish
Shihab menekankan bahwa jilbdb bukan sekadar atribut
budaya, tetapi deklarasi spiritual yang menjadi pembeda
positif dalam masyarakat global. Dalam konteks ini, pakaian
Islami adalah sarana dakwah non-verbal yang mengajak
kepada kesopanan dan kehormatan, sekaligus membuka dialog
dengan komunitas lintas iman.

e. Tantangan dan Peluang Aktualisasi Libas at-tagwa

Tantangan utama saat ini adalah bagaimana
mengaktualisasikan nilai libas at-tagwa di tengah arus budaya
populer, liberalisme, dan komersialisasi agama. Banyak pula

52 Contoh kasus diskriminatif, seorang dokter yang melamar kerja disyaratkan untuk
melepas hijab saat bekerja di salah satu rumah sakit di Jakarta. Dalam
https://www.channelnewsasia.com/asia/jakarta-medistra-hospital-hijab-apology-
discrimination-recruitment-4582671?utm_source=chatgpt.com. Diakses pada tanggal 30 Mei
2025 pukul 07.30 WIB. Kasus lain, Sejak 2004, Prancis melarang simbol keagamaan tampak
seperti hijab di sekolah negeri. Dalam https://time.com/7000437/france-sporting-hijab-ban-
olympics/?utm_source=chatgpt.com. Diakses pada tanggal 30 Mei 2025 pukul 07.30 WIB.



https://www.channelnewsasia.com/asia/jakarta-medistra-hospital-hijab-apology-discrimination-recruitment-4582671?utm_source=chatgpt.com
https://www.channelnewsasia.com/asia/jakarta-medistra-hospital-hijab-apology-discrimination-recruitment-4582671?utm_source=chatgpt.com
https://time.com/7000437/france-sporting-hijab-ban-olympics/?utm_source=chatgpt.com
https://time.com/7000437/france-sporting-hijab-ban-olympics/?utm_source=chatgpt.com

151

fenomena ‘“‘simbolisasi” keislaman yang dangkal: tampil
Islami namun tidak diiringi dengan ketakwaan sejati.>

Globalisasi membawa dua sisi bagi umat Islam:
tantangan dalam bentuk hegemoni budaya liberal, dan peluang
untuk menampilkan nilai Islam secara bijak. Tantangan itu
meliputi normalisasi pakaian ketat, tren berpakaian gender-
netral, atau narasi kebebasan absolut yang sering bertentangan
dengan prinsip libas at-tagwa. Namun, teknologi, media
sosial, dan industri modest fashion juga membuka peluang
besar bagi Muslim untuk memperkenalkan pakaian Islami
yang modern, anggun, dan sesuai syariat. Generasi muda
Muslim Kkini dapat mengaktualisasikan nilai libas at-taqwa
melalui platform digital sebagai bagian dari gerakan identitas
spiritual yang kontekstual dan progresif.

53 Meskipun integrasi antara nilai-nilai Islam dan budaya lokal dalam perkembangan
fesyen hijab memberikan sejumlah manfaat, fenomena ini juga membawa dampak negatif
berupa kecenderungan komodifikasi terhadap nilai-nilai keagamaan. Hijab yang awalnya
dimaknai sebagai simbol ketaatan kepada ajaran agama dan representasi kesederhanaan, Kini
sering kali direduksi menjadi sekadar produk dagang. Pergeseran ini tampak jelas dalam
strategi pemasaran hijab yang menonjolkan harga tinggi dan penekanan pada tren fashion
yang berorientasi pada tampilan estetis. Akibatnya, fungsi hijab sebagai penanda identitas
spiritual dan komitmen religius semakin tergeser, dan ia lebih dilihat sebagai barang mode
yang diperjualbelikan, tanpa memperhatikan dimensi nilai-nilai spiritual yang seharusnya
melekat padanya. Dalam Reghifa Khalimatus Syadiyah, et.al., “Akulturasi Islam dan Budaya
Lokal dalam Fesyen Hijab di Indonesia, ..., hal. 121.



152



BAB V
PENUTUP

A. Kesimpulan

Penelitian ini berangkat dari fenomena penggunaan pakaian
Muslim di Indonesia yang dikenal dengan istilah pakaian takwa atau
libas at-tagwd, yang umumnya dikenakan dalam konteks ibadah
seperti salat. Namun, dalam realitas sosial masyarakat modern,
pakaian takwa tidak selalu dimaknai sesuai dengan nilai-nilai spiritual
yang terkandung di dalamnya. Terdapat berbagai problematika yang
muncul, seperti komersialisasi dan perubahan makna, serta kurangnya
pemahaman filosofis terhadap hakikat libas at-tagwa.

Salah satu problem utama yang diangkat dalam penelitian ini
adalah fenomena komersialisasi pakaian takwa, di mana nilai-nilai ke
takwaan yang seharusnya menjadi esensi utama tergeser oleh tren
mode dan kepentingan pasar. Pakaian takwa kemudian cenderung
dipahami sebagai simbol status sosial atau penampilan luar yang
religius, bukan sebagai manifestasi dari ketundukan dan kedekatan
kepada Allah Swt. Hal ini menunjukkan terjadinya distorsi makna, di
mana substansi spiritual tergantikan oleh bentuk visual belaka.

Selain itu, penelitian ini menemukan bahwa masih banyak
masyarakat yang mengenakan pakaian takwa tanpa memahami makna
filosofis dan spiritual yang mendasarinya. Pakaian ini seharusnya

153



154

menjadi ekspresi dari kesederhanaan, kerendahan hati, dan kesadaran
diri dalam relasi dengan Tuhan dan sesama manusia. Namun, dalam
praktiknya, pemakaian pakaian takwa sering kali sekadar mengikuti
kebiasaan, budaya, atau formalitas sosial, tanpa penghayatan nilai-
nilai ketakwaan yang mendalam.

Sebagai dasar teoritis dan analisis tekstual, penelitian ini
mengangkat pandangan dua tokoh mufasir Indonesia, yakni M.
Quraish Shihab dan Haji Abdul Malik Karim Amrullah (HAMKA)
untuk dikomparasikan, mengenai makna libas at-taqwa. Keduanya
menekankan pentingnya memaknai pakaian takwa sebagai simbol dari
kondisi batin yang tunduk kepada Allah, bukan semata-mata busana
fisik. Bagi Quraish Shihab, pakaian batin adalah pakaian sejati dalam
Islam, sedangkan Hamka menegaskan bahwa pakaian fisik yang
sesuai syariat merupakan perwujudan nyata dari ketakwaan yang
bersumber dari dalam hati.

Penelitian ini juga membahas fungsi filosofis pakaian dalam
Al-Qur'an, yang mencakup tiga peran utama: perlindungan,
kenyamanan, dan penutup aib. Fungsi perlindungan menunjukkan
bahwa pakaian berperan menjaga diri dari kerusakan fisik dan moral,
sebagaimana pasangan suami istri saling menjaga dari gangguan hawa
nafsu. Fungsi kenyamanan mencerminkan ketenangan batin,
sebagaimana disebutkan dalam Surah ar-R0m/30: 21 mengenai tujuan
pernikahan. Adapun fungsi penutup aib berarti menjaga kehormatan
dan kerahasiaan pribadi serta pasangan.

Dari sisi terminologis, penelitian ini mengungkapkan berbagai
istilah dalam Al-Qur’an yang berkaitan dengan pakaian, seperti
tsiyab, sarabil, jilbdb, khimar, dan hijab. Semua istilah ini
menunjukkan bentuk atau model dari pakaian yang memenuhi prinsip
dasar syariat, yakni menutup aurat dan menjaga kehormatan. Selain
itu, dijelaskan pula bentuk-bentuk pakaian tradisional Islam seperti
kaftan, abaya, tunik, dan tsawb, yang berkembang dalam berbagai
kultur Muslim dan tetap berpijak pada prinsip ketakwaan.

Penelitian ini juga menelusuri sejarah berpakaian masyarakat
Arab pra-Islam, yang menunjukkan adanya ketimpangan moral dalam
cara berpakaian, khususnya pada wanita. Pakaian dikenakan dengan
cara memperlihatkan bagian tubuh dan perhiasan secara terbuka.
Ajaran Islam datang untuk mereformasi tradisi ini dengan
menanamkan nilai kesopanan, perlindungan, dan penghormatan
terhadap diri. Ayat-ayat seperti Surah al-A‘raf/7: 26 dan al-Ahzab/33:
59 menjadi pijakan normatif perubahan ini.

Dalam menelaah ayat-ayat tersebut, Quraish Shihab dan
Hamka memiliki penafsiran yang saling melengkapi. Quraish Shihab



155

menekankan dimensi batiniah dari libas at-taqwa sebagai bentuk
perlindungan dari kehinaan moral, sedangkan Hamka, melalui
pendekatan historis, menyoroti fungsi sosial pakaian seperti jilbab
sebagai penanda kehormatan perempuan dalam konteks masyarakat
Arab klasik. Keduanya menolak pemisahan antara aspek lahiriah dan
batiniah dalam berpakaian.

Penelitian ini menyoroti pula peranan takwa yang mendasari
konsep libas at-taqwa, yaitu sebagai pelindung diri dari dosa, penjaga
dari kerusakan moral, bekal spiritual, dan naungan kehidupan yang
tenang. Dalam konteks pakaian, takwa tercermin melalui penutupan
aurat, kesopanan, serta akhlak yang baik. Takwa bukan hanya kondisi
batin, tetapi nilai aktif yang memengaruhi seluruh aspek kehidupan,
termasuk dalam berpenampilan.

Distorsi makna libas at-tagwa di era modern menjadi
perhatian penting dalam penelitian ini. Ketika pakaian religius
direduksi menjadi simbol mode semata, nilai-nilai spiritual kehilangan
konteksnya. Industri fashion Muslim yang berkembang telah
mengubah libas at-tagwa menjadi komoditas ekonomi, bukan lagi
simbol integritas moral. Akibatnya, persepsi kesalehan dalam
masyarakat pun menjadi bias dan lebih berfokus pada aspek
penampilan luar.

Sebagai bentuk aplikatif dari hasil kajian, tesis ini
mengungkap lima bentuk implementasi nilai libas at-tagwa dalam
kehidupan modern. Pertama, pakaian menjadi simbol kesadaran diri
dan ketakwaan. Kedua, ia mencerminkan moderasi dan estetika yang
sesuai syariat. Ketiga, pakaian berfungsi sebagai pelindung sosial dan
etika dalam relasi publik. Keempat, pakaian Muslim membentuk
identitas keislaman dalam masyarakat yang plural. Dan kelima,
aktualisasi nilai libds at-tagwd menghadapi tantangan globalisasi
sekaligus peluang dakwah kultural.

Penelitian ini menunjukkan bahwa pendekatan Hamka
terhadap konsep libas at-tagwa lebih menekankan pada aspek lahiriah
sebagai manifestasi nyata dari ketakwaan batiniah. Bagi Hamka,
ketakwaan bukanlah sesuatu yang tersembunyi semata, melainkan
harus tercermin melalui tindakan yang konkret, termasuk dalam
berpakaian sesuai dengan ketentuan syariat, yakni menutup aurat
secara sempurna. Dalam pandangannya, antara dimensi lahir dan batin
tidak dapat dipisahkan, karena ekspresi lahir merupakan cermin
kejujuran batin seseorang dalam beragama.

Sebaliknya, M. Quraish Shihab lebih menitikberatkan pada
dimensi batin sebagai inti dari pakaian takwa. la memandang bahwa
yang utama dari libas at-taqwa adalah kualitas jiwa yang bersih dari



156

sifat-sifat tercela seperti kesombongan, riya, dan kedengkian.
Meskipun Quraish Shihab tidak menafikan pentingnya pakaian syar‘i
secara lahiriah, penekanannya yang kuat pada aspek batin dapat
berpotensi menimbulkan kekeliruan dalam pemahaman masyarakat
awam.

Implikasi dari perbedaan pendekatan ini adalah kemungkinan
terjadinya penafsiran yang tidak utuh terhadap makna pakaian takwa.
Jika hanya dimaknai secara batiniah tanpa dikaitkan dengan ekspresi
lahiriah, maka sebagian orang dapat memahami bahwa menutup aurat
secara fisik tidak lagi menjadi keharusan, asalkan hati telah bersih
dari penyakit spiritual. Pemahaman seperti ini tentu bertentangan
dengan semangat integralitas antara iman, akhlak, dan amal dalam
Islam.

Berdasarkan hasil penelitian dalam tesis ini, dapat disimpulkan
bahwa konsep libas at-tagwé bersifat universal dan relevan untuk
seluruh umat manusia. la merepresentasikan pakaian yang
bermartabat, simbol dari kesadaran spiritual yang mendalam, serta
refleksi dari peradaban yang ideal dan berkepribadian luhur. Dalam
konteks Muslimah, libas at-tagwéa diwujudkan melalui pemakaian
jilbab yang mengandung nilai spiritual dan identitas keislaman.
Bentuk jilbab dapat disesuaikan dengan perkembangan zaman, selama
tidak mengabaikan nilai-nilai dasar Islam dan ketakwaan. Ketakwaan
yang utuh seharusnya meliputi dimensi batiniah yang kokoh dan
diwujudkan pula dalam bentuk lahiriah yang selaras dengan ajaran
syariat. Keseimbangan antara hati yang bertakwa dan penampilan
yang patuh syariat merupakan cerminan kesempurnaan iman,
sebagaimana dicontohkan oleh Nabi Muhammad saw.

. Saran

Berikut adalah saran dari penelitian ini yang dapat dijadikan

pertimbangan untuk peneliti selanjutnya:

1. Pendekatan Interdisipliner dalam Studi Libas at-tagwa
Peneliti selanjutnya disarankan untuk menggunakan pendekatan
interdisipliner yang lebih luas, dengan melibatkan perspektif
sosiologi, antropologi, psikologi, dan kajian gender. Pendekatan
ini dapat memperkaya analisis terhadap pemaknaan dan
implementasi libas at-tagwa dalam berbagai konteks masyarakat
Muslim yang beragam.

2. Studi Kualitatif Empiris tentang Persepsi Masyarakat
Saran penting lainnya adalah melakukan penelitian lapangan
secara kualitatif terhadap pemahaman masyarakat Muslim,
khususnya di Indonesia, mengenai makna dan fungsi pakaian



157

takwa. Penelitian ini akan memberikan gambaran empiris
mengenai sejauh mana nilai-nilai libas at-tagwa dipahami dan
diamalkan dalam kehidupan sehari-hari, serta tantangan yang
dihadapi.

3. Analisis Komparatif antara Ulama Klasik dan Kontemporer
Peneliti berikutnya dapat melakukan kajian perbandingan antara
pandangan ulama klasik dan kontemporer terkait konsep libéas at-
tagwa. Hal ini penting untuk mengetahui dinamika
perkembangan pemahaman keagamaan dari masa ke masa, serta
bagaimana perubahan sosial dan budaya memengaruhi
interpretasi terhadap teks-teks keagamaan.

4. Kajian Mendalam terhadap Distorsi Makna Pakaian Takwa
Disarankan pula untuk mengkaji secara lebih khusus fenomena
komersialisasi dan distorsi makna pakaian takwa dalam industri
fashion  Muslim  modern.  Penelitian  lanjutan  dapat
mengeksplorasi bagaimana nilai-nilai spiritual dalam berpakaian
direduksi menjadi simbol visual semata, serta dampaknya
terhadap kesalehan individu dan kolektif.

5. Pentingnya Integrasi Dimensi Lahir dan Batin
Peneliti selanjutnya perlu menegaskan pentingnya integrasi antara
aspek lahiriah dan batiniah dalam memahami konsep ketakwaan.
Penelitian dapat diarahkan untuk merumuskan pendekatan
normatif dan edukatif yang mencegah pemahaman yang ekstrem,
baik yang terlalu menekankan aspek luar semata maupun yang
hanya fokus pada aspek batin.

6. Perluasan Kajian ke Konteks Global
Untuk memperluas cakupan, penelitian mendatang dapat
membandingkan fenomena libas at-tagwa di berbagai negara
Muslim, termasuk dalam konteks minoritas Muslim di negara
non-Muslim. Hal ini dapat membuka wawasan tentang
bagaimana makna pakaian takwa dipertahankan, dinegosiasikan,
atau bahkan diadaptasi dalam masyarakat global.

7. Pengembangan Model Edukasi Berbasis Nilai Takwa
Peneliti selanjutnya juga dapat mengembangkan model
pendidikan atau dakwah yang mampu menyampaikan makna
libas at-taqwa secara komprehensif, tidak hanya sebagai aturan
berpakaian, tetapi sebagai sarana pembentukan karakter dan
kepribadian Islami.

Dengan memperluas cakupan metodologis dan fokus analisis,
penelitian lanjutan diharapkan mampu memperdalam pemahaman
terhadap nilai-nilai spiritual Islam dalam aspek keseharian seperti



158

berpakaian, sekaligus merespons tantangan zaman yang terus
berubah.



DAFTAR PUSTAKA

Aziz, Abdul bin Abdullah. Fatwa-fatwa Terkini. Jakarta: Darul Hag, 2004.

Abdurrahman. Risalah Wanita. Bandung: Sinar Baru Algensindo Offest,
2005.

Utsaimin, Muhammad bin Salih. Risalah al-Hijab. Riyad: Dar Al Qasim,
1417.

Al-‘Asymawy, Muhammad Said. Hakikat Hijab dan Hujjah Sunnah. Mesir:
Madbuli As-Shagir, 1995.

Albani, Muhammad Nashiruddin. Mendudukkan Polmik Berjilbab, Terj.
Kamran As’ad Irsyady. Jakarta: Pustaka Azzam, 2004.

Al-Ghaffar, Abd Rasul Abd Hasan. Wanita Islam Gaya Hidup Modern, Terj.
Bahruddin Fanani. Bandung: Pustaka Hidayat, 1984.

Al-Khayyath, Muhammad Haitsam. Problematika Muslimah di Era Modern.
Jakarta: Erlangga, 2009.

159



160

Al-Maraghi, Ahmad Musthafa. Tafsir al-Maraghi. Terj. Anwar Rosyidi.
Semarang: Putra Toha,tt.

Al-Sha’rawi, Mutawalli. Figh al-Mar’ah al-Muslimah. Terj. Yessi HM.
Basyaruddin. Penerbit Amzah, September 2003.

Baidan, Nasaruddin dan Erwati Aziz. Metodologi Khusus Penelitian Tafsir.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2019.

------- . Perkembangan Tafsir Al Quran di Asia Tenggara. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar. 2019.

Faiz, Fahruddin. Hermeneutika al-Qur an. Yogyakarta: eLSAQ Press. 2005.

Farmawi, Abdul Hayy. Metode Tafsir Maudhu’i. Terj. Suryan A. Jamrah dari
judul al-Bidayah Fi al-Tafsir al-Maudhu 'i. Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada, 1994.

Gusmian, Islah. Khazanah Tafsir Indonesia. Jakarta Selatan: Teraju. 2003.

Hamka, Kedudukan Perempuan dalam Islam, Jakarta: Pustaka Panjimas,
1984.

------- . Ghirah dan Tantangan Terhadap Islam. Jakarta: Pustaka Panjimas,
1982.

------- . Pandangan Hidup Muslim. Jakarta: Gema Insani. 2016.

------- . Tafsir Al-Azhar. Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd,
2001.

Handayani, Fitria. "Jilbab Gaul, Jilbab Standar dan Jilbab Besar, Pola Sosio
Edukasi Identitas Keagamaan di Universitas Negeri Jakarta,” dalam
Jurnal Sosialita, Tahun 2008.

Husaini, Adian. Virus Liberalisme di Perguruan Tinggi Islam. Jakarta: Gema
Insani. 2009.

Husein Muhammad. Figh Perempuan: Refleksi Kiai atas Wacana Agama dan
Gender. Yogyakarta: LKIS, 2009

Isnawati. Aurat Wanita Muslimah, Jakarta: Rumah Figih Publishing, 2020.



161

------- . Istri Bekerja Mencari Nafkah, Jakarta: Rumah Figih Publishing, 2018.

Mahali, A. Mujab. Asbabun Nuzul Studi Pendalaman Al-Quran Surah al-
Bagarah-an-Nas, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2002.

Fachruddin, Fuad Mohd. Aurat dan Jilbab dalam Pandangan Mata Islam.
Jakarta: Pedoman Ilmu Jaya, 1984.

Mustagim, Abdul. Epistemologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKiS
Group. 2010.

------- . Metode Penelitian Al Quran dan Tafsir. Yogyakarta: Idea Press
Yogyakarta. 2014.

Nur Lailatul Musyafa’ah. “Pemikiran Fikih Wanita Qasim Amin,” dalam
Jurnal JS GI, Tahun 2013.

Putri, Afifah Miswadi. “Fenomena Buka Tutup Jilbab di Kalangan Remaja
(Studi Konstruksi Sosial Siswi SMA Negeri 2 Ponorogo)” Tesis.
Malang: Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana
Malik Ibrahim Malang, 2020.

Qutub, Sayyid. Tafsir Fi Zhilalil Qur’an dibawah naungan Al-Qur an (surat
Taha 57- An-Naml 81). Terj. As’ad Yasin. Jakarta: Gema Insani
Press, 2004.

Ratri, Lintang. Cadar, Media dan Identitas Perempuan Muslim. Jurnal
Forum. Vol.39, No.2.2011.

Rouf, Abdul. Mozaik Tafsir Indonesia. Depok: Sahifa. 2020.

Sabiq, Sayyid. Fikih Sunnah. Terj. Mohammad Nabhan Husein. Bandung: PT
Alma’arif, 2003.

Sali Susiana. “Pemakaian Jilbab Sebagai Identitas Kelompok (studi kasus
pada mahasiswa perempuan fakultas X universitas Y di Jakarta).”
Tesis. Jakarta: Program Kajian Wanita, Pasca Sarjana Ul, 2005.

Shihab, M. Quraish. Lentera Al-quran: Kisah dan Hikmah Kehidupan.
Bandung: Mizan Pustaka, 2014.



——————— . Tafsir Al-Mishbah. Tanggerang: Penerbit Lentera Hati, 2000.

——————— . Tafsir al-Misbah (Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an). Jakarta:
Lentera Hati, 2002.

------- . Jilbab Pakaian Wanita Muslimah. Tanggerang: Penerbit Lentera Hati,
2018.

------- . Jilbab Pakaian Wanita Muslimah: Pandangan Ulama Masa Lalu dan
Cendikiawan Kontemporer. Jakarta: Lentera Hati, 2004.

------- . Menabur Pesan Ilahi. Jakarta: Lentera Hati, 2006.

Stowasser, Barbara Freyer. Reinterpretasi Gender Wanita dalam Al-Qur an,
Hadis, dan Tafsir. T.k. Pustaka Hidayah,t.t.

Suyanta,Sri. Takdir Manusia dalam Pandangan Hamka: Kajian Pemikiran
Tafsir Al-Azhar. Banda Aceh: Yayasan Pena, 2008.

Syahrur, Muhammad. al-Kitab wa Al-Qur an Qiro’ah Mu assiroh,

------- . Epistimologi Qur’an Tafsir Kontemporer ayat-ayat Al-Qur an
Berbasis Materialisme-Dialektika Historis. Terj. M Firdaus.
Bandung: Marja, 2015.

——————— . Metodologi Figih Islam Kontemporer. Terj. Syahiron Syamsudin,
Burhanudin. Yogyakarta: elSaQ Press, 2004.

Yohana Ahmadi, Nova dan Dadi. "Konstruksi Jilbab sebagai Simbol
Keislaman," dalam Jurnal Mediator, Tahun 2007.



RIWAYAT HIDUP

Nama : Mifta Hurrahmi

Tempat Tanggal Lahir : Padang, 28 Mei 1997

Jenis Kelamin : Perempuan

Alamat : Desa cibeureum, kec. Cugenang,

kab. Cianjur, Jawa Barat

Email : miftahurrahmi9728@agmail.com

Riwayat Pendidikan

1.
2. 2009-2012 : SMPN 2 Sawahlunto, Sumatera Barat.

3.

4. 2016-2020: S1-Stiba Ar-Rayah Sukabumi (Pendidikan Bahasa Arab).

2003-2009 : SDN 05 Kolok Mudik, Sawahlunto, Sumatera Barat.

2012-2015: SMAN 2 Sawahlunto, Sumatera Barat.


mailto:miftahurrahmi9728@gmail.com

LIBAS AT-TAQWA DALAM PERSPEKTIF AL-QUR'AN (Studi
Komparatif Tafsir al-Mishbah dan Tafsir al-Azhar)

INFORME DE ORIGINALIDAD

20: Ma 14w G

INDICE DE SIMILITUD FUENTES DE INTERNET  PUBLICACIONES TRABAJOS DEL
ESTUDIANTE

FUENTES PRIMARIAS

repository.ptig.ac.id

Fuente de Internet

.

Y%

repository.uinbanten.ac.id

Fuente de Internet

n

digilib.iain-palangkaraya.ac.id

Fuente de Internet

[

T
1w

repository.radenintan.ac.id

Fuente de Internet

=

repository.uin-suska.ac.id

Fuente de Internet

]

1%
1%

archive.org

Fuente de Internet

T

repositori.uin-alauddin.ac.id

Fuente de Internet

B B8

1o

journal.uin-alauddin.ac.id

Fuente de Internet

1w

eprints.walisongo.ac.id

Fuente de Internet

1o

-
o

Fuente de Internet

adoc.pub <1 "




