
 

      
 

LIBÂS AT-TAQWÂ DALAM PERSPEKTIF AL-QUR`AN  

(Studi Komparatif Tafsîr al-Mishbâh dan Tafsîr al-Azhar) 

 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Studi Magister Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir  

sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Strata Dua  

untuk memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.) 
 
 
 
 
 

  

 

 

 

Oleh: 

MIFTA HURRAHMI 

NIM: 212510053 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER ILMU AL-QUR`AN DAN TAFSIR 

KONSENTRASI ILMU TAFSIR 

PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA  

2025 M./1447 H 



ii 

 

  



iii 

 

ABSTRAK 

 

Penelitian ini mengkaji konsep libâs at-taqwâ dalam perspektif Al-

Qur’an sebagai respons terhadap realitas sosial pemakaian busana Muslim di 

Indonesia yang seringkali hanya dipahami secara lahiriah. Istilah pakaian 

taqwâ kerap dikaitkan dengan pakaian ibadah, seperti untuk salat, namun 

dalam praktiknya mengalami distorsi makna, komersialisasi, serta kehilangan 

nilai-nilai spiritual yang mendasarinya. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan tafsir tematik (maudhu‘i) 

dengan metode studi pustaka, mengacu pada dua karya utama: Tafsîr al-

Mishbâh oleh M. Quraish Shihab dan Tafsîr al-Azhar oleh Hamka. Penelitian 

ini juga mengulas biografi, corak pemikiran, dan metode tafsir kedua mufasir 

tersebut untuk memahami kedalaman makna libâs at-taqwâ sebagaimana 

disebutkan dalam Surah al-A‘râf/7:26 dan al-Ahzâb/33:59.  

Temuan menunjukkan bahwa, ada perbedaan antara penafsiran Quraish 

Shihab dan Hamka terhadap ayat ini. mengenai makna libâs at-taqwâ. 

Keduanya menekankan pentingnya memaknai pakaian takwa sebagai simbol 

dari kondisi batin yang tunduk kepada Allah, bukan semata-mata busana fisik. 

Bagi Quraish Shihab, pakaian batin adalah pakaian sejati dalam Islam, 

sedangkan Hamka menegaskan bahwa pakaian fisik yang sesuai syariat 

merupakan perwujudan nyata dari ketakwaan yang bersumber dari dalam hati. 

Penelitian ini menyoroti pula peranan taqwâ yang mendasari konsep libâs at-

taqwâ, yaitu sebagai pelindung diri dari dosa, penjaga dari kerusakan moral, 

bekal spiritual, dan naungan kehidupan yang tenang. Dalam konteks pakaian, 

taqwâ tercermin melalui penutupan aurat, kesopanan, serta akhlak yang baik. 

Takwa bukan hanya kondisi batin, tetapi nilai aktif yang memengaruhi seluruh 

aspek kehidupan, termasuk dalam berpenampilan. Al-Qur`an memaknai libâs 

at-taqwâ bukan sekadar pakaian fisik, tetapi sebagai simbol ketundukan batin 

kepada Allah Swt., yang tercermin dalam akhlak, kesopanan, dan kesadaran 

spiritual. 

Penelitian ini menyoroti lima bentuk implementasi nilai libâs at-taqwâ 

dalam kehidupan modern, yaitu sebagai simbol kesadaran diri dan ketakwaan, 

refleksi moderasi dan estetika syar‘i, pelindung sosial dan etika, identitas 

keislaman dalam masyarakat plural, serta medium dakwah di tengah tantangan 

globalisasi. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pemahaman terhadap libâs at-

taqwâ harus bersifat holistik, mencakup dimensi batiniah dan lahiriah secara 

seimbang, sebagaimana dituntunkan oleh Al-Qur’an. 

 

Kata Kunci: Libâs at-Taqwâ, Tafsîr al-Mishbâh, Tafsîr al-Azhar. 

 

 

 



iv 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



v 

 

ABSTRACT 

 

This study examines the concept of libās at-taqwā from the perspective 

of the Qur’an as a response to the social reality of Muslim clothing practices 

in Indonesia, which are often interpreted merely in their outward form. The 

term libās at-taqwā is commonly associated with ritual attire, such as clothing 

for prayer, but in practice, it has undergone semantic distortion, 

commercialization, and a loss of its underlying spiritual values. 

The study employs a thematic Qur’anic interpretation (tafsîr maudhû‘î) 

using a library research method, focusing on two primary exegetical works: 

Tafsîr al-Mishbâh by M. Quraish Shihab and Tafsîr al-Azhar by Hamka. It also 

explores the biographies, interpretive approaches, and methodologies of these 

two prominent commentators in order to grasp the deeper meanings of libâs 

at-taqwâ as discussed in Surah al-A‘râf (7:26) and al-Ahzâb (33:59). 

The findings reveal a difference in interpretation between Quraish 

Shihab and Hamka regarding the meaning of libâs at-taqwâ. Both emphasize 

the importance of understanding taqwâ clothing as a symbol of an inner state 

of submission to God, rather than merely external garments. Quraish Shihab 

views spiritual attire as the truest form of clothing in Islam, while Hamka 

underscores that physical garments aligned with Islamic law represent the 

visible expression of inner piety. This research also highlights the role of taqwâ 

as the spiritual foundation of libâs at-taqwâ—a protection from sin, a 

safeguard against moral corruption, spiritual provision, and a source of inner 

peace. In the context of dress, taqwâ is reflected in the covering of the ‘awrah, 

modesty, and good character. The Qur`an frames libâs at-taqwâ not as mere 

physical clothing, but as a symbol of inner submission to Allah, manifested 

through ethics, modesty, and spiritual consciousness. 

This study identifies five forms of implementation of libâs at-taqwâ 

values in modern life: as a symbol of self-awareness and piety; as a reflection 

of moderation and lawful aesthetics; as a form of social and ethical protection; 

as a marker of Islamic identity in plural societies; and as a medium for da‘wah 

amid globalization. The study concludes that a holistic understanding of libâs 

at-taqwâ encompassing both its inward and outward dimensions is essential, 

in accordance with Qur`anic guidance. 

 

Keywords: Libâs at-Taqwâ, Tafsîr al-Mishbâh, Tafsîr al-Azhar. 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

 

 

 

 

 

 

 
  



vii 

 

 ملخص البحث
 

تتناول هذه الدراسة مفهوم لباس التقوى في ضوء القرآن الكريم، استجابةً للواقع        
الاجتماعي المتعلق بارتداء اللباس الإسلامي في إندونيسيا، حيث يفُهم غالبًا بشكل سطحي 

في الممارسة وشكلي فقط. يرُبط مصطلح لباس التقوى غالبًا بلباس العبادة كلباس الصلاة، إلا أنه  
 .يشهد انحرافاً في المعنى، وتحوّلاً إلى سلعة تجارية، وفقدانًً للقيم الروحية الجوهرية

وضوعي) تعتمد هذه الدراسة على منهج التفسير الموضوعي
َ
باستخدام أسلوب   (التفسير الم

شهاب وتفسير    يشتفسير المصباح لمحمد قر  :الدراسة المكتبية، مع التركيز على تفسيرين رئيسيين
كما تتناول الدراسة السير الذاتية للمفسرَين، وخصائص فكرهما، ومنهجهما  .الأزهـر لـحمكـى

( والأحزاب  ٧:٢٦التفسيري لفهم المعنى العميق للباس التقوى كما ورد في سورتي الأعراف )
(٣٣:٥٩). 

نى  كشفت النتائج عن وجود اختلاف في التفسير بين قُـرَيش شهاب وحمكى حول مع
فكلاهما يؤكد على أهمية فهم لباس التقوى كرمز لحالة باطنية من الخضوع لله،   .لباس التقوى

وليس مجرد لباس ظاهري. يرى قريش شهاب أن اللباس الروحي هو اللباس الحقيقي في الإسلام،  
لب. بينما يؤكد حمكى أن اللباس المادي الموافق للشريعة هو تجلّ  خارجي للتقوى النابعة من الق

وتسلط الدراسة الضوء أيضًا على دور التقوى كأساس روحي لمفهوم لباس التقوى، باعتبارها  
وقاية من الذنوب، وحصنًا من الانحراف الأخلاقي، وزادًا روحيًّا، ومصدراً للطمأنينة النفسية.  

م  وفي سياق اللباس، تتجلى التقوى من خلال ستر العورة، والاحتشام، والأخلاق الحسنة. يقدّ 
القرآن الكريم لباس التقوى لا على أنه مجرد لباس مادي، بل كرمز للخضوع القلبي لله تعالى،  

 .يظهر أثره في الأخلاق والوقار والوعي الروحي
وتشير الدراسة إلى خمسة أشكال لتطبيق قيم لباس التقوى في الحياة المعاصرة، وهي: كرمز  

الجمال الشرعي، وكوسيلة للحماية الاجتماعية  للوعي الذاتي والتقوى، وكانعكاس للاعتدال و 
والأخلاقية، وكهوية إسلامية في مجتمع تعددي، وكوسيلة دعوية وسط تحديات العولمة. وتخلص 



viii 

 

الدراسة إلى أن الفهم المتكامل لمفهوم لباس التقوى، الذي يجمع بين البُعد الباطني والظاهري،  
 .أمرٌ ضروري كما يدل عليه توجيه القرآن الكريم

 
 .لباس التقوى، تفسير المصباح، تفسير الأزهـر :الكلمات المفتاحية

  



ix 

 

 



x 

 

  



xi 

 

 



xii 

 

 

 

 

 

 

  



xiii 

 

 



xiv 

 

 

 

 

  



xv 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Penggunaan transliterasi Arab-Indonesia ini berpedoman pada 

Transliterasi Arab-Indonesia yang dibakukan berdasarkan Surat Keputusan 

Bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik 

Indonesia tanggal 22 Januari 1998. 

 

Arab Latin Arab Latin Arab Latin 

 Q ق Z ز ' ا

 K ك S س B ب

 L ل Sy ش T ت

 M م Sh ص Ts ث

 N ن Dh ض  J ج

 W و Th ط ẖ ح

 H ه Zh ظ KH خ

 A ء ' ع D د

 Y ي Gh غ Dz ذ

 - - F ف R ر

 

Keterangan: 

1. Konsunan yang ber-syaddah ditulis dengan rangkap, misalnya (  رَب) 

ditulis rabba. 

2. Vokal panjang (mad): Fathah (baris di atas) ditulis â atay Â, kasrah (baris 

di bawah) ditulis î atau Î, serta dhammah (baris depan) ditulis dengan u> 

atau U>, misalnya: ( ُالقَارعَِة) ditulis al-qâri'ah, ( َسَاكِيْن
َ
-ditulis al (الم

masâkîn, ( َفْلِحُوْن
ُ
 .ditulis al-mufliẖûn (الم

3. Kata sandang alif + lam (ال) apabila diikuti oleh huruf qamariyah ditulis 

al, misalnya: ( َالكَافِرُوْن) ditulis al-Kâfirûn. Sedangkan bila diikuti oleh 

huruf syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang mengikutinya, 

misalnya: ( ُالر جَال) ditulis ar-rijâl. 



xvi 

 

4. Ta' marbûthah (ة), apabila terletak di akhir kalimat, ditulis dengan h, 

misalnya: ( ُالبـَقَرَة) ditulis al-Baqarah. Bila di tengah kalimat ditulis t, 

misalnya: ( ِال
َ
 ditulis (سُوْرةَُ النِّسَاءِ ) ditulis zakât al-mâl atau contoh (زكََاةُ الم

sûrat an-Nisâ’. Sedangkan penulisan kata dalam kalimat ditulis sesuai 

tulisannya, misalnya: ( َوَهُوَ خَيْرُ الر ازقِِيْن) ditulis wa huwa khair ar-râziqi>n 

 

 

  



xvii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillah, segala puji dan syukur penulis persembahan kehadirat 

Allah Swt. yang telah melimpahkan rahmat dan hidayah-Nya serta kekuatan 

lahir dan batin sehingga penulis dapat menyelesaikan Tesis ini. 

Shalwat dan salam semoga senantiasa dilimpahkan kepada Nabi akhir 

zaman, Rasulullah Muhammad saw., begitu juga kepada keluarganya, para 

sahabatnya, para tâbi’în dan tâbi’ at-tâbi'în serta umatnya yang senantiasa, 

mengikuti ajaran-ajarannya. Amiin. 

Selanjutnya, penulis menyadari bahwa dalam penyusunan Tesis ini 

tidak sedikit hambatan, rintangan serta kesulitan yang dihadapi. Namun berkat 

bantuan dan motivasi serta bimbingan yang tidak ternilai dari berbagai pihak 

akhirnya penulis dapat menyelesaikan Tesis ini. 

Oleh karena itu, penulis menyampaikan ucapan terima kasih yang tiada 

terhingga kepada: 

1. Rektor Universitas PTIQ Jakarta Bapak Prof. Dr. H. Nasaruddin Umar, 

M.A; 

2. Direktur Program Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta Bapak Prof. 

Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si.; 

3. Ketua Program Studi Magister Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir Bapak Dr. 

Abd. Muid N., M.A.; 



xviii 

 

4. Dosen Pembimbing Tesis yaitu Bapak Dr. Kerwanto, M.Ud. dan Bu 

Dr. Nurbaiti, M.A., yang telah menyediakan waktu, pikiran dan 

tenaganya untuk memberikan bimbingan, pengarahan dan petunjuknya 

kepada penulis dalam penyusunan Tesis ini.; 

5. Kepala Perpustakaan beserta staf Universitas PTIQ Jakarta.; 

6. Segenap Civitas Universitas PTIQ Jakarta, pada dosen yang telah 

banyak memberikan fasilitas dan kemudahan dalam menyelesaikan 

penulisan Tesis ini; 

7. Mama tercinta; 

8. Suami tercinta, Anggi Maulana; 

9. Anakku, Sayyidatul Halimah, Shofiyyah Humaira; 

10. Keluarga Besar Yayasan Zad Al-Insaniyyah Cipanas; 

11. Para penulis buku maupun jurnal yang menjadi referensi primer dan 

sekunder dalam penulisan penelitian yang dilakukan oleh peneliti; 

12. Segenap Sahabat-sabahat saya dikelas Magister Ilmu Al-Quran dan 

Tafsir Universitas PTIQ Jakarta Angkatan 2021 yang telah menjadi 

keluarga; 

13. Seluruh Pihak yang Membantu Pengerjaan dan Penyelesaian Tesis ini. 

Allah Swt. lah satu-satunya Dzat yang bisa membalas semua kebaikan 

serta doa-doa kepada semua elemen yang telah mendukung sampai akhir 

sehingga tuntaslah penyusunan dan penulisan tesis ini. 

Akhirnya, hanya kepada Allah Swt. sajalah penulis bertawakkal serta 

mengharapkan ridho-Nya. Semoga apa yang diusahakan oleh peneliti dalam 

penelitian ini dapat memberikan manfaat baik bagi individu penulis maupun 

masyarakat umum. 

 

 

       Cianjur, 7 Juli 2025 

        Penulis 

 

 

 

 

 

                                             Mifta Hurrahmi 

  



xix 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR ISI 

 

Halaman Judul ............................................................................................ i 

Abstrak ..................................................................................................... iii 

Pernyataan Keaslian Tesis ........................................................................ ix 

Tanda Persetujuan Tesis ........................................................................... xi 

Tanda Pengesahan Tesis ......................................................................... xiii 

Pedoman Tranliterasi ............................................................................... xv 

Kata Pengantar ...................................................................................... xvii 

Daftar Isi ................................................................................................. xix 

BAB I PENDAHULUAN ......................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ................................................................ 1 

B. Identifikasi Masalah ...................................................................... 4 

C. Pembatasan dan Perumusan Masalah ............................................ 4 

D. Tujuan Penelitian ........................................................................... 5 

E. Manfaat Penelitian ......................................................................... 5 

F. Kerangka Teori .............................................................................. 6 

G. Tinjauan Pustaka ........................................................................... 7 

H. Metode Penelitian .......................................................................... 9 

1. Pemilihan Objek Penelitian ..................................................... 9 



xx 

 

2. Sumber Data .......................................................................... 10 

3. Teknik Input dan Analisis Data  ............................................ 10 

4. Pengecekan Keabsahan Data ................................................. 10 

I. Sistematika Penulisan .................................................................. 11 

BAB II DISKURSUS SEPUTAR LIBÂS AT-TAQWÂ ........................... 13 

A. Pengertian Libâs at-Taqwâ .......................................................... 13 

1. Definisi Libâs ....................................................................... 13 

2. Penggunaan Istilah Libâs ...................................................... 18 

3. Definisi Takwa ..................................................................... 22 

B. Penggunaan Libâs Zaman Jahiliah .............................................. 36 

C. Model-Model Libâs Arab ............................................................ 42 

D. Jilbâb sebagai Pakaian Takwa .................................................... 45 

E. Fungsi Libâs ................................................................................ 46 

F. Distorsi Makna Libâs at-Taqwâ dalam Praktik Berbusana Modern  56 

BAB III BIOGRAFI QURAISH SHIHAB DAN HAMKA SERTA TAFSÎR 

AL-MISHBÂH DAN TAFSÎR AL-AZHAR ............................................... 59 

A. Muhammad Quraish Shihab dan Tafsîr al-Mishbâh ................... 59 

1. Biografi M. Quraish Shihab ................................................. 59 

2. Profil Tafsîr al-Mishbâh ....................................................... 88 

B. Hamka dan Tafsîr al-Azhar ....................................................... 105 

1. Biografi Hamka .................................................................. 105 

2. Tafsîr al-Azhar.................................................................... 114 

BAB IV ANALISIS KOMPARATIF PENAFSIRAN M. QURAISH 

SHIHAB DAN HAMKA TENTANG AYAT-AYAT LIBÂS AT-TAQWÂ119 

A. Penafsiran M. Quraish Shihab dan Hamka terhadap Libâs at-Taqwâ 

dalam Surah al-A’râf ayat 26 .................................................... 121 

1. Seruan Universal kepada Seluruh Manusia ........................ 121 

2. Pakaian sebagai Ilham Ilahi dan Cermin Peradaban .......... 123 

3. Libâs at-Taqwâ sebagai Puncak Kesadaran Spiritual ........ 124 

4. Takwa sebagai Aktualisasi Fitrah dan Instrumen Penyucian Jiwa

 ............................................................................................ 126 

5. Dimensi Syukur dan Spiritualitas dalam Pakaian .............. 128 

6. Pakaian Takwa sebagai Sistem Perlindungan Spiritual...... 128 

7. Universalitas Pesan dan Relevansi Kepribadian Ideal ....... 129 

8. Refleksi Diri dan Pembentukan Kepribadian ..................... 130 

B. Penafsiran Quraish Shihab dan Hamka tentang Jilbâb sebagai 

Representasi Libâs at-Taqwâ dalam Surah al-Ahzâb Ayat 59 ........ 

 ................................................................................................... 130 

1. Konteks dan Latar Turunnya Surah al-Ahzâb Ayat 59 ...... 131 



xxi 

 

2. Makna dan Fungsi Jilbâb ................................................... 132 

3. Status Hukum Jilbâb .......................................................... 134 

4. Pandangan terhadap Modernitas......................................... 135 

5. Korelasi dengan Libâs at-taqwâ ......................................... 136 

C. Analisis Penafsiran Libâs at-Taqwâ M. Quraish Shihab dan Hamka

 ................................................................................................... 137 

1. Nilai Ketakwaan dalam Libâs at-Taqwâ .............................. 137 

2. Implementasi Nilai Libâs at-Taqwa dalam Kehidupan Modern

 ..............................................................................................147 

BAB V PENUTUP ................................................................................ 153 

A. Kesimpulan ................................................................................ 153 

B. Saran .......................................................................................... 156 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................... 159 

LAMPIRAN 

RIWAYAT HIDUP 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xxii 

 

 

 



1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Perkembangan teknologi dan informasi dewasa ini 

memberikan dampak positif dan negatif bagi muslimah. Menurut 

Murtopo, ada Muslimah yang cenderung mengikuti tren gaya hidup 

kebarat-baratan, termasuk dalam busana sehari-hari dan busana 

pengantin, yang seringkali tidak sesuai dengan syariat Islam.1 

Secara umum, ajaran Islam diperintahkan untuk dikerjakan 

dalam keadaan normal, seperti salat dengan berdiri atau bersuci 

dengan air. Namun, jika kondisi tidak memungkinkan, Islam 

memberikan solusi, seperti salat dengan duduk atau bersuci dengan 

debu. Ajaran Islam selalu mempertimbangkan kebutuhan dan 

kemampuan manusia.2 

Masalah penelitian ini berangkat dari penggunaan pakaian 

Muslim di Indonesia yang dikenal sebagai pakaian takwa, yang biasa 

digunakan untuk salat dan ibadah lainnya. Salah satu perancang 

pakaian takwa adalah Raden Mas Said Sunan Kalijaga, seorang wali 

 
1 Mayang Tresna Dewi dan Citra Puspit Sari, “Penerapan Konsep Syar’i Modern Pada 

Desain Busana Pengantin Muslimah,” dalam Jurnal ATRAT, Vol. 06 No.3 Tahun 2018, hal. 

2. 
2 M. Nurul Huda, Islam Itu Mudah, Sukabumi: CV Jejak, 2017, hal.14. 



2 

 

penyebar Islam di Nusantara yang menggunakan budaya, termasuk 

busana, sebagai media pembelajaran Islam. Pakaian takwa memiliki 

ciri-ciri: berlengan panjang dengan ujung lengan terbuka, kerah 

berdiri dan longgar, serta biasanya berwarna putih. Istilah pakaian 

takwa muncul pada akhir abad ke-20.3 

Pakaian takwa, atau libâs at-taqwâ, di masyarakat menghadapi 

beberapa masalah yang mempengaruhi penerimaan dan 

pemahamannya. Berikut adalah beberapa masalah yang dihadapi: 

yang pertama, komersialisasi dan perubahan makna, di beberapa 

kalangan, pakaian takwa telah mengalami komersialisasi, nilai-nilai 

spiritual yang seharusnya diutamakan justru tergeser oleh tren mode. 

Akibatnya, pakaian ini sering kali lebih dilihat sebagai simbol status 

sosial dibandingkan manifestasi ketakwaan. Kedua, kurangnya 

pemahaman makna filosofis, ada masyarakat yang mengenakan 

pakaian takwa tanpa memahami makna filosofis di baliknya. Pakaian 

ini seharusnya mencerminkan ketakwaan dan kesederhanaan, tetapi 

bagi sebagian orang, penggunaannya hanya sebatas formalitas atau 

mengikuti tradisi tanpa penghayatan makna yang mendalam.4 

Haji Abdul Malik Karim Amrullah yang dikenal dengan 

sebutan Hamka menegaskan, bahwa aurat perempuan harus ditutup 

sebagai bentuk ketaatan kepada Allah Swt. dan untuk menjaga 

kehormatan. Dalam pandangannya, hal ini penting untuk melindungi 

perempuan dari pandangan yang tidak semestinya dan menjaga 

muru`ah.5 Menutup aurat perempuan adalah kewajiban sebagai 

bentuk kepatuhan kepada Allah Swt.6 Dalam pandangannya, Hamka 

juga menegaskan bahwa menutup aurat merupakan tanggung jawab 

perempuan untuk mengekspresikan identitasnya sebagai Muslimah. Ia 

berpendapat bahwa hal ini berkaitan dengan norma dan etika dalam 

masyarakat.7 Dalam pandangannya, Hamka menyatakan bahwa 

menutup aurat adalah syarat untuk mendapatkan keridaan Allah Swt. 

dan menjaga marwah perempuan.8 Menutup kepala bagi perempuan 

adalah wajib sebagai bagian dari menutup aurat. Hal ini dianggap 

 
3 Kamaruddin Amin, et.al., Ensiklopedia Islam Nusantara Edisi Budaya, Jakarta: 

Direktorat Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam Ditjen Pendidikan Islam, 2017, hal 24. 
4 Retno Hendariningrum dan M. Edy Susilo, “Fashion dan Gaya Hidup: Identitas dan 

Komunikasi,” dalam Jurnal Ilmu Komunikasi, Vol. 06 No. 2 Tahun 2008, hal. 26-27. 
5 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 2001, hal. 

4924-4931. 
6 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, …, hal. 4924-4931. 
7 Hamka, Islam dan Perempuan, Jakarta: Bulan Bintang, 1984, hal. 42. 
8 Hamka, Kewajiban Perempuan Dalam Islam, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1985, hal. 

103. 



3 

 

penting untuk menjaga kehormatan dan identitas.9 Hamka 

menekankan bahwa menutupi kepala merupakan kewajiban bagi 

Muslimah sebagai simbol ketaatan kepada Allah Swt. dan untuk 

menjaga kehormatan.10 Ia juga berpendapat bahwa menutup kepala 

adalah bagian dari syariat Islam yang harus diikuti oleh setiap 

perempuan guna menghindari pandangan yang tidak pantas.11 

Pendapat lain dari M. Quraish Shihab, penggunaan khimar 

(kerudung) termasuk bagian dari perintah menutup aurat dalam Islam, 

namun ia menekankan bahwa memahami ayat terkait pakaian dan 

aurat membutuhkan pendekatan yang kontekstual dan tidak semata-

mata tekstual. Dalam bukunya Jilbab Pakaian Wanita Muslimah: 

Pandangan Ulama Masa Lalu dan Cendekiawan Kontemporer, M. 

Quraish Shihab menyebutkan bahwa ayat-ayat mengenai jilbâb, 

seperti dalam surah al-Ahzâb/33: 59, memang menunjukkan perintah 

agar wanita menutup aurat, namun interpretasi tentang bentuk dan 

cakupan aurat bisa berbeda sesuai dengan kondisi dan budaya. Ia 

berpendapat bahwa inti dari perintah tersebut adalah menjaga 

kesopanan dan melindungi kehormatan, dan mengenai khimar atau 

penutup kepala, ia mengakui bahwa ada perbedaan penafsiran di 

antara para ulama. M. Quraish Shihab tidak menolak perintah 

penggunaan khimar, tetapi cenderung pada pendekatan yang lebih 

fleksibel dan kontekstual sesuai situasi dan pemahaman setiap 

individu, terutama terkait kondisi budaya setempat.12 Pandangan M. 

Quraish Shihab ini lebih pada pendekatan yang melihat konteks 

sejarah, sosial, dan budaya dalam memahami ayat-ayat Al-Qur`an. 

Pandangan Hamka dan M. Quraish Shihab mengenai aurat 

perempuan dan kaitannya dengan libâs at-taqwâ (pakaian takwa) 

menunjukkan dua pendekatan yang berbeda namun saling melengkapi 

dalam memahami syariat. Hamka memaknai menutup aurat, termasuk 

menutup kepala, sebagai perintah syariat yang bersifat tegas dan 

absolut. Baginya, menutup aurat adalah simbol ketaatan, penjagaan 

kehormatan, serta bentuk identitas Muslimah yang jelas. Dalam 

konteks libas at-taqwâ, Hamka cenderung menekankan aspek lahiriah 

dan normatif dari pakaian sebagai representasi ketakwaan kepada 

Allah Swt. Ia berpandangan bahwa pakaian yang menutup aurat 

dengan benar adalah wujud nyata dari sikap takwa seorang 

perempuan kepada Tuhannya.  

 
9 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7…, hal.  4924-4931. 
10 Hamka, Islam dan Perempuan…, hal. 42. 
11 Hamka, Kewajiban Perempuan Dalam Islam…, hal. 103. 
12 M. Quraish Shihab, Jilbab Pakaian Wanita Muslimah: Pandangan Ulama Masa 

Lalu dan Cendekiawan Kontemporer, Jakarta: Lentera Hati, 2004, hal. 80-85.  



4 

 

Sementara itu, M. Quraish Shihab menyajikan pemahaman 

yang lebih kontekstual dan inklusif. Ia mengakui bahwa perintah 

menutup aurat dalam ayat-ayat seperti Surah al-Ahzâb/33: 59 

memang ada, namun perlu ditafsirkan secara bijak dengan 

mempertimbangkan realitas budaya, sosial, dan historis masyarakat. 

Dalam kaitannya dengan libâs at-taqwâ, M. Quraish Shihab 

menekankan bahwa ketakwaan tidak hanya tampak dari aspek fisik 

pakaian, tetapi juga harus mencerminkan kesopanan, niat yang tulus, 

dan akhlak yang baik. Ia tidak menolak pentingnya kerudung, tetapi 

memberikan ruang interpretasi yang luas berdasarkan maqâṣid al-

syarî’ah (tujuan-tujuan syariat) yang menekankan perlindungan, 

martabat, dan moralitas. 

Masalah-masalah ini menunjukkan perlunya pemahaman yang 

lebih baik dan holistik tentang hakikat dan nilai-nilai yang terkandung 

dalam pakaian takwa dan penerapannya agar lebih sesuai dengan 

prinsip-prinsip Islam dalam kehidupan sehari-hari. Berdasarkan latar 

belakang inilah penulis tertarik menulis tesis dengan judul “Libâs at-

taqwâ dalam Perspektif Al-Qur`an:  Studi Komparatif Tafsîr al-

Mishbah dan Tafsîr al-Azhar.” 

B. Identifikasi Masalah 

 Beberapa permasalahan yang dapat diidentifikasi dari latar 

belakang masalah tersebut diatas adalah sebagai berikut: 

1. Tren pakaian Muslimah yang melanggar syariat Islam. 

2. Pandangan libâs at-taqwâ menurut M. Quraish Shihab dalam 

Tafsîr Al-Mishbâh dan pandangan libâs at-taqwâ menurut Hamka 

dalam Tafsîr al-Azhar.  

3. Bentuk libâs at-taqwâ yang hakiki menurut agama Islam dalam 

Al-Qur`an. 

C. Pembatasan dan Perumusan Masalah 

1. Pembatasan Masalah 

Berdasarkan identifikasi masalah di atas peneliti 

membatasi penelitian ini hanya pada yang berkaitan dengan 

diskursus libâs at-taqwâ mulai dari sejarah dan pengertian libâs 

at-taqwâ, takwa dalam Al-Qur`an, tujuan libâs pada zaman 

jahiliah, dan fungsi libâs dalam Islam. 

Dalam tesis ini juga mengulas profil M. Quraish Shihab 

dan Hamka, karya-karya M. Quraish Shihab dan Hamka, profil 

Tafsîr Al-Mishbâh dan Tafsîr al-Azhar, latar belakang penulisan 

Tafsîr Al-Mishbâh dan Tafsîr al-Azhar, sistematika penafsiran 

Tafsîr Al-Mishbâh dan Tafsîr al-Azhar, sumber Tafsîr Al-



5 

 

Mishbâh dan Tafsîr al-Azhar, metode dan corak penafsiran, 

pandangan ulama terhadap Tafsîr Al-Mishbâh dan Tafsîr al-

Azhar, kelebihan dan kekurangan Tafsîr Al-Mishbâh dan Tafsîr 

al-Azhar. Kemudian juga menganalisis penafsiran M. Quraish 

Shihab dan Hamka terhadap ayat-ayat yang berkaitan dengan 

libâs at-taqwâ terutama Surah al-A’raf ayat 26.  

2. Perumusan Masalah 

Masalah-masalah pokok yang akan dibahas dalam 

penelitian ini dapat dirumuskan sebagai berikut:  

a. Bagaimana penafsiran libâs at-taqwâ menurut M. Quraish 

Shihab dalam Tafsîr Al-Mishbâh dan Hamka dalam Tafsîr al-

Azhar. 

b. Bagaimana makna, prinsip, dan nilai dasar libâs at-taqwâ 

berdasarkan penafsiran M. Quraish Shihab dan Hamka. 

c. Bagaimana perbandingan libâs at-taqwâ menurut M. Quraish 

Shihab dalam Tafsîr Al-Mishbâh dan Hamka dalam Tafsîr al-

Azhar. 

D. Tujuan Penelitian 

 Penelitian ini ditulis dengan dasar kepedulian sosial dengan 

tujuan-tujuan sebagai berikut: 

1. Menjelaskan pengertian libâs at-taqwâ. 

2. Menganalisis penafsiran M. Quraish Shihab dan Hamka terhadap 

ayat libâs at-taqwâ. 

3. Membahas prinsip dan nilai dasar libâs at-taqwâ berdasarkan 

penafsiran M. Quraish Shihab dan Hamka. 

4. Menjelaskan karakteristik libâs at-taqwâ berdasarkan penafsiran 

M. Quraish Shihab dan Hamka. 

5. Membahas penerapan libâs at-taqwâ pada era kekinian. 

E. Manfaat Penelitian 

 Studi ini secara keseluruhan diharapkan dapat memperkaya 

pemahaman Islam, terutama dalam konteks interpretasi Al-Qur`an. 

Studi ini tidak hanya terfokus pada aspek teksnya, melainkan juga 

melibatkan pemahaman kontekstual dan penerapannya dalam 

kehidupan saat ini. Tujuan utama adalah memberikan solusi atas 

permasalahan karakter yang dihadapi oleh umat sesuai dengan tujuan 

turunnya Al-Qur`an sebagai panduan dalam kehidupan dunia dan 

akhirat. Penelitian ini merujuk kepada studi yang telah dilakukan oleh 

ulama-ulama klasik dan kontemporer. Dengan demikian, diharapkan 



6 

 

bahwa studi ini akan memberikan manfaat baik secara teoritis 

maupun praktis. 

 

1.  Manfaat Teoritis 

a. Studi ini secara keseluruhan diharapkan dapat memperkaya 

khazanah intelektual dibidang ilmu tafsir Al-Qur`an 

khususnya di lingkungan civitas akademika Institut 

Perguruan Tinggi Ilmu Al-Qur`an Jakarta. 

b. Memberikan pengetahuan mengenai penafsiran libâs at-

taqwâ menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsîr Al-Mishbâh 

dan Hamka dalam Tafsîr al-Azhar.  

c. Memberikan wawasan kepada masyarakat prinsip, nilai 

dasar, dan karakteristik libâs at-taqwâ. 

d. Mengokohkan keimanan peneliti pada khususnya dan 

masyarakat muslim pada umumnya.  

e. Menjadi inspirasi untuk penelitian ilmiah berikutnya. 

2. Manfaat Praktis 

a. Penelitian ini dapat diimplementasikan sebagai salah satu 

upaya dalam menginternalisasikan nilai ketakwaan dalam 

desain produk busana Muslimah. 

b. Hasil penelitian dapat digunakan sebagai salah satu tolak 

ukur penilaian kelayakan busana Muslimah yang tersebar di 

masyarakat. 

F. Kerangka Teori 

 Libâs at-taqwâ adalah konsep yang memiliki makna 

mendalam dalam Islam. Secara harfiah, libâs berarti pakaian13, dan 

takwa berarti kesadaran akan Allah Swt., atau ketakwaan. Maka, libâs 

at-taqwâ dapat diartikan sebagai “pakaian ketakwaan” yang 

mencakup tidak hanya pakaian fisik tetapi juga perilaku dan akhlak 

seorang Muslim. Konsep ini diambil dari Al-Qur`an dan memiliki 

relevansi besar dalam kehidupan sehari-hari umat Islam.14 Konsep 

libâs at-taqwâ pertama kali disebutkan dalam Al-Qur`an, 

 
13Muhammad Bin Mukarram Bin Manzur Al-Misri, Lisan Al-Arab, Ponorogo: Dar 

As-Sadr, 2015, hal. 3986. 
14Fahrudin dan Risris Hari Nugraha, “Konsep Busana dalam Alqur`an (Suatu Kajian 

Alqur`an Berdasarkan Pendekatan Tematik),” dalam Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 

18 No. 2 Tahun 2020, hal. 3-5.  



7 

 

وٰى ذٰ  قي ۗ ذٰلِكَ يٰ بَنِيْٓ اٰدَمَ قَدي انَ يزلَينَا عَلَييكُمي لبَِاسًا ي ُّوَاريِي سَويءٰتِكُمي وَريِيشًاۗ وَلبَِاسُ الت َّ
لِكَ خَيير

نَ  رُوي  مِني اٰيٰتِ اللِّٰٰ لَعَلَّهُمي يَذَّكَّ
Wahai anak cucu Adam, sungguh Kami telah menurunkan kepadamu 

pakaian untuk menutupi auratmu dan bulu (sebagai bahan pakaian 

untuk menghias diri). (Akan tetapi,) pakaian takwa itulah yang paling 

baik. Yang demikian itu merupakan sebagian tanda-tanda 

(kekuasaan) Allah Swt.agar mereka selalu ingat. (al-A’râf/7:26). 

Muhammad bin Shalih Al-‘Utsaimin menjelaskan pakaian itu 

ada dua jenis pakaian yaitu pakaian lahir dan pakaian batin. Pakaian 

lahir adalah pakaian yang menutupi aurat seorang Muslim sedangkan 

pakaian batin adalah pakaian takwa.15 Ayat ini menunjukkan bahwa 

selain pakaian fisik yang menutup aurat, ada pakaian ketakwaan yang 

lebih penting, yaitu kesopanan, moralitas, dan ketaatan kepada Allah 

Swt. Tujuannya adalah untuk menjaga kehormatan dan martabat 

individu serta mendorong kesadaran spiritual yang mendalam. 

Libâs at-taqwâ memiliki dua dimensi utama: fisik dan 

spiritual. Dalam konteks fisik, pakaian yang sesuai dengan ajaran 

Islam adalah penting untuk menjaga aurat, kesopanan dan martabat 

seseorang. Namun, yang lebih penting adalah dimensi spiritual, yaitu 

bagaimana seseorang menunjukkan ketakwaan dan kepatuhan kepada 

Allah Swt. dalam setiap aspek kehidupan mereka. Ini termasuk 

perilaku, etika, dan interaksi sosial.16 

Metode tafsir maudhû’i adalah satu cara menafsirkan Al-

Qur`an dengan mengambil tema tertentu lalu mengumpulkan ayat-

ayat yang berkaitan dengan tema tersebut, kemudian dijelaskan satu-

persatu dari sisi semantiknya dan penafsirannya dihubungkan satu 

dengan yang lain, sehingga membentuk suatu gagasan yang utuh dan 

komprehensif mengenai pandangan Al-Qur`an terhadap tema yang 

dikaji. Kajian penelitian ini mencakup makna libâs at-taqwâ, pakaian 

ketakwaan yang mencerminkan ketakwaan dan kesopanan sebagai 

bagian dari kehidupan sehari-hari seorang Muslim. 

G. Tinjauan Pustaka 

 
15Muhammad Abduh Tuasikal, “Pakaian Takwa Sebagai Bekal”,” dalam 

https://rumaysho.com/13252-pakaian-takwa-sebagai-bekal.html. Diakses pada tanggal 10 

Agustus 2024 pukul 09.00 WIB. 
16 Sugirma dan Agustang, “Pakaian Terbaik Menurut Al-Qur`an (Telaah Maudhu’I 

atas Term-Term Bermakna Pakaian dalam Al-Qur`an,” dalam Jurnal Kajian Perempuan, 

Gender dan Agama, Vol. 16 No. 1 Tahun 2022, hal. 3-5. 

https://rumaysho.com/13252-pakaian-takwa-sebagai-bekal.html


8 

 

 Kebanyakan tesis dan jurnal yang diperoleh baik peneliti 

dalam maupun luar negeri, mengulas libas berdasarkan syariat Islam. 

Ditemukan kajian libâs at-taqwâ dari sudut pandang para pemikir 

Islam dalam bentuk jurnal, tesis dan disertasi tetapi diulas secara 

parsial, misalnya tentang busana Muslimah saja, atau jilbâb saja. 

Diantaranya, Pertama terdapat dalam Taklim: Jurnal Pendidikan 

Agama Islam Vol. 18 No. 2 Tahun 2020 tulisan Fahrudi dan Riris 

Hari Nugraha yang membahas “Konsep Busana Dalam Al-Qur`an”. 

Hasil penelitian menemukan bahwa Busana dalam Al-Qur`an 

memiliki beragam istilah seperti libâs, tsiyâb, dan sarâbîl, yang 

meskipun memiliki arti umum sebagai pakaian, masing-masing 

memiliki penekanan makna tersendiri. Selain sebagai penutup aurat, 

Al-Qur`an juga menggunakan istilah lain seperti jilbâb, khimâr, dan 

zînat untuk menjelaskan fungsi tambahan dari busana, yaitu sebagai 

pelengkap dan perhiasan. Fungsi busana dalam Islam tidak hanya 

terbatas pada aspek estetika dan kesopanan, tetapi juga mencakup 

perlindungan dari bahaya fisik seperti panas dan peperangan, serta 

sebagai identitas diri.17 

Islam memberikan perhatian besar terhadap kesehatan dan 

kesejahteraan pemeluknya melalui aturan berpakaian yang sesuai. 

Oleh karena itu, busana dalam Islam harus memenuhi syarat tertentu: 

menutup aurat, tidak ketat atau tipis, tidak mencolok atau menyerupai 

lawan jenis atau orang kafir, serta tidak berlebihan dalam perhiasan. 

Ketentuan ini menunjukkan bahwa ajaran Islam mengatur tata busana 

secara menyeluruh, baik dari aspek spiritual, sosial, maupun 

kesehatan. Persamaan penelitia ini dengan tulisan penulis adalah 

pembahasan yang sama tentang busana yang Islami. Perbedaannya, 

penulis lebih mengkaji dari aspek penafsiran libâs yang hakiki bagi 

seorang Muslimah menggunakan Tafsîr Al-Mishbâh dan Tafsîr al-

Azhar. 

Kedua, dalam Jurnal Tafsere Vol. 9 No. 2 Tahun 2021 yang 

ditulis oleh Ahmad Munawwir membahas “Konsep Libâs (Pakaian) 

dalam Al-Qur`an”. Hasil penelitiannya menunjukkan Konsep libâs 

dalam Al-Qur`an tidak hanya bermakna pakaian fisik sebagai penutup 

aurat dan pelindung tubuh, tetapi juga mencakup makna batiniah, 

yakni libâs at-taqwâ (pakaian takwa) yang menutup aib spiritual dan 

mencerminkan akhlak mulia serta amal saleh. Islam menggeser 

makna pakaian dari sekadar simbol keindahan fisik menjadi simbol 

kesalehan dan kehormatan. Maka, pakaian yang ideal dalam Islam 

 
17 Fahrudin dan Risris Hari Nugraha, “Konsep Busana dalam Al-Qur`an,” dalam 

Jurnal Taklim, Vol. 18 No. 2 Tahun 2020, hal. 75-87. 



9 

 

adalah yang menyatukan fungsi lahiriah dan batiniah, menjaga tubuh 

dan juga menyucikan jiwa.18 Perbedaan penelitian ini dengan tulisan 

penulis adalah dari segi pemilih penafsiran yang mana penulis 

fokuskan pada Tafsîr Al-Mishbâh dan Tafsîr al-Azhar. Dua penafsiran 

ini mewakili pandangan ulama nusantara yang memiliki latar 

belakang kehidupan dan budaya yang membaur dengan masyarakat 

Indonesia.  

Ketiga, dalam jurnal Riset Agama Vol. 2 No. 1 Tahun 2022 

yang ditulis oleh Nina Inayatul Maula membahas “Penafsiran Imad 

Zaki al-Barudi tentang Berjilbab bagi Perempuan dalam Islam”. Hasil 

penelitiannya menunjukkan bahwa penafsiran Imad Zaki al-Barudi 

terhadap Surah Al-Ahzab ayat 53, 54, dan 59 menegaskan pentingnya 

berjilbab sesuai syariat Islam, dengan memperhatikan aspek 

kesopanan, perlindungan, dan identitas sebagai Muslimah. Namun, 

fenomena tren jilbab masa kini dipengaruhi oleh faktor sosial, 

budaya, fashion, dan teknologi, yang kadang mengaburkan makna 

jilbâb sebenarnya.19 Penelitian ini memberi kontribusi dalam 

menambah wawasan tentang pemahaman jilbab secara syar’i, 

meskipun memiliki keterbatasan seperti kurangnya informasi 

biografis mufassir dan keterikatan pada fenomena kekinian. Penulis 

berharap penelitian ini dapat menjadi rujukan awal bagi penelitian 

lanjutan dengan pendekatan dan analisis yang lebih mendalam. 

Persamaan pembahasan dengan penulis terletak dalam pembahasan 

pakaian yang menunujukkan ketakwaan yaitu salah satunya jilbab. 

Adapun penafsiran yang digunakan berbeda dengan rujukan yang 

penulis gunakan. 

H. Metode Penelitian 

Jenis penelitian ini merupakan penelitian studi kepustakaan 

atau library research yang menggunakan pendekatan kualitatif dan 

metode tafsir tematik. 

Berikut ini penjelasan beberapa poin yang diperlukan: 

1. Pemilihan Objek Penelitian 

Objek penelitian yang diambil dalam tesis ini berfokus pada 

penafsiran libâs at-taqwâ menurut M. Quraish Shihab dalam 

Tafsîr Al-Mishbâh dan Hamka dalam Tafsîr al-Azhar surah al-

A’râf/7: 26, al-Ahzâb/33: 59. Ayat ini merupakan respon dalam 
 

18 Ahmad Munawwir, “Konsep Libâs (Pakaian) dalam Al-Qur`an,” dalam Jurnal 

Tafsere, Vol. 9 No. 2 Tahun 2021, hal. 192-210. 
19 Nina Inayatul Maula, “Penafsiran Imad Zaki al-Barudi tentang Berjilbab bagi 

Perempuan dalam Islam,” dalam Jurnal Riset Agama, Vol. 2 No. 1 Tahun 2022, hal. 183-

199. 



10 

 

memaknai libâs at-taqwâ yang hakiki. Pemilihan surah al-

A’râf/7: 26 dan al-Ahzâb/33: 59 ini dilakukan untuk menemukan 

jawaban dari pertanyaan bagaimana libâs at-taqwâ menurut M. 

Quraish Shihab dalam Tafsîr Al-Mishbâh dan menurut Hamka 

dalam Tafsîr al-Azhar. 

2. Sumber Data 

Penelitian ini menggunakan sumber data primer dan 

sekunder. Sumber primer yang dimaksud adalah ayat-ayat Al-

Qur`an yang berkaitan dengan libâs at-taqwâ Tafsîr Al-Mishbâh, 

Tafsîr al-Azhar, buku Membumikan Al-Qur`an, Lentera Al-

Qur`an, Wawasan Al-Qur`an: Tafsir Tematik Atas Pelbagai 

Persoalan Umat, Khilafah-Peran Manusia di Bumi yang 

semuanya merupakan karya M. Quraish Shihab. Adapun sumber 

data sekunder diambil dari buku - buku yang memiliki relevansi 

dengan libâs at-taqwâ, antara lain buku Perempuan, Jilbab 

Pakaian Wanita Muslimah: Pandangan Ulama Masa Lalu dan 

Cendikiawan Kontemporer, tesis, disertasi, dan jurnal-jurnal yang 

relevan.  

3. Teknik Input dan Analisis Data 

Pengumpulan data dilakukan dengan cara: 

a. Menghimpun beberapa ayat-ayat Al-Qur`an yang berkaitan 

dengan libâs at-taqwâ. 

b. Menghimpun pendapat para mufasir tentang ayat-ayat tersebut 

terkait libâs at-taqwâ dalam surah al-A’raf /7: 26 dan al-

Ahzâb/33: 59. 

c. Mengulas penafsiran M. Quraish Shihab dan Hamka dalam 

memaknai ayat libâs at-taqwâ dalam surah al-A’raf /7: 26 dan 

al-Ahzâb/33: 59.  

Pengumpulan data-data dimaksudkan agar memudahkan 

proses analisa sehingga dapat dilakukan penjabaran hubungan-

hubungannya,korelasinya dan relevansinya terhadap makna ayat-

ayat Al-Qur`an. 

4. Pengecekan Keabsahan Data 

Semua data yang terkumpul dicek sesuai dengan klasifikasi 

dalam masing - masing bab. Pengecekan keabsahan data; 

pertama meneliti secara mendalam penafsiran libâs at-taqwâ 

menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsîr Al-Mishbâh dan Hamka 

dalam Tafsîr al-Azhar dalam surah al-A’raf /7: 26 dan al-

Ahzâb/33: 59. Kedua; menghimpun ayat-ayat yang berkaitan 

dengan libâs dan at-takwa. Ketiga: meneliti ayat dengan mencari 

penjelasannya dalam Tafsîr Al-Mishbâh dan Tafsîr al-Azhar. 

Keempat; menjabarkan penafsiran ayat-ayat yang berkaitan 



11 

 

dengan libâs at-taqwâ dengan pendapat mufasir lain dan hadis-

hadis yang relevan. 

I. Sistematika Penulisan 

Penelitian ini ditulis berpedoman pada buku Panduan 

Penyusunan Tesis dan Disertasi Program Pascasarjana Institut PTIQ 

Jakarta 2017. Penelitian ini terbagi menjadi lima bab, setiap bab 

terdiri dari sub bab dengan rincian sebagai berikut:  

Bab pertama, yakni pendahuluan. Sub bab yang pertama dan 

kedua berisi latar belakang dan identifikasi masalah.  Sub ketiga 

berupa berupa rumusan dan batasan masalah yang menjadi fokus 

pertanyaan yang akan dijawab dalam tesis ini. Sub keempat tujuan 

penelitian. Sub kelima manfaat penelitian. Sub Keenam adalah 

kerangka teori yang menjelaskan rancang bangun penelitian ini. Sub 

ketujuh tentang tinjauan pustaka. Sub kedelapan tentang metode 

penelitian yang menggambar cara penelitian yang dilaksanakan mulai 

mulai dari pengambilan sumber data, pengumpulan data hingga 

analisis data. Sub bab kesembilan berisi sistemika penulisan. 

Bab kedua membahas diskursus seputar libâs at-taqwâ mulai 

dari pengertian libâs at-taqwâ, definisi Libâs at-taqwâ, sejarah, 

sebarannya takwa dalam Al-Qur`an, takwa dalam Al-Qur`an, tujuan 

libâs zaman jahiliyyah, model-model libâs Arab, jilbâb sebagai 

pakaian takwa, fungsi libâs dan distorsi makna Libâs at-taqwâ dalam 

praktik berbusana modern. 

Bab ketiga mengulas biografi Quraish Shihab dan Hamka serta 

Tafsîr al-Mishbâh dan Tafsîr al-Azhar, pandangan Ulama Terhadap 

M. Qurasih Shihab, corak pemikiran Quraish Shihab, karya-karya 

Quraish Shihab, karakteristik pemikiran Quraish Shihab, pendekatan, 

metode, dan sistematika Tafsîr al-Mishbâh, sumber penafsiran Tafsîr 

al-Mishbâh, corak penafsiran Tafsîr al-Mishbâh, pandangan Ulama 

terhadap Tafsîr al-Mishbâh, kelebihan dan kekurangan Tafsîr al-

Mishbâh, karir dan karya-karya Hamka, latar belakang penulisan 

Tafsîr al-Azhar, pendekatan, metode, dan sistematika Tafsîr al-Azhar, 

corak penafsiran Tafsîr al-Azhar. 

Bab keempat berisi analisis komparatif penafsiran M. Quraish 

Shihab dan Hamka tentang ayat-ayat libâs at-taqwâ, penafsiran M. 

Quraish Shihab dan Hamka tentang ayat-ayat seputar Libâs at-taqwâ: 

Penafsiran M. Quraish Shihab dan Hamka terhadap libâs at-taqwâ 

dalam Surah al-A’râf Ayat 26, Penafsiran Quraish Shihab dan Hamka 

tentang jilbâb sebagai representasi libâs at-taqwâ dalam Surah al-

Ahzâb Ayat 59, dan hakikat libâs at-taqwâ Menurut M. Quraish 

Shihab dan Hamka. 



12 

 

 Bab kelima merupakan bab penutup berisi kesimpulan dari 

hasil temuan dalam penelitian ini, saran untuk masyarakat secara 

umum, dan saran untuk akademisi sebagai pijakan sementara untuk 

penelitian lebih lanjut. 

 

 

 

 

 

 



13 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB II 

DISKURSUS SEPUTAR LIBÂS AT-TAQWÂ 

 

A. Pengertian Libâs at-Taqwâ 

 

1. Definisi Libâs  

Kata libâs dalam bahasa Arab berarti apa yang dipakai atau 

pakaian. Kata ini berasal dari akar kata la-ba-sa (ََلبََس), yang 

merupakan kata dasar dengan dua bentuk kata kerja (fi'il), yaitu la-

bi-sa (ََلبَِس)1 dan labasa (ََلبََس). Kedua kata kerja ini memiliki arti 

yang sama, yaitu memakai atau mengenakan. Dalam bahasa Arab, 

libâs adalah bentuk kata benda yang berasal dari kata kerja la-bi-

sa, yang berarti memakai. Jadi, kata libâs digunakan untuk merujuk 

pada segala sesuatu yang dikenakan di tubuh, baik itu pakaian atau 

penutup lainnya. Kata ini mencakup konsep dasar tentang pakaian 

dalam kehidupan sehari-hari dan juga dapat memiliki makna yang 

lebih luas, seperti perlindungan atau penutup dalam konteks yang 

lebih abstrak. Berikut ini beberapa arti dari akar kata lâm-bâ-sîn: 2 

 
1 Kata labisa diartikan sebagai sesuatu yang dapat menutup atau menutup sesuatu 

dengannya. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth, Mesir: Maktabah al-

Syurûq al-Dauliyyah, 2004, hal.  812. 
2 Muhammad Bin Mukarram Bin Manzur Al-Misri, Lisan Al-Arab, Ponorogo: Dar As-

Sadr, 2015, hal. 3986-3987. 



14 

 

a. Kata memakai dalam bahasa Arab, seperti dalam ungkapan 

labistu ats-tsauba (َََالث َّوْب  yang berarti saya memakai (لبَِسْتُ

pakaian, berasal dari akar kata lam-ba-sîn ( سَ-ب-ل ). Akar kata 

ini menghasilkan berbagai bentuk kata yang berkaitan dengan 

tindakan memakai dan hal-hal yang dipakai. 

Ada beberepa bentuk derivasi dari kata memakai: 

1) Labisa yalbasu (َُلبَِسََ-يَ لْبَس): Bentuk kata kerja yang berarti 

memakai atau mengenakan. 

2) Albasa (ََألَْبَس): Bentuk kata kerja lainnya yang berarti 

memakaikan atau menyuruh seseorang memakai sesuatu. 

3) Libâs (  Bentuk kata benda yang berarti apa yang :(لبَِاسَ 

dipakai atau pakaian. 

4) Malbas ( ) dan lubs (مَلْبَسَ   Bentuk kata benda lainnya :(لبُْسَ 

yang juga berarti pakaian. 

5) Labis (  Merujuk pada pakaian yang dipakai :(لبَِسَ 

bertumpuk-tumpuk, menunjukkan banyak lapisan pakaian 

yang dikenakan. 

6) Labâis (َُلبََائِس): Merujuk pada apa yang sering dipakai, 

mengindikasikan sesuatu yang dikenakan secara rutin atau 

biasa. 

b. Akar kata lâm-bâ-sîn dalam bahasa Arab memiliki makna 

mencampur.  Bentuk kata kerjanya adalah labasa  (ََلبََس), yalbisu 

 Bentuk derivatif lainnya meliputi .(ألَْبَسََ) dan albasa ,(يَ لْبِسَُ)

labs (  ,sebagai bentuk mashdar dari labasa, serta talabbasa (لبَْسَ 

lubs, lubsah, dan labasa. Contoh penggunaannya termasuk 

kalimat labastu al-amr (saya mencampurkan perkara ini) dan 

talabbastu bi al-amr (perkara ini telah mencampuriku). 

c. Kata libâs dalam bahasa Arab juga berarti menutup atau 

meliputi. Contoh penggunaannya termasuk albasa as-samâ as-

sahâb, yang berarti langit tertutup awan, dan albisat al-ardh, 

yang berarti tanah tertutup tumbuhan. Kata ini juga digunakan 

untuk menggambarkan hubungan suami istri, yang saling 

menutup atau melindungi. 

Kata libâs yang berasal dari kata Arab  َلبُْس memiliki 



15 

 

beberapa bentuk dan makna yang berbeda yakni:3 

يَ لْبِسَُ-لبَِسََ .1  : Mencebur. 

يَ لْبِسَُ-لبََسََ .2 : Mencampur sesuatu, mencampur dan merata. 

 .Ragu-ragu dan bimbang : لبَْسَ  .3

 .Sesuatu yang dipakai dan menutup aurat : لبَِاسَ  .4

 .Sesuatu yang dipakai seperti baju dan alat perang : لبَُ وْسَ  .5

Libâs pada awalnya berarti penutup apa pun. Fungsi 

pakaian sebagai penutup adalah jelas, tetapi tidak harus selalu 

berarti menutup aurat. Sebagai contoh, cincin yang menutupi 

sebagian jari juga disebut libâs dan pemakainya juga ditunjuk 

dengan akar kata yang sama.4 

Term libâs dalam Al-Qur`an disebutkan sebanyak 10 kali. 

Di antaranya, term ini muncul dua kali dalam Surah al-Baqarah/2: 

187 dan al-Aʻrâf/7: 26. Selain itu, disebutkan masing-masing 

sekali dalam Surah an-Nahl/16: 112, al-Furqân/25: 47, an-

Naba`/78: 10, al-Hajj/22: 23, Fâthir/35:33, al-Aʻrâf/7: 27.5 

Dalam Surah al-Baqarah/2: 187 Allah Swt.  berfirman,  

َََۗ نَُّ َلََّّ َلَّكُمَْوَانَْ تُمَْلبَِاس  َلبَِاس  ََۗهُنَّ كُمْ َنِسَاۤىِٕ يَامَِالرَّفَثَُاِلٰى لَةََالصِ  َ …احُِلََّلَكُمَْليَ ْ
Dihalalkan bagimu pada malam puasa bercampur dengan istrimu. 

Mereka adalah pakaian bagimu dan kamu adalah pakaian bagi 

mereka …. (al-Baqarah/2: 187). 

Ibnu Abbas dalam menafsirkan “mereka itu adalah pakaian 

bagimu, dan kamu pun adalah pakaian bagi mereka.” Artinya, istri-

istri merupakan pemberi ketenangan bagi suaminya, dan suami 

pemberi ketenangan bagi istrinya. Rabi’ bin Anas mengatakan, 

“mereka itu selimut bagi kalian, dan kalian pun merupakan selimut 

bagi mereka.” 6  

Ibnu Abbas dan Rabi’ bin Anas menunjukkan bahwa kata 

libâs tidak sekadar bermakna fisik sebagai pakaian, tetapi juga 

 
3 Nabil Abdussalam Harun, Al-Mu’jam Al-Wajîz li Al-Fad Al-Qur`an Al-Karîm, Mesir: 

Dâr Al-Nasyr lil Jâmi’â, 1997, hal. 185. 
4 Muhammad Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur`an: Tafsir Maudhu’I Atas Pelbagai 

Persoalan Umat, Bandung: Mizan, 1998, hal. 155. 
5 Muhammad Fuad ʻAbdul Baqi, Al-Muʻjam Al-Mufahras Li al-Fadzi Al-Qur`an Al-

Karîm, Libanon: Dar Maʻrifah, 2002, hal. 827. 
6 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1, Terj. Abdul Ghoffar dan Abu Ihsan al-Atsari 

dari judul “Lubâbut Tafsîr Min Ibni Katsîr,” Bogor: Pustaka Imam Syafi’I, 2004, hal. 354. 



16 

 

mengandung nilai psikologis, spiritual, dan sosial dalam konteks 

hubungan suami istri. Makna “pakaian” dalam ayat ini 

mengisyaratkan tiga fungsi utama: 

Pertama, fungsi perlindungan: Sebagaimana pakaian 

melindungi tubuh dari gangguan eksternal, pasangan suami istri 

seharusnya saling menjaga satu sama lain dari kerusakan moral 

dan gangguan hawa nafsu. Dalam konteks ini, pasangan menjadi 

perisai dari godaan yang dapat merusak diri dan keluarga. 

Kedua, fungsi kenyamanan dan ketenangan: Pakaian 

memberi rasa nyaman, sebagaimana pasangan hidup memberikan 

rasa aman, tenteram (sakinah), dan kasih sayang. Pandangan ini 

sesuai dengan Surah ar-Rum/30: 21 tentang tujuan penciptaan 

pasangan hidup sebagai sarana litaskunû ilayhâ (agar kamu merasa 

tenteram dengannya). 

Ketiga, fungsi penutup aib: Libâs juga bermakna menutup, 

yang dalam relasi suami istri berarti saling menjaga rahasia, 

menutupi kekurangan pasangannya, dan tidak menyebarkan aib ke 

luar. Ini mencerminkan etika mulia dalam pernikahan. 

Dengan demikian, pemaknaan libâs dalam ayat ini 

menyiratkan betapa dalam dan sakralnya relasi pernikahan 

menurut Islam. Hubungan tersebut bukan hanya ikatan biologis, 

tetapi juga psikologis dan spiritual yang dilandasi oleh kasih 

sayang, perlindungan, dan tanggung jawab bersama. Ini juga 

sekaligus menggarisbawahi bahwa hubungan suami istri dalam 

Islam dibangun atas dasar saling melengkapi, bukan dominasi satu 

pihak atas yang lain. 

Kemudian dalam Surah al-Aʻrâf/7: 26 Allah Swt.  

berfirman,  

 

َ َاىدَمََقَدَْانَْ زلَْنَاَعَلَيْكُمَْلبَِاسًاَي ُّوَاريَِْسَوْءىتِكُمَْوَريِْشًاَۗوَلبَِاسَُالت َّقْوىىَذىلِكََخَيْ ۗ بَنِْْٓ ي ى
رُوْنََ ٢٦ََذىلِكََمِنَْاىيىتَِاللّ ىَِلَعَلَّهُمَْيَذَّكَّ

Wahai anak cucu Adam, sungguh Kami telah menurunkan 

kepadamu pakaian untuk menutupi auratmu dan bulu (sebagai 

bahan pakaian untuk menghias diri). (Akan tetapi,) pakaian takwa 

itulah yang paling baik. Yang demikian itu merupakan sebagian 

tanda-tanda (kekuasaan) Allah Swt.  agar mereka selalu ingat. (al-

Aʻrâf/7: 26). 

Thahir Ibnu ‘Asyur mengomentari ayat ini antara lain 

bahwa Allah Swt.  telah mengilhami Adam as. Agar menutup 

auratnya. Ini kemudian ditiru oleh anak cucunya dan dijadikan 

sebagai sebuah keharusan.  



17 

 

Kata libâs dalam ayat ini diartikan oleh Quraish Shihab 

dengan segala sesuatu yang dipakai, baik penutup badan, kepala, 

atau yang dipakai di jari dengan lengan seperti cincin dan gelang.7 

Ayat ini menyampaikan pesan kepada seluruh anak-anak 

Adam as. yakni seluruh umat manusia sejak generasi pertama 

hingga terakhir, bahwa Allah Swt. telah menurunkan kepada 

mereka pakaian. Pakaian ini dimaksudkan sebagai sarana untuk 

menutupi aurat secara lahiriah serta menutupi kekurangan-

kekurangan batiniah dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, Allah 

Swt.  juga menyediakan aneka bahan dan perhiasan yang berfungsi 

sebagai pakaian indah, yang dikenakan dalam momen-momen 

penting atau istimewa sebagai bentuk perhiasan dan penampilan. 

Namun, di atas semua itu, Allah Swt. menganugerahkan 

pakaian takwa, yaitu pakaian batin yang jauh lebih penting. 

Pakaian ini melambangkan ketulusan, keimanan, dan kesalehan 

seseorang yang nilainya jauh lebih utama daripada sekadar 

keindahan fisik. 

Para ahli tafsir berbeda pendapat mengenai kalimat “libâsut 

taqwa”. Ikrimah mengartikan, “sesuatu yang dipakai oleh orang-

orang yang bertakwa pada hari kiamat kelak. Zaid bin Ali, As-

suddi, Qatadah dan Ibnu Juraij mengartikan sebagai Iman. Al-Aufi 

mengatakan dari Ibnu Abbas, “amal saleh”. Ad-Diyal bin ‘Amr 

mengartikan sebagai keceriaan pada wajah.” Urawah bin Zubair 

mengartikan dengan takut kepada Allah Swt.8 

Seseorang yang mengenakan pakaian takwa akan terpancar 

ketenangan dalam jiwanya dan keanggunan dalam sikapnya. Ia 

menjaga kebersihan meski hidup sederhana, bersikap rendah hati 

meski berkecukupan, serta terbuka hati dan tangannya dalam 

kebaikan. Ia tidak menyebar fitnah, tidak membuang waktu untuk 

hal sia-sia, tidak serakah terhadap hak orang lain, dan tidak 

menahan hak orang yang berhak. 

Pakaian takwa bukan hanya simbol spiritual, tetapi juga 

menjadi cermin karakter yang kokoh dalam menghadapi tantangan 

dunia. Ia membimbing seseorang untuk hidup seimbang antara 

hubungan dengan Allah Swt.  dan sesama manusia, menjaga diri 

dari penyakit hati, serta menjadi teladan dalam akhlak, tutur kata, 

dan tindakan. Inilah pakaian terbaik yang tak pernah lapuk oleh 

zaman. 

 
7 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, Vol. 

5, Tangerang: Lentera Hati, 2002, hal. 58-59. 
8 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 3, …, hal. 365. 



18 

 

2. Penggunaan Istilah Libâs 

Akar kata lâm-bâ-sîn dalam bahasa Arab memiliki dua 

makna dasar yang penting: 9 

a. Labasa labsan (لبََسََلبَْسًا)   
Makna pertama dari akar kata ini adalah mencampur. Dalam 

konteks ini, kata labasa digunakan untuk menggambarkan 

tindakan mencampurkan dua atau lebih elemen atau hal. Ini bisa 

merujuk pada pencampuran secara fisik maupun metaforis, 

seperti mencampurkan ide atau perkara. 

b. Labisa lubsan (لبَِسََلبُْسًا)  
Makna kedua dari akar kata ini adalah memakai penutup atau 

mengenakan sesuatu. Labisa dalam konteks ini berarti 

seseorang mengenakan sesuatu untuk menutupi atau 

melindungi tubuhnya. Ini bisa berupa pakaian, penutup kepala, 

atau elemen lain yang berfungsi untuk menutupi bagian tubuh. 

Dari kedua makna ini, kita dapat melihat bahwa akar kata 

lâm-ba-sîn mencakup konsep-konsep yang berkaitan dengan 

pencampuran dan penutupan, yang masing-masing dapat 

diterapkan dalam berbagai konteks bahasa Arab, baik secara fisik 

maupun metaforis. Dalam konteks Al-Qur`an, kata libâs 

digunakan untuk merujuk pada pakaian, baik dalam pengertian 

lahiriah maupun batiniah. 

Selain libâs, dalam Al-Qur`an juga disebutkan kata terkait 

semisal yang masih dalam kategori sesuatu yang dipakai untuk 

menutup aurat. Diantaranya, tsiyâb, sarabil, jilbab, khimâr, dan 

hijâb.  

Pertama, tsiyâb 10  digunakan secara khusus untuk 

menunjukkan pakaian lahir yang sesuai dengan makna aslinya. 

Al-Raghib Al-Ashfahani menyatakan bahwa busana dinamakan 

tsiyab karena ide dasar adanya bahan-bahan busana agar di 

pakai.11 

 فإَِنَْيَكَُمِنَْلَوْنَِالسَّوَادَِفإَِنَّنَِ...كَلَكََالْمِسْكَِلَََيُ رْوَىَمِنََالْمِسْكَِذَائِقَُ
َ َمِنَ َلبَِاس  ...َ َوَتََْتَهُ َسَوَادِي َأثَْ وَابِ َضَرَّ َنَ وَائِقَُوَمَا َبيِض   الْعَلْيَاءِ

 
9 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, al-Mu’jam al-Wasith, …, hal. 812-813. 
10 Tsiyab jama’ dari tsaub yang berarti sesuatu yang di pakai. Dalam Majma’ Lughah 

al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, hal.  102. 
11 Muhammad Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur`an: Tafsir Maudhu’I Atas Pelbagai 

Persoalan Umat, …, hal.155.  



19 

 

َمُفَارقَُِ يُ بْذِلَْمِنََالْوُدِ َمِثْلََمَاَ...َبَذَلْتَُفاَعْلَمَْبَِِنِ ِ لَََْ  إِذَاَالْمَرْءَُ

“Maka jika warnaku menjadi hitam maka sesungguhnya aku seperti misk 

(parfum), yang tak pernah ada cerita misk (parfum) itu dirasakan. Dan 

tidaklah membahayakan pakaian hitamku, yang dibawahnya ada penutup 

pakaian dari atas yang putih dengan bersihnya. Jika seseorang tidak 

mencurahkan segala cintanya seperti apa yang telah dicurahkan kepadanya 

maka ketahuilah bahwa aku akan meninggalkannya.” 

Syair yang diriwayatkan oleh Abu al-Faraj al-Isfahâni 

dari Hasyim tentang al-Asmuʻi, yang ditujukan kepada Nusaib, 

membahas seseorang yang telah meninggalkannya. Dalam syair 

itu, kata atswâb dan libâs memiliki makna yang mirip yaitu 

pakaian. Atswâb merujuk pada pakaian yang melekat di tubuh, 

sementara libâs adalah penutupnya. Kata atswâb digunakan 

untuk merujuk pada pakaian biasa yang tidak mewah, sering kali 

dikaitkan dengan warna hitam. Sebaliknya, kata libâs memiliki 

konotasi yang lebih baik, digambarkan sebagai pakaian luar yang 

menutupi tsaub dan biasanya berwarna putih bersih. Dalam syair 

Arab, libâs dan tsaub umumnya digunakan untuk 

menggambarkan pakaian lahiriah yang berfungsi sebagai 

penutup tubuh dan perhiasan.12 

Libâs awalnya berarti penutup apa pun, termasuk pakaian. 

Meskipun biasanya merujuk pada penutup, ini tidak selalu berarti 

menutup aurat, seperti cincin yang menutupi sebagian jari juga 

disebut libâs. Dalam Al-Qur`an, kata libâs digunakan untuk 

menunjukkan pakaian lahiriah. 13  Dapat disimpulkan bahwa, 

libâs lebih luas, mencakup pakaian fisik dan spiritual, dengan 

fokus pada perlindungan dan kehormatan; sementara tsiyâb lebih 

spesifik pada pakaian jasmani sehari-hari, dengan penekanan 

pada kebersihan dan akhlak. 

Kedua, istilah  sarâbîl yang diartikan sebagai penutup aurat 

yang terbuat dari kapas sebagai pemelihara dari sengatan panas.14 

Dan juga diartikan sebagai baju besi yang berfungsi sebagai 

pemelihara dari peperangan.15 Sarâbîl dalam Al-Qur`an bukan 

hanya pakaian pelindung secara fisik, tetapi juga mencerminkan 

konsep perlindungan dalam arti luas baik perlindungan jasmani 

dari kondisi alam dan bahaya, maupun perlindungan batin dari 

 
12 Abu Al-Faraj Al-Asbihani, Al-Aghani, Kairo: Dar Al-Turas, 1996, hal. 96. 
13 Muhammad Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur`an: Tafsir Maudhuʻi Atas Pelbagai 

Persoalan Umat…, hal. 155. 
14 Dijelaskan dalam Surah an-Nahl/16: 81. 
15 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 2, …, hal. 601. 



20 

 

kerusakan moral dan spiritual. Islam mengajarkan bahwa 

menjaga tubuh dan jiwa adalah bagian dari tanggung jawab 

manusia sebagai khalifah di bumi. 

Ketiga, istilah jilbâb 16 yang dijelaskan dalam Surah al-

Ahzâb ayat 59 menurut Ibnu Katsir memiliki arti salendang di 

atas kerudung yang diulurkan kebawah sehingga menutup 

wajahnya apabila mau keluar rumah.17 Makna ayat ini dijelaskan 

oleh as-Suddi, bahwa di Madinah terdapat sekelompok orang 

fasik yang keluar pada malam hari saat suasana gelap gulita. 

Mereka berkeliaran di jalan-jalan kota dengan tujuan 

mengganggu para wanita. Hal ini terjadi karena rumah-rumah di 

Madinah saat itu cukup sempit, sehingga kaum wanita biasa 

keluar rumah di malam hari untuk buang hajat di tempat yang 

telah ditentukan. Orang-orang fasik tersebut mencari kesempatan 

untuk menggoda dan melecehkan mereka. Namun, bila mereka 

melihat seorang wanita yang mengenakan jilbab, mereka berkata, 

“Wanita ini adalah wanita merdeka,” dan mereka pun tidak 

berani mengganggunya. Sebaliknya, bila mereka melihat wanita 

tanpa jilbab, mereka menganggapnya sebagai budak dan 

langsung mengganggu atau melecehkannya. Mujahid juga 

menegaskan bahwa para wanita mengenakan jilbab agar bisa 

dikenali sebagai wanita merdeka dan terhormat, sehingga orang-

orang fasik tidak berani mengganggu mereka.18 Jilbab menjadi 

penanda kehormatan dan kemuliaan seorang wanita, 

membedakannya dari budak, sehingga melindunginya dari 

gangguan dan pelecehan oleh orang-orang fasik. Dengan 

demikian, perintah berjilbab dalam Islam tidak hanya berkaitan 

dengan aspek aurat, tetapi juga sebagai simbol martabat dan 

penjagaan terhadap perempuan. 

Keempat, istilah khimâr19dijelaskan dalam Surah an-Nûr 

ayat 31 menurut Sayyid Quthb memiliki arti kain penutup kepala, 

leher, dan dada untuk menghindari godaan-godaan fitnah yang 

 
16 Jilbâb berarti pakaian yang menutupi seluruh tubuh, juga berarti khimar. Dalam 

Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, hal.  128. Tentang jilbâb dijelaskan 

dalam Al-Qur`an Surah Al-Ahzâb/33: 59. 
17 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 3, …, hal. 526. 
18 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 9, Terj.  

As’ad yasin dari judul “Fî Zhilalil Qur`an,” Jakarta: Gema Insani Press, 2000, hal. 289. 
19  Khimâr diartikan sebagai segala hal yang dijadikan untuk penutup aurat, juga 

diartikan kain yang menutup kepala baik itu perempuan maupun laki-laki. Dalam Majma’ 

Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, hal.  255. 



21 

 

ada padanya.20  

Kelima, istilah hijâb21  dijelaskan dalam Surah al-Ahzâb 

ayat 53. Terkait ayat ini, Imam Bukhari meriwayatkan dari Anas 

bin Malik r.a. bahwa Umar bin Khaththab pernah berkata, 

“Wahai Rasulullah, sesungguhnya orang-orang yang datang 

menemui Anda ada yang baik dan ada pula yang tidak. Alangkah 

baiknya jika Anda memerintahkan para istri Anda ummahatul 

mukminin untuk memakai hijâb (tirai pembatas).” Maka Allah 

Swt.  pun menurunkan ayat tentang hijâb ini. 22   Ayat ini 

diturunkan untuk mengajarkan orang-orang agar tidak masuk 

kerumah orang lain tanpa izin. Karena ada aurat yang harus di 

jaga yang tidak boleh dilihat oleh siapapun.  

Dapat disimpulkan bahwa Dalam Al-Qur`an, istilah libâs 

dan kata-kata lain seperti tsiyâb, sarâbîl, jilbâb, khimâr, dan hijâb 

sama-sama merujuk pada konsep pakaian atau penutup, baik 

secara fisik maupun simbolis, namun masing-masing memiliki 

konteks dan cakupan makna yang berbeda. Libâs memiliki 

makna paling luas, mencakup penutup lahiriah sekaligus 

perlindungan batiniah, seperti libâs at-taqwa yang 

melambangkan ketaatan dan kemuliaan ruhani. Tsiyâb lebih 

menunjuk pada pakaian jasmani sehari-hari yang melekat di 

tubuh, menekankan pada kesopanan dan kebersihan. Sarâbîl 

menggambarkan fungsi protektif dari pakaian, baik terhadap 

cuaca panas maupun bahaya perang, dan mencerminkan 

perlindungan fisik sekaligus spiritual. Jilbâb dan khimâr secara 

khusus ditujukan bagi perempuan sebagai simbol kehormatan, 

penutup aurat, dan penjaga dari gangguan sosial, masing-masing 

berfungsi menutupi tubuh secara menyeluruh dan bagian kepala 

hingga dada. Sementara itu, hijâb lebih bermakna sebagai 

penghalang atau pembatas visual, khususnya dalam konteks 

interaksi dengan istri-istri Nabi, serta menjadi simbol etika 

pergaulan dan menjaga privasi. Dengan demikian, semua istilah 

ini menyatu dalam tujuan utama: menjaga kehormatan, 

melindungi aurat, dan membangun identitas spiritual, di mana 

libâs menjadi istilah payung yang merangkum keseluruhan 

makna perlindungan lahir dan batin. 

 
20  Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 8…, hal. 

234.  
21  Hijâb diartikan sebagai penghalang atau penutup secara umum. Dalam Majma’ 

Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, hal. 156. 
22 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 9…, hal. 

286. 



22 

 

3. Definisi Takwa 

Istilah at-taqwâ berasal dari kata waqâ-yaqî-wiqâyah ( َ-وَقَى
(يقَِي-وِقاَيةََ 23  yang mengandung makna melindungi diri, 

menghindar, dan menjauhkan diri dari segala sesuatu yang 

berpotensi mendatangkan bahaya atau kerugian. Kata waqâ 

merupakan bentuk kata benda yang bermakna memelihara, 

melindungi, menjaga, dan menaungi. Berikut adalah beberapa 

makna dari akar kata waqâ:24 

a. Memelihara 

Kata memelihara dalam konteks ini merujuk pada 

kemampuan untuk menjaga sesuatu dari hal-hal yang 

berbahaya. Dalam Al-Qur`an, konsep ini sering diungkapkan 

melalui berbagai ayat yang menunjukkan bagaimana Allah 

Swt.  memelihara dan melindungi hamba-hamba-Nya dari 

ancaman dan bahaya. 25  Contoh dari penggunaan kata ini 

terdapat dalam beberapa ayat Al-Qur`an, seperti dalam 

Surah al-Insân/76: 11, ad-Dukhân/44: 56, ar-Ra’d/13: 35, 

dan at-Tahrîm/66: 6. 

Sayyid Quthb menjelaskan Surah ar-Ra'd/13: 35 

dalam tafsirnya bahwa, orang-orang kafir atau musyrik 

digambarkan berada dalam kondisi yang sangat mengerikan: 

tidak ada seorang pun yang dapat melindungi mereka dari 

azab dan siksaan Allah Swt. Mereka tampil dalam keadaan 

tanpa perlindungan, sepenuhnya terbuka terhadap hukuman 

yang pedih akibat kekufuran dan dosa-dosa mereka. Tidak 

ada penolong, tempat bersembunyi, maupun jalan 

keselamatan. 

Sebaliknya, orang-orang yang bertakwa (muttaqin) 

berada dalam keadaan yang sangat kontras. Mereka tidak 

hanya selamat dari azab Allah Swt., tetapi juga berada dalam 

naungan keamanan dan kemuliaan. Takwa yang mereka 

miliki berupa keimanan yang teguh dan amal saleh yang 

konsisten menjadi pelindung sejati dari murka Allah Swt. 

Lebih dari itu, takwa adalah perisai batin yang memelihara 

 
23 Takwa berarti takut kepada Allah Swt. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam 

al-Wasîth…, hal. 156. 
24 Muhammad ‘Ali Baidhun, Majmû‘Rasâ’il al-Imâm al-Ghazâlî, Beirut: Dar Al-Kutub 

Al-Ilmiyah, 2004, hal. 203-204. 
25 Hamka mengartikan takwa sebagai pemeliharaan. Dalam Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, 

Jilid 2, Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 2001, hal. 862. 



23 

 

manusia dari keburukan dunia dan akhirat. Sebagai 

balasannya, mereka dianugerahi surga, tempat tinggal yang 

penuh kedamaian dan kenikmatan abadi, sebagaimana 

dijanjikan oleh Allah Swt.26 

Dengan demikian, takwa berfungsi bukan sekadar 

sebagai kesalehan spiritual, tetapi juga sebagai bentuk 

perlindungan ilahi. Ia adalah benteng kejiwaan yang 

menjaga seseorang dari bahaya syahwat, godaan dunia, dan 

murka Tuhan. Takwa menjadi jalan keselamatan yang nyata, 

yang membedakan antara kehancuran dan keselamatan. 

b. Menjaga  

Takwa adalah suatu kondisi yang membuat seseorang 

memiliki kekuatan dalam menghadapi hal-hal yang 

menakutkan. Dalam esensinya, takwa sering dikaitkan 

dengan khauf (rasa takut) kepada Allah Swt. yaitu rasa takut 

yang timbul akibat keinginan untuk menjauhi dosa dan 

perbuatan yang dilarang. Takwa bukan sekadar menghindari 

dosa, tetapi juga menjaga diri dari hal-hal yang walaupun 

diperbolehkan, namun dapat mendekatkan seseorang kepada 

dosa. 

Dalam pengertian syariat, takwa diartikan sebagai 

upaya menjaga diri dari dosa dengan cara menjauhi 

perbuatan yang dikhawatirkan bisa menjerumuskan ke 

dalam dosa, bahkan meskipun perbuatan itu pada dasarnya 

diperbolehkan. Allah Swt. menjelaskan hal ini dalam 

beberapa ayat Al-Qur`an, seperti dalam Surah al-Aʻrâf/7: 35, 

an-Nahl/16: 128, dan az-Zumar/39: 73. 

Dalam Surah al-Aʻrâf/7: 35 dijelaskan gambaran 

kesinambungan misi para rasul yang diutus oleh Allah Swt. 

Masing-masing rasul, dari awal hingga yang terakhir, datang 

dengan membawa ayat-ayat Allah Swt.  dan menyampaikan 

risalah-Nya secara konsisten dalam hal prinsip-prinsip 

ajaran. Oleh karena itu, umat manusia diperintahkan untuk 

beriman dan mengikuti mereka, karena dengan demikian 

seseorang akan dinilai sebagai orang yang bertakwa. 

Barang siapa yang bertakwa yakni mereka yang 

menjaga diri dari murka Allah Swt. dengan mempercayai 

para rasul dan mengamalkan ajaran mereka dalam kehidupan 

pribadi maupun sosial maka tidak ada rasa takut yang akan 

 
26 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 7…, hal. 

55-56. 



24 

 

membebani hati mereka, dan mereka tidak akan bersedih 

hati. Ini menunjukkan bahwa ketakwaan adalah tameng 

rohani yang membebaskan manusia dari rasa takut yang 

menghantui akibat dosa dan siksa di akhirat, serta kesedihan 

mendalam yang disebabkan oleh kehilangan makna dan arah 

hidup. Bukan berarti mereka tidak pernah merasakan takut 

dan sedih secara naluriah, tetapi mereka terbebas dari 

ketakutan eksistensial dan kesedihan yang berujung pada 

keputusasaan.27 

Sebaliknya, mereka yang mendustakan ayat-ayat 

Allah Swt.  dan bersikap sombong terhadap kebenaran, akan 

menjadi penghuni neraka dan kekal di dalamnya. Ini menjadi 

peringatan bahwa sikap menolak kebenaran bukan hanya 

kesalahan intelektual, tetapi juga bentuk kerusakan spiritual 

yang menghalangi jalan menuju takwa. 

Dengan demikian, takwa bukan hanya bentuk 

ketundukan kepada Allah Swt., melainkan juga penjaga batin 

dari ketakutan abadi dan kesedihan yang menghancurkan. 

Takwa adalah sistem perlindungan yang Allah Swt.  

tanamkan dalam jiwa orang-orang beriman, yang 

membimbing mereka dalam keyakinan, amal, dan 

ketenangan hati, sekaligus menjauhkan mereka dari 

kehinaan dan azab di dunia maupun akhirat. 

c. Bekal Diri 

Ayat-ayat Al-Qur`an di bawah ini menekankan 

pentingnya takwa atau ketakwaan, sebagai suatu upaya 

untuk menjaga diri dari dosa dan kesalahan, serta 

mempersiapkan diri untuk hari ketika kita semua akan 

kembali kepada Allah Swt. Takwa mengharuskan kita untuk 

selalu sadar akan tindakan kita dan konsekuensi dari 

perbuatan kita di hadapan Allah Swt. Allah Swt.  

menjelaskan hal ini dalam beberapa ayat Al-Qur`an, seperti 

dalam Surah al-Baqarah/2: 281, Luqmân/31: 33, az-

Zumar/39: 15, an-Nûr/24: 52, an-Nisâ'/4: 1, âli-‘Imrân/3: 

102.  

Dalam Surah Âli-‘Imrân/3: 102 digambarkan bahwa, 

Orang yang menggenggam takwa dengan sepenuh hati akan 

memiliki arah hidup yang jelas dan tujuan yang kokoh. 

Sebab, hakikat dari takwa itu sendiri adalah pemeliharaan, 

 
27 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, Vol. 

5…, hal. 85-86. 



25 

 

yakni menjaga diri dari segala hal yang mengundang murka 

Allah Swt. dan merusak integritas spiritual. Itulah mengapa 

Allah Swt. memerintahkan dalam firman-Nya: "Dan 

janganlah kamu mati kecuali dalam keadaan Muslim." (Ali 

Imran/3: 102). Ini adalah ajakan untuk memegang teguh 

prinsip takwa hingga akhir hayat, agar seseorang wafat 

dalam keadaan tunduk sepenuhnya kepada Allah Swt. 

Takwa membentuk jiwa yang kuat dan agung, karena 

dengan keimanan yang tertanam dan ibadah yang istiqamah, 

jiwa menjadi tangguh menghadapi tantangan dunia. Ia tidak 

mudah digoyahkan oleh rayuan, tekanan, atau tipu daya 

kehidupan. Ketika nilai-nilai takwa telah menetap dalam 

hati, maka manusia tidak lagi bergantung pada penilaian atau 

tekanan makhluk, tetapi hanya kepada Allah Swt.  semata. 

Perlindungannya adalah Allah Swt. pedomannya adalah Al-

Qur`an, dan teladan hidupnya adalah Nabi Muhammad 

saw. 28  Takwa bukan hanya penjaga diri dari keburukan, 

tetapi juga bekal utama dalam perjalanan hidup. Takwa 

membekali seseorang dengan ketenangan dalam ujian, 

keteguhan dalam cobaan, dan kejelasan dalam menentukan 

arah. Takwa adalah modal spiritual yang tidak akan habis, 

bekal yang menyelamatkan bukan hanya di dunia, tetapi 

lebih-lebih di akhirat. Ia menjadikan seseorang tidak sekadar 

bertahan dalam gelombang zaman, tetapi mampu berjalan 

tegak membawa nilai-nilai kebenaran di tengah dunia yang 

penuh godaan dan ujian. 

d. Menaungi  

Allah Swt.  menjelaskan hal ini dalam beberapa ayat 

Al-Qur`an, seperti dalam Surah az-Zumar/39: 24, 

Ibrâhîm/14: 50, al-Qamar/54: 48. 

Dalam Surah az-Zumar/39: 24 dijelaskan, tidaklah 

sama akhir perjalanan hidup antara orang yang memelihara 

dirinya dengan takwa yakni menjaga wajahnya dari jilatan 

api neraka di hari kiamat dengan orang yang sepanjang 

hidupnya hanya tenggelam dalam kemaksiatan, 

mengabaikan halal dan haram, serta tidak peduli terhadap 

batas-batas yang telah ditetapkan oleh Allah Swt. Orang 

yang hidup tanpa pedoman akan berjalan dalam gelap, dan 

pada akhirnya, ia akan menempuh jalan yang membawanya 

 
28 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 2, …, 2001, hal. 863. 



26 

 

kepada kehancuran abadi.29  

Dengan takwa, seseorang akan memiliki benteng 

kokoh yang menjaga dari rayuan dosa dan jebakan syahwat. 

Takwa tidak hanya menjaga jasad di dunia, tetapi juga 

menyelamatkan jiwa dari panasnya siksa di akhirat. 

Sebagaimana api dunia saja begitu menyakitkan, maka 

bagaimana pula panasnya api neraka yang ditujukan kepada 

mereka yang berpaling dari petunjuk Allah Swt.? Maka, 

beruntunglah mereka yang memelihara diri dengan takwa 

karena dengannya, mereka akan dinaungi dari kemurkaan 

Allah Swt.  dan dilindungi dari pedihnya azab yang kekal. 

Dalam pengertian lain, istilah takwa yang berasal dari 

kata waqâ (وَقَى) terbagi menjadi beberapa bentuk, yaitu:30 

 .Orang yang bertakwa kepada Allah Swt :(Ittaqâ) اتِ َّقَى (1

 .Kewaspadaan atau kehati-hatian :(Al-Wiqâyah) الوِقاَيةَ (2

 .Perlindungan :(Al-Waqâyah) الوَقاَيةَ (3

 .Burung gagak :(Al-Wâqqî) الوَاقِي (4

 Bentuk kata yang menunjukkan makna :(Wâqiyah) وَاقِيَة (5

takwa. 

 .Orang yang bertakwa :(At-Taqiyyu) التَّقِيَُّ (6

وَقَّى (7
ُ
 .Orang yang pemberani :(Al-Muwaqâ) الم

Adapun bentuk lain dari kata takwa merupakan bentuk 

masdar dari kata ittaqâ ( يَ تَّقِيَََ-اتِ َّقَىََ ), yang berarti menjaga diri dari 

segala hal yang berbahaya. Kata takwa memiliki berbagai makna 

yang luas, diantaranya: menutupi, memelihara, menjauhi, 

menghindari, dan menyembunyikan. 31  Takwa menjadikan 

seseorang tetap kukuh di jalan yang benar meskipun digoda, 

diuji, bahkan ditantang oleh dunia. Ia tidak mudah diombang-

ambingkan oleh bujuk rayu dan tekanan zaman, karena ia telah 

memiliki tempat perlindungan sejati: Allah Swt.  sebagai 

pelindung, Al-Qur`an sebagai pedoman, dan Rasulullah saw. 

sebagai teladan. 

 
29 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 8, …, 2001, hal. 6270. 
30 Achmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir, Surabaya: Pustaka Progressif, 

1997, hal 1577. 
31 Louis Ma’luf, Al-Munjid fî Al-Lughoh Wa Al-A’lam,Beirut: Dar Al-Masyriq, t.th. hal. 

915. 



27 

 

Dengan demikian, takwa adalah pelindung diri yang 

paling hakiki ia menjaga bukan hanya dari kejahatan dunia, tapi 

juga dari kebinasaan akhirat. Siapa yang memegang takwa 

dengan sebenar-benarnya, maka Allah Swt.  janjikan bagi mereka 

kehidupan yang mulia dan akhir yang bahagia. 

Secara etimologi, istilah takwa dalam Al-Qur`an terulang 

sebanyak 259 kali. Dalam kitab Muʻjam al-Mufahrasy 

disebutkan bahwa kata takwa dalam Al-Qur`an terulang 

sebanyak 15 kali. Beberapa di antaranya terdapat dalam al-

Baqarah sebanyak 2 kali, yakni pada ayat 197 dan 237, al-Mâidah 

sebanyak 2 kali, yaitu pada ayat 2 dan 8,  al-Aʻrâf /7: 26, at-

Taubah sebanyak 2 kali, yaitu pada ayat 108 dan 109, Thâhâ pada 

ayat 132, al-Hajj sebanyak 2 kali, yakni pada ayat 32 dan 37, al-

Fath/48: 26, al-Hujurât/49: 3, al-Mujâdalah/58: 9, al-

Muddatstsir/74: 56, dan al-ʻAlaq/96: 12. 32 

Meskipun memiliki beragam makna, semua pengertian 

tersebut tetap merujuk pada satu inti, yaitu upaya menjaga diri 

dari pengaruh luar. Al-Raghîb al-Asfahîni dalam bukunya 

Muʻjam Mufahraz li Alfâdz Al-Qur`an menjelaskan bahwa kata 

takwa berarti melindungi diri dari segala sesuatu yang dapat 

menimbulkan kemudaratan.33 

Takwa, dengan demikian, bukan hanya ajaran moral dan 

spiritual, melainkan juga merupakan konsep perlindungan total: 

jasmani, rohani, sosial, dan ukhrawi. takwa membentuk benteng 

keimanan yang kokoh, mengarahkan kehidupan seseorang pada 

jalan yang diridhai Allah Swt. serta menjadikannya pribadi yang 

tangguh dan terhormat di hadapan manusia dan Tuhan. 

4. Takwa dalam Al-Qur`an 

Kata takwa disebutkan sebanyak 258 kali dalam Al-

Qur`an, dalam berbagai bentuk dan konteks yang berbeda-beda. 

Kata takwa, yang dinyatakan dalam bentuk kata kerja lampau 

(fi'il mâdhi), muncul sebanyak 27 kali dalam Al-Qur`an. Bentuk 

ittaqâ ditemukan 7 kali, misalnya dalam al-Baqarah/2: 189, 

sementara bentuk ittaqau (َاتقوا) muncul 19 kali, seperti dalam al-

Mâidah/5: 93. Ada juga bentuk ittaqaitunna (اتقيتن), yang hanya 

ditemukan satu kali dalam al-Ahzâb/33: 32. Bentuk-bentuk kata 

takwa ini umumnya menggambarkan keadaan, sifat-sifat, serta 
 

32 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al- Mu’jam Al-Mufahras Li Al-Fadzi Al-Qur`an Al-

Karîm, Mesir: Dar Kutub, 1945, hal. 758-761. 
33 Al-Raghib Al-Asfahany, Mu’jam Al-Mufradat Alfadz Al-Qur`an, Beirut: Dâr Al-

Fikr, 1972, hal. 568. 



28 

 

ganjaran bagi orang-orang yang bertakwa. Kata takwa dalam 

bentuk kata kerja yang menunjukkan masa sekarang (fi’il 

mudhâri’) muncul sebanyak 54 kali dalam Al-Qur`an. Dalam 

bentuk ini, Al-Qur`an menggunakan kata tersebut untuk beberapa 

tujuan:  

a. Menjelaskan ganjaran, kemenangan, dan pahala bagi orang-

orang yang bertakwa, seperti dalam Surah ath-Thalâq/65:5. 

b. Menggambarkan sifat-sifat yang harus dimiliki seseorang 

agar mencapai takwa, diungkapkan dalam bentuk la’allakum 

tattaqûn (ََلَعَلَّكُمَْتَ ت َّقُون), seperti dalam Surah al-Baqarah/2: 183  

c. Memberikan ancaman serta peringatan bagi mereka yang 

tidak bertakwa, seperti dalam Surah al-Mu’minûn/23: 32.34 

Dalam Surah ath-Thalâq/65: 5 Allah Swt. berfirman, 

  اَجْراًََلهَََْٓوَيُ عْظِمََْسَيِ اىتهََِعَنْهََُيكَُفِ رَََْاللّ ىََََي َّتَّقَََِوَمَنَََْالِيَْكُمَََْۗذىلِكََامَْرَُاللّ ىَِانَْ زلَهَْٓ
(Ketentuan idah) itu merupakan perintah Allah Swt.  yang 

diturunkan-Nya kepada kamu. Siapa yang bertakwa kepada 

Allah Swt. niscaya Allah Swt. akan menghapus kesalahan-

kesalahannya dan akan memperbesar pahala baginya. (ath-

Thalâq/65:5)  

Dengan takwa kepada Allah Swt. yakni hubungan batin 

yang senantiasa terjaga antara hamba dan Tuhannya maka 

apabila seseorang melakukan kekhilafan atau kesalahan, hal itu 

tidak akan menjadi penghalang besar dalam perjalanan 

keimanannya. Allah Swt. akan menutupi kesalahan tersebut 

karena ikatan takwa yang terus dijaga. Artinya, kesalahan itu 

tidak akan meruntuhkan semangat dan keteguhan jiwanya dalam 

beriman dan beramal. Justru kebaikan yang dilakukan dengan 

penuh kesadaran dan keikhlasan akan menutupi kekeliruan 

tersebut, seperti air yang memadamkan api.35 

Bagi jiwa yang luhur dan berbudi tinggi, dosa terasa 

sangat berat, bahkan bisa menjadi beban psikologis yang 

menghambat kemajuan spiritual. Jika tidak diatasi, hal ini bisa 

melemahkan keyakinan pada diri sendiri dan menghalangi 

pertumbuhan iman. Kondisi semacam ini sangat berbahaya 

karena dapat menjauhkan seseorang dari jalan menuju ridha 

Allah Swt. Karena itu, takwa berperan sebagai penyeimbang dan 

penyembuh batin, yang menenangkan jiwa ketika terjatuh dan 

 
34 Muhammad Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur`an: Kajian Kosakata, Jakarta: 

Lentera Hati, 2007, hal. 989. 
35 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 10…, 2001, hal. 276. 



29 

 

menguatkannya untuk terus melangkah menuju kebaikan. 

Kata takwa yang muncul dalam bentuk kalimat perintah 

tercatat sebanyak 86 kali dalam Al-Qur`an. Dari jumlah tersebut, 

78 kali merupakan perintah untuk bertakwa yang ditujukan 

kepada manusia secara umum. Objek dari perintah takwa ini 

bervariasi: 

1) Allah Swt. sebagai objek disebutkan 56 kali, seperti dalam 

Surah al-Baqarah/2: 231 dan asy-Syuʻarâ/26: 131. 

2) Neraka sebagai objek muncul 2 kali, yakni dalam Surah al-

Baqarah/2:24 dan Âli ʻImrân/3: 131. 

3)  Fitnah atau siksaan sebagai objek hanya ditemukan sekali 

dalam Surah al-Anfâl/8: 25. 

4) Objek yang mengandung kata-kata seperti rabbakum (َْرَبَّكُم) 
atau al-ladzî khalaqalaqum (ََْخَلَقَكم  dan kata-kata (الَّذِي

sejenis muncul 15 kali, seperti dalam Surah al-Hajj/22: 1.36 

Dari 86 ayat yang memerintahkan untuk bertakwa, 82 di 

antaranya menjadikan Allah Swt. sebagai objek, sementara 4 ayat 

lainnya memiliki objek selain Allah Swt. seperti neraka, hari 

kiamat, dan siksaan. Hal ini menunjukkan bahwa ayat-ayat 

mengenai takwa dalam Al-Qur`an pada dasarnya merujuk pada 

ketakwaan kepada Allah Swt. Perintah ini mengindikasikan 

bahwa mereka yang bertakwa kepada Allah Swt. akan terhindar 

dari neraka dan siksaan pada hari kiamat. Kata takwa dalam 

bentuk mashdar muncul dalam Al-Qur`an sebanyak 19 kali, 

dengan tuqâh (تقاه) disebut 2 kali dan takwa (تقوى) disebut 17 kali.  

Dalam bentuk ini, Al-Qur`an umumnya menggunakan kata takwa 

untuk: 

1) Menunjukkan bahwa setiap perbuatan harus didasari oleh 

ketakwaan kepada Allah Swt. seperti dalam al-Hajj/22:37.  

2) Menggambarkan bahwa takwa adalah bekal utama dan terbaik 

menuju kehidupan akhirat.37 

Ketakwaan yang diwujudkan melalui perbuatan fisik 

yang terlihat secara lahiriah merupakan manifestasi dari 

keimanan seseorang kepada Allah Swt. Iman yang ada dalam hati 

diekspresikan melalui tindakan jasmani. Oleh karena itu, dalam 

Al-Qur`an, kata takwa sering dikaitkan dengan iman  (َُالِإيْْاَن), 
seperti yang disebutkan dalam al-Baqarah/2:103, al-A’râf /7: 96, 

 
36 Muhammad Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur`an: Kajian Kosakata, ..., hal. 989. 
37 Muhammad Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur`an: Kajian Kosakata, ..., hal. 989. 



30 

 

Âli-ʻImrân/3: 179, al-Anfâl/8: 29, dan Muhammad/47: 36. 

Digunakan Al-Qur`an untuk menggambarkan bahwa orang-

orang yang bertakwa dicintai oleh Allah Swt. Dan diakhirat nanti 

akan diberi pahala dan tempat yang paling baik, yaitu surga, 

seperti yang diungkapkan an-Naba’/78: 31, menggambarkan 

bahwa Allah Swt.  merupakan pelindung (wali) bagi orang-orang 

yang bertakwa, seperti diungkapkan dalam al-Jâtsiyah/4: 19, 

menggambarkan bahwa beberapa kisah yang terjadi merupakan 

peringatan dan teladan bagi orang-orang yang bertakwa, seperti 

yang diungkapkan dalam al-Anbiyâ /21: 48 dan al-Hâqqah /69: 

48.38 

Menurut an-Naisâbûri, kata takwa dalam Al-Qur`an 

memiliki beberapa makna, yaitu39:  

1) Al-Khasyyah (takut), seperti yang disebutkan dalam 

Luqmân/31:33. 

2) Al-Îman (iman), seperti dalam al-Fath/48: 26. 

3) At-Taubah (taubat), seperti dalam al-Aʻraf/7: 96. 

4) Ath-Thâʻah (patuh), seperti dalam an-Nahl/16: 2. 

5) Al-Ikhlâsh (ikhlas), seperti yang terdapat dalam al-Hajj/22: 

32. 

Berdasarkan makna-makna takwa di atas dalam Al-

Qur`an, dapat disimpulkan bahwa takwa memiliki beberapa 

pengertian: 

1) Takut 

Al-Qur`an menyebut perintah untuk bertakwa kepada 

Allah Swt.  sebanyak 69 kali. Menurut Muhammad Abduh, 

seperti dikutip oleh Rasyid Ridha dalam Tafsîr Al-Mannâr, 

takut kepada Allah Swt.  berarti takut akan azab dan siksanya. 

Takut ini disandarkan langsung kepada Allah Swt.  untuk 

menunjukkan pentingnya ancaman azab tersebut. Muhammad 

Abduh mendefinisikan orang yang bertakwa sebagai 

seseorang yang menjaga dirinya dari azab Allah Swt. 

Muhammad Ali al-Shâbûni menambahkan bahwa orang yang 

bertakwa adalah yang menjalankan perintah Allah Swt, 

menjauhi larangan-Nya, dan mencegah siksa-Nya dengan 

ketaatan.40 

Muhammad Abduh membagi siksa Allah Swt.  menjadi 

dua jenis yaitu, siksa dunia dan siksa akhirat. Siksa dunia 

 
38 Muhammad Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur`an: Kajian Kosakata, ..., hal. 990. 
39 M. Ashaf Shaleh, Takwa Makna dan Hikmahnya dalam Al-Qur`an, t.tp. PT. Gelora 

Aksara Pratama, t.th. hal. 6. 
40 Ilyas Ismail, Pilar-Pilar, Jakarta: Raja Grafindo, 2009, hal. vi.  



31 

 

terjadi karena melanggar hukum alam dan masyarakat, 

sementara siksa akhirat terjadi akibat melanggar hukum 

syariat. Menurut Abduh, ganjaran mengikuti hukum alam 

diberikan di dunia, sementara pahala mengikuti hukum agama 

diberikan di akhirat. Pelanggaran terhadap kedua jenis hukum 

tersebut juga memiliki konsekuensi baik di dunia maupun 

akhirat. Quraish Shihab menambahkan “jangan heran jika ada 

yang tidak shalat atau berpuasa, tetapi sukses didunia, dan 

jangan pula menantiakan rezeki melimpah bagi yang shalat, 

tetapi tidak berkerja.”41 Dengan demikian, takwa mencakup 

kesadaran spiritual yang mendalam, rasa takut yang 

menciptakan kehati-hatian, serta tanggung jawab praktis 

terhadap hukum Tuhan dan hukum alam. 

2) Iman  

Menurut pandangan yang dikutip oleh at-Thabari, iman 

merupakan istilah yang mencakup pengakuan terhadap wujud 

Allah Swt., kitab-kitab-Nya, rasul-rasul-Nya, serta 

pembenaran dari pengakuan tersebut yang tercermin melalui 

tindakan. Sementara itu, al-Naisâbûri dalam karyanya 

mencoba merangkum perbedaan pendapat para ulama 

mengenai definisi iman menjadi empat pandangan utama:42 

a) Muʻtazilah, Khawârij, Zaidiyah, dan Ahli Hadis 

berpendapat bahwa iman mencakup tindakan hati, ucapan 

lisan, dan perbuatan anggota badan. Dengan demikian, 

siapa pun yang merusak keyakinannya meskipun dia telah 

mengucapkan dua kalimat syahadat dan menjalankan 

ajaran Islam, orang tersebut dianggap sebagai munafik. 

Jika seseorang merusak syahadatnya, dia dianggap kafir, 

dan jika seseorang merusak amal perbuatannya, dia 

dianggap fasik. 

b) Beberapa ulama berpendapat bahwa iman terdiri dari 

keyakinan dalam hati dan pengakuan dengan lisan. 

Namun, dalam perumusannya terdapat perbedaan 

pendapat.  

(1) Menurut mazhab Abu Hanifah dan mayoritas ahli 

fikih, iman diartikan sebagai pengakuan melalui 

lisan dan pengetahuan atau keyakinan dalam hati. 

 
41 Ilyas Ismail, Pilar-Pilar, …, hal. vii.  
42 M. Ashaf Shaleh, Takwa Makna dan Hikmahnya dalam Al-Qur`an, ..., hal. 69. 



32 

 

(2) Menurut mazhab Abu Hasan al-Asy’ari, iman 

diartikan sebagai keyakinan yang muncul dari hati 

dan diungkapkan melalui lisan. 

(3) Beberapa ulama Tasawuf berpendapat bahwa iman 

merupakan pengakuan melalui lisan yang disertai 

dengan ketulusan hati. 

c) Jahm bin Safwan berpendapat bahwa iman terletak pada 

keyakinan hati atau makrifat terhadap Allah Swt. 

Seseorang yang mengakui Allah Swt.  dalam hatinya 

namun menyangkal-Nya dengan lisan, dan kemudian 

meninggal sebelum sempat mengakui-Nya dengan lisan, 

tetap dianggap sebagai mukmin dengan iman yang 

sempurna. 

d) Menurut mazhab Karamiah, iman hanya diukur dari 

pengakuan lisan. Oleh karena itu, seorang munafik 

dianggap sebagai mukmin secara lahiriah meskipun 

hatinya kafir. Di dunia, dia dikategorikan sebagai 

mukmin, namun di akhirat termasuk orang yang kafir. 

Para ulama mendefinisikan iman sebagai kombinasi dari 

ucapan dengan lisan, keyakinan dalam hati, dan pengamalan 

dengan anggota badan. Iman dapat bertambah melalui 

ketaatan dan berkurang karena kemaksiatan. Inilah 

pemahaman iman menurut Ahlus Sunnah wal Jamâ’ah, di 

mana mayoritas dari mereka menganggap iman mencakup 

keyakinan, perkataan, dan perbuatan.43 

Dengan demikian, takwa sebagai bentuk iman menuntut 

keteguhan hati, kejujuran lisan, dan konsistensi amal. Ia 

adalah bentuk keimanan yang aktif, menjaga diri dari murka 

Allah Swt.  dengan menjadikan ketaatan sebagai jalan hidup. 

Maka, siapa yang benar-benar bertakwa, ia berarti telah 

menghidupkan imannya secara utuh dan menyeluruh dalam 

kehidupan sehari-hari. 

3) Tobat  

Tobat adalah kewajiban individual (fardhu ʻain) yang 

harus dilakukan oleh setiap orang. Tidak ada manusia yang 

tidak memerlukan tobat. Bahkan, Nabi Adam a.s. 

membutuhkan tobat, begitu pula dengan seluruh 

keturunannya. Sama seperti Nabi Adam a.s., setiap manusia 

 
43 Shalih Bin Fauzan Al-Fauzan, Kitab Tauhid 2, diterjemahkan oleh Agus Hasan 

Bashori dari judul At-Tauhid Li Ash-Shaff Ats-Tsani Al-‘Ali, Jakarta: Darul Haq, 2021, hal. 

2. 



33 

 

pasti memerlukan tobat. Kewajiban untuk bertobat ini 

ditegaskan dalam firman Allah Swt.  yang berbunyi:   
عًاَايَُّهََالْمُؤْمِنُ وْنََلعََلَّكُمَْتُ فْلِحُوْنََ…  ي ْ   ٣١ وَتُ وْبُ وْْٓاَاِلََٰاللّ ىَِجََِ

. Bertobatlah kamu semua kepada Allah Swt. wahai orang-

orang yang beriman, agar kamu beruntung. (an-Nûr/24: 31).  

 Hamka menafsirkan ayat ini bahwa, Manusia 

diperintahkan untuk bertaubat karena selama kodrat laki-laki 

tetap sebagai laki-laki dan perempuan sebagai perempuan, 

selama burung masih bersarang di dahan dan hewan masih 

hidup di alam bebas dengan jenis kelamin jantan dan betina, 

selama itu pula daya tarik antara lawan jenis akan terus ada. 

Sangat jarang seorang pria tidak tergetar hatinya saat melihat 

wanita yang cantik, dan begitu pula sangat sedikit wanita yang 

tidak tertarik saat melihat pria yang tampan dan gagah 

begitulah kenyataan fitrah manusia. 

Islam tidak menafikan perasaan alami ini karena ia 

adalah bagian dari kehidupan manusia. Namun, Islam 

menekankan pentingnya pengendalian diri. Dorongan naluriah 

tersebut tidak boleh dibiarkan tanpa kendali, melainkan harus 

diarahkan oleh iman. Oleh sebab itu, Islam memerintahkan 

untuk menjaga pandangan, mengendalikan hati, membatasi 

diri, dan menjaga kehormatan. Tujuannya adalah agar 

kecenderungan alami ini tidak menjatuhkan manusia dalam 

dosa, tetapi justru menjadi sarana untuk meraih kemuliaan 

melalui jalan yang dihalalkan oleh Allah Swt.44 

Tobat berarti kembali dari jalan yang menjauhkan diri 

dari Allah Swt. dan mendekatkan kepada setan. Hal ini hanya 

dapat dipahami oleh orang yang berakal. Dorongan akal akan 

sempurna jika didukung oleh mata hati yang sempurna. Semua 

sifat buruk merupakan alat setan untuk menyesatkan manusia. 

Syahwat adalah senjata setan, sedangkan akal adalah senjata 

malaikat. Ketika keduanya bertemu, akan terjadi pertarungan 

antara pasukan ini karena mereka saling berlawanan dan tidak 

akan bekerja sama. Pertentangan antara dua kekuatan ini 

seperti perbedaan antara malam dan siang, terang dan gelap, 

di mana satu keberadaan meniadakan yang lainnya.45 

 
44 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 7…, 2001, hal. 4929. 
45 Yahya Ibn Hamzah Al-Yamani Al-Dzimari, Tashifiat Al-Ulub Min Daran Al-Awzar 

Wa Al-Dzunub, Penerjemah Maman Abdurrahman Assegaf, Tazkiyatun Nafs, Jakarta: Zaman, 

2012, hal.377. 



34 

 

Tobat adalah jalan kembali yang dibuka Allah Swt. 

tanpa batas. Ia bukan sekadar reaksi emosional terhadap dosa, 

tetapi bentuk kesadaran spiritual yang melibatkan seluruh 

dimensi diri manusia akal, hati, dan perbuatan. Dalam konteks 

syahwat, tobat adalah bentuk tertinggi dari keberanian dan 

kedewasaan iman: mengakui kesalahan, bangkit, dan 

memperkuat kembali hubungan dengan Allah Swt. 

Sebagaimana siang yang pasti datang setelah malam, tobat 

menjadi cahaya harapan yang menuntun manusia kembali ke 

jalan yang lurus. 

4) Taat 

Dalam Al-Qur`an, kata taat memiliki beberapa makna. 

Pertama, taat berarti tunduk dan patuh sepenuhnya dalam 

menjalankan perintah Allah Swt. dan Rasul-Nya tanpa syarat. 

Kedua, taat juga berarti kepatuhan terhadap penguasa secara 

bersyarat, yaitu selama perintah tersebut tidak bertentangan 

dengan perintah Allah Swt. dan Rasul-Nya. Selain itu, taat 

juga dapat berarti tidak mematuhi perintah tertentu, khususnya 

jika perintah tersebut datang dari pihak yang tidak berwenang, 

seperti setan, orang kafir, munafik, pendusta, orang yang 

bersumpah palsu, orang yang lalai dalam mengingat Allah 

Swt. atau orang yang sesat.46 

Jika kita perhatikan, ayat-ayat yang mengandung 

perintah untuk taat kepada rasul umumnya didahului oleh 

perintah untuk bertakwa kepada Allah Swt. seperti yang 

terdapat dalam beberapa ayat Surah asy-Syuʻarâ. Ini 

menunjukkan bahwa ketakwaan kepada Allah Swt.  akan 

membawa kita untuk juga bertakwa kepada Rasulullah saw. 

Jadi, jika seseorang tidak bertakwa kepada Allah Swt., maka 

ketakwaan kepada rasul juga akan hilang. Dengan demikian, 

bertakwa kepada Allah Swt. yang berarti memiliki keyakinan 

yang benar tentang-Nya dengan mentauhidkan dan beribadah 

kepada-Nya adalah fondasi utama keimanan. Fondasi inilah 

yang akan mengarahkan seseorang untuk taat kepada rasul 

dengan mengikuti ajaran yang dibawa oleh para rasul dari 

Allah Swt. .47 

Dengan demikian, ketaatan dan takwa memiliki 

hubungan yang sangat erat dan saling melengkapi. Takwa 

 
46 Ali Abdul Halim Mahmud, Rukun Taat, diterjemahkan oleh Badrudin, et.al., dari 

judul Rukun Ath-Thaʻat, Surakarta: Darut Tauziʻ, 2010, hal. 5. 
47 Ali Abdul Halim Mahmud, Rukun Taat, diterjemahkan oleh Badrudin, et.al., dari 

judul Rukun Ath-Thaʻat, …, hal. 5. 



35 

 

adalah pondasi spiritual dan moral, sementara ketaatan adalah 

bangunan amal perbuatan yang terlihat. Tanpa takwa, ketaatan 

bisa kehilangan arah dan berubah menjadi alat penyesatan. 

Namun tanpa ketaatan, takwa tidak membuahkan hasil nyata. 

Oleh karena itu, seorang mukmin yang sejati adalah yang 

menjaga takwanya kepada Allah Swt., sehingga dapat 

menuntunnya untuk taat kepada Rasulullah dan menjauh dari 

siapa pun yang mengajak kepada kesesatan. 

5) Ikhlas 

Ikhlas adalah aspek yang sangat krusial dalam menilai 

keimanan seseorang. Seseorang tidak dianggap memiliki 

keimanan yang sejati hingga ia mampu memahami dan 

menanamkan nilai-nilai keikhlasan dalam dirinya. Ikhlas 

memungkinkan seseorang menjadi pribadi yang tulus, terpuji, 

dan bersahaja dalam beramal, serta menumbuhkan kesabaran 

yang luar biasa untuk mencapai kedudukan yang mulia di 

hadapan Allah Swt. .48 

Ketahuilah bahwa amal ibarat tubuh, sedangkan ikhlas 

adalah ruhnya. Seperti halnya jasad tanpa ruh hanyalah 

bangkai yang akan dibuang, demikian pula amal tanpa ikhlas 

tidak memiliki nilai. Barang siapa melakukan suatu amalan 

untuk Allah Swt.  tanpa keikhlasan, ia seperti orang yang 

memberikan hadiah berupa mayat budak kepada seorang 

penguasa, yang artinya ia menyerahkan dirinya untuk 

menerima hukuman. Ikhlas adalah modal utama seorang 

hamba, sedangkan amal adalah keuntungannya. Jika ikhlas 

tercemar, maka keuntungan dan modalnya akan berkurang, 

menjadikan hamba tersebut dalam keadaan merugi dan 

miskin.49 

Ikhlas bukan hanya syarat sah amal, tetapi juga penentu 

kualitas dan kekuatan spiritual seorang hamba. Ia menjadikan 

amal hidup, jiwa bersih, hati tenang, dan hidup terarah hanya 

kepada Allah Swt. Sebagaimana ruh memberi nyawa pada 

jasad, ikhlas memberikan makna pada amal. Tanpa ikhlas, 

amal hanyalah gerakan kosong yang tidak punya bobot di 

hadapan Allah Swt. Maka, barang siapa ingin mendapatkan 

kemuliaan dan ridha Allah Swt., hendaknya menjadikan ikhlas 

sebagai pondasi dalam setiap amal dan ibadah. 

 
48 Labib, Ikhlas Sebagai Mutiara Amal Menuju Ridho Ilahi, Surabaya: Bintang Usaha 

Jaya, 2011, hal.9. 
49 Izza Rohman Nahrawi, Ikhlas Tanpa Batas, Jakarta: Zaman, 2012, hal.72. 



36 

 

Hamka menegaskan bahwa makna takwa tidak semestinya 

dibatasi hanya pada rasa takut kepada Allah. Menurutnya, rasa takut 

hanyalah salah satu unsur dari takwa, bukan keseluruhannya. Takwa 

yang sejati mencakup dimensi spiritual dan emosional yang lebih luas, 

seperti cinta kepada Allah, rasa kasih dan sayang, harapan akan rahmat-

Nya, perasaan cemas akan murka-Nya, ketergantungan penuh 

(tawakal), kerelaan terhadap takdir-Nya (ridha), serta kesabaran dalam 

menghadapi ujian hidup. 

Bagi Hamka, takwa bukan sekadar perasaan takut yang pasif, 

melainkan sebuah sikap hidup aktif yang mencerminkan keyakinan 

(iman) dan diwujudkan dalam perbuatan nyata (amal shalih). Oleh 

karena itu, ia merumuskan bahwa takwa adalah bentuk nyata dari 

perpaduan antara keimanan dan amal, yaitu keimanan yang tumbuh 

dalam hati dan teraktualisasi dalam perilaku yang sesuai dengan nilai-

nilai ilahiah. Takwa, dengan demikian, adalah buah dari hati yang 

bersih dan tindakan yang lurus. 

Quraish Shihab menambahkan pandangan Menurut Quraish 

Shihab, takwa bukan sekadar tingkat ketaatan, melainkan sikap aktif 

menjaga diri dari siksa Allah Swt. melalui ketaatan dan penghindaran 

dosa. Pendekatan ini menunjukkan bahwa takwa terhubung langsung 

dengan kondisi hati yang selamat qalbun salîm yang tidak tercemari 

oleh penyakit spiritual seperti syirik, riya’, atau nafsu. 

 

B. Penggunaan Libâs Zaman Jahiliah 

Al-Qur`an diturunkan dalam konteks peradaban Arab yang 

tengah berada dalam kegelapan moral dan spiritual yang dikenal 

sebagai masa Jahiliah. Pada masa itu, masyarakat Arab menjalani 

kehidupan dengan norma-norma dan tradisi yang sangat bertentangan 

dengan nilai-nilai kemanusiaan, terlebih lagi dengan ajaran Islam. 

Bentuk-bentuk kemaksiatan, penindasan, penyalahgunaan kekuasaan, 

hingga ketidakadilan sosial merajalela tanpa batas. Hal-hal tersebut 

bukan hanya dipandang buruk dalam ajaran Islam, tetapi juga 

bertentangan dengan akal sehat dan hati nurani. 

Kedatangan Al-Qur`an menjadi cahaya yang membongkar 

kebiasaan-kebiasaan rusak tersebut dan menuntun umat manusia 

menuju kehidupan yang beradab dan berakhlak. Istilah "Jahiliah" 

sendiri merujuk pada kondisi masyarakat Arab sebelum Islam yang 

hidup dalam ketidaktahuan dan keterasingan dari nilai-nilai wahyu. 

Rasulullah saw. menggunakan istilah ini bukan dalam arti 

merendahkan, tetapi sebagai gambaran akan ketidaktahuan yang masih 

menyelimuti mereka. 

Salah satu contoh nyata dari pandangan penuh kasih Rasulullah 



37 

 

terhadap masyarakat Jahiliah adalah ketika beliau diusir dan dilempari 

oleh penduduk Thaif. Ketika itu, Malaikat Jibril a.s. datang 

menawarkan bantuan untuk menghancurkan mereka dengan 

menimpakan gunung, namun Rasulullah menolaknya dengan penuh 

belas kasih. Beliau bersabda, “Jangan! Sesungguhnya mereka adalah 

kaum yang belum mengetahui.”50 Sikap ini menunjukkan bahwa Al-

Qur`an dan Rasulullah saw. hadir bukan untuk mengutuk kebodohan, 

tetapi untuk mengubah dan membimbing manusia dari kegelapan 

menuju cahaya ilmu dan iman. 

Perkembangan pakaian dalam sejarah Islam memiliki kaitan 

erat dengan kondisi geografis dan kehidupan masyarakat Arab. Bangsa 

Arab tinggal di Semenanjung Arabia, semenanjung terbesar di dunia 

yang terletak di Asia Barat Daya dengan luas sekitar 1.027.000 mil 

persegi. Sebagian besar wilayah ini terdiri dari padang pasir yang 

gersang, menjadikannya salah satu kawasan terpanas di dunia. 

Semenanjung ini tidak memiliki sungai yang dapat dilayari atau aliran 

air yang terus mengalir ke laut, melainkan hanya lembah-lembah yang 

tergenang air saat musim hujan tiba.51 

Bangsa Arab berasal dari ras Semitik (Samiyah) dan secara 

umum terbagi menjadi dua kelompok besar. Pertama adalah Arab al-

Bâ’idah, yakni kelompok bangsa Arab kuno yang telah punah, seperti 

kaum ‘Âd dan Tsamûd. Kedua adalah Arab al-Bâqiyah, yaitu bangsa 

Arab yang masih bertahan hingga kini, dan terbagi menjadi dua garis 

keturunan utama: Qahthân dan Adnân. 

Kaum ‘Âd merupakan keturunan Arab yang menerima Nabi 

Hûd a.s. sebagai rasul dari Allah Swt. namun mereka menolak dakwah 

beliau. Sebagai akibat dari pembangkangan ini, Allah Swt. mengazab 

mereka dengan angin yang sangat dingin dan kencang selama tujuh 

malam delapan hari tanpa henti. Badai tersebut menyebabkan 

kehancuran besar, membuat mereka tewas akibat kedinginan, 

kelaparan, dan penyakit, hingga tidak ada satu pun yang tersisa. 

Demikian pula dengan kaum Tsamûd, yang diutus Nabi Shâliḥ 

a.s. beserta mukjizat berupa seekor unta betina. Alih-alih menaati 

perintah Allah Swt. mereka justru menyembelih unta tersebut dan 

memakannya. Akibat perbuatan ini, Allah Swt. menurunkan azab 

berupa penyakit yang menyerupai kolera. Dalam tiga hari, wajah 

mereka berubah drastis hari pertama menguning, hari kedua memerah, 

dan hari ketiga menghitam sebelum akhirnya mereka semua binasa 

 
50 Salim Said Daulay et.al., “Pengenalan Al-Qur`an,” dalam Jurnal Ilmiah Wahana 

Pendidikan, Vol. 09 No. 5 Tahun 2023, hal. 473-478. 
51 Syamuddin Nasution, Sejarah Peradaban Islam, Pekanbaru: Yayasan Pustaka Riau, 

2013, hal. 9. 



38 

 

pada malam harinya. 

Keturunan Qahthân berasal dari wilayah Arab bagian selatan 

dan melahirkan sejumlah kerajaan besar seperti Kerajaan Saba’, 

Himyar, dan Yaman. Setelah kehancuran bendungan Ma’rib 

(bendungan Saba’), sebagian dari keturunan Qahthân bermigrasi ke 

utara dan mendirikan kekuasaan baru, seperti kerajaan al-Hîrah dan 

Ghasân. Suku Aus dan Khazraj di Madinah juga berasal dari garis 

keturunan ini. 

Sementara itu, keturunan Adnân dikenal sebagai Arab 

Mustaʻribah, yakni bangsa Arab yang terarabkan, hasil percampuran 

antara penduduk asli Mekah dan keturunan Nabi Ismâ‘îl a.s. Salah satu 

keturunan Ismâ‘îl adalah Adnân, yang menjadi nenek moyang suku 

Quraisy. Dari suku inilah muncul Bani Hâsyim, keluarga dari ‘Abd al-

Muthalib, kakek Nabi Muhammad saw. Karena itu, nasab nabi 

Muhammad saw. secara garis lurus dapat ditelusuri hingga nabi Ismâ‘îl 

a.s., putra Nabi Ibrâhîm a.s.52 

Sebelum kedatangan Islam, masyarakat Arab dikenal dengan 

sebutan Jahiliah, yang merujuk pada kondisi dan masa di Semenanjung 

Arab sekitar tahun 610 M. Istilah Jahiliah sering diterjemahkan sebagai 

zaman ketidaktahuan. Kata ini berasal dari kata kerja jahiliyah, yang 

berarti berperilaku bodoh atau tidak memiliki pengetahuan. Label 

Jahiliah ini mencakup berbagai aspek kehidupan masyarakat Arab pada 

masa itu, termasuk dalam hal cara berpakaian. Pada masa Jahiliah, 

masyarakat Arab khususnya wanita, mengenakan pakaian yang 

dirancang untuk menarik perhatian pria. Selain itu, pakaian tersebut 

juga berfungsi melindungi diri dari cuaca panas yang khas di wilayah 

padang pasir. Mereka menggunakan kerudung yang diletakkan di 

kepala dan biasanya dibiarkan menjuntai ke belakang, sehingga bagian 

dada serta kalung yang menghiasi leher terlihat jelas. Bahkan, area 

sekitar dada sering terlihat karena pakaian yang longgar atau terbuka. 

Leher dan telinga mereka pun dihiasi dengan anting dan kalung.53 

Cara berpakaian masyarakat Arab mulai mengalami perubahan 

signifikan setelah nabi Muhammad saw. membawa ajaran Islam. 

Perubahan ini menjadi perhatian khusus dalam ajaran Islam, yang 

memperbaiki kebiasaan berpakaian sebelumnya. Salah satu contoh 

menarik pada masa itu adalah cara perempuan mengenakan khimâr 

dengan hanya meletakkannya di atas kepala dan membiarkan ujungnya 

terjuntai ke belakang, sehingga leher, telinga, dan pangkal leher tetap 

 
52 Syamuddin Nasution, Sejarah Peradaban Islam, …, hal. 10-11. 
53 Ahmad Sodikin dan Miftahul Khoiri, “Eksistensi Pakaian di Semenanjung Arab 

dalam Sejarah Islam,” dalam Jurnal Studi Islam dan Masyarakat Vol. 02 No. 1 Tahun 2023, 

hal. 39. 



39 

 

terlihat. Menanggapi hal ini, Allah Swt. menurunkan an-Nûr ayat 31, 

yang memerintahkan perempuan untuk menutup dada mereka saat 

mengenakan khimâr. Allah Swt. berfirman, 

 …
 َ
َعَلىىَجُيُ وْبِِِنَّ  ٣١َََ… وَلْيَضْربِْنََبُِِمُرهِِنَّ

… Hendaklah mereka menutupkan kain kerudung ke dadanya …. (an-

Nûr/24: 31) 

Dalam Surah an-Nûr ayat 31, Allah Swt. memerintahkan para 

perempuan mukminah untuk menutupkan kain kerudung mereka ke 

bagian dada, yang dalam ayat tersebut disebut dengan istilah 

juyubihinna (  Kata juyub berasal dari kata jayb yang berarti celah .(جُيُوبِِِنََّ

atau bukaan pada bagian dada, yakni tempat yang dapat 

memperlihatkan lekuk tubuh bagian atas, khususnya pangkal dada.54 

Perintah ini secara eksplisit menunjukkan perhatian syariat 

terhadap aspek kesopanan dan penjagaan aurat yang berkaitan erat 

dengan fitrah manusia dan potensi rangsangan visual. Bagian dada 

wanita merupakan salah satu bagian tubuh yang secara fitrah dapat 

membangkitkan ketertarikan lawan jenis. Karena itu, Islam 

menetapkan batasan-batasan berpakaian bagi perempuan guna menjaga 

kehormatan mereka dan mencegah timbulnya godaan yang dapat 

mengarah pada pelanggaran etika sosial dan syariat. 

Meskipun sebagian wanita mungkin telah menutup bagian 

dadanya, namun model pakaian yang terlalu ketat, transparan, atau 

memiliki potongan yang memperlihatkan lekuk tubuh tetap dapat 

memicu pandangan dan syahwat dari pihak laki-laki. Oleh sebab itu, 

penutupan aurat tidak hanya bersifat simbolik atau formalitas, 

melainkan harus benar-benar fungsional yaitu mencegah terlihatnya 

bagian tubuh yang dapat mengundang syahwat. 

Pandangan ini sejalan dengan penafsiran para ulama seperti al-

Qurtubî dan Ibnu Katsîr yang menekankan bahwa tujuan utama dari 

perintah menutup juyûb adalah demi terciptanya masyarakat yang 

menjaga kesucian dan martabat. 55  Di samping itu, Quraish Shihab 

dalam tafsir al-Mishbâh menjelaskan bahwa kewajiban menutup dada 

menunjukkan bahwa Islam tidak memerangi naluri seksual, tetapi 

mengarahkannya agar tetap dalam koridor yang sehat dan 

bermartabat. 56  Maka dari itu, wanita beriman akan menjaga cara 

berpakaiannya sebagai bentuk ketaatan kepada Allah Swt. dan 

 
54 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 7…, 2001, hal. 4926. 
55 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 2…, hal. 601. 
56 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, Vol. 

9…, hal. 327. 



40 

 

tanggung jawab sosial dalam membangun masyarakat yang beradab 

dan terhormat. 

Dengan demikian, perintah ini tidak hanya mencerminkan 

aturan berpakaian, tetapi juga mengandung pesan moral dan spiritual 

yang mendalam tentang kesadaran diri, kendali nafsu, dan peran aktif 

perempuan dalam menciptakan lingkungan yang bersih dari godaan 

serta kehinaan. 

Salah satu aturan berpakaian dalam ajaran Islam adalah 

larangan isbâl, yaitu memanjangkan pakaian hingga melewati mata 

kaki dengan niat sombong (khuyalâ). 57  Nabi Muhammad saw., 

bersama dengan para sahabat terkemuka seperti Abu Bakar dan Umar, 

dikenal mengenakan busana yang sederhana dan tidak berlebihan. Abu 

Bakar, misalnya, sering menggunakan al-‘abâ’ah dan al-syamlah 

selama masa kepemimpinannya sebagai khalifah. Sedangkan Umar 

biasa mengenakan jubah dari bahan wol yang dipadukan dengan kulit 

serta menggunakan al-‘abâ’ah sambil membawa al-qurbah di 

punggungnya. 

Pada masa sebelum Islam (Jahiliah), al-‘abâ’ah merupakan 

pakaian sederhana yang terbuat dari wol atau bulu, lazim digunakan 

oleh orang-orang miskin atau kaum Badui (al-A’rab). Dalam karya 

sastra seperti syair Zuhair, al-‘abâ’ah sering dipandang sebagai simbol 

kefakiran dan sering dibandingkan dengan sutra yang melambangkan 

kemewahan. Kaum Badui biasanya mengenakan al-qabʻ, yaitu pakaian 

dengan belahan di bagian depan yang diikat dengan sabuk kulit. Saat 

berperang atau berkuda, mereka mengenakan celana panjang dan ridâ 

yang pendek. Sebaliknya, para pemimpin suku dan kalangan elit 

mengenakan al-qabâ’ yang panjang hingga lutut, dilapisi dengan jilbâb 

lebar dan jubah di bagian luar. 

Pria Arab juga sering mengenakan al-Imâmah (penutup kepala) 

yang dilengkapi dengan al-thaylasân. Pada masa pemerintahan 

Sulaiman bin Abdul Malik, kain bersulam (al-wasyu) yang berasal dari 

Kufah, Yaman, dan Iskandariah menjadi tren populer. Kain ini 

digunakan untuk membuat berbagai jenis pakaian seperti jilbab, al-

ridâ’, celana panjang (sarâwîl), imâmah, dan peci. 

Saat bangsa Arab melakukan ekspansi wilayah melalui 

penaklukan (al-futûh), budaya berpakaian mereka turut tersebar ke 

daerah-daerah baru. Meskipun gaya berpakaian tersebut tidak jauh 

berbeda dengan yang dikenal pada era Jahiliah atau awal Islam di 

Mekah dan Madinah, unsur-unsur lokal mulai memengaruhi gaya 

 
57 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari, Sahîh al-Bukhârî: Kitâb al-libâs, hadis No. 5787, 

Beirut: Dâr Ibn Katsîr, 2002, hal. 1465. 



41 

 

tersebut di wilayah baru. Contohnya, pada masa kekhalifahan 

Abbasiyah, khalifah mengenakan al-qabâ’ hitam sepanjang lutut 

dengan leher terbuka yang memperlihatkan lapisan dalam berupa al-

qafthân. Pada masa pemerintahan Al-Muʻtasim, lengan pakaian yang 

semula sempit dilebarkan hingga tiga dzirâʻ. Khalifah dan para hakim 

(qâdî) biasanya mengenakan al-qalansuwah panjang yang dibalut 

dengan imâmah. 

Pada era Abbasiyah, pakaian kelas atas meliputi berbagai 

busana mewah seperti sirwâlah yang lebar, kamis, durrâʻah, sutra, 

qafthân, qabʻu, dan qalansuwah. Sedangkan masyarakat umum lebih 

sering mengenakan sarung, kamis, durrâ’ah, sutra panjang, dan hizâm. 

Perempuan kalangan atas sering menghiasi diri dengan burnûs yang 

dilengkapi manik-manik emas dan batu mulia, sementara perempuan 

kelas menengah mengenakan mahkota berhias mutiara dan zamrud, 

lengkap dengan gelang kaki (khalkhâl) dan gelang tangan (siwâr). 

Pengaruh budaya Persia juga turut memperkaya tradisi berhias dan 

berpakaian perempuan Arab, sehingga mereka menjadi lebih mahir 

dalam berdandan. 

Perkembangan gaya berpakaian ini berlangsung secara bertahap 

di berbagai wilayah dunia, dengan pengaruh dari kondisi alam dan 

budaya lokal yang terus menyesuaikan bentuk dan fungsi busana sesuai 

kebutuhan masyarakat setempat.58 

Pada masa jahiliah, pakaian atau libas memiliki beberapa tujuan 

yang berbeda dari konsep pakaian dalam Islam. Beberapa tujuan utama 

penggunaan pakaian pada masa itu adalah: 59 

1.  Status sosial dan kekayaan: Pakaian sering kali digunakan sebagai 

simbol status sosial dan kekayaan seseorang. Orang-orang yang 

lebih kaya cenderung mengenakan pakaian yang lebih mewah dan 

berwarna-warni untuk menunjukkan kekayaan mereka. 

2. Menarik perhatian dan memikat: Pakaian sering digunakan untuk 

menarik perhatian, terutama oleh wanita. Mereka menggunakan 

pakaian yang memperlihatkan bagian tubuh tertentu untuk memikat 

dan menarik perhatian laki-laki. 

3. Kebanggaan dan identitas suku: Pakaian juga mencerminkan 

kebanggaan dan identitas suku. Setiap suku mungkin memiliki gaya 

berpakaian tertentu yang membedakan mereka dari suku lain. 

 
58 Ahmad Sodikin dan Miftahul Khoiri, “Eksistensi Pakaian di Semenanjung Arab 

dalam Sejarah Islam,” …, hal. 39-41. 
59 Ahmad Sodikin dan Miftahul Khoiri, “Eksistensi Pakaian di Semenanjung Arab 

dalam Sejarah Islam,” …, hal. 6. 



42 

 

4. Perlindungan fisik: Meskipun ada tujuan untuk memperlihatkan 

tubuh atau status, pakaian juga digunakan untuk melindungi tubuh 

dari panas, dingin, atau kondisi lingkungan lainnya. 

5. Tata cara adat dan ritual: pakaian yang digunakan dalam berbagai 

upacara dan ritual adat yang sering kali melibatkan pakaian khusus 

yang melambangkan makna spiritual atau budaya tertentu. 

Namun, dalam banyak kasus, pakaian pada masa Jahiliah tidak 

memenuhi tujuan moral atau spiritual yang lebih tinggi, seperti yang 

diperintahkan dalam Islam, yaitu menutup aurat dan menjaga 

kehormatan diri. Kita sudah mengetahui betapa pentingnya perintah 

mengenakan jilbab bagi wanita muslimah. Salah satu keutamaan jilbâb 

adalah melindungi wanita dari godaan laki-laki yang berniat buruk. 

Namun, manfaat ini sering diabaikan dan dianggap remeh, terutama 

oleh wanita yang imannya lemah, malas, dan kurang semangat dalam 

beragama. Ketika berada di halaman atau teras rumah, mereka dengan 

mudah memperlihatkan aurat. Ada yang menampakkan lengan dan 

leher, bahkan ada yang tidak menutup kepala sama sekali. Padahal, 

halaman rumah sebagian dari kita terbuka dan dapat dilihat oleh banyak 

orang yang lewat, termasuk pria non mahram. Pemandangan yang lebih 

buruk bisa kita saksikan di luar rumah, seperti di pusat perbelanjaan. 

Inilah sebenarnya cara berdandan wanita pada masa Jahiliah sebelum 

Islam datang.60 

Islam menempatkan pakaian sebagai bagian dari identitas moral 

seorang Muslim. Tujuan utama berpakaian bukan hanya untuk 

menutup tubuh, melainkan juga untuk menjaga kehormatan, 

menghindari godaan, dan menampilkan akhlak Islami dalam kehidupan 

sosial. Maka, dalam konteks kekinian, penting untuk merefleksikan 

kembali makna pakaian dalam perspektif Al-Qur`an dan Sunnah, serta 

memperkuat kesadaran bahwa menutup aurat bukan sekadar kewajiban 

syar’i, tetapi juga bentuk perlindungan diri dan cerminan kualitas iman. 

Perintah berjilbab seharusnya tidak dipandang sebagai beban, 

melainkan sebagai anugerah dan kehormatan yang menempatkan 

wanita Muslimah pada derajat yang tinggi di sisi Allah Swt. 

 

C. Model- Model Libâs Arab 

Industri busana muslim saat ini tumbuh pesat, dengan banyak 

desainer yang mengambil inspirasi dari berbagai budaya, termasuk 

Timur Tengah sebagai salah satu mode utama. Meskipun banyak yang 

 
60 Muhammad Utsman Al-Khasyt, Fikih Wanita Empat Madzhab, diterjemahkan oleh 

Abu Nafis Ibnu Abdurrohim dari judul Fiqh an-Nisâ fî dhou al-Madzhab al-Arbaʻah, Bandung: 

Ahsan Publishing, 2010, hal. 414. 



43 

 

masih menganggap busana muslim hanya terbatas pada gamis atau 

jubah, sebenarnya terdapat berbagai jenis pakaian wanita khas Timur 

Tengah seperti kaftan, abaya, tunik, dan khimâr: 

1. Kaftan, dengan potongan longgar dan panjang, sering dikenakan 

pada acara-acara penting seperti Idul Fitri dan dapat dipadukan 

dengan hijab untuk tampilan elegan.61 

2. Abaya, yang merupakan pakaian sehari-hari di Timur Tengah, 

memiliki desain sederhana namun kini hadir dalam berbagai warna 

dan bahan yang lebih elegan untuk acara formal. 62 

3. Tunik, yang awalnya dirancang untuk pria, kini menjadi pilihan 

nyaman bagi wanita dengan desain longgar.  

4. Khimâr, yang menutupi kepala hingga bagian belakang tubuh, 

tersedia dalam berbagai model yang dapat disesuaikan untuk 

menciptakan tampilan yang lebih menarik.63 

5. Tsawb adalah pakaian panjang yang mencapai pergelangan kaki dan 

sering dikenakan dalam kehidupan sehari-hari oleh masyarakat 

Timur Tengah. Tsawb, yang juga dikenal dengan nama lain seperti 

dishdasha atau kandura, biasanya memiliki lengan panjang mirip 

dengan jubah atau kaftan dan sering dipasangkan dengan celana 

panjang yang disebut sirwâl. Pakaian ini telah menjadi ciri khas 

budaya Arab dan negara-negara Timur Tengah lainnya. Terdapat 

berbagai variasi tsawb di setiap wilayah Timur Tengah, seperti 

jallâbah di Maroko dengan lengan lebar dan kerudung pelindung, 

kandura di Uni Emirat Arab yang dihiasi rumbai dan bordir, serta 

tsawb di Arab Saudi yang cenderung lebih ketat dengan kerah dua 

kancing. Di Qatar, tsawb terbuat dari kain mengkilap dengan kerah 

dan saku, sedangkan di Bahrain, tsawb memiliki potongan longgar 

 
61 Kata kaftan berasal dari bahasa Persia (خفتان / khaftân), yang berarti pakaian luar 

panjang. Kaftan sudah dikenal sejak zaman kuno, bahkan digunakan oleh raja-raja Persia dan 

Kekaisaran Utsmaniyah (Ottoman). Pada masa kekhalifahan Islam, khususnya era Abbasiyah 

dan Utsmaniyah, kaftan menjadi simbol kemuliaan dan sering dikenakan oleh para pejabat 

tinggi, bangsawan, atau khalifah. Dalam tradisi Turki dan Persia, kaftân menjadi simbol status 

sosial dan digunakan dalam upacara kenegaraan. Saat ini, kaftan telah berkembang menjadi 

busana Muslim modern dengan berbagai modifikasi desain, tetapi tetap mempertahankan nilai 

dasar Islam: menutup aurat, tidak ketat, dan terhormat. Kaftân sering dipadukan dengan 

kerudung atau hijab, dan dijadikan alternatif modis untuk gamis, abaya, atau jubah. Schuyler 

V.R Camman, “The Origin of the Kaftan and Its Introduction into Islamic Costume”, dalam 

Jurnal Ars Orientalis, Vol. 5 Tahun 1963, hal. 127-135. 
62  Nadaa Febian Koto dan Febri Priyoyudanto, “Peran Wanita Arab Saudi dalam 

Perubahan Model Abaya Pasca Reformasi Mohamed bin Salman,” dalam Jurnal Satwika, Vol. 

07 No. 2 Tahun 2023, hal. 398-400. 
63Abdullah bin Muhammad bin Abdurrahman bin Ishaq Alu Syaikh, Lubab Al-Tafsir 

Ibnu Katsir diterjemahkan oleh M. Abdul Ghoffar dan Abu Ihsan Al-Atsari dari judul Tafsir 

Ibnu Katsir, Jakarta: Pustaka Imam Syafiʻi, 2012, hal. 422. 



44 

 

dengan kerah kemeja. Tsawb di Oman tidak memiliki kerah dan 

menggunakan warna-warna yang bervariasi, sementara kandura di 

Kuwait berkerah dengan satu kancing dan terbuat dari bahan 

berkualitas. Tsawb sering dipadukan dengan bisht, yaitu jubah luar 

yang dikenakan pada acara-acara khusus seperti pernikahan, Idul 

Fitri, atau salat Jumat, dan biasanya dipakai oleh pria dengan status 

sosial atau keagamaan tertentu. 

6. Hijâb  

Hijâb adalah istilah umum untuk pakaian yang menutupi 

rambut dan leher wanita, dan juga bisa merujuk pada konsep 

berpakaian yang sesuai dengan prinsip Islam. Hijâb tersedia dalam 

berbagai warna dan gaya, sering kali disesuaikan dengan pakaian 

atau acara tertentu.64 

7. Niqâb 

Niqâb juga dikenal sebagai cadar, adalah hijâb yang 

menutupi kepala dan sebagian besar wajah, kecuali mata. Biasanya, 

niqab cukup panjang untuk menutupi leher, wajah, dan dada. Niqâb 
umumnya berwarna hitam dan dipakai bersama dengan abaya. 

Praktik menutup wajah sudah dikenal sejak zaman Nabi s.a.w., di 

mana istri-istri beliau juga mengenakan cadar. Selain itu, wanita-

wanita salehah setelah masa mereka pun mengikuti kebiasaan 

tersebut.65 

Ragam jenis pakaian seperti kaftan, abaya, tunik, khimâr, 

tsawb, hijâb, dan niqâb tidak sekadar berfungsi sebagai penutup aurat, 

tetapi juga merepresentasikan identitas budaya, status sosial, serta 

perkembangan mode yang terus bergerak. 

Pakaian-pakaian tersebut, meskipun berakar dari tradisi dan 

ajaran Islam, kini tampil dalam variasi yang menyesuaikan selera, 

iklim, dan kebutuhan masyarakat Muslim di berbagai penjuru dunia. 

Desain yang semakin modis dan elegan menjadikan busana muslim 

mampu menembus industri mode global tanpa kehilangan esensi 

utamanya sebagai simbol kesopanan dan ketaatan. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa konsep libâs dalam Islam 

tidak bersifat kaku, melainkan memiliki fleksibilitas dalam ekspresi 

dan bentuknya, asalkan tetap mematuhi prinsip dasar syar'i: menutup 

aurat, tidak transparan, tidak ketat, dan tidak menyerupai pakaian lawan 

jenis atau orang-orang fasik. Bahkan, dalam Al-Qur`an, pakaian (libâs) 

bukan hanya dipahami secara fungsional, tetapi juga simbolis sebagai 

 
64  Muhammad Nashiruddin Al-Albani, Hijâb Al-Marah Al-Muslimah fî Kitâb 

wasunnah, Bagdad: Lajnah Asy-Syabab Al-Muslim, 2023, hal. 4. 
65 Muhammad Nashiruddin Al-Albani, Hukum Cadar diterjemahkan oleh Abu Shafiya 

dari judul Ar-Radd Al- Mufhim, Yogyakarta: Media Hidayah, 2002, hal. 37-44. 



45 

 

bentuk penghormatan terhadap kehormatan diri, kemuliaan, serta 

perhiasan dunia yang bisa mendekatkan manusia kepada nilai-nilai 

spiritual. 

Oleh karena itu, perkembangan industri busana muslim saat ini 

perlu tetap diarahkan untuk menjaga nilai-nilai islami dalam 

berpakaian, agar tidak sekadar menjadi tren komersial, melainkan juga 

menjadi bagian dari dakwah kultural yang memperkenalkan keindahan 

ajaran Islam melalui cara yang elegan, santun, dan bermartabat. 

 

D. Jilbâb sebagai Pakaian Taqwâ 

Syariat Islam adalah sistem hukum ilahiyah yang berlandaskan 

pada al-Qur’an dan hadis, serta mencakup seluruh aspek kehidupan 

guna memenuhi kebutuhan manusia di dunia.66 Keyakinan pun muncul 

di kalangan umat Islam bahwa untuk mewujudkan keadilan dalam 

kehidupan, syariat Islam harus diterapkan secara menyeluruh (kaffah). 

Namun, upaya penerapan syariat Islam di Indonesia tidak terlepas dari 

perdebatan, karena menimbulkan pro dan kontra di tengah masyarakat. 

Hal ini juga tercermin dalam perbedaan pandangan mengenai 

penggunaan jilbâb. Selama ini, jilbab dipandang oleh banyak kalangan 

sebagai simbol identitas keislaman. Selain dianggap sebagai bagian 

dari tata busana perempuan yang dianjurkan oleh ajaran agama, jilbâb 

juga dimaknai sebagai bentuk keteguhan sikap perempuan Muslim 

dalam menghadapi dominasi sistem patriarki, kapitalisme, dan 

pengaruh globalisasi. 

Muhammad Mutawalli Sya‘rawi menyampaikan bahwa 

mayoritas ulama sepakat bahwa seluruh tubuh perempuan tergolong 

aurat, kecuali bagian wajah dan telapak tangan. Sementara itu, Abu 

Hanifah menambahkan bahwa kedua kaki hingga mata kaki juga 

termasuk bagian yang dikecualikan dari aurat.67 Di sisi lain, Yusuf al-

Qaradawi menegaskan bahwa kewajiban mengenakan jilbab 

merupakan perintah langsung dari Allah Swt., bukan hasil ijtihad para 

fuqaha, dan juga bukan inovasi yang dikarang-karang oleh umat 

Islam.68 

Islam mewajibkan perempuan untuk menutup aurat setidaknya 

karena tiga alasan utama. Pertama, sebagai upaya menjaga aurat agar 

tidak menjadi sumber fitnah. Kedua, sebagai identitas pembeda dari 

 
66 Alyasa Abubakar, Bunga Rampai Pelaksanaan Syariat Islam (Pendukung Qanun 

Pelaksanaan Syariat Islam), Banda Aceh: Dinas Syariat Islam Aceh, 2009, hal.  43. 
67 Muhammad Mutawalli Sya’rawi, Fiqih Wanita, Terj. M. Ghozi, dari judul Fiqh al-

Marah al-Muslimah, Jakarta: Pena Pundi Aksara, 2006, hal. 50. 
68 Yusuf Qordhowi, Larangan Berjilbab, Studi Kasus di Perancis. Terj. Abdul Hayyi, 

Jakarta: Gamma Insani, 2004, hal. 61. 



46 

 

perempuan lain sekaligus bentuk penghormatan terhadap kedudukan 

seorang Muslimah. Ketiga, sebagai sarana perlindungan bagi 

kehormatan, kesucian, dan kemuliaan perempuan dalam perspektif 

Islam. maka dengan alas an inilah Jilbâb menjadi salah satu bentuk 

pakaian takwa. 

 

E. Fungsi Libâs  

Dalam bahasa Arab, kata libâs secara harfiah berarti pakaian 

atau busana. Namun, kata ini memiliki beberapa fungsi dan makna 

yang luas, terutama dalam agama dan bahasa. Berikut adalah uraian 

tentang fungsi libâs dengan referensi dari sumber-sumber yang relevan: 

1. Libâs berarti pakaian sebagai penutup aurat dan perhiasan lahir dan 

batin. 

Libâs berarti pakaian yang berfungsi untuk menutupi aurat 

serta sebagai perhiasan, baik lahir maupun batin. Secara eksplisit, 

kata libâs yang bermakna pakaian tidak sering disebut dalam Al-

Qur`an, namun ada dua ayat yang menegaskan fungsi pakaian 

sebagai penutup aurat, yaitu dalam Surah al-A’râf/7: 26-27. Allah 

Swt. berfirman, 

 

ََ اَلت َّقْوىىَذىلِكََخَيْ ۗ لَبَِاسًاَي ُّوَاريَِْسَوْءىتِكُمَْوَريِْشًاَۗوَلبَِاسُ اَنَْ زلَْنَاَعَلَيْكُمْ قََدْ اَىدَمَ بَنِْْٓ ذىلِكََي ى

كََمَآَْاَخْرجَََابََ وَيْكَُ ٢٦ مِنَْاىيىتَِاللّ ىَِلَعَلَّهُمَْيَذَّكَّرُوْنََ َاىدَمََلَََيَ فْتِنَ نَّكُمَُالشَّيْطىنُ بَنِْْٓ مَْي ى
َۗانَِّهَ هُمَاَلبَِاسَهُمَاَلِيُيَِ هُمَاَسَوْءىتِِِمَا لُهَهُوَََيَ رىىكُمَْمِ نََالْْنََّةَِيَ نْزعَُِعَن ْ َلََََحَيْثََُمِنََْوَقبَِي ْ

  ٢٧وْنََيُ ؤْمِن َََُلَََََللَِّذِيْنََََاوَْليَِاۤءََََالشَّيىطِيََََْجَعَلْنَاََاِنََََّّتَ رَوْنََمَُْۗ
Wahai anak cucu Adam, sungguh Kami telah menurunkan 

kepadamu pakaian untuk menutupi auratmu dan bulu (sebagai 

bahan pakaian untuk menghias diri). (Akan tetapi,) pakaian takwa 

itulah yang paling baik. Yang demikian itu merupakan sebagian 

tanda-tanda (kekuasaan) Allah Swt.  agar mereka selalu ingat. 

Wahai anak cucu Adam, janganlah sekali-kali kamu tertipu oleh 

setan sebagaimana ia (setan) telah mengeluarkan ibu bapakmu 

dari surga dengan menanggalkan pakaian keduanya untuk 

memperlihatkan kepada keduanya aurat mereka berdua. 

Sesungguhnya ia (setan) dan para pengikutnya melihat kamu dari 

suatu tempat yang kamu tidak (bisa) melihat mereka. 

Sesungguhnya Kami telah menjadikan setan-setan itu (sebagai) 

penolong bagi orang-orang yang tidak beriman. (al-A’râf/7: 26-



47 

 

27) 

Dalam ayat ini, Allah Swt. menceritakan kisah Adam a.s. dan 

Hawa yang diberi pakaian untuk menutupi aurat mereka sebagai 

perhiasan dari surga, dan saat pakaian mereka ditanggalkan, aurat 

merekapun terlihat. Ayat ini mengandung tiga makna penting, yaitu 

pakaian sebagai penutup aurat, sebagai perhiasan, dan yang 

terpenting adalah libâs at-taqwâ atau pakaian ketakwaan, yang 

dianggap sebagai pakaian yang paling utama. Libâs mengacu pada 

segala sesuatu yang dikenakan, termasuk penutup tubuh, kepala, 

hingga perhiasan seperti cincin, gelang, dan kalung. Sementara itu, 

kata risy awalnya berarti bulu, karena bulu binatang sering 

digunakan sebagai hiasan, sehingga risy dianggap sebagai pakaian 

yang berfungsi sebagai perhiasan. Namun, istilah libâs at-taqwâ 

tidak dapat diartikan secara harfiah karena mengandung makna 

khusus. Menurut Ath-Thabari, ulama memiliki pandangan berbeda 

tentang makna libâs at-taqwâ. Beberapa menyebutnya sebagai 

iman, rasa malu, amal saleh, sementara yang lain mengartikannya 

sebagai perilaku yang baik.69  

Ibnu ‘Asyur dalam tafsirnya menjelaskan bahwa Allah Swt. 

telah mengilhami Nabi Adam a.s. untuk menutup auratnya, dan 

perilaku ini kemudian diteladani oleh keturunannya. Oleh karena 

itu, manusia diingatkan tentang nikmat berupa pakaian yang pada 

dasarnya merupakan warisan dari nabi Adam a.s. Pengingatan ini 

dimaksudkan agar manusia semakin terdorong untuk bersyukur atas 

nikmat tersebut. Dalam konteks ini, penggunaan redaksi “Kami 

telah menurunkan” dalam ayat tersebut menurut Ibnu ‘Asyur 

mengisyaratkan bahwa pakaian memiliki nilai kegunaan yang besar 

bagi manusia. 

Kata libâs dalam ayat ini mencakup segala bentuk busana 

atau aksesoris yang dikenakan, baik yang menutupi tubuh, kepala, 

maupun yang dipakai di bagian tubuh lainnya seperti cincin di jari 

atau gelang di lengan. Sementara itu, kata rîsy secara harfiah berarti 

bulu. Karena bulu binatang sejak dahulu digunakan sebagai 

perhiasan baik di kepala maupun dililitkan di leher maka istilah 

tersebut dalam konteks ayat ini dipahami sebagai pakaian yang 

berfungsi sebagai perhiasan atau simbol keindahan. 

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa pakaian dalam Al-

Qur`an memiliki setidaknya dua fungsi utama. Pertama, sebagai 

penutup aurat, yaitu bagian-bagian tubuh yang dianggap tidak layak 

 
69 Muhammad bin Jarir bin Yazid Abu Ja’far Al-Thabari, Jami’ Al-Bayan Fi Ta’wil Al-

Qur`an, Beirut: Muassasah Al-Risalah, 2000, hal. 367. 



48 

 

untuk ditampakkan baik menurut ajaran agama maupun norma 

masyarakat. Kedua, sebagai perhiasan yang menambah estetika dan 

keindahan penampilan seseorang. Ini menandakan bahwa Islam 

memberikan ruang bagi manusia untuk mengekspresikan diri dan 

memperindah penampilannya, selama hal tersebut tidak 

bertentangan dengan nilai-nilai syariat.70 

Az-Zamakhsyari mengartikannya sebagai ketakwaan dan 

takut kepada Allah Swt. 71 Ar-Râzi juga menyatakan bahwa libâs at-

taqwâ adalah majas yang bermakna iman, amal saleh, perilaku baik, 

serta kemurnian dan tauhid. Pendapat ini diakui sebagai pandangan 

yang paling kuat oleh mayoritas ulama.72Dalam perspektif ini, aurat 

seorang mukmin (aib dan kesalahan) tidak akan terlihat meskipun ia 

tidak berpakaian secara fisik, sementara orang yang suka bermaksiat 

akan selalu terlihat aibnya. Dengan demikian, mayoritas ulama 

mengartikan libâs at-taqwâ sebagai pakaian batin yang 

mencerminkan nilai-nilai agama, di mana penjagaan diri dan amal 

saleh adalah pakaian terpenting yang harus dikenakan dalam 

kehidupan seseorang. 

2. Terselubungi/Terselimuti rasa lapar dan takut 

Allah Swt. berfirman,   

َ نْ َمِ ا دً َرَغَ ا هَ  ُ َرِزْق ا يهَ تِ َيََْ ةً نَّ ئِ مَ طْ َمُ ةً نَ َآمِ تْ انَ ةًَكَ رْيَ َقَ  لًً ثَ َمَ ُ َاللَّّ وَضَرَبَ
َ َاللَِّّ مِ عُ  ْ فَرَتَْبَِِن كَ َفَ انٍ كَ َمَ لِ  فَِبَِاَكُ َوَالَْْوْ اسََالُْْوعِ بَ َُلِ اَاللَّّ هَ قَ  ا ذَ أَ فَ

عُونََ نَ  صْ انُواَيَ  ۝١١٢ كَ

Dan Allah Swt.  telah membuat suatu perumpamaan (dengan) 

sebuah negeri yang dahulunya aman lagi tenteram, rezekinya 

datang kepadanya melimpah ruah dari segenap tempat, tetapi 

(penduduk)nya mengingkari nikmat-nikmat Allah Swt.; karena itu 

Allah Swt.  merasakan kepada mereka pakaian kelaparan dan 

ketakutan, disebabkan apa yang selalu mereka perbuat. (an-

Nahl/16: 112). 

Ayat ini memberikan perumpamaan tentang suatu negeri 

yang pada awalnya berada dalam keadaan aman dan penuh 

 
70 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, Vol. 

5…, hal. 58. 
71 Abu Al-Qasim Mahmud bin ‘Amar Al-Zamakhsyari, Tafsir Al-Kasysyaf, Beirut: 

Muassasah Al-Risalah, 2000, hal. 219. 
72 Muhammad bin Umar Fakhr Al-Din Al-Razi, Mafatih Al-Ghaib, Beirut: Dar Al-

Kutub Al-Ilmiyah, 1997, hal. 68 



49 

 

kedamaian, serta memperoleh rezeki dari berbagai penjuru tanpa 

kesulitan. Namun, setelah penduduk negeri itu kufur terhadap 

nikmat-nikmat Allah Swt., keadaan pun berubah secara drastis. 

Allah Swt.  menghukum mereka dengan kondisi kelaparan dan 

ketakutan yang menyelimuti kehidupan mereka secara menyeluruh. 

Kata libâs (pakaian) dalam ayat ini digunakan secara majazi 

(kiasan), yakni dalam bentuk istiʻârah tamtsîliyyah, untuk 

menggambarkan betapa kelaparan dan rasa takut itu meliputi 

seluruh diri mereka, seperti halnya pakaian yang menutupi tubuh. 

Ini menggambarkan situasi penderitaan yang menyeluruh dan tak 

terhindarkan, yang menjadi bentuk balasan atas pengingkaran 

mereka terhadap nikmat Allah Swt.73 

Menurut penafsiran al-Ṭabarî, ayat ini secara khusus 

merujuk kepada penduduk Mekkah. Ibn ʻAbbâs meriwayatkan 

bahwa Mekkah sebelumnya merupakan kota yang makmur dan 

aman. Keamanan tersebut dinikmati karena Mekkah menjadi pusat 

spiritual yang dihormati di seluruh Jazirah Arab, berkat keberadaan 

Ka‘bah. Bahkan saat wilayah Arab dilanda konflik dan peperangan 

antar-kabilah, Mekkah tetap stabil karena posisi religiusnya. Rezeki 

pun mengalir deras ke kota itu melalui para peziarah dan para 

pedagang. Namun, setelah penduduk Mekkah menolak dakwah nabi 

Muhammad saw., keadaan pun berbalik. Allah Swt.  mencabut 

sebagian nikmat itu dan menggantikannya dengan rasa takut dan 

ancaman kelaparan. Ini menjadi bentuk hukuman sekaligus 

peringatan bahwa kenikmatan duniawi akan berubah menjadi 

musibah jika manusia kufur terhadap nikmat Allah Swt. dan tidak 

bersyukur atas karunia-Nya. 74  

3. Libâs berarti sesuatu yang menutup 

Dalam Al-Qur`an, penggunaan kata libâs yang berarti 

pakaian penutup dapat ditemukan dalam beberapa ayat, diantaranya: 

a. Surah al-Furqân/25: 47  

Di dalam Surah al-Furqân/25: 47, Allah Swt. mengingatkan 

tentang keagungan dan nikmat yang diberikan kepada manusia 

agar mereka berpikir. Ayat ini menjelaskan bahwa Allah Swt. 

menjadikan malam gelap gulita sebagai penutup yang memberikan 

ketenangan kepada manusia, serta tidur sebagai waktu untuk 

melepas penat setelah bekerja keras sepanjang hari. 

b. Surah an-Naba`/78: 10. 

 
73 Abu Al-Qasim Mahmud bin ‘Amar Al-Zamakhsyari, Tafsir Al-Kasysyaf, ..., hal. 280. 
74 Muhammad bin Jarir bin Yazid Abu Ja’far Al-Thabari, Jami’ Al-Bayan fi Ta’wil Al-

Qur`an…, hal. 310. 



50 

 

Di dalam Surah an-Naba`/78: 10 juga memiliki pengertian 

yang serupa dengan Surah al-Furqân/25: 47. Dalam Tafsir Al-

Qurthubi, dijelaskan bahwa karena kegelapan malam menyelimuti 

pandangan, aurat manusia pun tertutupi. 75  Oleh karena itu, 

diperbolehkan seseorang untuk melaksanakan salat dalam kondisi 

gelap gulita tanpa pakaian karena auratnya tertutupi oleh 

kegelapan tersebut. 

c. Surah al-Baqarah/2: 187. 

Kata libâs digunakan dalam konteks hubungan suami istri 

pada malam hari di bulan Ramadan. Ayat ini termasuk dalam 

rangkaian ayat yang membahas puasa Ramadan, khususnya pada 

malam hari diperbolehkan bagi suami istri untuk berkumpul. Ayat 

ini juga menggambarkan bahwa suami istri saling menutupi satu 

sama lain seperti pakaian yang menutupi tubuh. Secara lebih luas, 

suami istri saling menutupi kehormatan satu sama lain, karena 

mereka menjadi pakaian dan perhiasan bagi pasangannya, seperti 

hubungan erat antara tubuh dan pakaian yang tak terpisahkan.76 

Makna libâs dalam Al-Qur`an pada dasarnya adalah sesuatu 

yang berfungsi untuk menutupi, baik secara fisik maupun kiasan. 

Pakaian sebagai libâs bukan hanya berperan sebagai penutup aurat 

atau tubuh, melainkan juga sebagai perlindungan dari pengaruh 

negatif, gangguan, atau hal-hal yang tidak diinginkan. 

Dalam konteks Surah al-Furqân/25: 47 dan an-Naba`/78: 10, 

malam yang digambarkan sebagai libâs berfungsi sebagai penutup 

yang menutupi pandangan, sehingga hal-hal yang seharusnya 

tersembunyi atau tidak pantas dilihat tidak tampak oleh orang lain. 

Ini menunjukkan fungsi utama libâs sebagai pembatas antara 

sesuatu yang tampak dan yang tersembunyi, menjaga privasi dan 

kehormatan. 

Selain itu, pada Surah al-Baqarah/2: 187, konsep libâs dalam 

hubungan suami istri juga memperkuat makna “penutup” yang 

saling melindungi satu sama lain dari gangguan luar dan menjaga 

kehormatan masing-masing. Di sini, libâs bukan hanya penutup 

fisik, melainkan juga perlindungan emosional dan sosial. 

Dengan demikian, libâs secara esensial adalah simbol dari 

suatu perlindungan yang menutupi dan menjaga agar sesuatu yang 

bersifat pribadi, rahasia, atau bernilai tinggi tidak terbuka atau 

terekspos secara sembarangan. Hal ini menegaskan pentingnya 

 
75  Ahmad Munawwir, “Konsep Libas (Pakaian) dalam Al-Qur`an,” dalam Jurnal 

Tafsere, Vol. 09 No. 2 Tahun 2021, hal. 200. 
76 Ahmad Munawwir, “Konsep Libas (Pakaian) dalam Al-Qur`an..., hal. 201. 



51 

 

menjaga batas-batas dan privasi sebagai bagian dari nilai moral dan 

sosial dalam Islam. 

4. Libâs berarti pakaian perhiasan di dunia 

Pada ayat-ayat berikut ini, akar kata lâm-bâ'-sîn muncul 

dalam bentuk fi'il mudhâriʻ yang berbunyi talbas/yalbas, yang 

berarti memakai. Beberapa ayat Al-Qur`an yang mengandung kata 

ini adalah: 

a. An-Nahl/16: 14   

َ هُ نْ خْرِجُواَمِ تَ سْ تَ َوَ اَطَرِيًّا مً َلََْ هُ نْ لُواَمِ كُ أْ تَ َلِ رَ حْ بَ لْ َا رَ خَّ يَسَ َالَّذِ وَ وَهُ
َحَِ هِ لِ ضْ َفَ نْ َمِ غُوا تَ  ب ْ  َ ت لِ َوَ يهِ َفِ رَ َمَوَاخِ كَ لْ فُ لْ َا رَى تَ  َوَ سُونَََا بَ لْ  َ َت ةً يَ لْ

كُرُونََ شْ َتَ مْ كُ لَّ عَ لَ  ۝١٤ وَ

Dan Dialah, Allah Swt.  yang menundukkan lautan (untukmu), 

agar kamu dapat memakan daripadanya daging yang segar 

(ikan), dan kamu mengeluarkan dari lautan itu perhiasan yang 

kamu pakai; dan kamu melihat bahtera berlayar padanya, dan 

supaya kamu mencari (keuntungan) dari karunia-Nya, dan 

supaya kamu bersyukur.  

b. Fâthir/35: 12 

َ رَات  َفُ  ذْب  َعَ ا ذَ َهىَ حْرَانِ بَ لْ تَوِيَا سْ َيَ ا مَ َوَ ح  لْ َمِ ا ذَ َوَهىَ هُ بُ َشَرَا غ  ائِ سَ
َ ةً يَ لْ َحِ خْرِجُونَ تَ سْ تَ َوَ َطَرِيًّا ا مً َلََْ لُونَ َتََْكُ لٍ  َكُ نْ مِ َوَ  َ جَاج  أُ
َ مْ كُ لَّ عَ لَ َوَ هِ لِ ضْ َفَ نْ َمِ غُوا تَ  ب ْ  َ ت َلِ رَ َمَوَاخِ يهِ َفِ كَ لْ فُ لْ رَىَا تَ  َوَ سُونَََاَ  بَ لْ  َ ت

كُرُونََ شْ  ۝١٢ تَ

Dan tiada sama (antara) dua laut; yang ini tawar, segar, sedap 

diminum dan yang lain asin lagi pahit. Dan dari masing-masing 

laut itu kamu dapat memakan daging yang segar dan kamu 

dapat mengeluarkan perhiasan yang dapat kamu memakainya, 

dan pada masing-masingnya kamu lihat kapal-kapal berlayar 

membelah laut supaya kamu dapat mencari karunia-Nya dan 

supaya kamu bersyukur. 

Di kedua ayat tersebut Allah Swt. memberikan kabar 

tentang kekuasaan-Nya yang mengendalikan lautan yang bergelora 

dengan ombak yang ganas. Allah Swt. menganugerahkan kepada 

hamba-hamba-Nya kemampuan untuk menaklukkan lautan tersebut, 

memudahkan mereka untuk mengarunginya, serta menyediakan di 

dalamnya berbagai jenis ikan, baik yang besar maupun yang kecil, 



52 

 

yang dagingnya halal untuk dikonsumsi. Selain itu, Allah Swt. juga 

memberikan karunia berupa mutiara dan permata berharga yang 

terdapat di dalam lautan, yang kemudian digunakan manusia sebagai 

perhiasan.77 Penggunaan kata libâs dalam konteks ini memiliki arti 

sebenarnya, yaitu pakaian atau perhiasan. Penggunaan kata ini 

merujuk pada makna literal yang berkaitan dengan pakaian 

perhiasan, yang dalam budaya sekuler sering kali berfungsi sebagai 

simbol status atau derajat seseorang di hadapan orang lain. 

5. Libâs berarti pakaian perhiasan di akhirat 

Al-Qur`an menggambarkan pakaian surgawi dalam tiga 

ayat, yaitu: 

a. Al-Kahf/18: 31 

اََسَاوِرََمِنَْذَهَبٍَ مَِنْ هَا فَِي ْ اَلََْنَْىرَُيَُُلَّوْنَ كََلََّمَُْجَن ىتَُعَدْنٍَتََْريَِْمِنَْتََْتِهِمُ ىِٕ
ۤ
اوُلى

َ هَا َفِي ْ َمُّتَّكِ ِٕيَْ َوَّاِسْتَبْْقٍَ َسُنْدُسٍ َمِ نْ َخُضْراً َثيَِابًً َنعِْمََوَّيَ لْبَسُوْنَ كِۗ عَلَىَالََْراَۤىِٕ

َوَحَسُنَتَْمُرْتَ فَقًاََ   ٣١ ࣖالث َّوَابُۗ
Mereka itulah yang memperoleh surga ‘Adn yang mengalir di 

bawahnya sungai-sungai. (Dalam surga itu) mereka diberi 

hiasan gelang emas dan mereka memakai pakaian hijau dari 

sutra halus dan sutra tebal. Mereka duduk-duduk sambil 

bersandar di atas dipan-dipan yang indah. (Itulah) sebaik-baik 

pahala dan tempat istirahat yang indah.   

b. Al-Hajj/22: 23   

َمَِ تَِجَن ىتٍَتََْريِْ لِحى َالص ى َوَعَمِلُوا َاىمَنُ وْا َالَّذِيْنَ ََيدُْخِلُ َاللّ ى َالََْنَْىرَُاِنَّ َتََْتِهَا نْ

هَاَحَريِْ رَ  هَاَمِنَْاَسَاوِرََمِنَْذَهَبٍَوَّلُؤْلُؤًاَۗوَلبَِاسُهُمَْفِي ْ   ٢٣ يَُُلَّوْنََفِي ْ
 Sesungguhnya Allah Swt.  akan memasukkan orang-orang 

yang beriman dan beramal saleh ke dalam surga-surga yang 

mengalir di bawahnya sungai-sungai. Di dalamnya mereka 

diberi perhiasan berupa gelang emas dan mutiara. Pakaian 

mereka di dalamnya adalah sutra. (al-Hajj/22: 23) 

c. Ad-Dukhân/44: 53 

َ يََْۚ لِ بِ قى  َ ت َمُّ تَبَْْقٍ سْ اِ َوَّ سٍ دُ نْ َسُ نْ َمِ نَ سُوْ بَ لْ ٥٣ََي َّ

 
77 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 5…, hal. 47. 



53 

 

Mereka memakai sutra yang halus dan sutra yang tebal seraya 

(duduk) berhadapan. (ad-Dukhân/44:53) 

Ketiga ayat tersebut memberikan gambaran yang sangat 

indah tentang pakaian sebagai simbol kemuliaan, kenikmatan, 

dan penghormatan di akhirat bagi para penghuni surga. Dalam 

konteks ini, libâs tidak hanya berfungsi sebagai penutup atau 

pelindung tubuh, seperti yang difokuskan dalam aturan syariat 

di dunia, tetapi juga sebagai perhiasan surgawi yang 

melambangkan kedudukan tinggi dan kebahagiaan abadi.78  

Penggunaan kata libâs dalam bentuk mudhâriʻ (kata kerja 

yang menunjukkan keadaan berlangsung) menunjukkan bahwa 

pakaian surgawi itu adalah sesuatu yang terus-menerus dikenakan 

dan menjadi bagian dari kenikmatan yang tak terputus bagi 

penghuni surga. Hal ini memperlihatkan bahwa makna libâs dalam 

Al-Qur`an bersifat dinamis dan meluas, tidak hanya terbatas pada 

fungsi duniawi, tetapi juga mencakup dimensi spiritual dan 

eskatologis.79 

Secara lebih luas, hal ini mengingatkan umat Islam bahwa 

pakaian baik dalam dunia maupun akhirat bukan sekadar kebutuhan 

fisik, melainkan juga sarana untuk mengekspresikan kehormatan, 

keindahan, dan kemuliaan. Pakaian surgawi yang digambarkan 

dalam Al-Qur`an menegaskan bahwa kehidupan setelah mati akan 

penuh dengan kenikmatan dan keindahan yang melampaui apa yang 

pernah dialami manusia di dunia, termasuk dalam aspek pakaian dan 

perhiasan. Ini menjadi motivasi bagi umat Muslim untuk beriman 

dan beramal saleh agar mendapatkan pahala berupa kenikmatan dan 

kemuliaan di akhirat. 

6. Pelindung 

Pakaian berfungsi melindungi tubuh dari berbagai hal yang 

dapat merusak, seperti panas, dingin, angin kencang, atau sengatan 

matahari.80 Sebagai pelindung, pakaian menjaga kulit dari paparan 

langsung sinar matahari yang berpotensi berbahaya serta membantu 

menjaga suhu tubuh agar tetap stabil di tengah cuaca dingin. Selain 

itu, pakaian juga digunakan untuk perlindungan khusus, seperti baju 

besi yang dipakai dalam peperangan untuk melindungi tubuh dari 

serangan musuh.81Ayat Al-Qur`an yang membahas fungsi pakaian 

 
78 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 5…, hal. 256. 
79 Ahmad Munawwir, “Konsep Libas (Pakaian) dalam Al-Qur`an…, hal. 203. 
80 Syarifah Habibah, “Sopan Santun Berpakaian dalam Islam,” dalam Jurnal Pesona 

Dasar Vol. 02 No.3 Tahun 2014, hal. 68. 
81 Muhammad Walid dan Fitratul Uyun, Etika Berpakaian bagi Perempuan, Malang: 

UIN Malang Press, 2012, hal. 23.  



54 

 

(libâs) sebagai pelindung dapat ditemukan dalam Surah an-Nahl 

/16: 81. Allah Swt. berfirman, 

َُجَعَلََلَكُمَْمِّ َّاَخَلَقََظِلىلًًَوَّجَعَلََلَكُمَْمِ نَََ الْْبَِالَِاكَْنَانًَّوَّجَعَلََلَكُمَْسَراَبيِْلَََوَاللّ ى
لِكََيتُِمَُّنعِْمَتَه كََذى ََۚ َوَسَراَبيِْلََتقَِيْكُمَْبَِْسَكُمْ  تُسْلِمُوْنََََلعََلَّكُمَََْعَلَيْكُمَََْٗ  تقَِيْكُمَُالَْرََّ

٨١  

Allah Swt.  menjadikan tempat bernaung bagi kamu dari apa yang 

telah Dia ciptakan. Dia menjadikan bagi kamu tempat-tempat 

tertutup (gua dan lorong-lorong sebagai tempat tinggal) di gunung-

gunung. Dia menjadikan pakaian bagimu untuk melindungimu dari 

panas dan pakaian (baju besi) untuk melindungimu dalam 

peperangan. Demikian Allah Swt. menyempurnakan nikmat-Nya 

kepadamu agar kamu berserah diri (kepada-Nya). 

Menurut tafsir Ibnu Katsir, ayat ini menunjukkan salah satu 

nikmat besar yang Allah Swt. berikan kepada manusia, yaitu 

pakaian. Pakaian memiliki dua fungsi utama: 

a. Pelindung dari cuaca ekstrem 

Allah Swt. menyediakan pakaian yang melindungi manusia dari 

panas, dingin, dan berbagai kondisi cuaca. Ini adalah bentuk 

kasih sayang Allah Swt.  kepada manusia agar mereka dapat 

hidup dengan lebih nyaman dan terlindungi dari bahaya 

lingkungan. 

b. Pelindung dalam Perang 

Allah Swt. juga menjadikan baju besi sebagai bentuk pakaian 

pelindung dalam peperangan. Ini merupakan nikmat yang 

membantu manusia menjaga keselamatan diri dari serangan 

musuh. Ibnu Katsir menekankan bahwa baju besi yang 

disebutkan dalam ayat ini mencakup segala jenis pakaian 

pelindung yang digunakan dalam konteks perang.82 

Ibnu Katsir juga menjelaskan bahwa ayat ini merupakan 

pengingat bahwa segala bentuk perlindungan yang diberikan 

melalui pakaian berasal dari Allah Swt. Dengan memahami hal ini, 

manusia diajak untuk lebih bersyukur dan berserah diri kepada-Nya. 

7. Identitas 

Pakaian juga berperan sebagai penanda identitas, yang 

membedakan seseorang dari yang lain serta mencerminkan status 

 
82 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 5, …, hal. 90-91. 



55 

 

sosialnya. Model dan corak pakaian di setiap daerah biasanya 

mencerminkan identitas individu atau kelompok tertentu. Oleh 

sebab itu, setiap suku atau etnis sering kali memiliki pakaian adat 

yang khas.83 

Surah al-A’râf/7: 26 menjelaskan fungsi dasar pakaian 

sebagai penutup aurat dan perhiasan (identitas atau simbol status 

sosial). 84  Melalui pakaian, manusia dapat mengenali asal-usul 

seseorang berdasarkan suku atau etnisnya. Selain itu, pakaian juga 

mencerminkan tingkat status sosial seseorang. Pakaian yang mewah, 

indah, dan berkualitas tinggi biasanya menunjukkan status sosial 

yang tinggi, seperti yang dikenakan oleh raja, bangsawan, atau orang 

kaya. Sebaliknya, pakaian sederhana atau biasa-biasa saja sering 

kali diasosiasikan dengan status sosial yang lebih rendah, seperti 

petani, penggembala, atau budak. Namun, dalam Islam nilai sejati 

manusia tidak hanya terlihat dari penampilannya, tetapi dari isi dan 

integritas batinnya, yaitu tâqwâ. 

Berikut beberapa kesimpulan dari Surah al-A’râf/7: 26: 

Pertama, Ayat ini mengajarkan bahwa Islam tidak menolak 

aspek estetika dan simbolis dari pakaian. Bahkan, pakaian yang 

indah dan pantas dianggap sebagai nikmat Allah Swt. Namun, aspek 

lahiriah itu harus diiringi oleh nilai batiniah, yakni ketakwaan. 

Artinya, pakaian boleh mencerminkan status dan identitas sosial, 

tapi tidak boleh menjadi sumber kesombongan atau pembenaran 

atas ketidakadilan. 

Kedua, Banyak orang menilai diri atau orang lain hanya dari 

pakaian yang dikenakan. Ayat ini mengingatkan bahwa penampilan 

luar tidak selalu menunjukkan isi hati. Sebaliknya, orang yang 

secara lahiriah sederhana bisa jadi lebih mulia di sisi Allah Swt. 

karena takwanya. 

Ketiga, Dalam masyarakat modern, pakaian sering dijadikan 

ajang pamer kekayaan atau status. Ayat ini memberikan kritik 

implisit terhadap hal tersebut. Allah Swt. menegaskan bahwa 

pakaian yang paling mulia bukan yang paling mahal, tapi yang 

menunjukkan sikap hidup penuh kesadaran kepada Allah Swt. itulah 

libâs at-taqwâ. 

Keempat, Dalam Islam, kebebasan dalam berpakaian tidak 

bersifat mutlak, tetapi terikat oleh nilai-nilai moral dan sosial. Mode 

pakaian harus tetap membawa nilai kesopanan, kesederhanaan, serta 

 
83 Muhammad Walid dan Fitratul Uyun, Etika Berpakaian bagi Perempuan, …, hal. 

24.  
84 Muhammad bin Jarir bin Yazid Abu Ja’far Al-Thabari, Jami’ Al-Bayan Fi Ta’wil Al-

Qur`an…, hal. 367. 



56 

 

tidak merusak kehormatan diri dan masyarakat. 

 

F. Distorsi Makna Libâs at-taqwâ dalam Praktik Berbusana Modern 

Pakaian atau busana dalam Al-Qur`an memiliki setidaknya dua 

fungsi utama. Pertama, sebagai penutup aurat, yaitu bagian-bagian 

tubuh yang dianggap tidak layak untuk ditampakkan baik menurut 

ajaran agama maupun norma masyarakat. Kedua, sebagai perhiasan 

yang menambah estetika dan keindahan penampilan seseorang.  Ini 

menandakan bahwa Islam memberikan ruang bagi manusia untuk 

mengekspresikan diri dan memperindah penampilannya, selama hal 

tersebut tidak bertentangan dengan nilai-nilai syariat.85 

Dalam konteks modern, terjadi distorsi86 makna terhadap libâs 

yang semulanya berfungsi sebagai penutup aurat dan sebagai perhiasan 

yang tidak bertentangan dengan nilai-nilai ketakwaan. Beberapa bentuk 

pergeseran tersebut dapat diuraikan sebagai berikut: 

Pertama, dalam praktik sosial saat ini, khususnya di kalangan 

urban dan media sosial, nilai takwa cenderung direduksi menjadi 

simbol visual. Artinya, takwa tidak lagi dimaknai sebagai integritas 

spiritual dan moral, tetapi hanya sebatas “gaya Islami” yang terlihat 

dari pakaian. Fenomena reduksi makna libâs at-taqwâ terjadi ketika 

pakaian yang secara visual memenuhi kriteria syar'i digunakan sebagai 

simbol kesalehan, tanpa diiringi dengan perilaku yang mencerminkan 

nilai-nilai takwa. Misalnya, tren fashion Muslimah yang menampilkan 

jilbab panjang atau gamis sering kali digunakan untuk pencitraan di 

media sosial, namun tidak selalu mencerminkan adab, kesopanan, atau 

perilaku keagamaan yang lain. Studi oleh Muhammad Saiful Islam 

Ismail dan rekan-rekannya menyoroti bahwa fenomena ini 

mencerminkan praktik tabarruj 87  modern, di mana pakaian syar'i 

digunakan untuk menarik perhatian, bertentangan dengan prinsip 

kesederhanaan dalam Islam.88  

 
85 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, Vol. 

5…, hal. 58. 
86 Distorsi adalah memutarbalikkan suatu fakta, aturan, dan sebagainya. Juga berarti 

penyimpangan. Dalam https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/distorsi. Diakses pada tanggal 1 mei 

2025.  
87 Tabarruj adalah memperlihatkan keindahan dan aurat wanita kepada yang bukan 

suaminya, dan juga berarti menampakkan segala sesuatu yang bisa membangkitkan syahwat 

lelaki dengan berlenggak lenggok dalam berjalan. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, 

Mu’jam al-Wasîth, Mesir: Maktabah al-Syurûq al-Dauliyyah, 2004, hal.  812. 
88 Muhammad Saiful Islam Ismail, et.al., “Exploring the True Islamic Brand Attire with 

Special Reference ti The Characteristics of Libas al Taqwa,” dalam Jurnal hrmars, Vol. 7 No. 

5 Tahun 2023, hal. 1462—1472. 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/distorsi


57 

 

Contoh nyata dari fenomena ini adalah: 

1. public figure atau influencer Muslimah mengenakan 

mengenakan jilbab atau pakaian tertutup sebagai strategi 

personal branding, media sosial memfasilitasi fenomena ini 

karena platform visual menekankan aspek estetika, bukan 

spiritualitas. Maka, pakaian Islami cenderung dimanfaatkan 

sebagai “ikon religius” dalam narasi gaya hidup.  

2. Komunitas “hijabers” tumbuh subur sebagai subkultur 

Muslimah urban yang memadukan fashion modern dengan 

identitas keagamaan. Namun, banyak yang terjebak dalam gaya 

busana yang bertentangan dengan prinsip kesederhanaan Islam, 

seperti pakaian ketat meskipun berjilbab, penggunaan makeup 

berlebihan yang menarik perhatian lawan jenis, dan Aksesori 

dan gaya busana berlebihan (tabarruj modern). Dalam hal ini, 

jilbab tidak lagi menjadi simbol takwa dan kesederhanaan, 

melainkan simbol kelas sosial, tren populer, atau bahkan 

strategi pemasaran. 

Kedua, industri fashion Muslim yang berkembang pesat telah 

mengkomersialisasi simbol-simbol religius, termasuk libâs at-taqwâ. 

Pakaian yang seharusnya mencerminkan nilai-nilai spiritual kini 

menjadi komoditas yang dijual untuk keuntungan ekonomi. Hal ini 

dapat mengaburkan makna asli dari libâs at-taqwâ, menjadikannya 

sekadar tren fashion tanpa substansi spiritual. 89  Menurut penelitian 

yang diterbitkan dalam Hunafa: Jurnal Studia Islamika, pakaian 

memiliki pengaruh psikologis bagi pemakainya dan dapat mendorong 

perilaku tertentu. Namun, ketika pakaian religius digunakan tanpa 

pemahaman dan niat yang benar, ia dapat kehilangan makna 

spiritualnya.90 

Ketiga, reduksi makna libâs at-taqwâ juga berdampak pada cara 

masyarakat memandang kesalehan. Pakaian syar'i sering kali dijadikan 

tolok ukur utama dalam menilai tingkat religiusitas seseorang, 

mengabaikan aspek-aspek lain seperti akhlak dan perilaku. Hal ini 

dapat menciptakan standar ganda dan menimbulkan tekanan sosial 

untuk tampil religius secara visual, meskipun tidak diiringi dengan 

perilaku yang sesuai. 

Distorsi makna libâs at-taqwâ dalam praktik berbusana modern 

mencerminkan tantangan dalam menjaga keseimbangan antara 

penampilan luar dan kondisi batin. Penting bagi individu dan 

 
89  Ahmad Mustami, “Pendidikan Islam dalam Peradaban Industri Fashion,” dalam 

Jurnal Hunafa: Jurnal Studia Islamika, Vol. 12 No. 1, Tahun 2015, hal. 167-168. 
90 Ahmad Mustami, “Pendidikan Islam dalam Peradaban Industri Fashion…, hal. 179-

181. 



58 

 

masyarakat untuk memahami bahwa pakaian syar'i bukanlah tujuan 

akhir, melainkan sarana untuk mencapai kesalehan yang sejati. Dengan 

demikian, diperlukan pendekatan yang holistik dalam memahami dan 

mengamalkan konsep libâs at-taqwâ, yang mencakup aspek fisik, 

moral, dan spiritual. 



59 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB III 

BIOGRAFI QURAISH SHIHAB DAN HAMKA SERTA TAFSÎR AL-

MISHBÂH DAN TAFSÎR AL-AZHAR 

 

A. Muhammad Quraish Shihab dan Tafsîr al-Mishbâh 

1. Biografi M. Quraish Shihab 

a.  Riwayat Hidup M. Quraish Shihab 

  M. Quraish Shihab dilahirkan di daerah Sidenreng Rappang 

(yang dikenal juga dengan sebutan Sidrap), Sulawesi Selatan, pada 

tanggal 16 Februari 1944. Ia merupakan anak keempat dari total dua 

belas bersaudara, hasil pernikahan pasangan Abdurrahman Shihab dan 

Asma Aburisy. Kesebelas saudaranya terdiri dari Nur, Ali, Umar, 

Wardah, Alwi, Nina, Sida, Abdul Mutalib, Salwa, Ulfa, dan Latifah.1 

Sejak usia dini, Muhammad Quraish Shihab telah dibesarkan 

dalam atmosfer keluarga yang sarat dengan nuansa keagamaan dan 

semangat menuntut ilmu. Ia lahir dan tumbuh di tengah komunitas 

yang menjunjung tinggi nilai-nilai spiritual dan pendidikan, suatu 

fondasi yang kelak sangat mempengaruhi arah hidupnya. 

Sebagai putra dari keluarga berdarah campuran Arab-Bugis, ia 

mewarisi kekayaan budaya yang unik sebuah perpaduan antara tradisi 

 
1 Yusuf Budiana dan Sayiid Nurlie Gandara, “Kekhasan Manhaj Tafsir Al-Mishbah 

Karya M. Quraish Shihab,” dalam Jurnal Iman dan Spiritualitas, Vol. 01 No. 1 Tahun 2021, 

hal. 2. 

 



60 

 

keilmuan Arab dengan semangat lokalitas Bugis yang tangguh dan 

penuh nilai luhur. Keberagaman latar belakang tersebut menjadikan 

Quraish kecil tumbuh dalam lingkungan yang bukan hanya 

menghargai akar identitas, tetapi juga mendorong keterbukaan 

terhadap dunia luar. 

Lahir di Lotassalo, sebuah wilayah yang sederhana namun 

kaya akan nilai budaya di Kabupaten Sidenreng Rappang (Sidrap), 

Sulawesi Selatan, pada tanggal 16 Februari 1944, masa kecil Quraish 

Shihab dipenuhi dengan pengalaman batin yang mendalam. Daerah 

kelahirannya itu bukan hanya sekadar tempat tinggal, tetapi juga 

menjadi ruang awal bagi tumbuhnya kesadaran akan pentingnya ilmu 

dan kebijaksanaan. 

Namun, langkah hidupnya tidak berhenti di batas kampung 

halaman. Seiring waktu, Quraish menjelajah cakrawala yang lebih 

luas, baik secara geografis maupun intelektual. Hasratnya terhadap 

ilmu agama dan pengetahuan umum mengantarkannya menapaki 

perjalanan akademik yang panjang dan penuh pencapaian. Ia 

menjelma menjadi sosok yang tidak hanya dikenal secara nasional, 

tetapi juga disegani di tingkat internasional dalam bidang tafsir Al-

Qur`an dan pemikiran Islam kontemporer. 

Sebagai bagian dari keluarga besar ulama dan cendekiawan, 

Quraish Shihab membawa serta warisan intelektual dan spiritual itu 

ke dalam setiap aspek hidupnya. Nilai-nilai luhur yang tertanam 

dalam dirinya sejak kecil telah menjadi kompas dalam membimbing 

pandangannya terhadap kehidupan, membentuk pribadi yang kokoh 

secara moral dan luas secara intelektual. Sosoknya mencerminkan 

perpaduan harmonis antara warisan masa lalu yang penuh makna dan 

visi masa depan yang cerah dan progresif.2 

Sosok ayahnya, Prof. Abdurrahman Shihab (1905–1986), 

memainkan peran sentral dalam membentuk kepribadian dan fondasi 

intelektual Quraish kecil. Abdurrahman adalah seorang ulama besar 

di Sulawesi Selatan yang dikenal luas atas keilmuan dan 

kontribusinya dalam dunia pendidikan Islam. Ia menyelesaikan 
 

2 Latief Siregar, et.al., Cahaya, Cinta dan Canda: M. Quraish Shihab, Tangerang: 

Lentera Hati, 2015, hal. 7. Shihab adalah salah satu marga yang merupakan keturunan 

langsung dari Nabi Muhammas s.a.w., dinisbatkan kepada Ahmad Syahabuddin al-Asghar, 

yang kemudian dikenal sebagai Bin Syahab. Terdapat dua variasi penulisan nama ini: Syihab 

dan Syahab. Namun, keluarga M. Quraish Shihab lebih memilih menggunakan penulisan 

Syihab atau Shihab karena dianggap lebih tepat secara pengucapan, meskipun Syahab lebih 

umum dikenal. Kata Syihab memiliki arti bintang, melambangkan kemuliaan garis keturunan 

para pemilik nama tersebut, yang menjadi penerang melalui cahaya ilmu yang mereka miliki. 

 



61 

 

pendidikannya di Jam’iyyah al-Khair, sebuah lembaga pendidikan 

Islam tertua dan paling berpengaruh di Indonesia pada masanya. 

Berkat keilmuannya dalam bidang tafsir Al-Qur`an, ia kemudian 

dipercaya menjabat sebagai Rektor IAIN Alauddin Ujung Pandang 

dan juga menjadi pendiri sekaligus Rektor pertama Universitas 

Muslim Indonesia (UMI) di kota yang sama. 

Sejak usia sembilan tahun, Quraish Shihab sudah mulai 

mengikuti ayahnya dalam berbagai kegiatan mengajar dan pengajian. 

Tradisi belajar yang disiplin ini berlangsung secara konsisten, 

terutama setiap waktu magrib, ketika ia secara rutin duduk bersama 

untuk menyimak dan menyerap tafsir Al-Qur`an langsung dari 

ayahnya. Momen-momen inilah yang secara tidak langsung 

menanamkan kecintaan mendalam pada Al-Qur`an dalam diri Quraish 

muda.3 

Kedekatannya dengan sang ayah bukan hanya sebagai anak 

dan orang tua, tetapi lebih dari itu: sebagai murid kepada guru, 

sebagai pewaris intelektual kepada pendahulunya. Bimbingan 

langsung dari Abdurrahman Shihab menjadi fondasi kokoh bagi 

perjalanan panjang intelektual Quraish Shihab, yang kelak 

menjadikannya sebagai salah satu mufassir dan cendekiawan Muslim 

paling berpengaruh di Indonesia. 

M. Quraish Shihab tidak diragukan lagi merupakan salah satu 

tokoh paling berpengaruh dalam bidang tafsir Al-Qur`an di era 

modern. Keilmuannya tidak hanya diakui secara luas di Indonesia, 

tetapi juga mendapatkan tempat terhormat di panggung keilmuan 

internasional. Namanya telah menjadi sinonim dengan kedalaman 

pemahaman terhadap Al-Qur`an dan penyampaian ajaran-ajaran Islam 

secara kontekstual, moderat, dan inklusif. 

Dedikasi panjangnya dalam bidang keislaman dan 

kontribusinya dalam menjembatani pemahaman keagamaan dengan 

kehidupan modern telah membuatnya menerima berbagai 

penghargaan bergengsi. Salah satu momen paling monumental dalam 

karier akademiknya terjadi ketika Pemerintah Mesir 

menganugerahkan kepadanya Bintang Tanda Kehormatan dalam 

bidang Ilmu Pengetahuan dan Seni, sebuah penghargaan tertinggi 

yang diberikan hanya kepada tokoh-tokoh dengan kontribusi luar 

biasa di bidang keilmuan.4 

 
3 Alwi Shihab, Islam Inklusif: Menuju Terbuka Dalam Beragama, Bandung: Mizan, 

1999, hal. v. 
4 Almasyah, Hukuman Mati dalam Tafsîr Al-Mishbâh, Jakarta: PTIQ Jakarta, 2023, 

hal. 50. 

 



62 

 

Penghargaan tersebut diserahkan secara langsung oleh 

Perdana Menteri Mesir, Dr. Mostafa Madbouly, dalam sebuah 

upacara resmi yang berlangsung di Kairo. Momentum ini bukan 

sekadar seremoni formal, melainkan pengakuan yang sangat 

bermakna atas peran dan posisi Quraish Shihab sebagai seorang 

ulama kontemporer kelas dunia. Ia kini sejajar dengan para pemikir 

besar dan tokoh-tokoh ulama legendaris seperti Mustafa al-Maraghi, 

Mahmud Syaltut, dan Syekh Muhammad Hussein, ulama terkemuka 

dari Palestina yang dikenal dengan sumbangsih intelektualnya 

terhadap dunia Islam.5 

Pencapaian ini menegaskan bahwa kontribusi intelektual yang 

konsisten, berpadu dengan ketekunan dan sikap rendah hati, dapat 

menjangkau lintas batas negara dan budaya. M. Quraish Shihab bukan 

hanya menyampaikan pesan-pesan Al-Qur`an dengan kejelasan dan 

kedalaman, tetapi juga menunjukkan bagaimana ilmu dapat menjadi 

jembatan pemersatu antarbangsa, dan bagaimana Islam dapat 

ditafsirkan secara relevan dalam konteks kemanusiaan global. 

Penghargaan ini bukan sekadar bentuk pengakuan atas satu 

individu, tetapi simbol penghormatan atas perjuangan intelektual 

umat Islam yang senantiasa berupaya menghidupkan makna kitab suci 

dalam kehidupan nyata. Dalam sosok Quraish Shihab, kita melihat 

gambaran utuh seorang ilmuwan yang menggabungkan keilmuan 

tinggi, kebijaksanaan, dan keteladanan pribadi. 

Perjalanan intelektual M. Quraish Shihab dimulai dari akar 

pendidikan formalnya di Kota Makassar. Ia mengawali pendidikannya 

di Sekolah Dasar Lompobattang, kemudian melanjutkan ke Sekolah 

Menengah Pertama Muhammadiyah, sebuah lembaga pendidikan 

yang dikenal mengedepankan nilai-nilai keislaman dan disiplin. 

Namun semangat keilmuannya tidak berhenti di pendidikan 

umum. Pada tahun 1956, di usia remaja dan masih duduk di bangku 

SMP, Quraish muda mengambil keputusan besar: ia merantau ke 

Malang untuk menuntut ilmu agama lebih dalam di Pondok Pesantren 

Darul Hadits al-Faqihiyyah. Di bawah bimbingan langsung Habib 

Abdul Qadir Bilfaqih, seorang ulama besar dan ahli hadits, ia 

menghabiskan dua tahun yang sangat berharga sebagai fondasi 

spiritual dan intelektual awal dalam hidupnya. 

Gairahnya terhadap ilmu membawa dirinya melangkah lebih 

jauh ke luar negeri. Ia melanjutkan pendidikan menengah di Kairo, 

Mesir, negeri yang menjadi mercusuar ilmu keislaman dunia. Di sana, 

ia diterima di Universitas al-Azhar, salah satu institusi Islam tertua 

 
5 Almasyah, Hukuman Mati dalam Tafsîr Al-Mishbâh…, hal. 50-51. 



63 

 

dan paling prestisius di dunia. Pada tahun 1967, ia berhasil meraih 

gelar Licence (Lc.) dari Fakultas Ushuluddin, Jurusan Tafsir Hadis. 

Tak berhenti di situ, ia melanjutkan ke jenjang pascasarjana 

(Magister/MA) di bidang Tafsir Al-Qur`an. Penelitiannya dalam studi 

magister berfokus pada kemukjizatan Al-Qur`an dari aspek hukum 

(tasyri’), yang menunjukkan ketajaman intelektual dan 

ketertarikannya pada relevansi Al-Qur`an dalam kehidupan hukum 

dan sosial.6 

Setelah menyelesaikan studinya dan kembali ke tanah air pada 

tahun 1973, M. Quraish Shihab segera dipercaya menempati posisi 

strategis sebagai Pembantu Rektor Bidang Akademik dan 

Kemahasiswaan di IAIN Alauddin Makassar. Kiprahnya di dunia 

akademik semakin luas ketika ia turut menjabat sebagai Koordinator 

Kopertais Wilayah VII Indonesia Timur, yang membawahi 

pengembangan pendidikan tinggi Islam di kawasan tersebut. Tak 

hanya berkecimpung di ranah akademik, ia juga aktif dalam 

pelayanan sosial dengan menjadi Pembimbing Mental bagi 

Kepolisian Indonesia Timur, sebuah peran yang mencerminkan 

kepeduliannya terhadap integritas moral di sektor publik. 

Kisah hidup M. Quraish Shihab adalah cerminan dari 

ketekunan, komitmen terhadap ilmu, dan semangat pengabdian. Ia 

tidak hanya menjadi penimba ilmu, tetapi juga jembatan penghubung 

antara khazanah intelektual Islam klasik dan kebutuhan umat masa 

kini. Dalam setiap langkahnya baik sebagai akademisi, ulama, 

maupun pembimbing spiritual ia menunjukkan bahwa ilmu 

pengetahuan sejati adalah ilmu yang memberi manfaat luas dan 

membentuk peradaban.7 

Setelah lebih dari tujuh tahun mendedikasikan diri sepenuhnya 

di dunia akademik dan pelayanan masyarakat di Indonesia, M. 

Quraish Shihab kembali melanjutkan misi intelektualnya. Ia 

memutuskan untuk kembali ke Universitas Al-Azhar di Kairo, Mesir 

almamater yang pernah membentuk fondasi kuat dalam hidupnya 

untuk menempuh jenjang pendidikan doktoral. Semangat belajar yang 

menyala-nyala, serta dedikasi tinggi terhadap ilmu, mengiringi 

langkahnya menapaki jenjang tertinggi dalam dunia pendidikan. 

Keputusan ini bukanlah sekadar lanjutan pendidikan formal, 

melainkan bagian dari perjalanan ilmiah yang lebih besar. Dengan 

tekad yang tak tergoyahkan dan kecerdasan yang telah teruji, ia 

 
6 Almasyah, Hukuman Mati dalam Tafsîr Al-Mishbâh…, hal. 51. 
7 Muhammad Iqbal, “Metode Penafsiran Al-Qur`an M. Quraish Shihab” dalam Jurnal 

Tsaqafah, Vol. 06 No.2 Tahun 2010, hal. 250. 

 



64 

 

menyelesaikan program doktoralnya dengan predikat tertinggi yang 

sangat bergengsi, yaitu Summa Cum Laude atau dalam istilah 

akademik Al-Azhar disebut Mumtâz Ma‘a Martabat asy-Syaraf al-

‘Ula. Ini merupakan pencapaian luar biasa yang menjadikannya 

mahasiswa pertama dari Asia Tenggara yang berhasil meraih 

penghargaan setinggi itu di Universitas Al-Azhar. Sebuah prestasi 

yang tidak hanya membanggakan dirinya pribadi, tetapi juga 

mengangkat nama bangsa dan kawasan dalam peta keilmuan Islam 

global. 

Karya disertasi doktoralnya berjudul “Nazm ad-Durar li al-

Biqâ’î: Tahqīq wa Dirâsah,” yang merupakan kajian kritis terhadap 

karya tafsir klasik dari Al-Biqâ’î. Dalam disertasinya, M. Quraish 

Shihab tidak hanya melakukan verifikasi tekstual (tahqîq) terhadap 

naskah klasik, tetapi juga mengupas secara mendalam isi dan 

metodologi yang digunakan penulis asli. Pendekatan ilmiahnya yang 

memadukan antara kepekaan terhadap tradisi dan ketelitian akademik 

modern menjadikan karyanya sebagai salah satu kontribusi penting 

dalam studi tafsir. 

Setelah meraih gelar doktor pada tahun 1984, ia kembali ke 

Indonesia dengan membawa segudang ilmu dan visi baru. Ia mulai 

mengajar di Fakultas Ushuluddin, khususnya di Program Pascasarjana 

IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Namun, peran akademisnya terus 

berkembang. Pada tahun 1995, ia dipercaya untuk memimpin kampus 

tersebut sebagai Rektor IAIN Syarif Hidayatullah. Dalam masa 

kepemimpinannya, M. Quraish Shihab dikenal sebagai figur 

pemimpin visioner yang membawa pembaruan penting, menjadikan 

kampus ini lebih inklusif, progresif, dan berdaya saing. 

Kisah perjalanan akademik dan kepemimpinan M. Quraish 

Shihab adalah cermin dari ketekunan dan komitmen jangka panjang 

terhadap pengembangan ilmu pengetahuan. Setiap babak dalam 

hidupnya menunjukkan bahwa kecintaan pada ilmu, bila 

dikombinasikan dengan kerja keras dan niat yang tulus, mampu 

membuka jalan menuju pencapaian luar biasa. Ia menjadi sosok 

inspiratif, bukan hanya karena keilmuannya, tetapi juga karena 

dedikasinya terhadap masyarakat dan generasi penerus.8 

Tak hanya dikenal sebagai akademisi dan cendekiawan 

muslim terkemuka, M. Quraish Shihab juga memainkan peran penting 

di berbagai lembaga keagamaan dan organisasi profesional yang 

berpengaruh di Indonesia. Perjalanan intelektual dan spiritualnya 

 
8 Atik Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsîr Al-Mishbâh”, 

dalam Jurnal Studia Islamika, Vol. 11 No. 1 Tahun 2014, hal. 115-116. 



65 

 

membuka jalan untuk mengemban amanah-amanah besar yang 

berdampak luas di masyarakat. 

Sejak tahun 1984, ia dipercaya menjabat sebagai Ketua 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) Pusat, sebuah lembaga yang 

memiliki peranan strategis dalam memberikan panduan keagamaan 

bagi umat Islam di Indonesia. Kepemimpinannya di MUI 

menunjukkan kapasitasnya bukan hanya sebagai pemikir, tetapi juga 

sebagai tokoh pemersatu yang menjembatani kebutuhan umat dan 

kebijakan negara. 

Pada tahun 1989, ia juga diangkat sebagai anggota Lajnah 

Pentashih Al-Qur`an di Departemen Agama Republik Indonesia, 

sebuah tim yang bertugas mengkaji dan menelaah mushaf Al-Qur`an 

agar sesuai dengan kaidah ilmu qira’ah dan penerjemahan yang benar. 

Keterlibatannya di lembaga ini menunjukkan kepercayaan tinggi 

terhadap integritas dan keilmuannya dalam bidang tafsir dan ilmu-

ilmu Al-Qur`an. 

Tidak hanya itu, Quraish Shihab juga aktif di berbagai 

organisasi profesional keagamaan dan akademik. Ia menjadi pengurus 

Perhimpunan Ilmu-Ilmu Al-Qur`an dan Syari'ah, yang bertujuan 

memperkuat kajian akademis seputar ajaran Islam secara ilmiah dan 

kontekstual. Ia juga berkontribusi sebagai bagian dari Konsorsium 

Ilmu-Ilmu Agama yang dibentuk oleh Departemen Pendidikan dan 

Kebudayaan, sebuah forum lintas akademisi yang berperan dalam 

menyusun kurikulum dan standar pendidikan agama nasional. 

Peran penting lainnya adalah sebagai Asisten Ketua Umum 

Ikatan Cendekiawan Muslim Indonesia (ICMI), organisasi yang 

menghimpun para intelektual Muslim dari berbagai latar belakang 

profesi untuk memajukan umat Islam dan bangsa secara umum. 

Dalam posisi ini, M. Quraish Shihab turut serta menggerakkan 

wacana intelektual Islam yang progresif dan moderat. 

Selain itu, ia juga menjabat sebagai Direktur Pendidikan 

Kader Ulama (PKU) sebuah program yang digagas oleh MUI untuk 

mencetak ulama-ulama muda yang tidak hanya menguasai ilmu 

agama secara mendalam, tetapi juga relevan dengan perkembangan 

zaman. Melalui PKU, ia berkontribusi langsung dalam proses 

regenerasi ulama, memastikan kesinambungan nilai-nilai Islam yang 

rahmatan lil ‘alamin.9 

Pada masa-masa genting menjelang runtuhnya rezim Orde 

Baru, tepatnya pada tahun 1998, M. Quraish Shihab dipercaya oleh 

 
9 M. Quraish Shihab, “Menyatukan Kembali Al-Qur`an dan Umat” dalam Jurnal 

Ulumul Qur`an, Vol. 05 No. 3 Tahun 1993, hal. 13. 

 



66 

 

Presiden Soeharto untuk mengemban amanah sebagai Menteri Agama 

Republik Indonesia. Penunjukan ini mencerminkan kepercayaan 

tinggi terhadap integritas dan kapasitas intelektual serta spiritualnya 

dalam mengelola urusan keagamaan bangsa yang plural. Meskipun 

masa jabatannya singkat karena situasi politik yang berubah cepat, 

kehadirannya di posisi tersebut meninggalkan jejak yang kuat dalam 

upaya moderasi dan dialog antarumat beragama. 

Tak lama setelah itu, pada tanggal 17 Februari 1999, ia 

kembali diberikan tanggung jawab besar di panggung diplomasi 

internasional sebagai Duta Besar Republik Indonesia untuk Mesir. 

Penugasan ini sangat strategis mengingat Mesir adalah pusat 

peradaban Islam dan rumah bagi Universitas Al-Azhar, almamater 

tempat Quraish Shihab mengenyam pendidikan tinggi. 

Penunjukannya seolah menjadi penegasan simbolik atas jembatan 

keilmuan dan spiritual antara Indonesia dan dunia Islam 

internasional.10 

Meskipun dihadapkan pada berbagai kesibukan administratif 

dan diplomatik, M. Quraish Shihab tak pernah berhenti menjalankan 

misi keilmuannya. Ia tetap aktif menyampaikan pemikiran melalui 

berbagai media massa, menyapa masyarakat luas dengan tulisan-

tulisan bernas yang menjawab tantangan kehidupan modern dari sudut 

pandang Islam yang mendalam dan penuh hikmah. 

Salah satu bentuk kontribusinya adalah melalui rubrik "Tafsir 

Amanah" yang pernah ia kelola di harian Pelita. Rubrik ini menjadi 

wadah edukatif bagi masyarakat yang ingin memahami kandungan 

Al-Qur`an dengan cara yang rasional, kontekstual, dan menyentuh 

dimensi kehidupan nyata. 

Selain itu, ia juga terlibat aktif dalam dunia literasi keislaman 

dengan menjadi anggota dewan redaksi majalah Ulum Al-Qur`an dan 

Mimbar Ulama dua media terkemuka di Jakarta yang mengangkat 

kajian tafsir, pemikiran Islam, serta wacana intelektual ulama 

kontemporer. Melalui media ini, Quraish Shihab memperluas 

pengaruh intelektualnya di kalangan akademisi maupun masyarakat 

umum. 

Kini, setelah melalui berbagai peran besar di tingkat nasional 

dan internasional, M. Quraish Shihab tetap menjalani dedikasi 

keilmuannya dengan penuh konsistensi. Ia aktif sebagai Guru Besar di 

Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif 

Hidayatullah Jakarta, membimbing para mahasiswa dan peneliti muda 

 
10 Atik Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsîr Al-Mishbâh…, 

hal. 116. 



67 

 

untuk mengembangkan studi Islam yang mendalam, terbuka, dan 

adaptif terhadap zaman.11 

M. Quraish Shihab adalah sosok yang menonjol dalam dunia 

intelektual dan dakwah Islam Indonesia. Ia merupakan salah satu 

orang Indonesia pertama yang mengkhususkan diri dalam ilmu Al-

Qur`an, sebuah bidang yang sebelumnya kurang diminati oleh ulama 

Indonesia yang lebih berfokus pada fikih atau hukum Islam. 

Keputusan untuk mendalami Al-Qur`an ini menunjukkan tekadnya 

untuk menggali lebih dalam pemahaman terhadap kitab suci, serta 

menghubungkannya dengan berbagai aspek kehidupan kontemporer. 

Perjalanan intelektual dan kariernya juga sangat mengesankan. 

Quraish Shihab tidak hanya dikenal sebagai seorang ilmuwan, tetapi 

juga sebagai seorang mubaligh, ulama, intelektual, dan birokrat. 

Sebagai mubaligh, ia aktif berdakwah melalui ceramah-ceramah yang 

disiarkan di televisi, yang selalu mampu menyejukkan hati umat dan 

memberikan pencerahan. Sebagai ulama, ia adalah ahli tafsir yang 

mendapatkan pendidikannya di Universitas Al-Azhar, Kairo, salah 

satu pusat pendidikan Islam terkemuka di dunia. 

Namun, yang membuat Quraish Shihab berbeda adalah 

kemampuannya untuk menggabungkan berbagai profesi dalam satu 

pribadi yang utuh. Ia bukan hanya seorang akademisi dan ulama, 

tetapi juga seorang intelektual yang berpandangan rasional, 

menjadikan setiap pemikirannya berbasis pada penalaran yang tajam 

dan pemahaman yang mendalam. Kepiawaiannya dalam memadukan 

agama dan ilmu pengetahuan menjadikannya sebagai sosok yang 

dihormati di kalangan cendekiawan dan masyarakat luas. 

Quraish Shihab juga memiliki perjalanan karier yang kaya 

dalam dunia birokrasi dan diplomasi. Ia memegang sejumlah posisi 

penting, di antaranya Wakil Rektor Bidang Akademis dan 

Kemahasiswaan di IAIN Alauddin, Ketua Majelis Ulama Indonesia 

(MUI) Pusat (1985-1998), Anggota MPR RI (periode 1982-1987 dan 

1987-2002), dan Rektor IAIN Syarif Hidayatullah (1992-1998). 

Pengalamannya di dunia birokrasi semakin meluas ketika ia diangkat 

menjadi Menteri Agama di Kabinet Pembangunan VII dan Duta 

Besar Indonesia untuk Mesir, Somalia, dan Djibouti.12 

Keberagaman jabatan yang diemban oleh Quraish Shihab 

mencerminkan dedikasi tinggi dalam memberikan kontribusi nyata 

bagi kemajuan agama dan negara. Setelah menyelesaikan tugas 

 
11 M. Quraish Shihab, Muʻjizat Al-Qur`an Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Isyarat 

Ilmiyyah dan Pemberitaan Ghaib, Bandung: Mizan, 2007, hal. 297. 
12 M. Quraish Shihab, Lentera Al-Qur`an: Kisah dan Hikmah Kehidupan, Bandung: 

Mizan, 2013, hal. 5. 



68 

 

diplomatiknya, ia melanjutkan visinya dalam mengembangkan 

pemahaman Al-Qur`an dengan mendirikan Lembaga Studi Al-

Qur`an, satu-satunya lembaga swasta di Indonesia yang berfokus pada 

kajian Al-Qur`an secara mendalam dan komprehensif. 

Dengan berbagai prestasi dan pengaruh yang dimilikinya, M. 

Quraish Shihab adalah contoh nyata dari integrasi antara ilmu 

pengetahuan, dakwah, dan kepemimpinan yang bermanfaat bagi 

masyarakat luas. Ia telah meletakkan dasar yang kokoh bagi 

pengembangan studi Al-Qur`an di Indonesia dan di dunia Islam 

secara keseluruhan.13 

Pada tahun 2004, M. Quraish Shihab memulai gerakan yang 

sangat signifikan dalam dunia keislaman Indonesia, yang dikenal 

dengan nama Membumikan Al-Qur`an. Gerakan ini bertujuan untuk 

menjadikan ajaran-ajaran Al-Qur`an lebih relevan dan mudah 

diterima oleh kehidupan sehari-hari umat Islam di Indonesia. Untuk 

mewujudkan tujuan tersebut, Quraish Shihab mendirikan Pusat Studi 

Al-Qur`an (PSQ), sebuah lembaga yang berfokus pada kajian dan 

penyebaran pemahaman Islam yang moderat dan toleran. 

PSQ menjadi sarana strategis bagi Quraish Shihab untuk 

mengajak umat Islam memahami ajaran-ajaran Al-Qur`an secara 

lebih mendalam, namun tetap relevan dengan konteks sosial dan 

budaya Indonesia. Melalui lembaga ini, ia mengembangkan berbagai 

program dan kegiatan yang bertujuan untuk memperkenalkan ajaran 

Islam yang damai dan menghargai perbedaan. Salah satu prinsip 

utama dari gerakan ini adalah untuk menciptakan pemahaman yang 

moderat, yang dapat menghindarkan umat dari paham ekstrem atau 

intoleransi. 

Lebih lanjut, Quraish Shihab juga berinovasi dalam 

menghadapi tantangan zaman modern dengan mengembangkan 

platform digital CariUstadz.id.14 Platform ini merupakan langkah 

adaptasi terhadap perkembangan teknologi informasi dan komunikasi, 

yang bertujuan untuk mempermudah masyarakat dalam menemukan 

ustadz dengan pemahaman Islam yang moderat. CariUstadz.id 

menghubungkan jamaah dengan ustadz yang memiliki wawasan luas 

dan berbasis pada ajaran Islam yang toleran, sehingga bisa 

 
13 Abdul Rouf, Mozaik Tafsir Indonesia Kajian Ensiklopedis Karya Tafsir Ulama 

Nusantara, Depok: Sahifa, 2020, hal. 338-339. 
14 Redaksi Official Website Quraish Shihab, “Profil Singkat M. Quraish Shihab,” 

dalam https://quraishshihab.com/profil-mqs/. Diakses pada tanggal 18 September 2024 pukul 

11.00 WIB. 

 

https://quraishshihab.com/profil-mqs/


69 

 

mengadakan kajian bersama atau mendukung berbagai kegiatan 

keagamaan dengan pendekatan yang lebih inklusif. 

Dengan kedua langkah tersebut gerakan Membumikan Al-

Qur`an dan inovasi digital melalui CariUstadz.id Quraish Shihab 

tidak hanya memperkuat posisi Al-Qur`an sebagai sumber ajaran 

yang relevan dalam kehidupan kontemporer, tetapi juga memberi 

kontribusi besar terhadap terciptanya pemahaman Islam yang moderat 

dan penuh toleransi di Indonesia.15 

Pada tahun 2017, M. Quraish Shihab bersama dengan 

beberapa rekannya, termasuk Ali Ibrahim Assegaf, mendirikan 

Pesantren Pascatahfiz Bayt Al-Qur`an. Pesantren ini memiliki fokus 

utama pada pembelajaran tafsir dan pemahaman nilai-nilai yang 

terkandung dalam Al-Qur`an. Pesantren ini didirikan khusus untuk 

para huffadz, yaitu para penghafal Al-Qur`an yang telah 

menyelesaikan hafalan 30 Juz, dengan tujuan mendalami lebih dalam 

lagi berbagai ilmu yang terkait dengan Al-Qur`an, baik dari sisi tafsir, 

sejarah, maupun konteks sosial-historis. 

Di Pesantren Bayt Al-Qur`an, para santri menjalani program 

karantina yang berlangsung selama enam bulan, di mana mereka 

dibekali dengan berbagai pengetahuan Al-Qur`an secara mendalam. 

Selain itu, pesantren ini juga mengutamakan pembekalan para santri 

agar tidak hanya menghafal, tetapi juga mampu memahami dan 

mengajarkan isi Al-Qur`an dengan pendekatan yang lebih 

komprehensif. 

Pesantren ini terletak di Pondok Cabe, Pamulang, Tangerang 

Selatan. Masjid Pesantren Bayt Al-Qur`an berfungsi ganda, yakni 

sebagai tempat praktik bagi para santri dalam mempelajari dan 

mengajarkan tafsir, serta sebagai sarana dakwah yang berperan aktif 

dalam masyarakat sekitar. Dengan adanya pesantren ini, M. Quraish 

Shihab ingin menciptakan generasi penghafal Al-Qur`an yang tidak 

hanya hafal, tetapi juga mampu memahami dan menyebarkan ajaran-

ajaran Al-Qur`an dengan cara yang lebih menyeluruh dan 

mendalam.16 

M. Quraish Shihab tidak hanya aktif dalam bidang pendidikan 

dan dakwah, tetapi juga berperan dalam berbagai organisasi dan 

lembaga ilmiah yang penting. Ia terlibat dalam Perhimpunan Ilmu-

Ilmu Syariah dan Konsorsium Ilmu-Ilmu Agama yang berada di 

bawah naungan Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. Selain itu, 

 
15 M. Quraih Shihab, Muʻjizat Al-Qur`an Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Isyarat 

Ilmiyyah dan Pemberitaan Ghaib…, hal. 297. 
16 Redaksi Bayt Al-Qur`an, “Sejarah Pesantren Pascatahfiz,” dalam 

https://baytalquran.id/sejarah-pesantren/. Diakses pada tanggal 18 September 2024. 

https://baytalquran.id/sejarah-pesantren/


70 

 

Shihab juga memiliki kontribusi dalam dunia penerbitan di Jakarta, 

terutama sebagai anggota Dewan Redaksi pada beberapa jurnal 

ilmiah, antara lain Studi Islamika: Indonesian Journal for Islamic 

Studies, Ulumul Qur'an, Mimbar Ulama, dan Refleksi Jurnal Kajian 

Agama dan Filsafat. Keterlibatannya dalam berbagai penerbitan ini 

memperkuat dedikasinya dalam menyebarkan pemahaman tentang 

Islam dan Al-Qur`an. 

Sebagai seorang ulama dan cendekiawan, M. Quraish Shihab 

juga sering diundang untuk memberikan ceramah agama di berbagai 

masjid di Jakarta, serta di kalangan pejabat pemerintah dan media 

elektronik. Terutama selama bulan Ramadhan, ia banyak memberikan 

ceramah yang bertujuan untuk memperdalam pemahaman umat Islam 

terhadap agama mereka. Ini menunjukkan bahwa selain sebagai 

seorang akademisi, Shihab juga sangat aktif dalam dakwah praktis, 

menjangkau berbagai lapisan masyarakat.17 

Selain itu, Shihab turut aktif dalam kegiatan ilmiah, baik di 

dalam negeri maupun internasional. Ia terlibat dalam berbagai forum 

internasional yang bertujuan untuk mengatasi isu-isu global yang 

berkaitan dengan Islam. Salah satu inisiatif besar yang ia ikuti adalah 

Majlis Hukama Al-Muslimin, yang didirikan pada tahun 2014 sebagai 

forum internasional yang bertujuan untuk mempromosikan 

perdamaian, toleransi, dan dialog antarumat beragama. Majlis ini 

terdiri dari 15 ulama terkemuka yang berasal dari berbagai negara, 

termasuk Shihab. Para anggota majlis ini memiliki pengaruh besar 

dalam dunia Islam dan bekerja sama untuk mendorong pemahaman 

yang lebih baik antar umat beragama. 

Kepemimpinan majlis ini dipegang oleh Grand Syekh Al-

Azhar, Syekh Dr. Ahmed El-Tayeb, yang dikenal sebagai ulama yang 

dihormati secara internasional, terutama dalam memperjuangkan 

moderasi dan persatuan umat Islam. Melalui keterlibatannya di Majlis 

Hukama Al-Muslimin, M. Quraish Shihab memainkan peran kunci 

dalam memperkuat dialog lintas budaya dan agama serta memberikan 

solusi atas tantangan-tantangan global yang dihadapi oleh umat Islam. 

Dengan keterlibatannya di berbagai level, baik domestik 

maupun internasional, M. Quraish Shihab terus berkontribusi dalam 

upaya memajukan pemahaman Islam yang moderat dan toleran, serta 

 
17 Abdul Rouf, Mozaik Tafsir Indonesia Kajian Ensiklopedis Karya Tafsir Ulama 

Nusantara…, hal. 340-341. 



71 

 

berperan aktif dalam membangun jembatan antara dunia Islam dan 

dunia luar.18 

b. Pandangan Ulama Terhadap M. Qurasih Shihab 

Penilaian para ulama Indonesia terhadap M. Quraish Shihab 

secara umum sangat positif dan penuh apresiasi. Ia dianggap sebagai 

salah satu tokoh ulama terkemuka yang telah memberikan kontribusi 

besar dalam perkembangan pemikiran Islam kontemporer, khususnya 

dalam ilmu tafsir Al-Qur`an. Banyak ulama memandangnya sebagai 

jembatan antara keilmuan klasik dan kebutuhan pemahaman Islam di 

era modern.19 

Salah satu aspek yang paling sering dipuji adalah kedalaman 

ilmunya. Ia dikenal tidak hanya menguasai tafsir klasik, tetapi juga 

mampu mengontekstualisasikan pesan-pesan Al-Qur`an sehingga 

mudah dipahami dan relevan dengan realitas kehidupan masa kini. 

Kecermatannya dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur`an selalu 

memperhatikan latar historis (asbâb an-nuzûl), struktur bahasa Arab, 

dan konteks sosial.20 

Para ulama juga mengapresiasi gaya dakwahnya yang lembut 

dan moderat. Ia dinilai berhasil menjelaskan ajaran agama secara 

intelektual namun tetap spiritual, serta mengedepankan nilai-nilai 

toleransi, kedamaian, dan persatuan umat. 21  Pendekatannya ini 

membuat Quraish Shihab menjadi tokoh yang diterima luas oleh 

berbagai kalangan, baik dari pesantren, akademisi, maupun 

masyarakat awam.22  

Banyak ulama mengapresiasi pendekatan Quraish Shihab yang 

moderat, terbuka, dan kontekstual dalam memahami ajaran Islam, 

terutama melalui karya tafsirnya, Tafsîr Al-Mishbâh. Tafsir ini dipuji 

karena menggabungkan kajian tekstual dengan realitas kehidupan 

sehari-hari, yang memudahkan umat Islam di Indonesia untuk 

memahami pesan-pesan Al-Quran dalam konteks kehidupan 

kontemporer. 

 
18 Redaksi Official Website Quraish Shihab, “Profil Singkat M. Quraish Shihab,” 

dalam https://quraishshihab.com/profil-mqs/. Diakses pada tanggal 18 September 2024 pukul 

11.00 WIB. 
19 M. Quraish Shihab, membumikan Al-Qur`an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1992, hal. 15-17. 
20 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur`an: Tafsir Maudhu’I atas Pelbagai 

Persoalan Umat, Bandung: Mizan, 2007, hal. 14. 
21 Adi Yusuf, “Peran Intelektual Quraish Shihab dalam Konteks Keislaman di 

Indonesia” dalam Jurnal Ushuluddin UIN Jakarta, Vol. 26 No. 1 Tahun 2020, hal. 45-62. 
22 Rofiq suhadi, “M. Quraish Shihab: Tafsir Moderat dan Dakwah Intelektual” dalam 

Jurnal Studi Islamika, Vol. 18 No. 2 Tahun 2011, hal. 157-176. 

https://quraishshihab.com/profil-mqs/


72 

 

Prof. Dr. Azyumardi Azra, menyebut Quraish Shihab sebagai 

ikon ulama modern yang berperan penting dalam memperkenalkan 

tafsir tematik (maudhû’i) kepada masyarakat Indonesia.23 

Seperti halnya tokoh besar lainnya, M. Quraish Shihab juga 

tidak luput dari kritik. Walaupun ia dikenal luas sebagai cendekiawan 

Muslim yang moderat dan berpengaruh dalam pengembangan studi 

tafsir di Indonesia, beberapa kalangan ulama memiliki pandangan 

yang berbeda, terutama dalam hal pendekatan metodologis dan 

teologis yang digunakannya dalam menafsirkan Al-Qur`an. 

Salah satu suara kritis datang dari Khalid Basalamah, seorang 

penceramah yang dikenal dengan pendekatan salafiyah-nya. Khalid 

Basalamah menyampaikan ketidaksepakatan terhadap sejumlah 

pandangan Quraish Shihab yang dinilainya tidak sejalan dengan 

pemahaman ulama salaf atau generasi awal Islam. Salah satu isu yang 

sering menjadi sorotan adalah pandangan Quraish Shihab tentang 

kewajiban jilbab. Dalam beberapa penjelasan, Quraish Shihab 

menyatakan bahwa pemahaman mengenai jilbab tidak bisa dipisahkan 

dari konteks sosial dan budaya, sehingga tidak dapat dipaksakan 

secara mutlak. Pandangan ini ditafsirkan oleh sebagian pihak, 

termasuk Khalid Basalamah, sebagai bentuk penyimpangan dari 

konsensus mayoritas ulama yang meyakini kewajiban jilbab secara 

mutlak bagi perempuan Muslim. 

Selain itu, Khalid Basalamah juga mengangkat isu lain yang 

lebih sensitif, yakni dugaan adanya pengaruh pemikiran Syiah dalam 

beberapa pandangan Quraish Shihab. Meskipun tuduhan ini sering 

muncul dalam perdebatan di ruang publik dan media sosial, Quraish 

Shihab sendiri telah menegaskan dalam berbagai kesempatan bahwa 

ia adalah Sunni dan tidak terafiliasi dengan Syiah. Namun, 

keterbukaannya terhadap pemikiran lintas mazhab kadang 

disalahartikan sebagai keberpihakan tertentu, sehingga memicu 

kontroversi di kalangan sebagian ulama yang lebih konservatif. 

Meski demikian, Khalid Basalamah tetap menekankan 

pentingnya menjaga adab dalam menyampaikan kritik. Ia 

mengingatkan bahwa perbedaan pandangan seharusnya tidak 

berujung pada celaan pribadi atau penghinaan terhadap keilmuan 

seseorang, apalagi jika sosok tersebut telah berjasa besar dalam 

pengembangan khazanah keislaman di Indonesia.24 

 
23 Azyumardi Azra, Quraish Shihab dan Tafsir Kontekstual,  dalam Tafsir Al-

Mishbah dalam Perspektif Akademisi dan Cendikiawan Muslim Indonesia, Jakarta: Lentera 

Hati, 2005, hal. 25-30.  
24 Khalid Basalamah, “Pemahaman Keliru Quraish Shihab,” dalam 

https://www.youtube.com/watch?v=l-q33c-itEg. Diakses pada tanggal 19 September 2024. 

https://www.youtube.com/watch?v=l-q33c-itEg


73 

 

Pada akhirnya, perbedaan pandangan ini mencerminkan 

dinamika sehat dalam dunia keilmuan Islam. Kritisisme terhadap 

tokoh-tokoh besar seperti M. Quraish Shihab menjadi bagian dari 

diskursus intelektual yang terus berkembang, selama dilakukan 

dengan sikap hormat dan niat untuk mencari kebenaran, bukan 

sekadar membenarkan pendapat sendiri. 

Firanda Andirja, salah satu tokoh penting dalam kalangan 

salafi Indonesia, juga menyampaikan kritik terhadap beberapa 

pemikiran M. Quraish Shihab, terutama terkait pendekatannya dalam 

menafsirkan Al-Qur`an dan sikapnya terhadap isu-isu keislaman 

kontemporer. Dalam beberapa kesempatan ceramah dan tulisannya, 

Firanda secara terbuka menyoroti sejumlah pandangan Quraish 

Shihab yang menurutnya tidak sejalan dengan prinsip-prinsip manhaj 

Ahlus Sunnah wal Jama'ah. 

Salah satu kritik utama yang disampaikan Firanda adalah 

dugaan adanya pengaruh pemikiran Syiah dalam karya tafsir Quraish 

Shihab, khususnya Tafsîr al-Mishbâh. Ia mencatat bahwa dalam 

beberapa bagian, pendekatan yang digunakan oleh Quraish Shihab 

tampak memberikan ruang terhadap interpretasi yang selama ini 

dianggap sensitif dalam kalangan Sunni, misalnya dalam penafsiran 

yang membuka ruang bagi pendekatan tematik dan kontekstual yang 

menurut sebagian kalangan dapat mengaburkan makna literal ayat. 

Selain isu sektarian, Firanda juga mengangkat kritik terhadap 

pandangan Quraish Shihab terkait kewajiban jilbab. Ia menilai bahwa 

pandangan Quraish yang mengaitkan pemakaian jilbab dengan 

konteks sosial dan historis dianggap berisiko melemahkan posisi 

hukum jilbab sebagai kewajiban syar’i menurut mayoritas ulama. 

Dalam perspektif salafi, hal ini merupakan penyimpangan serius dari 

konsensus klasik ulama Ahlus Sunnah. 

Firanda Andirja menekankan bahwa meskipun Quraish Shihab 

memiliki kontribusi besar dalam dunia akademik dan tafsir di 

Indonesia, umat Islam harus tetap selektif dan kritis dalam menerima 

pemikirannya. Ia mengingatkan bahwa dalam memahami Al-Qur`an, 

diperlukan pijakan yang kokoh terhadap manhaj salaf, yakni metode 

pemahaman yang merujuk pada tradisi para sahabat Nabi, tabi’in, dan 

tabi’ut tabi’in. Menurutnya, penafsiran yang melampaui atau 

menyimpang dari kerangka tersebut dapat membawa kepada 

kesalahpahaman yang serius terhadap teks-teks suci.25 

 
25 Firanda Andirja, “Pemahaman Keliru Quraish Shihab,” dalam 

https://www.youtube.com/watch?v=l-q33c-itEg.  Diakses pada tanggal 19 September 2024. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=l-q33c-itEg


74 

 

Namun demikian, Firanda juga menegaskan pentingnya 

menjaga etika dalam perbedaan pendapat. Ia mengimbau agar kritik 

terhadap pemikiran seorang ulama tetap dilakukan dalam koridor 

ilmiah, tanpa menyerang pribadi atau merendahkan martabat 

keulamaannya. 

Adi Hidayat, salah satu dai dan cendekiawan muslim 

kontemporer Indonesia, memiliki sikap yang relatif moderat dan 

apresiatif terhadap sosok M. Quraish Shihab. Dalam berbagai forum 

ceramah dan kajian ilmiah, Adi Hidayat mengakui peran signifikan 

Quraish Shihab dalam memperkenalkan kajian tafsir Al-Qur`an 

dengan pendekatan yang kontekstual, komunikatif, dan relevan 

dengan dinamika masyarakat modern. Ia menilai bahwa Tafsîr al-

Mishbâh, karya monumental Quraish Shihab, memberikan 

sumbangsih besar dalam menjembatani pemahaman umat terhadap 

pesan-pesan Al-Qur`an dengan bahasa yang mudah dipahami, tanpa 

mengabaikan kedalaman makna.26 

Meski demikian, Adi Hidayat juga menekankan pentingnya 

bersikap kritis dan selektif terhadap sebagian pandangan Quraish 

Shihab, terutama dalam isu-isu teologis dan fikih. Ia mencatat bahwa 

beberapa pemikiran Quraish, seperti pandangan mengenai kewajiban 

jilbab dan penggunaan pendekatan tematik dalam menafsirkan ayat-

ayat tertentu, perlu dikaji ulang dengan menggunakan parameter 

manhaj Ahlus Sunnah wal Jama’ah. Adi Hidayat mengingatkan 

bahwa dalam tradisi Islam, penafsiran terhadap teks suci harus 

memiliki landasan ilmiah yang kuat dan tidak lepas dari kerangka 

pemahaman ulama salaf yang telah terbukti keotentikannya. 

Lebih jauh, Adi Hidayat mendorong agar setiap muslim, 

khususnya kalangan intelektual dan santri, memahami karya-karya 

Quraish Shihab dengan pendekatan ilmiah yang komprehensif, 

disertai verifikasi atas setiap argumen yang diajukan. Menurutnya, 

keberagaman dalam pemikiran harus disikapi dengan adab ilmiah dan 

etika dakwah, serta tidak serta merta menolak atau menerima tanpa 

kajian yang mendalam. 

Meski memiliki catatan kritis, Adi Hidayat tetap menunjukkan 

penghormatan yang tinggi terhadap kontribusi M. Quraish Shihab 

dalam pengembangan studi tafsir di Indonesia. Ia menganggap karya-

karyanya sebagai bagian dari khazanah keilmuan Islam yang patut 

dipelajari dan dijadikan bahan diskusi ilmiah, selama hal itu 

dilakukan dalam kerangka yang objektif dan penuh kehati-hatian. 

 
26 Adi Hidayat, “Pemahaman Keliru Quraish Shihab,” dalam 

https://www.youtube.com/watch?v=l-q33c-itEg.  Diakses pada tanggal 19 September 2024. 

https://www.youtube.com/watch?v=l-q33c-itEg


75 

 

Pandangan Yahya Zainul Ma’arif terhadap M. Quraish Shihab 

mencerminkan keseimbangan antara apresiasi ilmiah dan 

kewaspadaan ideologis—sebuah sikap yang seharusnya menjadi 

standar dalam diskursus keislaman modern. Ia menilai Quraish 

Shihab sebagai sosok intelektual besar yang telah banyak berjasa 

dalam memperkenalkan tafsir Al-Qur`an ke khalayak luas dengan 

gaya bahasa yang komunikatif dan membumi. Tafsir seperti al-

Mishbâh menjadi jembatan penting antara teks suci dan realitas sosial 

umat Islam Indonesia saat ini.27 

Namun, Yahya Zainul Ma’arif tidak segan mengkritisi 

beberapa pandangan Quraish Shihab, terutama dalam hal yang 

dianggap menyimpang dari konsensus ulama Ahlus Sunnah wal 

Jama’ah misalnya tentang jilbab yang tidak dianggap wajib secara 

mutlak, atau penggunaan pendekatan kontekstual yang cenderung 

longgar dalam isu-isu aqidah dan hukum. Bagi Yahya, penafsiran 

yang terlalu lentur atas nama kontekstualisasi bisa membahayakan 

stabilitas manhaj dan membuka ruang interpretasi yang lepas kendali. 

Meski begitu, ia tidak terjebak dalam retorika pembatalan atau 

stigmatisasi yang sering kali terjadi dalam perbedaan mazhab atau 

pendekatan keilmuan. Yahya menegaskan bahwa perbedaan harus 

dijawab dengan argumen, bukan celaan. Ia tetap menghormati posisi 

Quraish Shihab sebagai intelektual besar, namun mengajak publik 

untuk tidak menelan mentah-mentah setiap pandangannya khususnya 

yang menyentuh wilayah teologis dan hukum yang sensitif. 

Sikap ini penting: mengkritik dengan dasar ilmu, bukan emosi. 

Dan yang lebih penting lagi, publik perlu disadarkan bahwa tokoh 

sebesar apa pun tetap manusia yang pandangannya tidak lepas dari 

kritik. Tafsir, sekomprehensif apa pun, bukan kitab suci dan harus 

terbuka untuk ditimbang ulang. 

c. Corak Pemikiran Quraish Shihab 

Secara keseluruhan, pemikiran keislaman Muhammad Quraish 

Shihab ditandai oleh corak yang rasional dan moderat. Rasionalitas 

yang dimaksud bukan dalam arti menundukkan ajaran agama pada 

perkembangan zaman secara mutlak, melainkan sebagai upaya untuk 

menampilkan nilai-nilai ajaran Islam agar tetap kontekstual dan 

bermakna dalam kehidupan masyarakat masa kini. Dengan 

pendekatan ini, Quraish Shihab berusaha menghidupkan kembali 

warisan keilmuan Islam klasik dengan cara yang dapat dipahami dan 

 
27 Yahya Zainul Ma’arif, “Menarik!!! Debat Prof. Quraish Shihab VS Buya Yahya 

Seputar Jilbab,” dalam https://www.youtube.com/watch?v=e2_JQtn3bGw. Diakses pada 

tanggal 19 September 2024. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=e2_JQtn3bGw


76 

 

diterima oleh umat Islam modern, tanpa mengabaikan landasan 

teologis dan etika yang telah diwariskan oleh para ulama terdahulu. 

Ia membuka ruang dialog antara teks dan konteks, serta antara 

tradisi dan perubahan sosial, sehingga muncul pemahaman keislaman 

yang segar namun tetap berakar. Dalam hal ini, Quraish Shihab 

berpijak pada prinsip klasik para ulama yang dikenal dengan 

ungkapan al-muhâfazhah ‘ala al-qadîm al-ṣhâliḥ wa al-akhdzu bi al-

jadîd al-aṣlaḥ, yaitu mempertahankan tradisi lama yang masih 

relevan dan bermanfaat, serta menerima hal-hal baru yang lebih baik 

dan membawa maslahat. Prinsip ini tercermin dalam karya-karyanya, 

seperti Tafsîr Al-Mishbâh, yang tidak hanya menafsirkan ayat-ayat 

Al-Qur`an secara tekstual, tetapi juga menyajikannya dalam kerangka 

pemikiran yang dapat menjawab kebutuhan zaman.28 

Dengan demikian, pendekatan Quraish Shihab tidak bersifat 

konservatif tertutup maupun liberal bebas, melainkan mencari titik 

keseimbangan antara teks dan realitas, antara warisan klasik dan 

tantangan modern. Pendekatannya ini menjadikan Islam sebagai 

agama yang tetap hidup, mampu menuntun, dan memberi solusi 

dalam kehidupan yang terus berubah. 

Berdasarkan uraian sebelumnya, dapat disimpulkan bahwa 

Muhammad Quraish Shihab merupakan salah satu tokoh intelektual 

Muslim kontemporer Indonesia yang memiliki prestasi gemilang, baik 

di ranah akademik maupun dalam pengabdian sosial dan 

pemerintahan. Di bidang akademik, kiprahnya sangat menonjol, 

terutama dengan pencapaian luar biasa sebagai doktor dalam bidang 

tafsir dari Universitas Al-Azhar, Kairo, yang ia raih dengan predikat 

Summa Cum Laude. Ia bahkan tercatat sebagai orang pertama dari 

Asia Tenggara yang memperoleh gelar doktor dalam bidang tersebut, 

menunjukkan tingkat keilmuannya yang diakui secara internasional. 

Keberhasilan akademik tersebut tidak berhenti pada 

pencapaian pribadi semata, tetapi juga diikuti dengan kontribusinya 

sebagai pendidik dan pemimpin institusi pendidikan tinggi Islam. Ia 

pernah menjabat sebagai Pembantu Rektor dan Rektor IAIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta, serta menjadi Staf Ahli Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan, yang menunjukkan keterlibatannya dalam 

pengembangan sistem pendidikan nasional. 

Sementara itu, di ranah sosial dan pemerintahan, Quraish 

Shihab juga dikenal aktif dan dipercaya mengemban berbagai 

 
28 AM Koiri, “Biografi dan Perjalanan Intelektual Muhammad Quraish Shihsb dalam 

” dalam http://repo.iain-tulungagung.ac.id/3043/2/BAB%20II.pdf. Diakses pada 19 

September 2024. 

 

http://repo.iain-tulungagung.ac.id/3043/2/BAB%20II.pdf


77 

 

tanggung jawab penting, di antaranya sebagai Ketua Majelis Ulama 

Indonesia (MUI), Menteri Agama dalam Kabinet Pembangunan VII, 

serta Duta Besar Republik Indonesia untuk Mesir dan Republik 

Djibouti. Peran-peran tersebut menegaskan kapasitasnya sebagai 

tokoh publik yang mampu menjembatani antara dunia keilmuan dan 

kebijakan publik, sekaligus menyuarakan Islam moderat di tingkat 

nasional maupun internasional.29 

Kombinasi antara kecemerlangan akademik dan keaktifan 

sosial-politik ini menjadikan Muhammad Quraish Shihab sebagai 

figur yang langka dan patut menjadi teladan dalam kehidupan 

intelektual dan keumatan di Indonesia. 

Informasi tersebut menunjukkan bahwa Muhammad Quraish 

Shihab adalah seorang ahli tafsir yang berperan sebagai pendidik. 

Keahliannya dalam bidang tafsir diimplementasikan dalam dunia 

pendidikan. jabatan-jabatan yang diembannya, seperti Pembantu 

Rektor, Rektor, Menteri Agama, Ketua MUI, Staf Ahli Mendikbud, 

dan Anggota Badan Pertimbangan Pendidikan, serta aktivitasnya 

dalam menulis karya ilmiah dan ceramah, semuanya berkaitan erat 

dengan pendidikan. Dengan kata lain, ia adalah seorang ulama yang 

menggunakan keahliannya untuk mendidik umat. Sikap dan 

kepribadiannya juga menjadi teladan, dengan sifat-sifat seperti 

kesederhanaan, kerendahan hati, kasih sayang, kejujuran, amanah, 

dan ketegasan dalam prinsip, yang merupakan karakteristik ideal 

seorang guru.30 

Tafsîr Al-Misbâh disusun oleh Muhammad Quraish Shihab 

dengan tujuan utama untuk menghadirkan penafsiran Al-Qur`an yang 

tidak hanya relevan dengan kondisi kekinian masyarakat, tetapi juga 

tetap berpegang pada nilai-nilai normatif yang terkandung dalam 

kitab suci tersebut. Semangat penulisan tafsir ini didorong oleh 

keprihatinan mendalam Quraish Shihab terhadap fenomena 

berkurangnya minat umat Islam dalam mengkaji isi dan makna Al-

Qur`an secara mendalam. Ia melihat bahwa banyak umat lebih 

mengutamakan aspek estetika, seperti keindahan bacaan dan lantunan 

ayat-ayat, tanpa benar-benar memahami pesan dan ajaran yang 

terkandung di dalamnya. 

Menurut Quraish, kecenderungan ini mengarah pada 

perlakuan terhadap Al-Qur`an yang hanya sebagai simbol spiritual 

 
29 Achmad, “Biografi Muhammad Quraish  Shihab dan Kitab Tafsir Al-Misbâh” 

dalam http://digilib.uinsby.ac.id/7245/3/bab%202.pdf. Diakses pada 19 September 2024. 
30 Muhammad, “Biografi Muhammad Quraish Shihab serta Deskripsi Kitab Tafsir Al-

Misbâh” dalam http://repo.iain-tulungagung.ac.id/3066/3/BAB%20II.pdf. Diakses pada 

tanggal 19 September 2024. 

http://digilib.uinsby.ac.id/7245/3/bab%202.pdf
http://repo.iain-tulungagung.ac.id/3066/3/BAB%20II.pdf


78 

 

semata, bukan sebagai pedoman hidup yang seharusnya menjadi 

sumber utama dalam setiap pengambilan keputusan dan penentuan 

sikap hidup. Ia menegaskan bahwa Al-Qur`an diturunkan bukan 

sekadar untuk dibaca secara lisan, tetapi untuk dipahami, 

direnungkan, dan diamalkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Untuk memperkuat pandangannya, Quraish Shihab mengacu 

pada penafsiran Ibn Qayyim terhadap ayat ke-30 dalam Surat Al-

Furqan, di mana Nabi Muhammad saw. mengadukan kepada Allah: 

"Ya Tuhanku, sesungguhnya kaumku telah menjadikan Al-Qur`an ini 

sebagai sesuatu yang ditinggalkan (mahjûra)". Ayat ini dijadikan 

dasar bahwa menjauh dari Al-Qur`an baik dengan tidak 

mempelajarinya, tidak mengamalkannya, atau tidak menjadikannya 

sebagai acuan hidup merupakan bentuk pengabaian terhadap wahyu 

ilahi. Berikut adalah penjabaran dari makna-makna kata mahjûra:31 

1) Tidak bersungguh-sungguh mendengarkan Al-Qur`an 

Artinya, meskipun ayat-ayat Al-Qur`an diperdengarkan, 

seseorang tidak memperhatikan atau menghayatinya dengan 

serius. Ia mendengar secara fisik, tetapi tidak dengan hati atau 

kesadaran penuh, sehingga pesan wahyu tidak menyentuh 

dirinya. 

2) Tidak mematuhi aturan halal dan haramnya meskipun diakui 

kebenarannya 

Ini menggambarkan sikap inkonsistensi antara keyakinan dan 

perilaku. Seseorang bisa saja percaya bahwa Al-Qur`an benar, 

namun dalam praktik hidup, ia melanggar apa yang telah 

ditetapkan sebagai halal atau haram oleh Al-Qur`an. 

3) Tidak menjadikannya sebagai sumber hukum, baik dalam pokok 

ajaran agama (ushuluddin) maupun cabang hukum (furu’iyyah) 

Dalam hal ini, Al-Qur`an tidak lagi dijadikan rujukan dalam 

menentukan nilai-nilai dasar maupun hukum praktis dalam 

kehidupan pribadi maupun sosial. Padahal, Al-Qur`an seharusnya 

menjadi sumber utama hukum Islam. 

4) Tidak berusaha memahami makna dan maksud Allah yang 

menurunkannya 

Ini adalah bentuk pengabaian terhadap esensi Al-Qur`an sebagai 

petunjuk hidup. Banyak orang membaca Al-Qur`an hanya 

sebagai rutinitas atau ritual, tanpa upaya memahami 

kandungannya, apalagi mengamalkannya dalam kehidupan 

sehari-hari. 

 
31 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbâh: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 1…, hal. 6. 



79 

 

Melalui Tafsîr Al-Mishbâh, Quraish Shihab mengajak umat 

Islam untuk menghidupkan kembali relasi yang aktif dan mendalam 

dengan Al-Qur`an. Ia menggunakan bahasa yang komunikatif dan 

pendekatan kontekstual, agar pesan-pesan Al-Qur`an bisa dipahami 

secara utuh dan dapat diterapkan secara nyata dalam kehidupan 

modern. 

Para ulama dan cendekiawan telah merumuskan beragam 

metode dalam menafsirkan Al-Qur`an, salah satunya adalah metode 

maudhû’i atau tematik. Metode ini bertujuan menyajikan pemahaman 

yang mendalam dan sistematis mengenai suatu tema dengan 

menelusuri keseluruhan ayat yang berkaitan. Namun, karena 

keluasan dan kompleksitas tema dalam Al-Qur`an, tidaklah mungkin 

mencapai pemahaman yang benar-benar menyeluruh jika kajian 

hanya terbatas pada tema-tema tertentu saja. 

Dalam konteks tersebut, Tafsîr Al-Mishbâh karya M. Quraish 

Shihab muncul sebagai sebuah inovasi yang menjawab kebutuhan 

zaman. Tafsir ini tidak hanya menyuguhkan penafsiran normatif 

terhadap ayat-ayat Al-Qur`an, tetapi juga mengarahkan pembaca 

pada pemahaman yang kontekstual dan aplikatif dalam kehidupan 

sehari-hari. Dengan pendekatan tersebut, Tafsîr Al-Mishbâh berupaya 

mengembalikan posisi Al-Qur`an sebagai sumber pedoman hidup 

yang utama bagi umat Islam, tanpa mengabaikan tantangan zaman 

modern dan keterbatasan pemahaman umat yang beragam.32 

Kesadaran M. Quraish Shihab terhadap pentingnya memahami 

dan merenungkan isi Al-Qur`an, serta realitas keterbatasan yang 

dihadapi masyarakat baik dalam penguasaan bahasa Arab maupun 

keterbatasan akses terhadap literatur tafsir menjadi latar belakang 

kuat dalam lahirnya karya tafsirnya yang monumental. Ia menyadari 

bahwa untuk menjadikan Al-Qur`an sebagai pedoman hidup yang 

benar-benar fungsional, dibutuhkan pendekatan yang komunikatif 

dan dapat diakses oleh berbagai lapisan masyarakat. 

Berangkat dari motivasi ini, Quraish Shihab melalui proses 

panjang yang penuh ketekunan dan evaluasi, mengembangkan tafsir 

yang tidak hanya kuat dari segi akademik, tetapi juga aplikatif. Ia 

mengkaji berbagai metode penafsiran klasik dan kontemporer, 

menerapkannya secara selektif, dan terbuka terhadap kritik serta 

masukan dari para pembaca dan rekan ilmuwan. Proses ini tidak 

bersifat statis, tetapi berkembang seiring dengan dinamika kebutuhan 

umat.33 

 
32 M. Quraish Shihab, Tafsîr Al-Mishbâh, Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 1…, hal. vi-vii. 
33 Azyumardi Azra, Quraish Shihab dan Tafsir Kontekstual…, hal. 17.  



80 

 

Dalam menyusun tafsirnya, ia tidak terpaku pada satu 

pendekatan tunggal. Sebaliknya, ia menggabungkan metode tematik 

(maudhû’i), analitik (tahlîli), dan bahkan pendekatan kontekstual dan 

linguistik. Hal ini dilakukannya karena ia meyakini bahwa pesan-

pesan Al-Qur`an memiliki kedalaman makna yang tidak bisa 

disederhanakan hanya dengan satu cara pandang. Fleksibilitas dalam 

metode ini justru memungkinkan tafsir yang ia hasilkan menjadi 

lebih kaya, responsif, dan relevan bagi masyarakat kontemporer. 

Komitmen Quraish Shihab terhadap penyempurnaan karya 

tafsirnya juga terlihat dari keterbukaannya terhadap kritik. Ia 

menjadikan kritik sebagai bagian dari proses pembelajaran dan 

peningkatan kualitas karya, bukan sebagai serangan pribadi. Hasil 

dari proses panjang ini adalah tafsir yang mampu menghidupkan 

kembali fungsi Al-Qur`an sebagai sumber inspirasi dan pedoman 

dalam kehidupan sehari-hari, bukan sekadar kitab suci yang dibaca 

untuk ritual.34 

d. Karya-Karya Quraish Shihab 

Quraish Shihab merupakan sosok ulama yang dikenal karena 

produktivitas dan keluasan wawasan keilmuannya. Ia telah menulis 

ratusan artikel dan menerbitkan puluhan buku yang membahas 

beragam aspek keislaman, mulai dari tafsir, hadis, fikih, hingga isu-

isu sosial dan kebangsaan. Karya-karyanya tidak hanya ditujukan 

untuk kalangan akademik, tetapi juga dirancang agar mudah dipahami 

oleh masyarakat luas. 

Dalam berbagai tulisannya, Quraish Shihab berusaha 

menjembatani antara nilai-nilai keislaman yang bersumber dari tradisi 

klasik dengan tantangan dan kebutuhan masyarakat modern, 

khususnya di Indonesia. Ia kerap mengangkat tema-tema aktual 

seperti pluralisme, toleransi, peran perempuan dalam Islam, hingga 

relasi antara agama dan negara semua dibahas dengan pendekatan 

yang rasional, moderat, dan berbasis pada kajian mendalam terhadap 

sumber-sumber otoritatif Islam. 

Salah satu karya monumentalnya adalah Tafsîr Al-Mishbâh, 

sebuah tafsir Al-Qur`an 30 juz yang ditulis dengan pendekatan 

tematik dan kontekstual, menjadikan Al-Qur`an lebih dekat dengan 

 
34 Atik Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsîr Al-Mishbah”, …, 

hal. 116. 



81 

 

realitas kehidupan sehari-hari umat Islam Indonesia.35 Berikut 

Beberapa karya yang telah beliau hasilkan antara lain:36 

1) Tafsir al-Manar, Keistimewaan dan Kelemahannya (Ujung 

Pandang, IAIN Alauddin, 1984) 

2) Menyingkap Tabir Ilahi; Asma al-Husna dalam Perspektif Al-

Qur`an (Jakarta: Lentera Hati, 1998) 

3) Untaian Permata Buat Anakku (Bandung: Mizan 1998) 

4) Pengantin Al-Qur`an (Jakarta: Lentera Hati, 1999) 

5) Haji Bersama Quraish Shihab (Bandung: Mizan, 1999) 

6) Sahur Bersama Quraish Shihab (Bandung: Mizan, 1999) 

7) Panduan Puasa bersama Quraish Shihab (Jakarta: Penerbit 

Republika, 2000) 

8) Panduan Shalat bersama Quraish Shihab (Jakarta: Penerbit 

Republika, 2003) 

9) Anda Bertanya, Quraish Shihab Menjawab Berbagai Masalah 

Keislaman (Mizan Pustaka) 

10) Fatwa-Fatwa M. Quraish Shihab Seputar Ibadah Mahdah 

(Bandung: Mizan, 1999) 

11) Fatwa-Fatwa M. Quraish Shihab Seputar Al-Qur`an dan Hadis 

(Bandung: Mizan, 1999) 

12) Fatwa-Fatwa M. Quraish Shihab Seputar Ibadah dan Muamalah 

(Bandung: Mizan, 1999) 

13) Fatwa-Fatwa M. Quraish Shihab Seputar Wawasan Agama 

(Bandung: Mizan, 1999) 

14) Fatwa-Fatwa M. Quraish Shihab Seputar Tafsir Al-Qur`an 

(Bandung: Mizan, 1999) 

15) Satu Islam, Sebuah Dilema (Bandung: Mizan, 1987) 

16) Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Departemen Agama, 1987) 

17) Pandangan Islam Tentang Perkawinan Usia Muda (MUI & 

Unesco,1990) 

18) Kedudukan Wanita Dalam Islam (Departemen Agama) 

19) Membumikan Al-Qur`an; Fungsi dan Kedudukan Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat (Bandung: Mizan, 1994) 

20) Lentera Hati; Kisah dan Hikmah Kehidupan (Bandung: Mizan, 

1994) 

21) Studi Kritis Tafsir al-Manar (Bandung: Pustaka Hidayah, 1996) 

22) Wawasan Al-Qur`an; Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan 

Umat (Bandung: Mizan, 1996) 

 
35 Abdul Rouf, Mozaik Tafsir Indonesia Kajian Ensiklopedis Karya Tafsir Ulama 

Nusantara, …, hal. 335. 
36 Aeres Mesty Sofida, Teodisi Dalam Tafsir Al-Mishbâh, Jakarta: PTIQ Jakarta, 

2023, hal. 99-102. 



82 

 

23) Tafsir Al-Qur`an (Bandung: Pustaka Hidayah, 1997) 

24) Secercah Cahaya Ilahi; Hidup Bersama Al-Qur`an (Bandung; 

Mizan, 1999) 

25) Hidangan Ilahi, Tafsir Ayat-ayat Tahlili (Jakarta: Lentara Hati, 

1999) 

26) Jalan Menuju Keabadian (Jakarta: Lentera Hati, 2000) 

27) Menjemput Maut; Bekal Perjalanan Menuju Allah SWT. (Jakarta: 

Lentera Hati, 2003) 

28) Jilbab Pakaian Wanita Muslimah; dalam Pandangan Ulama dan 

Cendekiawan Kontemporer (Jakarta: Lentera Hati, 2004) 

29) Dia di Mana-mana; Tangan Tuhan di balik Setiap Fenomena 

(Jakarta: Lentera Hati, 2004) 

30) Perempuan (Jakarta: Lentera Hati, 2005) 

31) Logika Agama; Kedudukan Wahyu & Batas-Batas Akal Dalam 

Islam (Jakarta: Lentera Hati, 2005) 

32) Rasionalitas Al-Qur`an; Studi Kritis atas Tafsir al-Manar 

(Jakarta: Lentera Hati, 2006) 

33) Menabur Pesan Ilahi; Al-Qur`an dan Dinamika Kehidupan 

Masyarakat (Jakarta: Lentera Hati, 2006) 

34) Wawasan Al-Qur`an Tentang Dzikir dan Doa (Jakarta: Lentera 

Hati, 2006) 

35) Asmâ` al-Husnâ; Dalam Perspektif Al-Qur`an (4 buku dalam 1 

boks) (Jakarta: Lentera Hati) 

36) Sunnah - Syiah Bergandengan Tangan! Mungkinkah? Kajian atas 

Konsep Ajaran dan Pemikiran (Jakarta: Lentera Hati, Maret 

2007) 

37) Al-Lubâb; Makna, Tujuan dan Pelajaran dari al-Fâtihah dan Juz 

‘Amma (Jakarta: Lentera Hati, Agustus 2008) 

38) 40 Hadis Qudsi Pilihan (Jakarta: Lentera Hati) 

39) Berbisnis dengan Allah; Tips Jitu Jadi Pebisnis Sukses Dunia 

Akhirat (Jakarta: Lentera Hati) 

40) M. Quraish Shihab Menjawab; 1001 Soal Keislaman yang Patut 

Anda Ketahui (Jakarta: Lentera Hati, 2008) 

41) Doa Harian bersama M. Quraish Shihab (Jakarta: Lentera Hati, 

Agustus 2009) 

42) Seri yang Halus dan Tak Terlihat; Jin dalam Al-Qur`an (Jakarta: 

Lentera Hati) 

43) Seri yang Halus dan Tak Terlihat; Malaikat dalam Al-Qur`an 

(Jakarta: Lentera Hati) 

44) Seri yang Halus dan Tak Terlihat; Setan dalam Al-Qur`an 

(Jakarta: Lentera Hati) 



83 

 

45) M. Quraish Shihab Menjawab; 101 Soal Perempuan yang Patut 

Anda Ketahui (Jakarta: Lentera Hati, Maret 2010) 

46) Al-Qur`an dan Maknanya; Terjemahan Makna disusun oleh M. 

Quraish Shihab (Jakarta: Lentera Hati, Agustus 2010) 

47) Membumikan Al-Qur`an Jilid 2; Memfungsikan Wahyu dalam 

Kehidupan (Jakarta: Lentera Hati, Februari 2011) 

48) Membaca Sirah Nabi Muhammad SAW, dalam sorotan Al-

Qur`an dan Hadis Sahih (Jakarta: Lentera Hati, Juni 2011) 

49) Doa al-Asmâ` al-Husnâ (Doa yang Disukai Allah SWT.) (Jakarta: 

Lentera Hati, Juli 2011) 

50) Bisnis Sukses Dunia Akhirat (Jakarta: Lentera Hati, Agustus 

2011) 

51) Tafsîr al-Lubâb; Makna, Tujuan, dan Pelajaran dari Surah-Surah 

AlQur'ân (Boxset terdiri dari 4 buku) (Jakarta: Lentera Hati, Juli 

2012) 

52) Mukjizat Al-Qur`an (New) (Bandung: Mizan 2013) 

53) Secercah Cahaya Ilahi, Hidup Bersama Al-Qur`an (Bandung: 

Mizan, Mei 2013) 

54) Lentera Al-Qur`an: Kisah Dan Hikmah Kehidupan (Mizania, Mei 

2013) 

55) Kaidah Tafsir Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda 

Ketahui dalam Memahami Ayat-Ayat Al-Qur`an (Jakarta: 

Lentera Hati, Agustus 2013) 

56) Secercah Cahaya Ilahi (Hard Cover) (Bandung: Mizan 2014) 

57) MQS Menjawab Pertanyaan Anak (Jakarta: Lentera Hati, Maret 

2014) 

58) Birrul Walidain, Wawasan Al-Qur`an tentang bakti kepada Ibu 

dan Bapak (Jakarta: Lentera Hati, Juni 2014) 

59) Mutiara Hati, Mengenal Hakikat Iman, Islam, dan Ihsan bersama 

M. Quraish Shihab (Jakarta: Lentera Hati, Agustus 2014) 

60) Yang Jenaka dan Yang Bijak Dari M. Quraish Shihab (Jakarta: 

Lentera Hati, Oktober 2014) 

61) Pengantin Al-Qur`an, 8 Nasihat Perkawinan untuk Anak-anakku 

(Jakarta: Lentera Hati, Januari 2016) 

62) Yang Hilang dari Kita: Akhlak (Jakarta: Lentera Hati, September 

2016) 

63) Kematian Adalah Nikmat (Jakarta: Lentera Hati, 2013) 

64) Islam Yang Saya Anut (Jakarta: Lentera Hati, 2018) 

65) Corona Ujian Tuhan (Jakarta: Lentera Hati, 2020)  

Kontribusi M. Quraish Shihab dalam pengembangan ilmu 

keislaman di Indonesia tidak hanya terbatas pada buku-buku 

populernya, tetapi juga mencakup karya ilmiah dalam bentuk artikel 



84 

 

jurnal, makalah akademik, dan ceramah yang disampaikan di berbagai 

forum ilmiah, baik nasional maupun internasional. 

Tulisan-tulisannya sering menjadi rujukan dalam diskusi 

ilmiah dan kajian akademik, terutama yang berkaitan dengan tafsir, 

hermeneutika Islam, dan isu-isu kontemporer dalam masyarakat 

Muslim. Ia juga aktif dalam diskusi publik, seminar, dan workshop 

yang melibatkan para akademisi, ulama, dan tokoh masyarakat. 

Dari sekian banyak karya yang telah ditulis, Tafsîr al-Mishbâh 

menjadi karya paling monumental atau magnum opus-nya. Tafsir ini 

diterbitkan pertama kali oleh Penerbit Lentera Hati pada tahun 2000, 

dan menjadi tonggak penting dalam tradisi penafsiran Al-Qur`an di 

Indonesia. Disusun dalam 30 jilid, Tafsîr al-Mishbâh menampilkan 

pendekatan kontekstual yang memadukan antara kekuatan teks (nash) 

dengan konteks sosial budaya masyarakat Indonesia modern. Dengan 

gaya bahasa yang komunikatif dan struktur penulisan yang sistematis, 

tafsir ini berhasil menjangkau pembaca dari berbagai kalangan, baik 

akademisi maupun masyarakat umum.37 

e. Karakteristik Pemikiran Quraish Shihab 

Secara keseluruhan, pemikiran Islam yang dikembangkan oleh 

M. Quraish Shihab dapat dikategorikan sebagai pemikiran yang 

bercorak rasional dan moderat. Sikap rasional yang dimilikinya tidak 

bertujuan untuk menundukkan ajaran agama demi menyesuaikan diri 

dengan perubahan zaman, melainkan lebih sebagai upaya untuk 

menerangkan kembali nilai-nilai luhur ajaran Islam klasik agar tetap 

dapat dipahami dan dimaknai oleh masyarakat masa kini. 

Quraish Shihab membuka ruang dialog bagi pemikiran-

pemikiran baru yang muncul dari dinamika sosial modern, tetapi ia 

tetap menjaga kesinambungan dengan warisan tradisi ulama terdahulu 

yang dianggap masih relevan dan bermanfaat. Hal ini mencerminkan 

komitmennya pada prinsip klasik yang sering dipegang oleh para 

ulama terdahulu: al-muhâfadzah ‘ala al-qadîm al-shâlih wa al-akhdz 

bi al-jadîd al-ashlah, yaitu mempertahankan tradisi lama yang masih 

baik dan mengambil hal-hal baru yang lebih membawa maslahat.38 

Dengan pendekatan seperti ini, Quraish Shihab menampilkan 

wajah Islam yang inklusif dan terbuka terhadap perubahan, tanpa 

kehilangan akarnya dalam nilai-nilai tradisi. Ini pula yang menjadikan 

pemikiran dan karya-karyanya dapat menjembatani antara khazanah 

 
37 Aeres Mesty Sofida, Teodisi Dalam Tafsir Al-Mishbâh…, hal. 102. 
38 AM Koiri, “Biografi dan Perjalanan Intelektual Muhammad Quraish Shihab” dalam 

http://repo.iain-tulungagung.ac.id/3043/2/BAB%20II.pdf. Diakses pada 13 Januari 2025 

pukul 11.00 WIB. 

http://repo.iain-tulungagung.ac.id/3043/2/BAB%20II.pdf


85 

 

klasik Islam dengan kebutuhan dan realitas kehidupan umat Islam 

modern, khususnya di Indonesia. 

Berdasarkan uraian yang telah disampaikan sebelumnya, dapat 

disimpulkan bahwa M. Quraish Shihab merupakan salah satu 

cendekiawan Muslim kontemporer asal Indonesia yang berhasil 

menorehkan prestasi gemilang, baik di bidang akademik, sosial, 

maupun pemerintahan. Di dunia akademik, pencapaiannya sangat 

menonjol, terutama saat ia meraih gelar doktor dalam bidang tafsir 

dari Universitas Al-Azhar, Kairo sebuah institusi pendidikan Islam 

bergengsi dengan predikat Summa Cum Laude (dengan pujian 

tertinggi). Lebih dari itu, ia juga dikenal sebagai doktor pertama 

dalam bidang tafsir dari Al-Azhar yang berasal dari kawasan Asia 

Tenggara.39 

Keberhasilan akademik tersebut kemudian menjadi dasar yang 

kuat bagi kiprah Quraish Shihab di ranah sosial dan pemerintahan. Ia 

pernah menduduki sejumlah posisi penting, antara lain sebagai 

Pembantu Rektor, Rektor IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Staf Ahli 

Menteri Pendidikan dan Kebudayaan, Ketua MUI, Menteri Agama, 

serta Duta Besar Republik Indonesia untuk Mesir dan Republik 

Djibouti yang berkedudukan di Kairo. Jabatan-jabatan ini 

menunjukkan bahwa ia tidak hanya aktif dalam ruang kelas dan dunia 

keilmuan, tetapi juga memiliki peran signifikan dalam kebijakan 

publik dan diplomasi.40 

Perjalanan hidup dan pengabdiannya menunjukkan bahwa 

keahlian Quraish Shihab dalam bidang tafsir tidak terlepas dari 

orientasi pendidikan. Ilmu yang dimilikinya dimanfaatkan secara 

konsisten untuk membangun dan mencerahkan umat, baik melalui 

jabatan-jabatan strukturalnya, karya-karya tulis, maupun ceramah-

ceramah keagamaannya. Seluruh aktivitas tersebut pada hakikatnya 

merupakan bentuk kontribusi nyata dalam dunia pendidikan Islam. 

Tak hanya dalam pemikiran, karakter pribadi Quraish Shihab 

pun mencerminkan sosok pendidik ideal. Ia dikenal memiliki sifat 

sederhana, rendah hati, penyayang, jujur, amanah, serta teguh 

memegang prinsip. Semua karakter ini menjadikannya panutan, bukan 

hanya sebagai ulama atau intelektual, tetapi juga sebagai guru 

 
39 Achmad, “Biografi Muhammad Quraish Shihab dan Kitab Tafsir AI-Misbah" 

dalam http://digilib.uinsby.ac.id/7245/3/bab%202.pdf. Diakses pada 13 Januari 2025 pukul 

11.00 WIB. 
40 Muhammad, “Biografi Muhammad Quraish Shihab serta Deskripsi Kitab Tafsir Al-

Mishbah dalam http://repo.iain-tulungagung.ac.id/3066/3/BAB%20II.pdf. Diakses pada 13 

Januari 2025 pukul 11.00 WIB. 

 

http://digilib.uinsby.ac.id/7245/3/bab%202.pdf
http://repo.iain-tulungagung.ac.id/3066/3/BAB%20II.pdf


86 

 

kehidupan yang dapat diteladani oleh siapa pun. Berikut adalah 

penjabaran mengenai karakteristik pemikiran M. Quraish Shihab: 

1) Rasional dan Moderat 

M. Quraish Shihab dikenal dengan pendekatan pemikiran yang 

rasional dan moderat. Ia tidak memaksakan agama untuk 

mengikuti realitas kontemporer, melainkan berusaha 

menjelaskan relevansi khazanah agama klasik kepada 

masyarakat modern. Pendekatan ini mencerminkan prinsip al-

muhâfadzah ‘ala al-qadîm al-shâlih wa al-akhdz bi al-jadîd al-

ashlah (mempertahankan tradisi lama yang masih relevan dan 

mengadopsi hal baru yang lebih baik).41 

2) Kontekstual dan Responsif terhadap Zaman 

Dalam Tafsîr al-Mishbâh, Quraish Shihab menggabungkan 

pendekatan kebahasaan dengan paradigma kontekstual. Ia 

menekankan pentingnya memahami Al-Qur`an sesuai dengan 

konteks sosial, budaya, dan zaman, sehingga makna-makna Al-

Qur`an menjadi fungsional, membumi, lugas, dan mudah 

dipahami oleh seluruh elemen masyarakat Indonesia.42 

3) Toleran dan Humanis 

Quraish Shihab juga dikenal sebagai figur yang mengedepankan 

toleransi dan menghargai perbedaan pendapat, baik dalam ranah 

internal Islam (antar mazhab) maupun dalam hubungan 

antarumat beragama. Ia sering menyampaikan pesan-pesan 

kemanusiaan dan keadilan dalam ceramah dan tafsirnya.43 

4) Memadukan Tradisi dan Pembaruan (Modernis) 

Ia memegang prinsip klasik ulama: al-muhâfadzah ‘ala al-

qadîm al-shâlih wa al-akhdz bi al-jadîd al-ashlah, yaitu 

mempertahankan tradisi lama yang baik dan mengambil hal 

baru yang lebih baik. Ini terlihat dari bagaimana ia 

menggabungkan metode tafsir klasik dengan pendekatan-

pendekatan modern.44 

 
41 Endad Musaddad, “Metode dan Corak Tafsir Quraish Shihab: Tela’ah atas Buku 

Wawasan Al-Qur`an” dalam Jurnal al-Qalam, Vol. 21 No. 100 Tahun 2004, hal. 61. 
42 Dedi Junaedi, “Konsep dan Penerapan Takwil Muhammad Quraish Shihab dalam 

Tafsir Al-Mishbâh” dalam Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya, Vol. 2 No. 2 

Tahun 2017, hal. 233. 
43 Farid Hasan, “Peta Pemikiran M. Quraish Shihab dalam Wacana Studi Al-Qur`an 

di Indonesia” dalam Jurnal Citra Ilmu, Vol. xvii Tahun 2021, hal. 19. 
44 Dalam bukunya edisi bahasa Indonesia berjudul "Kesan dan Pengaruh Al-Qur`an 

di Indonesia: Dari Mahmud Yunus hingga Quraish Shihab" (Popular Indonesian Literature 

of the Qur’an), Howard M. Federspiel menyebutkan bahwa latar belakang pendidikan M. 

Quraish Shihab yang seluruhnya ditempuh di Universitas al-Azhar, Kairo, menjadikannya 

sebagai salah satu mufasir Indonesia yang memiliki kualitas pendidikan terbaik. 



87 

 

5) Edukatif dan Komunikatif 

Karya-karyanya ditulis dengan gaya bahasa yang komunikatif 

dan mudah dipahami, terutama oleh masyarakat awam. Ini 

menunjukkan komitmennya untuk menjadikan ilmu agama lebih 

membumi dan tidak eksklusif hanya untuk kalangan 

akademisi.45 

6) Mengintegrasikan Ilmu Tafsir dengan Ilmu Lain 

Dalam tafsirnya, Quraish Shihab banyak mengaitkan ayat-ayat 

Al-Qur`an dengan sains, psikologi, sosiologi, dan isu-isu 

kontemporer. Ini menunjukkan bahwa pemikirannya bersifat 

lintas-disiplin dan relevan dengan kebutuhan zaman.46 

7) Menghargai Perbedaan Mazhab 

Dalam beberapa kesempatan, Quraish Shihab menyampaikan 

pandangan-pandangan yang tidak hanya terbatas pada mazhab 

Syafi’i, tetapi juga menelaah pendapat dari mazhab lainnya, 

baik Sunni maupun Syiah. Meski hal ini mengundang kritik dari 

sebagian kalangan, ia tetap konsisten dalam menekankan 

pentingnya ukhuwah dan saling menghargai dalam 

keberagaman.47 

Berdasarkan uraian karakteristik di atas, dapat disimpulkan 

bahwa M. Quraish Shihab merupakan representasi ulama kontemporer 

yang mampu menjembatani antara teks dan konteks, antara tradisi 

keilmuan klasik dan tantangan modernitas. Karakter pemikirannya 

yang rasional, moderat, kontekstual, dan humanis menunjukkan upaya 

serius untuk menghadirkan Islam sebagai agama yang relevan, 

inklusif, dan solutif di tengah masyarakat multikultural seperti 

Indonesia. Pendekatannya yang edukatif, komunikatif, serta 

keterbukaannya terhadap keragaman mazhab dan disiplin ilmu lain 

menjadikan Quraish Shihab bukan hanya sebagai mufasir, tetapi juga 

sebagai pendidik bangsa yang menjunjung tinggi nilai-nilai keislaman 

sekaligus kemanusiaan. Dengan demikian, pemikiran dan keteladanan 

 
Dibandingkan dengan sebagian besar generasi penafsir Al-Qur`an lainnya di Indonesia, 

Quraish Shihab dinilai lebih unggul dalam hal keilmuan dan kedalaman akademik. Farid 

Hasan, “Peta Pemikiran M. Quraish Shihab dalam Wacana Studi Al-Qur`an di Indonesia…, 

hal. 18. 
45 Suwandi, “Pemikiran M. Quraish Shihab pada Nilai-nilai Pendidikan Islam dalam 

Konsep Moderasi Beragama” dalam Zawiyah: Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 8 No. 2 Tahun 

2022, hal. 134-138. 
46 Farid Hasan, “Peta Pemikiran M. Quraish Shihab dalam Wacana Studi Al-Qur`an 

di Indonesia…, hal. 22. 
47 Farid Hasan, “Peta Pemikiran M. Quraish Shihab dalam Wacana Studi Al-Qur`an 

di Indonesia…, hal. 22. 

 



88 

 

pribadinya patut dijadikan rujukan dalam membangun pemahaman 

Islam yang damai, dialogis, dan kontributif bagi peradaban. 

 

2. Profil Tafsîr Al-Mishbâh 

Meskipun Quraish Shihab bukan satu-satunya pakar Al-

Qur`an di Indonesia, keistimewaannya terletak pada kemampuannya 

dalam menerjemahkan dan menyampaikan pesan-pesan Al-Qur`an 

secara komunikatif dan kontekstual. Ia tidak hanya memaparkan ayat 

demi ayat, tetapi juga berupaya mendialogkan kandungan Al-Qur`an 

dengan berbagai persoalan kontemporer yang dihadapi masyarakat 

modern. Pendekatan ini menjadikan tafsirnya terasa dekat dan relevan 

dengan kondisi sosial Indonesia. 

Tafsir yang dikembangkan oleh Quraish Shihab bahkan kerap 

disebut sebagai tafsir khas Indonesia, karena tidak hanya menyajikan 

interpretasi teks secara normatif, tetapi juga menghadirkan solusi-

solusi Al-Qur`an atas problematika aktual umat. Hal ini menunjukkan 

komitmennya dalam menjadikan Al-Qur`an sebagai sumber hidup dan 

rujukan utama dalam menghadapi dinamika zaman. 

Sebagaimana halnya karya besar lainnya, Tafsîr al-Mishbâh 

memiliki latar belakang sejarah tersendiri. Proses penulisannya 

dimulai di Kairo pada tanggal 18 Juni 1999. Pada masa awal 

penyusunannya, Quraish Shihab belum menetapkan nama Tafsîr al-

Mishbâh untuk karyanya tersebut. Nama itu baru diberikan kemudian, 

seiring berkembangnya konsep dan struktur tafsir yang ia susun. Hal 

ini menunjukkan bahwa penyusunan karya ini melalui proses yang 

matang dan berkelanjutan.48 

a. Latar Belakang Penulisan Tafsîr al-Mishbâh 

Latar belakang penulisan Tafsîr Al-Mishbah oleh M. Quraish 

Shihab memberikan gambaran menarik tentang proses pembuatannya. 

Fakta bahwa penyelesaian tafsir ini memakan waktu sekitar empat 

tahun mencerminkan dedikasi dan kerja keras penulis dalam menggali 

dan menjelaskan makna Al-Qur`an.  

Sejak lama, M. Quraish Shihab telah memiliki keinginan 

untuk menulis sebuah tafsir yang komprehensif, Namun, padatnya 

jadwal dan tugas yang ia emban membuat keinginan tersebut belum 

dapat diwujudkan.  

Sebelumnya Pada tahun 1997, M. Quraish Shihab sudah 

menerbitkan sebuah karya tafsir berjudul Tafsîr Al-Qur`an Al-

 
48 Abdul Rouf, Mozaik Tafsir Indonesia Kajian Ensiklopedis Karya Tafsir Ulama 

Nusantara…, hal. 335. 



89 

 

Karîm,49 yang diterbitkan oleh Pustaka Hidayah, Bandung. Karya ini 

memfokuskan kajiannya pada surat-surat pendek dalam Al-Qur`an 

berdasarkan kronologi turunnya wahyu (nuzūl al-āyāt). Pendekatan 

yang digunakan adalah metode tahlîli, yaitu metode yang 

menganalisis ayat secara terperinci dengan penekanan kuat pada 

aspek kosakata dan linguistik. 

Namun demikian, karya ini menuai kritik karena dinilai terlalu 

berat dan terlalu mendalam dalam pembahasan linguistik, yang 

membuatnya kurang menarik dan sulit diakses oleh pembaca awam. 

Gaya penulisan yang sangat akademik tersebut dianggap tidak 

komunikatif untuk khalayak umum. Menyadari hal ini, Quraish 

Shihab akhirnya memutuskan untuk tidak melanjutkan proyek tafsir 

dengan pendekatan dan format serupa. 

Di sisi lain, Quraish Shihab juga menyadari bahwa sebagian 

besar masyarakat Muslim Indonesia memiliki kecenderungan 

membaca surat-surat tertentu seperti Yâsîn dan al-Wâqi’ah dengan 

landasan hadis-hadis yang statusnya lemah (dha‘îf), seperti keyakinan 

bahwa membaca al-Wâqi’ah akan memperlancar rezeki. Kondisi ini 

memunculkan kekhawatiran akan pemahaman yang kurang tepat 

terhadap Al-Qur`an. 

Untuk merespons hal tersebut, dalam karya monumentalnya 

Tafsîr al-Mishbâh, ia mengubah pendekatannya. Ia mulai 

menekankan penjelasan terhadap tema-tema pokok dalam setiap surat, 

dengan tujuan menyederhanakan dan mengarahkan pemahaman umat 

terhadap makna substansial dari ayat-ayat Al-Qur`an. Dengan 

demikian, tafsir ini tidak hanya menjadi sarana pendidikan, tetapi juga 

alat klarifikasi terhadap pemahaman keagamaan yang keliru namun 

sudah terlanjur mengakar di tengah masyarakat.50 

Penulisan tafsir ini dimulai pada 4 Rabi'ul Awwal 1420 H (18 

Juni 1999) di Kairo, Mesir, yang menunjukkan bahwa M. Quraish 

Shihab memulai proyek tersebut saat berada di luar negeri Ketika 

 
49 Tafsîr Al-Qur`an Al-Karîm (1997): Karya ini merupakan tafsir awal yang ditulis 

oleh M. Quraish Shihab, berfokus pada surat-surat pendek berdasarkan urutan turunnya 

wahyu (tartib nuzuli). Dalam tafsir ini, beliau menggunakan metode tahlili dengan 

penekanan pada analisis kosakata. Namun, gaya penulisan yang terlalu rinci dan akademik 

membuatnya kurang diminati oleh pembaca umum. Akibatnya, beliau memutuskan untuk 

tidak melanjutkan penulisan tafsir dalam format tersebut. 
50 Tafsîr al-Mishbâh (2002): Dalam karya ini, M. Quraish Shihab mengubah 

pendekatannya dengan menekankan pada tema-tema utama dari setiap surat. Hal ini 

bertujuan untuk meluruskan pemahaman yang salah di masyarakat, seperti keyakinan bahwa 

membaca surat al-Wâqi’ah mendatangkan rezeki, yang didasarkan pada hadis-hadis dha'if. 

Dengan pendekatan ini, beliau berharap dapat menyampaikan pesan-pesan Al-Qur`an secara 

lebih efektif dan mudah dipahami oleh masyarakat luas. 



90 

 

menjalani tugas sebagai Duta Besar di Mesir atas amanah dari 

Presiden B.J. Habibie. M. Quraish Shihab memanfaatkan kesempatan 

tersebut dengan baik. Lingkungan Mesir yang tenang, jauh dari hiruk-

pikuk tanah air, ditambah suasana ilmiah di Al-Azhar dengan akses ke 

berbagai literatur, memberinya ruang untuk fokus. Dalam suasana 

kontemplasi tersebut, ia berhasil menyelesaikan 14 jilid tafsir, 

meskipun awalnya hanya direncanakan tiga jilid.  

Sebagai pusat kajian Islam dan Al-Qur`an, Kairo kemungkinan 

besar memberikan pengaruh terhadap pendekatannya dalam 

menafsirkan Al-Qur`an. Penyelesaian tafsir ini dalam 15 jilid pada 8 

Rajab 1423 H (5 September 2003) di Jakarta mengindikasikan bahwa 

M. Quraish Shihab melanjutkan pekerjaannya setelah kembali ke 

Indonesia. Hal ini mencerminkan bahwa proses penulisan tafsir 

melibatkan pengalaman dan perjalanan di dua lokasi yang berbeda 

selama empat tahun. Dalam rentang waktu tersebut, M. Quraish 

Shihab kemungkinan besar melakukan penelitian mendalam, 

berdialog dengan cendekiawan dan ulama, serta merenungkan 

berbagai aspek makna Al-Qur`an. Semua pengalaman ini memberikan 

kontribusi besar dalam menghasilkan tafsir yang kaya akan wawasan 

mendalam terhadap teks suci Islam.51 Berikut beberapa alasan utama 

penulisan Tafsîr al-Mishbâh: 

1) Keprihatinan terhadap Reduksi Makna Al-Qur`an 

Menurut Herman Heizer, salah satu alasan utama yang 

melatarbelakangi penulisan Tafsîr al-Mishbâh adalah 

keprihatinan Quraish Shihab terhadap kondisi umat Islam 

Indonesia yang, meskipun menunjukkan kecintaan besar terhadap 

Al-Qur`an, cenderung hanya berhenti pada aspek keindahan 

bacaan (tilawah). Bagi Quraish Shihab, fenomena ini 

mencerminkan pemahaman yang parsial terhadap fungsi Al-

Qur`an. Ia menilai bahwa masyarakat memperlakukan Al-Qur`an 

seolah-olah hanya sebagai kitab yang harus dibaca secara tartil 

dan dilantunkan dengan indah, tanpa adanya kewajiban untuk 

memahami, merenungi, dan mengamalkan isinya dalam 

kehidupan sehari-hari. Keadaan ini tentu sangat 

mengkhawatirkan, karena berpotensi menjauhkan umat dari nilai-

nilai substansial Al-Qur`an yang seharusnya menjadi sumber 

 
51 M. Quraish Shihab, M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Mishbâẖ: Pesan, Kesan dan 

Keserasian Al-Qur‟ân, Vol. 15, Tangerang: Lentera Hati, 2002, hal. 759. 



91 

 

etika, hukum, dan petunjuk moral dalam membangun masyarakat 

yang berkeadaban.52 

Quraish Shihab kemudian merujuk pada ayat ke-30 dari 

Surah al-Furqân sebagai dasar reflektif terhadap kondisi ini, di 

mana Rasulullah saw. mengadukan kaumnya kepada Allah swt. 

karena telah menjadikan Al-Qur`an sebagai sesuatu yang 

mahjûra (ditinggalkan). Kata mahjûra ini, menurutnya, memiliki 

makna yang luas bukan hanya berarti tidak dibaca, tetapi juga 

tidak didengarkan dengan sungguh-sungguh, tidak diamalkan, 

tidak dijadikan pedoman hukum, serta tidak dipahami secara 

mendalam. 

2) Tantangan Akses dan Literasi Al-Qur`an 

Abdul Rouf, dalam kajiannya terhadap karya-karya 

Quraish Shihab, menambahkan dimensi lain dari keprihatinan 

tersebut. Ia menyatakan bahwa meskipun umat Islam di Indonesia 

memiliki semangat untuk memahami Al-Qur`an, mereka sering 

terkendala oleh faktor-faktor seperti minimnya penguasaan 

bahasa Arab, kurangnya waktu luang karena kesibukan sehari-

hari, serta keterbatasan ketersediaan buku-buku tafsir yang 

mudah diakses dan dipahami. Banyak kitab tafsir klasik atau 

bahkan kontemporer yang tersedia saat itu dianggap terlalu teknis 

dan akademik, sehingga kurang ramah bagi pembaca awam. 

Tafsir-tafsir tersebut umumnya padat dengan istilah teknis 

keilmuan Islam, panjang lebar dalam uraian gramatikal, dan 

kadang tidak memberikan jawaban praktis atas persoalan 

kehidupan modern.53 

Melihat kenyataan ini, Quraish Shihab merasa perlu 

menghadirkan sebuah tafsir yang mampu menjembatani 

kesenjangan antara kedalaman makna Al-Qur`an dan kebutuhan 

umat akan pemahaman yang sederhana, komunikatif, dan 

kontekstual. Ia menyadari bahwa untuk menjadikan Al-Qur`an 

kembali sebagai rujukan utama dalam kehidupan umat, 

diperlukan media yang tepat dalam penyampaian pesan-pesan 

ilahiah tersebut. Maka, Tafsîr al-Mishbâh dirancang dengan gaya 

penulisan yang lugas, mudah dipahami, serta menghubungkan 

ayat-ayat Al-Qur`an dengan realitas kehidupan modern. 

3) Komitmen untuk Membumikan Al-Qur`an 

 
52 Herman Heizer, “Tafsîr Al-Mishbâh dalam Perspektif Hermeneutika Khaled Abou 

El-Fadl” dalam Jurnal Hermeneutika Vol. 4 No. 1 Tahun 2010, hal. 16–17. 
53 Abdul Rouf, “Karakteristik Tafsir al-Mishbah Karya M. Quraish Shihab” dalam 

Jurnal Ilmiah al-Muqaddimah, Vol. 11 No. 1 Tahun 2020, hal. 51–52. 



92 

 

Lebih dari sekadar upaya menjelaskan makna ayat secara 

literal, Tafsîr al-Mishbâh mencerminkan komitmen Quraish 

Shihab untuk membumikan nilai-nilai Al-Qur`an agar mampu 

berinteraksi dengan dinamika sosial, politik, dan budaya umat 

Islam Indonesia. Ia tidak hanya mengurai teks-teks Al-Qur`an 

secara linguistik, tetapi juga mengaitkannya dengan ilmu-ilmu 

kontemporer seperti sosiologi, psikologi, dan ilmu-ilmu 

kemanusiaan lainnya. Ia mengajak pembaca untuk menjadikan 

Al-Qur`an sebagai inspirasi dalam menyelesaikan persoalan 

hidup, mulai dari masalah individu, keluarga, hingga masyarakat 

secara luas.54 

Quraish Shihab juga sangat terbuka terhadap kritik dan 

masukan dari para pembaca. Proses penulisan Tafsir al-Mishbah 

dilakukan secara bertahap, dengan mempertimbangkan 

tanggapan-tanggapan yang ia terima. Hal ini menunjukkan bahwa 

karya tersebut tidak hanya ditulis dalam kerangka akademik, 

tetapi juga bersifat dialogis dan partisipatif, sebagai bagian dari 

upaya terus-menerus untuk menyempurnakan cara 

menyampaikan pesan-pesan suci Al-Qur`an.55 

Tafsîr al-Mishbâh karya M. Quraish Shihab tidak hanya hadir 

sebagai sebuah karya ilmiah dalam disiplin tafsir, melainkan juga 

sebagai media komunikasi religius antara dua kelompok besar dalam 

masyarakat Muslim Indonesia: kelompok akademisi dan kalangan 

awam. Latar belakang penulisan tafsir ini mencerminkan sebuah 

kepedulian intelektual dan spiritual terhadap cara umat Islam 

memahami dan memperlakukan Al-Qur`an dalam kehidupan mereka. 

Quraish Shihab sebelumnya telah menulis Tafsîr al-Qur`an al-

Karîm, yang diterbitkan oleh Pustaka Hidayah pada tahun 1997. 

Tafsir tersebut menggunakan metode tahlili yang sangat mendalam 

terhadap kosakata dan struktur gramatikal ayat. Meskipun secara 

akademik kuat, tafsir ini mendapat kritik karena penyajiannya yang 

terlalu panjang dan berulang, terutama pada surah-surah yang 

memiliki pola bahasa serupa. Hal ini membuat karya tersebut sulit 

diikuti oleh pembaca non-akademik dan dinilai terlalu berbelit-belit.56 

Kritik ini kemudian menjadi pelajaran berharga bagi Quraish 

Shihab dalam menyusun Tafsîr al-Mishbâh. Ia menyadari bahwa 

pendekatan akademis murni belum tentu efektif untuk menyampaikan 

pesan-pesan Al-Qur`an secara luas. Oleh karena itu, Tafsîr al-

Mishbâh didesain agar tetap memiliki kedalaman ilmiah, tetapi 

 
54 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur`an, Jakarta: Lentera Hati, 1999, hal. 3–5. 
55 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah…, hal. xiii–xiv. 
56 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah…, hal. xii–xiv. 



93 

 

dengan gaya bahasa yang komunikatif, naratif, dan mudah dipahami. 

Dengan kata lain, ia berupaya untuk tetap menjaga integritas keilmuan 

sambil menjembatani kebutuhan komunikatif masyarakat luas.57 

Kelompok kedua yang menjadi perhatian Quraish Shihab 

adalah mayoritas umat Muslim awam yang selama ini hanya 

mengenal Al-Qur`an melalui surah-surah tertentu seperti Yâsîn, al-

Wâqi’ah, dan al-Rahmân. Banyak dari mereka membaca surah 

tersebut semata-mata karena diyakini memiliki keutamaan atau 

fadhilah tertentu, yang sayangnya kerap kali bersumber dari hadis-

hadis dha’if atau bahkan tidak sahih.58 

Quraish Shihab mengkritik kecenderungan umat Islam yang 

memperlakukan Al-Qur`an secara magis dan ritualistik, yakni hanya 

dilantunkan atau dijadikan jimat, tanpa pemahaman yang mendalam 

terhadap maknanya. Menurutnya, hal ini bertentangan dengan tujuan 

utama Al-Qur`an, yaitu sebagai kitâb hudan (petunjuk hidup), bukan 

sekadar bacaan seremonial.59 

Menyadari kesenjangan pemahaman antara dua kelompok 

tersebut, Quraish Shihab merancang Tafsîr al-Mishbâh sebagai 

jembatan yang menghubungkan keduanya. Bagi akademisi, tafsir ini 

menawarkan uraian yang logis, sistematis, dan tetap berlandaskan 

pada metodologi ilmiah. Namun bagi masyarakat awam, tafsir ini 

ditulis dengan bahasa yang indah, komunikatif, dan menyentuh aspek 

kehidupan sehari-hari. Ia banyak menggunakan contoh-contoh 

kontekstual agar ayat-ayat Al-Qur`an tidak hanya dipahami dalam 

bingkai sejarah, tetapi juga dapat diinternalisasi dalam realitas 

kekinian.60 

b. Pendekatan, Metode, dan Sistematika Tafsîr al-Mishbâh 

M. Quraish Shihab merupakan salah satu mufasir kontemporer 

yang sangat menekankan pentingnya memahami Al-Qur`an secara 

kontekstual. Baginya, Al-Qur`an bukan hanya sekadar teks suci yang 

dibaca dan dihafal, tetapi juga harus dijadikan pedoman praktis yang 

hidup di tengah masyarakat. Untuk itu, pemahaman terhadap wahyu 

tidak boleh terjebak dalam makna literal-tekstual semata, melainkan 

harus dihubungkan dengan konteks sosial, budaya, dan sejarah yang 

melingkupi baik saat ayat diturunkan (asbâb al-nuzûl) maupun saat 

tafsir disusun (konteks penafsir). 

 
57 Saifuddin dan Wardani, Tafsir Nusantara, Analisis Isu Gender Dalam Al-Mishbâh 

dan Turjuman Al-Mustafîd, Yogyakarta: LKIS, 2017, hal. 73-75. 
58 Abdul Rouf, Mozaik Tafsir Indonesia Kajian Ensiklopedis Karya Tafsir Ulama 

Nusantara, …, hal. 343-344. 
59 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur`an…, hal. 5-7. 
60 Herman Heizer, “Tafsir al-Mishbah…, hal. 16-17. 



94 

 

Quraish Shihab menekankan bahwa pendekatan kontekstual 

terhadap Al-Qur`an merupakan langkah yang penting agar kandungan 

ayat-ayat suci tersebut tetap relevan dengan tantangan zaman. Dalam 

pandangannya, Al-Qur`an harus dibaca dengan kesadaran penuh 

terhadap kondisi dan kebutuhan manusia saat ini. Quraish Shihab 

menuliskan, "Tidak semua ayat dapat dipahami secara literal, sebab 

banyak ayat yang diturunkan dengan mempertimbangkan kondisi 

masyarakat Arab ketika itu. Oleh karena itu, penafsir harus 

memahami latar sosial dan budaya masyarakat masa Nabi, sekaligus 

merelevansikannya dengan kondisi kekinian."61 

Pendekatan ini disebut oleh banyak sarjana sebagai 

pendekatan hermeneutika kontekstual, di mana proses pemahaman 

dimulai dari konteks (masyarakat, zaman, masalah), lalu masuk ke 

dalam teks, dan kemudian kembali ke konteks untuk menerapkan 

pemaknaan tersebut secara praktis. 

Tafsir ini juga memuat pendekatan yang edukatif. Quraish 

Shihab tidak hanya menjelaskan isi ayat, tetapi juga memberikan 

wawasan baru terkait nilai-nilai kemanusiaan, pluralisme, dan 

keadilan sosial. Maka, Tafsîr al-Mishbâh menjadi ruang dialog antara 

teks dan konteks, antara wahyu dan realitas, serta antara tradisi dan 

pembaruan.62 

Quraish Shihab juga konsisten memandang bahwa Al-Qur`an 

adalah satu kesatuan yang tidak dapat dipisah-pisahkan, baik dari segi 

makna, struktur, maupun tematik. Untuk itu, ia menerapkan prinsip 

munâsabah (keterkaitan antar-ayat dan antar-surah) dalam 

penafsirannya. Prinsip ini mengandaikan bahwa setiap ayat atau surah 

dalam Al-Qur`an memiliki hubungan makna dan struktur yang 

harmonis satu sama lain. Dalam Tafsîr al-Mishbâh, Quraish Shihab 

secara konsisten menggunakan ilmu munâsabah ini dalam enam aspek 

utama,63 yaitu: 

1) Keserasian kata-kata dalam satu surah, memastikan bahwa 

diksi dalam setiap surah saling melengkapi dan mendukung 

tema utama surah. 

2) Keselarasan antara kandungan ayat dengan penutupnya, 

struktur ayat ditutup dengan kesimpulan atau hikmah yang 

menguatkan pesan utama. 

 
61 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Mishbâh, Vol. 1…, hal. xxix–xxx. 
62 Abdul Rouf, “Karakteristik Tafsir al-Mishbah…, hal. 50–52. 
63 Islah Gusmian, Khasanah Tafsir Indonesia dari Hermeneutika Hingga Ideologi, 

Jakarta: Teraju, 2003, hal. 249. 



95 

 

3) Hubungan harmonis antara satu ayat dengan ayat berikutnya, 

menunjukkan kesinambungan narasi dan argumentasi Al-

Qur`an. 

4) Keterkaitan antara pembukaan surah dengan penutupnya, 

pembukaan dan penutup surah memiliki benang merah atau 

klimaks yang relevan. 

5) Hubungan penutup surah dengan pembukaan surah berikutnya, 

menunjukkan kesinambungan antar-surah yang membentuk 

sistematika wahyu. 

6) Keselarasan tema surah dengan nama surah, nama surah 

menggambarkan pokok bahasan utama surah tersebut. 

Metode penulisan tafsir yang digunakan oleh Quraish Shihab 

adalah kombinasi dari beberapa pendekatan. Dalam Tafsîr al-

Mishbâh, ia mengadopsi berbagai metode tafsir secara terpadu guna 

menjawab kebutuhan zaman dan membumikan pesan-pesan Al-

Qur`an bagi masyarakat modern. Pendekatan yang digunakan 

mencerminkan kekayaan metodologis dan kemampuan intelektualnya 

dalam menjembatani teks wahyu dengan konteks kehidupan. Berikut 

pendekatan dan metode yang digunakan:64 

1) Metode Tahlili 

Metode ini digunakan untuk menafsirkan ayat demi ayat 

berdasarkan urutan mushaf, dengan memperhatikan unsur-unsur 

kebahasaan, munasabah ayat, latar belakang asbâb al-nuzûl, dan 

aspek-aspek linguistik. Quraish Shihab tetap menjelaskan setiap 

ayat secara sistematis, namun ia tidak terlalu mendalam dalam 

aspek gramatika seperti tafsir klasik, melainkan langsung 

mengarah pada pesan substantif ayat. Ia menyatakan, “Saya 

menggunakan metode tahlili agar dapat memberikan pemahaman 

menyeluruh terhadap makna ayat, namun saya kombinasikan 

dengan penjelasan tematik agar maknanya tidak tercerai berai.”65 

2) Metode Muqarin (Komparatif) 

Dalam menafsirkan ayat, ia juga menggunakan metode 

muqarin, yaitu membandingkan pendapat para mufassir dari 

berbagai zaman dan aliran, mulai dari tafsir klasik seperti al-

Tabari, al-Razi, hingga tokoh kontemporer seperti Sayyid Quthb 

dan Muhammad Abduh. Ia menyebut dan mengkritisi berbagai 

pandangan dengan argumentasi yang rasional serta 

 
64 Aeres Mesty Sofida, Teodisi Dalam Tafsîr Al-Mishbâh…, hal. 106-107. 
65 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah…, hal. xxvii. 



96 

 

mempertimbangkan relevansi dalam konteks masyarakat 

Indonesia. 

3) Metode Semi-Maudhu’i 

Metode ini tampak dalam caranya menjelaskan tema pokok 

dari setiap surah, terutama dalam pengantar surah. Ia menyusun 

peta pemahaman agar pembaca dapat menangkap benang merah 

pesan dalam satu surah, lalu menelusuri keterkaitan antar ayat. Ia 

berkata, “Penjelasan saya dalam tafsir ini tidak hanya bertumpu 

pada kata demi kata, tetapi juga memperlihatkan kesatuan tema 

dan pesan utama dalam satu surah.”66 

4) Metode Maudhu’i (Tematik) 

Quraish Shihab sangat menghargai metode maudhu’i, yakni 

dengan mengumpulkan seluruh ayat yang berkaitan dengan suatu 

tema tertentu, seperti keadilan, wanita, ilmu pengetahuan, atau 

toleransi. Ia kemudian menjelaskan ayat-ayat tersebut secara 

terpadu dan menarik kesimpulan utuh tentang pandangan Al-

Qur`an mengenai tema itu. 

Dalam buku Membumikan Al-Qur`an, ia menekankan, 

“Metode tematik sangat diperlukan agar Al-Qur`an dapat 

menjawab pertanyaan-pertanyaan kontemporer dan 

memperlihatkan keterkaitannya dengan perkembangan zaman dan 

ilmu pengetahuan.”67 

5) Fokus pada Integrasi antara Teks dan Konteks 

Selain pendekatan metodologis, Quraish Shihab 

mengembangkan prinsip interkoneksi antara teks dan konteks, di 

mana latar belakang sosial, budaya, dan keilmuan masyarakat masa 

kini menjadi bahan pertimbangan penting dalam penafsiran. 

Kitab Tafsîr al-Mishbâh memiliki sistematika penyusunan 

yang cukup khas namun tetap mengacu pada kaidah umum 

penyusunan kitab tafsir modern. Dari segi penyusunan, tafsir ini 

termasuk dalam kategori tartîb mushâfi, serupa dengan Tafsir Ibn 

Katsir, karena disusun mengikuti urutan dalam Al-Qur`an, dimulai 

dari surah pertama, yaitu al-Fâtihah, hingga surah terakhir, yaitu An-

Nâs. Tafsir ini disusun dalam 15 jilid, terdiri atas 30 juz, dengan total 

 
66 Quraish Shihab, Tafsîr al-Mishbâh…, hal. 11-12. 
67 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur`an, Jakarta: Lentera Hati, 2005, hal. 75-76. 



97 

 

halaman 10.559 dan diselesaikan dalam kurun waktu kurang dari lima 

tahun (1999–2004).68 Setiap pembahasan surah dalam Tafsîr al-

Mishbâh mengikuti pola sebagai berikut: 

a) Nama dan Nomor Surah: Dicantumkan di awal dengan informasi 

mengenai jumlah ayat, letak turunnya (Makkiah atau 

Madaniyah), dan urutan dalam Mushaf. 

b) Pengantar Surah: Quraish Shihab memberikan gambaran umum 

mengenai tema besar surah, suasana turunnya wahyu, dan 

konteks sosial-historis yang melatarbelakanginya. 

c) Ayat dan Terjemahan: Penulis mencantumkan ayat per ayat 

beserta terjemahannya dalam bahasa Indonesia. 

d) Makna Kosakata Penting: Disajikan penjelasan kosakata yang 

dianggap krusial untuk pemahaman konteks ayat. Hal ini 

menunjukkan kapasitas penulis dalam ilmu kebahasaan Arab. 

e) Tafsir Ayat: Penjelasan makna ayat dilakukan secara bertahap 

dan runtut. Penulis menghindari pembahasan yang terlalu teknis 

atau mendalam dalam aspek gramatikal seperti tafsir klasik. 

f) Penekanan Tematik: Dalam bagian tafsir, penulis juga 

memberikan penekanan pada tema-tema utama dan relevansi ayat 

dengan konteks kekinian. 

Tafsir ini terdiri atas 15 jilid, namun pembagian jumlah juz 

dalam setiap volume tidak seragam. Quraish Shihab tidak 

membaginya secara matematis (2 juz per jilid), melainkan 

berdasarkan urutan surah dalam Mushaf Utsmani, dan tingkat 

kedalaman penafsiran. Quraish Shihab menuliskan, “Pembagian isi 

volume bukan berdasarkan jumlah juz, tetapi mempertimbangkan 

keluasan materi tafsir, urgensi tema, dan kemudahan pemahaman bagi 

pembaca.”69 

Bahasa yang digunakan dalam tafsir ini komunikatif, lugas, 

dan mudah dipahami. Quraish Shihab sengaja menulis dengan gaya 

bahasa semi-populer agar bisa menjangkau pembaca awam tanpa 

mengorbankan kedalaman ilmiah. Tujuan utamanya adalah 

menjadikan tafsir ini edukatif dan membumi. Ia berkata, “Saya 

berusaha menjembatani antara kaum awam dan ilmuwan melalui 

 
68 Aisyah Nafisa Azzahra, Penanggulangan Kekerasan Dalam Rumah Tangga 

Perspektif Al-Qur`an (Studi Komparatif Penafsiran Al-Qurtuby dan M. Quraish Shihab), 

Jakarta: PTIQ Jakarta, 2023, hal. 98. 
69 Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah…, hal. xxv. 



98 

 

penyajian tafsir yang dapat diakses oleh siapa saja.”70 

Tafsîr al-Mishbâh yang digunakan oleh peneliti merupakan 

edisi terbitan Lentera Hati yang terdiri dari 15 jilid atau volume. 

Rinciannya adalah sebagai berikut:71 

a) Jilid pertama: 754 halaman, mencakup surah Al-Fâtihah dan 

Al-Baqarah. 

b) Jilid kedua: 845 halaman, berisi surah Ali Imran dan An-Nisâ. 

c) Jilid ketiga: 771 halaman, memuat surah Al-Mâ’idah hingga Al-

An’âm. 

d) Jilid keempat: 624 halaman, mencakup surah Al-A’râf dan Al-

Anfâl. 

e) Jilid kelima: 794 halaman, berisi surah At-Taubah hingga Hud. 

f) Jilid keenam: 781 halaman, terdiri dari surah Yûsuf hingga An-

Nahl. 

g) Jilid ketujuh: 718 halaman, memuat surah Al-Isrâ’ hingga 

Thâhâ. 

h) Jilid kedelapan: 624 halaman, berisi surah Al-Anbiyâ’ hingga 

An-Nûr. 

i) Jilid kesembilan: 692 halaman, mencakup surah Al-Furqân 

hingga Al-Qashas. 

j) Jilid kesepuluh: 656 halaman, berisi surah Al-Ankabût hingga 

Saba’. 

k) Jilid kesebelas: 679 halaman, memuat surah Fâthir hingga 

Ghâfir. 

l) Jilid kedua belas: 630 halaman, mencakup surah Fushshilat 

hingga Al-Hujurât. 

m) Jilid ketiga belas: 612 halaman, terdiri dari surah Qâf hingga Al-

Mumtahanah. 

n) Jilid keempat belas: 619 halaman, memuat surah Ash-Shaf 

hingga Al-Mursalât. 

o) Jilid kelima belas: 760 halaman, berisi seluruh Juz ‘Amma. 

c. Sumber Penafsiran Tafsîr al-Mishbâh 

Muchlis M. Hanafi, seorang yang dekat dengan M. Quraish 

Shihab dan saat ini menjabat sebagai Kepala Lajnah Pentashihan 

Mushaf Al-Qur`an di Kementerian Agama. Hanafi menyebutkan 

bahwa secara umum, tafsir karya M. Quraish Shihab, yang dituangkan 

dalam Tafsîr al-Mishbâh, banyak merujuk dan terpengaruh oleh tafsir 

 
70 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur`an…, hal. 3. 
71 Redaksi Bukabuku.com, “Tafsir Al-Mishbah Jilid 1-15” dalam 

https://www.bukabuku.com/browses/product/2010000334997/tafsir-al-mishbah-jilid-1-

15.html.   Diakses pada tanggal 19 September pukul 13.00 WIB. 

https://www.bukabuku.com/browses/product/2010000334997/tafsir-al-mishbah-jilid-1-15.html
https://www.bukabuku.com/browses/product/2010000334997/tafsir-al-mishbah-jilid-1-15.html


99 

 

karya Ibrahim bin Umar al-Biqa'i, seorang ulama asal Lebanon, yang 

menjadi bahan utama dalam disertasi M. Quraish Shihab. Selain itu, 

Tafsîr al-Mishbâh juga mengambil rujukan dari tafsir ulama lainnya 

Muchlis juga menambahkan bahwa Tafsîr al-Mishbâh merupakan 

karya monumental yang hingga kini belum ada tandingannya di 

Indonesia dan dapat disejajarkan dengan karya mufasir kontemporer 

ternama dari luar negeri, khususnya Timur Tengah.72 Berikut 

keterangan lebih rinci terkait sumber rujukan Tafsîr al-Mishbâh,73 

yaitu: 

1) Ijtihad Pribadi 

Penafsiran Quraish Shihab sangat dipengaruhi oleh latar 

belakang keilmuannya di Universitas al-Azhar yang dikenal moderat. 

Ijtihadnya lahir dari kedalaman ilmu bahasa Arab, ilmu tafsir, serta 

pemahaman terhadap realitas sosial masyarakat Muslim Indonesia. Ia 

tidak serta-merta menyandarkan pendapatnya pada teks literal, tetapi 

pada penalaran yang menyeluruh, kontekstual, dan relevan.74 

2) Rujukan kepada Ulama Tafsir Klasik dan Kontemporer 

Quraish Shihab tidak menafsirkan ayat-ayat Al-Qur`an 

semata-mata berdasarkan pikirannya sendiri, tetapi juga sangat 

menghargai dan mendiskusikan pandangan para mufasir terdahulu 

maupun kontemporer. Beberapa tokoh yang sering dirujuk antara lain: 

a) Ibrahim Ibnu Umar al-Baqa’I, yang dikenal dengan 

penekanannya pada hubungan antar ayat (munâsabah). 

b) Sayyid Qutb, dengan karya monumentalnya Fi Zhilâl al-Qur`an. 

c) Muhammad Thahir bin ‘Ashur, mufasir asal Tunisia, yang 

dikenal karena pendekatan maqâshid (tujuan syariah) dalam 

tafsirnya al-Tahrîr wa al-Tanwîr. 

d) Mutawalli al-Sya’rawi, yang terkenal di Mesir karena 

kemampuan menyampaikan tafsir secara populer dan 

komunikatif. 

e) Muhammad Husayn Thabathabai, mufasir Syiah dengan karya 

al-Mîzân fi Tafsîr al-Qur’ân, yang mengedepankan pendekatan 

filosofis dan rasional. 

 
72 Latief Siregar, et.al, Cahaya, Cinta dan Canda: M. Quraish Shihab, Tangerang: 

Lentera Hati, 2015, hal. 286. 
73 Aeres Mesty Sofida, Teodisi Dalam Tafsir Al-Mishbâh, hal. 107. 
74 Quraish Shihab mengatakan, “Tafsir ini merupakan hasil ijtihad saya dengan 

merujuk kepada para ahli, baik klasik maupun kontemporer, dengan semangat agar Al-

Qur`an berbicara pada zaman kini.” Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah…, hal. xxiv. 



100 

 

f) Muhammad Sayyid Thanthawi, mantan Syaikh al-Azhar, dengan 

tafsir al-Tafsîr al-Wasît. 

Quraish Shihab tidak hanya menyebut nama-nama tersebut 

sebagai legitimasi, tetapi benar-benar mengkomparasikan pendapat-

pendapat mereka dan memberikan catatan kritis, sebelum mengambil 

kesimpulan yang kontekstual untuk masyarakat Indonesia.75 

d. Corak Penafsiran Tafsîr al-Mishbâh 

Nama Tafsîr Al-Mishbâh: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-

Qur`an dipilih dengan alasan yang mendalam. Salah satu latar 

belakangnya adalah kata al-Mishbâh yang terdapat dalam Surah An-

Nûr (24:35). 

Pemilihan nama al-Mishbâh (المصباح) bukanlah hal yang 

kebetulan. Kata tersebut secara harfiah berarti lampu, pelita, atau 

lentera benda yang identik dengan penerangan dalam kegelapan. M. 

Quraish Shihab mengibaratkan hidayah Allah SWT kepada hamba-

Nya seperti al-Mishbâh, yaitu pelita atau lampu di dalam kaca, yang 

cahayanya menerangi hati orang-orang beriman. 

Dalam pengantar karyanya, M. Quraish Shihab secara eksplisit 

menyatakan bahwa tafsir ini diharapkan dapat memberikan 

pencerahan, terutama bagi umat Islam Indonesia yang belum 

memahami Al-Qur`an secara mendalam akibat keterbatasan bahasa 

atau latar pendidikan agama. Ia menyatakan, “Saya memilih nama al-

Mishbâh karena ingin agar tafsir ini menjadi lentera yang menerangi 

jalan, khususnya bagi mereka yang merasa berada dalam kegelapan 

pemahaman terhadap Al-Qur`an.”76 

Pemilihan nama ini menunjukkan kesadaran filosofis dari 

penulis bahwa Al-Qur`an, sebagai cahaya ilahi (nûr), memerlukan 

sarana untuk menyampaikannya kepada masyarakat secara efektif. 

Tafsir, dalam hal ini, berfungsi sebagai jembatan penerangan, dan al-

Mishbâh menjadi simbol dari fungsi tersebut. 

Kata “Pesan” dalam judul tersebut melambangkan petunjuk 

atau pesan mendalam yang terkandung dalam Al-Qur`an sebagai 

wahyu dari Allah SWT. Sementara itu, “Kesan” mencerminkan 

bahwa tafsir ini merupakan hasil refleksi dan nukilan dari berbagai 

tafsir para mufasir sebelumnya yang telah disebutkan sebelumnya. 

Adapun “Keserasian” menegaskan bahwa tafsir ini memberikan 

 
75 Quraish Shihab mengatakan, “Saya banyak terbantu oleh para mufasir seperti 

Sayyid Qutb, Thahir Ibn ‘Ashur, dan al-Baqa’i, karena kedalaman dan keluasan pendekatan 

mereka dalam menyelami makna ayat-ayat suci.” Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah…, hal. 

xxvii. 
76 Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah…, hal. xx.  



101 

 

banyak penjelasan komprehensif tentang munâsabah, yaitu 

keselarasan antara ayat dengan ayat atau surat dengan surat dalam Al-

Qur`an.77 

M. Quraish Shihab memiliki harapan agar makna-makna yang 

disuguhkan dalam tafsir Al-Qur`an ini dapat menjadi pelita dan 

penerang bagi berbagai makna kehidupan serta persoalan yang 

dihadapi manusia.78 Catatan lain menyebutkan bahwa awalnya 

keluarga M. Quraish mengusulkan nama Tafsir ash-Shihab untuk 

tafsir ini, sebagai penghormatan kepada leluhurnya. Usulan tersebut 

sebenarnya bukan hal yang asing, mengingat banyak tafsir diberi 

nama berdasarkan nama mufasirnya, seperti Tafsir Ibn Katsir, Tafsir 

ar-Razi, Tafsir Thabari, Tafsir Baidhawi, atau Tafsir Qurtubi. 

Namun, M. Quraish menolak usulan tersebut dengan alasan tidak 

perlu menonjolkan diri. Akhirnya, dipilihlah nama al-Mishbâh, yang 

secara makna juga memiliki kesamaan dengan ash-Shihab, yaitu 

suluh atau cahaya penerang.79 

Hamdani Anwar, seorang peneliti dan akademisi di bidang 

tafsir Indonesia, menambahkan dua alasan yang lebih spesifik dan 

historis terkait pemilihan nama al-Mishbâh:80 

1) Fungsi Simbolik sebagai Cahaya Petunjuk 

Sebagaimana lampu yang menerangi jalan di tengah 

kegelapan, Quraish Shihab ingin Tafsîr al-Mishbâh menjadi 

cahaya penuntun bagi umat Islam yang mencari makna hidup dari 

Al-Qur`an. Tafsir ini tidak hanya membahas hukum dan ibadah, 

tetapi juga menjawab persoalan sosial, budaya, bahkan politik 

kontemporer, yang sering kali dipenuhi “kegelapan” akibat 

kurangnya petunjuk nilai-nilai ilahi. 

2) Keterkaitan dengan Pengalaman Menulis Rubrik “Pelita Hati” 

Pada awal 1980-an, Quraish Shihab aktif menulis kolom 

"Pelita Hati" di harian Pelita. Rubrik ini mendapat sambutan 

hangat karena berhasil menghubungkan pesan-pesan Al-Qur`an 

dengan isu-isu keseharian masyarakat. Kumpulan tulisan ini 

diterbitkan pada 1994 dengan judul Lentera Hati, dan menjadi 

 
77 Afrizal Nur, Tafsir al-Mishbâh dalam Sorotan: Kritik terhadap Karya Tafsir Prof. 

M. Quraish Shihab, Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2018, hal. 3 
78 Lufaefi, Tafsir al-Mishbâh: Tekstualitas, Rasionalitas dan Lokalitas Tafsir 

Nusantara, dalam Jurnal Substantia, Vol. 21 No. 1 Tahun 2009, hal.31 
79 Latief Siregar, et.al, Cahaya, Cinta dan Canda: M. Quraish Shihab..., hal. 283. 
80 Hamdani Anwar, Genealogi Tafsir Indonesia: Perkembangan Pemikiran Tafsir 

dari Masa ke Masa. Yogyakarta: LKiS, 2022, hal. 214-216. 



102 

 

salah satu buku religi terlaris di Indonesia. Menurut Hamdani 

Anwar, keberhasilan ini kemungkinan besar menginspirasi 

pemilihan nama al-Mishbâh, karena keduanya mengandung 

makna "penerang" dan menggambarkan misi Quraish Shihab 

dalam menyampaikan pesan Al-Qur`an kepada masyarakat luas 

dengan bahasa yang sederhana dan membumi.81 

Tafsîr al-Mishbâh, termasuk dalam kategori tafsir bercorak  bi 

al-ra`yi atau tafsir berdasarkan penalaran rasional. Tafsir jenis ini 

mengandalkan daya pikir dan pertimbangan akal dalam memahami 

dan menginterpretasikan teks Al-Qur`an, tentu saja dengan tetap 

mengacu pada kaidah tafsir, sumber-sumber primer (Al-Qur`an dan 

Hadis), serta memperhatikan konsensus ulama (ijma') dan konteks 

turunnya ayat (asbâb al-nuzûl). 

Quraish Shihab secara sadar memilih pendekatan ini karena ia 

menilai bahwa Al-Qur`an adalah kitab yang hidup, yang harus terus 

direspon dan dimaknai dalam menghadapi persoalan-persoalan 

zaman. Ia menyatakan, “Saya tidak ingin menulis tafsir seperti yang 

telah ada, karena sudah banyak karya tafsir yang sangat lengkap dan 

detail. Saya ingin tafsir ini menjawab tantangan dan kebutuhan umat 

saat ini.” 82 

Dalam menafsirkan ayat, Quraish Shihab tidak terikat secara 

kaku pada makna literal atau teks klasik. Ia mengedepankan 

argumentasi logis dan pendekatan tematik yang kontekstual. Namun 

demikian, ia tidak meninggalkan sama sekali rujukan terhadap hadis 

Nabi, pendapat ulama klasik, dan Al-Qur`an itu sendiri sebagai 

sumber utama. Ini menunjukkan bahwa pendekatannya adalah ra`yi 

yang terkontrol, bukan ra`yi liar tanpa batas. 

e. Pandangan Ulama terhadap Tafsîr al-Mishbâh 

Dalam Sorotan karya Afrizal Nur, Fahmi Salim, Wakil Sekjen 

MIUMI sekaligus alumnus Universitas Al-Azhar menyambut baik 

terbitnya Tafsir al-Misbâh karya M. Quraish Shihab. Menurutnya, 

meskipun Al-Qur`an memiliki kebenaran yang mutlak, penafsiran 

manusia terhadapnya senantiasa terbuka untuk diperbaiki melalui 

kritik dan koreksi ilmiah yang objektif. Fahmi Salim menegaskan 

bahwa dalam tradisi keilmuan Islam, kritik terhadap karya tafsir 

merupakan bagian yang wajar dan telah lama berlangsung, asalkan 

disampaikan dengan adab dan tanpa unsur pencacian pribadi. 

 
81 Saifuddin dan Wardani, Tafsir Nusantara, Analisis Isu Gender Dalam Al-Mishbâh 

dan Turjuman Al-Mustafîd…, hal. 75-76. 

 
82 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah…, hal. xxvii. 



103 

 

Dalam pandangannya, Tafsir al-Misbâh memiliki sejumlah 

kelebihan. Di antaranya, gaya bahasa yang digunakan terbilang 

renyah dan komunikatif, sehingga pesan-pesan Al-Qur`an dapat 

tersampaikan dengan jelas kepada masyarakat. Pendekatan "bayani" 

yang diterapkan, yang diilhami oleh Prof. Aisyah binti Syathi` dan 

dipengaruhi pula oleh tradisi Tafsir al-Mannâr, memberikan nuansa 

naratif yang mudah dicerna dan mengakomodasi pemahaman umat 

dari berbagai latar belakang. Namun demikian, Fahmi Salim juga 

mencatat bahwa terdapat beberapa aspek yang menuai kritik. 

Contohnya adalah beberapa penafsiran terkait kewajiban jilbab dan 

indikasi pengaruh pemikiran Syiah dalam karya tersebut. Menurutnya, 

hal ini seharusnya mendapatkan evaluasi ilmiah yang cermat, bukan 

sekadar ditolak secara emosional.83 

Fahmi menutup dengan harapan bahwa karya Afrizal Nur yang 

menyoroti dan mengkritisi Tafsir al-Misbâh dapat memberikan 

pencerahan dan menghadirkan diskursus ilmiah yang konstruktif. 

Tujuan utamanya adalah untuk mencerdaskan umat Islam melalui 

dialog keilmuan yang objektif, sehingga setiap kritik dapat disikapi 

sebagai bagian dari proses penyempurnaan pemahaman terhadap Al-

Qur`an.84 

f. Kelebihan dan Kekurangan Tafsîr al-Mishbâh 

Beberapa keunggulan Tafsir al-Misbâh karya Muhammad 

Quraish Shihab antara lain:85 

1) Bersifat Kontekstual dan Responsif terhadap Isu Aktual 

Tafsir ini dirancang dengan pendekatan kontekstual, 

yaitu mengaitkan ayat-ayat Al-Qur`an dengan realitas sosial, 

budaya, dan intelektual masyarakat Indonesia maupun umat 

Islam secara global. Quraish Shihab mengajak pembacanya 

untuk melihat relevansi Al-Qur`an dalam konteks zaman 

modern, seperti isu demokrasi, HAM, pluralisme, dan 

perdamaian. 

2) Kaya Referensi dari Berbagai Latar Belakang 

Quraish Shihab mengutip beragam sumber dari tafsir 

klasik hingga kontemporer, baik dari kalangan Sunni maupun 

Syiah, serta tokoh-tokoh modern seperti Sayyid Qutb, 

 
83 Afrizal Nur, Sorotan Karya: Menjawab Kontroversi dalam Penafsiran Al-Qur`an, 

Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2020, hal. 101–105. 
84 Fahmi Salim, “Respons Terhadap Tafsir al-Misbâh: Kritik dan Apresiasi dalam 

Tradisi Keilmuan Islam,” dalam Sorotan Karya Afrizal Nur: Perspektif Baru dalam 

Penafsiran Al-Qur`an, Jakarta: Penerbit MIUMI, 2020, hal. 45–47. 
85 Mafri Amin dan Lilik Umi Katsum, Literatur Tafsir Indonesia, Ciputat: LP UIN 

Jakarta, 2011, hal. 254. 



104 

 

Tantawi, Thabathabai, dan al-Razi. Ini menunjukkan sikap 

inklusif dan dialogis, serta memperkaya pembaca dengan 

berbagai pandangan tanpa menghakimi.86 

3) Bahasa Sederhana dan Komunikatif 

Bahasa yang digunakan dalam Tafsir al-Mishbâh 

mudah dipahami, tidak terlalu akademik, dan disesuaikan 

dengan gaya tutur masyarakat Indonesia. Hal ini menjadikan 

tafsir ini aksesibel bagi semua kalangan, baik akademisi 

maupun masyarakat umum. 

4) Penekanan pada Koherensi dan Munasabah Ayat 

Quraish Shihab menunjukkan kesinambungan antar 

ayat dan surat dalam Al-Qur`an, membantah klaim orientalis 

seperti W. Montgomery Watt yang menyatakan bahwa Al-

Qur`an tidak tersusun secara logis. Ia menggunakan 

pendekatan munâsabah, yaitu menjelaskan keterkaitan antara 

tema, pembukaan, dan penutup ayat maupun surat.87 

Berikut beberapa kekurangan Tafsir al-Mishbâh karya M. 

Quraish Shihab: 

1) Menurut Lufaefi, salah satu kelemahan tafsir ini adalah tidak 

konsistennya pencantuman sumber ketika menyampaikan 

riwayat atau kisah-kisah nabi. Misalnya, dalam penafsiran 

QS. al-A‘râf/7:78 mengenai kisah Nabi Shâlih dan kaumnya, 

Quraish Shihab mengisahkan peristiwa tersebut namun tanpa 

menyebutkan sumber hadis, atsar, atau kitab tafsir mana yang 

dirujuk. Hal ini menjadi kritik metodologis karena kesan 

naratif dalam tafsir bisa dianggap sebagai fakta tanpa 

verifikasi.88 

2) Beberapa penafsiran Quraish Shihab berbeda dari arus utama 

tafsir klasik maupun kontemporer, namun tidak selalu 

disertai dengan pembahasan rinci atau justifikasi ilmiah yang 

kuat. Isu yang paling sering menjadi sorotan adalah; Makna 

jilbab dan kewajiban penggunaannya, Kepemimpinan non-

Muslim di masyarakat mayoritas Muslim. 

3) Tafsir al-Mishbâh ditulis untuk pembaca umum, sehingga 

tidak menggunakan sistem rujukan akademik formal seperti 

catatan kaki atau catatan akhir. Hal ini membuat pembaca 

kesulitan melacak sumber asli dari kutipan atau pendapat 

 
86 Afrizal Nur, M. Quraish Shihab dan Rasionalisasi Tafsir, dalam Jurnal 

Ushuluddin, Vol. 18 No. 1 Tahun 2012, Hal. 31. 
87 Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah…, hal. xii-xiii. 
88 Lufaefi, “Tafsir Al-Mishbâh: Tektualitas, Rasionalitas dan Lokalitas Tafsir 

Nusantara” dalam Jurnal Subtantia, Vol. 21 No. 1 Tahun 2019, hal. 39. 



105 

 

ulama yang disebut, serta menyulitkan penggunaan tafsir ini 

dalam kajian akademik atau penelitian ilmiah. 

4) Menurut Islah Gusmian, kedekatan Quraish Shihab dengan 

penguasa, khususnya rezim Orde Baru, memengaruhi 

pendekatan tafsirnya. Ia dianggap kurang vokal dalam 

mengkritik ketidakadilan sosial, korupsi, atau 

otoritarianisme. Misalnya, buku Wawasan Al-Qur`an yang 

menjadi dasar pendekatan tematik dalam Tafsîr al-Mishbâh 

awalnya disusun untuk kajian elit di Masjid Istiqlal yang 

diorganisasi oleh Departemen Agama. Kritik ini menyentuh 

dimensi etika dan peran sosial tafsir, di mana menurut 

Gusmian, idealnya tafsir juga menjadi alat kritik sosial dan 

tidak hanya membela status quo.89 

Berdasarkan keunggulan dan kekurangan yang telah diuraikan, 

Tafsîr al-Mishbâh karya M. Quraish Shihab tetap menempati posisi 

penting dalam khazanah tafsir modern Indonesia. Tafsir ini berhasil 

menghadirkan wajah Al-Qur`an yang komunikatif, kontekstual, dan 

relevan dengan kebutuhan zaman, khususnya dalam menjawab 

problematika sosial, budaya, dan spiritual umat Islam kontemporer. 

Gaya penyajian yang sederhana namun sarat makna, serta sikap 

keterbukaan terhadap keragaman pandangan, menjadikan karya ini 

sebagai jembatan antara tradisi keilmuan Islam dan kehidupan 

modern. 

Meski demikian, beberapa kritik yang muncul seperti 

kurangnya pencantuman rujukan formal, potensi bias naratif, serta 

sikap yang dianggap terlalu kompromistis terhadap kekuasaan  

menunjukkan bahwa karya ini juga tidak lepas dari keterbatasan. 

Kritik-kritik tersebut penting untuk dijadikan bahan refleksi, agar 

tafsir ke depan tidak hanya mencerahkan dari sisi intelektual dan 

spiritual, tetapi juga mampu memainkan peran transformatif dalam 

membela nilai-nilai keadilan dan kemanusiaan secara lebih tegas. 

Dengan demikian, Tafsîr al-Mishbâh dapat dipandang sebagai 

salah satu model tafsir progresif yang berusaha menghadirkan Al-

Qur`an dalam ruang publik dengan cara yang inklusif, humanis, dan 

adaptif, meskipun tetap perlu dilengkapi dengan pendekatan kritis 

yang lebih tajam dalam menghadapi dinamika sosial-politik umat. 

B. Hamka dan Tafsîr al-Azhar 

1. Biografi Hamka 

 
89 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia dan Hermenetika Hingga Ideologi, 

Yogyakarta: LKIS, hal. 356-366. 



106 

 

a. Riwayat Hidup Hamka 

Prof. Dr. H. Abdul Malik bin Abdul Karim Amrullah, yang 

lebih dikenal dengan nama Buya Hamka, lahir pada tanggal 16 

Februari 1908 di Nagari Sungai Batang, Kecamatan Tanjung Raya, 

Kabupaten Agam, Provinsi Sumatra Barat.90 Nama "Hamka" 

merupakan singkatan dari nama lengkap beliau. Sedangkan gelar 

"buya" yang disematkan di depan namanya adalah bentuk panggilan 

khas dalam budaya Minangkabau, yang berarti "ayah kami" atau 

digunakan untuk menyebut seseorang yang sangat dihormati dan 

dimuliakan oleh masyarakat. 

Hamka dilahirkan dalam keluarga yang dikenal taat 

menjalankan ajaran agama. Ayahandanya, Haji Abdul Karim 

Amrullah yang lebih dikenal dengan sebutan Haji Rasul merupakan 

tokoh pembaharu Islam di Minangkabau.91 Gelar "Haji Rasul" 

disematkan kepadanya karena peran pentingnya dalam menggerakkan 

reformasi keagamaan di wilayah tersebut.92 

Haji Rasul adalah salah satu ulama terkemuka yang pernah 

menimba ilmu agama di Mekkah. Ia dikenal sebagai pelopor 

kebangkitan kaum muda serta tokoh penting Muhammadiyah di 

wilayah Minangkabau. Ibunya, Siti Shafiyah Tanjung binti Haji 

Zakaria (w. 1934), juga berasal dari keluarga yang religius. Dari latar 

belakang keluarganya, terlihat bahwa Hamka berasal dari keturunan 

yang kuat dalam nilai-nilai keagamaan dan memiliki ikatan erat 

dengan gerakan pembaruan Islam yang berkembang di Minangkabau 

pada akhir abad ke-18 dan awal abad ke-19. Ia lahir dalam masyarakat 

Minangkabau yang menganut sistem matrilineal,93 sehingga menurut 

garis keturunan ibunya, ia termasuk ke dalam suku Tanjung.94 

Haji Rasul, ayah dari Hamka, memegang dua peran penting 

dalam kehidupan putranya sebagai orang tua sekaligus sebagai guru. 

Beliaulah yang pertama kali membimbing Hamka dalam membaca 

Al-Qur`an, menanamkan dasar-dasar pendidikan agama sejak usia 

 
90 Yunan Yusuf, Corak Pemikiran Kalam Tafsir Al Azhar, Sebuah Telaah Atas 

Pemikiran Hamka Dalam Teologi Islam, Jakarta: PT. Penamadani, 2004, hal. 34. 
91 Ramayulis dan Samsul Nizar, Ensiklopedia Tokoh Pendidikan Islam, Ciputat: PT. 

Ciputat Press Group, 2005, hal. 261. 
92 Saiful Amin Ghafur, Profil Para Mufassir Al-Qur`an, Yogyakarta: Pustaka Insan 

Madani, 2008, hal. 209. 
93 Matrilineal adalah system hubungan keturunan melalui garis kerabat wanita. KBBI 

VI Daring dalam https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/matrilineal. Diakses pada tanggal 1 Mei 

2025.  
94 Samsul Nizar, Memperbincangkan Dinamika Intelektual dan Pemikiran Hamka 

tentang Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2008, hal. 15-17. 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/matrilineal


107 

 

dini.95 Pada tahun 1914, ketika Hamka berusia enam tahun, ayahnya 

membawanya ke Padang Panjang. Setahun kemudian, di usia tujuh 

tahun, ia dimasukkan ke sekolah desa. Namun, masa belajarnya di 

sekolah tersebut hanya berlangsung selama tiga tahun, karena ia 

dikeluarkan akibat kenakalannya. Meskipun begitu, Hamka tetap 

semangat menuntut ilmu. Ia banyak memperoleh pengetahuan agama 

secara otodidak. Tidak hanya terbatas pada ilmu-ilmu keislaman, 

Hamka juga belajar sendiri berbagai bidang lainnya seperti filsafat, 

sastra, sejarah, sosiologi, hingga politik, baik yang bersumber dari 

tradisi keilmuan Islam maupun Barat.96 

Saat Hamka berusia 10 tahun, ayahnya, Haji Rasul, 

mendirikan dan mengembangkan lembaga pendidikan Islam bernama 

Thawalib di Padang Panjang.97 Di sinilah Hamka mulai menimba 

ilmu agama secara lebih terstruktur dan mendalam, termasuk 

mempelajari bahasa Arab. Thawalib merupakan institusi pendidikan 

yang bertujuan untuk memajukan berbagai disiplin ilmu keislaman 

demi mewujudkan kebaikan dan kemajuan, baik di dunia maupun di 

akhirat. 

Awalnya, Thawalib hanyalah sebuah organisasi atau 

komunitas belajar para pelajar yang mengaji di surau Jembatan Besi 

Padang Panjang serta surau Parabek Bukittinggi, Sumatra Barat. 

Namun, seiring berjalannya waktu, lembaga ini mengalami 

perkembangan signifikan. Ia bergerak aktif dalam bidang pendidikan 

formal dengan mendirikan sekolah dan perguruan. Transformasi ini 

menandai perubahan metode pengajaran tradisional berbasis surau 

menjadi sistem pendidikan kelas yang lebih modern dan terstruktur.98 

Pada rentang usia 8 hingga 15 tahun, Hamka mulai menempuh 

pendidikan agama secara lebih intensif. Ia belajar di Diniyyah School 

dan Thawalib yang berlokasi di Padang Panjang dan Parabek, dua 

pusat pendidikan Islam terkemuka di Sumatra Barat pada masa itu. Di 

sana, ia berguru kepada sejumlah ulama besar, di antaranya Syekh 

Ibrahim Musa Parabek, Engku Mudo Abdul Hamid, Sutan Marajo, 

dan Zainuddin Labay el-Yunusy. 

 
95 Malkan, “Tafsir al-Azhar: Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis,” dalam 

Jurnal Hunafa, Vol. 6 No. 3, Tahun 2009, hal. 360. 
96 Hamka, Kenang-kenangan Hidup, Jakarta: Bulan Bintang, 1974, hal. 46. 
97 Sekolah Thawalib terletak di kota padang Panjang. Merupakan sebuah sekolah 

dengan mengadopsi metode klasik. Pembelajaran menggunakan buku-buku lama dengan 

penekanan pada system hafalan. Avif Alviyah, “Metode Penafsiran Buya Hamka dalam 

Tafsir al-Azhar,” dalam Jurnal Ilmu Ushuluddin, Vol. 15 No. 1, Tahun 2016, hal. 27. 
98 Badiatul Roziqin, 101 Jejak Tokoh Islam Indonesia, Yogyakarta: Nusantara, 2009, 

hal. 53. 



108 

 

Sistem pendidikan yang diterapkan pada masa itu masih 

bersifat tradisional, yakni dengan metode ḥalaqah, yaitu suatu bentuk 

pengajaran di mana para murid duduk melingkar di sekitar guru untuk 

mendengarkan, mencatat, dan berdiskusi.99 Meskipun belum 

sepenuhnya modern, sistem ini sangat efektif dalam membentuk 

dasar-dasar keilmuan dan spiritualitas para santri, termasuk Hamka, 

yang kelak tumbuh menjadi salah satu tokoh intelektual dan ulama 

terkemuka di Indonesia. 

Setelah melewati fase pendidikan masa kanak-kanak, Hamka 

tumbuh menjadi seorang pemikir yang mengandalkan metode 

autodidak dalam menimba berbagai bidang ilmu pengetahuan. Ia tidak 

hanya mendalami ilmu-ilmu keislaman, tetapi juga memperluas 

cakrawalanya dalam bidang filsafat, sastra, sejarah, sosiologi, dan 

politik baik yang bersumber dari tradisi Islam maupun pemikiran 

Barat. 

Kemahirannya dalam bahasa Arab menjadi bekal penting 

untuk mengakses dan mengkaji karya-karya para intelektual dan 

sastrawan terkemuka Timur Tengah seperti Zaki Mubarak, Jurji 

Zaidan, Abbas al-Aqqad, Mustafa al-Manfaluti, hingga Hussain 

Haikal. Selain itu, melalui kemampuan berbahasa Arab yang luas dan 

dalam, Hamka juga menjelajahi pemikiran para sarjana dan filsuf 

Barat dari berbagai negara seperti Albert Camus, William James, 

Sigmund Freud, Arnold Toynbee, Jean-Paul Sartre, Karl Marx, hingga 

Pierre Loti.100 

Tidak hanya giat membaca, Hamka juga aktif berdiskusi dan 

bertukar pikiran dengan tokoh-tokoh nasional yang berpengaruh di 

Jakarta, seperti HOS Tjokroaminoto, Raden Mas Surjopranoto, Haji 

Fachrudin, Sutan Mansur, dan Ki Bagus Hadikusumo. Interaksi 

intelektual ini semakin mengasah keterampilannya dalam berbicara di 

depan umum, hingga akhirnya dikenal sebagai seorang orator ulung 

dan pemikir yang diperhitungkan di kancah nasional.101 

Hamka dikenal sebagai salah satu tokoh pembaharu dari 

Minangkabau yang berperan aktif dalam membangkitkan dinamika 

umat Islam di Indonesia. Meskipun berlatar belakang pendidikan 

tradisional, kapasitas intelektualnya menunjukkan wawasan yang luas, 

 
99 Hanun Asrohah, Sejarah Pendidikan Islam, Surabaya: Pustaka Progressif, 1997, 

hal. 290. 
100 Said M. Nur, “Awliyâ` dalam Qs. AL-Ma`idah ayat 51 dan Implikasinya Terhadap 

Kepemimpinan Non-Muslim: Studi Komparasi Tafsir al-Azhar dan Tafsir al-Mishbah” 

Tesis. Banda Aceh: Pascasarjana Universitas Islam Negeri ar-Raniry, 2022, hal. 43. 
101 M. Bibit Suprapto, Ensiklopedia Ulama Nusantara, Jakarta: Gelagar Media 

Indonesia, hal. 333. 



109 

 

bersifat generalistik, dan berpandangan modern. Pembaharuan 

pemikirannya terutama terlihat dalam transformasi fungsi Masjid al-

Azhar di Jakarta, yang ia kelola atas permintaan Yayasan Masjid 

Agung al-Azhar melalui Ghazali Syahlan dan Abdullah Salim.102 

Di tangan Hamka, Masjid al-Azhar tidak hanya berfungsi 

sebagai pusat ibadah, tetapi juga dikembangkan menjadi lembaga 

sosial dan pendidikan yang progresif, meliputi beberapa unit berikut: 

1) Lembaga Pendidikan, mulai dari Taman Kanak-Kanak Islam 

hingga Perguruan Tinggi Islam, yang membuka akses pendidikan 

agama dan umum secara luas. 

2) Badan Pemuda, yang secara berkala menyelenggarakan kegiatan 

seperti pesantren kilat, seminar, diskusi, olahraga, dan kegiatan 

seni budaya. 

3) Badan Kesehatan, yang menyediakan layanan melalui poliklinik 

umum dan poliklinik gigi bagi siswa, jamaah masjid, dan 

masyarakat sekitar. 

4) Akademi, Kursus, dan Bimbingan Masyarakat, yang meliputi 

pembukaan Akademi Bahasa Arab, kursus-kursus agama Islam, 

pembelajaran Al-Qur`an, pelatihan manasik haji, serta pendidikan 

kader dakwah. 

Atas inisiatif Hamka pula, dibangun berbagai fasilitas 

tambahan seperti perkantoran, aula, dan ruang-ruang kelas untuk 

mendukung fungsi masjid sebagai pusat pembinaan umat. Melalui 

langkah ini, Hamka berhasil mengubah citra Islam dari yang 

sebelumnya kerap dipandang sebagai kekuatan marginal, menjadi 

suatu sistem nilai yang bernilai tinggi secara sosial dan intelektual. 

Lebih jauh lagi, Hamka juga berupaya mengubah persepsi 

eksklusif dan kolot terhadap sosok kiai atau ulama menjadi figur yang 

inklusif, bersahaja, dan berwawasan luas. Dari lingkungan Masjid al-

Azhar inilah kemudian lahir generasi pemikir muslim Indonesia yang 

berpengaruh, seperti Nurcholish Madjid, Habib Abdullah, Jimly 

Asshiddiqie, Syafii Anwar, Wahid Zaini, dan tokoh-tokoh lainnya 

yang turut mewarnai wacana keislaman di era kontemporer.103 

Hamka juga turut melahirkan generasi intelektual muslim 

Indonesia yang moderat dan progresif. Warisan pemikirannya tidak 

hanya tertuang dalam karya-karya tulisnya yang mendalam, tetapi 

juga dalam keteladanan hidup dan perjuangannya membumikan nilai-

nilai Islam dalam konteks kebangsaan. Dengan demikian, Hamka 

 
102 Said M. Nur, “Awliyâ` dalam Qs. AL-Ma`idah ayat 51…, hal. 45. 
103 Samsul Nizar, Memperbincangkan Dinamika…, hal. 102. 



110 

 

bukan hanya tokoh agama, tetapi juga panutan bangsa yang 

pemikirannya tetap relevan hingga hari ini. 

b. Karir dan Karya-Karya Hamka 

Karier Hamka sangat beragam dan menonjol di berbagai bidang. 

Ia dikenal sebagai ulama, pemimpin, khatib, serta sastrawan ternama. 

Bahkan sebelum masa pendudukan Jepang, Hamka telah 

menunjukkan kiprahnya sebagai penulis dan penerbit profesional 

yang berhasil. Di samping itu, ia juga dikenal luas sebagai mubaligh 

yang disegani. Kiprahnya dalam organisasi keagamaan terlihat dari 

perannya sebagai salah satu pimpinan pusat Muhammadiyah, di mana 

ia terus-menerus terpilih dalam berbagai muktamar organisasi 

tersebut.104 

Karier Buya Hamka berkembang pesat dan mencakup berbagai 

bidang, baik dalam pendidikan, keagamaan, jurnalistik, maupun 

organisasi kemasyarakatan. Secara kronologis, perjalanan kariernya 

dapat dirangkum sebagai berikut:105  

1) Pada tahun 1927 Hamka memulai karirnya sebagai guru Agama 

di Perkebunan Medan dan guru Agama di Padang Panjang. 

2) Pada tahun 1934–1935, beliau mendirikan sebuah lembaga 

pendidikan bernama Tabligh School, yang kemudian dikenal 

sebagai Kulliyyat al-Muballighīn, sebagai wujud komitmennya 

terhadap pengembangan kader dakwah. 

3) Tahun 1947, ia dipercaya menjadi Ketua Barisan Pertahanan 

Nasional Indonesia, mencerminkan keterlibatannya dalam 

pergerakan kebangsaan pasca kemerdekaan. 

4) Dalam dunia jurnalistik, Hamka aktif sebagai koresponden di 

berbagai media seperti Pelita Andalas (Medan), Seruan Islam 

(Tanjung Pura), Bintang Islam dan Suara Muhammadiyah 

(Yogyakarta), serta Pemandangan dan Harian Merdeka 

(Jakarta). 

5) Ia tampil sebagai pembicara penting dalam Kongres 

Muhammadiyah ke-19 di Bukittinggi (1930) dan ke-20 (1931), 

menunjukkan pengakuan atas kapasitas intelektual dan 

religiusnya. 

6) Pada tahun 1934, beliau diangkat sebagai anggota tetap Majelis 

Konsul Muhammadiyah di Sumatera Tengah. 

 
104 Sa’ad Abdul Wahid, Studi Ulang Ilmu al-Quran dan Tafsir, Yogyakarta: Suara 

Muhammadiyah, 2012, hal. 225. 
105 Rusydi Hamka, Hamka di Mata Hati Umat, Jakarta: Sinar Harapan, 1984, hal. 55. 



111 

 

7) Tahun 1936, Hamka memimpin majalah Pedoman Masyarakat 

di Medan, yang menjadi salah satu media penting dalam 

penyebaran pemikiran Islam progresif. 

8) Pada masa pendudukan Jepang, ia menjabat sebagai anggota 

Syu Sangi Kai, yaitu Dewan Perwakilan Rakyat pada masa itu 

(1944). 

9) Pasca kemerdekaan, pada tahun 1949, ia memimpin Konsul 

Muhammadiyah Sumatera Timur. 

10) Selain aktif dalam dunia pendidikan dan dakwah di dalam 

negeri, Buya Hamka juga dikenal sebagai tokoh intelektual 

Islam yang memiliki jaringan internasional luas. Kiprah 

internasionalnya tercermin dari berbagai undangan dan 

partisipasi dalam forum-forum luar negeri. Pada tahun 1952, ia 

memenuhi undangan resmi dari pemerintah Amerika Serikat 

sebagai tamu negara. Setahun berikutnya, ia menjadi anggota 

Komisi Kebudayaan di Muangthai (Thailand), dan pada tahun 

1954 menghadiri peringatan 2.500 tahun wafatnya Siddharta 

Gautama di Burma (kini Myanmar). Dalam dunia akademik, 

pada tahun 1957 hingga 1958, Hamka diangkat sebagai dosen di 

Universitas Islam Jakarta. Ia kemudian dipercaya menjabat 

sebagai Rektor Perguruan Tinggi Islam dan Profesor di 

Universitas Mustapa, Jakarta. Keaktifannya dalam konferensi 

dan pertemuan antarbangsa juga patut dicatat, antara lain 

keikutsertaannya dalam Konferensi Islam di Lahore (1958), 

Konferensi Negara-Negara Islam di Rabat (1968), Muktamar 

Masjid di Makkah (1976), seminar internasional mengenai 

Islam dan Peradaban di Kuala Lumpur, serta peringatan 100 

tahun tokoh besar Muhammad Iqbal di Lahore. Pada tahun 

1977, ia juga turut hadir dalam Konferensi Ulama di Kairo, 

Mesir. Di tingkat nasional, ia tercatat sebagai anggota Badan 

Pertimbangan Kebudayaan di bawah Kementerian Pendidikan 

dan Kebudayaan (PP dan K). Selain itu, ia pernah menjabat 

sebagai Guru Besar di Universitas Islam Makassar, 

memperlihatkan kontribusinya dalam pengembangan ilmu dan 

kebudayaan Islam di berbagai wilayah tanah air. 

11) Meraih gelar kehormatan (Doctor Honoris Causa) dari 

Universitas al-Azhar (1958) atas syi’ar Islam yang 

dilakukannya dan Universitas Kebangsaan Malaysia (1974) atas 

pengabdian terhadap pengembangan sastra. 

12) Kariernya mencapai puncak ketika ia dipercaya sebagai Ketua 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) dari tahun 1975 hingga 1981. 



112 

 

Hamka bukan hanya dikenal sebagai sastrawan, jurnalis, 

ulama, dan budayawan, tetapi juga merupakan seorang pemikir dalam 

bidang pendidikan. Gagasan-gagasannya mengenai pendidikan 

memiliki relevansi yang kuat dengan konteks kekinian dan masih 

dapat dijadikan rujukan hingga saat ini. Sebagai intelektual yang 

memiliki pola pikir progresif, Hamka tidak hanya mengekspresikan 

kebebasan berpikirnya melalui berbagai mimbar ceramah keagamaan, 

tetapi juga secara konsisten menuangkannya dalam bentuk karya-

karya tulis. Gagasan-gagasannya mencerminkan keluasan wawasan 

dan kedalaman refleksi, mencakup beragam disiplin ilmu, antara lain 

teologi, tasawuf, filsafat, pendidikan Islam, sejarah peradaban Islam, 

fiqh, kesusastraan, serta ilmu tafsir. Hal tersebut tercermin secara 

nyata dalam berbagai karya tulis yang beliau wariskan. Di antara 

karya-karya tersebut adalah:106 

1) Tasawuf Modern (1983) – sebuah gagasan pembaruan dalam 

bidang spiritualitas Islam yang relevan dengan tantangan zaman 

modern. 

2) Lembaga Budi (1983) – menguraikan nilai-nilai moral dan etika 

dalam kehidupan manusia. 

3) Falsafah Hidup (1950) – refleksi pemikiran filosofis Buya 

Hamka mengenai tujuan dan makna kehidupan dari perspektif 

Islam. 

4) Lembaga Hidup (1962) – mengangkat nilai-nilai kehidupan dan 

prinsip-prinsip dasar dalam membangun kepribadian Islami. 

5) Pelajaran Agama Islam (1952) – buku pendidikan agama yang 

digunakan luas dalam dunia pendidikan Islam di Indonesia. 

6) Tafsir Al-Azhar Juz 1–30 (1962) – karya tafsir monumental 

yang menjadi rujukan penting dalam studi tafsir di Nusantara. 

7) Ayahku; Riwayat Hidup Dr. Haji Abdul Karim Amrullah dan 

Perjuangan Kaum Agama di Sumatera (1958) – biografi dan 

catatan sejarah perjuangan sang ayah sebagai pelopor 

pembaruan Islam. 

8) Kenang-kenangan Hidup (1979) – karya autobiografi yang 

merekam perjalanan hidup dan pemikiran Buya Hamka. 

9) Islam dan Adat Minangkabau (1984) – membahas relasi 

harmonis antara nilai-nilai Islam dan kearifan lokal 

Minangkabau. 

10) Sejarah Umat Islam Jilid I–IV (1975) – dokumentasi sejarah 

perkembangan umat Islam secara global dan lokal. 

 
106 Said M. Nur, “Awliyâ` dalam Qs. AL-Ma`idah ayat 51…, hal. 47. 



113 

 

11) Studi Islam (1976) – pengantar keilmuan Islam dari perspektif 

pemikiran Buya Hamka. 

12) Kedudukan Perempuan dalam Islam (1973) – menjelaskan 

peran dan hak-hak perempuan menurut ajaran Islam. 

13) Dan sejumlah karya lainnya yang tersebar dalam bentuk artikel, 

ceramah, dan esai di berbagai media. 

Menurut catatan Hamka sendiri, terdapat sekitar 114 judul 

buku yang telah berhasil ia tulis. Di luar karya-karya tersebut, masih 

banyak tulisan lepas yang tersebar di berbagai majalah dan belum 

sempat dibukukan. Ragam tema dalam karyanya mencerminkan 

keluasan wawasan dan kedalaman penguasaannya terhadap berbagai 

disiplin ilmu, mulai dari falsafah Islam, sastra, hingga isu-isu sosial 

dan politik. 

Hamka wafat pada hari Jumat, 24 Juli 1981, pukul 10.37 WIB, 

dalam usia 73 tahun. Jenazah beliau disemayamkan di kediamannya 

yang berlokasi di Jalan Raden Fatah III. Prosesi penghormatan 

terakhir dihadiri oleh sejumlah tokoh penting negara, termasuk 

Presiden Soeharto, Wakil Presiden Adam Malik, Menteri Negara 

Urusan Lingkungan Hidup Emil Salim, serta Menteri Perhubungan 

Azwar Anas, yang juga bertindak sebagai imam dalam salat jenazah. 

Setelah itu, jenazah dibawa ke Masjid Agung untuk disalatkan 

kembali bersama masyarakat luas. Selanjutnya, beliau dimakamkan di 

Taman Pemakaman Umum (TPU) Tanah Kusir, Jakarta Selatan.107 

Pada tanggal 8 November 2011, Pemerintah Indonesia 

menganugerahkan gelar Pahlawan Nasional kepada tujuh tokoh 

perjuangan yang diakui jasanya dalam membangun dan 

mempertahankan Negara serta Bangsa Indonesia. Salah satu penerima 

kehormatan tersebut adalah Hamka.108 

Terlepas dari berbagai peran yang dijalankannya, Buya Hamka 

merupakan tokoh yang telah melewati berbagai fase penting dalam 

sejarah bangsa Indonesia. Lahir pada tahun 1908 saat Indonesia masih 

berada di bawah penjajahan kolonial, dan wafat pada tahun 1981 di 

masa Orde Baru, Hamka menyaksikan langsung berbagai dinamika 

sejarah mulai dari masa penjajahan Belanda, perjuangan 

kemerdekaan, pemberontakan PKI, hingga stabilisasi pemerintahan 

Orde Baru. Rentang waktu yang panjang tersebut memberikan Hamka 

beragam pengalaman dan wawasan yang luas. Semua itu kemudian 

berpadu dalam karya intelektualnya yang paling monumental, Tafsîr 

al-Azhar, yang tidak hanya menjadi bentuk pengabdian ilmiahnya, 

 
107 Irfan Hamka, Ayah, Jakarta, Indonesia: Republika, 2014, hal. 279. 
108 Irfan Hamka, Ayah…, hal. 282. 



114 

 

tetapi juga media untuk menyampaikan dakwah dan nilai-nilai ajaran 

Islam secara kontekstual dan mencerahkan. 

2. Tafsîr al-Azhar 

a. Latar Belakang Penulisan Tafsîr al-Azhar 

Tafsîr al-Azhar merupakan salah satu karya monumental 

Buya Hamka di antara sekian banyak karya tulisnya. Karya ini 

berakar dari rangkaian ceramah dan kuliah subuh yang ia 

sampaikan di Masjid Agung al-Azhar, dimulai sejak tahun 1959. 

Penulisan tafsir ini sebenarnya sudah dimulai oleh Hamka sejak 

akhir tahun 1958 dan dikerjakan secara rutin setiap pagi setelah 

subuh. Namun hingga Januari 1964, penulisan tersebut belum 

sepenuhnya rampung akibat penangkapannya oleh rezim Orde 

Lama. Ia ditahan pada hari Senin, 27 Januari 1964-21 Januari 

1967, tidak lama setelah menyampaikan kuliah Subuh kepada 

sekitar seratus jama’ah perempuan di masjid tersebut. Meskipun 

berada dalam tahanan, proses penulisan Tafsîr al-Azhar tetap 

berlanjut. Bahkan, masa penahanan tersebut justru menjadi momen 

penting bagi Hamka untuk lebih fokus dan intens dalam 

menyelesaikan karyanya tersebut.109 

Nama Tafsir al-Azhar diberikan karena karya ini lahir dari 

aktivitas keilmuan di Masjid Agung al-Azhar, yang namanya 

diambil dari Universitas al-Azhar di Mesir atas usulan Syaikh 

Mahmud Syaltut, selaku rektor pada masa itu. 110 Dengan harapan 

agar benih keilmuan dan pengaruh intelektual tumbuh di Indonesia.  

Hamka memulai penafsirannya dari Surah al-Kahfi, Juz ke-

15, yang berakar dari uraian-uraian tafsir yang beliau sampaikan di 

Masjid al-Azhar. Catatan-catatan penafsiran ini, yang telah beliau 

tulis sejak tahun 1959, kemudian dipublikasikan melalui majalah 

dua mingguan Gema Islam, yang pertama kali terbit pada 15 

Januari 1962. Majalah ini hadir sebagai pengganti Panji 

Masyarakat, yang sebelumnya dibredel oleh pemerintahan Sukarno 

pada tahun 1960.111 

Pada tahun 1967, karya Tafsir al-Azhar akhirnya berhasil 

diterbitkan untuk pertama kalinya. Dan di terbitkan secara 

keseluruhan 30 juz pertama kali pada saat beliau berumur 73 tahun.  

Dalam pengantarnya, Buya Hamka menyampaikan apresiasi yang 
 

109 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia Indonesia; Dari Hermeneutika Hingga 

Ideologi, Bandung, Indonesia: Teraju, 2003, hal.  59. 
110 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1, Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 2001, hal. 

66. 
111 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia Indonesia…, hal.  59. 



115 

 

mendalam atas dukungan yang diberikan oleh berbagai kalangan, 

mulai dari para ulama, tokoh utusan dari Aceh, Sumatera Timur, 

Palembang, hingga para cendekiawan dari luar negeri seperti 

Mesir. Ia juga menyebut secara khusus dukungan dari para ulama 

Universitas al-Azhar, seperti Syaikh Muhammad al-Ghazali dan 

Syaikh Ahmad Sharbasi, serta tokoh-tokoh dari daerah lain di 

Indonesia seperti Makassar, Banjarmasin, Jawa Timur, dan Nusa 

Tenggara Barat.112 

Tafsir ini secara jelas mencerminkan latar belakang 

kehidupan penafsirnya, sekaligus merefleksikan kondisi sosial-

budaya dan dinamika masyarakat pada masanya. Selama kurang 

lebih dua dekade, tulisan-tulisan Hamka dalam tafsir ini berhasil 

mendokumentasikan berbagai aspek kehidupan umat, termasuk 

pahit getir realitas sosial-politik yang dihadapi, serta menyuarakan 

pentingnya dakwah di wilayah Nusantara. Ironisnya, pengalaman 

penahanan justru memperkuat komitmen (iltizâm) dan semangat 

juangnya dalam menyampaikan ajaran Islam. Dalam 

keterangannya, Hamka mengungkap bahwa masa-masa dalam 

tahanan memberinya ruang untuk memperdalam ibadah, terutama 

di malam hari, ketika semua akses duniawi tertutup, namun 

hubungan spiritual dengan Tuhan tetap terbuka lebar. Ibadah 

malam seperti tahajud dan munajat menjadi penawar kesedihan 

dan kesendirian, sekaligus menjadi sumber kekuatan batin untuk 

melanjutkan perjuangan intelektual dan dakwahnya.113 

Tafsir al-Azhar disusun berdasarkan kerangka metodologis 

(manhaj) yang sistematis dan jelas, dengan merujuk pada berbagai 

disiplin ilmu klasik Islam seperti kaidah-kaidah bahasa Arab, tafsir 

dari kalangan salaf, konteks turunnya ayat (asbâb al-nuzûl), ayat-

ayat yang menasakh dan dinasakh (nâsikh-mansûkh), ilmu hadis, 

serta fiqh.114 Hamka juga menunjukkan kekuatan analisis dan 

kemampuan ijtihadnya dalam menelaah serta membandingkan 

berbagai pemikiran mazhab. Karya ini menjadi salah satu capaian 

monumental sekaligus kontribusi intelektual terbesar Hamka dalam 

pengembangan khazanah keilmuan Islam di Nusantara, khususnya 

dalam bidang tafsir. Tujuan utama dari penulisan Tafsir al-Azhar 

adalah untuk memperkokoh argumentasi para dai dan mendukung 

secara intelektual gerakan dakwah Islam di tengah masyarakat.115 

 
112 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1…, hal. 55. 
113 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1…, hal. 56-57. 
114 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1…, hal. 3. 
115 Avif Alviyah, “Metode Penafsiran Buya Hamka Dalam Tafsir Al-Azhar,” dalam 

Jurnal Ilmu Ushuluddin, Vol. 15 No. 1, hal. 28-29. 



116 

 

Latar belakang penulisan Tafsir al-Azhar menunjukkan 

bahwa karya ini lahir dari konteks historis, sosial, dan spiritual 

yang sangat kuat. Hamka menulis tafsir ini bukan semata-mata 

sebagai tugas akademik atau keilmuan, tetapi sebagai bentuk 

tanggung jawab dakwah di tengah gejolak zaman. Penulisan tafsir 

ini dimulai dari ceramah subuh di Masjid Agung al-Azhar yang 

kemudian dikembangkan menjadi sebuah karya monumental. 

Meskipun aktivitas ceramah itu sempat terhenti akibat 

penangkapannya oleh rezim Orde Lama, Hamka justru 

memanfaatkan masa tahanan sebagai momentum untuk 

menyempurnakan karya tafsirnya. 

Situasi ini menunjukkan bahwa Tafsir al-Azhar bukan 

sekadar hasil kontemplasi keilmuan, tetapi juga merupakan refleksi 

pengalaman hidup, kegelisahan sosial, serta perenungan spiritual 

yang mendalam. Hamka menghadirkan tafsir ini dengan semangat 

pembaruan, dengan tetap berakar pada metode tafsir klasik, namun 

berani mengintegrasikan pendekatan kontekstual yang menjawab 

realitas masyarakat Indonesia saat itu. Ia memadukan pengetahuan 

bahasa Arab, hadis, fiqh, sejarah, dan juga wawasan sosial-politik 

ke dalam penafsirannya, menjadikan Tafsir al-Azhar sebagai karya 

yang hidup dan relevan. 

Lebih dari itu, latar belakang penulisan tafsir ini juga 

memperlihatkan dedikasi Hamka dalam membangun kesadaran 

umat. Ia tidak hanya ingin menafsirkan teks Al-Qur`an, tetapi juga 

ingin membangun kerangka berpikir umat Islam yang rasional, 

moderat, dan progresif. Oleh karena itu, Tafsir al-Azhar 

merupakan bukti nyata bahwa karya tafsir dapat menjadi media 

perjuangan intelektual, sosial, dan spiritual sekaligus. 

b. Pendekatan, Metode, dan Sistematika Tafsîr al-Azhar 

Tafsîr al-Azhar tergolong ke dalam kelompok tafsir 

generasi ketiga, yang berkembang sejajar dengan karya-karya 

seperti Tafsir al-Bayan oleh Ash-Siddieqy dan Tafsir Al-Qur`anul 

Karim oleh Halim Hasan.116 Muncul sekitar dekade 1970-an, tafsir 

pada periode ini dicirikan oleh penyajian penafsiran yang lebih 

lengkap dan mendalam. Umumnya, tafsir generasi ini tidak hanya 

menyajikan terjemahan ayat-ayat Al-Qur`an, tetapi juga disertai 

dengan penjelasan dan komentar yang luas terhadap makna teks,117 

 
116 Rikza Chamami, Studi Islam Kontemporer, Pustaka Rizki Putra: Semarang,2002, 

hal. 121. 
117 Howard M. Federspiel, Kajian al- Quran di Indonesia, terj. Oleh Tajul Arifin dari 

judul “Popular Indonesian Islam: Studies in Qur`anic Interpretation in Indonesia,” Mizan: 

Bandung, 1996, hal. 137.  



117 

 

sehingga memudahkan pemahaman konteks dan kandungan ajaran 

yang disampaikan. 

Dalam Tafsîr al-Azhar, Hamka menerapkan metode tahlîlî, 

yaitu pendekatan penafsiran yang menguraikan ayat-ayat Al-

Qur`an secara mendalam dari berbagai aspek, dengan tetap 

mengikuti susunan ayat dalam suratnya.118 Metode lainnya adalah 

metode tafsîr bi al-Iqtirân, yaitu metode penafsiran yang 

menggabungkan antara tafsîr bi al-ma’tsûr (tafsir berdasarkan 

riwayat) dan tafsîr bi al-ra’y (tafsir berdasarkan ijtihad atau 

rasionalitas). Dalam praktiknya, Hamka tidak hanya menggunakan 

Al-Qur`an untuk menafsirkan Al-Qur`an, atau merujuk pada hadis, 

pendapat sahabat dan tabi’in, serta karya-karya tafsir klasik (al-

mu’tabarah), tetapi juga aktif memberikan penjelasan dengan 

pendekatan rasional dan ilmiah, khususnya ketika menafsirkan 

ayat-ayat kauniyah.119 

Pendekatan Hamka bersifat multidisipliner. Ia 

mengintegrasikan unsur bahasa, sejarah, kondisi sosial budaya 

masyarakat (adab ijtima’i), bahkan geografi dan cerita rakyat lokal 

yang relevan dengan maksud suatu ayat. Pendekatan ini membuat 

tafsirnya menjadi kontekstual dan mampu menjembatani 

pemahaman antara teks wahyu dan realitas umat Islam di 

Nusantara. Metode integratif ini menegaskan bahwa Tafsîr al-

Azhar tidak hanya merupakan tafsir tekstual, tetapi juga reflektif 

dan kontekstual, serta mampu menjawab tantangan zamannya. 

Hamka dalam menyusun Tafsîr al-Azhar menggunakan 

metode tartîb ‘utsmâniy,120 yaitu menafsirkan ayat-ayat Al-Qur`an 

secara runtut sesuai dengan susunan mushaf ‘Uthmani. 

Keistimewaan tafsir ini terletak pada pembukaannya yang 

menyajikan pendahuluan luas mengenai berbagai ilmu Al-Qur`an, 

seperti definisi Al-Qur`an, klasifikasi ayat Makkiyah dan 

Madaniyyah, proses nuzûl Al-Qur`an, sejarah pembukuan mushaf, 

keajaiban Al-Qur`an (i‘jaz), dan lain sebagainya. Salah satu 

kemudahan dalam tafsir ini adalah cara Hamka menyusun 

penafsiran ayat demi ayat dengan pengelompokan pokok bahasan 

yang terstruktur, bahkan terkadang ia memberikan judul khusus 

pada setiap kelompok ayat yang ditafsirkan. 

 
118 Nasruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Alquran, Yogjakarta: Pustaka Pelajar, 

2000, hal. 31. 
119 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1…, hal. 36. 
120 Ali Hasan al-Arid, Sejarah dan Metodologi Tafsir, Jakarta: Rajawali Pers, 1992, 

hal. 41. 



118 

 

Adapun sistematika penafsiran dalam Tafsir al-Azhar dapat 

dijabarkan sebagai berikut:121 

1) Awalnya, setiap ayat diterjemahkan secara utuh untuk 

memberikan pemahaman dasar. 

2) Kemudian, nama surat dijelaskan secara komprehensif agar 

pembaca memahami konteks keseluruhan. 

3) Selanjutnya, tema pokok diberikan pada setiap kelompok 

ayat yang telah disusun sebelumnya. 

4) Penafsiran juga menjelaskan hubungan antara ayat-ayat 

dalam surat tersebut. 

5) Tidak ketinggalan, asbâb an-nuzûl (sebab turunnya ayat) 

turut disebutkan untuk memperjelas konteks historis. 

6) Hamka menampilkan hikmah-hikmah tertentu yang dianggap 

sangat penting untuk disampaikan kepada pembaca. 

7) Makna ayat dikaitkan dengan masalah-masalah aktual yang 

dihadapi masyarakat, sehingga tafsir ini relevan dengan 

kehidupan nyata. 

8) Terakhir, penafsiran diakhiri dengan kesimpulan yang 

merangkum inti sari penjelasan ayat tersebut. 

c. Sumber Penafsiran Tafsîr al-Azhar  

Dalam mukadimah Tafsir al-Azhar, Hamka secara terbuka 

menyebutkan sejumlah karya tafsir klasik yang menjadi rujukan 

utamanya. Di antaranya adalah Tafsir al-Râzî, al-Kasysyâf karya 

al-Zamakhsyarî, Rûh al-Ma’ânî karya al-Alûsî, al-Jâmi‘ li Ahkâm 

al-Qur’ân karya al-Qurthubî, Tafsir al-Marâghî, serta karya-karya 

dari al-Qâsimî, al-Khâzin, al-Thabarî, dan al-Manâr. Berbagai 

tafsir tersebut menjadi fondasi awal bagi Hamka dalam 

membangun bangunan pemikiran tafsirnya. Namun, ia tidak hanya 

berhenti pada pengutipan semata, melainkan mengolah dan 

menyesuaikannya dengan konteks sosio-kultural masyarakat 

Indonesia.122 

Hamka memadukan metode tafsir bi al-ma’tsûr 

(berdasarkan riwayat) dengan bi al-ra’y (berdasarkan ijtihad 

rasional). Dalam hal ini, ia menunjukkan kemampuannya menjaga 

keseimbangan antara nalar (`aql) dan wahyu (naql), serta antara 

riwāyah dan dirāyah. Tafsirnya tidak hanya berfungsi sebagai 

penjelasan atas teks, tetapi juga menjadi respons terhadap dinamika 

zaman. Dengan pendekatan ini, Tafsir al-Azhar menjadi bukan 

sekadar karya ilmiah, tetapi juga refleksi pengalaman, perenungan, 

 
121 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1…, hal. 73. 
122 Avif Alviyah, “Metode Penafsiran Buya Hamka Dalam Tafsir Al-Azhar…, hal. 31. 



119 

 

dan perjuangan personal seorang intelektual Muslim yang hidup 

dalam gejolak politik dan sosial yang kompleks.123 

Pandangan ini menunjukkan bahwa Hamka tidak semata 

menempatkan dirinya sebagai penyampai tradisi ulama terdahulu, 

melainkan sebagai pemikir independen yang kreatif. Ia menjadikan 

tafsir sebagai sarana dakwah dan pendidikan yang mampu 

menyentuh berbagai lapisan masyarakat. Bahkan, Tafsir al-Azhar 

bisa disebut sebagai tafsir yang kontekstual menghubungkan nilai-

nilai Qur’ani dengan realitas Indonesia, sehingga menghadirkan 

pemahaman yang hidup dan aplikatif. 

d. Corak Penafsiran Tafsîr al-Azhar 

Corak utama yang mewarnai penafsiran Buya Hamka 

dalam Tafsir al-Azhar adalah adabî-ijtima’î (sastra dan sosial).124 

Gaya penafsiran ini dipengaruhi kuat oleh latar belakangnya 

sebagai seorang sastrawan dan budayawan. Hal ini tercermin dari 

pemilihan gaya bahasa yang komunikatif, puitis, dan mudah 

dipahami oleh khalayak luas, tidak terbatas hanya pada kalangan 

ulama atau akademisi. Hamka berusaha agar pesan-pesan Al-

Qur`an dapat dicerna oleh berbagai lapisan masyarakat, mulai dari 

rakyat biasa hingga cendekiawan. 

Selain gaya sastra, corak sosial (ijtima’î) juga tampak jelas 

dalam tafsirnya. Hamka menafsirkan ayat-ayat Al-Qur`an dengan 

mengaitkan maknanya pada realitas sosial, budaya, dan politik 

masyarakat Indonesia saat itu, terutama ketika negara berada dalam 

tekanan politik Orde Lama. Ia tidak ragu untuk mengkritisi 

ketidakadilan, penindasan, dan penyalahgunaan kekuasaan melalui 

pendekatan tafsir yang hidup dan kontekstual. Dalam banyak 

bagian tafsirnya, Hamka menyisipkan pesan moral dan ajakan 

untuk membela kebenaran dan menegakkan keadilan, sejalan 

dengan semangat dakwah yang membumi. 

Tafsir dengan corak ini tidak hanya menyajikan makna ayat 

secara tekstual, melainkan juga menggali kandungan nilai-nilai Al-

Qur`an untuk merespons berbagai problematika sosial, seperti 

ketimpangan ekonomi, krisis moral, penyimpangan budaya, atau 

lemahnya solidaritas umat. Pendekatan ini menjadikan Al-Qur`an 

sebagai solusi praktis bagi penyakit-penyakit sosial yang 

menjangkiti masyarakat, dengan menyajikannya dalam bahasa 

 
123 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1…, hal. 40. 
124 Corak adabî-ijtima’î adalah gaya menafsirkan Al-Qur`an sesuai dengan kondisi 

sosial dan budaya masyarakat pada waktu itu agar petunjuk-petunjuk dari Al-Qur`an mudah 

dipahami dan diamalkan oleh semua golongan masyarakat. Dalam Supiana Karman, Ulumul 

Qur`an, Bandung: Psutaka Islamika, 2002, hal. 316-317. 



120 

 

yang sederhana, komunikatif, dan mudah dipahami oleh khalayak 

umum.125 Tujuannya adalah agar pesan-pesan moral dan etika Al-

Qur`an tidak hanya terhenti di tingkat pemahaman intelektual, 

tetapi dapat menyentuh kehidupan sehari-hari masyarakat serta 

menggerakkan perubahan menuju tatanan sosial yang lebih baik. 

Corak tafsir budaya kemasyarakatan seperti yang tercermin 

dalam Tafsir al-Azhar karya Hamka sejatinya bukanlah sesuatu 

yang sepenuhnya baru. Akar dari pendekatan ini dapat ditelusuri 

hingga masa pembaruan pemikiran Islam yang dimotori oleh 

Muhammad Abduh, seorang pembaharu dari Mesir yang sangat 

berpengaruh. Pemikiran Abduh yang rasional dan kontekstual 

meletakkan dasar bagi penafsiran Al-Qur`an yang relevan dengan 

realitas sosial masyarakat Muslim modern.126 

Gagasan tersebut kemudian dilanjutkan dan dikembangkan 

oleh muridnya, Sayyid Rasyid Ridha, melalui karya 

monumentalnya Tafsir al-Manâr. Tafsir ini dikenal luas sebagai 

pionir dalam penggunaan pendekatan tematik-sosiologis terhadap 

ayat-ayat Al-Qur`an. Ia mengangkat isu-isu kontemporer seperti 

keadilan sosial, pemerintahan, kolonialisme, dan reformasi umat, 

lalu mengaitkannya secara langsung dengan ajaran Islam yang 

bersumber dari Al-Qur`an. 

Dengan demikian, Tafsîr al-Azhar tidak hanya menjadi 

karya keilmuan, tetapi juga sarana perubahan sosial. Ini 

memperlihatkan bahwa Hamka tidak hanya berperan sebagai 

mufassir dalam pengertian klasik, tetapi juga sebagai agen 

perubahan yang menggunakan tafsir sebagai alat pembaruan 

pemikiran umat Islam di Nusantara. 

 

 
125 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 1, …, hal. 42. 
126 M. Quraish Shihab, Studi Kritis Tafsîr al-Manâr, Bandung: Pustaka Hidayah, 

1994, hal. 21. 



121 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB IV 

ANALISIS KOMPARATIF PENAFSIRAN M. QURAISH SHIHAB 

DAN HAMKA TENTANG AYAT-AYAT LIBÂS AT-TAQWÂ 

 

A. Penafsiran M. Quraish Shihab dan Hamka terhadap Libâs at-

Taqwâ dalam Surah al-A’râf Ayat 26. 

 

Allah Swt. berfirman dalam Surah al-A’râf/7: 26,  

 

ذٰلِكَ مِنْ اٰيٰتِ يٰبنَِيْْٓ اٰدمََ قَدْ انَْزَلْنَا عَليَْكُمْ لِبَاسًا يُّوَارِيْ سَوْءٰتكُِمْ وَرِيْشًاۗ وَلِبَاسُ التَّقْوٰى ذٰلِكَ خَيْر ۗ 

ِ لعََلَّهُمْ يَذَّكَّرُوْنَ    ٢٦اللّٰه

 

Wahai anak cucu Adam, sungguh Kami telah menurunkan kepadamu 

pakaian untuk menutupi auratmu dan bulu (sebagai bahan pakaian 

untuk menghias diri). (Akan tetapi,) pakaian takwa itulah yang paling 

baik. Yang demikian itu merupakan sebagian tanda-tanda 

(kekuasaan) Allah agar mereka selalu ingat. (al-A’râf/7: 26) 

M. Quraish Shihab dan Hamka dalam menafsirkan ayat ini 

mengungkapkan beberapa pembahasan, 1 diantaranya: 

 

1. Seruan Universal kepada Seluruh Manusia 

 
1 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 5, Tangerang: Lentera Hati, 2002, hal. 57-61. 



122 

 

Surah Al-A‘râf ayat 26 menjadi titik awal dalam rangkaian 

petunjuk ilahiah yang ditujukan kepada umat manusia secara 

universal. Setelah membicarakan kisah nabi Adam a.s. dan Hawa,2 

Al-Qur`an mengalihkan perhatiannya kepada seluruh keturunan 

Adam. Menurut Quraish Shihab, Surah al-A‘râf ayat 26 ini menjadi 

pengantar dari rentetan ayat-ayat berikutnya yang semuanya ditujukan 

kepada umat manusia secara umum. Ada dua kemungkinan konteks 

ayat ini. Pertama, sebagai kelanjutan dari kisah Adam dan Hawa 

pasca penurunan mereka ke bumi. Kedua, sebagai bagian dari pesan-

pesan Allah Swt. yang disampaikan kepada anak cucu Adam pada 

awal kehidupan mereka di bumi. Apa pun pendekatan yang diambil, 

ayat ini bermaksud memberikan peringatan dan petunjuk yang sangat 

penting bagi kehidupan manusia.3  

Sayyid Quthb menyebut ayat ini sebagai "waqfah" atau 

perhentian dalam alur naratif surah, yang memberi ruang bagi 

manusia untuk merenung sebelum melanjutkan pelajaran kehidupan 

selanjutnya. Penggunaan seruan "Yâ Banî Âdam" menunjukkan 

bahwa Allah Swt. mengarahkan firman-Nya kepada setiap manusia, 

lintas zaman dan tempat. Peringatan ini bukan hanya tentang busana 

lahiriah, melainkan menyiratkan anugerah spiritual dan tanggung 

jawab moral yang menyertainya. 

Hamka menjelaskan bahwa seruan tersebut bukan sekadar 

panggilan, tetapi juga peringatan bahwa manusia kini telah memikul 

tanggung jawab moral di bumi. Dengan sapaan ini, Allah 

mengingatkan manusia bahwa mereka adalah makhluk yang 

dimuliakan dan diberi petunjuk, serta harus menjaga harkatnya 

melalui cara berpakaian yang sesuai dengan fitrah dan tuntunan ilahi. 

Jangan sampai manusia mengikuti bisikan serta tipu daya Iblis.4 

 
2 Adam dan istrinya diturunkan ke bumi oleh Allah Swt. lantaran melanggar perintah 

Allah Swt., yaitu memakan buah dari pohon yang dilarang. Penjelasan ini ada pada ayat 19-

25 Surah Al-A’râf/7.  
3 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 5, …, hal. 57. 
4 Asal mula dosa yang dilakukan oleh Iblis bersumber dari sikap takabbur yang 

melekat dalam dirinya. Kesombongan inilah yang membuatnya menolak perintah Allah Swt. 

untuk bersujud kepada Adam. Bahkan, setelah mendapat teguran dari Allah Swt., Iblis tidak 

menunjukkan penyesalan, melainkan justru memperkuat kesombongannya dan bersikeras 

melanjutkan kesalahan itu dengan tekad untuk menjerumuskan manusia sebagai bentuk 

permusuhannya. Sebaliknya, kesalahan manusia bukan berasal dari kesombongan, melainkan 

karena kurangnya pengalaman dan kelemahan dalam menghadapi bujuk rayu. Ketika ditegur, 

manusia tidak mengingkari kesalahannya, melainkan segera bertobat dan menunjukkan 

penyesalan yang tulus. Oleh sebab itu, manusia baru diturunkan ke dunia setelah terlebih 

dahulu diberikan kesempatan untuk bertaubat. Kesadaran akan kelemahan ini membuat 

manusia memahami bahwa tanpa ampunan dan rahmat dari Allah Swt., ia sangat mungkin 



123 

 

Berdasarkan hal ini konsep libâs at-taqwâ cocok untuk di 

gunakan semua manusia walaupun berbeda budaya, ras dan agama, 

karena libâs at-taqwâ memiliki fungsi perlindungan dari cuaca, 

pakaian yang sopan dan beretika, serta menjadi cerminan manusia 

yang bermartabat. 

 

2. Pakaian sebagai Ilham Ilahi dan Cermin Peradaban 

Secara tekstual, menurut Quraish Shihab ayat ini menyebutkan 

tiga jenis pakaian yang memiliki fungsi dan makna tersendiri: 

a. Pakaian penutup aurat (libâs yuwârî saw’âtikum) 

Menunjukkan fungsi biologis dan sosial dari pakaian. Ia menjadi 

pelindung martabat manusia dan penjaga dari pandangan yang 

tidak layak. 

b. Pakaian perhiasan (rîsyan) 

Mengandung dimensi estetis dan ekspresi diri. Islam tidak 

mengingkari keindahan dan penampilan yang rapi, selama tidak 

jatuh dalam kesombongan. 

c. Pakaian takwa (libâs at-taqwâ) 

Merupakan dimensi spiritual terdalam. Ia adalah simbol integritas 

batin dan cerminan akhlak yang luhur. 

Ayat ini bagi Quraish Shihab menegaskan bahwa Islam 

mengatur kehidupan manusia secara menyeluruh, dari aspek fisik 

hingga batiniah, dengan menyeimbangkan antara fungsionalitas, 

estetika, dan spiritualitas. 

Terkait pakaian penutup aurat, Hamka menyatakan bahwa 

pakaian dalam sejarah manusia mengalami evolusi. Manusia pada 

mulanya hanya menutupi bagian auratnya secara sederhana, 

sebagaimana masih terlihat pada masyarakat yang disebut “primitif”.5 

Meski berpakaian sangat minim, mereka tetap menjaga aurat dasar 

dengan menutup kemaluan. Ini menunjukkan bahwa rasa malu 

merupakan fitrah yang melekat dalam jiwa manusia sejak awal 

keberadaannya, bahkan sebelum datangnya peradaban atau sistem 

berpakaian kompleks.6 Adam dan Hawa pun, setelah menyadari aurat 

 
terjerumus kembali dalam dosa yang sama. Dalam Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 4, 

Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 2001, hal. 2333. 
5 Dalam KBBI, Primitif adalah keadaan yang sangat sederhana, belum maju, kuno, 

dan tidak modern. Dalam https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/primitif. Diakses pada tanggal 

29 Mei 2025 pukul 08.00 WIB.  
6 Pada masa jahiliyah, perempuan Arab kerap berpakaian dengan tujuan menarik 

perhatian dan kekaguman dari kaum laki-laki. Pakaian yang dikenakan juga berfungsi praktis 

sebagai pelindung tubuh dari teriknya panas padang pasir, sesuai dengan iklim gurun yang 

keras. Mereka biasa mengenakan kerudung yang diletakkan di atas kepala dan dibiarkan 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/primitif


124 

 

mereka pasca memakan buah terlarang, langsung berusaha 

menutupinya dengan daun-daun surga. Di sinilah muncul kesadaran 

batin pertama yang menandai transisi dari kepolosan kepada tanggung 

jawab moral. 

Hamka menambahkan, pakaian perhiasan atau risyan7 berasal 

dari akar kata yang berarti bulu burung, yang secara alami berfungsi 

melindungi sekaligus memperindah makhluk tersebut. Hamka 

menyatakan bahwa inspirasi manusia dalam menciptakan pakaian 

adalah bentuk ilham dari Allah melalui pengamatan terhadap makhluk 

hidup seperti burung merak atau cenderawasih. Maka, sejak awal 

manusia memang diarahkan untuk tidak hanya menutupi tubuhnya, 

tetapi juga menyempurnakannya dengan rasa keindahan yang 

bersumber dari alam ciptaan Tuhan. Allah Swt. telah memberikan 

ilham kepada manusia untuk meniru keindahan makhluk ciptaan-Nya 

dalam merancang pakaian dan perhiasan. Inilah bentuk awal 

kesadaran estetik dalam diri manusia. 

Maka tak heran jika kemudian berkembang industri pakaian, 

dari bulu unta dan kambing, hingga menjadi mantel-mantel bulu 

mewah yang dikenal di dunia Barat. Ini bukan semata-mata hasil akal 

manusia, tetapi bagian dari tanda-tanda kekuasaan Allah Swt. (ayat-

ayat Allah) dalam kehidupan manusia yang dikaruniakan akal dan 

rasa seni. 

 

3. Libâs at-Taqwâ sebagai Puncak Kesadaran Spiritual 

Libâs at-taqwâ dalam pandangan M. Quraish Shihab 

merupakan lambang dari pakaian ruhani yang menyelimuti jiwa. Ia 

tidak hanya menutupi aurat batiniah seperti iri, dengki, dan 

kesombongan, tetapi juga memperindah kepribadian melalui sikap 

 
menjuntai ke belakang, sehingga bagian dada dan perhiasan di leher seperti kalung tampak 

terbuka. Bahkan, karena kelonggaran atau bentuk pakaian yang terbuka, area sekitar dada 

pun sering kali terlihat jelas. Selain itu, mereka juga menghiasi diri dengan anting di telinga 

dan kalung di leher sebagai bagian dari perhiasan tubuh. Gaya berpakaian seperti ini mulai 

mengalami perubahan signifikan setelah kedatangan Islam yang dibawa oleh Nabi 

Muhammad Saw. Ajaran Islam memberikan perhatian khusus terhadap adab dan etika 

berpakaian, sehingga cara berbusana perempuan Arab pun berubah dari sebelumnya. Dalam 

Ahmad Sodikin, “Eksistensi Pakaian di Semenanjung Arab dalam Sejarah Islam” dalam 

Jurnal JUSMA, Vol. 02 No. 01 Tahun 2023, hal. 39. 
7 Rîsyan berarti bulu burung, pakaian mewah, harta, dan dikiaskan kepada keadaan 

yang indah atau perhiasan. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth, Mesir: 

Maktabah al-Syurûq al-Dauliyyah, 2004, hal.  385. 



125 

 

dermawan, rendah hati, dan pengendalian diri. Rasulullah saw. 

menyebut iman itu tanpa busana, dan pakaian iman adalah takwa.8  

M. Quraish Shihab menjabarkan bahwa ketika seseorang 

mengenakan pakaian takwa, maka ma‘rifat kepada Allah Swt.  

menjadi modal utamanya. Ia hidup dengan kesadaran, mengendalikan 

diri, menjadikan cinta sebagai dasar pergaulan, rindu kepada Allah 

Swt. sebagai penggerak langkahnya, zikir sebagai penyejuk jiwa, dan 

keprihatinan sebagai pendamping hidup. Ilmu menjadi senjatanya, 

sabar sebagai pakaiannya, dan kesadaran akan kelemahan di hadapan 

Allah Swt. menjadi kebanggaannya. Ia hidup zuhud, percaya diri, 

menjunjung kebenaran, mencintai ketaatan, berjihad dalam 

keseharian, dan shalat menjadi pelipur hatinya. 

Lebih lanjut, hamka menjelaskan libâs at-taqwâ, pakaian 

takwa. Inilah pakaian ketiga, pakaian yang tidak nampak secara kasat 

mata, tetapi jauh lebih penting dan hakiki. Ia adalah pakaian jiwa 

yang menjaga batin manusia dari keburukan, melindungi akhlak, dan 

menjadi tameng dari tipu daya Iblis yang disebut dalam kisah 

sebelumnya. urutan dalam ayat ini menggambarkan perkembangan 

spiritual manusia dari kesadaran fisik menuju kematangan moral dan 

rohaniah. 

Menurut Hamka, terdapat perbedaan tafsir mengenai makna 

pakaian takwa. Ibnu Zaid mengartikannya secara langsung sebagai 

takwa itu sendiri, sedangkan Ibnu Abbas menafsirkannya sebagai 

iman dan amal saleh. Dua tafsir ini tidak saling bertentangan, 

melainkan saling melengkapi. Takwa adalah keadaan batin yang 

memelihara diri dari murka Allah Swt., dan bentuk nyatanya adalah 

keimanan dan amal saleh. Maka, pakaian takwa adalah keseluruhan 

sistem nilai dalam diri manusia yang menjaga kehormatan diri tidak 

hanya dari pandangan manusia, tetapi juga dari pengawasan Tuhan. 

Dengan demikian, takwa berperan sebagai perlindungan 

ruhani dan ekspresi keimanan yang hidup dalam perilaku sehari-hari. 

Seseorang yang mengenakan pakaian takwa akan tampil sederhana 

meski kaya, dermawan meski kekurangan, dan tetap anggun dalam 

menghadapi ujian hidup. Menurut Quraish Shihab, makna pakaian 

dalam ayat ini bukan sekadar tekstil, tetapi simbol dari nilai-nilai 

 
8 Hadisnya berbunyi, “iman itu tidak berpakaian, pakaiannya adalah taqwa, 

perhiasannya adalah malu, dan buahnya adalah ilmu (yang diamalkan).” (HR. al-Hakim). 

Abu Darda` mengatakan sanad hadis ini dhaif. Ibnu Qayyim berkata dalam Miftâh Dâr 

Sa’âdah 1/399, hukum marfu’ hadis ini adalah batil. Dalam Mausû’ah al-hadits, kitâb 

makârimi al-akhlâq hadis No. 280. https://islamarchive.cc/hadith/418508. Diakses pada 28 

Mei 2025 pukul 11. 00 WIB. 

https://islamarchive.cc/hadith/418508


126 

 

luhur yang melindungi martabat dan memperkuat identitas spiritual 

manusia. 

 

4. Takwa sebagai Aktualisasi Fitrah dan Instrumen Penyucian Jiwa 

Ayat ini juga dapat dikaitkan dengan konsep fitrah 

sebagaimana dalam Surah ar-Rûm/30: 30,9 Allah berfirman, 

هَاۗ  لََ تَ بْدِيْلَ لِِلَْقِ اللّهِٰ  فًاۗ فِطْرَتَ اللّهِٰ الَّتِِْ فَطَرَ النَّاسَ عَلَي ْ لِكَ ۗ فاَقَِمْ وَجْهَكَ للِدِٰيْنِ حَنِي ْ ذه
  الْقَيِٰمُُۙ وَلهكِنَّ اكَْثَ رَ النَّاسِ لََ يَ عْلَمُوْنَُۙ الدِٰيْنُ  

Maka, hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Islam 

sesuai) fitrah (dari) Allah yang telah menciptakan manusia menurut 

(fitrah) itu. Tidak ada perubahan pada ciptaan Allah (tersebut). 

Itulah agama yang lurus, tetapi kebanyakan manusia tidak 

mengetahui. (ar-Rûm/30: 30) 

Ayat ini menunjukkan bahwa manusia diciptakan dalam 

keadaan fitrah, yakni kecenderungan alami untuk mengenal dan 

menyembah Allah. Namun, lingkungan dan pengalaman hidup sering 

kali mempengaruhi seseorang.10 

 
9 Dalam Surah Ar-Rûm/30: 30 dijelaskan fitrah manusia sebagai kondisi asli 

penciptaan manusia yang telah ditanamkan oleh Allah Swt. sejak lahir. Sebagian ulama 

menafsirkannya sebagai keyakinan kepada tauhid, atau kecenderungan alami untuk 

mengenal dan menyembah Allah Swt., sebagaimana ditegaskan dalam hadis bahwa setiap 

anak dilahirkan dalam keadaan fitrah. Ulama seperti al-Biqa‘i dan al-Ghazali menekankan 

bahwa fitrah adalah kemampuan bawaan untuk menerima kebenaran, kecenderungan kepada 

akhlak mulia, serta potensi mengetahui realitas secara benar. Dalam M. Quraish Shihab, 

Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, Vol. 11, …, hal. 52-60. 
10 Fitrah yang sehat akan merasa malu ketika aurat fisik terbuka, karena rasa malu 

adalah bagian dari iman. Orang yang masih memiliki rasa malu kepada Allah Swt. dan 

kepada sesama, akan berusaha menjaga auratnya, baik secara fisik maupun batin, serta 

menjauhi hal-hal yang bertentangan dengan nilai kesucian. Namun, tantangan besar datang 

dari berbagai media dan budaya populer masa kini yang justru mengikis rasa malu. Program 

dan konten yang diproduksi sebagian media secara sengaja mengeksploitasi tubuh manusia 

dan menyebarkan ketelanjangan, seolah ingin menyerahkan manusia kepada nafsu dan 

bisikan setan. Mereka berusaha menghancurkan kehormatan manusia dan menjadikan 

kebebasan tanpa batas sebagai tujuan akhir. Sesungguhnya, ketelanjangan adalah sifat 

hewan. Tidak ada manusia yang waras dan menjaga martabatnya merasa senang melihat 

aurat terbuka, apalagi menganggapnya sebagai keindahan. Jika seseorang menikmati hal itu, 

berarti fitrah dan kemanusiaannya telah rusak, bahkan lebih rendah dari binatang. Dalam 

Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 1, Terj. As’ad 

yasin dari judul “Fî Zhilalil Qur`an,” Jakarta: Gema Insani Press, 2000, hal. 404. 

 



127 

 

Quraish Shihab menjelaskan bahwa makna fitrah adalah 

penciptaan pertama yang dilakukan tanpa meniru atau mencontoh apa 

pun sebelumnya. Dalam konteks ini, fitrah dapat dimaknai sebagai 

sesuatu yang melekat pada diri manusia sejak lahir. Menyinggung 

makna fitrah dalam ayat yang dibahas, Quraish Shihab mengutip 

pandangan Imam al-Ghazali dalam Ihyâ’ ‘Ulumuddîn. Menurut al-

Ghazali, setiap manusia sejak awal penciptaannya telah dibentuk di 

atas dasar keimanan kepada Allah Swt. Bahkan, manusia juga 

memiliki potensi bawaan untuk mengetahui realitas dan kebenaran 

sebagaimana adanya. Pengetahuan tersebut seolah telah tersimpan 

dalam diri manusia karena adanya potensi untuk mengenal dan 

memahami. Oleh karena itu, yang dimaksud dengan fitrah dalam hal 

ini adalah kesiapan dan kecenderungan manusia untuk menerima 

kebenaran secara mantap dan tulus.11 

Dengan demikian, manusia secara kodrati diciptakan dengan 

kecenderungan kepada kebaikan dan kesucian. Libâs at-taqwâ 

menjadi sarana konkret untuk menjaga fitrah tersebut dari pengaruh 

lingkungan yang merusak. Di sinilah Hamka memberikan sentuhan 

tajam terhadap realitas sosial. Ia menyoroti bahwa tidak sedikit 

manusia terutama perempuan yang justru menelanjangi jiwanya 

melalui pakaian dan perhiasan yang mewah, karena tidak disertai 

dengan pakaian takwa. Perhiasan lahiriah tanpa ketakwaan dapat 

menjerumuskan pada kesombongan, riya’, dan ekspos diri yang 

berlebihan.  

Menurut Hamka, bagi mereka yang berpakaian mewah dan 

penuh hiasan, terdapat bahaya takabbur yang mengintai. Oleh sebab 

itu, Islam melarang khuyalâ’12 yaitu sikap angkuh dalam berpakaian. 

Larangan ini bukan berarti Islam menolak keindahan pakaian, sebab 

justru Allah yang menurunkan ilham keindahan itu, sebagaimana 

dijelaskan dalam ayat ini. Yang tercela adalah penggunaan pakaian 

untuk menutupi kekosongan jiwa dari nilai-nilai takwa. 

Dalam konteks ini, pendidikan takwa bukan sekadar aspek 

kognitif, tetapi merupakan pendidikan ruhani yang bersifat 

transformatif. Melalui proses murâqabah (kesadaran akan kehadiran 

 
11 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 11, …, hal. 54. 
12 Khuyalâ` berasal dari kata khâla yang berarti takabbur atau sombong. Dalam 

Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, hal.  266. Dalam sebuah hadis yang 

diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari (no. 5784) dari Salim bin Abdillah, dari ayahnya, 

Rasulullah SAW bersabda, “bahwa siapa pun yang menyeret pakaiannya karena 

kesombongan, maka Allah Swt. tidak akan memandangnya pada hari kiamat.” (HR. al-

Bukhari). Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari, Sahîh al-Bukhârî, hadis No. 5784, Beirut: Dâr 

Ibn Katsîr, 2002, hal. 1132. 



128 

 

Allah),13 manusia dituntun menuju tazkiyah al-nafs14 (penyucian jiwa) 

sebagai syarat tumbuhnya kepribadian ideal. 

 

5. Dimensi Syukur dan Spiritualitas dalam Pakaian 

Quraish Shihab mengutip pendapat Thahir bin Asyur yang 

menegaskan bahwa penggunaan kata "anzalnâ" (Kami telah 

menurunkan) dalam ayat ini menandakan bahwa pakaian adalah 

nikmat dari Allah Swt. Ayat ini memuat dua aspek keutamaan: syukur 

atas nikmat lahiriah dan kesadaran terhadap tuntutan batiniah. 

Bahkan pemeliharaan aurat adalah warisan sejak Adam a.s., dan 

diingatkan kepada anak keturunannya agar selalu menjaga dan 

bersyukur atas nikmat itu. 

Bagi Hamka, pakaian takwa menjadi filter terhadap niat dan 

tujuan berpakaian. Ia meluruskan motivasi, agar keindahan tidak 

menjadi alat untuk maksiat, tetapi cerminan rasa syukur dan 

kesadaran spiritual.15 

Pakaian, baik lahiriah maupun batiniah, harus disyukuri karena 

merupakan sarana penjaga martabat manusia. Kesadaran spiritual 

terhadap nikmat ini mendorong manusia untuk menjaga aurat jasmani 

dan batiniahnya sebagai bentuk tanggung jawab moral kepada Allah. 

 

6. Pakaian Takwa sebagai Sistem Perlindungan Spiritual 

Makna linguistik dari kata “takwa” berasal dari akar kata 

"waqâ"16 yang berarti melindungi.17 Maka libâs at-taqwâ dapat 

 
13 Murâqabah memiliki arti dibawah pengawasan. Dalam Mu’jam al-Wasîth, Mesir: 

Maktabah al-Syurûq al-Dauliyyah, 2004, hal.  363. 
14 menurut al-Ghazali, tazkiyatun nafs merupakan proses pembersihan jiwa manusia 

dari segala bentuk kotoran, baik yang bersifat lahiriah maupun batiniah. Artinya, tidak hanya 

membersihkan aspek lahir seperti perilaku dan tindakan yang buruk, tetapi juga menyucikan 

hati dari penyakit-penyakit batin seperti iri, sombong, dan riya yang menghalangi kedekatan 

kepada Allah Swt. Dalam Solihin, Tasawuf Tematik, Bandung: Pustaka Setia, 2003, hal. 125. 
15 Dalam pengertian syariat, takwa diartikan sebagai upaya menjaga diri dari dosa 

dengan cara menjauhi perbuatan yang dikhawatirkan bisa menjerumuskan ke dalam dosa, 

bahkan meskipun perbuatan itu pada dasarnya diperbolehkan. Allah Swt. menjelaskan hal ini 

dalam beberapa ayat Al-Qur`an, seperti dalam Surah al-Aʻrâf/7: 35, an-Nahl/16: 128, dan az-

Zumar/39: 73. 
16 Abu Hamid al-Ghazali memaknai waqâ sebagai: pemeliharaan, penjagaan, bekal 

diri, dan naungan. Dalam Muhammad ‘Ali Baidhun, Majmû‘ Rasâ’il al-Imâm al-Ghazâlî, 

Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2004, hal. 203-204. 
17 Istilah at-taqwa berasal dari kata waqâ-yaqî-wiqâyah (َوَقَى-يَقِي-وِقاَية). Takwa berarti 

takut kepada Allah Swt. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, hal. 

156. Dalam KBBI takwa/takwa yaitu terpeliharanya diri dari siksa Allah Swt. dengan tetap 

taat melaksanakan perintah-Nya dan menjauhi segala larangan-Nya. Dalam 



129 

 

dipahami sebagai sistem pertahanan ruhani yang menjaga manusia 

dari dosa dan kehinaan. Dalam analogi ini, pakaian takwa serupa 

dengan baju zirah yang melindungi dari bahaya dalam peperangan. 

Sebagaimana disebut dalam Surah an-Nahl/16: 81, pakaian juga 

berfungsi sebagai pelindung dari panas dan serangan.18 Perlindungan 

ruhani jauh lebih penting karena menyangkut keselamatan jiwa di 

dunia dan akhirat. 

Pakaian takwa disebutkan setelah penyebutan pakaian jasmani, 

karena keduanya saling melengkapi. Pakaian lahiriah menutupi aib 

jasmani, sedangkan pakaian takwa menutupi aib batiniah. 

Keterbukaan aurat ruhani seperti nafsu yang merusak, sifat iri, dengki, 

sombong, dan maksiat, jauh lebih menyakitkan bila terbuka 

dibandingkan dengan aurat fisik. Bahkan, Allah Swt. lebih 

memaklumi keterbukaan aurat jasmani jika memang dalam kondisi 

darurat, misalnya untuk pengobatan, karena pembukaannya hanya 

sarana dan bukan tujuan. Sementara itu, keterbukaan aurat ruhani 

dapat mengantarkan manusia kepada kebinasaan yang hakiki. 

Pakaian takwa juga bisa bermakna rasa malu, penampilan 

ibadah, kerendahan hati di hadapan Allah, atau akhlak yang luhur dan 

semua ini terangkum dalam satu pemahaman bahwa ia adalah pakaian 

ruhani. 

7. Universalitas Pesan dan Relevansi Kepribadian Ideal 

Peralihan gramatikal dari kata ganti kedua jamak (kalian) ke 

bentuk persona19 ketiga (mereka) pada akhir ayat menjadi isyarat 

bahwa pesan ini berlaku universal. Siapa pun, baik Muslim maupun 

non-Muslim, yang ingin menjaga martabat dan integritas dirinya, 

harus mengenakan libâs at-taqwâ. Hal ini menegaskan bahwa 

kepribadian ideal dalam Islam tidak eksklusif, tetapi dapat diraih oleh 

siapa saja yang menempuh jalan takwa. Oleh karena itu, pembentukan 

kepribadian dalam Islam bersifat inklusif dan terbuka untuk seluruh 

umat manusia. 

 
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/takwa. Diakses pada tanggal 29 Mei 2025 pukul 11.00 

WIB.  
18 Ibnu Abbas dan Rab’i menyampaikan dalam Surah l-Baqarah ayat 187 bahwa 

fungsi libâs, yaitu sebagai: Perlindungan, kenyamanan dan ketenangan, dan penutup aib. 

Dalam Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 1, Terj. Abdul Ghoffar dan Abu Ihsan al-Atsari 

dari judul “Lubâbut Tafsîr Min Ibni Katsîr,” Bogor: Pustaka Imam Syafi’I, 2004, hal. 354. 
19 Persona adalah pribadi atau orang yang berperanan dalam pembicaraan. Dalam 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/persona. Diakses pada tanggal 28 Mei 2025 pukul 08.00 

WIB. 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/takwa
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/persona


130 

 

8. Refleksi Diri dan Pembentukan Kepribadian 

Quraish Shihab menukilkan, bahwa Sayyid Quthb menyebut 

ayat ini sebagai momen perenungan di tengah narasi panjang 

kehidupan manusia. Dalam pembentukan kepribadian, refleksi diri 

merupakan langkah awal menuju penyucian jiwa. Islam mengajarkan 

pentingnya introspeksi atau muhasabah20 sebagai proses memahami 

kekurangan diri dan memperbaikinya dengan nilai-nilai ketakwaan.  

Hamka menyimpulkan bahwa libâs at-taqwâ adalah simbol 

dari kepribadian ideal dalam Islam. Ia tidak hanya mencerminkan 

kesalehan pribadi, tetapi juga integrasi antara kesadaran moral, 

tanggung jawab sosial, dan estetika yang terarah. Dengan kata lain, 

perintah berpakaian dalam ayat ini bukan hanya panduan etika 

berpakaian, tetapi merupakan manifestasi dari fitrah, akal, dan takwa 

yang membentuk karakter manusia seutuhnya dalam bingkai petunjuk 

Ilahi. 

Lebih lanjut, Hamka juga menyinggung bagaimana pakaian 

dapat memengaruhi psikologi dan kepribadian seseorang. Ia 

mencontohkan bahwa orang miskin yang hanya memiliki pakaian 

sederhana bisa merasa rendah diri, namun dihibur oleh janji bahwa 

pakaian takwa lebih utama. Sebaliknya, orang kaya dengan pakaian 

mewah bisa tergoda untuk bersikap angkuh. Dari sini dapat 

disimpulkan bahwa libâs at-taqwâ adalah simbol dari kepribadian 

yang bertanggung jawab secara spiritual, sosial, dan moral. 

 

B. Penafsiran Quraish Shihab dan Hamka tentang Jilbâb sebagai 

Representasi Libâs at-Taqwâ dalam Surah al-Ahzâb Ayat 59 

 

تِكَ وَنِسَاۤءِ الْمُؤْمِنِيَْْ يدُْنِيَْْ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلََبيِْبِهِنَّۗ  َزْوَاجِكَ وَبَ نه يَ ُّهَا النَّبُِّ قُلْ لَِٰ لِكَ يٰها  ذه
ُ غَفُوْراً رَّحِيْمًا     ٥٩ادَْنٰها انَْ ي ُّعْرَفْنَ فَلََ يُ ؤْذَيْنَۗ وكََانَ اللّهٰ

 

 
20 Menurut Abu Isma’il, muhasabah atau introspeksi diri yang benar bertumpu pada 

tiga pilar utama. Pertama, membandingkan antara limpahan nikmat Allah Swt. dengan dosa-

dosa yang telah diperbuat. Kedua, membedakan antara hak dan kewajiban, yakni dengan 

menunaikan segala bentuk ketaatan yang menjadi tanggung jawabnya kepada Allah Swt. 

Ketiga, tidak merasa cukup dengan amal ketaatan yang telah dilakukan, karena seorang 

hamba sejati selalu merasa amalnya belum sepadan dengan keagungan Allah Swt. Dalam 

Ibnu Qayyim al-Jauziyah, Madarijus-Salikin (Pendakian Menuju Allah), Terj. Kathur 

Suhardi dari judul “Madarijus-Sâlikîn Baina Manâzili Iyyâka Na’budu wa Iyyâka Nazta’in,” 

Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 1998, hal. 35-38. 

 



131 

 

Wahai Nabi (Muhammad), katakanlah kepada istri-istrimu, anak-

anak perempuanmu dan istri-istri orang mukmin supaya mereka 

mengulurkan jilbâbnya ke seluruh tubuh mereka. Yang demikian itu 

agar mereka lebih mudah untuk dikenali sehingga mereka tidak 

diganggu. Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. Menurut 

satu pendapat, jilbâb adalah sejenis baju kurung yang longgar yang 

dapat menutup kepala, wajah, dan dada. (al-Ahzâb/33: 59) 

 Ayat ini secara khusus mengarahkan perintah kepada kaum 

wanita mukmin, dimulai dari istri-istri Nabi, putri-putrinya, dan 

perempuan-perempuan mukmin secara umum. Perintah ini bukanlah 

sekadar ajakan berbusana, tetapi upaya perlindungan terhadap 

kehormatan wanita dari segala bentuk gangguan, fitnah, atau 

pelecehan sosial yang kala itu marak terjadi. Quraish Shihab dan 

Hamka dalam menafsirkan ayat ini mengungkapkan beberapa 

pembahasan, diantaranya: 

 

1. Konteks dan Latar Turunnya Surah al-Ahzâb Ayat 59 

Quraish Shihab menyebut bahwa sebelum turunnya ayat ini, 

tidak terdapat perbedaan yang jelas dalam cara berpakaian antara 

perempuan merdeka dan budak, bahkan antara perempuan yang 

menjaga kehormatannya dan yang tidak. Ketidakjelasan ini 

menyebabkan sebagian laki-laki merasa bebas mengganggu 

perempuan di jalan, terutama karena mengira mereka adalah budak 

atau perempuan rendahan. Dalam konteks sosial yang semrawut ini, 

ayat al-Ahzâb/33: 59 hadir sebagai solusi dari Allah untuk mengatur 

relasi sosial secara lebih beradab, melalui anjuran berpakaian yang 

dapat menjadi identitas serta bentuk perlindungan bagi perempuan 

Muslimah.21 

Sementara itu, Hamka melihat ayat ini sebagai bagian dari 

transformasi besar Islam dalam merombak tatanan moral dan sosial 

masyarakat Arab jahiliyah, termasuk dalam aspek berpakaian. Ia 

menekankan bahwa salah satu ciri paling mencolok dari masyarakat 

Islam yang dibentuk oleh wahyu adalah perbedaan dalam adab 

berpakaian perempuan. Pada masa awal dakwah Islam, hampir tidak 

ada perbedaan penampilan lahiriah antara perempuan Muslimah 

dengan perempuan musyrik, maupun antara perempuan merdeka 

dengan budak. Akibatnya, perempuan yang harus keluar rumah pada 

malam hari untuk keperluan hajat karena tidak tersedianya fasilitas 

sanitasi sering menjadi sasaran gangguan para pemuda. Mereka sulit 

 
21 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 11, …, hal. 319-321. 



132 

 

dibedakan dari budak atau perempuan tidak terhormat. Maka, 

turunnya ayat ini menjadi penegasan atas pentingnya simbol identitas 

dan kehormatan bagi perempuan Muslimah, yang secara fisik tampak 

dalam bentuk penggunaan jilbâb sebagai pembeda dan pelindung 

dalam masyarakat.22 

 

2. Makna dan Fungsi Jilbâb 

Ayat ini memerintahkan Nabi Muhammad saw. agar 

menyampaikan kepada istri-istrinya, putri-putrinya, serta seluruh 

perempuan dari kalangan mukmin agar mereka mengulurkan jilbâb23 

ke seluruh tubuh mereka. Perintah ini tidak hanya bersifat teknis 

dalam hal berpakaian, melainkan juga mengandung makna etis dan 

spiritual  

Quraish Shihab menjelaskan, Perintah “mengulurkan jilbâb” 

dimaknai sebagai upaya menyempurnakan tata cara berpakaian, bukan 

sekadar kewajiban teknis. Pakaian di sini bukan hanya pelindung 

fisik, melainkan simbol spiritual dan sosial sebagai “libâs at-taqwâ” 

(pakaian ketakwaan). 

Quraish Shihab menafsirkan bahwa frasa “mengulurkan 

jilbab” menunjukkan ajakan untuk menyempurnakan etika berpakaian 

dalam Islam. Menurutnya, sebagian perempuan pada masa itu sudah 

memakai jilbâb, namun belum sepenuhnya sesuai dengan tuntunan 

syariat. Oleh karena itu, perintah ini bertujuan untuk memperbaiki 

cara pemakaian agar lebih mencerminkan fungsi jilbâb sebagai 

perlindungan, bukan hanya sebagai pelengkap busana. Dalam 

pandangan Shihab, jilbâb adalah simbol dari libâs at-taqwâ (pakaian 

ketakwaan), yang mencerminkan identitas spiritual, kesopanan sosial, 

dan komitmen moral seorang Muslimah. 

 
22 Pakaian yang dikenakan oleh orang Badui terdiri atas al-qabâ, yakni baju panjang 

yang terbelah di bagian tengah dan mencapai bagian pantat, serta diikat dengan sabuk kulit. 

Sebagai pelapis luar, mereka memakai al-‘abâ’ah. Saat berperang atau menunggang kuda, 

mereka biasanya mengenakan celana dan al-ridâ’ yang berukuran pendek. Sementara itu, 

para pemuka suku dan orang-orang yang memiliki kedudukan tinggi menggunakan al-qabâ’ 

yang lebih panjang hingga lutut, dilapisi dengan jilbâb yang lebar dan diikat dengan sabuk 

berbahan sutra, serta ditambah dengan jubah luar (al-jubbah). Mereka pun memakai alas 

kaki dan sepatu. Kaum pria Arab kala itu juga menutup kepala dengan al-imâmah yang 

kemudian dilapisi al-thaylasân. Pada masa pemerintahan Sulaiman bin Abdul Malik, kain-

kain sulaman (al-wasyu) dari daerah Kufah, Yaman, dan Iskandariah menjadi mode yang 

populer. Kain-kain ini digunakan sebagai bahan untuk membuat jilbâb, ridâ’, celana 

(sarâwîl), sorban (imâmah), serta penutup kepala seperti peci. Dalam Ahmad Sodikin, 

“Eksistensi Pakaian di Semenanjung Arab dalam Sejarah Islam,” …, hal. 39. 
23 Jilbâb berarti pakaian yang menutupi seluruh tubuh, juga berarti khimar. Dalam 

Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth, …, hal.  128. 



133 

 

Ia juga menjelaskan bahwa terdapat ragam penafsiran klasik 

mengenai makna jilbâb. Ada yang memahami jilbâb sebagai pakaian 

longgar, ada yang mengartikannya sebagai kerudung yang menutupi 

kepala dan leher, dan ada pula yang memaknainya sebagai kain luar 

yang dikenakan untuk menutupi seluruh tubuh termasuk pakaian 

bagian dalam. Mengutip al-Biqa‘i, Quraish Shihab menegaskan 

bahwa semua pendapat tersebut dapat diterima, selama jilbâb 

berfungsi sebagai pelindung aurat dan simbol kehormatan. Ibn ‘Asyur 

memperluas analisis ini dengan menyatakan bahwa jilbâb adalah 

pakaian yang lebih besar dari khimâr (kerudung),24  tetapi lebih kecil 

dari jubah penuh. Jilbâb dikenakan dari atas kepala dan menjulur 

hingga menutup sisi wajah, bahu, dan sebagian punggung. Tujuannya 

adalah agar perempuan Muslimah mudah dikenali sebagai wanita 

terhormat yang menjaga diri dari gangguan. Ibn ‘Asyur juga 

menekankan bahwa model jilbâb dapat menyesuaikan dengan 

kebudayaan dan perkembangan zaman selama fungsi utamanya 

sebagai pelindung dan penanda identitas tetap dipertahankan.25 

Dalam tafsir gramatikal, Quraish Shihab juga menyoroti 

penggunaan kata kerja yudnîna dari akar kata adnâ (mendekatkan).26 

Menurut Ibn ‘Asyur, hal ini menunjukkan bahwa perintah berjilbâb 

dimaksudkan agar kain tersebut dikenakan dengan menjulur ke 

seluruh tubuh, bukan sekadar dikenakan secara minimalis. Frasa 

“jilbâbihinna” (jilbâb mereka) juga menunjukkan bahwa jilbâb bukan 

sesuatu yang asing bagi para Muslimah saat itu; mereka telah 

memilikinya, namun penggunaannya perlu disempurnakan agar sesuai 

dengan tujuan syariat. 

Sementara itu, Hamka menekankan bahwa jilbâb dalam ayat 

ini memiliki fungsi utama sebagai penutup tubuh secara menyeluruh. 

Mengutip para mufasir klasik seperti al-Qurṭubi, Ibn ‘Abbas, Ibn 

Mas‘ud, dan Sufyan ats-Tsauri, Hamka menyatakan bahwa jilbâb 

yang dimaksud adalah kain lebar seperti ridâ` (sejenis selimut)27 yang 

dikenakan dari kepala hingga menutupi seluruh tubuh dan pakaian 

 
24 Khimâr diartikan sebagai segala hal yang dijadikan untuk penutup aurat, juga 

diartikan kain yang menutup kepala baik itu perempuan maupun laki-laki. Dalam Majma’ 

Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, hal.  255. 
25 M. Quraish Shihab, Tafsîr al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 11, …, hal. 320. 
26 Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, hal.  299. 
27 Kata ridâ’ berasal dari akar kata radd, yang memiliki makna “menarik” dan 

“menyambung”. Saat mengenakan ridâ’, seseorang akan menarik sisa kain yang menutupi 

bagian bawah tubuh, lalu menyambungkannya atau melilitkannya ke bagian atas tubuh. 

Dalam Ahmad Sodikin, “Eksistensi Pakaian di Semenanjung Arab dalam Sejarah Islam,” …, 

hal. 42. 



134 

 

dalam. Jilbâb bukan hanya alat pelindung fisik, tetapi juga simbol 

status sosial dan spiritualitas seorang perempuan Muslimah. 

Lebih lanjut, Hamka mengutip realitas sosial yang diungkap 

oleh as-Suddi bahwa pada masa awal Islam di Madinah, perempuan 

sering kali keluar rumah pada malam hari untuk keperluan hajat 

karena keterbatasan fasilitas rumah tangga. Dalam situasi itu, 

perempuan tanpa jilbâb sering kali dikira sebagai budak dan menjadi 

sasaran gangguan, sedangkan yang mengenakan jilbâb dikenali 

sebagai perempuan merdeka yang terhormat dan karenanya dibiarkan. 

Maka, jilbâb berfungsi sebagai pembeda status sosial dan alat 

perlindungan dari pelecehan. 

Ayat ini ditutup dengan penjelasan hikmah syariat: "dzâlika 

adnâ an yu‘rafna fa lâ yu’dzayna wa kânallâhu ghafûran rahîmâ", 

yang berarti agar para perempuan lebih mudah dikenali (sebagai 

perempuan terhormat) sehingga tidak diganggu. Bagi Hamka, ini 

merupakan penegasan bahwa fungsi jilbâb adalah menjaga 

kehormatan dan harga diri. Di samping itu, pengakhiran ayat dengan 

sifat Allah yang Maha Pengampun dan Maha Penyayang 

menunjukkan bahwa syariat ini hadir secara bertahap dan penuh 

kelembutan, memberi kesempatan kepada umat untuk belajar, 

menyesuaikan diri, dan memperbaiki perilaku dalam bingkai rahmat 

Ilahi. 

Dengan demikian, baik dalam pandangan Quraish Shihab 

maupun Hamka, jilbâb memiliki makna yang mendalam: sebagai 

bentuk perlindungan diri, simbol kesalehan sosial, penanda identitas 

perempuan Muslimah, serta bagian dari sistem nilai Islam yang 

integral dan kontekstual. 

 

3. Status Hukum Jilbâb 

Quraish Shihab tidak secara eksplisit menyatakan bahwa 

jilbâb merupakan kewajiban mutlak dalam segala kondisi. Ia lebih 

menitikberatkan pada pencapaian fungsi jilbâb daripada bentuk 

fisiknya. Menurutnya, jika tujuan utama dari penggunaan jilbâb yakni 

sebagai pelindung, penanda kehormatan, dan simbol ketakwaan dapat 

dicapai melalui cara lain yang sah dalam konteks sosial dan kultural 

tertentu, maka substansi syariat telah terpenuhi. Dengan kata lain, 

Quraish Shihab lebih mengedepankan aspek substansial daripada 

penampilan luar yang seragam. Baginya, jilbâb tidak harus selalu 

terwujud dalam satu bentuk fisik tertentu, selama nilai-nilai inti yang 

dikandungnya tetap teraktualisasi. 

Sebaliknya, Hamka memandang jilbâb sebagai bagian integral 

dari syariat Islam yang bersifat wajib dan tidak dapat ditinggalkan. Ia 



135 

 

menegaskan bahwa perempuan Muslimah yang tidak menutup aurat 

berarti telah keluar dari garis kehormatan Islam. Dalam 

pandangannya, jilbâb merupakan simbol nyata dari ketaatan terhadap 

perintah Allah, sekaligus manifestasi adab Islam yang membedakan 

moral masyarakat Islam dari budaya jahiliah. Oleh karena itu, Hamka 

menekankan pentingnya menampakkan jilbâb secara konkret dalam 

bentuk pakaian yang menutup aurat sebagai wujud ketundukan 

kepada syariat dan identitas keislaman yang jelas di ruang publik. 

Dalam Al-Qur’an sendiri lahir dan batin harus terjaga. 

Penggunaan jilbâb bagi perempuan Muslimah merupakan sebuah 

ketentuan syariat yang harus ditegakkan karena kaitannya dengan 

aurat perempuan. 
 

4. Pandangan terhadap Modernitas 

Dalam tafsirnya, Hamka menyoroti kenyataan sosial dan 

budaya lokal di Indonesia. Ia menceritakan bahwa pada tahun 1926, 

saat berkunjung ke Tanjung Pura dan Pangkalan Brandan, ia masih 

menyaksikan para perempuan memakai kain sarung yang menutupi 

seluruh tubuh, bahkan hanya menyisakan separuh wajah atau sekadar 

mata yang tampak.28 Fenomena serupa juga dijumpainya di Makassar 

(1931–1934), Bhima (1956), dan Gorontalo (1967), menunjukkan 

bahwa tradisi berpakaian sopan yang menutupi tubuh telah mengakar 

dalam praktik keislaman masyarakat Indonesia sejak awal, bahkan 

sebelum istilah “jilbâb” populer secara global.29 

Gerakan keperempuanan Islam seperti Aisyiyah juga menjadi 

bagian dari dinamika penerapan jilbâb di Nusantara. Hamka 

menyebutkan bahwa Kyai Ahmad Dahlan menganjurkan pemakaian 

khimâr (selendang yang menutupi kepala dan dada), bahkan diiringi 

dengan pemakaian jilbâb tambahan di luar pakaian. Sosok seperti 

Rahmah El-Yunusiyyah dan Rasuna Said disebut Hamka sebagai 

tokoh yang tetap memegang prinsip kesopanan dalam berbusana 

 
28 Tradisi berpakaian sopan sebelum istilah jilbâb populer (berdasarkan pengalaman 

Hamka di berbagai daerah sejak 1920-an) merupakan embryo akulturasi antara syariat dan 

budaya local yang kemudian bersinergi. Reghifa Khalimatus Syadiyah, et.al., “Akulturasi 

Islam dan Budaya Lokal dalam Fesyen Hijab di Indonesia,” dalam Jurnal BEURAWANG 

Vol. 1, No. 2 Tahun 2024, hal. 119-120. 
29 Kreativitas masyarakat lokal dalam menampilkan kesopanan berpakaian seperti 

penggunaan sarung lebar, jilbâb, dan penutup wajah Sebagian secara bertahap berkembang 

menjadi tren busana. Hal ini mencerminkan bagaimana hijab bertransformasi dari praktik 

berpakaian tradisional menjadi penanda identitas yang kuat dalam kehidupan masyarakat 

modern. Dalam Lina Meilinawati Rahayu, “Jilbâb: Budaya Pop dan Identitas Muslim di 

Indonesia,” dalam Jurnal Ibda’, Vol. 14, No. 1 Tahun 2016, hal. 140-142. 



136 

 

dengan konsisten. Adat kebiasaan mengenakan penutup kepala dan 

khimâr pasca-haji juga menandai kesadaran religius masyarakat, yang 

menjadikan pakaian sebagai manifestasi iman dan penghormatan 

terhadap pengalaman spiritual. 

Hamka juga memberikan kritik halus terhadap perkembangan 

busana modern. Ia menyayangkan jika para desainer busana hanya 

menjadikan tubuh perempuan sebagai objek komodifikasi melalui 

pakaian yang mengumbar aurat, seperti tren rok mini di Eropa. 

Namun ia mengapresiasi fenomena munculnya tren rok panjang 

(longdress) yang dianggap lebih selaras dengan nilai-nilai kesopanan. 

Baginya, seandainya para ahli mode adalah orang-orang yang 

beriman dan bukan sekadar pengikut arus materialisme dan syahwat, 

maka niscaya estetika busana akan berpadu dengan nilai-nilai 

spiritualitas Islam. 

Secara tegas, Hamka menyimpulkan bahwa Al-Qur`an tidak 

menetapkan bentuk atau model pakaian secara spesifik, melainkan 

menekankan pada esensi pakaian sebagai cermin keimanan kepada 

Allah Swt. dan kesopanan dalam kehidupan sosial. Pakaian bukan 

untuk mempertontonkan tubuh, melainkan sebagai penanda takwa 

dan penghormatan diri. Inilah yang dalam terminologi Al-Qur`an 

disebut sebagai “libâs at-taqwâ” pakaian yang lahir dari kesadaran 

iman dan etika. Ia menghargai mode busana yang tetap menjaga aurat 

seperti rok panjang, dan menyeru agar estetika berpadu dengan nilai 

spiritualitas.  

 

5. Korelasi dengan Libâs at-Taqwâ 

Dalam memahami keterkaitan antara jilbâb dan konsep libâs 

at-taqwâ, Quraish Shihab dan Hamka menampilkan dua pendekatan 

yang berbeda namun saling melengkapi. 

Quraish Shihab menempatkan jilbâb dalam kerangka 

substansialis dan kontekstual. Menurutnya, makna libâs at-taqwâ 

tidak sebatas pada bentuk pakaian luar, tetapi lebih pada dimensi 

batiniah yang menyertainya. Jilbâb, dalam pandangan ini, menjadi 

bagian dari libâs at-taqwâ apabila dikenakan dengan niat yang tulus, 

kesadaran spiritual, serta komitmen moral untuk menjaga martabat 

dan kehormatan diri. Dengan demikian, substansi lebih diutamakan 

daripada bentuk lahiriah. Jika nilai-nilai ketakwaan dan proteksi 

moral yang menjadi tujuan utama jilbâb dapat dicapai melalui cara 

atau model lain yang sah secara syar‘i, maka makna libâs at-taqwâ 

telah terealisasi. 

Sebaliknya, Hamka mengedepankan pendekatan tekstual dan 

normatif. Ia melihat jilbâb sebagai representasi lahiriah dari nilai-nilai 



137 

 

syariat yang tidak hanya mencerminkan kesopanan, tetapi juga 

ketundukan seorang Muslimah terhadap perintah Allah. Jilbâb bukan 

sekadar pakaian, melainkan wujud konkret dari libâs at-taqwâ yakni 

pakaian ketakwaan yang tampak secara fisik dan menjadi identitas 

moral perempuan Muslimah. Dalam pandangan Hamka, apabila jilbâb 

hanya dipahami sebagai simbol luar tanpa dilandasi dengan kesadaran 

spiritual dan akhlak yang menyertainya, maka esensinya akan 

kehilangan makna. Namun demikian, aspek fisikalitasnya tetap 

dianggap penting sebagai bagian dari sistem sosial Islam dan syariat 

yang bersifat mengikat. 

Dengan demikian, keduanya sama-sama menekankan nilai 

ketakwaan sebagai inti dari libâs at-taqwâ, namun berbeda dalam titik 

tekan: Quraish Shihab pada dimensi batin dan tujuan moral, 

sedangkan Hamka pada dimensi zahir dan legalitas syar‘i. 

 

C. Hakikat Libâs at-Taqwâ Menurut M. Quraish Shihab dan Hamka 

 

1. Nilai Ketakwaan dalam Libâs at-Taqwâ 

a. Kesadaran Moral  

Konsep libâs at-taqwâ sebagaimana termaktub dalam 

Al-Qur`an Surah al-A‘râf/7: 26 bukanlah sekadar penutup 

tubuh secara fisik, melainkan simbol dari kesadaran spiritual 

dan moral seorang mukmin.30 Kedua mufasir besar Indonesia, 

M. Quraish Shihab dan Hamka, memandang bahwa pakaian 

takwa mencerminkan kondisi batin seseorang yang dilandasi 

oleh keimanan dan ketundukan kepada Allah Swt.31 Meski 

keduanya sepakat bahwa makna libâs at-taqwâ melampaui 

aspek lahiriah, mereka menitikberatkan pada dimensi yang 

berbeda. Quraish Shihab dalam Tafsîr al-Mîshbâh 

menjelaskan bahwa pakaian sejati dalam Islam adalah pakaian 

 
30 Menurut Zaid bin Ali pakaian yang bagus adalah pakaian yang mengandung 

keimanan. Menurut Abdurrahman az-Zubair itu adalah pakaian yang menutupi aurat. Dalam 

Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 3, Terj. Abdul Ghoffar dan Abu Ihsan al-Atsari dari 

judul “Lubâbut Tafsîr Min Ibni Katsîr,” Bogor: Pustaka Imam Syafi’I, 2004, hal. 365. 
31 Sesuai dengan sabda Rasulullah SAW, "Sesungguhnya di dalam tubuh manusia 

terdapat segumpal daging. Jika ia baik, maka baiklah seluruh tubuhnya. Namun, jika ia 

rusak, maka rusaklah seluruh tubuhnya. Ketahuilah, segumpal daging itu adalah hati." (HR. 

Bukhari dan Muslim) ini menggambarkan tampilan seseorang sesuai dengan cerminan 

batinnya. Dalam Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari. Shahîh al-Bukhârî: Kitâb al-Îmân, hadis 

No. 52, Beirut: Dâr al-Fikr, 1981, hal. 44, Dan Muslim ibn al-Hajjaj. Sahîh Muslim: Kitâb 

al-Musâqât, hadis No. 1599, Beirut: Dâr al-Fikr, 1991, hal. 203. 

 

 



138 

 

batin, yaitu yang terbentuk dari rasa malu (al-ḥayâ’) dan 

kesadaran bahwa Allah senantiasa mengawasi (murâqabah). 

Kedua nilai ini mendorong seseorang untuk menjaga aurat dan 

akhlaknya, bahkan dalam kesendirian, bukan karena tekanan 

sosial melainkan karena komitmen ruhani yang tulus. Ia 

memaknai bahwa tindakan berpakaian sopan seharusnya lahir 

dari iman dan ketakwaan, bukan sekadar norma budaya. 

Sementara itu, Hamka dalam Tafsîr al-Azhâr 

mengartikulasikan bahwa pakaian takwa adalah pakaian jiwa 

yang menumbuhkan sopan santun, rasa tunduk kepada Allah, 

dan sikap rendah hati. Namun, Hamka menegaskan bahwa 

pakaian fisik yang menutup aurat secara syar‘i merupakan 

manifestasi nyata dari ketakwaan tersebut. Ia menolak 

pemisahan antara lahir dan batin, dan menyatakan bahwa 

berpakaian menutup aurat bukan sekadar simbol, tetapi 

kewajiban konkret dalam agama yang mencerminkan 

kesalehan. Hamka bahkan menganggap bahwa berpakaian 

sopan adalah bagian dari fitrah manusia saleh, sementara 

pelanggaran terhadap adab berpakaian merupakan indikasi 

kerusakan moral dan lemahnya penghayatan terhadap nilai-

nilai ilahi. 

Al-Qur`an secara konsisten menekankan pentingnya 

keterpaduan antara aspek lahir dan batin dalam menjalankan 

ajaran agama. Dalam konteks berpakaian, hal ini berarti bahwa 

tindakan menutup aurat secara fisik harus disertai dengan niat 

dan kesadaran moral yang bersumber dari takwa. Allah Swt. 

berfirman: “Dan pakaian takwa itulah yang paling baik” (al-

A‘râf/7: 26),32 yang menunjukkan bahwa ketakwaan menjadi 

ukuran nilai suatu tindakan, termasuk dalam berpenampilan.  

Demikian pula, dalam Surah asy-Syams/91: 9-10, 

Allah Swt. menyatakan bahwa orang yang menyucikan 

jiwanya adalah orang yang beruntung, sedangkan yang 

mengotorinya adalah orang yang merugi. Menurut Quraish 

Shihab, makna ayat ini menunjukkan bahwa keberuntungan 

sejati diraih oleh orang-orang yang mengikuti petunjuk Allah 

Swt. dan Rasul-Nya, serta mampu mengendalikan hawa nafsu. 

Sebaliknya, kerugian besar menimpa mereka yang 

menyembunyikan atau menekan kesucian jiwanya, yakni 

mereka yang lebih memilih untuk tunduk pada bujukan hawa 

 
32 Ibnu Abbas mengatakan ke-takwa-an adalah amal shalih. Dalam Ibnu Katsir, Tafsir 

Ibnu Katsir, Jilid 3, …, hal. 365. 



139 

 

nafsu dan godaan setan, sehingga menghalangi jiwanya 

berkembang menuju kesempurnaan dan kemuliaan.33 

Hadis Nabi Muhammad saw. yang diriwayatkan oleh 

Abu Hurairah juga menyebutkan, 

 34الْْيََاءُ مِنَ الِإيماَنِ 
“Al-ḥayâ’u min al-îmân” (rasa malu adalah bagian dari iman) 

(HR. Bukhari, No. 24), menegaskan bahwa rasa malu yang 

menjaga aurat adalah cerminan keimanan yang hidup. 

Dengan demikian, libâs at-taqwâ mencerminkan 

kesadaran moral yang mendalam. Quraish Shihab menekankan 

pentingnya pengawasan batin yang menghasilkan sikap sopan 

dan bertanggung jawab, sedangkan Hamka lebih menekankan 

keterikatan antara kesalehan batin dan implementasi lahiriah 

berupa pakaian yang sesuai syariat. Keduanya sepakat bahwa 

berpakaian tidak semata tindakan fisik, melainkan juga 

representasi dari kesucian hati dan keimanan yang terwujud 

dalam perilaku yang mulia. 

b. Keindahan Batin dan kesederhanaan 

Dalam menafsirkan makna libâs at-taqwâ, baik 

Quraish Shihab maupun Hamka sepakat bahwa esensi 

berpakaian dalam Islam tidak semata dinilai dari kemewahan 

lahiriah, tetapi dari nilai-nilai batin yang menyertainya yaitu 

akhlak mulia, kesederhanaan, dan kerendahan hati. Quraish 

Shihab dalam Tafsîr al-Mîshbâh menjelaskan bahwa meskipun 

pakaian fisik disebut dalam ayat sebagai “zinah” (perhiasan), 

namun Allah Swt. menyatakan bahwa pakaian takwa adalah 

yang lebih baik ( لِكَ خَيْر  Makna ini menunjukkan bahwa .(ذهَ

Islam tidak menolak keindahan, melainkan menempatkannya 

dalam bingkai nilai.35 Menurut Quraish Shihab, keindahan 

sejati dalam Islam adalah keindahan batin yang terpancar 

melalui kesopanan dan akhlak, bukan kemewahan yang 

mencolok atau pamer (riya’). Ia membuka ruang tafsir estetika 

Islami yang tetap harmonis dengan prinsip takwa, sehingga 

 
33 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbâh: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Vol. 15, …, hal. 301. 
34 Muhammad Ibn Ismail al-Bukhari, Shahîh al-Bukhârî, Kitâb al-Îmân, hadis No. 24, 

Beirut: Dâr Ibn Katsîr, 2002, hal. 16. 
35 Pakaian merupakan sesuatu yang bersifat primer, sedangkan perhiasan hanya 

sebagai pelengkap dan tambahan semata. Dalam Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 3, …, 

hal. 364. 



140 

 

penampilan luar boleh saja indah asal tetap sesuai dengan adab 

dan tujuan syariat. 

Sementara itu, Hamka dalam Tafsîr al-Azhâr 

menyatakan bahwa meskipun Islam mengakui estetika, namun 

gaya berpakaian yang berlebihan, mencolok, atau meniru 

budaya Barat tanpa nilai spiritual akan menjerumuskan umat 

pada kehancuran moral.36 Hamka menekankan bahwa pakaian 

harus mencerminkan kesederhanaan dan sikap tidak sombong. 

Ia mengkritik keras kecenderungan sebagian masyarakat 

muslim khususnya perempuan yang lebih mementingkan 

mode dan tren pakaian ketat sebagai bentuk modernitas, tetapi 

melalaikan adab Islami. Dalam pandangannya, kesederhanaan 

adalah bagian integral dari libâs at-taqwâ dan menjadi 

pelindung dari kerusakan sosial akibat kebebasan tanpa batas. 

Al-Qur`an sendiri menegaskan bahwa Allah mencintai 

kesederhanaan dan tidak menyukai pemborosan atau pamer. 

Dalam Surah al-A‘râf: 31, Allah Swt. berfirman: "Wahai anak 

Adam! Pakailah pakaianmu yang indah di setiap (memasuki) 

masjid, makan dan minumlah, dan jangan berlebih-lebihan. 

Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang yang berlebih-

lebihan." (al-A‘râf/7: 31).  

Hamka menjelaskan tentang ayat ini bahwa orang 

jahiliyah masuk ke Masjidil Haram dan tawaf dengan keadaan 

tanpa menggunakan busana. Maka dari itu turun ayat ini 

menjelaskan jika hendak masuk ke rumah Allah Swt. 

hendaknya menggunakan pakaiana yang teratur, sopan, bersih, 

dan pantas.37 

Ayat ini menunjukkan bahwa keindahan itu boleh, 

namun harus dalam batas yang wajar dan tidak melampaui 

ketentuan moral. Dalam hadis yang diriwayatkan Abdullah bin 

Mas’ud, Rasulullah bersabda, 

بُّ الَْْمَالَ  يلر يُُِ  38إِنَّ اللََّّ جََِ
 

36 meniru gaya hidup, pakaian, atau perilaku suatu kaum (terutama kaum kafir atau 

musyrik) dapat membawa dampak identitas dan moral, bahkan secara teologis bisa 

menjauhkan seorang Muslim dari nilai-nilai Islam jika tidak disertai kehati-hatian dan filter 

iman. Rasulullah bersabda, “Barang siapa yang menyerupai suatu kaum, maka ia termasuk 

golongan mereka” (HR. Abu Dawud). Dalam Abu Daud, Sunan Abu Dâwud, Kitâb al-Libâs, 

Jilid 3, Hadis No. 4031, Hal. 189. Dalam https://www.islamicfinder.org/hadith/abu-

dawud/clothing-kitab-al-libas/4031/. Diakses pada tanggal 30 Mei 2025 pukul 09.00 WIB. 
37 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 4, …, hal. 2349. 
38 Dalam https://hadeethenc.com/id/browse/hadith/6209?utm_source=chatgpt.com. 

Diakses pada tanggal 30 Mei 2025 pukul 09.00 WIB. 

https://www.islamicfinder.org/hadith/abu-dawud/clothing-kitab-al-libas/4031/
https://www.islamicfinder.org/hadith/abu-dawud/clothing-kitab-al-libas/4031/
https://hadeethenc.com/id/browse/hadith/6209?utm_source=chatgpt.com


141 

 

"Sesungguhnya Allah itu indah dan menyukai keindahan." 

(HR. Muslim No. 91), namun keindahan yang disukai adalah 

yang mencerminkan akhlak, bukan kesombongan. 

Dari sudut pandang ini, Quraish Shihab menekankan 

fleksibilitas estetika yang dibimbing oleh nilai-nilai takwa, 

sementara Hamka lebih menekankan aspek protektif terhadap 

pengaruh budaya luar yang dapat mengikis nilai-nilai 

kesederhanaan Islami. Keduanya menunjukkan bahwa libâs 

at-taqwâ tidak hanya membentuk penampilan lahiriah yang 

sopan, tetapi juga menjadi cermin dari keindahan hati yang 

sederhana, jujur, dan bersih dari hawa nafsu duniawi. 

c. Kehormatan dan Izzah Diri 

Kehormatan (karâmah) dan izzah39 diri merupakan 

dimensi esensial dari makna libâs at-taqwâ sebagaimana 

dipahami oleh Quraish Shihab dan Hamka. Keduanya sepakat 

bahwa pakaian tidak hanya berfungsi sebagai penutup tubuh, 

tetapi juga sebagai simbol penghormatan terhadap diri sendiri 

dan manifestasi ketaatan kepada Allah Swt. Quraish Shihab 

menafsirkan bahwa pakaian takwa bukan sekadar 

perlindungan fisik, tetapi lebih mendalam sebagai penjaga 

kehormatan batin yang menghindarkan manusia dari kehinaan 

akhlak seperti pamer, arogansi, atau ketidaksopanan. Takwa 

dalam bentuk batiniah, menurutnya, menciptakan benteng 

moral dalam jiwa seseorang, yang tercermin melalui sikap dan 

cara berpakaian yang mencerminkan harga diri seorang 

mukmin terlepas dari status sosial atau tren budaya yang 

berkembang. 

Sementara itu, Hamka dalam Tafsîr al-Azhâr 

mengambil pendekatan yang lebih historis dan sosiologis. Ia 

menegaskan bahwa pakaian khususnya jilbâb bagi perempuan 

adalah lambang kehormatan sosial yang membedakan antara 

perempuan merdeka dan perempuan budak pada masa Nabi. 

Dalam menafsirkan Surah al-Aḥzâb/33: 59, Hamka menulis 

bahwa perintah untuk mengulurkan jilbâb adalah bentuk 

penjagaan terhadap kehormatan perempuan muslimah agar 

“tidak disangka perempuan lacur” dan menunjukkan bahwa 

mereka adalah wanita yang terhormat. Ia bahkan menyebut 

bahwa penolakan terhadap kewajiban menutup aurat 

merupakan bentuk pengabaian terhadap izzah diri yang hakiki. 

 
39 Izzah berarti kehormatan dan kekuatan. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, 

Mu’jam al-Wasîth, …, hal.  598. 



142 

 

Hamka sangat menekankan pentingnya menjaga identitas 

kultural dan spiritual umat dari dekadensi moral akibat 

infiltrasi budaya barat yang merendahkan perempuan lewat 

busana vulgar. 40 

Al-Qur`an sendiri menunjukkan relasi erat antara 

pakaian, kehormatan, dan pengenalan terhadap identitas 

spiritual. Dalam Surah al-Aḥzâb/33: 59, Allah Swt berfirman: 

“Wahai Nabi! Katakanlah kepada istri-istrimu, anak-anak 

perempuanmu, dan istri-istri orang mukmin, hendaklah 

mereka mengulurkan jilbâb mereka ke seluruh tubuh mereka. 

Yang demikian itu agar mereka lebih mudah dikenal dan tidak 

diganggu.” Ayat ini menegaskan bahwa pakaian sopan bukan 

hanya soal ketaatan hukum, tetapi juga strategi ilahi dalam 

menjaga martabat perempuan muslim. Dengan berpakaian 

sesuai syariat, seorang muslimah menunjukkan kepada publik 

bahwa ia adalah sosok yang beriman, terhormat, dan tidak bisa 

diperlakukan sembarangan. 

Dari perspektif ini, Quraish Shihab menggarisbawahi 

bahwa izzah tidak bersumber dari status atau penampilan, 

melainkan dari komitmen batin kepada nilai-nilai ketakwaan. 

Sementara Hamka lebih menekankan dimensi sosial-kolektif 

dari kehormatan, yaitu bagaimana berpakaian dapat menjadi 

pernyataan sosial yang membedakan umat Islam dari sistem 

nilai asing yang merusak. Dengan demikian, libâs at-taqwâ 

menjadi fondasi dalam membangun kehormatan pribadi dan 

sosial yang utuh, baik dalam dimensi spiritual maupun 

sosiokultural. 

d. Pengendalian Diri dari Hawa Nafsu 

Salah satu fungsi mendasar dari libâs at-taqwâ menurut 

para mufasir seperti Quraish Shihab dan Hamka adalah 

sebagai sarana untuk menahan dan mengendalikan hawa nafsu. 

Quraish Shihab dalam Tafsîr al-Mîshbâh menjelaskan bahwa 

libâs at-taqwâ adalah pakaian batin yang melindungi 

seseorang dari dorongan-dorongan nafsu yang destruktif,41 

 
40 Di Indonesia jilbâb di gunakan karena kewajiban agama, dan karena didasarkan 

pada suatu proses kesadaran agama. Muhtadi Abdul Mun’im, “Fenomena Jilbâb di 

Indonesia: Antara Agama, Budaya, Gaya Hidup dan Gerakan Sosial,” dalam Jurnal El-

Waroqoh, Vol. 1, No. 1 Tahun 2017, hal 66. 
41 Nafsu terbagi menjadi tiga, yaitu nafsu Ammârah, nafsu lawwâmah, dan nafsu 

muthmainnah. Nafsu yang selamat adalah nafsu muthmainnah yang sudah mencapai 

ketundukan kepada kesucian hati. Ammârah merupakan shigah mubâlaghah dari kata kerja 

amara-ya`muru-imârah yang berarti sangat sering memerintah atau selalu menyuruh. Dalam 

Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth, …, 2004, hal.  26. Lawwâmah berasal dari 



143 

 

seperti pamer (riyâ’), kesombongan (takabbur), dan 

mempertontonkan aurat untuk menarik perhatian lawan jenis. 

Ia menegaskan bahwa kontrol batin yang dilandasi kesadaran 

akan pengawasan Allah (murâqabah) merupakan perlindungan 

yang lebih kokoh daripada sekadar busana fisik, sebab akarnya 

berada pada dimensi spiritual yang menginternalisasi nilai-

nilai takwa. Dalam konteks ini, pakaian lahiriah menjadi 

instrumen manifestasi, sedangkan kekuatan utama terletak 

pada komitmen ruhani untuk menjaga kesucian jiwa dari 

godaan hawa nafsu. 

Hamka, dalam Tafsîr al-Azhâr, juga mengafirmasi 

bahwa berpakaian menutup aurat adalah bagian dari proses 

mendidik diri untuk menahan syahwat dan membatasi ruang 

gerak kebebasan yang liar. Ia bahkan lebih tegas menyoroti 

bahaya budaya permisif dan vulgaritas dalam berpakaian yang 

dibawa oleh arus budaya Barat. Menurut Hamka, pakaian 

terbuka bukan hanya mencerminkan kerusakan moral, tetapi 

juga menjadi pemantik syahwat bagi orang lain dan awal mula 

dari kerusakan sosial yang lebih luas.42 Oleh karena itu, 

menutup aurat adalah salah satu bentuk mujâhadah 

(pengendalian diri) yang berdampak tidak hanya pada pribadi, 

tetapi juga masyarakat. 

Al-Qur`an menegaskan pentingnya pengendalian hawa 

nafsu dalam banyak ayat, salah satunya dalam Surah an-

Nâzi‘ât/79: 40-41: “Adapun orang yang takut kepada 

kebesaran Tuhannya dan menahan diri dari keinginan hawa 

nafsunya, maka sesungguhnya surgalah tempat tinggalnya.” 

Ayat ini menegaskan bahwa kunci keselamatan akhirat terletak 

pada kemampuan mengekang dorongan-dorongan nafsu 

 
kata al-Laûm yang berarti mencela-menyesali-menegur. Dalam Majma’ Lughah al-

Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  847. Muthmainnah merupakan isim maf’ul dari 

fiil thama`ana-yathmainnu yang berarti jiwa yang ditenangkan atau jiwa yang telah 

mencapai ketenangan. Dalam Majma’ Lughah al-Arabiyyah, Mu’jam al-Wasîth…, 2004, hal.  

566 

 
42 Rasulullah SAW menjelaskan tentang bahaya pandangan sebagai sumber syahwat 

dan dosa, “Pandangan (mata) adalah panah beracun dari panah-panah iblis. Siapa yang 

menundukkan pandangannya karena Allah Swt., maka Allah Swt. akan tanamkan dalam 

hatinya manisnya iman yang akan dirasakan sampai hari kiamat." HR. al-Hakim dalam al-

Mustadrak, no. 7875. Dinyatakan hasan oleh al-Albani dalam Shahih al-Jami‘, no. 2830. 

Ibnu katsir juga menyebutkan dalam surat An-Nûr/24: 30, bahwa tidak boleh memandang 

kecuali kepada hal-hal yang di halalkan. Dalam Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 6, …, 

hal. 41. 



144 

 

karena takut Ketika berdiri di hadapan Allah Swt. dan takut 

akan hukumnya.43  

Dalam konteks berpakaian, ayat ini memperlihatkan 

bahwa menutup aurat bukan hanya perintah legalistik, tetapi 

juga praktik spiritual untuk membangun kematangan jiwa. 

Allah SWT berfirman, 

يْطهنُ  بَنِاْ اهدَمَ لََ يَ فْتِنَ نَّكُمُ الشَّ  …ي ه
 

 Wahai anak cucu Adam, janganlah sekali-kali kamu tertipu 

oleh setan…. (Al-A’râf/7: 27) 

Ayat ini muncul sesudah ayat tentang pakaian (al-

A‘râf: 26),44 yang menunjukkan bahwa pakaian yang layak 

adalah salah satu cara untuk menghindari tipu daya syaitan 

yang ingin mengungkap aurat manusia dan mendorongnya 

mengikuti hawa nafsu. 

Dengan demikian, baik Hamka maupun Quraish 

Shihab sepakat bahwa libâs at-taqwâ adalah simbol dari 

disiplin batin yang menolak tunduk pada godaan duniawi. 

Namun, pendekatan Hamka lebih protektif terhadap aspek 

sosial dan budaya, sedangkan Quraish Shihab lebih 

menekankan pada pendidikan kesadaran moral dan spiritual 

individu. Dalam dua pendekatan ini, keduanya menunjukkan 

bahwa pengendalian hawa nafsu melalui cara berpakaian 

adalah bentuk nyata dari aktualisasi takwa dalam kehidupan 

seorang muslim. 

e. Identitas Muslimah di Ruang Publik 

Pakaian syar‘i yang dikenakan oleh perempuan 

muslimah di ruang publik tidak hanya berfungsi sebagai 

pelindung fisik, tetapi juga sebagai simbol identitas 

keagamaan dan komitmen spiritual.45 Dalam menafsirkan al-

Ahzâb/33: 59, "Hai Nabi, katakanlah kepada istri-istrimu, 

anak-anak perempuanmu, dan istri-istri orang mukmin: 

Hendaklah mereka mengulurkan jilbâbnya ke seluruh tubuh 

 
43 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 8, …, hal. 395. 

 
44 Hamka, Tafsîr Al-Azhâr, Jilid 4, …, hal. 2339. 
45 Muhtadi Abdul Mun’im, “Fenomena Jilbâb di Indonesia: Antara Agama, …, hal 

65. 

 



145 

 

mereka. Yang demikian itu agar mereka lebih mudah dikenali 

dan tidak diganggu,"  

Quraish Shihab memandang bahwa perintah ber-jilbâb 

mencerminkan identitas moral dan sosial seorang perempuan 

muslim. Jilbâb menjadi penanda bahwa seorang perempuan 

tunduk kepada ketetapan Ilahi, serta ingin dikenal bukan 

karena tubuh atau penampilannya, melainkan karena nilai-nilai 

luhur yang ia bawa. Jilbâb, dalam tafsir Quraish, bukan 

sekadar pembeda budaya, tetapi merupakan bentuk ekspresi 

iman yang kasatmata dalam dunia publik modern yang sarat 

distraksi. 

Hamka, di sisi lain, dalam Tafsîr al-Azhâr menafsirkan 

ayat yang sama dengan penekanan pada konteks historis sosial 

masyarakat Madinah. Ia menjelaskan bahwa jilbâb pada masa 

itu menjadi pembeda antara perempuan merdeka dan budak. 

Menurut Hamka, perintah menutup tubuh dengan jilbâb adalah 

bentuk pembebasan perempuan muslimah dari perlakuan hina 

yang biasa diterima oleh budak perempuan atau perempuan 

nakal. Dengan mengenakan jilbâb, perempuan muslim 

memperoleh kembali martabatnya dan terbebas dari pelecehan 

sosial. Dalam pandangannya, jilbâb bukan hanya simbol 

keimanan, tetapi juga simbol status kemuliaan dan kehormatan 

perempuan dalam masyarakat Islam. Dalam hadis yang 

diriwayatkan Abdullan bin Mas’ud, Rasulullah saw. bersabda,  

 

يْطاَنُ   الْمَرْأةَُ عَوْرةَر، فإَِذَا خَرَجَتْ اسْتَشْرَفَ هَا الشَّ
“Perempuan adalah aurat. Apabila ia keluar, setan 

menghiasinya (di mata manusia).” 46 (HR. Tirmidzi) 

Hadis ini memperingatkan pentingnya pakaian sebagai 

bentuk penjagaan dari fitnah, sekaligus sebagai pelindung dari 

tatapan syahwat. 

Dari dua pendekatan ini tampak bahwa Hamka 

menekankan aspek identitas struktural-sosial jilbâb sebagai 

penegasan status sosial dan perlindungan terhadap martabat, 

sedangkan Quraish Shihab lebih menekankan makna spiritual 

dan kesadaran identitas keislaman dalam ranah publik. 

Keduanya bertemu dalam titik bahwa jilbâb merupakan simbol 

libâs at-taqwâ yakni pakaian ketakwaan yang tidak hanya 

 
46 Muhammad bin Isa at Tirmidzi, Jami al Tirmidzi, hadis No. 1173. Dalam 

https://www.islamicfinder.org/hadith/tirmidhi/suckling/1173/. Diakses pada tanggal 20 Mei 

2025.  

https://www.islamicfinder.org/hadith/tirmidhi/suckling/1173/


146 

 

menutupi tubuh tetapi juga menegaskan jati diri muslimah 

yang tunduk kepada Allah dan berkontribusi menjaga etika 

sosial. 

Al-Qur`an pun konsisten menegaskan pentingnya 

identitas keimanan yang terjaga. Dalam Surah al-Baqarah/2: 2, 

Allah menyebut Al-Qur`an sebagai “petunjuk bagi orang-

orang yang bertakwa”,47 dan salah satu bentuk ketakwaan 

yang kasatmata adalah kepatuhan terhadap syariat, termasuk 

dalam berpakaian. Dengan demikian, berpakaian syar‘i seperti 

mengenakan jilbâb bukan hanya bentuk ketaatan individual, 

tetapi juga pernyataan publik tentang nilai-nilai yang diyakini. 

Ia adalah kombinasi antara perlindungan diri, kehormatan 

sosial, dan deklarasi iman yang hidup di tengah masyarakat 

modern yang semakin cair batas-batasnya. 

f. Komitmen terhadap Syariat 

Libâs at-taqwâ tidak hanya dimaknai sebagai simbol 

spiritualitas, tetapi juga sebagai bentuk nyata dari komitmen 

seorang muslim terhadap hukum-hukum syariat, khususnya 

dalam hal menutup aurat. Quraish Shihab, dalam Tafsîr al-

Mîshbâh, menafsirkan al-Ahzâb/33: 59 dengan penekanan 

bahwa perintah untuk mengulurkan jilbâb tidak muncul dalam 

ruang hampa, melainkan sebagai bagian dari peningkatan 

kualitas keimanan. Frasa "yudnîna ‘alaihinna min 

jalâbîbihinna" (hendaklah mereka mengulurkan jilbâbnya ke 

seluruh tubuh mereka) menurutnya bukan sekadar instruksi 

 
47 Petunjuk dari Allah Swt. merupakan inti dari eksistensi Al-Qur`an. Ia bukan hanya 

sebagai arah, tetapi juga hakikat, tabiat, dan substansi dari kitab suci itu sendiri. Namun, 

yang menjadi pertanyaan mendasar adalah: kepada siapakah petunjuk itu diberikan? Siapa 

yang layak menerima cahaya, bimbingan, nasihat, dan penjelasan yang terkandung dalam Al-

Qur`an? 

Jawabannya adalah: hanya mereka yang bertakwa. Ketakwaan yang tertanam dalam 

hati adalah prasyarat utama untuk meraih manfaat dari petunjuk Al-Qur`an. Hati yang 

diliputi takwa akan terbuka kuncinya, memungkinkan wahyu Ilahi masuk, menetap, dan 

berperan aktif di dalamnya. Ketakwaan itulah yang menjadikan hati peka, mampu menerima 

dan merespons pesan-pesan ilahi dengan kesungguhan. 

Oleh karena itu, seseorang yang ingin memperoleh bimbingan dari Al-Qur`an harus 

datang kepadanya dengan hati yang bersih dan suci yakni hati yang selamat dari penyakit 

batin. Ia juga harus datang dengan penuh rasa takut dan kehati-hatian, khawatir terjerumus ke 

dalam kesesatan dan tipu daya yang menyesatkan. Maka, kesiapan batin dan ketundukan 

spiritual menjadi kunci untuk membuka jalan menuju petunjuk yang dijanjikan Al-Qur`an. 

Dalam Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil Qur`an di bawah naungan Al-Qur`an, Jilid 1, Terj. 

As’ad yasin dari judul “Fî Zhilalil Qur`an,” Jakarta: Gema Insani Press, 2000, hal. 46. 

 

 



147 

 

berpakaian, tetapi sinyal akan adanya pendalaman komitmen 

spiritual. Bagi perempuan muslimah yang sebelumnya telah 

menutup tubuh, perintah ini mempertegas bahwa syariat Islam 

menuntut bukan hanya kepatuhan saja, tetapi juga dalam niat 

dan kesadaran. Kepatuhan terhadap aturan berpakaian adalah 

bagian dari jalan menuju takwa yang semakin matang dan 

utuh. 

Sementara itu, Hamka dalam Tafsîr al-Azhâr 

menyatakan bahwa berpakaian sopan dan menutup aurat 

merupakan bagian dari ketaatan yang tidak dapat ditawar. Ia 

menyebut bahwa bentuk dan model pakaian boleh saja 

menyesuaikan zaman dan kebudayaan selama tidak menyalahi 

prinsip utama syariat, yaitu menutup aurat secara sempurna, 

tidak membentuk lekuk tubuh, dan tidak menyerupai pakaian 

lawan jenis. Dengan pendekatan praktis, Hamka menekankan 

bahwa bentuk-bentuk fisik dari ketaatan, seperti berpakaian 

sesuai syariat, adalah ekspresi dari kesungguhan hati dalam 

ber-takwa. Menurutnya, orang yang mengklaim ber-takwa 

tetapi menolak aturan berpakaian syar‘i, belum memiliki 

komitmen yang utuh terhadap Islam. 

Secara umum, kedua mufassir tersebut sepakat bahwa 

libâs at-taqwâ adalah integrasi antara kepatuhan lahiriah dan 

kesadaran batiniah. Al-Qur`an banyak menegaskan pentingnya 

mengikuti syariat sebagai jalan menuju takwa. Surah al-

Baqarah/2: 2 menyebut bahwa “Kitab (Al-Qur`an) ini tidak 

ada keraguan padanya, petunjuk bagi mereka yang 

bertakwa,” sementara an-Nûr/24: 31 memerintahkan secara 

tegas agar perempuan "menarik kain kerudungnya ke 

dadanya," menunjukkan bahwa syariat berpakaian bukan 

sekadar pilihan etika, tetapi perintah ilahiah yang menuntut 

ketaatan. Dalam konteks ini, libâs at-taqwâ bukan hanya nilai 

abstrak, tetapi harus termanifestasi dalam komitmen nyata 

terhadap syariat, termasuk dalam hal berpakaian. 

 

2. Implementasi Nilai Libâs at-Taqwa dalam Kehidupan Modern 

Di tengah dinamika masyarakat kontemporer yang 

semakin kompleks, nilai-nilai spiritual dalam Islam menghadapi 

tantangan dan peluang baru, termasuk dalam hal berpakaian. 

Libâs at-taqwâ, sebagaimana disebutkan dalam Surah Al-A‘râf/7: 

26, adalah simbol ketakwaan yang tidak semata-mata merujuk 

pada pakaian fisik, melainkan mencakup kesadaran, akhlak, dan 

komitmen terhadap syariat. Implementasi nilai ini dalam 



148 

 

masyarakat modern tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi 

ibadah, tetapi juga sebagai alat navigasi sosial yang menegaskan 

identitas, etika, dan integritas Muslim dalam ruang publik yang 

plural dan global. 

Fenomena globalisasi, perkembangan teknologi 

komunikasi, serta derasnya arus budaya populer telah membawa 

dampak signifikan terhadap gaya hidup dan cara berpakaian umat 

Islam masa kini.48 Dalam realitas tersebut, nilai libâs at-taqwâ 

mencerminkan kesadaran moral dan spiritual menghadapi 

tantangan serius. Oleh karena itu, implementasi nilai ini 

memerlukan pendekatan yang kontekstual, relevan, dan solutif 

bagi umat Islam di era modern. 

a. Pakaian sebagai Simbol Ketakwaan dan Kesadaran Diri 

Di tengah budaya konsumerisme dan eksploitasi tubuh 

dalam media sosial, banyak individu khususnya generasi muda 

menjadikan pakaian sekadar alat pencitraan, bukan 

representasi kesadaran moral. Nilai-nilai modesty atau 

kesopanan semakin terpinggirkan oleh tren pakaian yang 

vulgar atau provokatif.49 

Dalam masyarakat modern, pakaian sering dijadikan 

sarana ekspresi personal maupun budaya.50 Namun bagi 

seorang Muslim, berpakaian tidak hanya berfungsi estetis atau 

identitas sosial, melainkan merupakan refleksi dari 

ketundukan kepada Allah. Libâs at-taqwâ menanamkan 

bahwa kesadaran spiritual dan rasa malu (al-ḥayâ’) menjadi 

 
48 Fitriana Maghdalena dan Zulkiply Lessy, “Menafsir Ulang Hijab: Dinamika dan 

Makna dalam Konteks Global (Konsumen Griya Busana Muslim Indramayu,” dalam Jurnal 

Risoma, Vol. 2, No. 2 Tahun 2024, hal. 84-85. 
49 Menurut John W. Berry, dalam proses akulturasi yang melibatkan interaksi antara 

budaya lokal dengan elemen-elemen baru (seperti budaya global atau asing), terdapat risiko 

signifikan bahwa nilai-nilai inti dari budaya asli bisa mengalami distorsi, pengaburan, atau 

bahkan terpinggirkan. Hal ini terjadi apabila individu atau kelompok terlalu mengadopsi 

unsur budaya luar tanpa seleksi kritis, sehingga esensi dan identitas budaya lokal perlahan 

memudar. Dalam Reghifa Khalimatus Syadiyah, et.al., “Akulturasi Islam dan Budaya Lokal 

dalam Fesyen Hijab di Indonesia, …, hal. 121. 
50 Fesyen hijab di Indonesia merefleksikan suatu dinamika akulturasi yang kompleks 

antara ajaran Islam dan unsur-unsur budaya lokal, sehingga melahirkan gaya berpakaian 

yang khas dan bervariasi. Akulturasi ini tidak hanya tampak dalam aspek fisik seperti model 

dan bahan pakaian, tetapi juga terlihat dalam transformasi cara pandang serta praktik sosial 

para perempuan Muslim terhadap penggunaan hijab. Fenomena ini sejalan dengan teori 

akulturasi yang dikemukakan oleh John W. Berry, yang menyatakan bahwa akulturasi 

merupakan proses penyesuaian yang dialami oleh individu atau kelompok ketika mereka 

terlibat dalam interaksi dengan budaya yang berbeda. Dalam Reghifa Khalimatus Syadiyah, 

et.al., “Akulturasi Islam dan Budaya Lokal dalam Fesyen Hijab di Indonesia, …, hal. 117. 



149 

 

dasar moral dalam berpakaian. Hadis Nabi saw., “Al-ḥayâ’u 

min al-îmân” (HR. Bukhari, No. 24), menunjukkan bahwa 

rasa malu adalah bagian dari iman yang mendorong seseorang 

menjaga aurat dan bersikap sopan, bahkan dalam budaya yang 

permisif. Dalam konteks ini, libâs at-taqwâ adalah 

perlindungan batin dari eksposur budaya pop yang 

menormalisasi ketelanjangan atau gaya berpakaian vulgar. 

b. Moderasi dan Estetika dalam Berpakaian Muslim 

Ketimpangan antara dua ekstrem sering terjadi: 

sebagian kalangan terjebak dalam berpakaian mewah dan 

mencolok tanpa memperhatikan nilai spiritual, sementara 

sebagian lain mengabaikan estetika dan mereduksi agama 

menjadi simbol keseragaman kaku. 

Islam tidak menolak keindahan, sebagaimana sabda 

Nabi saw.: "Sesungguhnya Allah itu indah dan menyukai 

keindahan" (HR. Muslim, No. 91). Di era modern, ketika tren 

mode menjadi industri global, umat Islam dituntut untuk 

mempraktikkan prinsip wasathiyah (moderat) dalam 

berpakaian: tidak boros, tidak berlebihan, dan tidak meniru 

gaya yang bertentangan dengan nilai Islam. Quraish Shihab 

membolehkan estetika asal sesuai adab, sementara Hamka 

menyoroti bahayanya pakaian mencolok yang mencerminkan 

kemewahan dan pamer. Pakaian Muslim modern idealnya 

menggabungkan kesederhanaan, kesopanan, dan cita rasa 

estetis yang tetap selaras dengan nilai-nilai Islam. 

c. Fungsi Proteksi Sosial dan Etika dalam Pakaian 

Maraknya objektifikasi tubuh dalam media, serta 

meningkatnya pelecehan seksual di ruang publik dan digital, 

menunjukkan bahwa pakaian sering kali tidak lagi dipandang 

sebagai proteksi moral dan sosial.51 

 
51 Berdasarkan laporan dari lembaga layanan, jenis kekerasan yang paling banyak 

dilaporkan adalah kekerasan seksual dengan total 2.363 kasus (34,80%). Selanjutnya, 

kekerasan psikis tercatat sebanyak 1.930 kasus (28,50%), disusul kekerasan fisik sebanyak 

1.840 kasus (27,20%), dan kekerasan ekonomi sebanyak 640 kasus (9,50%). Sementara itu, 

data yang dirilis oleh Komnas Perempuan menunjukkan bahwa kekerasan psikis menjadi 

bentuk kekerasan tertinggi dengan 3.498 kasus (41,55%). Setelah itu, kekerasan fisik 

menempati urutan kedua dengan 2.081 kasus (24,71%), disusul oleh kekerasan seksual 

sebanyak 2.078 kasus (24,69%), dan kekerasan ekonomi sebanyak 762 kasus (9,05%). 

Dalam https://data.goodstats.id/statistic/simak-jumlah-kasus-kekerasan-terhadap-perempuan-

berdasarkan-jenis-di-2023-8Khpn. Diakses pada tanggal 30 Mei 2025. 

 

https://data.goodstats.id/statistic/simak-jumlah-kasus-kekerasan-terhadap-perempuan-berdasarkan-jenis-di-2023-8Khpn
https://data.goodstats.id/statistic/simak-jumlah-kasus-kekerasan-terhadap-perempuan-berdasarkan-jenis-di-2023-8Khpn


150 

 

Dalam masyarakat urban yang serba terbuka, pakaian 

tidak hanya mencerminkan individu, tetapi juga membentuk 

interaksi sosial. Libâs at-taqwâ berfungsi sebagai pelindung 

dari objektifikasi tubuh dan gangguan sosial, terutama bagi 

perempuan. Surah Al-Aḥzâb/33: 59 menyebut bahwa jilbâb 

ditetapkan “agar mereka dikenal dan tidak diganggu.” Artinya, 

pakaian Islami bukan bentuk pengekangan, melainkan langkah 

preventif yang menyatukan spiritualitas dan keamanan sosial. 

Dalam dunia modern, saat kekerasan berbasis gender 

meningkat, pakaian yang berlandaskan takwa menjadi strategi 

perlindungan yang disyariatkan sekaligus relevan secara 

sosiologis. 

d. Identitas Keislaman di Tengah Masyarakat Plural 

Dalam konteks masyarakat yang plural dan sekuler, 

identitas keislaman, terutama dalam berpakaian, sering 

mendapat stigma negatif atau dianggap tidak relevan dengan 

nilai modernitas. Muslimah berjilbâb pun masih menghadapi 

diskriminasi di berbagai ruang publik.52 

Dalam lingkungan multikultural, simbol keagamaan 

seperti jilbâb sering menjadi sorotan. Namun, libâs at-taqwâ 

justru memperkuat identitas Muslim dalam kerangka inklusif, 

bukan eksklusif. Surah Al-A‘râf/7: 26 menekankan bahwa 

pakaian takwa adalah “yang paling baik,” menandakan bahwa 

ketakwaanlah yang harus menjadi dasar identitas. Quraish 

Shihab menekankan bahwa jilbâb bukan sekadar atribut 

budaya, tetapi deklarasi spiritual yang menjadi pembeda 

positif dalam masyarakat global. Dalam konteks ini, pakaian 

Islami adalah sarana dakwah non-verbal yang mengajak 

kepada kesopanan dan kehormatan, sekaligus membuka dialog 

dengan komunitas lintas iman. 

e. Tantangan dan Peluang Aktualisasi Libâs at-taqwâ 

Tantangan utama saat ini adalah bagaimana 

mengaktualisasikan nilai libâs at-taqwâ di tengah arus budaya 

populer, liberalisme, dan komersialisasi agama. Banyak pula 

 
52 Contoh kasus diskriminatif, seorang dokter yang melamar kerja disyaratkan untuk 

melepas hijab saat bekerja di salah satu rumah sakit di Jakarta. Dalam 

https://www.channelnewsasia.com/asia/jakarta-medistra-hospital-hijab-apology-

discrimination-recruitment-4582671?utm_source=chatgpt.com. Diakses pada tanggal 30 Mei 

2025 pukul 07.30 WIB. Kasus lain, Sejak 2004, Prancis melarang simbol keagamaan tampak 

seperti hijab di sekolah negeri. Dalam https://time.com/7000437/france-sporting-hijab-ban-

olympics/?utm_source=chatgpt.com. Diakses pada tanggal 30 Mei 2025 pukul 07.30 WIB. 

https://www.channelnewsasia.com/asia/jakarta-medistra-hospital-hijab-apology-discrimination-recruitment-4582671?utm_source=chatgpt.com
https://www.channelnewsasia.com/asia/jakarta-medistra-hospital-hijab-apology-discrimination-recruitment-4582671?utm_source=chatgpt.com
https://time.com/7000437/france-sporting-hijab-ban-olympics/?utm_source=chatgpt.com
https://time.com/7000437/france-sporting-hijab-ban-olympics/?utm_source=chatgpt.com


151 

 

fenomena “simbolisasi” keislaman yang dangkal: tampil 

Islami namun tidak diiringi dengan ketakwaan sejati.53 

Globalisasi membawa dua sisi bagi umat Islam: 

tantangan dalam bentuk hegemoni budaya liberal, dan peluang 

untuk menampilkan nilai Islam secara bijak. Tantangan itu 

meliputi normalisasi pakaian ketat, tren berpakaian gender-

netral, atau narasi kebebasan absolut yang sering bertentangan 

dengan prinsip libâs at-taqwâ. Namun, teknologi, media 

sosial, dan industri modest fashion juga membuka peluang 

besar bagi Muslim untuk memperkenalkan pakaian Islami 

yang modern, anggun, dan sesuai syariat. Generasi muda 

Muslim kini dapat mengaktualisasikan nilai libâs at-taqwâ 

melalui platform digital sebagai bagian dari gerakan identitas 

spiritual yang kontekstual dan progresif. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
53 Meskipun integrasi antara nilai-nilai Islam dan budaya lokal dalam perkembangan 

fesyen hijab memberikan sejumlah manfaat, fenomena ini juga membawa dampak negatif 

berupa kecenderungan komodifikasi terhadap nilai-nilai keagamaan. Hijab yang awalnya 

dimaknai sebagai simbol ketaatan kepada ajaran agama dan representasi kesederhanaan, kini 

sering kali direduksi menjadi sekadar produk dagang. Pergeseran ini tampak jelas dalam 

strategi pemasaran hijab yang menonjolkan harga tinggi dan penekanan pada tren fashion 

yang berorientasi pada tampilan estetis. Akibatnya, fungsi hijab sebagai penanda identitas 

spiritual dan komitmen religius semakin tergeser, dan ia lebih dilihat sebagai barang mode 

yang diperjualbelikan, tanpa memperhatikan dimensi nilai-nilai spiritual yang seharusnya 

melekat padanya. Dalam Reghifa Khalimatus Syadiyah, et.al., “Akulturasi Islam dan Budaya 

Lokal dalam Fesyen Hijab di Indonesia, …, hal. 121. 



152 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



153 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini berangkat dari fenomena penggunaan pakaian 

Muslim di Indonesia yang dikenal dengan istilah pakaian takwa atau 

libâs at-taqwâ, yang umumnya dikenakan dalam konteks ibadah 

seperti salat. Namun, dalam realitas sosial masyarakat modern, 

pakaian takwa tidak selalu dimaknai sesuai dengan nilai-nilai spiritual 

yang terkandung di dalamnya. Terdapat berbagai problematika yang 

muncul, seperti komersialisasi dan perubahan makna, serta kurangnya 

pemahaman filosofis terhadap hakikat libâs at-taqwâ. 

Salah satu problem utama yang diangkat dalam penelitian ini 

adalah fenomena komersialisasi pakaian takwa, di mana nilai-nilai ke 

takwaan yang seharusnya menjadi esensi utama tergeser oleh tren 

mode dan kepentingan pasar. Pakaian takwa kemudian cenderung 

dipahami sebagai simbol status sosial atau penampilan luar yang 

religius, bukan sebagai manifestasi dari ketundukan dan kedekatan 

kepada Allah Swt. Hal ini menunjukkan terjadinya distorsi makna, di 

mana substansi spiritual tergantikan oleh bentuk visual belaka. 

Selain itu, penelitian ini menemukan bahwa masih banyak 

masyarakat yang mengenakan pakaian takwa tanpa memahami makna 

filosofis dan spiritual yang mendasarinya. Pakaian ini seharusnya 



154 

 

menjadi ekspresi dari kesederhanaan, kerendahan hati, dan kesadaran 

diri dalam relasi dengan Tuhan dan sesama manusia. Namun, dalam 

praktiknya, pemakaian pakaian takwa sering kali sekadar mengikuti 

kebiasaan, budaya, atau formalitas sosial, tanpa penghayatan nilai-

nilai ketakwaan yang mendalam. 

Sebagai dasar teoritis dan analisis tekstual, penelitian ini 

mengangkat pandangan dua tokoh mufasir Indonesia, yakni M. 

Quraish Shihab dan Haji Abdul Malik Karim Amrullah (HAMKA) 

untuk dikomparasikan, mengenai makna libâs at-taqwâ. Keduanya 

menekankan pentingnya memaknai pakaian takwa sebagai simbol dari 

kondisi batin yang tunduk kepada Allah, bukan semata-mata busana 

fisik. Bagi Quraish Shihab, pakaian batin adalah pakaian sejati dalam 

Islam, sedangkan Hamka menegaskan bahwa pakaian fisik yang 

sesuai syariat merupakan perwujudan nyata dari ketakwaan yang 

bersumber dari dalam hati. 

Penelitian ini juga membahas fungsi filosofis pakaian dalam 

Al-Qur`an, yang mencakup tiga peran utama: perlindungan, 

kenyamanan, dan penutup aib. Fungsi perlindungan menunjukkan 

bahwa pakaian berperan menjaga diri dari kerusakan fisik dan moral, 

sebagaimana pasangan suami istri saling menjaga dari gangguan hawa 

nafsu. Fungsi kenyamanan mencerminkan ketenangan batin, 

sebagaimana disebutkan dalam Surah ar-Rûm/30: 21 mengenai tujuan 

pernikahan. Adapun fungsi penutup aib berarti menjaga kehormatan 

dan kerahasiaan pribadi serta pasangan. 

Dari sisi terminologis, penelitian ini mengungkapkan berbagai 

istilah dalam Al-Qur’an yang berkaitan dengan pakaian, seperti 

tsiyâb, sarâbîl, jilbâb, khimâr, dan hijâb. Semua istilah ini 

menunjukkan bentuk atau model dari pakaian yang memenuhi prinsip 

dasar syariat, yakni menutup aurat dan menjaga kehormatan. Selain 

itu, dijelaskan pula bentuk-bentuk pakaian tradisional Islam seperti 

kaftan, abaya, tunik, dan tsawb, yang berkembang dalam berbagai 

kultur Muslim dan tetap berpijak pada prinsip ketakwaan. 

Penelitian ini juga menelusuri sejarah berpakaian masyarakat 

Arab pra-Islam, yang menunjukkan adanya ketimpangan moral dalam 

cara berpakaian, khususnya pada wanita. Pakaian dikenakan dengan 

cara memperlihatkan bagian tubuh dan perhiasan secara terbuka. 

Ajaran Islam datang untuk mereformasi tradisi ini dengan 

menanamkan nilai kesopanan, perlindungan, dan penghormatan 

terhadap diri. Ayat-ayat seperti Surah al-A‘râf/7: 26 dan al-Ahzâb/33: 

59 menjadi pijakan normatif perubahan ini. 

Dalam menelaah ayat-ayat tersebut, Quraish Shihab dan 

Hamka memiliki penafsiran yang saling melengkapi. Quraish Shihab 



155 

 

menekankan dimensi batiniah dari libâs at-taqwâ sebagai bentuk 

perlindungan dari kehinaan moral, sedangkan Hamka, melalui 

pendekatan historis, menyoroti fungsi sosial pakaian seperti jilbab 

sebagai penanda kehormatan perempuan dalam konteks masyarakat 

Arab klasik. Keduanya menolak pemisahan antara aspek lahiriah dan 

batiniah dalam berpakaian. 

Penelitian ini menyoroti pula peranan takwa yang mendasari 

konsep libâs at-taqwâ, yaitu sebagai pelindung diri dari dosa, penjaga 

dari kerusakan moral, bekal spiritual, dan naungan kehidupan yang 

tenang. Dalam konteks pakaian, takwa tercermin melalui penutupan 

aurat, kesopanan, serta akhlak yang baik. Takwa bukan hanya kondisi 

batin, tetapi nilai aktif yang memengaruhi seluruh aspek kehidupan, 

termasuk dalam berpenampilan. 

Distorsi makna libâs at-taqwâ di era modern menjadi 

perhatian penting dalam penelitian ini. Ketika pakaian religius 

direduksi menjadi simbol mode semata, nilai-nilai spiritual kehilangan 

konteksnya. Industri fashion Muslim yang berkembang telah 

mengubah libâs at-taqwâ menjadi komoditas ekonomi, bukan lagi 

simbol integritas moral. Akibatnya, persepsi kesalehan dalam 

masyarakat pun menjadi bias dan lebih berfokus pada aspek 

penampilan luar. 

Sebagai bentuk aplikatif dari hasil kajian, tesis ini 

mengungkap lima bentuk implementasi nilai libâs at-taqwâ dalam 

kehidupan modern. Pertama, pakaian menjadi simbol kesadaran diri 

dan ketakwaan. Kedua, ia mencerminkan moderasi dan estetika yang 

sesuai syariat. Ketiga, pakaian berfungsi sebagai pelindung sosial dan 

etika dalam relasi publik. Keempat, pakaian Muslim membentuk 

identitas keislaman dalam masyarakat yang plural. Dan kelima, 

aktualisasi nilai libâs at-taqwâ menghadapi tantangan globalisasi 

sekaligus peluang dakwah kultural. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa pendekatan Hamka 

terhadap konsep libâs at-taqwâ lebih menekankan pada aspek lahiriah 

sebagai manifestasi nyata dari ketakwaan batiniah. Bagi Hamka, 

ketakwaan bukanlah sesuatu yang tersembunyi semata, melainkan 

harus tercermin melalui tindakan yang konkret, termasuk dalam 

berpakaian sesuai dengan ketentuan syariat, yakni menutup aurat 

secara sempurna. Dalam pandangannya, antara dimensi lahir dan batin 

tidak dapat dipisahkan, karena ekspresi lahir merupakan cermin 

kejujuran batin seseorang dalam beragama. 

Sebaliknya, M. Quraish Shihab lebih menitikberatkan pada 

dimensi batin sebagai inti dari pakaian takwa. Ia memandang bahwa 

yang utama dari libâs at-taqwâ adalah kualitas jiwa yang bersih dari 



156 

 

sifat-sifat tercela seperti kesombongan, riya, dan kedengkian. 

Meskipun Quraish Shihab tidak menafikan pentingnya pakaian syar‘i 

secara lahiriah, penekanannya yang kuat pada aspek batin dapat 

berpotensi menimbulkan kekeliruan dalam pemahaman masyarakat 

awam. 

Implikasi dari perbedaan pendekatan ini adalah kemungkinan 

terjadinya penafsiran yang tidak utuh terhadap makna pakaian takwa. 

Jika hanya dimaknai secara batiniah tanpa dikaitkan dengan ekspresi 

lahiriah, maka sebagian orang dapat memahami bahwa menutup aurat 

secara fisik tidak lagi menjadi keharusan, asalkan hati telah bersih 

dari penyakit spiritual. Pemahaman seperti ini tentu bertentangan 

dengan semangat integralitas antara iman, akhlak, dan amal dalam 

Islam. 

Berdasarkan hasil penelitian dalam tesis ini, dapat disimpulkan 

bahwa konsep libâs at-taqwâ bersifat universal dan relevan untuk 

seluruh umat manusia. Ia merepresentasikan pakaian yang 

bermartabat, simbol dari kesadaran spiritual yang mendalam, serta 

refleksi dari peradaban yang ideal dan berkepribadian luhur. Dalam 

konteks Muslimah, libâs at-taqwâ diwujudkan melalui pemakaian 

jilbab yang mengandung nilai spiritual dan identitas keislaman. 

Bentuk jilbab dapat disesuaikan dengan perkembangan zaman, selama 

tidak mengabaikan nilai-nilai dasar Islam dan ketakwaan. Ketakwaan 

yang utuh seharusnya meliputi dimensi batiniah yang kokoh dan 

diwujudkan pula dalam bentuk lahiriah yang selaras dengan ajaran 

syariat. Keseimbangan antara hati yang bertakwa dan penampilan 

yang patuh syariat merupakan cerminan kesempurnaan iman, 

sebagaimana dicontohkan oleh Nabi Muhammad saw. 

 

B. Saran 

Berikut adalah saran dari penelitian ini yang dapat dijadikan 

pertimbangan untuk peneliti selanjutnya: 

1. Pendekatan Interdisipliner dalam Studi Libâs at-taqwâ 

Peneliti selanjutnya disarankan untuk menggunakan pendekatan 

interdisipliner yang lebih luas, dengan melibatkan perspektif 

sosiologi, antropologi, psikologi, dan kajian gender. Pendekatan 

ini dapat memperkaya analisis terhadap pemaknaan dan 

implementasi libâs at-taqwâ dalam berbagai konteks masyarakat 

Muslim yang beragam. 

2. Studi Kualitatif Empiris tentang Persepsi Masyarakat 

Saran penting lainnya adalah melakukan penelitian lapangan 

secara kualitatif terhadap pemahaman masyarakat Muslim, 

khususnya di Indonesia, mengenai makna dan fungsi pakaian 



157 

 

takwa. Penelitian ini akan memberikan gambaran empiris 

mengenai sejauh mana nilai-nilai libâs at-taqwâ dipahami dan 

diamalkan dalam kehidupan sehari-hari, serta tantangan yang 

dihadapi. 

3. Analisis Komparatif antara Ulama Klasik dan Kontemporer 

Peneliti berikutnya dapat melakukan kajian perbandingan antara 

pandangan ulama klasik dan kontemporer terkait konsep libâs at-

taqwâ. Hal ini penting untuk mengetahui dinamika 

perkembangan pemahaman keagamaan dari masa ke masa, serta 

bagaimana perubahan sosial dan budaya memengaruhi 

interpretasi terhadap teks-teks keagamaan. 

4. Kajian Mendalam terhadap Distorsi Makna Pakaian Takwa 

Disarankan pula untuk mengkaji secara lebih khusus fenomena 

komersialisasi dan distorsi makna pakaian takwa dalam industri 

fashion Muslim modern. Penelitian lanjutan dapat 

mengeksplorasi bagaimana nilai-nilai spiritual dalam berpakaian 

direduksi menjadi simbol visual semata, serta dampaknya 

terhadap kesalehan individu dan kolektif. 

5. Pentingnya Integrasi Dimensi Lahir dan Batin 

Peneliti selanjutnya perlu menegaskan pentingnya integrasi antara 

aspek lahiriah dan batiniah dalam memahami konsep ketakwaan. 

Penelitian dapat diarahkan untuk merumuskan pendekatan 

normatif dan edukatif yang mencegah pemahaman yang ekstrem, 

baik yang terlalu menekankan aspek luar semata maupun yang 

hanya fokus pada aspek batin. 

6. Perluasan Kajian ke Konteks Global 

Untuk memperluas cakupan, penelitian mendatang dapat 

membandingkan fenomena libâs at-taqwâ di berbagai negara 

Muslim, termasuk dalam konteks minoritas Muslim di negara 

non-Muslim. Hal ini dapat membuka wawasan tentang 

bagaimana makna pakaian takwa dipertahankan, dinegosiasikan, 

atau bahkan diadaptasi dalam masyarakat global. 

7. Pengembangan Model Edukasi Berbasis Nilai Takwa 

Peneliti selanjutnya juga dapat mengembangkan model 

pendidikan atau dakwah yang mampu menyampaikan makna 

libâs at-taqwâ secara komprehensif, tidak hanya sebagai aturan 

berpakaian, tetapi sebagai sarana pembentukan karakter dan 

kepribadian Islami. 

Dengan memperluas cakupan metodologis dan fokus analisis, 

penelitian lanjutan diharapkan mampu memperdalam pemahaman 

terhadap nilai-nilai spiritual Islam dalam aspek keseharian seperti 



158 

 

berpakaian, sekaligus merespons tantangan zaman yang terus 

berubah. 

 

 

 

 

 

 

 



159 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Aziz, Abdul bin Abdullah. Fatwa-fatwa Terkini. Jakarta: Darul Haq, 2004. 

 

Abdurrahman. Risalah Wanita. Bandung: Sinar Baru Algensindo Offest, 

2005. 

 

Utsaimin, Muhammad bin Salih. Risâlah al-Hijâb. Riyad: Dar Al Qasim, 

1417. 

 

Al-‘Asymawy, Muhammad Said. Hakikat Hijab dan Hujjah Sunnah. Mesir: 

Madbuli As-Shagir, 1995. 

 

Albani, Muhammad Nashiruddin. Mendudukkan Polmik Berjilbab, Terj. 

Kamran As’ad Irsyady. Jakarta: Pustaka Azzam, 2004. 

 

Al-Ghaffar, Abd Rasul Abd Hasan. Wanita Islam Gaya Hidup Modern, Terj. 

Bahruddin Fanani. Bandung: Pustaka Hidayat, 1984. 

 

Al-Khayyath, Muhammad Haitsam. Problematika Muslimah di Era Modern. 

Jakarta: Erlangga, 2009. 

 



160 

 

Al-Maraghi, Ahmad Musthafa. Tafsir al-Marâghi. Terj. Anwar Rosyidi. 

Semarang: Putra Toha,tt. 

 

Al-Sha’rawî, Mutawalli. Fiqh al-Mar’ah al-Muslimah. Terj. Yessi HM. 

Basyaruddin. Penerbit Amzah, September 2003. 

 

Baidan, Nasaruddin dan Erwati Aziz. Metodologi Khusus Penelitian Tafsir. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2019. 

 

-------. Perkembangan Tafsir Al Quran di Asia Tenggara. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 2019. 

 

Faiz, Fahruddin. Hermeneutika al-Qur`an. Yogyakarta: eLSAQ Press. 2005. 

 

Farmawi, Abdul Hayy. Metode Tafsir Maudhu’i. Terj. Suryan A. Jamrah dari 

judul al-Bidâyah Fî al-Tafsir al-Maudhu’i. Jakarta: PT Raja Grafindo 

Persada, 1994. 

 

Gusmian, Islah. Khazanah Tafsir Indonesia. Jakarta Selatan: Teraju. 2003.  

 

Hamka, Kedudukan Perempuan dalam Islam, Jakarta: Pustaka Panjimas, 

1984. 

 

-------. Ghirah dan Tantangan Terhadap Islam. Jakarta: Pustaka Panjimas, 

1982. 

 

-------. Pandangan Hidup Muslim. Jakarta: Gema Insani. 2016. 

 

-------. Tafsir Al-Azhar. Singapura: Pustaka Nasional Pte Ltd, 

2001. 

 

Handayani, Fitria. "Jilbab Gaul, Jilbab Standar dan Jilbab Besar, Pola Sosio 

Edukasi Identitas Keagamaan di Universitas Negeri Jakarta," dalam 

Jurnal Sosialita, Tahun 2008. 

 

Husaini, Adian. Virus Liberalisme di Perguruan Tinggi Islam. Jakarta: Gema 

Insani. 2009. 

 

Husein Muhammad. Fiqh Perempuan: Refleksi Kiai atas Wacana Agama dan 

Gender. Yogyakarta: LKIS, 2009 

 

Isnawati. Aurat Wanita Muslimah, Jakarta: Rumah Fiqih Publishing, 2020. 



161 

 

 

-------. Istri Bekerja Mencari Nafkah, Jakarta: Rumah Fiqih Publishing, 2018. 

 

Mahali, A. Mujab. Asbabun Nuzul Studi Pendalaman Al-Qur`an Surah al-

Baqarah-an-Nas, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2002. 

 

Fachruddin, Fuad Mohd. Aurat dan Jilbab dalam Pandangan Mata Islam. 

Jakarta: Pedoman Ilmu Jaya, 1984. 

 

Mustaqim, Abdul. Epistemologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKiS 

Group. 2010. 

 

-------. Metode Penelitian Al Quran dan Tafsir. Yogyakarta: Idea Press 

Yogyakarta. 2014. 

 

Nur Lailatul Musyafa’ah. “Pemikiran Fikih Wanita Qasim Amin,” dalam 

Jurnal JS GI, Tahun 2013. 

 

Putri, Afifah Miswadi. “Fenomena Buka Tutup Jilbab di Kalangan Remaja 

(Studi Konstruksi Sosial Siswi SMA Negeri 2 Ponorogo)” Tesis. 

Malang: Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana 

Malik Ibrahim Malang, 2020. 

 

Qutub, Sayyid. Tafsir Fi Zhilalil Qur’an dibawah naungan Al-Qur`an (surat 

Taha 57- An-Naml 81). Terj.  As’ad Yasin. Jakarta: Gema Insani 

Press, 2004. 

 

Ratri, Lintang. Cadar, Media dan Identitas Perempuan Muslim. Jurnal 

Forum. Vol.39, No.2.2011. 

 

Rouf, Abdul. Mozaik Tafsir Indonesia. Depok: Sahifa. 2020. 

 

Sabiq, Sayyid. Fikih Sunnah. Terj. Mohammad Nabhan Husein. Bandung: PT 

Alma’arif, 2003. 

 

Sali Susiana. “Pemakaian Jilbab Sebagai Identitas Kelompok (studi kasus 

pada mahasiswa perempuan fakultas X universitas Y di Jakarta).” 

Tesis. Jakarta: Program Kajian Wanita, Pasca Sarjana UI, 2005. 

 

Shihab, M. Quraish. Lentera Al-quran: Kisah dan Hikmah Kehidupan. 

Bandung: Mizan Pustaka, 2014. 

 



162 

 

-------. Tafsir Al-Mishbah. Tanggerang: Penerbit Lentera Hati, 2000. 

 

-------. Tafsir al-Misbah (Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an). Jakarta: 

Lentera Hati, 2002. 

 

-------. Jilbab Pakaian Wanita Muslimah. Tanggerang: Penerbit Lentera Hati, 

2018. 

 

-------. Jilbab Pakaian Wanita Muslimah: Pandangan Ulama Masa Lalu dan 

Cendikiawan Kontemporer. Jakarta: Lentera Hati, 2004. 

 

-------. Menabur Pesan Ilahi. Jakarta: Lentera Hati, 2006. 

 

Stowasser, Barbara Freyer. Reinterpretasi Gender Wanita dalam Al-Qur`an, 

Hadis, dan Tafsir. T.k. Pustaka Hidayah,t.t. 

 

Suyanta,Sri. Takdir Manusia dalam Pandangan Hamka: Kajian Pemikiran 

Tafsir Al-Azhar. Banda Aceh: Yayasan Pena, 2008. 

 

Syahrur, Muhammad. al-Kitab wa Al-Qur`an Qiro’ah Mu’assiroh, 

 

-------. Epistimologi Qur’an Tafsir Kontemporer ayat-ayat Al-Qur`an 

Berbasis Materialisme-Dialektika Historis. Terj. M Firdaus. 

Bandung: Marja, 2015. 

 

-------. Metodologi Fiqih Islam Kontemporer. Terj. Syahiron Syamsudin, 

Burhanudin. Yogyakarta: elSaQ Press, 2004. 

 

Yohana Ahmadi, Nova dan Dadi. "Konstruksi Jilbab sebagai Simbol 

Keislaman," dalam Jurnal Mediator, Tahun 2007. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RIWAYAT HIDUP 

 

Nama    : Mifta Hurrahmi 

Tempat Tanggal Lahir : Padang, 28 Mei 1997 

Jenis Kelamin   : Perempuan 

Alamat    : Desa cibeureum, kec. Cugenang,  

kab. Cianjur, Jawa Barat 

Email    : miftahurrahmi9728@gmail.com  

 

Riwayat Pendidikan 

1. 2003-2009 : SDN O5 Kolok Mudik, Sawahlunto, Sumatera Barat. 

2. 2009-2012 : SMPN 2 Sawahlunto, Sumatera Barat. 

3. 2012-2015 : SMAN 2 Sawahlunto, Sumatera Barat. 

4. 2016-2020 : S1-Stiba Ar-Rayah Sukabumi (Pendidikan Bahasa Arab). 

 

mailto:miftahurrahmi9728@gmail.com


 


