
 

 

STUDI LIVING QUR’AN DALAM RITUAL ZIARAH KUBUR  

DI MAKAM KERAMAT HABIB ALI BIN ABDURRAHMAN  

AL-HABSYI DI KAMPUNG KWITANG, KECAMATAN SENEN, 

JAKARTA PUSAT   

 

 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Studi Magister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir  

sebagai salah satu persyaratan meyelesaikan studi Strata Dua  

untuk memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.) 

 

 

 

 

 

Oleh: 

RICKY ADRIAN 

NIM: 212510029 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER ILMU AL-QUR`AN DAN TAFSIR 

KONSENTRASI KAJIAN AL-QUR’AN 

PASCASARJANAUNIVERSITAS PTIQ JAKARTA 

2025 M. /1446 H. 



 

iii 
 

ABSTRAK 

 

Kesimpulan dari tesis ini bahwa ritual ziarah kubur di Makam 

Keramat Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi tidak hanya berfungsi 

sebagai ekspresi spiritualitas dan penghormatan kepada ulama, tetapi secara 

esensial merefleksikan pemaknaan dan pengamalan Living Qur'an oleh para 

jamaah. Pembacaan ayat-ayat Al-Qur'an dalam ziarah melampaui 

pemahaman tekstual, menjadi sarana untuk membangun koneksi spiritual, 

mencari keberkahan, dan menumbuhkan kesadaran keilmuan yang bersanad. 

Temuan dalam tesis ini mendukung pandangan Agus Imam Wahyudi 

(2023), Abdul Halim (2022) dan Elok Zakiyah (2018) yang menunjukkan 

bagaimana Al-Qur'an dihayati dan diamalkan secara hidup dalam konteks 

sosial-keagamaan. Adapun perbedaan tesis ini dengan penelitian-penelitan 

tersebuat adalah lokasi spesifik (makam keramat) dan integrasi teori Karl 

Mannheim yang memberikan kedalaman analisis pemaknaan. Secara 

metodologis, penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Data 

dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan peziarah dan pengelola 

makam, serta observasi partisipatif terhadap berbagai ritual yang 

berlangsung. Data yang terkumpul dianalisis menggunakan kerangka teori 

Living Qur'an dan sosiologi pengetahuan Karl Mannheim, khususnya konsep 

makna objektif, ekspresif, dan dokumenter, untuk menguraikan interpretasi 

dan penghayatan Al-Qur'an dalam konteks ritual ziarah.  
 

Kata Kunci: Living Qur’an, Ziarah Kubur, Makam Keramat, Habib Ali 

Kwitang, Sosiologi Pengetahuan, Karl Mannheim. 

 

 
 
 
 
 

 
 

 

 



 

iv 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

v 
 

ABSTRACT 

 

The conclusion of this thesis is that the ritual of grave pilgrimage at 

the Sacred Tomb of Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi not only serves 

as an expression of spirituality and reverence for scholars, but essentially 

reflects the meaningful understanding and practice of the Living Qur'an by 

the congregants. The recitation of Qur'anic verses during the pilgrimage 

transcends textual comprehension, becoming a means to establish spiritual 

connection, seek blessings, and foster a scholarly awareness rooted in a 

continuous chain of transmission (sanad). 

The findings in this thesis support the views of Agus Imam Wahyudi 

(2023), Abdul Halim (2022), and Elok Zakiyah (2018), which demonstrate 

how the Qur'an is dynamically lived and practiced within socio-religious 

contexts. The distinctions of this thesis from these aforementioned studies lie 

in its specific location (the sacred tomb) and the integration of Karl 

Mannheim's theory, which provides a deeper analytical understanding of 

meaning-making. Methodologically, this study employs a qualitative 

approach. Data were collected through in-depth interviews with pilgrims and 

tomb managers, as well as participant observation of various rituals. The 

collected data were analyzed using the framework of Living Qur'an theory 

and Karl Mannheim's sociology of knowledge, specifically the concepts of 

objective, expressive, and documentary meaning, to elaborate on the 

interpretation and lived experience of the Qur'an within the context of grave 

pilgrimage rituals. 

 

Keywords: Living Qur’an, Grave Pilgrimage, Sacred Grave, Habib Ali 

Kwitang, Sociology of Knowledge, Karl Mannheim. 

 

 
 
 
 
 

 
 



 

vi 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

vii 
 

 خلاصة 
بضريح  القبور  زيارة  طقوس  ممارسة  في  الحي"  "القرآن  ظاهرة  الدراسة  هذه  تتناول 
منظور  من  وذلك  الوسطى،  جاكرتا  في كويتانغ،  الحبشي  الرحمن  عبد  بن  علي  الحبيب 
الواقع   القرآن في  "حياة"  إلى تحليل كيفية  الدراسة  مانهايم. تهدف  لكارل  المعرفة  سوسيولوجيا 
عن  والكشف  الزوار،  وممارسات  تفسيرات  خلال  من  الإندونيسيين  للمسلمين  الاجتماعي 
المعاني الموضوعية والتعبيرية والوثائقية الكامنة وراء أعمال الزيارة. باستخدام المنهج النوعي من 
متعددة  الزوار  دوافع  أن  الدراسة  هذه  الوثائق، وجدت  والملاحظات وتحليل  المقابلات  خلال 
الأبعاد، وتشمل جوانب روحية ونفسية واجتماعية وتاريخية. تفُسر ممارسة الزيارة على أنها سعي 
على  النفس. علاوة  وتزكية  الموت  لتذكر  وتعمل كوسيلة  الولي،  والتوسل عبر شخصية  للتبرك 
العلم  سند  على  والحفاظ  روحية  روابط  إقامة  في  الزوار  جهود  أيضًا  الزيارة  تعكس  ذلك، 
والرواحة.  الحسنى  والأسماء  والمولد  القرآن  تلاوة  تقاليد  خلال  من  سيما  لا  للعلماء، 
سوسيولوجيًا، يتجلى معنى القرآن هنا كأخلاق اجتماعية حية تشكل وعيًا دينيًا شاملًا، وتُحيي 
القيم القرآنية في المجتمع الحديث، وتعُزز الشبكات الدينية الإنسانية. تساهم هذه الدراسة في 

 .تطوير دراسات "القرآن الحي" وفهم ديناميكيات التدين الإسلامي المعتدل في إندونيسيا
 

المفتاحية علي كويتانغ،  :الكلمات  الحبيب  ضريح،  القبور،  زيارة  الحي،  القرآن 
 .سوسيولوجيا المعرفة، كارل مانهايم 

 
 
 
 
 



 

viii 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 





x 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





xii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





xiv 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



xv 
 

 
Arab Latin Arab Latin Arab Latin 

  `   z   q 

  b   s   k 

  t   sy   l 

  ts   sh   m 

  j   dh   n 

  u   th   w 

  kh   zh   h 

  d   ‘   a 

  dz   gh   y 

  r   f - - 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

 
Penggunaan transliterasi Arab-Indonesia ini berpedoman pada Transliterasi 

Arab-Indonesia yang dibakukan berdasarkan Surah Keputusan Bersama Menteri 

Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia tanggal 22 

Januari 1998 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catatan: 

1. Konsonan yang ber-syiddah ditulis dengan rangkap, misalnya: ِّ  رَب ditulis 

rabbi. 

2. Vokal panjang (mad): fathah (baris di atas) ditulis â atau Â, kasrah (baris di 

bawah) ditulis î atau Î, serta dhammah (baris depan) ditulis dengan û atau Û, 

misalnya : القارعة ditulis al-qâri‘ah, المساكين ditulis al-masâkîn, المفلحون ditulis 

al-muflihûn. 

3. Kata sandang alif + lam (ِّال) apabila diikuti oleh huruf qamariyah ditulis al 

misalnya: الكافرون ditulis al-kafirûn. Sedangkan, bila diikuti oleh huruf 

syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang mengikutinya, misalnya: 

 ditulis ar -rijâl, atau diperbolehkan dengan menggunakan transliterasi الرجال

al-qamariyah ditulis al-rijâl. Asalkan konsisten dari awal sampai akhir. 

4. Ta’ marbûthah ( ة), apabila terletak di akhir kalimat, ditulis dengan misalnya : 

  زكاة ditulis al-Baqarah. Bila di tengah kalimat ditulis dengan t, misalnya البقرة

النساء zakât al-mâl, atau ditulis المال  surat an-Nisa. Penulisan kata dalam سورةِّ

kalimat dilakukan berdasarkan tulisannya, misalnya: وهوِّخيرِّالرازقين ditulis wa 

huwa khair ar-Râziqîn. 

 



xvi 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KATA PENGANTAR 

Segala puji dan syukur senantiasa saya panjatkan kepada Allah SWT 

yang telah melimpahkan rahmat, taufik, serta hidayah-Nya, sehingga saya 

dapat menyelesaikan penulisan tesis ini sebagai bagian dari tugas akhir untuk 

memperoleh gelar Magister di Program Pascasarjana Universitas PTIQ 

Jakarta. Dengan selesainya tesis ini, saya berharap dapat berkontribusi pada 

pengembangan ilmu pengetahuan, khususnya di bidang Ilmu al-Qur’an dan 

Tafsir. 

Penulisan tesis ini tidak terlepas dari berbagai bantuan dan dukungan 

dari banyak pihak. Oleh karena itu, saya ingin menyampaikan rasa terima 

kasih yang sebesar-besarnya kepada mereka yang telah memberikan 

kontribusi baik dalam bentuk bimbingan akademik, dukungan moral, maupun 

fasilitas yang memadai. 

1. Rektor Universitas PTIQ Jakarta, Bapak Prof. Dr. H. Nasaruddin Umar, 

M.A., yang telah memberikan dukungan dan arahan strategis dalam 

memajukan kualitas pendidikan di Universitas PTIQ Jakarta. 

2. Direktur Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta, Bapak Prof. Dr. H. M. 

Darwis Hude, M.Si., atas semua dukungan, kebijakan, dan kesempatan 

yang diberikan kepada saya untuk menyelesaikan studi ini. 

3. Ketua Program Magister Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir sekaligus 

Pembimbing I, Bapak Dr. Abd. Muid Nawawi, M.A., atas bimbingan, 

arahan, serta masukan yang sangat berharga dalam setiap tahapan 

penulisan tesis ini. 



xviii 
 

4. Pembimbing II, Bapak Dr. Badru Tamam, M.A., yang telah dengan 

penuh kesabaran dan dedikasi membantu saya dalam menyempurnakan 

tesis ini. 

5. Kepala Perpustakaan Universitas PTIQ Jakarta beserta seluruh staf yang 

telah memfasilitasi saya dengan akses terhadap literatur dan referensi 

yang saya butuhkan selama proses penyusunan tesis. 

6. Civitas akademika dan para dosen Program Pascasarjana Magister 

Universitas PTIQ Jakarta yang telah memberikan ilmu, wawasan, serta 

inspirasi selama masa studi saya di universitas ini. 

7. Instansi-instansi tempat penulis aktif yang memberikan dukungan dalam 

bentuk kesempatan dan motivasi untuk menyelesaikan studi ini. 

8. Kepada istri tercinta, Mukminah, yang selalu setia mendampingi, 

memberikan motivasi, doa, dan kasih sayang yang tiada henti selama 

saya menempuh studi ini, serta kepada seluruh keluarga besar yang 

senantiasa mendukung saya dengan doa dan dorongan moral. 

Saya menyadari bahwa tesis ini masih jauh dari kesempurnaan, untuk 

itu saya terbuka terhadap kritik dan saran yang membangun demi 

kesempurnaan karya ini di masa mendatang. Semoga tesis ini dapat 

bermanfaat bagi semua pihak yang membacanya. 

 

Jakarta, 24 Juni 2025 

 

 

 

 

Ricky Adrian 

 

 



xix 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR ISI 

 

Judul  ..............................................................................................................  i 

Abstrak  .........................................................................................................  ii 

Pernyataan keaslian Tesis .............................................................................  ix 

Halaman Persetujuan Pembimbing ............................................................... xi 

Halaman Pengesahan Penguji ....................................................................  xiii 

Pedoman Transliterasi .................................................................................. xv 

Kata Pengantar ..........................................................................................  xvii 

Daftar Isi .....................................................................................................  xix 

 

BAB I PENDAHULUAN .............................................................................. 1 

A. Latar Belakang Masalah ....................................................................  1 

B. Identifikasi Masalah ..........................................................................  4 

C. Perumusan Masalah… ........................................................................ 4 

D. Tujuan Penelitian  ............................................................................... 4 

E. Manfaat Penelitian .............................................................................  5 

F. Kerangka Teori ................................................................................... 5 

G. Tinjauan Pustaka................................................................................. 6 

H. Metode Penelitian ..............................................................................  9 

I. Sistematika Penulisan… ................................................................... 11 



xx 
 

BAB II  DISKURSUS LIVING QUR’AN DAN  

TEORI SOSIOLOGI PENGETAHUAN 

KARL MANNHEIM ...........................................................  13 

A. Studi Living Al Qur’an ..................................................  13 

1. Pengertian Living Al-Qur’an .................................... 13 

2. Ruang Lingkup Living Al-Qur’an ...........................  16 

3. Objek Studi Living Al-Qur’an .................................  19 

4. Sejarah Living Al-Qur’an ......................................... 22 

5. Wilayah Garapan Studi Living Al-Qur'an ................ 36 

6. Pentingnya Kajian Living Al-Qur’an ....................... 41 

7. Jenis Living Al-Qur’an ............................................  41 

B. Penelitian Living Al-Qur’an… ...................................... .43 

1. Instrumen Dasar Penelitian Living Al-Qur’an. ......... 43 

2. Desain Penelitian Living Al-Qur’an ......................... 45 

3. Tahapan-Tahapan Penelitian Living Qur’an ............ 50 

C. Teori Sosiologi Pengetahuan Karl Mannheim ............... 60 

1. Pengertian Sosiologi Pengetahuan… ....................... 60 

2. Sejarah Perkembangan Sosiologi Pengeahuan. ........ 60 

BAB III RITUAL ZIARAH KUBUR DI MAKAM KERAMAT HABIB  

ALI BIN ABDURRAHMAN AL-HABSYI ........................ 65 

A. Ziarah Kubur Dalam Islam ................................................... 65 

B. Ziarah Kubur Menurut Tradisi dan Budaya .......................... 74 

C. Makam Keramat Dalam Tradisi Islam Indonesia ................. 84 

D. Biografi Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi ................ 86 

E. Wilayah Kwitang ............................................................... .105 

F. Keistimewaan Makam Habib Kwitang 

Sebagai Situs Religius ........................................................ 109 

G. Pelaksanaan Ritual Ziarah Kubur di Makam Keramat Habib 

Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi ........................................ 110 

 

BAB IV MANIFESTASI LIVING QUR’AN DALAM RITUAL ZIARAH 

KUBUR 

 DI MAKAM KERAMAT HABIB ALI BIN 

ABDURRAHMAN AL-HABSYI ...................................... 117 

A. Alasan dan Tujuan Melakukan Ziarah Kubur di Makam 

Keramat Habib Ali Bin Abdurrahman Habsyi ................... 119 

B. Pemaknaan Bacaan Al-Qur’an  yang Dibaca oleh  

Peziarah ............................................................................... 127 

C. Analisis Makna Bacaan Al-Qur’an Berdasarkan Teori Karl 

Mannheim ........................................................................... 134 



xxi 
 

D. Manifestasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dalam Perilaku 

Peziarah… .................................................................... 142 

E. Implikasi Sosial dan Spiritualitas  

dari Praktik Ziarah Kubur terhadap  

Pemahaman Keagamaan ............................................... 148 

BAB V PENUTUP ..................................................................................... 155 

A. Kesimpulan .................................................................................. 155 

B. Saran ............................................................................................  156 

DAFTAR PUSTAKA 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xxii 
 

 

 

 

 

 

 



1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Al-Qur'an adalah wahyu Allah yang diturunkan kepada Nabi 

Muhammad dan diakui sebagai mukjizat terbesar.1 Teks suci ini telah 

menjadi inspirasi hukum Islam yang umum dan membawa manfaat bagi 

seluruh alam. Struktur tata bahasa dan keindahan linguistiknya tak 

tertandingi, bahkan oleh para penulis dan penyair paling terkenal di 

Jazirah Arab. Keharmonisan dan ritme pembacaannya juga menawarkan 

pesona estetika yang mendalam, membuat para pembacanya tidak pernah 

bosan.2 

Keindahan gramatikal dan retorika bahasa Al-Qur’an tidak 

tertandingi. Bahkan para penyair terbaik dari Jazirah Arab pun tidak 

mampu menandingi keindahan susunan lafaz dan kemurnian maknanya. 

Hal ini menjadi bukti kemukjizatan Al-Qur’an tidak hanya dalam pesan-

pesan teologisnya, tetapi juga dalam aspek linguistik dan estetika yang 

menyentuh batin pembacanya.3 Lantunan ayat-ayat suci Al-Qur’an 

memiliki irama yang memikat dan menenangkan jiwa. Tidak heran jika 

 
1 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur'an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 2007, hal. 5. 
2 Agus Imam Wahyudi, “The Living Qur’an: Upaya Penanaman Nilai-Nilai Al-

Qur’an dalam Kehidupan Santri”, Tesis, Jakarta: PTIQ Jakarta, 2023, hal. 1. 
3 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach, 

London: Routledge, 2006, hal. 3. 



2 
 

mendengarkan bacaan Al-Qur’an sering kali menimbulkan rasa haru, 

ketentraman, bahkan tangisan bagi pendengarnya. Membaca Al-Qur`an 

sebagai cara bagi umat Islam untuk mengungkapkan rasa terima kasih dan 

reaksi mereka sebenarnya merupakan fenomena yang sangat beragam. 

Pengenalan terhadap maknanya merupakan langkah pertama; dari sana 

seseorang dapat melanjutkan ke pembacaan Al-Qur`an dasar untuk ibadah 

seremonial atau untuk mencapai kedamaian batin di antara pilihan 

lainnya. Beberapa metode pembacaan Al-Qur`an dikatakan dapat 

memanggil kekuatan mistis, sementara yang lain memiliki tujuan medis 

atau terapi.4 

Kajian Al-Qur'an menunjukkan dinamika perkembangan yang 

cukup besar sejalan dengan evolusi sosial-budaya dan peradaban 

manusia.5 Meskipun beberapa guru Barat memandang teks ini sulit untuk 

diteliti dan dipahami sepenuhnya, bahkan jika bahasa Arab dikuasai, 

bagian-bagian yang kompleks tetaplah sulit.6 Akibatnya, pemahaman Al-

Qur'an bersifat subjektif dan bervariasi dari satu orang ke orang lain, 

sesuai dengan kapasitas pribadi mereka. Keragaman perspektif ini, pada 

gilirannya, memberikan dorongan bagi beragam manifestasi praktis dalam 

ranah teologi, filsafat, psikologi, dan budaya.7 

Al-Qur'an tidak hanya berfungsi sebagai teks yang dibacakan 

dalam ibadah pribadi, tetapi juga sebagai sumber nilai-nilai yang 

diinternalisasi dan diaktualisasikan dalam kehidupan sosial Muslim. 

Pendekatan Al-Qur'an yang hidup muncul untuk mengkaji bagaimana 

teks suci ini terwujud dalam praktik keagamaan dan interaksi sosial 

budaya komunitas Muslim. Konsep ini menekankan ekspresi sosial dan 

penerapan Al-Qur'an secara umum, melampaui interpretasi tekstual dan 

berfokus pada kisah-kisah nyata masyarakat.8 

Cara hidup berziarah ke makam merupakan praktik keagamaan 

yang secara substansial berkaitan dengan pengalaman spiritual 

masyarakat, sehingga menjadikannya objek penelitian yang relevan dalam 

kajian Al-Qur'an. Praktik ini berakar kuat dalam tradisi Islam di 

Indonesia, di mana ziarah tidak hanya dikenal sebagai kunjungan fisik ke 

makam, tetapi juga sebagai sarana keagamaan untuk mendoakan 

 
4 Ahmad Zainuddin, “Tradisi Yasinan (Kajian Living Qur`an Ponpes Ngalah 

Pasuruan)”, dalam Jurnal Mafhum, Vol. 04 No. 1 Tahun 2019, hal. 9. 
5  Abdul Mustaqim, Metodologi Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir, Yogyakarta: Idea 

Press, 2015, hal. 138. 
6 Acep Hermawan, Ulumul Qur’an, Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2013, hal. 

121. 
7 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis, 

Yogyakarta: Teras, 2007, hal. 12.  
8 Hidayat, Komaruddin. Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik. 

Jakarta: Paramadina, 1996 



3 
 

almarhum, mengenang jasa dan teladan mereka, serta memperkuat 

hubungan peziarah dengan Tuhan. Seringkali, ritual ziarah dilanjutkan 

dengan pembacaan ayat-ayat Al-Qur'an, doa, dan dzikir (mengingat 

Tuhan), yang diyakini dapat membawa berkah (tabarruk) dan ketenangan 

pikiran. 

Namun, praktik ini bukannya tanpa kontroversi di kalangan umat 

Islam. Sebagian meyakini ziarah dapat menyebabkan bid'ah (inovasi 

dalam agama) atau bahkan syirik (menyekutukan Tuhan), sementara yang 

lain menganggapnya sebagai sejarah spiritual dan budaya yang berharga. 

Di tengah perbedaan perspektif tersebut, metode Al-Qur'an yang hidup 

dapat memberikan sudut pandang yang lebih antropologis dan netral 

untuk mengenali bagaimana jamaah haji memaknai ibadah haji dalam 

konteks hubungannya dengan Al-Qur'an. 

Dalam konteks kajian Al-Qur'an yang hidup, makam Habib Ali 

bin Abdurrahman Al-Habsyi di Kampung Kwitang, Jakarta, merupakan 

objek kajian yang signifikan. Habib Ali menjadi ulama terkemuka di 

Batavia awal abad ke-20 dan pendiri Majelis Taklim Kwitang, yang 

masih menjadi pusat kajian Islam terkemuka di Jakarta hingga saat ini. 

Ketenaran, keluasan pengetahuan, dan kontribusinya dalam menyebarkan 

ajaran Islam yang luhur telah membuatnya sangat dihargai. Oleh karena 

itu, banyak peziarah dari berbagai daerah mengunjungi makamnya setiap 

tahun, baik pada hari-hari keagamaan maupun hari kerja.9 

Keragaman peziarah dari berbagai latar belakang sosial 

menunjukkan bahwa makam Habib Ali bukan sekadar tempat 

pemakaman, melainkan telah bertransformasi menjadi tempat 

peribadatan. Di tempat ini, komunitas mencari ketenangan, meraih 

berkah, dan membangun hubungan transendental dengan Tuhan melalui 

teladan seorang ulama. Dalam konteks ini, ritual-ritual yang dilakukan, 

termasuk pembacaan Surah Yasin, tahlil, dan salawat, merepresentasikan 

apresiasi kolektif terhadap ajaran Al-Qur'an. Pemahaman komunitas 

terhadap Al-Qur'an tidak hanya diungkapkan melalui ceramah atau 

bacaan, tetapi juga melalui gerakan-gerakan kolektif yang kaya akan 

simbolisme spiritual. 

Berangkat dari fenomena tersebut, penelitian ini mencoba 

mengkaji tentang “Studi Living Qur`an Dalam Ritual Ziarah Kubur di 

Makam Keramat Habib Ali bin Abdrurahman Al Habsyi di Kampung 

Kwitang Kecamatan Senen Jakarta Pusat”. Penulis melihat bahwa 

praktik ini menawarkan sebuah perspektif yang menarik tentang 

 
9 Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat: Tradisi-Tradisi 

Islam di Indonesia, Bandung: Mizan, 1992, hal. 184. 



4 
 

bagaimana masyarakat mengaktualisasikan dan berinteraksi dengan nilai-

nilai Al-Qur'an secara kontekstual. 

 

B. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan latar belakang masalah diatas, setidaknya ada 

masalah-masalah yang muncul dengan permasalahan sebagai berikut: 

1. Bagaimana bentuk praktik ritual ziarah kubur di makam Habib Ali bin 

Abdurrahman Al-Habsyi? 

2. Ayat-ayat Al-Qur’an apa saja yang digunakan dalam ritual ziarah 

tersebut? 

3. Bagaimana makna dan fungsi bacaan Al-Qur’an dalam konteks ritual 

ziarah tersebut? 

4. Apa implikasi pemaknaan Al-Qur’an dalam ritual ziarah terhadap 

spiritualitas masyarakat? 

 

C. Perumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang dan pembatasan masalah di atas, 

maka yang menjadi pokok pembahasan (mayor question) tesis ini 

adalah: “Bagaimana Studi Living Qur’an dalam Ritual Ziarah Kubur 

di Makam Keramat Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi di 

Kampung Kwitang Kecamatan Senen Jakarta Pusat?” 

Dari rumusan masalah di atas, kemudian dibuat beberapa 

pertayaan dengan rincian sebagai berikut: 

a. Bagaimana diskursus Living Qur’an dan Teori Sosiologi 

Pengetahuan Karl Mannheim? 

b. Bagaimana ritual ziarah kubur di Makam Keramat Habib Ali Bin 

Abdurrahman Al-Habsyi di Kampung Kwitang Kecamatan Senen 

Jakarta Pusat? 

c. Bagaimana Manifestasi Living Qur’an dalam ritual ziarah kubur 

di Makam Keramat Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi di 

Kampung Kwitang Kecamatan Senen Jakarta Pusat? 

 

D. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan penjelasan dan uraian pada latar belakang masalah di 

atas, Adapun tujuan penulis ingin capai dalam penelitian ini adalah 

sebagai berikut: 

1. Mengetahui diskursus Living Qur’an dan Teori Sosiologi 

Pengetahuan Karl Mannheim. 

2. Mengetahui ritual ziarah kubur di Makam Keramat Habib Ali Bin 

Abdurrahman Al-Habsyi di Kampung Kwitang Kecamatan Senen 

Jakarta Pusat. 



5 
 

3. Mengetahui manifestasi Living Qur’an dalam ritual ziarah kubur di 

Makam Keramat Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi di Kampung 

Kwitang Kecamatan Senen Jakarta Pusat. 

 

E. Manfaat Penelitian 

Secara umum, tema yang diangkat oleh penulis memiliki manfaat 

baik secara teoretis maupun praktis. Manfaat penelitian ini adalah sebagai 

berikut:  

1. Secara Teoritis  

Secara teori, penulis dapat memanfaatkan kajian ini untuk memulai 

perbincangan ilmiah dan memperoleh pemahaman tentang Al-Qur`an 

dan Hadits, khususnya yang berkaitan dengan hubungan umat Islam 

dengan Al-Qur`an. Dalam hal ini, untuk memahami betapa 

pentingnya ritual  ziarah kubur, yang telah menjadi bagian yang 

mengakar dalam budaya masyarakat Indonesia khususnya Kwitang. 

Hal ini menjadi tambahan ilmiah yang signifikan bagi kajian Al 

Qur`an dan Hadits, khususnya di bidang tersebut. 

2. Secara Praktis 

a. Mahasiswa Perguruan Tinggi Ilmu Al-Qur`an (PTIQ) diharapkan 

memperoleh manfaat dari penelitian ini untuk lebih mendalami 

Islam, khususnya di bidang Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir. Hal ini 

akan membantu mereka mengatasi perbedaan agama di 

masyarakat dan kembali mengkaji Al-Qur`an secara mendalam. 

b. Dengan adanya manfaat praktis dari penelitian ini, mahasiswa 

dapat lebih mendalami kajian Al-Qur`an dalam semua masalah 

kemasyarakatan, baik yang berkaitan dengan ibadah, muamalah, 

maupun keimanan. 

 

F. Kerangka Teori 

Untuk menganalis permasalahan dalam penelitin tesis yang berjudul 

Studi Living Qur`an Dalam Ritual Ziarah Kubur di Makam Keramat 

Habib Ali bin Abdrurahman Al Habsyi di Kampung Kwitang Kecamatan 

Senen Jakarta Pusat maka penulis menggunakan kerangka teori sebagai 

berikut: 

a. Teori Living Qur`an 

 Kajian Living Qur`an adalah pendekatan ilmiah yang 

mengkaji fenomena sosial yang berkaitan dengan keberadaan Al-

Qur'an dalam komunitas Muslim. Jika diklasifikasikan sebagai studi 



6 
 

spiritual yang mengamati fenomena sosial, tekniknya harus berfokus 

pada pengulangan pola-pola tertentu sebelum menarik kesimpulan.10 

 Tujuan utama kajian Al-Qur'an yang hidup bukanlah untuk 

membuktikan kebenaran agama atau menghakimi kelompok Muslim 

tertentu. Sebaliknya, metode ini berfokus pada kajian tradisi yang 

berakar dalam masyarakat, yang dianalisis melalui pendekatan 

kualitatif. Kajian ini menekankan pernyataan yang mendalam dan 

hati-hati tentang perilaku sosio-spiritual suatu komunitas. Tujuannya 

adalah untuk menemukan makna dan nilai-nilai yang terkandung 

dalam fenomena yang diteliti melalui studi bentuk eksternal (perilaku 

yang teramati) dan struktur internal (alasan dan pemahaman di 

baliknya).11 

b. Teori Karl Mannheim 

 Untuk memperdalam analisis, kajian ini mengadopsi teori 

sosiologi pengetahuan Karl Mannheim. Konsep ini dipilih karena 

menjelaskan secara komprehensif hubungan antara perilaku dan 

maknanya. Sejalan dengan Mannheim, dalam mempelajari gerakan 

sosial, peneliti perlu mempelajari perilaku eksternal dan makna yang 

terkandung di dalamnya.12  

Karl Mannheim membagi makna gerakan sosial menjadi tiga 

tingkatan: 

1. Makna objektif: Makna yang ditentukan oleh konteks sosial 

tempat suatu peristiwa terjadi. 

2. Makna ekspresif: Makna yang langsung diungkapkan atau 

ditunjukkan oleh individu yang melakukan tindakan tersebut. 

3. Makna dokumenter: Makna tersirat atau tersembunyi di balik 

suatu gerakan. Makna ini seringkali tidak sepenuhnya dipahami 

oleh pelakunya, karena makna tersebut merujuk pada representasi 

keseluruhan cara hidup. 

Kerangka teoretis ini akan membantu penelitian dalam mengungkap 

lapisan-lapisan makna ritual ziarah, dari perilaku visual hingga nilai-

nilai budaya yang lebih dalam dan tidak disadari.13 

 

G. Tinjauan Pustaka 

Untuk membedakan ide penelitian yang unik dari penelitian 

terkait terkini, peneliti harus menyajikan tinjauan pustaka yang 

 
10 Atho’ Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktek, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 1998, hal. 68. 
11 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis, …hal. 12. 
12 Karl Mannheim, Essay On The Sociology Of Knowledge, London: Brodway 

House, 1954, hal. 43. 
13 Karl Mannheim, Essay On The Sociology Of Knowledge, … hal. 46. 



7 
 

komprehensif. Proses ini dilakukan sebelum mendalami kajian ilmiah 

tesis. Tujuan utama tinjauan pustaka adalah untuk memberikan pembaca 

gambaran umum tentang literatur medis yang relevan dengan topik yang 

diusulkan. Lebih lanjut, tinjauan pustaka ini berfungsi sebagai sumber 

saran dan pemikiran baru bagi peneliti. Berdasarkan pertimbangan ini, 

pemilihan judul penelitian ini merupakan hasil dari tinjauan pustaka 

sebelumnya. Sebagai contoh, ada: 

1. Sebuah kajian oleh Ria Mariana dan Azzura Melan Sari (2023), yang 

diterbitkan di IAIN Kerinci, mengkaji fenomena tradisi sakral di Desa 

Gunung Labu, Kabupaten Kerinci, sebagai manifestasi Al-Qur'an 

yang hidup. Para peneliti mengamati perubahan praktik ini dari akar 

animismenya ke bentuk yang lebih Islami. Dalam ritual ini, 

pembacaan ayat-ayat Al-Qur'an seperti Surat Al-Fatihah dan Yasin, 

serta salat haji, digunakan untuk doa-doa eksplisit dan refleksi 

spiritual tentang kematian. Selain sepenuhnya mengungkapkan rasa 

kasih sayang kepada leluhur, praktik ini juga berfungsi sebagai cara 

untuk mengajarkan nilai-nilai Al-Qur'an, termasuk kesadaran akan 

akhirat, rasa syukur, dan memohon ampunan bagi almarhum. 

Kajian Ria Mariana dan Azzura Melan Sari sangat relevan 

dengan tesis ini karena menawarkan perspektif yang kuat tentang Al-

Qur'an yang hidup dalam konteks interaksi komunitas dengan Al-

Qur'an melalui tradisi haji. Fenomena yang mereka teliti memberikan 

bukti empiris tentang bagaimana nilai-nilai Al-Qur'an diaktualisasikan 

dalam praktik keagamaan setempat.  

Meskipun relevan, terdapat perbedaan konteks yang signifikan. 

Studi mereka dilakukan di komunitas Jawa di pedalaman Jambi, 

dengan latar belakang animisme kuno. Sebaliknya, studi ini berfokus 

pada komunitas Arab-Indonesia di Jakarta, yang memiliki basis 

pengetahuan agama yang kuat dan sanad (rantai transmisi tradisional) 

yang kuat. Oleh karena itu, studi ini akan menekankan skala dan 

komponen transmisi agama dalam komunitas habaib. “Studi Living 

Qur’an terhadap Tradisi Pembacaan Al-Qur’an di Kuburan Pagi dan 

Petang Selama Tujuh Hari.”  

2. Sebuah kajian oleh Novia Permata Sari dan Risman Bustamam 

(2021), yang dipublikasikan oleh IAIN Batusangkar, mengkaji tradisi 

pembacaan Surah Yasin di area pemakaman selama tujuh hari setelah 

kematian di Nagari Balimbing, Sumatra Barat. Kajian ini 

menggunakan pendekatan Al-Qur'an rumahan, yang memandang Al-

Qur'an bukan hanya sebagai teks teologis, tetapi sebagai ekspresi 

spiritual dan kultural masyarakat. Budaya ini merupakan warisan 

Surah Syattariyah dan telah tertanam kuat dalam budaya lokal.  



8 
 

Ritual ini meliputi pembacaan Surah Al-Fatihah, Yasin, Al-

Ikhlas, Al-Falaq, An-Naas, dan berbagai doa lainnya. Secara simbolis, 

praktik ini dimaknai sebagai doa anak yang soleh untuk orang tuanya, 

yang mencerminkan apresiasi mendalam terhadap Al-Qur'an dalam 

konteks sosio-spiritual. Hasil kajian menunjukkan bahwa 

penerjemahan Al-Qur'an melampaui dimensi tekstual dan interpretasi 

formal; Hal ini terwujud sebagai praktik hunian yang dipadukan 

dengan ritual-ritual kehidupan sosial. Interaksi komunitas dengan 

teks-teks suci dianggap tidak hanya simbolis, tetapi juga praktis dan 

afektif, di mana membaca berfungsi sebagai jembatan spiritual untuk 

menghubungkan cinta antara yang hidup dan yang telah meninggal. 

Kajian ini sangat relevan karena pada dasarnya mengkaji respons 

dan kewaspadaan ayat-ayat Al-Qur'an dalam konteks ritual ziarah 

sebagai manifestasi Al-Qur'an yang hidup. Konsep interaksi antara 

komunitas dan teks suci berfungsi sebagai landasan teoretis yang 

penting untuk memahami kehidupan keagamaan umat Islam 

Indonesia.  

Meskipun relevan, terdapat perbedaan yang sangat besar dalam 

konteksnya. Kajian-kajian sebelumnya dilakukan dalam komunitas 

Minangkabau, yang menganut tatanan dan adat matrilineal, dengan 

praktik-praktik yang terbatas pada keluarga inti yang mendampingi 

almarhum selama tujuh hari. Sebagai perbandingan, tesis ini 

dilakukan di lingkungan perkotaan Jakarta (Makam Habib Ali 

Kwitang). Studi ini akan menganalisis dimensi keagamaan, sosial, dan 

budaya yang khas bagi komunitas habaib, di samping dinamika 

interaksi jemaat yang sangat kompleks dalam konteks perkotaan. 

3. Tesis Ihsyanul Majid (2019) dari UIN Sunan Kalijaga, berjudul 

"Tarikan Ayat-Ayat Al-Qur'an dalam Subkultur Ziarah Makam di 

Wotgaleh (Sebuah Kajian tentang Al-Qur'an yang Hidup)," mengkaji 

praktik ziarah ayat-ayat suci dalam tradisi ziarah di makam suci 

Pangeran Purbaya di Sleman, Yogyakarta.  

Dalam penelitiannya, Majid menerapkan metode ziarah Al-

Qur'an, dengan menggunakan sosiologi informasi Karl Mannheim 

sebagai kerangka analisisnya. Ia membagi metode tersebut menjadi 

tiga tingkatan: objektif, ekspresif, dan dokumenter. Majid 

menyimpulkan bahwa ziarah Al-Qur'an merupakan bentuk konkret 

dari pemahaman dan penghayatan masyarakat terhadap teks suci. 

Tujuannya adalah untuk mendekatkan diri kepada Tuhan, mencari 

manfaat, dan memelihara hubungan religius dengan orang yang 

diziarahi.  

Penelitian ini menunjukkan bahwa praktik ziarah memiliki 

dimensi yang luas, tidak hanya mencakup dimensi spiritual tetapi juga 



9 
 

dimensi sosial dan budaya. Gaya hidup tahlilan (pembacaan ayat-ayat 

suci) dan pembacaan surah-surah tertentu (termasuk Al-Fatihah dan 

Yasin) tampak membawa berkah dan menjadi gambaran identitas 

spiritual masyarakat setempat. Unsur-unsur lokal, seperti penentuan 

hari wetonan dan penggunaan dupa, juga diintegrasikan ke dalam 

ritual, menunjukkan sinkretisme antara nilai-nilai Islam dan tradisi 

Jawa. 

Penelitian Ihsyanul Majid menjadi rujukan penting karena 

kesamaan topik penelitian: pembahasan Al-Qur'an hidup dalam 

konteks ritual ziarah kubur. Penelitian ini memberikan pemahaman 

mendasar tentang bagaimana teks Al-Qur'an tidak hanya dipelajari 

tetapi juga dihayati dalam perilaku dan keyakinan masyarakat. 

Penggunaan pendekatan sosiologis menginspirasi analisis dinamika 

sosial seputar makam keramat.  

Keaslian penelitian ini terletak pada perbedaan tempat, konteks 

sosial, dan karakteristik budaya. Tesis ini mengkhususkan diri pada 

makam Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi di Kwitang, Jakarta, 

sebuah komunitas dengan santri-santri terkemuka keturunan Arab 

(habaib). Komunitas Kwitang bersifat perkotaan dan lebih heterogen, 

dengan tradisi yang sangat menekankan sanad (rantai ilmu 

pengetahuan) dan karamah (amal) seorang habib.  

Secara khusus, penelitian ini akan menyoroti interaksi keagamaan 

masyarakat perkotaan masa kini dengan teks-teks suci di tempat-

tempat ziarah, yang berfungsi sebagai simbol suci dan sumber 

manfaat. Oleh karena itu, penelitian ini memperkuat dan memperluas 

kajian Al-Qur'an yang telah ada sebelumnya dengan menempatkan 

ritual ziarah dalam konteks perkotaan dan komunitas habaib. 

 

H. Metode Penelitian 

Berikut uraian tentang metode-metode yang penulis gunakan dalam 

penelitian ini, antara lain: 

a. Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan 

kerangka fenomenologis spiritual dalam kerangka kajian Al-Qur'an 

yang hidup. Teknik ini terutama bertujuan untuk mendapatkan 

pemahaman mendalam tentang kisah-kisah keagamaan kelompok-

kelompok yang mempraktikkan pembacaan ayat-ayat Al-Qur'an 

dalam ritual ziarah.  

Tujuan utamanya adalah menganalisis bagaimana teks suci ini 

diaktualisasikan dan diinterpretasikan dalam kehidupan sehari-hari, 

baik secara fisik maupun simbolis. Dalam konteks metodologis ini, 

Al-Qur'an yang hidup ditempatkan sebagai sebuah kajian tentang 



10 
 

interaksi sosio-spiritual masyarakat dengan teks Al-Qur'an 

sebagaimana terwujud dalam tradisi dan subkultur lokal mereka.14 

b. Sumber Data 

 Penelitian ini didasarkan pada integrasi sumber informasi 

utama dan sekunder. Statistik utama diperoleh melalui wawancara 

mendalam dengan berbagai informan kunci, termasuk peziarah, 

pengelola makam, tokoh agama, dan tokoh masyarakat yang terlibat 

langsung dalam ritual ziarah. Sementara itu, informasi sekunder 

diperoleh dari dokumentasi, literatur medis (jurnal dan buku), dan 

studi terdahulu yang relevan. Sumber informasi sekunder ini 

khususnya kajian praktik ziarah makam, Al-Qur'an yang masih hidup, 

dan tradisi keagamaan dalam konteks komunitas habaib. 

 

c. Teknik Pengumpulan Data 

 Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian 

kualitatif ini meliputi: 

a. Observasi 

 Observasi berarti mengumpulkan data langsung dari 

lapangan. Dalam penelitian kualitatif, data tidak akan diperoleh di 

belakang meja, tetapi harus terjun ke lapangan. Data yang 

diobservasi dapat berupa gambaran tentang sikap, kelakuan, 

perilaku, keseluruhan interaksi antar manusia.15 Observasi juga 

berarti peneliti berada bersama partisipan. Jadi peneliti bukan 

hanya sekedar numpang lewat. Berada bersama akan membantu 

peneliti memperoleh banyak informasi yang tersembunyi dan 

mungkin tidak terungkap selama wawancara. 

b. Wawancara 

 Strategi wawancara intensif digunakan untuk mengungkap 

makna subjektif informan terkait motivasi, informasi, dan 

keyakinan mereka terkait ritual ziarah dan pembacaan Al-Qur'an. 

Wawancara dalam penelitian ini mengacu pada proses 

pengumpulan data yang sistematis dengan mengajukan pertanyaan 

kepada informan dan mencatat tanggapan mereka secara rinci. 

Kerja sama dan kesediaan informan merupakan faktor penting 

dalam memastikan perolehan data yang valid dan akurat.16 

 
14 Ridhoul Wahidi, Living Qur’an dan Perkembangan Kajian Al-Qur’an di 

Indonesia, Yogyakarta: SUKA Press, 2013, hal. 105. 
15 Conny Raco Semiawan, Metode Penelitian Kualitatif, Jakarta: PT Grasindo, 

2010, hal. 112. 
16 Irwan Soehartono, Metode Penelitian Sosial, Bandung: PT Remaja Rosdakarya 

Offset, 2008, cet. VII, hal. 67. 



11 
 

Informan utama yang diwawancarai adalah mereka yang 

memiliki pemahaman mendalam tentang seluk-beluk ritual ziarah 

di makam suci Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi. Pemilihan 

informan didasarkan pada pemahaman dan keterlibatan mereka 

yang mendalam terhadap fenomena yang diteliti. 

c. Analisa Data 

 Analisis data dalam penelitian ini akan menggunakan 

analisis tematik. Sistem ini dilakukan melalui tiga tahapan 

sistematis: reduksi data (memilih, memfokuskan, dan 

mengabstraksi data mentah), penyajian data (mengorganisasikan 

catatan dalam bentuk naratif atau matriks), dan 

penarikan/verifikasi kesimpulan. Untuk memperdalam 

pemahaman makna tindakan sosial, digunakan pendekatan 

sosiologi pengetahuan Karl Mannheim, khususnya pada klasifikasi 

makna: objektif (makna umum teks), ekspresif (niat pelaku), dan 

dokumenter (makna simbolik dan spiritual yang lebih dalam).17 

 

I. Sistematika Pembahasan 

Tesis ini disusun terutama berdasarkan saran Penulisan Tesis dan 

Disertasi Program Pascasarjana PTIQ Jakarta (2017). Untuk memastikan 

pembahasan yang ilmiah dan terfokus, tesis ini dibagi menjadi 5 bab, 

yaitu: 

Bab satu menyajikan pendahuluan penelitian yang lengkap. Bab 

ini mencakup identifikasi, delimitasi, dan komponen permasalahan, 

tujuan, dan manfaat penelitian. Bagian ini juga mencakup kerangka teori 

yang komprehensif, definisi istilah, tinjauan pustaka, dan teknik 

penelitian (termasuk pemilihan item, sumber informasi, metode 

pengumpulan data, pengolahan, dan analisis), serta perangkat penulisan 

tesis. 

Bab kedua menguraikan landasan teori yang digunakan. 

Pembahasan berfokus pada konsep penelitian Al-Qur'an yang hidup, 

termasuk definisi, sejarah, metodologi, dan tujuannya. Lebih lanjut, bab 

ini terutama menjelaskan konsep sosiologi keahlian Karl Mannheim, 

khususnya jenis makna yang dimilikinya (objektif, ekspresif, dan 

dokumenter) sebagai alat analisis untuk mengkaji praktik pembacaan Al-

Qur'an dalam konteks sosial dan keagamaan komunitas Kwitang. 

Bab ketiga berfungsi sebagai warisan kontekstual, 

menggambarkan ziarah kubur dari sudut pandang Islam dan tradisional, 

mendefinisikan makam-makam suci, dan memberikan biografi Habib Ali 

bin Abdurrahman Al-Habsyi. Presentasi dilanjutkan dengan profil 

 
17 Karl Mannheim, Essays on the Sociology of Knowledge, … hal. 37–39. 



12 
 

wilayah (Desa Kwitang) yang mencakup demografi, kondisi ekonomi, 

sosial, dan keagamaan, dan diakhiri dengan deskripsi rinci tentang tradisi 

ritual ziarah kubur di makam suci. 

Bab keempat merupakan inti dari tesis. Bab ini menganalisis motif 

dan motivasi para peziarah yang melakukan ritual di makam Habib Ali 

bin Abdurrahman Al-Habsyi. Pada dasarnya, bab ini menyajikan evaluasi 

mendalam tentang makna pembacaan Al-Qur'an dalam ritual ziarah, 

dengan menggunakan sosiologi informasi Karl Mannheim sebagai 

kerangka utama. 

Bab kelima mencakup kesimpulan dari semua penelitian yang 

telah dilakukan. Lebih lanjut, bab ini menyajikan petunjuk dan arahan 

yang relevan untuk penelitian serupa. 



13 
 

BAB II 

TEORI STUDI LIVING QUR`AN 

DAN TEORI SOSIOLOGI PENGETAHUAN KARL MANNHEIM 

 

A. Studi Living Qur’an 

1. Pengertian Living Qur’an 

Secara etimologi, istilah Living Qur’an terdiri dari dua kata, 

yaitu living yang berarti hidup, aktif, dan yang hidup, serta Al-Qur’an 

yang merujuk pada kitab suci umat Islam. Kata living berasal dari 

bahasa Inggris live, yang memiliki makna hidup atau aktif. Konsep ini 

serupa dengan istilah Arab al-hayy (yang hidup) atau ihya' 

(menghidupkan). Oleh karena itu, Living Qur’an dapat diartikan 

sebagai Al-Qur’an al-hayy (Al-Qur’an yang hidup) atau ihya' Al-

Qur’an (menghidupkan Al-Qur’an), yang merujuk pada teks suci 

yang berfungsi menggerakkan kehidupan.1 

Secara terminologi, Living Qur’an dapat didefinisikan sebagai 

ilmu yang mengkaji praktik dan manifestasi Al-Qur'an dalam 

kehidupan sehari-hari komunitas muslim. Kajian ini berfokus pada 

realitas sosial (dari praktik ke teks), bukan sepenuhnya pada gagasan 

atau interpretasi tekstual (dari teks ke praktik). Keahlian teknologi ini 

merupakan cabang dari "teknologi Al-Qur'an" yang meneliti 

fenomena Al-Qur'an yang muncul dalam masyarakat, termasuk 

perangkat, perilaku, nilai, subkultur, tradisi, dan perasaan. Singkatnya, 

kajian Al-Qur'an yang hidup adalah upaya untuk mengkaji secara 

 
1 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 20. 



14 
 

ilmiah fenomena Al-Qur'an yang muncul dalam interaksi sosial.2  

Living Qur’an, yang pada awalnya dimaknai sebagai Al-Qur’an 

dalam kehidupan sehari-hari, mengacu pada makna dan karakteristik 

Al-Qur'an sebagaimana diaktualisasikan oleh masyarakat Muslim. 

Kajian ini belum banyak dijamah oleh ilmu-ilmu konvensional. 

Sahiron Syamsuddin menyebutkan bahwa "Teks Al-Qur’an yang 

hidup di tengah masyarakat itulah yang disebut Al-Qur’an yang 

hidup." Al-Qur’an yang hidup adalah Al-Qur’an yang masih berjuang 

untuk mempertahankan relevansinya di dunia modern, di mana ia 

harus menghadapi reaksi masyarakat yang bergantung pada 

bagaimana ia dipahami dan ditafsirkan. teks yang berjuang untuk 

mempertahankan relevansinya di dunia modern, dipengaruhi oleh 

bagaimana ia dipahami dan ditafsirkan oleh masyarakat. Reaksi sosial 

ini mencakup, misalnya, pembacaan surah atau ayat tertentu dalam 

upacara keagamaan.3 

Sebagai sebuah kajian, Living Qur'an mengacu pada fenomena 

yang muncul dalam masyarakat Muslim sehubungan dengan Al-

Qur'an. Meskipun praktik-praktik tersebut telah berlangsung sejak 

masa-masa awal Islam, praktik-praktik tersebut baru menjadi sebuah 

kajian setelah para ulama Barat tertarik untuk membacanya. Fokus 

kajian Al-Qur'an secara langsung adalah pada fenomena sosial yang 

muncul terkait keberadaan Al-Qur'an di lokasi dan rentang geografis 

tertentu, alih-alih hanya pada keberadaan tekstualnya.4 

Kajian Living Qur'an merupakan studi mengenai Al-Qur'an yang 

fokusnya tidak didasarkan pada keberadaan teksnya secara harfiah. 

Sebaliknya, studi ini menganalisis fenomena sosial yang muncul 

terkait dengan eksistensi Al-Qur'an dalam wilayah geografis dan 

kurun waktu tertentu.5 

Secara umum, pendekatan Living Qur'an mengacu pada 

penelitian yang memandang Al-Qur’an sebagai teks dinamis yang 

senantiasa relevan dengan kondisi dan konteks kehidupan manusia. 

Pendekatan ini menekankan karakteristik Al-Qur’an sebagai panduan 

hidup dan rahmat bagi umat Islam, tetapi juga menganalisis perannya 

 
2 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 22. 
3 Moh. Muhtador, “Pemaknaan Ayat al-Qur‘an dalam Mujahadah: Studi Living al 

Qur‘an di PP al-Munawwir Krapyak Komplek al-Kandiyas”, dalam Jurnal Penelitian, Vol. 8 

No.1, 2014, hal. 97. 
4 Agus Imam Wahyudi, “The Living Qur’an: Upaya Penanaman Nilai-Nilai Al-

Qur’an dalam Kehidupan Santri”, Tesis, Jakarta: PTIQ Jakarta, 2023, hal. 1. 
5 Yusuf, M., “Pendekatan Sosiologi dalam Penelitian Living Qur’an,” dalam M. 

Mansyur, dkk., Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadits, (Yogyakarta: TH. Press, 

2007), h. 36-37. 



15 
 

dalam berbagai aspek kehidupan, yang mencakup komunitas mukmin 

dan non-Muslim. Penelitian ini tidak terbatas pada analisis tekstual 

Al-Qur’an saja, tetapi juga mengkaji bagaimana berbagai interpretasi 

diterapkan dan relevansinya terhadap permasalahan yang dihadapi 

masyarakat saat ini dan di masa mendatang.6 

Kajian Living Qur'an telah memberikan kontribusi yang cukup 

besar bagi perkembangan studi Al-Qur'an. Hingga saat ini, 

pengetahuan publik cenderung terbatas pada asumsi bahwa penafsiran 

hanya dapat diperoleh melalui teks, baik berupa kitab tafsir maupun 

literatur pendidikan lainnya. Namun, seiring perkembangan teknologi, 

cakupan penafsiran Al-Qur'an telah berkembang pesat. Penafsiran 

tidak lagi terbatas pada teks, tetapi juga dapat ditafsirkan melalui 

respons terhadap praktik sosial-spiritual yang diilhami oleh ajaran Al-

Qur'an. Dalam konteks kajian Al-Qur'an, hal ini seringkali dikaitkan 

dengan konsep tilawah, atau pembacaan Al-Qur'an yang berorientasi 

pada pengamalan nilai-nilai yang terkandung di dalamnya.7 

Memahami Al-Qur'an seringkali parsial jika tidak 

memperhatikan keterkaitan antar ayat, latar belakang turunnya wahyu 

(asbab al-nuzul), konteks wacana (siyāq al-kalām), atau penguasaan 

bahasa Arab yang memadai. Situasi semacam itu berpotensi 

memunculkan penafsiran yang kaku dan tidak liberal, dan dalam 

beberapa kasus, berkembang menjadi sikap militan dan radikal. 

Dalam kerangka inilah kajian Al-Qur'an yang hidup memiliki urgensi, 

terutama untuk mengamati konteks spasial dan temporal yang 

mendasari bagaimana manusia memahami dan mengamalkan ajaran-

ajaran Al-Qur'an. Fokus utama kajian ini adalah untuk mengungkap 

alasan dan mekanisme yang digunakan individu dan organisasi dalam 

menafsirkan dan mengamalkan Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-

hari mereka sesuai dengan pandangan dan kerangka berpikir mereka.8 

Penelitian yang menyoroti hubungan antara fenomena budaya 

dan sosial dengan Al-Qur'an masih sangat jarang. Salah satu 

penyebabnya adalah persepsi bahwa kegiatan-kegiatan tersebut berada 

di luar ranah penelitian Al-Qur'an dan oleh karena itu lebih tepat 

ditempatkan dalam disiplin ilmu sosiologi, antropologi, atau 

penelitian budaya. Lebih lanjut, beberapa orang menganggap praktik 

membaca surah-surah positif dalam situasi positif sebagai bid'ah, 

 
6 Agus Imam Wahyudi, “The Living Qur’an: Upaya Penanaman Nilai-Nilai Al-

Qur’an dalam Kehidupan Santri”, Tesis, Jakarta: PTIQ Jakarta, 2023, hal. 21. 
7 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir, Yogyakarya: Idea 

Press, 2021, hal. 94. 
8 Muhammad Ali, “Kajian Naskah dan Kajian Living Qur’an dan Living Hadis,” 

dalam Journal of Qur’an and Hadis Studies, Vol 4, No. 2, 2015, hal. 153. 



16 
 

seperti halnya menggunakan Al-Qur'an sebagai jimat atau metode 

penyembuhan. Sebagaimana disebutkan oleh Anna M. Gade, wacana 

modern tentang praktik penyembuhan melalui Al-Qur'an dan tradisi 

keagamaan terkait seringkali penuh dengan perdebatan. Fenomena ini 

dapat didefinisikan dengan menggunakan berbagai elemen. Pertama, 

beberapa tradisi tersebut berakar pada zaman Nabi Muhammad (saw). 

Kedua, beberapa menganggapnya bid'ah, praktik yang dianggap 

menyimpang dari kemurnian ajaran Islam. Sepertiganya, praktik-

praktik ini tidak konsisten dengan paradigma pengobatan Islam 

modern, yang seringkali dianggap sebagai takhayul warisan masa 

lalu.9 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa Living 

Qur'an dalam konteks ini dikenal sebagai upaya untuk mengkaji 

alasan dan pendekatan yang dengannya Al-Qur'an dipikirkan dan 

diamalkan dalam realitas kehidupan sehari-hari, tanpa selalu merujuk 

pada kaidah-kaidah penafsiran normatif klasik. Teknik ini tidak 

dimaksudkan untuk menilai sejauh mana pengamalan ilmu dan 

praktik Al-Qur'an sesuai dengan kerangka penafsiran yang dianggap 

otoritatif, melainkan untuk mengkaji dinamika religiusitas masyarakat 

dalam realitas. Misalnya, meskipun Al-Qur'an menyebut dirinya 

sebagai syifā' yang dalam bahasa Indonesia dipahami sebagai 

pengobatan praktik pembacaan ayat-ayat tertentu dengan tujuan 

mengusir jin atau setan yang diyakini mengganggu tubuh manusia 

tidak dipandang melalui penafsiran tekstual yang kaku. Sebaliknya, 

fenomena ini dilihat sebagai manifestasi nyata dari interaksi spiritual 

masyarakat dengan Al-Qur'an. 

 

2. Ruang Lingkup Living Qur’an 

Ruang lingkup merupakan batasan dari suatu permasalahan, 

fenomena, atau pembahasan yang akan dikaji. Di mana dalam 

pembahasan Living Qur’an dalam hal ini mencakujp hal-hal 

sebagaimana berikut. 

a. Teks Al-Qur’an yang hidup dalam Masyarakat 

Al-Qur’an adalah sumber primer umat Islam dalam berperilaku 

maupun bertindak. Al-Qur’an merupakan rujukan yang absah 

untuk umat Islam melakukan praktik-praktik keagamaan sehingga 

umat Islam dalam berperilaku maupun bertindak dapat terkontrol, 

sebagaimana sabda Nabi Muhammad saw. 

 

 
9 Haman Faizin, “Living Qur`an: Sebuah Tawaran” dalam Jawa Pos, hal. 35. 



17 
 

وَحَدَّثَنِي عَنْ مَاليك أنََّهُ بَ لَغَهُ أَنَّ رَسُولَ اللََّّي صلى الله عليه وسلم قاَلَ: تَ ركَْتُ فييكُمْ 
لُّوا مَا تََسََّكْتُمْ بِييمَا كيتَابَ اللََّّي وَسُنَّةَ نبَيي يهي   10أمَْرَيْني لَنْ تَضي

Dan telah sampai kepadaku dari Malik, bahwa telah sampai 

kepadanya (berita/riwayat) bahwa Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: Aku 

tinggalkan di antara kalian dua perkara; kalian tidak akan 

tersesat selama kalian berpegang teguh kepada keduanya: 

Kitabullah (Al-Qur'an) dan Sunnah Nabi-Nya. (HR. Malik) 

b. Interaksi masyarakat yang ditimbulkan dari pemahamannya atas 

teks-teks Al-Qur’an 

Secara etimologi, interaksi berasal dari gabungan kata inter 

yang berarti “antara” dan action yang berarti “tindakan,” sehingga 

interaksi dapat dimaknai sebagai suatu aktivitas yang berlangsung 

di antara dua pihak atau lebih.11 Abdul Syani mendefinisikan 

interaksi sebagai hubungan yang terjalin antara individu dengan 

individu lainnya, antara satu kelompok dengan kelompok lain, 

maupun antara individu dengan kelompok.12 Dengan demikian, 

interaksi dapat dipahami sebagai suatu tindakan yang senantiasa 

melibatkan pihak lain. 

Dalam kehidupan sosial, interaksi merupakan kebutuhan 

mendasar karena manusia pada dasarnya adalah makhluk sosial. 

Tidak semua kebutuhan dapat dipenuhi secara mandiri oleh 

seseorang; sebagian besar bergantung pada orang lain. Akibatnya, 

terjadi saling ketergantungan antara individu, individu dengan 

badan usaha, dan lembaga dalam kelompok dalam kehidupan 

sosial. 

Sebelum terjadi interaksi, seseorang akan mempertimbangkan 

segala hal, baik perilaku, tindakan, dan ucapan yang akan 

dilontarkan ketika akan melakukan interaksi dan umat Islam 

dalam hal ini telah diajarkan oleh Nabi Muhammad saw. untuk 

mempertimbangkan segala sesuatunya sebelum bertindak, agar 

ketika berinteraksi menghasilkan interaksi yang positif.13 

Bahkan pertimbangan segala sesuatu sebelum bertindak bagi 

umat Islam bukan hanya berlaku untuk sesame, melainkan juga 

terhadap penganut agama yang lain, sebagaimana dalam  

Surat al-An’am/6: 108: 

 
10 Malik ibn Anas, Al-Muwattha’, Beirut: Dar al-Gharb al-Islami, 1993. 
11 Bernard Raho, Sosiologi Sebuah Pengantar, Jakarta: Bumi Aksara, 2002, hal. 33. 
12 Abdul Syani, Sosiologi Skematika Teori dan Terapan, Jakarta: Bumi Aksara, hal. 

194. 
13 Aminol Rosid Abdullah, Pengantar Memahami Living Qur’an dan Hadis, hal. 10. 

 



18 
 

 

زَيَّنَّا   ذٰلِكَ 
َ
م ٍۗ ك

ْ
عِل بِغَيْرِ  عَدْوًاۢ   َ اللّٰه وا  فَيَسُبُّ  ِ اللّٰه دُوْنِ  مِنْ  يَدْعُوْنَ  ذِينَْ 

َّ
ال وا  تسَُبُّ ا 

َ
وَل

وْنَ 
ُ
انُوْا يَعْمَل

َ
ئُهُمْ بِمَا ك ِ رْجِعُهُمْ فَيُنَب  هِمْ مَّ ِ

ى رَب 
ٰ
هُمْْۖ ثُمَّ اِل

َ
ة  عَمَل مَّ

ُ
ِ ا

 
 لِكُل

 

 

Dan Janganlah kamu memaki sesembahan yang mereka sembah 

selain Allah, karena mereka nanti akan memaki Allah dengan 

melampaui batas tanpa dasar pengetahuan. Demikianlah, Kami 

jadikan setiap umat menganggap baik pekerjaan mereka. 

Kemudian kepada Tuhan, tempat kembali mereka, lalu Dia akan 

memberitahukan kepada mereka apa yang telah mereka 

kerjakan.”  

 

c. Perilaku masyarakat yang didapat dari teks-teks Al-Qur’an dan 

hadis 

Ruang lingkup Living Qur’an selanjutnya selanjutnya 

mencakup perilaku keagamaan komunitas, yang berakar pada 

pengetahuan tentang teks-teks Al-Qur'an. Perilaku ini mengacu 

pada berbagai gaya praktik keagamaan yang dilakukan oleh 

komunitas Muslim. Praktik-praktik tersebut muncul dari proses 

penafsiran ayat-ayat Al-Qur'an dan kemudian diwujudkan dalam 

tindakan nyata dan tradisi keagamaan yang berkembang di dalam 

komunitas. Misalnya dalam Al-Qur’an Surat Saba’/34: 25-26, 

sebagaimana berikut. 

 

وْنَ 
ُ
 عَمَّا تَعْمَل

ُ
ل ٔـَ سْ

ُ
ا ن

َ
جْرَمْنَا وَل

َ
آ ا وْنَ عَمَّ

ُ
ل ٔـَ ا تسُْ

َّ
 ل
ْ
مَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ   قُل  يَجْ

ْ
قُل

عَلِيْمُ 
ْ
فَتَّاحُ ال

ْ
ٍۗ وَهُوَ ال ِ

حَق 
ْ
 بَيْنَنَا بِال

Katakanlah: "Kamu tidak akan ditanya (bertanggung jawab) 

tentang dosa yang kami perbuat dan kami tidak akan ditanya 

(pula) tentang apa yang kamu perbuat". Katakanlah: "Tuhan kita 

akan mengumpulkan kita semua, kemudian Dia memberi 

keputusan antara kita dengan benar. Dan Dialah Maha Pemberi 

keputusan lagi Maha Mengetahui".  

 

Dalam ayat lain misalnya pada Surat al-Mumtahanah/60: 8-9: 



19 
 

نْ  
َ
ا مْ 

ُ
دِيَارِك نْ  م ِ مْ 

ُ
يُخرِْجُوكْ مْ 

َ
وَل ينِْ  الد ِ فِى  مْ 

ُ
وكْ

ُ
يُقَاتِل مْ 

َ
ل ذِينَْ 

َّ
ال عَنِ   ُ اللّٰه مُ 

ُ
يَنْهٰىك ا 

َ
ل

مُقْسِطِيْنَ 
ْ
ال بُّ  يُحِ  َ اللّٰه اِنَّ  يْهِمٍْۗ 

َ
اِل وَتُقْسِطُوْٓا  وْهُمْ  ذِينَْ    تَبَرُّ

َّ
ال عَنِ   ُ اللّٰه مُ 

ُ
يَنْهٰىك اِنَّمَا 

وْهُمْْۚ 
َّ
تَوَل نْ 

َ
ا مْ 

ُ
اِخْرَاجِك ٰٓى  عَل وَظَاهَرُوْا  مْ 

ُ
دِيَارِك نْ  م ِ مْ 

ُ
خْرَجُوكْ

َ
وَا ينِْ  الد ِ فِى  مْ 

ُ
وكْ

ُ
قَاتَل

لِمُوْنَ  ٰۤىِٕكَ هُمُ الظه ول
ُ
هُمْ فَا

َّ
تَوَل  وَمَنْ يَّ

Allah tidak melarang kamu berbuat baik dan berlaku adil 

terhadap orang-orang yang tidak memerangimu dalam urusan 

agama dan tidak mengusir kamu dari kampung halamanmu. 

Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang berlaku adil. 

Sesungguhnya Allah hanya melarang kamu menjadikan mereka 

sebagai kawanmu orang-orang yang memerangi kamu dalam 

urusan agama dan mengusir kamu dari kampung halamanmu dan 

membantu (orang lain) untuk mengusirmu. Barangsiapa 

menjadikan mereka sebagai kawan, mereka itulah orang yang 

zalim. 

 

3. Objek Kajian Living Qur’an 

Objek kajian living Qur‟an dapat dikategorikan menjadi dua 

jenis, yaitu benda kain dan benda formal. 

a. Objek Material Living Qur’an 

Secara filosofis, setiap disiplin ilmu klinis pada dasarnya 

memiliki objek kajian yang akan menjadi target analisis klinis. 

Dari perspektif filosofis, objek material mencakup segala sesuatu 

yang ada atau berpotensi ada, baik yang berwujud maupun yang 

tidak berwujud. Objek material nyata merujuk pada fakta empiris 

yang dapat diamati, sementara objek material tak berwujud 

merujuk pada fakta metafisika yang berada dalam ranah persepsi 

dan kemungkinan. Fakta empiris adalah objek yang dapat diukur 

dan biasanya dapat diuji melalui pengulangan, sementara 

kebenaran metafisika mencakup ranah pemikiran rasional dan 

kemungkinan, yang keberadaannya tidak dapat dibuktikan secara 

empiris melalui eksperimen laboratorium atau pernyataan ilmiah, 

tetapi hanya dapat dipahami melalui penalaran logis yang kuat.14 

Untuk mendapatkan pemahaman yang lebih lengkap tentang 

perangkat kain, perangkat tersebut dapat dijelaskan melalui 

berbagai contoh dari berbagai disiplin ilmu. Dalam sosiologi, 

objek materialnya adalah masyarakat; dalam psikologi, objek 

 
14 Amsal bakhtiar, Filsafat Ilmu, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2004, hal. 1 



20 
 

materialnya adalah fenomena psikologis; sementara sejarah 

menjadikan peristiwa manusia sebagai objek material yang diteliti. 

Dalam kajian Al-Qur'an, objek kainnya adalah firman Allah dan 

mushaf. Oleh karena itu, jika Al-Qur'an hidup diposisikan sebagai 

salah satu cabang kajian Al-Qur'an, maka objek kain yang diteliti 

adalah manifestasi Al-Qur'an dalam bentuk non-tekstual. 

Manifestasi ini dapat berupa representasi visual seperti gambar, 

media digital dan multimedia, karya budaya, atau pemikiran yang 

kemudian terinternalisasi dalam perilaku manusia.15 

Oleh karena itu, dapat ditegaskan bahwa pokok bahasan dalam 

kajian Al-Qur'an yang hidup adalah manifestasi Al-Qur'an dalam 

birokrasi non-tekstual. Manifestasi ini dapat berbentuk karya-

karya kasat mata yang meliputi gambar, media virtual atau 

multimedia, produk budaya, atau gagasan yang kemudian dapat 

mewujud dalam tindakan dan tingkah laku manusia. Inilah yang 

membedakannya dengan kajian Al-Qur'an normatif-tradisional. 

Dengan menelaah berbagai literatur keilmuan Al-Qur'an, hampir 

tidak ditemukan pembahasan yang secara khusus mengkaji 

manifestasi firman Tuhan dalam bentuk-bentuk selain teks (nash). 

Sebagai contoh, tradisi kaligrafi Al-Qur'an tidak selalu secara 

eksplisit dimasukkan dalam kajian Al-Qur'an konvensional. 

Berbagai jenis khaṭṭ yang digunakan untuk menulis ayat-ayat Al-

Qur'an tidak diatur secara sistematis dalam kajian Al-Qur'an, 

terlepas dari karakteristik vitalnya dalam menyampaikan pesan-

pesan ilahi melalui media-media kreatif. Berbagai gaya penulisan, 

termasuk Tsuluts, Diwānī, Riq‘ah, Naskhī, dan lainnya, memiliki 

ciri khasnya masing-masing yang menunjukkan nilai estetika dan 

signifikansi budaya dalam mengekspresikan pesan Al-Qur'an. 

Oleh karena itu, kaligrafi dapat dipandang sebagai salah satu 

karya sastra dalam kajian Living Qur’an.16 

Dalam bidang keilmuan Al-Qur'an, pengetahuan teknis rasm 

(sastra), bagaimanapun, tidak termasuk dalam lingkup Living 

Qur’an. Rasm mengkhususkan diri pada standar normatif 

penulisan manuskrip Al-Qur'an, yang berkaitan dengan 

persyaratan rasm Utsmaniyah yang disepakati dengan para murid. 

Prinsip-prinsip ini berfungsi sebagai prinsip utama untuk menyalin 

dan menyempurnakan manuskrip guna memastikan keasliannya. 

 
15 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistomologi, dan 

Aksiologi, hal. 50 
16 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 50. 



21 
 

Namun, rasm tidak membahas faktor khaṭṭ (seni kaligrafi), yang 

berkembang sebagai ekspresi budaya penulisan Al-Qur'an. 

Salah satu bentuk yang dapat dikategorikan sebagai Al-Qur'an 

yang hidup adalah ketika teks Surah al-Zalzalah diubah menjadi 

medium seni rupa, misalnya melalui pola lukisan surealis, futuris, 

atau impresionis, yang tentunya membawa pengaruh dan daya 

ciptanya sendiri. Bentuk lainnya dapat berupa representasi visual 

dalam bentuk video ilustrasi tentang peristiwa kiamat. Ekspresi 

semacam ini dapat dilihat sebagai karya Living Qur’an berbasis 

multimedia, karena teks Al-Qur'an telah mengalami pergeseran 

bentuk dari sekadar teks menjadi karya visual dan audio-visual. 

Lebih lanjut, Surah al-Mā‘ūn, yang menekankan pentingnya 

kepedulian terhadap anak yatim (kafālat al-aitām), awalnya paling 

baik dipahami sebagai teks normatif dalam kajian ilmu Al-Qur'an, 

tetapi kemudian terwujud dalam praktik sosial dalam bentuk 

subkultur pengelolaan panti asuhan. Perubahan ini juga meliputi 

benda kain kajian Living Qur’an, khususnya dalam dimensi 

kehidupan dan kemasyarakatan.17 

b. Objek Formal Ilmu Living Qur’an 

Dari perspektif filosofis, objek formal dipahami sebagai 

perspektif lengkap yang menawarkan makna, nilai, dan relevansi 

terhadap objek material. Tanpa perspektif ini, objek material dapat 

kehilangan signifikansinya. Objek formal juga dapat dipahami 

sebagai metode, paradigma, atau pendekatan yang digunakan 

dalam metode analisis untuk menarik kesimpulan dari objek 

material.18 

Sebagai contoh, dalam bidang sosiologi, objek material dapat 

berupa komunitas, misalnya, di Lombok Tengah. Ketika 

komunitas ini dikaji menggunakan teknik fenomenologis, teknik 

ini berfungsi sebagai objek formal. Dalam kajian Al-Qur'an, objek 

materialnya adalah ayat-ayat yang terdapat dalam mushaf. Ketika 

ayat-ayat tersebut dikaji dengan menggunakan konsep-konsep 

ushul fiqh, ranah ushul fiqh muncul, menghasilkan produk hukum 

dalam bentuk fiqh. Dalam hal ini, seorang ahli fiqh menggunakan 

pendekatan hukum sebagai objek formal untuk memahami dan 

menganalisis Al-Qur'an. 

 
17 Imam Suprayogo dan Tobroni, Metodologi Penelitian Sosial-Agama, Bandung: 

PT Remaja Rosda Karya, 2003, hal. 24-28. 
18 Jujun S. Suriasumantri, Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer, Jakarta: 

Pustaka Sinar Harapan, 2010, hal. 33. 



22 
 

Dalam Living Qur’an, objek formal merupakan sudut pandang 

komprehensif terhadap manifestasi ayat-ayat Al-Qur'an dalam 

bentuk non-tekstual. Sebagai contoh, ketika sebuah ayat dikaji 

dari sudut pandang sosiologis—karena yang dianalisis adalah 

perilaku masyarakat dalam menanggapi atau mengamalkan ajaran 

ayat tersebut—objek formal tersebut berada dalam ranah Living 

Qur’an. Oleh karena itu, objek formal Living Qur’an dapat 

mencakup beragam disiplin ilmu, termasuk sosiologi, seni, 

budaya, psikologi, sains, dan teknologi. Perbedaannya dengan 

penelitian normatif terletak pada pendekatan yang digunakan: 

bukan lagi pendekatan tekstual semata, melainkan pendekatan 

yang menekankan unsur-unsur material, dinamika sosial, dan 

dimensi kemanusiaan.19 

4. Sejarah Living Qur’an 

Untuk memahami lebih mendalam perkembangan historis Al-Qur'an 

yang hidup, diperlukan upaya kategorisasi yang membedakan Al-Qur'an 

yang hidup sebagai fenomena sosio-religius dari objek kajian klinisnya. 

Analisis Living Qur’an dilakukan dengan menggunakan dua paradigma 

secara bersamaan. Paradigma pertama adalah paradigma lisan, tulis, dan 

gerak yang dikemukakan oleh Alfatih Suryadilaga. Paradigma kedua 

adalah paradigma alami atau material, dan paradigma pribadi dan 

kemasyarakatan. Kerangka kerja ini digunakan secara integratif untuk 

mengungkap catatan-catatan Living Qur’an. Presentasi historis ini dapat 

dilakukan secara berkala—menyoroti tren selama periode tertentu—

maupun secara tematis, khususnya dalam kerangka kajian pendidikan 

Living Qur’an.20 

Living Qur’an diposisikan sebagai kebenaran sistematis dengan 

dasar dan keterkaitan yang kuat, sehingga tidak dapat direduksi menjadi 

sekadar gagasan, hipotesis, persepsi, atau asumsi. Kehidupan historis 

Living Qur’an dapat menjadi dasar bagi klaim ontologis mengenai gaya 

hidup teknologi dalam ranah kajian Living Qur’an.  

Secara filosofis, pembahasan ini menekankan dimensi ontologis 

Living Qur’an, yang pada dasarnya merupakan cabang ilmu sosial-

humaniora dan bagian dari kajian spiritual (Al-Qur'an dan Hadits). 

Melalui kajian historis Living Qur’an, pernyataan ontologis bahwa bidang 

ini memang memiliki gaya hidup yang sah dalam ranah ilmu pengetahuan 

dapat ditegaskan. 

 
19 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 53-54. 
20 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 65. 



23 
 

1) Al-Sunnah al-Hayyah Pada Masa Nabi 

Pada masa Nabi, semua hal yang terjadi pada diri Nabi, yang 

beliau perintahkan atau setujui, serta yang dilakukan di sekeliling 

beliau sepanjang hidupnya, termasuk dalam kategori sunnah. Setelah 

Nabi wafat, para sahabat kerap menyampaikan tindakan atau 

kebiasaan yang berlangsung di masa beliau. Pernyataan semacam ini 

memiliki makna penting dari sisi filosofis, historis, dan hukum. Dari 

sisi filsafat, hal tersebut mencerminkan nilai-nilai kebaikan. 

Sementara itu, secara hukum, kenyataan bahwa suatu peristiwa terjadi 

di masa Nabi dan beliau tidak menolaknya memberikan dasar untuk 

berasumsi bahwa beliau memberikan persetujuannya. 

Periode waktu yang lebih tepat untuk merujuk pada tradisi atau 

subkultur pengamalan Sunnah Nabi adalah al-sunnah al-hayyah, 

bukan iḥyā' al-sunnah. Hal ini dikarenakan seluruh sunnah telah ada 

pada suatu masa di masa Nabi, dan beliau sendirilah yang pertama 

kali mengamalkannya. Oleh karena itu, setiap tindakan Nabi dapat 

langsung diteladani dan dihidupi oleh para sahabatnya. Upaya atau 

prosedur pengamalan tersebut pada masa setelah Nabi dapat disebut 

iḥyā' al-sunnah. 

Dalam catatan sejarah, pengamalan Al-Qur'an yang hidup telah 

ada sejak zaman Nabi Muhammad. Salah satu contohnya adalah 

ruqyah, yaitu upaya untuk menyembuhkan diri sendiri atau orang lain 

yang sakit dengan membaca ayat-ayat tertentu dari Al-Qur'an. 

Diriwayatkan bahwa Nabi Muhammad melakukan ruqyah dengan 

membaca Surat al-Fatihah sebagai media penyembuhan, dan juga 

menggunakan Surat al-Mu'awwidhatain (al-Falaq dan an-Nās) untuk 

menangkal sihir.21 

Sesungguhnya, para sahabat Nabi adalah orang-orang pertama 

yang secara langsung mempelajari Al-Qur'an secara empiris dan 

praktis. Mereka memperoleh pengetahuan spiritual melalui 

pengalaman langsung, baik dari apa yang mereka lihat, saksikan, 

maupun alami bersama Nabi Muhammad. Mereka seringkali 

membuktikan hal ini dengan bertanya langsung kepada beliau, dan 

hasilnya kemudian dijadikan rujukan yang terdokumentasi dalam 

hadis fi'li (hadis berdasarkan perbuatan Nabi).22 

Metode yang digunakan para sahabat dapat dikatakan selaras 

dengan metode ilmiah dalam kajian mutakhir, khususnya metode 

seperti tafsir partisipatif dan wawancara mendalam. Mereka terlibat 

 
21 Haman Faizin, “Mencium dan Nyunggi Al-Qur’an Upaya Pengembangan Kajian 

Al-Qur’an Melalui Living Qur’an” dalam Jurnal, Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 2011 

hal. 27. 
22 Aminol Rosid Abdullah, Pengantar Memahami Living Qur’an dan Hadis, hal. 25. 



24 
 

aktif dalam kegiatan sehari-hari Nabi Muhammad saw, sehingga 

kiprah mereka mencerminkan praktik Al-Qur'an.23 

Living Qur’an yang dilakukan sahabat berbentuk pengamatan 

misalnya, ketika para sahabat melihat Nabi mengenakan cincin, 

mereka menirunya; ketika Nabi melepas cincinnya, mereka 

melakukan hal yang sama. Lebih lanjut, ketika Nabi selesai salat 

dengan sandal, mereka memakainya, dan ketika Nabi melepasnya, 

mereka langsung melepasnya tanpa menunggu perintah.24 

Dari fenomena ini, jelas bahwa setiap sunah yang dihidupkan 

kembali oleh Nabi langsung diikuti oleh para sahabat dengan 

antusiasme yang tinggi. Bahkan dalam kondisi di mana Nabi tidak 

langsung menghidupkannya kembali, para sahabat tetap berusaha 

mempraktikkannya dengan antusias. Oleh karena itu, praktik Living 

Qur’an pada masa Nabi lebih tepat disebut sebagai sunah yang hidup 

(al-sunnah al-ḥayyah), bukan sekadar iḥyā' al-sunnah.  

Ketetapan Nabi Muhammad saw. yang berkaitan dengan cincin 

dan salat, dapat dipahami sebagai bentuk dari Living Qur’an. 

Berdasarkan konsep perbuatan Nabi Muhammad saw. adalah Living 

Qur’an dan fungsi Nabi Muhammad saw. sebagai uswatun hasanah 

(teladan yang baik) sehingga ketentuan ini merupakan ketentuan 

yuridis dari Al-Qur’an.25 

Berdasarkan klarifikasi ini, dapat disimpulkan bahwa praktik Al-

Qur'an yang hidup telah ada sejak zaman Nabi dan para sahabat. 

Namun, selama kurun waktu tersebut, Al-Qur'an belum berkembang 

menjadi kajian ilmiah yang sistematis; melainkan masih dalam bentuk 

embrio Al-Qur'an yang hidup, dengan Nabi sebagai fokus utama, 

sementara para sahabat menggunakannya sebagai panduan dalam 

perkataan dan perbuatannya, yang semuanya berdasarkan Al-Qur'an 

dan hadis.  

Al-Qur'an yang hidup sebagai objek kajian ilmiah mulai 

berkembang ketika para cendekiawan non-Muslim berfokus pada 

fenomena sosial-keagamaan dalam masyarakat Muslim. Mereka 

menemukan berbagai praktik menarik yang berkaitan dengan Al-

Qur'an, termasuk belajar membaca Al-Qur'an di tempat-tempat 

tertentu, budaya menulis ayat-ayat pada media tertentu, dan 

 
23 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 111. 
24 Aminol Rosid Abdullah, Pengantar Memahami Living Qur’an dan Hadis, hal. 26. 
25 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 108. 

 



25 
 

penggunaan ayat-ayat sebagai sarana penyembuhan, doa, atau praktik 

lainnya.26 

Fenomena-fenomena ini kemudian menjadi objek kajian, pada 

dasarnya kajian sosial dalam berbagai bidang. Bagi mereka, Al-Qur'an 

sungguh "hidup" ketika dipelajari melalui konteks sosial ini. Hal ini 

mendorong lahirnya sebuah gagasan yang kemudian dilembagakan 

dalam ranah kajian Al-Qur'an dan berkembang menjadi istilah "Al-

Qur'an hidup". 

2) Ihya’ al-Sunnah Pada Masa Sahabat 

Setelah Nabi wafat, para sahabat yang sebelumnya telah berhasil 

menghidupkan sunnah di masa kenabian tidak hanya menetap di 

Madinah untuk menjaga tradisi yang telah terbentuk dengan baik. 

Sebaliknya, mereka justru menyebar keluar dari Madinah guna lebih 

menghidupkan dan menyebarluaskan sunnah Nabi. 

Jika semangat para sahabat untuk bersikap puritan sudah terlihat 

sejak masa Nabi, maka setelah beliau wafat, semangat tersebut justru 

semakin menguat. Sikap puritan mereka di masa Nabi tampak dari 

berbagai kisah yang berpotensi menimbulkan konflik dan akhirnya 

disampaikan langsung kepada Nabi untuk mendapatkan kejelasan. 

Namun, setelah Nabi tiada, bentuk puritanisme yang awalnya terbuka 

mulai bergeser menjadi lebih tertutup. Untuk mengatasi 

kecenderungan penutupan ini, para sahabat secara aktif mengadakan 

diskusi, berbagi pandangan, dan melakukan mudzakarah terkait hadis-

hadis Nabi. 

Di masa Nabi, Umar dikenal memiliki kecenderungan pada 

puritanisme yang bersifat tertutup. Bahkan dalam hal perbedaan cara 

membaca ayat saja, ia bisa bereaksi keras terhadap sahabat lain yang 

sebenarnya juga mendapat ajaran langsung dari Nabi. Namun, ketika 

Abu Bakar menjadi khalifah, Umar justru menunjukkan sikap puritan 

yang lebih terbuka terhadap hal-hal baru, seperti dalam proses 

pengumpulan Al-Qur’an. Pada masa kepemimpinan Abu Bakar, upaya 

menghidupkan sunnah (ihya al-sunnah) menjadi wujud dari 

puritanisme yang berorientasi pada pelestarian ajaran-ajaran Nabi. 

Beberapa kebijakan Abu Bakar penting untuk ditelaah dalam konteks 

sejarah living Qur’an pasca wafatnya Nabi, antara lain keputusan 

untuk memerangi orang-orang yang menolak membayar zakat dan 

yang murtad, serta kebijakan pengumpulan Al-Qur’an.27 

 
26 Aminol Rosid Abdullah, Pengantar Memahami Living Qur’an dan Hadis, hal. 25. 

 
27 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur‟an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 74-75. 



26 
 

 

 ِ  بْنُ حَدَّثنََا يَحْيَى بْنُ بكَُيْرٍ، وَذكََرَ فِيهِ مُقَدَّمَةً، عَنْ اللَّيْثِ، عَنْ عُقيَْلٍ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، عُبَيْدُ اللَّّ

ُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ  ِ صَلَّى اللَّّ ا توُُف ِيَ رَسُولُ اللَّّ ِ بْنِ عُتبَْةَ، أنََّ أبََا هُرَيْرَةَ قَالَ: لمََّ ، وَاسْتخُْلِفَ أبَوُ  عَبْدِ اللَّّ

ِ صَ  لَّى  بكَْرٍ بعَْدهَُ، وَكَفَرَ مَنْ كَفَرَ مِنَ الْعَرَبِ، قَالَ عُمَرُ: كَيْفَ تقَُاتِلُ النَّاسَ، وَقَدْ قَالَ رَسُولُ اللَّّ

ُ، فمََنْ قَالهََا، عَ  ُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ: »أمُِرْتُ أنَْ أقَُاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يقَوُلوُا: لََ إِلَهَ إلََِّ اللَّّ صَمَ مِن ِي مَالَهُ  اللَّّ

وَالزَّ  لََةِ  الصَّ بيَْنَ  قَ  فَرَّ مَنْ  لََقَُاتِلَنَّ   ِ وَاللَّّ قَالَ:   »ِ عَلَى اللَّّ وَحِسَابهُُ  بِحَق ِهِ،  إلََِّ  فَإنَِّ  وَنفَْسَهُ،  كَاةِ، 

عَلَ   ُ ِ صَلَّى اللَّّ ِ لوَْ مَنعَوُنِي عَنَاقًا كَانوُا يؤَُدُّونَهَا إِلَى رَسُولِ اللَّّ كَاةَ حَقُّ الْمَالِ، وَاللَّّ يْهِ وَسَلَّمَ،  الزَّ

ُ صَدْ  ِ مَا هوَُ إلََِّ أنَْ رَأيَْتُ أبََا بكَْرٍ قَدْ شَرَحَ اللَّّ لِلْقِتاَلِ،  لقََاتلَْتهُُمْ عَلَى مَنْعِهَا، قَالَ عُمَرُ: فَوَاللَّّ رَهُ 

فعََرَفْتُ أنََّهُ الْحَقُّ 
28. 

Yahya bin Bukayri menceritakan kepada kami, Al-Laytsu 

menceritakan kepada kami, dari Uqail, dari Ibnu Shihab, Ubayd 

Allah bin Abdullah bin Utbah menceritakan kepada saya bahwa Dari 

Abu Hurairah yang mengisahkan, ketika Rasulullah Saw wafat, 

kemudian Abu Bakar ra. Menggantikannya sebagai pemimpin umat, 

serta banyak orang Arab yang kufur (menolak) terutama kewajiban 

zakat yang dihidupkan oleh Abu Bakar, Umar pun melakukan, 

klarifikasi kepada Abu Bakar, ‘Bagaimana engkau bisa memerangi 

orang-orang, sedangkan Rasulullah saw. pernah bersabda, ‘aku 

dimintai untuk memerangi orang-orang sampai mereka mengucapkan 

la-ilaha illallah. Siapa yang mengucapkannya, maka ia telah 

melindungi harta dan darahnya sendiri dariku, kecuali ada sebab 

yang menghalalkannya untuk diperangi, adapun urusan perhitungan 

mereka adalah dengan Allah SWT.’’ Abu Bakar pun menimpalinya, 

‘demi Allah SWT, aku tetap akan memerangi orang yang membeda-

bedakan kewajiban salat dan zakat, karena zakat adalah hak harta( 

sedangkan salat adalah hak jiwa). Demi Allah, seandainya mereka 

tetap menolak untuk membayar zakat onta yang dulu mereka 

bayarkan kepada Rasulullah Saw. pasti aku akan memerangi mereka 

atas dasar penolakannya itu.’ Mendengar jawaban itu Umar pun 

berseloro lega, ‘Demi Allah menurutku Allah benar-benar 

melapangkan hati Abu Bakar untuk menetapkan kebajikan perang itu. 

Aku pun memahaminya, bahwa kebijakan itulah yang benar.’  (HR. 

Al-Bukhari ). 

Abu Bakar menetapkan sebuah kebijakan yang sejalan dengan 

ajaran Rasulullah. Ia berupaya menghidupkan kembali ketentuan yang 

telah diajarkan oleh Nabi, khususnya terkait kewajiban melaksanakan 

salat dan menunaikan zakat. 

Salah satu aturan penting yang menandai Al-Qur'an yang hidup 

sepanjang masa pemerintahan Khalifah Abu Bakar adalah 

 
28 Abu Abdullah Muhammad, Shahi Al-Bukhari, Damaskus: Dar Al-Yamamah, No. 

Hadist. 6855, Bab, Wujub al-Zakah, 1414 H. Juz. 6, hal. 2657. 



27 
 

pengumpulan manuskrip Al-Qur'an (jam' al-Qur'an). Langkah besar 

ini dapat dilihat sebagai fenomena analisis yang bernilai iḥyā' al-

sunnah (praktik keagamaan) dalam kerangka Al-Qur'an yang hidup. 

Upaya pengumpulan ini merupakan manifestasi konkret dari 

revitalisasi Al-Qur'an dalam bentuk fisik manuskrip Al-Qur'an. 

Firman Tuhan, yang pada dasarnya tidak berwujud dan tidak bersuara, 

harus dilestarikan agar tetap ada dan hidup sepanjang masa, setelah 

sepenuhnya disampaikan oleh Nabi Muhammad saw.  

Oleh karena itu, inisiatif Abu Bakar untuk menyatukan Al-Qur'an 

menjadi satu manuskrip Al-Qur'an menjadi peristiwa penting dalam 

sejarah Al-Qur'an yang hidup, terutama dalam bentuk fisiknya. 

Produk yang dihasilkan, yaitu Al-Qur'an yang tersusun rapi sesuai 

dengan tatanan yang berlaku (tartīb muṣḥafī), dapat dilihat sebagai 

manifestasi sunnah al-ḥayyah (Sunnah Al-Qur'an) dalam aspek 

menjaga dan memelihara Al-Qur'an.29 

Demikian pula dengan Umar bin al-Khattab. Ketika menjabat 

sebagai khalifah, ia melakukan banyak kebijakan yang juga 

mencerminkan semangat puritanisme, meskipun berangkat dari 

landasan dan konteks yang berbeda dengan kebijakan Abu Bakar. 

Umar bahkan dikenal sebagai pemimpin yang berani dan inovatif, 

karena kerap menetapkan kebijakan-kebijakan baru yang secara lahir 

tampak berbeda dari keputusan Nabi. Salah satu contohnya adalah 

ketika ia tidak menerapkan hukuman potong tangan bagi pencuri 

besar, karena mempertimbangkan adanya ketimpangan sosial yang 

menjadi latar belakang tindakan tersebut.30 

Begitu pula dalam hal pembagian harta rampasan perang. Umar 

menetapkan kebijakan yang berbeda dari kebijakan yang dijalankan 

oleh Nabi. Di masa Nabi, harta rampasan (ghanimah) dibagikan 

secara langsung kepada para prajurit dan veteran yang ikut serta 

dalam pertempuran, sesuai dengan ketentuan ayat Al-Qur’an tentang 

ghanimah. Praktik ini sesuai dengan kandungan ayat dalam Surat al-

Anfal/8:41. 

 
29 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur‟an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 77. 
30 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur‟an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 82. 

 



28 
 

يَتٰمٰى   
ْ
وَال قُرْبٰى 

ْ
ال وَلذِِى  سُوْلِ  وَلِلرَّ خُمُسَهٗ   ِ ه للِّٰ نَّ 

َ
فَا شَيْء   نْ  م ِ غَنِمْتُمْ  نَّمَا 

َ
ا مُوْٓا 

َ
وَاعْل

فُرْقَانِ  
ْ
ى عَبْدِنَا يَوْمَ ال

ٰ
نَا عَل

ْ
نْزَل
َ
ِ وَمَآ ا مَنْتُمْ بِاللّٰه

ٰ
نْتُمْ ا

ُ
بِيْلِ اِنْ ك مَسٰكِيْنِ وَابْنِ السَّ

ْ
يَوْمَ وَال

ِ شَيْء  قَدِيْر  
 
ل
ُ
ى ك

ٰ
ُ عَل جَمْعٰنٍِۗ وَاللّٰه

ْ
تَقَى ال

ْ
 ال

 

Ketahuilah, sesungguhnya apa saja yang dapat kamu peroleh sebagai 

rampasan perang, maka sesungguhnya seperlima untuk Allah, Rasul, 

kerabat Rasul, anak-anak yatim, orang-orang miskin dan ibnussabil, 

jika kamu beriman kepada Allah dan kepada apa yang kami turunkan 

kepada hamba Kami (Muhammad) di hari Furqaan, yaitu di hari 

bertemunya dua pasukan. Dan Allah Maha Kuasa atas segala 

sesuatu. 

 

Dalam catatan sejarah, terdapat pula sebuah peristiwa menarik 

yang terjadi pada masa kekhalifahan Umar bin al-Khaṭṭāb. Ia pernah 

memukul seorang warga dari kabilah Bani ‘Abd al-Qays karena 

kedapatan membawa salinan Kitāb Dāniyāl. Setelah itu, Umar 

menyuruh orang tersebut duduk, lalu membacakan Surat Yusuf/12: 1 - 

3 sebanyak tiga kali. 

مُبِيْنٍِۗ 
ْ
كِتٰبِ ال

ْ
يٰتُ ال

ٰ
كَ ا

ْ
وْنَ   الرٰۤ ٍۗ تِل

ُ
مْ تَعْقِل

ُ
ك
َّ
عَل
َّ
ا ل نًا عَرَبِيًّ

ٰ
نٰهُ قُرْا

ْ
نْزَل
َ
يْكَ    اِنَّآ ا

َ
نُ نَقُصُّ عَل حْ

َ
ن

غٰفِلِيْنَ 
ْ
مِنَ ال

َ
نْتَ مِنْ قَبْلِهٖ ل

ُ
نَْۖ وَاِنْ ك

ٰ
قُرْا

ْ
يْكَ هٰذَا ال

َ
وْحَيْنَآ اِل

َ
قَصَصِ بِمَآ ا

ْ
حْسَنَ ال

َ
 ا

 

Alif Lam Ra. Ini adalah ayat-ayat Kitab (Al-Qur`an) yang jelas. 

Sesungguhnya Kami menurunkannya sebagai Qur'an berbahasa 

Arab, agar kamu mengerti. Kami menceritakan kepadamu 

(Muhammad) kisah yang paling baik dengan mewahyukan Al Qur`an 

ini kepadamu, dan sesungguhnya engkau sebelum itu termasuk orang 

yang tidak mengetahui. 

Umar bin Khattab meriwayatkan bahwa beliau sendiri langsung 

mendapatkan perlakuan serupa dari Nabi Muhammad (saw). Beliau 

mengakui bahwa beliau pernah menambahkan salinan sebuah kitab 

dari orang-orang yang memiliki kitab tersebut. Ketika Nabi bertanya 

mengapa beliau menambahkan kitab tersebut, Umar menjelaskan 

bahwa hal itu untuk meningkatkan pengetahuan dan pemahaman 

beliau tentang kitab Allah. Namun, jawaban ini membuat Nabi marah, 

yang terlihat jelas dari wajahnya yang memerah. 

Dari peristiwa ini, dapat dipahami bahwa tindakan Umar terhadap 

seorang anggota Bani 'Abd al-Qais merupakan manifestasi Al-Qur'an 



29 
 

yang bersemayam dalam takaran kain, dan dapat pula dikategorikan 

sebagai hadis yang hidup dalam pengalaman harfiah, karena ia 

langsung meneladani apa yang diperbuat Nabi Muhammad saw. 

Lebih lanjut, peristiwa ini juga mencerminkan Al-Qur'an yang 

bersemayam dalam komponen kognitif-non-publik, karena landasan 

perhatian Umar dalam melaksanakan sanksi tersebut merujuk pada 

tuntunan Al-Qur'an, khususnya QS. Yusuf/12: 1-3.31 

Berdasarkan gambaran singkat mengenai praktik ihyā’ al-sunnah 

pada masa para sahabat, dapat disimpulkan bahwa aktivitas tersebut 

membawa dampak sosiologis yang signifikan terhadap corak 

keberagamaan umat Islam. Umat memiliki antusiasme besar dalam 

menghidupkan sunnah secara individu. Namun, dalam praktiknya 

tidak jarang terjadi perbedaan pendapat, konflik, bahkan fitnah. 

Karena itu, para khalifah merasa perlu untuk mengambil alih 

pengelolaan praktik living Qur’an agar pelaksanaannya lebih teratur. 

Inilah peran penting sahabat Nabi dalam menghidupkan sunnah dan 

kontribusinya dalam perkembangan al-sunnah al-hayyah yang terus 

berkembang dan bervariasi di berbagai wilayah. Hampir tidak 

ditemukan bentuk keislaman yang tidak berakar kuat pada ajaran 

sahabat, karena hanya merekalah yang dapat dijadikan jalur otoritatif 

menuju sumber utama ajaran Islam, yaitu Al-Qur’an dan sunnah. 

3) Ihya’ al-Sunnah Pada Masa Tabi’in 

Semua Tabi’in pasti belajar dari sahabat Nabi. Seseorang disebut 

sebagai Tabi’in karena ia belajar dari sahabat Nabi. Jika ia intens 

belajar dari sahabat senior, maka menjadi Tabi’ini senior. Begitupula 

jika intensitasnya rendah atau belajar dari sahabat junior, maka ia 

masuk kategori Tabi’in junior. 

Sebagaimana pada periode-periode sebelumnya, tinjauan sejarah 

ajaran Sunnah pada periode ini perlu dikategorikan ke dalam 

beberapa bidang penerapan. Pertama, ajaran Sunnah, yang secara 

formal dikelola oleh pemerintahan negara. Kedua, ajaran Sunnah, 

yang secara nyata terjadi di dalam masyarakat di bawah arahan para 

ulama dari berbagai generasi dan generasi penerus.32 

Pada masa Kekhalifahan Umayyah, ajaran Sunnah menjadi lebih 

kompleks, baik dari segi alasan maupun penerapannya. Faktor politik, 

budaya, dan beragam faktor lainnya mendasari praktik ini. Lebih 

lanjut, praktik ajaran Sunnah pada era ini lebih terorganisir dan 
 

31 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur‟an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 85. 
32 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur‟an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 89. 

 



30 
 

terlembaga dibandingkan periode-periode sebelumnya. Salah satu 

contohnya adalah kodifikasi formal hadis dengan sistem rantai 

transmisi yang koheren dan terdokumentasi, yang dipelopori oleh 

Ibnu Shihāb al-Zuhrī, seorang tabi'in muda, atas perintah Khalifah 

'Umar bin 'Abd al-'Azīz. sementara upaya ini berubah menjadi 

terkoordinasi dengan menggunakan pemerintah, banyak tradisi 

Sunnah (cara hidup Islam) terus berkembang di bawah bimbingan 

para ulama di luar pengadilan. 

Ihya’ al-sunnah secara tulisan yang menghasilkan produk kitab-

kitab hadis ensiklopedik itu memiliki dampak sosiologis yang besar 

dalam keberagaman umat Islam. Saat itu pulalah mulai muncul 

formulasi sunnah yang lebih baku. Praktis, kegiatan ihya’ al-sunnah 

pun tidak melulu didasarkan kepada sumber lisan dan praktik, 

melainkan juga kepada sumber tulisan. Di sinilah, awal mula 

tekstualisme berkembang dari yang semula berbasis ujaran, kini 

berbasis tulisan. Bahkan, ia juga menjadi awal mula 

pendokumentasian sunnah sahabat oleh para tabi’in. 

Secara lisan, al-sunnah al-hayyah dalam bentuk periwayatan jelas 

masih berlangsung baik. Buktinya adalah banyaknya periwayat hadis 

dari generasi ini yang menjadi common link. Mereka menjadi pusat 

edar sanad-sanad hadis. Artinya pembacaan hadis sangat hidup di 

masa ini, apalagi diiringi dengan pembukuan hadis, sehingga 

pembacaan semakin massif lagi, karena tidak serta merta berbasis 

hafalan. Pembacaan hadis tetap diperlukan dalam praktik ihya’ al-

sunnah, meskipun banyak hadis yang telah terbukukan, karena untuk 

menjaga eksistensinya. 

Praktik melestarikan sunnah melalui budaya lisan biasanya 

dilakukan dan dibimbing langsung oleh para ulama tanpa campur 

tangan atau instruksi resmi dari otoritas pemerintah. Pola pelestarian 

Sunnah melalui budaya lisan ini bahkan telah menjadi bagian dari 

sunnah al-ḥayyah di sejumlah era Tabi'in. Praktiknya biasanya berupa 

menghafal hadis dan membaca serta mengajarkan kitab-kitab hadis. 

Lebih lanjut, pengajian rutin, yang merupakan bagian dari kehidupan 

keagamaan masyarakat sehari-hari, juga dipraktikkan secara aktif 

oleh para santri, bahkan tanpa bimbingan atau pengawasan dari 

pemerintah..33 

4) Ihya’ al-Sunnah Pada Masa Tabi’ al-Tabi’in 

Generasi tabi’ al-tabi’in adalah generasi ketiga yang disebut 

dalam hadis Nabi sebagai generasi terbaik. Secara praktis, tabi’ al-

 
33 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 90-92. 



31 
 

tabi’in merupakan Generasi muslim yang hidup pada abad ke-3 dan 4 

hijriah. Mereka disebut tabi’ al-tabi’in karena mereka mengikuti kata 

dan praktik generasi sebelumnya (tabi’in) yang mengikuti kata dan 

praktik para sahabat Nabi sebagai saksi hidup sekaligus pelaku tradisi 

kenabian pertama. Jika generasi sahabat disebut sebagai Generasi 

hamalat al-shari’ah, sedangkan generasi tabi’in disebut Generasi 

formatur mazhab, maka generasi tabi’ al-tabi’in dapat dikategorikan 

sebagai Generasi mazhab. Merekalah generasi pelembaga syariat 

Islam. Dengan kata lain, pada generasi inilah, fenomena ihya’ al-

sunnah mulai terkristal dan terlembagakan. 

Disebut sebagai generasi pendiri lembaga pemikiran syariat Islam 

berupa mazhab karena dalam generasi inilah paling banyak muncul 

para imam yang diakui sebagai founding fathers mazhab-mazhab 

fikih. Abu Hanifah, Malik bin Anas, al-Shafi’i, dan Ahmad bin 

Hanbal adalah beberapa tokoh besar yang dinobatkan oleh para 

pengikutnya sebagai pendiri mazhab. 

Sepanjang periode ini, ilmu Sunnah (ajaran Islam) mengalami 

proses pelembagaan, tidak terbatas pada praktik individu. 

Perkembangan ini ditandai dengan menguatnya bentuk ilmiah 

Sunnah, yang pada akhirnya melahirkan beberapa disiplin ilmu 

utama. Disiplin-disiplin ilmu ini berfungsi untuk menghimpun, 

merumuskan, dan mensistematisasikan beragam konsep penting 

terkait praktik ajaran Al-Qur'an. 

Meskipun pada generasi ini belum secara resmi berdiri mazhab, 

namun blue print mazhab telah dapat terbaca dengan baik. Rumusan 

mazhab tersebut berguna untuk membuat pelaksanaan sunnah 

menjadi lebih mudah, praktis, dan tetap otoritatif. Seseorang yang 

hendak menghidupkan sunnah Nabi dari Al-Qur’an maupun hadis 

tidak lagi dibuat bingung oleh keragaman model yang muncul pada 

generasi sahabat, apalagi pada generasi tabi’in. 

Selama periode ini, Al-Qur'an hidup mulai mengkristal menjadi 

kumpulan konsep yang saling melengkapi. Beragamnya perspektif 

yang muncul memberikan kejelasan arah praktik keagamaan, alih-alih 

memperumitnya. Misalnya, terdapat Al-Qur'an hidup versi Madinah 

yang diwakili oleh Malik bin Anas, model Kufah yang dipelopori 

oleh Abu Hanifah, model Mesir yang dikembangkan oleh al-Syafi'i, 

versi Baghdad yang dikembangkan oleh Ahmad bin Hanbal, model 

Andalusia yang diwakili oleh Ibnu Hazm, dan model Iran yang 

ditujukan kepada Ahlul Bait. Semua model ini pada dasarnya 

merupakan unsur-unsur ihyā' al-sunnah (Al-Qur'an hidup), yang 



32 
 

mencerminkan keragaman tradisi Sunnah yang ada di sepanjang masa 

tabi’in.34 

Lebih lanjut, praktik Al-Qur'an hidup juga tampak jelas dalam 

budaya menulis salawat. pada masa Nabi (saw), bahkan ketika sunah 

hayyah mengenai salawat berubah menjadi terbatas pada bacaan 

dalam rangka tasyahud salat, permohonan, dan acara-acara tertentu, 

selama era ini—khususnya akhir abad ke-4 H—salawat menjadi lebih 

menonjol dalam bentuk tertulis. Setiap titik dari seruan Nabi 

Muhammad selalu disertai dengan salawat, baik di awal kitab-kitab 

maupun dalam korespondensi otentik. Akan tetapi, ketika merujuk 

pada surat-surat Nabi kepada raja-raja pada masanya, tidak ada bukti 

bahwa salawat ditulis setelah penyebutan namanya.. 

5) Ihya’ al-Sunnah Pada Masa Pasca Madzhab 

Pada masa pasca madzhab, Living Qur’an  dirumuskan dalam 

bentuk lembaga-lembaga pemikiran berupa madzhab-madzhab fiqih. 

Akibatnya, karakter Al-Qur'an yang hidup pada masa ini menjadi 

berbasis madzhab. Ini tidak berarti bahwa ia terpisah dari Al-Qur'an 

dan hadis; melainkan, ia tetap berlandaskan pada keduanya, tetapi 

jalur pengetahuannya adalah melalui otoritas para ulama madzhab, 

yang bertindak sebagai agen sunnah yang hidup. 

Madzhab berfungsi sebagai lembaga untuk mengamalkan sunnah 

(Al-Qur'an dan hadis) dengan merumuskan prinsip-prinsip 

metodologis untuk pengetahuan dan mengamalkannya. Standar-

standar yang ditetapkan dalam madzhab, dengan batasan dan 

strukturnya yang spesifik, memudahkan masyarakat dalam 

mengakses, menafsirkan, dan mengamalkan ayat-ayat Al-Qur'an dan 

hadis Nabi. Tanpa perangkat metodologis tersebut, seseorang niscaya 

akan mengalami kesulitan dalam memahami atau memanfaatkan 

pelajaran Al-Qur'an dan hadis, terutama jika mereka memiliki 

penguasaan langsung yang terbatas terhadap keduanya. Oleh karena 

itu, pendiri sebuah madrasah haruslah seorang yang cukup 

berkualifikasi, setidaknya memiliki reputasi seorang ḥāfiẓ (ulama), 

yang berarti menguasai Al-Qur'an dan Hadis, baik hafalan maupun 

tulis, sekaligus memahami dimensi historis dan praktisnya.  

Selama bertahun-tahun, alasan keragaman berdasarkan mazhab 

telah meluas. Meskipun tujuan utamanya adalah pemurnian, 

pelestarian, dan pemeliharaan tradisi kenabian, selama periode ini, 

fungsi otorisasi dan legalisasi juga telah berkembang. Akibatnya, 

ketegangan muncul di antara fakultas-fakultas pemikiran, yang 

 
34 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur‟an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 90-92. 



33 
 

terkadang memunculkan klaim kebenaran tunggal dan fanatisme. Hal 

ini juga terlihat jelas dalam pengembangan Sunnah Nabi. ketika 

Sunnah menjadi terlembagakan sebagai fakultas konsep, ia 

berhadapan dengan fakultas ide yang berbeda, termasuk organisasi 

Ahl al-Ra'y, yang mengakibatkan tarik-menarik dalam klaim otoritas.  

Living Qur’an berbasis madzhab merupakan topik yang sering 

diperdebatkan di kalangan umat Islam. Sebagian besar umat Islam 

menerima legitimasi "sunah berbasis madzhab" sebagai bagian dari 

otoritas agama. Namun, beberapa kelompok menolaknya, dengan 

alasan bahwa metode ini tidak secara langsung selaras dengan Al-

Qur'an dan Hadits. Namun, praktik keagamaan mereka yang menolak 

madzhab ini tidak sepenuhnya bebas dari pengaruh madzhab atau 

pemikiran para penganutnya. Mereka bahkan melakukan ihya’ al-

sunnah berbasis lintas madzhab atau justru membentuk madzhab 

baru. Sebagian besar amaliah living sunnah mereka sebenarnya juga 

merupakan hasil ramuan para ulama sebelumnya. Ini karena pada 

dasarnya dalam beragama itu tidak ada sesuatu yang benar-benar 

baru. Bahkan, ketika terdapatsuatu kasus atau fenomena keagamaan 

yang benar-benar baru seperti traksaksi online secara syar’i misalnya, 

ternyata juga dapat dicarikan akarnya atau padanannya dalam tradisi 

muslim awal, baik itu masa Nabi, masa sahabat, atau minimal masa-

masa setelahnya, melalui kegiatan qiyas, ilhaq, atau sejenisnya.35 

Pada awalnya, ihya’ al-sunnah berbasis lembaga mazhab 

menimbulkan fanatisme sehingga tidak boleh talfiq. Namun, kini 

telah mulai terbuka ruang untuk saatnya mengikuti mazhab lain. 

Tentu, ada ketentuan-ketentuan yang harus dipatuhi dalam ber-talfiq. 

Kualifikasi minimal diperbolehkannya talfiq adalah ketika seseorang 

telah dinyatakan mampu memahami nash syariat dengan metode 

penetapan hukum dari nash tersebut dengan baik. Sebagai kriteria 

tambahan, ia juga harus mampu menguasai bahasa Arab untuk 

menjamin validitas pembacaannya terhadap nalar berpikir para ulama 

mazhab tersebut dari sumbernya yang asli. Bagi orang yang tidak 

memiliki kompetensi itu, yaitu orang yang masih pada level 

kualifikasi muqallid, praktik talfiq dapat mengakibatkan praktik 

keberagaman tanpa ilmu. Praktik keagamaan dengan cara seperti itu 

tidak dapat dipertanggungjawabkan dan terkesan hanya mengambil 

enaknya saja. 

Akhirnya, untuk merekonstruksi pola living sunnah berbasis 

mazhab seperti ini ada baiknya jika menggunakan teori Dialektika 

 
35 Lailatul Fajariah, “The Recent Practice of Bay’ Sallam Hadiths: Study on E-

Commerce System,” Skripsi, Jakarta: Darus-Sunnah International Institute for Hadith 

Sciences, 2018. 



34 
 

triadic Peter L. Berger. Dengan teori tersebut, seseorang akan lebih 

mudah untuk memahami bahwa praktik beragama berdasarkan 

lembaga mazhab pada dasarnya adalah praktik living sunnah juga. 

Para pengikut mazhab yang ada di level muqallid boleh jadi akan sulit 

menyebutkan ayat atau hadis yang menjadi landasannya dalam 

beragama, sehingga sulit disebut sebagai living sunnah. Namun, 

dengan rekonstruksi tradisi melalui dialektika triadic, akan dapat 

dibaca bahwa perilaku beragama para muqallid pun termasuk living 

sunnah. Sedangkan untuk para pengikut mazhab yang telah sampai 

pada level muttabi’ pasti akan jauh lebih mudah untuk 

merekonstruksinya.36 

6) Living Qur’an di Era Kontemporer 

Secara global, pada era kontemporer ini terdapat dua model dan 

kecenderungan utama dalam pemahaman Living Qur'an. Salah 

satunya adalah kecenderungan terhadap model struktural-tradisional 

yang mempertahankan penerapan mazhab. Sementara itu, model 

lainnya adalah model revisi-modern, yang terbagi lagi menjadi dua 

aliran, yaitu fundamentalis dan liberal. 

Ihya` al-sunnah zaman kita saat ini sangat erat kaitannya dengan 

isu-isu kemasyarakatan. Pendekatan strukturalis berlandaskan pada 

tafsiran konservatif terhadap Al-Qur'an. Tujuan fundamental dari 

penggunaan pendekatan ini ialah menjaga keaslian serta otoritas 

tradisi keagamaan yang telah diwariskan dari masa lalu. Selain itu, 

pendekatan ini juga dimaksudkan untuk menghalangi penetrasi 

gagasan-gagasan baru yang berpotensi mengganggu stabilitas tatanan 

sosial maupun keberlangsungan ajaran agama yang telah mapan. 

Namun, kelompok modernis menawarkan metode berkarakter 

revisionis fundamentalis yang sepenuhnya didasarkan pada visi 

"kembali kepada Al-Qur'an dan Hadits." Orientasi utama gaya ini 

adalah mengembalikan orisinalitas, puritanisme, dan otoritas ajaran 

Islam agar dapat diterapkan dengan lebih tepat dalam kehidupan 

sehari-hari. Faktor-faktor sosio-religius merupakan penentu utama 

munculnya orientasi ini. Dalam pandangan mereka, umat Islam 

terjebak dalam belenggu tradisionalisme dan strukturalisme yang 

telah menumbuhkan fanatisme sektarian, kecenderungan 

mengidolakan tokoh, dan melestarikan praktik-praktik yang dianggap 

takhayul, inovasi, dan takhayul. Berbagai permasalahan sosio-

religius, termasuk degradasi agama dan runtuhnya moralitas, 

 
36 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur‟an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 103. 

 



35 
 

kemudian dipandang sebagai pemicu lahirnya visi ihyā' al-sunnah, 

yang diwujudkan melalui slogan "kembali kepada Al-Qur'an dan 

Hadits."37 

Di samping isu-isu sosial-keagamaan global, juga terdapat isu-isu 

teknologi. Di era ini, teknologi menjadi hal yang niscaya. Sebagai 

anak dari modernisasi dan industrialisasi yang merupakan imbas dari 

revolusi Perancis yang sangat berpengaruh terhadap peradaban dunia, 

teknologi pun tak dapat dipisahkan dari kajian agama dan 

keberagaman. Saat ini, sangat mudah dipahami bahwa banyak umat 

Islam telah memperoleh manfaat yang signifikan dari perkembangan 

ilmu pengetahuan dan teknologi dalam mengajarkan Al-Qur'an yang 

hidup. Variasi ini telah mendorong munculnya lanskap baru dalam 

subkultur pengetahuan dan praktik Al-Qur'an. Jika di era sebelumnya, 

Al-Qur'an yang hidup terutama terwujud dalam bentuk lisan, tulisan, 

dan visual, kini skala ini telah berlipat ganda seiring dengan 

munculnya teknologi digital dan multimedia. Praktik membaca, 

menghafal, mengartikan, atau bahkan mendakwahkan Al-Qur'an 

menjadi semakin mudah melalui aplikasi, platform daring, media 

sosial, dan bahkan kecerdasan buatan. Oleh karena itu, Al-Qur'an 

yang hidup dalam teknologi digital tidak hanya menegaskan 

kesinambungan tradisi klasik, tetapi juga memberikan aspek baru 

praktik Al-Qur'an yang lebih dinamis, kontekstual, dan adaptif 

terhadap kebutuhan zaman. 

Pada masa-masa awal Islam, terutama melalui tradisi lisan, 

praktik menghafal Al-Qur'an sepenuhnya bergantung pada akal 

manusia, generasi paling maju pada masanya. Namun, di era milenial 

ini, umat Islam memiliki perangkat baru berupa memori eksternal 

yang tertanam dalam perangkat digital, terutama ponsel pintar. Al-

Qur'an kini ditulis di mana saja dan dapat diakses dengan mudah. 

Aplikasi digital, buku elektronik, dan sistem daring membuat Al-

Qur'an dan hadis cukup realistis untuk dipelajari, ditelaah, atau 

bahkan dihafal. Oleh karena itu, digitalisasi Al-Qur'an dan hadis dapat 

dilihat sebagai bentuk modern menghafal Al-Qur'an di generasi 

virtual, sementara produk-produknya, termasuk aplikasi, multimedia, 

meme, infografis, vlog, kanal YouTube, dan media sosial, 

merepresentasikan dimensi material sunnah. 

Lebih lanjut, fenomena aktivitas jejaring Muslim yang 

berinteraksi dengan Al-Qur'an dan hadis melalui media sosial juga 

menunjukkan aspek baru sunah masyarakat di era digital. Gaya hidup 

 
37 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur‟an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 104. 

 



36 
 

khatam Al-Qur'an melalui WhatsApp, gerakan Satu Hari Satu Juz 

(ODOJ), One Hadith di masa depan, dan aplikasi serupa merupakan 

bukti nyata bagaimana Al-Qur'an dan Hadis yang hidup terus 

berkembang, berevolusi, dan beradaptasi dengan konteks modern. Hal 

ini menegaskan bahwa terlepas dari perubahan media dan teknologi, 

semangat mengamalkan Sunah tetap utuh, dan jangkauannya semakin 

meluas. 

Semua fenomena Living Qur’an kontemporer dapat dikaji secara 

ilmiah-akademis, selama memiliki problem akademik yang relevan 

dan signifikan. Dalam konteks interaksi masyarakat Muslim di dunia 

maya, misalnya, terdapat sejumlah pertanyaan penelitian yang patut 

diajukan. Apa yang sesungguhnya menjadi motif para pengguna 

media sosial sehingga mereka bersemangat menghidupkan sunnah 

Nabi dalam ruang digital? Adakah perubahan sosial, budaya, atau 

bahkan moral yang ingin dicapai melalui gerakan-gerakan tersebut? 

Bagaimana pula bentuk, metode, dan strategi aktualisasi penghidupan 

sunnah itu dalam dunia maya, dengan segala karakteristiknya yang 

berbeda dari ruang fisik? 

Pertanyaan-pertanyaan tersebut dapat menjadi pintu masuk untuk 

menjadikan Living Qur’an berbasis multimedia sebagai objek kajian 

akademik. Dengan demikian, penelitian mengenai fenomena Living 

Qur’an digital tidak sekadar mengamati adanya tradisi keagamaan 

baru, melainkan juga mengungkap dinamika sosial, psikologis, 

kultural, bahkan politis yang melatarbelakanginya. Kajian ini 

sekaligus memperlihatkan bahwa Living Qur’an senantiasa relevan 

untuk diteliti dalam berbagai ruang dan medium, termasuk dalam 

lanskap dunia maya yang menjadi bagian integral dari kehidupan 

umat Islam modern.38 

 

5. Wilayah Garapan Studi Living Qur’an 

Islah Gusman mengklasifikasikan ruang lingkup kajian Living 

Qur’an ke dalam empat kategori utama. Masing-masing kategori 

tersebut merepresentasikan corak penerapan dan penghayatan Al-

Qur’an dalam kehidupan umat Islam. Kategorisasi ini dimaksudkan 

untuk memperlihatkan berbagai dimensi pengaruh Al-Qur’an, baik 

dalam aspek sosial, budaya, maupun spiritual, sehingga kajian Living 

Qur’an dapat dipahami secara lebih komprehensif. Berikut adalah 

penjelasan lebih lanjut mengenai empat wilayah tersebut: 

 
38 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur‟an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 106. 



37 
 

a. Aspek oral (pembacaan) Al-Qur`an 

Proses pewahyuan Al-Qur'an tidak dapat dipisahkan dari 

dimensi lisan dan aural. Di satu sisi, pewahyuan ini bersifat lisan 

karena sepenuhnya didasarkan pada lisān (kelisanan), khususnya 

pengaktifan teks dalam bentuk bunyi-bunyian yang melodis, 

terukur, dan berirama. Kegiatan ini tidak selalu terbatas pada 

analisis, tetapi juga merupakan suatu kegiatan yang dipelajari, 

diamalkan, dan diwariskan dalam ruang dan waktu tertentu. Nabi 

Muhammad (saw) menerima wahyu yang diperintahkan untuk 

dibaca (iqra'), kemudian proses samā' (penyampaian wahyu) 

terjadi antara Nabi dan malaikat Jibril. Budaya penyampaian 

pengetahuan melalui lisan pada generasi-generasi awal Islam 

semakin menegaskan pentingnya unsur lisan atau pembacaan 

sebagai media utama untuk pewahyuan dan penghayatan Al-

Qur'an. 

b. Aspek aural 

Aspek aural, menurut Wikipedia, berkaitan dengan 

kemampuan mendengarkan atau "mendengar" sesuatu, mirip 

dengan bagaimana indra penciuman merasakan bau. Dalam 

konteks Al-Qur'an, meskipun secara luas diakui sebagai teks 

tertulis yang dapat dipelajari dan dikaji, kenyataannya Al-Qur'an 

juga ada dan berfungsi melalui jalur auralitas dan oralitas. 

Auralitas di sini bukan sekadar minat mendengarkan bacaan Al-

Qur'an, tetapi juga mencakup internalisasi ajarannya ke dalam 

hati, sebagaimana didefinisikan oleh Michael Sells. Oleh karena 

itu, Al-Qur'an tidak hanya dipahami sebagai teks, tetapi juga 

sebagai pengalaman religius yang harus didengar, dirasakan, dan 

dihayati dalam kehidupan sehari-hari umat Islam. 

Dalam proses pewahyuan, unsur lisan dan aural saling terkait 

erat dan tak terpisahkan. Neil Robinson menegaskan bahwa 

memperhatikan Al-Qur'an merupakan salah satu tindakan 

keagamaan paling mendasar dalam Islam. Hal ini menunjukkan 

bahwa pengukuran aural tidak selalu hanya aktivitas sensorik, 

melainkan pengalaman religius yang mendalam. 

Relevansi aspek aural ini juga dibuktikan melalui penelitian 

terkini tentang efek mendengarkan Al-Qur'an pada gelombang 

otak. Dalam sebuah eksperimen yang melibatkan 28 peserta, 

peserta diberikan paparan bacaan Surah Ya Sin dan musik klasik 

dari Canon in D karya Pachelbel. Efek tersebut menunjukkan 

peningkatan aktivitas gelombang otak alfa di kedua belahan otak: 

sebesar 12,67% saat mendengarkan Surah Ya Sin dan 9,96% saat 

mendengarkan musik klasik. Peningkatan pita gelombang alfa, 



38 
 

yang dikaitkan dengan kondisi istirahat dan latihan, menunjukkan 

bahwa mendengarkan Al-Qur'an lebih efektif dalam meningkatkan 

ketenangan mental dan kesiapan religius dibandingkan musik 

klasik.39 

c. Writing/Tulisan 

Selain menyajikan Al-Qur'an dalam bentuk lisan, umat Islam 

juga menghadirkan Al-Qur'an dalam bentuk tulisan, yang dikenal 

sebagai seni kaligrafi Al-Qur'an. Ayat-ayat Al-Qur'an, sebagai 

representasi visual dari ajaran Islam yang melarang menggambar 

makhluk hidup seperti hewan, diwujudkan dalam bentuk kaligrafi. 

Seni kaligrafi ini menjadi salah satu cara untuk menghormati dan 

mempercantik teks Al-Qur'an tanpa melanggar prinsip larangan 

menggambar makhluk hidup. Di dunia Islam, kaligrafi Al-Qur'an 

dapat ditemukan hampir di setiap tempat ibadah seperti masjid, 

serta di berbagai bangunan lainnya seperti gedung, kantor, toko, 

dan rumah. Kaligrafi ini hadir dalam berbagai model dan gaya 

(style) yang sangat beragam, mencerminkan kekayaan budaya dan 

tradisi dalam dunia Islam. 

Fenomena kaligrafi Al-Qur'an tidak selalu sekadar upaya 

untuk memperluas karya seni Islam, tetapi juga menunjukkan 

apresiasi yang mendalam terhadap keindahan teks suci tersebut. 

Kaligrafi dipandang sebagai bentuk penghormatan terhadap Al-

Qur'an, di mana nilai inventifnya berpadu dengan nilai-nilai 

religius. Oleh karena itu, wajar jika kaligrafi mengalami 

perkembangan pesat: kaligrafi tidak hanya bernilai estetika dan 

religius, tetapi juga memiliki nilai ekonomi sebagai komoditas di 

pasar seni. Dengan kata lain, kaligrafi Al-Qur'an berada di 

persimpangan antara ibadah, ekspresi budaya, dan sarana mencari 

nafkah.40 

Al-Qur'an sendiri dianggap sebagai kitab suci yang memiliki 

bahasa dengan keindahan sastra yang luar biasa, sebuah mukjizat 

yang telah dikenal sejak masa pewahyuannya. Keindahan 

linguistik ini merupakan faktor penting dalam penyebaran Islam di 

kalangan masyarakat Arab abad ketujuh, sekaligus mendorong 

umat Islam untuk mengekspresikan rasa hormat terhadap Al-

Qur'an melalui beragam media: melafalkannya dengan lantunan 

 
39 Erma Suriani, “Eksistensi Qur‘anic Centre and Espektasi sebagai Lokomotif 

Living Qur’an di IAIN Mataram,” dalam Jurnal Penelitian Keislaman, Vol. 14 No. 1, 2018, 

hal. 7. 
40 Erma Suriani, “Eksistensi Qur‘anic Centre and Espektasi sebagai Lokomotif 

Living Qur’an di IAIN Mataram,” dalam Jurnal Penelitian Keislaman, Vol. 14 No. 1, 2018, 

hal. 6-7. 



39 
 

berirama, menuliskannya dalam manuskrip yang indah, dan 

memvisualisasikan ayat-ayatnya dalam kaligrafi dan karya seni 

lainnya. Ekspresi inventif ini tidak hanya berfungsi sebagai 

refleksi keindahan teks, tetapi juga sebagai cara untuk 

mendekatkan diri kepada Tuhan (taqarrub ilallah). 

Sepanjang sejarah, kaligrafi Al-Qur'an telah berkembang 

menjadi fenomena yang benar-benar unik dalam peradaban Islam. 

Awalnya, kaligrafi hanya berfungsi untuk menyalin wahyu, tetapi 

selama bertahun-tahun, kaligrafi telah menjadi pilar penting seni 

Islam. Berbagai aksara, termasuk Naskhi, Tsuluts, Diwani, dan 

Kufi, menampilkan kekayaan ekspresi seni Islam, yang telah 

diabadikan dalam mushaf, ornamen masjid, struktur, dan bahkan 

benda-benda sehari-hari. Kaligrafi menghiasi dinding melalui 

ukiran, karya seni, dan elemen dekoratif, bahkan menjadi bagian 

penting dari benda-benda yang dianggap memiliki nilai magis, 

seperti keris (keris tradisional Jawa), tombak, pedang, perisai, dan 

pakaian. 

Selain itu, kaligrafi Al-Qur'an juga muncul dalam karya-karya 

simbolis, seperti pohon, tokoh wayang, hewan, dan karya seni 

estetika lainnya. Keragaman ekspresi tersebut menunjukkan 

bahwa kaligrafi bukan sekadar karya seni dekoratif, tetapi juga 

wahana penyampaian nilai-nilai spiritual, sarana penyebaran 

budaya, dan media pembentuk jati diri Islam dalam masyarakat. 

Oleh karena itu, seni kaligrafi Al-Qur'an dapat digolongkan 

sebagai salah satu karya seni kain Al-Qur'an yang hidup, karena di 

dalamnya terkandung transformasi teks bacaan menjadi karya seni 

budaya yang hidup, berkembang, dan senantiasa berinteraksi 

dengan kehidupan sosial umat Islam.41 

d. Attitude/sikap 

Ketika sebuah wahyu telah dituangkan dalam bentuk tertulis 

dan dikodifikasikan ke dalam mushaf, secara otomatis ia 

memperoleh prestise simbolis yang sangat tinggi. Keistimewaan 

ini semakin meningkat karena apa yang tertulis adalah wahyu 

Tuhan yang dianggap suci dan abadi. Kesucian Al-Qur'an inilah 

yang melahirkan etika yang teguh dan metode unik dalam 

memperlakukannya. Mushaf tidak boleh diletakkan di lantai, tidak 

boleh berada di bawah benda lain, apalagi bersentuhan dengan 

sesuatu yang dianggap najis atau kotor. Umat Islam juga 

diwajibkan menjaga kesucian pribadi saat menyentuhnya—dengan 

 
41 Ahmad Baidowi, “Resepsi Estetis terhadap Al-Qur`an,” dalam Jurnal Esensia, 

Vol. 08. No.1, 2007, hal. 23-24. 



40 
 

berwudhu, etika, dan sikap penuh kesadaran. Membaca Al-Qur'an 

sambil bercanda, ceroboh, atau kasar dianggap mengurangi 

keagungannya. Semua ini menunjukkan bahwa mushaf bukan 

sekadar media tekstual, melainkan simbol kesucian yang 

menghayati sebagian besar umat manusia.42 

Dalam konteks Al-Qur'an yang hidup, fenomena 

penghormatan ini menekankan bahwa Al-Qur'an tidak hanya 

hidup melalui analisis atau interpretasi, tetapi juga dalam bentuk 

ritual dan perilaku budaya yang melingkupi mushaf itu sendiri. 

Etiket-etiket ini merupakan manifestasi konkret bagaimana teks-

teks suci diperlakukan dalam realitas sosial. 

Lebih lanjut, Farid Esack mengklasifikasikan pembaca Al-

Qur'an ke dalam tiga kelas esensial, yang sekaligus 

merepresentasikan tingkatan interaksi manusia dengan teks yang 

ditemukan. Pertama, terdapat pembaca yang tidak kritis, 

khususnya mereka yang menerima Al-Qur'an secara aktual dan 

tradisional tanpa mempersoalkannya. Teks tersebut dianggap 

sebagai fakta absolut yang tidak memerlukan refleksi, dan etiket 

dalam memperlakukan mushaf seringkali lebih ditekankan 

daripada upaya untuk mengeksplorasi maknanya yang lebih 

dalam. Kedua, terdapat pembaca yang terpelajar, khususnya 

mereka yang mendekati Al-Qur'an dengan instrumen akademis: 

interpretasi, sejarah, linguistik, dan bahkan sains modern. Bagi 

kelompok ini, Al-Qur'an merupakan sumber pengetahuan 

sekaligus kitab suci. Ketiga, terdapat pembaca kritis, yang 

membaca Al-Qur'an secara reflektif, menganalisis ulang makna-

makna lama, dan mencari interpretasi baru yang lebih sesuai 

dengan realitas sosial-politik terkini.43 

Kelas Esack menunjukkan bahwa interaksi masyarakat dengan 

Al-Qur'an tidak selalu unik. Interaksi tersebut mencakup spektrum 

yang luas: mulai dari penghormatan simbolis terhadap mushaf, 

pembacaan tradisional dan ritualistik, kajian edukatif sistematis, 

hingga interpretasi esensial yang berdialog dengan konteks 

mutakhir. Oleh karena itu, Al-Qur'an yang hidup dapat dipahami 

tidak hanya sebagai praktik literal dalam memperlakukan mushaf, 

tetapi juga sebagai cara bagi umat Islam untuk memberi makna, 

menafsirkan, dan menghidupkan teks suci ini sesuai dengan 

cakrawala pengalaman masing-masing. 

 
42 Lois Ibsen al-Faruqi, “Chantillation of the Qur‘an,” dalam Asian Music, Vol. 19 

No. 1, 1987, hal. 6. 
43 Farid Esac, The Qur‘an: A Short Introduction, Oxford: Oneworld, 2002, hal. 45. 



41 
 

6. Pentingnya Kajian Living Qur’an 

Penelitian dalam subjek Living Qur’an telah memberikan 

kontribusi signifikan terhadap perkembangan penelitian Al-Qur'an. 

Meskipun tafsir seringkali dipahami sepenuhnya sebagai teks foto—

sebuah buku atau karya tulis seorang penafsir—perspektif Al-Qur'an 

yang hidup menawarkan paradigma baru. Tafsir tidak lagi terbatas 

pada teks tertulis, tetapi juga dapat dimaknai sebagai respons sosial, 

ritual, dan perilaku masyarakat yang terinspirasi oleh Al-Qur'an. 

Dengan kata lain, tafsir tidak hanya terjadi di lingkungan pendidikan 

atau di halaman-halaman buku, tetapi juga terwujud dalam praktik 

sehari-hari umat Islam.44 

Lebih lanjut, kajian Al-Qur'an yang hidup juga memiliki dimensi 

dakwah (penjangkauan Islam) dan pemberdayaan masyarakat. 

Fenomena sosial yang memperlakukan ayat-ayat Al-Qur'an hanya 

sebagai jimat atau jimat menunjukkan penurunan fungsi kitab suci. 

Meskipun beberapa ulama membenarkannya, dengan menyebutkan 

manfaatnya bagi kesehatan jasmani dan rohani, pendekatan ini 

berpotensi mengurangi peran Al-Qur'an sebagai pedoman (hidayah). 

Kajian Al-Qur'an yang hidup dapat menyusup ke dalam fenomena ini 

dengan menggeser pemikiran mistik menuju pemikiran akademis, 

kritis, dan transformatif. Dengan demikian, masyarakat diarahkan 

untuk memandang Al-Qur'an bukan hanya sebagai media pembelaan 

supranatural, tetapi sebagai ideologi yang mendorong perubahan 

sosial dan kemajuan peradaban.45  

Aspek penting lainnya adalah bahwa kajian Al-Qur'an yang hidup 

membuka paradigma baru dalam perkembangan kajian Al-Qur'an di 

era kontemporer. Pemahamannya tidak terbatas pada teks (berfokus 

pada teks), tetapi justru menekankan reaksi, penerimaan, dan praktik 

masyarakat terhadap ajaran Al-Qur'an. Penafsiran dalam kerangka ini 

menjadi lebih emansipatoris karena membuka ruang bagi partisipasi 

masyarakat yang lebih luas, bukan hanya ranah para guru atau 

mahasiswa tafsir elit. Oleh karena itu, pendekatan fenomenologis dan 

analisis dari bidang sosial dan humaniora sangat relevan untuk 

memahami bagaimana Al-Qur'an "hidup" di tengah masyarakat.46 

7. Jenis Living Qur’an 

Living Qur’an pada dasarnya dapat dikategorikan menjadi tiga 

kategori: material (herbal), manusia (personal), dan sosial (sosial). 
 

44 Ibnu Faris, Mu’jam Mufradat Alfaz Al-Qur’an, Beirut: Dar Ihya’, 2001, hal. 154. 
45 Yusuf Al-Qaradlawi, Fatwa-Fatwa Kontemporer (terj.). As’ad Yasin, Jakarta: 

Gema Insani Press, 2001, hal. 262. 
46 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis, 

Yogyakarta: Teras, 2007, hal. 69-70. 



42 
 

Ketiga kelas ini tidak terisolasi, melainkan saling terkait erat dengan 

metode medis yang digunakan dalam kajiannya. Kelas material 

mengacu pada manifestasi Al-Qur'an dalam bentuk tertulis dan tidak 

tertulis. Fenomena ini dapat dikaji melalui teknik klinis, termasuk 

farmasi untuk mengkaji praktik klinis yang dirangsang oleh ayat-ayat 

Al-Qur'an, pengobatan untuk memahami praktik kiwayah yang 

disebutkan dalam hadis, astronomi untuk menjelaskan metode 

penentuan waktu salat menggunakan metode bencet berdasarkan 

bayangan suatu benda, serta vitamin dan kimia untuk mempelajari 

porsi dan pola makan Nabi. Namun, tidak semua jenis Al-Qur'an yang 

hidup secara material harus dikaji secara tuntas melalui teknologi 

alami. Seringkali, fenomena material lebih tepat dipahami dari 

perspektif sosial dan budaya, karena fenomena tersebut tidak hanya 

menyajikan fungsi praktis tetapi juga memiliki nilai simbolis dalam 

kehidupan komunitas muslim. 

Al-Qur'an yang bernuansa kemanusiaan menekankan dimensi 

personal dari setiap tindakan, meskipun tidak selalu bersifat komunal. 

Fenomena ini berkaitan erat dengan pengembangan Sunnah Nabi, 

yang berupaya menjadikan manusia lebih manusiawi sesuai dengan 

ajaran Al-Qur'an. Oleh karena itu, pendekatan humaniora dapat 

diterapkan, karena tidak hanya mengkaji praktik eksternal tetapi juga 

pembentukan akhlak, kepribadian, dan spiritualitas individu. Contoh 

konkretnya dapat ditemukan dalam kebiasaan membaca doa sebelum 

tidur, menjaga kebersihan pribadi dan lingkungan, serta 

menumbuhkan kejujuran dalam interaksi sehari-hari. Meskipun 

tampak sederhana, praktik-praktik ini mencakup internalisasi nilai-

nilai Al-Qur'an ke dalam kehidupan pribadi seorang Muslim. Dalam 

praktiknya, kategori kemanusiaan seringkali tumpang tindih dengan 

materi, karena perilaku personal seringkali melibatkan media khusus 

seperti mushaf, tasbih, atau bahkan aplikasi Al-Qur'an virtual. 

Sementara itu, Al-Qur'an yang bernuansa sosial merujuk pada 

fenomena sosial yang telah muncul sebagai praktik bersama dalam 

masyarakat. Kelas ini lebih tepat jika dikaji dengan menggunakan 

teknik ilmu sosial, karena menyangkut perilaku kolektif, struktur 

budaya, dan anggota sosial keluarga yang meluas dari interaksi 

dengan Al-Qur'an. Tradisi saling memaafkan dan berbagi makanan 

pada Idul Fitri, misalnya, dapat dilihat sebagai perwujudan nilai-nilai 

Al-Qur'an berupa persaudaraan, kasih sayang, dan kerukunan, 

meskipun praktik-praktik ini tidak secara eksplisit disebutkan dalam 

teks. Lebih lanjut, fenomena perusahaan pengajian Al-Qur'an daring 

atau program Juz Satu Hari di WhatsApp mencerminkan bagaimana 

internalisasi nilai-nilai Al-Qur'an tidak hanya dilakukan secara 



43 
 

individual, tetapi juga menunjukkan wajah sosial sunnah yang hidup 

di era digital. Oleh karena itu, klasifikasi Al-Qur'an yang hidup ke 

dalam tiga kategori ini membantu para peneliti memahami bagaimana 

Al-Qur'an ditemukan dalam berbagai jenis respons masyarakat, baik 

dalam ranah benda, perilaku individu, maupun gaya hidup kolektif.47 

 

B. Penelitian Living Qur’an 

1. Instrumen Dasar Penelitian Living Qur’an 

Secara garis besar, komponen dan instrumen dasar penelitian 

Living Qur’an dapat digambarkan sebagai berikut: 

a. Kajian Deskripsi Living Qur’an  

Instrumen pertama yang perlu dipaparkan dalam penelitian 

Living Qur’an adalah uraian mengenai fenomena yang berkaitan 

dengan Al-Qur’an. 

Dalam hal ini, beberapa contoh poin penting yang perlu 

dirumuskan untuk persiapan penelitian adalah: 

1) Gambaran deskriptif sebuah tradisi. Melalui deskripsi tersebut, 

dapat terlihat peran dan fungsi rekonstruktif ilmu Living 

Qur’an dalam memahami serta menafsirkan dinamika 

perubahan sosial. Upaya ini diwujudkan dengan menghadirkan 

penjelasan yang utuh dan rinci mengenai bentuk Living 

Qur’an yang menjadi objek penelitian. 

2) Gambaran deskriptif masyarakat yang melakukan Living 

Qur’an. 

3) Landasan Al-Qur’an yang didapatkan dari masyarakat atau 

yang mengindikasikan landasan tersebut berdasarkan hasil 

survey lapangan. 

4) Tambahan takhrij ayat yang kita temukan sendiri, jika 

diperlukan. 

b. Kajian Normatif terhadap Ayat 

Meskipun kajian Living Qur’an terutama didasarkan pada 

konsep-konsep empiris, hal ini tidak berarti bahwa kajian normatif 

terhadap ayat-ayat yang mendasari gaya hidup Al-Qur'an yang 

hidup sepenuhnya diabaikan. Pada kenyataannya, kajian normatif 

tetap penting, terutama dalam mengungkap keunikan suatu praktik 

atau tradisi. Dengan mengkaji bagaimana suatu ayat dipahami dan 

ditafsirkan secara normatif oleh sebagian besar umat Islam, kita 

akan menemukan perbedaan-perbedaan unik yang membuat 

 
47 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur‟an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 224-225. 



44 
 

budaya tersebut menarik untuk dikaji lebih dalam dalam kajian Al-

Qur'an yang hidup. 

Pertimbangan kritis dalam konteks ini adalah bagaimana ayat 

tersebut berkaitan dengan tradisi yang tampak dalam realitas 

sosial. Lebih lanjut, kajian tersebut juga harus mempertimbangkan 

sistem transmisi, pemahaman, dan transformasi ayat tersebut 

menjadi praktik, tradisi, atau produk budaya yang ada dalam 

masyarakat.48 

Dengan demikian, komponen kedua yang tidak kalah penting 

dalam penelitian Living Qur’an adalah kajian normatif. Kajian 

normatif tersebut meliputi beberapa hal berikut ini: 

1) Kajian normatif terhadap ayat. Kajian interpretasi yang lazim 

dilakukan para ulama dalam berbagai kitab tafsir yang relevan. 

Melalui kajian ini dapat dilihat kecenderungan masyarakat 

dalam menghidupkan Al-Qur’an, apakah mengikuti pola 

pemahaman ulama tertentu atau justru membangun pola 

pemahaman yang sepenuhnya baru.  

2) Kajian konstruktif, yaitu analisis mengenai bagaimana suatu 

ayat telah dikaji oleh generasi terdahulu atau oleh komunitas 

lain. Bagian ini sejalan dengan upaya perbandingan 

penggunaan ayat antara masyarakat yang menjadi objek 

penelitian dengan masyarakat lain di wilayah berbeda. 

3) Kajian artikulatif, yaitu deskripsi mengenai bagaimana 

pelaksanaan suatu tradisi atau praktik umumnya dilakukan 

oleh masyarakat lain atau generasi sebelumnya. 

c. Kajian Empiris 

Bagian ini dimaksudkan untuk menjelaskan bagaimana suatu 

ayat dihidupkan secara khas oleh individu maupun komunitas 

muslim tertentu. Kajian ini menjadi inti dari penelitian Living 

Qur’an karena di dalamnya tergambar temuan-temuan unik yang 

memperlihatkan kekhasan praktik keagamaan di masyarakat. 

Komponen ini dapat dioperasionalkan melalui kegiatan-kegiatan 

sebagaimana berikut ini: 

1) Kajian reinterpretasi, yaitu upaya menafsirkan kembali ayat 

berdasarkan pemahaman responden. Melalui langkah ini dapat 

direkonstruksi pola pikir masyarakat dalam mengamalkan ayat 

tersebut.  

2) Kajian rekonstruksi, yaitu mendeskripsikan dasar-dasar 

filosofis di balik prinsip-prinsip serta nilai yang terkandung 

 
48 Saifuddin Zuhri dan Subkhani Kusuma Dewi, Living Hadis: Praktik, resepsi, 

Teks, dan Transmisi, hal 78. 



45 
 

dalam tradisi yang menjadi medium Living Qur’an, sekaligus 

mengurai makna yang melekat pada setiap unsur tradisi sesuai 

dengan keterangan responden atau narasumber. 

3) Kajian reartikulasi, yaitu penggambaran secara rinci mengenai 

prosesi pengamalan tradisi, termasuk respons berbagai pihak 

yang terlibat, baik masyarakat umum, pelaku tradisi, peneliti 

lain, aparat, pemerintah, maupun kelompok yang menolak atau 

berbeda pandangan. 

2. Desain Penelitian Living Qur’an 

Dalam konteks pengembangan desain penelitian Al-Qur'an 

berbasis rumah, terdapat berbagai model yang dapat digunakan. 

Namun, untuk memberikan evaluasi dasar, beberapa desain dapat 

diberikan sebagai contoh. Secara umum, terdapat 4 bentuk desain 

yang dapat digunakan sebagai referensi. Tiga di antaranya termasuk 

dalam kategori penelitian kualitatif: desain penelitian deskriptif-

analitis, desain penelitian tematik, dan desain penelitian komparatif. 

Sementara itu, versi lainnya termasuk dalam kategori penelitian Al-

Qur'an berbasis rumah kuantitatif. Setiap desain dapat dipilih dan 

dilaksanakan sesuai dengan tujuan penelitian dan tujuan yang ingin 

dicapai oleh peneliti. 

a. Desain Penelitian Kualitatif Living Qur’an 

Sejauh ini, kajian yang paling dominan dalam disiplin ilmu 

studi Al-Qur'an yang hidup adalah studi kualitatif. Studi semacam 

ini lebih populer karena fokus utamanya terletak pada eksplorasi 

nilai-nilai Al-Qur'an yang terdapat dalam kehidupan manusia, 

alih-alih semata-mata pada upaya mengkuantifikasi seberapa besar 

penerimaan, reaksi, atau dampak Al-Qur'an terhadap fenomena 

sosial. Oleh karena itu, penelitian kualitatif dianggap lebih mampu 

menggambarkan intensitas makna dan dinamika praktik 

keagamaan yang hidup di kalangan umat Islam. Oleh karena itu, 

penting untuk memberikan deskripsi yang lebih komprehensif 

tentang desain penelitian kualitatif dalam studi Al-Qur'an yang 

hidup, agar dapat berfungsi sebagai referensi metodologis dan 

memperkaya teknik yang digunakan oleh para peneliti. 

1) Desain Kajian Deskriptif-Analitis 

Desain kajian utama dalam kajian Al-Qur'an hidup adalah 

desain deskriptif-analitis. Sesuai namanya, desain ini berfokus 

pada kajian mendalam terhadap satu kasus tunggal. Fenomena 

atau gejala yang berkaitan dengan Al-Qur'an yang muncul di 

masyarakat didefinisikan secara komprehensif dan kemudian 

dianalisis menggunakan kerangka teori yang telah ditentukan. 

Model kajian ini tidak memerlukan beberapa kasus sebagai 



46 
 

alat kajian; melainkan, satu kasus saja sudah cukup untuk 

kajian komprehensif. Sebagai contoh, penelitian yang 

dilakukan oleh Alfatih Suryadilaga tentang praktik Al-Qur'an 

hidup dalam komunitas tari salawat.  

Ciri utama desain deskriptif-analitis adalah sifatnya yang 

kasus per kasus, alih-alih berfokus pada area tertentu atau 

kajian ayat tertentu sebagai titik awal. Oleh karena itu, jika 

peneliti ingin mengeksplorasi praktik Al-Qur'an hidup yang 

unik dan menyeluruh, desain ini merupakan pilihan yang 

paling tepat. Sebaliknya, jika kajian diarahkan pada praktik 

suatu ayat tertentu di lokasi tertentu, diperlukan desain yang 

lebih tepat. 

Salah satu contoh penelitian yang menggunakan desain 

ini adalah tesis Imam Sudarmoko di UIN Malang, berjudul 

"Al-Qur'an yang Hidup: Studi Kasus Gaya Hidup Sema'an Al-

Qur'an Legi Sabtu di Komunitas Sooko Ponorogo." Dalam 

penelitiannya, Sudarmoko pertama-tama memberikan 

deskripsi lengkap tentang gaya hidup sema'an Al-Qur'an, 

mulai dari sejarahnya, sejarah sosial budayanya, hingga 

dinamika penerapannya. Selanjutnya, melalui analisis 

deskripsi ini, ia secara efektif mengungkap makna sema'an Al-

Qur'an dari perspektif komunitas Sooko Ponorogo. 

Dengan demikian, kajian Sudarmoko merupakan contoh 

nyata penerapan desain deskriptif-analitis dalam kajian Al-

Qur'an yang hidup. Penelitiannya tidak hanya mengarsipkan 

praktik sema'an tetapi juga berusaha menafsirkan fenomena 

tersebut secara ilmiah agar dapat dipahami sebagai bagian dari 

kajian Al-Qur'an, terutama dalam konteks tradisi keagamaan 

masyarakat Ponorogo. 

2) Desain Kajian Tematik 

Jika kita merasa tertantang untuk meneliti leibh dari satu 

kasus, maka kita dapat menggunakan desain penelitian kedua, 

yaitu desain tematik untuk penelitian Living Qur’an. Kajian 

tematik ini dapat mencakup beberapa kasus, namun tetap 

dalam satu pokok bahasan yang menyeluruh. Kajian ini 

dilakukan untuk mengkaji praktik Al-Qur'an berdasarkan 

permasalahannya. Ia digunakan untuk membaca keragaman 

praktik (lebih dari satu praktik) pengamalan dan pengguanaan 

Al-Qur’an di suatu daerah tertentu. Sehingga dapat dinyatakan 

bahwa desain tematik ini cocok untuk kajian Living Qur’an 

berbasis studi kasus atau studi tradisi. 



47 
 

Jadi perbedaaan antara model tematik dengan kajian 

deskriptif adalah terletak pada starting point-nya. Jika kita 

berangkat dari sebuah praktik atau tradisi berbasis Al-Qur’an 

untuk dijadikan sebagai fokus penelitian, maka model 

deskriptif-analitis lebih tepat untuk digunakan. Namun, jika 

kita berangkat dari keinginan untuk meneliti praktik sebuah 

ayat di suatu komunitas, maka dapat dipilih model tematik 

untuk desain penelitiannya. 

Tujuan dan kegunaan penelitian Living Qur’an dengan 

desain tematik ini adalah untuk mengungkap adanya 

keragaman praktik ayat. Sebuah ayat yang satu, dapat 

memiliki praktik yang beragam, bahkan ketika diterapkan 

dalam satu wilayah sekalipun. Berbeda dengan desain 

deskriptif-analitis, kita tidak dapat mengkaji dalam sebuah 

penelitian terkait keragaman pengamalan ayat tersebut. Model 

deskriptif-analitis hanya dapat mengkaji bagaimana satu 

tradisi atau praktik tentang ayat itu dioperasionalkan dan 

mengungkap seperti apa makna kultural-fungsionalnya. 

Sedangkan dalam model tematik, kita dapat mengungkap 

adanya perbedaan praktik sebuah ayat bertema tertentu di 

sebuah komunitas berikut alas an yang mendasari keragaman 

tersebut dan makna filosofis di balik praktik-praktik yang 

beragam tersebut. 

3) Desain Kajian Komparatif 

Kajian komparatif adalah perbandingan antara dua atau 

lebih versi Al-Qur'an yang masih hidup. Kajian semacam ini 

dapat bermanfaat untuk mengkaji polarisasi Al-Qur'an yang 

masih hidup dari masa ke masa dan ruang. Sebuah praktik ayat 

boleh jadi berbeda dari periode Nabi, sahabat, tabi’in, hingga 

ke geneasi kita, meskipun ayatnya sama persis. Begitu pula 

pada waktu yang bersamaan, satu periode pun juga sangat 

memungkinkan untuk terjadi perbedaan dalam merefleksikan 

sebuah ayat, hanya karena perbedaan kondisi dan ruang 

budaya atau letak geografis. 

Kajian tentang kaligrafi ayat kursi misalnya, dapat 

dikomparasikan antara di suatu tempat dengan di tempat 

lainnya. Misalnya, ayat yang sama diletakkan di tempat yang 

berbeda-beda, tentu memiliki makna fungsional yang berbeda-

beda pula. Contoh, ketika ia diletakkan oleh seseorang di 

dalam sebuah wadah lalu dituangkan air untuk kemudian 

diminum, maka terungkaplah bahwa makna fungsionalnya 

adalah untuk obat, sarana penyembuh. Sedangkan di tempat 



48 
 

yang berbeda, ayat tersebut dijumpai juga di sepanjang 

dinding masjid, yang ternyata setelah dikaji, ia dianggap 

memiliki makna fungsional berupa pengingat kepada Allah 

dan penenang hati, misalnya. Di tempat yang berbeda lagi, 

ayat yang sama ditulis dengan model kaligrafi yang berbeda 

pula. Ia ditemukan digantung di dalam mobil dan juga 

dijumpai di papan-papan di sepanjang jalan, yang ternyata 

makna fungsionalnya adalah sarana memohon keselamatan. Ia 

juga sering ditempatkan di toko atau tempat kerja, yang 

ternyata memiliki makna fungsional sebagai penarik rizki. 

Kajian seperti itu sebenarnya dapat juga dikategorikan sebagai 

kajian tematik, yaitu berdasarkan tema penggunaan ayat kursi 

di beberapa tempat. Namun lebih tepatnya, ia disebut tematik-

komparatif. 

Untuk menguraikan pandangan komparatif terhadap Al-

Qur'an yang hidup, kita dapat membedakan jenisnya: pertama, 

evaluasi Al-Qur'an yang hidup dengan satu ayat dari tradisi, 

masa, atau tempat yang luar biasa. Kedua, evaluasi Al-Qur'an 

yang hidup dengan budaya lain yang serupa, tetapi tidak 

berdasarkan pada ruh Al-Qur'an yang hidup. Jenis pertama itu 

meniscayakan penelitian tentang perbandingan pengamalan, 

penggunaan, ataupun pemaknaan fungsional satu ayat oleh 

person atau komunitas yang berbeda-beda. Sedangkan jenis 

kedua meniscayakan penelusuran perbedaan antara sebuah 

tradisi yang didasari oleh semangat Living Qur’an dengan 

tradisi lain yang serupa, namun tidak dilandasi oleh semangat 

Living Qur’an. 

Desain komparatif jenis pertama misalnya, dapat dijumpai 

dalam melihat living hadis tentang anjuran berwalimah. Ini 

dapat diteliti secara komparatif antara satu daerah dengan 

daerah lainnya, antara individu dengan individu lainny, 

maupun antara komunitas satu dengan komunitas lainnya. 

Tentu, pertimbangan untuk memilih objek yang dibandingkan 

tersebut haruslah tepat, proporsional dan tidak bisa asal 

dibandingkan. 

Sedangkan model desain komparatif jenis kedua, 

misalnya adalah ketika kita hendak meneliti perbedaan antara 

dua model tradisi yang serupa, namun berbeda landasannya, 

maka akan dapat diketahui nilai-nilai Living Qur’an yang 

tidak ada di tradisi lain. Sebagai contoh, kita hendak meneliti 

budaya perayaan ulang tahun, antara ulang tahun yang didasari 

oleh sekedar budaya, karena mengikuti trend, dan ulang tahun 



49 
 

yang didasari oleh semangat Living Qur’an tentu memiliki 

nilai yang berbeda. Kedua jenis perayaan ulang tahun ini dapat 

diteliti secara komparatif. Hasil dari studi komparatif ini 

nantinya dapat menjadi rekomendasi dan bahan pertimbangan 

bagi para ahli hukum Islam atau ahli fikih dalam menetapkan 

fatwa atas sebuah kegiatan. Namun, perlu diingat, bahwa 

penelitian Living Qur’an tidak boleh sampai pada tahap 

berfatwa atas baik dan buruknya sebuah praktik tradisi yang 

sedang dikaji. 

b. Desain Penelitian Kuantitatif Living Qur’an 

Satu hal yang perlu diingat adalah bahwa kajian Living Qur’an 

tidak dapat sepenuhnya dilakukan secara kualitatif. Kajian ini juga 

dapat diuji secara kuantitatif. Kajian kuantitatif ini mencoba 

mengukur tingkat penerimaan publik terhadap suatu ayat melalui 

data numerik yang diperoleh dari survei atau penelitian 

eksperimental. Kajian kuantitatif terhadap Al-Qur'an yang hidup 

membutuhkan evaluasi matematis untuk memproses, menafsirkan, 

dan menganalisis fakta-fakta guna menarik kesimpulan kuantitatif. 

Sedangkan penelitian kualitatif lebih menekankan pada kajian 

tentang nilai dan makna budaya, makna kultural, atau makna 

fungsional dalam praktik Living Qur’an. Ia tidak mengukur secara 

pasti seberapa besar tingkat penerimaan masyarakat melalui 

angka, namun melalui rasa, ekspresi, dan refleksi pengalaman. 

Dalam rangka melihat respon masyarakat luas terhadap Al-

Qur’an, kita perlu menentukan variable-variabel yang akan 

dijadikan sebagai alat ukur dan penafsiran data. Variabel-variabel 

yang dijadikan sebagai dasar penelitan dalam hal ini dapat berupa 

jenis kelamin, pendidikan, ekonomi, kelas sosial, umur, golongan 

dan sebagainya. Variabel sendiri adalah merupakan sebuah konsep 

yang mempunyai nilai. Misalnya, variabel jenis kelamin memiliki 

nilai laki-laki dan Perempuan. Variabel umur memiliki nilai anak-

anak, remaja, dewasa, dan tua. Sedangkan variabel ekonomi, 

memiliki nilai kaya dan miskin. Variabel holongan atau kelas 

sosial memiliki nilai santri tradisional, santri modern, terdidik 

dalam lembaga pendidikan agama formal, tidak terdidik agama, 

dan seterusnya. Nilai-nilai tersebut kemudian akan memberikan 

informasi yang jelas terkait dengan temuan dan sebaran data yang 

dapat ditafsirkan sesuai dengan kerangka teori, rumusan masalah, 

tujuan, dan hipotesis yang telah diajukan. 

Variabel-variabel dalam sebuah penelitian ditentukan terutama 

berdasarkan landasan teori yang digunakan, kemudian 

dikonfirmasi melalui hipotesis yang telah dirumuskan 



50 
 

sebelumnya. Keragaman variabel sangat didorong oleh 

kompleksitas desain penelitian: semakin mudah penelitiannya, 

semakin sedikit variabel yang terlibat, dan sebaliknya, semakin 

kompleks desain penelitian, semakin banyak variabel yang 

digunakan.49 

Dalam penelitian kuantitatif tentang Living Qur’an, 

keberadaan variabel-variabel tersebut penting; bahkan, dapat 

dikatakan bahwa inti dari penelitian ini adalah untuk mengungkap 

dan menguji hubungan antar variabel. Hubungan ini dapat bersifat 

simetris, resiprokal, atau asimetris. Hubungan simetris 

menggambarkan situasi di mana satu variabel tidak terpengaruh 

atau tidak memengaruhi variabel lain. Hubungan resiprokal 

menunjukkan interaksi sebab-akibat yang memengaruhi variabel 

lainnya. Hubungan asimetris, yang paling umum digunakan dalam 

penelitian sosial, termasuk praktik Living Qur’an, terjadi ketika 

satu atau lebih variabel independen memengaruhi variabel 

lainnya.  

Dari segi manfaat, penelitian kuantitatif tentang Al-Qur'an 

yang dihayati memberikan kontribusi penting dengan 

menyediakan informasi terukur tentang seberapa banyak ayat-ayat 

Al-Qur'an dikaji dan diadaptasi ke dalam kehidupan sehari-hari 

dalam konteks sosial-agama. Melalui metode ini, seorang peneliti 

dapat menentukan secara akurat tingkat penerimaan publik 

terhadap suatu ayat tertentu, misalnya, apakah respons publik 

telah mencapai 50 persen atau jauh di bawah angka tersebut. 

Informasi numerik semacam ini sangat bermanfaat, tidak hanya 

bagi para pendidik tetapi juga bagi pemerintah, aktivis dakwah, 

dan mereka yang berkepentingan dalam pembinaan kelompok-

kelompok Islam, karena dapat berfungsi sebagai dasar untuk 

merancang strategi dan program kebijakan keagamaan yang lebih 

terarah. 

 

3. Tahapan-Tahapan Penelitian Living Qur’an 

Pada dasarnya, metode penelitian adalah cara yang digunakan 

oleh peneliti untuk mengungkapkan serangkaian prosedur yang 

disusun secara sistematis, logis, rasional, dan terarah terkait dengan 

tahapan sebelum, selama, dan setelah pengumpulan data, dengan 

 
49 Husaini Usman dan Purnomo Setiady Akbar, Metodologi Penelitian Sosial, 

Jakarta: Bumi Aksara, 2014, hal. 10-11. 



51 
 

tujuan untuk memberikan jawaban yang ilmiah terhadap perumusan 

masalah akademik. 50 

Demikian pula, dalam melakukan penelitian, kita perlu 

memperhatikan setiap tahapan setelah memahami gambaran desain 

penelitian. Kita tidak boleh memulai penelitian dengan langsung 

membuat kesimpulan, kemudian melakukan analisis, dan baru 

mengumpulkan data. Namun, jika selama proses penelitian kita perlu 

melakukan revisi pada tahapan sebelumnya, hal tersebut masih 

dianggap wajar dan dapat diterima. Secara teknis, metodologi kajian 

tentang living Qur'an dapat dilakukan dengan mengikuti tahapan-

tahapan sebagai berikut: 

a. Persiapan 

Pada tahap persiapan penelitian Living Qur’an, langkah 

pertama yang harus dilakukan adalah memastikan adanya 

fenomena sosial yang berkaitan dengan Living Qur’an. Jika 

fenomena tersebut terbukti mengandung nilai atau semangat 

Living Qur’an, maka hal ini dapat dijadikan objek kajian dalam 

penelitian tersebut. Langkah selanjutnya adalah mengidentifikasi 

permasalahan yang akan diteliti. Menemukan masalah penelitian 

sangat penting karena masalah tersebut merupakan syarat utama 

dan rukun pertama dalam setiap penelitian. 

Masalah penelitian atau problem akademik adalah suatu 

kondisi di mana terdapat ketidaksesuaian antara teori dan fakta, 

antara harapan dan kenyataan, atau antara idealitas dan realitas. 

Ketidaksesuaian ini perlu dianalisis untuk mengetahui penyebab, 

pokok permasalahan, atau solusinya. Proses pengkajian ini disebut 

penelitian. Oleh karena itu, tanpa adanya masalah penelitian, 

penelitian itu sendiri akan menjadi tidak relevan. Setelah masalah 

penelitian terumuskan dengan jelas, langkah berikutnya adalah 

melakukan tinjauan terhadap penelitian-penelitian sebelumnya.51 

Saat melakukan penelitian kita perlu memastikan adanya 

informan ahli internal, seperti ulama setempat, sesepuh atau tokoh 

yang memahami sejarah tradisi tersebut dengan baik, serta para 

pelaku atau peneliti yang sudah mengkaji tradisi tersebut. Di sisi 

lain, informan ahli eksternal meliputi para peneliti yang 

mempelajari tradisi serupa di tempat lain, pengamat ilmu sosial, 

 
50 Abdul Mustaqim, Metodologi Penelitian Living Qur`an Model Penelitian 

Kualitatif, Yogyakarta: TERAS, 2007, hal. 71. 
51 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur‟an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 268. 



52 
 

akademisi di bidang ilmu sosial, ahli ilmu Al-Qur'an, pejabat, serta 

pelaku tradisi yang sama di lokasi lain.52 

b. Merumuskan dan Memfokuskan Masalah 

Setiap penelitian dimulai dengan adanya masalah, potensi, 

atau sekadar rasa ingin tahu tentang suatu fenomena dalam 

konteks sosial tertentu. Setelah masalah, potensi, atau keinginan 

untuk memahami sesuatu dalam situasi sosial yang diteliti telah 

ditetapkan, langkah selanjutnya adalah merumuskan masalah 

penelitian, yang dapat berupa rumusan masalah deskriptif, 

komparatif, atau asosiatif.53 

1) Rumusan masalah deskriptif berfungsi sebagai panduan bagi 

peneliti untuk mengeksplorasi, memetakan, dan 

menggambarkan suatu situasi sosial secara menyeluruh, luas, 

dan mendalam.  

2) Rumusan masalah komparatif adalah rumusan masalah yang 

diarahkan untuk melakukan perbandingan antara dua konteks 

sosial atau domain yang berbeda, sehingga dapat ditemukan 

persamaan maupun perbedaan di antara keduanya.  

3) Rumusan masalah asosiatif atau hubungan adalah rumusan 

masalah yang digunakan untuk membangun keterkaitan antara 

satu situasi sosial dengan situasi sosial lainnya, sehingga dapat 

dipahami bagaimana pengaruh atau interaksi yang terjadi di 

antara keduanya. 

Dalam konteks penelitian kualitatif, ketiga gaya formulasi 

masalah tersebut berkaitan erat dengan variabel penelitian. Oleh 

karena itu, metode formulasi masalah harus dirumuskan secara 

akurat dan spesifik agar dapat berfungsi sebagai acuan utama bagi 

para peneliti. Metode formulasi masalah yang spesifik akan 

membantu dalam menentukan landasan teori yang relevan, 

merumuskan kerangka hipotesis (jika diperlukan), 

mengembangkan perangkat penelitian yang tepat, dan memilih 

strategi analisis statistik yang tepat untuk mendapatkan hasil 

penelitian yang valid dan mendalam.54 

Sebagai sebuah rumusan, masalah penelitian sifatnya sangat 

umum atau general, karena ia merupakan pertanyaan yang 

mewakili sejumlah masalah yang lebih luas. Dengan menjawab 

 
52 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur‟an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 272. 
53 Sugiyono, Metode Penelitian Kombinasi (Mixsed Methods), Bandung: Alfabeta, 

2017, hal. 476. 
54 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, Bandung: 

Alfabeta, 2022, hal. 209. 



53 
 

satu rumusan masalah, banyak masalah lainnya akan secara 

otomatis terjawab. Rumusan masalah ini kemudian akan menjadi 

topik penelitian yang akan memandu arah penelitian tersebut. 

Bahkan, kesimpulan penelitian akan berisi jawaban atas rumusan 

masalah yang diajukan. Setelah masalah ditemukan dan tujuan 

serta manfaat penelitian ditentukan, langkah selanjutnya adalah 

menyusun kerangka teori yang mengacu pada teori-teori besar 

yang relevan. 

Dari rumusan masalah yang telah diuraikan dan dikembangkan 

teorinya sesuai dengan tujuan dan manfaat yang telah ditentukan, 

langkah selanjutnya adalah menyusun hipotesis atau kesimpulan 

sementara. Fungsi dari kesimpulan sementara ini adalah untuk 

memastikan bahwa peneliti benar-benar siap untuk melaksanakan 

penelitian, dengan memiliki gambaran yang jelas dan mendetail 

tentang teknis pelaksanaan penelitian yang akan dilakukan.55 

c. Menemukan Posisi Penelitian dan Memastikan Orisinalitasnnya. 

Setelah permasalahan penelitian diidentifikasi secara jelas, 

tahapan penting berikutnya adalah menentukan posisi serta 

orisinalitas penelitian. Penentuan ini krusial untuk memastikan 

bahwa penelitian yang dilakukan memiliki kontribusi baru, tidak 

bersifat repetitif, dan terhindar dari tuduhan plagiarisme. Oleh 

karena itu, sebelum melanjutkan ke tahap selanjutnya, peneliti 

perlu memahami secara tepat letak posisi penelitian dalam konteks 

kajian yang sudah ada. 

Salah satu cara untuk menentukan posisi penelitian serta 

menjamin orisinalitasnya adalah melalui kegiatan tinjauan 

pustaka. Proses ini umumnya dikenal sebagai penelusuran 

terhadap penelitian-penelitian terdahulu yang memiliki relevansi. 

Selain membantu memetakan posisi penelitian, tinjauan pustaka 

juga berperan dalam memperkaya sudut pandang peneliti. Dengan 

melakukan tinjauan yang komprehensif, peneliti akan memperoleh 

keyakinan yang lebih kuat dalam melaksanakan penelitian yang 

direncanakan. 

Selanjutnya, guna memastikan orisinalitas penelitian, proses 

tinjauan pustaka dapat dilakukan melalui beberapa tahapan 

sebagai berikut: 

1) Mengidentifikasi Persamaan dengan Penelitian Terdahulu 

Langkah awal dalam meninjau pustaka adalah 

mengidentifikasi persamaan antara penelitian yang telah 

 
55 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur‟an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 273-274. 

 



54 
 

dilakukan sebelumnya dengan penelitian yang akan dilakukan. 

Pustaka yang relevan untuk dijadikan rujukan dalam menilai 

orisinalitas adalah literatur yang memiliki kesamaan signifikan 

dengan rencana penelitian, baik dari segi topik, tema, objek 

kajian, tujuan, pendekatan teori, permasalahan yang diangkat, 

arah analisis, hingga kesimpulan. Referensi yang tidak 

menunjukkan kesamaan substantif kurang tepat dijadikan 

dasar pijakan dalam pembahasan orisinalitas. 

2) Mengidentifikasi Perbedaan sebagai Indikator Kebaruan 

Setelah kesamaan ditemukan, penting untuk mengidentifikasi 

perbedaan yang ada. Adanya kemiripan tidak seharusnya 

membuat peneliti merasa ragu atau justru tergoda untuk 

meniru secara utuh. Perbedaan inilah yang menjadi indikator 

kebaruan dan kontribusi ilmiah dari penelitian yang 

direncanakan. Penelitian yang dikatakan orisinal bukanlah 

yang sepenuhnya baru dalam tema, melainkan yang mampu 

menunjukkan perbedaan signifikan dibandingkan dengan 

penelitian terdahulu yang relevan. 

3) Menguraikan Secara Sistematis Hasil Penelitian Terdahulu 

Untuk memudahkan pencarian persamaan dan perbedaan, 

peneliti perlu menyajikan uraian sistematis mengenai 

penelitian-penelitian terdahulu yang relevan. Uraian tersebut 

dapat disusun dengan menyoroti aspek-aspek penting seperti 

latar belakang (introduksi), pendekatan dan metode penelitian 

(metodologi), temuan dan analisis (diskusi), serta data yang 

digunakan. 

4) Menentukan Posisi Penelitian Secara Kritis 

Tahapan akhir adalah menyatakan posisi penelitian secara 

eksplisit berdasarkan hasil identifikasi persamaan dan 

perbedaan. Peneliti dapat menyatakan bahwa penelitiannya 

bertujuan untuk menyempurnakan, mengkritisi, membantah, 

atau mengeksplorasi aspek lain dari penelitian sebelumnya. 

Pernyataan ini menjadi landasan argumentatif yang 

memperkuat orisinalitas dan kontribusi penelitian terhadap 

pengembangan ilmu pengetahuan.56 

d. Merumuskan dan Mendesain Metodologi Penelitian 

Setelah permasalahan penelitian dirumuskan secara jelas dan 

fokus, barulah perumusan metodologi dapat dilakukan secara 

tepat. Metodologi tidak dapat disusun sebelum terdapat kejelasan 

 
56 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 281-282. 



55 
 

mengenai permasalahan dan tujuan penelitian. Dalam merancang 

metodologi, penting untuk memperhatikan unsur-unsur pokok 

yang membentuk metodologi agar bersifat komprehensif dan 

sesuai dengan kebutuhan penelitian. Khusus dalam penelitian 

Living Qur’an, pendekatan yang digunakan berlandaskan pada 

paradigma empirisme. Oleh karena itu, pendekatan dan jenis 

penelitian yang dipilih harus selaras dengan prinsip-prinsip dasar 

empirisme. Dengan demikian, dalam mendesain metodologi 

penelitian, terdapat sejumlah aspek penting yang perlu 

diperhatikan secara cermat antara lain: 

1) Menentukan Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Pemilihan jenis dan pendekatan penelitian harus disesuaikan 

dengan permasalahan, paradigma yang digunakan, afiliasi 

keilmuan, serta kerangka teori yang melandasi kajian. Dalam 

konteks penelitian Living Qur’an, pendekatan yang digunakan 

dapat beragam tergantung fokus kajian, namun secara umum, 

jenis penelitian yang digunakan adalah kualitatif, karena lebih 

sesuai untuk menggali makna dan praktik yang hidup dalam 

masyarakat. 

2) Memahami Objek Penelitian Secara Mendalam 

Penguasaan terhadap objek penelitian harus melampaui 

pemahaman umum. Peneliti dituntut untuk mengenali objek 

secara mendalam dan rinci, guna memastikan ketersediaan dan 

kecukupan data yang diperlukan. Pemahaman ini menjadi 

landasan penting untuk memperoleh data yang relevan dan 

valid dalam menjawab rumusan masalah penelitian. 

3) Menentukan Data, Jenis, Bentuk dan Sumber Data 

Langkah ini mencakup identifikasi terhadap data yang 

dibutuhkan, baik dari segi jenis, bentuk, maupun sumbernya. 

Data yang dikumpulkan harus relevan dengan fokus masalah, 

tujuan, dan objek penelitian. Dalam studi Living Qur’an, 

menurut Syarifuddin dan Subkhani, terdapat empat jenis data 

utama yang harus diperhatikan, yaitu praktik, bentuk resepsi, 

teks, dan transmisi. Peneliti juga harus memastikan bahwa 

data tersebut dapat diakses, karena tanpa data yang tersedia 

dan dapat dijangkau, penelitian yang baik sekalipun tidak akan 

dapat dilaksanakan secara efektif. 

4) Menentukan Wilayah Penelitian 

Dalam penelitian kualitatif, wilayah penelitian harus 

dinyatakan secara eksplisit melalui lokasi penelitian dan unit 

analisis. Lokasi tidak hanya disebutkan secara geografis 

(misalnya nama desa atau komunitas), tetapi juga harus 



56 
 

dijelaskan alasan pemilihannya, terutama berkaitan dengan 

eksistensi fenomena Living Qur’an di wilayah tersebut. 

Misalnya, kegiatan pembacaan Al-Qur’an pada malam Nisfu 

Sya’ban di Kampung Rawa Bogo, Kecamatan Jatiasih, Kota 

Bekasi. Keunikan atau kekhasan lokasi tersebut menjadi 

pertimbangan penting yang membedakannya dari lokasi lain.57 

5) Merumuskan Metode Pengumpulan Data 

Merumuskan Metode Pengumpulan Data 

Perencanaan pengumpulan data harus dirancang secara matang 

dan sesuai dengan karakteristik penelitian. Dalam studi 

kualitatif Living Qur’an, teknik yang lazim digunakan 

meliputi observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan 

studi dokumentasi. Pemahaman yang baik terhadap metode ini 

akan mempermudah pelaksanaan penelitian serta menjamin 

kualitas data yang diperoleh. 

6) Menentukan Metode Analisis Data 

Langkah terakhir adalah menetapkan metode analisis data. 

Data yang telah dikumpulkan harus dianalisis secara sistematis 

agar dapat memberikan makna yang sesuai dengan rumusan 

masalah, tujuan, pendekatan, dan teori yang digunakan. 

Analisis tidak hanya berfungsi untuk mereduksi kompleksitas 

data, tetapi juga untuk menyusun, menginterpretasikan, dan 

memaknai data secara akademik sehingga dapat memberikan 

kontribusi yang bermakna terhadap pengembangan 

pengetahuan.58 

e. Proses Pengumpulan Data 

Setelah peneliti memiliki pemahaman yang mendalam 

mengenai permasalahan yang dikaji—yakni produktivitas kerja 

beserta faktor-faktor yang memengaruhinya—serta 

mempertimbangkan rumusan masalah yang telah disusun, langkah 

selanjutnya yang dilakukan adalah memasuki lokasi penelitian 

atau situasi sosial (setting penelitian) guna melaksanakan proses 

penelitian secara langsung di lapangan.59 

 Dalam proses pengumpulan data, terdapat sejumlah aspek 

teknis yang perlu diperhatikan secara cermat. Hal ini mencakup 

langkah-langkah yang harus dilakukan ketika melakukan 

observasi, wawancara, maupun pengumpulan data melalui 

 
57 Abdul Mustaqim, Metodologi Penelitian Living Qur`an Model Penelitian 

Kualitatif, hal. 71. 
58 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 282-286. 
59 Sugiyono, Metode Penelitian Kombinasi, hal. 478. 



57 
 

dokumentasi. Setiap metode memiliki pendekatan teknis tersendiri 

yang perlu dikuasai oleh peneliti. Selain itu, saat berinteraksi 

langsung dengan narasumber atau informan, peneliti dituntut 

untuk mampu menjaga sikap secara profesional dan etis, guna 

menciptakan suasana yang kondusif serta memperoleh data yang 

valid dan mendalam.60 

Oleh karena itu, sebagai instrumen utama dalam penelitian 

kualitatif, peneliti dituntut memiliki kemampuan membangun 

suasana interaksi yang nyaman agar responden merasa terbuka 

dan leluasa dalam menyampaikan informasi, pengetahuan, serta 

pengalaman yang dimilikinya—terutama yang relevan dengan 

permasalahan penelitian. Dalam konteks ini, interaksi antara 

peneliti dan subjek penelitian idealnya berlangsung secara natural 

dan spontan, menyerupai percakapan santai. Peneliti berperan 

sebagai fasilitator yang mampu memancing munculnya isu-isu 

penting, sehingga wacana yang berkembang menjadi lebih rinci, 

mendalam, dan bermakna dalam upaya menemukan jawaban atas 

permasalahan yang dikaji. 

Pertanyaan-pertanyaan yang diajukan kepada responden 

sebaiknya dirumuskan dalam bentuk kalimat yang sederhana, 

jelas, dan mudah dipahami, sehingga memudahkan responden 

dalam memberikan jawaban. Hal ini penting karena informasi 

yang diminta berkaitan dengan hal-hal yang telah melekat dalam 

kehidupan atau pengalaman pribadi responden. Setelah itu, 

wawancara diarahkan secara bertahap menuju topik utama 

penelitian dan permasalahan akademik yang ingin dipecahkan, 

tanpa menghilangkan kenyamanan dan spontanitas dalam proses 

penggalian data. 

1) Identitas Personal 

Informasi dasar mengenai responden, meliputi tempat tinggal, 

latar belakang keluarga, jenis pekerjaan, daerah asal, serta 

jenjang pendidikan yang telah ditempuh. 

2) Pengalaman Hidup 

Uraian mengenai aktivitas harian, riwayat pendidikan formal 

maupun nonformal, pengalaman dalam dunia kerja, serta 

riwayat mobilitas atau perjalanan yang pernah dialami. 

3) Pengetahuan 

 
60 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur‟an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 288. 



58 
 

Penelusuran terhadap wawasan atau pemahaman responden 

mengenai suatu peristiwa, fakta, atau informasi tertentu yang 

relevan dengan konteks penelitian. 

4) Pandangan atau Persepsi 

Eksplorasi terhadap opini, cara pandang, kerangka berpikir, 

penafsiran, maupun tanggapan kritis responden terhadap suatu 

isu, fenomena, atau tema penelitian. 

5) Aspek Emosional 

Menggali ekspresi perasaan yang dialami responden dalam 

berbagai situasi, seperti rasa senang atau tidak senang, 

ketenangan atau kegelisahan, serta sikap optimis atau pesimis 

terhadap sesuatu. 

6) Pengalaman Sensorik atau Penginderaan 

Menanyakan hal-hal yang pernah dialami responden melalui 

pancaindra, seperti apa yang mereka lihat, dengar, rasakan 

secara fisik, maupun bentuk pengalaman sensorik lainnya 

yang relevan dengan objek penelitian.61 

f. Proses Pengolahan Data 

Tahap paling kritis dalam kajian Al-Qur'an yang hidup, 

sebagaimana dalam penelitian kualitatif modern, adalah analisis 

data. Metode ini mencakup tinjauan mendalam, kategorisasi, 

interpretasi, dan verifikasi informasi yang terkumpul. Tujuan 

utamanya adalah memberikan makna sosial, instruksional, dan 

ilmiah pada data agar hasil kajian dapat memberikan kontribusi 

yang signifikan terhadap perkembangan informasi. Sejauh ini, 

belum ada satu metode analisis yang umum, karena metode 

kualitatif fleksibel dan sangat bergantung pada konteks kajian dan 

sifat data yang dikaji. 

Data yang terkumpul perlu segera dianalisis untuk menentukan 

kesesuaiannya, apakah layak digunakan sebagai data utama atau 

data sekunder. Data yang dianggap tidak relevan harus 

dihilangkan agar tidak mengganggu fokus penelitian. Tahap 

selanjutnya adalah reduksi data, yang melibatkan penyaringan dan 

penyederhanaan data agar lebih terarah dan terarah. Dari proses 

ini, peneliti langsung menuju ke tahap paling penting: menarik 

kesimpulan. Kesimpulan akhir yang lengkap adalah sintesis dari 

keseluruhan sistem analisis dan terletak pada realisasi kajian. 

Dalam menyiapkannya, peneliti hendaknya berhati-hati untuk 

memastikan bahwa realisasinya hanya menjawab pernyataan 

 
61 Abdul Mustaqim, Metodologi Penelitian Living Qur`an Model Penelitian 

Kualitatif, hal. 73. 



59 
 

kesulitan utama dengan benar, komprehensif, dan tidak 

meninggalkan ambiguitas. 

g. Penyajian dan Penyusunan Laporan Penelitian 

Penyajian data dalam penelitian pada dasarnya terdiri atas dua 

bentuk utama. Pertama, penyajian hasil analisis data berupa 

deskripsi rinci dari para informan, yang disampaikan secara 

autentik sesuai dengan ungkapan, pandangan, atau pengalaman 

mereka, termasuk hasil observasi di lapangan, tanpa disertai 

komentar, evaluasi, atau interpretasi dari peneliti. Kedua, berupa 

bagian pembahasan, yaitu diskusi ilmiah yang mengaitkan temuan 

data dengan kerangka teori yang telah digunakan. Pada tahap ini, 

peneliti melakukan kajian teoritis terhadap data untuk 

menjelaskan, menafsirkan, atau mengkritisi temuan penelitian 

dalam konteks keilmuan yang relevan.62 

Tahapan penyajian atau pelaporan akhir penelitian memiliki 

perbedaan mendasar dengan penyajian data yang telah dibahas 

sebelumnya. Pelaporan akhir ini merupakan elemen paling 

esensial pada fase penutup proses penelitian. Ia menjadi penanda 

bahwa seluruh rangkaian penelitian telah mencapai tahap final. 

Suatu penelitian hanya dapat dianggap tuntas apabila hasilnya 

telah disusun dan disajikan dalam bentuk laporan ilmiah yang 

utuh, sistematis, dan dapat dipertanggungjawabkan secara 

akademis. 

Dalam konteks penyusunan laporan penelitian, khususnya 

dalam bidang Living Qur’an, terdapat beragam format dan model 

penyajian yang dapat digunakan. Beberapa di antaranya meliputi 

model infografis, videografis, artikel ilmiah, makalah, laporan 

akademik umum, hingga karya ilmiah formal seperti skripsi, tesis, 

dan disertasi. Masing-masing model tersebut memiliki 

karakteristik dan teknik penyajian yang berbeda-beda, meskipun 

semuanya tetap berada dalam ranah keilmuan. Perlu ditegaskan 

bahwa keilmiahan suatu penelitian tidak ditentukan oleh bentuk 

atau format pelaporannya, melainkan oleh ketepatan prosedur 

metodologis yang diterapkan selama proses penelitian 

berlangsung. Oleh karena itu, penelitian yang dilaksanakan secara 

sistematis dan sesuai dengan prinsip-prinsip ilmiah dapat 

 
62 Abdul Mustaqim, Metodologi Penelitian Living Qur`an Model Penelitian 

Kualitatif, hal. 77. 



60 
 

dilaporkan dalam berbagai bentuk penyajian yang relevan dan 

sesuai dengan kebutuhan.63 

C. Teori Sosiologi Pengetahuan Karl Mannheim 

1. Pengertian Sosiologi Pengetahuan 

Sosiologi pengetahuan merupakan salah satu cabang terbaru 

dalam ilmu sosiologi. Cabang ini bertujuan untuk memahami 

hubungan antara pengetahuan dengan realitas kehidupan. Dalam 

pendekatannya yang bersifat sosiologis dan historis, sosiologi 

pengetahuan menelusuri bagaimana hubungan tersebut terbentuk dan 

berkembang dalam sejarah pemikiran manusia. Cabang ini hadir 

untuk merumuskan kriteria praktis dalam mengkaji keterkaitan antara 

proses berpikir dan tindakan manusia. Selain itu, sosiologi 

pengetahuan juga berupaya menyusun teori yang relevan dengan 

kondisi zaman sekarang, terutama dalam memahami peran faktor-

faktor non-teoritis yang memengaruhi terbentuknya pengetahuan. 

Sosiologi Pengetahuan menetapkan perannya dalam mengkaji 

bagaimana pengetahuan dipengaruhi oleh kondisi sosial, serta 

menjelaskan hubungan-hubungan yang terdapat dalam ilmu 

pengetahuan itu sendiri. Hubungan-hubungan tersebut juga 

dimanfaatkan sebagai alat analisis dalam penelitian. Ketika pengaruh 

latar belakang sosial terhadap pengetahuan masih belum jelas atau 

bersifat kabur, sosiologi pengetahuan berupaya untuk 

menyederhanakan dan memperjelas kesimpulan-kesimpulan yang 

berkaitan dengan permasalahan tersebut.64 

2. Sejarah Perkembangan Sosiologi Pengetahuan 

Secara konseptual, kemunculan sosiologi teknologi dapat 

dipahami sebagai respons terhadap paradigma dominan ilmu-ilmu 

sosial, yang pada perkembangan awalnya sebagian besar mengikuti 

teknik ilmu-ilmu alam, baik secara teori, teknik, maupun 

epistemologi. Hingga awal abad ke-20, metode-metode klinis yang 

dikembangkan oleh ilmu-ilmu alam masih berada pada puncaknya. 

Menanggapi dominasi ini, ilmu-ilmu sosial berusaha mengembangkan 

metode-metode yang lebih sesuai dengan karakteristik dalam 

perangkat kajiannya. Hal ini memunculkan perdebatan metodologis 

antara ilmu-ilmu alam dan ilmu-ilmu sosiokultural. Sementara ilmu-

ilmu alam berorientasi pada erklaren (klarifikasi kausal-empiris), 

 
63 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur‟an Hadis Ontologi, Epistemologi dan 

Aksiologi, hal. 288. 

 
64 Karl Mannheim, Ideologi dan Utopia, terj. Budi Hardinan, Yogyakarta: Kanisius, 

2002, hal. 287. 



61 
 

ilmu-ilmu sosiokultural menekankan verstehen (makna data). Pola 

perbedaan ini juga terlihat dalam perkembangan subjek sosiologi, 

yang berupaya menafsirkan realitas sosial dan memahami dinamika 

kekacauan masyarakat melalui berbagai perspektif teoretis para 

sosiolog.65  

Dalam konteks ini, sosiologi data muncul sebagai cabang ilmu 

yang sangat baru. Departemen ini muncul karena sebelumnya hanya 

ada sedikit studi kritis tentang seberapa besar pengaruh unsur-unsur 

sosial terhadap konstruksi pengetahuan. Fokus utama sosiologi 

pengetahuan adalah mengkaji hubungan timbal balik antara pemikiran 

dan masyarakat, dengan perhatian khusus pada dimensi sosial dan 

eksistensial pengetahuan itu sendiri. Akar gagasannya dapat ditelusuri 

kembali ke gaya hidup intelektual Jerman abad ke-19, melalui 

pemikiran tokoh-tokoh luar biasa seperti Karl Marx, Friedrich 

Nietzsche, dan para pemikir historis. Tidak mengherankan jika banyak 

mahasiswa mengaitkan perkembangan sosiologi pengetahuan dengan 

konteks historis perkembangan intelektual di Jerman selama periode 

tersebut.66 

Akar awal dari sosiologi pengetahuan sebenarnya sudah tampak 

dalam pemikiran Karl Marx, khususnya melalui teorinya tentang 

ideologi. Namun, dalam karya Marx, konsep sosiologi pengetahuan 

masih belum dipisahkan secara jelas dari pembongkaran ideologi, 

karena menurutnya, kelas-kelas sosial merupakan penyebar utama 

ideologi. Selain Marx, benih pemikiran sosiologi pengetahuan juga 

dapat ditemukan dalam karya Friedrich Nietzsche. Ia memadukan 

pengamatan konkret dengan teori tentang dorongan-dorongan dasar 

manusia, serta pandangan mengenai pengetahuan yang memiliki 

kemiripan dengan pendekatan pragmatis. Nietzsche juga menerapkan 

pendekatan sosiologis dengan menyalahkan (melakukan imputasi) 

terhadap pola pikir tertentu berdasarkan kategori budaya aristokrat 

dan demokratis, yang ia gunakan untuk menjelaskan beragam cara 

pandang dan pola pikir dalam masyarakat.67 

Sosiologi Pengetahuan memiliki keterkaitan yang kuat dengan 

gagasan Karl Marx, di mana fokus utama Marx terletak pada 

pandangannya bahwa pemikiran manusia berakar dari aktivitas 

manusia itu sendiri yakni kerja dalam arti luas serta hubungan sosial 

 
65 Ritzer, G. dan Goodman, D. J, Teori Sosiologi Modern,  terj. Alimandan, Jakarta: 

Kencana Prenada Media, 2008, hal 7. 
66 Diah Retno, dkk, Ringkasan Kumpulan Madzab Teori Sosial, Makasar: CV. Nur 

Lina, 2018, hal. 171. 
67 M. Fanani, Metode Studi Islam: Aplikasi Sosiologi Pengetahuan Sebagai Cara 

Pandang, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010, hal. 35. 



62 
 

yang muncul dari aktivitas tersebut.68 Max Scheler dipandang sebagai 

tokoh penting kedua dalam perkembangan gerakan ini, setelah 

Edmund Husserl, pendiri aliran fenomenologi. Bagi Scheler, 

fenomenologi bukanlah sekadar metode berpikir, melainkan suatu 

sikap atau cara pandang terhadap realitas, di mana manusia 

membangun hubungan langsung dengan kenyataan melalui intuisi, 

yang disebutnya sebagai pengalaman fenomenologis. Dari sinilah 

perhatian Scheler terhadap sosiologi berkembang, terutama ketika 

pada awal abad ke-20 ia menyadari bahwa dunia tengah menuju 

masyarakat global. Kondisi ini menuntut pendekatan baru dalam 

memahami kebenaran, yakni pendekatan yang memungkinkan dialog 

bermakna antara peradaban Timur dan Barat serta keterlibatan dalam 

proyek bersama. Pendekatan tersebut, menurut Scheler, adalah 

sosiologi pengetahuan.69 Sementara itu, Karl Mannheim menekankan 

bahwa masyarakatlah yang membentuk dan memengaruhi pola-pola 

pemikirannya sendiri. Bagi Mannheim, sosiologi pengetahuan 

merupakan metode yang konstruktif untuk menelaah hampir seluruh 

tahap perkembangan pemikiran manusia, dan ia menegaskan bahwa 

tidak ada satu pun bentuk pemikiran manusia yang sepenuhnya bebas 

dari pengaruh ideologis dalam konteks sosialnya.70 

3. Sosiologi Pengetahuan Karl Mannheim 

Karl Mannheim lahir di Budapest pada tanggal 27 Maret 1893 

dalam keluarga Yahudi. Ia dibesarkan dalam lingkungan berbahasa 

Jerman. Ayahnya, seorang warga negara Hungaria, bekerja di bidang 

produksi tekstil, sementara ibunya berasal dari Jerman. Mannheim 

menempuh pendidikan di Universitas Budapest, dengan fokus studi di 

bidang filsafat, khususnya epistemologi. Disertasinya membahas 

analisis struktural dalam ranah epistemologis. Seiring waktu, minat 

Mannheim bergeser ke ilmu sosial, terutama terhadap pemikiran yang 

dikembangkan oleh Max Weber, Max Scheler, dan Karl Marx. Ia 

sempat terlibat secara singkat dalam pemerintahan yang berkuasa di 

Hongaria antara tahun 1918 hingga 1919, masa di mana ia menjalin 

persahabatan dengan Georg Lukacs, Menteri Kebudayaan Hongaria 

saat itu.71 

 
68 P. L. Berger dan Luckmann, Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Risalah Tentang 

Sosiologi Pengetahuan, terj. H. Basari, Jakarta: LP3ES, 2012, hal. 9. 
69 Gregory Baum, Agama Dalam Bayang-bayang Relativisme: Sebuah Analisis 

Sosiologi Pengetahuan Karl Mannheim tentang Sintesa Kebenaran Historis – Normatif,  terj. 

A. M. Chaeri dan M. Arow, Yogyakarta: Tiara Wacana, 1999, hal. 13. 
70 M. Fanani, Metode Studi Islam: Aplikasi Sosiologi Pengetahuan Sebagai Cara 

Pandang, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010, hal. 13. 
71 Herman Arisandi, Buku Pintar Pemikiran Tokoh-tokoh Sosiologi dari Klasik 

sampai Modern, Yogyakarta: IRCiSoD, 2015, 82. 



63 
 

Pada tahun 1925, Karl Mannheim pindah ke Heidelberg, Jerman, 

dan mulai mengajar sebagai dosen di Universitas Heidelberg. Empat 

tahun kemudian, ia diangkat sebagai guru besar di bidang sosiologi 

dan ekonomi di Frankfurt. Namun, pada tahun 1933, ia diberhentikan 

dari posisinya atas perintah Adolf Hitler. Setelah itu, Mannheim 

bermigrasi ke London dan mengajar sosiologi di London School of 

Economics (LSE). Di sana, ia memberikan kontribusi besar terhadap 

perkembangan ilmu sosiologi, hingga menjadikan disiplin ini semakin 

dihormati dan diakui secara akademik. Karl Mannheim wafat di 

London pada tanggal 9 Januari 1947.72 

Pemikiran Karl Mannheim mengenai sosiologi pengetahuan 

memiliki kedalaman yang luar biasa. Ia memandang bahwa 

masyarakat adalah subjek yang membentuk pola-pola pemikirannya 

sendiri, sehingga dari pandangan inilah lahir teori sosiologi 

pengetahuan. Bagi Mannheim, tidak ada pemikiran manusia yang 

sepenuhnya bebas dari pengaruh ideologi maupun kondisi sosial. Oleh 

karena itu, ia menegaskan bahwa tindakan manusia terbentuk dari dua 

aspek utama, yakni perilaku (behaviour) dan makna (meaning).73 

Tujuan utama dari sosiologi pengetahuan, menurutnya, adalah untuk 

mengungkap pola-pola realitas sosial dalam kehidupan masyarakat.74 

Dalam karyanya yang berjudul Ideologi dan Utopia, Karl 

Mannheim memperkenalkan teori sosiologi pengetahuan beserta 

sejumlah prinsip penting yang mendasarinya. Pertama, setiap gagasan 

dalam masyarakat terbentuk dan dipengaruhi oleh kondisi sosial 

tempat ide itu muncul. Kedua, setiap kelompok sosial dapat dikenali 

melalui perilaku, pola pikir, serta tindakan individu maupun 

kolektifnya. Ketiga, pandangan dan perilaku individu tidak 

sepenuhnya berasal dari dirinya sendiri, melainkan sering kali 

dipengaruhi atau diadopsi dari ide-ide yang berkembang dalam 

lingkungan sosialnya. Keempat, manusia tidak dapat bertindak secara 

terisolasi, melainkan selalu berinteraksi dan bertindak bersama 

dengan kelompok lain, meskipun kelompok tersebut mungkin 

memiliki pandangan yang berbeda atau bahkan bertentangan. Kelima, 

dalam setiap fenomena sosial, terdapat aktor sosial yang menyebarkan 

suatu ide hingga ide tersebut menjadi dominan di tengah masyarakat. 

 
72 Herman Arisandi, Buku Pintar Pemikiran Tokoh-tokoh Sosiologi dari Klasik 

sampai Modern, Yogyakarta: IRCiSoD, 2015, 82. 
73 Ramli, Mannheim Membaca Tafsir Quraish Shihab dan Bahtiar Nasir Tentang 

Auliya‟ Surah Al-Maidah Ayat 51, hal. 100. 
74 Muhammad Imdad, Melawan Liberalisasi Pengetahuan Kontemporer; Menjajaki 

Kemungkinan Islamisasi Sosiologi Pengetahuan, Tawazun: Jurnal Pendidikan Islam 8, No. 1 

2015, hal. 91. 



64 
 

Berdasarkan hal-hal tersebut, dapat disimpulkan bahwa suatu 

pemikiran atau aliran intelektual tidak mungkin dipahami secara utuh 

tanpa terlebih dahulu memahami konteks sosial di balik perilaku 

masyarakatnya. 

Karl Mannheim, seorang sosiolog terkemuka, menekankan 

pentingnya memahami tindakan manusia melalui dua dimensi utama: 

1. Perilaku (behaviour) – yaitu aspek lahiriah atau tampak dari 

tindakan manusia. 

2. Makna (meaning) – yaitu maksud, tujuan, atau arti yang 

terkandung dalam tindakan tersebut. 

Untuk memahami tindakan sosial, Mannheim menegaskan 

bahwa keduanya harus dikaji secara bersama-sama, baik dalam 

konteks individu maupun kelompok sosial. 

Berdasarkan pendekatan tersebut, Karl Mannheim 

mengklasifikasikan makna prilaku dari suatu tindakan sosial menjadi 

tiga bagian, yaitu: 

1. Makna Objektif (Objective Meaning) 

Merupakan makna yang dimiliki oleh suatu tindakan sosial 

sebagaimana dipahami secara umum oleh masyarakat atau 

kelompok sosial tertentu. Makna ini tidak tergantung pada niat 

atau kesadaran individu yang melakukan tindakan tersebut. 

2. Makna Ekspresif (Expressive Meaning) 

Menggambarkan makna yang berasal dari perasaan, emosi, atau 

kondisi batin si pelaku. Ini menunjukkan ekspresi pribadi dari 

individu yang bersangkutan dalam tindakannya. 

3. Makna Dokumenter (Documentary Meaning) 

Merupakan makna yang lebih dalam atau tersembunyi yang bisa 

ditafsirkan dari suatu tindakan sebagai petunjuk terhadap sistem 

nilai, pola pikir, atau pandangan dunia tertentu. Makna ini bersifat 

interpretatif dan sering digunakan dalam sosiologi pengetahuan 

untuk memahami dunia batin atau struktur ideologi di balik 

tindakan sosial. 

Dengan pendekatan ini, Mannheim berusaha mengungkap 

kompleksitas tindakan sosial, tidak hanya berdasarkan apa yang 

terlihat secara fisik (prilaku), tetapi juga pada makna mendalam yang 

membentuk tindakan tersebut dalam konteks sosial dan historis.75 

 

 

 

 
75 Karl Mannheim, Ideologi dan Utopia: Menyingkap Kaitan Pikiran dan Politik, 

terj. F. Budi Hardiman, Yogyakarta: Kanisius, 1991, hal. 43. 



65 

 

BAB III  

RITUAL ZIARAH KUBUR DI MAKAM KERAMAT HABIB ALI BIN 

ABDURRAHMAN AL HABSYI DI KWITANG 

 

A. Ziarah Kubur dalam Islam 

1. Makna Ziarah Kubur 

Istilah ziarah kubur terdiri dari beberapa frasa, masing-masing 

dengan makna tertentu. Kata ziarah umumnya dipahami sebagai 

kegiatan mengunjungi, mendatangi, atau berziarah, sedangkan 

"kubur" merujuk pada makam atau tempat peristirahatan terakhir 

orang yang telah meninggal. Dengan demikian, ziarah kubur dapat 

diartikan sebagai kegiatan mengunjungi makam.1 Menurut Moh. 

Thalib, ziarah kubur adalah kunjungan ke makam dengan tujuan 

mengenang dan mengingat orang yang telah meninggal.2 

Secara etimologis, istilah ziarah berasal dari bahasa Arab, yang 

merupakan bentuk isim masdar dari kata zara, yazuru dan ziyarah, 

yang berarti mengunjungi.3 Sementara itu, kata makam juga berasal 

dari bahasa Arab yang berarti kedudukan. Kemudian bergeser makna 

di dalam bahasa Indonesia yang merujuk pada kuburan.4 Dengan 

demikian, ziarah makam dapat dipahami secara sederhana sebagai 

 
1 Sibtu Asnawi, Adab Tata Cara Ziarah Kubur, Kudus: Menara, 1996, hal. 2 
2 Moh. Thalib, Fiqih Nabawi, Surabaya: al-ikhlas, t.t, hal. 108 
3 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir Arab-Indonesia, Surabaya: Pustaka 

Progresif, 2002, hal. 592. 
4 Ahmad Warson Munawwir, Tuntunan Praktis Ziarah Kubur, Yogyakarta: Pustaka 

Pesantren, 2010, hal. 33. 



66 

 

 

 

kegiatan mengunjungi makam. Menurut Quraish Sihab, dalam 

Al-Qur'an, kata  ziarah selalu dipadukan dengan kata kubur, yang 

menunjukkan adanya hubungan yang erat antara ziarah dan makam 

atau kuburan.5 

Dalam praktik keagamaan Islam, ziarah kubur merupakan 

kegiatan yang dapat dilakukan oleh perempuan maupun laki-laki, 

dengan tujuan utama mendoakan orang yang telah meninggal dan 

belajar dari kematian. Melalui ziarah kubur, para peziarah diingatkan 

akan kefanaan hidup dan akhirat, sehingga memberikan makna 

religius sekaligus reflektif bagi mereka yang berpartisipasi. 

Ziarah kubur merupakan ibadah yang sangat mulia di sisi Allah 

SWT, yang dilaksanakan dengan prinsip wasath, yaitu seimbang 

antara tidak berlebihan (ifrath) dan tidak pula meremehkan (tafrith). 

Dalam melaksanakan ziarah, para peziarah mengunjungi makam-

makam yang dapat memberikan pelajaran berharga dari perjalanan 

hidup mereka, antara lain:6 

a. Ziarah ke makam para Nabi, sahabat, serta tabi‘ tabi‘in dilakukan 

sebagai bentuk penghormatan terhadap peran mereka dalam 

menyebarkan dan memperkenalkan ajaran Islam hingga agama ini 

berkembang sebagaimana adanya saat ini. 

b. Ziarah ke makam para Wali, Kiai, Ustadz, maupun Ustadzah 

dimaksudkan untuk mengenang jasa mereka dalam menyebarkan 

ilmu agama, ilmu pengetahuan umum, serta berbagai pengetahuan 

bermanfaat yang telah memberikan kontribusi besar bagi 

kehidupan umat manusia. 

c. Ziarah ke makam keluarga, kerabat dekat, maupun sahabat 

dilaksanakan sebagai wujud ikatan emosional dan penghormatan 

terhadap hubungan kekerabatan yang erat antara peziarah dengan 

orang yang telah wafat. 

2. Hukum Ziarah Kubur dalam Islam 

 Setiap makhluk hidup pada dasarnya akan menghadapi 

kematian. Oleh karena itu, hakikat utama ziarah kubur adalah 

menjadikan kematian sebagai sarana refleksi, bukan untuk melakukan 

hal-hal yang menyimpang dari ajaran Islam. Dalam perspektif syariat, 

ziarah kubur dipandang sebagai cara untuk menuai pelajaran (ʿibrah) 

sekaligus sebagai pengingat akan kematian.7 

 
5 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 1994, hal. 353. 
6 Ja’far Subhani, Tawassul, Tabaruk, Ziarah Kubur, Karamah Wali Apakah 

Termasuk Ajaran Islam, Bandung: Pustaka Hidayah, 2010, hal. 69 
7 Mutmainah Afra Rabbani, Adab Berziarah Kubur Untuk Wanita, Tangerang: 

Lembar Pustaka Indonesia, 2014, hal. 10-11. 



67 

 

 Nabi Muhammad saw. memberikan izin kepada umat Islam 

untuk melakukan ziarah kubur dengan tujuan mendoakan saudara-

saudara seiman yang telah meninggal dunia. Praktik ini termasuk 

dalam praktik-praktik yang dianjurkan dalam Islam. Sebagaimana 

dinyatakan dalam Fiqh al-Sunnah, hukum ziarah kubur ditetapkan 

sebagai sunah bagi laki-laki, sedangkan bagi perempuan hukumnya 

makruh. Ketentuan hukum ini telah lazim di kalangan ulama, 

sehingga dapat dijadikan pedoman bagi umat Islam dalam 

menjalankan budaya ziarah kubur sesuai dengan tuntunan agama.8 

 

ُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ  القبُوُرِ،   زِيارَةِ  عن نهََيْتكُُمْ : عَنِ ابْنِ برَُيْدةََ، عَنْ أبَيِهِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللََّّ

  9فَزُورُوها

Dari Ibn Buraidah, dari ayahnya, ia berkata: Rasulullah SAW 

bersabda, "Aku pernah melarang kalian untuk berziarah kubur, 

namun sekarang kalian diperbolehkan melakukannya." (HR. Muslim) 

 

نَهَيْتكُُمْ عَنْ زِ  عَليَْهِ وَسَلَّمَ: كُنْتُ   ُ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللََّّ قَالَ:  أبَيِهِ،  ابْنِ برَُيْدةََ، عَنْ  يَارَةِ  عَنِ 

 10الْقبُوُرِ، فَزُورُوهَا فَإنَِّهَا تذُكَِِّرُكُمُ الْْخِرَةَ 

Dari Ibn Buraidah, dari ayahnya, ia berkata: Rasulullah SAW 

bersabda, "Aku dahulu pernah melarang kalian untuk berziarah 

kubur, namun sekarang berziarahlah kalian semua. Karena, dengan 

berziarah, itu akan mengingatkan kalian pada kehidupan akhirat." 

(HR. Imam Ahmad) 

Hadits tentang larangan ziarah kubur pada awal Islam dipahami 

oleh para ulama sebagai larangan sementara. Larangan ini kemudian 

dinyatakan telah dicabut, sehingga ziarah kubur diperbolehkan bagi 

pria dan wanita. Dalam Musnad al-Imām Aḥmad dijelaskan bahwa 

hadits larangan tersebut disampaikan sebelum Rasulullah saw. Setelah 

izin ini diberikan, hukum ziarah berlaku secara umum bagi seluruh 

umat Islam. Dalam praktiknya, para peziarah dianjurkan untuk 

membaca Al-Qur'an dan melakukan amalan lainnya. Imam Nawawi 

bahkan mengutip pendapat Imam al-Syafi'i yang menekankan sunah 

membaca Al-Qur'an di makam, dan jika dilakukan sampai tuntas, 

maka dianggap lebih serius. 

Ziarah kubur pada hakikatnya tidak dapat dipahami hanya 

sebagai aktivitas kunjungan semata, melainkan sebagai praktik yang 

 
8 Mutmainah Afra Rabbani, Adab Berziarah Kubur Untuk Wanita, Tangerang: 

Lembar Pustaka Indonesia, 2014, hal. 45. 
9 Muslim bin al-Hajjaj, Shahih Muslim, Beirut: Dar al-Fikr, 1420 H, juz 3, hal. 977, 

no. hadis 1977. 
10 Ahmad bin Hanbal, Musnad al-Imam Ahmad, Beirut: Muassasat al-Risalah, 1420 

H juz 5, hal. 355, no. hadis 23055. 



68 
 

sarat dengan dimensi spiritual, simbolik, dan sosial. Dalam tradisi 

Islam, kegiatan ini umumnya dilakukan dengan disertai bacaan doa 

atau ayat-ayat Al-Qur’an, yang pelaksanaannya kerap menyesuaikan 

dengan adat dan kebiasaan masyarakat setempat. Ziarah memberikan 

manfaat yang bersifat timbal balik: bagi yang telah wafat, berupa 

pahala dari bacaan Al-Qur’an dan doa yang dipanjatkan; sementara 

bagi peziarah, ziarah menjadi sarana refleksi diri sekaligus pengingat 

akan kepastian kematian. Munawwir Abdul Fattah menegaskan bahwa 

nilai dan hukum ziarah kubur ditentukan oleh orientasi serta niat 

peziarah, sehingga dalam praktiknya ia bisa bernilai sunnah, makruh, 

atau bahkan haram. 

Dalam ajaran Islam, ziarah kubur dipandang sebagai amalan 

yang dianjurkan bagi laki-laki maupun perempuan karena memiliki 

nilai kemanfaatan yang besar. Bagi mereka yang telah meninggal, 

kegiatan ini menjadi sarana penyampaian pahala melalui bacaan Al-

Qur’an dan doa yang dipanjatkan oleh peziarah. Sementara itu, bagi 

pihak yang berziarah, praktik ini berfungsi sebagai pengingat akan 

kepastian datangnya kematian sekaligus sebagai media untuk 

mempertebal keimanan. Munawwir Abdul Fattah dalam karyanya 

Tuntunan Praktis dalam Ziarah Kubur menegaskan bahwa ketentuan 

hukum ziarah kubur tidak bersifat tunggal, melainkan dapat bernilai 

sunnah, makruh, atau bahkan haram, sesuai dengan niat dan tujuan 

yang melandasi pelaksanaannya.11 

Pada tahap awal perkembangan Islam, praktik ziarah kubur 

sempat dilarang. Larangan ini muncul karena kondisi umat pada masa 

itu masih sangat dekat dengan tradisi jahiliyah, di mana sebagian 

masyarakat terbiasa melakukan praktik syirik seperti meminta-minta 

kepada kuburan atau menganggapnya sebagai tempat keramat. 

Perilaku tersebut jelas bertentangan dengan ajaran tauhid, bahkan 

digolongkan sebagai dosa besar yang tidak akan diampuni kecuali 

dengan pertobatan sebelum ajal menjemput. Selain itu, berbagai ritual 

yang berkembang di sekitar kuburan juga dinilai menyimpang dari 

prinsip-prinsip Islam. Namun, seiring dengan semakin kuatnya 

keimanan para sahabat dan kedewasaan pola pikir mereka, kebiasaan 

jahiliyah itu tidak lagi memengaruhi keyakinan mereka. Pada saat 

itulah Rasulullah SAW memberikan izin untuk melaksanakan ziarah 

kubur sebagai sarana doa, peringatan akan kematian, dan pengingat 

terhadap kehidupan akhirat.12 

 
11 Ahmad Warson Munawwir, Tuntunan Praktis Ziarah Kubur, Yogyakarta: Pustaka 

Pesantren, 2010, hal. 11-12. 
12 Ammatullah Amstrong, Khazanah Istilah Sufi: Kunci Memasuki Dunia Tashawuf, 

Bandung: Mizan, 2002, h. 301. 



69 

 

Pada masa awal perkembangan Islam, Rasulullah SAW memang 

melarang praktik ziarah kubur. Larangan ini dimaksudkan untuk 

menjaga kemurnian akidah umat yang saat itu masih rapuh, agar tidak 

kembali terjerumus pada perilaku syirik, seperti menjadikan kuburan 

sebagai tempat pemujaan atau meminta sesuatu kepada orang yang 

telah wafat. Namun, seiring dengan semakin kuatnya keyakinan umat 

dan perkembangan Islam yang lebih matang, Rasulullah SAW 

kemudian memberikan perintah dan anjuran untuk berziarah kubur. 

Walau demikian, tidak dapat dipungkiri bahwa masih ada sebagian 

orang yang mengunjungi makam dengan tujuan meminta pertolongan 

atau hajat tertentu dari penghuni kubur, padahal hal tersebut 

bertentangan dengan prinsip akidah Islam karena orang yang telah 

meninggal tidak lagi mampu memberi manfaat maupun mudarat. Di 

sisi lain, riwayat-riwayat hadis juga menegaskan bahwa Rasulullah 

SAW menganjurkan ziarah kubur sebagai sarana untuk mendoakan 

kaum Muslimin yang telah wafat, sekaligus sebagai pengingat bagi 

yang hidup akan kepastian kematian. Dengan demikian, ziarah kubur 

berfungsi sebagai media tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) yang 

membantu manusia menjalani kehidupan dengan lebih terarah dan 

penuh kesadaran spiritual.13 

Setelah Rasulullah SAW mencabut larangan ziarah kubur, para 

ulama berbeda pandangan mengenai status hukum perintah yang 

datang setelahnya. Sebagian ulama menafsirkan perintah tersebut 

sebagai kewajiban, sementara kelompok lain menilainya sebagai 

mubah, yakni boleh dilakukan atau ditinggalkan tanpa ada 

konsekuensi hukum tertentu. Ada pula ulama yang berpendapat bahwa 

hukum ziarah kubur adalah sunnah, yakni dianjurkan bagi umat Islam. 

Namun demikian, masih terdapat pendapat minoritas yang berpegang 

pada ketentuan awal, yaitu bahwa larangan tersebut tidak pernah 

benar-benar dihapuskan, sehingga ziarah kubur tetap dianggap haram. 

Adapun mengenai kaum laki-laki, para ulama sepakat 

membolehkan mereka melaksanakan ziarah kubur. Imam Nawawi, 

misalnya, mengutip pandangan Al-Abdary dan Al-Hazimy yang 

menegaskan adanya ijma‘ (kesepakatan) di kalangan ulama bahwa 

laki-laki diperbolehkan melakukan ziarah ke makam. 
14 

 
13 Asri Wulandari, “Nilai-Nilai Islam yang Terkandung dalam Tradisi Ziarah Kubur 

pada Hari Raya Idul Fiti Kec. Tanjung batu Kel. Tanjung Batu Kab. Ogan Ilir”, Skripsi, 

Palembang: UIN Raden Patah, 2016, hal. 34. 
14 Munzir Al-Musawa, Kembalilah Aqidahmu, Jakarta: Majelis Rasulullah, 2007, 

hal. 65. 



70 
 

Sebagian ulama memiliki pandangan yang berbeda terkait 

hukum ziarah kubur setelah dihapusnya larangan pada masa awal 

Islam. Tokoh-tokoh seperti Ibnu Sirin, Imam An-Nakha’i, dan Al-

Sya’bi berpendapat bahwa hukum ziarah kubur adalah makruh, 

sehingga lebih baik dihindari meskipun tidak sampai pada derajat 

keharaman. 

Di sisi lain, ada ulama yang memahami perintah Rasulullah 

SAW setelah larangan tersebut sebagai indikasi bahwa hukum ziarah 

kubur adalah mubah, yakni boleh dilakukan tanpa tuntutan atau 

larangan. Pandangan ini antara lain dipegang oleh Imam Nawawi, 

yang menekankan sisi kebolehan secara umum tanpa unsur kewajiban. 

Berbeda dengan kedua pendapat tersebut, Ibnu Hazm justru 

berpendapat lebih tegas dengan menyatakan bahwa ziarah kubur 

bersifat wajib dan harus dilaksanakan minimal sekali seumur hidup. 

Alasannya, terdapat beberapa riwayat sahih yang menegaskan bahwa 

Rasulullah SAW secara eksplisit memerintahkan umatnya untuk 

melakukan ziarah kubur, sehingga perintah tersebut dipahami sebagai 

kewajiban syar‘i.15 

Perintah Rasulullah SAW tentang ziarah kubur oleh sebagian 

ulama dipahami sebagai wajib, sebab dalam kaidah usul fikih, 

perintah pada dasarnya menunjukkan kewajiban selama tidak ada dalil 

lain yang mengalihkan pada hukum sunnah atau mubah. Karena itu, 

mereka menilai ziarah kubur menjadi kewajiban minimal sekali 

seumur hidup. 

Namun, dalam praktiknya, para ulama memberi penekanan yang 

berbeda, khususnya mengenai ziarah kubur bagi perempuan. Sebagian 

ulama berpendapat bahwa hukumnya makruh, bukan karena menolak 

substansi ziarah itu sendiri, melainkan mempertimbangkan kondisi 

psikologis perempuan yang cenderung lembut hati, mudah tersentuh 

emosi, menangis, atau meratap secara berlebihan. Kekhawatiran ini 

ditekankan karena perilaku semacam itu bisa mengarah pada sikap 

berlebihan dalam berduka, bahkan melalaikan kesadaran bahwa 

segala sesuatu adalah dalam kekuasaan Allah SWT.16 

Para fuqaha dari empat mazhab besar, yakni Hanafi, Syafi‘i, 

Maliki, dan Hanbali, memiliki kesepahaman bahwa berziarah ke 

 
15 Munzir Al-Musawa, Kembalilah Aqidahmu, Jakarta: Majelis Rasulullah, 2007, 

hal. 68. 
16 Syaikh Ja’far Subhani, Tawassul Tabarruk Ziarah Kubur Kubur Karamah Wali, 

Jakarta: Pustaka Hidayah, 1989, hal. 47. 



71 

 

makam Rasulullah SAW termasuk amalan yang disyariatkan dengan 

hukum sunnah. Hal ini ditegaskan, antara lain, oleh Sayyid Abu Bakr 

bin Muhammad Shata al-Dimyati—yang dikenal dengan nama al-

Bakri—dalam karyanya I‘anah al-Ṭâlibîn. Ia menegaskan bahwa 

ziarah ke makam Nabi SAW dianjurkan karena menjadi salah satu 

bentuk pendekatan diri kepada Allah SWT, dan anjuran ini berlaku 

baik bagi laki-laki maupun perempuan. Pendapat tersebut juga 

didukung oleh sejumlah ulama lain, seperti Ibnu Rif‘ah dan al-

Qomuli, yang menyatakan hal serupa. 

Selain itu, ziarah ke makam para nabi, wali, dan ulama memiliki 

kedudukan istimewa yang berbeda dengan ziarah ke makam kerabat. 

Tujuan utamanya bukan hanya sekadar mengenang hubungan pribadi, 

melainkan bentuk penghormatan dan pengagungan terhadap 

kedudukan mereka di sisi Allah SWT. Dengan berziarah ke makam 

orang-orang saleh tersebut, umat Islam berharap dapat memperoleh 

keberkahan, kebaikan, serta pahala yang kelak bermanfaat di 

akhirat.17 

Hal yang serupa juga dikemukakan oleh Imam Nawawi dalam 

al-Majmu' syarh al-Muhadzab, kitab al-Idhah fil Manasik, Imam Al-

Mahalli dalam Syarah al-Minhaj, Imam Zakaria al-Anshori dalam 

Fath al-Wahâb 'ala Manhaj at-Thulâb, Ar-Romli dalam Nihâyah al-

Mutaj fi Syarh al-Minhaj, Khatib As-Syarbini dalam Mughni al-

Muhtaj fi Syarh al-Minhaj, Ibnu Hajar al-Haitami dalam Tuhfah al-

Minhaj syarah al-Manhaj, dan seluruh ulama sepakat (ijma’) bahwa 

ziarah ke makam Nabi (khususnya), orang-orang saleh, syahid, ulama, 

wali, dan kerabat hukumnya sunnah.18 

Para ulama Ahlussunnah sepakat bahwa ziarah kubur bagi laki-

laki hukumnya sunnah secara mutlak, baik yang diziarahi adalah 

kubur orang Islam biasa, kubur para wali, orang shalih, maupun kubur 

Nabi. Sedangkan untuk ziarah kubur bagi perempuan yang telah 

mendapatkan izin dari suami atau walinya, para ulama memberikan 

rincian hukum sebagai berikut:19 

1. Jika ziarah tidak menimbulkan hal yang terlarang dan yang 

diziarahi adalah kubur Nabi, wali, ulama, atau orang shalih, maka 

hukumnya sunnah. 

 
17 Sayyid Abu Bakr Muhammad Shata al-Dimyati, I‘anah al-Talibin ‘ala Hall Alfaz 

Fath al-Mu‘in, juz 2, Beirut: Dar Ibnu ‘Ashomah, 2005, hal. 162. 
18 Sayyid Abu Bakr Muhammad Shata al-Dimyati, I‘anah al-Talibin ‘ala Hall Alfaz 

Fath al-Mu‘in, juz 2, Beirut: Dar Ibnu ‘Ashomah, 2005, hal. 161. 
19 Jalaluddin as-Suyuthi, Ziarah Ke Alam Barzakh, Bandung: PT. Pustaka Hidayah, 

1999, hal. 7. 



72 
 

2. Jika ziarah tidak menimbulkan hal yang terlarang dan yang 

diziarahi adalah kubur orang biasa, sebagian ulama mengatakan 

hukumnya boleh, sementara sebagian lainnya mengatakan 

hukumnya makruh. 

3. Jika ziarah menimbulkan hal yang terlarang, maka hukumnya 

haram. 

Syariat ziarah kubur telah menjadi bagian dari praktik umat 

Islam sejak masa Rasulullah SAW, dan konsensus para ulama 

menguatkan legitimasi ibadah ini. Namun demikian, pada abad ke-14 

di wilayah Syam (Suriah), muncul sekelompok kecil yang dikenal 

sangat fanatik, dengan Taqi ad-Din Ibn Taymiyyah sebagai tokoh 

sentral. Ia menyuarakan pandangan kritisnya melalui khutbah dan 

tulisan, yang berisi kecaman terhadap praktik keagamaan umat Islam 

pada masa itu. Menurutnya, masyarakat terlalu sibuk 

memperdebatkan perbedaan antara sunnah dan bid‘ah, sehingga 

menjauh dari inti ajaran Islam. 

Lebih jauh, Ibn Taymiyyah menolak segala bentuk inovasi 

keagamaan (bid‘ah) yang dianggapnya telah menyimpang dari prinsip 

Islam yang murni. Ia juga mengkritik keras pengaruh filsafat dan 

teologi kalam Asy‘ariyah yang telah berkembang luas di kalangan 

umat Islam. Selain itu, ia menolak praktik pengagungan yang 

berlebihan terhadap Nabi dan para wali, karena dianggap bertentangan 

dengan prinsip tauhid. Bahkan, ia menentang tradisi ziarah ke makam 

Nabi Muhammad SAW yang dipandang sebagian kalangan sebagai 

pelengkap ibadah haji. Menurut Ibn Taymiyyah, praktik tersebut tidak 

memiliki dasar yang sahih dan justru merusak kesucian ajaran Islam 

yang sejati.20 

Namun, Sayyid Muhammad bin Alwi al-Maliki al-Hasani dalam 

karyanya mengutip kitab Iqtidha al-Shirath al-Mustaqim karya Ibn 

Taymiyyah, yang memperlihatkan bahwa sebenarnya Ibn Taymiyyah 

tidak menolak praktik ziarah secara mutlak. Ia bahkan mengakui 

adanya keutamaan dan kemuliaan pada makam para wali Allah. Hal 

tersebut ditandai dengan berbagai peristiwa luar biasa yang kerap 

terjadi di sekitar makam para nabi dan orang-orang saleh, seperti 

turunnya cahaya, hadirnya malaikat, serta kenyataan bahwa setan dan 

hewan enggan mendekati tempat tersebut.21 

Lebih jauh lagi, disebutkan pula adanya fenomena api yang 

tidak mampu membakar kuburan dan orang-orang yang berada di 

sekitarnya, serta keyakinan bahwa sebagian nabi maupun orang saleh 

 
20 Ignaz Goldziher, Pengantar Teologi Dan Hukum Islam, hal. 235. 
21 Muhammad bin Alwi al Maliki al Hasani, az- Ziarah an- Nabawiyah, hal. 84-85. 



73 

 

memberikan syafaat kepada mereka yang dimakamkan di dekatnya. 

Keutamaan lainnya adalah kebiasaan masyarakat menguburkan 

jenazah di sekitar makam tokoh-tokoh tersebut, karena diyakini dapat 

menghadirkan ketenangan, kedamaian, dan perlindungan dari azab 

bagi mereka yang menghormatinya. Seluruh peristiwa ini dipandang 

sebagai realitas yang nyata dan tidak termasuk dalam kategori 

larangan menjadikan kuburan sebagai masjid. Dengan demikian, 

segala kemuliaan dan rahmat yang terjadi di makam para nabi dan 

orang-orang saleh mencerminkan kehormatan besar yang 

dianugerahkan Allah SWT kepada mereka, melebihi batas 

pemahaman manusia pada umumnya. 

Gagasan-gagasan yang dikemukakan Ibn Taymiyyah pada 

akhirnya tidak memperoleh penerimaan luas. Hal ini disebabkan oleh 

keberhasilan seorang ulama besar, Hujjah al-Islam Abu Hamid 

Muhammad al-Ghazali, yang mampu merumuskan sintesis antara 

ritualisme, rasionalisme, dogmatisme, dan mistisisme. Kerangka 

pemikiran al-Ghazali tersebut kemudian menjadi warisan intelektual 

yang diterima secara luas oleh kalangan umat Islam Suni pada periode 

sebelumnya. Namun, berbagai pandangan kontroversial Ibn 

Taymiyyah menimbulkan polemik sehingga ia beberapa kali 

dihadapkan pada majelis para ulama, hingga akhirnya wafat dalam 

penjara pada tahun 1328. Sesudah itu, perdebatan dalam khazanah 

literatur keagamaan lebih banyak bergeser pada diskusi seputar posisi 

Ibn Taymiyyah: apakah ia harus dipandang sebagai pembaru yang 

dianggap membawa ajaran bid‘ah, atau justru sebagai seorang 

pembela sunnah yang konsisten dan teguh.22 

Selama kurang lebih empat abad, pemikiran Ibn Taymiyyah 

tidak menampakkan pengaruh yang dominan, meskipun gaungnya 

tetap hadir dalam tradisi intelektual Islam. Karya-karyanya tetap 

dipelajari dan ditelaah, bahkan dijadikan sumber inspirasi oleh 

sebagian kalangan sebagai kekuatan laten yang sewaktu-waktu dapat 

membangkitkan gerakan perlawanan terhadap praktik bid‘ah. 

Memasuki abad ke-18, muncul sosok Muhammad ibn ‘Abd al-

Wahhab (1787 M) yang banyak dipengaruhi oleh kajian mendalam 

terhadap tulisan-tulisan Ibn Taymiyyah, sehingga ia melanjutkan dan 

menghidupkan kembali gagasan perjuangan yang pernah dirintis 

sebelumnya.23 

Pada hakikatnya, Ibn ‘Abd al-Wahhab tidak serta-merta 

mengharamkan praktik ziarah kubur, tidak pula mengkafirkan orang-

 
22 Ignaz Goldziher, Pengantar Teologi Dan Hukum Islam, hal. 235. 
23 Ignaz Goldziher, Pengantar Teologi Dan Hukum Islam, hal. 236. 



74 
 

orang yang bertawasul dengan para wali dan orang saleh, atau 

mengkafirkan tokoh sufi seperti Ibn ‘Arabi. Dalam karyanya ar-

Risalah al-Ula, yang dikutip oleh Sayyid Muhammad bin Alwi al-

Maliki al-Hasani, ia secara tegas membantah tuduhan-tuduhan 

tersebut. Sulaiman bin Suhaim, salah satu penentangnya, menuduh 

bahwa Ibn ‘Abd al-Wahhab menganggap seluruh kitab dari empat 

mazhab sebagai sesat, bahwa umat Islam selama lebih dari enam abad 

terakhir tidak lagi menganut agama yang benar, serta bahwa ia merasa 

mampu berijtihad secara independen tanpa mengikuti tradisi taqlid. 

Selain itu, Ibn ‘Abd al-Wahhab juga dituduh menilai perbedaan 

pendapat ulama sebagai bencana, mengkafirkan orang-orang yang 

bertawasul dengan para wali, dan bahkan mengkafirkan Imam al-

Bushiri karena bait syairnya yang berbunyi “Wahai makhluk paling 

mulia.” Tuduhan lain menyebutkan bahwa ia berencana merobohkan 

kubah makam Rasulullah SAW, mengganti talang emas Ka‘bah 

dengan kayu, melarang ziarah ke makam Nabi maupun makam orang 

tua, serta mengkafirkan orang yang bersumpah dengan selain Allah. Ia 

juga dituduh mengkafirkan tokoh sufi seperti Ibn al-Faridl dan Ibn 

‘Arabi, bahkan membakar kitab Dalailul Khairat dan Raudhul 

Rayaahin, lalu menggantinya dengan judul Raudhul Syayaathiin.24 

B. Ziarah Kubur Menurut Tradisi dan Budaya  

1. Pengertian Tradisi 

Istilah “tradisi” berasal dari kata Latin traditio yang bermakna 

kebiasaan yang dilakukan secara berulang dengan pola yang serupa.25 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), tradisi dipahami 

sebagai adat atau kebiasaan yang diwariskan dari generasi ke 

generasi, khususnya dari leluhur, dan tetap dijalankan dalam 

kehidupan masyarakat. Sosiolog Soerjono Soekanto mendefinisikan 

tradisi sebagai seperangkat kepercayaan yang diwariskan secara 

turun-temurun dan masih dapat dipertahankan keberadaannya.26 

Tradisi senantiasa terkait dengan dimensi waktu, dimulai dari masa 

lampau sebagai titik awal pembentukannya, kemudian diwariskan ke 

masa kini, serta dijaga keberlangsungannya untuk masa mendatang. 

Hasan Hanif menegaskan bahwa tradisi mencakup berbagai aspek 

 
24 Muhammad bin Alwi al Maliki al Hasani, Mafahim Yajib Antusohhiha, tp, 1425 

H, hal. 83-84. 
25 Ainur Rafiq, “Tradisi Selametan Jawa dalam prespektif Pendidikan Islam,” dalam 

Jurnal at-Taqwa: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, Vol. 15, No. 2, 2019, hal. 96. 
26 Soerjono Soekanto, Kamus Sosiologi, Jakarta: PT Raja Gravindo Persada, 1993, 

hal. 459. 



75 

 

warisan dari masa lalu yang masih diterapkan hingga saat ini.27 Secara 

lebih luas, tradisi dapat dimaknai sebagai himpunan pengetahuan, 

ajaran, kebiasaan, praktik, maupun cara pewarisan nilai-nilai tersebut 

dari satu generasi ke generasi berikutnya. Sejalan dengan pandangan 

Badudu Zain, tradisi merupakan kebiasaan yang diwariskan secara 

turun-temurun dan terus dipraktikkan dalam masyarakat, meskipun 

bentuknya dapat berbeda sesuai dengan lingkungan, suku, atau 

komunitas tertentu. 

Menurut Ensiklopedia, tradisi dipahami sebagai “kebiasaan” 

atau praktik masyarakat yang dilakukan secara berulang dan 

diwariskan antar generasi. Dalam pemaknaan yang lebih terbatas, 

tradisi dapat dimengerti sebagai himpunan objek material maupun 

gagasan yang diberi nilai atau makna tertentu, berasal dari masa 

lampau, namun tetap mengalami perkembangan dan perubahan. 

Kehadiran tradisi biasanya muncul pada waktu tertentu ketika suatu 

komunitas memilih unsur-unsur tertentu dari kisah atau peristiwa 

masa lalu untuk kemudian dijadikan warisan budaya yang terus 

dilestarikan.28 

Hasan Hanif membedakan masyarakat modern ke dalam dua 

kategori. Pertama, masyarakat yang masih menempatkan tradisi 

sebagai sumber inspirasi dan rujukan yang berpengaruh kuat dalam 

kehidupannya. Kedua, masyarakat modern yang tidak lagi menjadikan 

tradisi sebagai landasan nilai maupun pola kebiasaan dalam praktik 

kehidupan sehari-hari.29 

Tradisi atau yang kerap disebut kebiasaan, pada dasarnya 

mengacu pada praktik-praktik yang telah berlangsung lama dan 

menjadi bagian integral dari kehidupan suatu kelompok masyarakat, 

umumnya yang memiliki kesamaan latar belakang negara, budaya, 

periode waktu, maupun agama. Unsur pokok dalam tradisi (atau adat) 

adalah adanya proses pewarisan informasi dari generasi terdahulu 

kepada generasi berikutnya, baik melalui media tulisan maupun 

penyampaian lisan. Tanpa adanya mekanisme pewarisan tersebut, 

keberlangsungan tradisi berpotensi terputus. Selain itu, tradisi dapat 

pula dipahami sebagai pola kebiasaan kolektif dalam suatu komunitas 

yang secara tidak langsung membentuk perilaku serta pola interaksi 

sosial anggota masyarakat sehari-hari. 

 
27 Ainur Rafiq, “Tradisi Selametan Jawa dalam prespektif Pendidikan Islam,” dalam 

Jurnal at-Taqwa: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, Vol. 15, No. 2, 2019, hal. 96. 
28 Anisatun Muti’a, Harmonisasi Agama dan Budaya di Indonesia, Jakarta: Balai 

Penelitian dan Pengembangan Agama, 2009, hal. 15. 
29 Syarifuddin, “Konsep Teologi Hasan Hanafi”, dalam Jurnal Substansia, Vol. 14, 

No. 2, 2012, hal. 204. 



76 
 

Tradisi merupakan isu penting yang berkaitan erat dengan proses 

terbentuknya dalam masyarakat. Funk dan Wagnalls, sebagaimana 

dikutip oleh Muhaimin, mendefinisikan tradisi sebagai seperangkat 

pengetahuan, ajaran, kebiasaan, praktik, serta berbagai hal lain yang 

diwariskan secara turun-temurun, termasuk pula mekanisme 

pewarisan ajaran maupun praktik tersebut. Muhaimin menambahkan 

bahwa tradisi kerap dipandang setara dengan istilah “adat,” karena 

dalam pemahaman masyarakat umum keduanya dianggap memiliki 

makna yang sama. Secara etimologis, kata adat berasal dari bahasa 

Arab ‘ādāt (bentuk jamak dari ‘ādah) yang berarti kebiasaan, dan 

sering disamakan dengan istilah ‘urf, yakni sesuatu yang dikenal luas 

atau diterima secara kolektif.30 

Tradisi Islam dapat dipahami sebagai hasil dari dinamika 

perkembangan agama Islam dalam mengatur tatanan kehidupan umat 

sekaligus praktik keseharian mereka. Dalam pelaksanaannya, tradisi 

Islam lebih menekankan pada ketentuan-ketentuan yang bersifat 

ringan bagi pemeluknya serta tidak memberatkan ketika umat 

menghadapi kesulitan. Hal ini memiliki perbedaan dengan tradisi 

lokal yang pada mulanya tidak bersumber dari ajaran Islam, meskipun 

dalam perjalanannya tradisi-tradisi lokal tersebut mengalami proses 

adaptasi dan asimilasi dengan nilai-nilai Islam. 

Hanafi menjelaskan bahwa tradisi terbentuk dari interaksi 

masyarakat dan pada saat yang sama turut membentuk masyarakat itu 

sendiri. Pada mulanya, tradisi berfungsi sebagai penyebab 

(musabbab), namun dalam perkembangannya ia dapat berubah 

menjadi premis maupun kesimpulan, isi sekaligus bentuk, serta sebab 

dan akibat yang saling berhubungan. Dalam kajian terhadap tradisi, 

sering kali ditemukan adanya praktik yang dibalut dengan nuansa 

Islami, yang tidak jarang justru menghadirkan beban dan tekanan bagi 

masyarakat, meskipun kondisi tersebut kerap tidak disadari oleh 

sebagian besar individu. Meski demikian, tradisi juga memiliki peran 

penting dan manfaat besar, khususnya dalam menjaga 

keberlangsungan tatanan sosial serta nilai-nilai ritual yang diwariskan 

secara turun-temurun.31 

R. Redfield, sebagaimana dikutip oleh Bambang Pranowo, 

mengemukakan bahwa tradisi dapat dikategorikan ke dalam dua 

bentuk, yakni tradisi besar (great tradition) dan tradisi kecil (little 

tradition). Kerangka konseptual ini banyak digunakan dalam 

penelitian mengenai masyarakat beragama, termasuk dalam studi 

 
30 Muhaimin AG, Islam Dalam Bingkai Budaya Lokal: Potret Cerebon, Ciputat: PT 

Logos Wacana Ilmu, 2011, hal. 11. 
31 Hasan Hanafi, Oposisi Pasca Tradisi, Yogyakarta: Sarikat, 2003, hal. 2. 



77 

 

Clifford Geertz tentang Islam Jawa yang kemudian dituangkan dalam 

karyanya The Religion of Java. Dalam penelitian tersebut, Geertz 

menerapkan konsep tradisi besar dan tradisi kecil sebagai alat analisis 

untuk memahami dinamika kehidupan keagamaan masyarakat Jawa.32 

Konsep yang dikemukakan oleh R. Redfield menunjukkan 

bahwa dalam setiap peradaban manusia terdapat dua kategori tradisi, 

yaitu great tradition dan little tradition. Great tradition merujuk pada 

tradisi yang berkembang di kalangan kelompok kecil yang berpikir 

secara reflektif dan mendalam (the reflective few), seperti para filsuf, 

ulama, maupun kaum intelektual, sehingga tradisi tersebut dibangun 

dengan kesadaran penuh. Sebaliknya, little tradition merupakan 

tradisi yang dianut oleh mayoritas masyarakat tanpa melalui proses 

pemikiran kritis, melainkan diterima secara apa adanya sebagai 

warisan dari generasi sebelumnya tanpa penelaahan ataupun 

penyaringan lebih lanjut terhadap perkembangan yang terjadi.33 

Dengan demikian, tradisi dapat dimaknai sebagai serangkaian 

kebiasaan yang diwariskan secara turun-temurun dalam suatu 

komunitas. Tradisi juga memiliki fungsi penting sebagai media dalam 

mendukung perkembangan pribadi anggota masyarakat. Dalam 

perspektif tertentu, tradisi kerap dikaitkan dengan sistem keyakinan 

seperti animisme dan dinamisme. Animisme merujuk pada 

kepercayaan terhadap roh-roh halus atau roh leluhur, yang biasanya 

diwujudkan melalui ritual persembahan di tempat-tempat yang 

dianggap sakral. Proses pewarisan tradisi, baik secara individual 

maupun antargenerasi, memungkinkan terjadinya perubahan dalam 

skala besar maupun kecil. Fenomena ini dikenal dengan istilah 

invented tradition, yakni tradisi yang tidak sekadar diwariskan secara 

pasif, melainkan juga dibangun ulang atau direkonstruksi dengan 

maksud menanamkan kembali nilai-nilainya kepada generasi 

berikutnya. Oleh sebab itu, relasi antara Islam dengan tradisi atau 

kebudayaan bersifat dinamis dan dapat ditafsirkan beragam, 

bergantung pada konteks lokal yang melatarbelakanginya. Sementara 

itu, dinamisme merupakan istilah dalam antropologi yang mengacu 

pada suatu bentuk kepercayaan. Kata ini berasal dari bahasa Yunani 

dynamis atau dynaomos, yang berarti kekuatan atau energi.34 

 
32 Bambang Pranowo, Islam Factual Antara Tradisi Dan Relasi Kuasa, Yogyakarta: 

Adicitia Karya Nusa, 1998, hal. 3. 
33 Bambang Pranowo, Islam Factual Antara Tradisi Dan Relasi Kuasa, Yogyakarta: 

Adicitia Karya Nusa, 1998, hal. 4. 
34 Dadang Upardan, Pengantar Ilmu Sosial Sebuah Kajian Pendekatan structural, 

Jakarta: PT Bumi Aksara, 2008, hal. 207. 



78 
 

Tradisi yang telah mengakar dalam kehidupan masyarakat 

berperan sebagai salah satu sumber pembentukan akhlak dan budi 

pekerti individu. Dalam praktik sehari-hari, seseorang akan 

menyesuaikan tindakannya dengan kondisi sosial di sekitarnya 

sebagai bentuk adaptasi, meskipun dorongan untuk berperilaku pada 

dasarnya juga lahir dari motivasi internal. Nurcholish Madjid 

menegaskan bahwa kebudayaan, termasuk kebudayaan Islam, tidak 

mungkin berkembang tanpa fondasi tradisi yang kuat dan stabil, serta 

tanpa adanya ruang terbuka bagi pembaruan pemikiran. 

Perkembangan kebudayaan dalam masyarakat sendiri tidak terlepas 

dari pengaruh agama-agama besar seperti Hindu, Buddha, dan Islam. 

Sementara itu, tradisi sejati merupakan hasil integrasi pemikiran para 

ulama, cendekiawan, budayawan, serta seluruh kaum Muslim yang 

dapat digolongkan sebagai ulil albab.35 

Dalam kajian hukum Islam, tradisi sering disebut dengan istilah 

‘urf, yang secara etimologis berarti “sesuatu yang dianggap baik serta 

diterima oleh akal sehat.” Al-‘urf atau adat istiadat dipahami sebagai 

praktik yang telah diyakini dan dijalankan oleh mayoritas masyarakat, 

baik dalam bentuk ucapan maupun perbuatan yang dilakukan secara 

berulang, sehingga melekat dalam jiwa dan mudah diterima oleh nalar 

mereka.36 Secara terminologis, Abdul-Karim Zaidan mendefinisikan 

‘urf sebagai “segala sesuatu yang tidak lagi asing bagi suatu 

komunitas karena telah menjadi kebiasaan dan menyatu dengan 

kehidupan mereka, baik berupa ucapan maupun tindakan.” 37 Para 

ulama uṣūliyyīn juga menjelaskan bahwa ‘urf adalah “segala hal yang 

dipahami dan dijalankan oleh sekelompok manusia, baik dalam 

bentuk perbuatan, perkataan, maupun sesuatu yang mereka 

tinggalkan.”38 Dengan demikian, al-‘urf mencakup hal-hal yang 

dikenal manusia dan menjadi bagian dari tradisi mereka, meliputi 

ucapan, tindakan, maupun larangan tertentu, yang dalam istilah lain 

juga disebut sebagai adat. Menurut pandangan ahli syara’, istilah ‘urf 

dan adat istiadat pada dasarnya tidak memiliki perbedaan.39 

Berdasarkan beberapa definisi yang telah dipaparkan, dapat 

ditarik sejumlah kesimpulan sebagai berikut: 

 
35 Ahmad Syafie Ma’rif, Menembus Batas Tradisi, Menuju Masa Depan Yang 

Membebaskan Refleksi Atas Pemikiran Nurcholish Majid, Jakarta: Penerbit Buku Kompas, 

2006, hal. 99. 
36 Rasyad Hasan Khalil, Tarikh Tasryi, Jakarta: Grafindo Persada, 2009, hal. 99. 
37 Satria Efendi, dkk, Ushul Fiqh, Surabaya: CV Smart, 2008, hal. 153. 
38 Masykur Anhari, Ushul Fiqh, Surabaya: CV Smart, 2008 , hal. 110. 
39 Abdul Wahhab Khallaf, Kaidah Hukum Islam “Ilmu ushulul fiqh”, Jakarta: PT 

Raja Grafindo Persada, 1993, hal. 133. 



79 

 

a. Adat lahir dari praktik atau tindakan yang dilakukan secara 

berulang oleh masyarakat dengan latar belakang dan kelompok 

sosial yang beragam. Melalui kontinuitas tersebut, kebiasaan 

berubah menjadi tradisi yang dapat diterima oleh akal sehat. 

Dengan demikian, adat dapat dibedakan menjadi adat individu dan 

adat kolektif, di mana adat kolektif memiliki cakupan lebih luas 

dibandingkan sekadar kebiasaan perorangan. 

b. Adat memiliki perbedaan prinsip dengan ijma’. Adat muncul dari 

praktik yang dibiasakan oleh masyarakat dengan status sosial yang 

beragam, sementara ijma’ lahir dari kesepakatan khusus para 

ulama mujtahid, bukan dari orang awam. Oleh sebab itu, legalitas 

adat hanya berlaku terbatas pada komunitas yang telah 

melaksanakan kebiasaan tersebut, dan tidak berlaku bagi 

masyarakat lain yang tidak mengenalnya, baik sezaman maupun 

yang hidup setelahnya. Adapun ijma’ berfungsi sebagai hujjah 

(dalil yang bersifat mengikat) bagi seluruh lapisan masyarakat, 

baik pada periode terjadinya maupun setelahnya. 

c. Adat dapat dikategorikan ke dalam dua bentuk, yaitu ucapan dan 

perbuatan. Adat dalam bentuk ucapan misalnya penggunaan kata 

“walad” yang dalam praktik masyarakat hanya dipahami sebagai 

anak laki-laki, padahal secara kebahasaan mencakup anak laki-

laki maupun perempuan. Ini berbeda dengan apa yang disebutkan 

dalam Al-Qur’an, seperti dalam Surat. an-Nisa’/4: 11: 

يَيْنِ 
َ
نْث

ُ
ا
ْ
 حَظ ِ ال

ُ
رِ مِثْل

َ
ك مْ لِلذَّ

ُ
ادكِ

َ
وْل

َ
ُ فِيْْٓ ا مُ اللّٰه

ُ
 ۚ   يُوْصِيْك

Allah mensyariatkan bagimu tentang anak-anakmu, yaitu: bagian 

seorang anak lelaki sama dengan bagian dua orang anak 

perempuan.  

 

Sementara itu, adat dalam bentuk perbuatan mencakup praktik 

yang lazim dilakukan masyarakat, seperti transaksi jual beli 

dengan sistem mu’āṭāh (serah terima barang) tanpa pernyataan 

lisan, atau kebiasaan menyerahkan sebagian mahar terlebih dahulu 

dan menunda sisanya hingga waktu yang disepakati.40 

Dari uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa tradisi pada 

hakikatnya identik dengan adat istiadat yang berlaku dalam 

masyarakat, yakni seperangkat aturan atau kebiasaan (baik berupa 

tindakan maupun praktik tertentu) yang telah dijalankan sejak masa 

lampau. Karena telah menjadi kelaziman, adat atau tradisi tetap 

bertahan hingga masa kini dan bersifat mengikat bagi masyarakat 

 
40 Rasyad Hasan Khalil, Tarikh Tasryi, Jakarta: Grafindo Persada, 2009, hal. 168. 



80 
 

yang menjalaninya. Apabila tradisi tersebut ditinggalkan, masyarakat 

meyakini akan muncul konsekuensi buruk, seperti mengalami kualat 

atau terkena laknat. Sementara itu, budaya dipahami sebagai hasil 

karya manusia yang lahir dari potensi jiwa dan raganya. Budaya 

mengekspresikan diri dalam berbagai aspek kehidupan manusia 

sebagai bentuk respons terhadap tantangan, tuntutan, maupun 

dorongan internal, dengan tujuan utama mencapai kebahagiaan serta 

kesejahteraan hidup umat manusia. 

2. Pengertian Budaya 

Kata budaya berakar dari perpaduan istilah budi dan daya, yang 

mengandung makna kehendak, cinta, serta perasaan. Secara 

etimologis, istilah budaya diturunkan dari bahasa Sanskerta budhayah, 

bentuk jamak dari buddhi yang berarti akal atau budi. Dalam 

perkembangan linguistik, konsep ini dikenal dalam bahasa Inggris 

dengan sebutan culture, dalam bahasa Belanda disebut cultuur, 

sedangkan dalam bahasa Latin digunakan istilah colera, yang 

memiliki arti mengolah, bekerja, menyuburkan, maupun 

mengembangkan tanah dalam konteks pertanian. 

Pemahaman mengenai budaya kemudian berkembang menjadi 

konsep culture, yakni segala bentuk usaha dan aktivitas manusia 

dalam mengolah sekaligus mengubah alam sekitarnya. Sejumlah 

pakar memberikan definisi budaya atau kebudayaan, antara lain: 

a. E.B. Tylor (1832-1917) menjelaskan budaya sebagai suatu 

keseluruhan yang bersifat kompleks, yang di dalamnya mencakup 

pengetahuan, kepercayaan, seni, moral, hukum, adat istiadat, ilmu 

pengetahuan, serta berbagai kemampuan dan kebiasaan lain yang 

diperoleh individu sebagai anggota masyarakat. 

b. R. Linton (1893-1953) memandang kebudayaan sebagai 

konfigurasi perilaku yang dipelajari, berikut hasil dari perilaku 

tersebut, yang unsur-unsurnya didukung sekaligus diwariskan oleh 

anggota masyarakat lainnya. 

c. Koentjaraningrat (1923-1999) mendefinisikan kebudayaan sebagai 

sistem gagasan yang dimiliki manusia melalui suatu proses 

pembelajaran. 

d. Selo Soemardjan (1915-2003) bersama Soelaeman Soemardi 

menyatakan bahwa kebudayaan merupakan keseluruhan hasil dari 

karya, rasa, dan cipta yang lahir dari masyarakat. 

e. Herkovits (1985-1963) mengartikan kebudayaan sebagai bagian 

dari lingkungan hidup yang dibentuk oleh manusia. 

Dengan demikian, kebudayaan atau budaya dapat dipahami 

sebagai keseluruhan aspek kehidupan manusia, baik yang bersifat 

material maupun nonmaterial. Sebagian besar definisi yang 



81 

 

dikemukakan para ahli tampaknya berakar pada pandangan 

evolusionisme, yakni sebuah teori yang menekankan bahwa 

kebudayaan mengalami perkembangan secara bertahap melalui proses 

panjang. Perkembangan tersebut berlangsung dari bentuk yang 

sederhana menuju bentuk yang lebih kompleks, sejalan dengan 

dinamika masyarakat dan perubahan lingkungan yang terus 

berlangsung. 

3. Ziarah Kubur Menurut Tradisi dan Budaya 

Tradisi ziarah merupakan salah satu praktik keagamaan yang 

diwariskan secara turun-temurun sejak masa Nabi. Dalam masyarakat 

Betawi, misalnya, menjelang bulan Ramadan atau sebelum Hari Raya 

Idul Fitri dan Idul Adha, terdapat kebiasaan nyekar atau tabur bunga 

di makam. Di daerah Indramayu, tradisi serupa dikenal dengan istilah 

ngunjung, sedangkan di Lampung disebut ngejalang. Istilah-istilah 

tersebut merujuk pada praktik ziarah kubur yang berkembang di 

berbagai daerah dengan bentuk dan penyebutan yang beragam. 

Walaupun dalam ajaran Islam tidak terdapat anjuran khusus mengenai 

tabur bunga, praktik tersebut muncul sebagai hasil akulturasi budaya, 

termasuk pengaruh tradisi Barat yang mengenalkan kebiasaan 

menabur bunga di makam, membuka warung makan di sekitar area 

pemakaman, dan aktivitas serupa. Fenomena ini menunjukkan adanya 

percampuran unsur budaya Timur dan Barat yang menghasilkan 

budaya yang dinamis. Bagi umat beragama, ziarah kubur tidak hanya 

berfungsi sebagai wujud penghormatan kepada leluhur, tetapi juga 

menjadi tradisi yang tetap dipertahankan hingga kini, bahkan dalam 

beberapa komunitas turut melahirkan siklus ekonomi yang 

berkembang di sekitarnya.41 

Tradisi dan budaya ziarah kubur merupakan praktik keagamaan 

yang diwariskan secara turun-temurun dan tetap dilestarikan oleh 

masyarakat adat, baik dalam kehidupan tradisional maupun modern. 

Parlindungan Siregar, dalam artikelnya di jurnal Islam and 

Humanities berjudul Tradisi Ziarah Kubur pada Makam 

Keramat/Kuno Jakarta, menjelaskan bahwa ziarah kubur merupakan 

tradisi religius sekaligus budaya yang telah mengakar kuat dalam 

masyarakat. Ia menegaskan bahwa aspek terpenting dari tradisi ini 

terletak pada kesinambungannya, yaitu keterhubungan antara tradisi 

 
41 Naufal Agil Wajdi, “Tradisi Ziarah Kubur: Studi Kasus Ziarah Makam Habib Ali 

Bin Abdurrahman Al-Habsyi Kwitang,” Skripsi, Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 

2019, hal. 32. 



82 
 

pra-Islam dengan praktik keagamaan yang hadir setelah masuknya 

Islam ke Nusantara.42 

Ziarah dalam perspektif Islam bukan sekadar praktik spiritual, 

tetapi juga mencerminkan proses akulturasi antara nilai-nilai Islam 

dengan budaya lokal. Di Indonesia, misalnya, tradisi ziarah ke makam 

para wali, khususnya Wali Songo, telah menjadi bagian integral dari 

kehidupan religius masyarakat. Makam para wali tidak hanya 

dipandang sebagai tempat yang memiliki nilai kesakralan, tetapi juga 

sebagai representasi historis dari perjuangan ulama dalam 

menyebarkan dakwah Islam di Nusantara. Akulturasi ini tampak jelas 

melalui ragam praktik yang menyertai ziarah, seperti pembacaan doa 

secara kolektif, tahlilan, hingga penyelenggaraan upacara adat tertentu 

yang kemudian diadaptasi agar selaras dengan ajaran Islam.43 

Dalam ranah kebudayaan, praktik ziarah tidak hanya dipahami 

sebagai aktivitas ritual, melainkan juga sebagai simbol penghormatan 

terhadap para ulama yang memiliki peran signifikan dalam sejarah 

penyebaran Islam. Makam ulama sering dipersepsikan sebagai ruang 

yang sarat berkah (barakah) sekaligus memiliki dimensi spiritual 

yang mendalam. Ziarah yang dilakukan ke makam para ulama bukan 

semata-mata dimaksudkan untuk memohon berkah, tetapi juga 

merupakan bentuk apresiasi dan pengakuan terhadap kontribusi 

mereka dalam membimbing, mendidik, serta menanamkan nilai-nilai 

keislaman di tengah masyarakat. 

Sebagai contoh, ziarah ke makam Habib Ali bin Abdurrahman 

Al-Habsyi di Kwitang telah menjadi tradisi yang melibatkan bukan 

hanya masyarakat sekitar, melainkan juga peziarah dari berbagai 

daerah di Indonesia. Kehadiran para peziarah ini merefleksikan rasa 

hormat dan kecintaan terhadap perjuangan Habib Ali dalam 

menyebarkan dakwah Islam serta mendirikan lembaga pendidikan 

yang berpengaruh pada masanya. Tradisi ini sekaligus menjadi sarana 

bagi masyarakat untuk meneladani kehidupan beliau yang dikenal 

dengan sifat sederhana, ketulusan hati, serta kedekatan spiritual 

kepada Allah Swt. Dengan demikian, ziarah kubur ulama berfungsi 

ganda: sebagai ritual keagamaan dan sebagai medium kultural untuk 

memperkuat ikatan kolektif masyarakat dengan warisan spiritual para 

ulama. 

 
42 Parlindungan Siregar, “Islam and Humanities,” Journal: Islam and Malay Local 

Wisdom, 2011, hal. 373. 
43 Loir, Ziarah dan Wali di Dunia Islam, hal. 60. 



83 

 

Tradisi ziarah juga memainkan peran penting dalam pendidikan 

moral dan etika masyarakat. Melalui ziarah, masyarakat diajarkan 

untuk menghormati para ulama dan meneladani nilai-nilai luhur yang 

mereka ajarkan. Ziarah ke makam para wali atau ulama sering kali 

disertai dengan ceramah agama, pengajian, dan diskusi tentang ajaran-

ajaran Islam. Ini menjadi sarana bagi masyarakat untuk memperdalam 

pemahaman mereka tentang agama dan mengaplikasikan nilai-nilai 

tersebut dalam kehidupan sehari-hari.44 

Ziarah juga berfungsi sebagai media untuk memperkuat identitas 

sosial dan budaya dalam masyarakat. Dalam hal ini, ziarah tidak 

hanya menjadi aktivitas pribadi, tetapi juga kegiatan kolektif yang 

melibatkan seluruh komunitas. Ziarah ke makam para wali atau ulama 

sering kali dilakukan secara bersama-sama, yang mempererat 

persaudaraan dan solidaritas sosial antar anggota masyarakat. Di 

Indonesia, ziarah ke makam Wali Songo atau ulama lainnya sering 

menjadi kesempatan bagi masyarakat dari berbagai daerah untuk 

berkumpul. Mereka datang bersama untuk berdoa, berzikir, dan 

mengenang jasa-jasa para ulama tersebut. Kegiatan ini tidak hanya 

memperkuat ikatan sosial, tetapi juga berfungsi sebagai sarana untuk 

mempertahankan dan melestarikan budaya lokal yang telah 

diwariskan dari generasi ke generasi. 

Tradisi ziarah dalam Islam tidak hanya berfungsi sebagai sarana 

spiritual untuk mendekatkan diri kepada Allah Swt., tetapi juga 

memiliki dimensi budaya yang memperlihatkan penghormatan 

terhadap para ulama, penguatan hubungan sosial, serta pelestarian 

kearifan lokal. Di Indonesia, praktik ini telah menjadi bagian integral 

dari kehidupan masyarakat, sebagaimana terlihat dalam ziarah ke 

makam Wali Songo atau ulama karismatik seperti Habib Ali Kwitang, 

yang tidak hanya dipandang sebagai aktivitas religius, melainkan juga 

simbol perjuangan dakwah dan warisan budaya. Melalui proses 

akulturasi, ziarah menggabungkan ajaran Islam dengan tradisi lokal—

seperti doa bersama, tahlil, dan ritual adat—sehingga melahirkan 

praktik yang dinamis dan diterima luas. Dengan demikian, tradisi 

ziarah tidak hanya memperdalam pemahaman keagamaan, tetapi juga 

memperkuat identitas sosial dan budaya masyarakat Muslim di 

Nusantara.45 

 

 

 

 
44 Arifuddin Ismail, “Ziarah ke Makam Wali: Fenomena Tradisional di Zaman 

Modern,” dalam Jurnal al-Qalam 19, no. 2, 2019, hal. 94. 
45 Loir, Ziarah dan Wali di Dunia Islam, hal. 60. 



84 
 

C. Makam Keramat dalam Tradisi Islam Indonesia 

Para wali dalam tradisi Islam sering dipandang memiliki kedudukan 

istimewa dengan kekuatan spiritual yang luar biasa, sehingga tidak 

mengherankan apabila makam mereka selalu ramai diziarahi. Dalam 

tradisi Jawa, keberadaan makam dipandang memiliki kesakralan 

tersendiri yang erat kaitannya dengan penghormatan terhadap tokoh suci. 

Secara etimologis, istilah makam berasal dari bahasa Arab maqām yang 

berarti tempat, kedudukan, atau derajat, sedangkan istilah qabr digunakan 

untuk menyebut liang lahat atau kuburan dalam arti fisik. Oleh karena itu, 

meskipun dalam bahasa sehari-hari istilah makam dan kubur sering 

digunakan secara bergantian, terdapat perbedaan makna yang cukup 

penting: apabila yang dikuburkan adalah seorang wali atau tokoh yang 

dihormati karena kesalehannya, maka tempat tersebut lebih tepat disebut 

sebagai makam wali, bukan sekadar kuburan.46 

Istilah keramat, yang berasal dari kata karāmah dalam bahasa Arab, 

memiliki arti kemuliaan atau anugerah khusus. Dalam tradisi tasawuf dan 

tarekat, keramat dipahami sebagai suatu kejadian atau tindakan luar biasa 

yang dianugerahkan Allah kepada para wali-Nya. Fenomena ini sering 

dianggap sebagai bukti kedekatan spiritual seorang wali dengan Allah, 

sehingga mereka memperoleh kemampuan di luar kebiasaan manusia 

pada umumnya. Berbagai kisah mengenai keramat beredar di kalangan 

umat, seperti kemampuan berjalan di atas lautan dengan sajadah, 

mengetahui peristiwa sebelum terjadi, hingga hadir di dua tempat yang 

berbeda pada waktu yang bersamaan. 

Tidak setiap peristiwa atau tindakan yang bersifat luar biasa dapat 

digolongkan sebagai keramat. Jika keistimewaan tersebut muncul pada 

diri seorang nabi atau rasul, maka hal itu disebut mukjizat. Sebaliknya, 

apabila perbuatan luar biasa dilakukan oleh orang-orang kafir atau 

individu yang tidak memeluk Islam, meskipun tampak menyerupai 

praktik kesalehan, maka hal tersebut dikategorikan sebagai sihir atau ilmu 

hitam.47 

Bagi sebagian kalangan, makam tidak hanya dipahami sebagai 

tempat peristirahatan terakhir jenazah, tetapi juga diyakini memiliki 

kesakralan tersendiri karena di dalamnya bersemayam jasad seseorang 

yang dianggap memiliki keistimewaan spiritual. Jasad para tokoh keramat 

dipercaya berbeda dari jasad manusia biasa, sebab diyakini tidak akan 

dimakan oleh binatang tanah seperti cacing atau ulat, serta tetap utuh 

tanpa mengalami kerusakan. Selain itu, roh mereka diyakini memiliki 

 
46 Nur Syam, Islam Pesisir, Yogyakarta: LKis, 2005, hal. 139. 
47 Tim penulis IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Ensiklopedi Islam Indonesia, 

Jakarta: Djambatan, 1992, hal. 533-534. 



85 

 

keterkaitan dengan makamnya, bahkan dapat mendatanginya. Karena 

kedekatan orang tersebut dengan Allah SWT, makamnya kemudian 

dijadikan sebagai perantara doa, dengan harapan agar permohonan cepat 

tersampaikan kepada Allah. Akan tetapi, tidak semua peziarah memiliki 

niat yang benar, karena sebagian justru terjerumus pada praktik meminta 

langsung kepada roh penghuni makam untuk mengabulkan permintaan 

mereka. 

Pemujaan terhadap wali merupakan praktik keagamaan yang telah 

lama berkembang di tengah masyarakat Muslim. Permasalahan yang 

sering muncul berkaitan dengan ritual ini adalah adanya upaya 

mendekatkan diri kepada Allah SWT melalui perantaraan para wali yang 

dianggap saleh. Dalam ajaran Islam, terdapat tempat dan waktu tertentu 

yang memang memiliki keutamaan serta nilai kesakralan lebih 

dibandingkan lainnya. Pada ibadah-ibadah khusus, seperti shalat, doa, 

atau pembacaan al-Qur’an, diperbolehkan adanya tabarruk atau usaha 

mencari keberkahan. Akan tetapi, hal tersebut harus dipahami sebagai 

ketentuan yang ditetapkan oleh Allah SWT dan rasul-Nya, bukan 

berdasarkan penentuan manusia sendiri. Segala sesuatu yang berkaitan 

dengan kesakralan dan keberkahan pada dasarnya termasuk dalam ranah 

mughayyabāt (perkara gaib) yang berada di luar jangkauan akal dan tidak 

bisa ditentukan hanya dengan asumsi atau intuisi semata.48 

Ritual ziarah ke makam keramat merupakan tradisi yang mengakar 

kuat di Indonesia, khususnya di tengah masyarakat Muslim. Praktik ini 

tidak semata-mata ditujukan untuk mendoakan arwah orang yang telah 

wafat, tetapi juga dipandang sebagai sarana spiritual dalam mendekatkan 

diri kepada Allah SWT. Makam-makam keramat, seperti makam Wali 

Songo di Jawa maupun makam wali di berbagai daerah lainnya, menjadi 

destinasi penting bagi para peziarah yang datang untuk mengenang peran 

besar para wali dalam menyebarkan ajaran Islam sekaligus meneladani 

keteladanan mereka dalam kehidupan beragama.49 

Selain memiliki nilai spiritual, tradisi ziarah ke makam keramat juga 

mengandung dimensi sosial yang penting. Kegiatan ini umumnya 

dilakukan secara kolektif sehingga berfungsi sebagai sarana mempererat 

hubungan antar sesama Muslim. Melalui ziarah, masyarakat dapat saling 

bertukar pengalaman, memperdalam pemahaman keagamaan, serta 

melestarikan tradisi yang diwariskan secara turun-temurun. Di sejumlah 

daerah, praktik ziarah sering dipadukan dengan aktivitas sosial seperti 

tahlilan, doa bersama, hingga berbagi makanan, yang semuanya berperan 

 
48 Endra K. Pridhadhi, Makhluk Halus dalam Fenomena Kemusyrikan, Jakarta: 

Salemba Diniyyah, 2004, hal. 186. 
49 Siregar, P, “Tradisi Ziarah Kubur pada Makam Keramat/Kuno Jakarta,”  dalam 

Jurnal Islam and Humanities, vol. 5 no. 2, 2010, hal. 100-112. 



86 
 

dalam memperkuat solidaritas dan kebersamaan dalam kehidupan 

bermasyarakat. 

Di Indonesia, praktik ziarah ke makam keramat menjadi cerminan 

akulturasi antara ajaran Islam dan tradisi lokal, di mana unsur-unsur 

budaya seperti doa-doa tertentu, penggunaan sajadah, hingga tabur bunga 

yang berasal dari kearifan lokal dipadukan dengan nilai-nilai keislaman. 

Akulturasi ini menunjukkan adanya proses saling melengkapi antara 

agama dan budaya, sehingga tradisi ziarah tidak hanya dipandang sebagai 

ritual spiritual, tetapi juga sebagai warisan budaya yang tetap relevan 

dalam kehidupan masyarakat Muslim.50 

D. Biografi Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi 

1. Latar Belakang Keluarga 

Berdasarkan arsip yang ditulis langsung oleh Habib Muhammad 

bin Ali Al-Habsyi, putra sekaligus penerus dakwahnya di Jakarta, 

disebutkan bahwa Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi lahir di 

Kampung Kwitang pada hari Ahad, 20 Jumadil Akhir 1286 H (20 

April 1870 M). Dalam catatan tersebut juga dijelaskan bahwa beliau 

wafat dalam usia 102 tahun menurut penanggalan Hijriah (1286–1388 

H) atau 98 tahun menurut penanggalan Masehi (1870–1968 M).51 

Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi berasal dari garis 

keturunan Habib Muhammad bin Husein bin Abdurrahman Al-

Habsyi, seorang tokoh dari Hadramaut yang kemudian bermukim di 

Pontianak, Kalimantan Barat. Setelah wafatnya sang ayah, Habib 

Abdurrahman—ayah dari Habib Ali—berhijrah ke Jakarta dan 

menetap di kawasan Kwitang. Di sana, ia menikah dengan Nyai 

Salamah, putri seorang ulama Betawi yang tinggal di Jatinegara, 

sehingga memperkuat ikatan kultural dan religius antara tradisi Arab-

Hadrami dan masyarakat lokal Betawi.52 

Nasab Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi yang diperoleh 

dari Lembaga Rabithah Alawiyah melalui bagian Maktab Daimi 

(penasaban) menunjukkan kesinambungan garis keturunan yang 

bersambung hingga Rasulullah صلى الله عليه وسلم. Berikut urutan nasab tersebut 

secara lengkap: Ali bin Abdurrahman bin Abdullah bin Muhammad 

bin Husein bin Abdurrahman bin Husein bin Abdurrahman bin Alhadi 

bin Ahmad (Sohib Syi’ib) bin Muhammad (Al-Asgor) bin Alwi bin 

 
50 Riyadi, M. Akulturasi Budaya dalam Tradisi Ziarah Kubur di Indonesia. 

Bandung: Al-Furqan Press, 2015. 
51 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam 

Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 

2018, hal. 30. 
52 Abdul Qodir Umar Mauladdawilah, Tiga Serangkai Ulama Tanah Betawi, Jakarta: 

Pustaka Basma, 2009, hal. 20. 



87 

 

Abubakar (Al-Habsyi) bin Ali Al-Faqih bin Muhammad (Shohib 

Marbath) bin Ali (Khali’ Qosam) bin Alwi bin Muhammad bin Alwi 

Alawiyyin bin Ubaidillah bin Ahmad al-Muhajir bin Isa Arrumi bin 

Muhammad An-Nagieb bin Ali Uraidy bin Ja’far ash-Shadiq bin 

Muhammad al-Baqir bin Ali Zainal Abidin bin Husein Sayyidusy 

Syuhada’ bin Fatimah Az-Zahra binti Muhammad SAW.53 

Kisah tentang kelahiran Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi 

diawali dengan ujian panjang bagi kedua orang tuanya, Al-Habib 

Abdurrahman Al-Habsyi bin Abdullah Al-Habsyi dan Nyai Salmah, 

yang cukup lama tidak dikaruniai keturunan. Hingga pada suatu 

malam, Nyai Salmah bermimpi menggali sebuah sumur yang airnya 

memancar deras dan melimpah, sampai membanjiri sekelilingnya. 

Mimpi itu kemudian disampaikan kepada suaminya, dan Al-Habib 

Abdurrahman segera meminta penjelasan kepada seorang ulama 

terkemuka, Al-Habib Syeikh bin Ahmad Bafaqih. Beliau menafsirkan 

bahwa mimpi tersebut adalah isyarat dari Allah SWT, bahwa Nyai 

Salmah akan melahirkan seorang putra yang saleh, penuh ilmu, dan 

hidupnya dipenuhi keberkahan. Benar adanya, beberapa bulan 

kemudian, lahirlah seorang bayi yang diberi nama Ali Al-Habsyi, 

yang di kemudian hari tumbuh menjadi ulama besar dan dikenal luas 

karena ilmu serta ketokohannya dalam menyebarkan ajaran Islam.54 

Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi menikah dengan 

Syarifah A’isyah binti Habib Ali Assegaf, seorang wanita keturunan 

habaib yang berasal dari Gedong Hijau, Jakarta Selatan (yang kini 

dikenal sebagai kawasan Pondok Indah). Dari pernikahan tersebut, 

Allah SWT menganugerahkan sepuluh orang anak, yaitu delapan putri 

dan dua putra. Anak pertama bernama Abdurrahman, kedua Roqayah, 

ketiga Fatimah, keempat Khadijah, kelima Maryam, keenam Mahani, 

ketujuh Zainab, kedelapan Zahra, kesembilan Sa’diyah, dan anak 

bungsu bernama Muhammad. Dalam keseharian masyarakat Betawi, 

beliau lebih dikenal dengan sebutan Habib Ali Kwitang. Julukan ini 

muncul karena beliau adalah ulama asli dari Tanah Betawi, tepatnya 

Kwitang, sekaligus pendiri Majelis Taklim Kwitang yang hingga kini 

 
53 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam 

Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 

2018, hal. 30. 
54 Habib Abdurrahman Al-Habsyi, Riwayat Habib Ali al-Habsyi Kwitang; Sumur 

Yang Tak Pernah Kering, Jakarta: Islamic Center Indonesia, 2010, hal. 3-4. 



88 
 

tetap dikenal sebagai salah satu pusat dakwah dan pengajaran Islam di 

Jakarta.55 

Habib Ali Kwitang dikenal memiliki keistimewaan dalam 

metode dakwahnya yang mampu menyentuh hati berbagai kalangan. 

Beliau dipandang sebagai sosok ulama yang dapat mempersatukan 

para habaib dan kiai di Jakarta, meskipun mereka memiliki latar 

belakang, karakter, serta kecenderungan yang berbeda. 

Kepribadiannya yang penuh kelembutan dan kebijaksanaan membuat 

banyak orang yang semula tidak menyukai, mengkritik dengan keras, 

bahkan menentangnya, pada akhirnya berubah sikap menjadi lebih 

simpati, menghormati, dan mendekat kepadanya. Kemampuan beliau 

dalam merangkul dan menyatukan para ulama serta tokoh agama 

menjadikan Habib Ali Kwitang sebagai figur yang sangat dihormati, 

tidak hanya di kalangan masyarakat Betawi, tetapi juga di dunia 

keilmuan dan dakwah Islam secara luas.56 

Perjalanan Habib Ali menuju kedudukannya sebagai ulama 

besar tidak terlepas dari bimbingan para guru, khususnya Habib 

Utsman bin Yahya. Pada tahun 1901, beliau bersama Habib Abubakar 

bin Abdullah Alatas, Habib Abubakar bin Muhammad Al-Habsyi, 

Habib Abubakar bin Ali Shahab, serta sejumlah tokoh masyarakat 

lainnya mendirikan organisasi Jami’atul Kheir. Perkumpulan ini 

kemudian berkembang menjadi Madrasah Diniyah Jami’atul Kheir, 

yang menyediakan jenjang pendidikan mulai dari tingkat ibtidaiyah 

hingga perguruan tinggi. Tidak hanya itu, Habib Ali juga berperan 

penting dalam pendirian Ar-Rabithah Al-Alawiyah pada tahun 1928, 

sebuah organisasi yang mewadahi keturunan keluarga Nabi 

Muhammad. Di samping itu, beliau turut mendirikan lembaga sosial 

berupa Darul Aitam atau rumah yatim piatu di Tanah Abang, sebagai 

bentuk kepedulian terhadap masyarakat yang membutuhkan.57 

Habib Ali dikenal sebagai perintis majelis taklim yang pertama 

kali dilaksanakan di Kwitang, Jakarta Pusat, pada tahun 1889. Majelis 

ini tercatat sebagai majelis taklim pertama di Jakarta, sebab pada masa 

penjajahan hampir tidak ada yang berani mengadakannya. Aktivitas 

dakwah beliau tidak hanya terbatas di Jakarta, tetapi juga merambah 

 
55 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam 

Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 

2018, hal. 30. 
56 Riwayat Habib Ali Kwitang, dalam Majalah al-Kisah, No. 02/21 Januari – 03 

Februari 2013, hlm. 132-133. 
57 Abdullah Sajad, dkk, Ensiklopedi Pemuka Agama Nusantara, Jakarta: Puslitbang 

Lektur dan Khazanah Keagamaan Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama, 2016, hal. 

794. 



89 

 

ke berbagai negara, seperti Singapura, Malaysia, Pakistan, Sri Lanka, 

India, dan beberapa wilayah lainnya. Selain berdakwah, Habib Ali 

turut menorehkan kontribusi dalam bidang keilmuan melalui karya 

tulisnya, antara lain Al-Azhar Al-Wardiyah Fi Sirah An-Nabawiyyah 

yang menguraikan akhlak Nabi Muhammad SAW, serta Ad-Durar Fi 

al-Shalawat ‘ala Khairil Bariyyah yang berisi kumpulan shalawat 

kepada Nabi. 

Pada tahun 1911, Habib Ali mendirikan sebuah lembaga 

pendidikan bernama Unwanul Falah. Madrasah ini memiliki karakter 

terbuka untuk semua kalangan, baik laki-laki maupun perempuan, 

tanpa membedakan latar belakang. Bahkan, bagi para murid yang 

ingin tinggal dan menuntut ilmu secara intensif, disediakan fasilitas 

pondok untuk santri putra maupun putri, sehingga lembaga ini 

berkembang sebagai pusat pendidikan dan dakwah yang berpengaruh 

pada masanya.58 

Dalam perjalanan hidupnya, Habib Ali tercatat telah menunaikan 

ibadah haji sebanyak tiga kali. Salah satu catatan penting mengenai 

perjalanan hajinya ditemukan pada tahun 1936, ketika sebuah berita 

melaporkan kepulangan beliau dari Tanah Suci Mekkah. Disebutkan 

bahwa Habib Ali bersama rombongan jamaah haji lainnya tiba di 

tanah air pada waktu Subuh dengan menggunakan kapal laut bernama 

Tajandoen, yang pada saat itu mengangkut kurang lebih 900 jamaah 

haji. 

Setiap kali kembali dari Tanah Suci Mekkah, Habib Ali selalu 

memperoleh penghormatan khusus dari pihak maskapai pelayaran 

yang menjadi sarana transportasinya. Salah satu bentuk penghormatan 

tersebut tampak dari perlakuan istimewa yang diberikan maskapai 

pelayaran Nederland di Pelabuhan Tanjung Priuk. Mereka 

menyediakan pelayanan khusus bagi Habib Ali beserta keluarganya, 

agar beliau dapat terhindar dari kerumunan jamaah haji lainnya 

maupun kerabat yang datang menyambut kepulangannya. Perlakuan 

ini menunjukkan posisi Habib Ali yang sangat dihormati, baik sebagai 

ulama maupun tokoh masyarakat, sehingga kehadirannya selalu 

disambut dengan penuh penghargaan.59 

 
58 Abdullah Sajad, dkk, Ensiklopedi Pemuka Agama Nusantara, Jakarta: Puslitbang 

Lektur dan Khazanah Keagamaan Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama, 2016, hal. 

795. 
59 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam 

Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 

2018, hal. 34. 

 



90 
 

Terdapat sebuah catatan yang mengisahkan riwayat kedua orang 

tua Habib Ali Kwitang. Kakeknya, Al-Habib Muhammad bin Husein 

Al-Habsyi, dikenal sebagai seorang ulama asal Hadramaut yang 

kemudian menetap di Pontianak, Kalimantan Barat, dan 

melangsungkan pernikahan di kota tersebut. Sementara itu, kakeknya 

yang lain, Al-Habib Abdullah bin Muhammad Al-Habsyi, lahir di 

Pontianak dan turut aktif dalam dakwah serta perjuangan bersama 

para sultan dari keluarga Al-Qadri. Beliau bahkan ikut berperan dalam 

pendirian Kesultanan Hasyimiyyah di Kalimantan Barat. Setelah itu, 

Al-Habib Abdullah melanjutkan dakwah dan aktivitas perdagangan di 

Pulau Jawa hingga akhirnya menikah di Kota Semarang, Jawa 

Tengah. Namun, dalam perjalanan pulangnya menuju Pontianak, 

beliau wafat karena kapal yang ditumpanginya mengalami karam di 

tengah laut.60 

Ayah Habib Ali Kwitang, yakni Al-Habib Abdurrahman Al-

Habsyi, dikenal sebagai seorang ulama yang lahir di Kota Semarang, 

Jawa Tengah, sebelum kemudian hijrah ke Jakarta dan menikah 

dengan Hajjah Salmah, seorang perempuan Betawi asal Jatinegara. 

Dalam perjalanan hidupnya, Habib Abdurrahman menjalin 

persahabatan erat dengan pelukis nasional ternama, Raden Saleh 

Bustaman, yang juga berasal dari keluarga Alawiyyin. Kedekatan 

tersebut wajar adanya, sebab keduanya sama-sama memiliki garis 

keturunan Alawiyyin dan lahir di Semarang. Raden Saleh, yang 

memiliki nama asli Sayyid Shalih bin Husein bin Awadh bin Yahya, 

wafat lebih dahulu dibandingkan Habib Abdurrahman, dan 

dimakamkan di Bogor, Jawa Barat.61 

Habib Abdurrahman lahir di kawasan Cikini dari keluarga Al-

Habsyi, yang merupakan bagian dari cabang keluarga Al-Hadi bin 

Ahmad Shahib Syi‘ib. Ia tercatat sebagai generasi pertama dari garis 

keturunannya yang lahir di wilayah Nusantara, atau dapat pula disebut 

sebagai generasi kedua yang menetap di tanah ini setelah leluhurnya 

bermigrasi dari Hadramaut. 

Menurut salah satu sumber, kakek Habib Abdurrahman, yakni 

Muhammad bin Husein, disebut sebagai orang pertama dari keluarga 

Al-Habsyi yang berhijrah dari Hadhramaut ke Nusantara. Beliau 

menetap di Pontianak dan menikah dengan seorang putri dari keluarga 

Kesultanan Pontianak. Dari sudut pandang ini, Habib Abdurrahman 

Cikini dapat digolongkan sebagai generasi kedua yang lahir di 

 
60 Abdul Qadir Umar Mauladdawilah, 26 Mutiara Habaib Nusantara, Kuala 

Lumpur: Inteam Publishing, 2014, hal. 138. 
61 “Riwayat Habib Abdurrahman Al-Habsyi Cikini”, dalam Majalah al-Kisah, No. 

15/26 Juli – 08 Agustus 2010, hal. 144. 



91 

 

Nusantara, atau generasi ketiga yang sudah menetap di wilayah ini. 

Bahkan, terdapat pula riwayat lain yang menyebutkan bahwa 

kakeknya ikut berperan dalam pendirian Kesultanan Hasyimiyah 

Pontianak bersama keluarga Al-Qadri. Akan tetapi, setelah dilakukan 

penelusuran lebih jauh, tampak adanya perbedaan data dan 

kemungkinan distorsi dalam penyampaian informasi mengenai hal 

tersebut.62 

Dalam kitab rujukan nasab Alawiyyin yang disusun oleh Habib 

Ali bin Ja'far Assegaf, disebutkan bahwa menurut keterangan Habib 

Ali Kwitang—yang memperoleh informasi dari Habib Alwi, sepupu 

dua kali Habib Ali Kwitang yang menetap di Surabaya—Habib 

Muhammad bin Husein wafat di Tarbeh, Hadhramaut. Kitab tersebut 

juga mencatat bahwa Habib Abdullah, ayah dari Habib Abdurrahman 

Cikini, merupakan seorang wulati, yaitu lahir di Hadhramaut, tepatnya 

di Tarbeh. Berdasarkan informasi ini, dapat disimpulkan bahwa Habib 

Abdurrahman Cikini termasuk generasi pertama dari garis keturunan 

keluarganya yang lahir di Nusantara.63 

Keterangan yang menyebutkan bahwa Habib Muhammad bin 

Husein turut mendirikan Kesultanan Al-Kadriyah Al-Hasyimiyah di 

Pontianak ternyata tidak akurat. Hal ini bertentangan dengan catatan 

sejarah mengenai pendirian Kesultanan Pontianak dan fakta historis 

yang menunjukkan bahwa Habib Muhammad wafat di Tarbeh, 

Hadhramaut. Sampai saat ini, tidak ada bukti yang menunjukkan 

bahwa Habib Muhammad pernah menjejakkan kaki di wilayah 

Nusantara.64 

Berdasarkan analisis terhadap masa hidup dan lokasi wafat 

tokoh-tokoh terkait, dapat disimpulkan bahwa orang pertama dari 

keluarga ini yang datang ke Nusantara adalah putra Habib 

Muhammad Al-Habsyi, yakni Habib Abdullah Al-Habsyi, ayah dari 

Habib Abdurrahman Cikini. Mengacu pada tahun berkuasanya para 

Sultan Pontianak dan disesuaikan dengan fakta bahwa Habib Ali 

Kwitang lahir pada tahun 1870 M (sekitar 10 tahun setelah pernikahan 

orang tuanya), diperkirakan Habib Abdullah tiba di Pontianak pada 

 
62 “Riwayat Habib Abdurrahman Al-Habsyi Cikini”, dalam Majalah al-Kisah, No. 

15/26 Juli – 08 Agustus 2010, hal. 141. 
63 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam 

Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 

2018, hal. 38. 
64 “Riwayat Habib Abdurrahman Al-Habsyi Cikini”, dalam Majalah al-Kisah, No. 

15/26 Juli – 08 Agustus 2010, hal. 141. 

 



92 
 

masa pemerintahan Sultan Syarif Utsman Al-Qadri, yang memerintah 

antara tahun 1819 hingga 1855 M. 

Informasi yang menyebutkan adanya hubungan pernikahan 

antara Habib Muhammad dan keluarga Kesultanan Pontianak 

sesungguhnya tidak merujuk pada Habib Muhammad maupun Habib 

Abdullah, melainkan pada saudara Habib Abdurrahman Cikini, yaitu 

Habib Alwi. Habib Alwi menikahi Syarifah Zahra binti Pangeran 

Abdurrahman bin Pangeran Hamid, yang dimakamkan di Masjid 

Rawa Angke, Jakarta, dan merupakan putri dari Sultan Syarif 

Abdurrahman Al-Qadri. Dari pernikahan ini, mereka dikaruniai dua 

putra, yaitu Ahmad dan Ali.65 

Hubungan kekerabatan keluarga ini tidak hanya terjalin dengan 

Kesultanan Pontianak, tetapi juga dengan Kesultanan Kubu di 

Kalimantan Barat. Habib Alwi menikahi Syarifah Nur, putri Sultan 

Abdurrahman Alaydrus, Sultan Kubu yang ketiga, dan dari 

pernikahan ini lahirlah dua putra, yakni Abdullah dan Abdurrahman. 

Selain itu, keturunan Habib Alwi yang menetap di Trengganu, melalui 

putranya Ahmad, memiliki hubungan keluarga dengan Syarifah 

Fathimah binti Ahmad Alaydrus.66 

Habib Alwi bin Abdullah Al-Habsyi, bersama lima 

saudaranya—Umar, Husein, Shalih, Alwiyah, dan Nur—merupakan 

anak-anak dari Habib Abdullah, dengan ibunya berasal dari keturunan 

Bansir. Habib Alwi wafat di Makkah, dan keturunannya kini tersebar 

di berbagai wilayah, termasuk Pontianak dan Trengganu, Malaysia. 

Sebaliknya, garis keturunan dari Umar, Husein, dan Shalih tidak 

berlanjut. 

Nama Bansir, yang berasal dari istilah Ba Nashir, merujuk pada 

sebuah keluarga masyayikh dari Hadhramaut yang kemudian 

bermigrasi ke Pontianak. Setelah tinggal dan berbaur di daerah 

tersebut dalam waktu yang cukup lama, nama Bansir dijadikan 

penanda sebuah kampung yang dikenal sebagai Kampung Bansir. 

Anggota keluarga Bansir pertama yang menetap di kampung ini 

adalah Syaikh Umar bin Ahmad (wafat Senin, 19 Jumadil Akhiriah 

1227 H/ Oktober 1773 M), sedangkan putranya, Syaikh Ahmad bin 

Umar Bansir, dikenal sebagai tokoh yang membuka Kampung Bansir. 

Habib Abdullah kemudian menikahi putri Syaikh Ahmad, Syaikhah 

 
65 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam 

Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 

2018, hal. 39. 
66 “Riwayat Habib Abdurrahman Al-Habsyi Cikini”, dalam Majalah al-Kisah, No. 

15/26 Juli – 08 Agustus 2010, hal. 142. 



93 

 

Aisyah, dari pernikahan inilah lahir enam saudara Habib 

Abdurrahman Cikini yang berasal dari ibu yang berbeda.67 

Mengenai ibunda tercinta Habib Ali, Nyai Hajjah Salmah, 

diceritakan bahwa Habib Ali menunjukkan rasa hormat dan khidmat 

yang luar biasa kepadanya. Ia tidak pernah menolak atau membantah 

setiap perintah ibunya. Suatu ketika, saat tengah melakukan 

perjalanan dakwah di Singapura, ibunya mengirimkan telegram yang 

berisi perintah agar segera kembali ke Jakarta. Tanpa menunda, Habib 

Ali langsung pulang untuk memenuhi permintaan ibunya. Sikap taat 

dan hormatnya ini diyakini menjadi salah satu faktor yang menjadikan 

ilmu yang dimilikinya penuh berkah dan bermanfaat, sehingga 

dakwahnya selalu mendapat sambutan hangat di mana pun ia 

berdakwah.68 

Tidak banyak data atau informasi lebih lanjut yang menjelaskan 

siapa sosok ibunda Habib Ali. Namun, yang diketahui adalah bahwa 

beliau merupakan seorang gadis shalihah, anak dari seorang ulama 

shalih yang berasal dari Kampung Pulo, Meester, Jatinegara. 

Pada tahun 1880 Masehi, saat Habib Ali berusia 10 tahun, 

ayahnya meninggal dunia dan dimakamkan di Cikini, Jakarta Pusat, 

tepat di belakang Taman Ismail Marzuki, yang pada masa itu 

merupakan tanah milik Raden Saleh. Ibunya, Hajjah Salmah, wafat 

pada tanggal 2 Rajab 1351 H dan dimakamkan di Pemakaman Umum 

Tanah Abang.69 

Selain mengenai kedua orang tuanya, Habib Ali juga memiliki 

seorang menantu dari anak sulungnya, Habib Abdurrahman bin Ali 

Al-Habsyi. Wanita tersebut adalah seorang muallaf yang kemudian 

menjadi menantu kesayangan Habib Ali. 

Kisah ini berawal dari sosok Van Engels, seorang 

berkewarganegaraan Belanda yang menganut agama Kristen Katolik, 

yang memiliki istri pribumi asal Wonosobo. Pada masa itu, Van 

Engels bekerja di onderneming (perkebunan) teh di kaki Gunung 

Dieng, Jawa Tengah. Untuk memperbaiki nasib hidupnya, Van Engels 

bersama keluarganya memutuskan untuk hijrah ke Batavia. 

 
67 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam 

Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 

2018, hal. 40. 
68 Abdul Qadir Umar Mauladdawilah. 17 Habaib Berpengaruh di Indonesia, 

Malang: Pustaka Basma, 2013, hal. 131-132. 
69 Abdul Qadir Umar Mauladdawilah, 26 Mutiara Habaib Nusantara, Kuala 

Lumpur: Inteam Publishing, 2014, hal. 138. 

 



94 
 

Di Jl. Pecenongan, Jakarta Pusat, terdapat sebuah wilayah yang 

dihuni oleh masyarakat Eropa, dan di sanalah keluarga Engels 

bermukim. Van Engels memiliki dua orang anak gadis, Maria dan 

Lies. Sebagai gadis Indo-Belanda, Maria memiliki paras cantik, kulit 

putih, dan tubuh tinggi. Ia bekerja di sebuah toko penjahit di 

Noordwijk (sekarang Jl. Juanda, Jakarta Pusat).70 

Di dekat Pecenongan terdapat Gang Abu, yang banyak dihuni 

oleh orang Arab. Habib Abdurrahman sering mengunjungi teman-

temannya di sana, melewati tempat Maria Van Engels bekerja. 

Diperkirakan, perkenalan antara seorang pemuda keturunan 

Arab dan seorang gadis Indo-Belanda terjadi pada akhir 1880-an. 

Habib Abdurrahman hampir setiap hari mendatangi tempat Maria 

bekerja. Pada awalnya, perhatian Habib Abdurrahman tidak mendapat 

respons, namun melalui kesungguhan dan ketekunannya, akhirnya 

kedua remaja yang berasal dari agama berbeda itu saling tertarik. 

Maria kemudian lebih dahulu menyatakan kesediaannya memeluk 

Islam dan mengganti namanya menjadi Mariam, dengan ibunya, yang 

biasa dipanggil Encang, turut mendampinginya. Konon, menjelang 

pernikahan mereka yang digelar di kediaman Habib Ali Kwitang, 

beredar kabar bahwa pasukan Belanda siap mendatangi kampung 

Kwitang untuk menggagalkan acara tersebut.71 

Namun, rupanya masyarakat kampung Kwitang sudah 

mengantisipasi isu tentang kedatangan pasukan tentara Belanda. Di 

antara mereka terdapat jawara-jawara silat yang telah siap dengan 

goloknya. Mereka berkumpul dan menunggu di Warung Andil, yang 

terletak di perempatan Jalan Kramat II dan Jalan Kembang I. 

Setelah melangsungkan pernikahan secara Islam, Maria van 

Engels menjadi menantu kesayangan Habib Ali dan tinggal di rumah 

mertuanya. Ia dengan mudah bergaul dengan masyarakat sekitar, dan 

sejak saat itu, Maria biasa dipanggil dengan nama 'Wan Enon' atau Ibu 

Enon. Sedangkan oleh cucu-cucunya, ia dipanggil dengan sebutan 

Jiddah Non. 

Setelah berkeluarga, Wan Enon menjadi seorang Muslimah yang 

sangat taat. Bahkan, selama dua tahun, ia mentaati suaminya untuk 

tidak keluar rumah terlebih dahulu, dengan tujuan agar suaminya 

dapat mendidiknya dengan ajaran Islam. Selama berada di rumah, 

 
70 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam 

Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 

2018, hal. 41. 
71 Alwi Shahab. Maria van Engels; Menantu Habib Kwitang, (Jakarta: Republika, 

2006), hal. 2. 



95 

 

Wan Enon selalu mengenakan pakaian Muslim dan tidak pernah lepas 

dari tasbih yang selalu ada di tangannya. 

Pada tahun 1940, suaminya, Habib Abdurrahman bin Ali Al-

Habsyi, wafat, namun hal itu sama sekali tidak mengurangi ketaatan 

Wan Enon. Ia tetap menjalani kehidupannya dengan penuh takwa. 

Untuk membantu sebagian keluarganya yang telah menikah, Wan 

Enon berjualan jamu atau obat-obatan herbal. Wan Enon sangat ahli 

dalam meracik jamu, karena ia memiliki buku resep obat-obatan 

herbal yang ditulis dalam bahasa Belanda. Selain itu, Wan Enon juga 

memiliki jiwa sosial yang tinggi. Jika ada seseorang yang 

membutuhkan namun tidak mampu membeli jamunya, ia dengan 

murah hati memberikannya secara gratis. Namun, sangat disayangkan, 

setelah kepergian Wan Enon, buku resep jamu herbal tersebut hilang 

begitu saja.72 

Meskipun Wan Enon dan adiknya, Lies Van Engels, memiliki 

keyakinan yang berbeda, mereka tetap menjaga hubungan 

kekerabatan yang baik. Lies kembali ke Belanda bersama anak-

anaknya dan tinggal di Wesp, dekat Amsterdam, sebelum akhirnya 

pindah ke Amerika Serikat. Pada tahun 1990, Alwi Shahab, penulis 

buku Maria Van Engels: Menantu Habib Ali Kwitang, pergi ke 

Belanda dan bertemu dengan keluarga Lies. Mereka menanyakan 

tentang anak-anak Maria, namun sayangnya, anak-anak tersebut sudah 

tidak bisa lagi berbahasa Indonesia. 

Pada suatu malam di tahun 1961, Jiddah Non yang sedang sakit 

menginginkan seluruh anggota keluarganya berada di sekitarnya. 

Setelah wafat, jenazahnya ditempatkan di dekat kamar mertuanya, 

Habib Ali. Ribuan pelayat hadir untuk memberikan penghormatan 

terakhir, termasuk sejumlah ulama terkemuka Jakarta yang juga 

merupakan murid-murid Habib Ali, seperti KH. Abdullah Syafi’ie, 

KH. Tohir Rohili, dan KH. Noer Ali.73 

2. Perjalanan Menuntut Ilmu 

Dalam Kitab Rihlatul Asfar yang disusun oleh Habib Abubakar 

bin Ali bin Abubakar bin Shihab, disebutkan bahwa ketika Habib Ali 

berusia 12 tahun, atau sekitar dua tahun setelah wafatnya ayahanda, 

beliau berangkat ke Hadramaut pada tahun 1298 H/1881 M. 

Perjalanan menuntut ilmu ini merupakan pemenuhan wasiat ayahnya 

 
72 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam 

Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 

2018, hal. 43. 
73 Alwi Shahab. Maria van Engels; Menantu Habib Kwitang, (Jakarta: Republika, 

2006), hal. 4. 

 



96 
 

kepada Nyai Salmah agar anaknya dikirim ke Hadramaut, Yaman, 

untuk menimba ilmu. Demi melaksanakan wasiat tersebut, Nyai 

Salmah menjual satu-satunya perhiasannya, sebuah gelang, sebagai 

biaya keberangkatan Habib Ali. 

Setibanya di Hadramaut, Habib Ali memanfaatkan masa 

mudanya dengan sebaik-baiknya untuk menuntut ilmu yang 

bermanfaat sekaligus mencari rezeki halal sebagai bekal hidup, 

mengingat ibunya tidak mampu membiayai kebutuhan sehari-hari di 

perantauan. Salah satu pekerjaan yang dilakukannya adalah 

menggembala kambing, sebuah pekerjaan yang lazim bagi orang-

orang saleh dan juga dilakukan oleh para nabi, termasuk Nabi 

Ibrahim, Nabi Daud, Nabi Isa, dan Nabi Muhammad SAW. Dengan 

demikian, pengalaman menggembala kambing menjadi bagian dari 

perjalanan spiritual dan pendidikan Habib Ali selama menuntut ilmu 

di tanah Hadramaut.74 

Di Hadramaut, Habib Ali berguru kepada para pembesar ulama 

dan auliya. Beberapa guru beliau di antaranya: 

a. Habib Ali bin Muhammad Al-Habsyi di Sewun, 

b. Habib Ahmad bin Hasan Al-Attas di Huraidha, seorang ulama 

besar yang buta dan guru yang paling dicintainya setelah Habib 

Ali bin Muhammad Al-Habsyi, 

c. Habib Abdurrahman bin Muhammad Al-Mashyur (mufti 

Hadramaut, penulis Kitab Bughyah al-Musytarsyiddin), 

d. Habib Hasan bin Ahmad Alaydrus di Boor, yang terletak sekitar 

20 km dari Kota Sewun, di mana Habib Ali bekerja sebagai buruh 

pengembala kambing, 

e. Habib Ahmad bin Muhammad al-Muhdar di Quwairah, 

f. Habib Idrus bin Umar Al-Habsyi di Ghurfah, 

g. Habib Muhammad bin Saleh bin Abdullah Al-Attas di ‘Amd, 

h. dan Syaikh Hasan bin Mukhandan. 

Dalam sumber lain dikatakan bahwa Habib Ali juga menuju ke 

tempat Al-Habib Al-Allamah Al-Hasan bin Ahmad Alaydrus, Al-

Habib Al-Allamah Zein bin Alwi Ba'bud, dan Syekh Al-Allamah 

Hasan bin Awadh bin Makhdzam. Selain itu, beliau juga meminta doa 

dari orang-orang sholeh lainnya. 

Setelah belajar di Hadhramaut, Habib Ali melanjutkan 

perjalanan menuntut ilmunya ke Makkah. Selama di Tanah Suci, 

beliau memanfaatkan waktunya untuk menuntut ilmu dan meminta 

 
74 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam 

Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 

2018, hal. 45. 



97 

 

ijazah kepada para pembesar ulama dan auliya’ yang berada di sana, 

di antaranya:75 

a. al-‘Allamah asy-Syeikh Muhammad Said Babshil (Pengarang 

Kitab I’anathuth Tholibin), 

b. al-‘Allamah asy-Syeikh Umar bin Muhammad Syattha’, 

c. al-‘Allamah asy-Syeikh Umar bin Abubakar Bajunaid, 

d. al-‘Allamah asy-Syeikh Abdullah bin Muhammad Sholeh az-

Zawawi, 

e. dan al-‘Allamah asy-Syeikh Umar Hamdani al-Maghribi. 

Selain menuntut ilmu di Makkah, Habib Ali juga menempuh 

pendidikan di Kota Madinah Al-Munawwarah, di mana beliau belajar 

kepada al-‘Allamah al-Habib Abdullah Jamalullail (asy-Syekh as-

Saadah). Selama di Madinah, beliau juga menerima ijazah untuk 

menyebarkan Maulid al-‘Azab langsung dari putra shahibul Maulid 

al-‘Azab, yaitu al-‘Allamah asy-Syeikh Sulaiman bin Muhammad al-

‘Azabi. Di samping itu, beliau menimba ilmu dari berbagai guru 

terkemuka lainnya yang berada di tanah Hijaz pada masa itu. 

Setelah delapan tahun menuntut ilmu di Hadhramaut dan 

Makkah, Habib Ali, yang saat itu masih tergolong muda, yakni 

berusia 19 tahun, kembali ke Indonesia pada awal tahun 1889 M. 

Pada tahun 1303 H, yang bertepatan dengan tahun 1886 M, 

Habib Ali kembali ke Indonesia dan melanjutkan menuntut ilmu 

dengan berguru kepada para ulama dan auliya yang berada di tanah 

air. Beberapa guru beliau di antaranya adalah:76 

1. Al-‘Allamah al-Habib Utsman bin Abdullah bin Yahya (Mufti 

Batavia), 

2. KH. Abdul Hamid (Jatinegara), 

3. KH. Mujitaba bin Ahmad (Jatinegara), 

4. Al-Habib Muhammad bin Alwi ash-Shulaibiyah al-Aydrus, 

5. Al-Habib Salim bin Abdurahman al-Jufri, 

6. Al-Habib Husein bin Muhsin al-Attas, 

7. Al-Habib Abdullah bin Muhsin al-Attas (Keramat Empang, 

Bogor), 

8. Al-Habib Ahmad bin Abdullah bin Thalib al-Attas (Pekalongan), 

9. Al-Habib Muhammad bin Idrus al-Habsyi (Surabaya), 

10. Al-Habib Muhammad bin Ahmad al-Muhdor (Bondowoso), 

 
75 Abdul Qadir Umar Mauladdawilah. 17 Habaib Berpengaruh di Indonesia, 

Malang: Pustaka Basma, 2013, hal. 132. 
76 Abdul Qadir Umar Mauladdawilah, 26 Mutiara Habaib Nusantara, Kuala 

Lumpur: Inteam Publishing, 2014, hal. 142-143. 

 



98 
 

11. Al-Habib Ahmad bin Muhsin al-Haddar (Bangil), 

dan masih banyak lagi para ulama dan auliya yang menjadi guru-

gurunya. 

Dikutip dalam bukunya Ahmad Fadli HS yang berjudul Ulama 

Betawi (Studi Tentang Jaringan Ulama Betawi dan Kontribusinya 

Terhadap Perkembangan Islam Abad ke-19 dan 20) pada halaman 94, 

Habib Muhammad bin Thahir Al-Haddad (Tegal), yang ketika itu 

berkesempatan datang ke Indonesia pada tahun 1316 H, juga termasuk 

salah satu guru dari Habib Ali. 

Salah satu guru Habib Ali di Batavia yang berstatus sebagai 

mufti di Tanah Betawi, yaitu Habib Utsman bin Yahya, sangat 

menyayangi Habib Ali Kwitang. Bahkan, Habib Utsman meminta 

kepada murid kesayangannya itu untuk menjadi penerusnya sebagai 

mufti. Namun, Habib Ali menolaknya dengan hormat.77 

Habib Ali juga sangat senang berkomunikasi dengan para guru-

gurunya. Di Indonesia, guru yang paling disenanginya adalah Habib 

Abdullah bin Mukhsin Al-Attas yang tinggal di wilayah Bogor 

(Kramat Empang, Bogor). Bahkan, jika Habib Abdullah ingin bertemu 

dengan Habib Ali, beliau cukup memanggilnya dari kejauhan, dan 

Habib Ali akan mendengar panggilan itu dan langsung bergegas 

menemui Habib Abdullah bin Mukhsin Al-Attas.78 

Dalam perjalanannya menuntut ilmu, ketika Habib Ali berguru 

kepada Habib Muhammad bin Ahmad Muhdor dari Bondowoso, yang 

dicatat dalam Kitab Tajul ‘Aras, saat itu Habib Muhammad Al-

Muhdor tinggal di Bondowoso. Selama menuntut ilmu dengan Habib 

Muhammad Al-Muhdor, Habib Ali sering kali menempuh perjalanan 

antara Jakarta dan Bondowoso untuk menemui sang guru tercinta.  

                
Alif Lām Mīm. Apakah manusia mengira bahwa mereka akan 

dibiarkan (hanya dengan) berkata, “Kami telah beriman,” sedangkan 

mereka tidak diuji? 

Demikian sepenggal Surat al-Ankabut/29:  1-2 yang 

disampaikan oleh Habib Muhammad bin Ahmad Al-Muhdor dari 

Bondowoso – Jawa Timur kepada Habib Ali. Habib Muhammad Al-

Muhdor sangat besar menaruh perhatian kepada murid 

 
77 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam 

Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 

2018, hal. 49. 
78 Habib Abdurrahman Al-Habsyi, Riwayat Habib Ali al-Habsyi Kwitang; Sumur 

Yang Tak Pernah Kering, Jakarta: Islamic Center Indonesia, 2010, hal. 11-12. 

 



99 

 

kesayangannya, Habib Ali Kwitang, yang saat itu tengah dirundung 

persoalan yang seakan tak ada habis-habisnya. Habib Ali memang 

tengah limbung akibat tekanan yang dialaminya selama mengurus 

umat. Ia menyampaikan keluh kesahnya dan berbagai kesulitan yang 

dihadapinya kepada Habib Muhammad Al-Muhdor. Sepenggal surat 

Al-Ankabut tersebut ditulis oleh sang guru kepada Habib Ali, yang 

berarti, "Adakah manusia mengira bahwa mereka akan dibiarkan saja 

mengatakan: Kami telah beriman, tanpa mereka mendapat 

cobaan?"79 

Dalam sebuah selembar surat yang ditulis oleh Habib 

Muhammad Al-Muhdor, beliau menisyaratkan bahwa seorang ulama 

besar, seperti Habib Ali Kwitang, pasti akan menghadapi berbagai 

macam cobaan dalam hidupnya. Allah SWT sengaja menunjukkan 

kasih sayangnya kepada orang-orang yang dicintainya melalui segala 

macam cobaan dalam kehidupan mereka. 

Pada suatu kesempatan lainnya, dalam usianya yang masih 

muda, Habib Ali pergi ke Pekalongan, Jawa Tengah, untuk 

mengunjungi gurunya, al-Habib Ahmad bin Abdullah bin Thalib Al-

Attas. Usai melaksanakan shalat Jumat, Habib Ahmad menggandeng 

tangan Habib Ali dan menaikkannya ke atas mimbar. 

Habib Ali berkata kepada al-Habib Ahmad bin Abdullah bin 

Thalib Al-Attas, “Wahai habib, aku tidak bisa berbicara apabila antum 

berada di depan mereka.” Lalu, Habib Ahmad dengan bijak 

menjawab, “Wahai anakku Ali, berbicaralah engkau menurut lidah 

orang lain.”80 

Peristiwa serupa pernah terjadi ketika Habib Ali menuntut ilmu 

kepada Habib Utsman bin Yahya. Saat terjadi konflik di Tripoli Barat 

– Libya, al-Habib Utsman bin Yahya memerintahkan Habib Ali untuk 

naik mimbar dan menyampaikan pidato di masjid jami’ di hadapan 

ribuan jamaah dengan tujuan mendoakan kaum Muslimin yang 

sedang menjadi korban kekerasan. Mengingat usianya yang masih 

muda, saat itu Habib Ali belum pernah berbicara di mimbar di 

hadapan banyak orang. Namun, pengalaman tersebut melatih 

kefasihan beliau dalam memberikan nasihat, dan sejak itu ia dikenal 

sebagai seorang da’i dengan pengaruh yang sangat besar. 

 
79 Habib Abdurrahman Al-Habsyi, Riwayat Habib Ali al-Habsyi Kwitang; Sumur 

Yang Tak Pernah Kering, Jakarta: Islamic Center Indonesia, 2010, hal. 36. 
80 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam 

Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 

2018, hal. 50. 

 



100 
 

Selama menuntut ilmu, Habib Ali Al-Habsyi dikenal sebagai 

murid yang cerdas dan memiliki kemampuan menghafal yang sangat 

tinggi. Selain itu, yang paling utama adalah keinginan yang begitu 

besar dari Habib Ali untuk terus menimba ilmu dan belajar kepada 

para ulama. Dengan semangat yang luar biasa tersebut, tak 

mengherankan jika Habib Ali selalu mendapat tempat istimewa di hati 

para guru-gurunya. 

Meskipun telah mendapat tempat istimewa di hati para guru-

gurunya, Habib Ali sama sekali tidak pernah tinggi hati. Bahkan, 

beliau memperlakukan kawan seperjuangannya dengan perilaku yang 

sangat teramat istimewa. Salah satunya adalah ketika di kediamannya, 

Habib Abu Bakar Assegaf. Pada saat itu, Habib Ali membina tali 

ukhuwah dengan Habib Abu Bakar Assegaf, dan pertemuan tersebut 

diwarnai dengan derai air mata. Dalam kesempatan itu, Habib Ali 

Kwitang berkata kepada hadirin: "Lihatlah kepada saudaraku fillah, 

Habib Abu Bakar bin Muhammad Assegaf. Lihatlah ia! Maka melihat 

kepadanya termasuk ibadah."81 

Habib Ali sangat dekat dan sering bersilaturahmi dengan para 

ulama. Selama perjalanan menuntut ilmu, Habib Ali dan Hadrotus As-

Syeikh KH. Hasyim Asy'ari pernah satu perguruan, terutama dengan 

seorang guru yang bernama Syekh Abu Bakar Syatta ad-Dimyati. 

Karena itu, setiap kali Syekh Hasyim ke Jakarta, beliau selalu 

menyempatkan diri untuk bersilaturahmi dengan Habib Ali Kwitang, 

dan begitu juga sebaliknya. Tradisi silaturahmi ini kemudian 

diteruskan oleh putera beliau, Kiai Wahid Hasyim, dan cucunya, Kiai 

Abdurrahman Wahid (Presiden RI ke-4).82 

Kunjungan Syekh Hasyim Asy'ari ke Habib Ali Kwitang 

dilakukan cukup sering. Bahkan, jika Syekh Hasyim Asy'ari pergi ke 

Jakarta atau Habib Ali Kwitang pergi ke Surabaya, mereka selalu 

saling mengunjungi untuk menjaga tali silaturahmi yang erat di antara 

mereka.83 

Terkait dengan hubungan ini, terdapat kisah tentang bagaimana 

Syekh Hasyim Asy'ari memburu Guru Khalid, seorang kiai alim dan 

tawadhu' dari Gondangdia, Jakarta. Ketika Syekh Hasyim Asy'ari 

dalam perjalanan dari Jombang ke Jakarta, beliau menanyakan nama 

Tuan Guru Khalid kepada Habib Ali Kwitang di hadapan para kiai. 

 
81 Zainul Milal Bazawie, Masterpiece Islam Nusantara; Sanad dan Jejaring Ulama-

Santri 1830-1945, Tangerang: Pustaka Compass, 2016, hal. 341. 
82 Zainul Milal Bazawie, Masterpiece Islam Nusantara; Sanad dan Jejaring Ulama-

Santri 1830-1945, Tangerang: Pustaka Compass, 2016, hal. 330-331. 
83 Zainul Milal Bazawie, Masterpiece Islam Nusantara; Sanad dan Jejaring Ulama-

Santri 1830-1945, Tangerang: Pustaka Compass, 2016, hal. 335. 



101 

 

Menurut Syekh Hasyim Asy'ari, Guru Khalid terkenal sangat tawadhu' 

dan enggan untuk ditemui oleh banyak orang. 

Pada suatu kesempatan, seorang kiai, KH. Ali Hamidi Matraman 

(Jakarta Timur), bertanya kepada Syekh Hasyim, "Maaf Pak Kiai, 

apakah sudah pernah bertemu dengan Guru Khalid?" Syekh Hasyim 

pun menjawab bahwa beliau belum pernah bertemu. KH. Ali Hamidi 

kemudian memberitahu bahwa Guru Khalid biasanya menghadiri 

pengajian yang diselenggarakan oleh Habib Ali Al-Habsyi Kwitang 

setiap minggu.84 

Ketika KH. Ali Hamidi bersama Syekh Hasyim Asy’ari dan 

rombongannya tiba di majelis Habib Ali Kwitang, seluruh jamaah 

serentak berdiri menyambut kedatangan mereka. Di antara jamaah, 

seorang lelaki tua tersenyum dan menyalami Syekh Hasyim Asy’ari. 

Menyadari bahwa lelaki tua tersebut adalah Guru Khalid, Kiai Ali 

Hamidi menundukkan kepala dan terdiam penuh hormat. 

Sesampainya di dalam majelis, rombongan disambut dengan hangat 

oleh Habib Ali Kwitang. Syekh Hasyim Asy’ari kemudian dipeluk 

oleh Habib Ali Al-Habsyi, yang menyampaikan salam dari Guru 

Khalid dan memberitahukan bahwa Guru Khalid telah bertemu 

dengannya sebelumnya. 

Hubungan antara Guru Khalid dan Habib Ali Kwitang 

menunjukkan adanya sinergi yang erat dalam jejaring ulama dan 

habaib di Betawi bahkan di seluruh Nusantara. Hal ini menegaskan 

posisi Habib Ali Al-Habsyi Kwitang sebagai tokoh sentral dalam 

jaringan habaib pada akhir abad ke-19 hingga paruh pertama abad ke-

20. Hampir seluruh jejaring habaib di Nusantara maupun di Haramayn 

terhubung dengannya, dan beliau juga berperan sebagai penghubung 

antara generasi sebelumnya dengan generasi berikutnya, serta 

menjembatani hubungan antara ulama pribumi dan ulama Hadrami.85 

3. Karya-Karya Habib Ali 

Seperti yang telah kita ketahui, Habib Ali adalah seorang ulama 

yang sangat gemar menuntut ilmu. Kecintaan beliau terhadap para 

guru-gurunya dan ilmu yang beliau peroleh tak perlu diragukan lagi. 

Hal ini dapat dibuktikan melalui karya-karya keilmuan yang beliau 

hasilkan sepanjang hidupnya. 

Habib Ali Kwitang menghasilkan lebih dari lima kitab, namun 

sangat disayangkan beberapa dari karya-karyanya tidak dapat 

 
84 Zainul Milal Bazawie, Masterpiece Islam Nusantara; Sanad dan Jejaring Ulama-

Santri 1830-1945, Tangerang: Pustaka Compass, 2016, hal. 331. 
85 Zainul Milal Bazawie, Masterpiece Islam Nusantara; Sanad dan Jejaring Ulama-

Santri 1830-1945, Tangerang: Pustaka Compass, 2016, hal. 335. 



102 
 

ditelusuri. Adapun beberapa karya beliau yang masih dapat kita 

ketahui antara lain:86 

a. Khotbah Djum’at – Kitab ini tersedia dalam dua bahasa, yaitu 

bahasa Arab dan bahasa Indonesia. Sebuah kitab yang disusun 

langsung oleh Habib Ali. 

b. Al-Khitab al-Mimbariyyah bil Lughoh lil Indonesia atau Khotbah 

Djum’at – Baik dalam bahasa Arab maupun bahasa Indonesia, 

kitab ini selalu dibawa oleh Habib Ali ketika hendak melakukan 

khotbah di masjid-masjid yang beliau singgahi. 

c. Rihlahtul Imam Al-Habib Ali bin Abdurrahman al-Habsyi wa 

ibnihi Al-Habib Muhammad Al-Habsyi ila Hadhramaut – Kitab ini 

tersedia dalam empat jilid dan terdapat di perpustakaan 

Universitas Al-Ahqaf Hadhramaut. Ditulis oleh Syekh 

Muhammad Bafaddhol, kitab ini menceritakan perjalanan dakwah 

Habib Ali bersama putranya dalam menyambung tali silaturrahmi 

dengan para ulama di Hadhramaut, serta dilengkapi dengan sanad 

keilmuan dari ulama Hadhramaut ke Habib Ali. 

d. Azharul Wardiyah fi Afdholi Shollah Khoiril Barriyyah – Kitab ini 

berisi penjelasan mengenai shalawat-shalawat kepada Nabi 

Muhammad SAW dan merupakan syarah dari kitab karya Syekh 

Yusuf bin Ismail An-Nabhani (mufti Libanon). 

e. Quratul al-‘Ain fii al-Hadits al-Kaunain – Kitab ini memuat 

sebanyak 40 hadist terpilih yang membahas kehidupan sehari-hari. 

Hingga saat ini, kitab ini masih dibacakan di Majelis Taklim 

Kwitang oleh Ustadz Mukhsin Said, biasanya sebelum sohibul 

majelis berdiri di podium. 

Selain itu, dalam jurnal yang ditulis oleh Ismail Fajrie berjudul 

Becoming Indonesians: The Ba’alawi in the Interstices of the Nation 

(2011), disebutkan bahwa pada tahun 1919, Habib Ali Kwitang 

membuat sebuah karya yang berjudul al-Kalimat al-Hisan fi ma 

yanfa’u li-l-insan. 

4. Wafatnya Habib Ali 

d. Beberapa bulan menjelang wafatnya, di Majelis Taklim 

Kwitang, Habib Ali memanggil tiga ulama terkemuka berdarah asli 

Betawi, yaitu KH. Abdullah Syafi’ie, KH. Thahir Rohili, dan KH. 

Fatullah Harun, untuk maju di hadapannya. Dalam momen yang sarat 

makna ini, beliau mempersaudarakan ketiga kyai tersebut dengan 

 
86 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam 

Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 

2018, hal. 55. 

 



103 

 

putranya, Habib Muhammad. Peristiwa penuh haru yang disaksikan 

oleh ribuan jamaah ini mengandung harapan Habib Ali agar keempat 

ulama yang dipersaudarakan tersebut senantiasa istiqamah berdakwah 

di jalan Allah hingga akhir hayat mereka.87 

Harapan Habib Ali pun menjadi kenyataan. Ketiga kyai yang 

namanya tertera di atas, yaitu KH. Abdullah Syafi’ie, KH. Thahir 

Rahili, dan KH. Fatullah Harun, mewujudkan harapan dari seorang 

guru yang amat mereka cintai. Mereka berdakwah di jalan Allah dan 

turut serta mewarnai khazanah keislaman di Tanah Betawi, 

melanjutkan perjuangan dan dakwah yang telah ditanamkan oleh 

Habib Ali. 

Telah berpulang ke rahmatullah seorang ulama tercinta, jantung 

hati masyarakat Tanah Betawi, Habib Ali bin Abdurrahman Al-

Habsyi. Beliau menghembuskan nafas terakhirnya pada hari Minggu, 

13 Oktober 1968, pukul 20.45 WIB. 

Berita kewafatan Habib Ali mengguncang masyarakat dari 

berbagai kalangan di Tanah Air dan mendapat perhatian besar dari 

para sahabat seperjuangannya serta para murid-muridnya. Bahkan, 

berita tersebut sampai disiarkan di sejumlah media di Tanah Air, 

saluran radio negara-negara Arab, dan Amerika. Saat itu, satu-satunya 

media televisi Indonesia yang menyiarkan berita kewafatan Habib Ali 

adalah stasiun Televisi Republik Indonesia (TVRI), yang terus-

menerus menyiarkan berita tersebut. Selain itu, berita tersebut juga 

dimuat di berbagai media cetak, termasuk dalam koran Angkatan 

Bersendjata. 

Sebagaimana yang tertulis dan dimuat, sebuah foto jenazah 

Habib Ali yang sedang dicium oleh salah satu pelayat tertera pada 

halaman pertama koran Angkatan Bersendjata edisi Hari Selasa, 15 

Oktober 1968 atau 23 Rajab 1388 H, yaitu: 

“Ulama terbesar di Djakarta Habib Ali Al Habsji telah wafat 

dirumahnja Djl. Kwitang Djakarta djam 20.45 12 Oktober 1968 

dengan usia 102 tahun dan telah dimakamkan dikompleks Mesdjid 

Kwitang djam 16.00 kemarin. Gambar: Djenazah Habib Ali Al Habsji 

sedang dikelilingi oleh para alim ulama, jang sedang membatjakan 

doa selamat”. 

Habib Ali dimakamkan pada hari Senin, 14 Oktober 1968. 

Pemerintah Republik Indonesia menetapkan hari pemakaman tersebut 

sebagai Hari Berkabung Nasional, dengan himbauan kepada seluruh 

 
87 Abdul Qadir Umar Mauladdawilah. 17 Habaib Berpengaruh di Indonesia, 

Malang: Pustaka Basma, 2013, hal. 132. 

 



104 
 

rakyat untuk memasang bendera setengah tiang sebagai bentuk 

penghormatan atas jasa-jasa beliau bagi bangsa dan negara. 

Sepanjang Jl. Kramat II hingga menuju ke kediamannya, Habib 

Ali dipadati oleh ribuan pelayat yang hendak bertakziyah. Sejumlah 

ulama terkenal dari berbagai penjuru Tanah Air dan para pejabat 

petinggi negara pun turut berbondong-bondong menghadiri upacara 

pemakamannya. Beberapa di antaranya terlihat hadir, seperti Habib 

Soleh bin Mukhsin Al-Hamid (Habib Soleh Tanggul), yang kala itu 

menjadi pemimpin doa, Habib Abdullah bin Salim Al-Attas (Jakarta), 

yang mengkafani dan memandikan jenazah Habib Ali, serta Al-Habib 

Muhammad Anies bin Alwi bin Ali Al-Habsyi (Solo), yang menjadi 

imam shalat jenazah. 

Habib Salim bin Ahmad bin Jindan, seorang sahabat 

seperjuangan di jalan Allah, memberikan sambutan di depan jenazah 

Habib Ali. Pada kesempatan tersebut, Habib Salim bin Ahmad bin 

Jindan juga berpesan agar perjuangan Habib Ali diteruskan dan agar 

ajaran-ajaran beliau selalu dipegang teguh. Selain itu, Habib Salim 

sekaligus membai'at Habib Muhammad, putera dari Habib Ali, 

sebagai khalifah dan penerus Majelis Taklim Habib Ali Kwitang. 

Habib Salim pun memberikan pesan khusus kepada Habib 

Muhammad agar selalu melanjutkan perjuangan ayahnya dan 

memegang teguh akidah Alawiyyin.88 

Dalam buku Riwayat Habib Ali Al-Habsyi Kwitang: Sumur Yang 

Tak Pernah Kering disebutkan bahwa Habib Ali Kwitang mungkin 

merupakan satu-satunya hamba Allah yang jenazahnya dimandikan 

menggunakan air zam-zam. Hal ini berkaitan dengan kebiasaan beliau 

selama 40 hari menjelang wafat, di mana setiap hari beliau hanya 

mengonsumsi air zam-zam yang diberikan oleh murid-muridnya, 

dengan jumlah mencapai dua setengah tong besar. 

Padatnya para jamaah yang bertakziyah membuat keranda 

jenazah Habib Ali sama sekali tidak dapat bergerak dari rumahnya 

menuju ke pemakaman yang hanya berjarak sekitar 200 meter. Untuk 

menuju ke pemakaman, keranda jenazah Habib Ali terpaksa harus 

melewati ribuan pelayat. Pembacaan tahlil dan yasin yang dilantunkan 

oleh para pelayat tak pernah terhenti, sekaligus diiringi dengan 

deraian air mata mereka, sebagai ungkapan penghormatan dan rasa 

kehilangan terhadap seorang ulama yang sangat dicintai. Mereka 

 
88 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam 

Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 

2018, hal. 58. 



105 

 

melepas kembalinya Habib Ali untuk menghadap ke pangkuan-Nya 

dengan penuh kesedihan.89 

Wafatnya Habib Ali merupakan suatu peristiwa besar, karena 

momen tersebut sekaligus menjadi pengangkatan sosok penerus dari 

khalifah Kwitang, seperti yang telah dipaparkan pada paragraf 

sebelumnya. Habib Salim membai’at putera Habib Ali, yaitu Al-Habib 

Muhammad bin Ali Al-Habsyi, sebagai penerus sekaligus pemimpin 

Majelis Taklim Kwitang. Perihal ini merupakan amanah yang 

ditinggalkan oleh Habib Ali dan tertulis dalam surat wasiatnya. 

Peristiwa tersebut disaksikan oleh para ulama, baik dari kalangan 

Alawiyyin yang berasal dari Indonesia maupun luar negeri, maupun 

dari kalangan ulama-ulama asli Tanah Air. 

Setelah wafatnya Habib Ali, puteranya, Habib Muhammad, 

sebagai khalifah penerus perjuangannya, mengemban amanah untuk 

terus melanjutkan syiar dakwah di Majelis Taklim Kwitang. Setelah 

wafatnya Habib Muhammad pada tahun 1993, penerusnya dilanjutkan 

oleh Habib Abdurrahman. Kini, setelah Habib Abdurrahman wafat 

pada 15 Januari yang lalu, kekhalifahan dilanjutkan oleh puteranya, 

yaitu Habib Ali bin Abdurrahman bin Muhammad bin Ali Al-

Habsyi.90 

E. Wilayah Kwitang 

1. Sejarah Wilayah Kwitang 

f. Nama-nama lokasi di Jakarta yang telah ada sejak masa 

prakolonial tercatat dalam dua naskah lontar kuno, yaitu Bujangga 

Manik dan Carita Parahyangan. Pada masa kolonial, wilayah Jakarta 

diberi penamaan dalam bahasa Belanda; namun, nama-nama kawasan 

atau jalan yang telah dikenal masyarakat setempat tetap 

dipertahankan, sedangkan wilayah yang belum memiliki sebutan 

diberikan nama baru dalam bahasa Belanda. Salah satu wilayah 

tersebut adalah Kwitang, yang dulunya termasuk dalam kecamatan 

Senen dan telah ada sejak zaman dahulu. Nama Senen berasal dari 

pasar yang didirikan oleh Justinus Vinck, seorang tuan tanah Belanda, 

yang berlokasi dekat Gunung Sahari—dahulu dikenal dengan nama 

Grote Zuiderweg. Pasar ini awalnya dikenal masyarakat sekitar 

sebagai Vinckpasser (Pasar Vinck) karena didirikan oleh Vinck, dan 

hanya dibuka pada hari Senin sehingga dinamakan Pasar Senen. 

 
89 Habib Abdurrahman Al-Habsyi, Riwayat Habib Ali al-Habsyi Kwitang; Sumur 

Yang Tak Pernah Kering, Jakarta: Islamic Center Indonesia, 2010, hal. 36. 
90 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam 

Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 

2018, hal. 60. 



106 
 

Seiring tingginya minat masyarakat untuk berbelanja, pada tahun 

1766 M pasar ini mulai dibuka pada hari-hari lainnya.91 

Kwitang dikenal sebagai kawasan yang populer dengan 

perdagangan buku bekas. Kawasan ini terletak di sebelah timur Pasar 

Senen, yang pada masa lampau dikenal dengan nama Vinckpasser dan 

dihuni oleh komunitas Tionghoa. Asal-usul nama Kwitang berasal dari 

nama tuan tanah setempat, yaitu Kwee Tang Kiam atau Kwee Tiam 

Kiam. Sejak saat itu, wilayah timur Kecamatan Senen tersebut dikenal 

dengan sebutan Kwitang hingga sekarang.92  

Masyarakat Betawi menyebut wilayah ini sebagai Kampung Si 

Kwitang karena hampir seluruh tanah di sekitar kediaman Kwee Tang 

dimiliki olehnya, sehingga ia dikenal sebagai tuan tanah atau cukong. 

Namun, kepemilikan tanah tersebut perlahan menyusut dan akhirnya 

dijual kepada komunitas Arab, akibat kebiasaan anak tunggal Kwee 

Tang yang gemar berjudi. Komunitas Arab kemudian mendirikan 

sebuah masjid yang dinamakan Masjid Ar-Riyadh, lebih dikenal 

dengan sebutan Masjid Kwitang, yang diresmikan pada tahun 1963 

oleh Presiden Soekarno. Selain itu, Kwitang juga terkenal sebagai 

wilayah yang melahirkan para jawara silat Betawi, para pendekar 

yang berjuang mempertahankan tanah kelahirannya dari penjajahan 

Belanda.93 

1. Demografi Wilayah Kwitang 

Secara geografis, Kwitang berada di dataran rendah dengan 

ketinggian sekitar 4 meter di atas permukaan laut dan memiliki 

kepadatan penduduk sekitar 358 orang per kilometer persegi. Di 

bagian barat dan selatan, wilayah ini dilintasi oleh aliran Sungai 

Ciliwung, sedangkan sisi timur dan utara dibatasi oleh kawasan 

pertokoan. Kwitang juga memiliki situs budaya berupa makam yang 

kini berfungsi sebagai destinasi wisata rohani bagi masyarakat 

setempat. Sejak masa lampau, Kwitang dikenal sebagai daerah 

perkotaan karena penduduk asli wilayah ini sebagian besar telah 

pindah, digantikan oleh pendatang dari berbagai daerah di Jawa, luar 

Jawa, serta dari negara lain seperti Tiongkok, Arab, dan Pakistan. 

Berdasarkan SK Gubernur DKI Jakarta No. 171 Tahun 2010, 

Kelurahan Kwitang ditetapkan memiliki 9 Rukun Warga (RW) dan 81 

Rukun Tetangga (RT). Batas wilayah Kelurahan Kwitang ditentukan 

 
91 Rachmat Ruchiat, Asal-Usul Nama Tempat di Jakarta, Jakarta: Mansup Jakarta, 

2012, hal. 141.  
92 Naufal Agil Wajdi, “Tradisi Ziarah Kubur: Studi Kasus Ziarah Makam Habib Ali 

Bin Abdurrahman Al-Habsyi Kwitang,”,  hal. 20. 
93 Naufal Agil Wajdi, “Tradisi Ziarah Kubur: Studi Kasus Ziarah Makam Habib Ali 

Bin Abdurrahman Al-Habsyi Kwitang”, hal. 20. 



107 

 

sebagai berikut: di utara berbatasan dengan Kelurahan Senen, di timur 

berbatasan dengan Kelurahan Kramat, di selatan berbatasan dengan 

Kelurahan Kenari, dan di barat berbatasan dengan Kali Ciliwung serta 

Kelurahan Kebon Sirih. 

 
Keterangan: Peta wilayah Kwitang, Profil Wilayah Kwitang (Profil 

Kelurahan Kwitang: Provinsi DKI Jakarta Kecamatan Senen 

Kelurahan Kwitang 2014). 

Kwitang terletak pada koordinat garis bujur 6°11′S dan 106°50′E, 

dengan luas wilayah mencapai 44,7 hektar. Berdasarkan data 

kependudukan yang diakses melalui portal Kecamatan Senen, pada 

tahun 2025 tercatat sebanyak 18.300 jiwa atau 6.423 keluarga yang 

menetap di Kwitang. Dari jumlah tersebut, 9.147 jiwa adalah laki-laki 

dan 9.153 jiwa adalah perempuan. Berdasarkan kelompok usia, 

jumlah penduduk dengan usia balita (0-5 tahun) tercatat sebanyak 

1.002 jiwa, usia anak (6-14 tahun) sebanyak 4.707 jiwa, usia produktif 



108 
 

(15-64 tahun) sebanyak 13.306 jiwa, dan usia lansia (lebih dari 60 

tahun) sebanyak 2.340 jiwa.94 

2. Kondisi Sosial dan Agama Lingkungan Makam Keramat Habib 

Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi 

Penduduk Kwitang bukanlah murni berasal dari kalangan Betawi, 

melainkan telah mengalami perubahan demografis seiring proses urbanisasi. 

Sebagai wilayah yang strategis bagi pelaku bisnis dan pekerja kantoran, 

Kwitang banyak didiami pendatang dari luar Jakarta, sehingga kepadatan 

penduduk meningkat secara signifikan. Kondisi ini memengaruhi berbagai 

aspek kehidupan, khususnya di bidang ekonomi, sehingga menjadikan 

Kwitang sebagai kawasan dengan kelas ekonomi menengah ke bawah. 

Berdasarkan data survei kependudukan tingkat kelurahan, 

Kwitang memiliki tingkat pengangguran yang cukup tinggi, yaitu 

mencapai 4.987 orang. Dari sektor pekerjaan, sebagian besar pria 

bekerja sebagai pengusaha kecil menengah sebanyak 423 orang, dan 

karyawan perusahaan swasta berjumlah 3.075 orang. Sementara itu, 

mayoritas wanita di Kwitang bekerja sebagai pembantu rumah tangga 

(PRT) sebanyak 301 orang, sedangkan sisanya menjadi karyawan 

perusahaan swasta sebanyak 1.965 orang.95 

Di Kwitang, antusiasme terhadap pendidikan tergolong rendah. 

Berdasarkan survei kependudukan, hampir 45% masyarakat hanya 

menyelesaikan pendidikan hingga tingkat Sekolah Dasar (SD). 

Sebagian besar penduduk lainnya mencapai tingkat Sekolah 

Menengah Pertama (SMP) atau Sekolah Menengah Atas (SMA), 

sementara yang melanjutkan ke perguruan tinggi sangat sedikit. 

Kondisi ini menunjukkan tantangan signifikan dalam meningkatkan 

kualitas pendidikan dan akses terhadap pendidikan tinggi di wilayah 

Kwitang.96 

Rendahnya tingkat pendidikan di Kwitang berdampak pada tidak 

sesuainya keterampilan dan kualifikasi para pekerja dengan 

persyaratan yang dibutuhkan oleh lapangan pekerjaan yang ada. Hal 

ini menyebabkan tingginya tingkat pengangguran di wilayah tersebut. 

Selain itu, rendahnya kesadaran masyarakat terhadap pentingnya 

pendidikan dan pengembangan keterampilan turut menjadi faktor 

penghambat kemajuan ekonomi di Kwitang. Akibatnya, 

perekonomian di daerah ini cenderung stagnan dan tidak berkembang 

 
94 Kecamatan Senen, dalam https://pusat.jakarta.go.id/kec- 

senen/data_kependudukan.  
95 Profil Kelurahan Kwitang Provinsi DKI Jakarta Kecamatan Senen Kelurahan 

Kwitang 2014 
96 Profil Kelurahan Kwitang Provinsi DKI Jakarta Kecamatan Senen Kelurahan 

Kwitang 2014 



109 

 

dengan maksimal. Masyarakat Kwitang membutuhkan perhatian lebih 

dalam hal pendidikan dan pelatihan keterampilan agar bisa 

meningkatkan kualitas hidup dan berkontribusi pada pertumbuhan 

ekonomi daerah. 

Masuknya Islam ke Kwitang diawali oleh kedatangan komunitas 

keturunan Arab yang membeli tanah di wilayah tersebut. Komunitas 

ini kemudian mendirikan masjid sebagai tempat ibadah bagi mereka 

sendiri maupun masyarakat sekitar yang menganut Islam. Para 

keturunan Arab tersebut sebagian besar adalah pedagang, saudagar, 

dan pendakwah ulung yang berperan penting dalam penyebaran Islam 

di Kwitang. Selain berdagang, mereka juga aktif mengajarkan ajaran 

Islam kepada masyarakat sekitar. Seiring waktu, Kwitang berkembang 

menjadi pusat pembelajaran agama, menarik para santri dan warga 

yang haus ilmu, sehingga banyak yang memutuskan untuk menetap di 

kawasan ini.97 

Salah satu ulama yang menetap di Kwitang adalah Habib 

Abdurrahman, ayah dari Habib Ali Kwitang, yang hijrah dari 

Semarang ke Jakarta dan memutuskan untuk tinggal di kawasan 

Kwitang. Habib Abdurrahman dikenal sebagai seorang pendakwah 

yang memiliki ilmu agama yang mendalam dan cara penyampaian 

yang santun. Melalui dakwahnya yang penuh hikmah, beliau berhasil 

menarik perhatian masyarakat Kwitang. Cara beliau menyampaikan 

ajaran Islam dengan penuh kelembutan membuat banyak orang yang 

sebelumnya belum memeluk Islam merasa tersentuh dan akhirnya 

mengikuti ajaran Islam yang beliau sampaikan.98 

F. Keistimewaan Makam Habib Kwitang Sebagai Situs Religius 
Salah satu situs wisata religi terkenal di Kwitang adalah Makam Keramat 

Masjid Ar-Riyadh, yang terletak di Jalan Kembang VI No. 4A RT 01/02, 

Kwitang, Jakarta Pusat. Masjid bersejarah ini berada di tengah permukiman 

padat sehingga tidak memiliki halaman luas, namun tetap ramai dikunjungi 

masyarakat untuk beribadah maupun berziarah.99 

Masjid ini juga memiliki kedekatan dengan komunitas Arab di 

Kwitang dan menjadi pusat kegiatan keagamaan bagi warga sekitar, serta 

menjadi tempat untuk melakukan ziarah, terutama bagi mereka yang ingin 

 
97 Zaenudin HM, 212 Asal-Usul Djakarta Tempoe Doeloe, Jakarta: Ufuk, 2012, hal. 

322.  
98 Abdul Qodir Umar Mauladdawilah, Tiga Serangkai Ulama Tanah Betawi, Jakarta: 

Pustaka Basmah, 2009, hal. 20.  
99 Ahsana Mustika Ati, “Pengelolaan Wisata Religi; Studi Kasus Makam Sultan 

Hadiwijaya Untuk Pengembangan Dakwah”, dalam Skripsi, Semarang: Institut Agama Islam 

Walisongo, 2011, hal. 34. 



110 
 

mendoakan makam para ulama yang berada di sekitarnya, termasuk 

makam Habib Ali Kwitang. Masjid Ar-Riyadh Kwitang bukan hanya 

sekedar tempat ibadah, tetapi juga menjadi simbol penting bagi sejarah 

Islam di kawasan tersebut. 

Masjid Jami’ Ar-Riyadh memiliki sejarah yang panjang dalam proses 

pendiriannya. Kehadiran masjid ini merupakan hasil dari upaya yang 

besar untuk menyediakan sarana ibadah serta menghidupkan aktivitas 

keagamaan bagi umat Islam, khususnya di kawasan Kampung Kwitang. 

Dalam wawancara yang dilakukan penulis pada 22 April 2018 di Majelis 

Taklim Kwitang, Habib Ali mengungkapkan bahwa sebelum menjadi 

masjid, tempat ini awalnya hanyalah sebuah mushola kecil yang dibangun 

dengan atap rumbia dan tiang bambu. Mushola tersebut kemudian 

direnovasi oleh Habib Ali Kwitang menjadi masjid, yang awalnya diberi 

nama Masjid Jami’ Quwatul Ummah, namun kemudian diubah menjadi 

Masjid Jami’ Ar-Riyadh, yang juga dikenal dengan nama Masjid Jami’ 

Kwitang. Masjid beserta tanah tempatnya berdiri merupakan bagian dari 

aset keluarga bermarga Al-Kaff, yang pada saat itu dikelola oleh Sayyid 

al-Habib Abdurrahman bin Syech Al-Kaff.100 

Masjid Jami’ Ar-Riyadh hingga kini tetap berdiri megah dengan 

arsitektur yang terpelihara dengan baik. Masjid ini berfungsi tidak hanya 

sebagai tempat ibadah bagi warga sekitar, tetapi juga sering dikunjungi 

oleh pengunjung dari luar kota, baik untuk menunaikan shalat sunnah 

maupun wajib. Selain itu, Makam Keramat Habib Ali Al-Habsyi di 

kompleks masjid menjadi destinasi wisata religi yang menarik, dikunjungi 

wisatawan lokal maupun mancanegara dari Hadramaut, Singapura, China, 

Malaysia, dan negara lainnya. 

 

G. Pelaksanaan Ritual Ziarah Kubur di Makam Keramat Habib Ali Bin 

Abdurrahman Al-Habsyi 

Kegiatan ziarah ke makam Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi di 

Kwitang berlangsung setiap hari sepanjang waktu, 24 jam nonstop, 

sehingga peziarah dapat datang kapan saja sesuai dengan kemampuan dan 

waktu mereka. Dengan akses yang selalu terbuka, para peziarah tidak 

perlu khawatir makam tersebut akan ditutup, sehingga mereka bisa datang 

kapan saja dan menghabiskan waktu sesuai kebutuhan. Hal ini dibenarkan 

oleh penjaga makam, Bang Husin, yang menyatakan bahwa peziarah yang 

datang berasal dari berbagai daerah di luar Jakarta maupun dari wilayah 

sekitarnya. Mereka biasanya datang secara berkelompok, baik dari 

 
100 Nur Indah Sari, “Peningkatan Spiritualitas Melalui Wisata Religi di Makam 

Keramat Kwitang Jakarta”, dalam Jurnal Studi Al-Qur’an, Vol. 14, No. 1, 2018, hal. 8. 



111 

 

majelis taklim maupun dari pesantren yang sedang melakukan perjalanan 

spiritual.101 

Sebelum pandemi COVID-19 pada 2019, antusiasme masyarakat 

untuk berziarah ke makam Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi sangat 

tinggi, terutama pada hari Minggu dan bulan-bulan Maulid serta hari 

besar Islam lainnya. Rata-rata jumlah peziarah pada hari Minggu berkisar 

antara 500 hingga 1.000 orang, belum termasuk saat haul atau kegiatan 

besar yang bisa menarik ribuan jamaah. Para peziarah datang dari 

berbagai wilayah di Indonesia seperti Jakarta, Bogor, Depok, Tangerang, 

Bekasi, serta dari luar Jawa Barat seperti Jawa Tengah, Jawa Timur, 

Sumatra, dan Kalimantan. Bahkan, ada peziarah dari luar negeri, 

termasuk Malaysia, Brunei, Singapura, Thailand, Arab Saudi, dan Yaman. 

Setiap minggunya, jumlah peziarah terlihat dari banyaknya kendaraan 

yang terparkir di sekitar area makam, dengan mayoritas berpelat B dan A. 

Sebagian besar jamaah merupakan murid atau pengikut dari para murid 

Habib Ali Kwitang yang kini tersebar di berbagai daerah di Indonesia.102 

Mayoritas peziarah yang datang ke makam Habib Ali Kwitang adalah 

jamaah dari Majelis Taklim Kwitang sendiri atau dari majelis taklim yang 

diasuh oleh murid-murid beliau. Selain itu, sebagian peziarah datang atas 

rekomendasi teman, keluarga, atau hasil pencarian informasi melalui 

internet. Hal ini mencerminkan besarnya pengaruh dan keberhasilan 

dakwah Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam menyebarkan 

ajaran Islam, khususnya di kalangan masyarakat Jakarta dan sekitarnya. 

1. Administrasi 

Sebelum pandemi COVID-19, peziarah dari luar daerah yang 

ingin berziarah ke makam Habib Ali Kwitang wajib melalui prosedur 

tertentu. Mereka harus meminta izin terlebih dahulu kepada Habib Ali 

Abdurrahman, cicit Habib Ali Kwitang, menunggu di ruang Majelis 

Taklim, dan baru diantar secara langsung oleh beliau jika rombongan 

terdiri dari laki-laki, atau oleh istri beliau jika rombongan perempuan. 

Jika keduanya berhalangan, staf Habib Ali yang mendampingi. 

Apabila rombongan memiliki pemimpin sendiri, mereka 

diperbolehkan memimpin ziarah secara mandiri. Setelah pandemi 

COVID-19, terjadi penurunan signifikan jumlah peziarah, dan saat ini 

 
101 Bapak Richard, Kuncen Makam Habib Ali Kwitang, wawancara pribadi, Jakarta, 

29 Mei 2025.  
102 Bang Andri, Warga Kwitang, wawancara pribadi, Jakarta, 29 Mei 2025. 



112 
 

pengunjung dapat langsung mengunjungi makam tanpa perlu meminta 

izin terlebih dahulu kepada Habib Ali Abdurrahman.103 

Setiap hari Minggu, makam Habib Ali selalu ramai dikunjungi 

oleh peziarah sebelum mereka menghadiri majelis taklim. Hal ini 

mencerminkan tingginya rasa hormat dan kecintaan masyarakat 

Kwitang terhadap Habib Ali bin Abdurrahman sebagai seorang ulama 

besar. Berbeda dengan tempat ziarah lain yang biasanya memiliki 

persyaratan administratif, di makam Habib Ali tidak diberlakukan 

aturan yang ketat. Para peziarah tidak diwajibkan menyerahkan 

identitas seperti KTP, cukup dengan memberi laporan kepada penjaga 

makam atau menghubungi Habib Ali Abdurrahman terlebih dahulu. 

Untuk bersedekah pun tidak ditentukan jumlahnya, melainkan 

disesuaikan dengan keikhlasan masing-masing peziarah. Dana 

sedekah ini digunakan untuk operasional dan pemeliharaan makam 

maupun masjid, termasuk kebersihan dan perawatan fasilitas. 

Prosedur ini sudah diterapkan sejak kepemimpinan Habib 

Muhammad bin Ali Al-Habsyi menggantikan ayahnya, dan tetap 

dijalankan hingga kini oleh cicitnya, Habib Ali Abdurrahman Al-

Habsyi. Bagi peziarah yang datang secara individu, diperbolehkan 

langsung menuju makam tanpa perlu izin khusus dari ahli waris 

makam. Sementara itu, kuncen hanya bertugas mengawasi aktivitas 

peziarah dan menegur jika ada pelanggaran aturan. Pada bulan Maulid 

dan bulan Sya’ban, jumlah peziarah dari luar daerah seperti 

Kalimantan dan Sumatra meningkat drastis, karena periode tersebut 

merupakan puncak kunjungan dari luar Jakarta.104 

 

 

2. Larangan di Makam Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi 

Secara umum, berziarah ke makam Habib Ali bin Abdurrahman 

Al-Habsyi tidak memerlukan prosedur yang rumit seperti halnya 

ziarah ke makam-makam tokoh Wali Songo, terutama bagi 

rombongan. Proses ziarah ke makam Habib Ali Kwitang relatif 

sederhana dan tidak seketat di beberapa lokasi ziarah lainnya di Pulau 

Jawa. Namun, para peziarah tetap diharuskan untuk menjaga niat yang 

 
103 Bapak Richard, Kuncen Makam Habib Ali Kwitang, wawancara pribadi, Jakarta, 

29 Mei 2025. 
104 Bapak Richard, Kuncen Makam Habib Ali Kwitang, wawancara pribadi, Jakarta, 

29 Mei 2025. 

 



113 

 

lurus, tidak melakukan hal-hal yang menyimpang, serta mematuhi 

aturan yang telah ditetapkan. 

Sebelum wafat, Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi 

meninggalkan beberapa wasiat kepada putranya, Habib Muhammad 

bin Ali Al-Habsyi. Isi dari wasiat tersebut antara lain:105 

a. Peziarah tidak diperkenankan membawa makanan atau minuman 

ke dalam area makam. Larangan membawa minuman 

diberlakukan untuk menghindari kemungkinan terjadinya 

perbuatan syirik, seperti menggunakan air dari makam untuk 

tujuan penyembuhan. 

b. Tidak diperbolehkan menempatkan kotak amal di dalam makam. 

c. Dilarang membakar kemenyan di area makam. 

d. Peziarah tidak boleh berniat meminta sesuatu kepada penghuni 

makam; segala permohonan hanya boleh ditujukan kepada Allah 

SWT. 

Namun, setelah wafatnya Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi, 

banyak peziarah yang tidak mematuhi wasiat beliau. Menurut penuturan 

Bapak Richard, para peziarah pada saat itu telah terbiasa dengan tradisi 

ziarah ke makam Wali Songo, terutama Sunan Gunung Jati, yang masih 

kental dengan unsur mistik. Budaya ziarah di makam tersebut sudah 

mengakar kuat, seperti kebiasaan melempar uang ke area makam, membawa 

kemenyan, dan melakukan praktik serupa lainnya, yang dianggap lumrah 

dan tidak dilarang. Kebiasaan ini kemudian terbawa ke makam Habib Ali 

Kwitang, sehingga wasiat beliau sering kali diabaikan. Hal ini memicu 

kemarahan Habib Abdurrahman bin Muhammad Al-Habsyi, cucu dari Habib 

Ali, karena melihat para peziarah melemparkan uang dan berdoa langsung di 

makam, bertentangan dengan pesan kakeknya. 

Habib Abdurrahman memasang pengumuman yang memuat wasiat dari 

kakeknya, Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi. Pengumuman tersebut 

dipasang secara jelas di setiap dinding yang mengarah ke area makam, 

termasuk di dalam area makam itu sendiri. Tujuannya agar semua peziarah 

mengetahui dan menghormati aturan yang telah ditetapkan. Namun, menurut 

penuturan Bapak Richard, terdapat pengecualian terkait larangan membakar 

kemenyan—hanya keluarga atau keturunan almarhum yang diizinkan 

membakar wangi-wangian saat berziarah ke makam. 

 

3. Tata Cara Ziarah 

Tidak ada aturan baku dalam tata cara ziarah di makam Habib Ali 

Kwitang. Lazimnya setibanya di makam, peziarah disunnahkan untuk 

 
105 Survey di Makam Keramat Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi, 29 Mei 2025. 



114 
 

mengucapkan salam kepada ahli kubur dengan penuh hormat, seperti 

ucapan “Assalamu’alaikum ya ahlil qubur, antumus-sabiqun wa 

nahnu bil-athari in shaa Allah”. Setelah itu, luruskan niat bahwa 

ziarah dilakukan semata-mata untuk mendoakan almarhum dan 

sebagai pengingat akan kematian, bukan untuk meminta pertolongan 

atau keberkahan dari penghuni makam. Peziarah kemudian bisa duduk 

dengan tenang dan mulai membaca surah Al-Fatihah yang 

dihadiahkan kepada Rasulullah SAW, para sahabat, para wali, 

khususnya kepada Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi. Setelah itu 

dilanjutkan dengan bacaan surat Yasin, Al-Ikhlas (3 kali), Al-Falaq, 

An-Nas, Al-Baqarah: 1-5, dan ayat Kursi. Zikir yang dianjurkan di 

antaranya adalah tasbih (Subhanallah), tahmid (Alhamdulillah), takbir 

(Allahu Akbar), dan tahlil (La ilaha illallah) yang dibaca secara tartil 

dan penuh kekhusyukan. Kemudian peziarah dapat membaca doa 

khusus untuk ahli kubur seperti: “Allahummaghfir lahu warhamhu wa 

‘afihi wa’fu ‘anhu…” yang isinya memohonkan ampunan, rahmat, 

dan tempat terbaik di sisi Allah untuk almarhum. Dianjurkan pula 

untuk membaca doa penutup agar ziarah diterima dan diri sendiri 

senantiasa dijaga dalam iman dan taqwa. Sepanjang ziarah, menjaga 

adab adalah hal utama: tidak berbicara keras, tidak tertawa berlebihan, 

serta tidak melakukan ritual atau permintaan yang bertentangan 

dengan syariat Islam. Setelah selesai, peziarah dapat meninggalkan 

makam dengan kembali mengucapkan salam dan berdoa agar 

mendapat keberkahan dari niat baik serta keikhlasan dalam 

berziarah.106 

Ciri khas yang membedakan ziarah di makam Habib Ali Kwitang 

dari tempat-tempat lain adalah adanya tradisi pembacaan ghasidah 

setelah rangkaian doa dan zikir. Ghasidah merupakan bentuk 

ungkapan pujian dan munajat kepada Allah SWT serta shalawat 

kepada Nabi Muhammad SAW yang dibacakan dalam bentuk syair. 

Syair-syair ini biasanya berasal dari karya ulama besar seperti Habib 

Sholeh Tanggul atau Habib Muhammad Ba’abud Lawang, dan 

dibacakan dengan irama khas yang penuh kekhusyukan. Tradisi ini 

menjadi bagian penting dari ziarah karena mencerminkan kecintaan 

kepada Allah dan Rasulullah serta penghormatan kepada ulama. Di 

kompleks makam Habib Ali Kwitang sendiri terdapat tiga makam, 

yaitu makam Habib Ali, anaknya, dan menantunya, serta cucunya, 

menjadikan tempat ini sebagai makam keluarga. Area pemakaman ini 

 
106 Bang Andri, Warga Kwitang, wawancara pribadi, Jakarta, 29 Mei 2025. 



115 

 

relatif kecil jika dibandingkan dengan lokasi ziarah lain yang lebih 

luas, namun tetap ramai dikunjungi karena nilai spiritual dan sejarah 

yang tinggi.107 

 

4. Hari-Hari Istimewa Pelaksanaan Ziarah Kubur Habib Ali Bin 

Abdurrahman Al-Habsyi 

Setiap tempat ziarah memiliki waktu-waktu khusus yang dipenuhi 

oleh peziarah, terutama saat berlangsungnya kegiatan tradisi atau 

budaya yang menjadi bagian dari rutinitas keagamaan di lokasi 

tersebut. Keramaian tidak hanya terjadi pada Minggu pagi, tetapi juga 

pada hari-hari tertentu dan dalam momen-momen khusus ketika 

diselenggarakan acara keagamaan yang menarik lebih banyak jamaah 

untuk hadir. Adapun hari-hari tersebut antara lain: 

a. Tradisi penghataman kitab Shahih Bukhari di majlis Kwitang 

Tradisi ini merupakan pengkhataman kitab Hadis Shahih Bukhari 

hingga tuntas, yang awalnya rutin dilakukan oleh Habib Ali 

Kwitang. Kegiatan tersebut kemudian diresmikan oleh Habib 

Ahmad bin Thalib Al-Attas saat beliau berkunjung ke Majelis 

Kwitang. Setelah wafatnya Habib Ali Kwitang, pengkhataman 

kitab Shahih Bukhari dipindahkan ke area makam dan 

dilaksanakan bersamaan dengan kegiatan ziarah kubur, yang 

dihadiri oleh para ulama dan peziarah laki-laki. Keesokan harinya, 

pengkhataman dilanjutkan kembali di Majelis Kwitang dan 

berlangsung selama tujuh hari. 

b. Pembacaan Asma Ul-Husna setiap awal bulan. 

Pembacaan Asmaul Husna rutin dilakukan pada awal setiap bulan, 

tepatnya pada Minggu pertama, dalam majelis taklim Kwitang 

yang diadakan di makam Habib Ali Kwitang. Tradisi ini telah 

dimulai sejak masa hidup Habib Ali, di mana Asmaul Husna selalu 

dibacakan dalam majelis taklim yang beliau pimpin. Setelah 

beliau wafat, pembacaan Asmaul Husna dipindahkan ke 

makamnya sebagai bentuk penghormatan atas perjuangan beliau 

semasa hidup, sekaligus untuk menjaga agar tradisi ini tetap lestari 

dan tidak terlupakan. 

c. Haul Habib Ali Kwitang. 

Menjelang pelaksanaan haul Habib Ali Kwitang, terdapat tradisi 

khusus yang disebut pembacaan rauhah, yaitu pembacaan kisah 

kehidupan Habib Ali Kwitang dalam bahasa Arab. Tradisi ini 

dilaksanakan setiap sore setelah salat Ashar, sebagai bagian dari 

 
107 Bapak Richard, Kuncen Makam Habib Ali Kwitang, wawancara pribadi, Jakarta, 

29 Mei 2025. 



116 
 

rangkaian acara haul yang puncaknya diadakan setelah salat 

Maghrib. Kegiatan ini biasanya dilangsungkan seminggu setelah 

peringatan Nisfu Sya’ban. 

d. Pembacaan Maulid 

Setiap tanggal 12 Rabi’ul Awal, tradisi pembacaan Maulid Nabi 

rutin diselenggarakan dan selalu dipadati oleh jamaah, khususnya 

dari wilayah Jakarta dan sekitarnya. Acara pembacaan Maulid ini 

dilaksanakan di area makam Habib Ali Kwitang, sebagai bentuk 

penghormatan dan peringatan kelahiran Nabi Muhammad SAW. 

e. Bulan Puasa 
Selama bulan Ramadan, makam Habib Ali Kwitang banyak dikunjungi 

oleh peziarah. Mereka tidak hanya datang untuk berziarah, tetapi juga 

ada yang melaksanakan pembacaan Al-Qur’an hingga khatam. 

Puncaknya, pada malam ke-25 Ramadan, Masjid Ar-Riyadh Kwitang 

menyelenggarakan acara Khatmil Qur’an yang selalu dipenuhi oleh 

jamaah. Pada kesempatan tersebut, para jamaah juga menyempatkan diri 

untuk berziarah ke makam Habib Ali Kwitang sebagai bagian dari 

kegiatan spiritual mereka.108 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
108 Bang Andri, Warga Kwitang, wawancara pribadi, Jakarta, 29 Mei 2025. 



 

117 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB IV 

MANIFESTASI LIVING QUR’AN DALAM RITUAL ZIARAH KUBUR 

DI MAKAM KERAMAT HABIB ALI BIN ABDURRAHMAN AL-

HABSYI 

 

Fenomena keagamaan di Indonesia, khususnya praktik ziarah kubur, 

telah lama menjadi medan kajian yang kaya dalam ilmu-ilmu sosial dan 

humaniora. Ritual ini bukan sekadar peninggalan masa lalu yang statis, 

melainkan sebuah tradisi yang terus hidup, berkembang, dan secara dinamis 

membentuk identitas religius masyarakat Muslim kontemporer. Ziarah kubur, 

dalam konteks sosial-keagamaan di Indonesia, tidak bisa dipandang hanya 

sebagai aktivitas kultural yang bersifat superfisial atau warisan nenek moyang 

yang diulang tanpa makna, melainkan merupakan ekspresi otentik dari 

pemahaman teologis, spiritual, dan historis yang mendalam. Ia menjadi 

jembatan antara masa lalu yang dihormati dan masa kini yang penuh 

tantangan, antara yang fana dan yang abadi, serta antara individu dan 

komunitas yang Sali     ng berinteraksi dalam ruang sakral. Di tengah arus 

modernitas yang deras, disrupsi digital yang masif, dan keragaman 

interpretasi keagamaan yang kian kompleks, ziarah kubur di makam keramat 

Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi di Kampung Kwitang, Jakarta Pusat, 

menjadi studi kasus yang menarik untuk mengamati bagaimana tradisi 

keagamaan bertransformasi, beradaptasi, dan secara resilient 

mempertahankan relevansinya dalam kehidupan umat.1 

 
1 Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat: Tradisi-tradisi 

Islam di Indonesia, Bandung: Mizan, 1995, hal. 200. 



118 
 

 

Makam ini bukan sekadar tempat peristirahatan terakhir seorang ulama 

besar dan wali Allah yang dihormati, melainkan dipandang secara 

fundamental sebagai sebuah pusat spiritual (spiritual hub) yang aktif dan 

hidup, sebuah medium esoteris untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT. 

Keyakinan ini berakar kuat pada tradisi keilmuan Islam yang menghormati 

para awliya Allah (kekasih-kekasih Allah) dan mencari keberkahan (tabarruk) 

melalui mereka, sebuah praktik yang telah mengakar dalam kebudayaan 

religius Nusantara selama berabad-abad.2 Kedekatan ini diyakini dicapai 

melalui perantara doa yang dipanjatkan, curahan keberkahan yang mengalir 

dari kesalehan sang wali, dan keteladanan agung yang diemban oleh Habib 

Ali selama masa hidupnya, menjadikannya sebagai salah satu pusat spiritual 

yang paling signifikan, ramai dikunjungi, dan memiliki daya tarik luar biasa 

bagi ribuan peziarah dari berbagai penjuru Indonesia, bahkan dari 

mancanegara. Setiap tahun, ribuan jamaah, tanpa memandang latar belakang 

sosial, ekonomi, atau pendidikan, tumpah ruah di area Kwitang untuk 

menghadiri haul (peringatan wafatnya) Habib Ali, sebuah peristiwa 

monumental yang menegaskan posisi makam ini sebagai episentrum 

keagamaan yang tak tergantikan. 

Bab ini akan menguraikan secara komprehensif dan mendalam berbagai 

dimensi dari praktik ziarah kubur tersebut, menggali lapisan-lapisan makna 

yang tersembunyi di baliknya dan menyoroti bagaimana Al-Qur’an hidup 

dalam praksis ini. Dimulai dari analisis mendalam mengenai alasan dan 

tujuan peziarah yang kompleks dan multifaktorial, kemudian dilanjutkan 

dengan pemaknaan mendalam terhadap bacaan Al-Qur’an di lokasi tersebut, 

bagaimana teks suci ini secara metaforis ‘dihidupkan’ dalam praktik ritual, 

menjadi lebih dari sekadar deretan huruf. Selanjutnya, bab ini akan 

menganalisis fenomena ini secara ekstensif menggunakan kerangka teori 

sosiologi pengetahuan Karl Mannheim, yang memungkinkan kita untuk 

membedah makna objektif, makna ekspresif, dan makna dokumenter dari 

praktik ziarah dan pembacaan Al-Qur’an, membuka perspektif baru tentang 

bagaimana pengetahuan keagamaan dikonstruksi dan diinternalisasi secara 

sosial.3 Bagian akhir akan berfokus pada manifestasi konkret dari nilai-nilai 

Al-Qur’an dalam perilaku keseharian peziarah, yang merupakan inti dari 

konsep Living Qur’an—transformasi teks menjadi tindakan, serta 

implikasinya yang luas dan mendalam terhadap pemahaman keagamaan 

mereka di ranah urban yang dinamis. Pendekatan ini akan secara jelas 

memperlihatkan bagaimana sebuah teks suci, yang ditulis ribuan tahun lalu, 

 
2 Abdul Hakim Murad, Understanding the Four Madhhabs: The Facts About Ijtihad 

and Taqlid, Cambridge: The Muslim Academic Trust, 2007, hal. 70. 
3 Karl Mannheim, Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of 

Knowledge, New York: Harcourt Brace Jovanovich, 1936, hal. 25-30. 

 



119 
 

 

terus menginspirasi, membimbing, dan membentuk praksis sosial-keagamaan 

di era kontemporer, tidak hanya sebagai ajaran normatif, tetapi juga sebagai 

kekuatan transformatif dalam kehidupan umat. 

 

A. Alasan dan Tujuan Peziarah Melakukan Ziarah Kubur: Sebuah 

Penjelajahan Motivasi Spiritual, Psikologis, dan Sosial 

Berdasarkan hasil wawancara mendalam (in-depth interview) dan 

observasi partisipatif yang dilakukan secara ekstensif selama periode 

penelitian di makam keramat Habib Ali Kwitang, ditemukan beberapa 

alasan dominan yang menjadi motivasi utama masyarakat untuk 

melakukan ziarah ke lokasi ini. Alasan-alasan ini mencerminkan 

kompleksitas motivasi spiritual, personal, psikologis, dan sosial yang 

melandasi praktik keagamaan ini, menjadikannya lebih dari sekadar 

kunjungan fisik atau tradisi kosong yang tanpa makna, melainkan sebuah 

perjalanan batin yang penuh makna dan signifikansi eksistensial. Motivasi 

ini seringkali bersifat berlapis, tidak tunggal, dan saling terkait, 

mencerminkan dimensi holistik dari spiritualitas individu dalam konteks 

komunal yang kaya. 

1. Memohon Keberkahan (Tabarruk) dan Harapan Doa yang 

Mustajab: Antara Keyakinan Transenden dan Kebutuhan 

Duniawi 

Salah satu alasan fundamental yang secara konsisten diungkapkan 

dan menjadi daya tarik utama bagi banyak peziarah yang datang ke 

makam Habib Ali adalah niat tulus mereka untuk memohon 

keberkahan (tabarruk) dari Allah SWT. Keberkahan ini, dalam 

pandangan mereka, diyakini mengalir secara spiritual melalui perantara 

sosok mulia Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi, yang secara luas 

dikenal dan diyakini sebagai seorang wali Allah (kekasih Allah) yang 

memiliki kedudukan istimewa di sisi-Nya.4  

Keyakinan ini berakar pada pandangan teologis yang kuat dalam 

tradisi Ahlussunnah wal Jama'ah bahwa doa seorang wali, atau doa 

yang dipanjatkan di dekat makam seorang wali, memiliki kedekatan 

khusus dengan Sang Pencipta, sehingga doa yang dipanjatkan melalui 

perantara mereka memiliki kemungkinan lebih besar untuk dikabulkan. 

Ini merupakan bentuk tawassul (perantaraan) yang diyakini sah dan 

tidak menyimpang dari ajaran tauhid.5 Penting untuk digarisbawahi 

secara tegas bahwa keyakinan ini, dalam pemahaman dan ekspresi 

peziarah, bukanlah dalam pengertian syirik atau penyekutuan Allah. 

 
4 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Maudhu'i Atas Pelbagai 

Persoalan Umat, Bandung: Mizan, 1996, hal. 250. 
5 Yusuf al-Qardawi, Fatawa Mu’asirah, Kairo: Dar al-Qalam, 2002, hal. 685. 

 



120 
 

 

Mereka selalu menegaskan secara eksplisit dan implisit bahwa yang 

Maha Mengabulkan doa adalah Allah SWT semata. Perantara 

(wasilah) hanya berfungsi sebagai media untuk mendekatkan diri 

kepada-Nya dan sebagai bentuk penghormatan yang mendalam kepada 

kekasih-kekasih-Nya. Ini adalah manifestasi dari cinta dan 

penghormatan yang mendalam kepada ulama sebagai pewaris nabi 

(waratsatul anbiya’), yang ilmunya, akhlaknya, dan kedekatannya 

dengan Allah dianggap sebagai sumber keberkahan yang terus 

memancar. Mereka memandang Habib Ali sebagai jembatan spiritual 

atau wasilah yang mengalirkan rahmat dan keberkahan Ilahi kepada 

mereka yang berziarah, sebuah koneksi transenden yang melampaui 

batas fisik. Konsep tabarruk ini selaras dengan ajaran Islam yang 

menganjurkan mencari wasilah untuk mendekatkan diri kepada Allah, 

sebagaimana termaktub dalam Surat al-Maidah/5: 35. 

مْ 
ُ
ك
َّ
عَل
َ
ةَ وَجَاهِدُوْا فِيْ سَبِيْلِهٖ ل

َ
وَسِيْل

ْ
يْهِ ال

َ
َ وَابْتَغُوْْٓا اِل مَنُوا اتَّقُوا اللّٰه

ٰ
ذِينَْ ا

َّ
يُّهَا ال

َ
  تُفْلِحُوْنَ يٰٓا

 Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan 

carilah jalan yang mendekatkan diri kepada-Nya, dan berjihadlah 

pada jalan-Nya, supaya kamu mendapat keberuntungan. 

 

Ayat ini seringkali menjadi dasar teologis bagi praktik tawassul 

yang dilakukan di makam para wali, menjustifikasi legitimasi 

spiritualnya. Bentuk keberkahan yang dicari oleh para peziarah sangat 

beragam dan mencakup hampir setiap aspek kehidupan mereka, 

menunjukkan spektrum kebutuhan manusia yang luas dan 

multidimensional dari yang bersifat material hingga spiritual. Ini 

meliputi kelancaran rezeki dalam usaha atau pekerjaan yang sedang 

lesu, kesembuhan dari berbagai penyakit yang telah lama diderita dan 

tidak kunjung sembuh dengan pengobatan medis konvensional, 

kemudahan dalam urusan rumah tangga seperti menemukan jodoh 

yang tepat, melangsungkan pernikahan, atau memiliki keturunan 

setelah penantian panjang, kesuksesan dalam studi atau ujian yang 

krusial, hingga pencarian ketenangan batin yang seringkali sulit 

ditemukan dalam hiruk pikuk kehidupan perkotaan yang penuh 

tekanan, kompetisi, dan modernitas yang serba cepat. Seorang 

informan yang diwawancarai, Ibu Halimah, berusia sekitar 50 tahun 

yang rutin berziarah dari Bekasi setiap bulan, dengan tulus dan mata 

berkaca-kaca mengungkapkan perasaannya, "Saya datang ke sini 

karena merasa tenang sekali, Pak, dan saya yakin doa saya lebih 

dikabulkan. Habib Ali itu kekasih Allah, seorang wali besar, insya 



121 
 

 

Allah barokahnya nyambung ke kita semua yang datang dengan niat 

baik."6  

Pernyataan ini secara gamblang merefleksikan adanya keyakinan 

kuat bahwa melalui perantaraan doa dan kedekatan spiritual Habib Ali, 

harapan dan permohonan mereka dapat lebih mudah sampai kepada 

Allah SWT. Mereka merasakan adanya energi spiritual positif yang 

memancar dari makam tersebut, sebuah aura kesucian yang dirasakan 

secara personal.  

Para peziarah sering terlihat sangat khusyuk memanjatkan doa-doa 

pribadi mereka di sekitar makam, terkadang sambil menengadahkan 

tangan ke arah kiblat, mengusap nisan dengan lembut sebagai bentuk 

penghormatan yang mendalam, atau duduk diam dalam kontemplasi 

yang mendalam, mencari koneksi spiritual. Mereka meyakini bahwa 

atmosfer kesalehan yang terpancar dari makam Habib Ali dapat 

meningkatkan kualitas dan potensi penerimaan doa-doa mereka oleh 

Allah SWT, seolah-olah doa mereka 'dikuatkan' oleh aura kesalehan 

sang wali. Sebagai contoh konkret, Bapak Rahman, seorang bapak 

paruh baya berusia sekitar 55 tahun dari Tangerang Selatan, yang 

sehari-hari berprofesi sebagai pedagang kelontong di pasar tradisional 

yang tengah menghadapi masa sulit, mengungkapkan niatnya saat 

diwawancarai pada 10 Maret 2025. 

 "Usaha saya lagi lesu sekali, sudah coba ke mana-mana tapi 

hasilnya kurang. Saya ke sini (makam Habib Ali) niatnya minta 

kelancaran rezeki, biar dagangan saya laris lagi. Saya percaya saja, 

Habib kan wali Allah, doanya pasti sampai ke Allah dan dikabulkan."7 

Pengamatan yang dilakukan selama beberapa kali kunjungan 

menunjukkan bahwa banyak peziarah membawa air dalam botol-botol 

kecil atau jerigen mini. Air tersebut kemudian dibacakan doa-doa dan 

surah-surah tertentu dari Al-Qur'an di dekat makam, yang mereka 

yakini air tersebut akan membawa keberkahan saat diminum atau 

disiramkan ke wajah dan tubuh, bahkan ada yang menggunakannya 

untuk pengobatan alternatif atau media ruqyah.8  

Tradisi ini menunjukkan bagaimana tabarruk bukan hanya 

sekadar konsep abstrak, tetapi termanifestasi dalam praktik yang 

mendalam, multidimensional, dan sangat personal, mengintegrasikan 

spiritualitas, ritual, dan keyakinan akan khasiat non-fisik atau 

keberkahan. Hal ini menunjukkan bahwa kebutuhan spiritual manusia 

tidak selalu terpenuhi hanya dengan ritual formal, melainkan juga 

 
6 Ibu Halimah, Wawancara, 29 Mei 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 
7 Bapak Rahman, Wawancara, 29 Mei 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 
8 Observasi Lapangan, 29 Mei 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 



122 
 

 

melalui interaksi dengan simbol-simbol kesucian dan situs-situs 

keramat yang memiliki daya tarik spiritual yang kuat. 

 

2. Sebagai Sarana Introspeksi Diri (Tadzakkur al-Maut dan Tazkiyah 

an-Nafs): Refleksi Eksistensial di Tengah Kehidupan Fana 

Di samping permohonan keberkahan, peziarah juga secara 

eksplisit mengungkapkan bahwa keberadaan makam dan suasana 

spiritual yang menyelimutinya secara kuat mengingatkan mereka akan 

hakikat kematian (tadzakkur al-maut). Kesadaran akan kefanaan hidup 

ini sangat selaras dengan sabda Nabi SAW yang menganjurkan,  

 

ُ عَليَْهِ وَسَلهمَ  ِ صَلهى اللَّه  9أكَْثِرُوا ذِكْرَ هَاذِمِ اللهذهاتِ: الْمَوْتِ : عَنْ أبَِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه

 

Perbanyaklah mengingat pemutus kenikmatan, yakni kematian. (HR. 

at-Tirmidzi) 

Hadis ini menjadi landasan kuat bagi peziarah kubur dalam tradisi 

Sunni, di mana tujuan utamanya adalah untuk mengambil pelajaran 

dari kematian dan mempersiapkan diri menghadapi akhirat. Dalam 

konteks ini, ziarah ke makam bukan sekadar kunjungan ke tempat 

peristirahatan terakhir seseorang, melainkan menjadi waktu dan ruang 

yang sangat berharga bagi mereka untuk merenung, bertafakur, dan 

melakukan evaluasi diri secara mendalam, meninjau kembali arah dan 

tujuan hidup mereka di dunia yang fana ini. Ini adalah momen untuk 

kalibrasi ulang spiritual. 

Di tengah kesibukan dan tekanan hidup sehari-hari yang serba 

cepat, serba instan, dan seringkali didominasi oleh nilai-nilai 

materialistis dan hedonistik yang menyesatkan, makam ini 

menawarkan sebuah "ruang hening" yang langka dan otentik. Di 

sinilah peziarah dapat menjauh sejenak dari hiruk pikuk duniawi, 

meredakan kegelisahan yang membebani pikiran, menenangkan 

pikiran yang kalut, dan menemukan kembali fokus spiritual mereka 

yang mungkin sempat hilang. Mereka menggunakan momen ini untuk 

memikirkan kembali tujuan hidup yang sesungguhnya di mata Allah, 

mengevaluasi amal perbuatan yang telah mereka lakukan—baik 

kebaikan maupun dosa yang disengaja maupun tidak—serta 

merenungkan persiapan mereka menghadapi kehidupan akhirat yang 

abadi, yaitu pertanggungjawaban di hadapan Tuhan Yang Maha Adil. 

Banyak peziarah merasa bahwa momen kontemplasi ini secara kuat 

memicu kesadaran untuk memperbaiki diri (ishlah an-nafs), bertaubat 

 
9 Muhammad ibn ‘Isa al-Tirmidzi, Sunan al-Tirmidzi, Beirut: Dar al-Gharb al-

Islami, 1998, hal. 535. 



123 
 

 

dari dosa-dosa masa lalu dengan sungguh-sungguh, dan meningkatkan 

kualitas ibadah serta ketaatan mereka kepada Allah SWT secara 

konsisten.10  

Pengamatan yang dilakukan selama penelitian menunjukkan 

pemandangan peziarah yang duduk bersimpuh di dekat makam, 

menatap nisan dengan tatapan penuh perenungan, seolah tengah 

berkomunikasi dengan diri sendiri tentang makna keberadaan dan 

tujuan hidup yang lebih dalam. Terkadang, terlihat pula beberapa 

peziarah yang meneteskan air mata dengan isak tangis yang tertahan, 

menunjukkan kedalaman emosi, penyesalan atas dosa yang telah lalu, 

dan ketulusan hati yang terpicu oleh kesadaran akan kematian dan 

pertanggungjawaban di kemudian hari. Momen emosional ini menjadi 

katalisator bagi transformasi spiritual yang mendalam, mendorong 

mereka untuk lebih mendekatkan diri kepada nilai-nilai kebaikan, 

kesalehan, dan menjauhi kemaksiatan yang dapat merusak diri. 

Suasana hening dan khusyuk di sekitar makam, meskipun di tengah 

keramaian peziarah yang silih berganti, seringkali berhasil 

menciptakan aura introspeksi yang sangat kuat, seolah waktu berhenti 

sejenak.  

Siti, seorang mahasiswi berusia 20 tahun dari Jakarta, yang 

diwawancarai pada 29 Mei 2025, mengungkapkan pengalamannya 

dengan nada introspektif, "Saya kalau lagi banyak pikiran, tugas 

numpuk, atau ngerasa jauh dari Allah, pasti ke sini. Di sini itu rasanya 

tenang sekali, semua masalah kayak kecil, terus jadi mikir, hidup ini 

buat apa kalau bukan ibadah dan persiapan akhirat. Rasanya seperti 

dibersihkan dari dosa."11  

Terkadang, terlihat peziarah yang membawa buku-buku kecil 

berisi doa atau zikir, atau bahkan mushaf Al-Qur’an kecil, yang mereka 

baca dengan khusyuk sebagai bagian dari proses kontemplasi, 

penyerahan diri, dan tazkiyah an-nafs (penyucian jiwa). Kehadiran 

makam para ulama, yang merepresentasikan akhir perjalanan hidup 

setiap manusia, secara langsung memantik kesadaran akan urgensi 

untuk memperbaiki diri sebelum ajal menjemput, menjadikan ziarah ini 

sebagai bentuk pengingat yang sangat efektif dan sarana peningkatan 

spiritualitas yang berkelanjutan.12 

3. Menjalin Hubungan Spiritualitas dan Tradisi Keilmuan (Sanad 

dan Istiqamah): Menjaga Warisan Intelektual dan Spiritual 

 
10 Imam Al-Ghazali, Ihya' Ulumuddin, Beirut: Dar al-Fikr, t.t., hal. 430. 
11 Siti, Wawancara, 15 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 
12 John Renard, Friends of God: Islamic Saints in Theory and Practice, Berkeley: 

University of California Press, 2008, hal. 123. 



124 
 

 

Bagi kalangan habaib, khususnya mereka yang memiliki garis 

keturunan langsung dari Nabi Muhammad SAW, serta komunitas 

Muslim keturunan Arab di Indonesia, ziarah ke makam Habib Ali 

memiliki ikatan historis, silsilah, dan spiritual yang jauh lebih kuat dan 

mendalam. Makam ini tidak hanya menjadi tempat untuk menziarahi 

seorang tokoh, melainkan juga sebuah titik sentral untuk 

menghidupkan kembali sanad spiritual, sanad keilmuan, dan silsilah 

dakwah Islam yang telah diwariskan dari generasi ke generasi. Tradisi 

ziarah ini adalah cara otentik mereka merawat, melestarikan, dan 

menguatkan warisan keagamaan dan intelektual nenek moyang 

mereka, yang merupakan bagian tak terpisahkan dari identitas diri 

mereka sebagai pewaris Nabi. Ini juga merupakan bentuk istiqamah 

(konsistensi) dalam mengikuti jejak para pendahulu yang saleh dan 

menjaga kemurnian ajaran. 

Peziarah dari kalangan ini seringkali datang dalam kelompok 

keluarga besar, di mana para orang tua atau sesepuh akan mengambil 

peran aktif dalam menceritakan kembali kisah-kisah heroik, inspiratif, 

dan penuh karamah (keistimewaan) tentang Habib Ali, ajaran-

ajarannya yang mendalam, serta peran pentingnya dalam penyebaran 

Islam yang damai dan toleran di Jakarta dan sekitarnya, sebuah dakwah 

yang mengedepankan akhlak mulia.13 Melalui narasi-narasi yang kaya 

akan nilai dan hikmah ini, ikatan spiritual dengan leluhur diperkuat 

secara emosional dan kognitif, dan sanad keilmuan dirasakan terus 

hidup, mengalir, dan terpelihara otentisitasnya dari berbagai distorsi.  

Aktivitas keagamaan seperti pembacaan ratib Al-Haddad atau 

Ratib Al-Attas, pembacaan maulid Nabi SAW (misalnya Maulid 

Simtud Durar karya Habib Ali sendiri), atau pengkajian kitab-kitab 

karya Habib Ali juga sering dilakukan di area makam, semakin 

mengukuhkan hubungan spiritual dan tradisi ini, menjadikannya 

sebuah pusat pendidikan informal yang berkelanjutan. Bagi mereka, 

ziarah adalah bentuk penghormatan yang sangat tinggi, manifestasi 

cinta kepada ahli bait (keluarga Nabi), sekaligus komitmen yang kuat 

untuk melanjutkan estafet dakwah, menjaga kemurnian ajaran 

Ahlussunnah wal Jama'ah, dan memelihara sanad keilmuan yang telah 

diwariskan dari generasi ke generasi dengan penuh tanggung jawab.14 

Ini juga menjadi ajang reuni keluarga dan komunitas yang sangat 

efektif, mempererat tali silaturahmi yang tidak hanya berlandaskan 

pada ikatan darah, tetapi juga pada ikatan spiritual dan keilmuan yang 

 
13 Huub de Jonge, Dutch Colonialism and Indonesian Islam: Contacts and Conflicts, 

1596-1950, Amsterdam: Amsterdam University Press, 2011, hal. 157. 
14 Fathurrahman Kamal, "Sanad Keilmuan sebagai Benteng Tradisi Keilmuan Islam 

di Indonesia," Jurnal Studi Islam, No. 2, 2020, hal. 188. 



125 
 

 

kokoh dan tak terputuskan. Sebagai ilustrasi konkret, setiap peringatan 

haul Habib Ali, ribuan orang dari berbagai daerah di Indonesia, 

khususnya dari kalangan habaib, berkumpul memenuhi area makam 

dan jalan-jalan sekitarnya.  

Dalam acara kolosal ini, sanad keilmuan dibacakan dengan 

lantang oleh para ulama, silsilah keturunan diperkenalkan, dan kisah-

kisah hidup para leluhur mulia diulang kembali dengan penuh haru dan 

kebanggaan, menginspirasi generasi muda untuk melanjutkan 

perjuangan. Seorang sesepuh habaib, Sayyid Mustofa yang merupakan 

bagian dari keluarga besar Habib Ali dan salah satu pengelola majelis, 

menjelaskan dalam wawancara pada 29 Mei 2025, "Kami datang ke 

sini untuk menguatkan silaturahmi keluarga, dan yang lebih penting, 

untuk mengingatkan anak cucu tentang perjuangan kakek moyang 

kami. Sanad ini adalah identitas kami, warisan keilmuan yang harus 

terus dijaga agar tidak terputus dari Rasulullah. Tanpa sanad, ilmu itu 

bisa sesat."15  

Pertemuan semacam ini tidak hanya mempererat ikatan 

kekerabatan, tetapi juga berfungsi sebagai forum pendidikan informal 

yang sangat efektif dalam melestarikan ajaran dan nilai-nilai yang 

dipegang teguh oleh keluarga besar habaib dan komunitas Muslim 

pada umumnya, membentuk karakter yang religius dan berbudaya, 

serta menjaga keberlangsungan tradisi keilmuan secara otentik. 

4. Pemenuhan Nazar dan Ekspresi Ibadah Sosial (Kedermawanan 

Komunal): Dari Janji Pribadi hingga Solidaritas Bersama 

Beberapa peziarah datang ke makam Habib Ali sebagai bentuk 

pemenuhan nazar yang sebelumnya mereka ucapkan dalam kondisi 

sulit, ketika menghadapi hajat tertentu yang sangat mendesak, atau 

sebagai bentuk ikhtiar spiritual untuk mendapatkan keberkahan dan 

kemudahan. Mereka datang dengan harapan yang kuat bahwa doa-doa 

mereka akan diijabah oleh Allah SWT melalui perantara Habib Ali. 

Setelah permohonan mereka terkabul, mereka kembali ke makam 

untuk menunaikan janji tersebut, seringkali dengan membaca surah-

surah tertentu dari Al-Qur'an secara khusus (misalnya Surah Al-

Waqi'ah untuk kelancaran rezeki, atau Al-Kahfi untuk perlindungan 

dari fitnah), bersedekah kepada fakir miskin di sekitar makam, atau 

mengadakan jamuan makan sederhana bagi peziarah lain dan 

masyarakat sekitar sebagai bentuk syukur.16  

 
15 Sayyid Mustofa, Wawancara, 20 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 
16 Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqh Al-Islami wa Adillatuh, Damaskus: Dar al-Fikr, 1989, 

hal. 253. 

 



126 
 

 

Seorang peziarah dari Bogor, Bapak Hamzah, yang berusia sekitar 

40 tahun dan berprofesi sebagai pengusaha kecil yang sempat terpuruk, 

menceritakan pengalamannya dalam wawancara pada 8 Juni 2025, 

“Saya pernah punya hajat yang sulit sekali, terkait masalah bisnis. 

Lalu saya minta sama Allah sambil berjanji akan ke makam Habib Ali 

jika hajat saya terkabul. Setelah itu saya baca Yasin dan doa-doa di 

rumah dengan penuh harap, dan alhamdulillah, tidak lama kemudian 

doa saya terkabul, bisnis saya mulai membaik. Jadi saya datang lagi 

ke sini, sebagai rasa syukur yang mendalam dan menunaikan janji 

saya. Saya bawa nasi kotak seratus bungkus untuk dibagikan.”17  

Pengalaman pribadi seperti ini menunjukkan kuatnya dimensi 

pemenuhan janji, rasa syukur yang mendalam, dan ketaatan dalam 

praktik ziarah, yang secara erat mengikat antara ritual keagamaan dan 

pengalaman hidup personal. 

Selain dimensi pemenuhan nazar, sebagian peziarah juga secara 

aktif menjadikan ziarah sebagai bagian dari ibadah sosial yang lebih 

luas, mewujudkan konsep kedermawanan komunal. Mereka tidak 

hanya datang sendirian, tetapi membawa serta anak-anak mereka untuk 

mengenalkan sosok ulama besar dan menanamkan nilai-nilai 

kesalehan, penghormatan kepada ulama, serta pentingnya berziarah 

sejak dini. Hal ini sangat sejalan dengan ajaran Islam tentang 

pentingnya pendidikan agama dalam keluarga dan pembentukan 

karakter Islami sejak usia muda, di mana anak-anak diajarkan untuk 

menghormati orang tua dan para ulama, sebagaimana dalam hadis yang 

menganjurkan berbuat baik kepada tetangga dan orang yang lebih 

tua.18  

Bentuk ibadah sosial lainnya yang sangat sering dijumpai adalah 

dengan berbagi makanan atau minuman secara gratis kepada sesama 

peziarah yang ada di sekitar makam. Observasi menunjukkan 

pemandangan di mana air mineral kemasan, roti, biskuit, atau bahkan 

nasi kotak dibagikan secara sukarela dan tanpa pamrih, menciptakan 

suasana kebersamaan, kepedulian sosial, dan kehangatan yang 

mendalam di antara para peziarah. Tindakan ini bukan hanya ekspresi 

kedermawanan semata, tetapi juga manifestasi nyata dari nilai-nilai 

kebersamaan (ukhuwah), tolong-menolong (ta'awun), dan berbagi 

(infaq/sedekah) yang diajarkan dalam Al-Qur'an dan Sunnah, 

dihidupkan dalam konteks ritual ziarah.19  

 
17 Bapak Hamzah, Wawancara, 12 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 
18 Hadis riwayat Bukhari No. 6018 dan Muslim No. 2625, tentang berbuat baik 

kepada tetangga. Untuk adab terhadap orang tua dan yang lebih tua. 
19 QS. Al-Maidah (5): 2. 



127 
 

 

Sebagai contoh, seorang ibu bernama Fatimah terlihat dengan 

senyum tulus membagikan bungkusan nasi kepada peziarah lain pada 8 

Juni 2025, sambil berkata, "Sedikit rezeki, semoga berkah untuk kita 

semua. Jangan dilihat isinya, tapi niatnya."20 Hal ini menunjukkan 

bahwa tindakan berbagi tersebut dilakukan dengan niat ibadah dan 

mengharap keberkahan dari Allah SWT, bukan sekadar basa-basi atau 

pamer. Beberapa peziarah bahkan telah mengatur jadwal rutin untuk 

membawa makanan dalam jumlah besar untuk dibagikan, terutama 

pada hari-hari tertentu seperti Jumat atau saat acara peringatan haul, 

menciptakan siklus kedermawanan yang berkelanjutan dan saling 

menguatkan di lingkungan makam, sebuah bentuk community 

engagement yang berbasis pada nilai-nilai keagamaan, memperkuat 

ikatan sosial dan solidaritas di antara para peziarah. Mereka melihat ini 

sebagai cara untuk melipatgandakan pahala dan keberkahan, karena 

berbagi di tempat yang dianggap mulia. 

 

B. Pemaknaan Bacaan Al-Qur’an oleh Peziarah: Teks yang Hidup, 

Bermakna, dan Bernilai Performatif 

Ritual ziarah kubur di makam keramat Habib Ali bin Abdurrahman 

Al-Habsyi tidak dapat dilepaskan dari aktivitas pembacaan ayat-ayat suci 

Al-Qur’an. Pembacaan ini merupakan inti dari praktik keagamaan di 

sana, yang melampaui sekadar ibadah formal atau pengucapan ritualistik 

yang tanpa makna. Bacaan Al-Qur'an di sini mengandung makna spiritual, 

simbolik, afektif, dan performatif yang mendalam bagi para peziarah. 

Melalui lisan mereka, teks Al-Qur’an tidak hanya dibaca dan dilafalkan, 

tetapi secara harfiah "dihidupkan" (living Qur'an) dalam ruang sosial 

yang sarat makna dan harapan, merepresentasikan interaksi dinamis 

antara teks, individu, komunitas, dan lingkungan sakral. Ini adalah bukti 

nyata bagaimana Al-Qur'an, sebagai kalam Ilahi, terus berdialog dengan 

realitas umatnya, menjadi pedoman yang relevan dan dinamis dalam 

kehidupan sehari-hari mereka, menciptakan pengalaman spiritual yang 

mendalam.21 

1. Ayat dan Surah yang Dibaca Selama Ziarah: Pilihan yang Penuh 

Hikmah dan Keutamaan Teruji 

Berdasarkan observasi lapangan dan wawancara dengan 

sejumlah peziarah dari berbagai latar belakang, diketahui bahwa 

surah-surah Al-Qur’an yang paling sering dibaca selama ziarah 

meliputi beberapa pilihan yang memiliki keutamaan khusus dan 

signifikansi religius yang tinggi dalam tradisi Islam, terutama terkait 

 
20 Ibu Fatimah, Observasi dan Wawancara Singkat, 8 Maret 2025, Makam Habib Ali 

Kwitang. 
21 Abdullah Saeed, The Qur'an: An Introduction, London: Routledge, 2008, hal. 161. 



128 
 

 

dengan mendoakan orang yang telah wafat, memohon perlindungan, 

dan mencari keberkahan: 

a. Surah Yasin 

Surah ini menjadi salah satu bacaan utama yang paling 

sering dilakukan, baik secara bersama-sama dalam majelis tahlil 

yang sering diselenggarakan (terutama pada malam Jumat atau 

acara haul tahunan), maupun secara individu oleh peziarah yang 

datang pada hari-hari biasa. Surah ini diyakini memiliki 

keutamaan besar bagi orang yang telah wafat, sebagaimana 

disebutkan dalam beberapa hadis Nabi SAW, salah satunya: 

“Bacakanlah Yasin atas orang yang meninggal di antara kalian”.22  

Meskipun ada perbedaan pendapat mengenai derajat hadis 

ini di kalangan ulama hadis, namun dalam tradisi Muslim 

Indonesia, hadis ini menjadi landasan kuat untuk praktik 

pembacaan Yasin bagi ahli kubur. Peziarah meyakini bahwa 

pembacaan Surah Yasin akan meringankan beban ahli kubur, 

memberikan syafaat, dan mendatangkan rahmat serta ampunan 

bagi mereka. Suasana khusyuk dan syahdu sangat terasa ketika 

ratusan, bahkan ribuan, peziarah bersama-sama melantunkan 

Surah Yasin, menciptakan gema spiritual yang menyelimuti 

seluruh area makam, bahkan hingga ke jalan-jalan di sekitarnya.  

Proses pembacaan Yasin secara berjamaah seringkali 

dipimpin oleh seorang kiai atau habib lokal yang telah ditunjuk, 

memastikan kekhusyukan dan keselarasan bacaan dengan intonasi 

dan tajwid yang benar. Para peziarah membawa mushaf kecil, Al-

Qur'an berukuran saku, atau membaca dari aplikasi Al-Qur'an di 

ponsel mereka. Sebelum memulai, biasanya ada intonasi niat yang 

dipanjatkan secara serentak yang menegaskan tujuan bersama 

untuk menghadiahi pahala bacaan tersebut kepada Habib Ali dan 

seluruh kaum muslimin lainnya yang telah wafat. Keselarasan 

suara bacaan ini seringkali menciptakan getaran emosional yang 

kuat, membangkitkan rasa persatuan dan kekhusyukan kolektif 

yang mendalam, sebuah fenomena yang juga dapat diamati dalam 

studi etnografi tentang ritual keagamaan kolektif. 

b. Al-Fatihah 

Surah pembuka Al-Qur’an ini memiliki posisi yang sangat 

sentral dan vital dalam setiap ritual keagamaan Muslim. Ia dibaca 

secara rutin sebelum dan sesudah doa-doa, dan secara khusus 

sering "dihadiahkan" untuk arwah Habib Ali serta para leluhur dan 

 
22 Hadis riwayat Abu Dawud No. 3121, dari sahabat Ma'qil bin Yasar. Hadis ini juga 

terdapat dalam Sunan Ibnu Majah No. 1448. 



129 
 

 

Muslimin yang telah berpulang. Para peziarah percaya bahwa 

pahala dari bacaan Al-Fatihah dapat sampai kepada almarhum dan 

menjadi bentuk sedekah pahala yang tak terputus, sebuah amal 

jariyah yang terus mengalir.  

Ritual menghadiahi Al-Fatihah ini menunjukkan dimensi 

spiritualitas yang kuat, di mana peziarah merasa terhubung dengan 

arwah yang telah wafat melalui lantunan ayat suci ini, sebuah 

praktik yang berakar pada keyakinan akan sampainya doa dan 

pahala kepada orang mati dalam tradisi Islam Sunni. Niat 

"menghadiahi Al-Fatihah" biasanya diucapkan dalam hati atau 

secara lisan sebelum memulai pembacaan. Misalnya, peziarah 

akan mengucapkan, 

"Ilaˉ ruhi Sayyidil Walid Habib Ali bin Abdurrahman Al−Habsyi, 

Al−Faˉtihah..." diikuti dengan pembacaan surah tersebut dengan 

khusyuk.  

Pemilihan Al-Fatihah sebagai "hadiah" tidak lepas dari 

posisinya sebagai Ummul Kitab (Induk Kitab) yang mencakup 

seluruh inti ajaran Al-Qur'an dan merupakan surah yang paling 

sering dibaca dalam shalat, sehingga diyakini memiliki keutamaan 

yang luar biasa untuk dihadiahkan kepada orang yang telah 

meninggal, bahkan setara dengan seluruh Al-Qur'an dalam 

beberapa riwayat yang populer di kalangan umat. 

c. Al-Ikhlas, Al-Falaq, An-Nas 

Ketiga surah pendek ini, yang secara kolektif dikenal 

sebagai Al-Mu'awwidzatain (dua pelindung, yaitu Al-Falaq dan 

An-Nas) bersama Al-Ikhlas yang diyakini setara sepertiga Al-

Qur'an, dibaca sebagai bentuk perlindungan spiritual (ruqyah) dan 

permohonan penjagaan dari segala bentuk gangguan, baik dari jin, 

manusia, maupun dari kejahatan, sihir, dan musibah.23  

Peziarah sering membacanya berulang-ulang, kadang sambil 

mengusap tubuh mereka sendiri, atau mengusap air yang mereka 

bawa sebagai bentuk ikhtiar spiritual untuk mendapatkan 

perlindungan dan keberkahan. Keyakinan akan perlindungan ini 

memberikan rasa aman dan ketenangan bagi peziarah, terutama 

mereka yang datang dengan berbagai kegelisahan, kekhawatiran, 

atau masalah yang bersifat non-medis dan non-rasional. Ada 

beberapa kesaksian dari peziarah, meskipun tidak selalu dapat 

diverifikasi secara ilmiah, yang mengklaim bahwa mereka merasa 

lebih tenang dan terlindungi dari gangguan setelah rutin membaca 

 
23 Keutamaan surah Al-Ikhlas, Al-Falaq, dan An-Nas sebagai perlindungan 

disebutkan dalam hadis riwayat Bukhari No. 5017 dan Tirmidzi No. 3402. 



130 
 

 

surah-surah ini di makam, bahkan merasa ada aura positif yang 

mengelilingi mereka dan rumah mereka. Ini menunjukkan 

bagaimana Al-Qur'an secara praktis diyakini memiliki kekuatan 

protektif, terapeutik, dan penyembuh dalam kehidupan sehari-hari 

peziarah, melampaui fungsi bacaan ritual semata dan menjadi 

bagian dari mekanisme coping spiritual mereka. 

d. Ayat Kursi (Surat. al-Baqarah/2: 255) 

Ayat yang agung ini, yang dikenal dengan keutamaannya 

sebagai 'penghulu ayat-ayat Al-Qur'an' dan disebut sebagai ayat 

yang paling besar dalam Al-Qur'an, dibaca oleh sebagian peziarah 

yang datang dengan maksud meminta perlindungan yang lebih 

kuat dari berbagai bahaya, kekuatan batin untuk menghadapi 

tantangan hidup, atau bahkan pembukaan rezeki yang lancar dan 

berkah.24 

Ayat Kursi diyakini memiliki keistimewaan dan kekuatan 

besar dalam memberikan rasa aman dan ketenangan, serta 

membuka pintu-pintu keberkahan dan kemudahan dari Allah 

SWT. Ayat Kursi sering dibaca secara khusus oleh peziarah yang 

memiliki hajat tertentu yang berkaitan dengan perlindungan atau 

kelancaran rezeki. Misalnya, seorang pedagang kecil mungkin 

membaca Ayat Kursi berkali-kali dengan harapan usahanya lancar 

dan terhindar dari segala bentuk kesulitan atau persaingan yang 

tidak sehat yang bisa merugikannya. Observasi menunjukkan 

beberapa peziarah duduk bersandar pada dinding makam, 

memejamkan mata, dan melafalkan Ayat Kursi dengan suara lirih 

namun penuh penghayatan, seolah sedang berkomunikasi 

langsung dengan kekuatan Ilahi yang maha agung, merasakan 

kehadiran-Nya yang meliputi segala sesuatu. 

Selain surah-surah dan ayat-ayat Al-Qur’an yang disebutkan 

di atas, rangkaian tahlil (zikir la ilaha illallah), takbir (Allahu 

Akbar), tahmid (alhamdulillah), dan tasbih (subhanallah), serta 

doa-doa khusus untuk ahli kubur seperti 

“Allahummaghfirlahu warhamhu wa ‘afihu wa’fu anhu, wa akrim 

nuzulahu, wa wassi′ madkhalahu...” juga dibaca secara kolektif. 

Ini terutama terjadi saat acara haul Habib Ali yang meriah dan 

dihadiri ribuan jamaah, atau kunjungan pada hari Jumat yang 

dianggap berkah dalam Islam. Pembacaan kolektif ini tidak hanya 

memperkuat dimensi ibadah semata, tetapi juga secara signifikan 

memupuk rasa kebersamaan, solidaritas, dan persatuan antar 

 
24 Keutamaan Ayat Kursi sebagai ayat teragung dalam Al-Qur'an disebutkan dalam 

hadis riwayat Muslim No. 810. 



131 
 

 

peziarah, menciptakan sebuah ikatan spiritual komunal yang 

erat.25 

Pada acara haul, area makam dipenuhi lautan manusia yang 

serentak melafalkan tahlil dan takbir, menciptakan getaran 

spiritual yang luar biasa, memekakkan telinga namun 

menenangkan hati, dan sulit dilupakan oleh para peserta. Panitia 

acara biasanya mengatur mikrofon dan pengeras suara yang 

memadai sehingga bacaan dapat terdengar jelas oleh seluruh 

peserta, memastikan keseragaman dan kekompakan dalam 

melafalkan zikir. Momen ini menjadi puncak dari kebersamaan, di 

mana seluruh jamaah merasa terhubung tidak hanya dengan sosok 

mulia Habib Ali, tetapi juga satu sama lain melalui zikir dan doa 

yang sama, menciptakan ikatan batin yang erat dan mendalam, 

sebuah ritual kolektif yang menguatkan identitas kelompok dan 

membangun modal sosial religius. 

2. Dimensi Emosional dan Spiritualitas Bacaan: Beyond Semantics, 

Menuju Kedalaman Hati 

Fenomena menarik yang teramati adalah bahwa meskipun 

sebagian besar peziarah, terutama dari kalangan awam atau mereka 

yang tidak memiliki latar belakang pendidikan agama formal yang 

tinggi, tidak memahami makna lafaz per lafaz dari bacaan Al-Qur’an 

yang mereka lantunkan, hal ini tidak sedikit pun mengurangi 

kedalaman spiritualitas dan penghayatan mereka. Justru, seringkali 

ketidakterikatan pada makna literal memungkinkan mereka untuk 

merasakan dimensi spiritual yang lebih luas dan afektif dari teks suci 

tersebut, sebuah pengalaman yang melampaui batas-batas kognitif 

linguistik.  

Seperti yang diungkapkan oleh salah satu informan kunci, 

Bapak Sofwan dari Depok, yang rutin berziarah setiap bulan. “Saya 

memang nggak tahu arti semua bacaannya secara detail, tapi setiap 

kali baca Yasin di sini, hati saya seperti tersentuh. Rasanya adem, 

Pak. Seolah Habib mendoakan balik kita yang datang dan mendoakan 

beliau.”26 

Pengalaman subjektif ini menunjukkan bahwa makna bacaan 

tidak hanya hadir secara tekstual atau kognitif (pemahaman 

linguistik), tetapi juga menyusup dalam bentuk pengalaman spiritual 

yang mendalam, rasa khidmat yang meliputi seluruh jiwa, dan ikatan 

batin yang kuat dan transenden. Ini muncul dalam interaksi dengan 

teks Al-Qur’an di ruang sakral makam, menciptakan apa yang disebut 

 
25 Observasi Lapangan, 5 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 
26 Bapak Sofwan, Wawancara, 10 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 



132 
 

 

sebagai affective piety atau kesalehan afektif, di mana emosi dan 

perasaan menjadi jalur utama menuju pemahaman spiritual. Perasaan 

"adem," "tersentuh," atau "damai" adalah indikator kuat bahwa bacaan 

Al-Qur'an memiliki efek afektif dan psikologis yang signifikan, 

membawa ketenangan, kedamaian batin, dan bahkan pencerahan 

spiritual bagi peziarah, melampaui pemahaman rasional semata. Ini 

adalah bukti nyata dari konsep barakah yang bersifat non-material, 

yang dirasakan dan diyakini secara personal.27 

Penghayatan terhadap bacaan Al-Qur’an dalam konteks ziarah 

juga sangat melibatkan konsep memori kolektif. Sebagaimana 

dijelaskan oleh teori Maurice Halbwachs mengenai collective memory 

(memori kolektif), yang berpendapat bahwa ingatan individu dibentuk 

dan dipelihara dalam kerangka sosial dan selalu berorientasi pada 

kelompok.28 Bacaan Yasin atau Al-Fatihah tidak hanya dihafal dan 

diamalkan secara individual, tetapi dipraktikkan secara sosial dalam 

kelompok, dan menjadi bagian integral dari “identitas keagamaan” 

komunitas Muslim urban.  

Tradisi pembacaan ini diwariskan dari generasi ke generasi, baik 

melalui lingkungan keluarga, majelis taklim, maupun komunitas zikir. 

Sehingga, setiap lantunan ayat tidak hanya sekadar teks yang keluar 

dari lisan, tetapi juga membawa serta kisah, pengalaman, dan nilai-

nilai yang telah disemai dalam kesadaran kolektif umat. Memori 

kolektif ini diperkuat secara masif melalui acara-acara keagamaan 

rutin seperti haul dan tahlilan, di mana bacaan Al-Qur'an menjadi ritus 

inti yang mengikat seluruh jamaah dalam satu pengalaman spiritual 

dan emosional yang sama, mengulang kembali narasi-narasi yang 

menguatkan identitas mereka. Memori kolektif ini sering diungkapkan 

dalam bentuk cerita-cerita yang diulang-ulang di antara peziarah, 

misalnya tentang keberkahan yang didapat setelah membaca Al-

Qur'an di makam, atau tentang bagaimana para ulama terdahulu selalu 

menekankan pentingnya membaca Al-Qur'an di sisi makam para wali 

dan merasakan ketenangan yang mendalam.  

Seorang ibu paruh baya yang bernama Rahma dari Jakarta Pusat 

dengan antusias bercerita, "Dari kecil saya sudah diajak nenek saya 

ke sini, diajarin baca Yasin. Sekarang saya ajak cucu-cucu saya. 

Rasanya beda, Mas, kayak ada ikatan yang kuat sama Habib Ali, juga 

 
27 Saba Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject, 

Princeton: Princeton University Press, 2005, hal. 105. 
28 Maurice Halbwachs, On Collective Memory, Chicago: University of Chicago 

Press, 1992, hal. 51. 



133 
 

 

sama nenek saya yang sudah meninggal, seperti nenek saya masih di 

sini bersama saya, ikut mendengarkan bacaan kami."29  

Hal ini menunjukkan bahwa bacaan Al-Qur'an menjadi jembatan 

memori antar generasi, melestarikan identitas religius yang 

diwariskan secara kultural, emosional, dan spiritual, bukan hanya 

secara tekstual atau dogmatis. Ini adalah contoh bagaimana agama 

menjadi bagian dari warisan budaya yang hidup, yang terus-menerus 

direproduksi melalui praktik ritual dan interaksi sosial. 

3. Fungsi Sosial Bacaan Al-Qur’an: Perekat Komunitas, Pembentuk 

Solidaritas, dan Modal Sosial 

Selain fungsi spiritual dan psikologis yang bersifat personal, 

bacaan Al-Qur’an dalam konteks ziarah juga memiliki fungsi sosial 

yang sangat penting dan strategis. Ia berperan besar dalam 

memperkuat solidaritas kolektif dan kohesi sosial di antara peziarah, 

terutama saat dibaca secara berjamaah, seperti dalam acara haul Habib 

Ali atau pada malam Jumat. Ketika ratusan atau bahkan ribuan 

peziarah bersama-sama melantunkan ayat-ayat suci, tercipta sebuah 

ikatan kuat yang melampaui perbedaan individu, latar belakang sosial-

ekonomi, atau bahkan geografis. Perbedaan-perbedaan ini melebur 

dalam kebersamaan spiritual yang kuat, menciptakan sebuah 

"komunitas imaginer" yang terwujud dalam ruang nyata.30 

Fungsi sosial ini sangat selaras dengan pemahaman bahwa Al-

Qur’an bukan hanya teks suci personal yang dibaca dalam 

kesendirian, tetapi juga merupakan "tindakan sosial" yang mengikat 

umat dalam satu makna, tujuan, dan kebersamaan. Pembacaan Al-

Qur'an secara berjamaah di makam Habib Ali membangun rasa 

kebersamaan, saling kenal, dan saling peduli antar peziarah. Mereka 

berbagi ruang fisik, suara yang harmonis, dan harapan spiritual, secara 

kolektif membentuk sebuah komunitas spiritual yang solid dan saling 

mendukung, sebuah model dari masyarakat madani yang ideal yang 

berlandaskan nilai-nilai agama.  

Melalui praktik ini, Al-Qur'an tidak hanya menjadi panduan 

hidup individu, tetapi juga perekat sosial yang fundamental, 

memperkuat jaringan kebersamaan umat Muslim di wilayah urban 

yang cenderung individualistis dan atomistik. Dalam keramaian Haul, 

terlihat jelas bagaimana berbagai kelompok masyarakat, mulai dari 

santri dari berbagai pesantren, ibu-ibu majelis taklim, pedagang kaki 

lima, hingga keluarga yang datang dari luar kota dan luar pulau, 

berbaur tanpa sekat sosial atau ekonomi. Mereka saling menawarkan 

 
29 Ibu Rahma, Wawancara, 17 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 
30 Benedict Anderson, Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread 

of Nationalism, London: Verso, 1983, hal. 5-7. 



134 
 

 

minum, membantu mencari sanak saudara di tengah keramaian yang 

membludak, atau sekadar bertukar senyum dan salam, menunjukkan 

keramahan khas masyarakat Timur.  

Seorang relawan Haul, Bapak Andri, yang telah lama mengabdi 

di sana dan menyaksikan dinamika sosial, menyatakan, "Di sini itu 

rasa persaudaraan kuat sekali, semua niatnya sama, ibadah. Baca 

Quran bareng-bareng itu rasanya seperti jadi satu keluarga besar 

yang tak terpisahkan, kayak di surga saja rasanya."31  

Pembacaan Al-Qur'an secara berjamaah menjadi momen sakral 

yang secara efektif mempersatukan individu-individu menjadi satu 

kesatuan komunitas, melampaui batas geografis atau strata sosial 

mereka, mewujudkan nilai-nilai persatuan yang diajarkan Al-Qur'an 

secara nyata, sebagaimana Surat al-Hujurat/49: 10. 

مْ تُرْحَمُوْنَ 
ُ
ك
َّ
عَل
َ
َ ل مْ وَاتَّقُوا اللّٰه

ُ
خَوَيْك

َ
صْلِحُوْا بَيْنَ ا

َ
مُؤْمِنُوْنَ اِخْوَةٌ فَا

ْ
    اِنَّمَا ال

Orang-orang beriman itu sesungguhnya bersaudara. Sebab itu 

damaikanlah (perbaikilah hubungan) antara kedua saudaramu itu 

dan takutlah terhadap Allah, supaya kamu mendapat rahmat. 

 

Ini adalah bentuk nyata dari solidaritas dalam komunitas religius, di 

mana ikatan sosial terjalin melalui kesadaran kolektif yang mendalam 

dan ritual yang dihayati bersama, menciptakan sebuah 'modal sosial' 

berbasis spiritualitas yang kokoh.32 

 

C. Analisis Makna Bacaan Al-Qur’an Berdasarkan Teori Karl 

Mannheim: Membongkar Lapisan Makna Sosial dan Kultural 

Dalam memahami interaksi sosial keagamaan yang kompleks 

seperti ritual ziarah kubur, Karl Mannheim, seorang sosiolog pengetahuan 

terkemuka dari mazhab Frankfurt, menawarkan pendekatan sosiologis 

terhadap pengetahuan dan makna yang sangat relevan dan mendalam. 

Pendekatan ini esensial untuk menyingkap lapisan-lapisan makna yang 

lebih dalam di balik praktik tersebut, melampaui pemahaman permukaan 

atau interpretasi yang bersifat dogmatis semata. Mannheim membagi 

makna menjadi tiga kategori utama yang saling terkait namun berbeda: 

makna objektif, makna ekspresif, dan makna dokumenter.33 Ketiga 

kategori ini dapat digunakan secara efektif untuk menganalisis bagaimana 

peziarah memaknai bacaan Al-Qur’an yang mereka lantunkan selama 

 
31 Bapak Andri, Wawancara, 21 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 
32 Émile Durkheim, The Division of Labor in Society, New York: Free Press, 1984, 

hal. 72. 
33 Karl Mannheim, Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of 

Knowledge, hal. 27. 



135 
 

 

ziarah di makam Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi, memberikan 

perspektif yang kaya dan multidimensional tentang dinamika "Living 

Qur'an" dalam praktik sosial keagamaan yang berlangsung secara nyata. 

Aplikasi teori Mannheim memungkinkan kita melihat bagaimana sebuah 

tindakan ritual bukan sekadar gerak tubuh yang kosong, tetapi merupakan 

simpul dari berbagai lapis makna yang terkonstruksi secara sosial, 

kultural, dan historis. 

1. Makna Objektif: Fungsi Sosial yang Terlembaga dan Transparan 

dalam Struktur Komunitas 

Makna objektif menurut Mannheim mengacu pada struktur 

sosial, norma-norma kolektif yang disepakati, dan fungsi umum suatu 

tindakan atau fenomena dalam masyarakat. Makna ini seringkali tidak 

disadari secara penuh oleh individu pelakunya, namun memiliki 

dampak dan konsekuensi yang bersifat kolektif dan terlembaga, 

membentuk perilaku sosial yang teratur. Dalam konteks pembacaan 

Al-Qur’an selama ziarah, makna objektif ini sangat tampak melalui 

beberapa fungsi sosial yang nyata dan terlembaga, menjadikannya 

bagian tak terpisahkan dari struktur sosial keagamaan komunitas 

Kwitang: 

a. Sebagai Ekspresi Doa Kolektif dan Solidaritas Spiritual yang 

Terstruktur dan Diinstitusikan 

Pembacaan Al-Fatihah, Yasin, dan surah-surah lainnya yang 

diucapkan secara bersama-sama dan terkoordinasi dalam majelis 

zikir atau tahlil di area makam tidak hanya berfungsi sebagai doa 

individual, tetapi juga sebagai manifestasi doa kolektif untuk 

mendoakan almarhum Habib Ali serta seluruh umat Muslim yang 

telah wafat. Ini menjadi bentuk solidaritas spiritual dan budaya 

yang sangat kuat, menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya 

dibaca secara personal dalam ruang privat, tetapi menjadi bagian 

integral dari sebuah “ritus sosial” yang diperankan secara 

bersama-sama dan terstruktur, menjadi sebuah institusi keagamaan 

yang hidup.34  

Observasi yang cermat menunjukkan bagaimana para 

peziarah, meskipun berasal dari latar belakang sosial, pendidikan, 

dan bahkan geografis yang berbeda, bersatu dalam harmoni 

lantunan doa, menciptakan simfoni spiritual yang dirasakan 

bersama. Di antara ribuan peziarah, terutama saat momen doa 

penutup, terdengar gumaman aamiin yang serentak dan 

menggetarkan, seolah mengamini doa yang sama yang 

dipanjatkan oleh hati nurani masing-masing individu, menciptakan 

 
34 Max Weber, The Sociology of Religion, Boston: Beacon Press, 1963, hal. 24. 



136 
 

 

resonansi spiritual yang kuat. Ini mengindikasikan bahwa terlepas 

dari motivasi personal yang beragam, tindakan bacaan Al-Qur'an 

secara kolektif di sini memiliki fungsi objektif untuk membangun, 

memelihara, dan memperkuat kohesi sosial spiritual dalam 

komunitas. Mereka merasakan kekuatan doa yang berlipat ganda 

dan keberkahan yang lebih besar saat dipanjatkan bersama-sama 

dalam sebuah ritual yang terstruktur dan terlembaga, yang secara 

turun-temurun diyakini kemustajabannya. Ritual ini juga berfungsi 

sebagai mekanisme pelepasan emosi kolektif dan pencarian 

ketenangan bersama, sebuah katarsis spiritual komunal. 

b. Sebagai Ritual Pemersatu Komunitas dan Pembangunan Jaringan 

Sosial yang Berkelanjutan dan Inklusif 

Khususnya saat acara haul, di mana ratusan bahkan ribuan 

orang hadir untuk membaca Al-Qur’an bersama-sama dalam skala 

yang sangat besar, aktivitas ini secara signifikan memperkuat 

jaringan sosial di antara jamaah Habib Kwitang, yang telah 

terbentuk secara historis dan terus berkembang. Hal ini tidak 

hanya menumbuhkan rasa memiliki terhadap situs makam tersebut 

sebagai pusat spiritual, tetapi juga membangun ikatan emosional 

dan sosial antar sesama peziarah yang melampaui batas-batas 

formalitas dan sekat-sekat sosial.35  

Mereka tidak hanya datang untuk beribadah semata, tetapi 

juga untuk berinteraksi, berbagi cerita, membangun ikatan 

komunal yang erat, dan memperluas jejaring sosial keagamaan, di 

mana pembacaan Al-Qur'an menjadi katalisator utama bagi 

persatuan tersebut. Selama haul, terlihat jelas bagaimana berbagai 

kelompok masyarakat, mulai dari santri dari berbagai pesantren, 

ibu-ibu majelis taklim, pedagang kaki lima, hingga keluarga yang 

datang dari luar kota dan luar pulau, berbaur tanpa sekat sosial 

atau ekonomi. Mereka saling menawarkan minum, membantu 

mencari sanak saudara di tengah keramaian yang membludak, atau 

sekadar bertukar senyum dan salam, menunjukkan keramahan 

khas masyarakat Timur.  

Seorang relawan Haul, Bapak Richard, yang telah lama 

mengabdi di sana dan menyaksikan dinamika sosial, menyatakan, 

"Di sini itu rasa persaudaraan kuat sekali, semua niatnya sama, 

ibadah. Baca Quran bareng-bareng itu rasanya seperti jadi satu 

keluarga besar yang tak terpisahkan, tak ada lagi beda status 

 
35 Robert D. Putnam, Bowling Alone: The Collapse and Revival of American 

Community, New York: Simon & Schuster, 2000, hal. 19. 



137 
 

 

sosial atau kekayaan, semua sama di hadapan Allah dan Habib 

Ali."36 

Pembacaan Al-Qur'an secara berjamaah menjadi momen 

sakral yang secara efektif mempersatukan individu-individu 

menjadi satu kesatuan komunitas, melampaui batas geografis atau 

strata sosial mereka, mewujudkan nilai-nilai persatuan yang 

diajarkan Al-Qur'an secara nyata, sebagaimana QS. Al-Hujurat 

ayat 10. Ini adalah bentuk nyata dari solidaritas organik 

Durkheimian dalam komunitas religius, di mana ikatan sosial 

terjalin melalui kesadaran kolektif yang mendalam dan ritual yang 

dihayati bersama, menciptakan sebuah 'modal sosial' berbasis 

spiritualitas yang kokoh.37 

c. Sebagai Medium Edukasi Nilai dan Transmisi Pengetahuan 

Keagamaan Informal yang Efektif 

Orang tua sering membawa anak-anaknya dalam ziarah 

tidak hanya untuk memperkenalkan makam atau situs bersejarah, 

tetapi juga untuk mengenalkan dan menanamkan tradisi membaca 

Al-Qur’an dalam konteks spiritual dan historis yang kaya. Ini 

sekaligus menjadi cara yang sangat efektif untuk menanamkan 

nilai-nilai kesalehan, penghormatan kepada ulama (ta’dzim 

ulama), dan kecintaan pada Al-Qur'an sejak usia dini. Pembacaan 

Al-Qur'an yang disaksikan dan bahkan dipraktikkan langsung oleh 

anak-anak dalam suasana yang sakral dan penuh khidmat 

memberikan pengalaman belajar yang lebih mendalam 

dibandingkan sekadar pembelajaran teoritis di kelas atau 

pendidikan formal.38 Seorang ayah terlihat dengan sabar 

membimbing tangan putrinya yang masih kecil untuk mengusap 

nisan sambil membacakan "Qul Huwallahu Ahad" secara 

perlahan. Ia kemudian berkata "Nak, kita ke sini biar ingat mati, 

biar rajin ngaji, biar sayang sama ulama. Ini pelajaran penting 

yang tidak ada di sekolah, ini langsung dari pengalaman."39  

Momen-momen intim seperti ini menunjukkan bagaimana 

bacaan Al-Qur'an menjadi medium transmisi nilai moral dan 

keagamaan dari satu generasi ke generasi berikutnya, secara 

efektif membentuk karakter dan etika anak-anak secara 

terintegrasi dan holistik dalam lingkungan yang otentik dan 

bermakna. Ini adalah bentuk sosialisasi religius yang informal 

namun sangat kuat dan berpengaruh dalam jangka panjang. 

 
36 Bapak Richard, Wawancara, 21 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 
37 Durkheim, The Division of Labor in Society, hal. 130. 
38 Observasi, 8 Juni 2025 
39 Observasi, 8 Juni 2025 



138 
 

 

2. Makna Ekspresif: Niat Subjektif, Pengalaman Personal, dan 

Dialog Hati yang Mendalam 

Makna ekspresif menurut Mannheim mencerminkan motivasi, 

intensi, dan kesadaran subjektif pelaku terhadap tindakan yang 

dilakukan. Ini adalah lapisan makna yang paling personal, di mana 

individu menghubungkan praktik keagamaan dengan pengalaman 

hidup dan harapan mereka sendiri, seringkali dengan tingkat emosi 

yang tinggi dan ekspresi batin yang tulus. Setiap peziarah memiliki 

intensi atau maksud yang bersifat pribadi yang sangat bervariasi saat 

membaca Al-Qur’an di makam Habib Ali, yang seringkali menjadi 

cerminan dari pergulatan batin, harapan, dan keyakinan individual 

mereka, sebuah dialog hati dengan Sang Pencipta. 

a. Permohonan Pertolongan atas Masalah Hidup dan Pencarian 

Solusi Spiritual yang Mendalam 

Ada peziarah yang membaca Yasin atau surah tertentu 

sebagai bentuk permohonan pertolongan yang mendalam kepada 

Allah SWT atas masalah hidup yang sedang mereka hadapi, 

seperti penyakit yang tak kunjung sembuh setelah berbagai 

pengobatan medis, kesulitan ekonomi yang memberatkan dan tak 

kunjung usai, persoalan rumah tangga yang rumit dan pelik, atau 

bahkan masalah pribadi yang bersifat psikologis seperti 

kecemasan dan depresi. Mereka percaya bahwa membaca Al-

Qur'an di tempat yang dianggap berkah, seperti makam seorang 

wali, akan lebih mempercepat terkabulnya doa dan hajat mereka, 

seolah ada "saluran khusus" yang terbuka kepada Allah melalui 

perantara wali. 

Ibu Sumiarti, seorang ibu rumah tangga berusia 45 tahun 

dari Ciledug, datang untuk mendoakan suaminya yang sedang 

sakit keras di rumah sakit dan telah dirawat selama berbulan-bulan 

tanpa ada tanda-tanda kesembuhan yang signifikan. "Saya 

bacakan Yasin tiap hari di sini, sambil nangis dan berharap. Saya 

yakin, dengan berkah Habib Ali dan ayat Al-Qur'an ini, suami 

saya bisa sembuh, insya Allah," ujarnya dengan nada penuh harap 

dan air mata yang menetes saat diwawancarai pada 8 Juni 2025.40  

Pembacaan Al-Qur'an bagi mereka adalah bentuk "dialog" 

personal yang sangat intim dengan Tuhan, di mana teks suci 

menjadi medium untuk menyampaikan harapan dan keluh kesah 

yang paling dalam dari lubuk hati mereka, sebuah ekspresi dari 

iman, kepasrahan, dan upaya spiritual yang tak kenal lelah. Ini 

 
40 Ibu Sumiarti, Wawancara, 8 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 

 



139 
 

 

adalah pengakuan bahwa ada kekuatan yang lebih tinggi yang 

dapat memberikan solusi. 

b. Pemenuhan Nazar sebagai Bentuk Syukur yang Mendalam dan 

Komitmen Diri yang Tulus 

Ada pula peziarah yang secara khusus membaca surah 

tertentu sebagai pemenuhan nazar yang sebelumnya mereka 

ucapkan dalam keadaan terdesak atau dengan harapan tertentu. 

Misalnya, mereka bernazar akan berziarah dan membaca Al-

Qur’an di makam Habib Ali jika keinginan atau hajatnya 

dikabulkan. Ini adalah bentuk kontrak spiritual antara individu 

dengan Tuhan, yang melibatkan rasa syukur dan tanggung jawab.  

Seorang peziarah dari Bogor, Bapak Hamzah, yang berusia 

sekitar 40 tahun dan berprofesi sebagai pengusaha kecil yang 

hampir bangkrut, menceritakan pengalamannya dalam wawancara 

pada 8 Juni 2025, “Saya pernah punya hajat yang sulit sekali, 

terkait masalah bisnis yang hampir bangkrut. Lalu saya minta 

sama Allah sambil berjanji akan ke makam Habib Ali jika hajat 

saya terkabul. Setelah itu saya baca Yasin dan doa-doa di rumah 

dengan penuh harap, dan alhamdulillah, tidak lama kemudian 

bisnis saya membaik, hutang-hutang saya bisa terbayar. Jadi saya 

datang lagi ke sini, sebagai rasa syukur yang mendalam dan 

menunaikan janji saya. Saya bawa nasi kotak seratus bungkus 

untuk dibagikan, ini nazar saya.”41  

Dalam kasus-kasus ini, bacaan Al-Qur’an menjadi media 

ekspresi spiritual yang menghubungkan antara harapan individu, 

janji pribadi, dan pengabdian kepada Tuhan, menunjukkan 

kedalaman komitmen mereka yang tulus. Ini secara jelas 

menunjukkan bahwa teks Al-Qur’an tidak dibaca sekadar sebagai 

kewajiban ritual belaka, tetapi sebagai perpanjangan dari niat batin 

yang mendalam, mencerminkan pergulatan, harapan, dan rasa 

syukur pribadi yang tulus.  

Tindakan membaca Al-Qur'an untuk memenuhi nazar ini 

seringkali diiringi dengan ekspresi emosional yang kuat, seperti 

air mata syukur, senyuman puas, atau bahkan ungkapan kelegaan 

yang mendalam setelah beban berat terangkat. Ini menunjukkan 

bahwa bagi peziarah, bacaan Al-Qur'an adalah sebuah ritual yang 

sangat personal, di mana setiap huruf dan ayat dihubungkan 

dengan pengalaman hidup mereka sendiri, menjadi saksi bisu dari 

janji dan puji syukur mereka kepada Ilahi, memperkuat ikatan 

 
41 Bapak Hamzah, Wawancara, 8 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 



140 
 

 

antara iman dan pengalaman personal, menjadikan agama sangat 

relevan dalam kehidupan praktis. 

3. Makna Dokumenter: Simbolisme Kultural, Kesadaran Kolektif 

yang Tak Terucapkan, dan Warisan Peradaban 

Makna dokumenter adalah makna terdalam yang seringkali tidak 

disadari atau tidak terucap secara eksplisit oleh pelaku, namun secara 

inheren menyimpan simbolisme kultural yang lebih luas dan 

merepresentasikan nilai-nilai kolektif suatu masyarakat. Makna ini 

"terekam" dalam praktik itu sendiri, menjadi bukti sejarah, identitas, 

dan warisan suatu kelompok. Dalam praktik ziarah ini, makna 

dokumenter muncul dalam bentuk-bentuk yang merefleksikan 

akulturasi, identitas keagamaan, dan warisan budaya di Indonesia 

yang kaya: 

a. Keterikatan Kuat dengan Tradisi Kesantrian, Habaib, dan 

Ahlussunnah wal Jama'ah (Aswaja): Memelihara Kontinuitas 

Historis 

Pembacaan Al-Qur’an di makam Habib Ali bukan hanya 

bentuk ibadah personal, tetapi juga secara simbolis adalah cara 

untuk melestarikan tradisi keilmuan dan spiritual para ulama dan 

habaib yang merupakan pilar dari Islam Ahlussunnah wal Jama'ah 

di Indonesia. Bacaan Yasin atau Tahlil yang rutin dilakukan telah 

diwariskan secara turun-temurun melalui majelis taklim, 

pesantren, dan keluarga habaib, menegaskan keberlanjutan 

warisan intelektual dan spiritual yang otentik. Ini secara 

dokumenter menunjukkan bahwa Al-Qur'an menjadi simbol 

identitas keagamaan yang terikat erat dengan tradisi pesantren dan 

kaum sayyid di Indonesia, yang dikenal dengan corak keislaman 

yang moderat, toleran, dan berlandaskan pada salafus shalih 

(generasi terbaik umat).42  

Tradisi ini tercermin dalam penggunaan irama dan langgam 

bacaan Al-Qur'an yang khas, yang mungkin berasal dari tradisi 

pengajian tertentu atau diwariskan secara lisan dari guru ke murid, 

menciptakan semacam "dialek" spiritual atau identitas musikal 

yang khas. Beberapa peziarah juga membawa kitab-kitab wirid 

atau zikir yang disusun oleh para habaib, seperti Ratib Al-Haddad 

atau Hizib Nashr, semakin menguatkan ikatan mereka dengan 

tradisi keilmuan yang telah terlembagakan dan diterima secara 

luas. Makam ini berfungsi sebagai "perpustakaan hidup" yang 

terus memancarkan nilai-nilai tradisi dan ajaran yang dijaga 

 
42 Azra Azyumardi, Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Gerakan. Jakarta: 

Rajawali Pers, 2017, hal. 190. 



141 
 

 

melalui praktik ritual yang berulang dan berkelanjutan, merekam 

jejak sejarah intelektual Islam di Nusantara, dan menegaskan garis 

silsilah keilmuan yang tidak terputus hingga Rasulullah SAW. 

b. Al-Qur’an sebagai Jembatan Transenden antara yang Hidup dan 

yang Wafat: Dimensi Eskatologis yang Menentramkan 

Dalam banyak wawancara, peziarah secara konsisten 

menyampaikan bahwa mereka merasakan "kedekatan" yang luar 

biasa dengan arwah Habib Ali saat membaca Al-Qur’an di dekat 

makam. Keyakinan ini menunjukkan bahwa teks suci tersebut 

menjadi medium komunikasi simbolik yang melampaui batas fisik 

antara dua dunia — dunia yang hidup dan dunia yang telah wafat 

(alam kubur). Makna ini secara dokumenter menunjukkan 

bagaimana Al-Qur'an berfungsi sebagai penghubung transenden, 

memberikan rasa nyaman, kedamaian, dan kedekatan spiritual 

dengan para leluhur yang telah berpulang, sebuah praktik yang 

juga ditemui dalam berbagai agama lain meskipun dengan bentuk 

yang berbeda.  

Seorang peziarah bernama Bapak Budi, berusia sekitar 60 

tahun, mengatakan dalam wawancara pada 8 Juni 2025, "Saat 

saya baca Al-Fatihah, rasanya Habib Ali ada di dekat saya, 

mendengarkan. Seolah-olah doa saya sampai langsung kepada 

beliau, dan beliau mengamini doa saya. Itu yang bikin saya 

tenang, rasanya seperti didoakan balik."43  

Pengalaman ini menciptakan rasa nyaman dan ketenangan 

batin yang mendalam, di mana batas antara hidup dan mati 

menjadi kabur, digantikan oleh koneksi spiritual yang tak 

terputuskan melalui perantara Al-Qur'an, sebuah fenomena yang 

menunjukkan kuatnya kepercayaan terhadap alam barzakh dan 

syafaat dalam pandangan mereka. Ini adalah manifestasi dari apa 

yang Mircea Eliade sebut sebagai "hierophany," di mana yang 

sakral menampakkan diri dalam ruang dan waktu profan, 

memberikan makna transenden pada pengalaman duniawi.44 

c. Perpaduan Harmonis antara Islam dan Budaya Lokal: Akulturasi 

Religius sebagai Ciri Khas Islam Nusantara  

Tradisi membawa bunga untuk ditaburkan di atas makam, 

membawa air untuk dibacakan doa, atau bahkan mengusap nisan 

dengan tangan sambil membaca surah pendek, menunjukkan 

bentuk integrasi simbolik yang harmonis antara nilai-nilai Qur’ani 

dan ekspresi budaya lokal yang khas urban Nusantara.  

 
43 Bapak Budi, Wawancara, 18 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 
44 Mircea Eliade, The Sacred and the Profane: The Nature of Religion, New York: 

Harper & Row, 1961, hal. 24. 



142 
 

 

Makna dokumenter ini tidak selalu terucap secara eksplisit 

oleh peziarah, tetapi secara jelas tercermin dalam pola perilaku, 

kebiasaan, dan cara masyarakat memosisikan Al-Qur’an dalam 

ruang sosial dan ritual mereka. Ini merepresentasikan bagaimana 

Islam di Indonesia tumbuh dan berinteraksi secara dinamis dengan 

tradisi lokal yang telah ada, menghasilkan praktik keagamaan 

yang unik, kaya, dan kontekstual, yang menjadi ciri khas Islam 

Nusantara.45 Misalnya, pemberian bunga di atas makam sambil 

membaca Al-Fatihah, bagi peziarah, bukan sekadar tradisi Jawa 

atau budaya lokal semata, tetapi diintegrasikan sebagai bentuk 

penghormatan dan doa yang tidak bertentangan dengan ajaran 

Islam, bahkan dipandang memperindah ibadah. Mereka 

melihatnya sebagai ekspresi estetika, kecintaan, dan adab yang 

ditambahkan pada ritual ibadah, menciptakan sebuah akulturasi 

yang memperkaya khazanah keagamaan di Indonesia tanpa 

mengikis esensi tauhid, justru menguatkannya. Ini adalah bukti 

bahwa agama hidup dalam dialektika antara universalitas ajaran 

dan partikularitas budaya, menghasilkan bentuk keberagamaan 

yang unik dan adaptif. 

 

D. Manifestasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dalam Perilaku Peziarah (Living 

Qur’an): Dari Teks ke Tindakan, Transformasi Kehidupan 

Konsep Living Qur’an dalam konteks ritual ziarah di makam Habib 

Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi bukanlah sekadar gagasan teoritis atau 

konstruk akademik semata yang hanya ada di buku atau dalam diskusi 

akademis. Sebaliknya, ia adalah sebuah realitas praksis yang tampak jelas 

dari perilaku, kebiasaan, dan interaksi nyata peziarah dengan teks Al-

Qur’an. Teks suci tersebut tidak hanya dibaca secara verbal atau dihafal 

secara kognitif, tetapi juga secara aktif dijadikan pedoman nilai dan 

sumber inspirasi yang mendalam dalam tindakan keseharian para 

peziarah. Ini adalah bukti nyata bagaimana Al-Qur'an "hidup" dan secara 

aktif membimbing kehidupan umat Muslim, meresap ke dalam ranah 

etika, moralitas, dan praksis sosial mereka, mengubahnya menjadi sebuah 

cara hidup yang transformatif dan bermakna.46 

1. Kesalehan Ritual: Membaca dan Menghadiahkan Ayat Suci 

dengan Penuh Keyakinan dan Ketaatan yang Konsisten 

Praktik membaca Surah Yasin, Al-Fatihah, dan surah-surah 

pendek lainnya secara rutin dan khusyuk selama ziarah menunjukkan 

 
45 Clifford Geertz, The Religion of Java, Chicago: University of Chicago Press, 

1960, hal. 128 
46 Abdul Mustaqim, Studi Al-Qur'an Kontemporer: Konsep, Teori, dan Metodologi, 

Yogyakarta: Idea Press, 2016, hal. 94. 



143 
 

 

bentuk internalisasi nilai ibadah yang sangat mendalam dari ajaran Al-

Qur’an. Ayat-ayat tersebut tidak sekadar diucapkan sebagai formalitas 

ritualistik atau pengulangan hafalan semata, tetapi diyakini secara 

teguh mengandung manfaat spiritual yang besar, baik untuk yang 

membaca maupun untuk arwah yang didoakan, sesuai dengan ajaran 

Ahlussunnah wal Jama'ah.  

Tradisi ini bukan hanya ritual belaka, tetapi juga cerminan dari 

kesalehan ritual yang bersumber langsung dari teks Al-Qur’an dan 

keyakinan akan kekuatan spiritualnya yang transformatif. Peziarah 

merasakan ketenangan batin dan koneksi spiritual yang kuat saat 

melantunkan ayat-ayat ini, meyakini bahwa setiap huruf dan lafaz 

membawa berkah dan kedekatan dengan Ilahi, serta dapat menjadi 

syafaat bagi ahli kubur. Bapak Hadi, seorang peziarah rutin berusia 

50-an, menyatakan dalam wawancara pada 8 Juni 2025, "Saya merasa 

kalau sudah baca Yasin di makam Habib Ali, hati saya jadi lebih 

bersih, semangat buat ibadah di rumah jadi nambah. Rasanya ayat-

ayat itu masuk ke jiwa, bukan cuma ke telinga, kayak energi positif 

yang masuk."47  

Hal ini mengindikasikan bahwa praktik membaca Al-Qur'an di 

makam berfungsi sebagai pengingat dan penguat untuk konsistensi 

dalam ibadah sehari-hari, sekaligus menjadi benteng spiritual dari 

perbuatan yang tidak sesuai dengan ajaran agama, mendorong 

muhasabah diri dan peningkatan kualitas spiritual. Ini adalah contoh 

konkret dari bagaimana ritual menjadi sarana untuk mencapai tujuan 

moral dan etika, mengubah keyakinan menjadi tindakan yang nyata. 

2. Kesalehan Sosial: Saling Mendoakan, Berbagi Rezeki, dan 

Membangun Ukhuwah yang Kokoh dalam Kebersamaan 

Manifestasi Living Qur'an yang sangat jelas juga terlihat dalam 

dimensi sosial yang kuat. Sebagian besar peziarah tidak hanya terpaku 

pada pembacaan Al-Qur’an secara individu dan personal di sudut-

sudut makam, tetapi juga secara aktif terlibat dalam interaksi sosial 

yang positif dan konstruktif. Ini termasuk saling mendoakan satu 

sama lain secara verbal atau dalam hati, bahkan seringkali secara 

spontan berbagi makanan ringan seperti air mineral, roti, atau nasi 

kotak kepada sesama peziarah, terutama kepada mereka yang terlihat 

kelelahan, lapar, atau membutuhkan. Ini merupakan manifestasi 

konkret dari nilai-nilai ukhuwah Islamiyah (persaudaraan Islam) dan 

kepedulian sosial (ihsan) yang secara tegas diajarkan dalam Al-

Qur'an, sejalan dengan surat al-Maidah/5: 2. 

 
47 Bapak Hadi, Wawancara, 19 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 



144 
 

 

 َ ۗ اِنَّ اللّٰه َ عُدْوَانِۖ وَاتَّقُوا اللّٰه
ْ
اِثْمِ وَال

ْ
ى ال

َ
ا تَعَاوَنُوْا عَل

َ
قْوٰىۖ وَل بِر ِ وَالتَّ

ْ
ى ال

َ
 شَدِيْدُ  وَتَعَاوَنُوْا عَل

عِقَابِ 
ْ
  ال

Tolong-menolonglah kamu dalam kebajikan dan takwa, dan jangan 

tolong-menolong dalam dosa dan permusuhan. 

Praktik ini menunjukkan bahwa nilai-nilai Qur’ani tidak hanya 

diinternalisasi dalam ruang ibadah pribadi atau ranah teologis, tetapi 

juga mewujud dalam hubungan sosial dan kepedulian terhadap 

sesama, menciptakan ekosistem sosial yang saling mendukung dan 

berempati. Pembacaan Al-Qur’an menjadi sarana efektif untuk 

mempererat tali silaturahmi dan ukhuwah Islamiyah, bukan sekadar 

tindakan spiritual individual yang terisolasi. Observasi lapangan 

secara jelas menunjukkan bagaimana inisiatif berbagi makanan 

seringkali datang dari inisiatif individu atau kelompok kecil yang 

ingin beramal, tanpa adanya komando formal atau kewajiban. 

Misalnya, terlihat rombongan ibu-ibu dari sebuah majelis taklim yang 

membawa sejumlah besar penganan untuk dibagikan setelah shalat 

Dhuha di area makam, sebuah kebiasaan yang menunjukkan 

kemurahan hati dan rasa syukur. Mereka tidak hanya memberikan 

makanan, tetapi juga seringkali bertukar kabar, saling bertanya 

tentang keluarga, dan bahkan saling menasihati dalam kebaikan, 

memperkuat jalinan sosial yang lahir dari praktik keagamaan dan 

semangat berbagi.  

Seorang informan yang sering membawa donasi makanan 

menyatakan, "Rasanya lebih nikmat kalau makan itu bisa berbagi. 

Rezeki itu titipan Allah, biar berkah kalau dibagi-bagi di sini, di 

tempat yang mulia ini. Apalagi kalau melihat yang jauh-jauh datang, 

capek, itu rasanya ingin bantu saja."48 Hal ini mengindikasikan 

bahwa manifestasi Living Qur'an tidak hanya terjadi dalam ranah 

individu, tetapi juga pada tingkat komunitas yang saling mendukung, 

menciptakan sebuah "ekonomi moral" yang berbasis pada nilai-nilai 

keagamaan. 

3. Menghidupkan Kesadaran Akhirat (Tadzakkur al-Maut) dan 

Tazkiyah al-Nafs (Penyucian Jiwa) yang Berkelanjutan: 

Mengingat Kematian untuk Hidup Lebih Bermakna 

Ziarah ke makam Habib Ali secara signifikan berfungsi sebagai 

pengingat akan hakikat kematian yang pasti datang, kehidupan setelah 

mati yang abadi, dan pentingnya pertanggungjawaban di Hari 

 
48 Bapak Lukman, Wawancara, 8 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 

 



145 
 

 

Pembalasan (Yaum al-Hisab). Kesadaran eskatologis ini secara 

mendalam memicu proses tazkiyah al-nafs (pembersihan jiwa), di 

mana peziarah merenungkan dosa-dosa dan kesalahan mereka yang 

lalu serta bertekad kuat untuk menjadi pribadi yang lebih baik di masa 

depan. 

Dalam suasana khusyuk di makam, Al-Qur’an yang dibaca 

berfungsi sebagai pemandu, pengingat, dan pendorong untuk 

transformasi spiritual ini. Ayat-ayat tentang akhirat, balasan amal, 

surga dan neraka, serta keadilan Ilahi membangkitkan kesadaran 

untuk mempersiapkan diri menghadapi kehidupan abadi dengan bekal 

amal saleh yang cukup. 

Banyak peziarah yang mengungkapkan bahwa setelah berziarah, 

mereka merasa lebih tenang, lebih sabar dalam menghadapi cobaan 

hidup, dan lebih termotivasi untuk melakukan kebaikan serta 

menjauhi kemaksiatan. Pengalaman spiritual yang mendalam ini 

menjadi dorongan kuat untuk meninggalkan perbuatan buruk dan 

memperbanyak amal saleh. Salah satu peziarah menyatakan, "Pulang 

dari sini, saya jadi lebih hati-hati sama ucapan, lebih ikhlas juga 

dalam bekerja. Ingat mati itu bikin kita sadar diri, tidak sombong, 

tidak iri sama orang. Dunia ini cuma sementara."49  

Pernyataan ini menunjukkan bahwa Living Qur’an bukan hanya 

tentang membaca atau menghafal teks, tetapi tentang bagaimana teks 

suci itu menginspirasi perubahan nyata dalam perilaku, karakter 

individu, dan pandangan hidup. Ini membentuk kesadaran akan 

makna hidup yang lebih besar dan urgensi persiapan untuk kehidupan 

abadi, yang selaras dengan tujuan penciptaan manusia dalam Al-

Qur'an. 

Seorang peziarah bernama Ibu Salsa, seorang ibu rumah tangga 

berusia sekitar 50 tahun, menceritakan, "Dulu saya gampang marah 

dan sering mengeluh, tapi setelah sering ziarah dan ingat mati, saya 

jadi lebih sabar. Saya tahu, semua ini cuma titipan, tidak ada yang 

abadi kecuali Allah. Jadi tidak usah terlalu ngoyo sama dunia."50 

Perubahan ini mencerminkan bagaimana Al-Qur'an, melalui 

pengalaman ziarah, berfungsi sebagai reminder yang kuat untuk 

senantiasa memperbaiki diri dan mempersiapkan bekal untuk 

kehidupan akhirat, tidak hanya dalam ranah spiritual pribadi tetapi 

juga dalam interaksi sosial sehari-hari, menciptakan individu yang 

lebih reflektif, bertanggung jawab, dan memiliki outlook hidup yang 

lebih positif. 

 
49 Bapak, Wawancara, 18 Februari 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 
50 Ibu Salsa, Wawancara, 22 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 



146 
 

 

4. Pelestarian Tradisi Keagamaan Berbasis Qur’ani dan Sanad 

Keilmuan sebagai Warisan Abadi dan Kontinuitas Ilmu: Fondasi 

Keagamaan yang Kokoh 

Praktik ziarah di makam Habib Ali, khususnya melalui acara 

haul dan tahlilan rutin yang menjadi magnet bagi ribuan umat, 

menjadi cara vital bagi komunitas untuk mempertahankan dan 

melestarikan tradisi keagamaan yang berlandaskan nilai-nilai Qur’ani 

dan ajaran Ahlussunnah wal Jama'ah. Acara-acara keagamaan yang 

terlembaga ini tidak hanya berfungsi sebagai pengingat akan jasa-jasa 

dan keteladanan Habib Ali, tetapi juga sebagai wadah pendidikan 

informal yang sangat efektif di mana ajaran-ajaran Islam dan nilai-

nilai Al-Qur’an ditransmisikan secara langsung dari generasi ke 

generasi, melalui pengalaman langsung dan modelling (pemodelan 

perilaku).51 

Orang tua seringkali secara aktif mengajak anak-anak dan cucu 

mereka ke makam, tidak hanya untuk berziarah secara fisik, tetapi 

juga untuk secara langsung menyaksikan dan mencontohkan 

bagaimana Al-Qur’an dibaca, dihayati, dan dimaknai dalam konteks 

ritual yang sakral. Mereka mengajarkan adab berziarah, pentingnya 

mendoakan orang tua dan ulama yang telah meninggal, serta 

keutamaan membaca ayat-ayat suci Al-Qur'an sebagai bentuk ibadah, 

penghubung spiritual, dan sarana mendapatkan keberkahan. Melalui 

partisipasi langsung ini, anak-anak tidak hanya belajar secara teoritis 

dari buku atau pengajian formal, tetapi mengalami sendiri bagaimana 

Al-Qur’an "dihidupkan" dalam praktik komunitas, merasakan 

atmosfer spiritualnya. Ini menciptakan ikatan emosional dan spiritual 

yang kuat dengan ajaran Islam dan para ulama terdahulu, 

menumbuhkan rasa cinta dan memiliki terhadap tradisi yang telah 

mapan dan dihormati.  

Dengan demikian, Al-Qur'an benar-benar "hidup" melalui 

praktik dan transmisi kultural ini, bukan sekadar teks yang mati di 

atas kertas, melainkan warisan spiritual yang terus-menerus 

dihidupkan dalam praksis sosial dan budaya, mewariskan identitas 

keagamaan yang kokoh. Observasi menunjukkan seorang nenek tua 

dengan sabar dan penuh kasih sayang mengajari cucunya yang berusia 

sekitar lima tahun untuk melafalkan "Yaa Allah" sambil menunjuk ke 

arah makam. Nenek tersebut kemudian menjelaskan dengan suara 

lembut, "Ini biar cucu saya kenal sama Habib Ali, biar hatinya cinta 

Al-Qur'an dari kecil. Biar dia tahu kalau hidup ini ada yang 

 
51 Nancy Ammerman, Sacred Stories, Spiritual Tribes: Finding Religion in 

Everyday Life, New York: Oxford University Press, 2014, hal. 49. 

 



147 
 

 

membimbing, ada panutan, tidak sendirian. Ini juga cara kita 

menjaga tradisi keluarga dan agama."52  

Tradisi lisan, pengajaran langsung, dan contoh nyata ini adalah 

metode yang sangat efektif dalam melestarikan nilai-nilai Qur'ani dan 

budaya keagamaan dari satu generasi ke generasi berikutnya, 

membentuk identitas keagamaan yang kuat, lestari, dan terakar pada 

sejarah dan tradisi keilmuan yang panjang. Ini adalah bentuk cultural 

reproduction dalam ranah religius dan socialization yang efektif, 

memastikan bahwa cahaya ilmu dan iman terus menyala. 

5. Sikap Toleran dan Terbuka terhadap Perbedaan Pandangan 

Keagamaan: Inklusivitas Islam Nusantara sebagai Model 

Harmoni Sosial 

Meskipun praktik ziarah kubur kadang menghadapi kontroversi 

dan kritik tajam dari sebagian kalangan yang menganggapnya sebagai 

bid’ah atau bahkan syirik, para peziarah di makam Habib Ali Kwitang 

umumnya menunjukkan sikap toleran, non-konfrontatif, dan dewasa 

dalam menyikapi perbedaan pandangan. Mereka tetap teguh pada 

keyakinan dan praktik mereka tanpa perlu berdebat panjang atau 

memaksakan pandangan kepada orang lain. Sikap ini sangat sejalan 

dengan ajaran Al-Qur’an yang mendorong dialog konstruktif, 

menghindari perdebatan yang merusak, dan menekankan persatuan 

dalam Surat al-Ankabut:29: 46. 

مَنَّ 
ٰ
وْْٓا ا

ُ
مُوْا مِنْهُمْ وَقُوْل

َ
ذِينَْ ظَل

َّ
ا ال

َّ
حْسَنُۖ اِل

َ
تِيْ هِيَ ا

َّ
ا بِال

َّ
كِتٰبِ اِل

ْ
 ال

َ
هْل

َ
ا ا وْْٓ

ُ
ادِل جَ

ُ
ا ت

َ
ذِيْْٓ  وَل

َّ
ا بِال

هٗ مُسْلِمُوْنَ 
َ
نُ ل حْ

َ
ن مْ وَاحِدٌ وَّ

ُ
هُك

ٰ
هُنَا وَاِل

ٰ
مْ وَاِل

ُ
يْك

َ
 اِل

َ
نْزِل

ُ
يْنَا وَا

َ
 اِل

َ
نْزِل

ُ
  ا

Dan janganlah kamu berdebat dengan Ahli Kitab, melainkan dengan 

cara yang paling baik, kecuali dengan orang-orang zalim di antara 

mereka, dan katakanlah: “Kami telah beriman kepada (kitab-kitab) 

yang diturunkan kepada kami dan yang diturunkan kepadamu; Tuhan 

kami dan Tuhanmu adalah satu; dan kami hanya kepada-Nya 

berserah diri. 

Ayat ini menginspirasi sikap ukhuwah Islamiyah (persaudaraan 

sesama Muslim) dan tasamuh (toleransi) dalam menghadapi 

perbedaan pandangan keagamaan, bahkan dengan mereka yang 

berbeda keyakinan atau mazhab. Para peziarah percaya bahwa esensi 

ibadah adalah hati yang tulus, niat yang baik, dan pengabdian kepada 

Allah, bukan sekadar bentuk ritual yang diperdebatkan secara 

formalistik. Mereka menekankan pentingnya maqāsid syarī'ah 

 
52 Observasi Lapangan dan Wawancara Singkat, 15 Juni 2025, Makam Habib Ali 

Kwitang. 

 



148 
 

 

(tujuan-tujuan syariat) yang mengedepankan kemaslahatan umat dan 

kedamaian sosial. Sikap ini menunjukkan bahwa manifestasi nilai 

Qur’ani dalam praktik ziarah bukan hanya terbatas pada kesalehan 

ritual atau sosial, tetapi juga mencakup kesalehan dalam berinteraksi 

dengan perbedaan pandangan.  

Hal ini membuktikan bahwa Al-Qur’an yang "hidup" dalam 

kesadaran mereka benar-benar menanamkan nilai-nilai kebajikan, 

kedamaian, kerukunan, dan tasamuh (toleransi), bukan sekadar ritual 

kosong yang memicu perpecahan atau permusuhan di antara sesama 

Muslim. Seorang peziarah yang diwawancarai pada 8 Juni 2025 

dengan tenang dan bijak menyatakan, "Kami tidak mau cari ribut atau 

berdebat soal bid'ah atau syirik. Bagi kami, yang penting hati kami 

ikhlas dan niat kami baik, datang ke sini untuk beribadah dan 

mendoakan para wali Allah. Allah yang tahu semuanya. Daripada 

berdebat, lebih baik kita berbuat kebaikan, saling mendoakan, dan 

jaga persaudaraan."53 

Pernyataan ini merefleksikan sebuah pendekatan inklusif dalam 

beragama, di mana Al-Qur'an dihayati sebagai sumber nilai-nilai 

universal yang mendorong perdamaian dan pengertian, bukan sebagai 

alat untuk memecah belah komunitas atau memicu konflik teologis. 

Ini adalah cerminan dari karakteristik Islam Nusantara yang dikenal 

moderat dan mengedepankan toleransi sebagai pilar utama dalam 

membangun harmoni sosial di masyarakat majemuk.54 

 

E. Implikasi Sosial dan Spiritualitas dari Praktik Ziarah Kubur 

terhadap Pemahaman Keagamaan di Era Kontemporer: Menjawab 

Tantangan Zaman 

Praktik ziarah kubur di makam Habib Ali bin Abdurrahman Al-

Habsyi bukan hanya sebuah ritual keagamaan yang terisolasi atau 

fenomena tradisional semata, melainkan sebuah fenomena sosial-spiritual 

yang memiliki implikasi signifikan dan multifaset terhadap pemahaman 

keagamaan masyarakat, khususnya di wilayah urban yang dinamis dan 

terpapar modernitas. Implikasi ini melampaui batas-batas individu, 

membentuk kesadaran kolektif, mereformulasikan cara beragama, dan 

secara fundamental memperkuat jaringan keagamaan yang humanistik 

dan berlandaskan kasih sayang. Dalam perspektif Living Qur’an dan teori 

sosiologi pengetahuan Karl Mannheim, semua makna dan perilaku yang 

telah dijelaskan di atas merupakan bentuk nyata dari Al-Qur’an yang 

benar-benar hidup dalam realitas sosial Muslim Indonesia, membuktikan 

 
53 Bapak Ronny, Wawancara, 8 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 
54 Jajat Burhanuddin, Islam and Nationhood: Shifting Religious Authority in 

Indonesia, Amsterdam: Amsterdam University Press, 2013, hal. 84. 



149 
 

 

adaptabilitas dan kedalaman ajaran Islam dalam berinteraksi dengan 

konteks lokal yang terus berubah. 

1. Penguatan Identitas Keagamaan Masyarakat Urban di Tengah 

Arus Modernisasi dan Fragmentasi Sosial: Mencari Makna di 

Tengah Kekacauan 

Di tengah hiruk pikuk, anonimitas, dan tantangan kehidupan 

kota modern yang serba cepat, kompetitif, dan cenderung 

individualistis, ziarah ke makam Habib Ali menjadi semacam "oase 

spiritual" dan benteng identitas bagi masyarakat urban. Lingkungan 

kota yang serba cepat, cenderung individualistis, dan kadang-kadang 

didominasi oleh nilai-nilai materialistis dan konsumerisme seringkali 

membuat individu merasa terasing, kesepian, atau kehilangan arah 

spiritual dan makna hidup yang mendalam.55  

Makam ini menawarkan sebuah ruang kontemplasi, ketenangan, 

dan koneksi yang mendalam dengan nilai-nilai transenden, 

mengembalikan keseimbangan batin yang hilang di tengah tekanan 

hidup. Bagi banyak peziarah, kunjungan ini menjadi momen 

"penyadaran ulang" (re-awareness) terhadap ajaran Islam dan 

identitas keagamaan mereka yang mungkin sempat terpinggirkan atau 

kabur oleh kesibukan duniawi. Pengalaman spiritual yang diperoleh di 

makam, yang bersifat emosional, holistik, dan komunal, seringkali 

lebih mengena dan memicu refleksi diri yang mendalam dibandingkan 

sekadar ceramah atau membaca buku-buku agama secara individu. Ini 

adalah bentuk reinforcement identitas kolektif yang kuat. 

Sosok Habib Ali, sebagai ulama karismatik dan panutan yang 

dihormati, menjadi simbol penting dalam pembentukan dan penguatan 

identitas keagamaan ini. Kisah hidupnya, keteladanannya dalam 

berdakwah dengan santun, dan ajaran-ajarannya tentang Islam yang 

moderat, toleran, dan kontekstual, tercermin secara kuat dalam praktik 

ziarah dan dalam narasi-narasi yang beredar di kalangan peziarah. Hal 

ini membantu membentuk identitas Muslim urban yang berpegang 

teguh pada tradisi (ahl al-sunnah wal jama'ah), menunjukkan 

toleransi terhadap perbedaan (tasamuh), dan relevan dengan konteks 

zaman modern. Mereka merasa menjadi bagian dari sebuah komunitas 

yang memiliki akar sejarah dan spiritual yang kuat, memberikan 

mereka pegangan dan rasa aman dalam menghadapi dinamika 

kehidupan modern yang penuh ketidakpastian dan ketegangan.  

Salah seorang peziarah, seorang karyawan swasta berusia 30-an 

tahun di Jakarta, menuturkan dengan ekspresi lega dan penuh makna, 

"Stres kerja itu bikin kita lupa diri, Pak, kadang lupa salat, lupa ngaji. 

 
55 Zygmunt Bauman, Liquid Modernity, Cambridge: Polity Press, 2000, hal. 81. 



150 
 

 

Tapi kalau ke sini, rasanya hati adem, terus ingat lagi tujuan hidup. 

Habib Ali itu inspirasi buat kita, Islam itu damai, bukan yang keras-

keras, yang penting amal dan hati bersih, itu yang saya dapat dari 

sini."56  

Pernyataan ini secara jelas menunjukkan bagaimana ziarah 

berfungsi sebagai mekanisme coping spiritual bagi individu urban, 

sekaligus membentuk pemahaman keagamaan yang lebih moderat, 

damai, dan inklusif, membuktikan bahwa spiritualitas bisa menjadi 

jangkar di tengah disorientasi modern. 

2. Transmisi Kultural dan Spiritualitas Islam melalui Media Al-

Qur’an yang Hidup dan Berlanjut: Mewariskan Cahaya Ilmu 

dan Iman 

Ziarah kubur, dengan aktivitas pembacaan Al-Qur’an yang 

intens dan terintegrasi dalam setiap ritualnya, terbukti menjadi media 

transmisi kultural dan spiritual Islam yang sangat efektif dan 

berkelanjutan lintas generasi. Ini terjadi melalui proses interaksi 

langsung, partisipasi aktif dari berbagai generasi, dan pembelajaran 

informal yang bersifat imersif. Orang tua dan kakek-nenek seringkali 

secara aktif mengajak anak-anak dan cucu mereka ke makam, tidak 

hanya untuk berziarah secara fisik, tetapi juga untuk secara langsung 

menyaksikan dan mencontohkan bagaimana Al-Qur’an dibaca, 

dihayati, dan dimaknai dalam konteks ritual yang sakral. Mereka 

mengajarkan adab berziarah, pentingnya mendoakan orang tua dan 

ulama yang telah meninggal, serta keutamaan membaca ayat-ayat suci 

Al-Qur'an sebagai bentuk ibadah, penghubung spiritual, dan sarana 

mendapatkan keberkahan. 

Al-Qur’an dalam konteks ini bukan hanya ditransmisikan secara 

verbal atau tekstual (hafalan ayat), tetapi juga melalui pengalaman 

kolektif yang simbolik, khusyuk, dan bermakna. Anak-anak yang 

menyaksikan orang dewasa melantunkan Yasin atau tahlil dengan 

penuh penghayatan, serta merasakan suasana khidmat di makam, 

secara tidak langsung menginternalisasi nilai-nilai keagamaan dan 

tradisi ini secara holistik dan emosional. Ini menciptakan ikatan 

emosional dan spiritual yang kuat dengan ajaran Islam dan para ulama 

terdahulu, menumbuhkan rasa cinta dan memiliki terhadap tradisi 

yang telah mapan dan dihormati.  

Dengan demikian, Al-Qur'an benar-benar "hidup" melalui 

praktik dan transmisi kultural ini, bukan sekadar teks yang mati di 

atas kertas, melainkan warisan spiritual yang terus-menerus 

 
56 Bapak Anton, Wawancara, 15 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 



151 
 

 

dihidupkan dalam praksis sosial dan budaya, mewariskan identitas 

keagamaan yang kokoh dan berkelanjutan.  

Observasi menunjukkan seorang nenek tua dengan sabar dan 

penuh kasih sayang mengajari cucunya yang berusia sekitar lima 

tahun untuk melafalkan "Yaa Allah" sambil menunjuk ke arah makam. 

Nenek tersebut kemudian menjelaskan dengan suara lembut, "Ini biar 

cucu saya kenal sama Habib Ali, biar hatinya cinta Al-Qur'an dari 

kecil. Biar dia tahu kalau hidup ini ada yang membimbing, ada 

panutan, tidak sendirian. Ini juga cara kita menjaga tradisi keluarga 

dan agama."57  

Tradisi lisan, pengajaran langsung, dan contoh nyata ini adalah 

metode yang sangat efektif dalam melestarikan nilai-nilai Qur'ani dan 

budaya keagamaan dari satu generasi ke generasi berikutnya, 

membentuk identitas keagamaan yang kuat, lestari, dan terakar pada 

sejarah dan tradisi keilmuan yang panjang. Ini adalah bentuk cultural 

reproduction dalam ranah religius dan socialization yang efektif, 

memastikan bahwa cahaya ilmu dan iman terus menyala. 

3. Reformulasi Pemahaman Keagamaan secara Humanistik dan 

Kontekstual: Melampaui Formalisme Menuju Substansi 

Praktik ziarah di Kwitang secara tidak langsung menunjukkan 

adanya reformulasi pemahaman keagamaan yang lebih humanistik, 

kontekstual, dan inklusif di kalangan masyarakat, berbeda dari 

pendekatan yang kaku, dogmatis, atau tekstualis semata. Hal ini 

terutama terlihat dalam cara mereka menyikapi perbedaan pandangan 

atau kritik terhadap praktik ziarah itu sendiri. Peziarah cenderung 

tidak terpaku pada pendekatan yang kaku atau formalistik dalam 

beragama, yang kadang cenderung membid’ahkan atau mensyirikkan 

tradisi ziarah. Sebaliknya, mereka lebih menekankan pada esensi 

spiritual, niat baik, dan dampak positif yang dirasakan secara pribadi 

maupun komunal dari praktik tersebut, sesuai dengan prinsip maqāsid 

syarī'ah (tujuan-tujuan syariat) yang mengedepankan kemaslahatan, 

kemudahan, dan kebaikan universal.58 Mereka mengedepankan aspek 

ruhul ibadah (jiwa ibadah) daripada sekadar shaklul ibadah (bentuk 

ibadah). 

Dalam perspektif Living Qur’an, realitas sosial dan pengalaman 

langsung peziarah menjadi lebih penting untuk diperhatikan 

ketimbang memaksakan doktrin yang mungkin terasa kering atau 

tidak relevan dengan kehidupan sehari-hari yang kompleks. Ziarah 

 
57 Observasi Lapangan dan Wawancara Singkat, 15 Juni 2025, Makam Habib Ali 

Kwitang. 
58 Jasser Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems 

Approach, Herndon: The International Institute of Islamic Thought, 2008, hal. 57. 



152 
 

 

menjadi ruang di mana peziarah dapat merekontekstualisasi tafsir 

sosial terhadap Al-Qur’an, mencari relevansi ayat-ayat suci dengan 

kebutuhan dan pengalaman hidup mereka yang kompleks di era 

modern. Ini memungkinkan mereka untuk menemukan makna-makna 

baru dalam Al-Qur’an yang relevan dengan tantangan zaman modern, 

menjadikan agama sebagai pedoman hidup yang dinamis, adaptif, dan 

penuh kasih sayang, bukan sekadar kumpulan aturan yang kaku.59  

Contohnya, seorang peziarah muda (wawancara, 15 Juni 2025) 

yang juga aktif di media sosial dan terpapar berbagai pandangan 

keagamaan yang seringkali bertabrakan, menyampaikan 

perspektifnya, "Saya lihat banyak yang bilang ziarah itu syirik atau 

bid'ah. Tapi bagi saya, kalau niatnya baik, untuk mendoakan dan cari 

ketenangan, dan justru membuat saya jadi lebih ingat Allah, kenapa 

salah? Justru di sini saya merasa lebih dekat dengan Allah, dan Al-

Qur'an itu jadi lebih hidup buat saya, tidak hanya di buku yang saya 

baca di rumah."60 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa peziarah mengembangkan 

pemahaman keagamaan yang adaptif dan inklusif, menekankan 

maqāsid syarī'ah yaitu kebaikan, kemaslahatan, dan kedekatan 

dengan Allah, daripada terpaku pada tafsir literal yang kaku dan 

berpotensi memecah belah komunitas atau memicu konflik tak 

berkesudahan. Ini adalah bentuk hermeneutika praktis yang dilakukan 

oleh umat beragama dalam menafsirkan ajaran agamanya dalam 

konteks hidup yang dinamis. 

4. Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Etika Sosial Masyarakat yang 

Harmonis dan Komunitas Berbasis Nilai: Membangun 

Peradaban dari Hati 

Implikasi penting lainnya dari praktik ziarah kubur adalah 

terintegrasinya nilai-nilai Qur’ani secara konkret ke dalam etika sosial 

masyarakat. Pengamatan intensif menunjukkan bahwa peziarah di 

makam Habib Ali memperlihatkan perilaku yang secara konsisten 

mencerminkan nilai-nilai luhur seperti sikap yang sopan dan santun 

dalam berinteraksi, saling mendoakan dengan tulus, berbagi makanan 

dan minuman dengan murah hati kepada sesama tanpa memandang 

status, menjaga kebersihan area makam dengan kesadaran kolektif 

yang tinggi, dan saling menasihati dalam kebaikan dengan penuh 

kasih sayang. Ini adalah wujud nyata dari nilai kasih sayang 

(rahmah), kesabaran (ṣabr), tawadhu’ (rendah hati), takwa, dan ihsan 

 
59 Farid Esack, The Qur'an: A User's Guide, Oxford: Oneworld Publications, 2005, 

hal. 188. 
60 Ziyad, Wawancara, 15 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 



153 
 

 

yang secara eksplisit atau implisit diajarkan dalam Al-Qur’an dan 

hadis Nabi SAW.61  

Perilaku ini mencerminkan masyarakat yang berusaha 

mengaplikasikan perintah-perintah Tuhan dalam interaksi sosial 

mereka, mengubahnya menjadi norma sosial yang dihayati. Perilaku-

perilaku luhur ini tidak hanya terbatas pada lingkungan makam yang 

sakral, tetapi diharapkan juga terbawa dan diimplementasikan dalam 

kehidupan sehari-hari mereka setelah ziarah, menjadi semacam 

"pelatihan" etika dan moralitas.  

Dengan demikian, praktik ziarah di Kwitang menjadi salah satu 

contoh konkret dari "etika Qur’ani" yang lahir dari pengalaman 

spiritual kolektif, bukan sekadar perintah teks yang bersifat teoritis. 

Ini secara gamblang menunjukkan bahwa Al-Qur’an hidup dalam 

interaksi sosial, membentuk karakter individu, dan secara signifikan 

memperkuat tatanan moral masyarakat, menciptakan lingkungan yang 

lebih harmonis dan beradab. Misalnya, terlihat peziarah yang dengan 

sabar menunggu giliran untuk berdoa di dekat makam, menunjukkan 

ṣabr dan tawadhu'.  

Ada juga kelompok sukarelawan dari kalangan peziarah yang 

secara rutin membersihkan area makam, menunjukkan kepedulian 

sosial dan tanggung jawab kolektif tanpa diminta. Tindakan-tindakan 

ini merupakan cerminan dari ayat-ayat Al-Qur'an yang 

memerintahkan kebaikan, persatuan, dan kebersihan, yang 

diimplementasikan secara kolektif dan spontan dalam praktik ziarah, 

menunjukkan bahwa nilai-nilai tersebut telah mendarah daging dan 

menjadi bagian dari habitus religius mereka, seperti yang dijelaskan 

oleh Pierre Bourdieu.62 Ini adalah bukti bahwa ritual memiliki potensi 

transformatif pada tingkat sosial, membentuk warga negara yang 

beretika dan bertanggung jawab. 

5. Merawat Kesadaran Historis dan Sanad Keulamaan sebagai 

Jembatan Kebajikan dan Kontinuitas Ilmu: Fondasi Keagamaan 

yang Kokoh 

Ziarah ke makam Habib Ali bukan hanya penghormatan kepada 

individu semata, melainkan juga kepada mata rantai keulamaan 

(sanad keilmuan) yang tak terputus, yang menyambungkan umat 

kepada ajaran Nabi Muhammad SAW. Banyak peziarah yang secara 

sadar menyebut bahwa kehadiran mereka di makam ini merupakan 

bentuk penghargaan dan pemeliharaan terhadap sanad keilmuan dan 

 
61 Ibn Qayyim al-Jauziyyah, Madarij al-Salikin, Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi, t.t.), 

hal. 131. 
62 Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice, Cambridge: Cambridge 

University Press, 1977, hal. 77. 



154 
 

 

keberkahan spiritual para habaib yang telah berjuang memegang dan 

menyebarkan ajaran Al-Qur’an secara komprehensif dan otentik di 

Nusantara. Kesadaran akan sanad dan sejarah ini memberi kontribusi 

besar terhadap keberlangsungan Islam moderat, bertradisi, dan 

berlandaskan Al-Qur’an di Indonesia. Maka dari itu, keberadaan 

makam keramat seperti ini menjadi simbol peradaban, pusat 

pendidikan spiritual, dan pengingat akan pentingnya menjaga warisan 

intelektual berbasis nilai-nilai Qur’ani, yang merupakan inti dari 

tradisi Islam otentik dan memiliki kesinambungan sejarah yang 

panjang. 

Melalui ziarah, peziarah tidak hanya mengingat sejarah dan 

biografi seorang ulama, tetapi juga merasakan kelangsungan tradisi 

keilmuan Islam yang autentik, yang diwariskan dari para guru hingga 

Rasulullah SAW. Ini memberi mereka rasa aman, keyakinan, dan 

kebanggaan akan kebenaran ajaran yang mereka ikuti, karena merasa 

terhubung langsung dengan sumbernya.  

Seorang ustadz yang merupakan salah satu pengajar dan 

pengelola majelis Kwitang, menjelaskan dengan nada penuh 

semangat, "Makam ini adalah pengingat bagi kami, bahwa ilmu itu 

punya silsilah, ada sanadnya. Kalau tidak ada silsilah, tidak ada 

keberkahan dalam ilmu. Al-Qur'an yang kami baca, ilmu yang kami 

pelajari, semua ini bersambung ke Rasulullah melalui para ulama, 

termasuk Habib Ali. Jadi, ziarah ini menjaga rantai itu, menjaga agar 

kita tidak tersesat."63 

Kesadaran ini menumbuhkan rasa hormat mendalam terhadap 

ulama dan warisan intelektual mereka, serta mendorong praktik 

keberagamaan yang berbasis pada kehati-hatian (ihtiyat) dan tradisi 

yang kuat (ahl al-sunnah wal jama'ah), yang menjadi pilar penting 

bagi Islam moderat dan inklusif di Indonesia, menjaga agar ajaran 

tidak terputus dari sumber aslinya. Ini adalah bentuk konservasi 

budaya-religius yang aktif dan dinamis, memastikan bahwa generasi 

mendatang juga akan merasakan keberkahan dan hikmah dari warisan 

ini. 

 
63 Ustadz Nurdin, Wawancara, 15 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang. 



155 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana Al-Qur'an 

"hidup" dalam praktik ziarah kubur di Makam Keramat Habib Ali bin 

Abdurrahman Al-Habsyi, serta bagaimana makna-makna yang terkandung 

dalam bacaan Al-Qur'an diinterpretasikan oleh peziarah berdasarkan 

perspektif sosiologi pengetahuan Karl Mannheim. Berdasarkan data 

wawancara, observasi, dan analisis dokumen, dapat ditarik beberapa 

kesimpulan utama: 

1. Motivasi Multidimensi Peziarah: Alasan dan tujuan peziarah 

melakukan ziarah kubur di Makam Habib Ali Kwitang bersifat 

kompleks dan multidimensional, mencakup aspek spiritual, 

psikologis, sosial, dan historis. 

2. Pemaknaan Bacaan Al-Qur’an sebagai Teks yang Hidup (Living 

Qur'an): Pembacaan Al-Qur’an dalam ritual ziarah melampaui 

sekadar pelafalan teks, menjadi sebuah praksis yang hidup dan 

bermakna. 

3. Analisis Makna Bacaan Al-Qur’an Berdasarkan Teori Karl 

Mannheim: Penerapan teori Karl Mannheim memberikan kerangka 

komprehensif untuk memahami lapisan-lapisan makna dalam praktik 

ini: 

a. Makna Objektif: Merujuk pada fungsi sosial yang terlembaga dan 

disepakati secara kolektif. Pembacaan Al-Qur'an di sini adalah 

ekspresi doa kolektif dan solidaritas spiritual yang terinstitusikan, 



156 
 

ritual pemersatu komunitas, dan medium edukasi nilai serta 

transmisi pengetahuan keagamaan informal yang efektif antar 

generasi. Ini adalah makna yang bersifat transparan dalam struktur 

sosial komunitas Kwitang. 

b. Makna Ekspresif: Menggambarkan niat subjektif dan pengalaman 

personal. Bagi peziarah, bacaan Al-Qur'an adalah permohonan 

pertolongan atas masalah hidup, pencarian solusi spiritual, dan 

pemenuhan nazar sebagai bentuk syukur yang mendalam, 

menunjukkan dialog hati yang personal dengan Tuhan. Makna ini 

sangat terkait dengan emosi dan kondisi batin individu. 

c. Makna Dokumenter: Merefleksikan simbolisme kultural yang 

lebih dalam dan kesadaran kolektif yang tak terucapkan. Makna 

ini menunjukkan keterikatan kuat dengan tradisi kesantrian, 

habaib, dan Ahlussunnah wal Jama'ah (Aswaja); Al-Qur’an 

sebagai jembatan transenden antara yang hidup dan yang wafat; 

serta perpaduan harmonis antara Islam dan budaya lokal 

(akulturasi religius) sebagai ciri khas Islam Nusantara. Makna ini 

"terekam" dalam praktik itu sendiri sebagai warisan peradaban. 

4. Manifestasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dalam Perilaku Peziarah (Implikasi 

Living Qur'an): Al-Qur’an tidak hanya menjadi teks, melainkan 

diinternalisasi menjadi tindakan nyata. 

 

B. Saran 

Berdasarkan temuan-temuan penelitian ini, beberapa saran dapat 

diajukan: 

1. Bagi Komunitas dan Pengelola Makam: 

a. Penguatan Edukasi Kontekstual: Meskipun penghayatan spiritual 

sudah kuat, pengelola dapat menyediakan materi edukasi singkat 

(misalnya melalui brosur atau QR code yang terhubung ke situs 

web) mengenai makna ayat-ayat yang sering dibaca (seperti Yasin 

dan Al-Fatihah) dalam konteks ziarah, agar peziarah awam juga 

dapat memahami makna literalnya tanpa mengurangi penghayatan 

spiritual. Ini akan memperkaya pengalaman Living Qur'an dari 

segi kognitif. 

b. Pendokumentasian Narasi dan Pengalaman Peziarah: Mengingat 

kuatnya makna ekspresif dan dokumenter, disarankan untuk lebih 

aktif mendokumentasikan cerita-cerita, pengalaman pribadi, dan 

testimoni para peziarah secara sistematis. Ini dapat menjadi arsip 

berharga dan bahan ajar yang menginspirasi, serta memperkuat 

memori kolektif. 

c. Pengembangan Program Sosial Berkelanjutan: Mengingat kuatnya 

dimensi ibadah sosial (berbagi dan saling menolong), komunitas 



157 
 

dapat menginisiasi program-program sosial yang lebih terorganisir 

di sekitar makam, misalnya bank makanan, klinik kesehatan 

gratis, atau beasiswa pendidikan bagi anak-anak dhuafa, yang 

berbasis pada nilai-nilai kedermawanan Qur’ani yang telah 

terinternalisasi. 

2. Bagi Akademisi dan Peneliti Selanjutnya: 

a. Kajian Komparatif: Disarankan untuk melakukan penelitian 

komparatif dengan situs-situs ziarah lain di Indonesia atau Asia 

Tenggara untuk melihat persamaan dan perbedaan dalam 

manifestasi Living Qur'an serta interpretasi makna, yang dapat 

memperkaya pemahaman tentang Islam Nusantara. 

b. Pendekatan Interdisipliner yang Lebih Luas: Penelitian 

selanjutnya dapat mengintegrasikan lebih banyak perspektif dari 

disiplin ilmu lain seperti antropologi budaya (untuk mendalami 

simbolisme ritual), psikologi agama (untuk mengkaji dampak 

psikologis spiritualitas), atau bahkan neurologi (untuk memahami 

efek bacaan Al-Qur'an pada otak dan emosi). 

c. Fokus pada Dinamika Gender dan Generasi: Menarik untuk 

meneliti bagaimana pengalaman Living Qur'an dan pemaknaan 

ziarah berbeda antara laki-laki dan perempuan, serta antara 

generasi tua dan muda, mengingat perubahan sosial dan teknologi 

yang pesat. 

d. Analisis Perubahan dan Adaptasi: Mengkaji bagaimana praktik 

ziarah dan pemaknaan Al-Qur'an beradaptasi dengan perubahan 

zaman, teknologi digital (misalnya ziarah virtual, siaran langsung 

haul), dan tantangan kontemporer lainnya. 

3. Bagi Pemerintah dan Lembaga Keagamaan: 

a. Dukungan Pelestarian Cagar Budaya dan Keagamaan: Mengingat 

nilai sejarah dan spiritualnya, Makam Habib Ali Kwitang perlu 

mendapat dukungan lebih lanjut sebagai cagar budaya dan pusat 

keagamaan, termasuk dalam hal pemeliharaan infrastruktur dan 

aksesibilitas. 

b. Promosi Moderasi Beragama: Fenomena ziarah ini, dengan nilai 

toleransi dan inklusivitasnya, dapat dijadikan contoh konkret 

dalam kampanye moderasi beragama di Indonesia. Lembaga 

keagamaan dapat bekerja sama dengan pengelola makam untuk 

menyebarkan narasi positif tentang praktik keagamaan yang damai 

dan berbasis nilai. 

c. Kebijakan Berbasis Data: Hasil penelitian ini dapat menjadi 

masukan bagi perumusan kebijakan yang lebih peka terhadap 

praktik keagamaan lokal, mengakui kompleksitas dan kedalaman 



158 
 

makna di balik tradisi, dan mendukung kebebasan beragama 

dalam kerangka yang harmonis. 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan tidak hanya 

memberikan kontribusi teoritis pada studi Living Qur'an dan 

sosiologi pengetahuan, tetapi juga memberikan implikasi praktis 

yang bermanfaat bagi komunitas Muslim dan masyarakat luas 

dalam memahami dinamika keberagamaan di Indonesia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



159 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdullah, Aminol Rosid. Pengantar Memahami Living Qur’an dan Hadis. 

Malang: PT Literasi Nusantara Abagi Grup, 2023. 

Ali, Muhammad. “Kajian Naskah dan Kajian Living Qur’an dan Living 

Hadis.” Journal of Qur’an and Hadis Studies 4, no. 2, 2015. 

Ammerman, Nancy. Sacred Stories, Spiritual Tribes: Finding Religion in 

Everyday Life. New York: Oxford University Press, 2014. 

Amstrong, Ammatullah. Khazanah Istilah Sufi: Kunci Memasuki Dunia 

Tashawuf. Bandung: Mizan, 2002. 

Anderson, Benedict. Imagined Communities: Reflections on the Origin and 

Spread of Nationalism. London: Verso, 1983. 

Anhari, Masykur. Ushul Fiqh. Surabaya: CV Smart, 2008. 

Arifin, Bey. Hidup Setelah Mati. Jakarta: PT Dunia Pustaka, 1984. 

Arisandi, Herman. Buku Pintar Pemikiran Tokoh-tokoh Sosiologi dari Klasik 

sampai Modern. Yogyakarta: IRCiSoD, 2015. 

Asnawi, Sibtu. Adab Tata Cara Ziarah Kubur. Kudus: Menara, 1996. 

Auda, Jasser. Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems 

Approach. Herndon: The International Institute of Islamic Thought, 

2008. 

Azyumardi, Azra. Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Gerakan. 

Jakarta: Rajawali Pers, 2017. 

Baidowi, Ahmad. “Resepsi Estetis terhadap Al-Quran.” Jurnal Esensia 8, no. 

1, 2007.  



160 
 

Bauman, Zygmunt. Liquid Modernity. Cambridge: Polity Press, 2000.  

Baum, Gregory. Agama Dalam Bayang-bayang Relativisme: Sebuah Analisis 

Sosiologi Pengetahuan Karl Mannheim tentang Sintesa Kebenaran 

Historis – Normatif. Yogyakarta: Tiara Wacana, 1999.  

Berger, P. L., dan Luckmann. Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Risalah Tentang 

Sosiologi Pengetahuan. Jakarta: LP3ES, 2012.  

Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1977.  

Bruinessen, Martin van. Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat: Tradisi-

tradisi Islam di Indonesia. Bandung: Mizan, 1992.  

Burhanuddin, Jajat. Islam and Nationhood: Shifting Religious Authority in 

Indonesia. Amsterdam: Amsterdam University Press, 2013.  

al-Dimyati, Sayyid Abu Bakr Muhammad. I‘anah al-Talibin ‘ala Hall Alfaz 

Fath al-Mu‘in. Beirut: Dar Ibnu ‘Ashomah, 2005.  

Durkheim, Émile. The Division of Labor in Society. New York: Free Press, 

1984.  

Efendi, Satria. Ushul Fiqh. Surabaya: CV Smart, 2008.  

Eliade, Mircea. The Sacred and the Profane: The Nature of Religion. New 

York: Harper & Row, 1961.  

Esack, Farid. The Qur‘an: A Short Introduction. Oxford: Oneworld, 2002. 

Esack, Farid. The Qur'an: A User's Guide. Oxford: Oneworld Publications, 

2005.  

Faizin, Haman. “Living Quran: Sebuah Tawaran.” Jawa Pos, hal. 35. 

Faizin, Haman. “Mencium dan Nyunggi Al-Qur’an: Upaya Pengembangan 

Kajian Al-Qur’an Melalui Living Qur’an.” Jurnal, Jakarta: UIN Syarif 

Hidayatullah, 2011. 

Fajariah, Lailatul. “The Recent Practice of Bay’ Sallam Hadiths: Study on E-

Commerce System.” Skripsi. Jakarta: Darus-Sunnah International 

Institute for Hadith Sciences, 2018. 

Fanani, M. Metode Studi Islam: Aplikasi Sosiologi Pengetahuan Sebagai 

Cara Pandang. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010. 

Faris, Ibnu. Mu’jam Mufradat Alfaz Al-Qur’an. Beirut: Dar Ihya, 2001. 

Ghazali, Imam. Ihya' Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr, t.t. 

Geertz, Clifford. The Religion of Java. Chicago: University of Chicago Press, 

1960. 

al-Habsyi, Habib Abdurrahman. Riwayat Habib Ali al-Habsyi Kwitang; 

Sumur Yang Tak Pernah Kering. Jakarta: Islamic Center Indonesia, 

2010. 



161 
 

Halbwachs, Maurice. On Collective Memory. Chicago: University of Chicago 

Press, 1992. 

Hermawan, Acep. Ulumul Qur’an. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2013. 

Hidayat, Komaruddin. Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian 

Hermeneutik. Jakarta: Paramadina, 1996. 

Ismail, Arifuddin. “Ziarah ke Makam Wali: Fenomena Tradisional di Zaman 

Modern.” Jurnal al-Qalam 19, no. 2 (2019): 94. 

al-Jauziyyah, Ibn Qayyim. Madarij al-Salikin. Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi, 

t.t. 

Jonge, Huub de. Dutch Colonialism and Indonesian Islam: Contacts and 

Conflicts, 1596-1950. Amsterdam: Amsterdam University Press, 2011. 

Junaedi, Didi. “Living Al-Qur‘an: Sebuah Pendekatan Baru dalam Kajian Al-

Qur‘an.” Journal of Qur’an and Hadith Studies 4, no. 2 (2017): 176. 

Kamal, Fathurrahman. "Sanad Keilmuan sebagai Benteng Tradisi Keilmuan 

Islam di Indonesia." Jurnal Studi Islam, no. 2 (2020): 188. 

Khalil, Rasyad Hasan. Tarikh Tasryi. Jakarta: Grafindo Persada, 2009. 

Khallaf, Abdul Wahhab. Kaidah Hukum Islam “Ilmu ushulul fiqh”. Jakarta: 

PT Raja Grafindo Persada, 1993. 

Ma’rif, Ahmad Syafie. Menembus Batas Tradisi, Menuju Masa Depan Yang 

Membebaskan Refleksi Atas Pemikiran Nurcholish Majid. Jakarta: 

Penerbit Buku Kompas, 2006. 

Mahmood, Saba. Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist 

Subject. Princeton: Princeton University Press, 2005. 

Mannheim, Karl. Ideologi dan Utopia: Menyingkap Kaitan Pikiran dan 

Politik. Terj. F. Budi Hardiman. Yogyakarta: Kanisius, 1991. 

Mannheim, Karl. Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of 

Knowledge. New York: Harcourt Brace Jovanovich, 1936. 

Mauladdawilah, Abdul Qadir Umar. 17 Habaib Berpengaruh di Indonesia. 

Malang: Pustaka Basma, 2013. 

Mauladdawilah, Abdul Qadir Umar. 26 Mutiara Habaib Nusantara. Kuala 

Lumpur: Inteam Publishing, 2014. 

Mauladdawilah, Abdul Qodir Umar. Tiga Serangkai Ulama Tanah Betawi. 

Jakarta: Pustaka Basmah, 2009. 

Muhaimin, A.G. Islam Dalam Bingkai Budaya Lokal: Potret Cerebon. 

Ciputat: PT Logos Wacana Ilmu, 2011. 

Muhtador, Moh. “Pemaknaan Ayat al-Qur‘an dalam Mujahadah: Studi Living 

al Qur‘an di PP al-Munawwir Krapyak Komplek al-Kandiyas.” Jurnal 

Penelitian 8, no. 1 (2014): 97. 



162 
 

Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawwir Arab-Indonesia. Surabaya: 

Pustaka Progresif, 2002. 

Munawwir, Ahmad Warson. Tuntunan Praktis Ziarah Kubur. Yogyakarta: 

Pustaka Pesantren, 2010. 

Murad, Abdul Hakim. Understanding the Four Madhhabs: The Facts About 

Ijtihad and Taqlid. Cambridge: The Muslim Academic Trust, 2007. 

al-Musawa, Munzir. Kembalilah Aqidahmu. Jakarta: Majelis Rasulullah, 

2007. 

Mustaqim, Abdul. Metode Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir. Yogyakarta: Idea 

Press, 2021. 

Mustaqim, Abdul. Metodologi Penelitian Living Qur`an Model Penelitian 

Kualitatif. Yogyakarta: TERAS, 2007. 

Mustaqim, Abdul. Studi Al-Qur'an Kontemporer: Konsep, Teori, dan 

Metodologi. Yogyakarta: Idea Press, 2016. 

Mustofa, Adib Bisri. Terjemahan Shahih Muslim Jilid II. Semarang: Asy 

Syifa, 1993. 

Muti’a, Anisatun. Harmonisasi Agama dan Budaya di Indonesia. Jakarta: 

Balai Penelitian dan Pengembangan Agama, 2009. 

Natasya, Rihla. “Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam 

Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia.” Skripsi. Bandung: UIN Sunan 

Gunung Jati, 2018. 

Pranowo, Bambang. Islam Factual Antara Tradisi Dan Relasi Kuasa. 

Yogyakarta: Adicitia Karya Nusa, 1998. 

Pridhadhi, Endra K. Makhluk Halus dalam Fenomena Kemusyrikan. Jakarta: 

Salemba Diniyyah, 2004. 

Putnam, Robert D. Bowling Alone: The Collapse and Revival of American 

Community. New York: Simon & Schuster, 2000. 

al-Qardawi, Yusuf. Fatawa Mu’asirah. Kairo: Dar al-Qalam, 2002. 

Rabbani, Mutmainah Afra. Adab Berziarah Kubur Untuk Wanita. Tangerang: 

Lembar Pustaka Indonesia, 2014. 

Rafiq, Ainur. “Tradisi Selametan Jawa dalam prespektif Pendidikan Islam.” 

Jurnal at-Taqwa: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 15, no. 2, 2019. 

Raho, Bernard. Sosiologi Sebuah Pengantar. Jakarta: Bumi Aksara, 2002. 

Renard, John. Friends of God: Islamic Saints in Theory and Practice. 

Berkeley: University of California Press, 2008. 

Retno, Diah, dkk. Ringkasan Kumpulan Madzab Teori Sosial. Makassar: CV. 

Nur Lina, 2018. 

“Riwayat Habib Abdurrahman Al-Habsyi Cikini.” Majalah al-Kisah, no. 

15/26 Juli – 08 Agustus 2010, 141-144. 



163 
 

“Riwayat Habib Ali Kwitang.” Majalah al-Kisah, no. 02/21 Januari – 03 

Februari 2013, 132-133. 

Riyadi, M. Akulturasi Budaya dalam Tradisi Ziarah Kubur di Indonesia. 

Bandung: Al-Furqan Press, 2015. 

Ritzer, G., dan Goodman D. J. Teori Sosiologi Modern. Terj. Alimandan. 

Jakarta: Kencana Prenada Media, 2008. 

Ruchiat, Rachmat. Asal-Usul Nama Tempat di Jakarta. Jakarta: Mansup 

Jakarta, 2012. 

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary 

Approach. London: Routledge, 2006. 

Saeed, Abdullah. The Qur'an: An Introduction. London: Routledge, 2008. 

Sajad, Abdullah. Ensiklopedi Pemuka Agama Nusantara. Jakarta: Puslitbang 

Lektur dan Khazanah Keagamaan Badan Litbang dan Diklat 

Kementrian Agama, 2016. 

Sari, Nur Indah. “Peningkatan Spiritualitas Melalui Wisata Religi di Makam 

Keramat Kwitang Jakarta.” Jurnal Studi Al-Qur’an 14, no. 1 (2018): 8. 

Semiawan, Conny R. Metode Penelitian Kualitatif. Jakarta: PT Grasindo, 

2010. 

Shahab, Alwi. Maria van Engels; Menantu Habib Kwitang. Jakarta: 

Republika, 2006. 

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan, 1994. 

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Maudhu'i Atas Pelbagai 

Persoalan Umat. Bandung: Mizan, 1996. 

Siregar, P. “Tradisi Ziarah Kubur pada Makam Keramat/Kuno Jakarta.” 

Jurnal Islam and Humanities 5, no. 2 (2010): 100-112. 

Soehartono, Irwan. Metode Penelitian Sosial. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya Offset, 2008, cet. VII. 

Soekanto, Soerjono. Kamus Sosiologi. Jakarta: PT Raja Gravindo Persada, 

1993. 

Subhani, Ja’far. Tawassul, Tabaruk, Ziarah Kubur, Karamah Wali Apakah 

Termasuk Ajaran Islam. Bandung: Pustaka Hidayah, 2010. 

Subhani, Syaikh Ja’far. Tawassul Tabarruk Ziarah Kubur Kubur Karamah 

Wali. Jakarta: Pustaka Hidayah, 1989. 

Suprayogo, Imam, dan Tobroni. Metodologi Penelitian Sosial-Agama. 

Bandung: PT Remaja Rosda Karya, 2003. 

Suriani, Erma. “Eksistensi Qur‘anic Centre and Espektasi sebagai Lokomotif 

Living Al-Qur’an di IAIN Mataram.” Jurnal Penelitian Keislaman 14, 

no. 1 (2018): 7. 



164 
 

al-Suyuthi, Jalaluddin. Ziarah Ke Alam Barzakh, diterjemahkan oleh 

Muhammad Abdul Ghoffar dari judul Syarh al-Shudur bi Syarh Hal al-

Mawta wa al-Qubur. Bandung: PT. Pustaka Hidayah, 1999. 

Syam, Nur. Islam Pesisir. Yogyakarta: LKis, 2005. 

Syamsuddin, Sahiron. Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis. 

Yogyakarta: Teras, 2007. 

Syani, Abdul. Sosiologi Skematika Teori dan Terapan. Jakarta: Bumi Aksara, 

2000. 

Syarifuddin. “Konsep Teologi Hasan Hanafi.” Jurnal Substansia 14, no. 2 

(2012): 204. 

Thalib, Moh. Fiqih Nabawi. Surabaya: al-ikhlas, t.t. 

al-Bukhari, Abu Abdillah. Shahih Al-Bukhari. Damaskus: Dar Al-Yamamah, 

1414 H. 

Upardan, Dadang. Pengantar Ilmu Sosial Sebuah Kajian Pendekatan 

Structural. Jakarta: PT Bumi Aksara, 2008. 

Usman, Husaini, dan Purnomo Setiady Akbar. Metodologi Penelitian Sosial. 

Jakarta: Bumi Aksara, 2014. 

Wahidi, Ridhoul. Living Qur’an dan Perkembangan Kajian Al-Qur’an di 

Indonesia. Yogyakarta: SUKA Press, 2013. 

Wajdi, Naufal Agil. “Tradisi Ziarah Kubur: Studi Kasus Ziarah Makam 

Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi Kwitang.” Skripsi. Jakarta: UIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019. 

Wahyudi, Agus Imam. “The Living Qur’an: Upaya Penanaman Nilai-Nilai 

Al-Qur’an dalam Kehidupan Santri.” Tesis. Jakarta: PTIQ Jakarta, 

2023. 

Weber, Max. The Sociology of Religion. Boston: Beacon Press, 1963. 

Wulandari, Asri. “Nilai-Nilai Islam yang Terkandung dalam Tradisi Ziarah 

Kubur pada Hari Raya Idul Fiti Kec. Tanjung batu Kel. Tanjung Batu 

Kab. Ogan Ilir.” Skripsi. Palembang: UIN Raden Patah, 2016. 

Zaenudin, H.M. 212 Asal-Usul Djakarta Tempoe Doeloe. Jakarta: Ufuk, 

2012. 

Az-Zuhaili, Wahbah. Al-Fiqh Al-Islami wa Adillatuh. Damaskus: Dar al-Fikr, 

1989. 

 

 



 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

 

Nama    : Ricky Adrian, S.Kom 

Tempat, Tangal Lahir  : Jakarta, 21 Juni 1990 

Jenis Kelamin   : Laki-Laki 

Alamat    : Jalan. H. Soleh II/2 RT 06/02, Kelurahan  

                                            Sukabumi Selatan, Kecamatan Kebon Jeruk,   

                                            Jakarta Barat, 11560 

 Email    : rickyadrian65@gmail.com 

 

Riwayat Pendidikan  :  

 

1. SDN. Grogol Selatan 01 PG Jakarta Selatan 

2. MTs. Al-Falah Jakarta Selatan 

3. SMAN 65 Jakarta Barat 

4. BINUS University 

 

Riwayat Pekerjaan  : 

 

1. Guru SD Bunayya Islamic Scholl 

2. Guru Pesantren Masjid Abdul Halim 



25% Overall Similarity
The combined total of all matches, including overlapping sources, for each database.

Top Sources

25% Internet sources

9% Publications

7% Submitted works (Student Papers)

Page 2 of 184 - Integrity Overview Submission ID trn:oid:::1:3353213041

Page 2 of 184 - Integrity Overview Submission ID trn:oid:::1:3353213041


