STUDI LIVING QUR’AN DALAM RITUAL ZIARAH KUBUR
DI MAKAM KERAMAT HABIB ALI BIN ABDURRAHMAN
AL-HABSYI DI KAMPUNG KWITANG, KECAMATAN SENEN,
JAKARTA PUSAT

TESIS
Diajukan kepada Program Studi Magister [lmu Al-Qur’an dan Tafsir
sebagai salah satu persyaratan meyelesaikan studi Strata Dua
untuk memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.)

Universitas
PTIQ Jakarta

Oleh:
RICKY ADRIAN
NIM: 212510029

PROGRAM STUDI MAGISTER ILMU AL-QUR'AN DAN TAFSIR
KONSENTRASI KAJIAN AL-QUR’AN
PASCASARJANAUNIVERSITAS PTIQ JAKARTA
2025 M. /1446 H.



ABSTRAK

Kesimpulan dari tesis ini bahwa ritual ziarah kubur di Makam
Keramat Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi tidak hanya berfungsi
sebagai ekspresi spiritualitas dan penghormatan kepada ulama, tetapi secara
esensial merefleksikan pemaknaan dan pengamalan Living Qur'an oleh para
jamaah. Pembacaan ayat-ayat Al-Qur'an dalam ziarah melampaui
pemahaman tekstual, menjadi sarana untuk membangun koneksi spiritual,
mencari keberkahan, dan menumbuhkan kesadaran keilmuan yang bersanad.

Temuan dalam tesis ini mendukung pandangan Agus Imam Wahyudi
(2023), Abdul Halim (2022) dan Elok Zakiyah (2018) yang menunjukkan
bagaimana Al-Qur'an dihayati dan diamalkan secara hidup dalam konteks
sosial-keagamaan. Adapun perbedaan tesis ini dengan penelitian-penelitan
tersebuat adalah lokasi spesifik (makam keramat) dan integrasi teori Karl
Mannheim yang memberikan kedalaman analisis pemaknaan. Secara
metodologis, penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Data
dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan peziarah dan pengelola
makam, serta observasi partisipatif terhadap berbagai ritual yang
berlangsung. Data yang terkumpul dianalisis menggunakan kerangka teori
Living Qur'an dan sosiologi pengetahuan Karl Mannheim, khususnya konsep
makna objektif, ekspresif, dan dokumenter, untuk menguraikan interpretasi
dan penghayatan Al-Qur'an dalam konteks ritual ziarah.

Kata Kunci: Living Qur’an, Ziarah Kubur, Makam Keramat, Habib Ali
Kwitang, Sosiologi Pengetahuan, Karl Mannheim.

il



v



ABSTRACT

The conclusion of this thesis is that the ritual of grave pilgrimage at
the Sacred Tomb of Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi not only serves
as an expression of spirituality and reverence for scholars, but essentially
reflects the meaningful understanding and practice of the Living Qur'an by
the congregants. The recitation of Qur'anic verses during the pilgrimage
transcends textual comprehension, becoming a means to establish spiritual
connection, seek blessings, and foster a scholarly awareness rooted in a
continuous chain of transmission (sanad).

The findings in this thesis support the views of Agus Imam Wahyudi
(2023), Abdul Halim (2022), and Elok Zakiyah (2018), which demonstrate
how the Qur'an is dynamically lived and practiced within socio-religious
contexts. The distinctions of this thesis from these aforementioned studies lie
in its specific location (the sacred tomb) and the integration of Karl
Mannheim's theory, which provides a deeper analytical understanding of
meaning-making. Methodologically, this study employs a qualitative
approach. Data were collected through in-depth interviews with pilgrims and
tomb managers, as well as participant observation of various rituals. The
collected data were analyzed using the framework of Living Qur'an theory
and Karl Mannheim's sociology of knowledge, specifically the concepts of
objective, expressive, and documentary meaning, to elaborate on the
interpretation and lived experience of the Qur'an within the context of grave
pilgrimage rituals.

Keywords: Living Qur’an, Grave Pilgrimage, Sacred Grave, Habib Ali
Kwitang, Sociology of Knowledge, Karl Mannheim.



vi



Lo

T ) Bl ik Al @ T A OTAN salb anhall eds s
s o My ((lawdl DS (BlasST 3 e o) A e
Bl 3 oA "l was” W ) el Oud el G Bl Loy g
oF GiSlly Ol wla)ey Slped I e e b)) Gpedeneld slazn )
o o) el plsaal 5L Jlasl oy 2SN 23865 Bpadly Zegosl) lall
Badaze Sl wdlgs OF Auhll oda odmy (351 Wy olaSly LU Jos
o BT e Sl Al el a0y slaanly By By, Sl Jatdy o0l
S i k) A5y Sl S Al oy (L) Reasnt pe sl Sl
e e BLdY ey, Lailg) BB Gl s Laf Bl S el
Aslgdly sl sleWly Wy OTAN 5o W I e L Y celdall
oy St U ey S5 i fuelainl SIS Ln 0T g bty omslgimnse
@ Aahdl oda wales LY Al oK BT TTOMEY ol 3 AT 3

Loigi] @ Jal) oY) ) Sl gdy " A OTAN by sk

BlasS e el e Gl by (A 0T delill Sl

L )87 2l Ll s

vil



viii



SURAT PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Ricky Adrian

Nomor Induk Mahasiswa : 212510029

Program Studi : Magister Ilmu Al-Qur an dan Tafsir
Konsentrasi : Kajian Al-Qur’an

Judul Tesis : Studi Living Qur 'an dalam Ritual Ziarah Kubur

di Makam Keramat Habib Ali Bin Abdurrahman
Al-Habsyi di Kampung Kwitang, Kecamatan
Senen, Jakarta Pusat

Menyatakan bahwa:

1. Tesis ini adalah murni hasil karya sendiri. Apabila saya mengutip dari
karya orang lain, maka saya akan mencantumkan sumbernya sesuai
dengan ketentuan yang berlaku

2. Apabila dikemudian hari terbukti atau dapat dibuktikan Tesis ini hasil
jiplakan (plagiat), maka saya bersedia menerima sanksi atas perbuatan
tersebut sesuai dengan sanksi yang berlaku di lingkungan Universitas
PTIQ dan peraturan perundang-undangan yang berlaku.

Jakarta 24 Juni 2025
Yang membuat pernyataan

i WANXOB! 030053
Ricky Adrian

X






TANDA PERSETUJUAN TESIS

STUDI LIVING QUR AN DALAM RITUAL ZIARAH KUBUR DI
MAKAM KERAMAT HABIB ALI BIN ABDURRAHMAN AL-HABSYI
DI KAMPUNG KWITANG, KECAMATAN SENEN, JAKARTA PUSAT

TESIS
Diajukan kepada Program Studi Magister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Strata Dua
untuk memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.)

Disusun Oleh:
Ricky Adrian
NIM: 212510029

Telah selesai dibimbing oleh kami, dan menyetujui untuk selanjutnya dapat
diujikan

Jakarta 24 Juni 2025

Menyetujui,
Pembimbing I Pembimbing 11
T S N
Dr. H. Abd. Muid N., M. A, Dr. Badru Tamam, M.A.
Mengetahui,

Ketua Program Studi/Konsentrasi

e e i

Dr. H. Abd. Muid N., M.A.

Xi



xii



Nama

TANDA PENGESAHAN TESIS

Judul Tesis

STUDI LIVING QUR AN DALAM RITUAL ZIARAH KUBUR DI
MAKAM KERAMAT HABIB ALI BIN ABDURRAHMAN AL-HABSY]I
DI KAMPUNG KWITANG, KECAMATAN SENEN, JAKARTA PUSAT

Disusun Oleh:

Nomor Induk Mahasiswa : 212510029

Program Studi
Konsentrasi

: Ricky Adrian

: Magister [lmu Al-Qur an dan Tafsir
: Kajian Al-Qur’an

Telah diajukan pada sidang munaqasah pada tanggal:
31 Juni 2025

Jabatan dalam

No Nama Penguji Tim TandaTangan
1 | Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si. Ketua M

2 | Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si. Penguyji | 7%

3 | Dr. Ali Nurdin, M.Ag. Penguji IT ’/M

4 | Dr. Abd. Muid N, M.A. Pembimbing I (—E‘:-kpf
5 | Dr. Badru Tamam, M.A. Pembimbing II ﬁ_l

6 | Dr. Abd. Muid N, M.A. Panitera/Sekretaris i

Jakarta, 24 September 2025
Mengetahui,
Direktur Pascasarjana
Universitas PTIQ Jakarta,

Prof. Dr.

xiii

.M. Darwis Hude, M.Si




X1V



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Penggunaan transliterasi Arab-Indonesia ini berpedoman pada Transliterasi

Arab-Indonesia yang dibakukan berdasarkan Surah Keputusan Bersama Menteri
Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia tanggal 22
Januari 1998

Arab Latin Arab Latin Arab Latin

f ' 3 z ) q

) t o Sy J 1

< ts N Sh R m

'd u b th 9 A%

& kh b zh 2 h
S d & ¢ s a
5 dz ¢ gh ¢ y
) r J f - -

Catatan:

1.

Konsonan yang ber-syiddah ditulis dengan rangkap, misalnya: < ditulis

rabbi.
Vokal panjang (mad): fathah (baris di atas) ditulis 4 atau A, kasrah (baris di
bawah) ditulis 1 atau I, serta dhammah (baris depan) ditulis dengan G atau U,

misalnya : is,\&\ ditulis al-qdri‘ah, oS\ ditulis al-masdkin, os>1a\ ditulis
al-muflihin.

Kata sandang alif + lam (J!) apabila diikuti oleh huruf qamariyah ditulis a/
misalnya: 042\ ditulis al-kafiriin. Sedangkan, bila diikuti oleh huruf
syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang mengikutinya, misalnya:
Ju- ) ditulis ar-rijal, atau diperbolehkan dengan menggunakan transliterasi

al-qamariyah ditulis al-rijdl. Asalkan konsisten dari awal sampai akhir.
Ta’ marbithah (3), apabila terletak di akhir kalimat, ditulis dengan misalnya :

3,4) ditulis al-Baqarah. Bila di tengah kalimat ditulis dengan t, misalnya s\
JW zakdt al-mal, atau ditulis :L.J! 3,5 surat an-Nisa. Penulisan kata dalam

kalimat dilakukan berdasarkan tulisannya, misalnya: ¢»3)\}! »= s»9 ditulis wa

huwa khair ar-Razigin.

XV



XVi



KATA PENGANTAR

Segala puji dan syukur senantiasa saya panjatkan kepada Allah SWT
yang telah melimpahkan rahmat, taufik, serta hidayah-Nya, sehingga saya
dapat menyelesaikan penulisan tesis ini sebagai bagian dari tugas akhir untuk
memperoleh gelar Magister di Program Pascasarjana Universitas PTIQ
Jakarta. Dengan selesainya tesis ini, saya berharap dapat berkontribusi pada
pengembangan ilmu pengetahuan, khususnya di bidang Ilmu al-Qur’an dan
Tafsir.

Penulisan tesis ini tidak terlepas dari berbagai bantuan dan dukungan
dari banyak pihak. Oleh karena itu, saya ingin menyampaikan rasa terima
kasih yang sebesar-besarnya kepada mereka yang telah memberikan
kontribusi baik dalam bentuk bimbingan akademik, dukungan moral, maupun
fasilitas yang memadai.

1. Rektor Universitas PTIQ Jakarta, Bapak Prof. Dr. H. Nasaruddin Umar,
M.A., yang telah memberikan dukungan dan arahan strategis dalam
memajukan kualitas pendidikan di Universitas PTIQ Jakarta.

2. Direktur Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta, Bapak Prof. Dr. H. M.
Darwis Hude, M.Si., atas semua dukungan, kebijakan, dan kesempatan
yang diberikan kepada saya untuk menyelesaikan studi ini.

3. Ketua Program Magister Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir sekaligus
Pembimbing I, Bapak Dr. Abd. Muid Nawawi, M.A., atas bimbingan,
arahan, serta masukan yang sangat berharga dalam setiap tahapan
penulisan tesis ini.

Xvii



4. Pembimbing II, Bapak Dr. Badru Tamam, M.A., yang telah dengan
penuh kesabaran dan dedikasi membantu saya dalam menyempurnakan
tesis ini.

5. Kepala Perpustakaan Universitas PTIQ Jakarta beserta seluruh staf yang
telah memfasilitasi saya dengan akses terhadap literatur dan referensi
yang saya butuhkan selama proses penyusunan tesis.

6. Civitas akademika dan para dosen Program Pascasarjana Magister
Universitas PTIQ Jakarta yang telah memberikan ilmu, wawasan, serta
inspirasi selama masa studi saya di universitas ini.

7. Instansi-instansi tempat penulis aktif yang memberikan dukungan dalam
bentuk kesempatan dan motivasi untuk menyelesaikan studi ini.

8. Kepada istri tercinta, Mukminah, yang selalu setia mendampingi,
memberikan motivasi, doa, dan kasih sayang yang tiada henti selama
saya menempuh studi ini, serta kepada seluruh keluarga besar yang
senantiasa mendukung saya dengan doa dan dorongan moral.

Saya menyadari bahwa tesis ini masih jauh dari kesempurnaan, untuk
itu saya terbuka terhadap kritik dan saran yang membangun demi
kesempurnaan karya ini di masa mendatang. Semoga tesis ini dapat
bermanfaat bagi semua pihak yang membacanya.

Jakarta, 24 Juni 2025

Ricky Adrian

Xviii



DAFTAR ISI

JUAUL oo e e e 1
ADSLTAK it il
Pernyataan keaslian TesSiS......eeevuiiieiiiieiiiieeniie ettt X
Halaman Persetujuan Pembimbing ...........cccceviiiiiiiiniiiiiiiniiiieieeeeeee, Xi
Halaman Pengesahan Penguyji .........cccooevvieniieiniiieniieceeceeeeeeeee e xiil
Pedoman TransSliterasi ........cceeveeuierieeiiieniie ettt XV
Kata Pengantar ...........ccooovviiiiiiiiiiecee et Xvii
DaAftar IST...ccccviiiiiiecciie e e e s XiX
BAB I PENDAHULUAN .....ooooiiiieteiesteeee ettt 1
A. Latar Belakang Masalah ............ccccooiiiiiiiiiie, 1
B. Identifikasi Masalah ............ccccoeiviiiiniiiiniee e, 4
C. Perumusan Masalah. .. ........ccccccoeviiiiiiiiiiiiieceeceece e 4
D. Tujuan Penelitian .......cccccoceveeviiriineniiinienieiieseeieeecee e 4
E. Manfaat Penelitian.........cccccoevviiiniiiiniieieiecceecccecee e 5
F. Kerangka TeOTT .......ccccueiiuiiiiieiieiieeieesie ettt 5
G. Tinjauan Pustaka..........cccoeevieiiieiiiiiiieieccieceeee et 6
H. Metode Penelitian ...........ccccueeeuieieiiieeciiieceeecee e 9
I.  Sistematika Penulisan. .. ........ccccooviieeiieniiniiiiniecieeeeceee e 11

XiX



BAB II DISKURSUS LIVING QUR’AN DAN
TEORI SOSIOLOGI PENGETAHUAN

KARL MANNHEIM.......coociiiiiiiiiieeeieeeeeeeee e 13
A. Studi Living Al QUr’an .............cccoveeeceeeeceneecieeeieeennen. 13
1. Pengertian Living AI-Qur’an..............ccccoveeeveeeeanen. 13
2. Ruang Lingkup Living Al-Qur’an ........................... 16
3. Objek Studi Living AI-Qur’an..............coceeeeueeeenvnenn. 19
4. Sejarah Living Al-QUr’an ...........cccccceeeeevveecenennnanne. 22
5. Wilayah Garapan Studi Living AI-Qur'an ................ 36
6. Pentingnya Kajian Living AI-Qur’an ....................... 41
7. Jenis Living AI-Qur’an ............cceeceeeveeevencenenneannn. 41
B. Penelitian Living AI-Qur’an... .......cccceevvevereeencrveennnnn. 43
1. Instrumen Dasar Penelltlan Living Al-Qur’an.......... 43
2. Desain Penelitian Living AI-Qur’an ......................... 45
3. Tahapan-Tahapan Penelitian Living Qur’an ............ 50
C. Teori Sosiologi Pengetahuan Karl Mannheim ............... 60
1. Pengertian Sosiologi Pengetahuan... .........ccccccene. 60
2. Sejarah Perkembangan Sosiologi Pengeahuan......... 60
BAB III RITUAL ZIARAH KUBUR DI MAKAM KERAMAT HABIB
ALI BIN ABDURRAHMAN AL-HABSYT.....cccoovvinen. 65
A. Ziarah Kubur Dalam Islam ...........cccccooiiiiiniii, 65
B. Ziarah Kubur Menurut Tradisi dan Budaya......................... 74
C. Makam Keramat Dalam Tradisi Islam Indonesia................. 84
D. Biografi Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi ................ 86
E. Wilayah KWitang .........ccccccveviiiiniieiniiiieieceiee e 105
F. Keistimewaan Makam Habib Kwitang
Sebagai Situs Religius ......ccceeevviieriiiieriieeiiecieecieeeiee 109
G. Pelaksanaan Ritual Ziarah Kubur di Makam Keramat Habib
Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi........c.ccoeoeeniiiiieniieene 110

BAB IV MANIFESTASI LIVING QUR’AN DALAM RITUAL ZIARAH

KUBUR
DI MAKAM KERAMAT HABIB ALI BIN

ABDURRAHMAN AL-HABSYT....ccoooiiiiiiieieieeee 117
A. Alasan dan Tujuan Melakukan Ziarah Kubur di Makam

Keramat Habib Ali Bin Abdurrahman Habsyi ................... 119
B. Pemaknaan Bacaan Al-Qur’an yang Dibaca oleh

Peziarah. ..o 127
C. Analisis Makna Bacaan Al-Qur’an Berdasarkan Teori Karl

ManNREIM .....coviiiiiieieieceee e 134



D. Manifestasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dalam Perilaku
Peziarah... .....coooeiiiiiiiie e 142
E. Implikasi Sosial dan Spiritualitas
dari Praktik Ziarah Kubur terhadap

Pemahaman Keagamaan...........c.ccooeceeviieiieniieniennnen, 148
BAB V PENUTUP .....ooiiiieteteee ettt 155
AL KeSIMPUIAN ...oeiiiiiiieiiciee e 155
B. Saran......cooiiiiii e 156
DAFTAR PUSTAKA
DAFTAR RIWAYAT HIDUP

xx1



XX11



BABI
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Al-Qur'an adalah wahyu Allah yang diturunkan kepada Nabi
Muhammad dan diakui sebagai mukjizat terbesar.! Teks suci ini telah
menjadi inspirasi hukum Islam yang umum dan membawa manfaat bagi
seluruh alam. Struktur tata bahasa dan keindahan linguistiknya tak
tertandingi, bahkan oleh para penulis dan penyair paling terkenal di
Jazirah Arab. Keharmonisan dan ritme pembacaannya juga menawarkan
pesona estetika yang mendalam, membuat para pembacanya tidak pernah
bosan.?

Keindahan gramatikal dan retorika bahasa Al-Qur’an tidak
tertandingi. Bahkan para penyair terbaik dari Jazirah Arab pun tidak
mampu menandingi keindahan susunan lafaz dan kemurnian maknanya.
Hal ini menjadi bukti kemukjizatan Al-Qur’an tidak hanya dalam pesan-
pesan teologisnya, tetapi juga dalam aspek linguistik dan estetika yang
menyentuh batin pembacanya.’ Lantunan ayat-ayat suci Al-Qur’an
memiliki irama yang memikat dan menenangkan jiwa. Tidak heran jika

1 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur'an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 2007, hal. 5.

2 Agus Imam Wahyudi, “The Living Qur’an: Upaya Penanaman Nilai-Nilai Al-
Qur’an dalam Kehidupan Santri”, Tesis, Jakarta: PTIQ Jakarta, 2023, hal. 1.

3 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach,
London: Routledge, 2006, hal. 3.



mendengarkan bacaan Al-Qur’an sering kali menimbulkan rasa haru,
ketentraman, bahkan tangisan bagi pendengarnya. Membaca Al-Qur'an
sebagai cara bagi umat Islam untuk mengungkapkan rasa terima kasih dan
reaksi mereka sebenarnya merupakan fenomena yang sangat beragam.
Pengenalan terhadap maknanya merupakan langkah pertama; dari sana
seseorang dapat melanjutkan ke pembacaan Al-Qur'an dasar untuk ibadah
seremonial atau untuk mencapai kedamaian batin di antara pilihan
lainnya. Beberapa metode pembacaan Al-Qur'an dikatakan dapat
memanggil kekuatan mistis, sementara yang lain memiliki tujuan medis
atau terapi.*

Kajian Al-Qur'an menunjukkan dinamika perkembangan yang
cukup besar sejalan dengan evolusi sosial-budaya dan peradaban
manusia.> Meskipun beberapa guru Barat memandang teks ini sulit untuk
diteliti dan dipahami sepenuhnya, bahkan jika bahasa Arab dikuasai,
bagian-bagian yang kompleks tetaplah sulit.® Akibatnya, pemahaman Al-
Qur'an bersifat subjektif dan bervariasi dari satu orang ke orang lain,
sesuai dengan kapasitas pribadi mereka. Keragaman perspektif ini, pada
gilirannya, memberikan dorongan bagi beragam manifestasi praktis dalam
ranah teologi, filsafat, psikologi, dan budaya.’

Al-Qur'an tidak hanya berfungsi sebagai teks yang dibacakan
dalam ibadah pribadi, tetapi juga sebagai sumber nilai-nilai yang
diinternalisasi dan diaktualisasikan dalam kehidupan sosial Muslim.
Pendekatan Al-Qur'an yang hidup muncul untuk mengkaji bagaimana
teks suci ini terwujud dalam praktik keagamaan dan interaksi sosial
budaya komunitas Muslim. Konsep ini menekankan ekspresi sosial dan
penerapan Al-Qur'an secara umum, melampaui interpretasi tekstual dan
berfokus pada kisah-kisah nyata masyarakat.®

Cara hidup berziarah ke makam merupakan praktik keagamaan
yang secara substansial berkaitan dengan pengalaman spiritual
masyarakat, sehingga menjadikannya objek penelitian yang relevan dalam
kajian Al-Qur'an. Praktik ini berakar kuat dalam tradisi Islam di
Indonesia, di mana ziarah tidak hanya dikenal sebagai kunjungan fisik ke
makam, tetapi juga sebagai sarana keagamaan untuk mendoakan

4 Ahmad Zainuddin, “Tradisi Yasinan (Kajian Living Qur'an Ponpes Ngalah
Pasuruan)”, dalam Jurnal Mafhum, Vol. 04 No. 1 Tahun 2019, hal. 9.

> Abdul Mustaqim, Metodologi Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir, Yogyakarta: Idea
Press, 2015, hal. 138.

& Acep Hermawan, Ulumul Qur’an, Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2013, hal.
121.

7 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis,
Yogyakarta: Teras, 2007, hal. 12.

8 Hidayat, Komaruddin. Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik.
Jakarta: Paramadina, 1996



almarhum, mengenang jasa dan teladan mereka, serta memperkuat
hubungan peziarah dengan Tuhan. Seringkali, ritual ziarah dilanjutkan
dengan pembacaan ayat-ayat Al-Qur'an, doa, dan dzikir (mengingat
Tuhan), yang diyakini dapat membawa berkah (tabarruk) dan ketenangan
pikiran.

Namun, praktik ini bukannya tanpa kontroversi di kalangan umat
Islam. Sebagian meyakini ziarah dapat menyebabkan bid'ah (inovasi
dalam agama) atau bahkan syirik (menyekutukan Tuhan), sementara yang
lain menganggapnya sebagai sejarah spiritual dan budaya yang berharga.
Di tengah perbedaan perspektif tersebut, metode Al-Qur'an yang hidup
dapat memberikan sudut pandang yang lebih antropologis dan netral
untuk mengenali bagaimana jamaah haji memaknai ibadah haji dalam
konteks hubungannya dengan Al-Qur'an.

Dalam konteks kajian Al-Qur'an yang hidup, makam Habib Ali
bin Abdurrahman Al-Habsyi di Kampung Kwitang, Jakarta, merupakan
objek kajian yang signifikan. Habib Ali menjadi ulama terkemuka di
Batavia awal abad ke-20 dan pendiri Majelis Taklim Kwitang, yang
masih menjadi pusat kajian Islam terkemuka di Jakarta hingga saat ini.
Ketenaran, keluasan pengetahuan, dan kontribusinya dalam menyebarkan
ajaran Islam yang luhur telah membuatnya sangat dihargai. Oleh karena
itu, banyak peziarah dari berbagai daerah mengunjungi makamnya setiap
tahun, baik pada hari-hari keagamaan maupun hari kerja.’

Keragaman peziarah dari berbagai latar belakang sosial
menunjukkan bahwa makam Habib Ali bukan sekadar tempat
pemakaman, melainkan telah bertransformasi menjadi tempat
peribadatan. Di tempat ini, komunitas mencari ketenangan, meraih
berkah, dan membangun hubungan transendental dengan Tuhan melalui
teladan seorang ulama. Dalam konteks ini, ritual-ritual yang dilakukan,
termasuk pembacaan Surah Yasin, tahlil, dan salawat, merepresentasikan
apresiasi kolektif terhadap ajaran Al-Qur'an. Pemahaman komunitas
terhadap Al-Qur'an tidak hanya diungkapkan melalui ceramah atau
bacaan, tetapi juga melalui gerakan-gerakan kolektif yang kaya akan
simbolisme spiritual.

Berangkat dari fenomena tersebut, penelitian ini mencoba
mengkaji tentang “Studi Living Qur an Dalam Ritual Ziarah Kubur di
Makam Keramat Habib Ali bin Abdrurahman Al Habsyi di Kampung
Kwitang Kecamatan Senen Jakarta Pusat”. Penulis melihat bahwa
praktik ini menawarkan sebuah perspektif yang menarik tentang

® Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat: Tradisi-Tradisi
Islam di Indonesia, Bandung: Mizan, 1992, hal. 184.



bagaimana masyarakat mengaktualisasikan dan berinteraksi dengan nilai-
nilai Al-Qur'an secara kontekstual.

. Identifikasi Masalah

Berdasarkan latar belakang masalah diatas, setidaknya ada

masalah-masalah yang muncul dengan permasalahan sebagai berikut:

1. Bagaimana bentuk praktik ritual ziarah kubur di makam Habib Ali bin
Abdurrahman Al-Habsyi?

2. Ayat-ayat Al-Qur’an apa saja yang digunakan dalam ritual ziarah
tersebut?

3. Bagaimana makna dan fungsi bacaan Al-Qur’an dalam konteks ritual
ziarah tersebut?

4. Apa implikasi pemaknaan Al-Qur’an dalam ritual ziarah terhadap
spiritualitas masyarakat?

. Perumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang dan pembatasan masalah di atas,
maka yang menjadi pokok pembahasan (mayor question) tesis ini
adalah: “Bagaimana Studi Living Qur’an dalam Ritual Ziarah Kubur
di Makam Keramat Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi di
Kampung Kwitang Kecamatan Senen Jakarta Pusat?”

Dari rumusan masalah di atas, kemudian dibuat beberapa
pertayaan dengan rincian sebagai berikut:

a. Bagaimana diskursus Living Qur’an dan Teori Sosiologi
Pengetahuan Karl Mannheim?

b. Bagaimana ritual ziarah kubur di Makam Keramat Habib Ali Bin
Abdurrahman Al-Habsyi di Kampung Kwitang Kecamatan Senen
Jakarta Pusat?

c. Bagaimana Manifestasi Living Qur’an dalam ritual ziarah kubur
di Makam Keramat Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi di
Kampung Kwitang Kecamatan Senen Jakarta Pusat?

. Tujuan Penelitian
Berdasarkan penjelasan dan uraian pada latar belakang masalah di
atas, Adapun tujuan penulis ingin capai dalam penelitian ini adalah
sebagai berikut:
1. Mengetahui diskursus Living Qur’an dan Teori Sosiologi
Pengetahuan Karl Mannheim.
2. Mengetahui ritual ziarah kubur di Makam Keramat Habib Ali Bin
Abdurrahman Al-Habsyi di Kampung Kwitang Kecamatan Senen
Jakarta Pusat.



3. Mengetahui manifestasi Living Qur’an dalam ritual ziarah kubur di

Makam Keramat Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi di Kampung
Kwitang Kecamatan Senen Jakarta Pusat.

E. Manfaat Penelitian

Secara umum, tema yang diangkat oleh penulis memiliki manfaat

baik secara teoretis maupun praktis. Manfaat penelitian ini adalah sebagai
berikut:

1.

Secara Teoritis

Secara teori, penulis dapat memanfaatkan kajian ini untuk memulai

perbincangan ilmiah dan memperoleh pemahaman tentang Al-Qur an

dan Hadits, khususnya yang berkaitan dengan hubungan umat Islam
dengan Al-Quran. Dalam hal ini, untuk memahami betapa
pentingnya ritual ziarah kubur, yang telah menjadi bagian yang
mengakar dalam budaya masyarakat Indonesia khususnya Kwitang.

Hal ini menjadi tambahan ilmiah yang signifikan bagi kajian Al

Qur’an dan Hadits, khususnya di bidang tersebut.

Secara Praktis

a. Mabhasiswa Perguruan Tinggi [lmu Al-Qur'an (PTIQ) diharapkan
memperoleh manfaat dari penelitian ini untuk lebih mendalami
Islam, khususnya di bidang Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir. Hal ini
akan membantu mereka mengatasi perbedaan agama di
masyarakat dan kembali mengkaji Al-Qur an secara mendalam.

b. Dengan adanya manfaat praktis dari penelitian ini, mahasiswa
dapat lebih mendalami kajian Al-Qur'an dalam semua masalah
kemasyarakatan, baik yang berkaitan dengan ibadah, muamalah,
maupun keimanan.

F. Kerangka Teori

Untuk menganalis permasalahan dalam penelitin tesis yang berjudul

Studi Living Qur’an Dalam Ritual Ziarah Kubur di Makam Keramat
Habib Ali bin Abdrurahman Al Habsyi di Kampung Kwitang Kecamatan
Senen Jakarta Pusat maka penulis menggunakan kerangka teori sebagai
berikut:

a. Teori Living Qur an

Kajian Living Qur'an adalah pendekatan ilmiah yang
mengkaji fenomena sosial yang berkaitan dengan keberadaan Al-
Qur'an dalam komunitas Muslim. Jika diklasifikasikan sebagai studi



spiritual yang mengamati fenomena sosial, tekniknya harus berfokus
pada pengulangan pola-pola tertentu sebelum menarik kesimpulan. '
Tujuan utama kajian Al-Qur'an yang hidup bukanlah untuk
membuktikan kebenaran agama atau menghakimi kelompok Muslim
tertentu. Sebaliknya, metode ini berfokus pada kajian tradisi yang
berakar dalam masyarakat, yang dianalisis melalui pendekatan
kualitatif. Kajian ini menekankan pernyataan yang mendalam dan
hati-hati tentang perilaku sosio-spiritual suatu komunitas. Tujuannya
adalah untuk menemukan makna dan nilai-nilai yang terkandung
dalam fenomena yang diteliti melalui studi bentuk eksternal (perilaku
yang teramati) dan struktur internal (alasan dan pemahaman di
baliknya).!!
b. Teori Karl Mannheim

Untuk memperdalam analisis, kajian ini mengadopsi teori
sosiologi pengetahuan Karl Mannheim. Konsep ini dipilih karena
menjelaskan secara komprehensif hubungan antara perilaku dan
maknanya. Sejalan dengan Mannheim, dalam mempelajari gerakan
sosial, peneliti perlu mempelajari perilaku eksternal dan makna yang
terkandung di dalamnya.'?

Karl Mannheim membagi makna gerakan sosial menjadi tiga
tingkatan:

1. Makna objektif: Makna yang ditentukan oleh konteks sosial
tempat suatu peristiwa terjadi.

2. Makna ekspresif: Makna yang langsung diungkapkan atau
ditunjukkan oleh individu yang melakukan tindakan tersebut.

3. Makna dokumenter: Makna tersirat atau tersembunyi di balik
suatu gerakan. Makna ini seringkali tidak sepenuhnya dipahami
oleh pelakunya, karena makna tersebut merujuk pada representasi
keseluruhan cara hidup.

Kerangka teoretis ini akan membantu penelitian dalam mengungkap

lapisan-lapisan makna ritual ziarah, dari perilaku visual hingga nilai-

nilai budaya yang lebih dalam dan tidak disadari.'?

G. Tinjauan Pustaka
Untuk membedakan ide penelitian yang unik dari penelitian
terkait terkini, peneliti harus menyajikan tinjauan pustaka yang

10 Atho’ Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktek, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1998, hal. 68.

! Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis, .. hal. 12.

12 Karl Mannheim, Essay On The Sociology Of Knowledge, London: Brodway
House, 1954, hal. 43.

13 Karl Mannheim, Essay On The Sociology Of Knowledge, ... hal. 46.



komprehensif. Proses ini dilakukan sebelum mendalami kajian ilmiah
tesis. Tujuan utama tinjauan pustaka adalah untuk memberikan pembaca
gambaran umum tentang literatur medis yang relevan dengan topik yang
diusulkan. Lebih lanjut, tinjauan pustaka ini berfungsi sebagai sumber
saran dan pemikiran baru bagi peneliti. Berdasarkan pertimbangan ini,
pemilihan judul penelitian ini merupakan hasil dari tinjauan pustaka
sebelumnya. Sebagai contoh, ada:

1.

Sebuah kajian oleh Ria Mariana dan Azzura Melan Sari (2023), yang
diterbitkan di IAIN Kerinci, mengkaji fenomena tradisi sakral di Desa
Gunung Labu, Kabupaten Kerinci, sebagai manifestasi Al-Qur'an
yang hidup. Para peneliti mengamati perubahan praktik ini dari akar
animismenya ke bentuk yang lebih Islami. Dalam ritual ini,
pembacaan ayat-ayat Al-Qur'an seperti Surat Al-Fatihah dan Yasin,
serta salat haji, digunakan untuk doa-doa eksplisit dan refleksi
spiritual tentang kematian. Selain sepenuhnya mengungkapkan rasa
kasih sayang kepada leluhur, praktik ini juga berfungsi sebagai cara
untuk mengajarkan nilai-nilai Al-Qur'an, termasuk kesadaran akan
akhirat, rasa syukur, dan memohon ampunan bagi almarhum.

Kajian Ria Mariana dan Azzura Melan Sari sangat relevan
dengan tesis ini karena menawarkan perspektif yang kuat tentang Al-
Qur'an yang hidup dalam konteks interaksi komunitas dengan Al-
Qur'an melalui tradisi haji. Fenomena yang mereka teliti memberikan
bukti empiris tentang bagaimana nilai-nilai Al-Qur'an diaktualisasikan
dalam praktik keagamaan setempat.

Meskipun relevan, terdapat perbedaan konteks yang signifikan.

Studi mereka dilakukan di komunitas Jawa di pedalaman Jambi,
dengan latar belakang animisme kuno. Sebaliknya, studi ini berfokus
pada komunitas Arab-Indonesia di Jakarta, yang memiliki basis
pengetahuan agama yang kuat dan sanad (rantai transmisi tradisional)
yang kuat. Oleh karena itu, studi ini akan menekankan skala dan
komponen transmisi agama dalam komunitas habaib. “Studi Living
Qur’an terhadap Tradisi Pembacaan Al-Qur’an di Kuburan Pagi dan
Petang Selama Tujuh Hari.”
Sebuah kajian oleh Novia Permata Sari dan Risman Bustamam
(2021), yang dipublikasikan oleh IAIN Batusangkar, mengkaji tradisi
pembacaan Surah Yasin di area pemakaman selama tujuh hari setelah
kematian di Nagari Balimbing, Sumatra Barat. Kajian ini
menggunakan pendekatan Al-Qur'an rumahan, yang memandang Al-
Qur'an bukan hanya sebagai teks teologis, tetapi sebagai ekspresi
spiritual dan kultural masyarakat. Budaya ini merupakan warisan
Surah Syattariyah dan telah tertanam kuat dalam budaya lokal.



Ritual ini meliputi pembacaan Surah Al-Fatihah, Yasin, Al-
Ikhlas, Al-Falaq, An-Naas, dan berbagai doa lainnya. Secara simbolis,
praktik ini dimaknai sebagai doa anak yang soleh untuk orang tuanya,
yang mencerminkan apresiasi mendalam terhadap Al-Qur'an dalam
konteks  sosio-spiritual. Hasil kajian menunjukkan bahwa
penerjemahan Al-Qur'an melampaui dimensi tekstual dan interpretasi
formal; Hal ini terwujud sebagai praktik hunian yang dipadukan
dengan ritual-ritual kehidupan sosial. Interaksi komunitas dengan
teks-teks suci dianggap tidak hanya simbolis, tetapi juga praktis dan
afektif, di mana membaca berfungsi sebagai jembatan spiritual untuk
menghubungkan cinta antara yang hidup dan yang telah meninggal.

Kajian ini sangat relevan karena pada dasarnya mengkaji respons
dan kewaspadaan ayat-ayat Al-Qur'an dalam konteks ritual ziarah
sebagai manifestasi Al-Qur'an yang hidup. Konsep interaksi antara
komunitas dan teks suci berfungsi sebagai landasan teoretis yang
penting untuk memahami kehidupan keagamaan umat Islam
Indonesia.

Meskipun relevan, terdapat perbedaan yang sangat besar dalam

konteksnya. Kajian-kajian sebelumnya dilakukan dalam komunitas
Minangkabau, yang menganut tatanan dan adat matrilineal, dengan
praktik-praktik yang terbatas pada keluarga inti yang mendampingi
almarhum selama tujuh hari. Sebagai perbandingan, tesis ini
dilakukan di lingkungan perkotaan Jakarta (Makam Habib Ali
Kwitang). Studi ini akan menganalisis dimensi keagamaan, sosial, dan
budaya yang khas bagi komunitas habaib, di samping dinamika
interaksi jemaat yang sangat kompleks dalam konteks perkotaan.
. Tesis Thsyanul Majid (2019) dari UIN Sunan Kalijaga, berjudul
"Tarikan Ayat-Ayat Al-Qur'an dalam Subkultur Ziarah Makam di
Wotgaleh (Sebuah Kajian tentang Al-Qur'an yang Hidup)," mengkaji
praktik ziarah ayat-ayat suci dalam tradisi ziarah di makam suci
Pangeran Purbaya di Sleman, Yogyakarta.

Dalam penelitiannya, Majid menerapkan metode ziarah Al-
Qur'an, dengan menggunakan sosiologi informasi Karl Mannheim
sebagai kerangka analisisnya. Ia membagi metode tersebut menjadi
tiga tingkatan: objektif, ekspresif, dan dokumenter. Majid
menyimpulkan bahwa ziarah Al-Qur'an merupakan bentuk konkret
dari pemahaman dan penghayatan masyarakat terhadap teks suci.
Tujuannya adalah untuk mendekatkan diri kepada Tuhan, mencari
manfaat, dan memelihara hubungan religius dengan orang yang
diziarahi.

Penelitian ini menunjukkan bahwa praktik ziarah memiliki
dimensi yang luas, tidak hanya mencakup dimensi spiritual tetapi juga



dimensi sosial dan budaya. Gaya hidup tahlilan (pembacaan ayat-ayat
suci) dan pembacaan surah-surah tertentu (termasuk Al-Fatihah dan
Yasin) tampak membawa berkah dan menjadi gambaran identitas
spiritual masyarakat setempat. Unsur-unsur lokal, seperti penentuan
hari wetonan dan penggunaan dupa, juga diintegrasikan ke dalam
ritual, menunjukkan sinkretisme antara nilai-nilai Islam dan tradisi
Jawa.

Penelitian Thsyanul Majid menjadi rujukan penting karena
kesamaan topik penelitian: pembahasan Al-Qur'an hidup dalam
konteks ritual ziarah kubur. Penelitian ini memberikan pemahaman
mendasar tentang bagaimana teks Al-Qur'an tidak hanya dipelajari
tetapi juga dihayati dalam perilaku dan keyakinan masyarakat.
Penggunaan pendekatan sosiologis menginspirasi analisis dinamika
sosial seputar makam keramat.

Keaslian penelitian ini terletak pada perbedaan tempat, konteks
sosial, dan karakteristik budaya. Tesis ini mengkhususkan diri pada
makam Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi di Kwitang, Jakarta,
sebuah komunitas dengan santri-santri terkemuka keturunan Arab
(habaib). Komunitas Kwitang bersifat perkotaan dan lebih heterogen,
dengan tradisi yang sangat menekankan sanad (rantai ilmu
pengetahuan) dan karamah (amal) seorang habib.

Secara khusus, penelitian ini akan menyoroti interaksi keagamaan
masyarakat perkotaan masa kini dengan teks-teks suci di tempat-
tempat ziarah, yang berfungsi sebagai simbol suci dan sumber
manfaat. Oleh karena itu, penelitian ini memperkuat dan memperluas
kajian Al-Qur'an yang telah ada sebelumnya dengan menempatkan
ritual ziarah dalam konteks perkotaan dan komunitas habaib.

H. Metode Penelitian
Berikut uraian tentang metode-metode yang penulis gunakan dalam
penelitian ini, antara lain:
a. Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan
kerangka fenomenologis spiritual dalam kerangka kajian Al-Qur'an
yang hidup. Teknik ini terutama bertujuan untuk mendapatkan
pemahaman mendalam tentang kisah-kisah keagamaan kelompok-
kelompok yang mempraktikkan pembacaan ayat-ayat Al-Qur'an
dalam ritual ziarah.

Tujuan utamanya adalah menganalisis bagaimana teks suci ini
diaktualisasikan dan diinterpretasikan dalam kehidupan sehari-hari,
baik secara fisik maupun simbolis. Dalam konteks metodologis ini,
Al-Qur'an yang hidup ditempatkan sebagai sebuah kajian tentang



10

interaksi  sosio-spiritual masyarakat dengan teks Al-Qur'an
sebagaimana terwujud dalam tradisi dan subkultur lokal mereka.'*
b. Sumber Data

Penelitian ini didasarkan pada integrasi sumber informasi
utama dan sekunder. Statistik utama diperoleh melalui wawancara
mendalam dengan berbagai informan kunci, termasuk peziarah,
pengelola makam, tokoh agama, dan tokoh masyarakat yang terlibat
langsung dalam ritual ziarah. Sementara itu, informasi sekunder
diperoleh dari dokumentasi, literatur medis (jurnal dan buku), dan
studi terdahulu yang relevan. Sumber informasi sekunder ini
khususnya kajian praktik ziarah makam, Al-Qur'an yang masih hidup,
dan tradisi keagamaan dalam konteks komunitas habaib.

c. Teknik Pengumpulan Data
Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian
kualitatif ini meliputi:
a. Observasi
Observasi berarti mengumpulkan data langsung dari
lapangan. Dalam penelitian kualitatif, data tidak akan diperoleh di
belakang meja, tetapi harus terjun ke lapangan. Data yang
diobservasi dapat berupa gambaran tentang sikap, kelakuan,
perilaku, keseluruhan interaksi antar manusia.'> Observasi juga
berarti peneliti berada bersama partisipan. Jadi peneliti bukan
hanya sekedar numpang lewat. Berada bersama akan membantu
peneliti memperoleh banyak informasi yang tersembunyi dan
mungkin tidak terungkap selama wawancara.
b. Wawancara
Strategi wawancara intensif digunakan untuk mengungkap
makna subjektif informan terkait motivasi, informasi, dan
keyakinan mereka terkait ritual ziarah dan pembacaan Al-Qur'an.
Wawancara dalam penelitian ini mengacu pada proses
pengumpulan data yang sistematis dengan mengajukan pertanyaan
kepada informan dan mencatat tanggapan mereka secara rinci.
Kerja sama dan kesediaan informan merupakan faktor penting
dalam memastikan perolehan data yang valid dan akurat.'®

14 Ridhoul Wahidi, Living Qur’an dan Perkembangan Kajian Al-Qur’an di
Indonesia, Yogyakarta: SUKA Press, 2013, hal. 105.

15 Conny Raco Semiawan, Metode Penelitian Kualitatif, Jakarta: PT Grasindo,
2010, hal. 112.

18 Irwan Soehartono, Metode Penelitian Sosial, Bandung: PT Remaja Rosdakarya
Offset, 2008, cet. VII, hal. 67.



11

Informan utama yang diwawancarai adalah mereka yang
memiliki pemahaman mendalam tentang seluk-beluk ritual ziarah
di makam suci Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi. Pemilihan
informan didasarkan pada pemahaman dan keterlibatan mereka
yang mendalam terhadap fenomena yang diteliti.

c. Analisa Data

Analisis data dalam penelitian ini akan menggunakan
analisis tematik. Sistem ini dilakukan melalui tiga tahapan
sistematis: reduksi data (memilih, memfokuskan, dan
mengabstraksi data mentah), penyajian data (mengorganisasikan
catatan  dalam  bentuk  naratif atau  matriks), dan
penarikan/verifikasi kesimpulan. Untuk memperdalam
pemahaman makna tindakan sosial, digunakan pendekatan
sosiologi pengetahuan Karl Mannheim, khususnya pada klasifikasi
makna: objektif (makna umum teks), ekspresif (niat pelaku), dan
dokumenter (makna simbolik dan spiritual yang lebih dalam).!”

I. Sistematika Pembahasan

Tesis ini disusun terutama berdasarkan saran Penulisan Tesis dan
Disertasi Program Pascasarjana PTIQ Jakarta (2017). Untuk memastikan
pembahasan yang ilmiah dan terfokus, tesis ini dibagi menjadi 5 bab,
yaitu:

Bab satu menyajikan pendahuluan penelitian yang lengkap. Bab
ini mencakup identifikasi, delimitasi, dan komponen permasalahan,
tujuan, dan manfaat penelitian. Bagian ini juga mencakup kerangka teori
yang komprehensif, definisi istilah, tinjauan pustaka, dan teknik
penelitian (termasuk pemilihan item, sumber informasi, metode
pengumpulan data, pengolahan, dan analisis), serta perangkat penulisan
tesis.

Bab kedua menguraikan landasan teori yang digunakan.
Pembahasan berfokus pada konsep penelitian Al-Qur'an yang hidup,
termasuk definisi, sejarah, metodologi, dan tujuannya. Lebih lanjut, bab
ini terutama menjelaskan konsep sosiologi keahlian Karl Mannheim,
khususnya jenis makna yang dimilikinya (objektif, ekspresif, dan
dokumenter) sebagai alat analisis untuk mengkaji praktik pembacaan Al-
Qur'an dalam konteks sosial dan keagamaan komunitas Kwitang.

Bab  ketiga  berfungsi  sebagai  warisan  kontekstual,
menggambarkan ziarah kubur dari sudut pandang Islam dan tradisional,
mendefinisikan makam-makam suci, dan memberikan biografi Habib Ali
bin Abdurrahman Al-Habsyi. Presentasi dilanjutkan dengan profil

17 Karl Mannheim, Essays on the Sociology of Knowledge, ... hal. 37-39.



12

wilayah (Desa Kwitang) yang mencakup demografi, kondisi ekonomi,
sosial, dan keagamaan, dan diakhiri dengan deskripsi rinci tentang tradisi
ritual ziarah kubur di makam suci.

Bab keempat merupakan inti dari tesis. Bab ini menganalisis motif
dan motivasi para peziarah yang melakukan ritual di makam Habib Ali
bin Abdurrahman Al-Habsyi. Pada dasarnya, bab ini menyajikan evaluasi
mendalam tentang makna pembacaan Al-Qur'an dalam ritual ziarah,
dengan menggunakan sosiologi informasi Karl Mannheim sebagai
kerangka utama.

Bab kelima mencakup kesimpulan dari semua penelitian yang
telah dilakukan. Lebih lanjut, bab ini menyajikan petunjuk dan arahan
yang relevan untuk penelitian serupa.



BAB II
TEORI STUDI LIVING QUR AN

DAN TEORI SOSIOLOGI PENGETAHUAN KARL MANNHEIM

A. Studi Living Qur’an

1.

Pengertian Living Qur’an

Secara etimologi, istilah Living Qur’an terdiri dari dua kata,
yaitu /iving yang berarti hidup, aktif, dan yang hidup, serta Al-Qur’an
yang merujuk pada kitab suci umat Islam. Kata /iving berasal dari
bahasa Inggris /ive, yang memiliki makna hidup atau aktif. Konsep ini
serupa dengan istilah Arab al-hayy (yang hidup) atau ihya’
(menghidupkan). Oleh karena itu, Living Qur’an dapat diartikan
sebagai Al-Qur’an al-hayy (Al-Qur’an yang hidup) atau ihya' Al-
Qur’an (menghidupkan Al-Qur’an), yang merujuk pada teks suci
yang berfungsi menggerakkan kehidupan.

Secara terminologi, Living Qur’an dapat didefinisikan sebagai
ilmu yang mengkaji praktik dan manifestasi Al-Qur'an dalam
kehidupan sehari-hari komunitas muslim. Kajian ini berfokus pada
realitas sosial (dari praktik ke teks), bukan sepenuhnya pada gagasan
atau interpretasi tekstual (dari teks ke praktik). Keahlian teknologi ini
merupakan cabang dari "teknologi Al-Qur'an" yang meneliti
fenomena Al-Qur'an yang muncul dalam masyarakat, termasuk
perangkat, perilaku, nilai, subkultur, tradisi, dan perasaan. Singkatnya,
kajian Al-Qur'an yang hidup adalah upaya untuk mengkaji secara

! Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan

Aksiologi, hal. 20.

13



14

ilmiah fenomena Al-Qur'an yang muncul dalam interaksi sosial.?

Living Qur’an, yang pada awalnya dimaknai sebagai Al-Qur’an
dalam kehidupan sehari-hari, mengacu pada makna dan karakteristik
Al-Qur'an sebagaimana diaktualisasikan oleh masyarakat Muslim.
Kajian ini belum banyak dijamah oleh ilmu-ilmu konvensional.
Sahiron Syamsuddin menyebutkan bahwa "Teks Al-Qur’an yang
hidup di tengah masyarakat itulah yang disebut Al-Qur’an yang
hidup." Al-Qur’an yang hidup adalah Al-Qur’an yang masih berjuang
untuk mempertahankan relevansinya di dunia modern, di mana ia
harus menghadapi reaksi masyarakat yang bergantung pada
bagaimana ia dipahami dan ditafsirkan. teks yang berjuang untuk
mempertahankan relevansinya di dunia modern, dipengaruhi oleh
bagaimana ia dipahami dan ditafsirkan oleh masyarakat. Reaksi sosial
ini mencakup, misalnya, pembacaan surah atau ayat tertentu dalam
upacara keagamaan.’

Sebagai sebuah kajian, Living Qur'an mengacu pada fenomena
yang muncul dalam masyarakat Muslim sehubungan dengan Al-
Qur'an. Meskipun praktik-praktik tersebut telah berlangsung sejak
masa-masa awal Islam, praktik-praktik tersebut baru menjadi sebuah
kajian setelah para ulama Barat tertarik untuk membacanya. Fokus
kajian Al-Qur'an secara langsung adalah pada fenomena sosial yang
muncul terkait keberadaan Al-Qur'an di lokasi dan rentang geografis
tertentu, alih-alih hanya pada keberadaan tekstualnya.*

Kajian Living Qur'an merupakan studi mengenai Al-Qur'an yang
fokusnya tidak didasarkan pada keberadaan teksnya secara harfiah.
Sebaliknya, studi ini menganalisis fenomena sosial yang muncul
terkait dengan eksistensi Al-Qur'an dalam wilayah geografis dan
kurun waktu tertentu.’

Secara umum, pendekatan Living Qur'an mengacu pada
penelitian yang memandang Al-Qur’an sebagai teks dinamis yang
senantiasa relevan dengan kondisi dan konteks kehidupan manusia.
Pendekatan ini menekankan karakteristik Al-Qur’an sebagai panduan
hidup dan rahmat bagi umat Islam, tetapi juga menganalisis perannya

2 Ahmad Ubaydi Hasbillah, IlImu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 22.

3 Moh. Muhtador, “Pemaknaan Ayat al-Qur‘an dalam Mujahadah: Studi Living al
Qur‘an di PP al-Munawwir Krapyak Komplek al-Kandiyas”, dalam Jurnal Penelitian, Vol. 8
No.1, 2014, hal. 97.

4 Agus Imam Wahyudi, “The Living Qur’an: Upaya Penanaman Nilai-Nilai Al-
Qur’an dalam Kehidupan Santri”, Tesis, Jakarta: PTIQ Jakarta, 2023, hal. 1.

> Yusuf, M., “Pendekatan Sosiologi dalam Penelitian Living Qur’an,” dalam M.
Mansyur, dkk., Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadits, (Yogyakarta: TH. Press,
2007), h. 36-37.



15

dalam berbagai aspek kehidupan, yang mencakup komunitas mukmin
dan non-Muslim. Penelitian ini tidak terbatas pada analisis tekstual
Al-Qur’an saja, tetapi juga mengkaji bagaimana berbagai interpretasi
diterapkan dan relevansinya terhadap permasalahan yang dihadapi
masyarakat saat ini dan di masa mendatang.®

Kajian Living Qur'an telah memberikan kontribusi yang cukup
besar bagi perkembangan studi Al-Qur'an. Hingga saat ini,
pengetahuan publik cenderung terbatas pada asumsi bahwa penafsiran
hanya dapat diperoleh melalui teks, baik berupa kitab tafsir maupun
literatur pendidikan lainnya. Namun, seiring perkembangan teknologi,
cakupan penafsiran Al-Qur'an telah berkembang pesat. Penafsiran
tidak lagi terbatas pada teks, tetapi juga dapat ditafsirkan melalui
respons terhadap praktik sosial-spiritual yang diilhami oleh ajaran Al-
Qur'an. Dalam konteks kajian Al-Qur'an, hal ini seringkali dikaitkan
dengan konsep tilawah, atau pembacaan Al-Qur'an yang berorientasi
pada pengamalan nilai-nilai yang terkandung di dalamnya.’

Memahami  Al-Qur'an  seringkali  parsial jika  tidak
memperhatikan keterkaitan antar ayat, latar belakang turunnya wahyu
(asbab al-nuzul), konteks wacana (siyaq al-kalam), atau penguasaan
bahasa Arab yang memadai. Situasi semacam itu berpotensi
memunculkan penafsiran yang kaku dan tidak liberal, dan dalam
beberapa kasus, berkembang menjadi sikap militan dan radikal.
Dalam kerangka inilah kajian Al-Qur'an yang hidup memiliki urgensi,
terutama untuk mengamati konteks spasial dan temporal yang
mendasari bagaimana manusia memahami dan mengamalkan ajaran-
ajaran Al-Qur'an. Fokus utama kajian ini adalah untuk mengungkap
alasan dan mekanisme yang digunakan individu dan organisasi dalam
menafsirkan dan mengamalkan Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-
hari mereka sesuai dengan pandangan dan kerangka berpikir mereka.®

Penelitian yang menyoroti hubungan antara fenomena budaya
dan sosial dengan Al-Qur'an masih sangat jarang. Salah satu
penyebabnya adalah persepsi bahwa kegiatan-kegiatan tersebut berada
di luar ranah penelitian Al-Qur'an dan oleh karena itu lebih tepat
ditempatkan dalam disiplin ilmu sosiologi, antropologi, atau
penelitian budaya. Lebih lanjut, beberapa orang menganggap praktik
membaca surah-surah positif dalam situasi positif sebagai bid'ah,

¢ Agus Imam Wahyudi, “The Living Qur’an: Upaya Penanaman Nilai-Nilai Al-
Qur’an dalam Kehidupan Santri”, Tesis, Jakarta: PTIQ Jakarta, 2023, hal. 21.

7 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir, Yogyakarya: ldea
Press, 2021, hal. 94.

8 Muhammad Ali, “Kajian Naskah dan Kajian Living Qur’an dan Living Hadis,”
dalam Journal of Qur’an and Hadis Studies, Vol 4, No. 2, 2015, hal. 153.



16

seperti halnya menggunakan Al-Qur'an sebagai jimat atau metode
penyembuhan. Sebagaimana disebutkan oleh Anna M. Gade, wacana
modern tentang praktik penyembuhan melalui Al-Qur'an dan tradisi
keagamaan terkait seringkali penuh dengan perdebatan. Fenomena ini
dapat didefinisikan dengan menggunakan berbagai elemen. Pertama,
beberapa tradisi tersebut berakar pada zaman Nabi Muhammad (saw).
Kedua, beberapa menganggapnya bid'ah, praktik yang dianggap
menyimpang dari kemurnian ajaran Islam. Sepertiganya, praktik-
praktik ini tidak konsisten dengan paradigma pengobatan Islam
modern, yang seringkali dianggap sebagai takhayul warisan masa
lalu.’

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa Living
Qur'an dalam konteks ini dikenal sebagai upaya untuk mengkaji
alasan dan pendekatan yang dengannya Al-Qur'an dipikirkan dan
diamalkan dalam realitas kehidupan sehari-hari, tanpa selalu merujuk
pada kaidah-kaidah penafsiran normatif klasik. Teknik ini tidak
dimaksudkan untuk menilai sejauh mana pengamalan ilmu dan
praktik Al-Qur'an sesuai dengan kerangka penafsiran yang dianggap
otoritatif, melainkan untuk mengkaji dinamika religiusitas masyarakat
dalam realitas. Misalnya, meskipun Al-Qur'an menyebut dirinya
sebagai syifa'’ yang dalam bahasa Indonesia dipahami sebagai
pengobatan praktik pembacaan ayat-ayat tertentu dengan tujuan
mengusir jin atau setan yang diyakini mengganggu tubuh manusia
tidak dipandang melalui penafsiran tekstual yang kaku. Sebaliknya,
fenomena ini dilihat sebagai manifestasi nyata dari interaksi spiritual
masyarakat dengan Al-Qur'an.

. Ruang Lingkup Living Qur’an

Ruang lingkup merupakan batasan dari suatu permasalahan,
fenomena, atau pembahasan yang akan dikaji. Di mana dalam
pembahasan Living Qur’an dalam hal ini mencakujp hal-hal
sebagaimana berikut.

a. Teks Al-Qur’an yang hidup dalam Masyarakat
Al-Qur’an adalah sumber primer umat Islam dalam berperilaku
maupun bertindak. Al-Qur’an merupakan rujukan yang absah
untuk umat Islam melakukan praktik-praktik keagamaan sehingga
umat Islam dalam berperilaku maupun bertindak dapat terkontrol,
sebagaimana sabda Nabi Muhammad saw.

° Haman Faizin, “Living Qur'an: Sebuah Tawaran” dalam Jawa Pos, hal. 35.



17

38 835106 oy wle & Lo B0 052 Bl ST e 22 sy
loa/w}’w\uwww/"b\j@d 3

Dan telah sampai kepadaku dari Malik, bahwa telah sampai
kepadanya (berita/riwayat) bahwa Rasulullah ¥ bersabda: Aku
tinggalkan di antara kalian dua perkara; kalian tidak akan
tersesat selama kalian berpegang teguh kepada keduanya:
Kitabullah (Al-Qur'an) dan Sunnah Nabi-Nya. (HR. Malik)
Interaksi masyarakat yang ditimbulkan dari pemahamannya atas
teks-teks Al-Qur’an

Secara etimologi, interaksi berasal dari gabungan kata inter
yang berarti “antara” dan action yang berarti “tindakan,” sehingga
interaksi dapat dimaknai sebagai suatu aktivitas yang berlangsung
di antara dua pihak atau lebih.!! Abdul Syani mendefinisikan
interaksi sebagai hubungan yang terjalin antara individu dengan
individu lainnya, antara satu kelompok dengan kelompok lain,
maupun antara individu dengan kelompok.!> Dengan demikian,
interaksi dapat dipahami sebagai suatu tindakan yang senantiasa
melibatkan pihak lain.

Dalam kehidupan sosial, interaksi merupakan kebutuhan
mendasar karena manusia pada dasarnya adalah makhluk sosial.
Tidak semua kebutuhan dapat dipenuhi secara mandiri oleh
seseorang; sebagian besar bergantung pada orang lain. Akibatnya,
terjadi saling ketergantungan antara individu, individu dengan
badan usaha, dan lembaga dalam kelompok dalam kehidupan
sosial.

Sebelum terjadi interaksi, seseorang akan mempertimbangkan
segala hal, baik perilaku, tindakan, dan ucapan yang akan
dilontarkan ketika akan melakukan interaksi dan umat Islam
dalam hal ini telah diajarkan oleh Nabi Muhammad saw. untuk
mempertimbangkan segala sesuatunya sebelum bertindak, agar
ketika berinteraksi menghasilkan interaksi yang positif.'?

Bahkan pertimbangan segala sesuatu sebelum bertindak bagi
umat Islam bukan hanya berlaku untuk sesame, melainkan juga
terhadap penganut agama yang lain, sebagaimana dalam
Surat al-An’am/6: 108:

194.

10 Malik ibn Anas, AI-Muwattha’, Beirut: Dar al-Gharb al-Islami, 1993.
" Bernard Raho, Sosiologi Sebuah Pengantar, Jakarta: Bumi Aksara, 2002, hal. 33.
12 Abdul Syani, Sosiologi Skematika Teori dan Terapan, Jakarta: Bumi Aksara, hal.

13 Aminol Rosid Abdullah, Pengantar Memahami Living Qur’an dan Hadis, hal. 10.



18

\:JVU.,\fr.\cJ«i(:\c«Nw«mujstf’ &./)S\)ifj\]/
. e

Dan Janganlah kamu memaki sesembahan yang mereka sembah
selain Allah, karena mereka nanti akan memaki Allah dengan
melampaui batas tanpa dasar pengetahuan. Demikianlah, Kami
jadikan setiap umat menganggap baik pekerjaan mereka.
Kemudian kepada Tuhan, tempat kembali mereka, lalu Dia akan
memberitahukan kepada mereka apa yang telah mereka
kerjakan.”

Perilaku masyarakat yang didapat dari teks-teks Al-Qur’an dan
hadis

Ruang lingkup Living Qur’an selanjutnya selanjutnya
mencakup perilaku keagamaan komunitas, yang berakar pada
pengetahuan tentang teks-teks Al-Qur'an. Perilaku ini mengacu
pada berbagai gaya praktik keagamaan yang dilakukan oleh
komunitas Muslim. Praktik-praktik tersebut muncul dari proses
penafsiran ayat-ayat Al-Qur'an dan kemudian diwujudkan dalam
tindakan nyata dan tradisi keagamaan yang berkembang di dalam
komunitas. Misalnya dalam Al-Qur’an Surat Saba’/34: 25-26,
sebagaimana berikut.

(e B ke 2 Jeo Y gl T (ple SN
H,J\C\;;J\ L,A\»\ll»

Katakanlah: "Kamu tidak akan ditanya (bertanggung jawab)
tentang dosa yang kami perbuat dan kami tidak akan ditanya
(pula) tentang apa yang kamu perbuat”. Katakanlah: "Tuhan kita
akan mengumpulkan kita semua, kemudian Dia memberi
keputusan antara kita dengan benar. Dan Dialah Maha Pemberi
keputusan lagi Maha Mengetahui".

Dalam ayat lain misalnya pada Surat al-Mumtahanah/60: 8-9:



19

X s‘f)\” o rsfj‘ rb RN (SJLLJ’ d.\&\ u; A - *f: N
J,\\\u;w o ) el 2 g A G V_@,J\\ TR
APF 8 SSIR e sy S 32 SiEdls gl @g@

O3kl 22 ALG 5 o
Allah tidak melarang kamu berbuat baik dan berlaku adil
terhadap orang-orang yang tidak memerangimu dalam urusan
agama dan tidak mengusir kamu dari kampung halamanmu.
Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang berlaku adil.
Sesungguhnya Allah hanya melarang kamu menjadikan mereka
sebagai kawanmu orang-orang yang memerangi kamu dalam
urusan agama dan mengusir kamu dari kampung halamanmu dan
membantu  (orang lain) untuk mengusirmu. Barangsiapa
menjadikan mereka sebagai kawan, mereka itulah orang yang
zalim.

3. Objek Kajian Living Qur’an
Objek kajian living Qur“an dapat dikategorikan menjadi dua
jenis, yaitu benda kain dan benda formal.
a. Objek Material Living Qur’an

Secara filosofis, setiap disiplin ilmu klinis pada dasarnya
memiliki objek kajian yang akan menjadi target analisis klinis.
Dari perspektif filosofis, objek material mencakup segala sesuatu
yang ada atau berpotensi ada, baik yang berwujud maupun yang
tidak berwujud. Objek material nyata merujuk pada fakta empiris
yang dapat diamati, sementara objek material tak berwujud
merujuk pada fakta metafisika yang berada dalam ranah persepsi
dan kemungkinan. Fakta empiris adalah objek yang dapat diukur
dan biasanya dapat diuji melalui pengulangan, sementara
kebenaran metafisika mencakup ranah pemikiran rasional dan
kemungkinan, yang keberadaannya tidak dapat dibuktikan secara
empiris melalui eksperimen laboratorium atau pernyataan ilmiah,

tetapi hanya dapat dipahami melalui penalaran logis yang kuat.!
Untuk mendapatkan pemahaman yang lebih lengkap tentang
perangkat kain, perangkat tersebut dapat dijelaskan melalui
berbagai contoh dari berbagai disiplin ilmu. Dalam sosiologi,
objek materialnya adalah masyarakat; dalam psikologi, objek

4 Amsal bakhtiar, Filsafat Ilmu, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2004, hal. 1



20

materialnya adalah fenomena psikologis; sementara sejarah
menjadikan peristiwa manusia sebagai objek material yang diteliti.
Dalam kajian Al-Qur'an, objek kainnya adalah firman Allah dan
mushaf. Oleh karena itu, jika Al-Qur'an hidup diposisikan sebagai
salah satu cabang kajian Al-Qur'an, maka objek kain yang diteliti
adalah manifestasi Al-Qur'an dalam bentuk non-tekstual.
Manifestasi ini dapat berupa representasi visual seperti gambar,
media digital dan multimedia, karya budaya, atau pemikiran yang
kemudian terinternalisasi dalam perilaku manusia.'”

Oleh karena itu, dapat ditegaskan bahwa pokok bahasan dalam
kajian Al-Qur'an yang hidup adalah manifestasi Al-Qur'an dalam
birokrasi non-tekstual. Manifestasi ini dapat berbentuk karya-
karya kasat mata yang meliputi gambar, media virtual atau
multimedia, produk budaya, atau gagasan yang kemudian dapat
mewujud dalam tindakan dan tingkah laku manusia. Inilah yang
membedakannya dengan kajian Al-Qur'an normatif-tradisional.
Dengan menelaah berbagai literatur keilmuan Al-Qur'an, hampir
tidak ditemukan pembahasan yang secara khusus mengkaji
manifestasi firman Tuhan dalam bentuk-bentuk selain teks (nash).

Sebagai contoh, tradisi kaligrafi Al-Qur'an tidak selalu secara
eksplisit dimasukkan dalam kajian Al-Qur'an konvensional.
Berbagai jenis khatt yang digunakan untuk menulis ayat-ayat Al-
Qur'an tidak diatur secara sistematis dalam kajian Al-Qur'an,
terlepas dari karakteristik vitalnya dalam menyampaikan pesan-
pesan ilahi melalui media-media kreatif. Berbagai gaya penulisan,
termasuk T3uluts, Diwani, Riq‘ah, Naskhi, dan lainnya, memiliki
ciri khasnya masing-masing yang menunjukkan nilai estetika dan
signifikansi budaya dalam mengekspresikan pesan Al-Qur'an.
Oleh karena itu, kaligrafi dapat dipandang sebagai salah satu
karya sastra dalam kajian Living Qur’an.'®

Dalam bidang keilmuan Al-Qur'an, pengetahuan teknis rasm
(sastra), bagaimanapun, tidak termasuk dalam lingkup Living
Qur’an. Rasm mengkhususkan diri pada standar normatif
penulisan manuskrip Al-Qur'an, yang berkaitan dengan
persyaratan rasm Utsmaniyah yang disepakati dengan para murid.
Prinsip-prinsip ini berfungsi sebagai prinsip utama untuk menyalin
dan menyempurnakan manuskrip guna memastikan keasliannya.

15 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistomologi, dan
Aksiologi, hal. 50

16 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 50.



21

Namun, rasm tidak membahas faktor khatt (seni kaligrafi), yang
berkembang sebagai ekspresi budaya penulisan Al-Qur'an.

Salah satu bentuk yang dapat dikategorikan sebagai Al-Qur'an
yang hidup adalah ketika teks Surah al-Zalzalah diubah menjadi
medium seni rupa, misalnya melalui pola lukisan surealis, futuris,
atau impresionis, yang tentunya membawa pengaruh dan daya
ciptanya sendiri. Bentuk lainnya dapat berupa representasi visual
dalam bentuk video ilustrasi tentang peristiwa kiamat. Ekspresi
semacam ini dapat dilihat sebagai karya Living Qur’an berbasis
multimedia, karena teks Al-Qur'an telah mengalami pergeseran
bentuk dari sekadar teks menjadi karya visual dan audio-visual.
Lebih lanjut, Surah al-Ma‘tin, yang menekankan pentingnya
kepedulian terhadap anak yatim (kafalat al-aitam), awalnya paling
baik dipahami sebagai teks normatif dalam kajian ilmu Al-Qur'an,
tetapi kemudian terwujud dalam praktik sosial dalam bentuk
subkultur pengelolaan panti asuhan. Perubahan ini juga meliputi
benda kain kajian Living Qur’an, khususnya dalam dimensi
kehidupan dan kemasyarakatan.'”

b. Objek Formal Ilmu Living Qur’an

Dari perspektif filosofis, objek formal dipahami sebagai
perspektif lengkap yang menawarkan makna, nilai, dan relevansi
terhadap objek material. Tanpa perspektif ini, objek material dapat
kehilangan signifikansinya. Objek formal juga dapat dipahami
sebagai metode, paradigma, atau pendekatan yang digunakan
dalam metode analisis untuk menarik kesimpulan dari objek
material.'®

Sebagai contoh, dalam bidang sosiologi, objek material dapat
berupa komunitas, misalnya, di Lombok Tengah. Ketika
komunitas ini dikaji menggunakan teknik fenomenologis, teknik
ini berfungsi sebagai objek formal. Dalam kajian Al-Qur'an, objek
materialnya adalah ayat-ayat yang terdapat dalam mushaf. Ketika
ayat-ayat tersebut dikaji dengan menggunakan konsep-konsep
ushul figh, ranah ushul figh muncul, menghasilkan produk hukum
dalam bentuk figh. Dalam hal ini, seorang ahli figh menggunakan
pendekatan hukum sebagai objek formal untuk memahami dan
menganalisis Al-Qur'an.

17 Imam Suprayogo dan Tobroni, Metodologi Penelitian Sosial-Agama, Bandung:
PT Remaja Rosda Karya, 2003, hal. 24-28.

8 Jujun S. Suriasumantri, Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer, Jakarta:
Pustaka Sinar Harapan, 2010, hal. 33.



22

Dalam Living Qur’an, objek formal merupakan sudut pandang
komprehensif terhadap manifestasi ayat-ayat Al-Qur'an dalam
bentuk non-tekstual. Sebagai contoh, ketika sebuah ayat dikaji
dari sudut pandang sosiologis—karena yang dianalisis adalah
perilaku masyarakat dalam menanggapi atau mengamalkan ajaran
ayat tersebut—objek formal tersebut berada dalam ranah Living
Qur’an. Oleh karena itu, objek formal Living Qur’an dapat
mencakup beragam disiplin ilmu, termasuk sosiologi, seni,
budaya, psikologi, sains, dan teknologi. Perbedaannya dengan
penelitian normatif terletak pada pendekatan yang digunakan:
bukan lagi pendekatan tekstual semata, melainkan pendekatan
yang menekankan unsur-unsur material, dinamika sosial, dan
dimensi kemanusiaan. '’

4. Sejarah Living Qur’an

Untuk memahami lebih mendalam perkembangan historis Al-Qur'an
yang hidup, diperlukan upaya kategorisasi yang membedakan Al-Qur'an
yang hidup sebagai fenomena sosio-religius dari objek kajian klinisnya.
Analisis Living Qur’an dilakukan dengan menggunakan dua paradigma
secara bersamaan. Paradigma pertama adalah paradigma lisan, tulis, dan
gerak yang dikemukakan oleh Alfatih Suryadilaga. Paradigma kedua
adalah paradigma alami atau material, dan paradigma pribadi dan
kemasyarakatan. Kerangka kerja ini digunakan secara integratif untuk
mengungkap catatan-catatan Living Qur’an. Presentasi historis ini dapat
dilakukan secara berkala—menyoroti tren selama periode tertentu—
maupun secara tematis, khususnya dalam kerangka kajian pendidikan
Living Qur’an.*

Living Qur’an diposisikan sebagai kebenaran sistematis dengan
dasar dan keterkaitan yang kuat, sehingga tidak dapat direduksi menjadi
sekadar gagasan, hipotesis, persepsi, atau asumsi. Kehidupan historis
Living Qur’an dapat menjadi dasar bagi klaim ontologis mengenai gaya
hidup teknologi dalam ranah kajian Living Qur an.

Secara filosofis, pembahasan ini menekankan dimensi ontologis
Living Qur’an, yang pada dasarnya merupakan cabang ilmu sosial-
humaniora dan bagian dari kajian spiritual (Al-Qur'an dan Hadits).
Melalui kajian historis Living Qur ’an, pernyataan ontologis bahwa bidang
ini memang memiliki gaya hidup yang sah dalam ranah ilmu pengetahuan
dapat ditegaskan.

19 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 53-54.

20 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 65.



23

1) Al-Sunnah al-Hayyah Pada Masa Nabi

Pada masa Nabi, semua hal yang terjadi pada diri Nabi, yang
beliau perintahkan atau setujui, serta yang dilakukan di sekeliling
beliau sepanjang hidupnya, termasuk dalam kategori sunnah. Setelah
Nabi wafat, para sahabat kerap menyampaikan tindakan atau
kebiasaan yang berlangsung di masa beliau. Pernyataan semacam ini
memiliki makna penting dari sisi filosofis, historis, dan hukum. Dari
sisi filsafat, hal tersebut mencerminkan nilai-nilai kebaikan.
Sementara itu, secara hukum, kenyataan bahwa suatu peristiwa terjadi
di masa Nabi dan beliau tidak menolaknya memberikan dasar untuk
berasumsi bahwa beliau memberikan persetujuannya.

Periode waktu yang lebih tepat untuk merujuk pada tradisi atau
subkultur pengamalan Sunnah Nabi adalah al-sunnah al-hayyah,
bukan ihya" al-sunnah. Hal ini dikarenakan seluruh sunnah telah ada
pada suatu masa di masa Nabi, dan beliau sendirilah yang pertama
kali mengamalkannya. Oleh karena itu, setiap tindakan Nabi dapat
langsung diteladani dan dihidupi oleh para sahabatnya. Upaya atau
prosedur pengamalan tersebut pada masa setelah Nabi dapat disebut
ihya' al-sunnah.

Dalam catatan sejarah, pengamalan Al-Qur'an yang hidup telah
ada sejak zaman Nabi Muhammad. Salah satu contohnya adalah
ruqyah, yaitu upaya untuk menyembuhkan diri sendiri atau orang lain
yang sakit dengan membaca ayat-ayat tertentu dari Al-Qur'an.
Diriwayatkan bahwa Nabi Muhammad melakukan ruqyah dengan
membaca Surat al-Fatihah sebagai media penyembuhan, dan juga
menggunakan Surat al-Mu'awwidhatain (al-Falaq dan an-Nas) untuk
menangkal sihir.?!

Sesungguhnya, para sahabat Nabi adalah orang-orang pertama
yang secara langsung mempelajari Al-Qur'an secara empiris dan
praktis. Mereka memperoleh pengetahuan spiritual melalui
pengalaman langsung, baik dari apa yang mereka lihat, saksikan,
maupun alami bersama Nabi Muhammad. Mereka seringkali
membuktikan hal ini dengan bertanya langsung kepada beliau, dan
hasilnya kemudian dijadikan rujukan yang terdokumentasi dalam
hadis fi'li (hadis berdasarkan perbuatan Nabi).??

Metode yang digunakan para sahabat dapat dikatakan selaras
dengan metode ilmiah dalam kajian mutakhir, khususnya metode
seperti tafsir partisipatif dan wawancara mendalam. Mereka terlibat

2! Haman Faizin, “Mencium dan Nyunggi Al-Qur’an Upaya Pengembangan Kajian
Al-Qur’an Melalui Living Qur’an” dalam Jurnal, Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 2011
hal. 27.

22 Aminol Rosid Abdullah, Pengantar Memahami Living Qur’an dan Hadis, hal. 25.



24

aktif dalam kegiatan sehari-hari Nabi Muhammad saw, sehingga
kiprah mereka mencerminkan praktik Al-Qur'an.?

Living Qur’an yang dilakukan sahabat berbentuk pengamatan
misalnya, ketika para sahabat melihat Nabi mengenakan cincin,
mereka menirunya; ketika Nabi melepas cincinnya, mereka
melakukan hal yang sama. Lebih lanjut, ketika Nabi selesai salat
dengan sandal, mereka memakainya, dan ketika Nabi melepasnya,
mereka langsung melepasnya tanpa menunggu perintah.>*

Dari fenomena ini, jelas bahwa setiap sunah yang dihidupkan
kembali oleh Nabi langsung diikuti oleh para sahabat dengan
antusiasme yang tinggi. Bahkan dalam kondisi di mana Nabi tidak
langsung menghidupkannya kembali, para sahabat tetap berusaha
mempraktikkannya dengan antusias. Oleh karena itu, praktik Living
Qur’an pada masa Nabi lebih tepat disebut sebagai sunah yang hidup
(al-sunnah al-hayyah), bukan sekadar ihya' al-sunnah.

Ketetapan Nabi Muhammad saw. yang berkaitan dengan cincin
dan salat, dapat dipahami sebagai bentuk dari Living Qur’an.
Berdasarkan konsep perbuatan Nabi Muhammad saw. adalah Living
Qur’an dan fungsi Nabi Muhammad saw. sebagai uswatun hasanah
(teladan yang baik) sehingga ketentuan ini merupakan ketentuan
yuridis dari Al-Qur’an.?®

Berdasarkan klarifikasi ini, dapat disimpulkan bahwa praktik Al-
Qur'an yang hidup telah ada sejak zaman Nabi dan para sahabat.
Namun, selama kurun waktu tersebut, Al-Qur'an belum berkembang
menjadi kajian ilmiah yang sistematis; melainkan masih dalam bentuk
embrio Al-Qur'an yang hidup, dengan Nabi sebagai fokus utama,
sementara para sahabat menggunakannya sebagai panduan dalam
perkataan dan perbuatannya, yang semuanya berdasarkan Al-Qur'an
dan hadis.

Al-Qur'an yang hidup sebagai objek kajian ilmiah mulai
berkembang ketika para cendekiawan non-Muslim berfokus pada
fenomena sosial-keagamaan dalam masyarakat Muslim. Mereka
menemukan berbagai praktik menarik yang berkaitan dengan Al-
Qur'an, termasuk belajar membaca Al-Qur'an di tempat-tempat
tertentu, budaya menulis ayat-ayat pada media tertentu, dan

23 Ahmad Ubaydi Hasbillah, llmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 111.

24 Aminol Rosid Abdullah, Pengantar Memahami Living Qur’an dan Hadis, hal. 26.

25 Ahmad Ubaydi Hasbillah, /lmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 108.



25

penggunaan ayat-ayat sebagai sarana penyembuhan, doa, atau praktik
lainnya.?®

Fenomena-fenomena ini kemudian menjadi objek kajian, pada
dasarnya kajian sosial dalam berbagai bidang. Bagi mereka, Al-Qur'an
sungguh "hidup" ketika dipelajari melalui konteks sosial ini. Hal ini
mendorong lahirnya sebuah gagasan yang kemudian dilembagakan
dalam ranah kajian Al-Qur'an dan berkembang menjadi istilah "Al-
Qur'an hidup".

2) Ihya’al-Sunnah Pada Masa Sahabat

Setelah Nabi wafat, para sahabat yang sebelumnya telah berhasil
menghidupkan sunnah di masa kenabian tidak hanya menetap di
Madinah untuk menjaga tradisi yang telah terbentuk dengan baik.
Sebaliknya, mereka justru menyebar keluar dari Madinah guna lebih
menghidupkan dan menyebarluaskan sunnah Nabi.

Jika semangat para sahabat untuk bersikap puritan sudah terlihat
sejak masa Nabi, maka setelah beliau wafat, semangat tersebut justru
semakin menguat. Sikap puritan mereka di masa Nabi tampak dari
berbagai kisah yang berpotensi menimbulkan konflik dan akhirnya
disampaikan langsung kepada Nabi untuk mendapatkan kejelasan.
Namun, setelah Nabi tiada, bentuk puritanisme yang awalnya terbuka
mulai  bergeser menjadi lebih tertutup. Untuk mengatasi
kecenderungan penutupan ini, para sahabat secara aktif mengadakan
diskusi, berbagi pandangan, dan melakukan mudzakarah terkait hadis-
hadis Nabi.

Di masa Nabi, Umar dikenal memiliki kecenderungan pada
puritanisme yang bersifat tertutup. Bahkan dalam hal perbedaan cara
membaca ayat saja, 1a bisa bereaksi keras terhadap sahabat lain yang
sebenarnya juga mendapat ajaran langsung dari Nabi. Namun, ketika
Abu Bakar menjadi khalifah, Umar justru menunjukkan sikap puritan
yang lebih terbuka terhadap hal-hal baru, seperti dalam proses
pengumpulan Al-Qur’an. Pada masa kepemimpinan Abu Bakar, upaya
menghidupkan sunnah (ihya al-sunnah) menjadi wujud dari
puritanisme yang berorientasi pada pelestarian ajaran-ajaran Nabi.
Beberapa kebijakan Abu Bakar penting untuk ditelaah dalam konteks
sejarah living Qur’an pasca wafatnya Nabi, antara lain keputusan
untuk memerangi orang-orang yang menolak membayar zakat dan
yang murtad, serta kebijakan pengumpulan Al-Qur’an.?’

26 Aminol Rosid Abdullah, Pengantar Memahami Living Qur’an dan Hadis, hal. 25.

27 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur “an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 74-75.



26

u.w.ﬂm cL_aLg_uu.:\us cd.ﬂsus “_umus ‘umm)&} ‘)JSJUJG:IA:ILJJJA
y\u@\}cehjdcm\&am\d)uJ@yw d\.&o‘).a‘)a La\u\ w\..ucwd.k\\_‘\.\c
im0 5k 08 385 (Ol (6 i 2 e 6 el ¢ G 8 (5 D5 3a Ko
dLA‘_ﬁ_\AeAAC cL@JLBUABML\\ ‘}I\‘d\\] \}l)s.\‘s.\;wbﬂd.ab\ u\ k—l‘)A‘)) elm}é\_\k: ]
u\ﬁ co\.S‘)S\} o)....al\ U"" dJs uA uﬂﬁy 413\} d\ﬁ «4,U\ ‘_Ac Mha;} M.i;.: \J\ cm)
eiu}‘x_\lcm‘_;mm\ d‘}u‘)‘;‘ L@.\JJ}J \}.\\SU\.}Q u_\ja_m)Sa\.U\j cdw\d;o\S)S\
cd\.\ﬁMAJJmaUJ\ ).u.nJﬁ)S.\l.}\@\)u‘Y\;ALAﬂN\)A y dlﬁ L@J_\A‘_AQN_\LU

28%a) afl tdoad
Yahya bin Bukayri menceritakan kepada kami, Al-Laytsu
menceritakan kepada kami, dari Ugail, dari Ibnu Shihab, Ubayd
Allah bin Abdullah bin Utbah menceritakan kepada saya bahwa Dari
Abu Hurairah yang mengisahkan, ketika Rasulullah Saw wafat,
kemudian Abu Bakar ra. Menggantikannya sebagai pemimpin umat,
serta banyak orang Arab yang kufur (menolak) terutama kewajiban
zakat yang dihidupkan oleh Abu Bakar, Umar pun melakukan,
klarifikasi kepada Abu Bakar, ‘Bagaimana engkau bisa memerangi
orang-orang, sedangkan Rasulullah saw. pernah bersabda, ‘aku
dimintai untuk memerangi orang-orang sampai mereka mengucapkan
la-ilaha illallah. Siapa yang mengucapkannya, maka ia telah
melindungi harta dan darahnya sendiri dariku, kecuali ada sebab
vang menghalalkannya untuk diperangi, adapun urusan perhitungan
mereka adalah dengan Allah SWT.” Abu Bakar pun menimpalinya,
‘demi Allah SWT, aku tetap akan memerangi orang yang membeda-
bedakan kewajiban salat dan zakat, karena zakat adalah hak harta(
sedangkan salat adalah hak jiwa). Demi Allah, seandainya mereka
tetap menolak untuk membayar zakat onta yang dulu mereka
bayarkan kepada Rasulullah Saw. pasti aku akan memerangi mereka
atas dasar penolakannya itu.” Mendengar jawaban itu Umar pun
berseloro lega, ‘Demi Allah menurutku Allah benar-benar
melapangkan hati Abu Bakar untuk menetapkan kebajikan perang itu.
Aku pun memahaminya, bahwa kebijakan itulah yang benar.” (HR.
Al-Bukhari ).

Abu Bakar menetapkan sebuah kebijakan yang sejalan dengan
ajaran Rasulullah. Ia berupaya menghidupkan kembali ketentuan yang
telah diajarkan oleh Nabi, khususnya terkait kewajiban melaksanakan
salat dan menunaikan zakat.

Salah satu aturan penting yang menandai Al-Qur'an yang hidup
sepanjang masa pemerintahan Khalifah Abu Bakar adalah

28 Abu Abdullah Muhammad, Shahi Al-Bukhari, Damaskus: Dar Al-Yamamah, No.
Hadist. 6855, Bab, Wujub al-Zakah, 1414 H. Juz. 6, hal. 2657.



27

pengumpulan manuskrip Al-Qur'an (jam' al-Qur'an). Langkah besar
ini dapat dilihat sebagai fenomena analisis yang bernilai ihya' al-
sunnah (praktik keagamaan) dalam kerangka Al-Qur'an yang hidup.
Upaya pengumpulan ini merupakan manifestasi konkret dari
revitalisasi Al-Qur'an dalam bentuk fisik manuskrip Al-Qur'an.
Firman Tuhan, yang pada dasarnya tidak berwujud dan tidak bersuara,
harus dilestarikan agar tetap ada dan hidup sepanjang masa, setelah
sepenuhnya disampaikan oleh Nabi Muhammad saw.

Oleh karena itu, inisiatif Abu Bakar untuk menyatukan Al-Qur'an
menjadi satu manuskrip Al-Qur'an menjadi peristiwa penting dalam
sejarah Al-Qur'an yang hidup, terutama dalam bentuk fisiknya.
Produk yang dihasilkan, yaitu Al-Qur'an yang tersusun rapi sesuai
dengan tatanan yang berlaku (fartib mushafi), dapat dilihat sebagai
manifestasi sunnah al-hayyah (Sunnah Al-Qur'an) dalam aspek
menjaga dan memelihara Al-Qur'an.?

Demikian pula dengan Umar bin al-Khattab. Ketika menjabat
sebagai khalifah, ia melakukan banyak kebijakan yang juga
mencerminkan semangat puritanisme, meskipun berangkat dari
landasan dan konteks yang berbeda dengan kebijakan Abu Bakar.
Umar bahkan dikenal sebagai pemimpin yang berani dan inovatif,
karena kerap menetapkan kebijakan-kebijakan baru yang secara lahir
tampak berbeda dari keputusan Nabi. Salah satu contohnya adalah
ketika ia tidak menerapkan hukuman potong tangan bagi pencuri
besar, karena mempertimbangkan adanya ketimpangan sosial yang
menjadi latar belakang tindakan tersebut.*°

Begitu pula dalam hal pembagian harta rampasan perang. Umar
menetapkan kebijakan yang berbeda dari kebijakan yang dijalankan
oleh Nabi. Di masa Nabi, harta rampasan (ghanimah) dibagikan
secara langsung kepada para prajurit dan veteran yang ikut serta
dalam pertempuran, sesuai dengan ketentuan ayat Al-Qur’an tentang
ghanimah. Praktik ini sesuai dengan kandungan ayat dalam Surat al-
Anfal/8:41.

2 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Jlmu Living Qur “an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 77.

39 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur “an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 82.



28

A A sl Jpolly Gt Ay GG ke W s
a5 085 25 68 e 51 Ty ) 158780 o iy S0l
582 K e 43 J;;;\ &

Ketahuilah, sesungguhnya apa saja yang dapat kamu peroleh sebagai
rampasan perang, maka sesungguhnya seperlima untuk Allah, Rasul,
kerabat Rasul, anak-anak yatim, orang-orang miskin dan ibnussabil,
Jika kamu beriman kepada Allah dan kepada apa yang kami turunkan
kepada hamba Kami (Muhammad) di hari Furqaan, yaitu di hari
bertemunya dua pasukan. Dan Allah Maha Kuasa atas segala
sesuatu.

Dalam catatan sejarah, terdapat pula sebuah peristiwa menarik
yang terjadi pada masa kekhalifahan Umar bin al-Khattab. Ia pernah
memukul seorang warga dari kabilah Bani ‘Abd al-Qays karena
kedapatan membawa salinan Kitab Daniyal. Setelah itu, Umar
menyuruh orang tersebut duduk, lalu membacakan Surat Yusuf/12: 1 -
3 sebanyak tiga kali.

2 S5 T /\},/u/g- . \s)\/,é_v
JJ&UZ,ZU; S QA G B3R E )l S0 29 3 )
Gt 5 4 5 238 3l BN B0 B T el 525

Alif Lam Ra. Ini adalah ayat-ayat Kitab (Al-Qur'an) yang jelas.
Sesungguhnya Kami menurunkannya sebagai Qur'an berbahasa
Arab, agar kamu mengerti. Kami menceritakan kepadamu
(Muhammad) kisah yang paling baik dengan mewahyukan Al Qur an
ini kepadamu, dan sesungguhnya engkau sebelum itu termasuk orang
vang tidak mengetahui.

Umar bin Khattab meriwayatkan bahwa beliau sendiri langsung
mendapatkan perlakuan serupa dari Nabi Muhammad (saw). Beliau
mengakui bahwa beliau pernah menambahkan salinan sebuah kitab
dari orang-orang yang memiliki kitab tersebut. Ketika Nabi bertanya
mengapa beliau menambahkan kitab tersebut, Umar menjelaskan
bahwa hal itu untuk meningkatkan pengetahuan dan pemahaman
beliau tentang kitab Allah. Namun, jawaban ini membuat Nabi marah,
yang terlihat jelas dari wajahnya yang memerah.

Dari peristiwa ini, dapat dipahami bahwa tindakan Umar terhadap
seorang anggota Bani 'Abd al-Qais merupakan manifestasi Al-Qur'an



29

yang bersemayam dalam takaran kain, dan dapat pula dikategorikan
sebagai hadis yang hidup dalam pengalaman harfiah, karena ia
langsung meneladani apa yang diperbuat Nabi Muhammad saw.
Lebih lanjut, peristiwa ini juga mencerminkan Al-Qur'an yang
bersemayam dalam komponen kognitif-non-publik, karena landasan
perhatian Umar dalam melaksanakan sanksi tersebut merujuk pada
tuntunan Al-Qur'an, khususnya QS. Yusuf/12: 1-3.3!

Berdasarkan gambaran singkat mengenai praktik ihya’ al-sunnah
pada masa para sahabat, dapat disimpulkan bahwa aktivitas tersebut
membawa dampak sosiologis yang signifikan terhadap corak
keberagamaan umat Islam. Umat memiliki antusiasme besar dalam
menghidupkan sunnah secara individu. Namun, dalam praktiknya
tidak jarang terjadi perbedaan pendapat, konflik, bahkan fitnah.
Karena itu, para khalifah merasa perlu untuk mengambil alih
pengelolaan praktik living Qur’an agar pelaksanaannya lebih teratur.
Inilah peran penting sahabat Nabi dalam menghidupkan sunnah dan
kontribusinya dalam perkembangan al-sunnah al-hayyah yang terus
berkembang dan bervariasi di berbagai wilayah. Hampir tidak
ditemukan bentuk keislaman yang tidak berakar kuat pada ajaran
sahabat, karena hanya merekalah yang dapat dijadikan jalur otoritatif
menuju sumber utama ajaran Islam, yaitu Al-Qur’an dan sunnah.

3) Ihya’al-Sunnah Pada Masa Tabi’in

Semua Tabi’in pasti belajar dari sahabat Nabi. Seseorang disebut
sebagai Tabi’in karena ia belajar dari sahabat Nabi. Jika ia intens
belajar dari sahabat senior, maka menjadi Tabi’ini senior. Begitupula
jika intensitasnya rendah atau belajar dari sahabat junior, maka ia
masuk kategori Tabi’in junior.

Sebagaimana pada periode-periode sebelumnya, tinjauan sejarah
ajaran Sunnah pada periode ini perlu dikategorikan ke dalam
beberapa bidang penerapan. Pertama, ajaran Sunnah, yang secara
formal dikelola oleh pemerintahan negara. Kedua, ajaran Sunnah,
yang secara nyata terjadi di dalam masyarakat di bawah arahan para
ulama dari berbagai generasi dan generasi penerus.*

Pada masa Kekhalifahan Umayyah, ajaran Sunnah menjadi lebih
kompleks, baik dari segi alasan maupun penerapannya. Faktor politik,
budaya, dan beragam faktor lainnya mendasari praktik ini. Lebih
lanjut, praktik ajaran Sunnah pada era ini lebih terorganisir dan

31 Ahmad Ubaydi Hasbillah, /lmu Living Qur“an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 85.

32 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur “an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 89.



30

terlembaga dibandingkan periode-periode sebelumnya. Salah satu
contohnya adalah kodifikasi formal hadis dengan sistem rantai
transmisi yang koheren dan terdokumentasi, yang dipelopori oleh
Ibnu Shihab al-Zuhri, seorang tabi'in muda, atas perintah Khalifah
'Umar bin 'Abd al-'Aziz. sementara upaya ini berubah menjadi
terkoordinasi dengan menggunakan pemerintah, banyak tradisi
Sunnah (cara hidup Islam) terus berkembang di bawah bimbingan
para ulama di luar pengadilan.

Ihya’ al-sunnah secara tulisan yang menghasilkan produk kitab-
kitab hadis ensiklopedik itu memiliki dampak sosiologis yang besar
dalam keberagaman umat Islam. Saat itu pulalah mulai muncul
formulasi sunnah yang lebih baku. Praktis, kegiatan ihya’ al-sunnah
pun tidak melulu didasarkan kepada sumber lisan dan praktik,
melainkan juga kepada sumber tulisan. Di sinilah, awal mula
tekstualisme berkembang dari yang semula berbasis ujaran, kini
berbasis tulisan. Bahkan, ia juga menjadi awal mula
pendokumentasian sunnah sahabat oleh para tabi’in.

Secara lisan, al-sunnah al-hayyah dalam bentuk periwayatan jelas
masih berlangsung baik. Buktinya adalah banyaknya periwayat hadis
dari generasi ini yang menjadi common link. Mereka menjadi pusat
edar sanad-sanad hadis. Artinya pembacaan hadis sangat hidup di
masa ini, apalagi diiringi dengan pembukuan hadis, sehingga
pembacaan semakin massif lagi, karena tidak serta merta berbasis
hafalan. Pembacaan hadis tetap diperlukan dalam praktik ihya’ al-
sunnah, meskipun banyak hadis yang telah terbukukan, karena untuk
menjaga eksistensinya.

Praktik melestarikan sunnah melalui budaya lisan biasanya
dilakukan dan dibimbing langsung oleh para ulama tanpa campur
tangan atau instruksi resmi dari otoritas pemerintah. Pola pelestarian
Sunnah melalui budaya lisan ini bahkan telah menjadi bagian dari
sunnah al-hayyah di sejumlah era Tabi'in. Praktiknya biasanya berupa
menghafal hadis dan membaca serta mengajarkan kitab-kitab hadis.
Lebih lanjut, pengajian rutin, yang merupakan bagian dari kehidupan
keagamaan masyarakat sehari-hari, juga dipraktikkan secara aktif
oleh para santri, bahkan tanpa bimbingan atau pengawasan dari
pemerintah..*

4) Thya’ al-Sunnah Pada Masa Tabi’ al-Tabi’in
Generasi tabi’ al-tabi’in adalah generasi ketiga yang disebut
dalam hadis Nabi sebagai generasi terbaik. Secara praktis, tabi’ al-

33 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 90-92.



31

tabi’in merupakan Generasi muslim yang hidup pada abad ke-3 dan 4
hijriah. Mereka disebut tabi’ al-tabi’in karena mereka mengikuti kata
dan praktik generasi sebelumnya (zabi’in) yang mengikuti kata dan
praktik para sahabat Nabi sebagai saksi hidup sekaligus pelaku tradisi
kenabian pertama. Jika generasi sahabat disebut sebagai Generasi
hamalat al-shari’ah, sedangkan generasi tabi’in disebut Generasi
formatur mazhab, maka generasi tabi’ al-tabi’in dapat dikategorikan
sebagai Generasi mazhab. Merekalah generasi pelembaga syariat
Islam. Dengan kata lain, pada generasi inilah, fenomena ihya’ al-
sunnah mulai terkristal dan terlembagakan.

Disebut sebagai generasi pendiri lembaga pemikiran syariat Islam
berupa mazhab karena dalam generasi inilah paling banyak muncul
para imam yang diakui sebagai founding fathers mazhab-mazhab
fikih. Abu Hanifah, Malik bin Anas, al-Shafi’i, dan Ahmad bin
Hanbal adalah beberapa tokoh besar yang dinobatkan oleh para
pengikutnya sebagai pendiri mazhab.

Sepanjang periode ini, ilmu Sunnah (ajaran Islam) mengalami
proses pelembagaan, tidak terbatas pada praktik individu.
Perkembangan ini ditandai dengan menguatnya bentuk ilmiah
Sunnah, yang pada akhirnya melahirkan beberapa disiplin ilmu
utama. Disiplin-disiplin ilmu ini berfungsi untuk menghimpun,
merumuskan, dan mensistematisasikan beragam konsep penting
terkait praktik ajaran Al-Qur'an.

Meskipun pada generasi ini belum secara resmi berdiri mazhab,
namun blue print mazhab telah dapat terbaca dengan baik. Rumusan
mazhab tersebut berguna untuk membuat pelaksanaan sunnah
menjadi lebih mudah, praktis, dan tetap otoritatif. Seseorang yang
hendak menghidupkan sunnah Nabi dari Al-Qur’an maupun hadis
tidak lagi dibuat bingung oleh keragaman model yang muncul pada
generasi sahabat, apalagi pada generasi tabi 'in.

Selama periode ini, Al-Qur'an hidup mulai mengkristal menjadi
kumpulan konsep yang saling melengkapi. Beragamnya perspektif
yang muncul memberikan kejelasan arah praktik keagamaan, alih-alih
memperumitnya. Misalnya, terdapat Al-Qur'an hidup versi Madinah
yang diwakili oleh Malik bin Anas, model Kufah yang dipelopori
oleh Abu Hanifah, model Mesir yang dikembangkan oleh al-Syafi'i,
versi Baghdad yang dikembangkan oleh Ahmad bin Hanbal, model
Andalusia yang diwakili oleh Ibnu Hazm, dan model Iran yang
ditujukan kepada Ahlul Bait. Semua model ini pada dasarnya
merupakan unsur-unsur ihya' al-sunnah (Al-Qur'an hidup), yang



32

mencerminkan keragaman tradisi Sunnah yang ada di sepanjang masa
tabi’in.>*

Lebih lanjut, praktik Al-Qur'an hidup juga tampak jelas dalam
budaya menulis salawat. pada masa Nabi (saw), bahkan ketika sunah
hayyah mengenai salawat berubah menjadi terbatas pada bacaan
dalam rangka tasyahud salat, permohonan, dan acara-acara tertentu,
selama era ini—khususnya akhir abad ke-4 H—salawat menjadi lebih
menonjol dalam bentuk tertulis. Setiap titik dari seruan Nabi
Muhammad selalu disertai dengan salawat, baik di awal kitab-kitab
maupun dalam korespondensi otentik. Akan tetapi, ketika merujuk
pada surat-surat Nabi kepada raja-raja pada masanya, tidak ada bukti
bahwa salawat ditulis setelah penyebutan namanya..

5) IThya’ al-Sunnah Pada Masa Pasca Madzhab

Pada masa pasca madzhab, Living Qur’an dirumuskan dalam
bentuk lembaga-lembaga pemikiran berupa madzhab-madzhab fiqih.
Akibatnya, karakter Al-Qur'an yang hidup pada masa ini menjadi
berbasis madzhab. Ini tidak berarti bahwa ia terpisah dari Al-Qur'an
dan hadis; melainkan, ia tetap berlandaskan pada keduanya, tetapi
jalur pengetahuannya adalah melalui otoritas para ulama madzhab,
yang bertindak sebagai agen sunnah yang hidup.

Madzhab berfungsi sebagai lembaga untuk mengamalkan sunnah
(Al-Qur'an dan hadis) dengan merumuskan prinsip-prinsip
metodologis untuk pengetahuan dan mengamalkannya. Standar-
standar yang ditetapkan dalam madzhab, dengan batasan dan
strukturnya yang spesifik, memudahkan masyarakat dalam
mengakses, menafsirkan, dan mengamalkan ayat-ayat Al-Qur'an dan
hadis Nabi. Tanpa perangkat metodologis tersebut, seseorang niscaya
akan mengalami kesulitan dalam memahami atau memanfaatkan
pelajaran Al-Qur'an dan hadis, terutama jika mereka memiliki
penguasaan langsung yang terbatas terhadap keduanya. Oleh karena
itu, pendiri sebuah madrasah haruslah seorang yang cukup
berkualifikasi, setidaknya memiliki reputasi seorang hafiz (ulama),
yang berarti menguasai Al-Qur'an dan Hadis, baik hafalan maupun
tulis, sekaligus memahami dimensi historis dan praktisnya.

Selama bertahun-tahun, alasan keragaman berdasarkan mazhab
telah meluas. Meskipun tujuan utamanya adalah pemurnian,
pelestarian, dan pemeliharaan tradisi kenabian, selama periode ini,
fungsi otorisasi dan legalisasi juga telah berkembang. Akibatnya,
ketegangan muncul di antara fakultas-fakultas pemikiran, yang

3% Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilimu Living Qur“an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 90-92.



33

terkadang memunculkan klaim kebenaran tunggal dan fanatisme. Hal
ini juga terlihat jelas dalam pengembangan Sunnah Nabi. ketika
Sunnah menjadi terlembagakan sebagai fakultas konsep, ia
berhadapan dengan fakultas ide yang berbeda, termasuk organisasi
Ahl al-Ra'y, yang mengakibatkan tarik-menarik dalam klaim otoritas.

Living Qur’an berbasis madzhab merupakan topik yang sering
diperdebatkan di kalangan umat Islam. Sebagian besar umat Islam
menerima legitimasi "sunah berbasis madzhab" sebagai bagian dari
otoritas agama. Namun, beberapa kelompok menolaknya, dengan
alasan bahwa metode ini tidak secara langsung selaras dengan Al-
Qur'an dan Hadits. Namun, praktik keagamaan mereka yang menolak
madzhab ini tidak sepenuhnya bebas dari pengaruh madzhab atau
pemikiran para penganutnya. Mereka bahkan melakukan ihya’ al-
sunnah berbasis lintas madzhab atau justru membentuk madzhab
baru. Sebagian besar amaliah /iving sunnah mereka sebenarnya juga
merupakan hasil ramuan para ulama sebelumnya. Ini karena pada
dasarnya dalam beragama itu tidak ada sesuatu yang benar-benar
baru. Bahkan, ketika terdapatsuatu kasus atau fenomena keagamaan
yang benar-benar baru seperti traksaksi online secara syar’i misalnya,
ternyata juga dapat dicarikan akarnya atau padanannya dalam tradisi
muslim awal, baik itu masa Nabi, masa sahabat, atau minimal masa-
masa setelahnya, melalui kegiatan giyas, ilhaq, atau sejenisnya.*®

Pada awalnya, ihya’ al-sunnah berbasis lembaga mazhab
menimbulkan fanatisme sehingga tidak boleh talfig. Namun, kini
telah mulai terbuka ruang untuk saatnya mengikuti mazhab lain.
Tentu, ada ketentuan-ketentuan yang harus dipatuhi dalam ber-zalfiq.
Kualifikasi minimal diperbolehkannya talfig adalah ketika seseorang
telah dinyatakan mampu memahami nash syariat dengan metode
penetapan hukum dari nash tersebut dengan baik. Sebagai kriteria
tambahan, ia juga harus mampu menguasai bahasa Arab untuk
menjamin validitas pembacaannya terhadap nalar berpikir para ulama
mazhab tersebut dari sumbernya yang asli. Bagi orang yang tidak
memiliki kompetensi itu, yaitu orang yang masih pada level
kualifikasi mugallid, praktik talfig dapat mengakibatkan praktik
keberagaman tanpa ilmu. Praktik keagamaan dengan cara seperti itu
tidak dapat dipertanggungjawabkan dan terkesan hanya mengambil
enaknya saja.

Akhirnya, untuk merekonstruksi pola living sunnah berbasis
mazhab seperti ini ada baiknya jika menggunakan teori Dialektika

35 Lailatul Fajariah, “The Recent Practice of Bay’ Sallam Hadiths: Study on E-
Commerce System,” Skripsi, Jakarta: Darus-Sunnah International Institute for Hadith
Sciences, 2018.



34

triadic Peter L. Berger. Dengan teori tersebut, seseorang akan lebih
mudah untuk memahami bahwa praktik beragama berdasarkan
lembaga mazhab pada dasarnya adalah praktik living sunnah juga.
Para pengikut mazhab yang ada di level mugallid boleh jadi akan sulit
menyebutkan ayat atau hadis yang menjadi landasannya dalam
beragama, sehingga sulit disebut sebagai /iving sunnah. Namun,
dengan rekonstruksi tradisi melalui dialektika triadic, akan dapat
dibaca bahwa perilaku beragama para mugqallid pun termasuk living
sunnah. Sedangkan untuk para pengikut mazhab yang telah sampai
pada level muttabi’ pasti akan jauh lebih mudah untuk
merekonstruksinya.>®

6) Living Qur’an di Era Kontemporer

Secara global, pada era kontemporer ini terdapat dua model dan
kecenderungan utama dalam pemahaman Living Qur'an. Salah
satunya adalah kecenderungan terhadap model struktural-tradisional
yang mempertahankan penerapan mazhab. Sementara itu, model
lainnya adalah model revisi-modern, yang terbagi lagi menjadi dua
aliran, yaitu fundamentalis dan liberal.

Ihya" al-sunnah zaman Kkita saat ini sangat erat kaitannya dengan
isu-isu kemasyarakatan. Pendekatan strukturalis berlandaskan pada
tafsiran konservatif terhadap Al-Qur'an. Tujuan fundamental dari
penggunaan pendekatan ini ialah menjaga keaslian serta otoritas
tradisi keagamaan yang telah diwariskan dari masa lalu. Selain itu,
pendekatan ini juga dimaksudkan untuk menghalangi penetrasi
gagasan-gagasan baru yang berpotensi mengganggu stabilitas tatanan
sosial maupun keberlangsungan ajaran agama yang telah mapan.

Namun, kelompok modernis menawarkan metode berkarakter
revisionis fundamentalis yang sepenuhnya didasarkan pada visi
"kembali kepada Al-Qur'an dan Hadits." Orientasi utama gaya ini
adalah mengembalikan orisinalitas, puritanisme, dan otoritas ajaran
Islam agar dapat diterapkan dengan lebih tepat dalam kehidupan
sehari-hari. Faktor-faktor sosio-religius merupakan penentu utama
munculnya orientasi ini. Dalam pandangan mereka, umat Islam
terjebak dalam belenggu tradisionalisme dan strukturalisme yang
telah  menumbuhkan  fanatisme  sektarian,  kecenderungan
mengidolakan tokoh, dan melestarikan praktik-praktik yang dianggap
takhayul, inovasi, dan takhayul. Berbagai permasalahan sosio-
religius, termasuk degradasi agama dan runtuhnya moralitas,

36 Ahmad Ubaydi Hasbillah, llmu Living Qur “an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 103.



35

kemudian dipandang sebagai pemicu lahirnya visi ihya' al-sunnah,
yang diwujudkan melalui slogan "kembali kepada Al-Qur'an dan
Hadits."¥’

Di samping isu-isu sosial-keagamaan global, juga terdapat isu-isu
teknologi. Di era ini, teknologi menjadi hal yang niscaya. Sebagai
anak dari modernisasi dan industrialisasi yang merupakan imbas dari
revolusi Perancis yang sangat berpengaruh terhadap peradaban dunia,
teknologi pun tak dapat dipisahkan dari kajian agama dan
keberagaman. Saat ini, sangat mudah dipahami bahwa banyak umat
Islam telah memperoleh manfaat yang signifikan dari perkembangan
ilmu pengetahuan dan teknologi dalam mengajarkan Al-Qur'an yang
hidup. Variasi ini telah mendorong munculnya lanskap baru dalam
subkultur pengetahuan dan praktik Al-Qur'an. Jika di era sebelumnya,
Al-Qur'an yang hidup terutama terwujud dalam bentuk lisan, tulisan,
dan visual, kini skala ini telah berlipat ganda seiring dengan
munculnya teknologi digital dan multimedia. Praktik membaca,
menghafal, mengartikan, atau bahkan mendakwahkan Al-Qur'an
menjadi semakin mudah melalui aplikasi, platform daring, media
sosial, dan bahkan kecerdasan buatan. Oleh karena itu, Al-Qur'an
yang hidup dalam teknologi digital tidak hanya menegaskan
kesinambungan tradisi klasik, tetapi juga memberikan aspek baru
praktik Al-Qur'an yang lebih dinamis, kontekstual, dan adaptif
terhadap kebutuhan zaman.

Pada masa-masa awal Islam, terutama melalui tradisi lisan,
praktik menghafal Al-Qur'an sepenuhnya bergantung pada akal
manusia, generasi paling maju pada masanya. Namun, di era milenial
ini, umat Islam memiliki perangkat baru berupa memori eksternal
yang tertanam dalam perangkat digital, terutama ponsel pintar. Al-
Qur'an kini ditulis di mana saja dan dapat diakses dengan mudah.
Aplikasi digital, buku elektronik, dan sistem daring membuat Al-
Qur'an dan hadis cukup realistis untuk dipelajari, ditelaah, atau
bahkan dihafal. Oleh karena itu, digitalisasi Al-Qur'an dan hadis dapat
dilihat sebagai bentuk modern menghafal Al-Qur'an di generasi
virtual, sementara produk-produknya, termasuk aplikasi, multimedia,
meme, infografis, vlog, kanal YouTube, dan media sosial,
merepresentasikan dimensi material sunnah.

Lebih lanjut, fenomena aktivitas jejaring Muslim yang
berinteraksi dengan Al-Qur'an dan hadis melalui media sosial juga
menunjukkan aspek baru sunah masyarakat di era digital. Gaya hidup

37 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur “an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 104.



36

khatam Al-Qur'an melalui WhatsApp, gerakan Satu Hari Satu Juz
(ODOJ), One Hadith di masa depan, dan aplikasi serupa merupakan
bukti nyata bagaimana Al-Qur'an dan Hadis yang hidup terus
berkembang, berevolusi, dan beradaptasi dengan konteks modern. Hal
ini menegaskan bahwa terlepas dari perubahan media dan teknologi,
semangat mengamalkan Sunah tetap utuh, dan jangkauannya semakin
meluas.

Semua fenomena Living Qur’an kontemporer dapat dikaji secara
ilmiah-akademis, selama memiliki problem akademik yang relevan
dan signifikan. Dalam konteks interaksi masyarakat Muslim di dunia
maya, misalnya, terdapat sejumlah pertanyaan penelitian yang patut
diajukan. Apa yang sesungguhnya menjadi motif para pengguna
media sosial sehingga mereka bersemangat menghidupkan sunnah
Nabi dalam ruang digital? Adakah perubahan sosial, budaya, atau
bahkan moral yang ingin dicapai melalui gerakan-gerakan tersebut?
Bagaimana pula bentuk, metode, dan strategi aktualisasi penghidupan
sunnah itu dalam dunia maya, dengan segala karakteristiknya yang
berbeda dari ruang fisik?

Pertanyaan-pertanyaan tersebut dapat menjadi pintu masuk untuk
menjadikan Living Qur’an berbasis multimedia sebagai objek kajian
akademik. Dengan demikian, penelitian mengenai fenomena Living
Qur’an digital tidak sekadar mengamati adanya tradisi keagamaan
baru, melainkan juga mengungkap dinamika sosial, psikologis,
kultural, bahkan politis yang melatarbelakanginya. Kajian ini
sekaligus memperlihatkan bahwa Living Qur’an senantiasa relevan
untuk diteliti dalam berbagai ruang dan medium, termasuk dalam
lanskap dunia maya yang menjadi bagian integral dari kehidupan
umat Islam modern.*®

5. Wilayah Garapan Studi Living Qur’an

Islah Gusman mengklasifikasikan ruang lingkup kajian Living
Qur’an ke dalam empat kategori utama. Masing-masing kategori
tersebut merepresentasikan corak penerapan dan penghayatan Al-
Qur’an dalam kehidupan umat Islam. Kategorisasi ini dimaksudkan
untuk memperlihatkan berbagai dimensi pengaruh Al-Qur’an, baik
dalam aspek sosial, budaya, maupun spiritual, sehingga kajian Living
Qur’an dapat dipahami secara lebih komprehensif. Berikut adalah
penjelasan lebih lanjut mengenai empat wilayah tersebut:

38 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilimu Living Qur“an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 106.



37

a. Aspek oral (pembacaan) Al-Qur’an

Proses pewahyuan Al-Qur'an tidak dapat dipisahkan dari
dimensi lisan dan aural. Di satu sisi, pewahyuan ini bersifat lisan
karena sepenuhnya didasarkan pada lisan (kelisanan), khususnya
pengaktifan teks dalam bentuk bunyi-bunyian yang melodis,
terukur, dan berirama. Kegiatan ini tidak selalu terbatas pada
analisis, tetapi juga merupakan suatu kegiatan yang dipelajari,
diamalkan, dan diwariskan dalam ruang dan waktu tertentu. Nabi
Muhammad (saw) menerima wahyu yang diperintahkan untuk
dibaca (iqra'), kemudian proses sama' (penyampaian wahyu)
terjadi antara Nabi dan malaikat Jibril. Budaya penyampaian
pengetahuan melalui lisan pada generasi-generasi awal Islam
semakin menegaskan pentingnya unsur lisan atau pembacaan
sebagai media utama untuk pewahyuan dan penghayatan Al-
Qur'an.

b. Aspek aural

Aspek aural, menurut Wikipedia, berkaitan dengan
kemampuan mendengarkan atau "mendengar" sesuatu, mirip
dengan bagaimana indra penciuman merasakan bau. Dalam
konteks Al-Qur'an, meskipun secara luas diakui sebagai teks
tertulis yang dapat dipelajari dan dikaji, kenyataannya Al-Qur'an
juga ada dan berfungsi melalui jalur auralitas dan oralitas.
Auralitas di sini bukan sekadar minat mendengarkan bacaan Al-
Qur'an, tetapi juga mencakup internalisasi ajarannya ke dalam
hati, sebagaimana didefinisikan oleh Michael Sells. Oleh karena
itu, Al-Qur'an tidak hanya dipahami sebagai teks, tetapi juga
sebagai pengalaman religius yang harus didengar, dirasakan, dan
dihayati dalam kehidupan sehari-hari umat Islam.

Dalam proses pewahyuan, unsur lisan dan aural saling terkait
erat dan tak terpisahkan. Neil Robinson menegaskan bahwa
memperhatikan Al-Qur'an merupakan salah satu tindakan
keagamaan paling mendasar dalam Islam. Hal ini menunjukkan
bahwa pengukuran aural tidak selalu hanya aktivitas sensorik,
melainkan pengalaman religius yang mendalam.

Relevansi aspek aural ini juga dibuktikan melalui penelitian
terkini tentang efek mendengarkan Al-Qur'an pada gelombang
otak. Dalam sebuah eksperimen yang melibatkan 28 peserta,
peserta diberikan paparan bacaan Surah Ya Sin dan musik klasik
dari Canon in D karya Pachelbel. Efek tersebut menunjukkan
peningkatan aktivitas gelombang otak alfa di kedua belahan otak:
sebesar 12,67% saat mendengarkan Surah Ya Sin dan 9,96% saat
mendengarkan musik klasik. Peningkatan pita gelombang alfa,



38

yang dikaitkan dengan kondisi istirahat dan latihan, menunjukkan
bahwa mendengarkan Al-Qur'an lebih efektif dalam meningkatkan
ketenangan mental dan kesiapan religius dibandingkan musik
klasik.>’

c. Writing/Tulisan

Selain menyajikan Al-Qur'an dalam bentuk lisan, umat Islam
juga menghadirkan Al-Qur'an dalam bentuk tulisan, yang dikenal
sebagai seni kaligrafi Al-Qur'an. Ayat-ayat Al-Qur'an, sebagai
representasi visual dari ajaran Islam yang melarang menggambar
makhluk hidup seperti hewan, diwujudkan dalam bentuk kaligrafi.
Seni kaligrafi ini menjadi salah satu cara untuk menghormati dan
mempercantik teks Al-Qur'an tanpa melanggar prinsip larangan
menggambar makhluk hidup. Di dunia Islam, kaligrafi Al-Qur'an
dapat ditemukan hampir di setiap tempat ibadah seperti masjid,
serta di berbagai bangunan lainnya seperti gedung, kantor, toko,
dan rumah. Kaligrafi ini hadir dalam berbagai model dan gaya
(style) yang sangat beragam, mencerminkan kekayaan budaya dan
tradisi dalam dunia Islam.

Fenomena kaligrafi Al-Qur'an tidak selalu sekadar upaya
untuk memperluas karya seni Islam, tetapi juga menunjukkan
apresiasi yang mendalam terhadap keindahan teks suci tersebut.
Kaligrafi dipandang sebagai bentuk penghormatan terhadap Al-
Qur'an, di mana nilai inventifnya berpadu dengan nilai-nilai
religius. Oleh karena itu, wajar jika kaligrafi mengalami
perkembangan pesat: kaligrafi tidak hanya bernilai estetika dan
religius, tetapi juga memiliki nilai ekonomi sebagai komoditas di
pasar seni. Dengan kata lain, kaligrafi Al-Qur'an berada di
persimpangan antara ibadah, ekspresi budaya, dan sarana mencari
nafkah.*

Al-Qur'an sendiri dianggap sebagai kitab suci yang memiliki
bahasa dengan keindahan sastra yang luar biasa, sebuah mukjizat
yang telah dikenal sejak masa pewahyuannya. Keindahan
linguistik ini merupakan faktor penting dalam penyebaran Islam di
kalangan masyarakat Arab abad ketujuh, sekaligus mendorong
umat Islam untuk mengekspresikan rasa hormat terhadap Al-
Qur'an melalui beragam media: melafalkannya dengan lantunan

3 Erma Suriani, “Eksistensi Qur‘anic Centre and Espektasi sebagai Lokomotif
Living Qur’an di IAIN Mataram,” dalam Jurnal Penelitian Keislaman, Vol. 14 No. 1, 2018,
hal. 7.

40 Erma Suriani, “Eksistensi Qur‘anic Centre and Espektasi sebagai Lokomotif
Living Qur’an di IAIN Mataram,” dalam Jurnal Penelitian Keislaman, Vol. 14 No. 1, 2018,
hal. 6-7.



39

berirama, menuliskannya dalam manuskrip yang indah, dan
memvisualisasikan ayat-ayatnya dalam kaligrafi dan karya seni
lainnya. Ekspresi inventif ini tidak hanya berfungsi sebagai
refleksi keindahan teks, tetapi juga sebagai cara untuk
mendekatkan diri kepada Tuhan (tagarrub ilallah).

Sepanjang sejarah, kaligrafi Al-Qur'an telah berkembang
menjadi fenomena yang benar-benar unik dalam peradaban Islam.
Awalnya, kaligrafi hanya berfungsi untuk menyalin wahyu, tetapi
selama bertahun-tahun, kaligrafi telah menjadi pilar penting seni
Islam. Berbagai aksara, termasuk Naskhi, Tsuluts, Diwani, dan
Kufi, menampilkan kekayaan ekspresi seni Islam, yang telah
diabadikan dalam mushaf, ornamen masjid, struktur, dan bahkan
benda-benda sehari-hari. Kaligrafi menghiasi dinding melalui
ukiran, karya seni, dan elemen dekoratif, bahkan menjadi bagian
penting dari benda-benda yang dianggap memiliki nilai magis,
seperti keris (keris tradisional Jawa), tombak, pedang, perisai, dan
pakaian.

Selain itu, kaligrafi Al-Qur'an juga muncul dalam karya-karya
simbolis, seperti pohon, tokoh wayang, hewan, dan karya seni
estetika lainnya. Keragaman ekspresi tersebut menunjukkan
bahwa kaligrafi bukan sekadar karya seni dekoratif, tetapi juga
wahana penyampaian nilai-nilai spiritual, sarana penyebaran
budaya, dan media pembentuk jati diri Islam dalam masyarakat.
Oleh karena itu, seni kaligrafi Al-Qur'an dapat digolongkan
sebagai salah satu karya seni kain Al-Qur'an yang hidup, karena di
dalamnya terkandung transformasi teks bacaan menjadi karya seni
budaya yang hidup, berkembang, dan senantiasa berinteraksi
dengan kehidupan sosial umat Islam.*!

d. Attitude/sikap

Ketika sebuah wahyu telah dituangkan dalam bentuk tertulis
dan dikodifikasikan ke dalam mushaf, secara otomatis ia
memperoleh prestise simbolis yang sangat tinggi. Keistimewaan
ini semakin meningkat karena apa yang tertulis adalah wahyu
Tuhan yang dianggap suci dan abadi. Kesucian Al-Qur'an inilah
yang melahirkan etika yang teguh dan metode unik dalam
memperlakukannya. Mushaf tidak boleh diletakkan di lantai, tidak
boleh berada di bawah benda lain, apalagi bersentuhan dengan
sesuatu yang dianggap najis atau kotor. Umat Islam juga
diwajibkan menjaga kesucian pribadi saat menyentuhnya—dengan

4l Ahmad Baidowi, “Resepsi Estetis terhadap Al-Qur'an,” dalam Jurnal Esensia,
Vol. 08. No.1, 2007, hal. 23-24.



40

berwudhu, etika, dan sikap penuh kesadaran. Membaca Al-Qur'an
sambil bercanda, ceroboh, atau kasar dianggap mengurangi
keagungannya. Semua ini menunjukkan bahwa mushaf bukan
sekadar media tekstual, melainkan simbol kesucian yang
menghayati sebagian besar umat manusia.*?

Dalam  konteks Al-Qur'an yang hidup, fenomena
penghormatan ini menekankan bahwa Al-Qur'an tidak hanya
hidup melalui analisis atau interpretasi, tetapi juga dalam bentuk
ritual dan perilaku budaya yang melingkupi mushaf itu sendiri.
Etiket-etiket ini merupakan manifestasi konkret bagaimana teks-
teks suci diperlakukan dalam realitas sosial.

Lebih lanjut, Farid Esack mengklasifikasikan pembaca Al-
Qur'an ke dalam tiga kelas esensial, yang sekaligus
merepresentasikan tingkatan interaksi manusia dengan teks yang
ditemukan. Pertama, terdapat pembaca yang tidak Kkritis,
khususnya mereka yang menerima Al-Qur'an secara aktual dan
tradisional tanpa mempersoalkannya. Teks tersebut dianggap
sebagai fakta absolut yang tidak memerlukan refleksi, dan etiket
dalam memperlakukan mushaf seringkali lebih ditekankan
daripada upaya untuk mengeksplorasi maknanya yang lebih
dalam. Kedua, terdapat pembaca yang terpelajar, khususnya
mereka yang mendekati Al-Qur'an dengan instrumen akademis:
interpretasi, sejarah, linguistik, dan bahkan sains modern. Bagi
kelompok ini, Al-Qur'an merupakan sumber pengetahuan
sekaligus kitab suci. Ketiga, terdapat pembaca kritis, yang
membaca Al-Qur'an secara reflektif, menganalisis ulang makna-
makna lama, dan mencari interpretasi baru yang lebih sesuai
dengan realitas sosial-politik terkini.*’

Kelas Esack menunjukkan bahwa interaksi masyarakat dengan
Al-Qur'an tidak selalu unik. Interaksi tersebut mencakup spektrum
yang luas: mulai dari penghormatan simbolis terhadap mushaf,
pembacaan tradisional dan ritualistik, kajian edukatif sistematis,
hingga interpretasi esensial yang berdialog dengan konteks
mutakhir. Oleh karena itu, Al-Qur'an yang hidup dapat dipahami
tidak hanya sebagai praktik literal dalam memperlakukan mushaf,
tetapi juga sebagai cara bagi umat Islam untuk memberi makna,
menafsirkan, dan menghidupkan teks suci ini sesuai dengan
cakrawala pengalaman masing-masing.

4 Lois Ibsen al-Faruqi, “Chantillation of the Qur‘an,” dalam Asian Music, Vol. 19
No. 1, 1987, hal. 6.
43 Farid Esac, The Qur ‘an: A Short Introduction, Oxford: Oneworld, 2002, hal. 45.



4]

6. Pentingnya Kajian Living Qur’an

Penelitian dalam subjek Living Qur’an telah memberikan
kontribusi signifikan terhadap perkembangan penelitian Al-Qur'an.
Meskipun tafsir seringkali dipahami sepenuhnya sebagai teks foto—
sebuah buku atau karya tulis seorang penafsir—perspektif Al-Qur'an
yang hidup menawarkan paradigma baru. Tafsir tidak lagi terbatas
pada teks tertulis, tetapi juga dapat dimaknai sebagai respons sosial,
ritual, dan perilaku masyarakat yang terinspirasi oleh Al-Qur'an.
Dengan kata lain, tafsir tidak hanya terjadi di lingkungan pendidikan
atau di halaman-halaman buku, tetapi juga terwujud dalam praktik
sehari-hari umat Islam.*

Lebih lanjut, kajian Al-Qur'an yang hidup juga memiliki dimensi
dakwah (penjangkauan Islam) dan pemberdayaan masyarakat.
Fenomena sosial yang memperlakukan ayat-ayat Al-Qur'an hanya
sebagai jimat atau jimat menunjukkan penurunan fungsi kitab suci.
Meskipun beberapa ulama membenarkannya, dengan menyebutkan
manfaatnya bagi kesehatan jasmani dan rohani, pendekatan ini
berpotensi mengurangi peran Al-Qur'an sebagai pedoman (hidayah).
Kajian Al-Qur'an yang hidup dapat menyusup ke dalam fenomena ini
dengan menggeser pemikiran mistik menuju pemikiran akademis,
kritis, dan transformatif. Dengan demikian, masyarakat diarahkan
untuk memandang Al-Qur'an bukan hanya sebagai media pembelaan
supranatural, tetapi sebagai ideologi yang mendorong perubahan
sosial dan kemajuan peradaban.*’

Aspek penting lainnya adalah bahwa kajian Al-Qur'an yang hidup
membuka paradigma baru dalam perkembangan kajian Al-Qur'an di
era kontemporer. Pemahamannya tidak terbatas pada teks (berfokus
pada teks), tetapi justru menekankan reaksi, penerimaan, dan praktik
masyarakat terhadap ajaran Al-Qur'an. Penafsiran dalam kerangka ini
menjadi lebih emansipatoris karena membuka ruang bagi partisipasi
masyarakat yang lebih luas, bukan hanya ranah para guru atau
mahasiswa tafsir elit. Oleh karena itu, pendekatan fenomenologis dan
analisis dari bidang sosial dan humaniora sangat relevan untuk
memahami bagaimana Al-Qur'an "hidup" di tengah masyarakat.*®

7. Jenis Living Qur’an
Living Qur’an pada dasarnya dapat dikategorikan menjadi tiga
kategori: material (herbal), manusia (personal), dan sosial (sosial).

4 Ibnu Faris, Mu jam Mufradat Alfaz Al-Qur’an, Beirut: Dar Thya’, 2001, hal. 154.

% Yusuf Al-Qaradlawi, Fatwa-Fatwa Kontemporer (terj.). As’ad Yasin, Jakarta:
Gema Insani Press, 2001, hal. 262.

4 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis,
Yogyakarta: Teras, 2007, hal. 69-70.



42

Ketiga kelas ini tidak terisolasi, melainkan saling terkait erat dengan
metode medis yang digunakan dalam kajiannya. Kelas material
mengacu pada manifestasi Al-Qur'an dalam bentuk tertulis dan tidak
tertulis. Fenomena ini dapat dikaji melalui teknik klinis, termasuk
farmasi untuk mengkaji praktik klinis yang dirangsang oleh ayat-ayat
Al-Qur'an, pengobatan untuk memahami praktik kiwayah yang
disebutkan dalam hadis, astronomi untuk menjelaskan metode
penentuan waktu salat menggunakan metode bencet berdasarkan
bayangan suatu benda, serta vitamin dan kimia untuk mempelajari
porsi dan pola makan Nabi. Namun, tidak semua jenis Al-Qur'an yang
hidup secara material harus dikaji secara tuntas melalui teknologi
alami. Seringkali, fenomena material lebih tepat dipahami dari
perspektif sosial dan budaya, karena fenomena tersebut tidak hanya
menyajikan fungsi praktis tetapi juga memiliki nilai simbolis dalam
kehidupan komunitas muslim.

Al-Qur'an yang bernuansa kemanusiaan menekankan dimensi
personal dari setiap tindakan, meskipun tidak selalu bersifat komunal.
Fenomena ini berkaitan erat dengan pengembangan Sunnah Nabi,
yang berupaya menjadikan manusia lebih manusiawi sesuai dengan
ajaran Al-Qur'an. Oleh karena itu, pendekatan humaniora dapat
diterapkan, karena tidak hanya mengkaji praktik eksternal tetapi juga
pembentukan akhlak, kepribadian, dan spiritualitas individu. Contoh
konkretnya dapat ditemukan dalam kebiasaan membaca doa sebelum
tidur, menjaga kebersihan pribadi dan lingkungan, serta
menumbuhkan kejujuran dalam interaksi sehari-hari. Meskipun
tampak sederhana, praktik-praktik ini mencakup internalisasi nilai-
nilai Al-Qur'an ke dalam kehidupan pribadi seorang Muslim. Dalam
praktiknya, kategori kemanusiaan seringkali tumpang tindih dengan
materi, karena perilaku personal seringkali melibatkan media khusus
seperti mushaf, tasbih, atau bahkan aplikasi Al-Qur'an virtual.

Sementara itu, Al-Qur'an yang bernuansa sosial merujuk pada
fenomena sosial yang telah muncul sebagai praktik bersama dalam
masyarakat. Kelas ini lebih tepat jika dikaji dengan menggunakan
teknik ilmu sosial, karena menyangkut perilaku kolektif, struktur
budaya, dan anggota sosial keluarga yang meluas dari interaksi
dengan Al-Qur'an. Tradisi saling memaafkan dan berbagi makanan
pada Idul Fitri, misalnya, dapat dilihat sebagai perwujudan nilai-nilai
Al-Qur'an berupa persaudaraan, kasih sayang, dan kerukunan,
meskipun praktik-praktik ini tidak secara eksplisit disebutkan dalam
teks. Lebih lanjut, fenomena perusahaan pengajian Al-Qur'an daring
atau program Juz Satu Hari di WhatsApp mencerminkan bagaimana
internalisasi nilai-nilai Al-Qur'an tidak hanya dilakukan secara



43

individual, tetapi juga menunjukkan wajah sosial sunnah yang hidup
di era digital. Oleh karena itu, klasifikasi Al-Qur'an yang hidup ke
dalam tiga kategori ini membantu para peneliti memahami bagaimana
Al-Qur'an ditemukan dalam berbagai jenis respons masyarakat, baik
dalam ranah benda, perilaku individu, maupun gaya hidup kolektif.*’

B. Penelitian Living Qur’an
1. Instrumen Dasar Penelitian Living Qur’an
Secara garis besar, komponen dan instrumen dasar penelitian
Living Qur’an dapat digambarkan sebagai berikut:
a. Kajian Deskripsi Living Qur’an
Instrumen pertama yang perlu dipaparkan dalam penelitian

Living Qur’an adalah uraian mengenai fenomena yang berkaitan

dengan Al-Qur’an.

Dalam hal ini, beberapa contoh poin penting yang perlu
dirumuskan untuk persiapan penelitian adalah:

1) Gambaran deskriptif sebuah tradisi. Melalui deskripsi tersebut,
dapat terlihat peran dan fungsi rekonstruktif ilmu Living
Qur’an dalam memahami serta menafsirkan dinamika
perubahan sosial. Upaya ini diwujudkan dengan menghadirkan
penjelasan yang utuh dan rinci mengenai bentuk Living
Qur’an yang menjadi objek penelitian.

2) Gambaran deskriptif masyarakat yang melakukan Living
Qur’an.

3) Landasan Al-Qur’an yang didapatkan dari masyarakat atau
yang mengindikasikan landasan tersebut berdasarkan hasil
survey lapangan.

4) Tambahan takhrij ayat yang kita temukan sendiri, jika
diperlukan.

b. Kajian Normatif terhadap Ayat

Meskipun kajian Living Qur’an terutama didasarkan pada
konsep-konsep empiris, hal ini tidak berarti bahwa kajian normatif
terhadap ayat-ayat yang mendasari gaya hidup Al-Qur'an yang
hidup sepenuhnya diabaikan. Pada kenyataannya, kajian normatif
tetap penting, terutama dalam mengungkap keunikan suatu praktik
atau tradisi. Dengan mengkaji bagaimana suatu ayat dipahami dan
ditafsirkan secara normatif oleh sebagian besar umat Islam, kita
akan menemukan perbedaan-perbedaan unik yang membuat

47 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur “an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 224-225.



44

budaya tersebut menarik untuk dikaji lebih dalam dalam kajian Al-

Qur'an yang hidup.

Pertimbangan kritis dalam konteks ini adalah bagaimana ayat
tersebut berkaitan dengan tradisi yang tampak dalam realitas
sosial. Lebih lanjut, kajian tersebut juga harus mempertimbangkan
sistem transmisi, pemahaman, dan transformasi ayat tersebut
menjadi praktik, tradisi, atau produk budaya yang ada dalam
masyarakat.*®

Dengan demikian, komponen kedua yang tidak kalah penting
dalam penelitian Living Qur’an adalah kajian normatif. Kajian
normatif tersebut meliputi beberapa hal berikut ini:

1) Kajian normatif terhadap ayat. Kajian interpretasi yang lazim
dilakukan para ulama dalam berbagai kitab tafsir yang relevan.
Melalui kajian ini dapat dilihat kecenderungan masyarakat
dalam menghidupkan Al-Qur’an, apakah mengikuti pola
pemahaman ulama tertentu atau justru membangun pola
pemahaman yang sepenuhnya baru.

2) Kajian konstruktif, yaitu analisis mengenai bagaimana suatu
ayat telah dikaji oleh generasi terdahulu atau oleh komunitas
lain. Bagian ini sejalan dengan upaya perbandingan
penggunaan ayat antara masyarakat yang menjadi objek
penelitian dengan masyarakat lain di wilayah berbeda.

3) Kajian artikulatif, yaitu deskripsi mengenai bagaimana
pelaksanaan suatu tradisi atau praktik umumnya dilakukan
oleh masyarakat lain atau generasi sebelumnya.

Kajian Empiris
Bagian ini dimaksudkan untuk menjelaskan bagaimana suatu

ayat dihidupkan secara khas oleh individu maupun komunitas

muslim tertentu. Kajian ini menjadi inti dari penelitian Living

Qur’an karena di dalamnya tergambar temuan-temuan unik yang

memperlihatkan kekhasan praktik keagamaan di masyarakat.

Komponen ini dapat dioperasionalkan melalui kegiatan-kegiatan

sebagaimana berikut ini:

1) Kajian reinterpretasi, yaitu upaya menafsirkan kembali ayat
berdasarkan pemahaman responden. Melalui langkah ini dapat
direkonstruksi pola pikir masyarakat dalam mengamalkan ayat
tersebut.

2) Kajian rekonstruksi, yaitu mendeskripsikan dasar-dasar
filosofis di balik prinsip-prinsip serta nilai yang terkandung

4 Saifuddin Zuhri dan Subkhani Kusuma Dewi, Living Hadis: Praktik, resepsi,

Teks, dan Transmisi, hal 78.



45

dalam tradisi yang menjadi medium Living Qur’an, sekaligus
mengurai makna yang melekat pada setiap unsur tradisi sesuai
dengan keterangan responden atau narasumber.

3) Kajian reartikulasi, yaitu penggambaran secara rinci mengenai
prosesi pengamalan tradisi, termasuk respons berbagai pihak
yang terlibat, baik masyarakat umum, pelaku tradisi, peneliti
lain, aparat, pemerintah, maupun kelompok yang menolak atau
berbeda pandangan.

2. Desain Penelitian Living Qur’an
Dalam konteks pengembangan desain penelitian Al-Qur'an
berbasis rumah, terdapat berbagai model yang dapat digunakan.
Namun, untuk memberikan evaluasi dasar, beberapa desain dapat
diberikan sebagai contoh. Secara umum, terdapat 4 bentuk desain
yang dapat digunakan sebagai referensi. Tiga di antaranya termasuk
dalam kategori penelitian kualitatif: desain penelitian deskriptif-
analitis, desain penelitian tematik, dan desain penelitian komparatif.
Sementara itu, versi lainnya termasuk dalam kategori penelitian Al-
Qur'an berbasis rumah kuantitatif. Setiap desain dapat dipilih dan
dilaksanakan sesuai dengan tujuan penelitian dan tujuan yang ingin
dicapai oleh peneliti.
a. Desain Penelitian Kualitatif Living Qur’an
Sejauh ini, kajian yang paling dominan dalam disiplin ilmu
studi Al-Qur'an yang hidup adalah studi kualitatif. Studi semacam
ini lebih populer karena fokus utamanya terletak pada eksplorasi
nilai-nilai Al-Qur'an yang terdapat dalam kehidupan manusia,
alih-alih semata-mata pada upaya mengkuantifikasi seberapa besar
penerimaan, reaksi, atau dampak Al-Qur'an terhadap fenomena
sosial. Oleh karena itu, penelitian kualitatif dianggap lebih mampu
menggambarkan intensitas makna dan dinamika praktik
keagamaan yang hidup di kalangan umat Islam. Oleh karena itu,
penting untuk memberikan deskripsi yang lebih komprehensif
tentang desain penelitian kualitatif dalam studi Al-Qur'an yang
hidup, agar dapat berfungsi sebagai referensi metodologis dan
memperkaya teknik yang digunakan oleh para peneliti.

1) Desain Kajian Deskriptif-Analitis

Desain kajian utama dalam kajian Al-Qur'an hidup adalah
desain deskriptif-analitis. Sesuai namanya, desain ini berfokus
pada kajian mendalam terhadap satu kasus tunggal. Fenomena
atau gejala yang berkaitan dengan Al-Qur'an yang muncul di
masyarakat didefinisikan secara komprehensif dan kemudian
dianalisis menggunakan kerangka teori yang telah ditentukan.
Model kajian ini tidak memerlukan beberapa kasus sebagai



46

2)

alat kajian; melainkan, satu kasus saja sudah cukup untuk
kajian komprehensif. Sebagai contoh, penelitian yang
dilakukan oleh Alfatih Suryadilaga tentang praktik Al-Qur'an
hidup dalam komunitas tari salawat.

Ciri utama desain deskriptif-analitis adalah sifatnya yang
kasus per kasus, alih-alih berfokus pada area tertentu atau
kajian ayat tertentu sebagai titik awal. Oleh karena itu, jika
peneliti ingin mengeksplorasi praktik Al-Qur'an hidup yang
unik dan menyeluruh, desain ini merupakan pilihan yang
paling tepat. Sebaliknya, jika kajian diarahkan pada praktik
suatu ayat tertentu di lokasi tertentu, diperlukan desain yang
lebih tepat.

Salah satu contoh penelitian yang menggunakan desain
ini adalah tesis Imam Sudarmoko di UIN Malang, berjudul
"Al-Qur'an yang Hidup: Studi Kasus Gaya Hidup Sema'an Al-
Qur'an Legi Sabtu di Komunitas Sooko Ponorogo." Dalam
penelitiannya, = Sudarmoko  pertama-tama  memberikan
deskripsi lengkap tentang gaya hidup sema'an Al-Qur'an,
mulai dari sejarahnya, sejarah sosial budayanya, hingga
dinamika penerapannya. Selanjutnya, melalui analisis
deskripsi ini, 1a secara efektif mengungkap makna sema'an Al-
Qur'an dari perspektif komunitas Sooko Ponorogo.

Dengan demikian, kajian Sudarmoko merupakan contoh
nyata penerapan desain deskriptif-analitis dalam kajian Al-
Qur'an yang hidup. Penelitiannya tidak hanya mengarsipkan
praktik sema'an tetapi juga berusaha menafsirkan fenomena
tersebut secara ilmiah agar dapat dipahami sebagai bagian dari
kajian Al-Qur'an, terutama dalam konteks tradisi keagamaan
masyarakat Ponorogo.

Desain Kajian Tematik

Jika kita merasa tertantang untuk meneliti leibh dari satu
kasus, maka kita dapat menggunakan desain penelitian kedua,
yaitu desain tematik untuk penelitian Living Qur’an. Kajian
tematik ini dapat mencakup beberapa kasus, namun tetap
dalam satu pokok bahasan yang menyeluruh. Kajian ini
dilakukan untuk mengkaji praktik Al-Qur'an berdasarkan
permasalahannya. Ia digunakan untuk membaca keragaman
praktik (lebih dari satu praktik) pengamalan dan pengguanaan
Al-Qur’an di suatu daerah tertentu. Sehingga dapat dinyatakan
bahwa desain tematik ini cocok untuk kajian Living Qur’an
berbasis studi kasus atau studi tradisi.



3)

47

Jadi perbedaaan antara model tematik dengan kajian
deskriptif adalah terletak pada starting point-nya. Jika kita
berangkat dari sebuah praktik atau tradisi berbasis Al-Qur’an
untuk dijadikan sebagai fokus penelitian, maka model
deskriptif-analitis lebih tepat untuk digunakan. Namun, jika
kita berangkat dari keinginan untuk meneliti praktik sebuah
ayat di suatu komunitas, maka dapat dipilih model tematik
untuk desain penelitiannya.

Tujuan dan kegunaan penelitian Living Qur’an dengan
desain tematik ini adalah untuk mengungkap adanya
keragaman praktik ayat. Sebuah ayat yang satu, dapat
memiliki praktik yang beragam, bahkan ketika diterapkan
dalam satu wilayah sekalipun. Berbeda dengan desain
deskriptif-analitis, kita tidak dapat mengkaji dalam sebuah
penelitian terkait keragaman pengamalan ayat tersebut. Model
deskriptif-analitis hanya dapat mengkaji bagaimana satu
tradisi atau praktik tentang ayat itu dioperasionalkan dan
mengungkap seperti apa makna kultural-fungsionalnya.
Sedangkan dalam model tematik, kita dapat mengungkap
adanya perbedaan praktik sebuah ayat bertema tertentu di
sebuah komunitas berikut alas an yang mendasari keragaman
tersebut dan makna filosofis di balik praktik-praktik yang
beragam tersebut.

Desain Kajian Komparatif

Kajian komparatif adalah perbandingan antara dua atau
lebih versi Al-Qur'an yang masih hidup. Kajian semacam ini
dapat bermanfaat untuk mengkaji polarisasi Al-Qur'an yang
masih hidup dari masa ke masa dan ruang. Sebuah praktik ayat
boleh jadi berbeda dari periode Nabi, sahabat, tabi’in, hingga
ke geneasi kita, meskipun ayatnya sama persis. Begitu pula
pada waktu yang bersamaan, satu periode pun juga sangat
memungkinkan untuk terjadi perbedaan dalam merefleksikan
sebuah ayat, hanya karena perbedaan kondisi dan ruang
budaya atau letak geografis.

Kajian tentang kaligrafi ayat kursi misalnya, dapat
dikomparasikan antara di suatu tempat dengan di tempat
lainnya. Misalnya, ayat yang sama diletakkan di tempat yang
berbeda-beda, tentu memiliki makna fungsional yang berbeda-
beda pula. Contoh, ketika ia diletakkan oleh seseorang di
dalam sebuah wadah lalu dituangkan air untuk kemudian
diminum, maka terungkaplah bahwa makna fungsionalnya
adalah untuk obat, sarana penyembuh. Sedangkan di tempat



48

yang berbeda, ayat tersebut dijumpai juga di sepanjang
dinding masjid, yang ternyata setelah dikaji, ia dianggap
memiliki makna fungsional berupa pengingat kepada Allah
dan penenang hati, misalnya. Di tempat yang berbeda lagi,
ayat yang sama ditulis dengan model kaligrafi yang berbeda
pula. Ia ditemukan digantung di dalam mobil dan juga
dijumpai di papan-papan di sepanjang jalan, yang ternyata
makna fungsionalnya adalah sarana memohon keselamatan. la
juga sering ditempatkan di toko atau tempat kerja, yang
ternyata memiliki makna fungsional sebagai penarik rizki.
Kajian seperti itu sebenarnya dapat juga dikategorikan sebagai
kajian tematik, yaitu berdasarkan tema penggunaan ayat kursi
di beberapa tempat. Namun lebih tepatnya, ia disebut tematik-
komparatif.

Untuk menguraikan pandangan komparatif terhadap Al-
Qur'an yang hidup, kita dapat membedakan jenisnya: pertama,
evaluasi Al-Qur'an yang hidup dengan satu ayat dari tradisi,
masa, atau tempat yang luar biasa. Kedua, evaluasi Al-Qur'an
yang hidup dengan budaya lain yang serupa, tetapi tidak
berdasarkan pada ruh Al-Qur'an yang hidup. Jenis pertama itu
meniscayakan penelitian tentang perbandingan pengamalan,
penggunaan, ataupun pemaknaan fungsional satu ayat oleh
person atau komunitas yang berbeda-beda. Sedangkan jenis
kedua meniscayakan penelusuran perbedaan antara sebuah
tradisi yang didasari oleh semangat Living Qur’an dengan
tradisi lain yang serupa, namun tidak dilandasi oleh semangat
Living Qur’an.

Desain komparatif jenis pertama misalnya, dapat dijumpai
dalam melihat /iving hadis tentang anjuran berwalimah. Ini
dapat diteliti secara komparatif antara satu daerah dengan
daerah lainnya, antara individu dengan individu lainny,
maupun antara komunitas satu dengan komunitas lainnya.
Tentu, pertimbangan untuk memilih objek yang dibandingkan
tersebut haruslah tepat, proporsional dan tidak bisa asal
dibandingkan.

Sedangkan model desain komparatif jenis kedua,
misalnya adalah ketika kita hendak meneliti perbedaan antara
dua model tradisi yang serupa, namun berbeda landasannya,
maka akan dapat diketahui nilai-nilai Living Qur’an yang
tidak ada di tradisi lain. Sebagai contoh, kita hendak meneliti
budaya perayaan ulang tahun, antara ulang tahun yang didasari
oleh sekedar budaya, karena mengikuti trend, dan ulang tahun



49

yang didasari oleh semangat Living Qur’an tentu memiliki
nilai yang berbeda. Kedua jenis perayaan ulang tahun ini dapat
diteliti secara komparatif. Hasil dari studi komparatif ini
nantinya dapat menjadi rekomendasi dan bahan pertimbangan
bagi para ahli hukum Islam atau ahli fikih dalam menetapkan
fatwa atas sebuah kegiatan. Namun, perlu diingat, bahwa
penelitian Living Qur’an tidak boleh sampai pada tahap
berfatwa atas baik dan buruknya sebuah praktik tradisi yang
sedang dikaji.
b. Desain Penelitian Kuantitatif Living Qur’an
Satu hal yang perlu diingat adalah bahwa kajian Living Qur’an
tidak dapat sepenuhnya dilakukan secara kualitatif. Kajian ini juga
dapat diuji secara kuantitatif. Kajian kuantitatif ini mencoba
mengukur tingkat penerimaan publik terhadap suatu ayat melalui
data numerik yang diperoleh dari survei atau penelitian
eksperimental. Kajian kuantitatif terhadap Al-Qur'an yang hidup
membutuhkan evaluasi matematis untuk memproses, menafsirkan,
dan menganalisis fakta-fakta guna menarik kesimpulan kuantitatif.
Sedangkan penelitian kualitatif lebih menekankan pada kajian
tentang nilai dan makna budaya, makna kultural, atau makna
fungsional dalam praktik Living Qur’an. la tidak mengukur secara
pasti seberapa besar tingkat penerimaan masyarakat melalui
angka, namun melalui rasa, ekspresi, dan refleksi pengalaman.
Dalam rangka melihat respon masyarakat luas terhadap Al-
Qur’an, kita perlu menentukan variable-variabel yang akan
dijadikan sebagai alat ukur dan penafsiran data. Variabel-variabel
yang dijadikan sebagai dasar penelitan dalam hal ini dapat berupa
jenis kelamin, pendidikan, ekonomi, kelas sosial, umur, golongan
dan sebagainya. Variabel sendiri adalah merupakan sebuah konsep
yang mempunyai nilai. Misalnya, variabel jenis kelamin memiliki
nilai laki-laki dan Perempuan. Variabel umur memiliki nilai anak-
anak, remaja, dewasa, dan tua. Sedangkan variabel ekonomi,
memiliki nilai kaya dan miskin. Variabel holongan atau kelas
sosial memiliki nilai santri tradisional, santri modern, terdidik
dalam lembaga pendidikan agama formal, tidak terdidik agama,
dan seterusnya. Nilai-nilai tersebut kemudian akan memberikan
informasi yang jelas terkait dengan temuan dan sebaran data yang
dapat ditafsirkan sesuai dengan kerangka teori, rumusan masalah,
tujuan, dan hipotesis yang telah diajukan.
Variabel-variabel dalam sebuah penelitian ditentukan terutama
berdasarkan landasan teori yang digunakan, kemudian
dikonfirmasi melalui  hipotesis yang telah  dirumuskan



50

sebelumnya. Keragaman variabel sangat didorong oleh
kompleksitas desain penelitian: semakin mudah penelitiannya,
semakin sedikit variabel yang terlibat, dan sebaliknya, semakin
kompleks desain penelitian, semakin banyak variabel yang
digunakan.®

Dalam penelitian kuantitatif tentang Living Qur’an,
keberadaan variabel-variabel tersebut penting; bahkan, dapat
dikatakan bahwa inti dari penelitian ini adalah untuk mengungkap
dan menguji hubungan antar variabel. Hubungan ini dapat bersifat
simetris, resiprokal, atau asimetris. Hubungan simetris
menggambarkan situasi di mana satu variabel tidak terpengaruh
atau tidak memengaruhi variabel lain. Hubungan resiprokal
menunjukkan interaksi sebab-akibat yang memengaruhi variabel
lainnya. Hubungan asimetris, yang paling umum digunakan dalam
penelitian sosial, termasuk praktik Living Qur’an, terjadi ketika
satu atau lebih variabel independen memengaruhi variabel
lainnya.

Dari segi manfaat, penelitian kuantitatif tentang Al-Qur'an
yang dihayati memberikan kontribusi  penting dengan
menyediakan informasi terukur tentang seberapa banyak ayat-ayat
Al-Qur'an dikaji dan diadaptasi ke dalam kehidupan sehari-hari
dalam konteks sosial-agama. Melalui metode ini, seorang peneliti
dapat menentukan secara akurat tingkat penerimaan publik
terhadap suatu ayat tertentu, misalnya, apakah respons publik
telah mencapai 50 persen atau jauh di bawah angka tersebut.
Informasi numerik semacam ini sangat bermanfaat, tidak hanya
bagi para pendidik tetapi juga bagi pemerintah, aktivis dakwabh,
dan mereka yang berkepentingan dalam pembinaan kelompok-
kelompok Islam, karena dapat berfungsi sebagai dasar untuk
merancang strategi dan program kebijakan keagamaan yang lebih
terarah.

3. Tahapan-Tahapan Penelitian Living Qur’an

Pada dasarnya, metode penelitian adalah cara yang digunakan

oleh peneliti untuk mengungkapkan serangkaian prosedur yang
disusun secara sistematis, logis, rasional, dan terarah terkait dengan
tahapan sebelum, selama, dan setelah pengumpulan data, dengan

4 Husaini Usman dan Purnomo Setiady Akbar, Metodologi Penelitian Sosial,

Jakarta: Bumi Aksara, 2014, hal. 10-11.



51

tujuan untuk memberikan jawaban yang ilmiah terhadap perumusan
masalah akademik. *°

Demikian pula, dalam melakukan penelitian, kita perlu
memperhatikan setiap tahapan setelah memahami gambaran desain
penelitian. Kita tidak boleh memulai penelitian dengan langsung
membuat kesimpulan, kemudian melakukan analisis, dan baru
mengumpulkan data. Namun, jika selama proses penelitian kita perlu
melakukan revisi pada tahapan sebelumnya, hal tersebut masih
dianggap wajar dan dapat diterima. Secara teknis, metodologi kajian
tentang living Qur'an dapat dilakukan dengan mengikuti tahapan-
tahapan sebagai berikut:
a. Persiapan

Pada tahap persiapan penelitian Living Qur’an, langkah
pertama yang harus dilakukan adalah memastikan adanya
fenomena sosial yang berkaitan dengan Living Qur’an. Jika
fenomena tersebut terbukti mengandung nilai atau semangat
Living Qur’an, maka hal ini dapat dijadikan objek kajian dalam
penelitian tersebut. Langkah selanjutnya adalah mengidentifikasi
permasalahan yang akan diteliti. Menemukan masalah penelitian
sangat penting karena masalah tersebut merupakan syarat utama
dan rukun pertama dalam setiap penelitian.

Masalah penelitian atau problem akademik adalah suatu
kondisi di mana terdapat ketidaksesuaian antara teori dan fakta,
antara harapan dan kenyataan, atau antara idealitas dan realitas.
Ketidaksesuaian ini perlu dianalisis untuk mengetahui penyebab,
pokok permasalahan, atau solusinya. Proses pengkajian ini disebut
penelitian. Oleh karena itu, tanpa adanya masalah penelitian,
penelitian itu sendiri akan menjadi tidak relevan. Setelah masalah
penelitian terumuskan dengan jelas, langkah berikutnya adalah
melakukan tinjauan terhadap penelitian-penelitian sebelumnya.>!

Saat melakukan penelitian kita perlu memastikan adanya
informan ahli internal, seperti ulama setempat, sesepuh atau tokoh
yang memahami sejarah tradisi tersebut dengan baik, serta para
pelaku atau peneliti yang sudah mengkaji tradisi tersebut. Di sisi
lain, informan ahli eksternal meliputi para peneliti yang
mempelajari tradisi serupa di tempat lain, pengamat ilmu sosial,

0 Abdul Mustaqim, Metodologi Penelitian Living Qur'an Model Penelitian
Kualitatif, Yogyakarta: TERAS, 2007, hal. 71.

51 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilimu Living Qur“an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 268.



52

akademisi di bidang ilmu sosial, ahli ilmu Al-Qur'an, pejabat, serta
pelaku tradisi yang sama di lokasi lain.>
b. Merumuskan dan Memfokuskan Masalah

Setiap penelitian dimulai dengan adanya masalah, potensi,
atau sekadar rasa ingin tahu tentang suatu fenomena dalam
konteks sosial tertentu. Setelah masalah, potensi, atau keinginan
untuk memahami sesuatu dalam situasi sosial yang diteliti telah
ditetapkan, langkah selanjutnya adalah merumuskan masalah
penelitian, yang dapat berupa rumusan masalah deskriptif,
komparatif, atau asosiatif.>
1) Rumusan masalah deskriptif berfungsi sebagai panduan bagi

peneliti  untuk  mengeksplorasi,  memetakan, dan

menggambarkan suatu situasi sosial secara menyeluruh, luas,
dan mendalam.

2) Rumusan masalah komparatif adalah rumusan masalah yang
diarahkan untuk melakukan perbandingan antara dua konteks
sosial atau domain yang berbeda, sehingga dapat ditemukan
persamaan maupun perbedaan di antara keduanya.

3) Rumusan masalah asosiatif atau hubungan adalah rumusan
masalah yang digunakan untuk membangun keterkaitan antara
satu situasi sosial dengan situasi sosial lainnya, sehingga dapat
dipahami bagaimana pengaruh atau interaksi yang terjadi di
antara keduanya.

Dalam konteks penelitian kualitatif, ketiga gaya formulasi
masalah tersebut berkaitan erat dengan variabel penelitian. Oleh
karena itu, metode formulasi masalah harus dirumuskan secara
akurat dan spesifik agar dapat berfungsi sebagai acuan utama bagi
para peneliti. Metode formulasi masalah yang spesifik akan
membantu dalam menentukan landasan teori yang relevan,
merumuskan kerangka hipotesis (jika diperlukan),
mengembangkan perangkat penelitian yang tepat, dan memilih
strategi analisis statistik yang tepat untuk mendapatkan hasil
penelitian yang valid dan mendalam.>*

Sebagai sebuah rumusan, masalah penelitian sifatnya sangat
umum atau general, karena ia merupakan pertanyaan yang
mewakili sejumlah masalah yang lebih luas. Dengan menjawab

52 Ahmad Ubaydi Hasbillah, /lmu Living Qur“an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 272.

53 Sugiyono, Metode Penelitian Kombinasi (Mixsed Methods), Bandung: Alfabeta,
2017, hal. 476.

5% Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, Bandung:
Alfabeta, 2022, hal. 209.



53

satu rumusan masalah, banyak masalah lainnya akan secara
otomatis terjawab. Rumusan masalah ini kemudian akan menjadi
topik penelitian yang akan memandu arah penelitian tersebut.
Bahkan, kesimpulan penelitian akan berisi jawaban atas rumusan
masalah yang diajukan. Setelah masalah ditemukan dan tujuan
serta manfaat penelitian ditentukan, langkah selanjutnya adalah
menyusun kerangka teori yang mengacu pada teori-teori besar
yang relevan.

Dari rumusan masalah yang telah diuraikan dan dikembangkan
teorinya sesuai dengan tujuan dan manfaat yang telah ditentukan,
langkah selanjutnya adalah menyusun hipotesis atau kesimpulan
sementara. Fungsi dari kesimpulan sementara ini adalah untuk
memastikan bahwa peneliti benar-benar siap untuk melaksanakan
penelitian, dengan memiliki gambaran yang jelas dan mendetail
tentang teknis pelaksanaan penelitian yang akan dilakukan.®

c. Menemukan Posisi Penelitian dan Memastikan Orisinalitasnnya.

Setelah permasalahan penelitian diidentifikasi secara jelas,
tahapan penting berikutnya adalah menentukan posisi serta
orisinalitas penelitian. Penentuan ini krusial untuk memastikan
bahwa penelitian yang dilakukan memiliki kontribusi baru, tidak
bersifat repetitif, dan terhindar dari tuduhan plagiarisme. Oleh
karena itu, sebelum melanjutkan ke tahap selanjutnya, peneliti
perlu memahami secara tepat letak posisi penelitian dalam konteks
kajian yang sudah ada.

Salah satu cara untuk menentukan posisi penelitian serta
menjamin orisinalitasnya adalah melalui kegiatan tinjauan
pustaka. Proses ini umumnya dikenal sebagai penelusuran
terhadap penelitian-penelitian terdahulu yang memiliki relevansi.
Selain membantu memetakan posisi penelitian, tinjauan pustaka
juga berperan dalam memperkaya sudut pandang peneliti. Dengan
melakukan tinjauan yang komprehensif, peneliti akan memperoleh
keyakinan yang lebih kuat dalam melaksanakan penelitian yang
direncanakan.

Selanjutnya, guna memastikan orisinalitas penelitian, proses
tinjauan pustaka dapat dilakukan melalui beberapa tahapan
sebagai berikut:

1) Mengidentifikasi Persamaan dengan Penelitian Terdahulu

Langkah awal dalam  meninjau  pustaka  adalah

mengidentifikasi persamaan antara penelitian yang telah

55 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur“an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 273-274.



54

dilakukan sebelumnya dengan penelitian yang akan dilakukan.
Pustaka yang relevan untuk dijadikan rujukan dalam menilai
orisinalitas adalah literatur yang memiliki kesamaan signifikan
dengan rencana penelitian, baik dari segi topik, tema, objek
kajian, tujuan, pendekatan teori, permasalahan yang diangkat,
arah analisis, hingga kesimpulan. Referensi yang tidak
menunjukkan kesamaan substantif kurang tepat dijadikan
dasar pijakan dalam pembahasan orisinalitas.

2) Mengidentifikasi Perbedaan sebagai Indikator Kebaruan
Setelah kesamaan ditemukan, penting untuk mengidentifikasi
perbedaan yang ada. Adanya kemiripan tidak seharusnya
membuat peneliti merasa ragu atau justru tergoda untuk
meniru secara utuh. Perbedaan inilah yang menjadi indikator
kebaruan dan kontribusi ilmiah dari penelitian yang
direncanakan. Penelitian yang dikatakan orisinal bukanlah
yang sepenuhnya baru dalam tema, melainkan yang mampu
menunjukkan perbedaan signifikan dibandingkan dengan
penelitian terdahulu yang relevan.

3) Menguraikan Secara Sistematis Hasil Penelitian Terdahulu
Untuk memudahkan pencarian persamaan dan perbedaan,
peneliti  perlu menyajikan wuraian sistematis mengenai
penelitian-penelitian terdahulu yang relevan. Uraian tersebut
dapat disusun dengan menyoroti aspek-aspek penting seperti
latar belakang (introduksi), pendekatan dan metode penelitian
(metodologi), temuan dan analisis (diskusi), serta data yang
digunakan.

4) Menentukan Posisi Penelitian Secara Kritis
Tahapan akhir adalah menyatakan posisi penelitian secara
eksplisit berdasarkan hasil identifikasi persamaan dan
perbedaan. Peneliti dapat menyatakan bahwa penelitiannya
bertujuan untuk menyempurnakan, mengkritisi, membantah,
atau mengeksplorasi aspek lain dari penelitian sebelumnya.
Pernyataan ini menjadi landasan argumentatif yang
memperkuat orisinalitas dan kontribusi penelitian terhadap
pengembangan ilmu pengetahuan.>®

d. Merumuskan dan Mendesain Metodologi Penelitian

Setelah permasalahan penelitian dirumuskan secara jelas dan

fokus, barulah perumusan metodologi dapat dilakukan secara

tepat. Metodologi tidak dapat disusun sebelum terdapat kejelasan

56 Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 281-282.



55

mengenai permasalahan dan tujuan penelitian. Dalam merancang

metodologi, penting untuk memperhatikan unsur-unsur pokok

yang membentuk metodologi agar bersifat komprehensif dan

sesuai dengan kebutuhan penelitian. Khusus dalam penelitian

Living Qur’an, pendekatan yang digunakan berlandaskan pada

paradigma empirisme. Oleh karena itu, pendekatan dan jenis

penelitian yang dipilih harus selaras dengan prinsip-prinsip dasar

empirisme. Dengan demikian, dalam mendesain metodologi

penelitian, terdapat sejumlah aspek penting yang perlu

diperhatikan secara cermat antara lain:

1) Menentukan Jenis dan Pendekatan Penelitian
Pemilihan jenis dan pendekatan penelitian harus disesuaikan
dengan permasalahan, paradigma yang digunakan, afiliasi
keilmuan, serta kerangka teori yang melandasi kajian. Dalam
konteks penelitian Living Qur’an, pendekatan yang digunakan
dapat beragam tergantung fokus kajian, namun secara umum,
jenis penelitian yang digunakan adalah kualitatif, karena lebih
sesuai untuk menggali makna dan praktik yang hidup dalam
masyarakat.

2) Memahami Objek Penelitian Secara Mendalam
Penguasaan terhadap objek penelitian harus melampaui
pemahaman umum. Peneliti dituntut untuk mengenali objek
secara mendalam dan rinci, guna memastikan ketersediaan dan
kecukupan data yang diperlukan. Pemahaman ini menjadi
landasan penting untuk memperoleh data yang relevan dan
valid dalam menjawab rumusan masalah penelitian.

3) Menentukan Data, Jenis, Bentuk dan Sumber Data
Langkah ini mencakup identifikasi terhadap data yang
dibutuhkan, baik dari segi jenis, bentuk, maupun sumbernya.
Data yang dikumpulkan harus relevan dengan fokus masalah,
tujuan, dan objek penelitian. Dalam studi Living Qur’an,
menurut Syarifuddin dan Subkhani, terdapat empat jenis data
utama yang harus diperhatikan, yaitu praktik, bentuk resepsi,
teks, dan transmisi. Peneliti juga harus memastikan bahwa
data tersebut dapat diakses, karena tanpa data yang tersedia
dan dapat dijangkau, penelitian yang baik sekalipun tidak akan
dapat dilaksanakan secara efektif.

4) Menentukan Wilayah Penelitian
Dalam penelitian kualitatif, wilayah penelitian harus
dinyatakan secara eksplisit melalui lokasi penelitian dan unit
analisis. Lokasi tidak hanya disebutkan secara geografis
(misalnya nama desa atau komunitas), tetapi juga harus



56

dijelaskan alasan pemilihannya, terutama berkaitan dengan
eksistensi fenomena Living Qur’an di wilayah tersebut.
Misalnya, kegiatan pembacaan Al-Qur’an pada malam Nisfu
Sya’ban di Kampung Rawa Bogo, Kecamatan Jatiasih, Kota
Bekasi. Keunikan atau kekhasan lokasi tersebut menjadi
pertimbangan penting yang membedakannya dari lokasi lain.>’
5) Merumuskan Metode Pengumpulan Data
Merumuskan Metode Pengumpulan Data
Perencanaan pengumpulan data harus dirancang secara matang
dan sesuai dengan karakteristik penelitian. Dalam studi
kualitatif Living Qur’an, teknik yang lazim digunakan
meliputi observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan
studi dokumentasi. Pemahaman yang baik terhadap metode ini
akan mempermudah pelaksanaan penelitian serta menjamin
kualitas data yang diperoleh.
6) Menentukan Metode Analisis Data
Langkah terakhir adalah menetapkan metode analisis data.
Data yang telah dikumpulkan harus dianalisis secara sistematis
agar dapat memberikan makna yang sesuai dengan rumusan
masalah, tujuan, pendekatan, dan teori yang digunakan.
Analisis tidak hanya berfungsi untuk mereduksi kompleksitas
data, tetapi juga untuk menyusun, menginterpretasikan, dan
memaknai data secara akademik sehingga dapat memberikan
kontribusi  yang  bermakna terhadap  pengembangan
pengetahuan.®
e. Proses Pengumpulan Data
Setelah peneliti memiliki pemahaman yang mendalam
mengenai permasalahan yang dikaji—yakni produktivitas kerja
beserta faktor-faktor yang memengaruhinya—serta
mempertimbangkan rumusan masalah yang telah disusun, langkah
selanjutnya yang dilakukan adalah memasuki lokasi penelitian
atau situasi sosial (setting penelitian) guna melaksanakan proses
penelitian secara langsung di lapangan.®
Dalam proses pengumpulan data, terdapat sejumlah aspek
teknis yang perlu diperhatikan secara cermat. Hal ini mencakup
langkah-langkah yang harus dilakukan ketika melakukan
observasi, wawancara, maupun pengumpulan data melalui

57 Abdul Mustaqim, Metodologi Penelitian Living Qur'an Model Penelitian
Kualitatif, hal. 71.

8 Ahmad Ubaydi Hasbillah, llmu Living Qur’an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 282-286.

59 Sugiyono, Metode Penelitian Kombinasi, hal. 478.



57

dokumentasi. Setiap metode memiliki pendekatan teknis tersendiri
yang perlu dikuasai oleh peneliti. Selain itu, saat berinteraksi
langsung dengan narasumber atau informan, peneliti dituntut
untuk mampu menjaga sikap secara profesional dan etis, guna
menciptakan suasana yang kondusif serta memperoleh data yang
valid dan mendalam.®°

Oleh karena itu, sebagai instrumen utama dalam penelitian
kualitatif, peneliti dituntut memiliki kemampuan membangun
suasana interaksi yang nyaman agar responden merasa terbuka
dan leluasa dalam menyampaikan informasi, pengetahuan, serta
pengalaman yang dimilikinya—terutama yang relevan dengan
permasalahan penelitian. Dalam konteks ini, interaksi antara
peneliti dan subjek penelitian idealnya berlangsung secara natural
dan spontan, menyerupai percakapan santai. Peneliti berperan
sebagai fasilitator yang mampu memancing munculnya isu-isu
penting, sehingga wacana yang berkembang menjadi lebih rinci,
mendalam, dan bermakna dalam upaya menemukan jawaban atas
permasalahan yang dikaji.

Pertanyaan-pertanyaan yang diajukan kepada responden
sebaiknya dirumuskan dalam bentuk kalimat yang sederhana,
jelas, dan mudah dipahami, sehingga memudahkan responden
dalam memberikan jawaban. Hal ini penting karena informasi
yang diminta berkaitan dengan hal-hal yang telah melekat dalam
kehidupan atau pengalaman pribadi responden. Setelah itu,
wawancara diarahkan secara bertahap menuju topik utama
penelitian dan permasalahan akademik yang ingin dipecahkan,
tanpa menghilangkan kenyamanan dan spontanitas dalam proses
penggalian data.

1) Identitas Personal

Informasi dasar mengenai responden, meliputi tempat tinggal,

latar belakang keluarga, jenis pekerjaan, daerah asal, serta

jenjang pendidikan yang telah ditempuh.
2) Pengalaman Hidup

Uraian mengenai aktivitas harian, riwayat pendidikan formal

maupun nonformal, pengalaman dalam dunia kerja, serta

riwayat mobilitas atau perjalanan yang pernah dialami.
3) Pengetahuan

% Ahmad Ubaydi Hasbillah, Ilimu Living Qur“an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 288.



58

Penelusuran terhadap wawasan atau pemahaman responden
mengenai suatu peristiwa, fakta, atau informasi tertentu yang
relevan dengan konteks penelitian.

4) Pandangan atau Persepsi

Eksplorasi terhadap opini, cara pandang, kerangka berpikir,

penafsiran, maupun tanggapan kritis responden terhadap suatu

isu, fenomena, atau tema penelitian.
5) Aspek Emosional

Menggali ekspresi perasaan yang dialami responden dalam

berbagai situasi, seperti rasa senang atau tidak senang,

ketenangan atau kegelisahan, serta sikap optimis atau pesimis
terhadap sesuatu.
6) Pengalaman Sensorik atau Penginderaan

Menanyakan hal-hal yang pernah dialami responden melalui

pancaindra, seperti apa yang mereka lihat, dengar, rasakan

secara fisik, maupun bentuk pengalaman sensorik lainnya

yang relevan dengan objek penelitian. 6!

Proses Pengolahan Data

Tahap paling kritis dalam kajian Al-Qur'an yang hidup,
sebagaimana dalam penelitian kualitatif modern, adalah analisis
data. Metode ini mencakup tinjauan mendalam, kategorisasi,
interpretasi, dan verifikasi informasi yang terkumpul. Tujuan
utamanya adalah memberikan makna sosial, instruksional, dan
ilmiah pada data agar hasil kajian dapat memberikan kontribusi
yang signifikan terhadap perkembangan informasi. Sejauh ini,
belum ada satu metode analisis yang umum, karena metode
kualitatif fleksibel dan sangat bergantung pada konteks kajian dan
sifat data yang dikaji.

Data yang terkumpul perlu segera dianalisis untuk menentukan
kesesuaiannya, apakah layak digunakan sebagai data utama atau
data sekunder. Data yang dianggap tidak relevan harus
dihilangkan agar tidak mengganggu fokus penelitian. Tahap
selanjutnya adalah reduksi data, yang melibatkan penyaringan dan
penyederhanaan data agar lebih terarah dan terarah. Dari proses
ini, peneliti langsung menuju ke tahap paling penting: menarik
kesimpulan. Kesimpulan akhir yang lengkap adalah sintesis dari
keseluruhan sistem analisis dan terletak pada realisasi kajian.
Dalam menyiapkannya, peneliti hendaknya berhati-hati untuk
memastikan bahwa realisasinya hanya menjawab pernyataan

' Abdul Mustaqim, Metodologi Penelitian Living Qur'an Model Penelitian

Kualitatif, hal. 73.



59

kesulitan utama dengan benar, komprehensif, dan tidak
meninggalkan ambiguitas.
g. Penyajian dan Penyusunan Laporan Penelitian

Penyajian data dalam penelitian pada dasarnya terdiri atas dua
bentuk utama. Pertama, penyajian hasil analisis data berupa
deskripsi rinci dari para informan, yang disampaikan secara
autentik sesuai dengan ungkapan, pandangan, atau pengalaman
mereka, termasuk hasil observasi di lapangan, tanpa disertai
komentar, evaluasi, atau interpretasi dari peneliti. Kedua, berupa
bagian pembahasan, yaitu diskusi ilmiah yang mengaitkan temuan
data dengan kerangka teori yang telah digunakan. Pada tahap ini,
peneliti melakukan kajian teoritis terhadap data untuk
menjelaskan, menafsirkan, atau mengkritisi temuan penelitian
dalam konteks keilmuan yang relevan.®?

Tahapan penyajian atau pelaporan akhir penelitian memiliki
perbedaan mendasar dengan penyajian data yang telah dibahas
sebelumnya. Pelaporan akhir ini merupakan elemen paling
esensial pada fase penutup proses penelitian. la menjadi penanda
bahwa seluruh rangkaian penelitian telah mencapai tahap final.
Suatu penelitian hanya dapat dianggap tuntas apabila hasilnya
telah disusun dan disajikan dalam bentuk laporan ilmiah yang
utuh, sistematis, dan dapat dipertanggungjawabkan secara
akademis.

Dalam konteks penyusunan laporan penelitian, khususnya
dalam bidang Living Qur’an, terdapat beragam format dan model
penyajian yang dapat digunakan. Beberapa di antaranya meliputi
model infografis, videografis, artikel ilmiah, makalah, laporan
akademik umum, hingga karya ilmiah formal seperti skripsi, tesis,
dan disertasi. Masing-masing model tersebut memiliki
karakteristik dan teknik penyajian yang berbeda-beda, meskipun
semuanya tetap berada dalam ranah keilmuan. Perlu ditegaskan
bahwa keilmiahan suatu penelitian tidak ditentukan oleh bentuk
atau format pelaporannya, melainkan oleh ketepatan prosedur
metodologis yang diterapkan selama proses penelitian
berlangsung. Oleh karena itu, penelitian yang dilaksanakan secara
sistematis dan sesuai dengan prinsip-prinsip ilmiah dapat

62 Abdul Mustagim, Metodologi Penelitian Living Qur'an Model Penelitian
Kualitatif, hal. 77.



60

dilaporkan dalam berbagai bentuk penyajian yang relevan dan
sesuai dengan kebutuhan.%

C. Teori Sosiologi Pengetahuan Karl Mannheim
1. Pengertian Sosiologi Pengetahuan

Sosiologi pengetahuan merupakan salah satu cabang terbaru
dalam ilmu sosiologi. Cabang ini bertujuan untuk memahami
hubungan antara pengetahuan dengan realitas kehidupan. Dalam
pendekatannya yang bersifat sosiologis dan historis, sosiologi
pengetahuan menelusuri bagaimana hubungan tersebut terbentuk dan
berkembang dalam sejarah pemikiran manusia. Cabang ini hadir
untuk merumuskan kriteria praktis dalam mengkaji keterkaitan antara
proses berpikir dan tindakan manusia. Selain itu, sosiologi
pengetahuan juga berupaya menyusun teori yang relevan dengan
kondisi zaman sekarang, terutama dalam memahami peran faktor-
faktor non-teoritis yang memengaruhi terbentuknya pengetahuan.

Sosiologi Pengetahuan menetapkan perannya dalam mengkaji
bagaimana pengetahuan dipengaruhi oleh kondisi sosial, serta
menjelaskan  hubungan-hubungan yang terdapat dalam ilmu
pengetahuan itu sendiri. Hubungan-hubungan tersebut juga
dimanfaatkan sebagai alat analisis dalam penelitian. Ketika pengaruh
latar belakang sosial terhadap pengetahuan masih belum jelas atau
bersifat ~ kabur, sosiologi  pengetahuan  berupaya  untuk
menyederhanakan dan memperjelas kesimpulan-kesimpulan yang
berkaitan dengan permasalahan tersebut.%*

2. Sejarah Perkembangan Sosiologi Pengetahuan

Secara konseptual, kemunculan sosiologi teknologi dapat
dipahami sebagai respons terhadap paradigma dominan ilmu-ilmu
sosial, yang pada perkembangan awalnya sebagian besar mengikuti
teknik ilmu-ilmu alam, baik secara teori, teknik, maupun
epistemologi. Hingga awal abad ke-20, metode-metode klinis yang
dikembangkan oleh ilmu-ilmu alam masih berada pada puncaknya.
Menanggapi dominasi ini, ilmu-ilmu sosial berusaha mengembangkan
metode-metode yang lebih sesuai dengan karakteristik dalam
perangkat kajiannya. Hal ini memunculkan perdebatan metodologis
antara ilmu-ilmu alam dan ilmu-ilmu sosiokultural. Sementara ilmu-
ilmu alam berorientasi pada erklaren (klarifikasi kausal-empiris),

9 Ahmad Ubaydi Hasbillah, /lmu Living Qur“an Hadis Ontologi, Epistemologi dan
Aksiologi, hal. 288.

64 Karl Mannheim, Ideologi dan Utopia, terj. Budi Hardinan, Yogyakarta: Kanisius,
2002, hal. 287.



61

ilmu-ilmu sosiokultural menekankan verstehen (makna data). Pola
perbedaan ini juga terlihat dalam perkembangan subjek sosiologi,
yang berupaya menafsirkan realitas sosial dan memahami dinamika
kekacauan masyarakat melalui berbagai perspektif teoretis para
sosiolog.%®

Dalam konteks ini, sosiologi data muncul sebagai cabang ilmu
yang sangat baru. Departemen ini muncul karena sebelumnya hanya
ada sedikit studi kritis tentang seberapa besar pengaruh unsur-unsur
sosial terhadap konstruksi pengetahuan. Fokus utama sosiologi
pengetahuan adalah mengkaji hubungan timbal balik antara pemikiran
dan masyarakat, dengan perhatian khusus pada dimensi sosial dan
eksistensial pengetahuan itu sendiri. Akar gagasannya dapat ditelusuri
kembali ke gaya hidup intelektual Jerman abad ke-19, melalui
pemikiran tokoh-tokoh luar biasa seperti Karl Marx, Friedrich
Nietzsche, dan para pemikir historis. Tidak mengherankan jika banyak
mahasiswa mengaitkan perkembangan sosiologi pengetahuan dengan
konteks historis perkembangan intelektual di Jerman selama periode
tersebut.%

Akar awal dari sosiologi pengetahuan sebenarnya sudah tampak
dalam pemikiran Karl Marx, khususnya melalui teorinya tentang
ideologi. Namun, dalam karya Marx, konsep sosiologi pengetahuan
masih belum dipisahkan secara jelas dari pembongkaran ideologi,
karena menurutnya, kelas-kelas sosial merupakan penyebar utama
ideologi. Selain Marx, benih pemikiran sosiologi pengetahuan juga
dapat ditemukan dalam karya Friedrich Nietzsche. Ia memadukan
pengamatan konkret dengan teori tentang dorongan-dorongan dasar
manusia, serta pandangan mengenai pengetahuan yang memiliki
kemiripan dengan pendekatan pragmatis. Nietzsche juga menerapkan
pendekatan sosiologis dengan menyalahkan (melakukan imputasi)
terhadap pola pikir tertentu berdasarkan kategori budaya aristokrat
dan demokratis, yang ia gunakan untuk menjelaskan beragam cara
pandang dan pola pikir dalam masyarakat.’

Sosiologi Pengetahuan memiliki keterkaitan yang kuat dengan
gagasan Karl Marx, di mana fokus utama Marx terletak pada
pandangannya bahwa pemikiran manusia berakar dari aktivitas
manusia itu sendiri yakni kerja dalam arti luas serta hubungan sosial

85 Ritzer, G. dan Goodman, D. J, Teori Sosiologi Modern, terj. Alimandan, Jakarta:
Kencana Prenada Media, 2008, hal 7.

% Diah Retno, dkk, Ringkasan Kumpulan Madzab Teori Sosial, Makasar: CV. Nur
Lina, 2018, hal. 171.

7 M. Fanani, Metode Studi Islam: Aplikasi Sosiologi Pengetahuan Sebagai Cara
Pandang, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010, hal. 35.



62

yang muncul dari aktivitas tersebut.®® Max Scheler dipandang sebagai

tokoh penting kedua dalam perkembangan gerakan ini, setelah
Edmund Husserl, pendiri aliran fenomenologi. Bagi Scheler,
fenomenologi bukanlah sekadar metode berpikir, melainkan suatu
sikap atau cara pandang terhadap realitas, di mana manusia
membangun hubungan langsung dengan kenyataan melalui intuisi,
yang disebutnya sebagai pengalaman fenomenologis. Dari sinilah
perhatian Scheler terhadap sosiologi berkembang, terutama ketika
pada awal abad ke-20 ia menyadari bahwa dunia tengah menuju
masyarakat global. Kondisi ini menuntut pendekatan baru dalam
memahami kebenaran, yakni pendekatan yang memungkinkan dialog
bermakna antara peradaban Timur dan Barat serta keterlibatan dalam
proyek bersama. Pendekatan tersebut, menurut Scheler, adalah
sosiologi pengetahuan.®® Sementara itu, Karl Mannheim menekankan
bahwa masyarakatlah yang membentuk dan memengaruhi pola-pola
pemikirannya sendiri. Bagi Mannheim, sosiologi pengetahuan
merupakan metode yang konstruktif untuk menelaah hampir seluruh
tahap perkembangan pemikiran manusia, dan ia menegaskan bahwa
tidak ada satu pun bentuk pemikiran manusia yang sepenuhnya bebas
dari pengaruh ideologis dalam konteks sosialnya.”
3. Sosiologi Pengetahuan Karl Mannheim

Karl Mannheim lahir di Budapest pada tanggal 27 Maret 1893
dalam keluarga Yahudi. Ia dibesarkan dalam lingkungan berbahasa
Jerman. Ayahnya, seorang warga negara Hungaria, bekerja di bidang
produksi tekstil, sementara ibunya berasal dari Jerman. Mannheim
menempuh pendidikan di Universitas Budapest, dengan fokus studi di
bidang filsafat, khususnya epistemologi. Disertasinya membahas
analisis struktural dalam ranah epistemologis. Seiring waktu, minat
Mannheim bergeser ke ilmu sosial, terutama terhadap pemikiran yang
dikembangkan oleh Max Weber, Max Scheler, dan Karl Marx. Ia
sempat terlibat secara singkat dalam pemerintahan yang berkuasa di
Hongaria antara tahun 1918 hingga 1919, masa di mana ia menjalin
persahabatan dengan Georg Lukacs, Menteri Kebudayaan Hongaria
saat itu.”!

88 P. L. Berger dan Luckmann, Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Risalah Tentang
Sosiologi Pengetahuan, terj. H. Basari, Jakarta: LP3ES, 2012, hal. 9.

% Gregory Baum, Agama Dalam Bayang-bayang Relativisme: Sebuah Analisis
Sosiologi Pengetahuan Karl Mannheim tentang Sintesa Kebenaran Historis — Normatif, terj.
A. M. Chaeri dan M. Arow, Yogyakarta: Tiara Wacana, 1999, hal. 13.

70 M. Fanani, Metode Studi Islam: Aplikasi Sosiologi Pengetahuan Sebagai Cara
Pandang, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010, hal. 13.

"' Herman Arisandi, Buku Pintar Pemikiran Tokoh-tokoh Sosiologi dari Klasik
sampai Modern, Yogyakarta: IRCiSoD, 2015, 82.



63

Pada tahun 1925, Karl Mannheim pindah ke Heidelberg, Jerman,
dan mulai mengajar sebagai dosen di Universitas Heidelberg. Empat
tahun kemudian, ia diangkat sebagai guru besar di bidang sosiologi
dan ekonomi di Frankfurt. Namun, pada tahun 1933, ia diberhentikan
dari posisinya atas perintah Adolf Hitler. Setelah itu, Mannheim
bermigrasi ke London dan mengajar sosiologi di London School of
Economics (LSE). Di sana, ia memberikan kontribusi besar terhadap
perkembangan ilmu sosiologi, hingga menjadikan disiplin ini semakin
dihormati dan diakui secara akademik. Karl Mannheim wafat di
London pada tanggal 9 Januari 1947.72

Pemikiran Karl Mannheim mengenai sosiologi pengetahuan
memiliki kedalaman yang luar biasa. Ia memandang bahwa
masyarakat adalah subjek yang membentuk pola-pola pemikirannya
sendiri, sehingga dari pandangan inilah lahir teori sosiologi
pengetahuan. Bagi Mannheim, tidak ada pemikiran manusia yang
sepenuhnya bebas dari pengaruh ideologi maupun kondisi sosial. Oleh
karena itu, ia menegaskan bahwa tindakan manusia terbentuk dari dua
aspek utama, yakni perilaku (behaviour) dan makna (meaning).”®
Tujuan utama dari sosiologi pengetahuan, menurutnya, adalah untuk
mengungkap pola-pola realitas sosial dalam kehidupan masyarakat.”

Dalam karyanya yang berjudul Ideologi dan Utopia, Karl
Mannheim memperkenalkan teori sosiologi pengetahuan beserta
sejumlah prinsip penting yang mendasarinya. Pertama, setiap gagasan
dalam masyarakat terbentuk dan dipengaruhi oleh kondisi sosial
tempat ide itu muncul. Kedua, setiap kelompok sosial dapat dikenali
melalui perilaku, pola pikir, serta tindakan individu maupun
kolektifnya. Ketiga, pandangan dan perilaku individu tidak
sepenuhnya berasal dari dirinya sendiri, melainkan sering kali
dipengaruhi atau diadopsi dari ide-ide yang berkembang dalam
lingkungan sosialnya. Keempat, manusia tidak dapat bertindak secara
terisolasi, melainkan selalu berinteraksi dan bertindak bersama
dengan kelompok lain, meskipun kelompok tersebut mungkin
memiliki pandangan yang berbeda atau bahkan bertentangan. Kelima,
dalam setiap fenomena sosial, terdapat aktor sosial yang menyebarkan
suatu ide hingga ide tersebut menjadi dominan di tengah masyarakat.

2 Herman Arisandi, Buku Pintar Pemikiran Tokoh-tokoh Sosiologi dari Klasik
sampai Modern, Yogyakarta: IRCiSoD, 2015, 82.

3 Ramli, Mannheim Membaca Tafsir Quraish Shihab dan Bahtiar Nasir Tentang
Auliya"* Surah Al-Maidah Ayat 51, hal. 100.

74 Muhammad Imdad, Melawan Liberalisasi Pengetahuan Kontemporer; Menjajaki
Kemungkinan Islamisasi Sosiologi Pengetahuan, Tawazun: Jurnal Pendidikan Islam §, No. 1
2015, hal. 91.



64

Berdasarkan hal-hal tersebut, dapat disimpulkan bahwa suatu
pemikiran atau aliran intelektual tidak mungkin dipahami secara utuh
tanpa terlebih dahulu memahami konteks sosial di balik perilaku
masyarakatnya.

Karl Mannheim, seorang sosiolog terkemuka, menekankan
pentingnya memahami tindakan manusia melalui dua dimensi utama:
1. Perilaku (behaviour) — yaitu aspek lahiriah atau tampak dari

tindakan manusia.
2. Makna (meaning) — yaitu maksud, tujuan, atau arti yang
terkandung dalam tindakan tersebut.

Untuk memahami tindakan sosial, Mannheim menegaskan
bahwa keduanya harus dikaji secara bersama-sama, baik dalam
konteks individu maupun kelompok sosial.

Berdasarkan = pendekatan  tersebut, @ Karl =~ Mannheim
mengklasifikasikan makna prilaku dari suatu tindakan sosial menjadi
tiga bagian, yaitu:

1. Makna Objektif (Objective Meaning)
Merupakan makna yang dimiliki oleh suatu tindakan sosial
sebagaimana dipahami secara umum oleh masyarakat atau
kelompok sosial tertentu. Makna ini tidak tergantung pada niat
atau kesadaran individu yang melakukan tindakan tersebut.

2. Makna Ekspresif (Expressive Meaning)
Menggambarkan makna yang berasal dari perasaan, emosi, atau
kondisi batin si pelaku. Ini menunjukkan ekspresi pribadi dari
individu yang bersangkutan dalam tindakannya.

3. Makna Dokumenter (Documentary Meaning)
Merupakan makna yang lebih dalam atau tersembunyi yang bisa
ditafsirkan dari suatu tindakan sebagai petunjuk terhadap sistem
nilai, pola pikir, atau pandangan dunia tertentu. Makna ini bersifat
interpretatif dan sering digunakan dalam sosiologi pengetahuan
untuk memahami dunia batin atau struktur ideologi di balik
tindakan sosial.

Dengan pendekatan ini, Mannheim berusaha mengungkap
kompleksitas tindakan sosial, tidak hanya berdasarkan apa yang
terlihat secara fisik (prilaku), tetapi juga pada makna mendalam yang
membentuk tindakan tersebut dalam konteks sosial dan historis.”

75 Karl Mannheim, Ideologi dan Utopia: Menyingkap Kaitan Pikiran dan Politik,

terj. F. Budi Hardiman, Yogyakarta: Kanisius, 1991, hal. 43.



BAB 111

RITUAL ZIARAH KUBUR DI MAKAM KERAMAT HABIB ALI BIN

ABDURRAHMAN AL HABSYI DI KWITANG

A. Ziarah Kubur dalam Islam

1.

Makna Ziarah Kubur

Istilah ziarah kubur terdiri dari beberapa frasa, masing-masing
dengan makna tertentu. Kata ziarah umumnya dipahami sebagai
kegiatan mengunjungi, mendatangi, atau berziarah, sedangkan
"kubur" merujuk pada makam atau tempat peristirahatan terakhir
orang yang telah meninggal. Dengan demikian, ziarah kubur dapat
diartikan sebagai kegiatan mengunjungi makam.! Menurut Moh.
Thalib, ziarah kubur adalah kunjungan ke makam dengan tujuan
mengenang dan mengingat orang yang telah meninggal.?

Secara etimologis, istilah ziarah berasal dari bahasa Arab, yang
merupakan bentuk isim masdar dari kata zara, yazuru dan ziyarah,
yang berarti mengunjungi.> Sementara itu, kata makam juga berasal
dari bahasa Arab yang berarti kedudukan. Kemudian bergeser makna
di dalam bahasa Indonesia yang merujuk pada kuburan.* Dengan
demikian, ziarah makam dapat dipahami secara sederhana sebagai

! Sibtu Asnawi, Adab Tata Cara Ziarah Kubur, Kudus: Menara, 1996, hal. 2
2 Moh. Thalib, Figih Nabawi, Surabaya: al-ikhlas, t.t, hal. 108
3 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir Arab-Indonesia, Surabaya: Pustaka

Progresif, 2002, hal. 592.

4 Ahmad Warson Munawwir, Tuntunan Praktis Ziarah Kubur, Yogyakarta: Pustaka

Pesantren, 2010, hal. 33.

65



66

kegiatan mengunjungi makam. Menurut Quraish Sihab, dalam
Al-Qur'an, kata ziarah selalu dipadukan dengan kata kubur, yang
menunjukkan adanya hubungan yang erat antara ziarah dan makam
atau kuburan.’

Dalam praktik keagamaan Islam, ziarah kubur merupakan
kegiatan yang dapat dilakukan oleh perempuan maupun laki-laki,
dengan tujuan utama mendoakan orang yang telah meninggal dan
belajar dari kematian. Melalui ziarah kubur, para peziarah diingatkan
akan kefanaan hidup dan akhirat, sehingga memberikan makna
religius sekaligus reflektif bagi mereka yang berpartisipasi.

Ziarah kubur merupakan ibadah yang sangat mulia di sisi Allah
SWT, yang dilaksanakan dengan prinsip wasath, yaitu seimbang
antara tidak berlebihan (ifrath) dan tidak pula meremehkan (tafrith).
Dalam melaksanakan ziarah, para peziarah mengunjungi makam-
makam yang dapat memberikan pelajaran berharga dari perjalanan
hidup mereka, antara lain:®
a. Ziarah ke makam para Nabi, sahabat, serta tabi‘ tabi ‘in dilakukan

sebagai bentuk penghormatan terhadap peran mereka dalam
menyebarkan dan memperkenalkan ajaran Islam hingga agama ini
berkembang sebagaimana adanya saat ini.

b. Ziarah ke makam para Wali, Kiai, Ustadz, maupun Ustadzah
dimaksudkan untuk mengenang jasa mereka dalam menyebarkan
ilmu agama, ilmu pengetahuan umum, serta berbagai pengetahuan
bermanfaat yang telah memberikan kontribusi besar bagi
kehidupan umat manusia.

c. Ziarah ke makam keluarga, kerabat dekat, maupun sahabat
dilaksanakan sebagai wujud ikatan emosional dan penghormatan
terhadap hubungan kekerabatan yang erat antara peziarah dengan
orang yang telah wafat.

2. Hukum Ziarah Kubur dalam Islam

Setiap makhluk hidup pada dasarnya akan menghadapi
kematian. Oleh karena itu, hakikat utama ziarah kubur adalah
menjadikan kematian sebagai sarana refleksi, bukan untuk melakukan
hal-hal yang menyimpang dari ajaran Islam. Dalam perspektif syariat,
ziarah kubur dipandang sebagai cara untuk menuai pelajaran ( ibrah)
sekaligus sebagai pengingat akan kematian.’

5 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 1994, hal. 353.

¢ Ja’far Subhani, Tawassul, Tabaruk, Ziarah Kubur, Karamah Wali Apakah
Termasuk Ajaran Islam, Bandung: Pustaka Hidayah, 2010, hal. 69

7 Mutmainah Afra Rabbani, Adab Berziarah Kubur Untuk Wanita, Tangerang:
Lembar Pustaka Indonesia, 2014, hal. 10-11.



67

Nabi Muhammad saw. memberikan izin kepada umat Islam
untuk melakukan ziarah kubur dengan tujuan mendoakan saudara-
saudara seiman yang telah meninggal dunia. Praktik ini termasuk
dalam praktik-praktik yang dianjurkan dalam Islam. Sebagaimana
dinyatakan dalam Figh al-Sunnah, hukum ziarah kubur ditetapkan
sebagai sunah bagi laki-laki, sedangkan bagi perempuan hukumnya
makruh. Ketentuan hukum ini telah lazim di kalangan ulama,
sehingga dapat dijadikan pedoman bagi umat Islam dalam
menjalankan budaya ziarah kubur sesuai dengan tuntunan agama.®

Qs B0 5 oo Wil e D e 0 055 0606 el Ge i 0l e

Pla 55558
Dari 1bn Buraidah, dari ayahnya, ia berkata: Rasulullah SAW
bersabda, "Aku pernah melarang kalian untuk berziarah kubur,
namun sekarang kalian diperbolehkan melakukannya.” (HR. Muslim)

3ok o RS &l e D) e 0 U600 06 (06 e G B0 o e

1055291 A& R G W 5558 ¢ sl
Dari 1bn Buraidah, dari ayahnya, ia berkata: Rasulullah SAW
bersabda, "Aku dahulu pernah melarang kalian untuk berziarah
kubur, namun sekarang berziarahlah kalian semua. Karena, dengan
berziarah, itu akan mengingatkan kalian pada kehidupan akhirat."”
(HR. Imam Ahmad)

Hadits tentang larangan ziarah kubur pada awal Islam dipahami
oleh para ulama sebagai larangan sementara. Larangan ini kemudian
dinyatakan telah dicabut, sehingga ziarah kubur diperbolehkan bagi
pria dan wanita. Dalam Musnad al-Imam Ahmad dijelaskan bahwa
hadits larangan tersebut disampaikan sebelum Rasulullah saw. Setelah
izin ini diberikan, hukum ziarah berlaku secara umum bagi seluruh
umat Islam. Dalam praktiknya, para peziarah dianjurkan untuk
membaca Al-Qur'an dan melakukan amalan lainnya. Imam Nawawi
bahkan mengutip pendapat Imam al-Syafi'i yang menekankan sunah
membaca Al-Qur'an di makam, dan jika dilakukan sampai tuntas,
maka dianggap lebih serius.

Ziarah kubur pada hakikatnya tidak dapat dipahami hanya
sebagai aktivitas kunjungan semata, melainkan sebagai praktik yang

8 Mutmainah Afra Rabbani, Adab Berziarah Kubur Untuk Wanita, Tangerang:
Lembar Pustaka Indonesia, 2014, hal. 45.

® Muslim bin al-Hajjaj, Shahih Muslim, Beirut: Dar al-Fikr, 1420 H, juz 3, hal. 977,
no. hadis 1977.

10 Ahmad bin Hanbal, Musnad al-Imam Ahmad, Beirut: Muassasat al-Risalah, 1420
H juz 5, hal. 355, no. hadis 23055.



68

sarat dengan dimensi spiritual, simbolik, dan sosial. Dalam tradisi
Islam, kegiatan ini umumnya dilakukan dengan disertai bacaan doa
atau ayat-ayat Al-Qur’an, yang pelaksanaannya kerap menyesuaikan
dengan adat dan kebiasaan masyarakat setempat. Ziarah memberikan
manfaat yang bersifat timbal balik: bagi yang telah wafat, berupa
pahala dari bacaan Al-Qur’an dan doa yang dipanjatkan; sementara
bagi peziarah, ziarah menjadi sarana refleksi diri sekaligus pengingat
akan kepastian kematian. Munawwir Abdul Fattah menegaskan bahwa
nilai dan hukum ziarah kubur ditentukan oleh orientasi serta niat
peziarah, sehingga dalam praktiknya ia bisa bernilai sunnah, makruh,
atau bahkan haram.

Dalam ajaran Islam, ziarah kubur dipandang sebagai amalan
yang dianjurkan bagi laki-laki maupun perempuan karena memiliki
nilai kemanfaatan yang besar. Bagi mereka yang telah meninggal,
kegiatan ini menjadi sarana penyampaian pahala melalui bacaan Al-
Qur’an dan doa yang dipanjatkan oleh peziarah. Sementara itu, bagi
pihak yang berziarah, praktik ini berfungsi sebagai pengingat akan
kepastian datangnya kematian sekaligus sebagai media untuk
mempertebal keimanan. Munawwir Abdul Fattah dalam karyanya
Tuntunan Praktis dalam Ziarah Kubur menegaskan bahwa ketentuan
hukum ziarah kubur tidak bersifat tunggal, melainkan dapat bernilai
sunnah, makruh, atau bahkan haram, sesuai dengan niat dan tujuan
yang melandasi pelaksanaannya.'!

Pada tahap awal perkembangan Islam, praktik ziarah kubur
sempat dilarang. Larangan ini muncul karena kondisi umat pada masa
itu masih sangat dekat dengan tradisi jahiliyah, di mana sebagian
masyarakat terbiasa melakukan praktik syirik seperti meminta-minta
kepada kuburan atau menganggapnya sebagai tempat keramat.
Perilaku tersebut jelas bertentangan dengan ajaran tauhid, bahkan
digolongkan sebagai dosa besar yang tidak akan diampuni kecuali
dengan pertobatan sebelum ajal menjemput. Selain itu, berbagai ritual
yang berkembang di sekitar kuburan juga dinilai menyimpang dari
prinsip-prinsip Islam. Namun, seiring dengan semakin kuatnya
keimanan para sahabat dan kedewasaan pola pikir mereka, kebiasaan
jahiliyah itu tidak lagi memengaruhi keyakinan mereka. Pada saat
itulah Rasulullah SAW memberikan izin untuk melaksanakan ziarah
kubur sebagai sarana doa, peringatan akan kematian, dan pengingat
terhadap kehidupan akhirat.'?

' Ahmad Warson Munawwir, Tuntunan Praktis Ziarah Kubur, Yogyakarta: Pustaka

Pesantren, 2010, hal. 11-12.

12 Ammatullah Amstrong, Khazanah Istilah Sufi: Kunci Memasuki Dunia Tashawuf,

Bandung: Mizan, 2002, h. 301.



69

Pada masa awal perkembangan Islam, Rasulullah SAW memang
melarang praktik ziarah kubur. Larangan ini dimaksudkan untuk
menjaga kemurnian akidah umat yang saat itu masih rapuh, agar tidak
kembali terjerumus pada perilaku syirik, seperti menjadikan kuburan
sebagai tempat pemujaan atau meminta sesuatu kepada orang yang
telah wafat. Namun, seiring dengan semakin kuatnya keyakinan umat
dan perkembangan Islam yang lebih matang, Rasulullah SAW
kemudian memberikan perintah dan anjuran untuk berziarah kubur.
Walau demikian, tidak dapat dipungkiri bahwa masih ada sebagian
orang yang mengunjungi makam dengan tujuan meminta pertolongan
atau hajat tertentu dari penghuni kubur, padahal hal tersebut
bertentangan dengan prinsip akidah Islam karena orang yang telah
meninggal tidak lagi mampu memberi manfaat maupun mudarat. Di
sisi lain, riwayat-riwayat hadis juga menegaskan bahwa Rasulullah
SAW menganjurkan ziarah kubur sebagai sarana untuk mendoakan
kaum Muslimin yang telah wafat, sekaligus sebagai pengingat bagi
yang hidup akan kepastian kematian. Dengan demikian, ziarah kubur
berfungsi sebagai media tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) yang
membantu manusia menjalani kehidupan dengan lebih terarah dan
penuh kesadaran spiritual. 3

Setelah Rasulullah SAW mencabut larangan ziarah kubur, para
ulama berbeda pandangan mengenai status hukum perintah yang
datang setelahnya. Sebagian ulama menafsirkan perintah tersebut
sebagai kewajiban, sementara kelompok lain menilainya sebagai
mubah, yakni boleh dilakukan atau ditinggalkan tanpa ada
konsekuensi hukum tertentu. Ada pula ulama yang berpendapat bahwa
hukum ziarah kubur adalah sunnah, yakni dianjurkan bagi umat Islam.
Namun demikian, masih terdapat pendapat minoritas yang berpegang
pada ketentuan awal, yaitu bahwa larangan tersebut tidak pernah
benar-benar dihapuskan, sehingga ziarah kubur tetap dianggap haram.

Adapun mengenai kaum laki-laki, para ulama sepakat
membolehkan mereka melaksanakan ziarah kubur. Imam Nawawi,
misalnya, mengutip pandangan Al-Abdary dan Al-Hazimy yang
menegaskan adanya ijma‘ (kesepakatan) di kalangan ulama bahwa

laki-laki diperbolehkan melakukan ziarah ke makam.
14

13 Asri Wulandari, “Nilai-Nilai Islam yang Terkandung dalam Tradisi Ziarah Kubur

pada Hari Raya Idul Fiti Kec. Tanjung batu Kel. Tanjung Batu Kab. Ogan Ilir”, Skripsi,
Palembang: UIN Raden Patah, 2016, hal. 34.

hal. 65.

4 Munzir Al-Musawa, Kembalilah Aqidahmu, Jakarta: Majelis Rasulullah, 2007,



70

Sebagian ulama memiliki pandangan yang berbeda terkait
hukum ziarah kubur setelah dihapusnya larangan pada masa awal
Islam. Tokoh-tokoh seperti Ibnu Sirin, Imam An-Nakha’i, dan Al-
Sya’bi berpendapat bahwa hukum ziarah kubur adalah makruh,
sehingga lebih baik dihindari meskipun tidak sampai pada derajat
keharaman.

Di sisi lain, ada ulama yang memahami perintah Rasulullah
SAW setelah larangan tersebut sebagai indikasi bahwa hukum ziarah
kubur adalah mubah, yakni boleh dilakukan tanpa tuntutan atau
larangan. Pandangan ini antara lain dipegang oleh Imam Nawawi,
yang menekankan sisi kebolehan secara umum tanpa unsur kewajiban.

Berbeda dengan kedua pendapat tersebut, Ibnu Hazm justru
berpendapat lebih tegas dengan menyatakan bahwa ziarah kubur
bersifat wajib dan harus dilaksanakan minimal sekali seumur hidup.
Alasannya, terdapat beberapa riwayat sahih yang menegaskan bahwa
Rasulullah SAW secara eksplisit memerintahkan umatnya untuk
melakukan ziarah kubur, sehingga perintah tersebut dipahami sebagai
kewajiban syar‘i.'®

Perintah Rasulullah SAW tentang ziarah kubur oleh sebagian
ulama dipahami sebagai wajib, sebab dalam kaidah usul fikih,
perintah pada dasarnya menunjukkan kewajiban selama tidak ada dalil
lain yang mengalihkan pada hukum sunnah atau mubah. Karena itu,
mereka menilai ziarah kubur menjadi kewajiban minimal sekali
seumur hidup.

Namun, dalam praktiknya, para ulama memberi penekanan yang
berbeda, khususnya mengenai ziarah kubur bagi perempuan. Sebagian
ulama berpendapat bahwa hukumnya makruh, bukan karena menolak
substansi ziarah itu sendiri, melainkan mempertimbangkan kondisi
psikologis perempuan yang cenderung lembut hati, mudah tersentuh
emosi, menangis, atau meratap secara berlebihan. Kekhawatiran ini
ditekankan karena perilaku semacam itu bisa mengarah pada sikap
berlebihan dalam berduka, bahkan melalaikan kesadaran bahwa
segala sesuatu adalah dalam kekuasaan Allah SWT.!6

Para fuqaha dari empat mazhab besar, yakni Hanafi, Syafi‘i,
Maliki, dan Hanbali, memiliki kesepahaman bahwa berziarah ke

hal. 68.

5 Munzir Al-Musawa, Kembalilah Agidahmu, Jakarta: Majelis Rasulullah, 2007,

16 Syaikh Ja’far Subhani, Tawassul Tabarruk Ziarah Kubur Kubur Karamah Wali,

Jakarta: Pustaka Hidayah, 1989, hal. 47.



71

makam Rasulullah SAW termasuk amalan yang disyariatkan dengan
hukum sunnah. Hal ini ditegaskan, antara lain, oleh Sayyid Abu Bakr
bin Muhammad Shata al-Dimyati—yang dikenal dengan nama al-
Bakri—dalam karyanya [‘anah al-Talibin. Ta menegaskan bahwa
ziarah ke makam Nabi SAW dianjurkan karena menjadi salah satu
bentuk pendekatan diri kepada Allah SWT, dan anjuran ini berlaku
baik bagi laki-laki maupun perempuan. Pendapat tersebut juga
didukung oleh sejumlah ulama lain, seperti Ibnu Rif‘ah dan al-
Qomuli, yang menyatakan hal serupa.

Selain itu, ziarah ke makam para nabi, wali, dan ulama memiliki
kedudukan istimewa yang berbeda dengan ziarah ke makam kerabat.
Tujuan utamanya bukan hanya sekadar mengenang hubungan pribadi,
melainkan bentuk penghormatan dan pengagungan terhadap
kedudukan mereka di sisi Allah SWT. Dengan berziarah ke makam
orang-orang saleh tersebut, umat Islam berharap dapat memperoleh
keberkahan, kebaikan, serta pahala yang kelak bermanfaat di
akhirat.!”

Hal yang serupa juga dikemukakan oleh Imam Nawawi dalam
al-Majmu' syarh al-Muhadzab, kitab al-Idhah fil Manasik, Imam Al-
Mabhalli dalam Syarah al-Minhaj, Imam Zakaria al-Anshori dalam
Fath al-Wahab ‘ala Manhaj at-Thuldb, Ar-Romli dalam Nihdyah al-
Mutaj fi Syarh al-Minhaj, Khatib As-Syarbini dalam Mughni al-
Muhtaj fi Syarh al-Minhaj, Ibnu Hajar al-Haitami dalam Tuhfah al-
Minhaj syarah al-Manhaj, dan seluruh ulama sepakat (ijma’) bahwa
ziarah ke makam Nabi (khususnya), orang-orang saleh, syahid, ulama,
wali, dan kerabat hukumnya sunnah. '8

Para ulama Ahlussunnah sepakat bahwa ziarah kubur bagi laki-
laki hukumnya sunnah secara mutlak, baik yang diziarahi adalah
kubur orang Islam biasa, kubur para wali, orang shalih, maupun kubur
Nabi. Sedangkan untuk ziarah kubur bagi perempuan yang telah
mendapatkan izin dari suami atau walinya, para ulama memberikan
rincian hukum sebagai berikut:!’

1. Jika ziarah tidak menimbulkan hal yang terlarang dan yang
diziarahi adalah kubur Nabi, wali, ulama, atau orang shalih, maka
hukumnya sunnah.

17 Sayyid Abu Bakr Muhammad Shata al-Dimyati, I ‘anah al-Talibin ‘ala Hall Alfaz
Fath al-Mu ‘in, juz 2, Beirut: Dar Ibnu ‘Ashomah, 2005, hal. 162.

18 Sayyid Abu Bakr Muhammad Shata al-Dimyati, I ‘anah al-Talibin ‘ala Hall Alfaz
Fath al-Mu ‘in, juz 2, Beirut: Dar Ibnu ‘Ashomah, 2005, hal. 161.

19 Jalaluddin as-Suyuthi, Ziarah Ke Alam Barzakh, Bandung: PT. Pustaka Hidayah,
1999, hal. 7.



72

2. Jika ziarah tidak menimbulkan hal yang terlarang dan yang
diziarahi adalah kubur orang biasa, sebagian ulama mengatakan
hukumnya boleh, sementara sebagian lainnya mengatakan
hukumnya makruh.

3. Jika ziarah menimbulkan hal yang terlarang, maka hukumnya
haram.

Syariat ziarah kubur telah menjadi bagian dari praktik umat
Islam sejak masa Rasulullah SAW, dan konsensus para ulama
menguatkan legitimasi ibadah ini. Namun demikian, pada abad ke-14
di wilayah Syam (Suriah), muncul sekelompok kecil yang dikenal
sangat fanatik, dengan Taqi ad-Din Ibn Taymiyyah sebagai tokoh
sentral. la menyuarakan pandangan kritisnya melalui khutbah dan
tulisan, yang berisi kecaman terhadap praktik keagamaan umat Islam
pada masa itu. Menurutnya, masyarakat terlalu  sibuk
memperdebatkan perbedaan antara sunnah dan bid‘ah, sehingga
menjauh dari inti ajaran Islam.

Lebih jauh, Ibn Taymiyyah menolak segala bentuk inovasi
keagamaan (bid ‘ah) yang dianggapnya telah menyimpang dari prinsip
Islam yang murni. la juga mengkritik keras pengaruh filsafat dan
teologi kalam Asy‘ariyah yang telah berkembang luas di kalangan
umat Islam. Selain itu, ia menolak praktik pengagungan yang
berlebihan terhadap Nabi dan para wali, karena dianggap bertentangan
dengan prinsip tauhid. Bahkan, ia menentang tradisi ziarah ke makam
Nabi Muhammad SAW yang dipandang sebagian kalangan sebagai
pelengkap ibadah haji. Menurut Ibn Taymiyyah, praktik tersebut tidak
memiliki dasar yang sahih dan justru merusak kesucian ajaran Islam
yang sejati.?’

Namun, Sayyid Muhammad bin Alwi al-Maliki al-Hasani dalam
karyanya mengutip kitab Iqtidha al-Shirath al-Mustagim karya Ibn
Taymiyyah, yang memperlihatkan bahwa sebenarnya Ibn Taymiyyah
tidak menolak praktik ziarah secara mutlak. Ia bahkan mengakui
adanya keutamaan dan kemuliaan pada makam para wali Allah. Hal
tersebut ditandai dengan berbagai peristiwa luar biasa yang kerap
terjadi di sekitar makam para nabi dan orang-orang saleh, seperti
turunnya cahaya, hadirnya malaikat, serta kenyataan bahwa setan dan
hewan enggan mendekati tempat tersebut.?!

Lebih jauh lagi, disebutkan pula adanya fenomena api yang
tidak mampu membakar kuburan dan orang-orang yang berada di
sekitarnya, serta keyakinan bahwa sebagian nabi maupun orang saleh

20 Ignaz Goldziher, Pengantar Teologi Dan Hukum Islam, hal. 235.
2l Muhammad bin Alwi al Maliki al Hasani, az- Ziarah an- Nabawiyah, hal. 84-85.



73

memberikan syafaat kepada mereka yang dimakamkan di dekatnya.
Keutamaan lainnya adalah kebiasaan masyarakat menguburkan
jenazah di sekitar makam tokoh-tokoh tersebut, karena diyakini dapat
menghadirkan ketenangan, kedamaian, dan perlindungan dari azab
bagi mereka yang menghormatinya. Seluruh peristiwa ini dipandang
sebagai realitas yang nyata dan tidak termasuk dalam kategori
larangan menjadikan kuburan sebagai masjid. Dengan demikian,
segala kemuliaan dan rahmat yang terjadi di makam para nabi dan
orang-orang saleh mencerminkan kehormatan besar yang
dianugerahkan Allah SWT kepada mereka, melebihi batas
pemahaman manusia pada umumnya.

Gagasan-gagasan yang dikemukakan Ibn Taymiyyah pada
akhirnya tidak memperoleh penerimaan luas. Hal ini disebabkan oleh
keberhasilan seorang ulama besar, Hujjah al-Islam Abu Hamid
Muhammad al-Ghazali, yang mampu merumuskan sintesis antara
ritualisme, rasionalisme, dogmatisme, dan mistisisme. Kerangka
pemikiran al-Ghazali tersebut kemudian menjadi warisan intelektual
yang diterima secara luas oleh kalangan umat Islam Suni pada periode
sebelumnya. Namun, berbagai pandangan kontroversial Ibn
Taymiyyah menimbulkan polemik sehingga ia beberapa kali
dihadapkan pada majelis para ulama, hingga akhirnya wafat dalam
penjara pada tahun 1328. Sesudah itu, perdebatan dalam khazanah
literatur keagamaan lebih banyak bergeser pada diskusi seputar posisi
Ibn Taymiyyah: apakah ia harus dipandang sebagai pembaru yang
dianggap membawa ajaran bid‘ah, atau justru sebagai seorang
pembela sunnah yang konsisten dan teguh.?

Selama kurang lebih empat abad, pemikiran Ibn Taymiyyah
tidak menampakkan pengaruh yang dominan, meskipun gaungnya
tetap hadir dalam tradisi intelektual Islam. Karya-karyanya tetap
dipelajari dan ditelaah, bahkan dijadikan sumber inspirasi oleh
sebagian kalangan sebagai kekuatan laten yang sewaktu-waktu dapat
membangkitkan gerakan perlawanan terhadap praktik bid‘ah.
Memasuki abad ke-18, muncul sosok Muhammad ibn ‘Abd al-
Wahhab (1787 M) yang banyak dipengaruhi oleh kajian mendalam
terhadap tulisan-tulisan Ibn Taymiyyah, sehingga ia melanjutkan dan
menghidupkan kembali gagasan perjuangan yang pernah dirintis
sebelumnya.?’

Pada hakikatnya, Ibn ‘Abd al-Wahhab tidak serta-merta
mengharamkan praktik ziarah kubur, tidak pula mengkafirkan orang-

22 Ignaz Goldziher, Pengantar Teologi Dan Hukum Islam, hal. 235.
2 Ignaz Goldziher, Pengantar Teologi Dan Hukum Islam, hal. 236.



74

orang yang bertawasul dengan para wali dan orang saleh, atau
mengkafirkan tokoh sufi seperti Ibn ‘Arabi. Dalam karyanya ar-
Risalah al-Ula, yang dikutip oleh Sayyid Muhammad bin Alwi al-
Maliki al-Hasani, ia secara tegas membantah tuduhan-tuduhan
tersebut. Sulaiman bin Suhaim, salah satu penentangnya, menuduh
bahwa Ibn ‘Abd al-Wahhab menganggap seluruh kitab dari empat
mazhab sebagai sesat, bahwa umat Islam selama lebih dari enam abad
terakhir tidak lagi menganut agama yang benar, serta bahwa ia merasa
mampu berijtihad secara independen tanpa mengikuti tradisi taqlid.
Selain itu, Ibn ‘Abd al-Wahhab juga dituduh menilai perbedaan
pendapat ulama sebagai bencana, mengkafirkan orang-orang yang
bertawasul dengan para wali, dan bahkan mengkafirkan Imam al-
Bushiri karena bait syairnya yang berbunyi “Wahai makhluk paling
mulia.” Tuduhan lain menyebutkan bahwa ia berencana merobohkan
kubah makam Rasulullah SAW, mengganti talang emas Ka‘bah
dengan kayu, melarang ziarah ke makam Nabi maupun makam orang
tua, serta mengkafirkan orang yang bersumpah dengan selain Allah. Ia
juga dituduh mengkafirkan tokoh sufi seperti Ibn al-Faridl dan Ibn
‘Arabi, bahkan membakar kitab Dalailul Khairat dan Raudhul
Rayaahin, lalu menggantinya dengan judul Raudhul Syayaathiin.**

B. Ziarah Kubur Menurut Tradisi dan Budaya
1. Pengertian Tradisi

Istilah “tradisi” berasal dari kata Latin traditio yang bermakna
kebiasaan yang dilakukan secara berulang dengan pola yang serupa.?
Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), tradisi dipahami
sebagai adat atau kebiasaan yang diwariskan dari generasi ke
generasi, khususnya dari leluhur, dan tetap dijalankan dalam
kehidupan masyarakat. Sosiolog Soerjono Soekanto mendefinisikan
tradisi sebagai seperangkat kepercayaan yang diwariskan secara
turun-temurun dan masih dapat dipertahankan keberadaannya.?¢
Tradisi senantiasa terkait dengan dimensi waktu, dimulai dari masa
lampau sebagai titik awal pembentukannya, kemudian diwariskan ke
masa kini, serta dijaga keberlangsungannya untuk masa mendatang.
Hasan Hanif menegaskan bahwa tradisi mencakup berbagai aspek

24 Muhammad bin Alwi al Maliki al Hasani, Mafahim Yajib Antusohhiha, tp, 1425
H, hal. 83-84.

25 Ainur Rafiq, “Tradisi Selametan Jawa dalam prespektif Pendidikan Islam,” dalam
Jurnal at-Tagwa: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, Vol. 15, No. 2, 2019, hal. 96.

26 Soerjono Soekanto, Kamus Sosiologi, Jakarta: PT Raja Gravindo Persada, 1993,
hal. 459.



75

warisan dari masa lalu yang masih diterapkan hingga saat ini.?’ Secara
lebih luas, tradisi dapat dimaknai sebagai himpunan pengetahuan,
ajaran, kebiasaan, praktik, maupun cara pewarisan nilai-nilai tersebut
dari satu generasi ke generasi berikutnya. Sejalan dengan pandangan
Badudu Zain, tradisi merupakan kebiasaan yang diwariskan secara
turun-temurun dan terus dipraktikkan dalam masyarakat, meskipun
bentuknya dapat berbeda sesuai dengan lingkungan, suku, atau
komunitas tertentu.

Menurut Ensiklopedia, tradisi dipahami sebagai “kebiasaan”
atau praktik masyarakat yang dilakukan secara berulang dan
diwariskan antar generasi. Dalam pemaknaan yang lebih terbatas,
tradisi dapat dimengerti sebagai himpunan objek material maupun
gagasan yang diberi nilai atau makna tertentu, berasal dari masa
lampau, namun tetap mengalami perkembangan dan perubahan.
Kehadiran tradisi biasanya muncul pada waktu tertentu ketika suatu
komunitas memilih unsur-unsur tertentu dari kisah atau peristiwa
masa lalu untuk kemudian dijadikan warisan budaya yang terus
dilestarikan.?®

Hasan Hanif membedakan masyarakat modern ke dalam dua
kategori. Pertama, masyarakat yang masih menempatkan tradisi
sebagai sumber inspirasi dan rujukan yang berpengaruh kuat dalam
kehidupannya. Kedua, masyarakat modern yang tidak lagi menjadikan
tradisi sebagai landasan nilai maupun pola kebiasaan dalam praktik
kehidupan sehari-hari.?’

Tradisi atau yang kerap disebut kebiasaan, pada dasarnya
mengacu pada praktik-praktik yang telah berlangsung lama dan
menjadi bagian integral dari kehidupan suatu kelompok masyarakat,
umumnya yang memiliki kesamaan latar belakang negara, budaya,
periode waktu, maupun agama. Unsur pokok dalam tradisi (atau adat)
adalah adanya proses pewarisan informasi dari generasi terdahulu
kepada generasi berikutnya, baik melalui media tulisan maupun
penyampaian lisan. Tanpa adanya mekanisme pewarisan tersebut,
keberlangsungan tradisi berpotensi terputus. Selain itu, tradisi dapat
pula dipahami sebagai pola kebiasaan kolektif dalam suatu komunitas
yang secara tidak langsung membentuk perilaku serta pola interaksi
sosial anggota masyarakat sehari-hari.

27 Ainur Rafiq, “Tradisi Selametan Jawa dalam prespektif Pendidikan Islam,” dalam
Jurnal at-Tagwa: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, Vol. 15, No. 2, 2019, hal. 96.

28 Anisatun Muti’a, Harmonisasi Agama dan Budaya di Indonesia, Jakarta: Balai
Penelitian dan Pengembangan Agama, 2009, hal. 15.

2 Syarifuddin, “Konsep Teologi Hasan Hanafi”, dalam Jurnal Substansia, Vol. 14,
No. 2, 2012, hal. 204.



76

Tradisi merupakan isu penting yang berkaitan erat dengan proses
terbentuknya dalam masyarakat. Funk dan Wagnalls, sebagaimana
dikutip oleh Muhaimin, mendefinisikan tradisi sebagai seperangkat
pengetahuan, ajaran, kebiasaan, praktik, serta berbagai hal lain yang
diwariskan secara turun-temurun, termasuk pula mekanisme
pewarisan ajaran maupun praktik tersebut. Muhaimin menambahkan
bahwa tradisi kerap dipandang setara dengan istilah “adat,” karena
dalam pemahaman masyarakat umum keduanya dianggap memiliki
makna yang sama. Secara etimologis, kata adat berasal dari bahasa
Arab ‘adat (bentuk jamak dari ‘adah) yang berarti kebiasaan, dan
sering disamakan dengan istilah ‘urf, yakni sesuatu yang dikenal luas
atau diterima secara kolektif.>

Tradisi Islam dapat dipahami sebagai hasil dari dinamika
perkembangan agama Islam dalam mengatur tatanan kehidupan umat
sekaligus praktik keseharian mereka. Dalam pelaksanaannya, tradisi
Islam lebih menekankan pada ketentuan-ketentuan yang bersifat
ringan bagi pemeluknya serta tidak memberatkan ketika umat
menghadapi kesulitan. Hal ini memiliki perbedaan dengan tradisi
lokal yang pada mulanya tidak bersumber dari ajaran Islam, meskipun
dalam perjalanannya tradisi-tradisi lokal tersebut mengalami proses
adaptasi dan asimilasi dengan nilai-nilai Islam.

Hanafi menjelaskan bahwa tradisi terbentuk dari interaksi
masyarakat dan pada saat yang sama turut membentuk masyarakat itu
sendiri. Pada mulanya, tradisi berfungsi sebagai penyebab
(musabbab), namun dalam perkembangannya ia dapat berubah
menjadi premis maupun kesimpulan, isi sekaligus bentuk, serta sebab
dan akibat yang saling berhubungan. Dalam kajian terhadap tradisi,
sering kali ditemukan adanya praktik yang dibalut dengan nuansa
Islami, yang tidak jarang justru menghadirkan beban dan tekanan bagi
masyarakat, meskipun kondisi tersebut kerap tidak disadari oleh
sebagian besar individu. Meski demikian, tradisi juga memiliki peran
penting dan manfaat besar, khususnya dalam menjaga
keberlangsungan tatanan sosial serta nilai-nilai ritual yang diwariskan
secara turun-temurun.’!

R. Redfield, sebagaimana dikutip oleh Bambang Pranowo,
mengemukakan bahwa tradisi dapat dikategorikan ke dalam dua
bentuk, yakni tradisi besar (great tradition) dan tradisi kecil (little
tradition). Kerangka konseptual ini banyak digunakan dalam
penelitian mengenai masyarakat beragama, termasuk dalam studi

30 Muhaimin AG, Islam Dalam Bingkai Budaya Lokal: Potret Cerebon, Ciputat: PT
Logos Wacana Ilmu, 2011, hal. 11.
31 Hasan Hanafi, Oposisi Pasca Tradisi, Yogyakarta: Sarikat, 2003, hal. 2.



77

Clifford Geertz tentang Islam Jawa yang kemudian dituangkan dalam
karyanya The Religion of Java. Dalam penelitian tersebut, Geertz
menerapkan konsep tradisi besar dan tradisi kecil sebagai alat analisis
untuk memahami dinamika kehidupan keagamaan masyarakat Jawa.>?

Konsep yang dikemukakan oleh R. Redfield menunjukkan
bahwa dalam setiap peradaban manusia terdapat dua kategori tradisi,
yaitu great tradition dan little tradition. Great tradition merujuk pada
tradisi yang berkembang di kalangan kelompok kecil yang berpikir
secara reflektif dan mendalam (the reflective few), seperti para filsuf,
ulama, maupun kaum intelektual, sehingga tradisi tersebut dibangun
dengan kesadaran penuh. Sebaliknya, [ittle tradition merupakan
tradisi yang dianut oleh mayoritas masyarakat tanpa melalui proses
pemikiran kritis, melainkan diterima secara apa adanya sebagai
warisan dari generasi sebelumnya tanpa penelaahan ataupun
penyaringan lebih lanjut terhadap perkembangan yang terjadi.>

Dengan demikian, tradisi dapat dimaknai sebagai serangkaian
kebiasaan yang diwariskan secara turun-temurun dalam suatu
komunitas. Tradisi juga memiliki fungsi penting sebagai media dalam
mendukung perkembangan pribadi anggota masyarakat. Dalam
perspektif tertentu, tradisi kerap dikaitkan dengan sistem keyakinan
seperti animisme dan dinamisme. Animisme merujuk pada
kepercayaan terhadap roh-roh halus atau roh leluhur, yang biasanya
diwujudkan melalui ritual persembahan di tempat-tempat yang
dianggap sakral. Proses pewarisan tradisi, baik secara individual
maupun antargenerasi, memungkinkan terjadinya perubahan dalam
skala besar maupun kecil. Fenomena ini dikenal dengan istilah
invented tradition, yakni tradisi yang tidak sekadar diwariskan secara
pasif, melainkan juga dibangun ulang atau direkonstruksi dengan
maksud menanamkan kembali nilai-nilainya kepada generasi
berikutnya. Oleh sebab itu, relasi antara Islam dengan tradisi atau
kebudayaan bersifat dinamis dan dapat ditafsirkan beragam,
bergantung pada konteks lokal yang melatarbelakanginya. Sementara
itu, dinamisme merupakan istilah dalam antropologi yang mengacu
pada suatu bentuk kepercayaan. Kata ini berasal dari bahasa Yunani
dynamis atau dynaomos, yang berarti kekuatan atau energi.**

32 Bambang Pranowo, Islam Factual Antara Tradisi Dan Relasi Kuasa, Yogyakarta:
Adicitia Karya Nusa, 1998, hal. 3.

33 Bambang Pranowo, Islam Factual Antara Tradisi Dan Relasi Kuasa, Yogyakarta:
Adicitia Karya Nusa, 1998, hal. 4.

3% Dadang Upardan, Pengantar limu Sosial Sebuah Kajian Pendekatan structural,
Jakarta: PT Bumi Aksara, 2008, hal. 207.



78

Tradisi yang telah mengakar dalam kehidupan masyarakat
berperan sebagai salah satu sumber pembentukan akhlak dan budi
pekerti individu. Dalam praktik sehari-hari, seseorang akan
menyesuaikan tindakannya dengan kondisi sosial di sekitarnya
sebagai bentuk adaptasi, meskipun dorongan untuk berperilaku pada
dasarnya juga lahir dari motivasi internal. Nurcholish Madjid
menegaskan bahwa kebudayaan, termasuk kebudayaan Islam, tidak
mungkin berkembang tanpa fondasi tradisi yang kuat dan stabil, serta
tanpa adanya ruang terbuka bagi pembaruan pemikiran.
Perkembangan kebudayaan dalam masyarakat sendiri tidak terlepas
dari pengaruh agama-agama besar seperti Hindu, Buddha, dan Islam.
Sementara itu, tradisi sejati merupakan hasil integrasi pemikiran para
ulama, cendekiawan, budayawan, serta seluruh kaum Muslim yang
dapat digolongkan sebagai ulil albab.*

Dalam kajian hukum Islam, tradisi sering disebut dengan istilah
‘urf, yang secara etimologis berarti “sesuatu yang dianggap baik serta
diterima oleh akal sehat.” A/- ‘urf atau adat istiadat dipahami sebagai
praktik yang telah diyakini dan dijalankan oleh mayoritas masyarakat,
baik dalam bentuk ucapan maupun perbuatan yang dilakukan secara
berulang, sehingga melekat dalam jiwa dan mudah diterima oleh nalar
mereka.’® Secara terminologis, Abdul-Karim Zaidan mendefinisikan
‘urf sebagai “segala sesuatu yang tidak lagi asing bagi suatu
komunitas karena telah menjadi kebiasaan dan menyatu dengan
kehidupan mereka, baik berupa ucapan maupun tindakan.” 37 Para
ulama wusuliyyin juga menjelaskan bahwa ‘urf adalah “segala hal yang
dipahami dan dijalankan oleh sekelompok manusia, baik dalam
bentuk perbuatan, perkataan, maupun sesuatu yang mereka
tinggalkan.”*® Dengan demikian, al-‘urf mencakup hal-hal yang
dikenal manusia dan menjadi bagian dari tradisi mereka, meliputi
ucapan, tindakan, maupun larangan tertentu, yang dalam istilah lain
juga disebut sebagai adat. Menurut pandangan ahli syara’, istilah ‘urf
dan adat istiadat pada dasarnya tidak memiliki perbedaan.’

Berdasarkan beberapa definisi yang telah dipaparkan, dapat
ditarik sejumlah kesimpulan sebagai berikut:

35 Ahmad Syafie Ma’rif, Menembus Batas Tradisi, Menuju Masa Depan Yang
Membebaskan Refleksi Atas Pemikiran Nurcholish Majid, Jakarta: Penerbit Buku Kompas,
2006, hal. 99.

36 Rasyad Hasan Khalil, Tarikh Tasryi, Jakarta: Grafindo Persada, 2009, hal. 99.

37 Satria Efendi, dkk, Ushul Figh, Surabaya: CV Smart, 2008, hal. 153.

38 Masykur Anhari, Ushul Figh, Surabaya: CV Smart, 2008 , hal. 110.

3 Abdul Wahhab Khallaf, Kaidah Hukum Islam “Ilmu ushulul figh”, Jakarta: PT
Raja Grafindo Persada, 1993, hal. 133.



79

a. Adat lahir dari praktik atau tindakan yang dilakukan secara
berulang oleh masyarakat dengan latar belakang dan kelompok
sosial yang beragam. Melalui kontinuitas tersebut, kebiasaan
berubah menjadi tradisi yang dapat diterima oleh akal sehat.
Dengan demikian, adat dapat dibedakan menjadi adat individu dan
adat kolektif, di mana adat kolektif memiliki cakupan lebih luas
dibandingkan sekadar kebiasaan perorangan.

b. Adat memiliki perbedaan prinsip dengan ijma’. Adat muncul dari
praktik yang dibiasakan oleh masyarakat dengan status sosial yang
beragam, sementara ijma’ lahir dari kesepakatan khusus para
ulama mujtahid, bukan dari orang awam. Oleh sebab itu, legalitas
adat hanya berlaku terbatas pada komunitas yang telah
melaksanakan kebiasaan tersebut, dan tidak berlaku bagi
masyarakat lain yang tidak mengenalnya, baik sezaman maupun
yang hidup setelahnya. Adapun ijma’ berfungsi sebagai hujjah
(dalil yang bersifat mengikat) bagi seluruh lapisan masyarakat,
baik pada periode terjadinya maupun setelahnya.

c. Adat dapat dikategorikan ke dalam dua bentuk, yaitu ucapan dan
perbuatan. Adat dalam bentuk ucapan misalnya penggunaan kata
“walad” yang dalam praktik masyarakat hanya dipahami sebagai
anak laki-laki, padahal secara kebahasaan mencakup anak laki-
laki maupun perempuan. Ini berbeda dengan apa yang disebutkan
dalam Al-Qur’an, seperti dalam Surat. an-Nisa’/4: 11:

S s e S 3 Koy
Allah mensyariatkan bagimu tentang anak-anakmu, yaitu: bagian

seorang anak lelaki sama dengan bagian dua orang anak
perempuan.

Sementara itu, adat dalam bentuk perbuatan mencakup praktik
yang lazim dilakukan masyarakat, seperti transaksi jual beli
dengan sistem mu’atah (serah terima barang) tanpa pernyataan
lisan, atau kebiasaan menyerahkan sebagian mahar terlebih dahulu
dan menunda sisanya hingga waktu yang disepakati.*’

Dari uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa tradisi pada
hakikatnya identik dengan adat istiadat yang berlaku dalam
masyarakat, yakni seperangkat aturan atau kebiasaan (baik berupa
tindakan maupun praktik tertentu) yang telah dijalankan sejak masa
lampau. Karena telah menjadi kelaziman, adat atau tradisi tetap
bertahan hingga masa kini dan bersifat mengikat bagi masyarakat

40 Rasyad Hasan Khalil, Tarikh Tasryi, Jakarta: Grafindo Persada, 2009, hal. 168.



80

yang menjalaninya. Apabila tradisi tersebut ditinggalkan, masyarakat
meyakini akan muncul konsekuensi buruk, seperti mengalami kualat
atau terkena laknat. Sementara itu, budaya dipahami sebagai hasil
karya manusia yang lahir dari potensi jiwa dan raganya. Budaya
mengekspresikan diri dalam berbagai aspek kehidupan manusia
sebagai bentuk respons terhadap tantangan, tuntutan, maupun
dorongan internal, dengan tujuan utama mencapai kebahagiaan serta
kesejahteraan hidup umat manusia.

. Pengertian Budaya

Kata budaya berakar dari perpaduan istilah budi dan daya, yang
mengandung makna kehendak, cinta, serta perasaan. Secara
etimologis, istilah budaya diturunkan dari bahasa Sanskerta budhayah,
bentuk jamak dari buddhi yang berarti akal atau budi. Dalam
perkembangan linguistik, konsep ini dikenal dalam bahasa Inggris
dengan sebutan culture, dalam bahasa Belanda disebut cultuur,
sedangkan dalam bahasa Latin digunakan istilah colera, yang
memiliki  arti  mengolah, bekerja, menyuburkan, maupun
mengembangkan tanah dalam konteks pertanian.

Pemahaman mengenai budaya kemudian berkembang menjadi
konsep culture, yakni segala bentuk usaha dan aktivitas manusia
dalam mengolah sekaligus mengubah alam sekitarnya. Sejumlah
pakar memberikan definisi budaya atau kebudayaan, antara lain:

a. E.B. Tylor (1832-1917) menjelaskan budaya sebagai suatu
keseluruhan yang bersifat kompleks, yang di dalamnya mencakup
pengetahuan, kepercayaan, seni, moral, hukum, adat istiadat, ilmu
pengetahuan, serta berbagai kemampuan dan kebiasaan lain yang
diperoleh individu sebagai anggota masyarakat.

b. R. Linton (1893-1953) memandang kebudayaan sebagai
konfigurasi perilaku yang dipelajari, berikut hasil dari perilaku
tersebut, yang unsur-unsurnya didukung sekaligus diwariskan oleh
anggota masyarakat lainnya.

c. Koentjaraningrat (1923-1999) mendefinisikan kebudayaan sebagai
sistem gagasan yang dimiliki manusia melalui suatu proses
pembelajaran.

d. Selo Soemardjan (1915-2003) bersama Soelaeman Soemardi
menyatakan bahwa kebudayaan merupakan keseluruhan hasil dari
karya, rasa, dan cipta yang lahir dari masyarakat.

e. Herkovits (1985-1963) mengartikan kebudayaan sebagai bagian
dari lingkungan hidup yang dibentuk oleh manusia.

Dengan demikian, kebudayaan atau budaya dapat dipahami
sebagai keseluruhan aspek kehidupan manusia, baik yang bersifat
material maupun nonmaterial. Sebagian besar definisi yang



81

dikemukakan para ahli tampaknya berakar pada pandangan
evolusionisme, yakni sebuah teori yang menekankan bahwa
kebudayaan mengalami perkembangan secara bertahap melalui proses
panjang. Perkembangan tersebut berlangsung dari bentuk yang
sederhana menuju bentuk yang lebih kompleks, sejalan dengan
dinamika masyarakat dan perubahan lingkungan yang terus
berlangsung.

3. Ziarah Kubur Menurut Tradisi dan Budaya

Tradisi ziarah merupakan salah satu praktik keagamaan yang
diwariskan secara turun-temurun sejak masa Nabi. Dalam masyarakat
Betawi, misalnya, menjelang bulan Ramadan atau sebelum Hari Raya
Idul Fitri dan Idul Adha, terdapat kebiasaan nyekar atau tabur bunga
di makam. Di daerah Indramayu, tradisi serupa dikenal dengan istilah
ngunjung, sedangkan di Lampung disebut ngejalang. Istilah-istilah
tersebut merujuk pada praktik ziarah kubur yang berkembang di
berbagai daerah dengan bentuk dan penyebutan yang beragam.
Walaupun dalam ajaran Islam tidak terdapat anjuran khusus mengenai
tabur bunga, praktik tersebut muncul sebagai hasil akulturasi budaya,
termasuk pengaruh tradisi Barat yang mengenalkan kebiasaan
menabur bunga di makam, membuka warung makan di sekitar area
pemakaman, dan aktivitas serupa. Fenomena ini menunjukkan adanya
percampuran unsur budaya Timur dan Barat yang menghasilkan
budaya yang dinamis. Bagi umat beragama, ziarah kubur tidak hanya
berfungsi sebagai wujud penghormatan kepada leluhur, tetapi juga
menjadi tradisi yang tetap dipertahankan hingga kini, bahkan dalam
beberapa komunitas turut melahirkan siklus ekonomi yang
berkembang di sekitarnya.*!

Tradisi dan budaya ziarah kubur merupakan praktik keagamaan
yang diwariskan secara turun-temurun dan tetap dilestarikan oleh
masyarakat adat, baik dalam kehidupan tradisional maupun modern.
Parlindungan Siregar, dalam artikelnya di jurnal Islam and
Humanities  berjudul  Tradisi Ziarah Kubur pada Makam
Keramat/Kuno Jakarta, menjelaskan bahwa ziarah kubur merupakan
tradisi religius sekaligus budaya yang telah mengakar kuat dalam
masyarakat. Ia menegaskan bahwa aspek terpenting dari tradisi ini
terletak pada kesinambungannya, yaitu keterhubungan antara tradisi

4l Naufal Agil Wajdi, “Tradisi Ziarah Kubur: Studi Kasus Ziarah Makam Habib Ali
Bin Abdurrahman Al-Habsyi Kwitang,” Skripsi, Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah Jakarta,
2019, hal. 32.



82

pra-Islam dengan praktik keagamaan yang hadir setelah masuknya
Islam ke Nusantara,*?

Ziarah dalam perspektif Islam bukan sekadar praktik spiritual,
tetapi juga mencerminkan proses akulturasi antara nilai-nilai Islam
dengan budaya lokal. Di Indonesia, misalnya, tradisi ziarah ke makam
para wali, khususnya Wali Songo, telah menjadi bagian integral dari
kehidupan religius masyarakat. Makam para wali tidak hanya
dipandang sebagai tempat yang memiliki nilai kesakralan, tetapi juga
sebagai representasi historis dari perjuangan ulama dalam
menyebarkan dakwah Islam di Nusantara. Akulturasi ini tampak jelas
melalui ragam praktik yang menyertai ziarah, seperti pembacaan doa
secara kolektif, tahlilan, hingga penyelenggaraan upacara adat tertentu
yang kemudian diadaptasi agar selaras dengan ajaran Islam.*

Dalam ranah kebudayaan, praktik ziarah tidak hanya dipahami
sebagai aktivitas ritual, melainkan juga sebagai simbol penghormatan
terhadap para ulama yang memiliki peran signifikan dalam sejarah
penyebaran Islam. Makam ulama sering dipersepsikan sebagai ruang
yang sarat berkah (barakah) sekaligus memiliki dimensi spiritual
yang mendalam. Ziarah yang dilakukan ke makam para ulama bukan
semata-mata dimaksudkan untuk memohon berkah, tetapi juga
merupakan bentuk apresiasi dan pengakuan terhadap kontribusi
mereka dalam membimbing, mendidik, serta menanamkan nilai-nilai
keislaman di tengah masyarakat.

Sebagai contoh, ziarah ke makam Habib Ali bin Abdurrahman
Al-Habsyi di Kwitang telah menjadi tradisi yang melibatkan bukan
hanya masyarakat sekitar, melainkan juga peziarah dari berbagai
daerah di Indonesia. Kehadiran para peziarah ini merefleksikan rasa
hormat dan kecintaan terhadap perjuangan Habib Ali dalam
menyebarkan dakwah Islam serta mendirikan lembaga pendidikan
yang berpengaruh pada masanya. Tradisi ini sekaligus menjadi sarana
bagi masyarakat untuk meneladani kehidupan beliau yang dikenal
dengan sifat sederhana, ketulusan hati, serta kedekatan spiritual
kepada Allah Swt. Dengan demikian, ziarah kubur ulama berfungsi
ganda: sebagai ritual keagamaan dan sebagai medium kultural untuk
memperkuat ikatan kolektif masyarakat dengan warisan spiritual para
ulama.

4 Parlindungan Siregar, “Islam and Humanities,” Journal: Islam and Malay Local

Wisdom, 2011, hal. 373.

4 Loir, Ziarah dan Wali di Dunia Islam, hal. 60.



83

Tradisi ziarah juga memainkan peran penting dalam pendidikan
moral dan etika masyarakat. Melalui ziarah, masyarakat diajarkan
untuk menghormati para ulama dan meneladani nilai-nilai luhur yang
mereka ajarkan. Ziarah ke makam para wali atau ulama sering kali
disertai dengan ceramah agama, pengajian, dan diskusi tentang ajaran-
ajaran Islam. Ini menjadi sarana bagi masyarakat untuk memperdalam
pemahaman mereka tentang agama dan mengaplikasikan nilai-nilai
tersebut dalam kehidupan sehari-hari.**

Ziarah juga berfungsi sebagai media untuk memperkuat identitas
sosial dan budaya dalam masyarakat. Dalam hal ini, ziarah tidak
hanya menjadi aktivitas pribadi, tetapi juga kegiatan kolektif yang
melibatkan seluruh komunitas. Ziarah ke makam para wali atau ulama
sering kali dilakukan secara bersama-sama, yang mempererat
persaudaraan dan solidaritas sosial antar anggota masyarakat. Di
Indonesia, ziarah ke makam Wali Songo atau ulama lainnya sering
menjadi kesempatan bagi masyarakat dari berbagai daerah untuk
berkumpul. Mereka datang bersama untuk berdoa, berzikir, dan
mengenang jasa-jasa para ulama tersebut. Kegiatan ini tidak hanya
memperkuat ikatan sosial, tetapi juga berfungsi sebagai sarana untuk
mempertahankan dan melestarikan budaya lokal yang telah
diwariskan dari generasi ke generasi.

Tradisi ziarah dalam Islam tidak hanya berfungsi sebagai sarana
spiritual untuk mendekatkan diri kepada Allah Swt., tetapi juga
memiliki dimensi budaya yang memperlihatkan penghormatan
terhadap para ulama, penguatan hubungan sosial, serta pelestarian
kearifan lokal. Di Indonesia, praktik ini telah menjadi bagian integral
dari kehidupan masyarakat, sebagaimana terlihat dalam ziarah ke
makam Wali Songo atau ulama karismatik seperti Habib Ali Kwitang,
yang tidak hanya dipandang sebagai aktivitas religius, melainkan juga
simbol perjuangan dakwah dan warisan budaya. Melalui proses
akulturasi, ziarah menggabungkan ajaran Islam dengan tradisi lokal—
seperti doa bersama, tahlil, dan ritual adat—sehingga melahirkan
praktik yang dinamis dan diterima luas. Dengan demikian, tradisi
ziarah tidak hanya memperdalam pemahaman keagamaan, tetapi juga
memperkuat identitas sosial dan budaya masyarakat Muslim di
Nusantara.®

4 Arifuddin Ismail, “Ziarah ke Makam Wali: Fenomena Tradisional di Zaman
Modern,” dalam Jurnal al-Qalam 19, no. 2, 2019, hal. 94.
4 Loir, Ziarah dan Wali di Dunia Islam, hal. 60.



84

C.

Makam Keramat dalam Tradisi Islam Indonesia

Para wali dalam tradisi Islam sering dipandang memiliki kedudukan
istimewa dengan kekuatan spiritual yang luar biasa, sehingga tidak
mengherankan apabila makam mereka selalu ramai diziarahi. Dalam
tradisi Jawa, keberadaan makam dipandang memiliki kesakralan
tersendiri yang erat kaitannya dengan penghormatan terhadap tokoh suci.
Secara etimologis, istilah makam berasal dari bahasa Arab magam yang
berarti tempat, kedudukan, atau derajat, sedangkan istilah gabr digunakan
untuk menyebut liang lahat atau kuburan dalam arti fisik. Oleh karena itu,
meskipun dalam bahasa sehari-hari istilah makam dan kubur sering
digunakan secara bergantian, terdapat perbedaan makna yang cukup
penting: apabila yang dikuburkan adalah seorang wali atau tokoh yang
dihormati karena kesalehannya, maka tempat tersebut lebih tepat disebut
sebagai makam wali, bukan sekadar kuburan.*

Istilah keramat, yang berasal dari kata karamah dalam bahasa Arab,
memiliki arti kemuliaan atau anugerah khusus. Dalam tradisi tasawuf dan
tarekat, keramat dipahami sebagai suatu kejadian atau tindakan luar biasa
yang dianugerahkan Allah kepada para wali-Nya. Fenomena ini sering
dianggap sebagai bukti kedekatan spiritual seorang wali dengan Allah,
sehingga mereka memperoleh kemampuan di luar kebiasaan manusia
pada umumnya. Berbagai kisah mengenai keramat beredar di kalangan
umat, seperti kemampuan berjalan di atas lautan dengan sajadah,
mengetahui peristiwa sebelum terjadi, hingga hadir di dua tempat yang
berbeda pada waktu yang bersamaan.

Tidak setiap peristiwa atau tindakan yang bersifat luar biasa dapat
digolongkan sebagai keramat. Jika keistimewaan tersebut muncul pada
diri seorang nabi atau rasul, maka hal itu disebut mukjizat. Sebaliknya,
apabila perbuatan luar biasa dilakukan oleh orang-orang kafir atau
individu yang tidak memeluk Islam, meskipun tampak menyerupai
praktik kesalehan, maka hal tersebut dikategorikan sebagai sihir atau ilmu
hitam.*’

Bagi sebagian kalangan, makam tidak hanya dipahami sebagai
tempat peristirahatan terakhir jenazah, tetapi juga diyakini memiliki
kesakralan tersendiri karena di dalamnya bersemayam jasad seseorang
yang dianggap memiliki keistimewaan spiritual. Jasad para tokoh keramat
dipercaya berbeda dari jasad manusia biasa, sebab diyakini tidak akan
dimakan oleh binatang tanah seperti cacing atau ulat, serta tetap utuh
tanpa mengalami kerusakan. Selain itu, roh mereka diyakini memiliki

4 Nur Syam, Islam Pesisir, Yogyakarta: LKis, 2005, hal. 139.
47 Tim penulis IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Ensiklopedi Islam Indonesia,

Jakarta: Djambatan, 1992, hal. 533-534.



85

keterkaitan dengan makamnya, bahkan dapat mendatanginya. Karena
kedekatan orang tersebut dengan Allah SWT, makamnya kemudian
dijadikan sebagai perantara doa, dengan harapan agar permohonan cepat
tersampaikan kepada Allah. Akan tetapi, tidak semua peziarah memiliki
niat yang benar, karena sebagian justru terjerumus pada praktik meminta
langsung kepada roh penghuni makam untuk mengabulkan permintaan
mereka.

Pemujaan terhadap wali merupakan praktik keagamaan yang telah
lama berkembang di tengah masyarakat Muslim. Permasalahan yang
sering muncul berkaitan dengan ritual ini adalah adanya upaya
mendekatkan diri kepada Allah SWT melalui perantaraan para wali yang
dianggap saleh. Dalam ajaran Islam, terdapat tempat dan waktu tertentu
yang memang memiliki keutamaan serta nilai kesakralan lebih
dibandingkan lainnya. Pada ibadah-ibadah khusus, seperti shalat, doa,
atau pembacaan al-Qur’an, diperbolehkan adanya tabarruk atau usaha
mencari keberkahan. Akan tetapi, hal tersebut harus dipahami sebagai
ketentuan yang ditetapkan oleh Allah SWT dan rasul-Nya, bukan
berdasarkan penentuan manusia sendiri. Segala sesuatu yang berkaitan
dengan kesakralan dan keberkahan pada dasarnya termasuk dalam ranah
mughayyabat (perkara gaib) yang berada di luar jangkauan akal dan tidak
bisa ditentukan hanya dengan asumsi atau intuisi semata.*®

Ritual ziarah ke makam keramat merupakan tradisi yang mengakar
kuat di Indonesia, khususnya di tengah masyarakat Muslim. Praktik ini
tidak semata-mata ditujukan untuk mendoakan arwah orang yang telah
wafat, tetapi juga dipandang sebagai sarana spiritual dalam mendekatkan
diri kepada Allah SWT. Makam-makam keramat, seperti makam Wali
Songo di Jawa maupun makam wali di berbagai daerah lainnya, menjadi
destinasi penting bagi para peziarah yang datang untuk mengenang peran
besar para wali dalam menyebarkan ajaran Islam sekaligus meneladani
keteladanan mereka dalam kehidupan beragama.*’

Selain memiliki nilai spiritual, tradisi ziarah ke makam keramat juga
mengandung dimensi sosial yang penting. Kegiatan ini umumnya
dilakukan secara kolektif sehingga berfungsi sebagai sarana mempererat
hubungan antar sesama Muslim. Melalui ziarah, masyarakat dapat saling
bertukar pengalaman, memperdalam pemahaman keagamaan, serta
melestarikan tradisi yang diwariskan secara turun-temurun. Di sejumlah
daerah, praktik ziarah sering dipadukan dengan aktivitas sosial seperti
tahlilan, doa bersama, hingga berbagi makanan, yang semuanya berperan

“ Endra K. Pridhadhi, Makhluk Halus dalam Fenomena Kemusyrikan, Jakarta:
Salemba Diniyyah, 2004, hal. 186.

4 Siregar, P, “Tradisi Ziarah Kubur pada Makam Keramat/Kuno Jakarta,” dalam
Jurnal Islam and Humanities, vol. 5 no. 2, 2010, hal. 100-112.



86

dalam memperkuat solidaritas dan kebersamaan dalam kehidupan
bermasyarakat.

Di Indonesia, praktik ziarah ke makam keramat menjadi cerminan
akulturasi antara ajaran Islam dan tradisi lokal, di mana unsur-unsur
budaya seperti doa-doa tertentu, penggunaan sajadah, hingga tabur bunga
yang berasal dari kearifan lokal dipadukan dengan nilai-nilai keislaman.
Akulturasi ini menunjukkan adanya proses saling melengkapi antara
agama dan budaya, sehingga tradisi ziarah tidak hanya dipandang sebagai
ritual spiritual, tetapi juga sebagai warisan budaya yang tetap relevan
dalam kehidupan masyarakat Muslim.>°

D. Biografi Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi
1. Latar Belakang Keluarga
Berdasarkan arsip yang ditulis langsung oleh Habib Muhammad
bin Ali Al-Habsyi, putra sekaligus penerus dakwahnya di Jakarta,
disebutkan bahwa Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi lahir di
Kampung Kwitang pada hari Ahad, 20 Jumadil Akhir 1286 H (20
April 1870 M). Dalam catatan tersebut juga dijelaskan bahwa beliau
wafat dalam usia 102 tahun menurut penanggalan Hijriah (12861388
H) atau 98 tahun menurut penanggalan Masehi (1870-1968 M).>!
Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi berasal dari garis
keturunan Habib Muhammad bin Husein bin Abdurrahman Al-
Habsyi, seorang tokoh dari Hadramaut yang kemudian bermukim di
Pontianak, Kalimantan Barat. Setelah wafatnya sang ayah, Habib
Abdurrahman—ayah dari Habib Ali—berhijrah ke Jakarta dan
menetap di kawasan Kwitang. Di sana, ia menikah dengan Nyai
Salamah, putri seorang ulama Betawi yang tinggal di Jatinegara,
sehingga memperkuat ikatan kultural dan religius antara tradisi Arab-
Hadrami dan masyarakat lokal Betawi.>
Nasab Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi yang diperoleh
dari Lembaga Rabithah Alawiyah melalui bagian Maktab Daimi
(penasaban) menunjukkan kesinambungan garis keturunan yang
bersambung hingga Rasulullah #. Berikut urutan nasab tersebut
secara lengkap: Ali bin Abdurrahman bin Abdullah bin Muhammad
bin Husein bin Abdurrahman bin Husein bin Abdurrahman bin Alhadi
bin Ahmad (Sohib Syi’ib) bin Muhammad (Al-Asgor) bin Alwi bin

0 Riyadi, M. Akulturasi Budaya dalam Tradisi Ziarah Kubur di Indonesia.
Bandung: Al-Furgan Press, 2015.

51 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam
Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati,
2018, hal. 30.

52 Abdul Qodir Umar Mauladdawilah, Tiga Serangkai Ulama Tanah Betawi, Jakarta:
Pustaka Basma, 2009, hal. 20.



87

Abubakar (Al-Habsyi) bin Ali Al-Faqih bin Muhammad (Shohib
Marbath) bin Ali (Khali’ Qosam) bin Alwi bin Muhammad bin Alwi
Alawiyyin bin Ubaidillah bin Ahmad al-Muhajir bin Isa Arrumi bin
Muhammad An-Nagieb bin Ali Uraidy bin Ja’far ash-Shadiq bin
Muhammad al-Baqir bin Ali Zainal Abidin bin Husein Sayyidusy
Syuhada’ bin Fatimah Az-Zahra binti Muhammad SAW.>?

Kisah tentang kelahiran Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi
diawali dengan ujian panjang bagi kedua orang tuanya, Al-Habib
Abdurrahman Al-Habsyi bin Abdullah Al-Habsyi dan Nyai Salmah,
yang cukup lama tidak dikaruniai keturunan. Hingga pada suatu
malam, Nyai Salmah bermimpi menggali sebuah sumur yang airnya
memancar deras dan melimpah, sampai membanjiri sekelilingnya.
Mimpi itu kemudian disampaikan kepada suaminya, dan Al-Habib
Abdurrahman segera meminta penjelasan kepada seorang ulama
terkemuka, Al-Habib Syeikh bin Ahmad Bafaqih. Beliau menafsirkan
bahwa mimpi tersebut adalah isyarat dari Allah SWT, bahwa Nyai
Salmah akan melahirkan seorang putra yang saleh, penuh ilmu, dan
hidupnya dipenuhi keberkahan. Benar adanya, beberapa bulan
kemudian, lahirlah seorang bayi yang diberi nama Ali Al-Habsyi,
yang di kemudian hari tumbuh menjadi ulama besar dan dikenal luas
karena ilmu serta ketokohannya dalam menyebarkan ajaran Islam.>*

Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi menikah dengan
Syarifah A’isyah binti Habib Ali Assegaf, seorang wanita keturunan
habaib yang berasal dari Gedong Hijau, Jakarta Selatan (yang kini
dikenal sebagai kawasan Pondok Indah). Dari pernikahan tersebut,
Allah SWT menganugerahkan sepuluh orang anak, yaitu delapan putri
dan dua putra. Anak pertama bernama Abdurrahman, kedua Roqayah,
ketiga Fatimah, keempat Khadijah, kelima Maryam, keenam Mahani,
ketujuh Zainab, kedelapan Zahra, kesembilan Sa’diyah, dan anak
bungsu bernama Muhammad. Dalam keseharian masyarakat Betawi,
beliau lebih dikenal dengan sebutan Habib Ali Kwitang. Julukan ini
muncul karena beliau adalah ulama asli dari Tanah Betawi, tepatnya
Kwitang, sekaligus pendiri Majelis Taklim Kwitang yang hingga kini

3 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam
Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati,
2018, hal. 30.

% Habib Abdurrahman Al-Habsyi, Riwayat Habib Ali al-Habsyi Kwitang; Sumur
Yang Tak Pernah Kering, Jakarta: Islamic Center Indonesia, 2010, hal. 3-4.



88

tetap dikenal sebagai salah satu pusat dakwah dan pengajaran Islam di
Jakarta.>

Habib Ali Kwitang dikenal memiliki keistimewaan dalam
metode dakwahnya yang mampu menyentuh hati berbagai kalangan.
Beliau dipandang sebagai sosok ulama yang dapat mempersatukan
para habaib dan kiai di Jakarta, meskipun mereka memiliki latar
belakang,  karakter, serta  kecenderungan yang  berbeda.
Kepribadiannya yang penuh kelembutan dan kebijaksanaan membuat
banyak orang yang semula tidak menyukai, mengkritik dengan keras,
bahkan menentangnya, pada akhirnya berubah sikap menjadi lebih
simpati, menghormati, dan mendekat kepadanya. Kemampuan beliau
dalam merangkul dan menyatukan para ulama serta tokoh agama
menjadikan Habib Ali Kwitang sebagai figur yang sangat dihormati,
tidak hanya di kalangan masyarakat Betawi, tetapi juga di dunia
keilmuan dan dakwah Islam secara luas.*®

Perjalanan Habib Ali menuju kedudukannya sebagai ulama
besar tidak terlepas dari bimbingan para guru, khususnya Habib
Utsman bin Yahya. Pada tahun 1901, beliau bersama Habib Abubakar
bin Abdullah Alatas, Habib Abubakar bin Muhammad Al-Habsyi,
Habib Abubakar bin Ali Shahab, serta sejumlah tokoh masyarakat
lainnya mendirikan organisasi Jami’atul Kheir. Perkumpulan ini
kemudian berkembang menjadi Madrasah Diniyah Jami’atul Kheir,
yang menyediakan jenjang pendidikan mulai dari tingkat ibtidaiyah
hingga perguruan tinggi. Tidak hanya itu, Habib Ali juga berperan
penting dalam pendirian Ar-Rabithah Al-Alawiyah pada tahun 1928,
sebuah organisasi yang mewadahi keturunan keluarga Nabi
Muhammad. Di samping itu, beliau turut mendirikan lembaga sosial
berupa Darul Aitam atau rumah yatim piatu di Tanah Abang, sebagai
bentuk kepedulian terhadap masyarakat yang membutuhkan.>’

Habib Ali dikenal sebagai perintis majelis taklim yang pertama
kali dilaksanakan di Kwitang, Jakarta Pusat, pada tahun 1889. Majelis
ini tercatat sebagai majelis taklim pertama di Jakarta, sebab pada masa
penjajahan hampir tidak ada yang berani mengadakannya. Aktivitas
dakwah beliau tidak hanya terbatas di Jakarta, tetapi juga merambah

55 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam
Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati,
2018, hal. 30.

56 Riwayat Habib Ali Kwitang, dalam Majalah al-Kisah, No. 02/21 Januari — 03
Februari 2013, him. 132-133.

57 Abdullah Sajad, dkk, Ensiklopedi Pemuka Agama Nusantara, Jakarta: Puslitbang
Lektur dan Khazanah Keagamaan Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama, 2016, hal.
794.



89

ke berbagai negara, seperti Singapura, Malaysia, Pakistan, Sri Lanka,
India, dan beberapa wilayah lainnya. Selain berdakwah, Habib Ali
turut menorehkan kontribusi dalam bidang keilmuan melalui karya
tulisnya, antara lain A/l-Azhar Al-Wardiyah Fi Sirah An-Nabawiyyah
yang menguraikan akhlak Nabi Muhammad SAW, serta Ad-Durar Fi
al-Shalawat ‘ala Khairil Bariyyah yang berisi kumpulan shalawat
kepada Nabi.

Pada tahun 1911, Habib Ali mendirikan sebuah lembaga
pendidikan bernama Unwanul Falah. Madrasah ini memiliki karakter
terbuka untuk semua kalangan, baik laki-laki maupun perempuan,
tanpa membedakan latar belakang. Bahkan, bagi para murid yang
ingin tinggal dan menuntut ilmu secara intensif, disediakan fasilitas
pondok untuk santri putra maupun putri, sehingga lembaga ini
berkembang sebagai pusat pendidikan dan dakwah yang berpengaruh
pada masanya.>®

Dalam perjalanan hidupnya, Habib Ali tercatat telah menunaikan
ibadah haji sebanyak tiga kali. Salah satu catatan penting mengenai
perjalanan hajinya ditemukan pada tahun 1936, ketika sebuah berita
melaporkan kepulangan beliau dari Tanah Suci Mekkah. Disebutkan
bahwa Habib Ali bersama rombongan jamaah haji lainnya tiba di
tanah air pada waktu Subuh dengan menggunakan kapal laut bernama
Tajandoen, yang pada saat itu mengangkut kurang lebih 900 jamaah
haji.

Setiap kali kembali dari Tanah Suci Mekkah, Habib Ali selalu
memperoleh penghormatan khusus dari pihak maskapai pelayaran
yang menjadi sarana transportasinya. Salah satu bentuk penghormatan
tersebut tampak dari perlakuan istimewa yang diberikan maskapai
pelayaran Nederland di Pelabuhan Tanjung Priuk. Mereka
menyediakan pelayanan khusus bagi Habib Ali beserta keluarganya,
agar beliau dapat terhindar dari kerumunan jamaah haji lainnya
maupun kerabat yang datang menyambut kepulangannya. Perlakuan
ini menunjukkan posisi Habib Ali yang sangat dihormati, baik sebagai
ulama maupun tokoh masyarakat, sehingga kehadirannya selalu
disambut dengan penuh penghargaan.>

58 Abdullah Sajad, dkk, Ensiklopedi Pemuka Agama Nusantara, Jakarta: Puslitbang
Lektur dan Khazanah Keagamaan Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama, 2016, hal.
795.

39 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam
Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati,
2018, hal. 34.



90

Terdapat sebuah catatan yang mengisahkan riwayat kedua orang
tua Habib Ali Kwitang. Kakeknya, Al-Habib Muhammad bin Husein
Al-Habsyi, dikenal sebagai seorang ulama asal Hadramaut yang
kemudian menetap di Pontianak, Kalimantan Barat, dan
melangsungkan pernikahan di kota tersebut. Sementara itu, kakeknya
yang lain, Al-Habib Abdullah bin Muhammad Al-Habsyi, lahir di
Pontianak dan turut aktif dalam dakwah serta perjuangan bersama
para sultan dari keluarga Al-Qadri. Beliau bahkan ikut berperan dalam
pendirian Kesultanan Hasyimiyyah di Kalimantan Barat. Setelah itu,
Al-Habib Abdullah melanjutkan dakwah dan aktivitas perdagangan di
Pulau Jawa hingga akhirnya menikah di Kota Semarang, Jawa
Tengah. Namun, dalam perjalanan pulangnya menuju Pontianak,
beliau wafat karena kapal yang ditumpanginya mengalami karam di
tengah laut.®

Ayah Habib Ali Kwitang, yakni Al-Habib Abdurrahman Al-
Habsyi, dikenal sebagai seorang ulama yang lahir di Kota Semarang,
Jawa Tengah, sebelum kemudian hijrah ke Jakarta dan menikah
dengan Hajjah Salmah, seorang perempuan Betawi asal Jatinegara.
Dalam perjalanan hidupnya, Habib Abdurrahman menjalin
persahabatan erat dengan pelukis nasional ternama, Raden Saleh
Bustaman, yang juga berasal dari keluarga Alawiyyin. Kedekatan
tersebut wajar adanya, sebab keduanya sama-sama memiliki garis
keturunan Alawiyyin dan lahir di Semarang. Raden Saleh, yang
memiliki nama asli Sayyid Shalih bin Husein bin Awadh bin Yahya,
wafat lebih dahulu dibandingkan Habib Abdurrahman, dan
dimakamkan di Bogor, Jawa Barat.®!

Habib Abdurrahman lahir di kawasan Cikini dari keluarga Al-
Habsyi, yang merupakan bagian dari cabang keluarga Al-Hadi bin
Ahmad Shahib Syi‘ib. Ia tercatat sebagai generasi pertama dari garis
keturunannya yang lahir di wilayah Nusantara, atau dapat pula disebut
sebagai generasi kedua yang menetap di tanah ini setelah leluhurnya
bermigrasi dari Hadramaut.

Menurut salah satu sumber, kakek Habib Abdurrahman, yakni
Muhammad bin Husein, disebut sebagai orang pertama dari keluarga
Al-Habsyi yang berhijrah dari Hadhramaut ke Nusantara. Beliau
menetap di Pontianak dan menikah dengan seorang putri dari keluarga
Kesultanan Pontianak. Dari sudut pandang ini, Habib Abdurrahman
Cikini dapat digolongkan sebagai generasi kedua yang lahir di

60 Abdul Qadir Umar Mauladdawilah, 26 Mutiara Habaib Nusantara, Kuala

Lumpur: Inteam Publishing, 2014, hal. 138.

61 “Riwayat Habib Abdurrahman Al-Habsyi Cikini”, dalam Majalah al-Kisah, No.

15/26 Juli — 08 Agustus 2010, hal. 144.



91

Nusantara, atau generasi ketiga yang sudah menetap di wilayah ini.
Bahkan, terdapat pula riwayat lain yang menyebutkan bahwa
kakeknya ikut berperan dalam pendirian Kesultanan Hasyimiyah
Pontianak bersama keluarga Al-Qadri. Akan tetapi, setelah dilakukan
penelusuran lebih jauh, tampak adanya perbedaan data dan
kemungkinan distorsi dalam penyampaian informasi mengenai hal
tersebut.®

Dalam kitab rujukan nasab Alawiyyin yang disusun oleh Habib
Ali bin Ja'far Assegaf, disebutkan bahwa menurut keterangan Habib
Ali Kwitang—yang memperoleh informasi dari Habib Alwi, sepupu
dua kali Habib Ali Kwitang yang menetap di Surabaya—Habib
Muhammad bin Husein wafat di Tarbeh, Hadhramaut. Kitab tersebut
juga mencatat bahwa Habib Abdullah, ayah dari Habib Abdurrahman
Cikini, merupakan seorang wulati, yaitu lahir di Hadhramaut, tepatnya
di Tarbeh. Berdasarkan informasi ini, dapat disimpulkan bahwa Habib
Abdurrahman Cikini termasuk generasi pertama dari garis keturunan
keluarganya yang lahir di Nusantara.®®

Keterangan yang menyebutkan bahwa Habib Muhammad bin
Husein turut mendirikan Kesultanan Al-Kadriyah Al-Hasyimiyah di
Pontianak ternyata tidak akurat. Hal ini bertentangan dengan catatan
sejarah mengenai pendirian Kesultanan Pontianak dan fakta historis
yang menunjukkan bahwa Habib Muhammad wafat di Tarbeh,
Hadhramaut. Sampai saat ini, tidak ada bukti yang menunjukkan
bahwa Habib Muhammad pernah menjejakkan kaki di wilayah
Nusantara.®*

Berdasarkan analisis terhadap masa hidup dan lokasi wafat
tokoh-tokoh terkait, dapat disimpulkan bahwa orang pertama dari
keluarga ini yang datang ke Nusantara adalah putra Habib
Muhammad Al-Habsyi, yakni Habib Abdullah Al-Habsyi, ayah dari
Habib Abdurrahman Cikini. Mengacu pada tahun berkuasanya para
Sultan Pontianak dan disesuaikan dengan fakta bahwa Habib Ali
Kwitang lahir pada tahun 1870 M (sekitar 10 tahun setelah pernikahan
orang tuanya), diperkirakan Habib Abdullah tiba di Pontianak pada

62 “Riwayat Habib Abdurrahman Al-Habsyi Cikini”, dalam Majalah al-Kisah, No.
15/26 Juli — 08 Agustus 2010, hal. 141.

63 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam
Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati,
2018, hal. 38.

64 “Riwayat Habib Abdurrahman Al-Habsyi Cikini”, dalam Majalah al-Kisah, No.
15/26 Juli — 08 Agustus 2010, hal. 141.



92

masa pemerintahan Sultan Syarif Utsman Al-Qadri, yang memerintah
antara tahun 1819 hingga 1855 M.

Informasi yang menyebutkan adanya hubungan pernikahan
antara Habib Muhammad dan keluarga Kesultanan Pontianak
sesungguhnya tidak merujuk pada Habib Muhammad maupun Habib
Abdullah, melainkan pada saudara Habib Abdurrahman Cikini, yaitu
Habib Alwi. Habib Alwi menikahi Syarifah Zahra binti Pangeran
Abdurrahman bin Pangeran Hamid, yang dimakamkan di Masjid
Rawa Angke, Jakarta, dan merupakan putri dari Sultan Syarif
Abdurrahman Al-Qadri. Dari pernikahan ini, mereka dikaruniai dua
putra, yaitu Ahmad dan Ali.%

Hubungan kekerabatan keluarga ini tidak hanya terjalin dengan
Kesultanan Pontianak, tetapi juga dengan Kesultanan Kubu di
Kalimantan Barat. Habib Alwi menikahi Syarifah Nur, putri Sultan
Abdurrahman Alaydrus, Sultan Kubu yang ketiga, dan dari
pernikahan ini lahirlah dua putra, yakni Abdullah dan Abdurrahman.
Selain itu, keturunan Habib Alwi yang menetap di Trengganu, melalui
putranya Ahmad, memiliki hubungan keluarga dengan Syarifah
Fathimah binti Ahmad Alaydrus.5°

Habib Alwi bin Abdullah Al-Habsyi, bersama lima
saudaranya—Umar, Husein, Shalih, Alwiyah, dan Nur—merupakan
anak-anak dari Habib Abdullah, dengan ibunya berasal dari keturunan
Bansir. Habib Alwi wafat di Makkah, dan keturunannya kini tersebar
di berbagai wilayah, termasuk Pontianak dan Trengganu, Malaysia.
Sebaliknya, garis keturunan dari Umar, Husein, dan Shalih tidak
berlanjut.

Nama Bansir, yang berasal dari istilah Ba Nashir, merujuk pada
sebuah keluarga masyayikh dari Hadhramaut yang kemudian
bermigrasi ke Pontianak. Setelah tinggal dan berbaur di daerah
tersebut dalam waktu yang cukup lama, nama Bansir dijadikan
penanda sebuah kampung yang dikenal sebagai Kampung Bansir.
Anggota keluarga Bansir pertama yang menetap di kampung ini
adalah Syaikh Umar bin Ahmad (wafat Senin, 19 Jumadil Akhiriah
1227 H/ Oktober 1773 M), sedangkan putranya, Syaikh Ahmad bin
Umar Bansir, dikenal sebagai tokoh yang membuka Kampung Bansir.
Habib Abdullah kemudian menikahi putri Syaikh Ahmad, Syaikhah

65 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam
Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati,
2018, hal. 39.

66 “Riwayat Habib Abdurrahman Al-Habsyi Cikini”, dalam Majalah al-Kisah, No.
15/26 Juli — 08 Agustus 2010, hal. 142.



93

Aisyah, dari pernikahan inilah lahir enam saudara Habib
Abdurrahman Cikini yang berasal dari ibu yang berbeda.®’

Mengenai ibunda tercinta Habib Ali, Nyai Hajjah Salmah,
diceritakan bahwa Habib Ali menunjukkan rasa hormat dan khidmat
yang luar biasa kepadanya. Ia tidak pernah menolak atau membantah
setiap perintah ibunya. Suatu ketika, saat tengah melakukan
perjalanan dakwah di Singapura, ibunya mengirimkan telegram yang
berisi perintah agar segera kembali ke Jakarta. Tanpa menunda, Habib
Ali langsung pulang untuk memenuhi permintaan ibunya. Sikap taat
dan hormatnya ini diyakini menjadi salah satu faktor yang menjadikan
ilmu yang dimilikinya penuh berkah dan bermanfaat, sehingga
dakwahnya selalu mendapat sambutan hangat di mana pun ia
berdakwah.®®

Tidak banyak data atau informasi lebih lanjut yang menjelaskan
siapa sosok ibunda Habib Ali. Namun, yang diketahui adalah bahwa
beliau merupakan seorang gadis shalihah, anak dari seorang ulama
shalih yang berasal dari Kampung Pulo, Meester, Jatinegara.

Pada tahun 1880 Masehi, saat Habib Ali berusia 10 tahun,
ayahnya meninggal dunia dan dimakamkan di Cikini, Jakarta Pusat,
tepat di belakang Taman Ismail Marzuki, yang pada masa itu
merupakan tanah milik Raden Saleh. Ibunya, Hajjah Salmah, wafat
pada tanggal 2 Rajab 1351 H dan dimakamkan di Pemakaman Umum
Tanah Abang.%’

Selain mengenai kedua orang tuanya, Habib Ali juga memiliki
seorang menantu dari anak sulungnya, Habib Abdurrahman bin Ali
Al-Habsyi. Wanita tersebut adalah seorang muallaf yang kemudian
menjadi menantu kesayangan Habib Ali.

Kisah ini berawal dari sosok Van Engels, seorang
berkewarganegaraan Belanda yang menganut agama Kristen Katolik,
yang memiliki istri pribumi asal Wonosobo. Pada masa itu, Van
Engels bekerja di onderneming (perkebunan) teh di kaki Gunung
Dieng, Jawa Tengah. Untuk memperbaiki nasib hidupnya, Van Engels
bersama keluarganya memutuskan untuk hijrah ke Batavia.

67 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam
Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati,
2018, hal. 40.

% Abdul Qadir Umar Mauladdawilah. 17 Habaib Berpengaruh di Indonesia,
Malang: Pustaka Basma, 2013, hal. 131-132.

% Abdul Qadir Umar Mauladdawilah, 26 Mutiara Habaib Nusantara, Kuala
Lumpur: Inteam Publishing, 2014, hal. 138.



94

Di JI. Pecenongan, Jakarta Pusat, terdapat sebuah wilayah yang
dihuni oleh masyarakat Eropa, dan di sanalah keluarga Engels
bermukim. Van Engels memiliki dua orang anak gadis, Maria dan
Lies. Sebagai gadis Indo-Belanda, Maria memiliki paras cantik, kulit
putih, dan tubuh tinggi. Ia bekerja di sebuah toko penjahit di
Noordwijk (sekarang J1. Juanda, Jakarta Pusat).”

Di dekat Pecenongan terdapat Gang Abu, yang banyak dihuni
oleh orang Arab. Habib Abdurrahman sering mengunjungi teman-
temannya di sana, melewati tempat Maria Van Engels bekerja.

Diperkirakan, perkenalan antara seorang pemuda keturunan
Arab dan seorang gadis Indo-Belanda terjadi pada akhir 1880-an.
Habib Abdurrahman hampir setiap hari mendatangi tempat Maria
bekerja. Pada awalnya, perhatian Habib Abdurrahman tidak mendapat
respons, namun melalui kesungguhan dan ketekunannya, akhirnya
kedua remaja yang berasal dari agama berbeda itu saling tertarik.
Maria kemudian lebih dahulu menyatakan kesediaannya memeluk
Islam dan mengganti namanya menjadi Mariam, dengan ibunya, yang
biasa dipanggil Encang, turut mendampinginya. Konon, menjelang
pernikahan mereka yang digelar di kediaman Habib Ali Kwitang,
beredar kabar bahwa pasukan Belanda siap mendatangi kampung
Kwitang untuk menggagalkan acara tersebut.”!

Namun, rupanya masyarakat kampung Kwitang sudah
mengantisipasi isu tentang kedatangan pasukan tentara Belanda. Di
antara mereka terdapat jawara-jawara silat yang telah siap dengan
goloknya. Mereka berkumpul dan menunggu di Warung Andil, yang
terletak di perempatan Jalan Kramat II dan Jalan Kembang I.

Setelah melangsungkan pernikahan secara Islam, Maria van
Engels menjadi menantu kesayangan Habib Ali dan tinggal di rumah
mertuanya. la dengan mudah bergaul dengan masyarakat sekitar, dan
sejak saat itu, Maria biasa dipanggil dengan nama '"Wan Enon' atau Ibu
Enon. Sedangkan oleh cucu-cucunya, ia dipanggil dengan sebutan
Jiddah Non.

Setelah berkeluarga, Wan Enon menjadi seorang Muslimah yang
sangat taat. Bahkan, selama dua tahun, ia mentaati suaminya untuk
tidak keluar rumah terlebih dahulu, dengan tujuan agar suaminya
dapat mendidiknya dengan ajaran Islam. Selama berada di rumah,

70 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam
Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati,
2018, hal. 41.

"' Alwi Shahab. Maria van Engels; Menantu Habib Kwitang, (Jakarta: Republika,
2006), hal. 2.



95

Wan Enon selalu mengenakan pakaian Muslim dan tidak pernah lepas
dari tasbih yang selalu ada di tangannya.

Pada tahun 1940, suaminya, Habib Abdurrahman bin Ali Al-
Habsyi, wafat, namun hal itu sama sekali tidak mengurangi ketaatan
Wan Enon. Ia tetap menjalani kehidupannya dengan penuh takwa.
Untuk membantu sebagian keluarganya yang telah menikah, Wan
Enon berjualan jamu atau obat-obatan herbal. Wan Enon sangat ahli
dalam meracik jamu, karena ia memiliki buku resep obat-obatan
herbal yang ditulis dalam bahasa Belanda. Selain itu, Wan Enon juga
memiliki jiwa sosial yang tinggi. Jika ada seseorang yang
membutuhkan namun tidak mampu membeli jamunya, ia dengan
murah hati memberikannya secara gratis. Namun, sangat disayangkan,
setelah kepergian Wan Enon, buku resep jamu herbal tersebut hilang
begitu saja.”?

Meskipun Wan Enon dan adiknya, Lies Van Engels, memiliki
keyakinan yang berbeda, mereka tetap menjaga hubungan
kekerabatan yang baik. Lies kembali ke Belanda bersama anak-
anaknya dan tinggal di Wesp, dekat Amsterdam, sebelum akhirnya
pindah ke Amerika Serikat. Pada tahun 1990, Alwi Shahab, penulis
buku Maria Van Engels: Menantu Habib Ali Kwitang, pergi ke
Belanda dan bertemu dengan keluarga Lies. Mereka menanyakan
tentang anak-anak Maria, namun sayangnya, anak-anak tersebut sudah
tidak bisa lagi berbahasa Indonesia.

Pada suatu malam di tahun 1961, Jiddah Non yang sedang sakit
menginginkan seluruh anggota keluarganya berada di sekitarnya.
Setelah wafat, jenazahnya ditempatkan di dekat kamar mertuanya,
Habib Ali. Ribuan pelayat hadir untuk memberikan penghormatan
terakhir, termasuk sejumlah ulama terkemuka Jakarta yang juga
merupakan murid-murid Habib Ali, seperti KH. Abdullah Syafi’ie,
KH. Tohir Rohili, dan KH. Noer Ali.”?

2. Perjalanan Menuntut [Imu
Dalam Kitab Rihlatul Asfar yang disusun oleh Habib Abubakar
bin Ali bin Abubakar bin Shihab, disebutkan bahwa ketika Habib Ali
berusia 12 tahun, atau sekitar dua tahun setelah wafatnya ayahanda,
beliau berangkat ke Hadramaut pada tahun 1298 H/1881 M.
Perjalanan menuntut ilmu ini merupakan pemenuhan wasiat ayahnya

2 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam
Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati,
2018, hal. 43.

73 Alwi Shahab. Maria van Engels; Menantu Habib Kwitang, (Jakarta: Republika,
2006), hal. 4.



96

kepada Nyai Salmah agar anaknya dikirim ke Hadramaut, Yaman,

untuk menimba ilmu. Demi melaksanakan wasiat tersebut, Nyai

Salmah menjual satu-satunya perhiasannya, sebuah gelang, sebagai

biaya keberangkatan Habib Ali.

Setibanya di Hadramaut, Habib Ali memanfaatkan masa
mudanya dengan sebaik-baiknya untuk menuntut ilmu yang
bermanfaat sekaligus mencari rezeki halal sebagai bekal hidup,
mengingat ibunya tidak mampu membiayai kebutuhan sehari-hari di
perantauan. Salah satu pekerjaan yang dilakukannya adalah
menggembala kambing, sebuah pekerjaan yang lazim bagi orang-
orang saleh dan juga dilakukan oleh para nabi, termasuk Nabi
Ibrahim, Nabi Daud, Nabi Isa, dan Nabi Muhammad SAW. Dengan
demikian, pengalaman menggembala kambing menjadi bagian dari
perjalanan spiritual dan pendidikan Habib Ali selama menuntut ilmu
di tanah Hadramaut.”

Di Hadramaut, Habib Ali berguru kepada para pembesar ulama
dan auliya. Beberapa guru beliau di antaranya:

a. Habib Ali bin Muhammad Al-Habsyi di Sewun,

b. Habib Ahmad bin Hasan Al-Attas di Huraidha, seorang ulama
besar yang buta dan guru yang paling dicintainya setelah Habib
Ali bin Muhammad Al-Habsyi,

c. Habib Abdurrahman bin Muhammad Al-Mashyur (mufti
Hadramaut, penulis Kitab Bughyah al-Musytarsyiddin),

d. Habib Hasan bin Ahmad Alaydrus di Boor, yang terletak sekitar

20 km dari Kota Sewun, di mana Habib Ali bekerja sebagai buruh

pengembala kambing,

Habib Ahmad bin Muhammad al-Muhdar di Quwairah,

Habib Idrus bin Umar Al-Habsyi di Ghurfah,

Habib Muhammad bin Saleh bin Abdullah Al-Attas di ‘Amd,

dan Syaikh Hasan bin Mukhandan.

Dalam sumber lain dikatakan bahwa Habib Ali juga menuju ke
tempat Al-Habib Al-Allamah Al-Hasan bin Ahmad Alaydrus, Al-
Habib Al-Allamah Zein bin Alwi Ba'bud, dan Syekh Al-Allamah
Hasan bin Awadh bin Makhdzam. Selain itu, beliau juga meminta doa
dari orang-orang sholeh lainnya.

Setelah belajar di Hadhramaut, Habib Ali melanjutkan
perjalanan menuntut ilmunya ke Makkah. Selama di Tanah Suci,
beliau memanfaatkan waktunya untuk menuntut ilmu dan meminta

S0 o

% Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam
Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati,
2018, hal. 45.



97

ijazah kepada para pembesar ulama dan auliya’ yang berada di sana,

di antaranya:”

a. al-‘Allamah asy-Syeikh Muhammad Said Babshil (Pengarang
Kitab I’anathuth Tholibin),

b. al-‘Allamah asy-Syeikh Umar bin Muhammad Syattha’,

c. al-‘Allamah asy-Syeikh Umar bin Abubakar Bajunaid,

d. al-‘Allamah asy-Syeikh Abdullah bin Muhammad Sholeh az-
Zawawli,

e. dan al-‘Allamah asy-Syeikh Umar Hamdani al-Maghribi.

Selain menuntut ilmu di Makkah, Habib Ali juga menempuh
pendidikan di Kota Madinah Al-Munawwarah, di mana beliau belajar
kepada al-‘Allamah al-Habib Abdullah Jamalullail (asy-Syekh as-
Saadah). Selama di Madinah, beliau juga menerima ijazah untuk
menyebarkan Maulid al-‘Azab langsung dari putra shahibul Maulid
al-‘Azab, yaitu al-‘Allamah asy-Syeikh Sulaiman bin Muhammad al-
‘Azabi. Di samping itu, beliau menimba ilmu dari berbagai guru
terkemuka lainnya yang berada di tanah Hijaz pada masa itu.

Setelah delapan tahun menuntut ilmu di Hadhramaut dan
Makkah, Habib Ali, yang saat itu masih tergolong muda, yakni
berusia 19 tahun, kembali ke Indonesia pada awal tahun 1889 M.

Pada tahun 1303 H, yang bertepatan dengan tahun 1886 M,
Habib Ali kembali ke Indonesia dan melanjutkan menuntut ilmu
dengan berguru kepada para ulama dan auliya yang berada di tanah
air. Beberapa guru beliau di antaranya adalah:’®
1. Al-‘Allamah al-Habib Utsman bin Abdullah bin Yahya (Mufti
Batavia),

KH. Abdul Hamid (Jatinegara),

KH. Muyjitaba bin Ahmad (Jatinegara),

Al-Habib Muhammad bin Alwi ash-Shulaibiyah al-Aydrus,
Al-Habib Salim bin Abdurahman al-Jufri,

Al-Habib Husein bin Mubhsin al-Attas,

Al-Habib Abdullah bin Muhsin al-Attas (Keramat Empang,
Bogor),

8. Al-Habib Ahmad bin Abdullah bin Thalib al-Attas (Pekalongan),
9. Al-Habib Muhammad bin Idrus al-Habsyi (Surabaya),

10. Al-Habib Muhammad bin Ahmad al-Muhdor (Bondowoso),

Nk WL

Malang:

5 Abdul Qadir Umar Mauladdawilah. 17 Habaib Berpengaruh di Indonesia,
Pustaka Basma, 2013, hal. 132.
76 Abdul Qadir Umar Mauladdawilah, 26 Mutiara Habaib Nusantara, Kuala

Lumpur: Inteam Publishing, 2014, hal. 142-143.



98

11. Al-Habib ~ Ahmad bin  Muhsin  al-Haddar  (Bangil),
dan masih banyak lagi para ulama dan auliya yang menjadi guru-
gurunya.

Dikutip dalam bukunya Ahmad Fadli HS yang berjudul Ulama
Betawi (Studi Tentang Jaringan Ulama Betawi dan Kontribusinya
Terhadap Perkembangan Islam Abad ke-19 dan 20) pada halaman 94,
Habib Muhammad bin Thahir Al-Haddad (Tegal), yang ketika itu
berkesempatan datang ke Indonesia pada tahun 1316 H, juga termasuk
salah satu guru dari Habib Ali.

Salah satu guru Habib Ali di Batavia yang berstatus sebagai
mufti di Tanah Betawi, yaitu Habib Utsman bin Yahya, sangat
menyayangi Habib Ali Kwitang. Bahkan, Habib Utsman meminta
kepada murid kesayangannya itu untuk menjadi penerusnya sebagai
mufti. Namun, Habib Ali menolaknya dengan hormat.”’

Habib Ali juga sangat senang berkomunikasi dengan para guru-
gurunya. Di Indonesia, guru yang paling disenanginya adalah Habib
Abdullah bin Mukhsin Al-Attas yang tinggal di wilayah Bogor
(Kramat Empang, Bogor). Bahkan, jika Habib Abdullah ingin bertemu
dengan Habib Ali, beliau cukup memanggilnya dari kejauhan, dan
Habib Ali akan mendengar panggilan itu dan langsung bergegas
menemui Habib Abdullah bin Mukhsin Al-Attas.”

Dalam perjalanannya menuntut ilmu, ketika Habib Ali berguru
kepada Habib Muhammad bin Ahmad Muhdor dari Bondowoso, yang
dicatat dalam Kitab 7ajul ‘Aras, saat itu Habib Muhammad Al-
Muhdor tinggal di Bondowoso. Selama menuntut ilmu dengan Habib
Muhammad Al-Muhdor, Habib Ali sering kali menempuh perjalanan
antara Jakarta dan Bondowoso untuk menemui sang guru tercinta.

& B Y s G s o sk o sl e @ <)
Alif Lam Mim. Apakah manusia mengira bahwa mereka akan
dibiarkan (hanya dengan) berkata, “Kami telah beriman,” sedangkan
mereka tidak diuji?

Demikian sepenggal Surat al-Ankabut/29: 1-2  yang
disampaikan oleh Habib Muhammad bin Ahmad Al-Muhdor dari
Bondowoso — Jawa Timur kepada Habib Ali. Habib Muhammad Al-
Muhdor sangat besar menaruh perhatian kepada murid

77 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam
Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati,
2018, hal. 49.

78 Habib Abdurrahman Al-Habsyi, Riwayat Habib Ali al-Habsyi Kwitang; Sumur
Yang Tak Pernah Kering, Jakarta: Islamic Center Indonesia, 2010, hal. 11-12.



99

kesayangannya, Habib Ali Kwitang, yang saat itu tengah dirundung
persoalan yang seakan tak ada habis-habisnya. Habib Ali memang
tengah limbung akibat tekanan yang dialaminya selama mengurus
umat. la menyampaikan keluh kesahnya dan berbagai kesulitan yang
dihadapinya kepada Habib Muhammad Al-Muhdor. Sepenggal surat
Al-Ankabut tersebut ditulis oleh sang guru kepada Habib Ali, yang
berarti, "Adakah manusia mengira bahwa mereka akan dibiarkan saja
mengatakan: Kami telah beriman, tanpa mereka mendapat
cobaan?"”

Dalam sebuah selembar surat yang ditulis oleh Habib
Muhammad Al-Muhdor, beliau menisyaratkan bahwa seorang ulama
besar, seperti Habib Ali Kwitang, pasti akan menghadapi berbagai
macam cobaan dalam hidupnya. Allah SWT sengaja menunjukkan
kasih sayangnya kepada orang-orang yang dicintainya melalui segala
macam cobaan dalam kehidupan mereka.

Pada suatu kesempatan lainnya, dalam usianya yang masih
muda, Habib Ali pergi ke Pekalongan, Jawa Tengah, untuk
mengunjungi gurunya, al-Habib Ahmad bin Abdullah bin Thalib Al-
Attas. Usai melaksanakan shalat Jumat, Habib Ahmad menggandeng
tangan Habib Ali dan menaikkannya ke atas mimbar.

Habib Ali berkata kepada al-Habib Ahmad bin Abdullah bin
Thalib Al-Attas, “Wahai habib, aku tidak bisa berbicara apabila antum
berada di depan mereka.” Lalu, Habib Ahmad dengan bijak
menjawab, “Wahai anakku Ali, berbicaralah engkau menurut lidah
orang lain.”*°

Peristiwa serupa pernah terjadi ketika Habib Ali menuntut ilmu
kepada Habib Utsman bin Yahya. Saat terjadi konflik di Tripoli Barat
— Libya, al-Habib Utsman bin Yahya memerintahkan Habib Ali untuk
naik mimbar dan menyampaikan pidato di masjid jami’ di hadapan
ribuan jamaah dengan tujuan mendoakan kaum Muslimin yang
sedang menjadi korban kekerasan. Mengingat usianya yang masih
muda, saat itu Habib Ali belum pernah berbicara di mimbar di
hadapan banyak orang. Namun, pengalaman tersebut melatih
kefasihan beliau dalam memberikan nasihat, dan sejak itu ia dikenal
sebagai seorang da’i dengan pengaruh yang sangat besar.

7 Habib Abdurrahman Al-Habsyi, Riwayat Habib Ali al-Habsyi Kwitang; Sumur
Yang Tak Pernah Kering, Jakarta: Islamic Center Indonesia, 2010, hal. 36.

80 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam
Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati,
2018, hal. 50.



100

Selama menuntut ilmu, Habib Ali Al-Habsyi dikenal sebagai
murid yang cerdas dan memiliki kemampuan menghafal yang sangat
tinggi. Selain itu, yang paling utama adalah keinginan yang begitu
besar dari Habib Ali untuk terus menimba ilmu dan belajar kepada
para ulama. Dengan semangat yang luar biasa tersebut, tak
mengherankan jika Habib Ali selalu mendapat tempat istimewa di hati
para guru-gurunya.

Meskipun telah mendapat tempat istimewa di hati para guru-
gurunya, Habib Ali sama sekali tidak pernah tinggi hati. Bahkan,
beliau memperlakukan kawan seperjuangannya dengan perilaku yang
sangat teramat istimewa. Salah satunya adalah ketika di kediamannya,
Habib Abu Bakar Assegaf. Pada saat itu, Habib Ali membina tali
ukhuwah dengan Habib Abu Bakar Assegaf, dan pertemuan tersebut
diwarnai dengan derai air mata. Dalam kesempatan itu, Habib Ali
Kwitang berkata kepada hadirin: "Lihatlah kepada saudaraku fillah,
Habib Abu Bakar bin Muhammad Assegaf. Lihatlah ia! Maka melihat
kepadanya termasuk ibadah."®"

Habib Ali sangat dekat dan sering bersilaturahmi dengan para
ulama. Selama perjalanan menuntut ilmu, Habib Ali dan Hadrotus As-
Syeikh KH. Hasyim Asy'ari pernah satu perguruan, terutama dengan
seorang guru yang bernama Syekh Abu Bakar Syatta ad-Dimyati.
Karena itu, setiap kali Syekh Hasyim ke Jakarta, beliau selalu
menyempatkan diri untuk bersilaturahmi dengan Habib Ali Kwitang,
dan begitu juga sebaliknya. Tradisi silaturahmi ini kemudian
diteruskan oleh putera beliau, Kiai Wahid Hasyim, dan cucunya, Kiai
Abdurrahman Wahid (Presiden RI ke-4).%?

Kunjungan Syekh Hasyim Asy'ari ke Habib Ali Kwitang
dilakukan cukup sering. Bahkan, jika Syekh Hasyim Asy'ari pergi ke
Jakarta atau Habib Ali Kwitang pergi ke Surabaya, mereka selalu
saling mengunjungi untuk menjaga tali silaturahmi yang erat di antara
mereka.®

Terkait dengan hubungan ini, terdapat kisah tentang bagaimana
Syekh Hasyim Asy'ari memburu Guru Khalid, seorang kiai alim dan
tawadhu' dari Gondangdia, Jakarta. Ketika Syekh Hasyim Asy'ari
dalam perjalanan dari Jombang ke Jakarta, beliau menanyakan nama
Tuan Guru Khalid kepada Habib Ali Kwitang di hadapan para kiai.

81 Zainul Milal Bazawie, Masterpiece Islam Nusantara; Sanad dan Jejaring Ulama-
Santri 1830-1945, Tangerang: Pustaka Compass, 2016, hal. 341.

82 Zainul Milal Bazawie, Masterpiece Islam Nusantara; Sanad dan Jejaring Ulama-
Santri 1830-1945, Tangerang: Pustaka Compass, 2016, hal. 330-331.

8 Zainul Milal Bazawie, Masterpiece Islam Nusantara; Sanad dan Jejaring Ulama-
Santri 1830-1945, Tangerang: Pustaka Compass, 2016, hal. 335.



101

Menurut Syekh Hasyim Asy'ari, Guru Khalid terkenal sangat tawadhu'
dan enggan untuk ditemui oleh banyak orang.

Pada suatu kesempatan, seorang kiai, KH. Ali Hamidi Matraman
(Jakarta Timur), bertanya kepada Syekh Hasyim, "Maaf Pak Kiai,
apakah sudah pernah bertemu dengan Guru Khalid?" Syekh Hasyim
pun menjawab bahwa beliau belum pernah bertemu. KH. Ali Hamidi
kemudian memberitahu bahwa Guru Khalid biasanya menghadiri
pengajian yang diselenggarakan oleh Habib Ali Al-Habsyi Kwitang
setiap minggu.®*

Ketika KH. Ali Hamidi bersama Syekh Hasyim Asy’ari dan
rombongannya tiba di majelis Habib Ali Kwitang, seluruh jamaah
serentak berdiri menyambut kedatangan mereka. Di antara jamaah,
seorang lelaki tua tersenyum dan menyalami Syekh Hasyim Asy’ari.
Menyadari bahwa lelaki tua tersebut adalah Guru Khalid, Kiai Ali
Hamidi menundukkan kepala dan terdiam penuh hormat.
Sesampainya di dalam majelis, rombongan disambut dengan hangat
oleh Habib Ali Kwitang. Syekh Hasyim Asy’ari kemudian dipeluk
oleh Habib Ali Al-Habsyi, yang menyampaikan salam dari Guru
Khalid dan memberitahukan bahwa Guru Khalid telah bertemu
dengannya sebelumnya.

Hubungan antara Guru Khalid dan Habib Ali Kwitang
menunjukkan adanya sinergi yang erat dalam jejaring ulama dan
habaib di Betawi bahkan di seluruh Nusantara. Hal ini menegaskan
posisi Habib Ali Al-Habsyi Kwitang sebagai tokoh sentral dalam
jaringan habaib pada akhir abad ke-19 hingga paruh pertama abad ke-
20. Hampir seluruh jejaring habaib di Nusantara maupun di Haramayn
terhubung dengannya, dan beliau juga berperan sebagai penghubung
antara generasi sebelumnya dengan generasi berikutnya, serta
menjembatani hubungan antara ulama pribumi dan ulama Hadrami.*®

3. Karya-Karya Habib Ali

Seperti yang telah kita ketahui, Habib Ali adalah seorang ulama
yang sangat gemar menuntut ilmu. Kecintaan beliau terhadap para
guru-gurunya dan ilmu yang beliau peroleh tak perlu diragukan lagi.
Hal ini dapat dibuktikan melalui karya-karya keilmuan yang beliau
hasilkan sepanjang hidupnya.

Habib Ali Kwitang menghasilkan lebih dari lima kitab, namun
sangat disayangkan beberapa dari karya-karyanya tidak dapat

8 Zainul Milal Bazawie, Masterpiece Islam Nusantara; Sanad dan Jejaring Ulama-
Santri 1830-1945, Tangerang: Pustaka Compass, 2016, hal. 331.

85 Zainul Milal Bazawie, Masterpiece Islam Nusantara; Sanad dan Jejaring Ulama-
Santri 1830-1945, Tangerang: Pustaka Compass, 2016, hal. 335.



102

ditelusuri. Adapun beberapa karya beliau yang masih dapat kita

ketahui antara lain:3¢

a. Khotbah Djum’at — Kitab ini tersedia dalam dua bahasa, yaitu
bahasa Arab dan bahasa Indonesia. Sebuah kitab yang disusun
langsung oleh Habib Ali.

b. Al-Khitab al-Mimbariyyah bil Lughoh lil Indonesia atau Khotbah
Djum’at — Baik dalam bahasa Arab maupun bahasa Indonesia,
kitab ini selalu dibawa oleh Habib Ali ketika hendak melakukan
khotbah di masjid-masjid yang beliau singgahi.

c. Rihlahtul Imam Al-Habib Ali bin Abdurrahman al-Habsyi wa
ibnihi Al-Habib Muhammad Al-Habsyi ila Hadhramaut — Kitab ini
tersedia dalam empat jilid dan terdapat di perpustakaan
Universitas  Al-Ahgaf Hadhramaut. Ditulis oleh Syekh
Muhammad Bafaddhol, kitab ini menceritakan perjalanan dakwah
Habib Ali bersama putranya dalam menyambung tali silaturrahmi
dengan para ulama di Hadhramaut, serta dilengkapi dengan sanad
keilmuan dari ulama Hadhramaut ke Habib Ali.

d. Azharul Wardiyah fi Afdholi Shollah Khoiril Barriyyah — Kitab ini
berisi penjelasan mengenai shalawat-shalawat kepada Nabi
Muhammad SAW dan merupakan syarah dari kitab karya Syekh
Yusuf bin Ismail An-Nabhani (mufti Libanon).

e. Quratul al-‘Ain fii al-Hadits al-Kaunain — Kitab ini memuat
sebanyak 40 hadist terpilih yang membahas kehidupan sehari-hari.
Hingga saat ini, kitab ini masih dibacakan di Majelis Taklim
Kwitang oleh Ustadz Mukhsin Said, biasanya sebelum sohibul
majelis berdiri di podium.

Selain itu, dalam jurnal yang ditulis oleh Ismail Fajrie berjudul
Becoming Indonesians: The Ba’alawi in the Interstices of the Nation
(2011), disebutkan bahwa pada tahun 1919, Habib Ali Kwitang
membuat sebuah karya yang berjudul al-Kalimat al-Hisan fi ma
vanfa'u li-l-insan.

4. Wafatnya Habib Ali
d. Beberapa bulan menjelang wafatnya, di Majelis Taklim
Kwitang, Habib Ali memanggil tiga ulama terkemuka berdarah asli
Betawi, yaitu KH. Abdullah Syafi’ie, KH. Thahir Rohili, dan KH.
Fatullah Harun, untuk maju di hadapannya. Dalam momen yang sarat
makna ini, beliau mempersaudarakan ketiga kyai tersebut dengan

8 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam
Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati,
2018, hal. 55.



103

putranya, Habib Muhammad. Peristiwa penuh haru yang disaksikan
oleh ribuan jamaah ini mengandung harapan Habib Ali agar keempat
ulama yang dipersaudarakan tersebut senantiasa istiqamah berdakwah
di jalan Allah hingga akhir hayat mereka.®’

Harapan Habib Ali pun menjadi kenyataan. Ketiga kyai yang
namanya tertera di atas, yaitu KH. Abdullah Syafi’ie, KH. Thahir
Rahili, dan KH. Fatullah Harun, mewujudkan harapan dari seorang
guru yang amat mereka cintai. Mereka berdakwah di jalan Allah dan
turut serta mewarnai khazanah keislaman di Tanah Betawi,
melanjutkan perjuangan dan dakwah yang telah ditanamkan oleh
Habib Ali.

Telah berpulang ke rahmatullah seorang ulama tercinta, jantung
hati masyarakat Tanah Betawi, Habib Ali bin Abdurrahman Al-
Habsyi. Beliau menghembuskan nafas terakhirnya pada hari Minggu,
13 Oktober 1968, pukul 20.45 WIB.

Berita kewafatan Habib Ali mengguncang masyarakat dari
berbagai kalangan di Tanah Air dan mendapat perhatian besar dari
para sahabat seperjuangannya serta para murid-muridnya. Bahkan,
berita tersebut sampai disiarkan di sejumlah media di Tanah Air,
saluran radio negara-negara Arab, dan Amerika. Saat itu, satu-satunya
media televisi Indonesia yang menyiarkan berita kewafatan Habib Ali
adalah stasiun Televisi Republik Indonesia (TVRI), yang terus-
menerus menyiarkan berita tersebut. Selain itu, berita tersebut juga
dimuat di berbagai media cetak, termasuk dalam koran Angkatan
Bersendjata.

Sebagaimana yang tertulis dan dimuat, sebuah foto jenazah

Habib Ali yang sedang dicium oleh salah satu pelayat tertera pada
halaman pertama koran Angkatan Bersendjata edisi Hari Selasa, 15
Oktober 1968 atau 23 Rajab 1388 H, yaitu:
“Ulama terbesar di Djakarta Habib Ali Al Habsji telah wafat
dirumahnja Djl. Kwitang Djakarta djam 20.45 12 Oktober 1968
dengan usia 102 tahun dan telah dimakamkan dikompleks Mesdjid
Kwitang djam 16.00 kemarin. Gambar: Djenazah Habib Ali Al Habsji
sedang dikelilingi oleh para alim ulama, jang sedang membatjakan
doa selamat”.

Habib Ali dimakamkan pada hari Senin, 14 Oktober 1968.
Pemerintah Republik Indonesia menetapkan hari pemakaman tersebut
sebagai Hari Berkabung Nasional, dengan himbauan kepada seluruh

8 Abdul Qadir Umar Mauladdawilah. 17 Habaib Berpengaruh di Indonesia,
Malang: Pustaka Basma, 2013, hal. 132.



104

rakyat untuk memasang bendera setengah tiang sebagai bentuk
penghormatan atas jasa-jasa beliau bagi bangsa dan negara.

Sepanjang J1. Kramat II hingga menuju ke kediamannya, Habib
Ali dipadati oleh ribuan pelayat yang hendak bertakziyah. Sejumlah
ulama terkenal dari berbagai penjuru Tanah Air dan para pejabat
petinggi negara pun turut berbondong-bondong menghadiri upacara
pemakamannya. Beberapa di antaranya terlihat hadir, seperti Habib
Soleh bin Mukhsin Al-Hamid (Habib Soleh Tanggul), yang kala itu
menjadi pemimpin doa, Habib Abdullah bin Salim Al-Attas (Jakarta),
yang mengkafani dan memandikan jenazah Habib Alj, serta Al-Habib
Muhammad Anies bin Alwi bin Ali Al-Habsyi (Solo), yang menjadi
imam shalat jenazah.

Habib Salim bin Ahmad bin Jindan, seorang sahabat
seperjuangan di jalan Allah, memberikan sambutan di depan jenazah
Habib Ali. Pada kesempatan tersebut, Habib Salim bin Ahmad bin
Jindan juga berpesan agar perjuangan Habib Ali diteruskan dan agar
ajaran-ajaran beliau selalu dipegang teguh. Selain itu, Habib Salim
sekaligus membai'at Habib Muhammad, putera dari Habib Alj,
sebagai khalifah dan penerus Majelis Taklim Habib Ali Kwitang.
Habib Salim pun memberikan pesan khusus kepada Habib
Muhammad agar selalu melanjutkan perjuangan ayahnya dan
memegang teguh akidah Alawiyyin.*®

Dalam buku Riwayat Habib Ali Al-Habsyi Kwitang: Sumur Yang
Tak Pernah Kering disebutkan bahwa Habib Ali Kwitang mungkin
merupakan satu-satunya hamba Allah yang jenazahnya dimandikan
menggunakan air zam-zam. Hal ini berkaitan dengan kebiasaan beliau
selama 40 hari menjelang wafat, di mana setiap hari beliau hanya
mengonsumsi air zam-zam yang diberikan oleh murid-muridnya,
dengan jumlah mencapai dua setengah tong besar.

Padatnya para jamaah yang bertakziyah membuat keranda
jenazah Habib Ali sama sekali tidak dapat bergerak dari rumahnya
menuju ke pemakaman yang hanya berjarak sekitar 200 meter. Untuk
menuju ke pemakaman, keranda jenazah Habib Ali terpaksa harus
melewati ribuan pelayat. Pembacaan tahlil dan yasin yang dilantunkan
oleh para pelayat tak pernah terhenti, sekaligus diiringi dengan
deraian air mata mereka, sebagai ungkapan penghormatan dan rasa
kehilangan terhadap seorang ulama yang sangat dicintai. Mereka

8 Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam
Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati,
2018, hal. 58.



105

melepas kembalinya Habib Ali untuk menghadap ke pangkuan-Nya
dengan penuh kesedihan.®

Wafatnya Habib Ali merupakan suatu peristiwa besar, karena
momen tersebut sekaligus menjadi pengangkatan sosok penerus dari
khalifah Kwitang, seperti yang telah dipaparkan pada paragraf
sebelumnya. Habib Salim membai’at putera Habib Ali, yaitu Al-Habib
Muhammad bin Ali Al-Habsyi, sebagai penerus sekaligus pemimpin
Majelis Taklim Kwitang. Perihal ini merupakan amanah yang
ditinggalkan oleh Habib Ali dan tertulis dalam surat wasiatnya.
Peristiwa tersebut disaksikan oleh para ulama, baik dari kalangan
Alawiyyin yang berasal dari Indonesia maupun luar negeri, maupun
dari kalangan ulama-ulama asli Tanah Air.

Setelah wafatnya Habib Ali, puteranya, Habib Muhammad,
sebagai khalifah penerus perjuangannya, mengemban amanah untuk
terus melanjutkan syiar dakwah di Majelis Taklim Kwitang. Setelah
wafatnya Habib Muhammad pada tahun 1993, penerusnya dilanjutkan
oleh Habib Abdurrahman. Kini, setelah Habib Abdurrahman wafat
pada 15 Januari yang lalu, kekhalifahan dilanjutkan oleh puteranya,
yaitu Habib Ali bin Abdurrahman bin Muhammad bin Ali Al-
Habsyi.”

E. Wilayah Kwitang
1. Sejarah Wilayah Kwitang

f. Nama-nama lokasi di Jakarta yang telah ada sejak masa
prakolonial tercatat dalam dua naskah lontar kuno, yaitu Bujangga
Manik dan Carita Parahyangan. Pada masa kolonial, wilayah Jakarta
diberi penamaan dalam bahasa Belanda; namun, nama-nama kawasan
atau jalan yang telah dikenal masyarakat setempat tetap
dipertahankan, sedangkan wilayah yang belum memiliki sebutan
diberikan nama baru dalam bahasa Belanda. Salah satu wilayah
tersebut adalah Kwitang, yang dulunya termasuk dalam kecamatan
Senen dan telah ada sejak zaman dahulu. Nama Senen berasal dari
pasar yang didirikan oleh Justinus Vinck, seorang tuan tanah Belanda,
yang berlokasi dekat Gunung Sahari—dahulu dikenal dengan nama
Grote Zuiderweg. Pasar ini awalnya dikenal masyarakat sekitar
sebagai Vinckpasser (Pasar Vinck) karena didirikan oleh Vinck, dan
hanya dibuka pada hari Senin sehingga dinamakan Pasar Senen.

8 Habib Abdurrahman Al-Habsyi, Riwayat Habib Ali al-Habsyi Kwitang; Sumur
Yang Tak Pernah Kering, Jakarta: Islamic Center Indonesia, 2010, hal. 36.

% Rihla Natasya, Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam
Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia,” dalam Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Jati,
2018, hal. 60.



106

Seiring tingginya minat masyarakat untuk berbelanja, pada tahun
1766 M pasar ini mulai dibuka pada hari-hari lainnya.’!

Kwitang dikenal sebagai kawasan yang populer dengan
perdagangan buku bekas. Kawasan ini terletak di sebelah timur Pasar
Senen, yang pada masa lampau dikenal dengan nama Vinckpasser dan
dihuni oleh komunitas Tionghoa. Asal-usul nama Kwitang berasal dari
nama tuan tanah setempat, yaitu Kwee Tang Kiam atau Kwee Tiam
Kiam. Sejak saat itu, wilayah timur Kecamatan Senen tersebut dikenal
dengan sebutan Kwitang hingga sekarang.®?

Masyarakat Betawi menyebut wilayah ini sebagai Kampung Si
Kwitang karena hampir seluruh tanah di sekitar kediaman Kwee Tang
dimiliki olehnya, sehingga ia dikenal sebagai tuan tanah atau cukong.
Namun, kepemilikan tanah tersebut perlahan menyusut dan akhirnya
dijual kepada komunitas Arab, akibat kebiasaan anak tunggal Kwee
Tang yang gemar berjudi. Komunitas Arab kemudian mendirikan
sebuah masjid yang dinamakan Masjid Ar-Riyadh, lebih dikenal
dengan sebutan Masjid Kwitang, yang diresmikan pada tahun 1963
oleh Presiden Soekarno. Selain itu, Kwitang juga terkenal sebagai
wilayah yang melahirkan para jawara silat Betawi, para pendekar
yang berjuang mempertahankan tanah kelahirannya dari penjajahan
Belanda.”?

1. Demografi Wilayah Kwitang

Secara geografis, Kwitang berada di dataran rendah dengan
ketinggian sekitar 4 meter di atas permukaan laut dan memiliki
kepadatan penduduk sekitar 358 orang per kilometer persegi. Di
bagian barat dan selatan, wilayah ini dilintasi oleh aliran Sungai
Ciliwung, sedangkan sisi timur dan utara dibatasi oleh kawasan
pertokoan. Kwitang juga memiliki situs budaya berupa makam yang
kini berfungsi sebagai destinasi wisata rohani bagi masyarakat
setempat. Sejak masa lampau, Kwitang dikenal sebagai daerah
perkotaan karena penduduk asli wilayah ini sebagian besar telah
pindah, digantikan oleh pendatang dari berbagai daerah di Jawa, luar
Jawa, serta dari negara lain seperti Tiongkok, Arab, dan Pakistan.

Berdasarkan SK Gubernur DKI Jakarta No. 171 Tahun 2010,
Kelurahan Kwitang ditetapkan memiliki 9 Rukun Warga (RW) dan 81
Rukun Tetangga (RT). Batas wilayah Kelurahan Kwitang ditentukan

1 Rachmat Ruchiat, Asal-Usul Nama Tempat di Jakarta, Jakarta: Mansup Jakarta,
2012, hal. 141.

%2 Naufal Agil Wajdi, “Tradisi Ziarah Kubur: Studi Kasus Ziarah Makam Habib Ali
Bin Abdurrahman Al-Habsyi Kwitang,”, hal. 20.

% Naufal Agil Wajdi, “Tradisi Ziarah Kubur: Studi Kasus Ziarah Makam Habib Ali
Bin Abdurrahman Al-Habsyi Kwitang”, hal. 20.



107

sebagai berikut: di utara berbatasan dengan Kelurahan Senen, di timur
berbatasan dengan Kelurahan Kramat, di selatan berbatasan dengan
Kelurahan Kenari, dan di barat berbatasan dengan Kali Ciliwung serta
Kelurahan Kebon Sirih.

JIVIRVEN NYHYEN 1IN
/\<\<\

Keterangan: Peta wilayah Kwitang, Profil Wilayah Kwitang (Profil
Kelurahan Kwitang: Provinsi DKI Jakarta Kecamatan Senen
Kelurahan Kwitang 2014).

Kwitang terletak pada koordinat garis bujur 6°11'S dan 106°50'E,
dengan luas wilayah mencapai 44,7 hektar. Berdasarkan data
kependudukan yang diakses melalui portal Kecamatan Senen, pada
tahun 2025 tercatat sebanyak 18.300 jiwa atau 6.423 keluarga yang
menetap di Kwitang. Dari jumlah tersebut, 9.147 jiwa adalah laki-laki
dan 9.153 jiwa adalah perempuan. Berdasarkan kelompok usia,
jumlah penduduk dengan usia balita (0-5 tahun) tercatat sebanyak
1.002 jiwa, usia anak (6-14 tahun) sebanyak 4.707 jiwa, usia produktif



108

(15-64 tahun) sebanyak 13.306 jiwa, dan usia lansia (Iebih dari 60
tahun) sebanyak 2.340 jiwa.**

2. Kondisi Sosial dan Agama Lingkungan Makam Keramat Habib
Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi

Penduduk Kwitang bukanlah murni berasal dari kalangan Betawi,
melainkan telah mengalami perubahan demografis seiring proses urbanisasi.
Sebagai wilayah yang strategis bagi pelaku bisnis dan pekerja kantoran,
Kwitang banyak didiami pendatang dari luar Jakarta, sehingga kepadatan
penduduk meningkat secara signifikan. Kondisi ini memengaruhi berbagai
aspek kehidupan, khususnya di bidang ekonomi, sehingga menjadikan
Kwitang sebagai kawasan dengan kelas ekonomi menengah ke bawah.

Berdasarkan data survei kependudukan tingkat kelurahan,
Kwitang memiliki tingkat pengangguran yang cukup tinggi, yaitu
mencapai 4.987 orang. Dari sektor pekerjaan, sebagian besar pria
bekerja sebagai pengusaha kecil menengah sebanyak 423 orang, dan
karyawan perusahaan swasta berjumlah 3.075 orang. Sementara itu,
mayoritas wanita di Kwitang bekerja sebagai pembantu rumah tangga
(PRT) sebanyak 301 orang, sedangkan sisanya menjadi karyawan
perusahaan swasta sebanyak 1.965 orang.”

Di Kwitang, antusiasme terhadap pendidikan tergolong rendah.
Berdasarkan survei kependudukan, hampir 45% masyarakat hanya
menyelesaikan pendidikan hingga tingkat Sekolah Dasar (SD).
Sebagian besar penduduk lainnya mencapai tingkat Sekolah
Menengah Pertama (SMP) atau Sekolah Menengah Atas (SMA),
sementara yang melanjutkan ke perguruan tinggi sangat sedikit.
Kondisi ini menunjukkan tantangan signifikan dalam meningkatkan
kualitas pendidikan dan akses terhadap pendidikan tinggi di wilayah
Kwitang.”¢

Rendahnya tingkat pendidikan di Kwitang berdampak pada tidak
sesuainya keterampilan dan kualifikasi para pekerja dengan
persyaratan yang dibutuhkan oleh lapangan pekerjaan yang ada. Hal
ini menyebabkan tingginya tingkat pengangguran di wilayah tersebut.
Selain itu, rendahnya kesadaran masyarakat terhadap pentingnya
pendidikan dan pengembangan keterampilan turut menjadi faktor
penghambat  kemajuan ekonomi di  Kwitang.  Akibatnya,
perekonomian di daerah ini cenderung stagnan dan tidak berkembang

4 Kecamatan Senen, dalam https://pusat.jakarta.go.id/kec-

senen/data_kependudukan.

% Profil Kelurahan Kwitang Provinsi DKI Jakarta Kecamatan Senen Kelurahan
Kwitang 2014

% Profil Kelurahan Kwitang Provinsi DKI Jakarta Kecamatan Senen Kelurahan
Kwitang 2014



109

dengan maksimal. Masyarakat Kwitang membutuhkan perhatian lebih
dalam hal pendidikan dan pelatihan keterampilan agar bisa
meningkatkan kualitas hidup dan berkontribusi pada pertumbuhan
ekonomi daerah.

Masuknya Islam ke Kwitang diawali oleh kedatangan komunitas
keturunan Arab yang membeli tanah di wilayah tersebut. Komunitas
ini kemudian mendirikan masjid sebagai tempat ibadah bagi mereka
sendiri maupun masyarakat sekitar yang menganut Islam. Para
keturunan Arab tersebut sebagian besar adalah pedagang, saudagar,
dan pendakwah ulung yang berperan penting dalam penyebaran Islam
di Kwitang. Selain berdagang, mereka juga aktif mengajarkan ajaran
Islam kepada masyarakat sekitar. Seiring waktu, Kwitang berkembang
menjadi pusat pembelajaran agama, menarik para santri dan warga
yang haus ilmu, sehingga banyak yang memutuskan untuk menetap di
kawasan ini.”’

Salah satu ulama yang menetap di Kwitang adalah Habib
Abdurrahman, ayah dari Habib Ali Kwitang, yang hijrah dari
Semarang ke Jakarta dan memutuskan untuk tinggal di kawasan
Kwitang. Habib Abdurrahman dikenal sebagai seorang pendakwah
yang memiliki ilmu agama yang mendalam dan cara penyampaian
yang santun. Melalui dakwahnya yang penuh hikmah, beliau berhasil
menarik perhatian masyarakat Kwitang. Cara beliau menyampaikan
ajaran Islam dengan penuh kelembutan membuat banyak orang yang
sebelumnya belum memeluk Islam merasa tersentuh dan akhirnya
mengikuti ajaran Islam yang beliau sampaikan.”®

F. Keistimewaan Makam Habib Kwitang Sebagai Situs Religius

Salah satu situs wisata religi terkenal di Kwitang adalah Makam Keramat
Masjid Ar-Riyadh, yang terletak di Jalan Kembang VI No. 4A RT 01/02,
Kwitang, Jakarta Pusat. Masjid bersejarah ini berada di tengah permukiman
padat sehingga tidak memiliki halaman luas, namun tetap ramai dikunjungi
masyarakat untuk beribadah maupun berziarah.”’

Masjid ini juga memiliki kedekatan dengan komunitas Arab di
Kwitang dan menjadi pusat kegiatan keagamaan bagi warga sekitar, serta
menjadi tempat untuk melakukan ziarah, terutama bagi mereka yang ingin

97 Zaenudin HM, 212 Asal-Usul Djakarta Tempoe Doeloe, Jakarta: Ufuk, 2012, hal.
322.

% Abdul Qodir Umar Mauladdawilah, Tiga Serangkai Ulama Tanah Betawi, Jakarta:
Pustaka Basmah, 2009, hal. 20.

% Ahsana Mustika Ati, “Pengelolaan Wisata Religi; Studi Kasus Makam Sultan
Hadiwijaya Untuk Pengembangan Dakwah”, dalam Skripsi, Semarang: Institut Agama Islam
Walisongo, 2011, hal. 34.



110

mendoakan makam para ulama yang berada di sekitarnya, termasuk
makam Habib Ali Kwitang. Masjid Ar-Riyadh Kwitang bukan hanya
sekedar tempat ibadah, tetapi juga menjadi simbol penting bagi sejarah
Islam di kawasan tersebut.

Masjid Jami’ Ar-Riyadh memiliki sejarah yang panjang dalam proses
pendiriannya. Kehadiran masjid ini merupakan hasil dari upaya yang
besar untuk menyediakan sarana ibadah serta menghidupkan aktivitas
keagamaan bagi umat Islam, khususnya di kawasan Kampung Kwitang.
Dalam wawancara yang dilakukan penulis pada 22 April 2018 di Majelis
Taklim Kwitang, Habib Ali mengungkapkan bahwa sebelum menjadi
masjid, tempat ini awalnya hanyalah sebuah mushola kecil yang dibangun
dengan atap rumbia dan tiang bambu. Mushola tersebut kemudian
direnovasi oleh Habib Ali Kwitang menjadi masjid, yang awalnya diberi
nama Masjid Jami’ Quwatul Ummah, namun kemudian diubah menjadi
Masjid Jami’ Ar-Riyadh, yang juga dikenal dengan nama Masjid Jami’
Kwitang. Masjid beserta tanah tempatnya berdiri merupakan bagian dari
aset keluarga bermarga Al-Kaff, yang pada saat itu dikelola oleh Sayyid
al-Habib Abdurrahman bin Syech Al-Kaff.'%

Masjid Jami’ Ar-Riyadh hingga kini tetap berdiri megah dengan
arsitektur yang terpelihara dengan baik. Masjid ini berfungsi tidak hanya
sebagai tempat ibadah bagi warga sekitar, tetapi juga sering dikunjungi
oleh pengunjung dari luar kota, baik untuk menunaikan shalat sunnah
maupun wajib. Selain itu, Makam Keramat Habib Ali Al-Habsyi di
kompleks masjid menjadi destinasi wisata religi yang menarik, dikunjungi
wisatawan lokal maupun mancanegara dari Hadramaut, Singapura, China,
Malaysia, dan negara lainnya.

G. Pelaksanaan Ritual Ziarah Kubur di Makam Keramat Habib Ali Bin
Abdurrahman Al-Habsyi
Kegiatan ziarah ke makam Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi di
Kwitang berlangsung setiap hari sepanjang waktu, 24 jam nonstop,
sehingga peziarah dapat datang kapan saja sesuai dengan kemampuan dan
waktu mereka. Dengan akses yang selalu terbuka, para peziarah tidak
perlu khawatir makam tersebut akan ditutup, sehingga mereka bisa datang
kapan saja dan menghabiskan waktu sesuai kebutuhan. Hal ini dibenarkan
oleh penjaga makam, Bang Husin, yang menyatakan bahwa peziarah yang
datang berasal dari berbagai daerah di luar Jakarta maupun dari wilayah
sekitarnya. Mereka biasanya datang secara berkelompok, baik dari

10 Nur Indah Sari, “Peningkatan Spiritualitas Melalui Wisata Religi di Makam
Keramat Kwitang Jakarta”, dalam Jurnal Studi AI-Qur’an, Vol. 14, No. 1, 2018, hal. 8.



111

majelis taklim maupun dari pesantren yang sedang melakukan perjalanan
spiritual.!%!

Sebelum pandemi COVID-19 pada 2019, antusiasme masyarakat
untuk berziarah ke makam Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi sangat
tinggi, terutama pada hari Minggu dan bulan-bulan Maulid serta hari
besar Islam lainnya. Rata-rata jumlah peziarah pada hari Minggu berkisar
antara 500 hingga 1.000 orang, belum termasuk saat haul atau kegiatan
besar yang bisa menarik ribuan jamaah. Para peziarah datang dari
berbagai wilayah di Indonesia seperti Jakarta, Bogor, Depok, Tangerang,
Bekasi, serta dari luar Jawa Barat seperti Jawa Tengah, Jawa Timur,
Sumatra, dan Kalimantan. Bahkan, ada peziarah dari luar negeri,
termasuk Malaysia, Brunei, Singapura, Thailand, Arab Saudi, dan Yaman.
Setiap minggunya, jumlah peziarah terlihat dari banyaknya kendaraan
yang terparkir di sekitar area makam, dengan mayoritas berpelat B dan A.
Sebagian besar jamaah merupakan murid atau pengikut dari para murid
Habib Ali Kwitang yang kini tersebar di berbagai daerah di Indonesia.!'??

Mayoritas peziarah yang datang ke makam Habib Ali Kwitang adalah
jamaah dari Majelis Taklim Kwitang sendiri atau dari majelis taklim yang
diasuh oleh murid-murid beliau. Selain itu, sebagian peziarah datang atas
rekomendasi teman, keluarga, atau hasil pencarian informasi melalui
internet. Hal ini mencerminkan besarnya pengaruh dan keberhasilan
dakwah Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam menyebarkan
ajaran Islam, khususnya di kalangan masyarakat Jakarta dan sekitarnya.

1. Administrasi
Sebelum pandemi COVID-19, peziarah dari luar daerah yang
ingin berziarah ke makam Habib Ali Kwitang wajib melalui prosedur
tertentu. Mereka harus meminta izin terlebih dahulu kepada Habib Ali

Abdurrahman, cicit Habib Ali Kwitang, menunggu di ruang Majelis

Taklim, dan baru diantar secara langsung oleh beliau jika rombongan

terdiri dari laki-laki, atau oleh istri beliau jika rombongan perempuan.

Jika keduanya berhalangan, staf Habib Ali yang mendampingi.

Apabila rombongan memiliki pemimpin  sendiri, mereka

diperbolehkan memimpin ziarah secara mandiri. Setelah pandemi

COVID-19, terjadi penurunan signifikan jumlah peziarah, dan saat ini

101 Bapak Richard, Kuncen Makam Habib Ali Kwitang, wawancara pribadi, Jakarta,
29 Mei 2025.
102 Bang Andri, Warga Kwitang, wawancara pribadi, Jakarta, 29 Mei 2025.



112

pengunjung dapat langsung mengunjungi makam tanpa perlu meminta
izin terlebih dahulu kepada Habib Ali Abdurrahman.!*

Setiap hari Minggu, makam Habib Ali selalu ramai dikunjungi
oleh peziarah sebelum mereka menghadiri majelis taklim. Hal ini
mencerminkan tingginya rasa hormat dan kecintaan masyarakat
Kwitang terhadap Habib Ali bin Abdurrahman sebagai seorang ulama
besar. Berbeda dengan tempat ziarah lain yang biasanya memiliki
persyaratan administratif, di makam Habib Ali tidak diberlakukan
aturan yang ketat. Para peziarah tidak diwajibkan menyerahkan
identitas seperti KTP, cukup dengan memberi laporan kepada penjaga
makam atau menghubungi Habib Ali Abdurrahman terlebih dahulu.
Untuk bersedekah pun tidak ditentukan jumlahnya, melainkan
disesuaikan dengan keikhlasan masing-masing peziarah. Dana
sedekah ini digunakan untuk operasional dan pemeliharaan makam
maupun masjid, termasuk kebersihan dan perawatan fasilitas.

Prosedur ini sudah diterapkan sejak kepemimpinan Habib
Muhammad bin Ali Al-Habsyi menggantikan ayahnya, dan tetap
dijalankan hingga kini oleh cicitnya, Habib Ali Abdurrahman Al-
Habsyi. Bagi peziarah yang datang secara individu, diperbolehkan
langsung menuju makam tanpa perlu izin khusus dari ahli waris
makam. Sementara itu, kuncen hanya bertugas mengawasi aktivitas
peziarah dan menegur jika ada pelanggaran aturan. Pada bulan Maulid
dan bulan Sya’ban, jumlah peziarah dari luar daerah seperti
Kalimantan dan Sumatra meningkat drastis, karena periode tersebut
merupakan puncak kunjungan dari luar Jakarta.'%*

2. Larangan di Makam Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi
Secara umum, berziarah ke makam Habib Ali bin Abdurrahman
Al-Habsyi tidak memerlukan prosedur yang rumit seperti halnya
ziarah ke makam-makam tokoh Wali Songo, terutama bagi
rombongan. Proses ziarah ke makam Habib Ali Kwitang relatif
sederhana dan tidak seketat di beberapa lokasi ziarah lainnya di Pulau
Jawa. Namun, para peziarah tetap diharuskan untuk menjaga niat yang

103 Bapak Richard, Kuncen Makam Habib Ali Kwitang, wawancara pribadi, Jakarta,
29 Mei 2025.

104 Bapak Richard, Kuncen Makam Habib Ali Kwitang, wawancara pribadi, Jakarta,
29 Mei 2025.



113

lurus, tidak melakukan hal-hal yang menyimpang, serta mematuhi

aturan yang telah ditetapkan.

Sebelum wafat, Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi
meninggalkan beberapa wasiat kepada putranya, Habib Muhammad
bin Ali Al-Habsyi. Isi dari wasiat tersebut antara lain:'%

a. Peziarah tidak diperkenankan membawa makanan atau minuman

ke dalam area makam. Larangan membawa minuman

diberlakukan untuk menghindari kemungkinan terjadinya
perbuatan syirik, seperti menggunakan air dari makam untuk
tujuan penyembuhan.

Tidak diperbolehkan menempatkan kotak amal di dalam makam.

Dilarang membakar kemenyan di area makam.

d. Peziarah tidak boleh berniat meminta sesuatu kepada penghuni
makam; segala permohonan hanya boleh ditujukan kepada Allah
SWT.

Namun, setelah wafatnya Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi,
banyak peziarah yang tidak mematuhi wasiat beliau. Menurut penuturan
Bapak Richard, para peziarah pada saat itu telah terbiasa dengan tradisi
ziarah ke makam Wali Songo, terutama Sunan Gunung Jati, yang masih
kental dengan unsur mistik. Budaya ziarah di makam tersebut sudah
mengakar kuat, seperti kebiasaan melempar uang ke area makam, membawa
kemenyan, dan melakukan praktik serupa lainnya, yang dianggap lumrah
dan tidak dilarang. Kebiasaan ini kemudian terbawa ke makam Habib Ali
Kwitang, sehingga wasiat beliau sering kali diabaikan. Hal ini memicu
kemarahan Habib Abdurrahman bin Muhammad Al-Habsyi, cucu dari Habib
Ali, karena melihat para peziarah melemparkan uang dan berdoa langsung di
makam, bertentangan dengan pesan kakeknya.

Habib Abdurrahman memasang pengumuman yang memuat wasiat dari
kakeknya, Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi. Pengumuman tersebut
dipasang secara jelas di setiap dinding yang mengarah ke area makam,
termasuk di dalam area makam itu sendiri. Tujuannya agar semua peziarah
mengetahui dan menghormati aturan yang telah ditetapkan. Namun, menurut
penuturan Bapak Richard, terdapat pengecualian terkait larangan membakar
kemenyan—hanya keluarga atau keturunan almarhum yang diizinkan
membakar wangi-wangian saat berziarah ke makam.

oo

Tata Cara Ziarah
Tidak ada aturan baku dalam tata cara ziarah di makam Habib Ali
Kwitang. Lazimnya setibanya di makam, peziarah disunnahkan untuk

105 Survey di Makam Keramat Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi, 29 Mei 2025.



114

mengucapkan salam kepada ahli kubur dengan penuh hormat, seperti
ucapan “Assalamu’alaikum ya ahlil qubur, antumus-sabiqun wa
nahnu bil-athari in shaa Allah”. Setelah itu, luruskan niat bahwa
ziarah dilakukan semata-mata untuk mendoakan almarhum dan
sebagai pengingat akan kematian, bukan untuk meminta pertolongan
atau keberkahan dari penghuni makam. Peziarah kemudian bisa duduk
dengan tenang dan mulai membaca surah Al-Fatihah yang
dihadiahkan kepada Rasulullah SAW, para sahabat, para wali,
khususnya kepada Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi. Setelah itu
dilanjutkan dengan bacaan surat Yasin, Al-Ikhlas (3 kali), Al-Falaq,
An-Nas, Al-Baqarah: 1-5, dan ayat Kursi. Zikir yang dianjurkan di
antaranya adalah tasbih (Subhanallah), tahmid (A/hamdulillah), takbir
(Allahu Akbar), dan tahlil (La ilaha illallah) yang dibaca secara tartil
dan penuh kekhusyukan. Kemudian peziarah dapat membaca doa
khusus untuk ahli kubur seperti: “Allahummaghfir lahu warhamhu wa
‘afihi wa'fu ‘anhu...” yang isinya memohonkan ampunan, rahmat,
dan tempat terbaik di sisi Allah untuk almarhum. Dianjurkan pula
untuk membaca doa penutup agar ziarah diterima dan diri sendiri
senantiasa dijaga dalam iman dan taqwa. Sepanjang ziarah, menjaga
adab adalah hal utama: tidak berbicara keras, tidak tertawa berlebihan,
serta tidak melakukan ritual atau permintaan yang bertentangan
dengan syariat Islam. Setelah selesai, peziarah dapat meninggalkan
makam dengan kembali mengucapkan salam dan berdoa agar
mendapat keberkahan dari niat baik serta keikhlasan dalam
berziarah.'%®

Ciri khas yang membedakan ziarah di makam Habib Ali Kwitang
dari tempat-tempat lain adalah adanya tradisi pembacaan ghasidah
setelah rangkaian doa dan =zikir. Ghasidah merupakan bentuk
ungkapan pujian dan munajat kepada Allah SWT serta shalawat
kepada Nabi Muhammad SAW yang dibacakan dalam bentuk syair.
Syair-syair ini biasanya berasal dari karya ulama besar seperti Habib
Sholeh Tanggul atau Habib Muhammad Ba’abud Lawang, dan
dibacakan dengan irama khas yang penuh kekhusyukan. Tradisi ini
menjadi bagian penting dari ziarah karena mencerminkan kecintaan
kepada Allah dan Rasulullah serta penghormatan kepada ulama. Di
kompleks makam Habib Ali Kwitang sendiri terdapat tiga makam,
yaitu makam Habib Ali, anaknya, dan menantunya, serta cucunya,
menjadikan tempat ini sebagai makam keluarga. Area pemakaman ini

106

Bang Andri, Warga Kwitang, wawancara pribadi, Jakarta, 29 Mei 2025.



115

relatif kecil jika dibandingkan dengan lokasi ziarah lain yang lebih
luas, namun tetap ramai dikunjungi karena nilai spiritual dan sejarah
yang tinggi.'"’

4. Hari-Hari Istimewa Pelaksanaan Ziarah Kubur Habib Ali Bin

Abdurrahman Al-Habsyi
Setiap tempat ziarah memiliki waktu-waktu khusus yang dipenuhi

oleh peziarah, terutama saat berlangsungnya kegiatan tradisi atau
budaya yang menjadi bagian dari rutinitas keagamaan di lokasi
tersebut. Keramaian tidak hanya terjadi pada Minggu pagi, tetapi juga
pada hari-hari tertentu dan dalam momen-momen khusus ketika
diselenggarakan acara keagamaan yang menarik lebih banyak jamaah
untuk hadir. Adapun hari-hari tersebut antara lain:

a. Tradisi penghataman kitab Shahih Bukhari di majlis Kwitang
Tradisi ini merupakan pengkhataman kitab Hadis Shahih Bukhari
hingga tuntas, yang awalnya rutin dilakukan oleh Habib Ali
Kwitang. Kegiatan tersebut kemudian diresmikan oleh Habib
Ahmad bin Thalib Al-Attas saat beliau berkunjung ke Majelis
Kwitang. Setelah wafatnya Habib Ali Kwitang, pengkhataman
kitab Shahih Bukhari dipindahkan ke area makam dan
dilaksanakan bersamaan dengan kegiatan ziarah kubur, yang
dihadiri oleh para ulama dan peziarah laki-laki. Keesokan harinya,
pengkhataman dilanjutkan kembali di Majelis Kwitang dan
berlangsung selama tujuh hari.

b. Pembacaan Asma Ul-Husna setiap awal bulan.

Pembacaan Asmaul Husna rutin dilakukan pada awal setiap bulan,
tepatnya pada Minggu pertama, dalam majelis taklim Kwitang
yang diadakan di makam Habib Ali Kwitang. Tradisi ini telah
dimulai sejak masa hidup Habib Ali, di mana Asmaul Husna selalu
dibacakan dalam majelis taklim yang beliau pimpin. Setelah
beliau wafat, pembacaan Asmaul Husna dipindahkan ke
makamnya sebagai bentuk penghormatan atas perjuangan beliau
semasa hidup, sekaligus untuk menjaga agar tradisi ini tetap lestari
dan tidak terlupakan.

c. Haul Habib Ali Kwitang.

Menjelang pelaksanaan haul Habib Ali Kwitang, terdapat tradisi
khusus yang disebut pembacaan rauhah, yaitu pembacaan kisah
kehidupan Habib Ali Kwitang dalam bahasa Arab. Tradisi ini
dilaksanakan setiap sore setelah salat Ashar, sebagai bagian dari

107 Bapak Richard, Kuncen Makam Habib Ali Kwitang, wawancara pribadi, Jakarta,
29 Mei 2025.



116

rangkaian acara haul yang puncaknya diadakan setelah salat
Maghrib. Kegiatan ini biasanya dilangsungkan seminggu setelah
peringatan Nisfu Sya’ban.

Pembacaan Maulid

Setiap tanggal 12 Rabi’ul Awal, tradisi pembacaan Maulid Nabi
rutin diselenggarakan dan selalu dipadati oleh jamaah, khususnya
dari wilayah Jakarta dan sekitarnya. Acara pembacaan Maulid ini
dilaksanakan di area makam Habib Ali Kwitang, sebagai bentuk
penghormatan dan peringatan kelahiran Nabi Muhammad SAW.
Bulan Puasa

Selama bulan Ramadan, makam Habib Ali Kwitang banyak dikunjungi
oleh peziarah. Mereka tidak hanya datang untuk berziarah, tetapi juga
ada yang melaksanakan pembacaan Al-Qur’an hingga khatam.
Puncaknya, pada malam ke-25 Ramadan, Masjid Ar-Riyadh Kwitang
menyelenggarakan acara Khatmil Qur’an yang selalu dipenuhi oleh
jamaah. Pada kesempatan tersebut, para jamaah juga menyempatkan diri
untuk berziarah ke makam Habib Ali Kwitang sebagai bagian dari
kegiatan spiritual mereka.'%

108 Bang Andri, Warga Kwitang, wawancara pribadi, Jakarta, 29 Mei 2025.



BAB IV
MANIFESTASI LIVING QUR’AN DALAM RITUAL ZIARAH KUBUR
DI MAKAM KERAMAT HABIB ALI BIN ABDURRAHMAN AL-
HABSYI

Fenomena keagamaan di Indonesia, khususnya praktik ziarah kubur,
telah lama menjadi medan kajian yang kaya dalam ilmu-ilmu sosial dan
humaniora. Ritual ini bukan sekadar peninggalan masa lalu yang statis,
melainkan sebuah tradisi yang terus hidup, berkembang, dan secara dinamis
membentuk identitas religius masyarakat Muslim kontemporer. Ziarah kubur,
dalam konteks sosial-keagamaan di Indonesia, tidak bisa dipandang hanya
sebagai aktivitas kultural yang bersifat superfisial atau warisan nenek moyang
yang diulang tanpa makna, melainkan merupakan ekspresi otentik dari
pemahaman teologis, spiritual, dan historis yang mendalam. Ia menjadi
jembatan antara masa lalu yang dihormati dan masa kini yang penuh
tantangan, antara yang fana dan yang abadi, serta antara individu dan
komunitas yang Sali ng berinteraksi dalam ruang sakral. Di tengah arus
modernitas yang deras, disrupsi digital yang masif, dan keragaman
interpretasi keagamaan yang kian kompleks, ziarah kubur di makam keramat
Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi di Kampung Kwitang, Jakarta Pusat,
menjadi studi kasus yang menarik untuk mengamati bagaimana tradisi
keagamaan  bertransformasi,  beradaptasi, dan  secara  resilient
mempertahankan relevansinya dalam kehidupan umat.!

! Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat: Tradisi-tradisi
Islam di Indonesia, Bandung: Mizan, 1995, hal. 200.

117



118

Makam ini bukan sekadar tempat peristirahatan terakhir seorang ulama
besar dan wali Allah yang dihormati, melainkan dipandang secara
fundamental sebagai sebuah pusat spiritual (spiritual hub) yang aktif dan
hidup, sebuah medium esoteris untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT.
Keyakinan ini berakar kuat pada tradisi keilmuan Islam yang menghormati
para awliya Allah (kekasih-kekasih Allah) dan mencari keberkahan (tabarruk)
melalui mereka, sebuah praktik yang telah mengakar dalam kebudayaan
religius Nusantara selama berabad-abad.? Kedekatan ini diyakini dicapai
melalui perantara doa yang dipanjatkan, curahan keberkahan yang mengalir
dari kesalehan sang wali, dan keteladanan agung yang diemban oleh Habib
Ali selama masa hidupnya, menjadikannya sebagai salah satu pusat spiritual
yang paling signifikan, ramai dikunjungi, dan memiliki daya tarik luar biasa
bagi ribuan peziarah dari berbagai penjuru Indonesia, bahkan dari
mancanegara. Setiap tahun, ribuan jamaah, tanpa memandang latar belakang
sosial, ekonomi, atau pendidikan, tumpah ruah di area Kwitang untuk
menghadiri haul (peringatan wafatnya) Habib Ali, sebuah peristiwa
monumental yang menegaskan posisi makam ini sebagai episentrum
keagamaan yang tak tergantikan.

Bab ini akan menguraikan secara komprehensif dan mendalam berbagai
dimensi dari praktik ziarah kubur tersebut, menggali lapisan-lapisan makna
yang tersembunyi di baliknya dan menyoroti bagaimana Al-Qur’an hidup
dalam praksis ini. Dimulai dari analisis mendalam mengenai alasan dan
tujuan peziarah yang kompleks dan multifaktorial, kemudian dilanjutkan
dengan pemaknaan mendalam terhadap bacaan Al-Qur’an di lokasi tersebut,
bagaimana teks suci ini secara metaforis ‘dihidupkan’ dalam praktik ritual,
menjadi lebih dari sekadar deretan huruf. Selanjutnya, bab ini akan
menganalisis fenomena ini secara ekstensif menggunakan kerangka teori
sosiologi pengetahuan Karl Mannheim, yang memungkinkan kita untuk
membedah makna objektif, makna ekspresif, dan makna dokumenter dari
praktik ziarah dan pembacaan Al-Qur’an, membuka perspektif baru tentang
bagaimana pengetahuan keagamaan dikonstruksi dan diinternalisasi secara
sosial.’> Bagian akhir akan berfokus pada manifestasi konkret dari nilai-nilai
Al-Qur’an dalam perilaku keseharian peziarah, yang merupakan inti dari
konsep Living Qur’an—transformasi teks menjadi tindakan, serta
implikasinya yang luas dan mendalam terhadap pemahaman keagamaan
mereka di ranah urban yang dinamis. Pendekatan ini akan secara jelas
memperlihatkan bagaimana sebuah teks suci, yang ditulis ribuan tahun lalu,

2 Abdul Hakim Murad, Understanding the Four Madhhabs: The Facts About Ijtihad
and Taqlid, Cambridge: The Muslim Academic Trust, 2007, hal. 70.

3 Karl Mannheim, Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of
Knowledge, New York: Harcourt Brace Jovanovich, 1936, hal. 25-30.



119

terus menginspirasi, membimbing, dan membentuk praksis sosial-keagamaan
di era kontemporer, tidak hanya sebagai ajaran normatif, tetapi juga sebagai
kekuatan transformatif dalam kehidupan umat.

A. Alasan dan Tujuan Peziarah Melakukan Ziarah Kubur: Sebuah

Penjelajahan Motivasi Spiritual, Psikologis, dan Sosial

Berdasarkan hasil wawancara mendalam (in-depth interview) dan
observasi partisipatif yang dilakukan secara ekstensif selama periode
penelitian di makam keramat Habib Ali Kwitang, ditemukan beberapa
alasan dominan yang menjadi motivasi utama masyarakat untuk
melakukan ziarah ke lokasi ini. Alasan-alasan ini mencerminkan
kompleksitas motivasi spiritual, personal, psikologis, dan sosial yang
melandasi praktik keagamaan ini, menjadikannya lebih dari sekadar
kunjungan fisik atau tradisi kosong yang tanpa makna, melainkan sebuah
perjalanan batin yang penuh makna dan signifikansi eksistensial. Motivasi
ini seringkali bersifat berlapis, tidak tunggal, dan saling terkait,
mencerminkan dimensi holistik dari spiritualitas individu dalam konteks
komunal yang kaya.

1. Memohon Keberkahan (7abarruk) dan Harapan Doa yang
Mustajab: Antara Keyakinan Transenden dan Kebutuhan
Duniawi

Salah satu alasan fundamental yang secara konsisten diungkapkan
dan menjadi daya tarik utama bagi banyak peziarah yang datang ke
makam Habib Ali adalah niat tulus mereka untuk memohon
keberkahan (tabarruk) dari Allah SWT. Keberkahan ini, dalam
pandangan mereka, diyakini mengalir secara spiritual melalui perantara
sosok mulia Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi, yang secara luas
dikenal dan diyakini sebagai seorang wali Allah (kekasih Allah) yang
memiliki kedudukan istimewa di sisi-Nya.*

Keyakinan ini berakar pada pandangan teologis yang kuat dalam
tradisi Ahlussunnah wal Jama'ah bahwa doa seorang wali, atau doa
yang dipanjatkan di dekat makam seorang wali, memiliki kedekatan
khusus dengan Sang Pencipta, sehingga doa yang dipanjatkan melalui
perantara mereka memiliki kemungkinan lebih besar untuk dikabulkan.
Ini merupakan bentuk fawassul (perantaraan) yang diyakini sah dan
tidak menyimpang dari ajaran tauhid.” Penting untuk digarisbawahi
secara tegas bahwa keyakinan ini, dalam pemahaman dan ekspresi
peziarah, bukanlah dalam pengertian syirik atau penyekutuan Allah.

4 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Maudhu'i Atas Pelbagai

Persoalan Umat, Bandung: Mizan, 1996, hal. 250.

3 Yusuf al-Qardawi, Fatawa Mu asirah, Kairo: Dar al-Qalam, 2002, hal. 685.



120

Mereka selalu menegaskan secara eksplisit dan implisit bahwa yang
Maha Mengabulkan doa adalah Allah SWT semata. Perantara
(wasilah) hanya berfungsi sebagai media untuk mendekatkan diri
kepada-Nya dan sebagai bentuk penghormatan yang mendalam kepada
kekasih-kekasih-Nya. Ini adalah manifestasi dari cinta dan
penghormatan yang mendalam kepada ulama sebagai pewaris nabi
(waratsatul anbiya’), yang ilmunya, akhlaknya, dan kedekatannya
dengan Allah dianggap sebagai sumber keberkahan yang terus
memancar. Mereka memandang Habib Ali sebagai jembatan spiritual
atau wasilah yang mengalirkan rahmat dan keberkahan Ilahi kepada
mereka yang berziarah, sebuah koneksi transenden yang melampaui
batas fisik. Konsep tabarruk ini selaras dengan ajaran Islam yang
menganjurkan mencari wasilah untuk mendekatkan diri kepada Allah,
sebagaimana termaktub dalam Surat al-Maidah/5: 35.

Gk S s 3 el Al o) il Al 1,51 124l 00 6T
Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan

carilah jalan yang mendekatkan diri kepada-Nya, dan berjihadlah
pada jalan-Nya, supaya kamu mendapat keberuntungan.

Ayat ini seringkali menjadi dasar teologis bagi praktik tawassul
yang dilakukan di makam para wali, menjustifikasi legitimasi
spiritualnya. Bentuk keberkahan yang dicari oleh para peziarah sangat
beragam dan mencakup hampir setiap aspek kehidupan mereka,
menunjukkan spektrum kebutuhan manusia yang luas dan
multidimensional dari yang bersifat material hingga spiritual. Ini
meliputi kelancaran rezeki dalam usaha atau pekerjaan yang sedang
lesu, kesembuhan dari berbagai penyakit yang telah lama diderita dan
tidak kunjung sembuh dengan pengobatan medis konvensional,
kemudahan dalam urusan rumah tangga seperti menemukan jodoh
yang tepat, melangsungkan pernikahan, atau memiliki keturunan
setelah penantian panjang, kesuksesan dalam studi atau ujian yang
krusial, hingga pencarian ketenangan batin yang seringkali sulit
ditemukan dalam hiruk pikuk kehidupan perkotaan yang penuh
tekanan, kompetisi, dan modernitas yang serba cepat. Seorang
informan yang diwawancarai, Ibu Halimah, berusia sekitar 50 tahun
yang rutin berziarah dari Bekasi setiap bulan, dengan tulus dan mata
berkaca-kaca mengungkapkan perasaannya, "Saya datang ke sini
karena merasa tenang sekali, Pak, dan saya yakin doa saya lebih
dikabulkan. Habib Ali itu kekasih Allah, seorang wali besar, insya



121

Allah barokahnya nyambung ke kita semua yang datang dengan niat
baik."®

Pernyataan ini secara gamblang merefleksikan adanya keyakinan
kuat bahwa melalui perantaraan doa dan kedekatan spiritual Habib Ali,
harapan dan permohonan mereka dapat lebih mudah sampai kepada
Allah SWT. Mereka merasakan adanya energi spiritual positif yang
memancar dari makam tersebut, sebuah aura kesucian yang dirasakan
secara personal.

Para peziarah sering terlihat sangat khusyuk memanjatkan doa-doa
pribadi mereka di sekitar makam, terkadang sambil menengadahkan
tangan ke arah kiblat, mengusap nisan dengan lembut sebagai bentuk
penghormatan yang mendalam, atau duduk diam dalam kontemplasi
yang mendalam, mencari koneksi spiritual. Mereka meyakini bahwa
atmosfer kesalehan yang terpancar dari makam Habib Ali dapat
meningkatkan kualitas dan potensi penerimaan doa-doa mereka oleh
Allah SWT, seolah-olah doa mereka 'dikuatkan' oleh aura kesalehan
sang wali. Sebagai contoh konkret, Bapak Rahman, seorang bapak
paruh baya berusia sekitar 55 tahun dari Tangerang Selatan, yang
sehari-hari berprofesi sebagai pedagang kelontong di pasar tradisional
yang tengah menghadapi masa sulit, mengungkapkan niatnya saat
diwawancarai pada 10 Maret 2025.

"Usaha saya lagi lesu sekali, sudah coba ke mana-mana tapi
hasilnya kurang. Saya ke sini (makam Habib Ali) niatnya minta
kelancaran rezeki, biar dagangan saya laris lagi. Saya percaya saja,
Habib kan wali Allah, doanya pasti sampai ke Allah dan dikabulkan."”

Pengamatan yang dilakukan selama beberapa kali kunjungan
menunjukkan bahwa banyak peziarah membawa air dalam botol-botol
kecil atau jerigen mini. Air tersebut kemudian dibacakan doa-doa dan
surah-surah tertentu dari Al-Qur'an di dekat makam, yang mereka
yakini air tersebut akan membawa keberkahan saat diminum atau
disiramkan ke wajah dan tubuh, bahkan ada yang menggunakannya
untuk pengobatan alternatif atau media ruqyah.®

Tradisi ini menunjukkan bagaimana fabarruk bukan hanya
sekadar konsep abstrak, tetapi termanifestasi dalam praktik yang
mendalam, multidimensional, dan sangat personal, mengintegrasikan
spiritualitas, ritual, dan keyakinan akan khasiat non-fisik atau
keberkahan. Hal ini menunjukkan bahwa kebutuhan spiritual manusia
tidak selalu terpenuhi hanya dengan ritual formal, melainkan juga

¢ Ibu Halimah, Wawancara, 29 Mei 2025, Makam Habib Ali Kwitang.
7 Bapak Rahman, Wawancara, 29 Mei 2025, Makam Habib Ali Kwitang.
8 Observasi Lapangan, 29 Mei 2025, Makam Habib Ali Kwitang.



122

melalui interaksi dengan simbol-simbol kesucian dan situs-situs
keramat yang memiliki daya tarik spiritual yang kuat.

2. Sebagai Sarana Introspeksi Diri (7Tadzakkur al-Maut dan Tazkiyah
an-Nafs): Refleksi Eksistensial di Tengah Kehidupan Fana
Di samping permohonan keberkahan, peziarah juga secara
eksplisit mengungkapkan bahwa keberadaan makam dan suasana
spiritual yang menyelimutinya secara kuat mengingatkan mereka akan
hakikat kematian (tadzakkur al-maut). Kesadaran akan kefanaan hidup
ini sangat selaras dengan sabda Nabi SAW yang menganjurkan,

O pall Bl pilh 231580 ey adle i L 0 3 050855506 i e

Perbanyaklah mengingat pemutus kenikmatan, yakni kematian. (HR.
at-Tirmidzi)

Hadis ini menjadi landasan kuat bagi peziarah kubur dalam tradisi
Sunni, di mana tujuan utamanya adalah untuk mengambil pelajaran
dari kematian dan mempersiapkan diri menghadapi akhirat. Dalam
konteks ini, ziarah ke makam bukan sekadar kunjungan ke tempat
peristirahatan terakhir seseorang, melainkan menjadi waktu dan ruang
yang sangat berharga bagi mereka untuk merenung, bertafakur, dan
melakukan evaluasi diri secara mendalam, meninjau kembali arah dan
tujuan hidup mereka di dunia yang fana ini. Ini adalah momen untuk
kalibrasi ulang spiritual.

Di tengah kesibukan dan tekanan hidup sehari-hari yang serba
cepat, serba instan, dan seringkali didominasi oleh nilai-nilai
materialistis dan hedonistik yang menyesatkan, makam ini
menawarkan sebuah "ruang hening" yang langka dan otentik. Di
sinilah peziarah dapat menjauh sejenak dari hiruk pikuk duniawi,
meredakan kegelisahan yang membebani pikiran, menenangkan
pikiran yang kalut, dan menemukan kembali fokus spiritual mereka
yang mungkin sempat hilang. Mereka menggunakan momen ini untuk
memikirkan kembali tujuan hidup yang sesungguhnya di mata Allah,
mengevaluasi amal perbuatan yang telah mereka lakukan—baik
kebaikan maupun dosa yang disengaja maupun tidak—serta
merenungkan persiapan mereka menghadapi kehidupan akhirat yang
abadi, yaitu pertanggungjawaban di hadapan Tuhan Yang Maha Adil.
Banyak peziarah merasa bahwa momen kontemplasi ini secara kuat
memicu kesadaran untuk memperbaiki diri (ishlah an-nafs), bertaubat

® Muhammad ibn ‘Isa al-Tirmidzi, Sunan al-Tirmidzi, Beirut: Dar al-Gharb al-
Islami, 1998, hal. 535.



123

dari dosa-dosa masa lalu dengan sungguh-sungguh, dan meningkatkan
kualitas ibadah serta ketaatan mereka kepada Allah SWT secara
konsisten. '

Pengamatan yang dilakukan selama penelitian menunjukkan
pemandangan peziarah yang duduk bersimpuh di dekat makam,
menatap nisan dengan tatapan penuh perenungan, seolah tengah
berkomunikasi dengan diri sendiri tentang makna keberadaan dan
tujuan hidup yang lebih dalam. Terkadang, terlihat pula beberapa
peziarah yang meneteskan air mata dengan isak tangis yang tertahan,
menunjukkan kedalaman emosi, penyesalan atas dosa yang telah lalu,
dan ketulusan hati yang terpicu oleh kesadaran akan kematian dan
pertanggungjawaban di kemudian hari. Momen emosional ini menjadi
katalisator bagi transformasi spiritual yang mendalam, mendorong
mereka untuk lebih mendekatkan diri kepada nilai-nilai kebaikan,
kesalehan, dan menjauhi kemaksiatan yang dapat merusak diri.
Suasana hening dan khusyuk di sekitar makam, meskipun di tengah
keramaian peziarah yang silih berganti, seringkali berhasil
menciptakan aura introspeksi yang sangat kuat, seolah waktu berhenti
sejenak.

Siti, seorang mahasiswi berusia 20 tahun dari Jakarta, yang
diwawancarai pada 29 Mei 2025, mengungkapkan pengalamannya
dengan nada introspektif, "Saya kalau lagi banyak pikiran, tugas
numpuk, atau ngerasa jauh dari Allah, pasti ke sini. Di sini itu rasanya
tenang sekali, semua masalah kayak kecil, terus jadi mikir, hidup ini
buat apa kalau bukan ibadah dan persiapan akhirat. Rasanya seperti
dibersihkan dari dosa.""!

Terkadang, terlihat peziarah yang membawa buku-buku kecil
berisi doa atau zikir, atau bahkan mushaf Al-Qur’an kecil, yang mereka
baca dengan khusyuk sebagai bagian dari proses kontemplasi,
penyerahan diri, dan tazkiyah an-nafs (penyucian jiwa). Kehadiran
makam para ulama, yang merepresentasikan akhir perjalanan hidup
setiap manusia, secara langsung memantik kesadaran akan urgensi
untuk memperbaiki diri sebelum ajal menjemput, menjadikan ziarah ini
sebagai bentuk pengingat yang sangat efektif dan sarana peningkatan
spiritualitas yang berkelanjutan.'?

3. Menjalin Hubungan Spiritualitas dan Tradisi Keilmuan (Sanad
dan Istigamah): Menjaga Warisan Intelektual dan Spiritual

19 ITmam Al-Ghazali, Jhya’ Ulumuddin, Beirut: Dar al-Fikr, t.t., hal. 430.

' Siti, Wawancara, 15 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang.

12 John Renard, Friends of God: Islamic Saints in Theory and Practice, Berkeley:
University of California Press, 2008, hal. 123.



124

Bagi kalangan habaib, khususnya mereka yang memiliki garis
keturunan langsung dari Nabi Muhammad SAW, serta komunitas
Muslim keturunan Arab di Indonesia, ziarah ke makam Habib Ali
memiliki ikatan historis, silsilah, dan spiritual yang jauh lebih kuat dan
mendalam. Makam ini tidak hanya menjadi tempat untuk menziarahi
seorang tokoh, melainkan juga sebuah titik sentral untuk
menghidupkan kembali sanad spiritual, sanad keilmuan, dan silsilah
dakwah Islam yang telah diwariskan dari generasi ke generasi. Tradisi
ziarah ini adalah cara otentik mereka merawat, melestarikan, dan
menguatkan warisan keagamaan dan intelektual nenek moyang
mereka, yang merupakan bagian tak terpisahkan dari identitas diri
mereka sebagai pewaris Nabi. Ini juga merupakan bentuk istigamah
(konsistensi) dalam mengikuti jejak para pendahulu yang saleh dan
menjaga kemurnian ajaran.

Peziarah dari kalangan ini seringkali datang dalam kelompok
keluarga besar, di mana para orang tua atau sesepuh akan mengambil
peran aktif dalam menceritakan kembali kisah-kisah heroik, inspiratif,
dan penuh karamah (keistimewaan) tentang Habib Ali, ajaran-
ajarannya yang mendalam, serta peran pentingnya dalam penyebaran
Islam yang damai dan toleran di Jakarta dan sekitarnya, sebuah dakwah
yang mengedepankan akhlak mulia.'* Melalui narasi-narasi yang kaya
akan nilai dan hikmah ini, ikatan spiritual dengan leluhur diperkuat
secara emosional dan kognitif, dan sanad keilmuan dirasakan terus
hidup, mengalir, dan terpelihara otentisitasnya dari berbagai distorsi.

Aktivitas keagamaan seperti pembacaan ratib Al-Haddad atau
Ratib Al-Attas, pembacaan maulid Nabi SAW (misalnya Maulid
Simtud Durar karya Habib Ali sendiri), atau pengkajian kitab-kitab
karya Habib Ali juga sering dilakukan di area makam, semakin
mengukuhkan hubungan spiritual dan tradisi ini, menjadikannya
sebuah pusat pendidikan informal yang berkelanjutan. Bagi mereka,
ziarah adalah bentuk penghormatan yang sangat tinggi, manifestasi
cinta kepada ahli bait (keluarga Nabi), sekaligus komitmen yang kuat
untuk melanjutkan estafet dakwah, menjaga kemurnian ajaran
Ahlussunnah wal Jama'ah, dan memelihara sanad keilmuan yang telah
diwariskan dari generasi ke generasi dengan penuh tanggung jawab.!'*
Ini juga menjadi ajang reuni keluarga dan komunitas yang sangat
efektif, mempererat tali silaturahmi yang tidak hanya berlandaskan
pada ikatan darah, tetapi juga pada ikatan spiritual dan keilmuan yang

13 Huub de Jonge, Dutch Colonialism and Indonesian Islam: Contacts and Conflicts,
1596-1950, Amsterdam: Amsterdam University Press, 2011, hal. 157.

14 Fathurrahman Kamal, "Sanad Keilmuan sebagai Benteng Tradisi Keilmuan Islam
di Indonesia," Jurnal Studi Islam, No. 2, 2020, hal. 188.



125

kokoh dan tak terputuskan. Sebagai ilustrasi konkret, setiap peringatan
haul Habib Ali, ribuan orang dari berbagai daerah di Indonesia,
khususnya dari kalangan habaib, berkumpul memenuhi area makam
dan jalan-jalan sekitarnya.

Dalam acara kolosal ini, sanad keilmuan dibacakan dengan
lantang oleh para ulama, silsilah keturunan diperkenalkan, dan kisah-
kisah hidup para leluhur mulia diulang kembali dengan penuh haru dan
kebanggaan, menginspirasi generasi muda untuk melanjutkan
perjuangan. Seorang sesepuh habaib, Sayyid Mustofa yang merupakan
bagian dari keluarga besar Habib Ali dan salah satu pengelola majelis,
menjelaskan dalam wawancara pada 29 Mei 2025, "Kami datang ke
sini untuk menguatkan silaturahmi keluarga, dan yang lebih penting,
untuk mengingatkan anak cucu tentang perjuangan kakek moyang
kami. Sanad ini adalah identitas kami, warisan keilmuan yang harus
terus dijaga agar tidak terputus dari Rasulullah. Tanpa sanad, ilmu itu
bisa sesat.""®

Pertemuan semacam ini tidak hanya mempererat ikatan
kekerabatan, tetapi juga berfungsi sebagai forum pendidikan informal
yang sangat efektif dalam melestarikan ajaran dan nilai-nilai yang
dipegang teguh oleh keluarga besar habaib dan komunitas Muslim
pada umumnya, membentuk karakter yang religius dan berbudaya,
serta menjaga keberlangsungan tradisi keilmuan secara otentik.

4. Pemenuhan Nazar dan Ekspresi Ibadah Sosial (Kedermawanan
Komunal): Dari Janji Pribadi hingga Solidaritas Bersama

Beberapa peziarah datang ke makam Habib Ali sebagai bentuk
pemenuhan nazar yang sebelumnya mereka ucapkan dalam kondisi
sulit, ketika menghadapi hajat tertentu yang sangat mendesak, atau
sebagai bentuk ikhtiar spiritual untuk mendapatkan keberkahan dan
kemudahan. Mereka datang dengan harapan yang kuat bahwa doa-doa
mereka akan diijjabah oleh Allah SWT melalui perantara Habib Ali.
Setelah permohonan mereka terkabul, mereka kembali ke makam
untuk menunaikan janji tersebut, seringkali dengan membaca surah-
surah tertentu dari Al-Qur'an secara khusus (misalnya Surah Al-
Wagi'ah untuk kelancaran rezeki, atau Al-Kahfi untuk perlindungan
dari fitnah), bersedekah kepada fakir miskin di sekitar makam, atau
mengadakan jamuan makan sederhana bagi peziarah lain dan
masyarakat sekitar sebagai bentuk syukur.'®

15 Sayyid Mustofa, Wawancara, 20 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang.
16 Wahbah az-Zuhaili, Al-Figh Al-Islami wa Adillatuh, Damaskus: Dar al-Fikr, 1989,
hal. 253.



126

Seorang peziarah dari Bogor, Bapak Hamzah, yang berusia sekitar
40 tahun dan berprofesi sebagai pengusaha kecil yang sempat terpuruk,
menceritakan pengalamannya dalam wawancara pada 8 Juni 2025,
“Saya pernah punya hajat yang sulit sekali, terkait masalah bisnis.
Lalu saya minta sama Allah sambil berjanji akan ke makam Habib Ali
Jjika hajat saya terkabul. Setelah itu saya baca Yasin dan doa-doa di
rumah dengan penuh harap, dan alhamdulillah, tidak lama kemudian
doa saya terkabul, bisnis saya mulai membaik. Jadi saya datang lagi
ke sini, sebagai rasa syukur yang mendalam dan menunaikan janji
saya. Saya bawa nasi kotak seratus bungkus untuk dibagikan.”"’

Pengalaman pribadi seperti ini menunjukkan kuatnya dimensi
pemenuhan janji, rasa syukur yang mendalam, dan ketaatan dalam
praktik ziarah, yang secara erat mengikat antara ritual keagamaan dan
pengalaman hidup personal.

Selain dimensi pemenuhan nazar, sebagian peziarah juga secara
aktif menjadikan ziarah sebagai bagian dari ibadah sosial yang lebih
luas, mewujudkan konsep kedermawanan komunal. Mereka tidak
hanya datang sendirian, tetapi membawa serta anak-anak mereka untuk
mengenalkan sosok ulama besar dan menanamkan nilai-nilai
kesalehan, penghormatan kepada ulama, serta pentingnya berziarah
sejak dini. Hal ini sangat sejalan dengan ajaran Islam tentang
pentingnya pendidikan agama dalam keluarga dan pembentukan
karakter Islami sejak usia muda, di mana anak-anak diajarkan untuk
menghormati orang tua dan para ulama, sebagaimana dalam hadis yang
menganjurkan berbuat baik kepada tetangga dan orang yang lebih
tua.'8

Bentuk ibadah sosial lainnya yang sangat sering dijumpai adalah
dengan berbagi makanan atau minuman secara gratis kepada sesama
peziarah yang ada di sekitar makam. Observasi menunjukkan
pemandangan di mana air mineral kemasan, roti, biskuit, atau bahkan
nasi kotak dibagikan secara sukarela dan tanpa pamrih, menciptakan
suasana kebersamaan, kepedulian sosial, dan kehangatan yang
mendalam di antara para peziarah. Tindakan ini bukan hanya ekspresi
kedermawanan semata, tetapi juga manifestasi nyata dari nilai-nilai
kebersamaan (ukhuwah), tolong-menolong (fa'awun), dan berbagi
(infaq/sedekah) yang diajarkan dalam Al-Qur'an dan Sunnah,
dihidupkan dalam konteks ritual ziarah.'

17 Bapak Hamzah, Wawancara, 12 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang.

18 Hadis riwayat Bukhari No. 6018 dan Muslim No. 2625, tentang berbuat baik
kepada tetangga. Untuk adab terhadap orang tua dan yang lebih tua.

19°QS. Al-Maidah (5): 2.



127

Sebagai contoh, seorang ibu bernama Fatimah terlihat dengan
senyum tulus membagikan bungkusan nasi kepada peziarah lain pada 8
Juni 2025, sambil berkata, "Sedikit rezeki, semoga berkah untuk kita
semua. Jangan dilihat isinya, tapi niatnya."** Hal ini menunjukkan
bahwa tindakan berbagi tersebut dilakukan dengan niat ibadah dan
mengharap keberkahan dari Allah SWT, bukan sekadar basa-basi atau
pamer. Beberapa peziarah bahkan telah mengatur jadwal rutin untuk
membawa makanan dalam jumlah besar untuk dibagikan, terutama
pada hari-hari tertentu seperti Jumat atau saat acara peringatan haul,
menciptakan siklus kedermawanan yang berkelanjutan dan saling
menguatkan di lingkungan makam, sebuah bentuk community
engagement yang berbasis pada nilai-nilai keagamaan, memperkuat
ikatan sosial dan solidaritas di antara para peziarah. Mereka melihat ini
sebagai cara untuk melipatgandakan pahala dan keberkahan, karena
berbagi di tempat yang dianggap mulia.

B. Pemaknaan Bacaan Al-Qur’an oleh Peziarah: Teks yang Hidup,
Bermakna, dan Bernilai Performatif
Ritual ziarah kubur di makam keramat Habib Ali bin Abdurrahman
Al-Habsyi tidak dapat dilepaskan dari aktivitas pembacaan ayat-ayat suci
Al-Qur’an. Pembacaan ini merupakan inti dari praktik keagamaan di
sana, yang melampaui sekadar ibadah formal atau pengucapan ritualistik
yang tanpa makna. Bacaan Al-Qur'an di sini mengandung makna spiritual,
simbolik, afektif, dan performatif yang mendalam bagi para peziarah.
Melalui lisan mereka, teks Al-Qur’an tidak hanya dibaca dan dilafalkan,
tetapi secara harfiah "dihidupkan" (/iving Qur'an) dalam ruang sosial
yang sarat makna dan harapan, merepresentasikan interaksi dinamis
antara teks, individu, komunitas, dan lingkungan sakral. Ini adalah bukti
nyata bagaimana Al-Qur'an, sebagai kalam Ilahi, terus berdialog dengan
realitas umatnya, menjadi pedoman yang relevan dan dinamis dalam
kehidupan sehari-hari mereka, menciptakan pengalaman spiritual yang
mendalam.?!
1. Ayat dan Surah yang Dibaca Selama Ziarah: Pilihan yang Penuh
Hikmah dan Keutamaan Teruji
Berdasarkan observasi lapangan dan wawancara dengan
sejumlah peziarah dari berbagai latar belakang, diketahui bahwa
surah-surah Al-Qur’an yang paling sering dibaca selama ziarah
meliputi beberapa pilihan yang memiliki keutamaan khusus dan
signifikansi religius yang tinggi dalam tradisi Islam, terutama terkait

20 Ibu Fatimah, Observasi dan Wawancara Singkat, 8 Maret 2025, Makam Habib Ali
Kwitang.
2l Abdullah Saeed, The Qur'an: An Introduction, London: Routledge, 2008, hal. 161.



128

dengan mendoakan orang yang telah wafat, memohon perlindungan,
dan mencari keberkahan:
a. Surah Yasin
Surah ini menjadi salah satu bacaan utama yang paling
sering dilakukan, baik secara bersama-sama dalam majelis tahlil
yang sering diselenggarakan (terutama pada malam Jumat atau
acara haul tahunan), maupun secara individu oleh peziarah yang
datang pada hari-hari biasa. Surah ini diyakini memiliki
keutamaan besar bagi orang yang telah wafat, sebagaimana
disebutkan dalam beberapa hadis Nabi SAW, salah satunya:
“Bacakanlah Yasin atas orang yang meninggal di antara kalian”.?
Meskipun ada perbedaan pendapat mengenai derajat hadis
ini di kalangan ulama hadis, namun dalam tradisi Muslim
Indonesia, hadis ini menjadi landasan kuat untuk praktik
pembacaan Yasin bagi ahli kubur. Peziarah meyakini bahwa
pembacaan Surah Yasin akan meringankan beban ahli kubur,
memberikan syafaat, dan mendatangkan rahmat serta ampunan
bagi mereka. Suasana khusyuk dan syahdu sangat terasa ketika
ratusan, bahkan ribuan, peziarah bersama-sama melantunkan
Surah Yasin, menciptakan gema spiritual yang menyelimuti
seluruh area makam, bahkan hingga ke jalan-jalan di sekitarnya.
Proses pembacaan Yasin secara berjamaah seringkali
dipimpin oleh seorang kiai atau habib lokal yang telah ditunjuk,
memastikan kekhusyukan dan keselarasan bacaan dengan intonasi
dan tajwid yang benar. Para peziarah membawa mushaf kecil, Al-
Qur'an berukuran saku, atau membaca dari aplikasi Al-Qur'an di
ponsel mereka. Sebelum memulai, biasanya ada intonasi niat yang
dipanjatkan secara serentak yang menegaskan tujuan bersama
untuk menghadiahi pahala bacaan tersebut kepada Habib Ali dan
seluruh kaum muslimin lainnya yang telah wafat. Keselarasan
suara bacaan ini seringkali menciptakan getaran emosional yang
kuat, membangkitkan rasa persatuan dan kekhusyukan kolektif
yang mendalam, sebuah fenomena yang juga dapat diamati dalam
studi etnografi tentang ritual keagamaan kolektif.
b. Al-Fatihah
Surah pembuka Al-Qur’an ini memiliki posisi yang sangat
sentral dan vital dalam setiap ritual keagamaan Muslim. Ia dibaca
secara rutin sebelum dan sesudah doa-doa, dan secara khusus
sering "dihadiahkan" untuk arwah Habib Ali serta para leluhur dan

22 Hadis riwayat Abu Dawud No. 3121, dari sahabat Ma'qil bin Yasar. Hadis ini juga
terdapat dalam Sunan Ibnu Majah No. 1448.



129

Muslimin yang telah berpulang. Para peziarah percaya bahwa
pahala dari bacaan Al-Fatihah dapat sampai kepada almarhum dan
menjadi bentuk sedekah pahala yang tak terputus, sebuah amal
jariyah yang terus mengalir.

Ritual menghadiahi Al-Fatihah ini menunjukkan dimensi
spiritualitas yang kuat, di mana peziarah merasa terhubung dengan
arwah yang telah wafat melalui lantunan ayat suci ini, sebuah
praktik yang berakar pada keyakinan akan sampainya doa dan
pahala kepada orang mati dalam tradisi Islam Sunni. Niat
"menghadiahi Al-Fatihah" biasanya diucapkan dalam hati atau
secara lisan sebelum memulai pembacaan. Misalnya, peziarah
akan mengucapkan,
"lla™ ruhi Sayyidil Walid Habib Ali bin Abdurrahman Al—Habsyi,
Al=Fatihah..." diikuti dengan pembacaan surah tersebut dengan
khusyuk.

Pemilihan Al-Fatihah sebagai "hadiah" tidak lepas dari
posisinya sebagai Ummul Kitab (Induk Kitab) yang mencakup
seluruh inti ajaran Al-Qur'an dan merupakan surah yang paling
sering dibaca dalam shalat, sehingga diyakini memiliki keutamaan
yang luar biasa untuk dihadiahkan kepada orang yang telah
meninggal, bahkan setara dengan seluruh Al-Qur'an dalam
beberapa riwayat yang populer di kalangan umat.

c. Al-Ikhlas, Al-Falaq, An-Nas

Ketiga surah pendek ini, yang secara kolektif dikenal
sebagai Al-Mu'awwidzatain (dua pelindung, yaitu Al-Falag dan
An-Nas) bersama Al-Ikhlas yang diyakini setara sepertiga Al-
Qur'an, dibaca sebagai bentuk perlindungan spiritual (rugyah) dan
permohonan penjagaan dari segala bentuk gangguan, baik dari jin,
manusia, maupun dari kejahatan, sihir, dan musibah.?’

Peziarah sering membacanya berulang-ulang, kadang sambil
mengusap tubuh mereka sendiri, atau mengusap air yang mereka
bawa sebagai bentuk ikhtiar spiritual untuk mendapatkan
perlindungan dan keberkahan. Keyakinan akan perlindungan ini
memberikan rasa aman dan ketenangan bagi peziarah, terutama
mereka yang datang dengan berbagai kegelisahan, kekhawatiran,
atau masalah yang bersifat non-medis dan non-rasional. Ada
beberapa kesaksian dari peziarah, meskipun tidak selalu dapat
diverifikasi secara ilmiah, yang mengklaim bahwa mereka merasa
lebih tenang dan terlindungi dari gangguan setelah rutin membaca

23 Keutamaan surah Al-Ikhlas, Al-Falag, dan An-Nas sebagai perlindungan
disebutkan dalam hadis riwayat Bukhari No. 5017 dan Tirmidzi No. 3402.



130

surah-surah ini di makam, bahkan merasa ada aura positif yang
mengelilingi mereka dan rumah mereka. Ini menunjukkan
bagaimana Al-Qur'an secara praktis diyakini memiliki kekuatan
protektif, terapeutik, dan penyembuh dalam kehidupan sehari-hari
peziarah, melampaui fungsi bacaan ritual semata dan menjadi
bagian dari mekanisme coping spiritual mereka.

d. Ayat Kursi (Surat. al-Bagarah/2: 255)

Ayat yang agung ini, yang dikenal dengan keutamaannya
sebagai 'penghulu ayat-ayat Al-Qur'an' dan disebut sebagai ayat
yang paling besar dalam Al-Qur'an, dibaca oleh sebagian peziarah
yang datang dengan maksud meminta perlindungan yang lebih
kuat dari berbagai bahaya, kekuatan batin untuk menghadapi
tantangan hidup, atau bahkan pembukaan rezeki yang lancar dan
berkah.?*

Ayat Kursi diyakini memiliki keistimewaan dan kekuatan
besar dalam memberikan rasa aman dan ketenangan, serta
membuka pintu-pintu keberkahan dan kemudahan dari Allah
SWT. Ayat Kursi sering dibaca secara khusus oleh peziarah yang
memiliki hajat tertentu yang berkaitan dengan perlindungan atau
kelancaran rezeki. Misalnya, seorang pedagang kecil mungkin
membaca Ayat Kursi berkali-kali dengan harapan usahanya lancar
dan terhindar dari segala bentuk kesulitan atau persaingan yang
tidak sehat yang bisa merugikannya. Observasi menunjukkan
beberapa peziarah duduk bersandar pada dinding makam,
memejamkan mata, dan melafalkan Ayat Kursi dengan suara lirih
namun penuh penghayatan, seolah sedang berkomunikasi
langsung dengan kekuatan Ilahi yang maha agung, merasakan
kehadiran-Nya yang meliputi segala sesuatu.

Selain surah-surah dan ayat-ayat Al-Qur’an yang disebutkan
di atas, rangkaian tahlil (zikir la ilaha illallah), takbir (Allahu
Akbar), tahmid (alhamdulillah), dan tasbih (subhanallah), serta
doa-doa khusus untuk ahli kubur seperti
“Allahummaghfirlahu warhamhu wa ‘afihu wa fu anhu, wa akrim
nuzulahu, wa wassi' madkhalahu...” juga dibaca secara kolektif.
Ini terutama terjadi saat acara haul Habib Ali yang meriah dan
dihadiri ribuan jamaah, atau kunjungan pada hari Jumat yang
dianggap berkah dalam Islam. Pembacaan kolektif ini tidak hanya
memperkuat dimensi ibadah semata, tetapi juga secara signifikan
memupuk rasa kebersamaan, solidaritas, dan persatuan antar

24 Keutamaan Ayat Kursi sebagai ayat teragung dalam Al-Qur'an disebutkan dalam
hadis riwayat Muslim No. 810.



131

peziarah, menciptakan sebuah ikatan spiritual komunal yang
erat.”®
Pada acara haul, area makam dipenuhi lautan manusia yang
serentak melafalkan tahlil dan takbir, menciptakan getaran
spiritual yang luar biasa, memekakkan telinga namun
menenangkan hati, dan sulit dilupakan oleh para peserta. Panitia
acara biasanya mengatur mikrofon dan pengeras suara yang
memadai sehingga bacaan dapat terdengar jelas oleh seluruh
peserta, memastikan keseragaman dan kekompakan dalam
melafalkan zikir. Momen ini menjadi puncak dari kebersamaan, di
mana seluruh jamaah merasa terhubung tidak hanya dengan sosok
mulia Habib Ali, tetapi juga satu sama lain melalui zikir dan doa
yang sama, menciptakan ikatan batin yang erat dan mendalam,
sebuah ritual kolektif yang menguatkan identitas kelompok dan
membangun modal sosial religius.
2. Dimensi Emosional dan Spiritualitas Bacaan: Beyond Semantics,
Menuju Kedalaman Hati

Fenomena menarik yang teramati adalah bahwa meskipun
sebagian besar peziarah, terutama dari kalangan awam atau mereka
yang tidak memiliki latar belakang pendidikan agama formal yang
tinggi, tidak memahami makna lafaz per lafaz dari bacaan Al-Qur’an
yang mereka lantunkan, hal ini tidak sedikit pun mengurangi
kedalaman spiritualitas dan penghayatan mereka. Justru, seringkali
ketidakterikatan pada makna literal memungkinkan mereka untuk
merasakan dimensi spiritual yang lebih luas dan afektif dari teks suci
tersebut, sebuah pengalaman yang melampaui batas-batas kognitif
linguistik.

Seperti yang diungkapkan oleh salah satu informan kunci,
Bapak Sofwan dari Depok, yang rutin berziarah setiap bulan. “Saya
memang nggak tahu arti semua bacaannya secara detail, tapi setiap
kali baca Yasin di sini, hati saya seperti tersentuh. Rasanya adem,
Pak. Seolah Habib mendoakan balik kita yang datang dan mendoakan
beliau.*

Pengalaman subjektif ini menunjukkan bahwa makna bacaan
tidak hanya hadir secara tekstual atau kognitif (pemahaman
linguistik), tetapi juga menyusup dalam bentuk pengalaman spiritual
yang mendalam, rasa khidmat yang meliputi seluruh jiwa, dan ikatan
batin yang kuat dan transenden. Ini muncul dalam interaksi dengan
teks Al-Qur’an di ruang sakral makam, menciptakan apa yang disebut

25 Observasi Lapangan, 5 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang.
26 Bapak Sofwan, Wawancara, 10 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang.



132

sebagai affective piety atau kesalehan afektif, di mana emosi dan
perasaan menjadi jalur utama menuju pemahaman spiritual. Perasaan
"adem," "tersentuh," atau "damai" adalah indikator kuat bahwa bacaan
Al-Qur'an memiliki efek afektif dan psikologis yang signifikan,
membawa ketenangan, kedamaian batin, dan bahkan pencerahan
spiritual bagi peziarah, melampaui pemahaman rasional semata. Ini
adalah bukti nyata dari konsep barakah yang bersifat non-material,
yang dirasakan dan diyakini secara personal.?’

Penghayatan terhadap bacaan Al-Qur’an dalam konteks ziarah
juga sangat melibatkan konsep memori kolektif. Sebagaimana
dijelaskan oleh teori Maurice Halbwachs mengenai collective memory
(memori kolektif), yang berpendapat bahwa ingatan individu dibentuk
dan dipelihara dalam kerangka sosial dan selalu berorientasi pada
kelompok.?® Bacaan Yasin atau Al-Fatihah tidak hanya dihafal dan
diamalkan secara individual, tetapi dipraktikkan secara sosial dalam
kelompok, dan menjadi bagian integral dari “identitas keagamaan”
komunitas Muslim urban.

Tradisi pembacaan ini diwariskan dari generasi ke generasi, baik
melalui lingkungan keluarga, majelis taklim, maupun komunitas zikir.
Sehingga, setiap lantunan ayat tidak hanya sekadar teks yang keluar
dari lisan, tetapi juga membawa serta kisah, pengalaman, dan nilai-
nilai yang telah disemai dalam kesadaran kolektif umat. Memori
kolektif ini diperkuat secara masif melalui acara-acara keagamaan
rutin seperti haul dan tahlilan, di mana bacaan Al-Qur'an menjadi ritus
inti yang mengikat seluruh jamaah dalam satu pengalaman spiritual
dan emosional yang sama, mengulang kembali narasi-narasi yang
menguatkan identitas mereka. Memori kolektif ini sering diungkapkan
dalam bentuk cerita-cerita yang diulang-ulang di antara peziarah,
misalnya tentang keberkahan yang didapat setelah membaca Al-
Qur'an di makam, atau tentang bagaimana para ulama terdahulu selalu
menekankan pentingnya membaca Al-Qur'an di sisi makam para wali
dan merasakan ketenangan yang mendalam.

Seorang ibu paruh baya yang bernama Rahma dari Jakarta Pusat
dengan antusias bercerita, "Dari kecil saya sudah diajak nenek saya
ke sini, diajarin baca Yasin. Sekarang saya ajak cucu-cucu saya.
Rasanya beda, Mas, kayak ada ikatan yang kuat sama Habib Ali, juga

27 Saba Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject,
Princeton: Princeton University Press, 2005, hal. 105.

28 Maurice Halbwachs, On Collective Memory, Chicago: University of Chicago

Press, 1992, hal. 51.



133

sama nenek saya yang sudah meninggal, seperti nenek saya masih di
sini bersama saya, ikut mendengarkan bacaan kami."*

Hal ini menunjukkan bahwa bacaan Al-Qur'an menjadi jembatan
memori antar generasi, melestarikan identitas religius yang
diwariskan secara kultural, emosional, dan spiritual, bukan hanya
secara tekstual atau dogmatis. Ini adalah contoh bagaimana agama
menjadi bagian dari warisan budaya yang hidup, yang terus-menerus
direproduksi melalui praktik ritual dan interaksi sosial.

3. Fungsi Sosial Bacaan Al-Qur’an: Perekat Komunitas, Pembentuk
Solidaritas, dan Modal Sosial

Selain fungsi spiritual dan psikologis yang bersifat personal,
bacaan Al-Qur’an dalam konteks ziarah juga memiliki fungsi sosial
yang sangat penting dan strategis. Ia berperan besar dalam
memperkuat solidaritas kolektif dan kohesi sosial di antara peziarah,
terutama saat dibaca secara berjamaah, seperti dalam acara haul Habib
Ali atau pada malam Jumat. Ketika ratusan atau bahkan ribuan
peziarah bersama-sama melantunkan ayat-ayat suci, tercipta sebuah
ikatan kuat yang melampaui perbedaan individu, latar belakang sosial-
ekonomi, atau bahkan geografis. Perbedaan-perbedaan ini melebur
dalam kebersamaan spiritual yang kuat, menciptakan sebuah
"komunitas imaginer" yang terwujud dalam ruang nyata.>°

Fungsi sosial ini sangat selaras dengan pemahaman bahwa Al-
Qur’an bukan hanya teks suci personal yang dibaca dalam
kesendirian, tetapi juga merupakan "tindakan sosial" yang mengikat
umat dalam satu makna, tujuan, dan kebersamaan. Pembacaan Al-
Qur'an secara berjamaah di makam Habib Ali membangun rasa
kebersamaan, saling kenal, dan saling peduli antar peziarah. Mereka
berbagi ruang fisik, suara yang harmonis, dan harapan spiritual, secara
kolektif membentuk sebuah komunitas spiritual yang solid dan saling
mendukung, sebuah model dari masyarakat madani yang ideal yang
berlandaskan nilai-nilai agama.

Melalui praktik ini, Al-Qur'an tidak hanya menjadi panduan
hidup individu, tetapi juga perekat sosial yang fundamental,
memperkuat jaringan kebersamaan umat Muslim di wilayah urban
yang cenderung individualistis dan atomistik. Dalam keramaian Haul,
terlihat jelas bagaimana berbagai kelompok masyarakat, mulai dari
santri dari berbagai pesantren, ibu-ibu majelis taklim, pedagang kaki
lima, hingga keluarga yang datang dari luar kota dan luar pulau,
berbaur tanpa sekat sosial atau ekonomi. Mereka saling menawarkan

2 Ibu Rahma, Wawancara, 17 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang.
30 Benedict Anderson, Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread
of Nationalism, London: Verso, 1983, hal. 5-7.



134

minum, membantu mencari sanak saudara di tengah keramaian yang
membludak, atau sekadar bertukar senyum dan salam, menunjukkan
keramahan khas masyarakat Timur.

Seorang relawan Haul, Bapak Andri, yang telah lama mengabdi
di sana dan menyaksikan dinamika sosial, menyatakan, "Di sini itu
rasa persaudaraan kuat sekali, semua niatnya sama, ibadah. Baca
Quran bareng-bareng itu rasanya seperti jadi satu keluarga besar
yang tak terpisahkan, kayak di surga saja rasanya.">'

Pembacaan Al-Qur'an secara berjamaah menjadi momen sakral
yang secara efektif mempersatukan individu-individu menjadi satu
kesatuan komunitas, melampaui batas geografis atau strata sosial
mereka, mewujudkan nilai-nilai persatuan yang diajarkan Al-Qur'an
secara nyata, sebagaimana Surat al-Hujurat/49: 10.

533 S Bl S i bl 51 s )
Orang-orang beriman itu sesungguhnya bersaudara. Sebab itu

damaikanlah (perbaikilah hubungan) antara kedua saudaramu itu
dan takutlah terhadap Allah, supaya kamu mendapat rahmat.

Ini adalah bentuk nyata dari solidaritas dalam komunitas religius, di
mana ikatan sosial terjalin melalui kesadaran kolektif yang mendalam
dan ritual yang dihayati bersama, menciptakan sebuah 'modal sosial’
berbasis spiritualitas yang kokoh.*?

C. Analisis Makna Bacaan Al-Qur’an Berdasarkan Teori Karl
Mannheim: Membongkar Lapisan Makna Sosial dan Kultural
Dalam memahami interaksi sosial keagamaan yang kompleks
seperti ritual ziarah kubur, Karl Mannheim, seorang sosiolog pengetahuan
terkemuka dari mazhab Frankfurt, menawarkan pendekatan sosiologis
terhadap pengetahuan dan makna yang sangat relevan dan mendalam.
Pendekatan ini esensial untuk menyingkap lapisan-lapisan makna yang
lebih dalam di balik praktik tersebut, melampaui pemahaman permukaan
atau interpretasi yang bersifat dogmatis semata. Mannheim membagi
makna menjadi tiga kategori utama yang saling terkait namun berbeda:
makna objektif, makna ekspresif, dan makna dokumenter.’® Ketiga
kategori ini dapat digunakan secara efektif untuk menganalisis bagaimana
peziarah memaknai bacaan Al-Qur’an yang mereka lantunkan selama

31 Bapak Andri, Wawancara, 21 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang.

32 Emile Durkheim, The Division of Labor in Society, New York: Free Press, 1984,
hal. 72.

33 Karl Mannheim, Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of
Knowledge, hal. 27.



135

ziarah di makam Habib Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi, memberikan
perspektif yang kaya dan multidimensional tentang dinamika "Living
Qur'an" dalam praktik sosial keagamaan yang berlangsung secara nyata.
Aplikasi teori Mannheim memungkinkan kita melihat bagaimana sebuah
tindakan ritual bukan sekadar gerak tubuh yang kosong, tetapi merupakan
simpul dari berbagai lapis makna yang terkonstruksi secara sosial,
kultural, dan historis.
1. Makna Objektif: Fungsi Sosial yang Terlembaga dan Transparan
dalam Struktur Komunitas
Makna objektif menurut Mannheim mengacu pada struktur
sosial, norma-norma kolektif yang disepakati, dan fungsi umum suatu
tindakan atau fenomena dalam masyarakat. Makna ini seringkali tidak
disadari secara penuh oleh individu pelakunya, namun memiliki
dampak dan konsekuensi yang bersifat kolektif dan terlembaga,
membentuk perilaku sosial yang teratur. Dalam konteks pembacaan
Al-Qur’an selama ziarah, makna objektif ini sangat tampak melalui
beberapa fungsi sosial yang nyata dan terlembaga, menjadikannya
bagian tak terpisahkan dari struktur sosial keagamaan komunitas
Kwitang:
a. Sebagai Ekspresi Doa Kolektif dan Solidaritas Spiritual yang
Terstruktur dan Diinstitusikan

Pembacaan Al-Fatihah, Yasin, dan surah-surah lainnya yang
diucapkan secara bersama-sama dan terkoordinasi dalam majelis
zikir atau tahlil di area makam tidak hanya berfungsi sebagai doa
individual, tetapi juga sebagai manifestasi doa kolektif untuk
mendoakan almarhum Habib Ali serta seluruh umat Muslim yang
telah wafat. Ini menjadi bentuk solidaritas spiritual dan budaya
yang sangat kuat, menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya
dibaca secara personal dalam ruang privat, tetapi menjadi bagian
integral dari sebuah “ritus sosial” yang diperankan secara
bersama-sama dan terstruktur, menjadi sebuah institusi keagamaan
yang hidup.>*

Observasi yang cermat menunjukkan bagaimana para
peziarah, meskipun berasal dari latar belakang sosial, pendidikan,
dan bahkan geografis yang berbeda, bersatu dalam harmoni
lantunan doa, menciptakan simfoni spiritual yang dirasakan
bersama. Di antara ribuan peziarah, terutama saat momen doa
penutup, terdengar gumaman aamiin yang serentak dan
menggetarkan, seolah mengamini doa yang sama yang
dipanjatkan oleh hati nurani masing-masing individu, menciptakan

34 Max Weber, The Sociology of Religion, Boston: Beacon Press, 1963, hal. 24.



136

resonansi spiritual yang kuat. Ini mengindikasikan bahwa terlepas
dari motivasi personal yang beragam, tindakan bacaan Al-Qur'an
secara kolektif di sini memiliki fungsi objektif untuk membangun,
memelihara, dan memperkuat kohesi sosial spiritual dalam
komunitas. Mereka merasakan kekuatan doa yang berlipat ganda
dan keberkahan yang lebih besar saat dipanjatkan bersama-sama
dalam sebuah ritual yang terstruktur dan terlembaga, yang secara
turun-temurun diyakini kemustajabannya. Ritual ini juga berfungsi
sebagai mekanisme pelepasan emosi kolektif dan pencarian
ketenangan bersama, sebuah katarsis spiritual komunal.

b. Sebagai Ritual Pemersatu Komunitas dan Pembangunan Jaringan
Sosial yang Berkelanjutan dan Inklusif

Khususnya saat acara haul, di mana ratusan bahkan ribuan
orang hadir untuk membaca Al-Qur’an bersama-sama dalam skala
yang sangat besar, aktivitas ini secara signifikan memperkuat
jaringan sosial di antara jamaah Habib Kwitang, yang telah
terbentuk secara historis dan terus berkembang. Hal ini tidak
hanya menumbuhkan rasa memiliki terhadap situs makam tersebut
sebagai pusat spiritual, tetapi juga membangun ikatan emosional
dan sosial antar sesama peziarah yang melampaui batas-batas
formalitas dan sekat-sekat sosial.*

Mereka tidak hanya datang untuk beribadah semata, tetapi
juga untuk berinteraksi, berbagi cerita, membangun ikatan
komunal yang erat, dan memperluas jejaring sosial keagamaan, di
mana pembacaan Al-Qur'an menjadi katalisator utama bagi
persatuan tersebut. Selama haul, terlihat jelas bagaimana berbagai
kelompok masyarakat, mulai dari santri dari berbagai pesantren,
ibu-ibu majelis taklim, pedagang kaki lima, hingga keluarga yang
datang dari luar kota dan luar pulau, berbaur tanpa sekat sosial
atau ekonomi. Mereka saling menawarkan minum, membantu
mencari sanak saudara di tengah keramaian yang membludak, atau
sekadar bertukar senyum dan salam, menunjukkan keramahan
khas masyarakat Timur.

Seorang relawan Haul, Bapak Richard, yang telah lama
mengabdi di sana dan menyaksikan dinamika sosial, menyatakan,
"Di sini itu rasa persaudaraan kuat sekali, semua niatnya sama,
ibadah. Baca Quran bareng-bareng itu rasanya seperti jadi satu
keluarga besar yang tak terpisahkan, tak ada lagi beda status

35 Robert D. Putnam, Bowling Alone: The Collapse and Revival of American
Community, New York: Simon & Schuster, 2000, hal. 19.



137

sosial atau kekayaan, semua sama di hadapan Allah dan Habib
Ali."8

Pembacaan Al-Qur'an secara berjamaah menjadi momen
sakral yang secara efektif mempersatukan individu-individu
menjadi satu kesatuan komunitas, melampaui batas geografis atau
strata sosial mereka, mewujudkan nilai-nilai persatuan yang
diajarkan Al-Qur'an secara nyata, sebagaimana QS. Al-Hujurat
ayat 10. Ini adalah bentuk nyata dari solidaritas organik
Durkheimian dalam komunitas religius, di mana ikatan sosial
terjalin melalui kesadaran kolektif yang mendalam dan ritual yang
dihayati bersama, menciptakan sebuah 'modal sosial' berbasis
spiritualitas yang kokoh.?’

c. Sebagai Medium Edukasi Nilai dan Transmisi Pengetahuan

Keagamaan Informal yang Efektif

Orang tua sering membawa anak-anaknya dalam ziarah
tidak hanya untuk memperkenalkan makam atau situs bersejarah,
tetapi juga untuk mengenalkan dan menanamkan tradisi membaca
Al-Qur’an dalam konteks spiritual dan historis yang kaya. Ini
sekaligus menjadi cara yang sangat efektif untuk menanamkan
nilai-nilai kesalehan, penghormatan kepada ulama (ta’dzim
ulama), dan kecintaan pada Al-Qur'an sejak usia dini. Pembacaan
Al-Qur'an yang disaksikan dan bahkan dipraktikkan langsung oleh
anak-anak dalam suasana yang sakral dan penuh khidmat
memberikan  pengalaman belajar yang lebih mendalam
dibandingkan sekadar pembelajaran teoritis di kelas atau
pendidikan formal.® Seorang ayah terlihat dengan sabar
membimbing tangan putrinya yang masih kecil untuk mengusap
nisan sambil membacakan "Qul Huwallahu Ahad" secara
perlahan. Ia kemudian berkata "Nak, kita ke sini biar ingat mati,
biar rajin ngaji, biar sayang sama ulama. Ini pelajaran penting
yang tidak ada di sekolah, ini langsung dari pengalaman."*®

Momen-momen intim seperti ini menunjukkan bagaimana
bacaan Al-Qur'an menjadi medium transmisi nilai moral dan
keagamaan dari satu generasi ke generasi berikutnya, secara
efektif membentuk karakter dan etika anak-anak secara
terintegrasi dan holistik dalam lingkungan yang otentik dan
bermakna. Ini adalah bentuk sosialisasi religius yang informal
namun sangat kuat dan berpengaruh dalam jangka panjang.

36 Bapak Richard, Wawancara, 21 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang.
37 Durkheim, The Division of Labor in Society, hal. 130.

38 Observasi, 8 Juni 2025

3 Observasi, 8 Juni 2025



138

2. Makna Ekspresif: Niat Subjektif, Pengalaman Personal, dan

Dialog Hati yang Mendalam

Makna ekspresif menurut Mannheim mencerminkan motivasi,
intensi, dan kesadaran subjektif pelaku terhadap tindakan yang
dilakukan. Ini adalah lapisan makna yang paling personal, di mana
individu menghubungkan praktik keagamaan dengan pengalaman
hidup dan harapan mereka sendiri, seringkali dengan tingkat emosi
yang tinggi dan ekspresi batin yang tulus. Setiap peziarah memiliki
intensi atau maksud yang bersifat pribadi yang sangat bervariasi saat
membaca Al-Qur’an di makam Habib Ali, yang seringkali menjadi
cerminan dari pergulatan batin, harapan, dan keyakinan individual
mereka, sebuah dialog hati dengan Sang Pencipta.
a. Permohonan Pertolongan atas Masalah Hidup dan Pencarian

Solusi Spiritual yang Mendalam

Ada peziarah yang membaca Yasin atau surah tertentu
sebagai bentuk permohonan pertolongan yang mendalam kepada
Allah SWT atas masalah hidup yang sedang mereka hadapi,
seperti penyakit yang tak kunjung sembuh setelah berbagai
pengobatan medis, kesulitan ekonomi yang memberatkan dan tak
kunjung usai, persoalan rumah tangga yang rumit dan pelik, atau
bahkan masalah pribadi yang bersifat psikologis seperti
kecemasan dan depresi. Mereka percaya bahwa membaca Al-
Qur'an di tempat yang dianggap berkah, seperti makam seorang
wali, akan lebih mempercepat terkabulnya doa dan hajat mereka,
seolah ada "saluran khusus" yang terbuka kepada Allah melalui
perantara wali.

Ibu Sumiarti, seorang ibu rumah tangga berusia 45 tahun
dari Ciledug, datang untuk mendoakan suaminya yang sedang
sakit keras di rumah sakit dan telah dirawat selama berbulan-bulan
tanpa ada tanda-tanda kesembuhan yang signifikan. "Saya
bacakan Yasin tiap hari di sini, sambil nangis dan berharap. Saya
vakin, dengan berkah Habib Ali dan ayat Al-Qur'an ini, suami
saya bisa sembuh, insya Allah," ujarnya dengan nada penuh harap
dan air mata yang menetes saat diwawancarai pada 8 Juni 2025.4

Pembacaan Al-Qur'an bagi mereka adalah bentuk "dialog"
personal yang sangat intim dengan Tuhan, di mana teks suci
menjadi medium untuk menyampaikan harapan dan keluh kesah
yang paling dalam dari lubuk hati mereka, sebuah ekspresi dari
iman, kepasrahan, dan upaya spiritual yang tak kenal lelah. Ini

40 Ibu Sumiarti, Wawancara, 8 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang.



139

adalah pengakuan bahwa ada kekuatan yang lebih tinggi yang
dapat memberikan solusi.

b. Pemenuhan Nazar sebagai Bentuk Syukur yang Mendalam dan
Komitmen Diri yang Tulus

Ada pula peziarah yang secara khusus membaca surah
tertentu sebagai pemenuhan nazar yang sebelumnya mereka
ucapkan dalam keadaan terdesak atau dengan harapan tertentu.
Misalnya, mereka bernazar akan berziarah dan membaca Al-
Qur’an di makam Habib Ali jika keinginan atau hajatnya
dikabulkan. Ini adalah bentuk kontrak spiritual antara individu
dengan Tuhan, yang melibatkan rasa syukur dan tanggung jawab.

Seorang peziarah dari Bogor, Bapak Hamzah, yang berusia
sekitar 40 tahun dan berprofesi sebagai pengusaha kecil yang
hampir bangkrut, menceritakan pengalamannya dalam wawancara
pada 8 Juni 2025, “Saya pernah punya hajat yang sulit sekali,
terkait masalah bisnis yang hampir bangkrut. Lalu saya minta
sama Allah sambil berjanji akan ke makam Habib Ali jika hajat
saya terkabul. Setelah itu saya baca Yasin dan doa-doa di rumah
dengan penuh harap, dan alhamdulillah, tidak lama kemudian
bisnis saya membaik, hutang-hutang saya bisa terbayar. Jadi saya
datang lagi ke sini, sebagai rasa syukur yang mendalam dan
menunaikan janji saya. Saya bawa nasi kotak seratus bungkus
untuk dibagikan, ini nazar saya.”*!

Dalam kasus-kasus ini, bacaan Al-Qur’an menjadi media
ekspresi spiritual yang menghubungkan antara harapan individu,
janji pribadi, dan pengabdian kepada Tuhan, menunjukkan
kedalaman komitmen mereka yang tulus. Ini secara jelas
menunjukkan bahwa teks Al-Qur’an tidak dibaca sekadar sebagai
kewajiban ritual belaka, tetapi sebagai perpanjangan dari niat batin
yang mendalam, mencerminkan pergulatan, harapan, dan rasa
syukur pribadi yang tulus.

Tindakan membaca Al-Qur'an untuk memenuhi nazar ini
seringkali diiringi dengan ekspresi emosional yang kuat, seperti
air mata syukur, senyuman puas, atau bahkan ungkapan kelegaan
yang mendalam setelah beban berat terangkat. Ini menunjukkan
bahwa bagi peziarah, bacaan Al-Qur'an adalah sebuah ritual yang
sangat personal, di mana setiap huruf dan ayat dihubungkan
dengan pengalaman hidup mereka sendiri, menjadi saksi bisu dari
janji dan puji syukur mereka kepada Ilahi, memperkuat ikatan

4l Bapak Hamzah, Wawancara, 8 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang.



140

antara iman dan pengalaman personal, menjadikan agama sangat
relevan dalam kehidupan praktis.

3. Makna Dokumenter: Simbolisme Kultural, Kesadaran Kolektif
yang Tak Terucapkan, dan Warisan Peradaban

Makna dokumenter adalah makna terdalam yang seringkali tidak

disadari atau tidak terucap secara eksplisit oleh pelaku, namun secara

inheren menyimpan simbolisme kultural yang lebih luas dan

merepresentasikan nilai-nilai kolektif suatu masyarakat. Makna ini

"terekam" dalam praktik itu sendiri, menjadi bukti sejarah, identitas,

dan warisan suatu kelompok. Dalam praktik ziarah ini, makna

dokumenter muncul dalam bentuk-bentuk yang merefleksikan
akulturasi, identitas keagamaan, dan warisan budaya di Indonesia
yang kaya:

a. Keterikatan Kuat dengan Tradisi Kesantrian, Habaib, dan
Ahlussunnah wal Jama'ah (Aswaja): Memelihara Kontinuitas
Historis

Pembacaan Al-Qur’an di makam Habib Ali bukan hanya
bentuk ibadah personal, tetapi juga secara simbolis adalah cara
untuk melestarikan tradisi keilmuan dan spiritual para ulama dan
habaib yang merupakan pilar dari Islam Ahlussunnah wal Jama'ah
di Indonesia. Bacaan Yasin atau Tahlil yang rutin dilakukan telah
diwariskan secara turun-temurun melalui majelis taklim,
pesantren, dan keluarga habaib, menegaskan keberlanjutan
warisan intelektual dan spiritual yang otentik. Ini secara
dokumenter menunjukkan bahwa Al-Qur'an menjadi simbol
identitas keagamaan yang terikat erat dengan tradisi pesantren dan
kaum sayyid di Indonesia, yang dikenal dengan corak keislaman
yang moderat, toleran, dan berlandaskan pada salafus shalih
(generasi terbaik umat).*?

Tradisi ini tercermin dalam penggunaan irama dan langgam
bacaan Al-Qur'an yang khas, yang mungkin berasal dari tradisi
pengajian tertentu atau diwariskan secara lisan dari guru ke murid,
menciptakan semacam "dialek" spiritual atau identitas musikal
yang khas. Beberapa peziarah juga membawa kitab-kitab wirid
atau zikir yang disusun oleh para habaib, seperti Ratib Al-Haddad
atau Hizib Nashr, semakin menguatkan ikatan mereka dengan
tradisi keilmuan yang telah terlembagakan dan diterima secara
luas. Makam ini berfungsi sebagai "perpustakaan hidup" yang
terus memancarkan nilai-nilai tradisi dan ajaran yang dijaga

42 Azra Azyumardi, Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Gerakan. Jakarta:
Rajawali Pers, 2017, hal. 190.



141

melalui praktik ritual yang berulang dan berkelanjutan, merekam
jejak sejarah intelektual Islam di Nusantara, dan menegaskan garis
silsilah keilmuan yang tidak terputus hingga Rasulullah SAW.

b. Al-Qur’an sebagai Jembatan Transenden antara yang Hidup dan
yang Wafat: Dimensi Eskatologis yang Menentramkan

Dalam banyak wawancara, peziarah secara konsisten
menyampaikan bahwa mereka merasakan "kedekatan" yang luar
biasa dengan arwah Habib Ali saat membaca Al-Qur’an di dekat
makam. Keyakinan ini menunjukkan bahwa teks suci tersebut
menjadi medium komunikasi simbolik yang melampaui batas fisik
antara dua dunia — dunia yang hidup dan dunia yang telah wafat
(alam kubur). Makna ini secara dokumenter menunjukkan
bagaimana Al-Qur'an berfungsi sebagai penghubung transenden,
memberikan rasa nyaman, kedamaian, dan kedekatan spiritual
dengan para leluhur yang telah berpulang, sebuah praktik yang
juga ditemui dalam berbagai agama lain meskipun dengan bentuk
yang berbeda.

Seorang peziarah bernama Bapak Budi, berusia sekitar 60
tahun, mengatakan dalam wawancara pada 8 Juni 2025, "Saat
saya baca Al-Fatihah, rasanya Habib Ali ada di dekat saya,
mendengarkan. Seolah-olah doa saya sampai langsung kepada
beliau, dan beliau mengamini doa saya. Itu yang bikin saya
tenang, rasanya seperti didoakan balik."*

Pengalaman ini menciptakan rasa nyaman dan ketenangan
batin yang mendalam, di mana batas antara hidup dan mati
menjadi kabur, digantikan oleh koneksi spiritual yang tak
terputuskan melalui perantara Al-Qur'an, sebuah fenomena yang
menunjukkan kuatnya kepercayaan terhadap alam barzakh dan
syafaat dalam pandangan mereka. Ini adalah manifestasi dari apa
yang Mircea Eliade sebut sebagai "hierophany," di mana yang
sakral menampakkan diri dalam ruang dan waktu profan,
memberikan makna transenden pada pengalaman duniawi.**

c. Perpaduan Harmonis antara Islam dan Budaya Lokal: Akulturasi
Religius sebagai Ciri Khas Islam Nusantara

Tradisi membawa bunga untuk ditaburkan di atas makam,
membawa air untuk dibacakan doa, atau bahkan mengusap nisan
dengan tangan sambil membaca surah pendek, menunjukkan
bentuk integrasi simbolik yang harmonis antara nilai-nilai Qur’ani
dan ekspresi budaya lokal yang khas urban Nusantara.

43 Bapak Budi, Wawancara, 18 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang.
4 Mircea Eliade, The Sacred and the Profane: The Nature of Religion, New York:
Harper & Row, 1961, hal. 24.



142

Makna dokumenter ini tidak selalu terucap secara eksplisit
oleh peziarah, tetapi secara jelas tercermin dalam pola perilaku,
kebiasaan, dan cara masyarakat memosisikan Al-Qur’an dalam
ruang sosial dan ritual mereka. Ini merepresentasikan bagaimana
Islam di Indonesia tumbuh dan berinteraksi secara dinamis dengan
tradisi lokal yang telah ada, menghasilkan praktik keagamaan
yang unik, kaya, dan kontekstual, yang menjadi ciri khas Islam
Nusantara.*> Misalnya, pemberian bunga di atas makam sambil
membaca Al-Fatihah, bagi peziarah, bukan sekadar tradisi Jawa
atau budaya lokal semata, tetapi diintegrasikan sebagai bentuk
penghormatan dan doa yang tidak bertentangan dengan ajaran
Islam, bahkan dipandang memperindah ibadah. Mereka
melihatnya sebagai ekspresi estetika, kecintaan, dan adab yang
ditambahkan pada ritual ibadah, menciptakan sebuah akulturasi
yang memperkaya khazanah keagamaan di Indonesia tanpa
mengikis esensi tauhid, justru menguatkannya. Ini adalah bukti
bahwa agama hidup dalam dialektika antara universalitas ajaran
dan partikularitas budaya, menghasilkan bentuk keberagamaan
yang unik dan adaptif.

D. Manifestasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dalam Perilaku Peziarah (Living
Qur’an): Dari Teks ke Tindakan, Transformasi Kehidupan
Konsep Living Qur’an dalam konteks ritual ziarah di makam Habib
Ali bin Abdurrahman Al-Habsyi bukanlah sekadar gagasan teoritis atau
konstruk akademik semata yang hanya ada di buku atau dalam diskusi
akademis. Sebaliknya, ia adalah sebuah realitas praksis yang tampak jelas
dari perilaku, kebiasaan, dan interaksi nyata peziarah dengan teks Al-
Qur’an. Teks suci tersebut tidak hanya dibaca secara verbal atau dihafal
secara kognitif, tetapi juga secara aktif dijadikan pedoman nilai dan
sumber inspirasi yang mendalam dalam tindakan keseharian para
peziarah. Ini adalah bukti nyata bagaimana Al-Qur'an "hidup" dan secara
aktif membimbing kehidupan umat Muslim, meresap ke dalam ranah
etika, moralitas, dan praksis sosial mereka, mengubahnya menjadi sebuah
cara hidup yang transformatif dan bermakna.*¢
1. Kesalehan Ritual: Membaca dan Menghadiahkan Ayat Suci
dengan Penuh Keyakinan dan Ketaatan yang Konsisten
Praktik membaca Surah Yasin, Al-Fatihah, dan surah-surah
pendek lainnya secara rutin dan khusyuk selama ziarah menunjukkan

4 Clifford Geertz, The Religion of Java, Chicago: University of Chicago Press,
1960, hal. 128

46 Abdul Mustaqim, Studi Al-Qur'an Kontemporer: Konsep, Teori, dan Metodologi,
Yogyakarta: Idea Press, 2016, hal. 94.



143

bentuk internalisasi nilai ibadah yang sangat mendalam dari ajaran Al-
Qur’an. Ayat-ayat tersebut tidak sekadar diucapkan sebagai formalitas
ritualistik atau pengulangan hafalan semata, tetapi diyakini secara
teguh mengandung manfaat spiritual yang besar, baik untuk yang
membaca maupun untuk arwah yang didoakan, sesuai dengan ajaran
Ahlussunnah wal Jama'ah.

Tradisi ini bukan hanya ritual belaka, tetapi juga cerminan dari
kesalehan ritual yang bersumber langsung dari teks Al-Qur’an dan
keyakinan akan kekuatan spiritualnya yang transformatif. Peziarah
merasakan ketenangan batin dan koneksi spiritual yang kuat saat
melantunkan ayat-ayat ini, meyakini bahwa setiap huruf dan lafaz
membawa berkah dan kedekatan dengan Ilahi, serta dapat menjadi
syafaat bagi ahli kubur. Bapak Hadi, seorang peziarah rutin berusia
50-an, menyatakan dalam wawancara pada 8 Juni 2025, "Saya merasa
kalau sudah baca Yasin di makam Habib Ali, hati saya jadi lebih
bersih, semangat buat ibadah di rumah jadi nambah. Rasanya ayat-
ayat itu masuk ke jiwa, bukan cuma ke telinga, kayak energi positif
yang masuk."*’

Hal ini mengindikasikan bahwa praktik membaca Al-Qur'an di
makam berfungsi sebagai pengingat dan penguat untuk konsistensi
dalam ibadah sehari-hari, sekaligus menjadi benteng spiritual dari
perbuatan yang tidak sesuai dengan ajaran agama, mendorong
muhasabah diri dan peningkatan kualitas spiritual. Ini adalah contoh
konkret dari bagaimana ritual menjadi sarana untuk mencapai tujuan
moral dan etika, mengubah keyakinan menjadi tindakan yang nyata.

. Kesalehan Sosial: Saling Mendoakan, Berbagi Rezeki, dan
Membangun Ukhuwah yang Kokoh dalam Kebersamaan

Manifestasi Living Qur'an yang sangat jelas juga terlihat dalam
dimensi sosial yang kuat. Sebagian besar peziarah tidak hanya terpaku
pada pembacaan Al-Qur’an secara individu dan personal di sudut-
sudut makam, tetapi juga secara aktif terlibat dalam interaksi sosial
yang positif dan konstruktif. Ini termasuk saling mendoakan satu
sama lain secara verbal atau dalam hati, bahkan seringkali secara
spontan berbagi makanan ringan seperti air mineral, roti, atau nasi
kotak kepada sesama peziarah, terutama kepada mereka yang terlihat
kelelahan, lapar, atau membutuhkan. Ini merupakan manifestasi
konkret dari nilai-nilai ukhuwah Islamiyah (persaudaraan Islam) dan
kepedulian sosial (ihsan) yang secara tegas diajarkan dalam Al-
Qur'an, sejalan dengan surat al-Maidah/5: 2.

47 Bapak Hadi, Wawancara, 19 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang.



144

> zél )gée . 47 IR //E I [ S
Soach A0 301 5 ipsdly 3 6 1 s o) e sl
& Sl

Tolong-menolonglah kamu dalam kebajikan dan takwa, dan jangan
tolong-menolong dalam dosa dan permusuhan.

Praktik ini menunjukkan bahwa nilai-nilai Qur’ani tidak hanya
diinternalisasi dalam ruang ibadah pribadi atau ranah teologis, tetapi
juga mewujud dalam hubungan sosial dan kepedulian terhadap
sesama, menciptakan ekosistem sosial yang saling mendukung dan
berempati. Pembacaan Al-Qur’an menjadi sarana efektif untuk
mempererat tali silaturahmi dan ukhuwah Islamiyah, bukan sekadar
tindakan spiritual individual yang terisolasi. Observasi lapangan
secara jelas menunjukkan bagaimana inisiatif berbagi makanan
seringkali datang dari inisiatif individu atau kelompok kecil yang
ingin beramal, tanpa adanya komando formal atau kewajiban.
Misalnya, terlihat rombongan ibu-ibu dari sebuah majelis taklim yang
membawa sejumlah besar penganan untuk dibagikan setelah shalat
Dhuha di area makam, sebuah kebiasaan yang menunjukkan
kemurahan hati dan rasa syukur. Mereka tidak hanya memberikan
makanan, tetapi juga seringkali bertukar kabar, saling bertanya
tentang keluarga, dan bahkan saling menasihati dalam kebaikan,
memperkuat jalinan sosial yang lahir dari praktik keagamaan dan
semangat berbagi.

Seorang informan yang sering membawa donasi makanan
menyatakan, "Rasanya lebih nikmat kalau makan itu bisa berbagi.
Rezeki itu titipan Allah, biar berkah kalau dibagi-bagi di sini, di
tempat yang mulia ini. Apalagi kalau melihat yang jauh-jauh datang,
capek, itu rasanya ingin bantu saja."*® Hal ini mengindikasikan
bahwa manifestasi Living Qur'an tidak hanya terjadi dalam ranah
individu, tetapi juga pada tingkat komunitas yang saling mendukung,
menciptakan sebuah "ekonomi moral" yang berbasis pada nilai-nilai
keagamaan.

. Menghidupkan Kesadaran Akhirat (Tadzakkur al-Maut) dan

Tazkiyah al-Nafs (Penyucian Jiwa) yang Berkelanjutan:
Mengingat Kematian untuk Hidup Lebih Bermakna

Ziarah ke makam Habib Ali secara signifikan berfungsi sebagai
pengingat akan hakikat kematian yang pasti datang, kehidupan setelah
mati yang abadi, dan pentingnya pertanggungjawaban di Hari

8 Bapak Lukman, Wawancara, 8 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang.



145

Pembalasan (Yaum al-Hisab). Kesadaran eskatologis ini secara
mendalam memicu proses tazkiyah al-nafs (pembersihan jiwa), di
mana peziarah merenungkan dosa-dosa dan kesalahan mereka yang
lalu serta bertekad kuat untuk menjadi pribadi yang lebih baik di masa
depan.

Dalam suasana khusyuk di makam, Al-Qur’an yang dibaca
berfungsi sebagai pemandu, pengingat, dan pendorong untuk
transformasi spiritual ini. Ayat-ayat tentang akhirat, balasan amal,
surga dan neraka, serta keadilan Ilahi membangkitkan kesadaran
untuk mempersiapkan diri menghadapi kehidupan abadi dengan bekal
amal saleh yang cukup.

Banyak peziarah yang mengungkapkan bahwa setelah berziarah,
mereka merasa lebih tenang, lebih sabar dalam menghadapi cobaan
hidup, dan lebih termotivasi untuk melakukan kebaikan serta
menjauhi kemaksiatan. Pengalaman spiritual yang mendalam ini
menjadi dorongan kuat untuk meninggalkan perbuatan buruk dan
memperbanyak amal saleh. Salah satu peziarah menyatakan, "Pulang
dari sini, saya jadi lebih hati-hati sama ucapan, lebih ikhlas juga
dalam bekerja. Ingat mati itu bikin kita sadar diri, tidak sombong,
tidak iri sama orang. Dunia ini cuma sementara."®

Pernyataan ini menunjukkan bahwa Living Qur’an bukan hanya
tentang membaca atau menghafal teks, tetapi tentang bagaimana teks
suci itu menginspirasi perubahan nyata dalam perilaku, karakter
individu, dan pandangan hidup. Ini membentuk kesadaran akan
makna hidup yang lebih besar dan urgensi persiapan untuk kehidupan
abadi, yang selaras dengan tujuan penciptaan manusia dalam Al-
Qur'an.

Seorang peziarah bernama Ibu Salsa, seorang ibu rumah tangga
berusia sekitar 50 tahun, menceritakan, "Dulu saya gampang marah
dan sering mengeluh, tapi setelah sering ziarah dan ingat mati, saya
jadi lebih sabar. Saya tahu, semua ini cuma titipan, tidak ada yang
abadi kecuali Allah. Jadi tidak usah terlalu ngoyo sama dunia.">

Perubahan ini mencerminkan bagaimana Al-Qur'an, melalui
pengalaman ziarah, berfungsi sebagai reminder yang kuat untuk
senantiasa memperbaiki diri dan mempersiapkan bekal untuk
kehidupan akhirat, tidak hanya dalam ranah spiritual pribadi tetapi
juga dalam interaksi sosial sehari-hari, menciptakan individu yang
lebih reflektif, bertanggung jawab, dan memiliki outlook hidup yang
lebih positif.

4 Bapak, Wawancara, 18 Februari 2025, Makam Habib Ali Kwitang.
50 Ibu Salsa, Wawancara, 22 Maret 2025, Makam Habib Ali Kwitang.



146

4. Pelestarian Tradisi Keagamaan Berbasis Qur’ani dan Sanad
Keilmuan sebagai Warisan Abadi dan Kontinuitas Ilmu: Fondasi
Keagamaan yang Kokoh

Praktik ziarah di makam Habib Ali, khususnya melalui acara
haul dan tahlilan rutin yang menjadi magnet bagi ribuan umat,
menjadi cara vital bagi komunitas untuk mempertahankan dan
melestarikan tradisi keagamaan yang berlandaskan nilai-nilai Qur’ani
dan ajaran Ahlussunnah wal Jama'ah. Acara-acara keagamaan yang
terlembaga ini tidak hanya berfungsi sebagai pengingat akan jasa-jasa
dan keteladanan Habib Ali, tetapi juga sebagai wadah pendidikan
informal yang sangat efektif di mana ajaran-ajaran Islam dan nilai-
nilai Al-Qur’an ditransmisikan secara langsung dari generasi ke
generasi, melalui pengalaman langsung dan modelling (pemodelan
perilaku).”!

Orang tua seringkali secara aktif mengajak anak-anak dan cucu
mereka ke makam, tidak hanya untuk berziarah secara fisik, tetapi
juga untuk secara langsung menyaksikan dan mencontohkan
bagaimana Al-Qur’an dibaca, dihayati, dan dimaknai dalam konteks
ritual yang sakral. Mereka mengajarkan adab berziarah, pentingnya
mendoakan orang tua dan ulama yang telah meninggal, serta
keutamaan membaca ayat-ayat suci Al-Qur'an sebagai bentuk ibadah,
penghubung spiritual, dan sarana mendapatkan keberkahan. Melalui
partisipasi langsung ini, anak-anak tidak hanya belajar secara teoritis
dari buku atau pengajian formal, tetapi mengalami sendiri bagaimana
Al-Qur’an "dihidupkan" dalam praktik komunitas, merasakan
atmosfer spiritualnya. Ini menciptakan ikatan emosional dan spiritual
yang kuat dengan ajaran Islam dan para ulama terdahulu,
menumbuhkan rasa cinta dan memiliki terhadap tradisi yang telah
mapan dan dihormati.

Dengan demikian, Al-Qur'an benar-benar "hidup" melalui
praktik dan transmisi kultural ini, bukan sekadar teks yang mati di
atas kertas, melainkan warisan spiritual yang terus-menerus
dihidupkan dalam praksis sosial dan budaya, mewariskan identitas
keagamaan yang kokoh. Observasi menunjukkan seorang nenek tua
dengan sabar dan penuh kasih sayang mengajari cucunya yang berusia
sekitar lima tahun untuk melafalkan "Yaa Allah" sambil menunjuk ke
arah makam. Nenek tersebut kemudian menjelaskan dengan suara
lembut, "Ini biar cucu saya kenal sama Habib Ali, biar hatinya cinta
Al-Qur'an dari kecil. Biar dia tahu kalau hidup ini ada yang

51 Nancy Ammerman, Sacred Stories, Spiritual Tribes: Finding Religion in
Everyday Life, New York: Oxford University Press, 2014, hal. 49.



147

membimbing, ada panutan, tidak sendirian. Ini juga cara kita
menjaga tradisi keluarga dan agama.">*

Tradisi lisan, pengajaran langsung, dan contoh nyata ini adalah
metode yang sangat efektif dalam melestarikan nilai-nilai Qur'ani dan
budaya keagamaan dari satu generasi ke generasi berikutnya,
membentuk identitas keagamaan yang kuat, lestari, dan terakar pada
sejarah dan tradisi keilmuan yang panjang. Ini adalah bentuk cultural
reproduction dalam ranah religius dan socialization yang efektif,
memastikan bahwa cahaya ilmu dan iman terus menyala.

5. Sikap Toleran dan Terbuka terhadap Perbedaan Pandangan
Keagamaan: Inklusivitas Islam Nusantara sebagai Model
Harmoni Sosial

Meskipun praktik ziarah kubur kadang menghadapi kontroversi
dan kritik tajam dari sebagian kalangan yang menganggapnya sebagai
bid’ah atau bahkan syirik, para peziarah di makam Habib Ali Kwitang
umumnya menunjukkan sikap toleran, non-konfrontatif, dan dewasa
dalam menyikapi perbedaan pandangan. Mereka tetap teguh pada
keyakinan dan praktik mereka tanpa perlu berdebat panjang atau
memaksakan pandangan kepada orang lain. Sikap ini sangat sejalan
dengan ajaran Al-Qur’an yang mendorong dialog konstruktif,
menghindari perdebatan yang merusak, dan menekankan persatuan
dalam Surat al-Ankabut:29: 46.

L -

e B % i 1B g 0 N Aes e N ST BT 6
Sxea ) 545 Aoty S By SO J 5l G J 5

Dan janganlah kamu berdebat dengan Ahli Kitab, melainkan dengan
cara yang paling baik, kecuali dengan orang-orang zalim di antara
mereka, dan katakanlah: “Kami telah beriman kepada (kitab-kitab)
vang diturunkan kepada kami dan yang diturunkan kepadamu,; Tuhan
kami dan Tuhanmu adalah satu;, dan kami hanya kepada-Nya
berserah diri.

Ayat ini menginspirasi sikap ukhuwah Islamiyah (persaudaraan
sesama Muslim) dan tasamuh (toleransi) dalam menghadapi
perbedaan pandangan keagamaan, bahkan dengan mereka yang
berbeda keyakinan atau mazhab. Para peziarah percaya bahwa esensi
ibadah adalah hati yang tulus, niat yang baik, dan pengabdian kepada
Allah, bukan sekadar bentuk ritual yang diperdebatkan secara
formalistik. Mereka menekankan pentingnya magqasid syari'ah

52 Observasi Lapangan dan Wawancara Singkat, 15 Juni 2025, Makam Habib Ali
Kwitang.



148

(tujuan-tujuan syariat) yang mengedepankan kemaslahatan umat dan
kedamaian sosial. Sikap ini menunjukkan bahwa manifestasi nilai
Qur’ani dalam praktik ziarah bukan hanya terbatas pada kesalehan
ritual atau sosial, tetapi juga mencakup kesalehan dalam berinteraksi
dengan perbedaan pandangan.

Hal ini membuktikan bahwa Al-Qur’an yang "hidup" dalam
kesadaran mereka benar-benar menanamkan nilai-nilai kebajikan,
kedamaian, kerukunan, dan tasamuh (toleransi), bukan sekadar ritual
kosong yang memicu perpecahan atau permusuhan di antara sesama
Muslim. Seorang peziarah yang diwawancarai pada 8 Juni 2025
dengan tenang dan bijak menyatakan, "Kami tidak mau cari ribut atau
berdebat soal bid'ah atau syirik. Bagi kami, yang penting hati kami
ikhlas dan niat kami baik, datang ke sini untuk beribadah dan
mendoakan para wali Allah. Allah yang tahu semuanya. Daripada
berdebat, lebih baik kita berbuat kebaikan, saling mendoakan, dan
Jjaga persaudaraan.">

Pernyataan ini merefleksikan sebuah pendekatan inklusif dalam
beragama, di mana Al-Qur'an dihayati sebagai sumber nilai-nilai
universal yang mendorong perdamaian dan pengertian, bukan sebagai
alat untuk memecah belah komunitas atau memicu konflik teologis.
Ini adalah cerminan dari karakteristik Islam Nusantara yang dikenal
moderat dan mengedepankan toleransi sebagai pilar utama dalam
membangun harmoni sosial di masyarakat majemuk.>*

E. Implikasi Sosial dan Spiritualitas dari Praktik Ziarah Kubur
terhadap Pemahaman Keagamaan di Era Kontemporer: Menjawab
Tantangan Zaman

Praktik ziarah kubur di makam Habib Ali bin Abdurrahman Al-
Habsyi bukan hanya sebuah ritual keagamaan yang terisolasi atau
fenomena tradisional semata, melainkan sebuah fenomena sosial-spiritual
yang memiliki implikasi signifikan dan multifaset terhadap pemahaman
keagamaan masyarakat, khususnya di wilayah urban yang dinamis dan
terpapar modernitas. Implikasi ini melampaui batas-batas individu,
membentuk kesadaran kolektif, mereformulasikan cara beragama, dan
secara fundamental memperkuat jaringan keagamaan yang humanistik
dan berlandaskan kasih sayang. Dalam perspektif Living Qur’an dan teori
sosiologi pengetahuan Karl Mannheim, semua makna dan perilaku yang
telah dijelaskan di atas merupakan bentuk nyata dari Al-Qur’an yang
benar-benar hidup dalam realitas sosial Muslim Indonesia, membuktikan

53 Bapak Ronny, Wawancara, 8 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang.
5% Jajat Burhanuddin, Islam and Nationhood: Shifting Religious Authority in
Indonesia, Amsterdam: Amsterdam University Press, 2013, hal. 84.



149

adaptabilitas dan kedalaman ajaran Islam dalam berinteraksi dengan
konteks lokal yang terus berubah.

1.

Penguatan Identitas Keagamaan Masyarakat Urban di Tengah
Arus Modernisasi dan Fragmentasi Sosial: Mencari Makna di
Tengah Kekacauan

Di tengah hiruk pikuk, anonimitas, dan tantangan kehidupan
kota modern yang serba cepat, kompetitif, dan cenderung
individualistis, ziarah ke makam Habib Ali menjadi semacam "oase
spiritual" dan benteng identitas bagi masyarakat urban. Lingkungan
kota yang serba cepat, cenderung individualistis, dan kadang-kadang
didominasi oleh nilai-nilai materialistis dan konsumerisme seringkali
membuat individu merasa terasing, kesepian, atau kehilangan arah
spiritual dan makna hidup yang mendalam.>’

Makam ini menawarkan sebuah ruang kontemplasi, ketenangan,
dan koneksi yang mendalam dengan nilai-nilai transenden,
mengembalikan keseimbangan batin yang hilang di tengah tekanan
hidup. Bagi banyak peziarah, kunjungan ini menjadi momen
"penyadaran ulang" (re-awareness) terhadap ajaran Islam dan
identitas keagamaan mereka yang mungkin sempat terpinggirkan atau
kabur oleh kesibukan duniawi. Pengalaman spiritual yang diperoleh di
makam, yang bersifat emosional, holistik, dan komunal, seringkali
lebih mengena dan memicu refleksi diri yang mendalam dibandingkan
sekadar ceramah atau membaca buku-buku agama secara individu. Ini
adalah bentuk reinforcement identitas kolektif yang kuat.

Sosok Habib Ali, sebagai ulama karismatik dan panutan yang
dihormati, menjadi simbol penting dalam pembentukan dan penguatan
identitas keagamaan ini. Kisah hidupnya, keteladanannya dalam
berdakwah dengan santun, dan ajaran-ajarannya tentang Islam yang
moderat, toleran, dan kontekstual, tercermin secara kuat dalam praktik
ziarah dan dalam narasi-narasi yang beredar di kalangan peziarah. Hal
ini membantu membentuk identitas Muslim urban yang berpegang
teguh pada tradisi (ahl al-sunnah wal jama'ah), menunjukkan
toleransi terhadap perbedaan (fasamuh), dan relevan dengan konteks
zaman modern. Mereka merasa menjadi bagian dari sebuah komunitas
yang memiliki akar sejarah dan spiritual yang kuat, memberikan
mereka pegangan dan rasa aman dalam menghadapi dinamika
kehidupan modern yang penuh ketidakpastian dan ketegangan.

Salah seorang peziarah, seorang karyawan swasta berusia 30-an
tahun di Jakarta, menuturkan dengan ekspresi lega dan penuh makna,
"Stres kerja itu bikin kita lupa diri, Pak, kadang lupa salat, lupa ngaji.

55 Zygmunt Bauman, Liquid Modernity, Cambridge: Polity Press, 2000, hal. 81.



150

Tapi kalau ke sini, rasanya hati adem, terus ingat lagi tujuan hidup.
Habib Ali itu inspirasi buat kita, Islam itu damai, bukan yang keras-
keras, yang penting amal dan hati bersih, itu yang saya dapat dari
sini.">®

Pernyataan ini secara jelas menunjukkan bagaimana ziarah
berfungsi sebagai mekanisme coping spiritual bagi individu urban,
sekaligus membentuk pemahaman keagamaan yang lebih moderat,
damai, dan inklusif, membuktikan bahwa spiritualitas bisa menjadi
jangkar di tengah disorientasi modern.

. Transmisi Kultural dan Spiritualitas Islam melalui Media Al-

Qur’an yang Hidup dan Berlanjut: Mewariskan Cahaya Ilmu
dan Iman

Ziarah kubur, dengan aktivitas pembacaan Al-Qur’an yang
intens dan terintegrasi dalam setiap ritualnya, terbukti menjadi media
transmisi kultural dan spiritual Islam yang sangat efektif dan
berkelanjutan lintas generasi. Ini terjadi melalui proses interaksi
langsung, partisipasi aktif dari berbagai generasi, dan pembelajaran
informal yang bersifat imersif. Orang tua dan kakek-nenek seringkali
secara aktif mengajak anak-anak dan cucu mereka ke makam, tidak
hanya untuk berziarah secara fisik, tetapi juga untuk secara langsung
menyaksikan dan mencontohkan bagaimana Al-Qur’an dibaca,
dihayati, dan dimaknai dalam konteks ritual yang sakral. Mereka
mengajarkan adab berziarah, pentingnya mendoakan orang tua dan
ulama yang telah meninggal, serta keutamaan membaca ayat-ayat suci
Al-Qur'an sebagai bentuk ibadah, penghubung spiritual, dan sarana
mendapatkan keberkahan.

Al-Qur’an dalam konteks ini bukan hanya ditransmisikan secara
verbal atau tekstual (hafalan ayat), tetapi juga melalui pengalaman
kolektif yang simbolik, khusyuk, dan bermakna. Anak-anak yang
menyaksikan orang dewasa melantunkan Yasin atau tahlil dengan
penuh penghayatan, serta merasakan suasana khidmat di makam,
secara tidak langsung menginternalisasi nilai-nilai keagamaan dan
tradisi ini secara holistik dan emosional. Ini menciptakan ikatan
emosional dan spiritual yang kuat dengan ajaran Islam dan para ulama
terdahulu, menumbuhkan rasa cinta dan memiliki terhadap tradisi
yang telah mapan dan dihormati.

Dengan demikian, Al-Qur'an benar-benar "hidup" melalui
praktik dan transmisi kultural ini, bukan sekadar teks yang mati di
atas kertas, melainkan warisan spiritual yang terus-menerus

56 Bapak Anton, Wawancara, 15 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang.



151

dihidupkan dalam praksis sosial dan budaya, mewariskan identitas
keagamaan yang kokoh dan berkelanjutan.

Observasi menunjukkan seorang nenek tua dengan sabar dan
penuh kasih sayang mengajari cucunya yang berusia sekitar lima
tahun untuk melafalkan "Yaa Allah" sambil menunjuk ke arah makam.
Nenek tersebut kemudian menjelaskan dengan suara lembut, "/ni biar
cucu saya kenal sama Habib Ali, biar hatinya cinta Al-Qur'an dari
kecil. Biar dia tahu kalau hidup ini ada yang membimbing, ada
panutan, tidak sendirian. Ini juga cara kita menjaga tradisi keluarga
dan agama.">’

Tradisi lisan, pengajaran langsung, dan contoh nyata ini adalah
metode yang sangat efektif dalam melestarikan nilai-nilai Qur'ani dan
budaya keagamaan dari satu generasi ke generasi berikutnya,
membentuk identitas keagamaan yang kuat, lestari, dan terakar pada
sejarah dan tradisi keilmuan yang panjang. Ini adalah bentuk cultural
reproduction dalam ranah religius dan socialization yang efektif,
memastikan bahwa cahaya ilmu dan iman terus menyala.

3. Reformulasi Pemahaman Keagamaan secara Humanistik dan
Kontekstual: Melampaui Formalisme Menuju Substansi

Praktik ziarah di Kwitang secara tidak langsung menunjukkan
adanya reformulasi pemahaman keagamaan yang lebih humanistik,
kontekstual, dan inklusif di kalangan masyarakat, berbeda dari
pendekatan yang kaku, dogmatis, atau tekstualis semata. Hal ini
terutama terlihat dalam cara mereka menyikapi perbedaan pandangan
atau kritik terhadap praktik ziarah itu sendiri. Peziarah cenderung
tidak terpaku pada pendekatan yang kaku atau formalistik dalam
beragama, yang kadang cenderung membid’ahkan atau mensyirikkan
tradisi ziarah. Sebaliknya, mereka lebih menekankan pada esensi
spiritual, niat baik, dan dampak positif yang dirasakan secara pribadi
maupun komunal dari praktik tersebut, sesuai dengan prinsip magqasid
syari'ah (tujuan-tujuan syariat) yang mengedepankan kemaslahatan,
kemudahan, dan kebaikan universal.’® Mereka mengedepankan aspek
ruhul ibadah (jiwa ibadah) daripada sekadar shaklul ibadah (bentuk
ibadah).

Dalam perspektif Living Qur’an, realitas sosial dan pengalaman
langsung peziarah menjadi lebih penting untuk diperhatikan
ketimbang memaksakan doktrin yang mungkin terasa kering atau
tidak relevan dengan kehidupan sehari-hari yang kompleks. Ziarah

57 Observasi Lapangan dan Wawancara Singkat, 15 Juni 2025, Makam Habib Ali
Kwitang.

8 Jasser Auda, Magasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems
Approach, Herndon: The International Institute of Islamic Thought, 2008, hal. 57.



152

menjadi ruang di mana peziarah dapat merekontekstualisasi tafsir
sosial terhadap Al-Qur’an, mencari relevansi ayat-ayat suci dengan
kebutuhan dan pengalaman hidup mereka yang kompleks di era
modern. Ini memungkinkan mereka untuk menemukan makna-makna
baru dalam Al-Qur’an yang relevan dengan tantangan zaman modern,
menjadikan agama sebagai pedoman hidup yang dinamis, adaptif, dan
penuh kasih sayang, bukan sekadar kumpulan aturan yang kaku.>’

Contohnya, seorang peziarah muda (wawancara, 15 Juni 2025)
yang juga aktif di media sosial dan terpapar berbagai pandangan
keagamaan  yang  seringkali  bertabrakan, = menyampaikan
perspektifnya, "Saya lihat banyak yang bilang ziarah itu syirik atau
bid'ah. Tapi bagi saya, kalau niatnya baik, untuk mendoakan dan cari
ketenangan, dan justru membuat saya jadi lebih ingat Allah, kenapa
salah? Justru di sini saya merasa lebih dekat dengan Allah, dan Al-
Qur'an itu jadi lebih hidup buat saya, tidak hanya di buku yang saya
baca di rumah."%°

Pernyataan ini menunjukkan bahwa peziarah mengembangkan
pemahaman keagamaan yang adaptif dan inklusif, menekankan
maqasid syari'ah yaitu kebaikan, kemaslahatan, dan kedekatan
dengan Allah, daripada terpaku pada tafsir literal yang kaku dan
berpotensi memecah belah komunitas atau memicu konflik tak
berkesudahan. Ini adalah bentuk hermeneutika praktis yang dilakukan
oleh umat beragama dalam menafsirkan ajaran agamanya dalam
konteks hidup yang dinamis.
Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Etika Sosial Masyarakat yang
Harmonis dan Komunitas Berbasis Nilai: Membangun
Peradaban dari Hati

Implikasi penting lainnya dari praktik ziarah kubur adalah
terintegrasinya nilai-nilai Qur’ani secara konkret ke dalam etika sosial
masyarakat. Pengamatan intensif menunjukkan bahwa peziarah di
makam Habib Ali memperlihatkan perilaku yang secara konsisten
mencerminkan nilai-nilai luhur seperti sikap yang sopan dan santun
dalam berinteraksi, saling mendoakan dengan tulus, berbagi makanan
dan minuman dengan murah hati kepada sesama tanpa memandang
status, menjaga kebersihan area makam dengan kesadaran kolektif
yang tinggi, dan saling menasihati dalam kebaikan dengan penuh
kasih sayang. Ini adalah wujud nyata dari nilai kasih sayang
(rahmah), kesabaran (sabr), tawadhu’ (rendah hati), takwa, dan ihsan

hal. 188.

59 Farid Esack, The Qur'an: A User's Guide, Oxford: Oneworld Publications, 2005,

60 Ziyad, Wawancara, 15 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang.



153

yang secara eksplisit atau implisit diajarkan dalam Al-Qur’an dan
hadis Nabi SAW.6!

Perilaku ini mencerminkan masyarakat yang berusaha
mengaplikasikan perintah-perintah Tuhan dalam interaksi sosial
mereka, mengubahnya menjadi norma sosial yang dihayati. Perilaku-
perilaku luhur ini tidak hanya terbatas pada lingkungan makam yang
sakral, tetapi diharapkan juga terbawa dan diimplementasikan dalam
kehidupan sehari-hari mereka setelah ziarah, menjadi semacam
"pelatihan" etika dan moralitas.

Dengan demikian, praktik ziarah di Kwitang menjadi salah satu
contoh konkret dari "etika Qur’ani" yang lahir dari pengalaman
spiritual kolektif, bukan sekadar perintah teks yang bersifat teoritis.
Ini secara gamblang menunjukkan bahwa Al-Qur’an hidup dalam
interaksi sosial, membentuk karakter individu, dan secara signifikan
memperkuat tatanan moral masyarakat, menciptakan lingkungan yang
lebih harmonis dan beradab. Misalnya, terlihat peziarah yang dengan
sabar menunggu giliran untuk berdoa di dekat makam, menunjukkan
sabr dan tawadhu'.

Ada juga kelompok sukarelawan dari kalangan peziarah yang
secara rutin membersihkan area makam, menunjukkan kepedulian
sosial dan tanggung jawab kolektif tanpa diminta. Tindakan-tindakan
ini  merupakan cerminan dari ayat-ayat Al-Qur'an yang
memerintahkan  kebaikan, persatuan, dan kebersihan, yang
diimplementasikan secara kolektif dan spontan dalam praktik ziarah,
menunjukkan bahwa nilai-nilai tersebut telah mendarah daging dan
menjadi bagian dari habitus religius mereka, seperti yang dijelaskan
oleh Pierre Bourdieu.®? Ini adalah bukti bahwa ritual memiliki potensi
transformatif pada tingkat sosial, membentuk warga negara yang
beretika dan bertanggung jawab.

Merawat Kesadaran Historis dan Sanad Keulamaan sebagai
Jembatan Kebajikan dan Kontinuitas Ilmu: Fondasi Keagamaan
yang Kokoh

Ziarah ke makam Habib Ali bukan hanya penghormatan kepada
individu semata, melainkan juga kepada mata rantai keulamaan
(sanad keilmuan) yang tak terputus, yang menyambungkan umat
kepada ajaran Nabi Muhammad SAW. Banyak peziarah yang secara
sadar menyebut bahwa kehadiran mereka di makam ini merupakan
bentuk penghargaan dan pemeliharaan terhadap sanad keilmuan dan

hal. 131.

61 Tbn Qayyim al-Jauziyyah, Madarij al-Salikin, Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi, t.t.),

62 Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice, Cambridge: Cambridge

University Press, 1977, hal. 77.



154

keberkahan spiritual para habaib yang telah berjuang memegang dan
menyebarkan ajaran Al-Qur’an secara komprehensif dan otentik di
Nusantara. Kesadaran akan sanad dan sejarah ini memberi kontribusi
besar terhadap keberlangsungan Islam moderat, bertradisi, dan
berlandaskan Al-Qur’an di Indonesia. Maka dari itu, keberadaan
makam keramat seperti ini menjadi simbol peradaban, pusat
pendidikan spiritual, dan pengingat akan pentingnya menjaga warisan
intelektual berbasis nilai-nilai Qur’ani, yang merupakan inti dari
tradisi Islam otentik dan memiliki kesinambungan sejarah yang
panjang.

Melalui ziarah, peziarah tidak hanya mengingat sejarah dan
biografi seorang ulama, tetapi juga merasakan kelangsungan tradisi
keilmuan Islam yang autentik, yang diwariskan dari para guru hingga
Rasulullah SAW. Ini memberi mereka rasa aman, keyakinan, dan
kebanggaan akan kebenaran ajaran yang mereka ikuti, karena merasa
terhubung langsung dengan sumbernya.

Seorang ustadz yang merupakan salah satu pengajar dan
pengelola majelis Kwitang, menjelaskan dengan nada penuh
semangat, "Makam ini adalah pengingat bagi kami, bahwa ilmu itu
punya silsilah, ada sanadnya. Kalau tidak ada silsilah, tidak ada
keberkahan dalam ilmu. Al-Qur'an yang kami baca, ilmu yang kami
pelajari, semua ini bersambung ke Rasulullah melalui para ulama,
termasuk Habib Ali. Jadi, ziarah ini menjaga rantai itu, menjaga agar
kita tidak tersesat."%

Kesadaran ini menumbuhkan rasa hormat mendalam terhadap
ulama dan warisan intelektual mereka, serta mendorong praktik
keberagamaan yang berbasis pada kehati-hatian (iAtiyat) dan tradisi
yang kuat (ahl al-sunnah wal jama'ah), yang menjadi pilar penting
bagi Islam moderat dan inklusif di Indonesia, menjaga agar ajaran
tidak terputus dari sumber aslinya. Ini adalah bentuk konservasi
budaya-religius yang aktif dan dinamis, memastikan bahwa generasi
mendatang juga akan merasakan keberkahan dan hikmah dari warisan
ini.

63 Ustadz Nurdin, Wawancara, 15 Juni 2025, Makam Habib Ali Kwitang.



BAB YV
PENUTUP

A. Kesimpulan

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana Al-Qur'an

"hidup" dalam praktik ziarah kubur di Makam Keramat Habib Ali bin
Abdurrahman Al-Habsyi, serta bagaimana makna-makna yang terkandung
dalam bacaan Al-Qur'an diinterpretasikan oleh peziarah berdasarkan
perspektif sosiologi pengetahuan Karl Mannheim. Berdasarkan data
wawancara, observasi, dan analisis dokumen, dapat ditarik beberapa
kesimpulan utama:

1.

Motivasi Multidimensi Peziarah: Alasan dan tujuan peziarah
melakukan ziarah kubur di Makam Habib Ali Kwitang bersifat
kompleks dan multidimensional, mencakup aspek spiritual,
psikologis, sosial, dan historis.

Pemaknaan Bacaan Al-Qur’an sebagai Teks yang Hidup (Living
Qur'an): Pembacaan Al-Qur’an dalam ritual ziarah melampaui
sekadar pelafalan teks, menjadi sebuah praksis yang hidup dan
bermakna.

. Analisis Makna Bacaan Al-Qur’an Berdasarkan Teori Karl

Mannheim: Penerapan teori Karl Mannheim memberikan kerangka

komprehensif untuk memahami lapisan-lapisan makna dalam praktik

ini:

a. Makna Objektif: Merujuk pada fungsi sosial yang terlembaga dan
disepakati secara kolektif. Pembacaan Al-Qur'an di sini adalah
ekspresi doa kolektif dan solidaritas spiritual yang terinstitusikan,

155



156

ritual pemersatu komunitas, dan medium edukasi nilai serta
transmisi pengetahuan keagamaan informal yang efektif antar
generasi. Ini adalah makna yang bersifat transparan dalam struktur
sosial komunitas Kwitang.

Makna Ekspresif: Menggambarkan niat subjektif dan pengalaman
personal. Bagi peziarah, bacaan Al-Qur'an adalah permohonan
pertolongan atas masalah hidup, pencarian solusi spiritual, dan
pemenuhan nazar sebagai bentuk syukur yang mendalam,
menunjukkan dialog hati yang personal dengan Tuhan. Makna ini
sangat terkait dengan emosi dan kondisi batin individu.

Makna Dokumenter: Merefleksikan simbolisme kultural yang
lebih dalam dan kesadaran kolektif yang tak terucapkan. Makna
ini menunjukkan keterikatan kuat dengan tradisi kesantrian,
habaib, dan Ahlussunnah wal Jama'ah (Aswaja); Al-Qur’an
sebagai jembatan transenden antara yang hidup dan yang wafat;
serta perpaduan harmonis antara Islam dan budaya lokal
(akulturasi religius) sebagai ciri khas Islam Nusantara. Makna ini
"terekam" dalam praktik itu sendiri sebagai warisan peradaban.

4. Manifestasi Nilai-Nilai Al-Qur’an dalam Perilaku Peziarah (Implikasi
Living Qur'an): Al-Qur’an tidak hanya menjadi teks, melainkan
diinternalisasi menjadi tindakan nyata.

B. Saran

Berdasarkan temuan-temuan penelitian ini, beberapa saran dapat

diajukan:
Bagi Komunitas dan Pengelola Makam:
a. Penguatan Edukasi Kontekstual: Meskipun penghayatan spiritual

sudah kuat, pengelola dapat menyediakan materi edukasi singkat
(misalnya melalui brosur atau QR code yang terhubung ke situs
web) mengenai makna ayat-ayat yang sering dibaca (seperti Yasin
dan Al-Fatihah) dalam konteks ziarah, agar peziarah awam juga
dapat memahami makna literalnya tanpa mengurangi penghayatan
spiritual. Ini akan memperkaya pengalaman Living Qur'an dari
segi kognitif.

. Pendokumentasian Narasi dan Pengalaman Peziarah: Mengingat

kuatnya makna ekspresif dan dokumenter, disarankan untuk lebih
aktif mendokumentasikan cerita-cerita, pengalaman pribadi, dan
testimoni para peziarah secara sistematis. Ini dapat menjadi arsip
berharga dan bahan ajar yang menginspirasi, serta memperkuat
memori kolektif.

Pengembangan Program Sosial Berkelanjutan: Mengingat kuatnya
dimensi ibadah sosial (berbagi dan saling menolong), komunitas



157

dapat menginisiasi program-program sosial yang lebih terorganisir
di sekitar makam, misalnya bank makanan, klinik kesehatan
gratis, atau beasiswa pendidikan bagi anak-anak dhuafa, yang
berbasis pada nilai-nilai kedermawanan Qur’ani yang telah
terinternalisasi.

2. Bagi Akademisi dan Peneliti Selanjutnya:

a. Kajian Komparatif: Disarankan untuk melakukan penelitian
komparatif dengan situs-situs ziarah lain di Indonesia atau Asia
Tenggara untuk melihat persamaan dan perbedaan dalam
manifestasi Living Qur'an serta interpretasi makna, yang dapat
memperkaya pemahaman tentang Islam Nusantara.

b. Pendekatan Interdisipliner yang Lebih Luas: Penelitian
selanjutnya dapat mengintegrasikan lebih banyak perspektif dari
disiplin ilmu lain seperti antropologi budaya (untuk mendalami
simbolisme ritual), psikologi agama (untuk mengkaji dampak
psikologis spiritualitas), atau bahkan neurologi (untuk memahami
efek bacaan Al-Qur'an pada otak dan emosi).

c. Fokus pada Dinamika Gender dan Generasi: Menarik untuk
meneliti bagaimana pengalaman Living Qur'an dan pemaknaan
ziarah berbeda antara laki-laki dan perempuan, serta antara
generasi tua dan muda, mengingat perubahan sosial dan teknologi
yang pesat.

d. Analisis Perubahan dan Adaptasi: Mengkaji bagaimana praktik
ziarah dan pemaknaan Al-Qur'an beradaptasi dengan perubahan
zaman, teknologi digital (misalnya ziarah virtual, siaran langsung
haul), dan tantangan kontemporer lainnya.

3. Bagi Pemerintah dan Lembaga Keagamaan:

a. Dukungan Pelestarian Cagar Budaya dan Keagamaan: Mengingat
nilai sejarah dan spiritualnya, Makam Habib Ali Kwitang perlu
mendapat dukungan lebih lanjut sebagai cagar budaya dan pusat
keagamaan, termasuk dalam hal pemeliharaan infrastruktur dan
aksesibilitas.

b. Promosi Moderasi Beragama: Fenomena ziarah ini, dengan nilai
toleransi dan inklusivitasnya, dapat dijadikan contoh konkret
dalam kampanye moderasi beragama di Indonesia. Lembaga
keagamaan dapat bekerja sama dengan pengelola makam untuk
menyebarkan narasi positif tentang praktik keagamaan yang damai
dan berbasis nilai.

c. Kebijakan Berbasis Data: Hasil penelitian ini dapat menjadi
masukan bagi perumusan kebijakan yang lebih peka terhadap
praktik keagamaan lokal, mengakui kompleksitas dan kedalaman



158

makna di balik tradisi, dan mendukung kebebasan beragama
dalam kerangka yang harmonis.

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan tidak hanya
memberikan kontribusi teoritis pada studi Living Qur'an dan
sosiologi pengetahuan, tetapi juga memberikan implikasi praktis
yang bermanfaat bagi komunitas Muslim dan masyarakat luas
dalam memahami dinamika keberagamaan di Indonesia.



DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, Aminol Rosid. Pengantar Memahami Living Qur’an dan Hadis.
Malang: PT Literasi Nusantara Abagi Grup, 2023.

Ali, Muhammad. “Kajian Naskah dan Kajian Living Qur’an dan Living
Hadis.” Journal of Qur’an and Hadis Studies 4, no. 2, 2015.

Ammerman, Nancy. Sacred Stories, Spiritual Tribes: Finding Religion in
Everyday Life. New York: Oxford University Press, 2014.

Amstrong, Ammatullah. Khazanah Istilah Sufi: Kunci Memasuki Dunia
Tashawuf. Bandung: Mizan, 2002.

Anderson, Benedict. Imagined Communities: Reflections on the Origin and
Spread of Nationalism. London: Verso, 1983.

Anhari, Masykur. Ushul Figh. Surabaya: CV Smart, 2008.

Arifin, Bey. Hidup Setelah Mati. Jakarta: PT Dunia Pustaka, 1984.

Arisandi, Herman. Buku Pintar Pemikiran Tokoh-tokoh Sosiologi dari Klasik
sampai Modern. Yogyakarta: IRCiSoD, 2015.

Asnawi, Sibtu. Adab Tata Cara Ziarah Kubur. Kudus: Menara, 1996.

Auda, Jasser. Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems
Approach. Herndon: The International Institute of Islamic Thought,
2008.

Azyumardi, Azra. Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Gerakan.
Jakarta: Rajawali Pers, 2017.

Baidowi, Ahmad. “Resepsi Estetis terhadap Al-Quran.” Jurnal Esensia 8, no.
1,2007.

159



160

Bauman, Zygmunt. Liquid Modernity. Cambridge: Polity Press, 2000.

Baum, Gregory. Agama Dalam Bayang-bayang Relativisme: Sebuah Analisis
Sosiologi Pengetahuan Karl Mannheim tentang Sintesa Kebenaran
Historis — Normatif. Yogyakarta: Tiara Wacana, 1999.

Berger, P. L., dan Luckmann. Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Risalah Tentang
Sosiologi Pengetahuan. Jakarta: LP3ES, 2012.

Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge
University Press, 1977.

Bruinessen, Martin van. Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat: Tradisi-
tradisi Islam di Indonesia. Bandung: Mizan, 1992.

Burhanuddin, Jajat. Islam and Nationhood: Shifting Religious Authority in
Indonesia. Amsterdam: Amsterdam University Press, 2013.

al-Dimyati, Sayyid Abu Bakr Muhammad. /‘anah al-Talibin ‘ala Hall Alfaz
Fath al-Mu ‘in. Beirut: Dar Ibnu ‘Ashomah, 2005.

Durkheim, Emile. The Division of Labor in Society. New York: Free Press,
1984.

Efendi, Satria. Ushul Figh. Surabaya: CV Smart, 2008.

Eliade, Mircea. The Sacred and the Profane: The Nature of Religion. New
York: Harper & Row, 1961.

Esack, Farid. The Qur‘an: A Short Introduction. Oxford: Oneworld, 2002.

Esack, Farid. The Qur'an: A User's Guide. Oxford: Oneworld Publications,
2005.

Faizin, Haman. “Living Quran: Sebuah Tawaran.” Jawa Pos, hal. 35.

Faizin, Haman. “Mencium dan Nyunggi Al-Qur’an: Upaya Pengembangan
Kajian Al-Qur’an Melalui Living Qur’an.” Jurnal, Jakarta: UIN Syarif
Hidayatullah, 2011.

Fajariah, Lailatul. “The Recent Practice of Bay’ Sallam Hadiths: Study on E-
Commerce System.” Skripsi. Jakarta: Darus-Sunnah International
Institute for Hadith Sciences, 2018.

Fanani, M. Metode Studi Islam: Aplikasi Sosiologi Pengetahuan Sebagai
Cara Pandang. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010.

Faris, Ibnu. Mu jam Mufradat Alfaz Al-Qur’an. Beirut: Dar Thya, 2001.

Ghazali, Imam. /hya' Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr, t.t.

Geertz, Clifford. The Religion of Java. Chicago: University of Chicago Press,
1960.

al-Habsyi, Habib Abdurrahman. Riwayat Habib Ali al-Habsyi Kwitang,
Sumur Yang Tak Pernah Kering. Jakarta: Islamic Center Indonesia,
2010.



161

Halbwachs, Maurice. On Collective Memory. Chicago: University of Chicago
Press, 1992.

Hermawan, Acep. Ulumul Qur’an. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2013.

Hidayat, Komaruddin. Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian
Hermeneutik. Jakarta: Paramadina, 1996.

Ismail, Arifuddin. “Ziarah ke Makam Wali: Fenomena Tradisional di Zaman
Modern.” Jurnal al-Qalam 19, no. 2 (2019): 94.

al-Jauziyyah, Ibn Qayyim. Madarij al-Salikin. Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi,
t.t.

Jonge, Huub de. Dutch Colonialism and Indonesian Islam: Contacts and
Conflicts, 1596-1950. Amsterdam: Amsterdam University Press, 2011.

Junaedi, Didi. “Living Al-Qur‘an: Sebuah Pendekatan Baru dalam Kajian Al-
Qur‘an.” Journal of Qur’an and Hadith Studies 4, no. 2 (2017): 176.

Kamal, Fathurrahman. "Sanad Keilmuan sebagai Benteng Tradisi Keilmuan
Islam di Indonesia." Jurnal Studi Islam, no. 2 (2020): 188.

Khalil, Rasyad Hasan. Tarikh Tasryi. Jakarta: Grafindo Persada, 2009.

Khallaf, Abdul Wahhab. Kaidah Hukum Islam “llmu ushulul figh”. Jakarta:
PT Raja Grafindo Persada, 1993.

Ma’rif, Ahmad Syafie. Menembus Batas Tradisi, Menuju Masa Depan Yang
Membebaskan Refleksi Atas Pemikiran Nurcholish Majid. Jakarta:
Penerbit Buku Kompas, 2006.

Mahmood, Saba. Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist
Subject. Princeton: Princeton University Press, 2005.

Mannheim, Karl. Ideologi dan Utopia: Menyingkap Kaitan Pikiran dan
Politik. Terj. F. Budi Hardiman. Yogyakarta: Kanisius, 1991.

Mannheim, Karl. Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of
Knowledge. New York: Harcourt Brace Jovanovich, 1936.

Mauladdawilah, Abdul Qadir Umar. /7 Habaib Berpengaruh di Indonesia.
Malang: Pustaka Basma, 2013.

Mauladdawilah, Abdul Qadir Umar. 26 Mutiara Habaib Nusantara. Kuala
Lumpur: Inteam Publishing, 2014.

Mauladdawilah, Abdul Qodir Umar. Tiga Serangkai Ulama Tanah Betawi.
Jakarta: Pustaka Basmah, 2009.

Muhaimin, A.G. Islam Dalam Bingkai Budaya Lokal: Potret Cerebon.
Ciputat: PT Logos Wacana Ilmu, 2011.

Muhtador, Moh. “Pemaknaan Ayat al-Qur‘an dalam Mujahadah: Studi Living
al Qur‘an di PP al-Munawwir Krapyak Komplek al-Kandiyas.” Jurnal
Penelitian 8, no. 1 (2014): 97.



162

Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawwir Arab-Indonesia. Surabaya:
Pustaka Progresif, 2002.

Munawwir, Ahmad Warson. Tuntunan Praktis Ziarah Kubur. Yogyakarta:
Pustaka Pesantren, 2010.

Murad, Abdul Hakim. Understanding the Four Madhhabs: The Facts About
Ijitihad and Taqlid. Cambridge: The Muslim Academic Trust, 2007.
al-Musawa, Munzir. Kembalilah Aqidahmu. Jakarta: Majelis Rasulullah,

2007.

Mustaqim, Abdul. Metode Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir. Yogyakarta: Idea
Press, 2021.

Mustaqim, Abdul. Metodologi Penelitian Living Qur'an Model Penelitian
Kualitatif. Yogyakarta: TERAS, 2007.

Mustaqim, Abdul. Studi Al-Qur'an Kontemporer: Konsep, Teori, dan
Metodologi. Yogyakarta: Idea Press, 2016.

Mustofa, Adib Bisri. Terjemahan Shahih Muslim Jilid II. Semarang: Asy
Syifa, 1993.

Muti’a, Anisatun. Harmonisasi Agama dan Budaya di Indonesia. Jakarta:
Balai Penelitian dan Pengembangan Agama, 2009.

Natasya, Rihla. “Kontribusi Al Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi dalam
Bidang Sosial-Keagamaan di Batavia.” Skripsi. Bandung: UIN Sunan
Gunung Jati, 2018.

Pranowo, Bambang. Islam Factual Antara Tradisi Dan Relasi Kuasa.
Yogyakarta: Adicitia Karya Nusa, 1998.

Pridhadhi, Endra K. Makhluk Halus dalam Fenomena Kemusyrikan. Jakarta:
Salemba Diniyyah, 2004.

Putnam, Robert D. Bowling Alone: The Collapse and Revival of American
Community. New York: Simon & Schuster, 2000.

al-Qardawi, Yusuf. Fatawa Mu asirah. Kairo: Dar al-Qalam, 2002.

Rabbani, Mutmainah Afra. Adab Berziarah Kubur Untuk Wanita. Tangerang:
Lembar Pustaka Indonesia, 2014.

Rafiq, Ainur. “Tradisi Selametan Jawa dalam prespektif Pendidikan Islam.”
Jurnal at-Tagwa: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 15, no. 2, 2019.

Raho, Bernard. Sosiologi Sebuah Pengantar. Jakarta: Bumi Aksara, 2002.

Renard, John. Friends of God: Islamic Saints in Theory and Practice.
Berkeley: University of California Press, 2008.

Retno, Diah, dkk. Ringkasan Kumpulan Madzab Teori Sosial. Makassar: CV.
Nur Lina, 2018.

“Riwayat Habib Abdurrahman Al-Habsyi Cikini.” Majalah al-Kisah, no.
15/26 Juli — 08 Agustus 2010, 141-144.



163

“Riwayat Habib Ali Kwitang.” Majalah al-Kisah, no. 02/21 Januari — 03
Februari 2013, 132-133.

Riyadi, M. Akulturasi Budaya dalam Tradisi Ziarah Kubur di Indonesia.
Bandung: Al-Furqgan Press, 2015.

Ritzer, G., dan Goodman D. J. Teori Sosiologi Modern. Terj. Alimandan.
Jakarta: Kencana Prenada Media, 2008.

Ruchiat, Rachmat. A4sal-Usul Nama Tempat di Jakarta. Jakarta: Mansup
Jakarta, 2012.

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary
Approach. London: Routledge, 2006.

Saeed, Abdullah. The Qur'an: An Introduction. London: Routledge, 2008.

Sajad, Abdullah. Ensiklopedi Pemuka Agama Nusantara. Jakarta: Puslitbang
Lektur dan Khazanah Keagamaan Badan Litbang dan Diklat
Kementrian Agama, 2016.

Sari, Nur Indah. “Peningkatan Spiritualitas Melalui Wisata Religi di Makam
Keramat Kwitang Jakarta.” Jurnal Studi Al-Qur’an 14, no. 1 (2018): 8.

Semiawan, Conny R. Metode Penelitian Kualitatif. Jakarta: PT Grasindo,
2010.

Shahab, Alwi. Maria van FEngels;, Menantu Habib Kwitang. Jakarta:
Republika, 2006.

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan, 1994.

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Maudhu'i Atas Pelbagai
Persoalan Umat. Bandung: Mizan, 1996.

Siregar, P. “Tradisi Ziarah Kubur pada Makam Keramat/Kuno Jakarta.”
Jurnal Islam and Humanities 5, no. 2 (2010): 100-112.

Soehartono, Irwan. Metode Penelitian Sosial. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya Offset, 2008, cet. VIL

Soekanto, Soerjono. Kamus Sosiologi. Jakarta: PT Raja Gravindo Persada,
1993.

Subhani, Ja’far. Tawassul, Tabaruk, Ziarah Kubur, Karamah Wali Apakah
Termasuk Ajaran Islam. Bandung: Pustaka Hidayah, 2010.

Subhani, Syaikh Ja’far. Tawassul Tabarruk Ziarah Kubur Kubur Karamah
Wali. Jakarta: Pustaka Hidayah, 1989.

Suprayogo, Imam, dan Tobroni. Metodologi Penelitian Sosial-Agama.
Bandung: PT Remaja Rosda Karya, 2003.

Suriani, Erma. “Eksistensi Qur‘anic Centre and Espektasi sebagai Lokomotif
Living Al-Qur’an di IAIN Mataram.” Jurnal Penelitian Keislaman 14,
no. 1 (2018): 7.



164

al-Suyuthi, Jalaluddin. Ziarah Ke Alam Barzakh, diterjemahkan oleh
Muhammad Abdul Ghoffar dari judul Syarh al-Shudur bi Syarh Hal al-
Mawta wa al-Qubur. Bandung: PT. Pustaka Hidayah, 1999.

Syam, Nur. Islam Pesisir. Yogyakarta: LKis, 2005.

Syamsuddin, Sahiron. Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis.
Yogyakarta: Teras, 2007.

Syani, Abdul. Sosiologi Skematika Teori dan Terapan. Jakarta: Bumi Aksara,

2000.
Syarifuddin. “Konsep Teologi Hasan Hanafi.” Jurnal Substansia 14, no. 2
(2012): 204.

Thalib, Moh. Figih Nabawi. Surabaya: al-ikhlas, t.t.

al-Bukhari, Abu Abdillah. Shahih Al-Bukhari. Damaskus: Dar Al-Yamamah,
1414 H.

Upardan, Dadang. Pengantar Ilmu Sosial Sebuah Kajian Pendekatan
Structural. Jakarta: PT Bumi Aksara, 2008.

Usman, Husaini, dan Purnomo Setiady Akbar. Metodologi Penelitian Sosial.
Jakarta: Bumi Aksara, 2014.

Wahidi, Ridhoul. Living Qur’an dan Perkembangan Kajian Al-Qur’an di
Indonesia. Yogyakarta: SUKA Press, 2013.

Wajdi, Naufal Agil. “Tradisi Ziarah Kubur: Studi Kasus Ziarah Makam
Habib Ali Bin Abdurrahman Al-Habsyi Kwitang.” Skripsi. Jakarta: UIN
Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019.

Wahyudi, Agus Imam. “The Living Qur’an: Upaya Penanaman Nilai-Nilai
Al-Qur’an dalam Kehidupan Santri.” Tesis. Jakarta: PTIQ Jakarta,
2023.

Weber, Max. The Sociology of Religion. Boston: Beacon Press, 1963.

Waulandari, Asri. “Nilai-Nilai Islam yang Terkandung dalam Tradisi Ziarah
Kubur pada Hari Raya Idul Fiti Kec. Tanjung batu Kel. Tanjung Batu
Kab. Ogan Ilir.” Skripsi. Palembang: UIN Raden Patah, 2016.

Zaenudin, HM. 212 Asal-Usul Djakarta Tempoe Doeloe. Jakarta: Ufuk,
2012.

Az-Zuhaili, Wahbah. Al-Figh Al-Islami wa Adillatuh. Damaskus: Dar al-Fikr,
1989.



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Nama : Ricky Adrian, S.Kom

Tempat, Tangal Lahir : Jakarta, 21 Juni 1990

Jenis Kelamin : Laki-Laki

Alamat : Jalan. H. Soleh II/2 RT 06/02, Kelurahan

Sukabumi Selatan, Kecamatan Kebon Jeruk,
Jakarta Barat, 11560
Email : rickyadrian65@gmail.com

Riwayat Pendidikan
1. SDN. Grogol Selatan 01 PG Jakarta Selatan
2. MTs. Al-Falah Jakarta Selatan
3. SMAN 65 Jakarta Barat
4. BINUS University

Riwayat Pekerjaan

1. Guru SD Bunayya Islamic Scholl
2. Guru Pesantren Masjid Abdul Halim



z'l—.l turnitin Page 2 of 184 - Integrity Overview Submission ID  trn:oid:::1:3353213041

25% Overall Similarity

The combined total of all matches, including overlapping sources, for each database.

Top Sources

25% @B Internetsources
9%  ME Publications
7% 2 Submitted works (Student Papers)

z"—.l turnitin Page 2 of 184 - Integrity Overview Submission ID  trn:oid:::1:3353213041



