URGENSI LINGUISTIK DALAM MEMAHAMI AL-QUR’AN DAN
TAFSIRNYA
(Studi Kajian Linguistik Al-Qur’an Perspektif Amin Al-Khuli)

TESIS
Diajukan kepada Pogram Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
sebagai salah satu Persyaratan menyelasikan studi Strata Dua
untuk Memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.)

Universitas
PTIQ Jakarta

Oleh:
Denie Ekaputra
NIM: 222510037

PROGRAM MAGISTER ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR
KONSENTRASI ILMU TAFSIR
PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA
2025 M./1447 H.



il



ABSTRAK

Kesimpulan penelitian ini membahas wurgensi linguistik dalam
memahami Al-Qur’an dan tafsirnya melalui studi mendalam terhadap
pemikiran Amin al-Khuli, tokoh pembaru tafsir modern Mesir. Fokus
penelitian diarahkan pada bagaimana linguistik berfungsi sebagai perangkat
epistemologis dalam memahami teks wahyu secara ilmiah, serta bagaimana
pendekatan ini mampu menghindarkan penafsiran dari kesalahan makna dan
penyimpangan metodologis. Latar belakang penelitian ini berangkat dari
munculnya berbagai corak tafsir kontemporer yang cenderung mengabaikan
kaidah kebahasaan, seperti tafsir ilmiah (al-tafsir al- ilmi) yang mengaitkan
teks Al-Qur’an dengan teori-teori sains modern secara berlebihan.

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa linguistik merupakan
instrumen mendasar dalam menjaga otentisitas pesan Al-Qur’an. Melalui
pendekatan al-Manhaj al-Adabi, Amin al-Khuli menegaskan dua orientasi
analisis utama, yakni Dirdsah ma hawla al-Qur’an (kajian konteks eksternal:
sejarah, gira’at, dan budaya Arab) dan Dirdasah ma fi al-Qur’an (kajian
internal teks: struktur, gaya bahasa, semantik, dan stilistika). Kedua dimensi
ini menegaskan bahwa penafsiran harus berpijak pada kebahasaan yang
objektif dan kontekstual, bukan pada asumsi saintifik atau dogma ideologis.

Metodologi yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan
pendekatan analisis teks (library research). Sumber data primer berupa
karya-karya utama Amin al-Khuli, yaitu Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-
Baligah wa al-Tafsir wa al-Addb dan Fann al-Qawl, sedangkan sumber
sekunder diperoleh dari buku, jurnal, serta kajian yang berkaitan dengan
linguistik Al-Qur’an dan tafsir modern. Analisis data dilakukan melalui
tahapan reduksi, klasifikasi, interpretasi, dan penarikan kesimpulan dengan
model deskriptif-analitik Miles dan Huberman, guna menghasilkan pemetaan
konseptual antara linguistik, sastra, dan tafsir Al-Qur’an.

Penelitian ini sepemikiran dengan tokoh-tokoh seperti Muhammad
Husein al-Dzahabi, al-Syarqawi, Muhammad Abduh, Aisyah Abdurrahman
binti al-Syathi’ yang sama-sama mengkritik tafsir ilmiah karena dianggap
melampaui batas linguistik dan tidak sesuai dengan tujuan moral dan spiritual
Al-Qur’an. Sebaliknya, penelitian ini tidak sejalan dengan pandangan para
pendukung tafsir ilmiah, seperti al-Ghazali, Ibn Arabi dan beberapa kalangan
modernis seperti Abdullah Abdul al-Fadi, Musthafa Mahmud, dan Tim
Penyusun Tafsir Salman, yang berupaya mengaitkan Al-Qur’an dengan teori-
teori ilmiah kontemporer, esksoterik yang tidak dilandasi oleh kajian
lingusitik terlebih dahulu. Sehingga menafsirkan ayat-ayat kauniyah dengan
pendekatan empiris dan rasionalistik, yang menurut al-Khuli berpotensi

il



mereduksi nilai spiritual dan linguistik Al-Qur’an menjadi sekadar objek
ilmiah yang temporal dan relatif.

Kesimpulan penelitian menegaskan bahwa pendekatan linguistik Amin
al-Khuli menawarkan paradigma baru dalam penafsiran Al-Qur’an yang
berorientasi pada keilmuan dan objektivitas bahasa. Linguistik tidak hanya
menjadi alat bantu analisis, tetapi juga pondasi epistemologis yang
menghubungkan antara teks, konteks, dan makna wahyu. Melalui kritik
terhadap tafsir ilmiah dan penerapan pendekatan sastra, al-Khuli berhasil
mengembalikan tafsir pada prinsip dasarnya: memahami pesan ilahi melalui
bahasa Arab yang murni dan hidup dalam konteksnya. Dengan demikian,
penelitian ini menyimpulkan bahwa linguistik berperan sentral dalam
menegakkan orisinalitas, otoritas, dan relevansi tafsir Al-Qur’an di tengah
tantangan modernitas dan pluralitas interpretasi.

Kata Kunci: Amin al-Khuli, Linguistik Al-Qur’an, Tafsir Al-Qur’an, Al-
Qur’an.

v



ABSTRACT

This research concludes by examining the urgency of linguistics in
understanding the Qur’an and its exegesis through an in-depth study of the
thought of Amin al-Khuli, a reformer of modern Qur’anic interpretation in
Egypt. The study focuses on how linguistics functions as an epistemological
instrument in scientifically comprehending the revealed text, and how this
approach prevents interpretive errors and methodological deviations. The
background of this study arises from the emergence of various contemporary
exegetical trends that tend to neglect linguistic principles, such as al-tafsir al-
‘ilmi (scientific exegesis), which excessively correlates the Qur’anic text
with modern scientific theories.

The findings of this study indicate that linguistics serves as a
fundamental tool for preserving the authenticity of the Qur’anic message.
Through the al-Manhaj al-Adabi (literary approach), Amin al-Khuli
emphasizes two main analytical orientations: Dirdsah ma hawla al-Qur’an
(studies surrounding the Qur’an, including historical context, qird’at, and
Arab culture) and Dirdsah ma f1 al-Qur’an (studies within the Qur’an,
involving analysis of structure, linguistic style, semantics, and stylistics).
These two dimensions affirm that Qur’anic interpretation must be based on
objective and contextual linguistic analysis, rather than on scientific
assumptions or ideological dogmas.

The methodology applied in this research is qualitative with a textual
analysis approach (library research). Primary data are derived from Amin al-
Khuli’s major works, namely Manahij Tajdid fi al-Nahw wa al-Balaghah wa
al-Tafsir wa al-Adab and Fann al-Qawl, while secondary data come from
books, journals, and studies related to Qur’anic linguistics and modern
exegesis. The data were analyzed through the stages of reduction,
classification, interpretation, and conclusion drawing, using the Miles and
Huberman descriptive-analytic model to produce a conceptual mapping
between linguistics, literature, and Qur’anic exegesis.

This study aligns with the perspectives of scholars such as Muhammad
Husein al-Dzahabi, al-Syarqawi, Muhammad Abduh, and Aisyah
Abdurrahman bint al-Syathi’, who all criticize scientific exegesis for
exceeding linguistic boundaries and disregarding the moral and spiritual aims
of the Qur’an. Conversely, it diverges from the views of proponents of
scientific exegesis such as al-Ghazali, Ibn Arabi, and several modernist
figures including Abdullah Abdul al-Fadi, Musthafa Mahmud, and the team
of Tafsir Salman, who attempt to link the Qur’an with contemporary
scientific theories in an exoteric and empirical manner without adequate
linguistic foundation. According to al-Khuli, such interpretations risk



reducing the Qur’an’s spiritual and linguistic values to mere temporal and
relative scientific objects.

The study concludes that Amin al-Khuli’s linguistic approach offers a
new paradigm in modern Qur’anic interpretation, one that is grounded in
scientific rigor and linguistic objectivity. Linguistics functions not only as an
analytical tool but also as an epistemological foundation connecting the text,
context, and divine meaning. Through his critique of scientific exegesis and
his application of the literary method, al-Khuli successfully restores Qur’anic
interpretation to its essential principle: understanding the divine message
through the purity and vitality of the Arabic language within its historical
context. Thus, this research affirms that linguistics plays a central role in
upholding the originality, authority, and relevance of Qur’anic exegesis
amidst the challenges of modernity and interpretive pluralism.

Keywords: Amin al-Khuli, Qur’anic Linguistics, Qur’anic Interpretation, Al-
Qur’an.

Vi



el

s e copensy £ OTAN (g5 (3 lsall 2ol Pl ALl ol Jyls
Se Al 5 ee 3 od) il (o3l unT (Lt el S e 3l
(8% Sy clads s oY Gl ) Emglpanin) 31 sy lsalll pls 2dSTOL
s sy Ll g/u\,;'mj el clesl (3 £l il (I O el 1
Jeo gl asleall JUa) ) 2t ) solall polidl) e 33daze BUT jsgb 0 o))
b Gl bl S0 0T Gosaai Ty (s (Lalal) i) odall s
b s §)5as

A Aol e Bt & Balel 30 3d bl O el s 2l
@ Gy ol e Lod el 355 (L}':iﬁ\ =) (éfﬁ\ amge s g 3513
sl dlly i SBL s ag) OTA Jem L Al Lay ()
Oy a¥lly coshal) 1atadl 2l Suls ag) OTAN (3 Lo Aoy o(20,4)) 2Ly
Begoye B ol Jo fk OF I Y geid) OF Ol 0Bl 255y (5Kl
ool ol Lale S e ¥ il

Sy Gl ol o L (15) o Bt i ) ol
fal: ay et Lo ool olge 3 Haled) bl sy, (SU o)
o sl Salall Sdial Ly Jsl B3y oVly peddly B35 il (3 s
Coprl Byl pdly BTA Sl aledl oLy oy ST
B esaaly peddly cCrgadly () e pe SUL LS SlLs
Ov Basgde By sl Ods Olepsay LU ol cdodl ssad) il
AN TR sy o3Vl ol gall

(38,2 lly (A e et e cldall i )T me Sl Vs s
bt S Edall el 1gas) ) e blad e )l s Rasley ol ey
o oS ey e S OTAD B dlg Y1 ol o pilen Yy aall Spus

vii



G ans e ol A e e polall i) (g 2T Sl Dl (2
A e ol Olke el iy 502 ihany (oW e ) e fin st
S VORI R G54 Wu 093 ol aladadl o LdL OTAN Loy,
Gallly Lo Il Gl i 1) = L) st — (B35 B U BMie Gy s
L U (pole g age 352 by VAL

sl (3 5356 3 L) el e Gosall /@J S do Ky
Bl 352 LG AW Kegosey Hald) e WG (o, S 0T A Egud
&5 Y g -l smay Blnly D) e Do Brdgan) Basl xS
me oW ongr Ul seid) B3l 3 Lot f (33 mgned) adlary alal) il
Mo &g Ay, W1 Ll 3 &1 il Bl Gl 3 e Y1 AL
G ssinly ashaluy LA il WLl s 3 Bpp2 e (538 olpall O S
oMol slasy Bl SLAE dgalse

S OT A OT A s (TR sl (Lol ol AN 3l

viii



PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Yang bertanda tangan di bawabh ini:

Nama : Denie Ekaputra

Nomor Induk Mahasiswa : 222510037

Program Studi : Magister [lmu Al-Qur'an dan Tafsir

Konsentrasi : [lmu Tafsir

Judul Tesis : Urgensi Linguistik dalam Memahami Al-Qur’an

dan Tafsirnya (Studi Kajian Linguistik Al-Qur’an
Perspektif Amin al-Khuli)

Menyatakan bahwa:

1. Tesis ini adalah murni hasil karya sendiri. Apabila saya mengutip dari
karya orang lain, maka saya akan mencantumkan sumbernya sesuai
ketentuan yang berlaku.

2. Apabila di kemudian hari terbukti atau dapat dibuktikan Tesis ini hasil
jiplakan (plagiat), maka saya bersedia menerima sanksi atas perbuatan
tersebut sesuai dengan sanksi yang berlaku di lingkungan Universitas
PTIQ Jakarta dan peraturan perundang-undangan yang berlaku.

Jakarta, 10 Oktober 2025
Yang Membuat Pernyataan

Denie Ekaputra

X






TANDA PERSETUJUAN TESIS

URGENSI LINGUISTIK DALAM MEMAHAMI AL-QUR’AN DAN
TAFSIRNYA
(Studi Kajian Linguistik Al-Qur’an Perspektif Amin al-Khuli)

TESIS
Diajukan kepada Program Studi Magister I[lmu Al-Qur'an dan Tafsir
sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Strata Dua
untuk memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.)

Disusun oleh:
Denie Ekaputra
NIM: 222510037

telah selesai dibimbing oleh kami, dan menyetujui untuk selanjutnya dapat

diyjikan.
Jakarta, 10 Oktober 2025
Menyetujui,
Pembimbing I
Dr. Ahmad Kamaluddin, M.Ag. Dr. Kerwanto, M.Ud.
Mengetahui,
Ketua Program Studi

£ prectt”

Dr. H. Abd. Muid N., M.A.

Xi



Xii



TANDA PENGESAHAN TESIS

URGENSI LINGUISTIK DALAM MEMAHAMI AL-QUR’AN DAN
TAFSIRNYA
(Studi Kajian Linguistik Al-Qur’an Perspektif Amin al-Khuli)

Nama

Nomor Induk Mahasiswa
Program Studi
Konsentrasi

Disusun oleh:
: Denie Ekaputra

: 222510037
: Magister [lmu Al-Qur’an dan Tafsir
: [lmu Tafsir

Telah diajukan pada sidang munagasah pada tanggal:

20 Oktober 2025
No Nama Penguiji Jabatan dalam Tim | Tanda Tangan
1 Prof. Dr. H. M. Darwis Hude, st -— ¥t
M.Si. ey
. )
Prof. Dr. H. M. Darwis Hude, = At
2 . Penguiji I
M.Si. %ﬂﬂw
.
3 | Dr. H. Abd. Muid N, M.A. Pengujill <V~
4 | Dr. Ahmad Kamaluddin, M.Ag. Pembimbing I
5 | Dr. Kerwanto, M.Ud Pembimbing Il <
6 | Dr. H. Abd. Muid N, M.A. Sekretaris
Jakarta, 25 Oktober 2025
Mengetahui,
Direktur Pascasarjana
Universitas PTIQ Jakarta
L)

Prof. Dr,/H.M. Darwis Hude, M.Si.

Xiii




Xiv



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Arab Latin Arab Latin Arab Latin
: . Z -
B " S s K
w T A S L
- d" y J
& Ts Sh M
J . Dh o N
d u’ @
H Th W
z b
t Kh L Zh B H
s D t . A
. R p F -
3 < -
Catatan:

1.

Konsonan ber-syaddah ditulis dengan rangkap, misalnya: < ditulis rabba

2. Vokal panjang (mad): fathah (baris di atas) ditulis d atau A, kasrah (baris

di bawah) ditulis 7 atau 7, serta dhammah (baris depan) ditulis dengan 7
atau U, misalnya: <& ditulis al-gari’ah, os\.\ ditulis al-masdkin, osJal
ditulis al-muflihiin.

. Kata sandang alif + lam (J') apabila diikuti oleh huruf gamariyah ditulis

al, misalnya: o,sditulis al-kdfirin. Sedangkan, bila diikuti oleh huruf

syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang mengikutinya, misalnya:
Juditulis ar-rijal, atau diperbolehkan dengan menggunakan transliterasi

al-qamariyah ditulis al-rijal. Asalkan konsisten dari awal sampai akhir.

. Ta" marbithah (3), apabila terletak di akhir kalimat, ditulis dengan 4,

misalnya: s&) ditulis al-Bagarah. Bila di tengah kalimat dengan ¢,

misalnya: JW 35 zakdt al-mal, atau ditulis «L.3) 55 stirat an-nisd. Penulisan

XV




kata dalam kalimat dilakukan menurut tulisannya, misalnya: c3ilssa,

ditulis wa huwa khair ar-Razigin.

Xvi



KATA PENGANTAR

Alhamdulillah, atas berkah rahmat Allah Yang Maha Kuasa dan
dengan didorongkan oleh taufik, nikmat serta karunia-Nya yang luhur,
supaya memperoleh ilmu bermanfaat dan mengamalkannya dalam tuntunan
Islam, maka dengan ini telah sempurnalah tesis sebagai syarat kelulusan
pendidikan magister.

Shalawat serta salam senantiasa terpanjatkan kepada manusia agung,
Nabi Muhammad Saw. yang telah memperjuangkan kemerdekaan umat
manusia dari belenggu kesesatan, sehingga telah sampailah umat Islam
dengan bahagia dan selamat sentosa menuju gerbang rahmat Allah SWT.
yang luas, tidak pandang bulu, dan berlimpah ruah. Keselamatan dan
kesejahteraan semoga terlimpah kepada para Sahabat, keluarga, dan
pengikutnya.

Kemudian daripada itu untuk menyusun karya ilmiah yang tidak lepas
dari kecacatan ini, berbagai pihak telah berperan penting dalam
membimbing, mengarahkan, mendoakan dan bantuan lainnya. Oleh karena
itu, keberhasilan penyusunan tesis ini pantas dipersembahkan kepada orang-
orang baik tersebut, khusunya kepada:

1. Rektor Universitas PTIQ Jakarta sekaligus Menteri Agama RI Prof. Dr. H.
Nasaruddin Umar, M.A., yang telah memberikan qudwah untuk selalu
semangat dalam membumikan Al-Qur’an.

2. Direktur Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta Prof. Dr. H.M. Darwis
Hude, M.Si., yang telah sabar dalam membimbing dan menguji kami
untuk terus berusaha menjadi akademis yang kompeten.

xvil



10.
1.

12.

. Ketua Program Studi Magister [lmu Al-Qur'an dan Tafsir Universitas

PTIQ Jakarta Dr. H. Abd. Muid N, M.A., kami ucapkan beribu
terimakasih atas kesabaran dan ketabahan dalam membimbing kami baik
di dalam kelas maupun di luar kelas.

. Dosen Pembimbing Tesis, yakni Dr. Ahmad Kamaluddin, M.Ag., dan Dr.

Kerwanto, M.Ud., yang telah mengarahkan dan meluruskan kekeliruan-
kekeliruan yang tidak terhitung dalam karya ini.

. Dosen Penguji WIP 1, Dr. Abd. Aziz, M.A. dan WIP 2, Dr. Badru Tamam,

M.A. yang telah meluangkan waktu serta memberikan masukan terhadap
penelitian ini

. Segenap civitas Universitas PTIQ Jakarta, khususnya kepada dosen-dosen

mulia yang telah mendidik dan memberikan wawasan kepada peneliti.

. Kedua orang tua, yang saya sayangi, hormati, taati ayahanda KH. Deden

Zaenudin, M.Si dan Ibunda Nyai Hj. Nenie Triana, MA. yang sepatutnya
ditempatkan pada urutan pertama. Atas segala doa, kesabaran, dan jerih
payahnya dalam mengurus, mendidik, dan mengingatkan peneliti.

. Seorang Perempuan yang sudah rela akan menemani sisa hidup ini dengan

penuh perjalanan suka duka. Istri peneliti yang tercinta Fakhriah Hasna,
S.E., M.Si., serta jabang bayi peneliti yang kelak akan hadir di alam dunia
ini (Ahmad Thufail Muna).

. Untuk seluruh keluarga besar Yayasan Hidayatus Sholihin Limo Depok,

yang telah banyak memberikan dukungan baik moril ataupun materil
untuk peneliti.

Seluruh sahabat dan rekan-rekan mahasiswa S2 IAT Angkatan 2022/2023.
Dan seluruh pihak yang memiliki peran sekecil apapun dalam kehidupan
penulis, khususnya dalam penyusunan karya ini.

Hanya harapan dan doa yang dapat peneliti panjatkan, semoga Allah Swt
memberikan balasan dengan sebaik-baik balasan atas jasa semua pihak
yang telah membantu merampungkan tesis ini.

Hanya harapan dan doa yang dapat peneliti panjatkan, semoga Allah Swt
memberikan balasan dengan sebaik-baik balasan atas jasa semua pihak yang
telah membantu merampungkan tesis ini.

Jakarta, 10 Oktober 2025

Denie Ekaputra

xviii



DAFTAR ISI

Halaman judul ..........oooiiiii e 1
ADSITAK oo ettt et enraes il
Pernyataan Keaslian TesiS .......ccceeruiiriieiieiiieiieeieeiteree e X
Tanda Persetujuan TESIS .......eevuiieriiieiiiieeciie et ee e e x1
Tanda Pengesahan TeSIS ........coveviiiiriiniiiienieeeteee e xiil
Pedoman Transliterasi Arab-Latin.........cccceccveeeiiieiiieeniiieeieeceeecee e XV
Kata PeNngantar .........cooceiviriiiiiiiiieeeceeeneeeee e Xvil
LD i | gl £ SRR X1X
Daftar Tabel.......cc.ooiiiiie e xxiii
Daftar GambAr...........cooviiiiiiiie e XXV
BAB L. PEDAHULUAN ....cooiiiiii ettt e 1
A. Latar Belakang Masalah.............ccccoooviiiiniiieniieeieeeeeeee e 1
B. Permasalahan Penelitian .............ccocoveviiiiiieniiinienieeiceeeen, 10
1. Identifikasi Masalah ............cccoovvieeiiiieeiiieceeceeee e, 10
2. Pembatasan Masalah ...........cccoeiieiiiiiiiiiiieecee 10
3. Perumusan Masalah............ccceeviieeiiiiniiiieieeceece e, 12
C. Tujuan Penelitian ..........cceoeeriiiniieiiiieiieeie e 12
D. Manfaat Penelitian ..........cccoeevvieeiiiieniieeeieeee e 12
E. Kerangka Teori.......ccouieriieiieiiieiieeeeieeee et 13
F. Tinjauan Pustaka ........c.cccccovveriiiiiiiiieieeee e 15
G. Metode Penelitian ...........coceeeieeiieiiieniienieeiiece e 17
L. Sumber data..........cccoviiiiiiiieiieeiee e 17
2. Pengumpulan Data .........cccccoeeiiniieiiiniieieeeeee e 18
3. Pengolahan Data...........ccceeviiieiiiieiieceeeeece e, 18

Xix



A, ANALISIS DA <. e e e e e e e e e eaeas
H. Sistematika Penelitian .........ceeeeeeeeeeeeeeee e

BAB II. DISKURSUS LINGUISTIK DAN TAFSIR AL-QUR’AN..............

A. Sintesis LINGUIStIK......ccccoocviiiiiiiiiieeieeeeeeeeee e
1. Linguistik Arab.......cocieviieiiieiiieiieeiecee e
Bahasa dan Sastra Arab..........ccoooiiiiiiiiiii,
Sejarah Linguistik Al-Qur’an..........cceevveveiveniienieenieneeenen.
Aspek-aspek Linguistik Al-Qur’an ..........ccccveeeevveeeiieenneenn,
Semantik Al-QUI’aN .......ccceovvviiiiiieecieeee e
. Perspektif Kritik Sastra Terhadap Linguistik Al-Qur’an......
B. L1ngu1st1k Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Ilmiah....................

1. Karakteristik dan Dimensi Linguistik dalam Tafsir Al-
QUI AN Lot e e e e e e aaa e e e

2. Eksplanasi Pendekatan Linguistik Dalam Penafsiran Al-
QUI AN Lo e e et e e e aaa e e e
C. Penafsiran Al-Qur’an Menurut Amin al-Khuli.........................

BAB III. PERJALANAN INTELEKTUL AL AMIN AL-KHULI................

A. Memoar Amin al-Khuli.......cccooooniiiiniiniiicccee
1. Latar Belakang Amin al-Khuli..........ccoccevviiiiniiiiniiens
Riwayat Pendidikan Amin al-Khuli ........c.ccocoiiniinnnnin.
Kiprah Intelektual Amin al-Khuli ...,
Kondisi Tafsir dan Linguistik Masa Amin al-Khuli.............
. Buah Tangan Amin al-Khuli..........cccceeviiiiiiiiniiiiiieenees

B. Kontempla51 Gagasan Amin al-Khuli Terhadap Tafsir Al-
QUI AN .t et e e
1. Latar Belakang dan Sumber Pemikiran Amin al-Khuli .......
2. Sistematika Linguistik Amin al-Khuli............c...cooiiis
3. Metode dan Corak Tafsir Persprektif Amin al-Khuli ...........

4. Kritik Sastra dalam Penafsiran Al-Qur’an Perspektif
Amin al-Khuli ..o

C. Relevansi Pemikiran Amin al-Khuli dalam Pemecahan
Masalah Linguistik TafSir .......cccooceevviieniiiiiiieeieieeeeeeen

BAB IV. URGENSI LINGUISTIK PERSPEKTIF AMIN AL-KHULI.........

A. Nilai Urgensi Linguistik Dalam Tafsir Al-Qur’an.....................
1. Peran Linguistik Sebagai Standarisasi Penafsiran Al-
QUI AN 1oiiieieec e et e e e e et e e e e

2. Pendekatan Linguistik Sebagai Ekspansi Tafsir Yang
TImiah oo

BRI TN

VRSN

XX



B. Rekonsiliasi Penafsiran Al-Qur’an Perspektif Amin Al-

KU coe e 112
1. Implikasi Awwalu al-Tajdid Qatlu al-Qadim Fahman
Terhadap Penafsiran Al-Qur’an..........ccccceeeevveeecieeenciieenieeens 112
2. Metodologi Tafsir Corak Lughowi Perspektif Amin Al-
KRU e 121
3. Peran Dirasah Ma Hawla Al-Qur’an dan Dirasah Ma fi
Al-Qur’dn Dalam Tafsir Al-Qur’an..........cccceeevveeeieeecveeenee. 128

4. Kritik Amin Al-Khuli Terhadap Metode Tafsir Al-Qur’an .. 137
5. Kritik Sastra Sebagai Barometer Keabsahan Tafsir Al-

Qur’an Perspektif Amin Al-Khuli........c.coooviiiiniininnn, 148

6. Reduksi Tafsir Lughawi Masa Kontemporer........................ 156

BAB YV PENUTUP ...c.ooiiiiiiiirceccceneee et 167
AL KeSIMPUlan .......ooeviiiiiiiiciiecce e 167

B Saran ..o 169
DAFTAR PUSTAKA ...ttt 171
LAMPIRAN. ..t 185
DAFTAR RIWAYAT HIDUP.....cooiiiiiiiii i, 187

xxi



xxii



DAFTAR TABEL

Tabel 1. Kekeliruan Linguistik Dalam Penafsiran........................... .. 76
Tabel 2. Kritik Satra Menurut Amin al-Khuli.....................o 155
Tabel 3. Klasifikasi Manahij al-Tafsir Menurut Al-lyazi..................... 161
Tabel 4. Kitab-kitab Tafsir Lughawi yang Terpetakan.......... ............ 163

xxiii



XxXiv



DAFTAR GAMBAR

Gambar 1. Bagan Kekeliruan Linguistik Dalam Tafsir.......................... 78
Gambar 2. Skema Prinsip-prinsip Metode Tafsir Amin Al-Khuli.............124
Gambar 3. Skema Dirdsah Mda Hawla al-Qur’an....................c.......... 131
Gambar 4. Skema Dirdsdh Ma Fi al-Qur’an.................ccceevviiiiinn. 136

XXV



XXVi



BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Al-Qur’an yang merupakan bukti kebenaran Nabi Muhmmad saw
sekaligus petunjuk untuk umat manusia kapan dan di mana pun, memiliki
pelbagai macam keistimewaan. Keistimewaan tersebut antara lain, susunan
bahasanya yang unik dan memesonakan, dan pada saat yang sama
mengandung makna-makna yang dapat dipahami oleh siapa pun yang
memahami bahasanya, walaupun tentunya tingkat pemahaman mereka akan
berbeda-beda akibat berbagai faktor.! Didalam memahami makna-makna Al-
Qur’an juga secara terperinci tentu dibutuhkan penafsiran Al-Qur’an juga
secara kongkrit melalui penafsiran Al-Qur’an itu sendiri. Penafsiran Al-
Qur’an sendiri merupakan disiplin ilmu yang sangat penting dalam studi
keislaman, karena Al-Qur’an adalah teks suci yang menjadi panduan utama
bagi umat Islam dalam berbagai aspek kehidupan. Seiring dengan
perkembangan zaman, metode penafsiran Al-Qur’an juga mengalami
perkembangan, termasuk penerapan berbagai disiplin ilmu dalam proses
penafsiran. Salah satu disiplin yang memiliki kontribusi signifikan adalah
linguistik, yang dibutuhkan dalam memahami konteks bahasa dan struktur
teks Al-Qur’an.?

! Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu
Dalam Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 2003, hal. 75.

2 Muhammad Quraish Shihab, Kaedah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang
Patut Anda Ketahui dalam Memahami Ayat-Ayat Al-Qur’an, Jakarta: Lentera Hati, 2013, hal.
45.



Linguistik sendiri atau yang juga dikenal dengan Ilmu Bahasa menjadi
sebuah disiplin ilmu yang sangat penting dalam penafsiran Al-Qur’an.’
Linguistik memiliki peran yang sangat krusial, hal tersebut terlihat dengan
adanya bentuk firman tuhan melalui media yang berupa bahasa Arab.
Sehingga perlunya pendekatan bahasa Arab terlebih dahulu dalam memahami
firman tuhan tersebut. Hal yang demikian pula selaras denga apa yang
dikemukakan oleh imam Syafi’i didalam al-Risdlah, beliau mengatakan
bahwa kebutuhan mempelajari ilmu Bahasa khususnya Bahasa Arab yang
digunakan oleh Al-Qur’an adalah kebutuhan yang wajib bagi muslim yang
hendak memahami dan mempelajari hukum-hukum yang terdapat didalam
Al-Qur’an dan Sunnah. * Di dalam al-Risdlah juga Imam al-Syafi’i
memberikan tedensi dengan menganggap berdosa orang yang membicarakan
tentang makna Al-Qur’an yang tidak memiliki pengetahuan yang luas tentang
Ilmu Bahasa khususnya bahasa Arab.’

Dalam hal ini pula Ibn Taimiyah juga memberikan fatwa hukum terkait
bagaimana seseorang yang mempelajari Bahasa Arab dengan orientasi
memahami Al-Qur’an dan Sunnah. Dalam karyanya Iqtidha’ al-Shirdath al-
Mustaqim Ibn Taimiyah mengatakan, bahwa hukum belajar bahasa Arab
dengan tujuan memahami Al-Qur’an dan Hadits adalah wajib. Karena, Al-
Qur’an dan Hadits tidak dapat dipahami dengan baik kecuali dengan
pemahaman bahasa Arab.® Hal berikut dapat kita simpulkan bahwa orang
yang mampu berbahasa Arab lebih punya prioritas baginya untuk
manafsirkan Al-Qur’an dan Hadits Nabi Muhammad saw.

Selain dari para ilmuwan yang memotret akan urgensi ilmu Bahasa
khususnya Bahasa Arab, kita juga perlu melihat bagaimana Al-Qur’an
menyikapi penggunaan Bahasa Arab yang ada didalamnya. Al-Qur’an sendiri
memiliki tipologi eksklusif terhadap Bahasa Arab sebagaimana didalam QS.
Al-Zukhruf/43: 3-4 dengan mengatakan bahwa diturunkannya Al-Qur’an
dengan bahasa Arab agar umatnya lebith memahami akan esensi
diturunkannya Al-Qur’an itu sendiri.

Dengan diturunkannya Al-Qur’an menggunakan bahasa Arab, tentunya
memiliki keutamaan tersendiri. Adapun keutamaan Al-Qur’an diturunkan
dalam bahasa Arab antara lain ialah, pertama, Al-Qur’an merupakan salah
satu mukjizat yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw, dan Nabi

3 Nurul Sakinah Darsal, “Makna Dan Ruang Lingkup Tafsir Lingustik Meaning And
Scope Of Linguistic Interpretation,” dalam Jurnal Intelek dan Cedekiawan, Vol. 2 No. 4,
Tahun 2025.

4 Muhammad Idris al-Syafi’i, al-Risdlah, Kairo: Mushtaf al-Bab al-Halabi, 1985, hal.
53.

> Muhammad Idris al-Syafi’i, al-Risdlah, Kairo: Mushtafa al-Bab al-Halabi, 1985, hal.
84.

¢ Ahmad Ibnu Taimiyyah, Igtidha’ al-Shirdth al-Mustaqim Li Mukhdlafati Ashabi al-
Jahim, Jilid 1, Riyadh: Maktabah Rusyd, t.th., hal. 964.



Muhammad dari bangsa Arab. Kedua, bahasa Arab merupakan bahasa orang-
orang surga sebagaimana hadits dari Nabi yang diriwayatkan oleh al-
Thabrani, Nabi Muhammad SAW bersabda: "Aku mencintai Arab karena tiga
hal. Karena aku orang Arab, Al-Qur’an berbahasa Arab dan Bahasa Arab
adalah bahasa surga.". ketiga, Bahasa Arab menjadi salah satu bahasa
peribadatan umat muslim, keempat, bahasa Arab memiliki keindahan makna
bahasa atau keindahan tata bahasanya yang sangat tinggi. Keempat, untuk
mengalahkan syair-syair orang Arab pada saat itu, kelima, untuk mengetes
keimanan kaum Yahudi dan Nasrani.” Maka dengan melihat keutamaan
Bahasa Arab sebagai Bahasa yang dipergunakan oleh Al-Qur’an, tentu
pemahaman akan tafsir Al-Qur’an akan lebih cendrung melihat bagaimana
posisi penafsiran yang ada dengam menempatkan ilmu Bahasa sebagai wujud
sakralitas dari sebuah penafsrian.

Seiring berjalannya waktu, tumbuh kembangnya penafsiran Al-Qur’an
baik yang menggunakan bahasa Arab atau bahasa lain banyak melahirkan
beragam corak. Hal yang demikian tentu menimbulkan gejolak tersendiri dari
setiap penafsiran yang muncul. Baik suatu penafsiran yang di barengi dengan
ilmu alam, filsafat, metafisika, astonomi dan lain sebagainya, yang demikian
itu dapat menimbulkan problematik sendiri dari setiap tafsirannya. Meskipun
dalam suatu penafsiran tidak lepas dari latar belakang seorang penafsir Al-
Qur’an, akan tetapi nilai subjektivitas dan kapasitas seorang panfsir tersebut
perlu ditinjau dengan ketentuan-ketentuan yang telah ditetapkan oleh syara’.
Agar setiap penafsiran terhindar dari kekeliruan, kesesatan, penyimpangan
dalam menafsirkan Al-Qur’an.

Sebagai contoh lahirnya sebuah produk tafsir yang dinamakan dengan
Tafsir Salman Tafsir llmiah Atas Juz ‘Amma. Kemunculan produk tafsir ilmi
tersebut dipelopori oleh beberapa akademisi dari kampus [TB yang mencoba
menafsirkan ayat-ayat kauniah yang terdapat dalam Al-Qur’an, akan tetapi
kemunculan produk tafsir ini dinilai banyak menyalahi aturan kaidah
linguistik dalam penafsirannya. Contoh produk Tafsir Salaman yang
menyalahi kaidah kebahasaan terdapat dalam surat Al-Nazi’at, tafsir tersebut
berpendapat bahwa teori Big Bang didasari dengan lima ayat pertama surat
Al-Nazi’at.

Tafsir Salaman mengatakan bahwa alam semesta ini berasal dari hal yang
berpadu dalam kerapatan. Yang kemudian terjadi proses pemisahan melalui
ledakan yang amat dahsyat (Big Bang). Proses tersebut menurutnya tersirat
dalam surah Al-Nazi’at bahwa alam semesta yang semula benda yang padat
dan rapat tercabut dengan sangat keras sekali dan disertai energi yang

7 Zulpina Ainun Salida, “Keistimewaan Bahasa Arab Sebagai Bahasa Al-Qur’an dan
Ijtihadiyyah, ” dalam Jurnal Sathar, Vol. 1 No. 1, Tahun 2023, hal 30.



demikian dahsyat.® Sehingga ia menafsirkan bahwa dalam surat Al-Nazi’at
ayat pertama pada kata al-Ndzi'at dengan makna tercabut padahal kata
tersebut berbentuk fad il sebagai subjek dan bukan merupakan bentuk maf il
yang bermakna objek. Selanjutnya pada kata gharga, Tafsir Salman
menafsirkan dengan kata sehebat-hebatnya, padahal secara makna asli kata
gharga ialah tenggelam. Sehingga penjelasan para ulama tafsir menafsirkan
ayat tersebut dengan mangatakan bahwa malaikat pencabut nyawa (al-
Ndzi’at) mencabut nyawa orang-orang kafir dengan sehebat-hebatnya
tarikan.” Dari hal yang demikian terlihat bahwa pertama, Tafsir Salman tidak
sesuai dengan kaidah bahasa Arab, khususnya yang berkaitan dengan
indikator dhamir, kedua, tidak sesuai dengan makna asli kosakata tersebut
dalam bahasa Arab, ketiga, tidak sesuai dengan syiydq ayat.

Kekeliruan penafsiran dalam aspek bahasa tidak hanya sampai disana,
pada ayat kedua dalam surah Al-Nazi’at pun terlihat mengabaikan akan nilai
linguistik yang dibawa oleh Al-Qur’an. Penafsiran kata al-Ndsyithat dan
Nasytha, Tafsir Salman menafsirkan dengan energi atau tenaga yang luar
biasa dikeluarkan dalam proses terjadinya Big Bang. Penafsiran ini
mengabaikan nilai linguistik dalam Al-Qur’an, jika ditinjau secara makna
kata al-Nasyithat dan Nasytha berasal dari kata Nasytha yang memiliki
makna mengeluarkan.!” Dalam pemaknaan lain kata tersebut biasa dipakai
oleh orang Arab untuk menamai timba yang ditarik perlahan dari dala sumur
untuk mengambil air.!! Sehingga para mufassir menafsirkan al-Ndsyithdt
Nasytha dengan para malaikat yang mencabut nyawa orang mukmin secara
perlahan.!> Tentu penafsiran dari Tafsir Salman sangat jauh dari makna
sebenarnya dalam Al-Qur’an, hal tersebut disebabkan dengan mengabaikan
nilai linguistik dalam penafsirannya.

Selain itu problematik urgensi linguistik juga dapat dilihat dari penafsiran
seorang Mustafa Mahmud yang menafsirkan QS. Al-Baqarah ayat 36 dengan
bentuk kesalahan terkait dhamir (kata ganti). Yakni mengembalikan dhamir
kata Ihbithu kepada nabi Adam, Hawa dan anak yang dikandung oleh Hawa,
yang demikian tentu terdapat kekeliruan ‘aid (tempat kembali dhamir) pada
dhamir yang salah. Hal tersebut mendapat kritik keras dari ‘Abdu al-Muta’al
terkait tempat kembalinya dhamir, menurut al-Muta’al ‘did tersebut kembali

8 Tim Tafsir Ilmiah Salman ITB, Tafsir Salman: Tafsir Illmiah Atas Juz ‘Amma,
Bandung: Mizan, 2014, hal. 82-87.

® Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-
Qur’an, Jilid. 15, Tangerang: Lentera Hati, 2005, hal. 39.

10 Ahmad Warson Munawwir, 4/-Munawwir, Surabaya: Penerbit Pustaka Progresif,
2002, hal. 1419.

' Muhammad Al-Fairuz Abadi, 4I-Qdmiis al-Muhith, Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2008,
hal. 1285.

12 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-
Qur’an, Jilid. 15, Tangerang: Lentera Hati, 2005, hal. 38-40.



pada Adam, Hawa, dan Iblis yang telah sama-sama telah melanggar apa yang
telah Allah tetapkan. Sehingga mereka semua diturunkan dari surga. '

Kekeliruan Mustafa Mahmud menurut al-Muta’al dipicu sebab ketidak
pahaman terkait aspek linguistik Al-Qur’an dan syiydg yang keliru. Menurut
al-Muta’al terobosan penafsiran-penafsiran yang ceroboh seperti ini di nilai
dengan khatha’ fahisyi (kesalahan yang keji)."* Sehingga jika kita amati
penafsiran-penafsiran yang liar seperti ini perlu mendapat perhatian dari sisi
linguistik terlebih dahulu, sebagai tinjauan awal bagi para peneliti atau
akademisi yang hendak berbicara terkait tafsir Al-Qur’an.

Permasalahan lainya dalam wurgensi linguistik juga terlihat dalam
memahami kaidah-kaidah bahasa yang dibawa oleh Al-Qur’an, seperti
sebuah kritik yang terdapat dalam buku yang berjudul Hal Al-Qur’an
Ma shum? yang ditulis Abdullah Al-Fadi. Dalam tulisannya Abdullah Al-Fadi
mengkritik terhadap gramatikal Al-Qur’an yang berkaitan dengan aspek
morfologi dan sintaksis yang terdapat dalam Al-Qur’an. Ia mengkritik 243
kesalahan gramatikal yang terdapat dalam Al-Qur’an, sehingga ia mengklaim
bahwa kitab Al-Qur’an tidak suci (ghairu ma’shiim)."”> hal tersebut ia
buktikan sebagai salah satu contohnya, dalam QS. Al-Baqarah ayat 80 ia
mengkritik bahwa ada kesalahan dalam Al-Qur’an terkait kaidah bahasa Arab
tentang na’at dan man it. Menurutnya bunyi ayat wa galii lan tamassanad al-
ndru illd ayyaman ma ‘diidah. yang terdapat pada ayat 80 surah Al-Baqgarah
ini telah salah dalam kaidah morfologi na’at dan man it, menurutnya kata
ma ‘diidah juga harus mengikuti kepada man it nya yakni kata ayydman,
menurutnya Al-Qur’an seharusnya mengatakan illd ayydman ma ‘didat."®

Hal yang demikian tentu merupakan analisis linguistik yang salah dari Al-
Fadi, sebab pada dasarnya kaidah na’at memang mengikuti man it-nya, akan
tetapi ada kaidah juga yang membolehkan na’at untuk tidak mengikuti
bentuk man Mit-nya, jika man lit-nya berupa jama’ ghair ‘aqil. Maka ketika
itu na’at boleh berbentuk jama’ atau mufrad mu’anats."” Dari hal terebut

13 Abdul Muta’al Muhammad al-Jabri, Syathahdt Musthafa Mahmid, Kairo: Dar al-
‘Itisham, 1976, hal. 114.

4 Abdul Muta’al Muhammad al-Jabri, Syathahdt Musthafa Mahmid, Kairo: Dar al-
‘Itisham, 1976, hal. 114.

15 Salah Abdul Fattah al-Khalidi, al-Qur’an Wa Naqdh Mathd ‘in al-Ruhbdn, Damaskus:
Dar al-Kalam, 2007, hal. 6-7.

16 Di dalam redaksi bukunya “..illa ayyaman ma’duda’. In Arabic language there is
afeature that is unique, namely the plural of multitude (which refers to a agreat number of
things or people) and the plural of paucity (which refers to a small number of things or
people). The words in this verse were uttred by common folk who wanted to say that the days
of their chastisement were numbered and few. Therefore the Quran should have used
ma’dudat, which is the plural of paucity, reather than ma’duda, which is a plural of
multitude.” Abdullah Abdul Fadi, Is the Quran, Villach: Light of Life, 1995, hal. 179.

17 Musthafa al-Ghalayini, Jdmi ‘ al-Duriis al- ‘Arabiyyah, Jilid. 3, Kairo: al-Quds, 2012,
hal. 225.

‘



terlihat bagaimana urgensi pembelajaran linguistik dibutuhkan untuk
memahami bahasa dalam Al-Qur’an. Sehingga kekeliruan dalam memahami
Al-Qur’an akan terhindar dan akan lebih bisa memahami makna Al-Qur’an
dengan benar.

Selain permasalahan diatas, urgensi linguistik juga terjadi terhadap kritik
yang dilontarkan oleh jamaah muslim Ahmadiyyah Indonesia yang
mengkritik terhadap linguistik Al-Qur’an. Sebagaimana dilansir pada Website
resmi Jamaah Ahmadiyyah Indonesia, mereka melontarkan balasan terhadap
salah seorang ulama dari kuningan, dengan mengkritik beberapa ayat Al-
Qur’an yang di nilai menyalahi aturan kaidah bahasa Arab. Seperti surah Al-
Taubah ayat 103, yang berbunyi wa sholli ‘alaihim inna sholataka sakanun.
Menurut mereka kata sakanun yang berkedudukan sebagai khabar inna dan
berbentuk mudzakar harusnya mengikut bentuk isim inna-nya yang berbentuk
mu’anats. Sehingga kritikan menimbulkan persepsi bahwa Al-Qur’an telah
salah (bdthil) oleh jamaah Ahmadiyyah Indonesia, sebab menyalahkan
kaidah bahasanya sendiri dan dasar Al-Qur’an sebagai wahyu tersebut
menjadi diragukan kebenarannya.'®

Yang demikian tentu terlihat sekali keurgensian pembelajaran linguistik
dalam memahai ayat-ayat Al-Qur’an. Sejatinya kaidah kebahasaan yang
disalahkan oleh jamaah Ahmadiyah tersebut telah dibahas secara
komprehensif oleh beberapa pakar. Diantaranya, Syaikh Musthafa al-
Gulayini, dalam karyanya yang fenomenal Jami’ al-Duriis al-‘Arabiyyah, ia
menerangkan bahwa khabar inna tidak perlu lagi mengikuti mudzakar atau
mu’anats-nya isim inna. Sebab dalam surah Al-Taubah ayat 103 terdapat
ta’wil yang didasari oleh huruf inna, sebab urutan kalimat pada ayat tersebut
berjenis jumlah ta’liliyyah (kalimat alasan atau sebab). Sehingga pentakwilan
pada ayat tersebut menjadi sholli ‘alaihim litaskini sholatika iyyahum."

Melihat dari pelbagai polemik dalam dunia tafsir Al-Qur’an khususnya
tafsir ilmiah, agaknya peneliti melihat adanya urgensi kajian linguistik yang
perlu di perhatikan kembali dalam penafsiran Al-Qur’an. Sebagaimana
seorang pakar kebahasaan Bahasa Arab, dan pemerhati dalam ilmu-lmu tafsir
Al-Qur’an yakni Amin ibn Ibrahim Abdu al-Baqi’ ibn Amir ibn Isma’il ibn
Yusuf al-Khuli yang lahir 1 Mei 1895 dan wafat 1966, atau yang lebih
dikenal dengan Amin al-Khuli. Pada awalnya Amin al-Khuli merintis tentang
perlunya penerpan pendekatan linguistik melalui kritik sastra dalam
penafsiran Al-Qur’an. Hal yang demikian sebagai upayannya untuk
membongkar kebuntuan persepsi tentan kesakralan Al-Qur’an, melalui kedua

18 Tim Ahmadiyyah, “Wahyu Hazrat Mirza Ghulam Ahmad Menyalahi Kaidah Bahasa
Arab”, dalam https://ahmadiyah.id/wahyu-hazrat-mirza-ghulam-ahmad-menyalahi-kaidah-
bahasa-arab.html. Diakses pada 6 Agustus 2024.

19 Musthafa al-Ghalayini, Jdmi ‘ al-Duriis al- ‘Arabiyyah, Jilid. 2, Kairo: al-Quds, 2012,
hal. 273.



https://ahmadiyah.id/wahyu-hazrat-mirza-ghulam-ahmad-menyalahi-kaidah-bahasa-arab.html
https://ahmadiyah.id/wahyu-hazrat-mirza-ghulam-ahmad-menyalahi-kaidah-bahasa-arab.html

bukunya yang berjudul Addb Al-Mashri (1943) dan Fann Al-Qaul (1947).%°
Lambat laun al-Khuli mulai memperhatikan terhadap penafsiran Al-Qur’an,
dengan memberikan kritik terhadap penafsiran-penafsiran yang cendrung
menghubungkan kepada ilmu-ilmu alam.

Amin al-Khuli sendiri menolak akan kecendrungan tafsir ilmiah (al-Tafsir
al-Ilmi). Ta mendefinisikan tafsir model ini sebagai sebuah penafsiran yang
memutuskan terminologi-terminologi keilmuan kontemporer dalam tafsir Al-
Qur’an. Serta berupaya mendeduksi kembali segala bentuk ilmu pengetahuan
tersebut dari teks-teks Al-Qur’an.?! Jika dirunut, embrio model penafsiran
saintifik (ilmiah) sejatinya muncul di Tengah-tengah masyarakat Muslim
semenjak masa ‘Abbasiyah sebagai respon terhadap perkembangan berbagai
disiplin ilmu pengetahuan.?? Akan tetapi dewasa ini Amin al-Khuli memiliki
pandangan kritis terhadap penafsiran model tersebut.

Pandangan kritis Amin al-Khuli ini juga mendapat perhatian besar dari
beberapa sarjana Mesir seperti Muhammad Husein al-Dzahabi dan Iffat Al-
Syarqawi, yang mendukung terhadap penolakan dari Amin al-Khuli terkait
penafsiran saintifik. Adapun argument yang dibangun oleh Amin al-Khuli
dalam penolakan tafsir ilmi terletak pada tiga aspek. Pertama, aspek Bahasa,
penafsiran ilmiah menurutnya tidak kompatibel dengan makna kata-kata Al-
Qur’an. Evolusi kata-kata dalam Al-Qur’an yang secara eksplisit tidak
bersinggugnan dengan ilmu-ilmu kealaman. Kedua, dari segi dan ilmu
Bahasa serta sastra. Al-Qur’an yang diturunkan di abad ketujuh dengan
masyaakat Arab sebagai sasaran wahyu, tentunya tidak berisi informasi-
informasi pengetahuan alam yang tidak mampu mereka pahami. Aspek
ketidaksesuaian ini dilihat dari ketapatan makna pesan yang dibawa Al-
Qur’an. Ketiga, dari segi teologis. Penafsiran ilmiah tidak bisa diterima dan
tidak bisa dibenarkan karena Al-Qur’an merupakan kitab suci yang
mempunyai misi pesan-pesan moral keagamaan, tentu tidak bersentuhan
dengan teori-teori kosmologi. Menurutnya Al-Qur’an tidak boleh dipaksakan
untuk senantiasa selaras dengan penemuan-penemuan di bidang keilmuan,
seperti fisika, kimia, biologi, yang semuanya bersifat relative dan
kontemporer.?

Selain argumentasi yang dibangun oleh Amin al-Khuli, pada prinsipnya
Amin al-Khuli dipengaruhi oleh perhatiannya yang sangat besar terhadap

20 Habibur Rahman, “Amin al-Khuli, Pendekatan Kritik sastra Terhadap Al-Qur’an,”
dalam Jurnal Al-Irfan, Vol. 1 No. 1 Tahun 2019, hal. 101.

2l Muhammad Husein al-Dzahabi, al-Ittijghdt al-Munharifa Fi Tafsir Al-Qur’an
Dawafi’'uhd Wa Dafuha, Kairo: Dar al-‘Itisham, t.th., hal. 92.

22 Habibur Rahman, “Amin al-Khuli, Pendekatan Kritik sastra Terhadap Al-Qur’an,”
dalam Jurnal Al-Irfan, Vol. 1 No. 1 Tahun 2019, hal. 106.

2 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid Fi al-Nahw wa al-Baldgah wa al-Tafsir wa al-Adab,
Kairo: Dar al-Ma’rifah, 1961, hal 221-222.



pendekatan sastra (al-Manhaj al-Adabi) dalam menafsirkan teks-teks
keagamaan. Menurut Amin al-Khuli penafsiran Al-Qur’an tersebut tidak
lebih merupakan penafsiran yang senantiasa selaras dengan hal-hal temporer
dan relatif. Sehingga penafsiran dengan pendekatan sastra menurutnya dapat
menghindari akan menyimpang dari makna sesungguhnya yang di bawa oleh
Al-Qur’an.

Alasan lain juga yang dikemukakan oleh Amin al-Khuli dalam menolak
tafsir model ilmiah adalah suburnya sikap dan perilaku apologetik dari para
penafsir ilmiah. Para penafsir ilmiah menurutnya selalu mengkampanyekan
keterikatan atau kesesuaian antara teks agama dengan beragam penemuan
ilmiah yang memiliki sifat dinamis, yang berkembang dan selalu berubah-
ubah. Para penafsir tersebut cendrung menyelaraskan pemahamannya dengan
penemuan-penemuan ilmiah dengan tujuan untuk menyerukan bahwa Al-
Qur’an, sejatinya telah banyak memuat informasi keilmuan-keilmuan yang
dimaksud. Sehingga penafsiran Al-Qur’an sama sekali tidak dibarengi
dengan konteks-konteks kebahasaan ayat serta relasinya dengan ayat-ayat
yang lain. Yang demikian akan menghasilkan pemahaman yang jauh dari
pemahaman Al-Qur’an sebagai Weltanschauung® bagi kehidupan umat.?

Dengan melihat problematika penafsiran yang tidak tentu batas, baik
yang mengkaitkan dengan ilmu-ilmu pengetahuan ataupun ilmu-ilmu lain
diluar dari kehendak Al-Qur’an. Penelitian ini melihat akan perlunya kembali
mengkaji urgensi linguistik dalam mengukur suatu penafsiran Al-Qur’an. Hal
yang demikian tentu menjadi sebuah pencegahan dari kesalahpahaman,
kekeliruan, ataupun penyimpangan akan penafsiran Al-Qur’an. Sebagaimana
dalam tulisan Muhammad Husein al-Dzahabi bahwasannya ada beberapa
faktor yang menyebabkan akan munculnya suatu penyimpangan diantaranya:

1. Kurangnya pemahaman penafsir terhadap bahasa Arab, kegiatan-
kegiatan penafsiran Al-Qur’an yang dilakukan oleh orang-orang yang
tidak memiliki kapasitas dalam berbahasa Arab akan cenderung
memberikan dampak penyimpangan dalam penafsiran Al-Qur’an, dan
memberi arti etimologi suatu lafal Al-Qur’an yang tidak dalam makna
hakikatnya atau kiasannya.?® Menguasai bahasa Arab juga maksimal juga
dijelaskan oleh Hadi Ma’rifah dalam al-Tafsir Wa al-Mufassirun, yaitu
sebagai salah satu syarat seseorang menafsirkan Al-Qur’an.?’

2% Weltanschauung adalah kata dalam bahasa Jerman yang diterjemahkan secara harfiah
sebagai "pandangan dunia." Ini adalah konsep filosofis yang mengacu pada keseluruhan
pandangan atau persepsi seseorang terhadap dunia dan kehidupan secara keseluruhan.

2> M. Nur Kholis Setiawan, Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: eISAQ
Press, 2006, hal. 24.

26 Muhammad Husein al-Dzahabi, Penyimpangan-Penyimpangan Dalam Penulisan Al-
Qur’an, Jakarta: Rajawali, 1986, hal. 10.

27 Muhammad Hadi Ma’rifah, al-Tafsir Wa al-Mufassiriin, Iran: Muassisah Li al-Tabb
Wa al-Nashr, t.th., Jilid 1, hal. 101.



Keberadaan Al-Qur’an yang diturunkan dengan bahasa Arab, bagaimana

mungkin untuk memahaminya tanpa penguasaan bahasa Arab ?.28

2. Munculnya para penganut Tafsir ‘llmi, Para ulama zaman dahulu dan
bahkan sekarang, meyakini bahwa selain ilmu agama, al-Qur’an juga
mencakup ilmu-ilmu duniawi dengan segala macam coraknya. Mereka
berusaha mencari istilah-istilah dalam al-Qur’an dan mengklaimnya
sebagai bukti ilmu-ilmu kealaman.? Para penganut tafsir ilmi mencoba
mengaitkan apa-apa yang ada dalam Al-Qur’an sebagai bukti realitas
keberadaan alam. Mereka juga menjadikan Al-Qur’an sebagai alat untuk
memerhatikan gejala-gejala alam dan juga gejala pada dirinya.*
Kemunculan tafsir-tafsir ilmi yang berusaha mencari istilah-istilah dalam
al-Qur’an guna melegalkan ilmu-ilmu kealaman. Sehingga banyak
mendominasi subjektivitas penafsir tanpa menimbang kaidah-kaidah
yang harus didahulukan.

3. Pentakwilan yang buruk, sudah menjadi kesepakatan para ulama bahwa
hukum asal pada tiap kata adalah makna zahirnya yang menunjukan pada
makna aslinya secara lughawi. Akan tetapi, jika diperlukan pankwilan,
maka kata tersebut akan berubah dari makna hakikatnya, dan setiap
penakwilan pada sesuatu pastilah dibutuhkan dalil-dalil atau indikator
yang memalingkan dari makna aslinya. Karna sejatinya pentakwilan
yang buruk akan tertolak pada pencetusnya sendiri. Karna dia telah
melakukan dimedan yang tidak ada tempat untuk ijtihad, berijtihad pada
hal yang sudah koko dan psti datangnya ketentuan dari Al-Qur’an dan
Hadits, serta kesepakatan para ulama.’!

Meskipun masih banyak faktor yang menjadi dasar ketersimpangan

penafsiran Al-Qur’an, peneliti memerhatikan terhadap dua faktor yang cukup

krusial bagi penyimpangan dalam penafsiran Al-Qur’an, oleh karnanya
penelitian ini kembali lebih jauh terhadap urgensi linguistik dalam penafsiran

Al-Qur’an dengan mengambil perspektif Amin al-Khuli sebagai sudut

pandang dalam linguistik dalam penafsiran Al-Qur’an.

Beranjak dari permasalahan-permasalahan diatas peneliti mengangkat
tema yang menelisik perhatian linguistik terhadap penafsiran Al-Qur’an yang
menjadi tema besar dalam penelitian ini, serta tawaran win win solution yang
ditawarkan oleh Amin al-Khuli. Maka dari itu penelitian ini berjudul

28 Muhammad bin ‘Abdilah al-Hudhari, Tafsir al-Tabi’in, Jilid 1I, Saudi: Dar al-
Wathani, t.th., hal. 970.

2 Muhammad Husein al-Dzahabi, Penyimpangan-Penyimpangan Dalam Penulisan Al-
Qur’an, hal. 109.

30 Muhammad Husein al-Dzahabi, Penyimpangan-Penyimpangan Dalam Penulisan Al-
Qur’an, hal. 109.

31 Salman Parisi, “Penyimpangan Dalam Tafsir Al-Qur’an, ” dalam Hikmah, Vol. 15 No.
2 Tahun 2019, hal. 296.



10

“Urgensi Linguistik Dalam Memahami Al-Qur’an Dan Tafsirnya (Studi
Kajian Linguistik Al-Qur’an Menurut Amin Al-Khuli)”.

B.

Permasalahan Penelitian

1. Identifikasi Masalah

Berdasarkan uraian latar belakang masalah diatas, perlu diidentifikasi

beberapa masalah:

1)

2)
3)

4)

5)

6)

7)

Timbulnya corak-corak penafsiran yang tanpa dilalui oleh tinjauan
kebahasaan mengakibatkan kesalahpahaman terhadap penafsiran ayat
tersebut.

Adanya tinjauan ‘Aqgliyyah tanpa mendahului tinjavan Nagliyyah, yang
mengakibatkan bebasnya penafsiran.

Kurangnya intensitas penafsir dalam mengikuti perkembangan bahasa,
baik penggunaan bahasa secara sosio-historis ataupun psikologi bahasa.
Tidak adanya tinjauan disiplin ilmu dalam mengukur keakuratan suatu
penafsiran. Dengan demikian para penafsir akan sangat leluasa dalam
menafsirkan Al-Qur’an.

Penempatan tafsir Al-Qur’an yang menjadi sumber ajaran agama islam
tentu tidak lepas dari latar belakang bahasa yang digunakannya. Hal
tersebut tentu menjadi alasan utama pembelajaran bahasa Arab sebelm
menafsirkan Al-Qur’an.

Banyaknya akulturasi keilmuan-keilmuan orientalis yang memicu
terhadap peneyelewengan penafsiran. Dengan demikian banyak
terhimputnya para ulama islam dalam menjaga orsinalitas tafsir Al-
Qur’an.

Minimnya kesadaran dari para akademisi yang mengkaji tafsir Al-Qur’an
akan pentingnya disiplin ilmu bahasa dalam tafsir Al-Qur’an.

2. Pembatasan Masalah

Sehubungan dengan luasnya pembahasan dalam idetifikasi masalah diatas,

perlu dilakukan pembatasan permasalahan dalam tesis ini, yaitu: “Urgensi
Linguistik dalam memahami Al-Qur’an dan Tafsirnya: Studi kajian
Linguistik Al-Qur’an Perspektif Amin Al-Khuli”, sebagai berikut:

1)

2)

3)
4)

Kajian teoritis terkais diskursus urgensi linguistik dalam penafsiran Al-
Qur’an dari pelbagai tinjauan berbagai Aspek.

Pemikiran Amin al-Khuli terkait penafsiran Al-Qur’an melalui karyanya
yang berjudul Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldgah wa al-Tafsir wa
al-Adab

Diskursus kritik sastra dalam Al-Qur’an

Konsep kritik sastra menurut Amin al-Khuli sebagai tinjauan dalam
mengukur kredibilitas suatu tafsir.



11

Penelitian ini dibatasi dengan kajian pemikiran Amin al-Khuli melalui
karyanya yang berjudul Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldagah wa al-
Tafsir wa al-Adab. Pembatasan dalam penelitian ini demi menghindari
pembahasan yang panjang lebar dan tidak menyentuh akan esensi penelitian.
Topik linguistik dipilih karna merupakan ketentuan mutlak bagi seorang
penafsir dalam menafsirkan Al-Qur’an yang diwajibkan harus mampu
menguasai linguistik Arab dengan mumpuni. Tidak lain jika seorang penafsir
kurang mampu menguasai keilmuan linguistik Al-Qur’an akan menimbulkan
arah negative dalam tafsirnya. Baik penafsiran yang jauh dari maknanya,
penafsiran yang relevan, atau mengajarkan pernafsiran yang salah.

Pemilihan tokoh Amin al-Khuli sendiri sebagai tokoh yang pemikirannya
dikaji juga didasari dengan berbagai sebab. Salah satu hal mendasar yang
menjadikan pemikiran Amin al-Khuli sebagai penelitian ini ialah, al-Khuli
sepakat bahwa Al-Qur’an adalah sumber hidayah, namun menempatkan
hidayah sebagai prioritas utama, tanpa memperhatikan perangkat yang tepat
untuk mendapatkan hidayah tersebut, adalah sebuah kenaifan. Oleh karena
itu, al-Khuli menekankan bahwa Al-Qur’an harus ditempatkan sebagai kitab
sastra Arab terbesar. al-Khuli kemudian menempatkan analisis semantik dan
lingustik terhadap teks Al-Qur’an agar dapat menangkap hidayah tersebut.
Al-Qur’an sebagai “kitab sastra Arab terbesar” memiliki implikasi
keterlibatan budaya dan peradaban Arab sebagai bagian yang tidak
terpisahkan oleh wahu.Arab sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari
wahyu.*

Gagasan Amin al-Khuli tentang Al-Qur’an merupakan kitab sastra
terbesar, yang kemudian menempatkan analisis semanik dan linguistik
terhadap teks Al-Qur’an agar dapat menangkap hidayah Al-Qur’an itu
sendiri. Pendekatan dengan kesusastaan dalam penafsiran Al-Qur’an ini
diasumsikan al-Khuli akan jauh dari tarikan-tarikan kepentingan individual-
ideologis. Oleh karnanya al-Khuli memiliki jargon membirakan Al-Qur’an
berbicara dengan dan melalui dirinya.*® Pendekatan sastra yang digagas Amin
al-Khuli ini sebagai sebuah pisau analisis dalam memahami teks Al-Qur’an.
Oleh karena itu, untuk memahami dan mengkaji Al-Qur’an, setidaknya
diperlukan pisau analisis yang setara dengan corak yang dimilikinya.>*
Dengan demikian permasalahan urgensi linguisitk dalam penelitian ini bisa
memiliki nilai koheren dengan apa yang gagas oleh Amin al-Khuli.

32 M. Nur Kholis Setiawan, 4I-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: eISAQ press,
2006, hal. 27.

33 M. Nur Kholis Setiawan, A/-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: elSAQ press,
2006, hal. 27.

3% Himan Latief, Nasr Hamid Abu Zaid Kritik Teks Keagamaan, Yogyakarta: elSAQ
Press, 2003, hal. 14.



12

3. Perumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang dan pembatasan masalah di atas, maka yang
menjadi rumusan masalah pada pokok pembahasan (mayor) Tesis ini adalah:
“Bagaimana Urgensi Linguistik Dalam Memahami Al-Qur’an dan Tafsirnya:
Studi Kajian Linguistik Al-Qur’an Perspektif Amin Al-Khuli ?”

Dari Rumusan Masalah di atas, kemudian dibuat beberapa pertanyaan
(Minor) dengan rincian sebagai berikut:

1) Bagaimana Diskursus Linguistik dan Tafsir Al-Qur’an ?
2) Bagaimana Perjalanan Intelektual Amin Al-Khuli ?
3) Bagaimana Urgensi Linguistik Perpektif Amin Al-Khuli ?.

C. Tujuan Penelitian
Adapun tujuan dari penelitian ini ialah sebagai berikut:

1. Menganalisis diskursus linguistik dalam studi tafsir Al-Qur’an serta
menilai posisinya dalam perkembangan penafsiran kontemporer.

2. Mengevaluasi perjalanan intelektual Amin al-Khuli beserta konstruksi
pemikirannya dalam merumuskan pendekatan linguistik terhadap Al-
Qur’an.

3. Merumuskan dan mengonstruksi urgensi pendekatan linguistik dalam
penafsiran Al-Qur’an berdasarkan paradigma pemikiran Amin al-Khuli
sebagai kontribusi metodologis bagi studi tafsir.

D. Manfaat Penelitian

Manfaat penelitian ini tentu didasari dari apa yang menjadi variable
dalam pembahasan, yakni Urgensi Linguistik, Amin al-Khuli, Kritik Sastra,
al-Manhaj al-Adabi. Hal tersebut yang menjadi kunci dari pengembangan
ilmu tafsir dalam menjawab problematika yang terdapat dalam penafsiran Al-
Qur’an. Sehingga apabila diuraikan secara rinci poin-poin yang mempertegas
terhadap problematika tersebut, maka dapat diambil manfaat yang
dikalisifikasikan kepada dua jenis. Yakni secara teoritis dan praktis. Adapun
manfaat secara teoritis yang dapat dicapai melalui penelitian ini ialah:

Pertama, Amin al-Khuli yang sebagai tokoh pembahasan dalam
penelitian ini akan mampu memberikan sumbangsih keilmuan tafsir Al-
Qur’an. Hal tersebut dapat dilihat melalui pemikiran-pemikirannya, latar
belakang historisnya serta karya-karyanya yang banyak diakui oleh para
pakar. Kepakaran Amin al-Khuli sendiri sudah banyak memberikan bukti
besar, biarpun Amin al-Khuli sendiri tidak langsung membuat sebuah karya
tafsir AI-Qur’an. Akan tetapi melalui pembelajarannya ia mampu mencetak
seorang penafsir seperti Aisyah Abdurrahman Bint Al-Syathi’ yang juga
merupakan istri sekaligus muridnya. Sehingga sosok Amin al-Khuli akan
sangat memberikan peran yang signifikan terhadap dunia akademisi.



13

Kedua, Gagasan Amin al-Khuli terkait Dirdsah Ma Hawla al-Qur’an,
Dirasah Ma Fihi al-Qur’an dan al-Manhadj al-Addbi yang dituangkannya
melalui karyanya yang berujudul Manahij Tajdid Fi al-Nahw Wa al-Balagah
Wa al-Tafsir wa al-Addb akan sangat memberikan solusi yang cukup brillian
didalam menanggapi berbagai macam corak tafsir yang muncul. Sehigga
polemik penafsiran yang majemuk yang banyak terkontaminasi baik dari sisi
mazhab, aliran, dan kepentingan individualis akan mampu dibentengi oleh
pemikiran Amin al-Khuli. Yang demikian pun pernah dibuktikan oleh Amin
al-Khuli dengan memberikan penolakan terhadap karya Hanafi Ahmad yang
berjudul Mu’jizat Al-Qur’an fi Washf al-Kd'inat dengan memerikan
komentar bahwa karya tersebut tidak bisa dikategorikan sebagai tafsir, tapi
hanya sebagai karya pengembangan dari apa yang terdapat dalam Al-Qur’an
yang dikontekstualisasikan dengan perkembangan hidup manusia.>> Oleh
karnanya gagasan al-Khuli akan sangat membatu dalam menjaga nilai-nilai
orisinalitas dari suatu tafsir.

Adapun manfaat secara praktis dari penelitian ini ialah sebagai berikut:
Pertama, hasil penemuan penelitian ini bisa menjadi acuan bagi para
akademisi yang hendak menafsirkan Al-Qur’an, agar lebih memperhatikan
dalam aspek bahasa ketika hendak menafsirkan Al-Qur’an. Oleh karnanya
penelitian ini akan memberikan win win solution bagi mereka yang
berkecimpung dalam keilmuan tafsir Al-Qur’an akan tetapi memiliki
keterbatasan dalam kemampuan bahasa. Sehingga dengan hadirnya riset ini
akan membantu mereka dalam menghadapi problematik tersebut.

Kedua, penelitian ini dapat membuka penelitian lanjutan serta
mengembangkan banyak keilmuan khususnya dalam disiplin ilmu tafsir Al-
qur’an dan bahasa dalam menghadapi isu-isu kontemporer yang terseba
dimasyarakat. Selain pengembangan dalam tafsir dan linguistik, penelitian ini
pula bisa membuka bahan ajar dalam ilmu tafsir yang diperuntukan bagi
mereka yang hendak mempelajari ilmu tafsir melalui pendekatan kebahasaan
atau linguistik.

E. Kerangka Teori

Kerangka teori yang dipakai dalam penelitian ini berfokus kepada
penggalian perspektif seorang tokoh Amin al-Khuli yang dalam karyanya
terdapat suatu tema yang telah diklasifikasikan sebelumnya, yang mana pada
riset ini bertitik tumpu kepada karangan Amin al-Khuli dalam Mandahij
Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldgah wa al-Tafsir wa al-Addb. Oleh karna itu
berikut ini adalah beberapa landasan teori yang akan digunakan pada
penelitian ini.

35 Habibur Rahman, “Amin al-Khuli, Pendekatan Kritik Sastra Terhadap Al-Qur’an,”
dalam Al-Irfan, Vol. 1 No. 1 Tahun 2019, hal. 109.



14

Teori Linguistik adalah “the scientific study of language” (studi ilmiah
terhadap bahasa).’® Lebih spesifik lagi, “Linguistics has only one proper
subject, the language sistem viewed in its own light and for its own sake”
(Linguistik itu hanya memiliki satu bahasan pokok, yakni sistem bahasa
ditinjau dari sudut bahasa dan untuk bahasa itu sendiri).?” Lebih mudahnya,
linguistik adalah ilmu pengetahuan yang memiliki objek formal bahasa lisan
maupun tulisan, yang kajiannya dilakukan secara ilmiah. Maksudnya adalah
sistematis, rasional, dan objektif dalam mengkaji realitas bahasa. Linguistik
tidak mengkaji norma sebuah bahasa; semua bahasa adalah objek yang setara
di matanya. Demikian, kajiannya meliputi struktur, fungsi, dan pemakaian
bahasa, baik secara internal maupun eksternal, sinkronik maupun diakronik.

Linguistik sinkronik mengkaji bahasa pada masa tertentu atau terbatas.
Misalnya, mengkaji bahasa Indonesia pada tahun empat puluhan, bahasa
Inggris pada zaman Shakespeare, atau bahasa Arab pada masa Nabi
Muhammad. Kajian linguistik sinkronik ini juga biasa disebut linguistik
deskriptif, karena berupaya mendeskripsikan bahasa secara apa adanya pada
suatu masa tertentu. Sedangkan linguitik diakronik, ia berupaya mengkaji
bahasa (atau bahasa-bahasa) pada masa yang tidak terbatas; bisa sejak awal
kelahiran bahasa itu hingga punahnya bahasa tersebut (kalau bahasa tersebut
sudah punah, seperti bahasa Latin dan Sansakerta), atau sampai zaman
sekarang (kalau bahasa itu masih tetap hidup, seperti bahasa Arab dan
Jawa).%®

Istilah “kritik” dapat dipahami dari berbagai sisi. Secara etimologis kata
“kritik” berasal dari kata “krites” (kata benda) yang dalam bahasa Yunani
Kuno berarti “hakim”, karena berasal dari kata kerja “krinein” yang artinya
menghakimi.** Dalam bahasa Inggris, istilah ini dikenal sebagai “critique”
yang berarti “a considered assessment of a literary work”. Bisa juga berarti
“criticism” yaitu mencela, mengecam atau mengupas.*’ Sedangkan menurut
Kamus Besar Bahasa Indonesia, “kritik” diartikan sebagai proses kecaman,
kadang-kadang disertai uraian dan pertimbangan baik buruk terhadap suatu
hasil karya atau pendapat.*' Sementara dalam bahasa Arab dikenal istilah
“al-naqd” dari kata naqada-yanqudu-nagdan. Dalam istilah Arab, kata al-
naqd digunakan secara beragam seperti, 1) memberikan dengan segera

36 Sudaryanto, Linguistik, Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1985, hal. 3-4.

37 Ferdinand de Saussure, Reading for Applied Linguistics, Oxford: Oxford University
Press, 1973, hal. 148.

38 Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2007, hal. 14-15.

3 M. A. Rafey Habib, A4 History of Literary Criticism; From Plato to the Present,
United Kingdom: Blackwell Publishing, 2005, hal. 9.

40 Chris Baldick, The Concise Oxford Dictionary of Literary Terms, New York: Oxford
University Press, 2001, hal. 55.

4! Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kamus Bahasa Indonesia, Jakarta: Pusat Bahasa
Departemen Pendidikan Nasional, 2008, hal. 761.



15

(kontan) sebagai lawan dari penangguhan pembayaran, 2) memilih atau
membedakan sesuatu, seperti memilih dirham (mata uang) yang baik dari
yang buruk, 3) mengintai sesuatu, 4) mengkritik dengan menyatakan baik
atau buruk.*?

Oleh karena itu, berdasarkan wacana “kritik” di atas, dapat disimpulkan
bahwa setidaknya kritisisme bermuara pada dua fungsi utama yaitu; pertama,
al-hukm (judgment) yang berarti memberi penilaian terhadap sesuatu; kedua,
altafsir (interpretasi) atau al-tahlil (analisis). Maka, yang dimaksud sebagai
“kritik” ialah usaha menganalisis dan mengklasifikasi teks untuk mengetahui
seluk beluknya dan menyelami kedalaman kandungannya.** Dengan
demikian, kritik diartikan sebagai tanggapan objektif dari seseorang terhadap
suatu karya orang lain dengan menguraikan secara rinci baik buruknya
sebuah karya berdasarkan argumentasi (dalil) dan parameter (dhawdbit) yang
ilmiah. Maka kritik dapat bersifat menjatuhkan atau merugikan (destruktif),
juga dapat bersifat membangun (konstruktif).**

Teori-teori diatas tentunya yang akan menjadi kerangka dalam penelitian
ini, oleh karna ini penelitian ini menekankan terhadap teori yang berkait
dengan linguistik, kritik sastra, dan beberapa toeri yang berkaitan untuk
meneyelesaikan permasalahan yang ada pada penelitian ini.

F. Tinjauan Pustaka

Sebelum memulai langkah penelitian, ada hal yang perlu diperhatikan
terlebih dahulu, yakni mempelajari kajian-kajian terdahulu dengan mengecek
penelitian-penelitian yang telah dilakukan. Hal demikian sangat perlu
dilakukan karna agar pembahasan menjadi fokus dan memiliki hasil yang
berbeda dari penelitian sebelumnya. Selain yang demikian penelitian
terdahulu juga membatu bagi peneliti dalam memperoleh data-data terbaru
atau melengkapi penelitian yang kurang dari penelitian terdahulu tersebut.
Sehingga penelitian ini akan sangat efektif dan efisiesn dalam mengulas
permasalahan yang dituju. Berikut ini adalah berapa penelitian yang
berkaitan dengan objek yang diambil oleh peneliti terkait judul penelitian ini,
berikut dintaranya:

Pertama, penelitian yang terkait tema urgensi linguistik telah dilakukan
riset oleh beberapa peneliti diantaranya seperti, “’Ahammiyadt al-Lughoh al-
‘Arabiyyah fi Fahmi Al-Qur’an al-Karim wa Tafsirihi fi al-‘Asr Al-Hadits.”

4 Tbn Manzhur, Lisdn al- ‘Arab, Beirut: Dar Al-Ma’rifah, 1979, hal. 4571.

4 Muhammad Ulinnuha, Rekonstruksi Metodologi Kritik Tafsir, Jakarta: Azzamedia,
2015, hal. 36.

4 Geoffrey Galt Harpham, The Character of Criticism, New York: Routledge, 2006,
hal. 8.



16

oleh Anwar Muhammad.* “’Atsar al-Lughah al-‘Arabiyyah fi Tadzig
Ma’dny Al-Qur’an Al-Karim wa Fahmihi” Oleh Fadhl Hasan Abbas.*®
“Penerapan Linguistik Arab dalam Memahami Bahasa Al-Qur’an” oleh
Abdul Kosim.*” “Linguistik Al-Qur’an (Reinterpretasi Makna Manusia Di
Balik Surat Al-Fatihah Dalam Wacana Semantik)” oleh Wahyu Hanafi*®.
“Pendekatan Linguistik Dalam Penafsiran Al-Qur’an: Upaya “Menjernihkan”
Konsep Linguistik sebagai Teori dan Metode” oleh Abdullah Mu’afa.*
Penelitian-penelitian yang telah disebutkan hanya membahas kedudukan ilmu
Al-Qur’an secara subjektif. Dengan tidak mengambil pemikikan tokoh secara
langsung, sehinga telihat perbedaan pada penelitian ini yang akan mengambil
urgensi linguistik melalui sudut pandang Amin al-Khuli.

Kedua, pada bagian kedua ini akan dimunculkan beberapa penelitian
yang mengulas tentang tokoh Amin al-Khuli yang memiliki relevansi
terhadap tafsir Al-Qur’an diantaranya, “Afkdr Amin al-Khali fi Ta’lim al-
Baldghah al-‘Arabiyyah” oleh Mohammad Izdiyan Muttaqin.>® “Amin al-
Khiili” oleh Husein Nashar®'. “Amin al-Kh{li Dan Metode Tafsir Sastrawi
Atas Al-Qur’an” oleh Wali Ramadhani.>? “Tafsir Sastra Kontemporer Oleh
Amin al-Khuli dan Aisyah Abdurrahman Bint al-Syathi’” oleh Aisy Najiha
Khurin’in.>® Pada bagian kedua ini beberapa penelitian mengkaji terhadap
sosok Amin al-Khuli dengan berbagai pendekatan yang terkait tafsir Al-
Qur’an, hal tersebut membuktikan juga bahwa Amin al-Khuli juga dipandang
sebagai pakar tafsir, akan tetapi pada penelitian yang telah disebutkan
tersebut tidak mengulas terhadap permasalahan kritis sastra yang masuk
kedalam penafsiran Al-Qur’an menurut perspektif Amin al-Khuli.

Ketiga, penelitian berikut ini mengenai isu-isu penafsiran Al-Qur’an
dengan tema-tema linguistik baik dalam teori kritis sastra atau isu lain

4 Anwar Muhammad, “’Ahammiyat al-Lughoh Al-‘Arabiyyah Fi Fahmi Al-Qur’an Al-
Karim wa Tafsirihi fi al- ‘Asr al-Hadits Multago’ ‘Amaly, t.th.

46 Fadhl Hasan Abbas, “’Atsar al-Lughah al-‘Arabiyyah fi Tadziig Ma’dny Al-Qur’an
Al-Karim wa Fahmihi”, al-Majdlah al-Urdiyyah fi al-Dirasat al-Islamiyyah, 2005.

47 Abdul Kosim, “Penerapan Linguistik Arab Dalam Memahami Bahasa Al-Qur’an,”
dalam Kalamuna, Vol. 1 No. 1 Tahun 2020.

“8 Wahyu Hanafi, “Linguistik Al-Qur’an (Reinterpretasi Makna Manusia Di Balik Surat
Al-Fatihah Dalam Wacana Semantik) '~ dalam Studia Quranika, Vol. 2 No. 1 Tahun 2017.

49 Abdullah Mua’fa, “Pendekatan Linguistik Dalam Penafsiran Al-Qur’an: Upaya
“Menjernihkan” Konsep Linguistik sebagai Teori dan Metode,” dalam Jurnal Islamis
Review, Vol. 1 No. 2 Tahun 2012.

50 Muhammad Izdiyan Muttaqin, “Afkar Amin al-Khdli fi Ta’lim al-Balaghah al-
‘Arabiyyah, ” dalam Arabiyat, Vol. 4 No. 1, Tahun 2017.

5! Husein Nashar, Amin al-Khili, Kairo: Maljis al-‘Ala Li Al-Tsaqdfi, 1996.

52 Wali Ramadhani, “Amin al-Khuli Dan Metode Tafsir Sastrawi Atas Al-Qur’an,”
dalam A¢-Tibyan, Vol. 2 No. 1, Tahun 2017.

33 Aisy Najiha Khurin’in, “Tafsir Sastra Kontemporer Oleh Amin al-Khuli dan Aisyah
Abdurrahman Bint Al-Syathi’,” dalam Al-Furqon, Vol. 6 No. 1 Tahun 2023.



17

mengenai linguistik. Diantaranya, “Psikoanalisis Dan Psikoterapi Dalam
Lingusitik Al-Qur’an” oleh Amrah Kasim.>* “Nagd al-Shahdbah wa al-
Ta’bi’in Li al-Tafsir” oleh Abdus Salam.>® “Stilistika Al-Qur’an: Pendekatan
Sastra Sebagai Analisis Dalam Menginterpretasikan Al-Qur’an” oleh
Istianah. “Pengakajian Satra Teori dan Aplikasi” oleh Ali Imron Al-Ma’ruf
dan Farida Nugrahani.®® “Tradisi Kritik Tafsir: Diskursus Kritisisme
Penafsiran Dalam Wacana Qur’anic Studies” oleh MK. Ridwan.>’ Pada
bagian ketiga ini peneliti melihat perbedaan dalam sub pembahasan terkait
kritis sastra yang belum diulas ke dalam penafsiran Al-Qur’an khususnya
dalam perspektif Amin al-Khuli, sehingga penelitian yang akan diteliti
memiliki perbedaan yang cukup signifikan.

G. Metode Penelitian

Metode penelitian yang akan digunakan dalam penelitian ini adalah
metode penelitian kualitatif. Penelitian kualitatif digunakam untuk
mendeskripsikan dan menganalisis fenomena, peristiwa, aktivitas sosial,
sikap, kepercayaan, persepsi, pemikiran orang secara individual maupun
kelompok.>® Adapun metode penelitian kualitatif pada penelitian ini meliputi
beberapa hal yaitu sumber data, pengumpulan data, pengolahan data, dan
analisis data, yang dijelaskan sebagai berikut:

1. Sumber data

Sumber data dalam penelitian ialah subjek dari mana data diperoleh.>
Sumber data pada penelitian ini dikalsifikasikan menjadi dua. Pertama,
sumber data yang sifatnya primer dan sumber data sekunder. Data primer
sendiri merupakan data yang sifatnya autentik atau data yang digali dari
sumber pertama dalam suatu penelitian.’® Yang termasuk data primer dalam
penelitian ini adalah Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Balagah wa al-Tafsir
wa al-Addb dan Fannu al-Qawl yang merupakan karya Amin al-Khuli.
Sedangkan Data sekunder diperoleh dari buku-buku, majalah, kitab dan

% Amrah Kasim, Psikoanalisis Dan Psikoterapi Dalam Lingusitik Al-Qur’an,
Makassar: Alaudin University Press, 2021.

55 Abdus Salam, Nagd Al-Shahdbah wa al-Ta’bi’in Li al-Tafsir, Riyadh: Dar Al-
Tadmuriyah, 2008.

56 Ali Tmron Al-Ma’ruf dan Farida Nugrahani, Pengakajian Satra Teori dan Aplikasi,
Surakarta: Djiwa Amarta Press, 2017.

37 MK. Ridwan, “Tradisi Kritik Tafsir: Diskursus Kritisisme Penafsiran Dalam Wacana
Qur’anic Studies,” dalam Theologia, Vol. 28 No. 1 Tahun 2017.

58 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, Alfabeta: Bandung,
2011, hal. 10.

39 Arikunto Suharsimi, Prosedur Penelitian, Jakarta: Rineka Cipta, 1992, hal. 102.

0 Hadari Nawawi dan Mimi Martini, Penelitian Terapan, Yogyakarta: Gajah Mada
University Press, 1996, hal. 216.



18

sumber ilmiah lainnya yang terkait dengan pemikiran Amin al-Khuli, seperti
Amin Al-Khuli karya Husein Nashar, kemudian al-Tafsir al-Bayani Li Al-
Qur’an Al-Karim Karya Aisyah Abdurrahman Bint Al-Syati’ yang merupakan
pengejawantahan pemikiran Amin al-Khuli, serta kitab-kitab yang
membahasa terkait linguistic dalam Al-Qur’an.

2. Pengumpulan Data

Teknik pengumpulan data merupakan langkah yang paling strategis
dalam penelitian.®! Metode pengumpulan data merupakan sesuatu yang
sangat penting dalam penelitian, karena tujuan utama dari penelitian adalah
memperoleh data. Adapun pengumpulan data pada penelitian ini
menggunakan Penelitian Kepustakaan (Library Research), yaitu penulisan
dengan mengumpulkan data-data dari pustaka.’’> Jelasnya mengumpulkan
beberapa data dan informasi dengan bantuan macam-macam material yang
terdapat di ruang perpustakaan, serta mengumpulkan beberapa literatur
kepustakaan, buku, dan karya tulisan ilmiah yang berhubungan tentang
permasalahan yang diteliti seperti buku.

Pengumpulan data pada penelitian ini menempatkan karya-karya Amin
al-Khuli seperti Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldagah wa al-Tafsir wa
al-Adab dan Fannu al-Qawl, sebagai sumber data. Dan mengumpulkan data-
data tambahan terkait pemikiran Amin al-Khuli dalam permasalahan urgensi
linguistik dan kritik sastra, baik berupa buku, jurnal majalah dan tulisan-
tulisan ilmiah terhadap isu yang hendak dibahas.

3. Pengolahan Data

Metode pengolahan data manejlaskan pengolahan dan analisis data sesuai
dengan pendekatan yang dilakukan. Karena penelitian ini menggunakan
metode kualitatif, maka metode pengolahan data dilakukan dengan
menguaraikan data dalam bentuk kelimat teratur, runtun, logis, tidak tumpeng
tindih, dan efektif ehingga memudahkan pemahaman dan interpretasi data.
Diantaranya melalui tahap: pemeriksaan data (editing), klasifikasi
(classifiying), verifikasi (verifiying), analisis (analysing), dan pembuatan
kesimpulan (concluding).

61 Sugiono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, Bandung: Alpabeta,
2005, hal. 62.

2 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan, Jakarta: Yayasan Obor Indonesia,
2004. hal. 3.



19

4. Analisis Data

Analisis data yang digunakan adalah metode deskriptif analitik, yaitu
mendeskripsikan data yang dikumpulkan berupa kata-kata, gambar, dan
bukan angka. Data yang berasal dari naskah, wawancara, catatan lapangan,
dokuman, dan sebagainya, kemudian dideskripsikan sehingga dapat
memberikan kejelasan terhadap kenyataan atau realitas.®® Sedangkan metode
deskritif anlitik pada penelitian ini menggunakan versi Miles dan Huberman.
Miles dan Huberman membuat tiga alur dalam analisis data deskriptif analitik
dengan tahapan sebagai berikut:

Pertama, reduksi data yang diartikan sebagai peroses pemilihan
pemusatan perhatian pada penyederhanaan, pengabstrakan, dan transfirmasi
data “kasar” dalam lapangan.®* Sehingga penelitian ini mereduksi topik
urgensi linguistik dan kritis sastra dalam penafsiran Al-Qur’an meurut
perspektif Amin al-Khuli. Yang kemudian diverifikasi melalui karyanya
Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Balagah wa al-Tafsir wa al-Adab dan
Fannu al-Qawl sebagai bentuk pengumpulan informasi terkait permasalahan
yang hendak dipecahkan.

Kedua, penyajian data, penyajian data merupakan pendeskripsian
sekumpulan informasi tersusun yang memberikan kemungkinan adanya
penarikan kesimpulan dan pengambilan tindakan.®* Dengan demikian
penelitian ini akan menyajikan pendeskripsian yang didapat dari Mandhij
Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldgah wa al-Tafsir wa al-Adab dan Fannu al-
Qawl dengan bentuk informasi yang sudah tersusun, padu, dan mudah
dipahami, yang kemudian bisa dilanjutkan dengan penarikan Kesimpulan.

Ketiga, penarikan kesimpulan atau verifikasi, yang demikian merupakan
kegiatan akhir analisis data kualitatif.%® Data yang sudah didapat melalui
tahapan sebelumnya, selanjutnya data akan diuji kebenaran, kecocokan, dan
kekokohannya. Sehingga permasalahan dalam urgensi linguistik dan kritis
sastra dalm Al-Qur’an dapat si pertaruhkan kredibilitasnya.

H. Sistematika Penelitian

Penelitian ini terdiri dari lima bab dengan fokus kajian masing-masing
pada setiap bab. Bab satu diisi dengan pendahuluan. Bab ini mencakup:

63 Sudarto, Metodologi Penelitian Filsafat, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1997, hal.
66.

64 Husaini Usman dan Purnomo Setiadi Akbar, Metodologi Penelitian Sosial, Jakarta:
PT Bumi Aksara, 2009, hal. 85-89.

& Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya,
2019, hal. 11.

6 Husaini Usman dan Purnomo Setiadi Akbar, Metodologi Penelitian Sosial, Jakarta:
PT Bumi Aksara, 2009, hal. 85-89.



20

pertama, latar belakang. Latar belakang masalah berfungsi mengidentifikasi
dan menjelaskan latar belakang permasalahan terkait dengan topik penelitian.
Pada tahapan ini penulis mengemukakan latar belakang permasalahan yang
akan dikemukakan. Kedua, Identifikasi Masalah. Pada tahapan ini, penulis
sudah mulai menunjukkan permasalahan sesuai dengan latar belakang yang
sudah penulis kemukakan sebelumnya secara lebih terperinci. Ketiga,
pembatasan dan perumusan masalah. Penulis memberikan batasan-batasan
terkait tema yang menjadi objek penelitian, agar penelitian tidak begitu jauh
dari tema penelitian. Keempat, tujuan penelitian. Penulis mengemukakan
beberapa tujuan penelitian dilakukan, yaitu menjawab pesoalan yang ada
pada permasalahan penelitian. Kelima, manfaat penelitian baik untuk
kalangan akademisi maupun masyarakat pada umumnya. Selanjutnya penulis
akan mengemukakan kerangka teori, yaitu teori yang penulis gunakan dalam
penelitian. Ketujuh tinjauan pustaka, menyandingkan penelitian yang relevan
dengan objek penelitian penulis. Kedelapan, metode penelitian. Bab satu
ditutup dengan sistematika penelitian.

Bab dua pada penelitian ini menjelaskan mengenai bagian-bagian penting
yang menjadi pengantar dalam memahami isi penelitian secara komprehensif.
Bab dua terdiri dari penjelasan mengenai konsep teori linguistik, kritik sastra
dan tafsir Al-Qur’an dalam perspektif linguistik.

Adapun bab tiga terdiri dari penjelasan mendalam serta latar belakang
dari
Amin al-Khuli dan karyanya, Manahij Tajdid fi al-Nahw wa al-Balagah wa
al-Tafsir wa al-Adab dan Fannu al-Qawl. Secara rinci, bab tiga
memuat biografi dan pemikiran Amin al-Khuli, deskripsi kitab Mandhij
Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldgah wa al-Tafsir wa al-Adab dan Fannu al-
Qawl, serta perspektif Tafsir Al-Qur’an menurut Amin al-Khuli. Penjelasan-
penjelasan pada bab ketiga dimaksudkan dalam rangka memotret latar
belakang Amin al-Khuli serta karyanya.

Pada bab keempat, peneliti mengulas dan mengemukakan hasil
pembahasan serta analisis dari data-data yang telah diperoleh. mengenai
berbagai term terkait urgensi linguistik dalam penafsiran Al-Qur’an. Term
tersebut meliputi urgensi linguistik, pemikiran Amin al-Khuli terkait Dirdsdh
Ma Hawla al-Qur’an dan Dirasah Ma fi al-Qur’an dalam penafsiran Al-
Qur’an, penerapan al-Manhaj al-Addbi menurut Amin al-Khuli, Kritik Satra
dalam Penafsiran Al-Qur’an menurut Amin al-Khuli,

Bab lima merupakan hasil akhir dari penelitian ini, berisi kesimpulan,
implikasi hasil peneleitian dan juga saran terhadap peneliti selanjutnya



BABII
DISKURSUS LINGUISTIK DAN TAFSIR AL-QUR’AN

A. Sintesis Linguistik

Linguistik sebagai ilmu yang mempelajari bahasa secara sistematis
memainkan peran penting dalam pengembangan tafsir Al-Qur’an. Karena Al-
Qur'an diturunkan dalam bahasa Arab, pemahaman terhadap struktur bahasa,
makna leksikal, sintaksis, semantik, dan pragmatik menjadi hal yang sangat
penting dalam menafsirkan  ayat-ayatnya.! Pendekatan linguistik
memungkinkan para mufassir untuk memahami teks Al-Qur'an secara lebih
mendalam, tidak hanya berdasarkan terjemahan literal, tetapi juga melalui
analisis konteks dan ragam makna yang mungkin terkandung dalam suatu
lafaz atau struktur kalimat.?

Pendekatan linguistik dalam tafsir Al-Qur’an membantu mengatasi
perbedaan makna akibat keterbatasan pemahaman bahasa. Melalui teori-teori
linguistik, mufassir dapat menelusuri makna asli ayat, menghubungkan tafsir
klasik dan kontemporer, serta menyesuaikannya dengan konteks turunnya
wahyu. Dengan demikian, linguistik berperan penting dalam
mengembangkan metode tafsir yang objektif dan relevan dengan zaman.

! Muhammad Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut
Anda Ketahui dalam Memahami Ayat-Ayat Al-Qur’an, Tangerang: Lentera Hati, 2013, hal.
45.

2 Toshihiko Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia: Pendekatan Semantik terhadap Al-
Qur’an, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003, hal. 17.

21



22

1. Linguistik Arab

Dalam pengertian etimologi, kata linguistik diambil dari bahasa Latin
lingua yang memiliki arti “Bahasa”.> Yang kemudian hal tersebut diserap
kedalam bahasa inggris menjadi [linguistics, yang memiliki arti “Ilmu
Bahasa”,* kemudian kata /inguistics tersebut diserap dalam bahasa Indonesia
menjadi linguistic dengan makna yang sama dengan arti, ‘ilmu tentang
bahasa’ atau telaah bahasa secara ilmiah.> Seorang

Selain pengenrtian secara umum, linguistik juga dikerucutkan dalam
pengertian literatur berbahasa Arab, sebagaimana yang dikemukaan oleh

‘Atiyah bahwa kata linguistik diterjemahkan dengan ‘u-U\ (11.9,6 juga disebut
dengan: ubyjl\ cuwaN\ ca.whl\ cuLu\MjJ\ ‘Q\&IJ\ (;.Lc Secara etimologi,
kata MU\ (;J& terdiri dari dua kata (\a (‘ilmu) dan &\ (al-lughah). Kata ‘ilmu

dalam bahasa Indonesia diartikan ilmu pengetahuan,” dan al-lughah berarti

2

‘bahasa’.® Dengan demikian, pengertian MU\ VJ& secara etimologi adalah

‘ilmu tentang bahasa’.

Memperhatikan makna etimologi dari kata ‘linguistik® dan kata 4\ (\c di
atas terlihat bahwa tidak ditemukan adanya perbedan pengertian. Analisis
etimologis dari kedua pengertian tersebut mengacu pada konsep yang sam,
yaitu bahasa sebagai obyek penelitiannya. Oleh karena itu, dinilai sudah tepat
pemadanan kata linguistics (Inggris) dengan MU\ (il.c (Arab) dan linguistik

(Indonesia).’
Secara terminologi, menurut Kridalaksana, linguistik adalah “Ilmu tentang
bahasa atau penyelidikan bahasa secara ilmiah”.!® Definisi ini tidak berbeda

3 J. W. M. Verhaar, Pengantar Linguistik, Yogyakarta: Gajah Mada University Press,
1989, hal. 1.

4 John M. Echols dan Hasan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia, Jakarta: Gramedia,
1996, hal. 360.

5> Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta:
Balai Pustaka, 1995, hal. 596.

® Nawwal Muhammad ‘Athiyah, ‘7Imu al-Nafs al-Lughawi, Kairo: Maktabah al-Anjlu
al-Mishriyyah, 1975, hal. 11.

7 Atabik Ali, dan Ahmad Zuhdi Muhdhar, Kamus Kontemporer Arab-Indonesia,
Yogyakarta: Yayasan Ali Maksum Pondok Pesantren Krapyak, 1996, h. 1314.

8 Atabik Ali, dan Ahmad Zuhdi Muhdhar, Kamus Kontemporer Arab-Indonesia,
Yogyakarta: Yayasan Ali Maksum Pondok Pesantren Krapyak, 199, hal. 1555.

% Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017,
hal. 2.

10 Harimurti Kridalaksana, Kamus Linguistik, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2001,
hal. 128.



23

dengan pendapat John Lyons. Menurutnya, linguistik adalah “Pengkajian
bahasa secara ilmiah.”!! Lebih lanjut ia mengatakan, bahwa yang dimaksud
dengan pengkajian atau studi bahasa secara ilmiah adalah “Penyelidikan
bahasa melalui pengamatan-pengamatan yang teratur dan secara empiris
dapat dibuktikan benar atau tidaknya serta mengacu pada suatu teori umum
tentang struktur bahasa.”!?

Secara terminologi, linguistik adalah sebuah ilmu yang mengkaji bahasa
secara internal dan ilmiah. Dengan kata lain, pengkajian hanya dilakukan
terhadap struktur intern bahasa itu sendiri. Kajian ini kemudian menghasilkan
perian-perian bahasa secara murni tanpa berkaitan dengan masalah-masalah
lain di luar bahasa. Linguistik dipelajari dengan pelbagai maksud dan tujuan.
Untuk Sebagian orang ilmu itu dipelajari demi ilmu itu sendiri; untuk
sebagian yang lain linguistic dipelajari sebagai ilmu dasar bagi ilmu-ilmu lain
seperti kesusastraan, filologi, pengajaran bahasa, penterjemahan, dan
sebagainya, karena dengan mempelajari linguistik lebih mudah orang
memahami liku-liku bahasa yang merupakan materi ilmu-ilmu itu. Bagian ini
ditulis untuk mereka maupun untuk orang yang hanya ingin tahu tentang
linguistik."?

Wahid Wafi, salah seorang pakar bahasa Arab yang juga dianggap sebagai
ulama Arab telah mencoba membahas ilmu lughah melalul dua bukunya
mengenal figh al-lughah dan ‘ilmu al-lughah sekitar tahun 1940 M. Buku ini
menjadi pegangan bagi para peneliti bahasa generasi sesudahnya, dan buku
ini sangat membantu terbukanya banyak kajian tentang bahasa. Ketika dia
melakukan pembahasan tentang bahasa, rnaka dia menunjukkan beberapa hal
yang sangat penting dalam pembahasan tersebut.'*

Pertama, pembahasan mengenai asal bahasa dan perkembangannya
"origine du langage"”. Dalam pembahasan ini, ia mengkaji tentang
perkembangan bahasa manusia dari mulai bentuk-bentuk, yang dengan
bentuk-bentuk itu ungkapan mulai rnuncul, lain menelisik perkembangannya
sehingga sampai lahirnya bunyi-bunyi bahasa yang mempunyai makna
kemudian membahas dasar-dasar yang ditetapkan manusia dalam berbahasa
dan teori-teori yang digunakan untuk menetapkan kosakata dan menentukan

" John Lyons, Introduction to Theoretical Linguistics, diterjemahan oleh I. Sutikno
dengan judul Pengantar Teori Linguistik, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1995, hal. 1.

12 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017,
hal. 3.

13 Ahmad Royani, dan Erta Mahyudin, Kajian Linguistik Bahasa Arab, Jakarta: Public
Institute Jakarta, 2020, hal. 5.

4 Ade Nandang, dan Abdul Kosim, Pengantar Linguistik Arab, Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2018, hal. 2.



24

maknanya, juga membahas tentang pertumbuhan pusat-pusat bahasa manusia
dengan berbagai macanmya. !>

Kedua, pembahasan mengenai kehidupan bahasa (vie du langage),
kehidupan bahasa yang dimaksud adalah seperti kehidupan manusia. Bahasa
kadang mengalarni keluasan dan kesempitan, kuat dan Iemah, serta terbagi
kepada beberapa dialek. Dengan demikian, Wafi menyebutkan bahwa cabang
dari pembahasan ini yang terpenting dan paling banyak bahasannya adalah
apa yang dinamakan dengan dialektologi (‘llmu al-lahjat). Pembahasan dari
dialektologi adalah kajian fenomena yang berkaitan dengan terbaginya
bahasa kepada beberapa dialek sesuai dengan perbedaan daerah dan
kelompok pengguna bahasa.'®

Sementara de Saussure seorang ahli bahasa berkebangsaan Swiss yang
dianggap scbagai linguis modern memberikan definisi linguistik sebagai:
"The true and unique object of linguistics is language studied in and for
itself”. Menurutnya (de Saussure), linguistik adalah ilmu yang mengkaji
bahasa dan untuk bahasa. Definisi ini perlu rnendapatkan penjelasan lebih
lanjut agar dapat dipahami dengan baik. Mahmud Sa'ran mencoba
menjelaskan definisi yang disampaikan de Saussure menjadi beberapa bagian
penielasan sebagai berikut.

Pertama, bahasa yang dipelajari oleh linguistik bukanlah bahasa Inggris,
Perancis, Arab, atau bahasa-bahasa tertentu lainnya, tetapi yang dipelajari
oleh linguistik adalah bahasa itu sendiri secara keseluruhan yang nampak dan
muncul dengan berbagai ragam dialeknya. Walaupun antara bahasa Arab,
bahasa Inggris, bahasa Perands, dan bahasa-bahasa lainnya berbeda, tetapi
secara substansi terdapat kekhususan-kekhususan.

2. Bahasa dan Sastra Arab

Seorang pakar bahasa Abu al-Fath Utsman ibn Jinny atau yang lebih
dikenal dengan Ibn Jinny mendefinisikan bahasa sebagai berikut:

awo s A

relEl G5 38 B8l SR Bl o AN

“Bahasa adalah bunyi-bunyi yang diucapkan oleh setiap kelompok untuk

menyampaikan maksud mereka”.'’

15 Ade Nandang, dan Abdul Kosim, Pengantar Linguistik Arab, Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2018, hal. 3.

16 Ade Nandang, dan Abdul Kosim, Pengantar Linguistik Arab, Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2018, hal. 3.

17 Abul Fath bin Jinny, Mugaddimah Li Dirdsdt al-Lughah, Kairo: Dar al-Ma’rifah al-
Jami’iyyah, t.th., hal. 62.



25

Dari definisi yang disampaikan oleh Ibn Jinny terdapat beberapa indikasi kata
kunci terkait hakikat bahasa. Sebagaimana al-Rajihi menjelaskan beberapa
unsur yang dapat dipahami dari definisi Ibn Jinny. Pertama, Ibn Jinny
membatasi bahasa hanya dengan bunyi, menurut al-Rajih tulisan itu telah
keluar dari definisi ini, hal yang demikian menurutnya ulama Arab tidak
mempelajari bahasa melalui tulisan melainkan melalui bahasa yang disinyalir
hanya bahasa lisan yang berupa bunyi-bunyi.

Kedua, bahasa memiliki funsi untuk fa’bir (mengungkapkan) atau
mentrasfer maksud ang terdapat didalam hati dan fikiran. Ketiga, kata gaum
menunjukan bahwa bahasa digunakan oleh sekelompok masyarakat atau
sebuah fenomena yang terjadi pada suatu kaum. Keempat, bahasa merupakat
alat yang memiliki tujuan untuk ta’bir (penyampaian) dari ‘aghrddh
(maksud-maksud) oleh gaum (suatu kaum) itu sendiri. Kata ‘aghradh itu
sendiri oleh para linguis moderm dikonversikan dengan berfikir aktivitas akal
pikiran. Dengan demikian dapat dipahami bahwa ada korelasi antara
berbahasa dan berfikir. '8

Definisi diatas memiliki titik kesamaan pada definisi bahasa yang
disampaikan oleh Edward Sapir, seorang linguis Amerika. Ia mendefinisikan
“Language is a purel human and non- instinctive method of communicating
ideas, emotions and desires by means of a system of voluntarily produced
symbols, ”"® yang memiliki arti bahwa bahasa merupakan suatu media yang
dimiliki oleh manusia untuk menyampaikan pikiran, perasaan dan kehendak
yang berupa sistem lambang dan dilakukan secara sengaja.

Dari definisi yang diutarakan oleh Sapir, dapat dipahami bahwa bahasa
tidak bersifat pembawaan, akan tetapi bahasa itu lahir sebab adanya suatu
peroses pergaulan diantara manusia dengan masyarakatnya, dengan kata lain
bahasa didapatkan dan diperoleh akan adanya pergaulan dari seorang
manusia dengan masyarakat tempat hidupnya.?® Hal tersebut selaras dengan
yang dikemukakan oleh Wahid Wafi bahwa bahasa disifati dengan acquired
(wadzifah muktasabah) dan cultual (wadzifah tsaqafiyyah).*!

Pada definisi selanjutnya seorang linguis modern Noam Chomsky,
mendefinisikan bahasa dengan menggambarkan otoritas penutur bahasa itu
sendiri. la mengatakan:

2
w8 %2 < > Lt TR AR AP Al
rped J} ("@'95 I ~,3>§J“ L dal WIS due 3 b HOAHL|
777 A - >~ 7 - z 2 Tnes [

18 Ade Nandang, dan Abdul Kosim, Pengantar Linguistik Arab, Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2018, hal. 32.

19 E. Sapir, Language A Introduction to The Study of Speach, New York: t.p., 1992, hal.
8.

20 Hasan Dhadha, al-Lisan Wa al-Insdan, Kairo: Dar al-Ma’rifah, 1971, hal. 29.

2L Ali Abdul Wahid Wafi, ‘Ilmu al-Lughah, Kairo: Dar al-Nahdhah, 2010, hal.59.



26

“Bahasa merupakan kepemilikan secara fitrah dari para pembicara dengan
Bahasa tertentu untuk menyampaikan dan memahami kalimat terstruktur.”
Pada definisi ini mengandung pengertian bahwa manusia mempunyai bekal
kemampuan bahasa yang alami yang memungkinkannya untuk
menggunakannya dalam bahasa tertentu. Serta menggambarkan bahwa kosa
kata merupakan fase kegiatan komunikasi bagi manusia.??

Sebagai pertimbangan untuk memahami pengertian bahasa lebih jauh lagi
Ferdinan De Saussure telah membedakan tiga istilah pokok dalam teori
Bahasa. Pertama langue, yakni bahasa yang sama, seperti bahasa Arab atau
bahasa Perancis atau bahasa Inggris dan sebagainya. Kedua parole, yakni
ujaran atau pemakaian bahasa yang sama oleh individu, Ketiga langage,
yakni kemampuan berbahasa pada seseorang secara umum. Pembedaan ini
berkepentingan dalam kajian bahasa modern. Maka kajian bahasa itu
melampaui pemakain bahasa secara individual sampai ke fenomena bahasa
dalam aspek-aspeknya yang umum dan kolektif pada anggota-anggota
kelompok bahasa. Meskipun seseorang diberi keterampilan berbahasa dan
kemampuan berbahasa serta variasi dalam gaya penulisan, ia tidak
menggunakan semua kamus yang dikenal dalam bahasanya. la tidak
memanfaatkan segala kemungkinan konstruksi bahasa yang kondusif ketika
ia berbicara atau menulis bahasa.?’

Selain definisi Bahasa dalam perspektif arab perlu juga melihtar definisi
Bahasa dalam istilah bahasa Indonesia yang ternyata sama dengan istilah
lughah dalam bahasa Arab, selain itu ada juga istilah kokugo dalam bahasa
Jepang dan lain-lain. Istilah-istilah ini masing-masing mempunyai aspek
khusus sesuai dengan masyarakatnya, untuk menyebut unsur kebudayaan
yang sangat luas sehingga merupakan konsepsi yang tidak mudah dibatasi.
Pada dasarnya, definisi yang diberikan oleh bahasa itu hanyalah sebagian dari
hakekat wujud bahasa dan fungsinya.>*

3. Sejarah Linguistik Al-Qur’an

Ada banyak sekali literasi yang menyajikan sejarah linguistik dengan
banyak klasifikasi berbeda baik secara periodiasi yang garis besar maupun
merincikan periodeisasi dengan tokoh didalanya. Seperti Abdul Chaer yang
memperiodeisasi pertumbuhan dan perkembangan linguistik menjadi 4
bagian; (1) zaman Yunani (2) zaman Romawi (3) zaman pertengahan dan (4)
zaman renenaisans.” Sedangkan Ferdinand De Sausure, sebagaimana dikutip

22 N. Chomsky, 4spects of The Theory of Syntax, Massachustes: t.p., 1995, hal. 59.

2 Ahmad Royani dan Erta Mahyudin, Kajian Linguistik Bahasa Arab, Jakarta: Public
Institute Jakarta, 2020, hal. 28.

24 Umam, Chotibul Umam, Aspek-aspek Fundamental Dalam Mempelajari Bahasa
Arab, Bandung: Al-Ma‘arif, 1980, hal. 7.

25 Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014, hal. 333-345.



27

oleh Sakholid, menjelaskan bahwa pertumbuhan linguistik dapat dibagi
kepada tiga tahap: (1) tahap grama, (2) tahap filologi, dan (3) tahap
perbandingan. Adapun Syaf Sulaiman membaginya kepada (1) periode
permulaan, (2) periode perkembangan awal, (3) periode perkembangan lanjut
(4) periode pembaharuan awal, (5) periode pembaharuan lanjut, dan (6)
periode pembaharuan mutaakhir.?®

Selain tokoh-tokoh diatas yang telah memperiodeisasi perkembangan dan
pertumbuhan linguistik, yang terbaru ialah perspektif dari Royani dan
Mahyudi yang mengarisbesarkan sejarah linguistik menjadi 2 bagian, (1) tata
Bahasa Tradisional dan (2) linguistik modern (abad 19 dan abad 20).%’
Sebenarnya pendapat ini hanya menyimpulkan dari beberapa pandangan
terkait sejarah perkembangan linguistik secara garis besar.

Pada kesempatan ini peneliti merujuk pada periodeisasi yang telah di
kemukakan oleh Abdul Chaer, dengan mengkomparasikan beberapa pendapat
dari tokoh lain. Adapun klasifikasi periodeisasi pertumbuhan linguistik
menurut Abdul Chaer sebagai berikut:

a. Zaman Yunani

Studi Bahasa sejatinya pada zaman Yunani mempunyai Sejarah yang
sangat panjang, yakni kurang lebih dari abad ke 5 SM. Sampai kepada kurang
lebih sekitar 600 tahun. Adapun permasalahan yang terjadi pada zaman
Yunani ialah pertentangan antara fisis dan nomos serta pertentangan antara
analogi dan anomali.*® Pertentangan fisis dan nomos berkelut apakah bahasa
itu alami (fisis) yang maksudnya bahas itu mempunyai hubungan asal-usul,
sumber dalam prisip abadi dan tidak dapat diganti diluar manusia itu sendiri.
Atau bersifat konvesi (nomos) yang artinya makna-makna kata itu diperoleh
dari hasil-hasil tradisi atau kebiasaan-kebiasaan yang memungkinkan bisa
berubah.

Pada masa ini juga beberapa tokoh yang muncul seperti Plato (429-347
SM) yang disebut tatabahasawan pertama. Dia menganalisis bahasa sebagai
terurai si “pelaku” dan “Tindakan” (actor and action). Lalu muridnya Plato,
aristoteles (384-322 SM) secara lebih terperinci membagi ujaran menjadi
beberapa unsur dan digolongkan pada jenis-jenis kata (parts of speech).
Diperkenalkannya beberapa istilah seperti subject, predicate, gender, number,

26 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017,
hal. 13.

27 Ahmad Royani, dan Erta Mahyudin, Kajian Linguistik Bahasa Arab, Jakarta: Public
Institute Jakarta, 2020, hal. 61.

28 Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014, hal. 333.



28

case, person, tense, mood. Aliran dalam analisis bahasa yang demikian itu
lazim disebut sebagai aliran tradisionalisme.?’

Bersamaan dengan para tokoh Grik (Yunani), khususnya Plato dan
Aristoteles, di Timur pun nama Panini dari India perlu disebut dalam melihat
perkembangan studi bahasa. Karna pada 400 tahun SM, Panini seorang
sarjana Hindu telah menyusun lebih kurang 4000 pemerian (statement)
tentang struktur bahasa sanskerta dengan prinsip-prinsip dan gagasan-
gagasan yang masih dipakai dalam linguistik modern ini.*° Sedangkan di
Timur Tengah, ada Abu Bisyr Amr bin Utsman bin Qanbar Al-Bishri (760-
796) atau yang lebih dikenal dengan Sibawaih yang membuat penjelasan
rinci tentang bahasa Arab pada tahun 760 M dalam karya monumentalnya, al-
Kitab fi al-Nahw (The Book on Grammar). Sibawaih juga dikenal sebagai
penulis yang pertama kali membedakan antara bunyi dan fonem (sebagai unit
sistem linguistik).’!

b. Zaman Romawi

Perkembangan bahasa pada zaman Romawi ini intinya masih
berkelanjutan dari dari zaman Yunani, sejalan dengan runtuhnya peradaban
Yunani, dan munculnya kerajaan Romawi.>? Orang-orang Romawi banyak
mendapat pengalaman dari kemajuan Yunani sebelumnya. Tokoh-tokoh yang
terkenal pada zaman Romawi antara lain ialah Varro -dengan nama lain
Donatus- (400 M) dengan karyanya De Lingua Latina dan Priscian (500 M)
dengan karyanya Institutiones Grammaticae.*®

Dalam karyanya Varro menyinggung beberapa ulasan terkait
permasalahan bahasa pada masa sebelumnya di antaranya pertentangan
antara analogi dan anomali, etimologi, morfologi dan sintaksis. Sedangkan
Priscian Dalam bukunya [Institutiones Grammaticae yang jumlahnya
mencapai 18 jilid membahas beberapa persoalan yang menyangkut bahasa
Priscia, yaitu fonologi, morfologi dan sintaksis. Priscia kemudian dikenal
sebagai peletak dasar tata bahasa Priscia.>*

Menurut Pateda, pada masa Romawi, berkembang pula kebudayaan
Yunani yang disebut dengan hellenisme. Yaitu dimana ilmu pengetahuan

2 Siti Maria Ulfah, dan M. Kamal, “Linguistik Klasik Dan Modern,” dalam Jurnal
Bina Ilmi Cendikia, Vol. 2 No. 2 Tahun 2020.

30 A. Chaedar Al-Wasilah, Beberapa Madhab dan Dikotomi Teori Linguistik, Bandung:
Angkasa, 1985, hal. 87.

31 Roy Harris dan Talbot Taylor, Landmarks in Linguistic Thought Volume I: The
Western Tradition from Socrates to Saussure. London: Routledge, 1997, hal. 4.

32 Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014, hal. 338.

33 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017,
hal. 15.

34 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, hal. 15.



29

disoroti berdasarkan ajaran stoa. Ada tiga hal utama yang menonjol pada
kelompok stoa, yaitu: (1) pembedaan studi bahasa secara logika dan studi
bahasa secara gramatikal; (b) usaha menciptakan istilah teknis yang
berhubungan dengan bahasa; (c) pembedaan antara kaum Stoik®> dan
penganut Aristoteles.>®

¢. Zaman Pertengahan

Studi bahasa pada zaman pertengahan di Eropa mendapat perhatian
penuh terutama oleh para filsuf skolastik, dan bahasa Latin menjadi lingua
franca, yang menjadi ciri utama zaman pertengahan. Hal tersebut
dikarenakan dipakai sebagai bahasa gereja, bahasa diplomasi, dan bahasa
ilmu pengetahuan. Dari zaman pertengahan ini yang patut dibicarakan dalam
studi bahasa, antara lain, adalah peranan Kaum Modistae, Tata Bahasa
Spekulativa, dan Petrus Hispanus.>’

Kaum Modistae masih membicarakan antara fisis dan nomos, dan
pertentangan antara analogi dan anomali. Namun demikian, Kaum Modistae
menerima konsep analogi, karena mereka menganggap bahwa bahasa itu
reguler dan bersifat universal. Di samping itu, mereka memperhatikan secara
penuh aspek semantik sebagai dasar penyebutan defenisi-defenisi bentuk-
bentuk bahasa. Satu hal yang menunjuk kan perkembangan pesat pada masa
ini adalah bidang etimologi.

Tata bahasa spekulativa merupakan hasil integrasi diskripsi gramatikal
bahasa Latin ke dalam filsafat skolastik. Di antara beberapa pandangan Tata
bahasa spekulativa tentang bahasa adalah (1) kata tidak secara langsung
mewakili alam dari benda yang ditunjuk. Kata hanya mewakili hal adanya
benda itu dalam pelbagai cara, modus, subtansi, aksi, kualitas dan lain
sebagainya; (2) semua bahasa mempuyai kata untuk konsep yang sama.

Petrus Hispanus, tercatat sebagai tokoh berpengaruh dalam bidang bahasa
pada masa pertengahan. Seiring dengan prestasinya menulis buku yang diberi
judul “Summulae Logicales” yang membicarakan hal-hal sebagai berikut:
Pertama, Petrus Hispanus memasukkan psikologi dalam analisis makna
bahasa, kedua membedakan antara pengertian pada bentuk akar (signifikasi)
dan pengertian yang dikandung oleh imbuhan-imbuhan (kosignifikasi), ketiga
1a membedakan nomen kepada dua macam: nomen substantivium dan nomen
adjecvium, dan keempat ia membedakan partes orationes kepada
categorematik dan syntategorematik.®

35 Kaum Stoik adalah kelompok ahli filsafat yang berkembang pada permulaan abad ke-
4 SM.

3¢ Mansoer Pateda, Linguistik Sebuah Pengantar, Bandung: Angkasa, 1988, hal. 17.

37 Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014, hal. 341.

38 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017,
hal. 16-17.



30

d. Zaman Renaisans

Secara etimologi, renaisans berarti ‘lahir kembali’. Yaitu masa kehidupan
kembali usaha mempelajari zaman kuno (Yunani dan Romawi) baik
mengenai keseniannya, filsafat, dan sastra yang lahir pada abad 16 dan 17. %
Zaman Renaisans dianggap sebagai zaman pembukaan abad pemikiran abad
modern. Dalam sejarah studi bahasa ada dua hal pada zaman renaisans ini
yang menonjol yang perlu dicatat, yaitu: (1) selain menguasai bahasa Latin,
sarjana-sarjana pada waktu itu juga menguasai bahasa Yunani, Ibrani, dan
bahasa Arab, (2) selain bahasa Yunani, Latin, Ibrani, dan Arab, bahasa-
bahasa Eropa lainnya juga mendapat perhatian dalam bentuk pembahasan,
penyusunan tata bahasa, dan juga perbandingan.*’

Linguistik Arab berkembang pesat karena kedudukan bahasa Arab
sebagai bahasa kitab suci agama Islam, yaitu Quran; sedangkan bahasa kitab
suci itu, menurut pendapat kebanyakan wulama Islam, tidak boleh
diterjemahkan ke dalam bahasa lain. Ditafsirkan memang boleh, tetapi
diterjemahkan tidak. Ada dua aliran linguistik Arab, yaitu aliran Basra dan
aliran Kufah, yang namanya diambil sesuai dengan nama kota tempat
kedudukan para linguis itu. Aliran Basra mendapat pengaruh konsep analogi
dari zaman Yunani. Oleh karena itulah, mereka berpegang teguh pada
ketetapan dan kesistematisan bahasa Arab. Sebaliknya, aliran Kufah
memberikan perhatian kepada keanekaragaman bahasa; dan dalam beberapa
hal tampaknya mereka menganut paham anomali.

e. Zaman Modern

Setelah masa renaisans berlalu, muncul babak baru dalam perjalanan
sejarah perkembangan linguistik, yaitu munculnya tokoh Linguis
berkebangsaan Swiss, yaitu Ferdinand de Saussure (1857-1913 M).
Ferdinand de Saussure di anggap sebagai Bapak Linguistik Modern
berdasarkan pandangan-pandangannya yang dimuat di dalam karyanya yang
berjudul Course de Linguistique Generale. Beberapa pandangan modern
dimaksud adalah (1) telaah singkronik dan diakronik; (2) perbedaan Langue
dan parol; (3) perbedaan signifiant dan signifi, dan (4) hubungan sintagmatik
dan paradigmatik.*!

Kalau linguistik tradisional selalu menerapkan pola-pola tata bahasa
Yunani dan Latin dalam mendeskripsikan suatu bahasa, maka linguistik
strukturalis tidak lagi melakukan hal demikian. Linguistik strukturalis

39 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017,
hal. 16-17.

40 Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014, hal. 343.

4l Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017,
hal. 16-17.



31

berusaha mendeskripsikan suatu bahasa berdasarkan ciri atau sifat khas yang
dimiliki bahasa itu. Pandangan ini adalah sebagai akibat dari konsep-konsep
atau pandangan-pandangan baru terhadap bahasa dan studi bahasa yang
dikemukakan oleh Bapak Linguistik Modem, yaitu Ferdinand de Saussure.
Maka itu, dalam pembicaraan linguistik strukturalis ini, kita mulai dengan
tokoh tersebut, meskipun secara singkat dan sangat umum.*?

4. Aspek-aspek Linguistik Al-Qur’an

Aspek-aspek linguistik Al-Qur'an memainkan peran krusial dalam
memahami makna dan pesan yang terkandung di dalamnya, menjadikannya
tidak hanya sebuah kitab suci, tetapi juga merupakan karya sastra yang kaya.
Dari segi tata bahasa, pemilihan kata, hingga struktur kalimat, setiap elemen
dalam Al-Qur'an memiliki kedalaman yang mencerminkan keindahan dan
kebijaksanaan Ilahi.

Analisis terhadap aspek-aspek bahasa Al-Qur’an tentu merujuk kepada
teori linguistik Arab, sebab bahasa yang Al-Qur’an gunakan ialah bahasa
Arab. Oleh karnanya aspek-aspek linguisitik yang digunakan dalam
penelitian ini merujuk pada linguistik Arab sebagai berikut:

a. Aspek Fonetik

Dalam literatur-literatur berbahasa Arab fonetik disebut dengan 2l j:;
sebagai hasil serapan dari bahasa Inggris. Juga dalam banyak hal kata fonetik
diterjemahkan dengan g»\}iafﬁ\ {lj.f.% Kridalaksana mendefinisikan fonetik

dengan mengatakan “Ilmu yang menyelidiki, penghasilan, penyampaian, dan
penerimaan bunyi bahasa.”** Selain Kridalaksana, Samsuri mendefisinikan
fonetik dengan menyatakan “Suatu studi tentang bunyi-bunyi ujar.”*> Hal
yang sama, Verhaar mengungkapkan definisi fonetik dengan “Sebuah ilmu
yang melakukan penyelidikan bunyi-bunyi bahasa, tanpa memperhatikan
fungsinya untuk membedakan makna.”*®

b. Aspek Fonologi

42 Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014, hal. 346.

43 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017,
hal. 69.

4 Harimurti Kridalaksana, Kamus Linguistik, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2001,
hal. 57.

4 Samsuri, Analisis Bahasa, Jakarta: Erlangga, 1987, hal. 91.

46 J. W. M. Verhaar, Pengantar Lingguistik, Yogyakarta: Gajah Mada Universty Press,

1989, hal. 12.



32

Fonologi dalam bahasa Arab merupakan salah satu cabang linguistik Arab
yang harus dipelajari dengan seksama karena untuk studi tentang tataran ilmu
bahasa Arab selanjutnya. Fonologi termasuk di dalamnya fonetik dan
fonemik. Fonetik sendiri berarti bagian ilmu bahasa yang berhubungan erat
dengan fon (phone) yaitu bunyi bahasa pada umumnya, bunyi bahasa yang
tidak membedakan makna, bunyi bahasa yang tidak mempunyai fungsi.
Sedangkan fonologi/fonemik adalah bagian ilmu bahasa yang berhubungan
dengan fonem (phonem) yaitu bunyi-bunyi bahasa yang mampu membedakan
makna,bunyi-bunyi bahasa yang mempunyai fungsi.

Kata fonologi merupakan kata yang diserap dari bahasa Inggris, yaitu
phonology yang artinya sama dengan arti yang terdapat dalam bahasa
Indonesia, yaitu “Bidang ilmu linguistik yang menyelidiki bunyi-bunyi
bahasa menurut fungsinya.”®’ Dalam literatur-literatur berbahasa Arab,

fonologi disebut dengan L\"jjj:; sebagai serapan dari bahasa Inggris

(phonlogy). Namun, sering juga dipakai istilah rJa.:J\ ub«p‘)ﬂ (J:— atau (i.l.c
u\on\ uuUa 5 sebagai hasil terjemahan dari hakekat fonologi itu sendiri.

Umar seorang pakar bahasa dalam bukunya medefinisikan fonologi,
dengan mengatakan bahwa fonologi adalah:

S EAD kg b (s 5 allall 2 e Bl Gl o o S

“Cabang dari ilmu bahasa yang membahas fenomena-fenomena bunyi dari
segi fungsinya secara linguistik.”
Menurut Verhaar, fonologi adalah “Bidang khusus dalam linguistik yang
mengamati bunyi-bunyi suatu bahasa tertentu menurut fungsinya untuk
membedakan makna leksikal dalam bahasa tersebut.”*’ Definisi yang tidak
berbeda juga dikemukakan oleh Kridalaksana, yang dimaksud dengan
fonologi yaitu: “Bidang dalam linguistik yang menyelidiki bunyi-bunyi
bahasa menurut fungsinya.”°

c. Aspek Morfologis

47 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta :
Balai Pustaka, 1995, hal. 946.

4 Ahmad Mukhtar Umar, Dirdsdt al-Shout al-Lughawiy, Kairo: Alam al-Kutub, 1997,
hal. 66.

4 J. W. M. Verhaar, Pengantar Linguistik, Yogyakarta: Gajah Mada University Press,
1989, hal. 56.

0 Harimurti Kridalaksana, Kamus Linguistik, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2001,
hal. 57.



33

Secara etimologi, kata morfologi diserap dari bahasa Inggris yakni
morphology.”! Kata ini juga diserap oleh bahasa Arab, menjadi L5554 yang

berarti “ilmu bentuk kata”. Namun demikian, istilah yang paling paling
populer tentang morfologi dalam bahasa Arab adalah al-Nizamu al-Sarfiy
atau ’ilmu al-Isytigig® yaitu perubahan bentuk kata menjadi bermacam-
macam bentuk untuk mendapatkan makna yang berbeda-beda. Tanpa
perubahan dimaksud, makna yang berbeda itu tidak akan muncul.

Verhaar menyebutkan, morfologi berarti: “Bidang linguistik yang
mempelajari susunan bagian-bagian kata secara gramatikal.”>® Ramlan
menyebutkan, morfologi ialah “Bagian dari ilmu bahasa yang mempelajari
seluk-beluk bentuk kata serta fungsi perubahan-perubahan bentuk kata itu,
baik fungsi gramatik maupun semantik.”>*

Seperti dikemukakan sebelumnya, bahwa dalam bahasa Arab, kata dan
seluk-beluknya merupakan kajian ilmu saraf. Seperti dikemukakan Dahdah:

yahdl gl ez al g ) hods sl s ¢ Ea

“Pembahasan tentang proses pembentukan kata dan perubahannya ke dalam
berbagai bentuk sesuai dengan makna yang dimaksudkan. >

Beberapa definisi tentang morfologi di atas terlihat tidak ada perbedaan,
justru antara satu sama lain saling melengkapi. Dengan demikian, dapat
diketahui bahwa morfologi merupakan salah satu kajian linguistik yang
mempelajari  perubahan-perubahan kata dan bagian-bagiannya secara
gramatikal pada setiap bahasa. Dengan demikian, satuan terkecil dalam
morfologi adalah morfem (suku kata).

Morfologi adalah suatu ilmu yang meneliti satuan lingual yang disebut
morfem, misalnya awalan, akhiran, sisipan, dan lain sebagainya atau suatu
cabang ilmu bahasa yang bersama cabang-cabang ilmu bahasa lainnya dalam
mempelajari bahasa. Semuanya bertujuan mengetahui sifat dan ciri-ciri khas
bahasa yang dipelajarinya.

d. Aspek Sintaksis

51 John M. Echols, dan Hassan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia, Jakarta: Gramedia,
1996, hal. 386.

52 Tamam Hasan, al-Lugah al-‘Arabiyyah Ma’ndhd Wa Mabndhd, Kairo: Al-Ha’iah
Misriyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1979, hal. 81

53 J. W. M. Verhaar, Pengantar Lingguistik, Yogyakarta: Gajah Mada Universty Press,
1989, hal. 52.

5% Ramlan, M., Morfologi Suatu Tinjauan Deskriptif, Yogyakarta: CV. Cukaryono,
1983, hal. 17.

55 Antoine El-Dahdah, 4 Dictionary Universal Arabic Grammar Arabic-English, cet. I,
Beirut: Librairie Libanon, 1992, hal. 2



34

Secara etimologis, kata sintaksis berasal dari bahasa Yunani, terdiri dari
dua suku kata san dan fattein. San artinya ‘“dengan”, ftattein artinya
“menempatkan”. Kata ini kemudian diserap oleh bahasa Inggris menjadi
syntax,”® dengan arti ilmu kalimat. Dalam bahasa Indonesia disebut sintaksis
yang juga diduga kuat diserap dari bahasa Inggris, dengan arti ‘cabang
linguistik yang mempelajari susunan kalimat dan bagian-bagiannya’ atau
singkatnya disebut ilmu tata kalimat.’

Secara terminologis, Kridalaksana menjelaskan definisi sintaksis sebagai
“Pengaturan dan hubungan antara kata dengan kata, atau dengan satuan-
satuan yang lebih besar dari itu dalam bahasa.” Ia menambahkan, bahwa
“Satuan terkecil dalam bagian ini (sintaksis) adalah kata”.>®

Menurut Dawud /lmu Nahwu (sintaksis) adalah:

sl o6 o sl i 3 SIS g bt ) el o
“Kajian tentang hubungan yang mengaitkan antara beberapa kata dalam
satu kalimat serta menjelaskan fungsinya”.> Sedikit berbeda dengan definisi

di atas, Dahdah menyebutkan bahwa 5>=J\ (il.c adalah:
AL 3 SIS w5 35 Gl B SR sl sl 3 S

“Mengkaji tentang akhiran kata baik berubah atau tidak serta
menganalisis posisi kata dalam kalimat”.*° Jika Dawud menitikberatkan
pembahasan nahwu pada hubungan gramatikal antar kata dalam kalimat,
maka El-Dahdah berfokus pada perubahan baris akhir pada setiap kata dalam
kalimat. Perubahan baris akhir dimaksud yang nota bene merupakan akibat
dari hubungan gramatikal dimaksud. Dengan demikian, kedua defnisi ini
menjadi saling melengkapi.

Sintaksis adalah suatu ilmu yang meneliti bagian kalimat yang tidak
diteliti oleh morfologi. Sintaksis tidak hanya mempelajari i 7db saja tetapi
juga membahas masalah- masalah penting yang berkaitan dengan fungsi,
kedudukan, dan jabatan kata-kata dalam kalimat. Oleh karena itu, sintaksis
ini berhubungan erat dengan morfologi yang membentuk kalimat sempurna.
Karena erat hubungannya, maka kedua ilmu tersebut sering disebut gawa ‘-
dul-lughah atau gramatika.

56 John M. Echols, dan Hassan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia, Jakarta: Gramedia,
1996, hal. 575.

57 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta:
Balai Pustaka, 1995, hal. 946.

58 Harimurti Kridalaksana, Kamus Linguistik, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2001,
hal. 199.

59 Muhammad Dawud., al-‘Arabiyyah Wa ‘Ilmu al-Lughah al-Hadits, Kairo: Dar al-
Gharib, 2001, hal. 168.

60 Antoine El-Dahdah, 4 Dictionary Universal Arabic Grammar Arabic-English, cet. I,
Beirut: Librairie Libanon, 1992, hal. 2



35

e. Aspek Semantik

Secara etimologi, “semantik” (bahasa Indonesia) di serap dari bahasa
Inggris, yaitu “semantics” yang berarti studi tentang makna (meaning:
Inggris). Dalam beberapa literatur berbahasa Arab disiplin ilmu ini disebut

dengan berbagai istilah, yaitu sYI (‘;.L; dan L_g'v‘»“ (;J& bahkan disebut Juzlie

sebagai kata pungutan dari bahasa Inggris (semantics) atau Prancis
(semantique). Isitilah semantik pertama sekali muncul pada tahun 1883 M.
oleh ilmuan Prancis yang bernama Breal, melaui artikelnya yang diberi judul:
“Le Lois Intellectuelles du Language”.

Semantik adalah suatu ilmu yang meneliti tentang makna (arti). Macam-
macam semantik itu meliputi: (a) semantic leksikal, yaitu makna kata itu
sendiri, (b) semantic gramatikal yang terdiri dari dua macam, yaitu: (1)
morfemis, yaitu makna dari morfem-morfem, dan (2) sintaksis, yaitu makna
peran-perannya, (c) semantik kalimat, yaitu semua yang termasuk semantik,
tetapi bukan semantik leksikal dan gramatikal, dan (d) semantik maksud,
yaitu makna yang tergantung pada maksud pengujar.

Beberapa definisi di atas terhimpun dalam definisi semantik N (J:— yang

\

4

dikemukakan oleh Umar, yaitu:
3508 o D e e 158 S (b i b gl o s L
R

“Semantik adalah studi tentang makna, atau ilmu yang mempelajari tentang
makna, atau merupakan cabang linguistik yang mengkaji tentang teori
makna” %!

Memperhatikan beberapa definisi di atas dapat diketahui bahwa semantik
adalah bagian dari kajian linguistik yang menjadikan makna sebagai obyek

kajiannya. Sekali lagi, obyek kajian semantik adalah makna.

f. Aspek Stilistika

NI sund

oo

Stilistik adalah pembahasan tentang gaya bahasa dan perbedaannya karena
perbedaan macamnya dan waktunya, cara-cara yang digunakan dan
dikembangkan serta aturan aturannya. Ada tiga pembahasan dalam stilistik,
yaitu: (a) mempelajari kaidah-kaidah gaya bahasa yang digunakan dalam
percakapan dan tulisan, (b) mempelajari gaya bahasa dengan perkembangan

6 Ahmad Mukhtar Umar, ‘Ilm al-Dildlah, Kuwait: Maktabah DAar al-‘Arabiyah 1i al-
Nasr wa al-Tauz1’, 1982, hal. 11.



36

dan aturan-aturannya, (c) mempelajari gaya bahasa secara historik, analitik,
dan komparatif.®

Kelima aspek tersebut di atas, yang empat aspek, yaitu fonologi,
morfologi, sintaksis, semantik, berhubungan langsung dengan bahasa.
Adapun yang satu aspek, yaitu stilistik, tidak berhubungan langsung dengan
bahasa, tetapi sebagai pemanis dan sangat membantu dalam meluruskan arti
maupun pengertian yang dimaksud. Urutan aspek-aspek tersebut di atas
bukanlah urutan kepentingan, tetapi urutan secara logika. Morfologi
diletakkan setelah fonologi, karena pembahasanya tergantung pada hasil
pembahasan bunyi. Di saat itu pula morfologi akan membantu sintaksis
dalam menjelaskan problematikanya. Maka dari itu, morfologi dianggap
sebagai pengantar dari studi sintaksis atau kedua-duanya berjalan bersama-
sama dalam mencapai satu tujuan, yaitu membentuk suatu kalimat sempurna
dan saling kait mengait serta tidak bisa dipisah-pisahkan satu dengan lainnya.

5. Semantik Al-Qur’an

Ketika membicarakan tentang Al-Qur’an, kita tidak akan bisa lepas dari
bahasa yang digunakan karena Al-Qur’an menggunakan bahasa sebagai
media komunikasi terhadap pembacanya. Abu Zaid berkata: “Ketika
mewahyukan al-Qur’an kepada Rasulullah saw, Allah memilih sistem bahasa
tertentu sesuai dengan penerima petamanya. Pemilihan bahasa ini tidak
berangkat dari ruang kosong. Sebab, bahasa adalah perangkat sosial yang
paling penting dalam menangkap dan mengorganisasi dunia.”®® Dengan
demikian, kerangka komunikasi dalam bingkai ini terdiri dari: Tuhan sebagai
komunikator aktif yang mengirimkan pesan, Muhammad saw. sebagai
komunikator pasif, dan bahasa Arab sebagai kode komunikasi.** Hal senada
juga disampaikan Syahrur yang berpendapat bahwa bahasa adalah satu-
satunya media yang paling memungkinkan untuk menyampaikan wahyu.
Wahyu Al-Qur’an berada pada wilayah yang tidak dapat dipahami manusia
sebelum ia menempati media bahasanya.®

Dari pendapat di atas dapat diketahui bahwa bahasa memiliki peranan
penting dalam penyampaian wahyu dan ajaran agama. Bahasa juga
merupakan media efektif untuk memberikan pengetahuan kepada orang lain.
Oleh karena itu, ketika ingin memahami Al-Qur’an, seseorang harus

62 Chotibul Umam Umam, Aspek-aspek Fundamental Dalam Mempelajari Bahasa
Arab, Bandung: Al-Ma‘arif, 1980, hal. 36-37.

6 Nasr Hamid Abu Zaid, Tekstualitas Al-Qur’an, diterjemahkan oleh Khoiron
Nahdliyin, Yogyakarta: LKiS, 2005, hal. 19.

4 M. Nur Kholis Setiawan, A/-Qur’an Kitab Sastra terbesar, Yogyakarta: Elsaq Press,
2006, hal. 2.

8 Ahmad Zaki Mubarok, Pendekatan Strukturalisme Linguistik Dalam Tafsir Al-
Qur’an Kontemporer “ala” M. Syahrur, Yogyakarta: eLSAQ, 2007, hal. 206.



37

memahami bahasa yang dipakai oleh Al-Qur’an, mengetahui dengan jelas
makna-makna yang terkandung di dalamnya sehingga didapatkan
pengetahuan murni yang bisa diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.

Setelah definisi semantik diutarakan peneliti melihat adanya penggunaan
semantik yang lebih konseptual terkait semantik Al-Qur’an. Hal tersebut
dijelaskan oleh Wahyu Hanafi seorang akademisi yang cukup fokus dalam
dunia linguistik dan penafsiran Al-Qur’an. Menurutnya semantik merupakan
disiplin ilmu yang mengkaji tentang mana bahasa, bahasa disini bisa
diartikan berupa bahasa lisan maupun tulisan. Namun objek bahasa tulis
cenderung lebih sering dipakai dalam studi semantik, tidak lain karena
bahasa tulis merupakan bahasa non-verbal yang harus dipahami pembaca
tanpa kehadiran komunikator aktif secara langsung. Studi semantik tidak
hanya berhenti pada satu wilayah kebahasaan saja, dalam studi Islam, banyak
sarjana muslim menggunakan pendekatan semantik dalam menganalisis kitab
suci Al-Qur’an.%¢

Dalam kajian ilmu Al-Qur’an, Al-Qur’an dinilai sebagai kitab klasik yang
berisi kumpulan wahyu yang memiliki keagungan sastra, bahkan karya sastra
ideal itu sendiri. Ia merupakan mukjizat sesuai QS. Al-Isra’ 17: 18, yang letak
kemukjizatannya tidak hanya terletak pada isinya, tetapi juga keindahan
bahasanya.’’ Al-Qur’an merupakan kalam Tuhan yang masih berbentuk
simbolik, jika ingin memahami bahasa Al-Qur’an tentu saja harus memahami
bahasa yang ada pada Al-Qur’an. Susunan Al-Qur’an secara linguistik dari
yang terkecil bermula dari suara/ fonem, kemudian unsur fonem berkumpul
menjadi sebuah kata/ frasa, unsur frasa berkumpul menjadi sebuah kalimat/
klausa, dan menghimpun menjadi sebuah ayat. Tiap-tiap ayat memiliki
beberapa unsur kata, yang mana tiap kata memiliki makna yang berbeda-
beda.®®

Menurut al-Jahiz, yang dikutip oleh Syihabuddin Qalyuby Al-Qur’an telah
memilih kata dengan perhatian khusus. Ia memilih dengan cermat untuk
menunjukkan makna-makna yang tepat. Kadang, bisa dijumpai dua kata
secara denotatif bermakna sama, akan tetapi salah satunya lebih berhak
menunjukkan makna itu dari yang lainnya. Sebagaimana strukturasi Qur’ani
memiliki kepiawaian dalam menempatkan kata pada tempatnya dalam tema
yang dikehendakinya. Sebagaimana ia juga memiliki keistimewaan
keindahan dalam seleksi dan memelihara perbedaan di antara kata-kata. Oleh
karena itu kata-kata yang bermiripan makna (sinonim) tidaklah menunjukkan

% Wahyu Hanafi Putra, Linguistik Al-Qur’an Membedah Makna Dalam Konvensi
Bahasa, Indramayu: Penerbit Adab, 2020, hal. 83.

67 Sukron Kamil, Teori Kritik Sastra Arab; Klasik & Modern, Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 2012, hal. 144.

%  Mohammed Arkoun, Kajian Kontemporer Al-Qur’an, diterjemahkan oleh
Hidayatullah, Bandung: Penerbit Pustaka, 1998, hal. 93-94.



38

makna yang sama, tetapi sesungguhnya untuk menunjukkan makna-makna
yang berbeda-beda.®” Dari situlah timbul arti penting studi semantik dalam
penafsiran Al-Qur’an agar maksud ayat bisa tercapai kepada pembaca. Studi
semantik dalam penafsiran Al-Qur’an tentunya tidak lepas dari dominasi
linguistik yang berlaku pula. Namun perlu dicatat, menggunakan pendekatan
semantik dalam menginterpretasikan Al-Qur’an tentu saja harus dibantu
dengan disiplin ilmu-ilmu yang lain.

Dalam pendekatan semantik untuk wacana studi Al-Qur’an juga dilakukan
oleh sarjana kontemporer Toshihiko Izutsu. Sebagai contoh, Izutsu ketika
menerapkan analisis semantiknya terhadap kata kunci® yang merupakan
fokus tertinggi dalam Al-Qur’an, yaitu kata 4//ah. Secara historis, kata Allah
telah dikenal oleh orang Arab sebelum datangnya Islam, dengan makna dasar
yang sama, yaitu Tuhan. Hanya saja, ketika kata Allah ini ditempatkan dalam
medan yang berbeda, maka makna relasionalnya pun berbeda. Dalam medan
masyarakat Jahiliyah, kata Allah mempunyai makna Tuhan tertinggi di atas
tingkatan berhala-berhala. Sedangkan dalam sistem Islam, kata Allah ini
mulai dipakai sebagai nama Tuhan dalam wahyu Islam. Izutsu memberikan
pengertian semantik Al-Qur’an dengan kajian analitik terhadap istilah-istilah
kunci yang terdapat di dalam Al-Qur’an dengan menggunakan bahasa Al-
Qur’an agar diketahui weltanchaung Al-Qur’an, yaitu visi Qur’ani tentang
alam semesta.”®

Penggunaan semantik sebagai paradigma dalam penelitian Al-Qur’an pada
hakikatnya bertujuan untuk mengungkapkan konsepsi makna yang tepat bagi
setiap istilah atau kata dalam Al-Qur’an dengan memperhatikan makna dasar
sesuai dengan weltanscahuung. Untuk mengurai pemaknaan yang tepat
sesuai dengan teks, konteks, dan pragmatiknya. Sementara sebagai instrumen
analisis dipertimbangkan karena memiliki keuntungan strategis untuk
memahami variasi dan konteks makna kata dari kata-kata kunci (key term)
dalam al-Qur’an. untuk itu dalam hal ini semantik memberikan sejumlah
prosedur dalam mengurai keragaman substansi makna bahasa Arab (Al-
Qur’an), dimana penekanan tujuannya adalah untuk menyelaraskan makna
Al-Qur’an sesuai dengan konteks pragmatiknya dan dinamika
historikalitasnya serta penyelarasan makna dalam konteks dialektika
universalitas makna dan lokalitas pemahaman dan penafsiran Al-Qur’an.”!

% Syihabuddin Qalyubi, ‘IIm al-Uslib: Stilistika Bahasa dan Sastra Arab, Yogyakarta:
Karya Media, 2013, hal. 35.

0 Toshihiko Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia: Pendekatan Semantik dalam al-
Qur’an. Yogyakarta: Tiara Wacana, 1997, hal. 3.

' Beni Ahmad Saebani dan Yayan Rahtikawati, Mefodologi Tafsir Al-Qur’an
Strukturalisme, Semantik, Semiotik, & Hermeneutik, Bandung: Pustaka Setia, 2013, hal. 265.



39

6. Perspektif Kritik Sastra Terhadap Linguistik Al-Qur’an

Secara bahasa, nagd atau kritik berarti penelitian, analisis, pengecekan,
pembedaan yang baik dan yang buruk, penampakan hal yang buruk, dan
diskusi. Dalam bahasa Yunani, kata naqd atau kritik yang berasal dari kata
krites’”? (hakim) berarti menghakimi, membandingkan, atau menimbang.”
Berdasarkan arti leksikal itulah, kata nagd atau kritik biasanya didefinisikan
sebagai proses meneliti apa saja, membedakan antara karakternya yang baik
dan yang buruk, dan menilainya sesuai dengan ukuran-ukuran tertentu. Kata
kritik, karena itu, mengandung makna apresiasi secara proporsional terhadap
suatu objek dengan cara memujinya dan menjelekkannya. Kata ini berbeda
dalam bahasa keseharian bahasa lisan) Indonesia popular yang mengalami
penyempitan makna, yaitu makna menjelekkan suatu objek tertentu,
walaupun makna ini juga menjadi bagian dari makna leksikal kritik.
Sementara kata adab bagian kritik sastra menunjuk pada pengertian al-adab
al-insydi (sastra kreatif/imajinatif).”

Dalam bahasa Arab sastra disebut ‘adab Bentuk (plural)-nya adalah Adab.
Secara leksikal kata adab selain sastra juga sopan santun tata cara, filologi,
kemanusiaan, kultur dan ilmu humaniora.”> Dalam arti kesusastraan, ‘adab
(sastra) terbagi ke dalam dua bagian besar: al-adab al-washfi (sastra
deskriptif/nonimajinatif/nonfiksi) dan al-adab al-insya'i (sastra kreatif/fiksi).
al-Adab al-washfi sering disebut juga dengan al-ulim al- ddabiyyah. al-
Adab al-washfi terdiri dari tiga bagian: sejarah sastra (tarikh adab), kritik
sastra (naqd al-adab), dan teori sastra (nazhariyyat al-adab).”®

Adapun al-adab al-insydi adalah ekspresi bahasa yang indah dalam bentuk
puisi, prosa, atau drama yang menggunakan gaya bahasa yang berbeda dari
gaya bahasa biasa, karena mengandung aspek estetika bentuk dan makna
(memuat rasa, imajinasi, dan pikiran), sehingga memengaruhi terutama rasa,
bahkan juga pikiran penikmatnya (pembaca atau pendengar) dan kekuatan isi
sebagiannya mengajak mereka pada hal-hal etis. Adab atau sastra dalam hal
ini adalah bukan saja seni yang mengeksploitasi bahasa sebagai medianya,
sebagaimana seni lukis yang menggunakan kanvas dan cat sebagai medianya,
tetapi juga mengandung aspek estetika makna, baik dalam arti imajinasi, rasa,

2 Hans Wehr, 4 Dictionary of Modern Written Arabic, London: George Allen & Unwa
Ltd, 1971, hal. 990.

73 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir, Kamus Arab Indonesia. Surabaya: Pustaka
Progresif, 1997, hal. 1452.

" Sukron Kamil, Teori Kritik Sastra Arab; Klasik & Modern, Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 2012, hal. 52.

5> Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir; Kamus Arab Indonesia. Surabaya: Pustaka
Progresif, 1997, hal. 12-13.

76 Ahmad al-Syayib, Ushil al-Nagd al-Adabi, Kairo: Maktabah al-Nahdhah al-
Mishriyyah, 1964, hal. 9.



40

dan juga pikiran (filsafat). Karena itu, sastra yang tidak mengandung dua
aspek tersebut dianggap rendah.”’

Kritik  sastra adalah bagian dari al-adab  al-washfi  yang
memperbincangkan pemahaman, penghayatan, penafsiran, dan penilaian
terhadap karya sastra. Teori sastra ialah bagian al-adab al-washfi yang
membicarakan pengertian-pengertian dasar tentang sastra, unsur-unsur yang
membangun karya sastra, jenis-jenis sastra, dan perkembangan serta
kerangka pemikiran para pakar tentang apa yang mereka namakan sastra dan
cara mengkajinya. Sementara sejarah sastra ialah bagian al-adab al-washfi
yang memperlihatkan perkembangan karya sastra (kontinuitas dan perubahan
sastra sepanjang sejarah), tokoh-tokoh, dan ciri-ciri dari masing-masing tahap
perkembangan tersebut.”®

Berdasarkan penjelasan dua kata di atas, naqd al-adab atau kritik sastra
berarti pengkajian terhadap karya sastra yang menganalisis dan
menjelaskannya agar bisa dipahami dan dinikmati pembaca dan kemudian
menilainya secara objektif. Kritik sastra merupakan kajian yang
memperbincangkan tentang pemahaman, penghayatan, penafsiran, dan
penilaian terhadap karya sastra.” Dalam dispilin ilmu sastra, naqd adab atau
kritik sastra merupakan salah satu dari tiga bagian ilmu sastra yang terdiri
dari teori sastra (nazariyyat al-adab), sejarah sastra (tdrikh al-adab), dan
kritik sastra (naqd al-adab).

Ketiga bagian ilmu sastra tersebut saling berkaitan dan ketergantungan
antara satu dengan yang lainya. Kritik sastra, misalnya tidak akan mencapai
sasaran apabila teori dan sejarah sastra tidak dijadikan landasan berpijak.
Demikian pula dengan teori sastra dan sejarah sastra, karena teori sastra tidak
akan pernah sempurna tanpa bantuan sejarah dan kritik sastra sepan- jang
zaman. Hal yang sama terjadi juga dalam sejarah sastra, karena sejarah sastra
tidak dapat dipaparkan apabila teori dan kritik sastra tidak jelas.

Pada perjalanannya kritik sastra mendapati periode emas pada abad ke 5
Hiriyyah. Kritik sastra banyak memusatkan perhatiannya pada kemu’jizatan
puitika Al-Qur’an dan aspe estetika bayan. Pada masa itu ada beberapa
kritikus yang lahir dalam menghiasi masa keemasan kritik sastra diantaranya
Ibnu Rasyiq al-Qairawani yang menulis al-Umdah fi Mahdsin al-Syi’ri wa
Adabihi wa Nadqdihi dan karya yang cukup fenomena dari ‘Abdu al-Qahir

77 Sukron Kamil, Teori Kritik Sastra Arab; Klasik & Modern, Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 2012, hal. 6.

8 Ahmad al-Syayib, Ushill al-Naqd al-Adabi, Kairo: Maktabah al-Nahdhah al-
Mishriyyah, 1964, hal. 9.

" Abdu al-Basit Abdu al-Razaq Badr, Al-Naqd Al-Adabi, Riyadh: Kerajaan Saudi
Arabia, t.th, hal. 90.

80 Rene Wallek, dan Austin Warren, Teori Kesusastraan, diterjemahkan oleh Melani
Budiantara, Jakarta: Gramedia, 1995, hal. 37-46.



41

al-Jurjani yang menguasai teori sastra Plato dan Aristotels dan menulis buku
yang terkenal daldil al-I'’jaz wa Asrdr al-Baldghah.®!

Dari perjalanannya kritik sastra Nampak terlihat dengan jelas bahwa
penggunaan kritik sastra jika dikaitkan pada disiplin ilmu linguistik, kritik
sastra berfokus pada kajian-kajian cabang linguistik semantik yang mengulas
terhadap pemaknaan dalam Al-Qur’an. Sehingga pecapaian kritik sastra akan
sangat berperan terhadap pemaknaan yang relevan terhadap Al-Qur’an.
Dengan demikian kritik sastra akan angat berpotensial untuk menjadi
pedoman dalam penafsiran Al-Qur’an dalam sudt pandang linguistik.e

B. Linguistik Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Ilmiah

Para linguis Arab telah sepakat bahwa kehadiran Al-Qur’an telah menjadi
titik permulaan dalam terbentuknya tatanan bahasa Arab yang ideal.
Meskipun di tanah Arab pada zaman jahiliyyah banyak menjadikan tradisi
syair-syair sebagai sebuah keagungan nilai sosial dan spiritual. Tentu hal
tersebut menggambarkan bahwa bahasa Arab sudah cukup kaya dengan
kajian ilmu bahasanya. Akan tetapi kehadiran Al-Qur’an yang cukup
signifikan keterpengaruahannya terhadap bahasa Arab telah banyak
membuka pintu-pintu khazanah ilmu kebahasaan yang lebih baik lagi.

Wahyu Hanafi dalam bukunya memberikan pendapat bahwa pada era
kontemporer ini, para pemikir Islam maupun filsuf kontemporer yang
diantaranya seperti Ali Syariati, Arkoun, dan Syahrur, mereka memahami
fenomena kajian bahasa Al-Qur’an secara multidisipliner, dalam artian kajian
stdi bhasa Al-Qur’an saat ini dirkonsolusikan dengan keilmuan linguistik
makro, maupun ilmu-ilmu humaniora.®? Dari pendapat tersebut menjadikan
bahwa kajian linguistik telah membuka celah kedisiplinan ilmu Al-Qur’an
dalam sudut pandang ilmu kebahasaan.

Dalam memperkuat kajian kebahasaan yang maksud kedalam kajian Al-
Qur’an Wahyu Hanafi memberikan penjelasan bahwa relativitas penafsiran
Al-Qur’an menjadi peran penting bagi linguistik. Struktur-struktur bahasa
yang telah terbentuk secara latent maupun manifest, akan membuahkan
sintesa makna semantis. Kebutuhan unsur-unsur dalam representasi makna
harus didialogkan sedemikian rupa sehingga membentuk kesatuan yang
elektik. Tidak hanya itu, penyajian data dan tahap analisis harus dikemas
secara sistematis jika menghendaki representasi makna yang valid. Secara
kohei, keatuan ayat dan pertikel dalam teks Al-Qur’an tersusun secara
sistematis. Sehingga konstruksi bahasa memerlukan tahapan dan prosedur
penlitian yang baik. Dengan demikian, tekstualitas Al-Qur’an akan

81 Sukron Kamil, Teori Kritik Sastra Arab; Klasik & Modern, Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 2012, hal. 6.

82 Wahyu Hanafi Putra, Linguistik Al-Qur’an Membedah Makna Dalam Konvensi
Bahasa, Indramayu: Penerbit Adab, 2020, hal. 49.



42

menempati posisi yang tinggi karena mampu menjadi register bagi keilmuan
linguistik dalam mengkaji fnomena bahasa Al-Qur’an secara ilmiah.*?

1. Karakteristik dan Dimensi Linguistik dalam Tafsir Al-Qur’an

Al-Qur’an yang sebagai kitab suci memiliki karakteristik dan dimensi
yang berbeda dibanding kitab samawi yang lainnya. Salah satu karakteristik
yang dimiliki Al-Qur’an adalah memiliki gaya bahasa, sasta yang indah serta
ekspresi puitisnya yang unik jika dikaji secara metodologi keilmuan yang
mapan. Tentu hal tersebut menjadi gaya bahasa Al-Qur’an yang tidak bisa
ditandingi oleh kalangan siapapun termasuk para linguis dan ahli sastra dan
orang Arab sendiri yang menggunakan bahasa Arab itu sendiri. Nurcholish
Majid mengutarakan bahwa bahasa yang digunakan Al-Qur’an emang tidak
sama dengan us/ub yang digunakan dalam bahasa Arab sehari-hari, bahkan
bahasa Arab digunakan dalam sabda-sabda nabi pun berbeda. Dalam
pandangan bahwa bahasa Arab sebagai bahasa Al-Qur’an lebih merupakan
soal teknis penyampaian pesan dari pada nilai itu ditunjangan oleh
keterangan Al-Qur’an itu sendiri, yaitu keterangan karena Nabi Muhammas
saw adalah seorang Arab, maka mustahil Allah swt mewahyukan ajaran-Nya
dengan bahasa selain bahasa arab.

Selain dari pengunaan bahasa Al-Qur’an diatas, Al-Qur’an juga mampu
mengkonstruksikan komunikasi menjadi lebih indah dan rapih sehigga
menimbulkan efek makna yang sangat dinamis. Dengan demikian
membuktikan bahwa Al-Qur’an merupakan salah satu kitab yang tidak
mempunyai nilai banding dengan kitab samawi yang lainnya. Akan tetapi
dengan keindahan tersebut tidak sepenunya manusia mengerti akan firman
Tuhan yang terdapat pada Al-Qur’an, jika tidak melalui penafsiran-penafsiran
terhadap makna yang ada didalamnya. Bahasa Al-Qur’an juga sejatinya
memiliki bahasa yang bersifat simboli yang menjadi pusat perhatian bagi
para akademisi baik dari golongan para pakar penafsir maupun para pakar
linguis untuk lebih bisa mengkaji dengan beragam pendekatan.

Sebagaimana al-Zarkasyi yang memcoba memberikan penjelaa terkait
kemampuan manusia dalam menangkap firman Tuhannya, ia mengatakan
bahwa jika seseorang dikaruniai untuk memahami suatu ayat dari Al-Qur’an
dengan seribu pemahaman, niscaya kandungan makna Al-Qur’an tidak akan
habis, karna Al-Qur’an adalah kalamu Allah yang tiada batas, dan tidak
mungkin dijangkau dengan kamampuan manusia yang terbatas. Al-Qur’an
diturunkan berdasarkan /lisan al-‘Arab, yang berarti bahasa Arab memiliki

8 Wahyu Hanafi Putra, Linguistik Al-Qur’an Membedah Makna Dalam Konvensi
Bahasa, Indramayu: Penerbit Adab, 2020, hal. 50.

8 Nurcholish Majid, Islam dan Dokrtrin Peradaban; Sebuah Telaah Kritis Tentang
Mazhab Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemoderatan, Jakarta: Paramadina, 1992, hal. 365.



43

keistimewaan yang tidak dimiliki oleh bahsa lainnya, seperti halnya Al-
Qur’an mampu merangkul bahasa Arab dari brbagai aspek bagi sisi akidah,
akhlak dan berbagai aspek kehidupan.®’

Keindahan bahasa Al-Qur’an yang sedemikian indahnya, tampaknya
belum dinikmati secara menyeluruh oleh umat Islam pada umumnya. Sebab
untuk dapat menikmati keindahan bahasa Al-Qur’an diperlukan penguasaan
ilmu bahasa Arab. Keindahan bahasa Al-Qur’an belum mendapat perhatian
para ulama dan cendekiawan. Berbagai kitab tafsir AlI-Qur’an yang muncul
sejak akhir abad ke-2 H sesuai dengan kondisi zaman lebih banyak
membahas persoalan jurisprudensi Islam (figih), makna kata, maksud kalimat
dan persoalan linguistik lainnya, terutama sintaksis dan morfologi.
Sebaliknya, keindahan seni dan bahasa yang ada di dalamnya tidak dibahas
oleh para penafsir.3°

Keindahan bahasa Al-Qur’an yang demikian bisa dijadikan pegangan guna
reinterpretasi ayat-ayat Al-Qur’an. Berbagai persoalan yang termuat dalam
Al-Qur’an akan mudah diteliti dengan menimbang penguasaan ilmu bahasa
yang dimiliki interpreter. Susunan bacaan Al-Qur’an akan selalu dinamis
tergantung ideologi yang dimiliki interpreter. Menafsirkan gaya bahasa Al-
Qur’an cenderung lebih mudah dibanding menafsirkan isi kandungan Al-
Qur’an. Menafsirkan gaya bahasa Al-Qur’an lebih menekankan pada aspek-
aspek kesusastraan Al-Qur’an dengan berbagai pendekatan linguistik agar
mendapatkan reproduksi ulang makna yang selalu dinamis. Dengan
demikian, hakikat kemukjizatan Al-Qur’an bersifat relatif, tergantung dari
sisi apakah seseorang itu menilai. Jika seseorang menilai dari sisi bahasa dan
kesusastraan yang dimiliki Al-Qur’an, maka pendekatan yang harus
digunakan adalah analisis bahasa. Dan jika seseorang menilai kemukjizatan
Al-Qur’an dari sisi ontologi dan epistemologinya, maka Al-Qur’an sebagai
penyempurna kitab samawi yang lain.®’

2. Eksplanasi Pendekatan Linguistik Dalam Penafsiran Al-Qur’an

Kajian Al-Qur’an dengan pendekatan kebahasaan dalam konteks
mengetahui makna-makna kosa kata di setiap ayat cukup baik dan
bermanfaat bagi para pembaca tafsir, karena menampilkan nuansa
kebahasaan yang cukup kental dan menambah perbendaharaan dan
pemahaman kebahasaan para pembaca. Akan tetapi, penekanan yang cukup
kuat pada analisis bahasa dapat menciptakan resiko baru di mana para

8 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, al-Burhdn fi Uliim al-Qur’an, Jilid 1, Beirut:
Dar al-Fikr, 1987, hal. 29.

8 Agus Tricahyo, Metafora Dalam Al-Qur’an; Melacak Ayat-Ayat Metaforis Dalam Al-
Qur’an, Ponorogo: STAIN Po Press, 2009, hal. 3-4.

87 Wahyu Hanafi Putra, Linguistik Al-Qur’an Membedah Makna Dalam Konvensi
Bahasa, Indramayu: Penerbit Adab, 2020, hal. 50.



44

pembaca akan berlama-lama memahami bahasa Arab dan kesulitan dalam
menangkap dan memahami pesan-pesan dasar Al-Qur’an.®

Jika melihat lintas kajian penafsiran Al-Qur’an tentu kajian linguistik
juga memiliki pedekatan dan metode dalan studi ilmiah yang mapan dalam
mengulas representasi makna Al-Qur’an terkait penafsirannya. Pendekatan
dan metode tersebut merupakan salah satu prosedur yang harus ada dalam
studi ilmiah, begitu juga dalam studi bahasa. Dalam analisis pendekatan
kebahasaan berikut ini pendekatan kebahasaan yang cukup popular di
beberapa kalangan para penafsir Al-Qur’an, seperti Toshiko Izutsu. Adapun
pendekatan kebahasaan tersebut ialah pendekatan sinkronik, pendekatan
diakronik, dan pendekatan pankronik.

Pertama pedekatan sinkronik, ialah pendekatan yang mempelajari
bahasa hanya dengan suatu kurun waktu tertentu.® Misalnya, mengkaji
bahasa Indonesia pada tahun empat puluhan, bahasa Inggris pada zaman
Shakespeare, atau bahasa Arab pada masa Nabi Muhammad. Kajian
linguistik sinkronik ini juga biasa disebut linguistik deskriptif, karena
berupaya mendeskripsikan bahasa secara apa adanya pada suatu masa
tertentu.”® analisis bahasa yang mendasarkan pada pendekatan ini
menggunakan prinsip kesezamanan atau kesesaatan sebagai pegangannya.
Unsur kesejarahan sama sekali tidak menjadi perhatian, bahkan cendrung
diabaikan. Akan tetapi keunggulan pendekatan ini dalah segi objektifitasnya,
sebab data yang dianalisi merupaan data yang nyata pada saat itu. Sehingga
tidak sama sekali ada data yang dimanipulasi atau yang di ada-dakan untuk
mempermudah dalam mengambil keimpulan.®!

Analisis sinkronik yang bersifat ahistoris merupakan pendekatan analisis
bahasa yang melihat fenomena bahasa sebagai objek tunggal pada saat
analisis sedang berlangsung. Sehingga data-data yang dibutuhkan bersifat
non temporal. Data- data bahasa faktual yang membantu tahap analisis ini
bersifat kesesaatan. Data-data disajikan sedemikian rupa guna membantu
tahap penyimpulan dan reduksi ilmiah sehingga mendapatkan kesimpulan
yang baik. Tahap analisis ini biasanya digunakan dalam kajian-kajian
semantik, leksikologi, stilistika, pragmatik, dan lain sebagainya. Objek
analisis bahasa dipandang sebagai suatu kesatuan yang mendialogkan antara
permasalahan, data dan teori guna mereduksi kesimpulan yang konkrit.

8 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 1995, h. iii

8 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017,
hal. 19.

% Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014, hal. 14-15.

1 Soeparno, Dasar-dasar Linguistik Umum, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2013, hal. 131-
132.



45

Analisis ini lebih mudah digunakan dalam ranah praktis, karna tidak
melibatkan penelusuran secara mendalam.”?

Kedua, pendekatan diakronik merupakan salah satu pendekatan yang
dalam mengkaji bahasa pada kurun waktu yang tida terbatas. Tujuannya
adalah untuk mengetahui sejarah secara sturktural bahasa beserta dengan
segala bentuk perubahan dan perkembanganya.”® Seperti mengkaji suatu
bahasa sejak awal kelahiran bahasa itu hingga punahnya bahasa tersebut
(kalau bahasa tersebut sudah punah, seperti bahasa Latin dan Sansakerta),
atau sampai zaman sekarang (kalua bahasa itu masih tetap hidup, seperti
bahasa Arab dan Jawa).”*

Pendekatan diakronik juga dikenal dengan pendekatan linguistik historis.
Linguistik historis sendiri mengkaji perkembangan sebuah bahasa lewat
beberapa masa atau dengan makna yang lebih akurat, ia mengkaji perubahan
dalam sebuah bahasa sepanjang masa. Ada para linguis yang menolak kata
perkembangan dalam rangka ini karena dianggap mengandung indikasi
peningkatan, yaitu perubahan ke arah yang lebih baik. Ini penilaian evaluatif.
Itu tidak mungkin dalam bidang perubahan bahasa. Maka tidak ada suatu
bentuk yang lebih baik dari pada bentuk lain dan tidak ada suatu bunyi yang
lebih utama dari pada bunyi lain. Oleh karena itu, kebanyakan linguis modern
lebih mengutamakan deskripsi apa yang teriadi itu sebagai perubahan. Dan
ada perbedaan antara pendapat yang mengatakan bahwa dialek merupakan
akibat perubahan bahasa dan dialek merupakan akibat perkembangan
bahasa.”®

Pendekatan diakronik lebih objektif daripada pendekatan sinkronik dalam
mengelola dan menganalisis bahasa. Data-data yang disajikan dalam
penelitian tentu sudah melalui tahap kompleksitas yang lebih mendukung.
Sehingga tahap reduksi dari permasalahan, data dan teori akan menjadi lebih
mudah, karena data yang disajikan sudah lengkap. Kemudahan tahap analisis
data terletak pada seberapa banyak data yang disajikan. Pendekatan ini
biasanya digunakan dalam sub linguistik terapan, seperti psikolinguistik,
sosiolinguistik, pengajaran bahasa, hermeneutika, semantik, dan lain
sebagainya. Tidak bisa dipungkiri kenyataan menggunakan pendekatan
diakronik dalam kajian-kajian ilmiah bahasa lebih sering digunakan daripada
pendekatan sinkronik.”®

2 Wahyu Hanafi Putra, Linguistik Al-Qur’an Membedah Makna Dalam Konvensi
Bahasa, Indramayu: Penerbit Adab, 2020, hal. 83.

% Yendra, Mngenal Ilmu Bahasa, Yogyakarta: Deepublish, 2016, hal. 42.

%% Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014, hal. 14-15.

% Ahmad Royani dan, Erta Mahyudin, Kajian Linguistik Bahasa Arab, Jakarta: Public
Institute Jakarta, 2020, hal. 52-53.

% Wahyu Hanafi Putra, Linguistik Al-Qur’an Membedah Makna Dalam Konvensi
Bahasa, 2020, hal. 52.



46

Ketiga, pendekatan pankronik secara istilah berhubungan dengan cara
memandang peristiwa bahasa sebagai suatu yang telah terjadi pada suatu
masa maupun sebagai hasil perkembangan historis, kombinasi antaa
sinkronik dan diakronik.’’ Analisis pankronik berupaya menelaah fenomena
bahasa pada suatu saaat perkembangan tertentu yang sekaligus dapat
mengungkap latar belakang sejarahnya.’® Analisis dengan menggunakan
pendekatan ini mempunyai sisi validitas yang cukup signifikan. Pendekatan
ini mampu mendialogkan dua pendekatan bahasa antara sinkronik dan
diakronik. Sehingga data-data yang dimunculkan tidak hanya bersifat sesaat,
akan tetapi lebih bisa menggali data secara kompleks sehingga mampu
menunjang validitas penelitian. Selain itu, pendekatan ini juga memerlukan
kecermatan ketika ingin menggunakan pendekatan ini. Objek-objek kajian
bahasa yang sekiranya bisa dimunculkan dengan pendekatan sinkronik, maka
selayaknya menggunakan pendekatan tersebut. Begitu juga dengan
pendekatan diakronik.”

Pendekatan linguistik dalam penafsiran Al-Qur’an tidak hanya berfungsi
untuk mengurai struktur gramatikal atau tata bahasa semata, melainkan juga
untuk mengungkap makna retoris dan estetik yang terkandung dalam setiap
diksi Al-Qur’an. Salah satu contoh aplikatifnya dapat ditemukan dalam teori
asonansi yang digunakan oleh Bintu Syathi’ sebagai bentuk pendekatan
penafsiran secara linguistik. Bintu Syathi’ saat menafsirkan ayat-ayat qasam,
ia menolak teori sinonimitas (al-tardduf) yang umumnya dianut mayoritas
mufasir, dan berpendapat bahwa setiap diksi dalam Al-Qur’an, termasuk
diksi gasam, al-khalf, dan al-yamin, memiliki makna yang spesifik dan tidak

dapat dipertukarkan. Dalam pandangannya, huruf waw ( s) dan ld nafiyah (Y)

pada ayat-ayat qasam bukanlah bentuk pengagungan terhadap objek sumpah
(mugsam bih), tetapi merupakan perangkat retoris (usliib) yang digunakan Al-
Qur’an untuk menarik perhatian pendengar agar fokus pada pesan yang
disampaikan.'%

Melalui pendekatan ini, Bintu Syathi’ menafsirkan gasm sebagai strategi
retorika yang menghubungkan fenomena empiris (mugsam bih) dengan
kebenaran transendental (mugsam ‘alaih), sehingga qasam tidak sekadar
berfungsi sebagai penguat pernyataan, tetapi juga sebagai sarana komunikasi
persuasif Al-Qur’an. Penafsiran tersebut menunjukkan bagaimana analisis

7 J.S Badudu, amus Kata-kata Serapan Asing Dalam Bahasa Indonesia, Jakarta:
Kompas, 2003, hal. 261.

%8 Soeparno, Dasar-dasar Linguistik Umum, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2013, hal. 132.

% Wahyu Hanafi Putra, Linguistik Al-Qur’an Membedah Makna Dalam Konvensi
Bahasa, Indramayu: Penerbit Adab, 2020, hal. 53.

100 Ahmad Kamaludin, “Considering Bintu Shathi's Theory of Acidonymity Against
Adat Al-Qasam in The Qur'an, ” dalam A4/ Quds: Jurnal Studi Alquran dan Hadis, Vol. 8 No.
1 Tahun 2024, hal. 184-185.



47

linguistik-struktural dapat digunakan untuk membongkar makna-makna
kebahasaan Al-Qur’an yang tersembunyi, terutama melalui kajian hubungan
sintagmatis dan paradigmatis antar kata. Pendekatan seperti ini menegaskan
bahwa studi linguistik memiliki posisi vital dalam mengungkap aspek i jaz
al-Qur’an secara ilmiah, sekaligus memperlihatkan bagaimana perbedaan
metodologis (teori asonansi vs sinonimitas) dapat memengaruhi keluasan
makna yang ditangkap dari teks Al-Qur’an.'"!

Dari berbagai uraian di atas dapat dipahami bahwa pendekatan linguistik
dalam penafsiran Al-Qur’an memiliki kontribusi yang signifikan dalam
menggali makna-makna teks secara lebih komprehensif. Pendekatan
sinkronik, diakronik, dan pankronik menyediakan kerangka kerja analitis
yang memungkinkan penafsir untuk menelusuri makna suatu kata secara
kontekstual, historis, sekaligus struktural. Contoh penerapan yang dilakukan
oleh Bintu Syathi’ dalam menafsirkan ayat-ayat gasam menunjukkan bahwa
pendekatan linguistik tidak hanya berkutat pada aspek gramatikal, tetapi juga
membuka ruang bagi penggalian pesan retoris dan estetik Al-Qur’an yang
lebih mendalam. Ia membuktikan bahwa pemahaman terhadap struktur
bahasa yang ketat justru dapat menyingkap keindahan dan kemukjizatan Al-
Qur’an yang sebelumnya tersembunyi

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa pendekatan linguistik
merupakan salah satu instrumen penting dalam studi penafsiran Al-Qur’an
yang bersifat ilmiah dan metodologis. Penekanan pada analisis bahasa tidak
dimaksudkan untuk menjauhkan pembaca dari pesan substantif Al-Qur’an,
tetapi justru menjadi jembatan untuk memahaminya secara utuh, baik secara
historis maupun retoris. Pendekatan ini menjadi penguat bahwa studi tafsir
tidak hanya menuntut kepekaan teologis dan spiritual, tetapi juga ketelitian
ilmiah dalam menyingkap pesan-pesan ilahi yang termaktub dalam susunan
bahasa Al-Qur’an yang indah dan sarat makna.

C. Penafsiran Al-Qur’an Menurut Amin al-Khuli

Amin al-Khuli adalah salah satu tokoh pemikir Islam modern yang
menekankan pentingnya pendekatan sastra dalam menafsirkan Al-Qur’an.
Melalui pendekatan ini, al-Khuli berusaha memahami Al-Qur’an sebagai teks
sastra dengan kekayaan bahasa dan simbolik yang memiliki makna
mendalam. Menurut al-Khuli, Al-Qur’an tidak hanya sebuah kitab hukum
atau ajaran, tetapi juga memiliki struktur sastra yang kompleks dan estetis,
sehingga pemahaman terhadap aspek bahasa, konteks sejarah, dan latar

101 Ahmad Kamaludin, “Considering Bintu Shathi's Theory of Acidonymity Against
Adat Al-Qasam in The Qur'an, ” dalam A4/ Quds: Jurnal Studi Alquran dan Hadis, Vol. 8 No.
1 Tahun 2024, hal. 195-198.



48

budaya sangat penting dalam menafsirkan pesan-pesan Al-Qur’an secara utuh
dan akurat.'%?

al-Khuli mengkritik pendekatan tradisional yang lebih mengutamakan
aspek hukum dan normatif dalam tafsir Al-Qur’an. Sebagai gantinya, ia
mendorong penerapan metode filologi dan analisis linguistik untuk menggali
kedalaman makna ayat-ayat Al-Qur’an. Pendekatan ini bertujuan untuk
membuka wawasan baru dalam memahami teks suci tersebut secara lebih
luas dan relevan dengan kebutuhan zaman. Dengan demikian, tafsir menurut
al-Khuli tidak hanya menjelaskan makna tekstual, tetapi juga membantu
menghubungkan nilai-nilai Al-Qur’an dengan kehidupan kontemporer secara
lebih kontekstual dan progresif.'%

Dalam  perspektif  penafsiran ~ Al-Qur’an, al-Khuli  menolak
kecenderungan tafsir ilmiah (al-tafsir al-ilmi). Tafsir model ini menurutnya
didefinisikan sebagai sebuah penafsiran yang memutuskan peristilahan-
peristilahan keilmuan kontemporer dalam terminologi Al-Qur’an serta
berupaya mendeduksi segala bentuk ilmu pengetahuan tersebut dari teks-teks
Al-Qur’an.'® Menurut al-Khuli tafsir model ini tidak selaras dengan misi
tafsir susastra. Jika dirunut, embrio model penafsiran saintifik (ilmiah)
sejatinya muncul ditengah-tengah masyarakat muslim semenjak masa
Abbasiyah sebagai respon terhadap perkembangan berbagai disiplin ilmu
pengetahuan. Diskursus tafsir ilmiah cukup marak dalam karya kesarjanaan
klasik. Abu Hamid Al-Ghazali misalnya, menegaskan bahwa Al-Qur’an
memuat informasi ilmu-ilmu kealaman dan tidak kontradiktif dengan
penemuan-penemuan ilmiah.' Pendapat yang dilontarkan Al-Ghazali ini
diadopsi oleh Al-Razi yang menulis Mafatih al-Ghayb al-Musytahir bi al-
Tafsir al-Kabir. Tafsir al-Razi ini banyak berisi eksplanasi ilmu-ilmu fisika
dan penemuan-penemuan keilmuan abad dua belas yang kemudian dianggap
salah satu bentuk perwujudan /jdz al-Qur’an.

Penolakan al-Khuli terhadap tafsir ilmiah 1ini, pada prinsipnya
dipengaruhi oleh perhatiannya yang sangat besar terhadap pendekatan sastra
(al-manhaj al-adabi) dalam menafsirkan teks-teks keagamaan. Tafsir ini,
dalam pandangan al-Khuli, tidak lebih merupakan bentuk penafsiran teks-
teks keagamaan untuk senantiasa selaras dengan hal-hal yang temporer dan
relatif. Pemaksaan yang yang dimaksud adalah: tidak adanya perhatian dari

102 Munzir Hitami, “Pemikiran Amin Al-Khuli Tentang Tafsir Al-Qur’an, ” dalam Jurnal
Ushuluddin, Vol. 20 No. 2 Tahun 2012, hal. 119-122.

103 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika al-Qur’an dan Hadis: Model, Pendekatan, dan
Penerapan, Yogyakarta: elSAQ Press, 2017, hal. 123—-125.

104 Muhammad Husein al-Dzahabi, al-Ittijahdt al-Munharifa fi Tafsir Al-Qur’an
Dawafi’'uha Wa Dafuhd, Kairo : Dar al-I’tisham, 1976, hal. 92

195 Muhsin Abdul Hamid, Dirdsah fi Ushil Tafsir al-Qur’dn, Bagdad: Dar al-Tsaqéfah,
1980, hal. 130-131.



49

kalangan mufassir ilmiah terhadap konteks dan dan teks serta relasi antar
teks. Padahal, dua hal ini merupakan konsiderasi yang niscaya bagi seseorang
yang hendak mengetahui makna yang dikehendaki teks. Cara penafsiran
ilmiah yang terkesan”semena-mena” ini, menurut al-Khuli, dapat merusak
citra keagungan dan kesucian Al-Qur’an sebagai teks keagamaan yang suci
dan absolut.!%

Alasan lain yang dikemukakan al-Khuli dalam menolak tafsir model
ilmiah adalah suburnya sikap dan perilaku apologetik. Dari para mufassir
ilmiah karena selalu mengkampanyekan persesuaian antara teks keagamaan
dengan penemuan-penemuan ilmiah yang senantiasa berkembang dan
berubah. Mereka, dengan leluasa menempatkan teks Al-Qur’an dan
menyelaraskan pemahamannya dengan penemuan-penemuan ilmiah dengan
tujuan untuk menyerukan bahwa Al-Qur’an, jauh-jauh sebelumnya, telah
memuat informasi keilmuan dimaksud. Penempatan teks Al-Qur’an ini sama
sekali tidak dibarengi dengan pertimbangan-pertimbangan konteks ayat serta
relasinya dengan ayat-ayat yang lain. Hal ini, pada gilirannya, akan
menjauhkan hasil pemahaman dari Al-Qur’an sebagai Weltanschauung
kehidupan umat.'’

Salah satu contoh penolakan al-Khuli terhadap model penafsiran ini
adalah ulasannya terhadap dua buku yang ditulis oleh Hanafi Ahmad,
Mu’jizat al-Qur’an fi Washfi al-Kaindt, (Keajaiban Al-Qur’an dalam
Menggambarkan Alam Semesta). Keberatan yang diajukan al-Khuli
berpulang kepada kelemahan metode yang diterapkan Hanafi Ahmad, karena
tidak adanya aturan main penafsiran, seperti tematik, analisis historis, serta
konteks dari ayat tersebut. Ringkasnya, buah karya Hanafi Ahmad ini belum
bisa “dinobatkan” sebagai karya penting dalam wacana studi Al-Qur’an, dan
sudah barang tentu, karya seperti itu dan yang sejenisnya, belum bisa
dikategorikan sebagai karya tafsir, tapi sebagai karya pengembangan dari apa
yang terdapat dalam Al-Qur’an dikontekstualisaikan dengan perkembangan
kehidupan manusia. Apabila semua yang merupakan penjelasan dan
persesuaian antara kitab suci (dalam hal ini Al-Qur’an) dan perkembangan
manusia dari berbagai aspek kehidupannya diikutkan pada kehendak manusia
itu sendiri maka kecenderungan ini justru akan menodai keorisinal Al-Qur’an
yang bersifat Absolut dan anti dari pengubahan, sehingga tafsir ilmiah oleh
al-Khuli bukan dimasukkan dalam kategori tafsir Al-Qur’an.'%®

106 Habibur Rahman, “Amin al-Khuli, Pednekatan Kritik Sastra Terhadap Al-Qur’an, ”
dalam A/-Irfan, Vol. 1 No. 1 Tahun 2019, hal. 108-109.

107 M. Nur Kholis Setiawan, AI-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta : elSAQ
Press, 2006, hal. 24.

198 Habibur Rahman, “Amin al-Khuli, Pednekatan Kritik Sastra Terhadap Al-Qur’an, ”
dalam Al-Irfan, Vol. 1 No. 1 Tahun 2019, hal. 109.



50

Pola penafsiran yang ditawarkan oleh al-Khuli telah membuka cendela
wacana penafsiran kontemporer. Ia mengungkapkan pernyataan metodologis
yang rasional dengan membuka keberadaan teks dan konteks yang
melingkupi teks baik konteks psikologis ataupun konteks sosial. Interpretasi
yang diperoleh menjadikan posisi Al-Qur’an sebagai petunjuk bagi manusia.
Dalam hal ini al-Khuli menyayangkan tradisi mufasir klasik yang hanya
memperhatikan bahasa semata dalam mengungkap kandungan teks. Akhirnya
al-Khuli berusaha mengembangkan cara pandang penafsiran dengan
melibatkan kedudukan konteks dari Bahasa saat memahami teks Al-Qur’an.
Sehingga Al-Qur’an telah menjadi realita yang hadir di masyarakat untuk
dipahami, diinterpretasikan dan diperbincangkan dengan dinamika realitas
historisnya. Pembaharuan pemikiran al-Khuli terinspirasi oleh pemikiran
gurunya Muhammad Abduh yang menyatakan keberadan Al-Qur’an di dunia
adalah sebagai petunjuk bagai seluruh manusia, tidak menjadi pembela untuk
komunitas tertentu. Abduh juga mengimbuhkan penyampaian kandungan isi
Al-Qur’an selayaknya dengan makna yang singkat tetapi kaya akan makna
dan mudah diterima.'®

Gagasan metodologis al-Khuli tentang perlunya pendekatan sastra dalam
penafsiran Al-Qur’an sejatinya berakar dari pandangannya bahwa teks Al-
Qur’an memiliki struktur bahasa yang unik, khas, dan tidak dapat disamakan
dengan karya sastra Arab lainnya. la menegaskan bahwa keunikan ini
menuntut adanya perangkat analisis kebahasaan yang ketat agar pesan Al-
Qur’an dapat dipahami secara objektif. Karena itu, ia mengusulkan agar
penafsiran dilakukan melalui dua tahapan sistematis: pertama, mempelajari
segala sesuatu yang melingkupi turunnya Al-Qur’an, seperti sejarah bangsa
Arab, budaya, sastra, dan kondisi sosial politiknya (dirdsah mda hawla al-
Qur’an); kedua, mengkaji kandungan internal teks Al-Qur’an dengan cara
tematik dan memperhatikan struktur linguistik serta keindahan retorikanya
(dirasah ma fi al-Qur’dan).!°

Konsep metodologis ini mendapat banyak apresiasi dari para sarjana
modern karena berhasil menghadirkan corak tafsir yang lebih kontekstual dan
humanistik. Misalnya, Musthafa Muslim menyebut bahwa pendekatan sastra
al-Khuli memungkinkan teks Al-Qur’an dipahami secara dinamis dan sesuai
dengan kebutuhan zaman, tanpa mengurangi kesakralannya sebagai
wahyu.!'! Selain itu, Hadi Mustofa menegaskan bahwa pembaruan yang

109 Muhammad Irfani, “Kedudukan Linguistik Dalam Penafsiran Alqur’an: Telaah
Pemikiran Amin al-Khuli Dan Nasr Hamid Abu Zaid,” dalam Kontemplasi, Vol. 12 No.
1Tahun 2024, hal. 15.

110 Manna Khalil al-Qaththan, Mabdhits fi ‘Ulim al-Qur’dn, Beirut: Dar al-Ma‘rifah,
2000, hal. 368-370.

"I Musthafa Muslim, Mabdhits fi Ushiil al-Tafsir, Beirut: Dar al-Qalam, 2003, hal. 41—
42.



51

dilakukan al-Khuli merupakan kritik atas stagnasi metode tafsir klasik yang
cenderung atomistik, karena hanya menafsirkan ayat secara parsial tanpa
mempertimbangkan keterkaitan antar-ayat dan konteks historisnya.!!
Dengan demikian, pembacaan Al-Qur’an menurut al-Khuli bertujuan untuk
menjadikan teks suci ini hadir dalam kehidupan sosial modern secara lebih
fungsional dan membumi, bukan sekadar sebagai dokumen normatif yang
statis.

112 Hadi Mustofa, “Pendekatan Sastra Aalam Tafsir Al-Qur’an: Studi Pemikiran Amin
al-Khuli, ” dalam Jurnal Studi llmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis, Vol. 14 No. 1 Tahun 2013,
hal. 75-77.



52



BAB III
PERJALANAN INTELEKTUL AL AMIN AL-KHULI

A. Memoar Amin al-Khuli

Sebagai seorang akademisi dan pengajar, al-Khuli dikenal karena
pendekatan rasionalnya terhadap pemahaman Al-Qur’an serta pemikiran
yang kritis terhadap metode tafsir tradisional.! Memoar Amin al-Khuli tidak
hanya menggambarkan perjalanan hidupnya, tetapi juga menawarkan
wawasan mendalam mengenai gagasan-gagasan inovatifnya dalam
menafsirkan teks-teks agama, khususnya Al-Qur’an. Memoar ini menjadi
jendela bagi para pembaca untuk memahami latar belakang pribadi,
intelektual, serta perjuangan al-Khuli dalam mendobrak batasan-batasan lama
dalam dunia tafsir Islam.

Dalam memoarnya, al-Khuli mengisahkan bagaimana pengaruh
pendidikan dan pengalaman hidupnya mendorongnya untuk meneliti Al-
Qur’an dari perspektif yang berbeda. Ia memandang bahwa Al-Qur’an tidak
hanya dapat didekati sebagai sumber hukum, tetapi juga sebagai karya sastra
yang kaya akan nilai estetis dan simbolik.> Pandangan ini memicu banyak
diskusi di kalangan akademisi dan menimbulkan gerakan baru dalam studi
Al-Qur’an yang dikenal sebagai pendekatan sastra atau metode sastra dalam

' Amin al-Khuli, Mandhij al-Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-
Adab, Kairo: Dar al-Ma“arif, 1971, hal. 112.

2 Nasr Hamid Abu Zayd, Falsafat al-Ta'wil: Dirdsah fi Ta’'wil al-Qur’dn ‘inda
Muhammad ‘Abduh wa al-Madrasah al-Mishriyyah, Beirut: al-Markaz al-Thaqafi al-‘Arabf,
1998, hal. 56.

53



54

tafsir.> Memoar Amin al-Khuli ini memberikan gambaran tentang bagaimana
pengaruh pemikiran Barat, latar pendidikan, dan interaksinya dengan para
pemikir sezaman membentuk pandangannya, sehingga membawa kontribusi
penting bagi perkembangan ilmu tafsir di dunia Islam.

1. Latar Belakang Amin al-Khuli

Amin al-Khuli memiliki nama lengkap ialah Amin bin dari Ibrahim ‘Abd
al-Baqi bin ‘Amir bin Isma’il bin Yusuf al-Khuli.* al-Khuli lahir di Syusyai
pada tanggal 1 mei 1895. Ayahnya bernama Ibrahim ‘Abd al-Baqi dan
ibunya bernama Fatimah binti Ali Amir al-Khuli. Kakek Amin al-Khuli dari
pihak ibu adalah Syaikh Ali Amir al-Khuli yang terkenal dengan sebutan al-
Syibhi, seorang alumni Universitas al-Azhar yang terkenal di bidang Qira’at.
Dan merpakan seorang imam di masjid Sultan Shah.’

Pada tahun 1902, tepatnya ketika Amin al-Khuli berusia tujuh tahun, ia
pindah ke Kairo dan tinggal bersama kakeknya dari pihak ibu dibawah
pengawasan pamannya yaitu Syaikh Amir Ali. Pamannya tidak dikaruniai
seorang anak sehingga ia sangat menyayangi Amin al-Khuli layaknya
seorang ayah menyayangi anaknya. Pada tahun itu dia dimasukkan ke
pendidikan formal. Namun, dia juga belajar di rumahnya pada saat yang
bersamaan. Sebenarnya pada tahun 1905 dia pernah masuk sekolah tingkat
dasar al-husainiyah lantaran ada guru dari sekolah ini yang tinggal dirumah
paman Al- Khulli yakni Muhammad Sukri.® Dia menghafal al-Qur’an,
menghafal dua kitab tajwid yakni Tuhfatu al-‘Athfdl dan al-Jazariyah, dan
menghafalkan beberapa matan kitab dalam berbagai disiplin ilmu agama
seperti ilmu tauhid, fikih, nahwu dan lain-lain.”

Kemudian ketika memasuki usia sepuluh tahun, Amin al-Khuli sudah
hafal akan Al-Qur’an, khususnya dengan gira’ah Hafs dan berbagai matan
kitab dalam berbagai disiplin ilmu. Dengan sebab ini, pada tahun 1907, dia
diterima di Madrasah al-Qaisuni. Pada usia lima belas tahun, tepatnya usia
Amin al-Khuli saat itu adalah lima belas tahun, lima bulan, enam hari,® dia
melanjutkan studinya di Madrasah al-Qada’ al-Syar’i. Madrasah ini

3 Abdullah Saeced, Interpreting the Qur’dn: Towards a Contemporary Approach,
London: Routledge, 2006, hal. 24.

4 Kamil Sa’fan, Amin al-Khili, Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah al-‘Amma Li al-Kitab,
1982, hal. 5.

5 Husain Nashar, Amin al-Khiili, Kairo: al-Majlis al-‘Ala li al-Tsaqafah, 1996, hal. 7.

6 Tim Redaksi Darus.id, “Biografi dan Pemikiran Amin Al-Khulli Tentang Al-Qu’an”,
dalam https://www.darus.id/2022/04/biografi-dan-pemikiran-amin-al-khulli.html. Diakses
Pada 24 Desember 2024.

7 Kamil Sa’fan, Amin al-Khili, Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah al-‘Amma Li al-Kitab,
1982, hal.7-8.

8 Kamil Sa’fan, Amin al-Khuli, Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah al-‘Amma Li al-Kitab,
1982, hal. 13.



https://www.darus.id/2022/04/biografi-dan-pemikiran-amin-al-khulli.html

55

merupakan pendukung gerakan reformasi Muhammad ‘Abduh di bawah
pimpinan Sa’d Zaglul Basya yang melatih para mahasiswanya dengan
berbagai eksperimen politis, akademis, ilmiah dan sosial. Menurut Amin al
Khuli, prestasi ilmiah Akademi Hukum jauh mengungguli akademi setingkat
yang lainnya, hanya saja komunikasi yang digunakan untuk semua mata
kuliah ini berbahasa arab.’

Di akademi ini, ia mendalami berbagai cabang ilmu pengetahuan seperti
aljabar, metematika teoritis, astronomi, fisika, kimia, sejarah dan geografis.
Sedangkan dalam bidang pembelaran agama al-Khuli memperdalam
beberapa bidang seperti tafsir, fikih, hadis dan tauhid serta materi
tambahannya seperti ilmu morfologi (nahwu), ilmu sintaksis (sharaf), dan
sastra arab. Oleh karna itu, kebijakan Sa’d Zaglul merekrut dosen dari
berbagai perguruan tinggi unggulan sangatlah tepat. Misalnya, untuk
pengetahuan agama direkrut dari tokoh al-Azhar, sejarah dari Inggris, fisika
dari perancis, sedang direkturnya lulusan al-Azhar, Darul ‘Ulum sekaligus
doktor lulusan inggris.°

Amin al-Khuli aktif di organisasi bernama Ikhwan al-Safa'! selama dua
tahun. Organisasi tersebut merupakan organisasi teater dan opera. Melalui
aktivitas dalam organisasi tersebut ia mengasah kepekaannya terhadap
berbagai problematika sosial, kemiskinan, kebodohan, serta pengikisan moral
akibat penjajahan Inggris. Oleh karena itu pula Amin al-Khuli memilih untuk

9 Kamil Sa’fan, Amin al-Khuli, Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah al-‘Amma Li al-Kitab,
1982, hal. 14.

10 Muhammad Mansur, “Amin al-Khuli dan Pergeseran Paradigma Tafsir al-Qur’an”
dalam M. Alfatih Suryadilaga, Studi Kitab Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: TH Press, 2006,
hal. 8.

! Ikhwan al-Safa adalah perkumpulan para mujtahidin dalam bidang filsafat yang lebih
banyak memperhatikan bidang pendidikan, kelompok ini berkembang pada akhir abad ke-2
Hijriyah di kota Basrah, Irak. Organisasi ini mengajarkan tentang dasar-dasar agama Islam
yang memperkokoh Ukhuwah Islamiyah, dengan pandangan bahwa iman seorang muslim
tidak sempurna sampai ia mencintai saudaranya sendiri. Semua naggota organisasi ini wajib
menjadi pengajar atau Mubaligh dalam masyarakat. Secara umum kemunculan /khwan al-
Stafa dilator belakangi oleh keprihatinan terhadap pelaksanaan ajaran Islam yang telah
tercemar oleh ajaran dari luar Islam dan untuk membangkitkan kembali rasa cinta pada ilmu
pengetahuan dikalangan umat Islam. Kelompok ini sangat merahasiakan nama-nama
anggotanya. Mereka bekerja dan bergerak secara rahasia disebabkan kekhawatiran akan
tindakan penguasa pada waktu itu yang cenderung menindas gerakan gerakan pemikiran
yang timbul. Kondisi ini antara lain yang menyebabakan /khwan al-S}afa memiliki anggota
yang terbatas. Mereka sangat selektif dalam menerima anggota baru dengan melihat berbagai
aspek. Diantara syarat yang mereka tetapkan adalah, memiliki ilmu yang luas, loyalitas yang
tinggi, memiliki kesungguhan, dan berakhlak mulia. Lihat Furqon Syarief Hidayatulloh,
Relevansi Ikhwan al-Safa Bagi pengembangan Dunia Pendidikan, Bogor: ITB, 2013, Vol.
18, No. 2, hal. 44-45.



56

ikut andil dalam membangkitkan perjuangan untuk mencapai kemerdekaan
Mesir.'?

Kedudukannya sebagai guru besar tersebut berakhir ketika ia menjadi
pembimbing dari tesis Ahmad Khalafallah yang berjudul: al-Fann al-Qasasi
fi al-Qur’an al-Karim. Namun tidak berhenti di situ, pada tahun 1956 Amin
al-Khuli menjadi ketua kelompok cendekiawan Mesir yang menggemari
literatur Arab dan banyak mempublikasikan jurnal bulanan hingga ia wafat.

2. Riwayat Pendidikan Amin al-Khuli

Latar belakang pendidikan al-Khuli memainkan peran penting dalam
membentuk pemikiran dan metode ilmiahnya yang inovatif. Sebagai seorang
akademisi terkemuka pada masanya, ia mengenyam pendidikan di
lingkungan yang kaya akan tradisi intelektual Islam klasik sekaligus modern.
Riwayat pendidikannya mencakup pengalaman belajar di institusi-institusi
terkemuka yang membekalinya dengan pemahaman mendalam tentang ilmu
agama, sastra Arab, dan metodologi penelitian. Dengan latar belakang ini, al-
Khuli mampu mengembangkan pendekatan tafsir yang mengintegrasikan
dimensi linguistik, historis, dan sosial, menjadikannya pelopor dalam kajian
tafsir modern yang relevan hingga saat ini.

al-Khuli memiliki wacana yang luas terhadap peradaban Barat dengan
metodologi pengkajiannya.'> Ia menempuh pendidikan formal di Sekolah
Tinggi Hakim Agama pada tahun 1920, kemudian di Eropa menjadi imam
ekspedisi ilmiah dan Atase Agama Kedutaan Besar Mesir di Roma dan
Berlin, Jerman. Sepulang dari Eropa, ia ditunjuk menjadi dosen di universitas
Mesir dan mengajar ilmu Balaghah, Tafsir, dan Sastra Mesir. Di Al-Azhar, ia
menjadi guru besar Filsafat dan Perbandingan Agama pada Fakultas
Ushuluddin."

Pada tahun 1920 al-Khuli berhasil menamatkan sekolahnya, kemudian
diberikan tugas mengajar di sekolah tersebut pada tanggal 10 Mei di tahun
yang sama.'> Kemudian Amin al-Khuli diutus ke Italia Pada tahun 1923
sebagai ketua delegasi di Roma dan sebagai penasehat hukum konsulat
Jenderal Kedutaan Mesir. Dengan modal bahasa ia mengamati kehidupan
keagamaan dan kebudayan serta karya-karya orientalis Eropa. Ia mulai
berkenalan dengan pemikiran orientalis Barat seperti Luigi Renaldo,

12 Muhammad Alwi HS, dan Iin Parninsih, “Menyoal Konsistensi Metode Penafsiran
Bint Syathi Tentang Manusia Dalam Al-Qur’an (Studi Kitab Magqadl Fi al-Insdn: Dirdsah
Qur’aniyyah),” dalam Al-Bayan, Vol. 4 No. 2 Tahun 2019.

13 M. Aunul Abied Shah, “Amin al Khuli dan Kodefikasi Metode Tafsir: Sebuah
Biografi Intelektual, Bandung: Mizan, 2001, hal. 131.

4 M. Aunul Abied Shah, “Amin al Khuli dan Kodefikasi Metode Tafsir: Sebuah
Biografi Intelektual, hal. 131-132.

15 Gamal al-Banna, Tafsir AlI-Qur’an al-Karim Baina al-Qudamd’ wa al-Muhadditsin,
diterjemahkan oleh Navriantoni Kahar, Jakarta: Qitshi Press, 2004, h. 196.



57

Celestino dan lainnya. Kemudian ia dipindahkan tugas ke Berlin, Jerman,
pada tahun 1926. Ia banyak berkonstribusi menulis artikel tentang khilafah
menggunakan bahasa Jerman, dan artikel tentang kepribadian Mesir dalam
sejarah menggunakan tiga bahasa, yaitu bahasa Inggris, Spanyol dan
Jerman.'®

Riwayat pendidikan tidak banyak ditemukan dalam beberapa literasi ang
peneliti dapatkan, akan tetapi bis akita simpulkan bahwa Amin al-Khuli
merupakam tokoh yang membentuk pandangan dan kontribusinya dalam
studi keislaman, khususnya di bidang linguistik Al-Qur'an. Melalui
pendidikan yang berakar kuat pada tradisi keilmuan Islam klasik dan
wawasan modern, al-Khuli mampu menghadirkan pendekatan baru yang
relevan dalam memahami teks suci. Pemikirannya tidak hanya
mencerminkan keunggulan intelektual tetapi juga semangat untuk
memperbarui metode kajian keislaman agar lebih kontekstual dengan
kebutuhan zaman. Dengan memahami perjalanan pendidikannya, kita dapat
melihat bagaimana pembelajaran yang terstruktur dan mendalam dapat
melahirkan gagasan-gagasan besar yang terus menginspirasi generasi
selanjutnya dalam studi Al-Qur'an dan tafsir.

3. Kiprah Intelektual Amin al-Khuli

Sosok dan perjalanan intelektual Amin al-Khuli menarik untuk
dicermati. Setelah lulus dari Sekolah Tinggi Peradilan Syariah di Al-Azhar
pada tahun 1920, ia diangkat sebagai guru di almamaternya dan memimpin
majalah Peradilan Syariah. Pada tahun 1923 ia diangkat menjadi Imam dan
Penasihat Agama untuk misi diplomatik Mesir di Roma, kemudian di Berlin.
Di kedua negara itulah, ia belajar bahasa Itali dan Jerman serta menelaah
karya-karya tulis kaum orientalis di bidang Islamologi dalam dua bahasa itu.

Kembali lagi ke Mesir pada tahun 1927, ia mengajar di pascasarjana
Sekolah Peradilan Syariah. Pada tahun berikutnya, ia dimutasi ke fakultas
Sastra Universitas Mesir (sekarang dikenal dengan Universitas Kairo)
sebagai pengajar lalu bertahap menjadi profesor dan Ketua Jurusan Bahasa
Arab dan Bahasa-bahasa Timur, lalu diangkat sebagai Wakil Dekan Fakultas
Sastra.

Pada tahun 1927, tepat saat ia setahun berada di Jerman, ia kembali ke
Mesir dan mengajar kembali di Madrasah al-Qada al-Syar’i. Ia juga mengajar
mata kuliah Filsafat Moral (Etika) di Universitas al-Azhar pada fakultas
Usuluddin dan Filsafat. Pada tahun 1928 atau 03 November 1928, ia diangkat
sebagai pengajar mata kuliah Sejarah Pemikiran Klasik dan Modern di
Univesritas Mesir. Selang berapa berapa tahun, ia diangkat menjadi dosen

16 Muhammad Aminullah, “Hermeneutika dan Linguistik Perspektif Metode Tafsir
Amin Al-Khuli, ” dalam Jurnal Institut Agama Islam Muhammadiyah Ranggo, Vol. 9 No. 2
Tahun 2016, hal. 328-329.



58

tetap pada jurusan Sastra Arab, dan menjabat sebagai penanggung jawab
sastra Mesir fase Islam. Karirnya terus menanjak menjadi wakil Dekan.
Intelektual yang dimiliki Amin al-Khuli membuatnya sampai menjadi guru
besar di Universitas al-Azhar Kairo, Giza, pada studi Al-Qur’an. Ia fokus
pada Studi Al-Qur’an dan sastra. [a mencoba menyumbangkan pemikiran
barunya dengan menyilang antara studi sastra dengan studi Al-Qur’an.
Antara kedua studi tersebut harus saling menjadi bagian penting, seperti studi
Al-Qur’an harus menjadi bagian dari studi sastra, begitupun sebaliknya.!”

Pada rentang waktu dari tahun 1927 hingga tahun 1953 Amin al-Khuli
berkonsentrasi menyusun elemen-elemen dasar metode tafsir susastra, dan
aktif berdiskusi dengan mahasiswa-mahasiswa pascasarjana Fakultas Sastra
seputar metode susastra untuk kajian Al-Qur’an. Pascatahun 1953 ia diangkat
sebagai Konsultan Ilmiah Perrpustakaan Nasional Mesir (Ddr al-Kutub al-
Mishriyyah), lalu menjadi Direktur Urusan Kebudayaan di Departemen
Pendidikan dan Pengajaran Nasional (Wizdrat al-Tarbiyyah wa al-Talim)
hingga usia pensiun pada tahun 1956.

Pada tahun 1947 Amin al-Khuli menjadi supervisor dari disertasi
Muhammad Ahmad Khalafallah. Pada tahun ini pula jabatannya sebagai guru
besar di Universitas al-Azhar di copot. Meskipun al-Khuli sempat dilarang
untuk membimbing disertasi yang berkaitan dengan kajian-kajian Al-Qur’an,
hal itu bukan karena metodenya tetapi lebih karena ia membiarkan
mahasiswa bimbingannya, melalui metode yang dipakainya, menghasilkan
kesimpulan yang dianggap menyentuh, dan bertentangan dengan sisi-sisi
dogmatis dari ajaran Islam.!® Jabatan nya berakhir karena disertasi
Khalafallah berjudul al-Fann al-Qasasi fi Al-Qur’an al-Karim mengundang
perdebatan yang sangat tajam di kalangan para cendikiawan Universitas al-
Azhar.

Dalam disertasinya ia menyatakan bahwa seluruh kisah-kisah para nabi
sebelum nabi Muhammad yang ada dalam Al-Qur’an tidak benar secara
historis. Menurut Khalafallah kisah-kisah yang di gambarkan dalam Al-
Qur’an hanya sebagai nilai religius, tidak pada informasi perihal peristiwa
masa dulu. Karena penafsiran Khalafallah tersebut, banyak cendikiawan yang
khawatir akan merusak kesempurnaan Al-Qur’an karena ketidakbenaran
historis dari kisah-kisah yang ada dalam Al-Qur’an. Oleh karena itu, pihak
kampus didesak agar tidak mempublikasikan disertasi Khalafallah dan
mengeluarkan al-Khuli selaku supervisor untuk tidak mengajar di kampus
tersebut. Sejak itulah sampai pada tahun 1953 ia menekuni Kkarir

17" Wali Ramadhan, “Amin al-Khuli dan Metode Tafsir Sastrawi atas Al-Qur’an, ” dalam
at-Tibyan, Vol. 2 No. 1 Tahun 2017, hal. 3.

8 Amin al-Khuli dan Nasr Hamid Abu Zaid, Metode Tafsir Sastra, diterjemahkan oleh
Khairon Nahdiyyin, Yogyakarta: Adab Press, 2004, hal. 5.



59

dipemerintahan dan menjadi direktur umum pusat kebudayaan di Mesir
hingga awal Mei 1955."°

Pada tahun 1961, ia ditunjuk sebagai anggota dewan kurator Majma’ al-
Lughah al-‘Arabiyyah (Dewan Bahasa Arab) di Kairo. Bersama beberapa
kolega dan mahasiswanya ia mendirikan majalah al-Adab pada tahun 1956
yang kemudian dikenal dengan kelompok Madrasah al-Umana“.** Pada
tahun 1957 dia menulis tesis dengan titel al-Jundiyah al-Islamiyah wa
Nadmuha yang diterbitkan tahun 1960 dengan judul al-jundiyah wa silmu
waqi” wa nissal dan artikel yang ditulis al-Madinah al-Jundiyah fi fighiyah,
al-Aslihah al-Nariyah fil Juyusy al-Islamiyah dan al-jundiyah fi al-Islam.
Mulanya ia mengkaji bahasa dan sastra Arab sebagai upaya untuk
membongkar kebuntuan persepsi tentang kesakralan Al-Qur’an. Kedua
bukunya, Fi Adabil Masyri“ dan Fannul Qaul (1947) adalah dua karya
penting dalam menapaki pendekatan sastrawi atas Al-Qur’an.?!

Selain sebagai anggota tetap Majma’ al-Lughah al-‘Arabiyyah, setelah
pensiun dari pegawai negara, ia juga bertugas mengajar mata kuliah Etika,
Filsafat, Sejarah Agama, dan Aliran Pemikiran Islam Di Fakultas Ushuluddin
Al-Azhar dan sempat memimpin jurusan Bahasa Arab di pascasarjana hingga
ia wafat pada tahun 1966.

Kepintaran dan keahlian yang dimilikinya, membuat dirinya menjadi
guru besar studi Al-Qur’an di Universitas Kairo, Giza. Pada masa ini, dia
lebih fokus kepada dua cabang keilmuan yaitu sastra dan studi Al-Qur’an. Dia
mencoba menawarkan ide baru dengan mengawin silangkan studi sastra
menjadi bagian primer bagi studi Al-Qur’an dan begitu juga dengan studi Al-
Qur’an harus menjadi bagian penting dari studi sastra.?

4. Kondisi Tafsir dan Linguistik Masa Amin al-Khuli

Pada masa Amin al-Khuli, kondisi tafsir dan linguistik berada dalam
periode yang cukup dinamis, ditandai oleh berbagai upaya pembaruan dan
adaptasi terhadap perkembangan intelektual modern. Tafsir Al-Qur'an, yang
sebelumnya didominasi oleh pendekatan tradisional, mulai mendapatkan
perhatian untuk dikaji dengan metode yang lebih kritis dan kontekstual.
Dalam konteks ini, pendekatan linguistik menjadi salah satu instrumen utama
untuk memahami makna Al-Qur’an secara lebih mendalam dan relevan.

1 M. Nur Kholis Setiawan, 4I-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: Elsaq Press,
2005, hal. 33.

20 Fahmi Salim, Kritik Terhadap Studi al-Qur’an Kaum Liberal, Jakarta: Perspektif,
2010, hal. 344-345.

2L M. Yusron, et.al, Studi Kitab Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: Teras Press, 2006, hal.
4-5.

22 Muhammad Mansur, “Amin al-Khuli dan Pergeseran Paradigma Tafsir al-Qur’an”
dalam M. Alfatih Suryadilaga (ed.), Studi Kitab Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: TH Press.
2006, hal. 13.



60

Amin al-Khuli termasuk tokoh yang menawarkan gagasan baru dengan
mengintegrasikan kajian linguistik dan sastra ke dalam tafsir, menjadikannya
salah satu pionir dalam pendekatan tafsir modern.

Dari sudut pandang linguistik, masa tersebut juga ditandai oleh pengaruh
ilmu bahasa Barat yang mulai merambah dunia Arab, memberikan dorongan
untuk menelaah bahasa Arab dengan perspektif baru. Perkembangan ini
membuka ruang diskusi tentang bagaimana bahasa Arab klasik, sebagai
bahasa Al-Qur'an, dapat dikaji dengan pendekatan yang lebih ilmiah dan
sistematis. Kondisi ini menjadi latar belakang penting yang memengaruhi
pemikiran dan karya Amin al-Khuli, khususnya dalam usahanya untuk
mereformasi studi tafsir melalui integrasi pendekatan linguistik dan sastra,
sehingga tafsir dapat menjawab tantangan sosial dan intelektual di era
modern.

Dalam perkembangan kajian tafsir di Mesir sejak abad klasik hingga
modern, terlihat jelas adanya pergeseran paradigma yang dilihat dari
pendekatan-pendekatan yang digunakan para mufasir sejak kemunculan
mereka dalam fase fakwin hingga fase tajdid dan bahkan sampai pada era
kontemporer sekarang. Dzikri Nirwana memetakan secara historis
metodologis pendekatan-pendekatan yang digunakan para ulama tafsir dalam
karya-karya tafsir mereka dalam dua tipologi; yaitu normatif dan deskriptif.*?

Pada fase pembentukan dan fase kodifikasi, tafsir-tafsir yang muncul di
Mesir masih berada dalam tataran normatif dengan didominasi
pendekatanpendekatan riwdyah meskipun telah mulai bergerak pada aspek
dirdyah-nya. Kajian-kajian tafsir dalam dua fase terkesan kental dengan
muatan-muatan teologis dan cenderung subjektif, sangat tergantung mazhab
dan keilmuan yang dimiliki mufasirnya. Pada fase pembentukan, tafsir-tafsir
yang muncul menggunakan pendekatan normatif dengan berorientasi pada
riwayat-riwayat berupa hadis-hadis nabi maupun pernyataan para sahabat,
sehingga dapat dinyatakan bahwa paradigma penafsiran pada fase ini adalah
al-tafsir al-ma thir.**

Sementara pada fase kodifikasi, meskipun masih dengan pendekatan
normatif, karya-karya tafsir yang berkembang tidak hanya berorientasi pada
aspek riwdyah, tetapi sudah mulai mengelaborasi aspek dirdayah, dengan
kajian bahasa sebagai fokus utamanya, sehingga paradigma penafsiran pada
fase ini adalah al-tafsir al-lughawi yang pada gilirannya mengilhami

2 Dzikri Nirwana, “Peta Tafsir di Mesir, ” dalam Falasifa, Vol.1 No.1 Tahun 2010, hal.
44-45,

24 Muhammad Abdul Rahim, Penafsiran al-Qur’an Perspektif Nabi Muhammad saw., ,
diterjemahkan oleh Rosihan Anwar dari judul al-Tafsir al-Nabawi; Khashd'isuh wa
Mashadiruh. Bandung: Pustaka Setia, 1999, hal. 27.



61

sebagian mufassir belakangan pada abad modern untuk mengembangkannya
menjadi corak sastra atau al-tafsir al-adabi.>

Selanjutnya pada fase pembaharuan, studi tafsir telah memulai babak
baru dengan hadirnya para mujaddid tafsir yang di pelopori Muhammad
Abduh dan muridnya Rashid Rida dengan pendekatan baru yang lebih
objektif dan lebih memposisikan Al-Qur’an sebagai sumber hidayah
sekaligus sebagai problem solving terhadap masalah-masalah sosial yang
melanda umat Islam. Pendekatan ini bersifat deskriptif yang membuang jauh-
jauh subjektivitas keagamaan dan mengusung nilai-nilai kritis ilmiah dalam
studi agama.?®

Dengan pendekatan ini, Al-Qur’an akan dapat lebih membumi karena
bersentuhan langsung persoalan kemasyarakatan dan karena itulah dapat
dinyatakan bahwa pada fase ini, paradigma penafsirannya adalah al-tafsir al-
ijtima’i. Meskipun demikian, pada perkembangan berikutnya bermunculan
paradigma-paradigma baru sebagaimana pembacaan Jansen bahwa trend
penafsiran lain yang berkembang selain al-ijtimd’7 adalah al-dddbi dan al-
‘ilmi. Dari sini pula akan terlihat sejauh mana posisi kajian tafsir di Mesir
yang mengalami perkembangan sangat pesat, dari pendekatan yang
sebelumnya masih normatif-teologis, kemudian mulai beranjak menuju
pendekatan yang desktiptifkritis.?’

5. Buah Tangan Amin al-Khuli

Amin al-Khuli sebenarnya tidak tergolong sebagai penulis yang sangat
produktif, seperti beberapa cendekiawan Mesir lainnya, misalnya Mahmud
Syaltut (1893-1963) atau Abbas Mahmud al-Aqgqad (1889-1964). Namun,
karya-karyanya yang berkaitan dengan teori penafsiran Al-Qur'an tetap
menjadi referensi penting hingga saat ini. Hal ini karena pemikirannya
dianggap sebagai fondasi metodologi baru dalam kajian tafsir. Metode yang
ia gagas kemudian diterapkan secara produktif oleh murid sekaligus istrinya,
Aisyah Abdurrahman binti Syathi.

Diantara beberapa karya Amin al-Khuli adalah sebagai berikut:

1. Fial-Adab al-Mishri: Fikr wa Manhdj.

2. Al-Mujaddidin fi al-Islam ‘Ala asas Kitabay: al-Tanbi’ah Biman
Yab’asuhu Allah ‘Ala Kulli Mi’at Li al-Suyithi wa Bugyat al-Mugtadin
wa Minhat al-Mujiddin ‘Ala Tuhfat al-Muhtadin i al-Mardghi al-
Jurjawi.

3. Silat al-Islam bi Isldh al-Masihiyyah.

25 Muhammad al-Dawudi, Thabaqdt al-Mufassirin, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
t.th., hal. 68-69.

26 Ignaz Goldziher, Madzahib Tafsir, Beirut: Dar Iqra’, 1983, hal. 393-394.

27 Anisatul Fikriyah Aprilianti, “Studi Perkembangan Tafsir Di Mesir,” dalam An-
Nibraas, Vol. 3 No. 2 Tahun 2019.



Mandéhij Tajdid Fi al-Nahwu wa al-Baldgah wa al-Tafsir wa al-Adab.
Min Hadyi Al-Quran: Fi ‘Awwalihim Misaliyyah.
Min Huda Al-Qurdn: Fi Ramadhan.
Mu’jam Alfaz Al-Quran al-Karim.
Min Huda Al-Qurdn: al-Qadat al-Rusul.
Min Huda Al-Quran: al-Qard al-Hasan.
10 Al-Jundiyyah wa al-Salam.
11. Min Huda Al-Qurdn: Musykilat Haydtina al-Lughawiyyah.
12. Fann al-Qawl.*®

Amin al-Khuli tidak pernah menerbitkan karya tafsir lengkap. Meski
begitu, tulisan-tulisannya tentang Al-Qur’an, seperti Mandhij Tajdid,
memiliki peran besar dalam menjembatani persoalan antara kajian filologi
dan pemaknaan edukatif dalam tafsir. Alasan mengapa ia tidak menulis tafsir
dapat dimengerti, karena suasana di Mesir pada era 1940-an kurang
mendukung. Salah satu contohnya adalah ketika ia ditunjuk sebagai ketua
proyek tafsir Al-Qur’an di Giza, Mesir, di mana ia mendukung disertasi
Muhammad Ahmad Khalafallah yang mengemukakan bahwa kisah-kisah
para nabi dalam Al-Qur’an tidak selalu memiliki dasar historis.?

Pandangan tersebut memicu perdebatan sengit di Mesir, yang
mengakibatkan al-Khuli, sebagai pembimbing, dan Khalafallah menghadapi
tuduhan serius, termasuk murtad. Hingga akhir hayatnya, al-Khuli tidak
meninggalkan karya tafsir yang selesai, kecuali kumpulan pandangan-
pandangannya dalam Min Hudd Al-Qur’an. Setelah ia wafat, tulisan-
tulisannya diterbitkan oleh Balai Pustaka Umum Mesir dalam bentuk bunga
rampai yang mencapai 10 volume. Salah satu karya paling terkenalnya adalah
Mandhij Tajdid Fi al-Nahw wa al-Baldgah wa al-Tafsir wa al-Adab.>°

O N YA

B. Kontemplasi Gagasan Amin al-Khuli Terhadap Tafsir Al-Qur’an

Pemikiran Amin al-Khuli mengenai tafsir Al-Qur’an menandai era baru
dalam pendekatan terhadap kitab suci Islam. Sebagai seorang akademisi dan
reformis, ia menawarkan gagasan yang menghubungkan ilmu linguistik,
sastra, dan pendekatan kritis terhadap teks. Pandangannya mendorong
transformasi metodologi tafsir yang sebelumnya cenderung tradisional
menjadi lebih kontekstual dan ilmiah. Kontemplasi gagasan-gagasannya tidak
hanya memberikan dasar untuk memahami Al-Qur’an dalam konteks bahasa

28 Yusron, et. al, Studi Kitab Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: TH Press, 2006, hal. 11-
12.

2 M. Aunul Abied Shah, Amin al Khuli dan Kodefikasi Metode Tafsir: Sebuah Biografi
Intelektual, Bandung: Mizan, 2001, hal. 133.

30 M. Aunul Abied Shah, Amin al Khuli dan Kodefikasi Metode Tafsir: Sebuah Biografi
Intelektual, Bandung: Mizan, 2001, hal. 134.



63

dan sastra, tetapi juga relevan dalam menjawab tantangan modern yang
dihadapi umat Islam.

Gagasan al-Khuli mencakup upaya untuk merekonstruksi pendekatan
tafsir dengan menekankan pentingnya memahami latar belakang historis dan
sosial dari teks. la percaya bahwa Al-Qur’an harus dikaji dengan pendekatan
holistik yang mencakup dimensi linguistik, sosiologis, dan psikologis untuk
menggali makna yang lebih mendalam. Pemikiran ini menjadi cikal bakal
munculnya metode tafsir modern yang lebih komprehensif dan terus diacu
dalam studi Al-Qur’an hingga saat ini.

1. Latar Belakang dan Sumber Pemikiran Amin al-Khuli

Amin al-Khuli adalah seorang mufasir modern yang menggunakan
pendekatan sastra untuk mengungkap kandungan makna dalam Al-Qur’an. la
berpendapat bahwa Al-Qur’an adalah teks berbahasa Arab dengan nilai sastra
tertinggi. Pemilihan bahasa Arab oleh Allah sebagai bahasa Al-Qur’an
menjadikannya bahasa yang abadi, dengan kekayaan makna yang terus
relevan sepanjang zaman. Menurut al-Khuli, Al-Qur’an sebagai kitab sastra
tertinggi menuntut para pembacanya untuk mendekati teks secara mendalam
dan teliti dari berbagai perspektif, sehingga tujuan akhir berupa hidayah
dapat terungkap.’!

al-Khuli menekankan bahwa kajian terhadap Al-Qur’an harus dimulai
dari analisis teks, di mana pemaknaan kemudian diungkap melalui penelitian
yang melibatkan struktur teks dan kritik historis. Pendekatan ini, menurut
Aminullah, menunjukkan bahwa al-Khuli lebih memprioritaskan pembacaan
teks secara mendalam sebelum menggali maknanya, sehingga makna yang
ditemukan dapat didasarkan pada pemahaman yang komprehensif terhadap
teks. ¥

Pemikiran Amin al-Khuli dalam pencarian makna teks, jika dikaitkan
dengan unsur subjektif dan objektif dalam aliran hermeneutika, cenderung
mengikuti aliran hermeneutika teoritis. Pendekatan ini sejalan dengan Emilio
Betti, yang menggabungkan teori Friedrich Schleiermacher dan Wilhelm
Dilthey, dua tokoh utama hermeneutika teoritis. Betti menawarkan empat
tahapan dalam pencarian makna teks: (1) mengidentifikasi struktur linguistik
teks, (2) menghilangkan kepentingan subjektif dari diri penafsir, (3)
menempatkan diri sebagai pencetus teks melalui imajinasi dan wawasan,

31 Amin al-Khuli, Fann al-Qawl, Kairo: Dar al-Ma“arif, 1972, hal. 112-113.
32 M. Aminullah, “Hermeneutika dan Linguistik Perspektif Metode Tafsir Sastra Amin
al-Khuli, ” dalam El-Hikam, Vol. 9 No. 2 Tahun 2016, hal. 325-348.



64

serta (4) merekonstruksi situasi dan kondisi untuk memahami makna teks
secara utuh.*?

Namun, Amin al-Khuli tidak sepenuhnya mengikuti tahap ketiga dalam
pendekatan ini. la berpendapat bahwa salah satu tujuan utama kajian tafsir
adalah menegaskan dan memperkuat sifat i’jaz A/-Qur’an, yaitu keunikan
dan kemukjizatannya sebagai teks yang tidak berasal dari seorang penyair
atau penyihir, melainkan memiliki keistimewaan yang melampaui karya
manusia.

Dalam kondisi apa pun, pengkajian Al-Qur’an harus diawali dengan
pendekatan sastra (al-manhdj al-adabi), tanpa memandang pandangan
apakah teks Al-Qur’an dianggap sebagai teks paling suci atau tidak hal
tersebut merupakan landasan penafsiran menurut al-Khuli.** Setelah
pendekatan sastra diterapkan, pengkaji bebas menelusuri makna teks
menggunakan berbagai pendekatan, seperti figh, akidah, akhlak, sosial,
budaya, atau lainnya. Namun, pendekatan ini tidak akan lengkap tanpa
diawali dengan kajian sastrawi. Sering kali, upaya interpretasi Al-Qur’an
yang dilakukan tanpa dasar sastra menghasilkan pemahaman yang kabur dan
menyimpang dari makna sebenarnya, sehingga memunculkan aliran yang
jauh dari kandungan teks Al-Qur’an.*

Muhammad Abduh, yang menjadi inspirasi pemikiran Amin al-Khuli,
mengklasifikasikan tafsir menjadi dua kategori. Pertama, penafsiran yang
hanya mengulas kata dan bacaan dalam teks, yang pada dasarnya hanya
merupakan latthan penerapan ilmu nahwu dan ma’ani sehingga tidak dapat
dianggap sebagai tafsir. Kedua, penafsiran yang terlalu terarah pada corak
figh, yang menurut pandangannya sebaiknya dihindari.>®

2. Sistematika Linguistik Amin al-Khuli

Prinsip yang digunakan oleh al-Khuli dalam mencari makna teks
menggunakan dua metodologis, yaitu studi seputar al-Qur’an (dirdsdt md
haula Al-Qur’an) yang menganilisis sebuah teks baik dari unsur kultural,
sosial-geografis maupun konteksnya. Kedua yaitu studi teks al-Qur’an sendiri
(dirdsat fi md al-Qur’an) yang pengetahuan tentang unsur wahyu, al-Qur’an
dan mushaf serta menganilisis linguistik secara intens guna memperoleh
kandungan makna meliputi kosakata (mufradat) dan struktur (tarkib) yang

33 A. Wijaya, Menafsir Kalam Tuhan. Yogyakarta: IRCiSoD, 2021, Retrieved from
https://books.google.co.id/books?id=FykSEAAAQBAJ, hal. 36.

3 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid Fi al-Nahwu wa al-Baldgah wa al-Tafsir wa al-Adab.
Kairo: Dar al-Ma’arif, 1961, hal. 303-304.

35 M. Aminullah, “Hermeneutika dan Linguistik Perspektif Metode Tafsir Sastra Amin
al-Khuli, ” dalam El-Hikam, Vol. 9 No. 2 Tahun 2016, hal. 325-348.

36 M. Aminullah, “Hermeneutika dan Linguistik Perspektif Metode Tafsir Sastra Amin
al-Khuli, ” dalam El-Hikam, Vol. 9 No. 2 Tahun 2016, hal. 325-348.



https://books.google.co.id/books?id=FykSEAAAQBAJ

65

memuat gramatika (nahwu) dan retorika (baldgah). al-Khuli mengungkapkan
bahwa kajian teks al-Qur’an itu membutuhkan komposisi ilmu balagah,
seperti madani, baydn dan badi’ >’

Analisis linguistik sastra yang diterapkan oleh al-Khuli sejalan dengan
analisis diakronik dengan melihat penerapannya dalam menganalisis teks Al-
Qur’an. Yaitu dengan meneliti kosakata sebelum digunakan oleh Al-Qur’an
atau pada masa pra-islam, kemudian penelitian kosakata pada saat AlIQur’an
diturunkan dan menganalisis kosakata setelah Al-Qur’an diturunkan. Kajian
linguistik demikian dalam menyelidiki makna bahasa yang digunakan Al-
Qur’an digolongkan dalam kajian stilistika. Kajian stilistika merupakan
kajian dengan memperhatikan penggunaan struktur bahasa, mengamati
penggunaan diksi yang dipilih untuk menghubungkan antar teks dengan
melalui unsur sintaksis (struktur kalimat), leksikal (diksi), deviasi
(penyimpangan dari kaidah umum) dan unsur lainnya dalam linguistik.8

Penggunaan pendekatan sastra dalam menafsirkan Al-Qur’an sebagai
upaya menjauhkan mufasir untuk menginterpretasikan teks secara subyektif.
Penerapan yang digunakan al-Khuli dalam menginterpretasikan teks dengan
menyandingkan metodenya bersamaan perkembangan keilmuan modern,
hermeneutika dan semantik. Kosakata sebagai obyek kajian linguistik dilihat
dari kacamata semantik melahirkan dua metodologis, yaitu sinkronik dan
diakronik.* Sinkronik adalah kajian tentang bahasa yang terbatas dengan
waktu. Maksudnya kajian yang bersifat statis tidak mengaitkan historitas
obyek dengan waktu tertentu.

Kajian diatas hanya memfokuskan pada sistem bahasa yang digunakan
tanpa memperdulikan perkembangannya. Sedangkan diakronik adalah kajian
bahasa yang bersifat evolutif (dari masa ke masa). Dengan kata lain kajian
kosakata yang memperhatikan perkembangan dan perubahan bahasa
sepanjang masa yang bersifat evolutif. Ferdinad de Saussure lebih sepakat
diistilahkan dengan evolutif bukan historis sebab istilah historis masih
meliput berbagai masa dan peristiwa.*® Orang yang mengkaji historis akan
menganggap mempelajari bahasa dengan berurutan bermakna mempelajari
bahasa berdasarkan poros waktu. Kenyataanya untuk merealisasikannya

37 N. Burhanuddin, Filsafat Takwil: Kajian Teks Al-Qur’an, t.tp.: Prenada Media, 2022,
h. 89.

3% S. Qalyubi, dan M. Maimun, Stilistika al-Qur’an: pengantar orientasi studi al-
Qur’an. Yogyakarta: Titisan Ilahi Press, 1997, hal. 29.

39 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: LKiS, 2012, 97-99.

40 Ferdinand de Saussure, Course in General Linguistics, diterjemahkan oleh Wade
Baskin, New York: Philosophical Library, 1959, hal. 81-85.



66

harus meninjau secara terpisah gejala-gejala yang menyebabkan bahasa
berubah dari keadaan satu dengan keadaan lain.*!

al-Khuli berserta muridnya yang meniscayakan bahwa teks Al-Qur’an
harus dikaji menggunakan studi linguistik dan sastra. Keduanya mengadopsi
pendapatnya Abdul Qahir al-Jurjani kritikus sastra madzhab Syafi’i yang
mengatakan bahwa teks Al-Qur’an menyesuaikan aturan-aturan general
seperti teks lainnya. Dengan kata lain teks Al-Qur’an adalah teks linguistik
yang tidak dapat dianalisis kecuali dengan menggunakan aturan-aturan pada
umumnya tentang pemcunculan teks di dalam bahasa dan budaya tertentu.*?

Kemudian al-Khuli mengembangkannya dengan menyatakan bahwa Al-
Qur’an sebagai teks bahasa arab yang paling besar, dan keestikan bahasanya
dinilai paling suci, baik dipandang dari dimensi agama maupun non agama.
Masyarakat arab percaya nilai kedahsyatan linguistik Al-Qur’an, sebesar
pengetahuan mereka tentang kesadaran bahasa arab baik kalangan kristen,
materialis, atheis ataupun umat muslim sendiri.*’

Nashr Hamid juga sejalan dengan yang dikembangkan oleh al-Khuli
bahwa pendekatan studi Al-Qur’an mengandung beberapa aspek. Pertama,
aspek teks Al-Qur’an sebagai sebuah teks linguitik yang tidak dapat
dipisahkan dengan sejarah dan budaya. Kedua, teks Al-Qur’an harus
dianalisis menggunakan pendekatan sastra dan linguitsik yang
mengutamakan aspek kultural dan historis teks. Ketiga, kajian teks Al-Qur’an
tidak berawal dari keimanan, namun dari objektivitas keilmuan sehingga
kalangan seluruh golongan dapat menganalisis dan memahaminya untuk
memberikan kontribusi terhadap studi Al-Qur’an. Di samping itu pendekatan
yang digunakan untuk memahami teks Al-Qur’an tidak hanya dari unsur
linguistik dan sastra saja, namun juga mengadopsi teori-teori modern lainnya
seperti semiotika dan hermeneutika tentang kajian Al-Qur’an. Maksud dari
Nashr Hamid adalah untuk memberikan pemahaman yang obyektif tentang
islam agar terbebas dari kepentingan-kepentingan ideologis.**

Keterbukaan Amin al-Khuli dan Nashr Hamid dalam menafsirkan Al-
Qur’an sebagai upaya kesadaran akan ideologi dan subjektifisat penafsiran,
sehingga tidak ada interpretasi yang diintervensi. Seharusnya dalam
menginterpretasi teks dimulai dengan pembacaan teks kemudian disusul

4'W. Taufiq, Semiotika untuk Kajian Sastra dan al-Qur’an. Bandung: Penerbit Yrama
Widya, 2016, hal. 23.

2 N. A. Zaid, al-Nésh al-Shulthah Al-Haqiqah. Beirut: al-Markaz al-Tsaqafi al-’ Arabi,
1995, hal. 95.

4 Amin al-Khauli, Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-Adab,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1961, hal. 351-353.

4 Muhammad Irfani, “Kedudukan Linguistik Dalam Penafsiran Alqur’an: Telaah
Pemikiran Amin al-Khuli Dan Nasr Hamid Abu Zaid,” dalam Kontemplasi, Vol. 12 No. 1
Tahun 2024, hal. 16.



67

dengan analisis agar gagasan umum teks dapat ditemukan. Keterlibatan
pembaca dalam mencari makna interpretasi juga dijadikan bahan
pertimbangan.

Dalam pencarian unsur kontekstual makna bukan lagi berangkat dari
analisis asbabun nuzul, naskh dan mansikh hingga pendekatan linguistik
sebagaiamana yang telah dijalankan oleh ulama ushul. Sebab pendekatan ini
tidak mengindikasikan temporalitas hukum dan tidak hanya suatu sebab
sehingga mereka meletakkan kaidah “keumuman lafadz bukan kekhususan
sebab”. Yang dibutuhkan dalam pencarian makna teks adalah dengan
membedakan antara makna historis yang digali dari suatu konteks dan
singnifikansi yang diindikasikan oleh makna dalam konteks sosial historis
penafsiran. Signifikansi bukan merupakan sebuah ekspresi hawa nafsu dari
penafsir ataupun pelompatan makna dan pembatalannya.*’

3. Metode dan Corak Tafsir Persprektif Amin al-Khuli

Pendekatan sastra dalam tafsir sebetulnya muncul diakibatkan
banyaknya orang-orang non-Arab yang masuk Islam serta akibat kelemahan
orang-orang Arab sendiri di bidang sastra, sehingga dirasakan perlu untuk
menjelaskan kepada mereka tentang keistimewaan dan keadaan arti
kandungan Al-Qur’an. Keseriusan al-Khuli dalam mengkaji Al-Qur’an, tidak
bisa dilepaskan dari kajian-kajiannya terhadap bahasa dan sastra Arab. Salah
satu karyanya yang paling penting yang berbicara dengan sastra dan kritik
sastra adalah F7 al- Adab al-Misri (1943) dan Fann al-Qaul (1947). Dua buku
tersebut mencerminkan keseriusan al-Khuli dalam memberikan “cara baca”
dan “cara baca baru” terhadap dunia sastra Arab.*®

Menurut al-Khuli bahwa idealnya studi tafsir Al-Qur’an, metode yang
tepat untuk mengkajinya adalah: Pertama, tentang latar belakang historis dan
situasi-situasi asal atau dalam kasus Al-Qur’an, penjelmaannya di bumi
melalui pewahyuan harus dieksplorasikan. Oleh karena itu, seseorang harus
mengkaji tradisi-tradisi keagamaan dan kultural, situasi sosial bangsa Arab
terdahulu, dan kronologi penyampaian teks Al-Qur’an dan lainnya. Istilah
lain yang digunakan oleh al-Khuli pada metode ini ialah dirdsah ma hawla
al-Qur’an (kajian seputar Al-Qur’an). %’

Kedua, dengan memperhatikan seluruh pengetahuan yang relevan dan
dihimpun dalam metode penafsiran, sehingga seseorang harus menetapkan

45 M. N. Ichwan, Meretas Kesarjanaan Kritis Al-Qur’an: Teori Hermeneutika Nashr
Abu Zayd. Jakarta: Teraju, 2003, hal.100.

4 M. Nur Kholis Setiawan, Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: e-SAQ press,
2006. hal. 65.

47 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-Adab,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1961, hal. 359-360.



68

makna yang tepat untuk kata perkata teks Al-Qur’an. Oleh karena itu,
pertama-tama menetapkan makna literal yang benar dengan menggunakan
seluruh bahan sejarah dan yang lainnya. Dan untuk memahami Al-Qur’an
secara sempurna, kita harus mengetahui sejauh mungkin mengenai bangsa
Arab dan zamannya tersebut.*8

Selain metode diatas al-Khuli juga menawarkan metode tafsir yang lebih
dikenal dengan tafsir satra terhadap Al-Qur’an (al-Tafsir al-Adabi li Al-
Qur’dn). Metode ini sasarannya adalah untuk mendapatkan pesan Al-Qur’an
secara menyeluruh dan diharapkan bisa terhindar dari tarikan-tarikan
individual-ideologis dan politik kekuasaan. Al-Qur’an harus dianggap
sebagai teks sastra suci.

al-Khuli memang pernah mempelajari dan bersinggungan dengan tokoh-
tokoh hermeunetika yang banyak dipakai dalam menafsirkan ayat-ayat Bibel
selama ia berada di Eropa (Berlin dan Perancis), namun dengan kepiawaian
al-Khuli dia tidak menamakan metode tafsir yang dicetuskannya sebagai
tafsir hermeunetika, walaupun dia menganggap Al-Qur’an sebagai sebuah
teks absolut dan suci yang tidak boleh sembarangan ditafsirkan, ia memilih
metode sastra sebagai solusi yang bisa mendekatkan para pembaca Al-Qur’an
dengan maksud dan makna yang memang diinginkan Al-Qur’an itu sendiri.*’

Oleh karenanya, agar bisa memahami ayat Al-Qur’an secara
proporsional, seseorang harus menempuh metode pendekatan sastra (al-
manhaj al-adabi) yaitu corak tafsir yang berusaha menjelaskan ayat-ayat Al-
Qur’an dengan menguraikan aspek kebahasaan dari pada pesan pokok dari
ayat yang ditafsirkan.>® Dalam hal ini (al-manhaj al-adabi), Amin al-Khuli
menawarkan dua agenda besar yang semestinya dilakukan dalam proses
menafsirkan Al-Qur’an, yaitu kajian seputar Al-Qur’an (dirdasah ma hawla
al-Qur’an) dan kajian mengenai Al-Qur’an itu sendiri (dirdsah md fi al-
Qur’an).!

1. Kajian Seputar Al-Qur’an (Dirdsah Mda Hawla Al-Qur’an)

Kajian ini memiliki dua aspek, yaitu kajian khusus atau kajian yang
dekat dengan Al-Qur’an dan kajian umum atau kajian yang tampak jauh.
Kajian Khusus Al-Qur’an adalah kajian mengenai hal-hal yang harus
diketahui seputar Al-Qur’an, seperti proses turunnya Al-Qur’an,
penghimpunan Al-Qur’an, dan beberapa aspek lain yang terdapat dalam

48 Habibur Rahman, “Amin al-Khuli, Pendekatan Kritik Sastra Terhadap Al-Qur’an,”
dalam Al-Irfan: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies, Vol. 2 No. 1 Tahun 2019.

4 Habibur Rahman, “Amin al-Khuli, Pendekatan Kritik Sastra Terhadap Al-Qur’an,”
dalam Al-Irfan: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies, Vol. 2, No. 1, Tahun 2019.

0 J.J. G. Jansen, Diskursus Tafsir al-Qur’an Modern, Yogyakarta: PT Tiara Wacana,
1997, hal. 105-107.

5! Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid Fi al-Nahwu wa al-Baldgah wa al-Tafsir wa al-Adab.
Kairo: Dar al-Ma’arif, 1961, hal. 303-304.



69

‘ulum Al-Qur’an. Sedangkan kajian umum Al-Qur’an adalah kajian
mengenai keadaan sosial saat diturunkannya Al-Qur’an.>?

Adapun kajian khusus dalam hal ini adalah kajian terhadap hal-hal yang
harus diketahui seputar kitab Al-Qur’an. Kajian ini terfokus kepada kajian
mengenai proses turunnya Al-Qur’an, penghimpunannya, perkembangan dan
sirkulasinya dalam masyarakat Arab sebagai objek wahyu beserta variasi cara
baca (qira’ah) dan seterusnya yang kemudian lebih dikenal dengan istilah
‘ultim Al-Qur’an. Kajian ini sangat kursial dalam proses penafsiran, sebab
kajian ini merupakan sarana strategis untuk bisa memahami Al-Qur’an dengan
pemahaman sastrawi yang benar dan juga mengapresiasikan kondisi-kondisi
sekitar yang penting sebagai navigator dalam proses pemahaman Al-Qur’an.>

Adapun kajian umum seputar Al-Qur’an adalah kajian terhadap aspek
sosial-historis Al-Qur’an, termasuk didalamnya situasi intelektual, kultural,
dan geografis Masyarakat Arab pada abad ke tujuh ketika Al-Qur’an
diturunkan.* Jika kajian sastra berusaha untuk mengetahui hal ihwal
mengenai bahasa Arab dan arabisme tersebut lebih banyak dan lebih dalam,
maka Al-Qur’an sebagai puncak sastra ini dan jantungnya, tidak akan bisa
dikaji dengan benar kecuali semua syarat mengenai hal ini terbangung secara
utuh. Disini, Amin al-Khuli sebenarnya sangat menekankan bahwa Al-Qur’an
seharusnya dipahami dengan cara pendengar pertama memahaminya.>>

2. Kajian Mengenai Al-Qur’an Itu Sendiri (Dirdsah Ma Fi Al-Qur’an)

Kajian mengenai Al-Qur’an itu sendiri (dirdsah ma fi al-qur’an) dimulai
dengan penelitian terhadap kosakata. Dalam hal ini, seorang penafsir harus meneliti
entrilinguistik sebuah lafal yang hendak ditafsirkannya untuk menyingkirkan
makna-makna etimologis dari yang lain; kemudian mengamati makna-makna
etimologis entri tersebut, lalu mengurutkan pengertian yang paling terdahulu atau
yang paling dekat dengan masa nabi, hingga ia benar-benar mantap pada satu
pengertian yang diperolehnya melalu proses pengunggulan (tarjih).

Selain dua kajian ini (dirdsah md hawla al-Qur’an dan dirdsah mad fi al-
Qur’an), ada satu hal lagi yang harus dipertimbangkan dalam tafsir sastrawi ini yaitu
tafsir psikologis (al-tafsir al-nafs). Adapun yang menjadi fokus dalam tafsir ini
adalah rahasia-rahasia (motif) di balik gerakan-gerakan jiwa manusia dalam
berbagai ranah dan bidang yang disentuh oleh misi keagamaan Al-Qur’an,
perdebatan doktriner Al-Qur’an, pengolahan Al-Qur’an terhadap intuisi dan hati,

52 Habibur Rahman, “Amin al-Khuli, Pendekatan Kritik Sastra Terhadap Al-Qur’an, ”
dalam Al-Irfan: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies, Vol. 2, No. 1, Tahun 2019.

53 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid Fi al-Nahwu wa al-Baldgah wa al-Tafsir wa al-Adab,
Kairo: Dar al-Ma’arif, 1961, hal. 279.

5% Nur Kholis Setiawan, Pemikiran Progresif dalam Kajian Al-Qur’an, Jakarta:
Kencana, 2008, hal. 56.

55 1.J. G. Jansen, Diskursus Tafsir al-Qur’an Modern, Yogyakarta: PT Tiara Wacana,
1997, hal. 108.



70

penerimaan Al-Qur’an terhadap masa lalu yang memang dapat diterima jiwa dan
diwarisi secara turun-temurun dari generasi ke generasi. Bidang-bidang tersebut
dihiasi dengan iman yang diserukan Al-Qur’an, suatu keimanan yang mampu
menghancurkan benteng yang lama dan meruntuhkan dasardasarnya. Dengan bahasa
lain, bagaimana Al-Qur’an melakukan semua itu dengan penuh kelembutan
(simpatik)? Fakta-fakta psikologis apa yang digunakannya dalam persoalan-
persoalan yang sensitif ini ketika berhadapan hati dan perasaan komunikannya saat
itu? Apa yang serius dijaganya dalam mensukseskan dakwah dan menegakkan panji
Islam?

Setelah melakukan penelitian terhadap makna etimologis suatu lafal,
dilanjutkan dengan mencari makna fungsional lafal tersebut dalam AI-Qur’an
dengan cara mencari lokasi-lokasi pemakaiannya, kemudian dikaji dan diteliti untuk
menemukan kesimpulan mengenai pemakaian kata tersebut. Dengan begitu, penafsir
bisa sampai pada kedua tataran pemaknaan; dari makna-makna etimologis ke makna
fungsional yang ada dalam Al-Qur’an. Dengan usaha ini, ia bisa melangkah dengan
tenang untuk melakukan penafsiran atas lafal tersebut pada posisinya di dalam ayat
yang sedang dijadikan obyek penafsiran.®

Adapun pada tahap selanjutnya adalah meneliti susunan kata (murakkabat).
Dalam hal ini, penafsir bisa menggunakan bantuan ilmu-ilmu bahasa dan sastra,
seperti nahwu, balagah dan seterusnya. Alat bantu ini berguna untuk menjelaskan
makna, mendefinisikannya, mengamati titik kesamaan makna beragam versi qira’at
terhadap satu ayat dan titik perjumpaan makna-makna fungsional yang sejenis di
dalam Al-Qur’an. Selain itu juga, dalam konteks balagah bertujuan untuk
menunjukkan keindahan ujaran yang ada di dalam gaya bahasa Al-Qur’an, mencari
kejelasan wawasan- wawasan keindahan ini dan memperjelas porsi-porsinya dalam
ruang lingkup citarasa yang sangat indah yang menjadi karakteristik susunan-
susunan kata bahasa Arab.*’

4. Kiritik Sastra dalam Penafsiran Al-Qur’an Perspektif Amin al-
Khuli

Amin Al-Khuli merupakan salah satu pemikir yang menggabungkan
pendekatan sastra dalam penafsiran Al-Qur'an, yang menjadi dasar dari kritik
sastra dalam kajian tafsir. Bagi al-Khuli, AI-Qur'an sebagai teks sastra tinggi
membutuhkan pendekatan yang tidak hanya berbasis pada aspek agama dan
hukum, tetapi juga pada nilai-nilai sastra yang terkandung dalam bahasa dan
struktur teks tersebut. Dengan menggunakan analisis sastra, al-Khuli
bertujuan untuk menggali makna yang lebih mendalam dan kontekstual, yang
tidak hanya sekadar mengungkapkan pesan moral atau hukum, tetapi juga
menyoroti aspek estetika dan retorika dalam teks Al-Qur'an. Kritik sastra
yang diusungnya berfokus pada cara-cara bahasa digunakan untuk

56 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid Fi al-Nahwu wa al-Baldgah wa al-Tafsir wa al-Adab.
Kairo: Dar al-Ma’arif, 1961, hal. 312-313.

57 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid Fi al-Nahwu wa al-Baldgah wa al-Tafsir wa al-Adab.
Kairo: Dar al-Ma’arif, 1961, hal.. 314-315.



71

membentuk makna, sehingga tafsir Al-Qur'an tidak hanya dilihat sebagai
interpretasi teologis, tetapi juga sebagai bentuk karya sastra yang kaya akan
simbolisme dan makna tersirat.

Penerapan kritik sastra dalam penafsiran Al-Qur'an menurut al-Khuli juga
mengarah pada penolakan terhadap tafsir yang terlalu mekanistik atau literal.
al-Khuli menekankan bahwa Al-Qur'an tidak hanya perlu dipahami dalam
dimensi tekstualnya saja, tetapi juga dalam konteks bahasa yang dinamis dan
kaya akan variasi makna. Hal ini membuat tafsir yang dihasilkan lebih
relevan dengan konteks sosial, budaya, dan sejarah umat Islam. Pendekatan
ini mendorong penafsir untuk lebih kritis dan kreatif dalam menggali makna
teks, serta memperhatikan bagaimana unsur-unsur sastra seperti metafora,
simbolisme, dan gaya bahasa memainkan peran dalam membentuk pesan-
pesan Al-Qur'an yang universal. Dengan demikian, kritik sastra yang
diterapkan al-Khuli pada tafsir Al-Qur'an memberikan kontribusi signifikan
dalam mengembangkan metode tafsir yang lebih holistik dan
multidimensional.

Dalam kajian ini peneliti akan lebih menitikberatkan pada dekontruksi
pendekatan kritik sastra Amin al-Khuli yang berusaha menunjukkan tafsiran-
tafsiran terhadap teks yang didalamnya terdapat anggapan-anggapan yang
absolut, bukan anggapan-anggapan yang kontekstual. Dekontruksi disini
akan dipaparkan dengan dua pandangan diantaranya:

1. Al-Naqd Al-Khariji

Bisa juga dikatakan sebagai kritik ekstrinsik atau kritik yang ditujukan
pada Sumber atau “kritik Sumber”. Misalnya mengkaji tentang faktor-faktor
luar yang mempengaruhi terhadap sastra itu sendiri seperti social-geografis,
kultural-religius, ekonomi, maupun politis. Mudahnya biasanya disebut
dengan istilah asbdbu al-nuzil dalam Al-Qur’an dan asbdbu al-wuriid dalam
hadis. Dengan bantuan ini mufassir bisa mengetahui dan menenmukan
hubungan antara sastra itu sendiri dengan latar belakang serta hal-hal yang
memengaruhi isi dari sastra yang dikaji.>®

2. Al-Naqd Al-Dakhili

Kritik ini berlawanan dengan kritik sebelumnya dimana fokusnya terletak
pada teks sastra. Dengan menggunakan kajian teori linguistik yang
tujuannnya untuk menangkap makna yang terkandung di dalam teks sastra.
Kedua, kritik intrinsik (al-naqd al-dakhili), yang diarahkan pada teks sastra
itu sendiri, yaitu dengan analisis linguistik yang ter- arah, sehingga mampu

8 Moh. Mofid, Mohammad Zainal Hamdy, “Dekontruksi Pendekatan Kritik Sastra
Terhadap Al-Qur’an Perspektif Amin al-Khuli, ” dalam A/-Irfan, Vol. 4 No. 2 Tahun 2021.



72

menangkap makna yang ada.’® Metode kritik intrinsik (al-naqd al-ddkhili),
yang diarahkan pada teks sastra dengan analisis linguistik yang hati-hati
sehingga mampu menangkap makna yang ada. Ini menyerupai aliran
egosentirk, yakni sebuah aliran yang meneropong karya sastra dari karya itu
sendiri. Dalam konteks ini, kita menemukan Al-Qur’an menantang umat
manusia untuk membuat yang serupa, sebagai cara pandang Al-Qur’an
terhadap dirinya sendiri (QS Al-Isra/17: 88).

Kemunculan metode-metode kritik sastra al-Khuli ini di dasari atas
pemikiran al-Khuli yang menentang terhadap tafsir ilmi. Menurutnya tafsir
tersebut berusaha mencocokkan atau mencocoklogikan teks-teks sumber
agama supaya sejalan dengan sesuatu yang temporer dan bersifat prediktif
dan relatif. Baginya tafsir tersebut tidak memerhatikan aspek teks dan
konteks dan hubungan antar teks secara mendalam. Yang mana dua hal ini
penting bagi pentafsir apabila ingin memahami arti yang diharapkan dan
menjadi tujuan utama dari penulis teks. Apabila kedua-duanya dilewati
mufassir akan menempatkan Al-Qur’an bukan sebagai teks yang suci dan
absolut.

Sastra atau al-Adab adalah budi pekerti dan sopan santun yang
berkembang maknanya menjadi karya cipta berupa perkataan dalam bentuk
puisi atau prosa. Dalam kata lain sastra adalah ungkapan seseorang dengan
kalimat yang indah dan menarik hati pembaca. Sedangkan dalam Al-Qur’an
mengandung sastra dengan pendekatan atau tujuan agar pembaca dapat
terpengaruh secara psikologi sehingga dapat menimbulkan perasaan senang
ataupun dapaat menimbulkan perasaan kepedihan dan kesedihan.®

Al-Qur’an mengandung nada dan irama sastra yang dapat membuat
seseorang bersedih dan atau berbahagia. Kata kata atau diksi yang digunakan
mengandung keindahan bunyi saat dilantunkan dan menimbulkan irama yang
indah melalui ayat-ayatnya.®!

Dalam memahami Al-Qur’an, pendekatan sastra telah digunakan mulai
awal adanya islam. Dimana tentunya dengan keilmuwan yang dimiliki para
sahabat dapat dengan mudah menafsirkan Al-Qur’an dengan juga adanya
bantuan langsung dari Al-Qur’an sebagai sumber kedua setelah Al-Qur’an.
Sebagai contoh misalnya pada Sahabat Ibnu Abbas. Hal ini berdasarkan
sejarah yang mencatat bahwa Rasulullah sudah menginterpretasikan Al-

5 M. Nur Kholis Setiawan, A4l-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: elSAQ
Press, 2006, hal. 8-9.

60 Chatibul Umam, Pengantar Kajian Al-Qur’an, Jakarta: Pustaka al-Husna, 2004, hal.
108-109.

81 Ahmad Muzakki, Stilistika Al-Qur’an, Malang: UIN Maliki Press, 2009, hal. 41.



73

Qur’an dengan menggunakan terminology teori sastra yang berkembang
setelahnya.5?

Sebagai contoh kesusastraan Al-Qur’an diantaranya tertuang pada QS.
Al-Baqarah/2 187.

gt \vif;:*wu s 20 2 b ks ;;JJ\ ¢L¢Juuf<JJ>s
\)K;Q B G St 6 K Wy Kk o Kl opd
y/;p ) 3% ’s‘ 23 e 059 ki '/N\JQJ-\VQW@
A sl G2 3 AU GgE s A Jp;wgws@ow bl ﬁ;}m

:) ).L:J o & /S
Pada ayat tersebut terkandung majaz yaitu kalimat :)4’351\ ja?l-\ dan

Jy'ﬁ\ LA pada saat itu ada sahabt anabi yang Bernama Ubay Ibnu Hatim

yang memahami ayat tersebut secara tekstual atau makna aslinya. Beliau
mengambil benang hitam dan benang putih, pada malam hari ia memerhatika
benang tersebut secara terus menerus akan tetapi tidak tampak perbedaannya.
Keesokan harinya ia dating menemui Nabi menanyakan tentang tafsir atau
maksud dari ayat tersebut. Nabi Menjelaskan bahwa maksud dari benang
yang berwarna putih itu adalah terbitnya fajar. Adapun arti dari benang hitam
adalah Malam yang gelap.®

Gagasan al-Khuli yang sangat besar terhadap pendekatan bahasa
dalam memahami dan menafsirkan Al-Qur’an, sehingga bisa agak jauh dari
tarikan-tarikan kepentingan individual-ideologis, karena salah satu jargonnya
adalah membiarkan Al-Qur’an berbicara dengan dan melalui dirinya.®
Pendekatan sastra ini sebagai sebuah pisau analisis dalam memahami teks Al-
Qur’an. Oleh karena itu, untuk memahami dan mengkaji Al-Qur’an,
setidaknya diperlukan pisau analisis yang setara dengan corak yang
dimilikinya.®®

62 M. Nur Kholis Setiawan, A4l-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: e-SAQ
Press, 2006, hal. 129.

6 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsir Wa al-Mufassiriin, Jilid 1, Kairo: t.th.,
1979, hal. 35.

% M. Nur Kholis Setiawan, Alqur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: elSAQ press,
2006, hal. 49.

 Himan Latief, Nasr Hamid Abu Zaid Kritik Teks Keagamaan, Yogyakarta: elSAQ
Press, 2003, hal. 1.



74

C. Relevansi Pemikiran Amin al-Khuli dalam Pemecahan Masalah
Linguistik Tafsir

Pemikiran Amin al-Khuli tentang metodologi tafsir corak lughawi lahir
dari keprihatinannya terhadap dominasi tafsir klasik yang sering kali terjebak
pada penjelasan literal, repetitif, dan kurang memberi ruang bagi pembaruan
metodologis. Menurutnya, Al-Qur’an sebagai teks sastra ilahi menuntut
pendekatan yang lebih peka terhadap bahasa, struktur, serta keindahan
retorika yang dikandungnya. Dalam konteks ini, linguistik bukan hanya
sekadar perangkat teknis, melainkan fondasi epistemologis untuk memahami
pesan-pesan wahyu secara lebih utuh.

Relevansi pemikiran tersebut semakin terasa ketika berhadapan dengan
problem linguistik yang muncul dalam penafsiran Al-Qur’an, seperti
persoalan polisemantis kata, perbedaan gird’dt, ambiguitas struktur kalimat,
maupun aspek retoris yang membutuhkan penjelasan mendalam. Amin al-
Khili menekankan bahwa seluruh problem tersebut hanya dapat diurai
melalui analisis bahasa yang teliti, dipadukan dengan kesadaran kontekstual
atas situasi historis dan kultural saat pewahyuan. Dengan demikian,
pendekatan /ughawi yang ia tawarkan tidak hanya bersifat teoretis, melainkan
juga memberikan solusi metodologis terhadap berbagai tantangan linguistik
dalam tafsir.

Salah satu sumbangan penting Amin al-Khuli dalam metodologi tafsir
adalah kritiknya terhadap kekeliruan linguistik yang banyak ditemukan dalam
tradisi penafsiran klasik. Menurutnya, banyak mufasir yang terjebak pada
pemaknaan literal atau mengikuti otoritas riwayat tanpa terlebih dahulu
melakukan analisis bahasa yang mendalam. Hal ini menimbulkan reduksi
makna ayat, bahkan kadang melahirkan kesalahpahaman.

a. Kekeliruan dalam Pemaknaan Polisemi (al-musytarak al-lafzhi)

Banyak mufasir klasik memahami kata yang memiliki makna ganda
(musytarak) hanya dari satu sisi, tanpa mempertimbangkan keseluruhan
konteks Al-Qur’an. Misalnya, kata al-rith dalam Al-Qur’an ditafsirkan
semata-mata sebagai “Jibril” dalam QS. Al-Nahl/16:102, padahal pada ayat
lain seperti QS. Al-Isra’/17:85, al-rith lebih tepat dipahami sebagai unsur
eksistensial manusia yang menjadi rahasia ilahi. Kekeliruan semacam ini,
menurut Amin al-Khuli, terjadi karena mufasir lebih mengandalkan riwayat
daripada kajian semantik internal teks.%¢

b. Kekeliruan karena Mengabaikan Aspek Retorika (baldghah)

6 Al-Raghib al-Ishfahani, Mufiaddt Alfaidz al-Qur’dn, Damaskus: Dar al-Qalam, 2002,
hal. 512.



75

Kesalahan juga muncul ketika mufasir mengabaikan dimensi retorika Al-
Qur’an. Contohnya adalah pada fenomena iltifat (peralihan gaya bahasa),
yang sering ditafsirkan sebagai kejanggalan gramatikal. Padahal, dalam
balaghah Arab, iltifat justru berfungsi sebagai penguat makna dan penegasan
emosional. Amin al-Khili menegaskan bahwa tanpa memahami fungsi retoris
ini, tafsir akan kehilangan kedalaman sastrawi Al-Qur’an.%’

¢. Kekeliruan karena Dominasi Isra’iliyydt

Sebagian penafsiran klasik juga sarat dengan pengaruh isrd ‘iliyydt yang
menyalahi kaidah linguistik Arab. Misalnya, penafsiran kata al-kautsar dalam
QS. Al-Kautsar/108:1 yang secara bahasa berarti “kebaikan yang banyak.”
Namun, sebagian mufasir terdahulu membatasi maknanya hanya pada
“sebuah sungai di surga” berdasarkan riwayat isrd iliyydt. Menurut Al-Khuli,
pemaknaan ini terlalu menyempitkan keluasan semantik kata dan
bertentangan dengan prinsip lughawi yang menekankan keluasan makna
kontekstual.®®

d. Kekeliruan karena Tidak Konsisten dalam Analisis Qira’dt

Perbedaan bacaan (gqird af) sering kali tidak diperhatikan secara serius,
padahal ia memiliki implikasi semantik yang besar. Misalnya, perbedaan
bacaan pada QS. Al-Baqarah/2:184 antara fa-fidyyatun tha ‘aGmu miskin (satu
miskin) dan masdkin (jamak) menimbulkan konsekuensi hukum yang
berbeda. Ketidakcermatan mufasir dalam menangkap nuansa kebahasaan ini
dapat berimplikasi pada hukum figh yang tidak akurat.®’

e. Kekeliruan Linguistik dalam Tafsir Salman ITB

Beberapa kajian kritis menemukan bahwa Tafsir Illmiah Salman ITB
sering kali terlalu menekankan aspek sains dan kontemporer tanpa
memperkuat analisis bahasa Arab dan aspek semantik-lughawi. Misalnya,
dalam  penafsiran  kosmologi QS. an-Nazi‘at/79:34-46, terdapat
kecenderungan untuk langsung mengaitkan narasi “hari kiamat” dengan teori
astronomi modern tanpa terlebih dahulu mendalami kontekstualisasi
linguistik dan retorika ayat. Ini terindikasi sebagai kelemahan dalam

67 Jalaluddin al-Suyuthi, Al-ltgén fi ‘Ulim al-Qur’dn, Jilid 2, Kairo: al-Hay’ah al-
Mishriyyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1974, hal. 210.

8 Al-Raghib al-Ishfahani, Mufi-adadt Alfadz al-Qur’én, Damaskus: Dar al-Qalam, 2002,
hal. 693.

0 JalaluddAin al-Suyuthi, Al-ltgan fi ‘Ulim al-Qur’an, Jilid 2, Kairo: al-Hay’ah al-
Mishriyyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1974, hal.210.



76

penafsiran yang mengabaikan pertimbangan bahasa dan gaya bahasa Al-
Qur'an.”

f. Tuduhan Kekeliruan Gramatikal di Hal al-Qur'dn Ma ’shiim oleh
Abdullah al-Fadhi

Buku Is the Qur’an Infallible? (terjemah judul Arab: Hal al-Qur'an
Ma shum) karya Abdullah al-Fadhi menuduh adanya kesalahan sintaksis
dalam Al-Qur’an sebagai bukti bahwa kitab suci tersebut tidak md shim.
Tuduhan ini kemudian dikritik oleh para sarjana linguistik Al-Qur’an yang
menegaskan bahwa yang diklaim sebagai kesalahan tetap sesuai kaidah
baldaghi atau kaidah bahasa Arab klasik yang valid, bukan kesalahan mutlak.
Tuduhan seperti ini menunjukkan kurangnya pemahaman atas kaidah
linguistik dan retorika Al-Qur’an oleh penggagasnya.”!

[lustrasi di atas menunjukkan bahwa problem linguistik tafsir tidak
hanya terjadi dalam korpus klasik, tetapi juga pada karya kontemporer
modern seperti Tafsir Salman ITB dan buku Hal al-Qur'dn Ma shim.
Pendekatan lughawl Amin al-Khuli yang menekankan analisis semantis,
baldghah, dan sensitivitas terhadap gird ’dt menjadi solusi metodologis yang
relevan untuk memperbaiki kekeliruan-kekeliruan tersebut dan menguatkan
otoritas linguistik Al-Qur’an.

Dari contoh-contoh di atas, terlihat jelas bahwa problem linguistik dalam
tafsir sangat kompleks. Pemikiran Amin al-Khuli yang menekankan analisis
semantik, retorika, dan konsistensi linguistik menawarkan solusi metodologis
untuk menghindari kekeliruan-kekeliruan tersebut. Dengan demikian,
relevansi pemikirannya terletak pada upayanya mengembalikan tafsir kepada
otoritas teks melalui perangkat linguistik Arab, sekaligus menolak penafsiran
yang semata-mata didasarkan pada riwayat yang lemah atau bias mazhab.

Tabel 1. Kekeliruan Linguistik Dalam Penafsiran

Jenis . Contoh dalam Konsekuensi Solusi . .
Kekeliruan Tafsir Klasik Tafsir Metodologis Amin
Linguistik al-Khali

Polisemi (al- Kata al-rih Pemaknaan Menghimpun
musytarak al- | ditafsirkan hanya menjadi seluruh ayat terkait,

"0 Abdul Basid, Tafsir Ilmiah Salman ITB (Telaah Kritis Perspektif Ulum al-Qur’dn,
Guluk-Guluk: INSTIKA, t.th., hal. 10.

"I Ini merujuk pada kritik terhadap pandangan Abdullah Al-Fadhi mengenai kesalahan
gramatikal dalam Al-Qur’an. Fakhrur Razi Mohd Rais et al., “Syntax Errors in The Qur’an,”
ADDIN Journal 13, no. 1 Tahun 2019, hal. 167-168.




71

lafdzi) sebagai Jibril (QS. | sempit, lalu menafsirkan
Al-Nahl/16:102), mengabaikan berdasarkan
padahal juga keluasan konteks linguistik
berarti rahasia semantik. dan fungsi
eksistensial semantik.
manusia (QS. Al-
Isra’/17:85).
Tafsir Menafsirkan iltifat
Mengabaikan FF:nomena iltifat kehilangan sebagal strategi
. dianggap aspek retoris untuk
Baldghah ) .
(Retorika) kejanggalan keindahan dan | penegasan makna
gramatikal. daya retorika dan efek
Al-Qur’an. emosional.
Mengembalikan
Al-Kawthar Mengabaikan | tafsir pada keluasan
Dominasi dipersempit hanya | makna lughawi | semantik
Isr@’tliyyat menjadi “sungai di | “kebaikan yang | berdasarkan bahasa
surga.” banyak.” Arab murni, bukan
riwayat lemah.
Analisis
. QS. Al- Perbedaan p@‘t}flfldmgan
Tidak o e qira’dat untuk
. Baqarah/2:184 — | implikasi .
Konsisten s menemukan variasi
Pada Qird’dt miskin (tunggal) vs | hukum dalam semantik dan
masakin (jamak). praktik fidyah.

konsensus makna
yang lebih tepat.

Tabel di atas memperlihatkan bahwa problem linguistik dalam tafsir
klasik sering kali berakar pada ketidakcermatan dalam menganalisis bahasa
Arab secara komprehensif. Pemikiran Amin al-Khuli hadir sebagai tawaran
metodologis yang menekankan analisis linguistik (semantik, retorika, dan
qird’at) agar penafsiran Al-Qur’an tidak terjebak dalam reduksi makna
maupun bias tradisi. Dengan demikian, pendekatan lughawi yang ia gagas
tidak hanya penting secara teoritis, tetapi juga aplikatif dalam pemecahan
problem tafsir kontemporer.

Seiring perkembangannya, tafsir klasik tidak luput dari sejumlah
kelemahan metodologis. Beberapa mufassir terkadang kurang cermat dalam




78

membedakan polisemi (al-musytarak), mengabaikan aspek baldghah,
terjebak pada dominasi riwayat Isrd’iliyydt, atau bahkan lalai dalam
menelaah variasi gird’dt. Kekeliruan linguistik tersebut berimplikasi pada
pemahaman al-Qur’an yang kerap bersifat reduktif, terfragmentasi, atau
bahkan menyimpang dari maksud bahasa Arab yang otentik.

Menyadari kelemahan tersebut, Amin al-Khuli tampil dengan gagasan
metodologis baru yang lebih kontekstual. Melalui pendekatan tafsir adabi-
ijtimd T, ia menegaskan pentingnya analisis semantik kontekstual, penguatan
fungsi retoris dan emosional bahasa, pemurnian kembali pada bahasa Arab
asli, serta penggunaan analisis perbandingan gird’dt. Dengan kerangka
metodologis ini, al-Khuli tidak hanya mengkritisi kelemahan tafsir klasik,
tetapi juga menawarkan paradigma penafsiran yang lebih menyeluruh dan
sesuai dengan dinamika keilmuan modern.

Gambaran mengenai kekeliruan tafsir klasik dan solusi yang diajukan
Amin al-Khuli dapat dilihat pada skema berikut:

Paliszml > Anallsls semantlie
al-musytarak) ual
Mengabalk; ¢ pungsi retarls

Baldghah & emaosionzl

s
S/ /,/
Dominas Kemball pada
Isedvillyyat - bahasa mummrah
/ / ,,/

Ketidake = ( Analisis perbandingan ‘
Qiraat // // nira‘at

o /_,_--—"

Solusi Metodalogis

Amin al-Khali

Gambar 1. Bagan Kekeliruan Linguistik Dalam Tafsir

Dari bagan di atas dapat disimpulkan bahwa kekeliruan linguistik dalam
tafsir klasik, seperti ketidakjelasan dalam menghadapi polisemi, pengabaian
baldghah, dominasi riwayat isrd iliyydt, dan kurangnya ketelitian dalam
menelaah gird’dt, telah menimbulkan keterbatasan dalam memahami pesan
Al-Qur’an. Amin al-Khuli hadir dengan solusi metodologis yang berorientasi
pada tafsir adabi ijtima ‘i, yakni dengan menawarkan analisis semantik yang
kontekstual, penguatan fungsi retoris dan emosional bahasa, pemurnian



79

kembali pada bahasa Arab asli, serta penerapan analisis perbandingan gira ‘at.
Dengan demikian, pendekatan al-Khuli tidak hanya mengoreksi kekeliruan
tafsir klasik, tetapi juga meletakkan fondasi baru bagi penafsiran al-Qur’an
yang lebih komprehensif, komunikatif, dan relevan dengan tantangan zaman.



80



BAB IV
URGENSI LINGUISTIK PERSPEKTIF AMIN AL-KHULI

A. Nilai Urgensi Linguistik Dalam Tafsir Al-Qur’an

Dalam memahami wahyu ilahi yang tertuang dalam Al-Qur’an, tidak
cukup hanya berpegang pada terjemahan harfiah atau interpretasi sepihak.
Bahasa Arab, sebagai medium utama wahyu, memiliki kedalaman makna,
struktur gramatikal, dan nuansa baldghah (retorika) yang tidak selalu dapat
diterjemahkan secara langsung. Oleh karena itu, pendekatan linguistik
menjadi sangat penting dalam proses penafsiran Al-Qur’an.! Linguistik
bukan hanya berfungsi sebagai alat bantu teknis, melainkan juga sebagai
kunci untuk membuka kedalaman makna yang tersembunyi dalam struktur
kalimat dan pilihan diksi yang digunakan dalam Al-Qur’an.?

Nilai urgensi linguistik dalam tafsir Al-Qur’an mencerminkan betapa
eratnya hubungan antara ilmu bahasa dengan ketepatan pemahaman makna
wahyu.® Dengan pemahaman linguistik yang komprehensif, seorang mufassir
(penafsir) dapat menghindari kesalahan tafsir yang bersifat subjektif atau
menyimpang dari maksud asli teks.* Penjelajahan terhadap urgensi ini akan
dibagi menjadi dua poin utama: pertama, bagaimana peran linguistik menjadi
fondasi standarisasi dalam penafsiran Al-Qur’an, dan kedua, bagaimana

! Toshihiko Izutsu, God and Man in the Koran: Semantics of the Koranic
Weltanschauung, Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2002, hal. 5-6.

2 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1997, hal. xvii.

3 Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu
dalam Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1992, 51-52.

4 Fadl Hasan Abbas, Dirasat fi 'Uliim al-Qur'dn, Amman: Dar al-Nafa’is, 2005, hal.
125-127.

81



82

metode kesusastraan memberikan ruang ekspansi terhadap tafsir ilmiah yang
lebih luas dan kontekstual.’

1. Peran Linguistik Sebagai Standarisasi Penafsiran Al-Qur’an

Kehadiran Al-Qur’an sebagai jalan hidup (way of life) bagi umat Islam di
seluruh dunia menuntut mereka agar senantiasa berupaya untuk membaca,
mempelajari dan memahami pesan yang terkandung di dalamnya, sehingga
mampu merealisasikannya dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu membaca,
memahami dan menghayati Al-Qur’an adalah salah satu cara guna
meningkatkan kualitas iman seorang muslim.$

Al-Qur’an diturunkan menggunakan bahasa Arab, alasannya karena Nabi
Muhammad saw. yang menyampaikan dan masyarakat pertama yang
ditemuinya menggunakan bahasa Arab.” Selain itu, bahasa Arab yang
menjadi bahasa Al-Qur’an dipilih atas dasar keunikan dan kekayaannya, lebih
banyak karena faktor teknis penyampaiannya bukan karena etnis atau suku
bangsa.® Al-Qur’an sekalipun berbahasa Arab, tetapi ajarannya universal
bukan bahasa khusus umat Islam atau agama Islam saja, melainkan
digunakan juga oleh penganut agama non-Muslim yang sampai sekarang
bermukim di beberapa wilayah Arab.

Dalam hal ini peran bahasa sangat penting dalam menyampaikan materi
dakwah. Bahasa yang dimaksud adalah “bahasa” dalam arti yang seluas-
luasnya. Karena bahasa merupakan media yang paling banyak dipergunakan
oleh umat manusia dan hanya bahasa yang mampu menerjemahkan pikiran
seseorang kepada orang lain. Apakah itu berbentuk ide, informasi atau opini;
baik mengenai hal yang konkrit maupun abstrak; bukan saja tentang hal atau
peristiwa yang terjadi pada saat sekarang, melainkan juga pada waktu yang
lalu dan masa mendatang. Melalui bahasa itu pula, kita bisa mempelajari
beraneka ragam ilmu, baik yang ditulis oleh para ilmuwan dahulu maupun
yang akan datang. Sehingga, para nabi sebagai pembawa berita dari Tuhan-
Nya menyampaikan pesan Ilahiyah melalui bahasa yang dimengerti oleh
kaum atau umatnya.’

Fazlur Rahman merupakan salah satu cendekiawan Muslim kontemporer
yang menaruh perhatian besar terhadap metode tafsir Al-Qur’an. Dalam
karyanya Major Themes of the Qur’an, ia menegaskan bahwa pendekatan
terhadap Al-Qur’an harus bersifat komprehensif dan tidak boleh berhenti

5 Abdurrasul Ghiffari, Kodifikasi Al-Qur’an Telaah Argumentatif Atas Makna
Pengumpulan Kitab Suci, Jakarta: Nur Al-Huda, 1996, 42-45.

¢ Muhammad Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, Tangerang: Lentera Hati, 2011, hal. 49.

" Muhammad Amin Suma, Ulumul Qur’an, Jakarta: Rajawali Press, 2013, hal. 23.

8 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, Tangerang: Lentera Hati, 2011, hal. 542.

% Mohammad Kholison, Semantik Bahasa Arab, Tinjauan Historis, Teoritik dan
Aplikatif, Malang: Lisan arabi, 2016, hal. 15.



83

pada pemahaman literal semata. Menurut Rahman, banyak problem
penafsiran yang muncul karena keterbatasan pemahaman terhadap aspek
linguistik dan semantik dari teks Al-Qur’an. Hal ini mengakibatkan
munculnya interpretasi yang kaku, tidak kontekstual, dan kadang
bertentangan dengan semangat moral yang dibawa oleh wahyu.!°

Bagi Rahman, bahasa bukan sekadar alat penyampai pesan, tetapi juga
sarana untuk menyingkap realitas sosial dan etika yang melatarbelakangi teks
wahyu. Oleh karena itu, pendekatan linguistik dalam memahami Al-Qur’an
menjadi sangat penting. la mengingatkan bahwa Al-Qur’an diturunkan dalam
bahasa Arab yang kaya akan makna konotatif dan relasional. Maka, setiap
kata dan struktur kalimat dalam Al-Qur’an memiliki hubungan erat dengan
konteks pewahyuan, sejarah masyarakat Arab, serta dinamika sosial-politik
saat itu.'" Pendekatan linguistik dalam hal ini mencakup analisis semantik,
sintaksis, dan pragmatik dari teks wahyu.!?

Rahman juga menekankan bahwa keterputusan antara teks dengan
realitas kontemporer sering terjadi karena tafsir yang mengabaikan dimensi
historis dan etis dari wahyu. Oleh karena itu, ia mengusulkan sebuah metode
tafsir ganda: yaitu dengan terlebih dahulu memahami makna teks dalam
konteks historisnya (linguistik dan sosial), kemudian menerapkan prinsip-
prinsip moral universal Al-Qur’an dalam konteks kekinian.'* Dalam metode
ini, linguistik bukan hanya membantu memahami makna leksikal, tetapi juga
menjadi jembatan untuk mentransformasikan pesan etika wahyu secara
fungsional dalam masyarakat modern.

Urgensi linguistik menurut Rahman tidak hanya menyentuh aspek
bahasa Arab, tetapi juga mencakup cara memahami struktur argumen dan
retorika Al-Qur’an. Ta mengkritik para penafsir tradisional yang cenderung
menekankan makna kata per kata (tafsir tahlili), namun sering kali
kehilangan arah dari tujuan moral yang diusung oleh wahyu. Dalam
pandangannya, pemahaman linguistik yang kuat akan memudahkan seorang
mufassir untuk melihat pola tematik, pengulangan kata, atau penggunaan
metafora dalam Al-Qur’an sebagai bagian dari strategi wahyu untuk
membentuk kesadaran moral masyarakat.'*

19 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, Chicago: University of Chicago Press,
2009, hal. 5.

" Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur 'an, Chicago: University of Chicago Press,
2009, hal. 6.

12° Abdurrohim, “Metodologi Tafsir Kontemporer dalam Buku Major Themes of the
Quran Karya Fazlur Rahman, ” dalam Jurnal Pusaka: Media Kajian dan Pemikiran Islam,
Vol. 8, No. 1 Tahun 2020, hal. 67-84.

13 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition,
Chicago: University of Chicago Press, 1982, hal. 7-8.

14 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, Chicago: University of Chicago Press,
2009, hal. 10.



84

Dengan demikian, Fazlur Rahman memposisikan linguistik bukan hanya
sebagai alat bantu teknis dalam memahami Al-Qur’an, tetapi sebagai bagian
integral dari metodologi tafsir itu sendiri. Dalam pandangan ini, ilmu
linguistik berperan membuka tabir makna yang tersembunyi, serta
menghindarkan umat dari penafsiran yang keliru akibat pemutusan makna
dari akar historis dan nilai etikanya. Oleh karena itu, bagi Rahman, setiap
upaya penafsiran Al-Qur’an yang ingin relevan dan otentik harus berpijak
pada integrasi antara ilmu bahasa, konteks sejarah, dan kesadaran moral
sebagai orientasi utama penafsiran.

Pemahaman terhadap Al-Qur’an menuntut kedalaman dalam ilmu
bahasa, karena bahasa Arab sebagai medium wahyu memiliki kekayaan
gramatikal, semantik, dan retorika yang tinggi. M. Quraish Shihab
menekankan bahwa seorang mufassir wajib memahami struktur dan dinamika
bahasa Arab agar dapat menangkap makna ayat-ayat Al-Qur’an secara utuh
dan kontekstual. Menurutnya, makna kata dalam Al-Qur’an sangat
bergantung pada susunan kalimat, penggunaan harakat, dan konteks
pewahyuan.'”> Shihab mengingatkan bahwa tanpa penguasaan linguistik,
seorang penafsir bisa terjebak dalam makna tekstual yang kaku, atau bahkan
menyesatkan karena tidak memahami pergeseran semantik suatu kata dalam
konteks ayat-ayat yang berbeda.

Lebih lanjut, Shihab memberi contoh konkret mengenai kata fitnah
dalam Al-Qur’an yang memiliki makna beragam, mulai dari ujian, bencana,
hingga kerusakan sosial dan kekacauan agama, tergantung dari konteks
penggunaannya.'¢ Karena itu, ia mendorong agar para penafsir memahami
fungsi kebahasaan ayat-ayat Al-Qur’an tidak hanya secara literal, tetapi juga
secara kontekstual dan stilistik. Ia juga menekankan pentingnya ilmu
balaghah dan ushiil al-tafsir sebagai instrumen untuk menggali dimensi
estetik dan argumentatif dari teks wahyu.

Pandangan ini sejalan dengan pendekatan semantik Qur’ani yang
dikembangkan oleh Toshihiko Izutsu. Dalam karyanya God and Man in the
Qur’an, 1zutsu menjelaskan bahwa makna kata dalam Al-Qur’an tidak bisa
dipahami hanya dari kamus atau arti statis, tetapi harus dianalisis dalam relasi
semantik dan jaringan makna (semantic field) yang terbentuk dalam
keseluruhan teks.!” Sebagai contoh, untuk memahami makna tagwd, kufr,
atau hubb, kita perlu melihat bagaimana kata-kata tersebut berinteraksi
dengan lawan katanya dan dalam konteks tema besar Al-Qur’an. Hal ini

15 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1999, hal. 57.

16 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1999, hal. 58-59.

17 Toshihiko Izutsu, God and Man in the Qur’an: Semantics of the Qur’anic
Weltanschauung, Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2002, hal. 3-5.



85

menunjukkan betapa pentingnya pendekatan linguistik dalam menyibak

makna-makna filosofis dan teologis dalam Al-Qur’an.

Dalam konteks metodologi tafsir, Fazlur Rahman juga menekankan
urgensi pemahaman bahasa dan konteks. Ia menolak pendekatan literal yang
sempit, dan mendorong integrasi antara linguistik, konteks sejarah, dan nilai
etika wahyu.'® Menurutnya, kata dalam Al-Qur’an tidak dapat dilepaskan
dari konteks pewahyuannya, dan setiap upaya penafsiran harus terlebih
dahulu memahami makna linguistik dan latar historisnya sebelum digali nilai
universal yang bisa diterapkan dalam konteks kekinian. Dengan demikian,
bagi Rahman, ilmu linguistik menjadi bagian esensial dari metode tafsir yang
bersifat progresif dan kontekstual.

Dari pemaparan para tokoh tersebut, jelas bahwa linguistik bukan hanya
alat bantu teknis, melainkan pondasi epistemologis dalam memahami Al-
Qur’an. Melalui pemahaman linguistik, seorang mufassir tidak hanya dapat
menangkap makna literal, tetapi juga makna simbolik, spiritual, dan sosial
dari teks suci. Maka, integrasi antara ilmu bahasa Arab klasik, semantik
modern, dan analisis kontekstual menjadi syarat penting dalam menjadikan
Al-Qur’an sebagai petunjuk hidup yang relevan lintas zaman.

Maka kaidah-kaidah yang dibutuhkan oleh penafsir dalam memahami
Al-Qur’an didasarkan pada kaidah bahasa Arab, memahami kaidah dasarnya,
merasakan keindahan gaya bahasanya, dan memahami rahasia-rahasianya,
dan oleh sebab itu banyak pasal-pasal yang tersebar dan pembahasan yang
luas dalam cabang-cabang bahasa Arab dan ilmu-ilmunya. Akan tetapi dalam
menafsirkan Al-Qur’an penafsir perlu menyusun rangkuman hal-hal yang
penting untuk diketahui mengenai penguasaan kaidah kebahasaan dalam
menafsirkan Al-Qur’an, sehingga kaidah kebahasaan memiliki urgensi yang
sangat tinggi karena beberapa alasan berikut: !°

1. Keakuratan Penafsiran, Tanpa pemahaman yang mendalam tentang
kaidah bahasa Arab, penafsiran Al-Qur'an bisa melenceng dari makna
aslinya. Kaidah-kaidah ini membantu memastikan bahwa setiap ayat
ditafsirkan sesuai dengan konteks linguistik dan gramatikalnya.

2. Menghindari Kesalahpahaman, Al-Qur'an adalah kitab suci yang
dijadikan pedoman hidup bagi umat Islam. Kesalahan dalam penafsiran
dapat menyebabkan kesalahpahaman yang berpotensi mengakibatkan
praktik ibadah atau keputusan hidup yang tidak tepat.

3. Meningkatkan Pemahaman dan Penghormatan, Memahami bahasa Arab
dan kaidah-kaidahnya memungkinkan umat Islam untuk lebih
memahami dan menghormati keindahan serta kedalaman pesan Al-

18 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur an, Chicago: University of Chicago Press,
2009, hal. 5-10.

19 M. Tahrum Mazuki dan Alwizar, “Kaidah Bahasa Dalam Menafsirkan Al-Qur’an, ”
dalam Hamalatul Qur’an, Vol. 2 No. 2 Tahun 2024, hal. 98-113.



86

Qur'an. Ini juga meningkatkan rasa penghormatan terhadap kitab suci

sebagai sumber hikmah dan petunjuk hidup.

4. Melestarikan Integritas Pesan Al-Qur'an, Kaidah kebahasaan membantu
menjaga integritas pesan asli Al-Qur'an, sehingga pesan-pesan yang
disampaikan tetap konsisten dan tidak terdistorsi oleh interpretasi yang
keliru.

5. Mendukung Dakwah dan Pendidikan, Pengetahuan yang mendalam
tentang kaidah kebahasaan membantu para ulama dan pendakwah dalam
menyampaikan ajaran Al-Qur'an dengan lebih jelas dan tepat. Ini juga
penting dalam pendidikan formal dan non-formal, agar generasi penerus
dapat memahami dan menerapkan ajaran Al-Qur'an dengan benar.

6. Memperkuat Argumen dalam Dialog Antaragama, Pemahaman yang kuat
tentang kaidah kebahasaan dalam Al-Qur'an memungkinkan umat Islam
untuk berdialog dengan agama lain secara lebih efektif, karena mereka
dapat menjelaskan ajaran Al-Qur'an dengan dasar linguistik yang kuat
dan argumentasi yang baik.

Menafsirkan Al-Qur’an berdasarkan ketentuan kaidah kebahasaan yang
pasti, tentu memiliki landasan yang cukup kuat jia dilihat dari sisi
perkembangan tafsir itu sendiri. Sebagaimana Amin al-Khuli mengatakan
bahwa seorang penafsir Al-Qur’an diperlukan beberapa syararat-syarat ang
harus di miliki oleh seorang penafsir diantaranya ialah seorang penafsir harus
memasukan ilmu-ilmu bahasa, rasional dan kemampuan bawaan. Sehingga
siapa saja yang menafsirkan Al-Qur’an dengan spesifikasi tersebut tidak
dianggap sebagai penafsir yang ra’y, sebab orang menggunakan ra’y-nya
hanya ketika penafsir tidak memenuhi perangkat-perangkat yang harus
dipakai dalam penafsiran. Oleh karnanya penafsiran tersebut hanya perkiraan
dan prasangka semata.?’

Al-Khuli pun melanjutkan dengan mengomentari faktor sejarah dari
tafsir Al-Qur’an, bahwa dalam perkembangan sejarah tafsir memunculkan
dua kelompok yang saling bersebrangan. Salah satu dari kelompok itu
berpendapat bahwa siapa saja yang memiliki pengetahuan yang luas, ia
diperkenankan memberikan tafsir Al-Qur’an, sedangkan kelompok lainnya
menyatakan bahwa tidak seorang pun yang diperkenankan untuk menafsirkan
sedikitpun dari Al-Qur’an meskipun dia pandai dan berpengetahuan.?!
Kemunculan kedua kelompot tersebut didasari oleh keresahat umat ketika
mulai bermunculan pertanyaan: Apakah semua orang yang berilmu
diperkenankan bergelut dalam tafsir?.

20 Amin Al-Khuli dan Nasr Hamid Abu Zayd, Metode Tafsir Sastra, diterjemahkan oleh
Khairon Nahdiyyin Yogyakarta: Adab Press, 2004, hal. 21.

2! Amin Al-Khuli dan Nasr Hamid Abu Zayd, Metode Tafsir Sastra, diterjemahkan oleh
Khairon Nahdiyyin Yogyakarta: Adab Press, 2004, hal. 18.



87

Al-Khuli pun mengkritik dua kelompok tersebut dengan mengatakan
bahwa kedua kelompok tersebut sama-sama berlebihan dan picik. Menurut
al-Khuli kelompok yang hanya membatasi pada riwayat saja, berarti
membiarkan banyak hal yang dibutuhkan, dan kelompok yang
memperkenankan siapa saja yang bergelut dalam tafsir, berarti membiarkan
tafsir menjadi kacau.??

Berkaitan dengan pentinya linguistik dalam penafsiran Al-Qur’an,
peneliti memperhatikan akan urgensi kaidah-kaidah kebahasaan yang perlu
dipahami oleh para peneliti tafsir khusunya di dalam kajian tentang
penafsiran Al-Qur’an. Hal yang demikian selaras dengan kaidah yang
dikeluarkan oleh Ibrahim Madkur seorang pakar bahasa yang cukup
pemerhati terhadap kajian-kajian ke-Al-Qur’an-an, dalam Al-Mu’jam al-
Wajih:

gt e sis 500 T Jf
“Aturan atau perkara yang bersifat menyeluruh merangkap bagian-
bagiannya”?. Lebih spesifik Quraish Shihab meberikan penjelasan
beberapa kaidah itu antara lain; kaidah fa rif dan tankir, kaidah isim dan
fi’il, kaidah penggunaan kata dan usliib Al-Qur’an dan lain-lain.?*

Berikut ini adalah beberapa kaidah kebahasaan yang perlu mejadi
perhatian bagi para peneliti tafsir Al-Qur’an:

a. Kaidah Umum Lafadz Mengungguli Khusus Sebab: Prinsip
Tafsir Berbasis ‘Umm al-Lafzh

S pslal ¥ B pstk B

"Yang menjadi pegangan adalah keumuman lafadz, bukan kekhususan sebab

(turunnya ayat).”®

Lafadz-lafadz Al-Qur’an yang dipandang sebagai dasar dalam penafsiran
adalah umumnya lafadz ('Umm al-Lafzh), bukan semata-mata berdasarkan
sebab-sebab khusus turunnya ayat (Khushiish al-Asbdb).2® Kaidah ini telah
menjadi prinsip penting dalam ilmu ushiil al-figh dan diakui oleh mayoritas
ulama tafsir klasik maupun kontemporer. Hal ini menunjukkan bahwa

22 Amin Al-Khuli dan Nasr Hamid Abu Zayd, Metode Tafsir Sastra, diterjemahkan oleh
Khairon Nahdiyyin Yogyakarta: Adab Press, 2004, hal. 20.

2 Abdur Rahman al-Ajurrumi, Matn al-Sullam al-Munawraq fi ‘Ilm al-Manthiq, Beirut:
Dar al-Fikr, 2003, hal. 15.

24 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 1994, hal. 154.

25 Jalaluddin al-Suyuthi, al-Itgan fi ‘Uliim al-Qur’dn, Jilid 1, Beirut: Dar al-Fikr, t.th.,
hal. 35.

26 Abdurrahman bin Nashir al-Sa‘dy, Taysir al-Karim al-Rahmdn fi Tafsir Kaldm al-
Mandn, Riyadh: Mu’assasah al-Risalah, 1998, hal. 7.



88

keuniversalan makna suatu ayat ditentukan oleh struktur bahasanya yang
umum, bukan oleh sebab-sebab khusus yang melatarbelakanginya.

Apabila seorang mufasir seperti al-Thabari, al-Qurthubi, atau Fakhruddin
al-Razi, menyebut asbab al-nuzil dalam penafsiran mereka, hal itu bertujuan
untuk memperjelas konteks historis atau memperkaya makna, bukan untuk
membatasi cakupan ayat hanya pada peristiwa tersebut.’’” Maka dari itu,
makna atau hukum yang terkandung dalam ayat tetap bersifat umum selama
tidak ada dalil lain yang membatasi atau mengkhususkannya. Sebagai contoh,
ayat-ayat mengenai larangan riba yang turun kepada masyarakat Quraisy
tetap berlaku terhadap seluruh bentuk praktik riba yang serupa di masa kini
maupun masa mendatang, meskipun konteks sosialnya berbeda.

Pemahaman ini menjaga relevansi dan universalitas pesan-pesan Al-
Qur’an sepanjang zaman. Apabila makna ayat dibatasi hanya pada sebab
turunnya, maka pesan Al-Qur’an akan tereduksi menjadi dokumen historis
belaka yang tidak mampu menyesuaikan dengan dinamika kehidupan
manusia modern. Padahal, Al-Qur’an secara tegas menyebut dirinya sebagai
petunjuk bagi seluruh manusia (hudd li al-nds)*®. Karena itu, prinsip ‘umiim
al-lafzh wa la bi khushish al-sabab menjadi fondasi utama dalam
membumikan pesan wahyu tanpa mencabutnya dari akar kontekstualnya.

b. Kaidah Istighrdq dalam Alif-Lam: Penegasan Makna Umum
dalam Struktur Bahasa Al-Qur’an

G A o G A @l Sl e Al sl )

"Alif dan ldm yang masuk (melekat) pada kata sifat dan kata yang menunjukkan
Jjenis, memberikan faedah makna istighrdq (cakupan menyeluruh), karena mencakup
seluruh bagian yang berada di bawahnya.” *

Kaidah kebahasaan yang menyatakan bahwa alif dan ldam (al-alif wa al-
ldm) yang masuk pada kata sifat atau nama jenis (al-awshdf wa asmad’ al-jins)
berfungsi untuk menunjukkan makna menyeluruh (istighrdg) merupakan
salah satu prinsip penting dalam memahami cakupan makna lafadz dalam Al-

27 Muhammad Abu Zahrah, Ushiil al-Tafsir, Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1998, hal.
109-110.

28 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1992, hal. 44.

2% Abdurrahman bin Nashir al-Sa‘dy, Taysir al-Karim al-Rahmadn fi Tafsir Kaldm al-
Mandn, Riyadh: Mu’assasah al-Risalah, 1998, hal. 9.



&9

Qur’an.*® Dengan kata lain, struktur ini menunjukkan bahwa seluruh individu
yang termasuk dalam cakupan kata tersebut ikut tercakup dalam makna ayat.

Sebagai contoh, dalam QS. al-Ahzab ayat 35:

Sail Gpadtly olbedl Graledd Oy
dan QS. Al-‘Ashr ayat 2-3:
Ul sl g 18T S V) o A Byl &) ¢ anlly

Kata al-insan dalam Surah al-‘Ashr merupakan bentuk isim jins (nama
jenis) yang didahului oleh alif-ldm, sehingga dalam kaidah istighraq berarti
mencakup seluruh manusia tanpa terkecuali.’! Maka ayat ini menunjukkan
bahwa semua manusia berada dalam kerugian, kecuali yang dikecualikan
oleh ayat selanjutnya: “kecuali orang-orang yang beriman dan beramal
shalih”.

Demikian pula kata al-mu ’'minin dan al-mu’mindt dalam surah Al-Ahzab
ayat 35 menunjukkan bahwa setiap laki-laki dan perempuan yang beriman
secara keseluruhan masuk dalam cakupan janji dan balasan yang disebut
dalam ayat.’?> Penggunaan struktur alif-Idm dalam bentuk-bentuk seperti ini
tidak terbatas pada individu tertentu, melainkan mencakup keseluruhan jenis
yang dimaksud. Hal ini memperkuat prinsip umum dalam penafsiran bahwa
struktur gramatikal Al-Qur’an sering kali mengandung isyarat makna luas
yang tidak dibatasi oleh sebab turunnya atau konteks lokal.

Dengan memahami kaidah ini, kita dapat menyadari bahwa pesan-pesan
Al-Qur’an bersifat universal, menjangkau seluruh umat manusia lintas ruang
dan waktu, serta tidak terikat pada kelompok tertentu. la menjadi relevan
dalam berbagai konteks sosial, budaya, dan sejarah.

¢. Makna Umum dalam Nakirah pada Konteks Penafian, Larangan,
Syarat, dan Pertanyaan: Telaah atas Kaidah al-‘Umiim al-Maqédmi

Dalam studi kebahasaan Al-Qur’an, salah satu kaidah penting yang
berfungsi mengungkap keluasan makna ayat adalah:

eid o &5 i o (L o (A Gl o 551 esds 1Y)
“Apabila lafadz nakirah terdapat dalam kalimat nafi, nahi, syarat atau
istitham maka menunjukkan pengertian umum.”* Kaidah ini menegaskan
bahwa penggunaan kata dalam bentuk nakirah (indefinitif atau tidak

30 Abdurrahman bin Nashir al-Sa‘dy, Taysir al-Karim al-Rahmdn fi Tafsir Kaldm al-
Mandn, Riyadh: Mu’assasah al-Risalah, 1998, hal. 9.

31 Fakhrruddin al-Razi, Mafétih al-Ghayb, Jilid 32, Beirut: Dar al-Fikr, 1998, hal 91.

32 Sayyid Quthb, F7 Zhildl al-Qur’an, Jilid 6, Kairo: Dar al-Shurtq, 2000, hal. 351.

33 Abdurrahman bin Nashir al-Sa‘dy, Taysir al-Karim al-Rahmaén fi Tafsir Kaldam al-
Mandn, Riyadh: Mu’assasah al-Risalah, 1998, hal. 9.



90

ditentukan) akan mengandung makna yang mencakup semua bentuk atau
individu dari sesuatu yang disebutkan, selama ia hadir dalam konteks
penafian (nafi), larangan (nahy), pertanyaan (istifham), atau syarat (syarth).
Hal ini memiliki dampak langsung dalam penentuan cakupan hukum atau
pesan yang ingin disampaikan Al-Qur’an.

Contoh penerapan kaidah ini dapat dilihat dalam QS. Al-Nisa’/4 ayat 36:

G2 145 5y 0 i

"Dan sembahlah Allah dan janganlah kamu mempersekutukan-Nya dengan
sesuatu pun..."

Kata &% (syay’an) adalah nakirah yang jatuh dalam konteks larangan

(nahy), sehingga memberi makna larangan secara menyeluruh tanpa
pengecualian. Dengan demikian, larangan mempersekutukan Allah
mencakup segala bentuk kesyirikan, baik besar maupun kecil, baik yang
bersifat terang-terangan maupun tersembunyi, baik dalam keyakinan hati,
ucapan, maupun perbuatan.®*

al-Suyuthi dalam Al-ltgdn menyatakan bahwa bentuk nakirah dalam
konteks seperti ini merupakan perangkat retoris yang sangat efektif dalam
menyampaikan al- ‘umim (makna yang meliputi seluruh individu atau
kemungkinan), yang memperkuat kekuatan pesan larangan atau pengingkaran
dalam ayat tersebut.®> Oleh sebab itu, kaidah ini memiliki peran penting
dalam memperjelas kehati-hatian hukum Islam dalam mencegah segala
bentuk penyimpangan, meskipun dalam bentuk yang tampak sepele.

Pemahaman terhadap kaidah ini membantu para mufassir dan ahli
hukum Islam dalam membangun pemaknaan yang lebih proporsional dan
luas atas teks-teks wahyu, serta menjamin bahwa prinsip-prinsip ilahiyah
tidak disempitkan oleh konteks linguistik yang sempit atau literalistik.

d. Al-Idhdfah sebagai Penanda Makna Umum: Analisis Lafadz
Mudhdf dalam Konteks Hukum Al-Qur’an

Dalam kaidah kebahasaan Al-Qur’an, dikenal prinsip:
“Kata yang disandarkan pada kata yang lain berarti umum, seperti halnya
kata benda jamak. °

3% Ismail bin Umar ibn Katsir, Tafsir Al-Qur’dn Al-‘Azhim, jilid 2, Riyadh: Dar
Tayyibah, 1999, hal. 276.

35 Jalaluddin al-Suyuthi, Al-Itgan fi ‘Ulim Al-Qur’dn, Jilid 1, Beirut: Dar al-Ma ‘rifah,
2000, hal. 140.

36 Abdurrahman bin Nashir al-Sa‘dy, Taysir al-Karim al-Rahmdn fi Tafsir Kaldam al-
Mandn, Riyadh: Mu’assasah al-Risalah, 1998, hal. 9.



91

Kaidah ini dikenal dengan nama al- ‘umim bi al-idhdfah (keumuman
melalui bentuk mudhdf-mudhdf ilayh). Secara gramatikal, apabila suatu kata
(isim) yang bersifat nakirah (tidak tertentu) disandarkan kepada kata lain
dalam bentuk idhdfah (penyandaran), maka ia memberi makna menyeluruh
atau umum, mirip seperti fungsi jamak (jamu ).’

Contoh penerapan kaidah ini terdapat dalam QS. al-Nisa’/4 ayat 23:

i K
Frasa (..ij‘-@»\ (ummuhatukum) yang berarti ibu-ibu kalian adalah bentuk

mudhaf (kata yang disandarkan) kepada dhamir-kum (kalian), yang
mengandung makna menyeluruh terhadap seluruh bentuk keibuan yang
memiliki hubungan nasab dengan seseorang.’® Dengan demikian, yang
dimaksud dengan "ibu" dalam konteks hukum ini tidak hanya terbatas pada
ibu kandung, tetapi juga mencakup nenek dari pihak ayah atau ibu, buyut,
dan seluruh perempuan dari jalur ke atas yang memiliki relasi nasab atau
penyusuan (radhd 9).*°

Fungsi idhdfah dalam struktur bahasa Arab ini sangat penting dalam
penetapan hukum, karena ia memperluas cakupan makna tanpa perlu
menyebutkan satu per satu objek yang tercakup. Dalam ilmu ushul figh,
bentuk ini menjadi salah satu indikator keumuman hukum syariat, selama
tidak ada garinah (indikasi pembatasan) yang menafsirkannya secara khusus.

Pemahaman terhadap kaidah ini juga berimplikasi pada analisis hukum-
hukum lain yang menggunakan struktur idhdfah, seperti dalam ayat tentang
warisan, hubungan mahram, tanggung jawab wali, atau larangan pernikahan.
Dengan demikian, kaidah ini merupakan perangkat linguistik yang sangat
strategis dalam memperluas cakupan hukum dalam teks wahyu.

e. Penghapusan Jawab Syarat (Hadzf Jawab al-Syarth) sebagai
Penegas Ancaman: Strategi Kebahasaan dalam Ayat-Ayat al-Wa’id

Di antara perangkat kebahasaan yang digunakan Al-Qur’an untuk
memperkuat efek retoris dan daya gugah suatu pernyataan adalah
penggunaan Hadzf jawab al-syarth (penghapusan jawaban dari syarat).
Kaidah ini tertuang dalam prinsip:

dessll bl 3 alsy 23 hiE e J L3ih o Bls

37 Abdul Hamid bin Badis, Ushil al-Tafsir wa Qawd ‘iduhu, Algeria: Mathba‘at al-
Ma‘arif, 1996, hal. 77.

3% Muhammad al-Thahir bin Ashur, al-Tahrir Wa al-Tanwir, Jilid 5, Tunis: Dar Sahniin,
2004, hal. 15.

39 Wahbah al-Zuhayli, al-Tafsir al-Munir, Jilid 5, Beirut: Dar al-Fikr, 1998, hal. 89.



92

“Pembuangan jawab-syarat menunjukkan agungnya perkara tersebut dan
sangat luar biasa jika terdapat pada ancaman. ”*°

Dalam konteks ayat-ayat al-wa’id (ancaman atau peringatan keras dari
Allah), penghilangan bagian yang seharusnya menjawab kalimat syarat tidak
berarti kekurangan dalam struktur kalimat, melainkan justru memperkuat
kesan ngeri dan dahsyat terhadap akibat yang akan ditanggung. Secara
linguistik, hal ini termasuk dalam fagdir atau penundaan pemaknaan, yang
dalam retorika Arab disebut al- jjdz bi al-hadzf (pemadatan makna dengan
penghilangan).

Contoh paling nyata dapat ditemukan dalam QS. al-Takatsur /102 ayat 3:
dan QS. Al-Sajdah/32 ayat 12:

5 s st 1S D20 31 05 s
Dalam dua ayat ini, bagian jawab al-syarth dihilangkan.*! Misalnya dalam
ayat "law tard..." (seandainya kamu melihat), Al-Qur’an tidak melanjutkan
dengan apa yang akan terlihat, karena apa yang akan tampak sangat
mengerikan sehingga tak terbayangkan atau tak mungkin diungkapkan
dengan kata-kata.*’ Inilah efek dramatis dari penghilangan tersebut untuk
menegaskan bahwa kedahsyatan peristiwa hari kiamat atau siksa neraka itu
melampaui batas nalar dan deskripsi manusia.

Para ahli tafsir klasik seperti Fakhruddin al-Razi dan al-Zamakhsyari
menegaskan bahwa gaya bahasa semacam ini bertujuan menggugah
kesadaran pembaca untuk membayangkan sendiri tingkat kehancuran atau
siksaan yang dijanjikan. Hal ini lebih menggugah daripada sekadar
pernyataan eksplisit, karena melibatkan sisi emosional dan imajinatif
pembaca.

Dengan demikian, kaidah ini bukan hanya bagian dari retorika bahasa
Arab, tetapi juga merupakan strategi ketuhanan untuk memperdalam rasa
takut (al-khawf) dan introspeksi (muhdasabah) dalam diri pembaca Al-Qur’an.
Kaidah ini memperlihatkan keindahan susunan bahasa Al-Qur’an sekaligus
kekuatan pesan moral dan spiritual yang dikandungnya.

f. Kaidah Pemilihan Bentuk Mufrad dan Jamak dalam Al-Qur’an:
Telaah Makna dan Tujuan Kontekstual

40 Abdurrahman bin Nashir al-Sa‘dy, Taysir al-Karim al-Rahmdn fi Tafsir Kalam al-
Mandn, Riyadh: Mu’assasah al-Risélah, 1998, hal. 52.

41 Fakhruddin al-Razi, Mafétih al-Ghayb, Jilid 32, Beirut: Dar al-Fikr, 1998, hal. 151.

42 Mahmud bin Umar al-Zamakhsyari, AI-Kasydf ‘an Haqd’iqg Al-Tanzil, Jilid 4, Beirut:
Dar al-Kutub al-‘TImiyyah, 1995, hal. 226.



93

Dalam ilmu Balaghah dan Ushiil al-Tafsir, bentuk mufrad (tunggal) dan
jama’ (plural) dalam Al-Qur’an tidak hanya bersifat gramatikal, tetapi juga
mengandung muatan makna (daldlah) yang dalam dan kontekstual.
Pemilihan antara bentuk mufrad dan jamak dalam teks ilahi bukan kebetulan,
melainkan sebuah indikasi linguistik yang mengandung tawjih ma nawi
(arahan makna tertentu) sesuai dengan tujuan ayat.

Al-Suyuthi merumuskan bahwa:

VAT Bty 5,2 gl ok o e 580 ¥ A T 52l 52
“Penggunaan bentuk mufrad atau jamak tidak dilakukan secara sia-sia,
tetapi mengikuti makna yang dimaksud dan konteks maknawi.

Contoh konkret dapat dilihat pada perbedaan penggunaan kata +UGZJ\ (al-

samd’) dalam dua konteks berbeda:
1. QS. Al-Jumu‘ah/62: 1

RS PV e
“Bertasbih kepada Allah apa yang ada di langit-langit..”.
Dalam ayat ini, bentuk </3GZ)) adalah bentuk jamak dari sama’,

digunakan untuk menunjukkan kebesaran, keluasan, dan kompleksitas sistem
semesta sebagai makhluk Allah.** Pemilihan bentuk jamak di sini
mendukung makna keagungan (ta’zhim) dan cakupan kosmik dari tasbih
universal. Ini selaras dengan kaidah:

. /.a/a“, L% /":°:fs‘\'3 /,,;aij :}.’.;-2—3“’ j‘-réé 2 af""
“Bentuk jamak menunjukkan kesan dahsyat, pengagungan, dan kuantitas

yang besar dalam makna.”*
2. QS. Al-Dzariyat/51: 22

)
2

’

“Dan di langit terdapat rezekimu...’
Di sini, digunakan bentuk mufrad s\<ZJ\, karena yang dimaksud bukan langit

sebagai entitas jamak kosmis, melainkan arah vertikal atau sumber ilahi
tempat turunnya rezeki, hujan, dan ketetapan Allah SWT. Dalam konteks ini,
bentuk mufrad mempertegas keesaan sumber dan kejelasan orientasi
spiritual, yakni langit sebagai simbol ketuhanan.

4 Jalaluddin al-Suyuthi, 4/-ltqédn fi ‘Ulim al-Qur’dn, Jilid 1, Beirut: Dar al-Ma ‘rifah,
2000, hal. 299-300.

# Fakhruddin al-Razi, Mafitih al-Ghayb, Jilid 31, Beirut: Dar al-Fikr, 1998, hal. 78.

45 Ahmad bin ‘Ajibah, Al-Bahr al-Madid fi Tafsir al-Qur’an al-Majid, Jilid 10, Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah, 2002, hal. 204.



94

Dengan demikian, bentuk mufrad digunakan untuk menyatakan arah
(jiha), sifat tunggal, atau keunikan objek, sedangkan bentuk jamak digunakan
ketika objeknya bersifat kompleks, beragam, atau ingin menunjukkan
keluasan dan keagungan.*®

g. Relasi Antara Ma ‘rifat dan Nakirah: Analisis Kebahasaan dalam
Struktur Isim Ganda Al-Qur’an

Dalam bahasa Arab, terutama dalam telaah kebahasaan Al-Qur’an, relasi
antara dua nomina (ism) dalam satu susunan kalimat memainkan peran
penting dalam pembentukan makna. Menurut Jalaluddin al-Suyuthi, ketika
dua isim muncul dalam satu struktur gramatikal, maka keduanya dapat
membentuk empat kemungkinan makna, tergantung pada status
gramatikalnya apakah berupa ma ‘rifat (definitif) atau nakirah (indefinitif).*’
Kaidah ini dikenal dalam ilmu balaghah sebagai:

e j\ s Lo JJ, I 3Ty il Je J.u );J 3T
“Dua ma ‘rifat menunjukkan kesatuan makna, sedangkan dua nakirah
menunjukkan pluralitas atau perbedaan makna.”*®

1) Ma ‘rifat—Ma ‘rifat/Definitif-Definitif (Identitas Makna)

Ketika dua nomina dalam bentuk ma ‘rifat, maka menunjukkan bahwa
keduanya merujuk pada satu entitas yang sama. Ini bisa terjadi dengan
pengulangan atau penegasan. Contohnya dapat ditemukan dalam QS. Al-
Fatihah/1: 6-7:

iele caddl 5l b @ aanddl Dizal G
Pengulangan kata L\};a“ di sini adalah dalam bentuk ma‘rifat dengan alif-

ldm, sehingga para mufasir seperti al-Razi dan Ibn ‘Ashur sepakat bahwa
yang dimaksud adalah jalan yang satu dan sama, yakni jalan orang-orang
yang diberi petunjuk oleh Allah SWT.* Ini merupakan bentuk badal
(pengganti penjelas) dalam retorika Arab, sekaligus bentuk penekanan
makna.

2) Nakirah—Nakirah/Indefinitif-Indefinitif (Perbedaan Makna)

4 Muhammad al-Thahir Ibn ‘Ashur, Al-Tahrir wa al-Tanwir, Jilid 28, Tunis: Dar
Sahntin, 1994, hal. 157.

47 Jalaluddin al-Suyuthi, 4l-ltqédn fi ‘Ulim al-Qur’dn, Jilid 1, Beirut: Dar al-Ma ‘rifah,
2000, hal. 296-297.

8 Ahmad al-Hasyimy, Jawdhir al-Baldghah fi al-Ma ‘éni wa al-Baydn wa al-Badi’,
Beirut: Dar al-Fikr, 1992, hal. 116.

4 Fakhruddin al-Razi, Mafétih al-Ghayb, Jilid 1, Beirut: Dar al-Fikr, 1998, hal. 166.



95

Apabila dua nakirah disebutkan dalam satu rangkaian kalimat, maka
keduanya menunjukkan entitas yang berbeda. Ini sering terjadi ketika Al-
Qur’an menggambarkan proses perubahan, transformasi, atau tingkatan.
Sebagai contoh, QS. al-Rum/30: 54:

Z.0% Zo s, wgh o, P Zat Lo, o, P Lo, w a; <4 &g
w3ngﬁjwwdv'f°yw7wddv-fwwvwéju\ﬁm
Dalam ayat ini, kata _a=> (kelemahan) diulang tiga kali, semuanya dalam

bentuk nakirah. Tafsirnya menjelaskan bahwa:
1) Dha f pertama merujuk pada keadaan lemah ketika masih berupa janin.
2) Dha ‘f kedua adalah masa kanak-kanak dan remaja awal.
3) Dha'f ketiga menunjukkan masa tua yang disertai dengan kelemahan
fisik dan uban.*
Dengan demikian, perubahan status mnakirah pada kata yang sama
menggambarkan bahwa entitas tersebut telah berubah secara esensial.

3) Nakirah - Ma'rifat (Indefinitif-Definitif): Penegasan Kesamaan
Makna

Apabila yang pertama nakirah dan yang kedua ma ‘rifat, maka biasanya
yang kedua menjelaskan atau menegaskan makna dari yang pertama.
Contohnya QS. Al-Muzzammil/73: 15-16:

sl 035 (sand Vsl O3eh ) Wil
Kata rasilan pada ayat pertama adalah nakirah, kemudian dikembalikan

pada al-rasiil sebagai ma rifat, yang keduanya merujuk pada satu entitas
yang sama, yaitu Nabi Musa AS.%!

4) Ma ‘rifat — Nakirah/Definitif-Indefinitif (Makna Bervariasi antara
Identik dan Berbeda)

Pada bentuk ini bisa berarti dua hal:

1) Jika dalam konteks umum dan generik, maka kedua istilah bisa merujuk
pada makna berbeda.

2) Namun, dalam konteks penegasan atau penyempurnaan, keduanya bisa
merujuk pada satu hal, tetapi dengan nuansa atau penjabaran yang
berbeda.

Contohnya QS. Ghafir/40: 53-54:

50 Muhammad al-Thahir Ibn Ashur, Al-Tahrir wa al-Tanwir, Jilid 21, Tunis: Dar
Sahniin, 1994, hal. 209.

5! Abu Hayyan al-Andalusi, AI-Bahr al-Muhith, Jilid 9, Beirut: Ddr al-Fikr, 1993, hal.
202.



96

3 D e g Bl s st 65T A
Menurut tafsir al-Zamakhsyari, al-hudd (ma ‘rifat) mengandung makna
menyeluruh yakni seluruh ajaran, syariat, dan mu‘jizat Nabi Musa AS.
Sedangkan hudd (nakirah) merujuk pada aspek praktis dari petunjuk itu,
yaitu irsydd atau bimbingan kepada jalan yang benar.>
Berdasarkan dua contoh tersebut, dapat disimpulkan bahwa struktur
ma ‘rifat atau nakirah pada pengulangan nomina di Al-Qur’an memiliki
implikasi semantik yang besar. Ia menjadi petunjuk kontekstual yang
menentukan apakah dua entitas itu identik, serupa, atau benar-benar berbeda.
Kaidah ini sangat penting untuk mendeteksi pola pengulangan dalam Al-
Qur’an, dan menjadi salah satu alat bantu utama dalam tafsir kebahasaan
(tafsir lughawi).>?

h. Hikmah Nakirah Lafadz Ahad (:\:ﬁ) dan Ma ‘rifah Lafadz al-

Shamad (32"

Dalam Surah al-Ikhlash ayat pertama 451 &I 3 °5, lafadz ahad (35))

digunakan dalam bentuk nakirah, bukan ma ‘rifat (al-ahad). Hal ini bukan
tanpa maksud, melainkan mengandung hikmah balaghah (retoris) yang
sangat dalam. Menurut para ulama balaghah dan ahli tafsir, bentuk nakirah
pada lafadz ahad menunjukkan makna fta’zhim (pengagungan) terhadap zat
Allah yang Esa. Dengan kata lain, bentuk nakirah ini mengisyaratkan bahwa
keesaan Allah SWT adalah mutlak, tanpa batasan dan tanpa kemungkinan
disamakan dengan apapun.>

Makna ahad di sini juga bukan sekadar ‘satu’ dalam pengertian bilangan,
melainkan satu-satunya dzat yang tidak ada tandingan, tidak ada sekutu, dan
tidak terbagi. Oleh karena itu, bentuk nakirah digunakan untuk menolak
segala bentuk fa 7if (pengkhususan) yang mungkin mengandung makna
terbatas, sebagaimana lazimnya bentuk ma ‘rifah.

Sementara itu, dalam ayat selanjutnya X R, lafadz al-Shamad

(M\) digunakan dalam bentuk ma rifah dengan alif-lam. Hal ini untuk
menunjukkan sifat ketuhanan yang khas dan hanya dimiliki oleh Allah SWT.

52 Mahmud bin Umar al-Zamakhsyari, Al-Kasydf ‘an Ghawdmidh_Haqd’iq Al-Tanzil,
Jilid 4, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1995, hal. 412.

53 Abdul Halim Mahmud, Al-Tafsir al-Lughawi li al-Qur’dn al-Karim, Kairo: Ddr
Nahdhat Mishr, 1998, hal. 45.

54 Jalaluddin al-Suyuthi, al-Itqdn fi ‘Ulim al-Qur’dn, Jilid 1, Beirut: Dar al-Fikr, t.th.,
hal. 295.



97

Kata al-Shamad memiliki makna zat yang menjadi sandaran seluruh
makhluk, yang tidak membutuhkan apapun namun segala sesuatu
membutuhkan-Nya" >

Dengan demikian, kombinasi antara bentuk nakirah pada ahad dan
bentuk ma ‘rifah pada al-Shamad menggambarkan dua aspek penting:
keesaan Allah yang tidak terjangkau akal dan kebutuhan seluruh makhluk

kepada-Nya. Kaidah balaghah yang mendasari hal ini berbunyi:

.i;:ﬁj i A 'DETC"’}; 3 S
“Penggunaan bentuk nakirah dalam konteks ta‘zhim memberikan efek
pengagungan dan kewibawaan. °

Keseimbangan antara fanzih (penyucian) dan ithbat (penetapan sifat mulia)
ini memperkuat pesan tauhid yang menjadi inti surah Al-Ikhlash.

i. [Etika dalam Khithdb: Menyandarkan Kebaikan kepada Allah dan
Keburukan kepada Makhluk

Dalam kajian kebahasaan Al-Qur’an, ditemukan adanya etika ilahiah
dalam bentuk penyandaran atau atribusi perbuatan dalam bentuk khithab
(komunikasi langsung), di mana segala bentuk kebaikan selalu disandarkan
kepada Allah SWT, sedangkan keburukan disandarkan kepada objek atau
pelakunya secara tidak langsung. Fenomena ini menunjukkan bentuk
ta’addub (kesopanan bahasa) Al-Qur’an dalam menjaga kesucian dzat Allah
dari segala hal yang buruk.®’

Contoh jelas terdapat dalam surah Al-Syu‘ara’ ayat 80, dalam ucapan
Nabi Ibrahim AS:

"Dan apabila aku sakit, Dialah yang menyembuhkan aku."

Dalam ayat ini, penyakit tidak disandarkan langsung kepada Allah SWT,
padahal dalam keimanan tauhidiyyah kita percaya bahwa semua yang terjadi
adalah kehendak-Nya. Namun secara kebahasaan dan adab profetik, Nabi
Ibrahim memilih untuk menyatakan "apabila aku sakit" (tanpa menyebut
"Engkau yang membuatku sakit"), namun tetap menyandarkan kesembuhan
kepada Allah dengan sangat tegas dan lugas “Dialah yang
menyembuhkanku”.>®

Kaidah balaghah yang melandasi fenomena ini adalah:

55 Fakhruddin al-Razi, Mafatih al-Ghayb, Jilid 32, Beirut: Dar al-Fikr, 1998, hal. 91.

56 Sayyid Quthb, Fi Zhildl al-Qur’an, Jilid 6, Kairo: Dar al-Shuriiq, 2000, hal. 351.

57 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, Al-Burhdn fi Ulum Al-Qur’an, Jilid 1, Beirut:
Dar al-Ma‘rifah, 2008, hal. 80.

38 Fakhruddin al-Razi, Mafdtih al-Ghayb, Jilid 19, Beirut: Dar al-Fikr, 1998, hal. 145.



98

S SR B (JW ) B
“Segala kebaikan disandarkan kepada Allah Ta‘dla, sedangkan keburukan

disandarkan kepada diri (makhluk). >
Etika semacam ini juga tampak dalam Surah Al-Kahf ayat 63, saat Nabi

Musa menyatakan: & jj-\ ol db, bukan “Engkau membuatku lupa”, dan
dalam Surah Al-Fatihah ayat 7, jalan orang-orang yang diberikan nikmat
dinisbatkan secara langsung kepada Allah ((..@Al.c Eass &,Uw\), sedangkan

jalan yang sesat atau dimurkai tidak langsung disebut “Engkau sesatkan”.

Hal ini mengandung pelajaran penting tentang kesopanan teologis (adab
tauhidi) dalam berbicara mengenai Tuhan, yakni menjunjung kemuliaan
Allah dengan tidak menyandarkan secara langsung sesuatu yang buruk,
meskipun secara teologis tetap dalam kerangka takdir-Nya.®

j- Huruf Waw (3) dalam Struktur Gramatikal Al-Qur'an

Huruf waw () dalam bahasa Arab merupakan salah satu huruf yang
paling banyak digunakan dalam Al-Qur’an. la memiliki kedudukan penting
karena dapat berfungsi sebagai huruf ‘amilah (berpengaruh terhadap i‘rab)
maupun ghair ‘dmilah (tidak berpengaruh terhadap i‘#db). Dalam konteks
pemahaman teks Al-Qur’an, mengenali jenis dan fungsi huruf ini sangat
penting untuk menentukan makna dan relasi antar kalimat atau ayat.®!

1) Waw ‘Amilah (L& §5))

Waw ‘Amilah adalah huruf wdw yang memiliki pengaruh terhadap
struktur kalimat atau i7rdb (tarkib), yaitu menyebabkan kata setelahnya
menjadi manshitb atau majrir. Fungsinya seperti huruf ‘athaf atau
penghubung antar kata, frasa, maupun kalimat.%> Dalam hal ini, huruf wdw
bisa menunjukkan makna sumpah, seperti dalam surah Al-An‘am ayat 23

U 6 g 4T3
"Demi Allah Tuhan kami, kami tidak pernah mempersekutukan-Nya."

59 Jalaluddin al-Suyuthi, Al-ltgdn fi ‘Ulim Al-Qur’dn, Jilid 1, Beirut: Dar al-Ma‘rifah,
2000, hal. 347.

%0 Sayyid Quthb, Fi Zhildl al-Qur’an, Jilid 5, Kairo: Dar al-Shuriiq, 2000, hal. 260.

! Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, 4I-Burhdn fi Ulum Al-Qur’an, Jilid 1, Beirut:
Dar al-Ma‘rifah, 2008, hal. 459.

62 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, Al-Burhdn fi Uliim Al-Qur’dn, Jilid 1, Beirut:
Dar al-Ma‘rifah, 2008, hal. 459.



99

Dalam ayat tersebut, huruf waw berfungsi sebagai huruf sumpah (waw al-
gasam) yang menyebabkan kata setelahnya yaitu & menjadi majrir karena

dibaca setelah sumpah.®?
Demikian juga dalam bentuk koordinatif seperti pada surah Al-
Bagqarah/2 ayat 30:
sl Mg e Al o8 e [T 1,6
"Mereka berkata: 'Apakah Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi
orang' yang akan membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah?”
Pada ayat tersebut, waw menjadi harf ‘athaf penghubung antara dua fi / yaitu

2. (berbuat kerusakan) dan 2Lt (menumpahkan).
2) Waw Ghair ‘Amilah (E\Lw\ e 3\;\)

Berbeda dengan waw ‘amilah, waw ghair ‘amilah tidak menyebabkan
perubahan i7db dan hanya bersifat sebagai penghubung semantis atau
struktural. Jenis waw ini terbagi menjadi enam macam, yaitu:

1. Waw al-‘Athaf li Muthlaq al-Jam‘, digunakan untuk menggabungkan

secara umum, tidak menunjukkan urutan atau prioritas.

2. Waw al-Isti’ndf/Ibtida’, berfungsi untuk memulai kalimat baru.

3. Waw al-Hdl, menunjukkan keadaan atau situasi saat tindakan terjadi.

4. Waw al-ljabah, digunakan setelah permintaan atau pertanyaan untuk

menjawab.

5. Waw al-Tsamaniyah, muncul setelah penyebutan angka tujuh dan

masuk pada entitas kedelapan.

6. Waw al-Ziyadah, digunakan untuk penegasan atau penambahan

makna, namun tidak berpengaruh terhadap i rdb.%*
Klasifikasi ini membantu pembaca Al-Qur’an memahami fungsi sintaksis
huruf wdw, terutama dalam membedakan mana yang sekadar berfungsi
stilistik dan mana yang struktural.

k. Perbedaan Lafadz yang Disangka Murddif Padahal Tidak

Dalam kajian bahasa Arab, tidak semua lafadz yang tampak serupa
makna secara permukaan (semantis) benar-benar bersinonim secara total.
Dalam ilmu daldlah atau ma’dni al-lughah, terdapat kaidah bahwa setiap

63 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, 4l-Burhdn fi Uliim Al-Qur’én, Jilid 1, Beirut:
Dar al-Ma‘rifah, 2008, hal. 459-460.

% Ahmad Nurul Kawakib, “Kaidah Kebahasaan dalam Memahami al-Qur’an, “dalam
Religia, Vol. 14 No. 1 Tahun 2011, hal. 51.



100

lafadz memiliki nuansa makna, konteks, dan cakupan penggunaan yang khas,
meskipun berdekatan makna dengan lafadz lain.®®

Salah satu contoh pentingnya adalah perbedaan antara lafadz al-Khawf
() dan al-Khasyah (3:3), yang sering disangka memiliki arti yang

sama, yakni "takut". Padahal keduanya tidak sepenuhnya murddif (sinonim
sempurna), karena masing-masing memiliki konotasi emosional dan objek
takut yang berbeda.

1) al-Khawf (iﬁjﬁ-\) adalah rasa takut yang muncul karena kelemahan

atau ketidakmampuan seseorang dalam menghadapi sesuatu yang
membahayakan, bahkan meskipun hal tersebut sepele atau ringan.
Lafadz ini menunjukkan ketakutan yang berasal dari kelemahan
subjek, tanpa mempertimbangkan keagungan objeknya.®

2) al-Khasyah (imjolﬁ-\) merupakan rasa takut yang lahir dari pengagungan
dan pemahaman terhadap keagungan objek yang ditakuti, khususnya
terhadap Allah SWT. Maka dari itu, kata ini dikhususkan dalam
konteks takut kepada Allah, karena hanya orang yang mengenal dan
menghayati kebesaran-Nya yang mampu merasakan khasyah.%’

Contoh pembedaan antara kedua lafadz ini terdapat dalam Surah Al-Ra‘d
ayat 21:

e 3 5 5
“Mereka takut kepada Tuhan mereka dan takut kepada hisab yang buruk.”
Dalam ayat ini, r’@ 03:% menggunakan lafadz al-khasyah, karena objeknya

adalah Allah, sedangkan 3»‘.:»«;-\ ol 0)3@ menggunakan al-khawf, karena

objeknya adalah peristiwa yang menakutkan dan tidak memiliki unsur
keagungan. Adapun kaidah yang di gunakan dalam hal ini ialah:

69\}1 \fhi;j Qm;l.; (.JL;.;E:A‘QT ; E\.i,,/p}iai-‘\’ & L:zli;-‘\’j céU&jT L;;':"ZT 8] Gt M f}.}(
AN

-
z

65 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, Al-Burhdn fi Ulim Al-Qur’dn, 1992, Beirut:
Dar al-Marifah, 1998, hal. 93.

% Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, Al-Burhdn fi Uliim Al-Qur’dn, 1992, Beirut:
Dar al-Ma‘rifah, 1998, hal. 93.

67 Fakhruddin al-Razi, Mafétih al-Ghayb, Jilid 19, Beirut: Dar al-Fikr, 1998, hal. 112.



101

“Setiap dua lafadz yang sepintas sama dalam makna umum, tetapi berbeda
dalam kekhususan atau konteks pemakaiannya, maka tidak dianggap sebagai
murddif sempurna.

I. Lafadz yang Jika Disebut Sendiri Mengandung Makna Umum,
Namun Jika Digandengkan Menunjukkan Sebagian Makna

Adapun kaidah terkait ialah:
3asld) Aol

3 QJ;'; &3 :);3 \;\55 cﬂ ww‘\, ] G/L/; J3 3} ;l g/)}:ﬂ\ d 03)\55\ 9\:;'"&}1‘\’ :).9;6

3406 Je im0 0y n b
“Sebagian kata benda yang terdapat di dalam Al-Qur’an, jika disebutkan
secara tersendiri, menunjukkan pengertian umum yang sesuai dengan makna
vang dikandungnya; dan jika digandengkan dengan yang lain, menunjukkan
sebagian makna, sedangkan makna yang lain ditunjukkan oleh kata yang
menyertainya.”®
Kaidah ini menegaskan bahwa penggandengan dua lafadz dalam satu
redaksi ayat Al-Qur’an menunjukkan spesifikasi makna masing-masing, yang
sebelumnya bersifat menyeluruh jika berdiri sendiri. Hal ini mencerminkan
aturan al-tafsil ba ‘d al-ijmal, yaitu penjabaran setelah pemaknaan global.”
Kaidah ini membantu memahami semantik dan maksud makna teks
Qur'ani. Al-Qur'an sering menggunakan kata-kata yang sama dalam konteks
berbeda, dan kadang dengan pasangan kata tertentu. Maka, kaidah ini
mencegah kesalahan penafsiran seperti menyamakan makna ketika lafaz
berdiri sendiri dengan ketika digandengkan.
Salah satu contoh yang sangat representatif adalah lafadz “imdn”

C_a

(0kY)). Lafadz ini, jika digunakan secara independen, berarti mencakup

seluruh aspek ajaran Islam: akidah, amal, akhlak, dan syariat. Oleh karena
itu, ketika Allah SWT menyebutkan iman saja, maka yang dimaksud adalah
keseluruhan agama secara menyeluruh, termasuk di dalamnya ilmu,

keyakinan, pembenaran, dan amal.”’

8 Muhammad Abdul Karim al-Khafaji, Daldlat al-Alfazh wa al-Murddifat fi al-Qur’én
al-Karim, Kairo: Dar al-Ma‘arif, 2002, hal. 46.

% Jalaluddin al-Suyuthi, Al-ltgdn fi ‘Ulim Al-Qur’dn, Jilid 1, Beirut: Dar al-Ma‘rifah,
2000, hal. 295.

70 Manna Khalil al-Qaththan, Mabdhits fi ‘Uliim al-Qur’dn, Beirut: Mu’assasah al-
Risélah, 2000, hal. 326.

"I Jalaluddin al-Suyuthi, Al-Itgdn fi ‘Uliim Al-Qur’dn, Jilid 1, Beirut: DAr al-Ma‘rifah,
2000, hal. 295.



102

Namun, apabila lafadz imdn digandengkan dengan lafadz lain, misalnya
‘amal shalih (}CJLA—H *Jas)l), maka keduanya memperoleh makna yang lebih

khusus. Lafadz imdn dalam hal ini terbatas pada aspek esoterik berupa
pengakuan dan keyakinan dalam hati, sedangkan ‘amal shalih menunjukkan
perbuatan-perbuatan konkret sebagai realisasi eksternal dari keimanan.

Sebagai contoh konkrit adalah firman Allah SWT dalam surah Al-Kahf
ayat 107:

S Lz LT 20
“Sesungguhnya orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal shalih...”
Dengan demikian, ayat ini memisahkan antara keyakinan dan amal. Jika iman
telah digandengkan dengan amal shalih, maka masing-masing kata
menunjukkan bagian makna tersendiri yang saling melengkapi.”” Kaidah ini
juga dikenal dalam wushul al-tafsir dan ulim al-Qur'an sebagai "al-jam ‘u
bayna al-mutaghdyirat yuhaddidu al-ma‘na”, yakni penggabungan dua
istilah yang biasanya berkonotasi luas, akan menyebabkan terjadinya faqyid
(pembatasan makna) terhadap keduanya agar saling tidak bertumpang tindih.

!

2. Pendekatan Linguistik Sebagai Ekspansi Tafsir Yang Ilmiah

Al-Qur’an sebagai objek ilmiah dalam pengkajian Islam merupakan
sumber hukum pertama dalam Islam, yang dipahami sebagai wahyu Allah
swt kepada Rasullah saw yang disampaikan melalui bahasa lisan atas
perantara malaikat Jibril, sementara Rasullah saw menyampaikan Al-Qur’an
kepada para sahabatnya melalui bahasa lisan yang kemudian diabadikan
dalam bentuk bahasa tulisan, hal inilah yang menunjukkan salah satu
kemukjizatan Al-Qur’an yakni keindahan bahasanya.”® Hal ini memberikan
implikasi bahwa pengkajian Islam memiliki hubungan yang sangat erat
dengan bahasa sebagai media utamanaya. Sehingga penting untuk
menjadikan pendekatan bahasa sebagai media pertama yang digunakan untuk
melakukan pengkajian terhadap Al-Qur’an sebagai dasar utama dalam Islam.
Adapun pendekatan bahasa dalam studi penelitian dikenal dengan istilah
pendekatan linguistik.

Pendekatan linguistik sangat dibutuhkan dalam pengkajian Islam, hal ini
merupakan bentuk ikhtiar yang dilakukan untuk membentengi pemaknaan
yang dangkal dan sepihak mengenai maksud-maksud tertentu dalam Al-
Qur’an, yang bersifat sensitif (misalnya: kafir, sesat, neraka, jihad, dll) yang
tidak dapat dipahami dengan mudah sehingga memungkinkan terjadinya

2 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, 4I-Burhdn fi Ulum Al-Qur’an, Jilid 1, Beirut:
Dar al-Ma‘rifah, 2008, hal. 80.

3 Nurlaila, “Pendekatan Lingusitik Dalam Pengkajian Sumber Hukum Islam,” dalam
Juris, Vol.14 No. 2 Tahun 2015, hal. 196-207.



103

penafsiran ganda.” Terlebih jika penafsiran tersebut ternyata keliru, sehingga
jika diimplementasikan menyalahi aturan dan berpotensi menjadi penyebab
tergangunya stabilitas keamanan dan ketentraman sosial. Menyikapi hal ini,
tentunya memerlukan pendekatan linguistik untuk membedah dan
menganalisisnya berdasarkan pendekatan bahasa, sehingga maksud dari
bahasa Al-Qur’an tersebut dapat dimplemntasikan dengan benar.”

Ibn Khaldun menganggap bahasa sebagai sarana untuk memperoleh dan
menyampaikan ilmu pengetahuan. Seseorang yang belajar ilmu pengetahuan
menyimpulkan berbagai ide dari makna kata-kata yang menjadi alat penyebut
ide tersebut. Agar ia mampu memahami ide tersebut ia harusmemiliki
pengetahuan tentang makna dari kata-kata. Pengetahuan tentang makna ini
hanya dimungkinkan bila ita telah begitu akrab dengan bahasa yang
dipakai.”® Selain itu Ibn Khaldun juga menyatakan bahwa salah satu bagian
terpenting dari akal adalah kemampuan untuk memprediksi aa yang akan
terjadi. Fungsi berfiir menurut beliau adalah untuk menciptakan sebuah
model realitas melalui simbolisme internal. Ada dua tahapan penting dalam
proses ini; penerjemahan objek atau event cksternal kedalam simbol;
produksi simbol lain sebagai lanjutandari simbol terdahulu dengan cara
berfikir, membuat hipotesa, atau melalkukan kalkulasi secara inferesial dari
simbol yang baru.

Hasan Hanafi mengemukakan bahwa metode linguistik dapat
mengukuhkan signifikansi linguistik sebagai pengantar untuk memahami
wahyu karena wahyu bukanlah sejarah sakral, realitas unik, pribadi atau
peristiwa tetapi adalah kalam yang tertulis, dibaca, didengar, dan tersusun
dari bahasa manusia tertentu yaitu bahasa Arab. Sebab wahyu adalah kalam
yang mengandung makna yang dikandung oleh kata-kata. Di sinilah tampak
signifikansi kalam dan katakata di dalam linguistik.”’

Menurut Ali al-Usiy, linguistik merupakan salah satu metode dalam
penafsiran  al-Qur’an. Para penganut metodologi ini cenderung
mempergunakan bahasa di dalam menjelaskan problem mengartikan ayat-
ayat Al-Qur’an. Mereka selain memandang Al-Qur’an sebagai suatu teks
agama, juga memandang sebagai teks sastra yang mengandung kemu’jizatan.
Ali al-Usiy mengutip al-Sayyid Khalil yang beranggapan bahwa metode
linguistik dalam penafsiran al-Qur’an ini memiliki keistimewaan tersendiri.
Susunan kata-kata yang dipakainya berbeda dengan metodologi yang lain. Ia
mampu menguraikan suatu ayat yang tidak dimiliki oleh metodologi yang

" M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda
Ketahui dalam Memahami Ayat-Ayat Al-Qur’an, Tangerang: Lentera Hati, 2013, hal. 57.

5 Syahrial Labaso, dan Ratna Hestiana,” Pendekatan Linguistik Dalam Pengkajian
Islam, ” dalam Pekerti, Vol. 5 No. 1 Tahun 2025, hal. 2-3.

76 Abdurrahman Ibn Khaldun, Mugaddimah, Jakata: Pustaka Firdaus, 2005, hal. 772.

77 Hasan Hanafi, Dirdsdt Isldmiyyah, Jilid 1, Kairo: Dar al-Tanwir, 1981, hal. 112.



104

lain, yaitu bahwa metodologi ini mampu menguraikan sebuah susunan
kalimat dalam suatu ayat dengan memakai kalimat- kalimat dan huruf-huruf
yang ada di dalam ayat tersebut tanpa memakai kalimat dan huruf yang
lain.”

Menurut Issak J. Boullata, karena bahasa Arab adalah bahasa yang
digunakan dalam Al-Qur’an, maka untuk memahami arti kata-kata yang
termuat dalam kitab suci itu, harus dicari arti linguistika aslinya yang
memiliki rasa kearaban kata tersebut dalam berbagai penggunaan material
dan figuratiknya. Dengan demikian, makna Al-Qur’an diusut melalui
pengumpulan seluruh bentuk kata di dalam Al-Qur’an dan mempelajari
konteks spesifik kata itu di dalam ayat-ayat dan surat-surat tertentu, serta
konteks umumnya dalam Al-Qur’an.”

Pengetahuan linguistik Arab merupakan hal penting dalam memahami
teks Al-Qur’an dan hadis. Demikian pula sama pentingnya dalam usaha
menemukan atau etrasi makna kontekstual yang implisit. Pengetahuan
kesyari’ahan seseorang sering diukur dari tingkat pengetahuannya tentang
bahasa Arab. Al-Zakasyi menyatakan bahwa kekurangan pengetahuan tentan
bahasa Aab membuat seseorang dianggap belum cukup (qualified) dalam
tafsir Al-Qur’an. Cakupan pengetahuan linguistik karenanya tidak terbatas
pada topi yang dibahas oleh para spesialis dalam ilmu-ilmu kesyari’ahan. Ia
juga mencakup pengetahuan tentang konteks situasi dan dampak dari
tindakan bahasa terhadap hubungan antara pelaku tindak bahasa dalam
konteks tersebut.®

Pada hakikatnya agama Islam adalah agama universal. Sedangkan dua
rujukan utama gama islam, Al-Qur’an dan hadis, disampaikan dalam bahasa
Arab, dan tentu saja cara terbaik untu memahaminya adalah memahami
konvensi orang Arab dalam berbahaa selama period pewahyuan.®! Al-Qur’an
diwahyukan dalam bahasa Arab dengan pesan bersifat universal. Sifat
iniversal tersebut mencapai puncak statusnya melalui sifatnya uang
humanistik dan terjemahan dari makna-makna, serta tujuan dasarnya.karena
bangsa lain sedikit sekali yang memahami bahasa Arab, hak untuk
menggunakan bahasa asli mereka sendiri tentu saja tidak dipermasalahkan.

Sebagai bahasa Al-Qur’an, hadis nabi, dan sumber utama warisan Islam,
bahasa Arab telah menyebar ke luar dari masyarakat penutur aslinya, dan

8 Aliy al-Usiy, “Metodologi Penafsiran al-Qur’an: Sebuah Tinjauan Awal,” Jurnal
Studi Islam, Vol. 3 No. 4 Tahun 1991, hal. 15.

7 Issak J. Boullata, “Modern Qur’anic Exegeses: Study of Bin al-Shat’s Method,”
dalam Journal The Muslim World, Vol. 64 No. 4 Tahun 1974, hal. 103-113.

8 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, AI-Burhén fi Ulum Al-Qur’an, Kairo: Isa al-
Babi al-Halabi, 1992, hal. 114-115.

81 Anang Saifuddin, “Beberapa Peran Linguistik Dalam Kajian Islam, " dalam Fikrah,
Vol. 4 No. 1 Tahun 2005.



105

memiliki kontak yang dekat dengan bahasa-bahasa komunitas muslim
lainnya. Fakta ini menjadikan bahasa Arab sebagi sebuah kewajiabn bagi
Mslin di negara-negara non-Arab untuk belajar bahasa Arab, pengetahuan
yang dapat membantu pengamalan pesan Al-Qur’an di masyarakat.

Sehingga penting untuk memperoleh suatu persamaan antara hak asasi
manusia dalam bidang dari masyarakat atas bahasa mereka masing-masing,
seperti halnya dinyatakan dalam Al-Qu’an tentang kepelbagaian atau
keragaman bahasa (ikhtilaf alsinat) atau language variation, dan tuntunan
belajar bahsa Arab sebagai cara untuk memelihara identitas keislaman.
Langkah-langkah berikut disarankan untuk dilakukan:®?

1. Mencapai tingkat pengetahuan umum bahasa Arab bagi semua
muslim untuk menguasai bacaan Al-Qur’an, melaksanakan shalat
dengan bena dan memahami istilah-istilah dasar keislaman.

2. Mencapai pengetahuan dengan fokus tertentu bagi sebagaian muslim
untuk telaah linguistik Arab, memahami norma wacana dalam bahasa
Arab, penerjemahan Al-Qur’an, dan rujukan lainnya, serta menjaga
pesan Islam agar tetap dilaksanakan oleh masyarakatnya.

3. Memberikan perhatian khusus terhadap pengajaran dan pembelajaran
bahasa Arab, demikian pulauntuk memperkaya bahaa-bahasa
komunitas muslim non-Arab dengan unsur-unsur pinjaman dari
bahasa Arab.

Tampaknya penting untuk mendeskripsikan sebuah penjelasan seputar
tafsir linguistik (al-tafsir al-lughawi) untuk menghindari misinterpretasi
terhadap makna, maksud dan tujuannya. Karena beberapa orang berasumsi
semua tafsir dapat diklasifikasikan sebagai al-tafsir al-lughawi hanya dilihat
bahwa setiap al-tafsir al-Qu’ran selalu menampakkan analisis linguistiknya
(lughoh). Menurut Muhammad Husain dzahabi dalam salah satu karyanya al-
Tafsir wa al-Mufassirun, asumsi seperti itu jelas tidak berdasar, pelabelan
suatu tafsir dalam kategori tertentu harus dilihat min bab al-taghlib, yaitu dari
corak yang lebih mendominasi sebuah penafsiran. Hal ini karena penyebutan
kitab tafsir yang ditulis dengan gaya sastrawi sebenarnya lebih didasarkan
pada penjelasan di dalamnya. Seharusnya istilah “al-tafsir al-lughawi” hanya
diterapkan pada karya-karya tafsir yang focus pada penjelasan linguistiknya,
khususnya dalam mengelaborasi aspek-aspek kebahasaan tafsir al-Qur’an,
mulai dari semantik, asal kata, derivasi, irab, uslub, juga memunculkan
ikhtilafat tentang teori kebahasaan antara madzhab Kufah dan Basrah. Oleh
karena itu, istilah “al-tafsir al-lughawi” seharusnya hanya bisa disematkan

82 Ahmed Shehu Abdussalam, Islam dan Language, Kuala Lumpur: Al-Hilal
Publishing, 1999, hal. 68.



106

pada karya-karya tafsir dengan dominasi linguistik, sastra dan bahasa
(lughah) pada pemabahasan dalam sebuah penafsiran.®?

Secara metodologis, setidaknya ada tiga cara berbeda untuk memahami
makna sebuah kata dalam Al-Qur'an: 1) Baik puisi maupun prosa Arab dapat
digunakan untuk menyampaikan makna kosa kata tanpa menyebutkan
dalihnya. 2) Mengelaborasi makna kata dengan penjelasan baik dari puisi,
prosa maupun al-Syi'r al-Jahili. 3) Al-Qur'an pada umumnya dianalisis
secara tahlili, artinya unsur kebahasaan setiap ayat dikaji secara eksplisit
untuk menentukan maknanya.®* Akan tetapi, konklusi yang dibuat seringkali
bersifat eksplisit. Melalui metodologi tafsir tahlili, relatif sulit untuk
memperoleh pemahaman Al-Qur'an yang komprehensif. Memang benar
bahwa ini adalah salah satu dilema pengaplikasian metode tafsir tahlili.
Sebagai hasil dari kritik para ulama, pendekatan baru yang dikenal sebagai
tafsir tematik (al-tafsir al-mawdhi'i) diusulkan untuk mengatasi
problematika tersebut.

1. Aspek Kohesi

Dalam pendekatan linguistik terhadap tafsir Al-Qur’an, aspek kohesi
menjadi salah satu elemen penting yang perlu diperhatikan. Kohesi
merupakan bentuk keterkaitan antara elemen-elemen dalam sebuah teks yang
membentuk kesatuan makna secara utuh. Dalam linguistik wacana, kohesi
dipahami sebagai hubungan antarunsur leksikal, gramatikal, dan semantik
yang dinyatakan secara eksplisit, sehingga membentuk struktur teks yang
terpadu dan dapat dimaknai secara konsisten. Kohesi menjembatani antara
kalimat-kalimat dan paragraf dalam teks, serta memberikan kejelasan arah
pemaknaan terhadap makna-makna yang terkandung di dalamnya.®’

Dalam konteks Al-Qur’an, aspek kohesi tidak hanya mencerminkan
kekuatan retoris dan estetik dari wahyu ilahi, tetapi juga menjadi fondasi bagi
pendekatan tafsir yang lebih ilmiah dan sistematis. Kartomiharjo menyatakan
bahwa kohesi merupakan syarat penting dalam pembentukan texture (tekstur)
suatu wacana, yang berarti adanya keterpaduan antarkalimat di dalam teks
tersebut. Tekstur ini memungkinkan setiap bagian dari teks memperoleh
makna yang utuh karena ketergantungannya terhadap unsur lain dalam

wacana yang sama.®

8 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirin, Jilid 2, Beirut: Dar al-
Fikr, 1976, hal. 434.

8 Musa’id Ibn Sulaiman Ibn Nasir al-Thayyar. al-Tafsir al-Lughawi li al-Qur’dn. Dar
Ibn al-Jauzy, hal. 398-399.

8 Halliday M.A.K., dan Ruqaiya Hasan, Cohesion in English, London: Longman,
1976, hal. 4-5.

8 R.M. Kartomiharjo, Bahasa Indonesia sebagai Bahasa Wacana: Suatu Tinjauan
Struktural dan Fungsional, Jakarta: Gramedia, 1988, hal. 77.



107

Dengan pendekatan ini, para mufasir dapat menggali makna Al-Qur’an
tidak secara fragmentaris, tetapi berdasarkan keterhubungan internal antar
ayat dan surat. Dalam studi linguistik, hubungan kohesi dalam Al-Qur’an
dapat diklasifikasikan menjadi beberapa tipe:®’

1. Hubungan antar ayat yang berurutan dalam satu surat,

2. Hubungan antar ayat yang terdapat dalam surat yang berbeda,

3. Hubungan antar ayat yang tidak berurutan dalam satu surat, dan

4. Hubungan antar surat yang saling menguatkan satu sama lain.

Contoh dari tipe pertama dapat ditemukan dalam QS. Ali ‘Imran ayat
130-136. Ayat-ayat ini secara berturut-turut membicarakan larangan riba,
perintah takwa, dan dorongan untuk memberi ampunan serta infak di jalan
Allah. Kohesi tematik dan gramatikal di antara ayat-ayat ini memperlihatkan
kesinambungan gagasan dalam kerangka peringatan dan ajakan moral.

Tipe kedua, yaitu hubungan antarayat dari surat yang berbeda, tampak
dalam keterkaitan antara QS. Ali ‘Imran: 130-136 dengan QS. Al-Baqarah:
275, yang sama-sama membahas tentang larangan riba. Meskipun berbeda
surat, tema yang senada dan penggunaan istilah yang berulang menjadi bukti
adanya kohesi tematik dalam struktur wacana Al-Qur’an.

Begitu pula pada contoh lainnya, QS. Al-Hadid: 20 yang membahas
bahwa kehidupan dunia hanyalah permainan dan kesenangan sementara,
dihubungkan dengan QS. Al-Anfal: 28 yang menyatakan bahwa harta benda
dan anak-anak hanyalah ujian dari Allah. Kedua ayat ini membentuk jalinan
tematik yang kuat tentang fana-nya dunia dan urgensi orientasi akhirat.®

Analisis kohesi ini menunjukkan bahwa pendekatan linguistik,
khususnya dari perspektif wacana, membuka ruang interpretasi Al-Qur’an
yang lebih sistematis, tidak hanya dari aspek semantik atau morfologis, tetapi
juga dari sisi struktur internal dan hubungan antarbagian dalam teks suci
tersebut. Hal ini memperkaya khazanah tafsir dan menunjukkan bahwa Al-
Qur’an sebagai teks ilahi memang memiliki infertextual consistency yang
luar biasa kuat, layak dikaji dengan alat analisis modern yang berbasis
linguistik.®’

2. Aspek Koherensi

Selain kohesi, aspek lain yang sangat penting dalam pendekatan
linguistik terhadap teks Al-Qur’an adalah koherensi. Jika kohesi berbicara

8 M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1999, hal. 165.

8 Hanifullah Syukri, “Menghidupkan Alquran dari Perspektif Linguistik,” dalam JSI,
Vol. 8 No. 3 Tahun 2019.

8 Nasruddin Baidan, Wacana dan Tafsir AlI-Qur’an, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006,
hal. 24.



108

mengenai keterikatan formal dan eksplisit antarunsur bahasa dalam teks,
maka koherensi menyangkut keterpaduan makna yang terbentuk dari
hubungan antarproposisi yang tidak selalu tampak secara tekstual. Dalam
linguistik wacana, koherensi merupakan jalinan logis atau maknawi
antarbagian teks yang memungkinkan pembaca atau pendengar memahami
maksud keseluruhan secara utuh.”®

Menurut Hasan Alwi, koherensi adalah hubungan antarproposisi yang
tidak dapat dikenali secara eksplisit dari permukaan teks, melainkan
memerlukan inferensi dan pengetahuan kontekstual untuk memahaminya.’!
Dengan demikian, koherensi berperan besar dalam mengungkap makna
tersembunyi yang tidak dinyatakan secara langsung dalam redaksi ayat. Hal
ini sangat penting dalam tafsir Al-Qur’an karena makna teks suci tersebut
sering kali tersembunyi dalam struktur semantis dan konteks historisnya.

Salah satu contoh nyata pentingnya aspek koherensi dalam penafsiran
adalah pada QS. Al-Mujadalah ayat 11. Ayat ini secara tekstual mengandung
perintah agar memberikan kelapangan tempat dalam majelis dan anjuran
untuk meninggikan derajat orang-orang beriman dan berilmu. Namun, untuk
memahami ayat ini secara utuh, diperlukan pengetahuan tentang konteks
historis atau asbab al-nuziil-nya.

Diriwayatkan bahwa ayat ini turun ketika Nabi Muhammad SAW sedang
berada dalam sebuah halagah bersama para sahabat. Pada saat itu, terdapat
ketegangan kecil antara kaum Mubhajirin dan Anshar. Nabi memberikan
penghormatan khusus kepada sahabat Muhajirin dengan mempersilakan
mereka duduk di majelis. Kemudian, datanglah perintah agar para sahabat
memberikan tempat kepada yang lain dan memperluas barisan. Informasi
semacam ini tidak termuat secara eksplisit dalam teks ayat, melainkan
diketahui dari penjelasan luar teks yang disebut sebagai konteks turunnya
ayat (asbdb al-nuzil).*?

Pemahaman terhadap dimensi koherensi semacam ini penting untuk
menghindari kesalahpahaman tafsir. Jika konteks tidak diperhatikan, seorang
mufasir bisa saja menyimpulkan bahwa ayat tersebut hanya berbicara tentang
adab duduk dalam majelis, padahal terdapat dimensi sosial dan spiritual yang
lebih dalam, yakni penghormatan terhadap sesama dan pengakuan terhadap
kontribusi para sahabat.”

% Deborah Schiffrin, Approaches to Discourse, Oxford: Blackwell, 1994, hal. 83.

1 Hasan Alwi, Kamus Linguistik, Jakarta: Balai Pustaka, 2000, hal. 428.

%2 Jalaluddin al-Suyuthi, Lubdb al-Nugqiil fi Asbdb al-Nuzil, Beirut: Dar al-Fikr, t,th.,
hal. 283.

% Abd Aziz, “Studi Kohesi Leksikal dalam Bahasa Arab: Tinjauan Hiponimi dan
Kolokasi dalam Al-Qur’an, ” dalam Al Burhan: Jurnal Kajian Ilmu dan Pengembangan
Budaya Al-Qur’an, Vol. 3 No. 2 Tahun 2022, hal. 145-162.



109

Dengan demikian, aspek koherensi dalam pendekatan linguistik menjadi
alat bantu yang esensial untuk menjembatani makna tersirat yang tidak secara
eksplisit dinyatakan dalam ayat. Pendekatan ini memperluas metode tafsir
menjadi lebih ilmiah dan kontekstual, dengan menggabungkan analisis
struktural-teksual dan historis-kontekstual secara bersamaan.

3. Konteks Al-Qur’an

Dalam pendekatan linguistik modern terhadap Al-Qur’an, konteks
memainkan peran penting dalam mengungkap makna secara utuh. Konteks
tidak hanya merujuk pada teks sebelum dan sesudah sebuah ayat, tetapi juga
mencakup seluruh faktor luar teks (extra-linguistic factors) yang ikut
membentuk dan memengaruhi makna. Konteks ini mencakup latar
situasional, sosial, historis, dan psikologis yang menyertai turunnya wahyu.
Dalam hal ini, pendekatan linguistik bersinggungan erat dengan metode tafsir
ma’'na-cum-maghza yang digagas oleh Quraish Shihab yaitu membaca Al-
Qur’an tidak hanya dari sisi lafaz, tetapi juga dari makna dan tujuannya
dalam konteks sosial.”

Contoh paling dikenal dari konteks adalah asbdb al-nuziil, yaitu sebab-
sebab atau latar belakang peristiwa yang menyebabkan turunnya ayat. Akan
tetapi, pendekatan linguistik menawarkan pembacaan konteks yang lebih
luas: mencakup partisipan komunikasi, tujuan ujaran, dan kondisi komunikasi
yang berlangsung saat wahyu diturunkan.”> Sebagai ilustrasi, QS. Al-
Taghabun ayat 14 yang berbunyi:

554805 el 3435 )5 A3IG 280 e 8 gl e B il D Gl

5 53 @0 06
“Wahai orang-orang yang beriman, sesungguhnya di antara istri-istrimu
dan anak-anakmu ada yang menjadi musuh bagimu. Maka, berhati-hatilah
kamu terhadap mereka. Jika kamu memaafkan, menyantuni, dan
mengampuni (mereka), sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha
Penyayang.”

Ayat tersebut memberikan peringatan bahwa sebagian istri dan anak
dapat menjadi "musuh". Tanpa memahami konteks, ayat ini dapat dipahami
secara literal dan menimbulkan kesalahpahaman. Namun, sebagaimana
dijelaskan oleh Ibnu ’Ashur dalam tafsirnya, ayat ini turun dalam konteks

% M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1994, hal. 48—49.

% Amin Abdullah, Islam sebagai llmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika dalam
Studi Islam, Yogyakarta: IRCiSoD, 2006, hal. 213-215.



110

para sahabat yang tertunda hijrah karena ditahan atau dibujuk oleh
keluarganya agar tidak mengikuti Nabi.”®

Makna mendalam dari ayat ini baru tampak ketika konteks komunikasi
antara penutur (Allah), mitra tutur (Nabi dan umat), serta kondisi sosial yang
melingkupinya, dijadikan pertimbangan. Dalam pendekatan pragmatik-
linguistik, partisipan, tujuan komunikasi, dan hubungan sosial penutur
menjadi unsur penting dalam pemaknaan teks.”’

Konteks juga bersifat elastis dalam ruang waktu. Meski ayat tersebut
turun pada masa Nabi, maknanya bisa meluas secara analogis ke masa kini.
Seorang Muslim kontemporer bisa jadi mengalami konflik nilai dengan
anggota keluarganya dalam menjalankan ajaran agama, dan ayat tersebut
tetap relevan sebagai nasihat dan peringatan spiritual.

Dari sudut pandang linguistik, khususnya analisis wacana kritis (Critical
Discourse Analysis), pemaknaan teks tidak pernah berdiri sendiri, melainkan
selalu berkelindan dengan kekuatan sosial, ideologi, dan relasi kuasa yang
menyertainya.”® Maka, mengintegrasikan konteks secara penuh dalam kajian
tafsir menjadikan penafsiran lebih utuh, ilmiah, dan adaptif terhadap
dinamika zaman.

4. Analogi Proposional

Dalam kerangka pendekatan linguistik, salah satu prinsip penting yang
digunakan dalam menganalisis dan menafsirkan teks, termasuk teks Al-
Qur’an, adalah prinsip analogi. Prinsip ini berangkat dari asumsi bahwa
makna sebuah ujaran atau teks akan ditafsirkan oleh pembaca atau pendengar
berdasarkan pengalaman linguistik dan sosial sebelumnya, kecuali jika
konteks komunikasi memberikan petunjuk bahwa makna tersebut mengalami
penyimpangan atau perubahan.’’

Dalam perspektif analisis wacana, prinsip analogi merupakan mekanisme
pemaknaan yang mengandalkan pola-pola wacana yang sudah dikenal oleh
pembaca untuk menginterpretasikan ujaran yang baru. Artinya, pembaca
secara tidak sadar akan menghubungkan suatu ujaran baru dengan struktur
dan makna yang sudah dikenal, dan baru akan mengubah persepsi tersebut
apabila terdapat indikasi yang memaksa adanya perubahan tafsir.!% Soeseno

% Muhammad al-Thahir bin Ashur, al-Tahrir Wa al-Tanwir, Jilid 5, Tunis: Dar Sahniin,
2004, hal. 67-68.

7 Teun A. van Dijk, Discourse and Context: A Sociocognitive Approach, Cambridge:
Cambridge University Press, 2008, hal. 22-25.

%8 Norman Fairclough, Language and Power, London: Longman, 1989, hal. 17-18.

% Teun A. van Dijk, Text and Context: Explorations in the Semantics and Pragmatics of
Discourse, London: Longman, hal. 1997, hal. 147-148.

190 Deborah Schiffrin, Discourse Markers, Cambridge: Cambridge University Press,
1987, hal. 206.



111

Kartomihardjo mengilustrasikan bahwa dalam konteks pragmatik dan
komunikasi bahasa, analogi memegang peran penting dalam menentukan
pemahaman atas konteks implisit suatu teks.!”!

Prinsip ini sangat relevan dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an,
terutama ketika teks tidak menjelaskan seluruh unsur cerita secara eksplisit.
Misalnya, dalam QS. At-Taubah ayat 113:

1 RS G e B PS5 Gahall ipaiang ST Gl o 057G

) Sotsd

“Tidak pantas bagi Nabi dan orang-orang yang beriman memohonkan
ampunan bagi orang-orang musyrik, meskipun mereka adalah kerabatnya,
setelah jelas bagi mereka bahwa mereka itu penghuni neraka.” (QS. Al-
Taubah: 113)

Ayat ini tidak secara eksplisit menyebut nama individu tertentu. Namun,
dalam konteks tafsir klasik dan riwayat asbdb al-nuziil, diketahui bahwa ayat
ini turun terkait peristiwa meninggalnya Abu Thalib, paman Nabi
Muhammad SAW, yang hingga akhir hayatnya tetap dalam kemusyrikan.
Nabi sangat mencintai pamannya yang telah membesarkannya, namun tetap
dilarang untuk memohonkan ampunan bagi Abu Thalib.!*

Makna ayat ini hanya dapat dipahami secara utuh melalui prinsip
analogi: pembaca perlu mengetahui bahwa yang dimaksud dalam ayat
tersebut adalah Abu Thalib dan bahwa larangan memohon ampunan ini
merupakan bentuk ketegasan teologis yang berlaku secara umum bagi siapa
pun yang wafat dalam kemusyrikan.'%?

Dalam perspektif linguistik, prinsip analogi ini juga menunjukkan bahwa
makna dalam teks Al-Qur’an tidak selalu bersifat eksplisit, dan justru
mengandalkan  pengetahuan  sebelumnya serta koneksi antarteks
(intertekstualitas) yang terbangun dari pengalaman spiritual, sosial, dan
historis umat Islam. Oleh sebab itu, tafsir Al-Qur’an yang berbasis linguistik
tidak bisa hanya terpaku pada bentuk tekstual (form), tetapi juga harus
menjangkau jaringan makna implisit yang dibangun melalui prinsip-prinsip
pragmatik seperti analogi, inferensi, dan presuposisi.

Integrasi prinsip analogi dalam studi tafsir memperkuat klaim bahwa Al-
Qur’an adalah teks yang dinamis, yang mengandaikan keterlibatan aktif dari
pembaca dalam proses penafsiran. Prinsip ini menjadi salah satu pilar
pendekatan linguistik modern dalam tafsir, khususnya dalam bidang analisis

101 Soeseno Kartomihardjo, dalam Dardjowidjojo Soenjono, Sosiolinguistik: Pengantar

Awal, Jakarta: Pustaka Pelajar, 1993, hal. 29.

192 Fakhruddin al-Razi, Tafsir al-Kabir, Jilid 16, Beirut: Dar al-Fikr, 1990, hal. 149.

103 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qu’an,
Jilid 5, Jakarta: Lentera Hati, 2002, hal. 314.



112

wacana Al-Qur’an yang memperhatikan hubungan antara teks dan konteks
secara interaktif.

B. Rekonsiliasi Penafsiran Al-Qur’an Perspektif Amin Al-Khuli

Pemikiran Amin al-Khuli menandai babak baru dalam diskursus tafsir
Al-Qur’an modern dengan menekankan pentingnya pendekatan ilmiah dan
kontekstual.!®* Dalam kerangka ini, Al-Khuli menawarkan sebuah proyek
rekonstruksi metodologis terhadap penafsiran Al-Qur’an, yang disebutnya
sebagai tajdid fi fahm al-Qur’dn. Bab ini akan membahas secara sistematis
gagasan-gagasan sentral Al-Khuli dalam upaya merekonsiliasi tafsir klasik
dengan pendekatan-pendekatan baru, dimulai dari implikasi prinsip “awwal
al-tajdid qatlu al-gadim fahman” terhadap penafsiran teks suci,'®® hingga
penguatan pendekatan /ughowi (kebahasaan) yang menjadi inti dari metode
tafsirnya.'® Selanjutnya, dibahas pula peran studi sekitar Al-Qur’an (dirdsah
md hawla al-Qur’dn) dan isi internalnya (dirdsah ma fi al-Qur’dn),'’” yang
menurut Al-Khuli harus ditempatkan secara proporsional dalam proses tafsir.
Tidak hanya menawarkan metodologi, Al-Khuli juga melontarkan kritik
tajam terhadap metode tafsir tradisional, terutama dalam hal subjektivitas
penafsiran dan kurangnya landasan ilmiah.'%® Ia mengusulkan bahwa kritik
sastra merupakan tolok ukur penting dalam menguji validitas penafsiran,
sehingga tafsir tidak hanya sahih dari sisi agama, tetapi juga konsisten dari
segi kebahasaan dan estetika.!” Pada bagian akhir, bab ini menutup dengan
evaluasi terhadap reduksi pendekatan tafsir lughawi pada masa kontemporer
yang tidak selalu sejalan dengan semangat pembaruan Al-Khuli.'!°

1. Implikasi Awwalu al-Tajdid Qatlu al-Qadim Fahman Terhadap
Penafsiran Al-Qur’an

Salah satu gagasan paling fundamental dari Amin al-Khuli dalam
pembaruan studi keislaman, khususnya dalam bidang tafsir Al-Qur’an,

104 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-Adab,
Kairo: Dar al-Ma’arif, 1993, hal. 71.

195 Abdul Halim MahmBadulud, Tajdid Fikri fi al-Isldm, Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi,
1992, hal. 112.

196 Muhammad Abduh dan Amin al-Khuli, Tafsir al-Qur’dn wa al-Bayédn: Muqaddimah
fi al-Tafsir al-Adabi, Kairo: al-Maktabah al-Tijariyyah al-Kubra, 1994, hal. 8-9.

107 M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1999, hal. 162—-163.

108 Musthafa Siba‘i, al-Sunnah wa Makdnatuhd fi al-Tashri‘ al-Islami, Beirut: al-
Maktab al-Islami, 1992, hal. 54.

199 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhim al-Nash: Dirdsah fi ‘Ulim al-Qur’dn, Beirut: al-
Markaz al-Thaqafi al-‘Arabi, 1993, hal. 19.

110 yasir Qadhi, “The Lughawi Approach to Tafsir and Its Modern Reductions, ” dalam
Journal of Qur’anic Studies, Vol. 22 No. 1 Tahun 2020, hal. 45-47.



113

dirumuskan dalam semboyan kritisnya yang terkenal “Awwalu al-Tajdid Qatl
al-Qadim Fahman” (awal dari pembaruan adalah membunuh pemahaman
lama). Semboyan ini tidak mengarah pada penolakan total terhadap khazanah
turats (warisan keilmuan klasik), tetapi merupakan seruan untuk mengkaji
ulang dan membebaskan diri dari dominasi pemahaman lama yang sudah
tidak lagi relevan dengan konteks zaman modern. Menurut al-Khuli,
pembaruan yang sejati harus diawali dengan kritik terhadap cara berpikir
lama yang membatasi kreativitas dan kebebasan dalam memahami teks
keagamaan, terutama Al-Qur’an.'!!

Dalam bidang tafsir, al-Khuli menawarkan pendekatan baru yang dikenal
dengan nama al-manhaj al-adabi f7 tafsir al-Qur’an (pendekatan sastra dalam
tafsir Al-Qur’an). Ia berargumen bahwa Al-Qur’an, sebagai kitab suci yang
diturunkan dalam bahasa Arab yang fasih dan tinggi nilai sastranya, harus
didekati terlebih dahulu dengan metode yang berlandaskan pada studi
kebahasaan, estetika retorika, dan konteks historis sosial kemasyarakatan
Arab saat wahyu diturunkan. Al-Khuli mengecam metode tafsir klasik yang
menurutnya terlalu dibebani oleh tafsir fighi, kalami, dan filsafat yang sering
kali menjauh dari pesan orisinal dan keindahan linguistik Al-Qur’an.!!?

Prinsip “membunuh pemahaman lama” menurut al-Khuli juga berarti
membebaskan Al-Qur’an dari dominasi penafsiran mazhab-mazhab tertentu.
Ia menekankan pentingnya otonomi teks, di mana ayat-ayat Al-Qur’an harus
dibaca secara kontekstual, bukan sekadar melalui kacamata tafsir klasik yang
cenderung dogmatis. Dalam pandangannya, pendekatan modern terhadap
tafsir AI-Qur’an harus berbasis pada keilmuan objektif dan multidisipliner,
tanpa mengabaikan peran budaya dan dinamika sosial kontemporer.'!?

Gagasan al-Khuli ini memiliki pengaruh besar terhadap perkembangan
studi Al-Qur’an kontemporer di dunia Islam, terutama dalam membuka ruang
tafsir yang lebih kritis dan relevan terhadap realitas masyarakat modern.
Murid intelektualnya, seperti Nasr Hamid Abu Zayd, melanjutkan proyek ini
dengan mengembangkan pendekatan hermeneutika historis terhadap teks
suci. Dengan demikian, semboyan “ Qatl al-Qadim Fahman” menjadi titik
tolak penting dalam menjembatani warisan tradisional Islam dengan
kebutuhan pemahaman kontekstual dan rasional di era modern.'!*

" Amin al-Khuli, Mandhij al-Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-
Adab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1993, hal. 5.

2 Amin al-Khuli, Mandhij al-Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-
Adab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1993, hal. 38-39.

3 Amin al-Khuli, Mandhij al-Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-
Adab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Ammabh li al-Kitab, 1993, hal. 72-74.

114 Nasr Hamid Abu Zayd, Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical
Analysis, Amsterdam: Amsterdam University Press, 2006, hal. 45-47.



114

Dapat ditemukan pemikiran Al-Khuli dalam menjelaskan Awwalu al-
Tajdid Qatl al-Qadim Fahman, ia menegaskan bahwa Allah telah
berkehendak didalam Dd ‘irah al-Maarif al-Islamiyyah terdapat catatan awal
dan global berkaitan dengan upaya pembaharuan tersebut dalam bidang
Balaghah. Dan, berikut ini merupakan tulisan pertama yang berusaha
memberikan dasar-dasar dari upaya terebut dalam bidang tafsir:

a. Al-Qur’an Merupakan Kitab Sastra Arab Yang Agung

Amin Al-Khuli pernah mendengar dari gurunya yakni, al-Ustadz al-Imam
Muhammad Abduh memberian kritik kepada para mufassir berkaitan dengan
tujuan dari setiap penafsiran yang telah dipilih oleh masing-masing penafsir.
Menurut al-Khuli, Muhammad Abduh berpendapat bahwa tujuan utama dan
terpenting dari tafsir adalah apabila tafsir itu mampu mewujudkan hidayah
dan rahmat Al-Qur’an dan menjelaskan hikmah diberlakukannya akidah,
etika dan hukum dengan cara yang dapat menarik jiwa.!'> Tujuan sebnanrnya
menurut beliau adalah menjadikan Al-Qur’an sebagai petunjuk. Hal ang
demikian merupakan tujuan agung tentunya yang perlu diwujudkan oleh
umat islam.

Amin Al-Khuli menganggap pemahaman tentang sastra Arab sebagai
kunci untuk memahami Al-Quran secara mendalam. Hal ini dikarenakan,
melalui pengetahuan tentang sastra, dapat mengungkap makna Al-Quran
dengan baik, terutama dalam aspek gaya, retorika dan keindahan bahasa
sehingga berimplikasi atas keterlibatan sastra Arab dan unsur yang
menyertainya sebagai bagian yang tidak dapat terpisahkan dari Al-Quran
sebagai wahyu.!!® Maka, atas dasar argumen tersebut membuka pemikiran
Amin Al-Khuli dalam membangun metode tafsir sastra, sebagaimana
dijelaskan Al-Khuli dalam karyanya'

c@ws L&) ccgwd\ o & ys HANURII SRt STH PO 331 i G
2 el sl S (O p2 d;\ Jw ;ww I3 Aaddlis ) a2l

G i Q) Gl o ads ) Jialt 5T o 5 L g (OUS
117 3%, L;J;\Mj

5 Amin Al-Khuli dan Nasr Hamid Abu Zayd, Metode Tafsir Sastra, diterjemahkan
oleh Khairon Nahdiyyin Yogyakarta: Adab Press, 2004, hal. 54.

116 M. Mofid, dan M. Z. Hamdy, “Dekontruksi Pendekatan Kritik Sastra Terhadap Al-
Quran Perspektif Amin Al-Khuli, ” dalam A/l-Irfan : Journal of Arabic Literature and Islamic
Studies, Vol. 4 No. 2 Tahun 2021, hal. 238-253.

7 Amin al-Khuli, Mandhij al-Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-
Adab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Ammabh li al-Kitab, 1996, hal. 65.



115

"Penafsiran saat ini-sebagaimana yang saya pahami-adalah: atas studi
sastra yang benar dalam menyusun metodologinya, lengkap dalam segala
aspeknya dan konsisten dalam distribusinya. Tujuan utama dari penafsiran
ini adalah murni atas studi sastra, tidak terpengaruh oleh pertimbangan
apapun dari luar itu. Dengan demikian, pemenuhan setiap tujuan lain yang
dimaksudkan bergantung pada masing-masing pendekatannya, inilah
pandangan kami tentang penafsiran saat ini dan ini adalah tujuan kami
dalam membangun tafsir tersebut.”

Pemikiran Amin Al-Khuli sbetulnya berangkat dari pembaharuan yang
digagas oleh ‘Abduh ini, Al-Khuli berani untuk melangkah lebih jauh.
Dengan slogan yang ia ciptakan “Awal pembaharuan adalah mematikan
pemahaman kuno”, ia merespon ‘Abduh dengan menyatakan bahwa
merealisasikan predikat Al-Qur’an sebagai kitab petunjuk itu memang sangat
penting. Namun, itu bukanlah tujuan pertama penafsiran dan bukan pula hal
pertama yang diperhatikan dan dituju. Menurutnya, menempatkan hidayah
sebagai prioritas utama tanpa memperhatikan perangkat yang tepat untuk
mendapatkan hidayah tersebut adalah sebuah kenaifan.!'®

Ada tujuan yang lebih dahulu harus dipenuhi dan menjadi hulu beragam
visi serta titik landas beragam tujuan, sehingga tujuan ini mesti direalisasikan
terlebih dahulu sebelum tujuan lainnya, baik tujuan lain itu bersifat teoritis
ataupun praktis, bersifat keagamaan ataupun keduniaan. Adapun tujuan yang
harus dipenuhi terlebih dahulu itu adalah memandang Al-Qur’an sebagai
kitab sastra Arab terbesar yang memiliki pengaruh sastrawi terdalam. Sebuah
kitab yang mengekalkan bahasa Arab, melindungi keberadaannya dan kekal
bersamanya, sehingga menjadi kebanggaan dan perhiasan khazanah turats.'"’

Demikian itu sifat Al-Qur’an yang dikenal oleh bangsa Arab, apapun
latar belakang agama dan keyakinannya. Selama orang itu dengan identitas
ke-Arabannya menyadari sepenuhnya bahwa arabisme merupakan asal usul
dan rasnya, terlepas apakah ia seorang penganut Nasrani atau pagan, ateis
maupun muslim yang taat, maka dengan basis ke-Arabannya ia akan
mengetahui kedudukan kitab ini dalam bahasa Arab dan kedudukannya
dalam bahasa secara umum, meskipun tanpa berlandaskan keimanan pada
kitab ini atau tanpa landasan pembenaran terhadap akidah yang ada di
dalamnya.!?® Namun, perlu digarisbawahi bahwa maksud Amin al-Khuli
menyatakan Alquran merupakan kitab sastra terbesar bukan berarti bahwa ia
bukan kitab agama yang suci yang diturunkan oleh Allah melalui perantara

18 M. Nur Kholis Setiawan, Pemikiran Progresif Dalam Kajian Al-Qur’an. Jakarta:
Kencana, 2008, hal. 27.

119 Wali Ramdhani, “Amin Al-Khuli Dan Metode Tafsir Sastrawi Atas Al-Qur’an,”
dalam Journal iainlangsa, Vol. 2 No. 1 Tahun 2017.

120 Amin al-Khuli, Mandhij al-Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-
Adab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Ammabh li al-Kitab, 1996, hal. 303-304.



116

malaikat Jibril kepada nabi Muh}ammad, tapi pengertiannya adalah
Alquranmerupakan teks yang menjalankan pengaruhnya dan efektifitasnya
terhadap umat Islam dan juga non Muslim melalui karakteristik kebahasaan
dan artistik yang khas, yang membedakan dari teks-teks lainnya.

b. Relevansi Kritik al-Khuli terhadap Tradisi Tafsir Klasik

Slogan Awwalu al-Tajdid Qatlu al-Qadim Fahman bukanlah sekadar
provokasi intelektual, melainkan bentuk kritik metodologis yang tajam
terhadap kecenderungan tafsir klasik yang lebih menitikberatkan pada aspek
dogmatis, fighl, dan kalami. Bagi al-Khuli, pendekatan yang terlalu
didominasi oleh kepentingan teologis dan mazhab membuat teks Al-Qur’an
kehilangan ruh kebahasaannya. '?!

Implikasi dari kritik ini adalah munculnya kesadaran baru bahwa tafsir
harus diposisikan sebagai proses ilmiah yang terbuka, kritis, dan kontekstual.
Al-Qur’an bukan hanya teks normatif, tetapi juga teks komunikatif yang
diturunkan dalam situasi sejarah tertentu dan dengan perangkat bahasa yang
memiliki nilai keindahan sastrawi.'??

Al-khuli juga memperlihatkan peran baldghah dan kajian linguistik
merupakan salah satu implikasi terpenting dari gagasan al-Khuli adalah
penegasan kembali peran balaghah (ilmu retorika Arab) dalam studi tafsir.
Menurutnya, Al-Qur’an sebagai kitab sastra agung tidak mungkin dipahami
tanpa instrumen kebahasaan yang memadai. la bahkan menekankan bahwa
baldghah bukan hanya perangkat tambahan, tetapi fondasi utama yang
memungkinkan penafsiran mendekati maksud teks.'?

Dengan pendekatan ini, Al-Qur’an diposisikan sebagai teks yang hidup,
yang daya tariknya bukan hanya terletak pada kandungan hukum atau akidah,
tetapi juga pada kekuatan estetika bahasanya. Oleh karena itu, pemahaman
terhadap Al-Qur’an tidak cukup hanya dengan menguasai perangkat figh atau
kalam, tetapi harus melibatkan kajian sastra, semiotika, bahkan teori-teori
modern tentang bahasa.

c. Implikasi Hermeneutis dalam Konteks Modern

Implikasi lebih jauh dari semboyan al-Khuli adalah keterbukaan terhadap
pendekatan hermeneutika modern. Al-Khuli memang tidak secara eksplisit
menggunakan istilah hermeneutika, tetapi metode yang ia tawarkan

121 Amin al-Khuli, Mandhij al-Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-
Adab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1996, hal. 315.

122 Amin al-Khuli, Mandhij al-Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-
Adab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Ammabh li al-Kitib, 1996, hal. 320.

123 Amin al-Khuli, al-Tafs ir: Mahdwiruhu wa Mandhijuhu, Kairo: Maktabat al-Anjlu
al-Mishriyyah, 1997, hal. 24-25.



117

membuka jalan bagi murid-muridnya, seperti Nasr Hamid Abu Zayd, untuk
mengembangkan teori tafsir berbasis pada analisis teks dan konteks
sejarah.'?* Dengan demikian, al-Khuli dapat dikatakan sebagai salah satu
pionir yang menyiapkan landasan bagi lahirnya tradisi tafsir modern dalam
Islam yang lebih kritis terhadap warisan klasik.

Dalam perspektif ini, “membunuh pemahaman lama” berarti melakukan
desakralisasi metodologis tanpa menafikan kesakralan teks itu sendiri.'?®
Artinya, teks Al-Qur’an tetap diyakini sebagai wahyu ilahi, namun cara
membacanya tidak boleh dibelenggu oleh otoritas tafsir klasik yang sering
kali bersifat hegemonik. Al-Khuli menggeser titik fokus dari “siapa yang
menafsirkan” menjadi “bagaimana teks ditafsirkan” dengan perangkat
metodologi yang objektif. !

Hermeneutika modern yang diilhami oleh gagasan al-Khuli berimplikasi
pada tiga hal penting. Pertama, adanya penekanan pada dimensi historis teks.
Al-Qur’an dipahami tidak dalam ruang hampa, melainkan dalam konteks
masyarakat Arab abad ke-7 yang memiliki tradisi bahasa, sastra, dan budaya
tertentu. Kedua, pentingnya pembaca kontemporer sebagai subjek yang aktif.
Teks Al-Qur’an baru menjadi hidup ketika ditafsirkan ulang sesuai dengan
kebutuhan zaman, sehingga makna tidak bersifat final, melainkan terbuka
untuk interpretasi yang dinamis.!”’ Ketiga, relevansi sosial sebagai tujuan
akhir. Tafsir tidak lagi dipandang semata-mata sebagai aktivitas intelektual,
tetapi sebagai sarana untuk menghadirkan keadilan, moralitas, dan
transformasi sosial dalam masyarakat modern.'?®

Pemikiran ini juga mengandung kritik terhadap kecenderungan
literalistik dalam sebagian tafsir tradisional. Dengan pendekatan hermeneutis,
setiap teks Al-Qur’an harus dipahami melalui proses dialog antara konteks
turunnya wahyu, teks yang termaktub, dan konteks sosial pembaca saat ini.'*
Di sinilah letak relevansi semboyan al-Khuli yang menuntut pembebasan diri
dari kungkungan pemahaman lama.

d. Kritik dan Tantangan terhadap Pemikiran al-Khuli

124 Amin al-Khuli, al-Tafs ir: Mahdwiruhu wa Mandhijuhu, Kairo: Maktabat al-Anjlu
al-Mishriyyah, 1997, hal. 22.

125 Amin al-Khuli, Dirdsdt Islamiyyah, Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1996, hal. 77.

126 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach,
London: Routledge, 2006, hal. 41.

127 Paul Ricoeur, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning, Fort
Worth: Texas Christian University Press, 1976, hal. 87.

128 Hasan Hanafi, Qadhdyd Mu ‘Gshirah fi Fikr al-Gharb wa al-Fikr al-Islami, Kairo:
Maktabat Madbili, 1995, hal. 103.

129 Nasr Hamid Abu Zayd, Nagd al-Khithdb al-Dini, Kairo: Maktabat Madbili, 1994,
hal. 21.



118

Meskipun gagasan Al-Khuli memiliki pengaruh besar, ia tidak luput dari
kritik. Sebagian ulama tradisional menilai bahwa menjadikan Al-Qur’an
semata sebagai kitab sastra berpotensi mereduksi dimensi teologis dan
spiritualnya. Kritik lain juga diarahkan pada kemungkinan terjadinya
subjektivitas berlebihan dalam menafsirkan teks jika tafsir hanya
berlandaskan pada pendekatan sastra.'°

Namun demikian, Al-Khuli menegaskan bahwa penekanan pada aspek
sastra bukan berarti meniadakan dimensi keagamaan, melainkan
menempatkan aspek kebahasaan sebagai pintu masuk pertama dan utama.
Dengan cara ini, pemahaman terhadap Al-Qur’an akan lebih objektif, karena
didasarkan pada karakter asli teks itu sendiri.'3!

Meskipun gagasan al-Khuli memiliki pengaruh besar, ia tidak luput dari
kritik.'3? Sebagian ulama tradisional menilai bahwa menjadikan Al-Qur’an
semata sebagai kitab sastra berpotensi mereduksi dimensi teologis dan
spiritualnya.'>* Mereka berpendapat bahwa menempatkan Al-Qur’an
terutama sebagai teks sastra dapat menggeser orientasi utamanya sebagai
kitab petunjuk (hudd) bagi umat manusia. Kritik ini muncul karena
kekhawatiran bahwa pendekatan sastra akan mengaburkan aspek normatif
yang menjadi ruh ajaran Islam.

Kritik lain diarahkan pada kemungkinan terjadinya subjektivitas
berlebihan dalam menafsirkan teks jika tafsir hanya berlandaskan pada
pendekatan sastra.!>* Hal ini disebabkan karena bahasa bersifat terbuka dan
multi-interpretatif, sehingga tanpa perangkat metodologis tambahan,
penafsiran dapat kehilangan batasan objektifnya. Dengan kata lain, terlalu
menekankan aspek sastra dikhawatirkan menjadikan tafsir Al-Qur’an lebih
dekat pada analisis literer murni daripada tafsir keagamaan.

Namun demikian, al-Khuli menegaskan bahwa penekanan pada aspek
sastra bukan berarti meniadakan dimensi keagamaan, melainkan
menempatkan aspek kebahasaan sebagai pintu masuk pertama dan utama.'®’
Menurutnya, pemahaman terhadap Al-Qur’an akan lebih objektif jika dimulai
dengan pengenalan terhadap struktur bahasa, gaya, dan retorika yang

130 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition,
Chicago: University of Chicago Press, 1982, hal. 7.

B3I Amin al-Khuli, al-Tafsir: Mahdwiruhu wa Mandhijuhu, Kairo: Maktabat al-Anjlu al-
Mishriyyah, 1997, hal. 22.

132 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1999, hal. 71.

133 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, Minneapolis: Bibliotheca Islamica,
1980, hal. 5.

134 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach,
London: Routledge, 2006, hal. 47.

135 Amin al-Khuli, al-Tafsir: Mahdwiruhu wa Mandhijuhu, Kairo: Maktabat al-Anjlu al-
Mishriyyah, 1997, hal. 24-25.



119

digunakan. Hanya dengan cara ini, pesan ilahi dapat dipahami secara lebih
autentik dan tidak terjebak pada dogmatisme semata.

Tantangan lain yang dihadapi pemikiran al-Khuli adalah penerimaannya
di kalangan Muslim kontemporer. Tidak semua kalangan dapat menerima
gagasan “qatl al-qadim fahman” karena dinilai terlalu radikal dan berpotensi
melemahkan otoritas tradisi tafsir klasik.!*® Di samping itu, pendekatan ini
juga membutuhkan penguasaan yang mendalam terhadap ilmu bahasa Arab
klasik maupun modern, yang tidak semua mufassir atau akademisi Muslim
memilikinya. Hal ini menyebabkan gagasan al-Khuli sering dianggap elitis
dan hanya dapat diakses oleh kalangan terbatas.

Meskipun demikian, kontribusi al-Khuli tetap signifikan dalam
membuka ruang baru bagi studi tafsir. la menunjukkan bahwa pembacaan Al-
Qur’an tidak harus terikat pada pola lama, melainkan bisa dikembangkan
dengan metodologi yang lebih kritis, historis, dan terbuka. Dengan begitu,
pemikirannya menjadi batu pijakan penting bagi perkembangan tafsir
kontemporer, meskipun terus berada dalam ketegangan antara apresiasi dan
kritik.

e. Kontribusi terhadap Studi Tafsir Kontemporer

Gagasan al-Khuli telah membuka ruang bagi lahirnya paradigma baru
dalam studi tafsir.!®” Ia menegaskan bahwa pembaruan tafsir tidak akan
pernah tercapai jika masih terikat pada cara pandang lama yang sempit.
Semboyan Awwalu al-Tajdid Qatlu al-Qadim Fahman menjadi inspirasi bagi
generasi berikutnya untuk membangun metodologi tafsir yang lebih ilmiah,
kontekstual, dan lintas disiplin.'*3

Gagasan al-Khuli telah membuka ruang bagi lahirnya paradigma baru
dalam studi tafsir. Ia menegaskan bahwa pembaruan tafsir tidak akan pernah
tercapai jika masih terikat pada cara pandang lama yang sempit. Semboyan
Awwalu al-Tajdid Qatlu al-Qadim Fahman menjadi inspirasi bagi generasi
berikutnya untuk membangun metodologi tafsir yang lebih ilmiah,
kontekstual, dan lintas disiplin.!*

Dengan demikian, pemikiran al-Khuli dapat dipandang sebagai salah
satu pilar penting dalam transisi tafsir dari model tradisional menuju model

136 Nasr Hamid Abu Zayd, Naqd al-Khithdb al-Dini, Kairo: Maktabat Madbili, 1994,
hal. 19.

137 Hasan Hanafi, Qadhdyd Mu dshirah fi Fikr al-Gharb al-Islami, Kairo: Maktabat
Madbili, 1995, hal. 103.

138 Nasr Hamid Abu Zayd, Nagd al-Khithdb al-Dini, Kairo: Maktabat Madbiili, 1994,
hal. 15-17.

139 Amin al-Khuli, al-Tafsir: Mahdwiruhu wa Mandhijuhu, Kairo: Maktabat al-Anjlu al-
Mishriyyah, 1997, hal. 22.



120

modern.'* Ia tidak hanya menghadirkan pendekatan sastra, tetapi juga
memperluas horizon kajian tafsir agar mampu menjawab tantangan zaman,
baik dalam ranah intelektual maupun praksis sosial-keagamaan.

Salah satu kontribusi utama al-Khuli adalah meneguhkan posisi tafsir
sebagai disiplin ilmu yang berdiri sendiri dengan metodologi yang jelas.'*!
Hal ini menandai pergeseran dari tafsir klasik yang kerap terjebak dalam
subordinasi pada ilmu fikih atau teologi. Dengan pendekatan sastra, tafsir Al-
Qur’an ditempatkan dalam kerangka ilmiah yang independen dan terbuka
terhadap dialog dengan ilmu-ilmu lain, seperti linguistik, sejarah,
antropologi, hingga teori sastra modern.

Lebih jauh, pemikiran al-Khuli juga mendorong terciptanya ruang bagi
ijtihad tafsiri yang lebih kreatif.!*? Ia membuka peluang bagi para mufassir
kontemporer untuk membebaskan diri dari belenggu otoritas tafsir klasik
yang kerap dianggap final dan absolut. Dengan begitu, Al-Qur’an dapat
dibaca secara dinamis sesuai dengan kebutuhan zaman, tanpa kehilangan
otoritasnya sebagai wahyu ilahi.

Pengaruh pemikiran al-Khuli dapat terlihat pada generasi penerusnya,
seperti Nasr Hamid Abu Zayd yang mengembangkan pendekatan
hermeneutika historis, dan Hassan Hanafi yang merumuskan al-turdts wa al-
tajdid sebagai kerangka rekonstruksi tradisi Islam.'** Bahkan, di dunia Barat,
gagasan al-Khuli memiliki resonansi dengan pemikiran Mohammed Arkoun
yang menekankan pentingnya kritik nalar Islam melalui pendekatan historis
dan linguistik.'** Dengan demikian, al-Khuli dapat dipandang sebagai pionir
dalam membangun jembatan antara tradisi tafsir Islam dan metodologi
modern.

Impak lain dari kontribusi al-Khuli adalah terciptanya kesadaran bahwa
Al-Qur’an tidak hanya relevan untuk masa lalu, tetapi juga selalu aktual
dalam menghadapi isu-isu kontemporer.'* Pendekatannya mendorong
lahirnya tafsir-tematik (mawdhii ‘i) dan tafsir sosial yang mencoba menjawab

140 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1999, hal. 71.

141 Amin al-Khuli, Mandhij al-Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-
Addb, Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1961, hal. 315.

142 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach,
London: Routledge, 2006, hal. 49.

143 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhiim al-Nashsh: Dirdsah fi ‘Ulim al-Qur’én, Kairo: al-
Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1990, hal. 35. Lihat juga Hassan Hanafi, al-
Turdts wa al-Tajdid: Mawgqifund min al-Turdth al-Qadim, Kairo: al-Mu’assasah al-
Jami‘iyyah li al-Dirasat wa al-Nashr, 1980, hal. 14.

14 Mohammed Arkoun, Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers
Boulder: Westview Press, 1994, hal. 53.

145 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition,
Chicago: University of Chicago Press, 1982, hal. 7.



121

problem masyarakat modern, seperti isu keadilan, HAM, gender, dan
pluralisme agama. Dengan cara ini, tafsir bukan hanya bersifat normatif,
tetapi juga transformatif dalam mengarahkan kehidupan sosial umat Islam.

Dengan demikian, implikasi hermeneutis dari semboyan Awwalu al-
Tajdid Qatlu al-Qadim Fahman dapat dipandang sebagai upaya strategis
untuk menjadikan Al-Qur’an selalu aktual dalam menjawab tantangan
zaman, tanpa kehilangan otoritasnya sebagai wahyu ilahi.'*® Oleh karna itu,
pemikiran al-Khuli dapat dipandang sebagai salah satu pilar penting dalam
transisi tafsir dari model tradisional menuju model modern.'*” Ia tidak hanya
menghadirkan pendekatan sastra, tetapi juga memperluas horizon kajian
tafsir agar mampu menjawab tantangan zaman, baik dalam ranah intelektual
maupun praksis sosial-keagamaan.

Dengan demikian, implikasi hermeneutis dari semboyan Awwalu al-
Tajdid Qatlu al-Qadim Fahman dapat dipandang sebagai upaya strategis
untuk menjadikan Al-Qur’an selalu aktual dalam menjawab tantangan
zaman, tanpa kehilangan otoritasnya sebagai wahyu ilahi.

2. Metodologi Tafsir Corak Lughowi Perspektif Amin Al-Khuli

Metodologi tafsir corak lughawi yang digagas Amin al-Khuli lahir dari
kegelisahan intelektual terhadap dominasi pendekatan tradisional yang
cenderung repetitif dan minim pembaruan metodologis. Dalam kerangka
pembaharuannya, al-Khuli menempatkan bahasa sebagai pintu masuk utama
dalam memahami Al-Qur’an, mengingat teks suci tersebut diturunkan dalam
bahasa Arab yang memiliki struktur, gaya, dan muatan retorika khas.
Pendekatan ini tidak hanya menuntut penguasaan kaidah nahwu dan sharaf
secara mendalam, tetapi juga pemahaman historis dan kultural terhadap
perkembangan bahasa Arab pada masa pewahyuan. Dengan demikian, tafsir
corak lughawi menurut Al-Khuli berupaya memadukan ketelitian filologis
dengan kesadaran kontekstual, sehingga makna ayat dapat dipahami secara
utuh sesuai maksud aslinya, tanpa terjebak pada interpretasi ahistoris atau
reduksi makna. Prinsip-prinsip metode tafsir yang ditawarkan Al-Khuli,
setidaknya bermuara pada empat hal sebagai berikut:'*®

Pertama, basis metodenya adalah memperlakukan apa yang ingin
dipahami Al-Qur’an secara objektif, dan hal itu dimulai dengan
mengumpulkan semua surah dan ayat yang ada dalam Al-Qur’an ke dalam

146 Abdullah Saeed, Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist
Approach, London: Routledge, 2014, hal. 61.

147 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach,
London: Routledge, 2006, hal. 41.

148 Aisyah Abdurrahman bintu al-Syathi’, Tafsir Bintu al-Syathi, diterjemahkan oleh
Paimin SR. dari judul al-Tafsir al-Baydni li al-Qur’an al-Karim, Bandung: Mizan, 1996, hal
41-42.



122

tema yang akan dikaji. Dari pernyataan ini, bisa dipahami bahwa metode
yang dikembangkan Al-Khuli bermuara pada salah satu dari dua metode
tafsir tematik, yaitu: 2) Tematik yang terbingkai dalam satu surah, yaitu
metode pembahasan mengenai satu surah secara menyeluruh dan utuh
dengan menjelaskan korelasi pelbagai masalah yang dikandungnya, sehingga
surah itu tampak dalam bentuknya yang betul-betul utuh dan cermat. Secara
utuh Amin al-Khuli menyusun metodologi penafsiran Al-Quran, dengan
langkah awal yang perlu diperhatikan dalam menelusuri makna yang
sebenarnya, melihat lebih jauh term yang sama dengan ayat lain yang
membahas terkait makna tersebut. Kemudian, belakangan dikenal dengan
tafsir maudhu’i:

2 29 0%
.-6#- '\

& J_,LSL; Mu\‘ﬁd_cyyl_cy o154l A Ol — MW_LS\JJ\:)\),,@
.\ﬁaﬁ s fﬂ\xw’° 3

“Pendapat yang benar-tampaknya-adalah bahwa Al-Quran harus ditafsirkan
berdasarkan tema-temanya, bukan harus ditafsirkan menurut urutan surah
atau ayat dalam Al-Quran.”'* Demikian, kemudian gagasan tafsir maudhu’i
dikembangkan oleh para mufasir salah satu di antaranya ialah Abdul Hayyi
Al-Farmawy dengan kitabnya al-Biddyah fi al-Tafsir al-Maudhi’i.'>°

Kemudian 2) Tematik lintas surah, yaitu menghimpun sejumlah ayat dai
pelbagai suah yang sama-sama bermuara ke dalam satu tema tertentu. Ayat-
ayat tersebut disusun sedemikian rupa dan diletakan di bawah satu tema
bahasan, dan kemudian ditafsirkan secara tematik.'*! Kajian tafsir tematik
bentuk kedua inilah yang lazim terbayang dalam benak kita, ketika
mendengar istilah tafsir Tematik. Al-Khuli sebenarnya mengidealkan metode
tafsir tematik lintas surah (tafsir tematik bentuk kedua) walaupun realitasnya,
metode penafsiran al-Khuli lebih banyak digunakan pada poin pertama.
Sebagaimana realitas penafsirannya di aktualisasikan oleh Aisyah
Abdurrahman yang mengaplikasikan kajian tafsir tematik model pertama,
yaitu tafsir tematik yang terbingkai dalam satu surah.!

Kedua, dalam memahami nas Al-Qur’an menurut konteksnya, ayat-ayat
di sekitar gagasan itu harus disusun menurut kronlogi pewahyuannya untuk

149 Amin al-Khuli, Mandhij al-Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-
Adab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1996, hal. 61.

130°S. Affani, Tafsir Al-Quran Dalam Sejarah Perkembangannya, Jakarta: Kencana,
2019, hal. 43.

51 Abdu al-Hayyi al-Farmawy, Metode Tafsir Maudhu’i: Sebuah Pengantar,
diterjemahkan oleh A. Jamrah dari al-Biddyah fi al-Tafsir al-Maudhii’i, Jakarta: Grafindo
Persada, 1994, hal. 35-36.

152 Fuad Thohari, “Tafsir Berbasis Linguistik “al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an al-
Karim” Karya Aisyah Abdurrahman Bintu Syathi, ” dalam Adabiyyat, Vol. 8 No. 2 Tahun
2009, hal. 237.



123

mengetahui situasi, tempat, pelaku, dsb. Riwayat-riwayat asbab al-nuzul
dipandang sebagai sesuatu yang perlu dipertimbangkan hanya sejauh dan
dalam pengertian bahwa peristiwa itu merupakan keterangan kontekstual
yang berkaitan dengan pewahuan suatu ayat. Sebab, peristiwa itu bukanlah
tujuan atau sebab sine qua non (syarat mutlak) mengapa pewahyuan terjadi.
Logika yang digunakan Al-Khuli terrealitaskan oleh Aisyah Abdurrahman
dengan menggunakan logika tentang peristiwa asbab al-nuzul sejalan dengan
pakar-pakar tafsir lainnya, seperti Al-Zarqani.'>> Pentingnya pewahyuan
terletakpada generalitas kata-kata yang digunakannya, bukan pada
khkhususan peristiwa pewahyuan. Dalam hal ini Aisyah Abdurrahman pernah

menyatakan 3yal! a5z Ll y P 2% C'M»J\ (ungkapan itu dngan laal yang

umum, bukan dengan sebab yang khusus), hal tersebut banyak dipilih oleh
parapakar tafsir seperti Muhammad Abduh, al-Syuyuthi, Abdu al-‘Azhim al-
Zarqani, dan lain-lainnya.!>*

Ketiga, Al-Qur’an menggunakan bahasa Aab.untk memahami petunjuk
kata (dilalah al-lafzhi) yang termuat dalam Al-Qur’an harus dilacak arti
linguistik asliyadalam pelbagai bentuk penggunaan, baik yang bersifat hagqigi
maupun majazi (metaforis). Dengan demikian, makna Al-Qur’an diusut
dengan cara mengumpulkan seluruh bentuk bangunan kata itu dalam ayat-
ayat dan surat, sehingga diketahui konteks spesifik atau konteks umumnya
dalam Al-Qur’an secara keseluruhan. Misalnya,  bagaimana Aisyah

Abdurrahman menafsirkan kata U223 dalam ayat s Ebsdl, dengan

mengurai terlebih dahulu arti dari bangunan kata itu yang terdiri dai huruf:
niin, syin, dan thd’. Setelah diketahui artinya dan kemudian dibandingkan
dengan pendapat mufassir klasik -dalam hal ini yang paling sering dijadikan
rujukan adalah al-Raghib al-Isfahany, barulah ia memutuskan bahwa tafsir

yang paling valid dari kata L5 dalam ayat I i)UQMLJ\j adalah lepas

dengan mudah. '

Keempat, dalam memahami rahasia ungkapan, sebagai contoh tafsir bint
al-Syathi yang mengikuti konteks nas dalam Al-Qur’an, baik dengan
berpegang pada makna maupun semangatnya. Kemudian, makna tersebut
dikonfirmasikan dengan pendapat mufassir terdahulu untuk diuji atau
direnkonstruksi, disesuaikan dengan nas ayat. Seluruh penafsiran yang

153 Abdu al-Azhim, Mandhil al- ‘Irfan, Beirut: Dar al-Fikr, 1998, hal. 106.

134 Muhammad Musthafa al-Hadidi al-Thayri, Ittijéh al-Tafsir fi al-‘Ashri al-Hadits
Mundzu Abdu al-Imam Muhammad Abduh ila Masyri’ al-Tafsir al-Wasith, Beirut: Dar al-
Fikr, hal. 48.

155 Aisyah Abdurrahman bintu al-Syathi’, Tafsir Bintu Syathi, diterjemahkan oleh
Paimin SR. dari judul al-Tafsir al-Baydni li al-Qur’an al-Karim, Bandung: Mizan, 1996, hal
178-179.



124

bersifat sektarian dan berbau Israd ’iliyat harus disingkirkan. Dengan langkah
yang sama, tata bahasa dan retorika (giraat) Al-Qur’an harus dipandang
sebagai kriteria (tolak ukur) untuk merevisi atau menilai kaidah tata bahasa
atau giraat, dan bukan sebaliknya.'*® Statmen Al-Khuli yang diadopsi Aisyah
Abdurrahman ialah sejalan dengan apa yang dilakukan Muhammad Abduh
dan Rasyid Rida'>” dan begitu pula dengan pemikiran dari al-Dzahabi.!*®

Apabila dibuat secara skema maka metodologi penafsiran Amin Al-Khuli
ialah sebagai berikut:

Skema Prinsip-Prinsip Metode Tafsir Amin al-Khuli

1. Tafsir Tematik (Maudhu'i)

Gambar 2. Skema Prinsip-Prinsip Metode Tafsir Amin Al-Khuli

Metode tafsir yang digagas oleh Amin al-Khuli lahir dari kegelisahan
terhadap stagnasi dalam metode tafsir klasik yang seringkali terjebak pada
penjelasan literal, sektarian, dan apologetik. Al-Khuli melihat bahwa Al-
Qur’an adalah teks sastra ilahi yang memerlukan pendekatan sastra untuk
dapat ditafsirkan secara dinamis, mendalam, dan kontekstual.'*’
Pendekatannya menekankan bahwa pemahaman terhadap Al-Qur’an harus

156 Aisyah Abdurrahman bintu al-Syathi’, Tafsir Bintu Syathi, diterjemahkan oleh
Paimin SR. dari judul al/-Tafsir al-Bayant li al-Qur’dn al-Karim, Bandung: Mizan, 1996, hal
41-42.

157 M. Quraish Shihab, Studi Kitis Tafsir al-Manar, Bandung: Pustaka Hidayah, 1994,
hal. 113-114.

158 Muhammad Husein al-Dzahabi, Penyimpangan-penyimpangan Dalam Penafsiran,
diterjemahkan oleh Hamim Ilyas dan Machnun Husein dari judul al-Ittijahat al-Munharifah
fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1993, hal. 39-47.

159 Amin al-Khuli, Tajdid fi Nahw al-Qadim wa al-Jadid, Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1973,
hal. 118-119.



125

dimulai dengan pemilahan tema, bukan sekadar pembacaan berdasarkan
urutan mushaf, 16

Keberanian Al-Khuli dalam mereformasi pendekatan tafsir ini kemudian
diturunkan dan dikembangkan oleh murid sekaligus intelektual besar Mesir,
Aisyah Abdurrahman (Bint al-Syathi'), yang berperan besar dalam
mengaktualisasikan prinsip-prinsip tersebut dalam karya-karya tafsir bertema
perempuan dan sosial.'®! Salah satu karakter khas dalam penerapan metode
tafsirnya adalah penolakan terhadap tafsir-tafsir yang berlandaskan pada
Isra'iliyyat serta sikap kritis terhadap tafsir-tafsir yang hanya didasarkan pada
mazhab tertentu.'®?

Pemikiran Amin al-Khuli juga memiliki pengaruh besar dalam
perkembangan tafsir kontemporer di dunia Islam, terutama melalui pemikir
seperti Abdul Hayyi al-Farmawy yang menulis karya sistematis tentang tafsir
tematik, al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudhii ‘i, sebagai kelanjutan dari metode
yang dirintis Al-Khuli.'®® Pendekatan ini menjadi salah satu dasar
berkembangnya tafsir akademik di berbagai universitas Islam di Timur
Tengah dan Asia Tenggara, termasuk Indonesia.

Pentingnya pewahyuan sesungguhnya apa yang diinginkan al-Khuli
adalah sebuah obsesi besar untuk mengemukakan metodologi penafsiran
yang dia sebut Metodologi Penafsiran Sastra (al-manhaj al-adabi li al-
tafsir). Hanya saja, nampaknya dia justru teraniaya oleh penamaan
metodologi itu sendiri, Karena metodologi itu justru menganut prinsip-
prinsip ketat yang dia letakkan sendiri. Prinsip-prinsip tersebut antara lain:
Satu, kajian mendalam atas karakter jazirah Arab; sejarah, Bahasa dan
kebudayaan sebelum Islam. Dua, pengetahuan tentang Al-Qur’an sebagai
Kitab. Tiga, klasifikasi Al-Qur’an secara tematik. Keempat, klasifikasi ayat-
ayat dan surah-surah Al-Qur’an menurut kronologi sejarahnya. Kelima,
kajian atas tema-tema yang ingin ditafsirkan, dimulai dari kosa kata, sampai
rangkaian kalimat, dengan perhatian khusus pada aspek psikologis dan sosial
kandungannya. '

Merujuk pada metodologi tafsir corak lughawi yang digagas oleh Amin
al-Khuli pada dasarnya menuntut penafsir untuk tidak berhenti pada
pemahaman literal, tetapi menggali lapisan-lapisan linguistik dan sastra Al-

160 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1992, hal. 74-75.

161 Aisyah Abdurrahman bint al-Syathi’, al-Tafsir al-Bayéni li al-Qur’dn al-Karim,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 2002, hal. 22-23.

162 M. Amin Abdullah, Islam sebagai llmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika dalam
Studi Islam, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006, hal. 93.

163 Abdul Hayyi al-Farmawy, al-Biddyah fi al-Tafsir al-Maudhii ‘i, Kairo: al-Maktabah
al-Tsaqafiyyah, 1988, hal. 5-9.

164 Gamal al-Banna, Evolusi Tafsir; Dari Jaman Klasik Hingga Jaman Modern,
diterjemahkan oleh Novriantoni Kahar, Jakarta: Qisthi Pres, 2004, hal. 198-199.



126

Qur’an secara menyeluruh. Oleh sebab itu, aplikasi metode ini sangat erat
dengan penguasaan nahwu, sharaf, ma‘ani, baydn, dan badi’ sebagai
perangkat analisis utama. Dengan perangkat ini, mufassir dapat menangkap
kedalaman makna teks, keindahan retorika, dan keagungan susunan Al-
Qur’an yang tidak tertandingi.

Salah satu contoh aplikatif dari pendekatan lughawi adalah analisis
terhadap kata al-kawthar dalam QS. Al-Kautsar/108:1. Secara bahasa, kata
ini merupakan bentuk shighah mubdlaghah dari akar kata kathura yang
berarti banyak. Penafsiran klasik sering menekankan maknanya sebagai
telaga di surga, tetapi dengan pendekatan lughawi, makna kata tersebut
meluas kepada segala bentuk kebaikan yang diberikan Allah kepada Nabi
Muhammad saw. Dari segi retorika, penggunaan bentuk hiperbolis ini
memberikan penekanan emosional yang sangat kuat, menunjukkan keluasan
nikmat ilahi yang melampaui batas persepsi manusia.'

Selain aspek semantik, al-Khuli juga menaruh perhatian pada struktur
ayat dan koherensinya. Misalnya, dalam QS. Al-Dhuha/93, susunan kalimat
yang dimulai dengan gasm (sumpah) lalu dilanjutkan dengan penghiburan
kepada Nabi, memperlihatkan keselarasan antara bentuk bahasa dengan
tujuan komunikatifnya. Pendekatan lughawi dalam hal ini tidak hanya
menafsirkan kata demi kata, tetapi juga memperhatikan susunan, intonasi
retoris, serta efek psikologis yang dihasilkan oleh struktur teks.!¢

Lebih jauh, metode lughawi ini berimplikasi pada sikap kritis terhadap
tradisi tafsir yang sarat dengan nuansa sektarian atau sarat dengan
isrd’iliyydt. al-Khuli menegaskan bahwa tafsir harus dikembalikan pada
otoritas teks Al-Qur’an itu sendiri, dengan menggunakan bahasa Arab
sebagai instrumen utama. Prinsip ini diteruskan oleh muridnya, Aisyah
Abdurrahman, yang dalam tafsirnya berusaha menafsirkan Al-Qur’an dengan
berpijak pada semangat teks, bukan pada riwayat-riwayat yang lemah atau
bias mazhab.!'®’

Dengan demikian, metodologi tafsir corak lughawi Amin al-Khuli dapat
dilihat sebagai sebuah upaya pembaruan yang menekankan pada tiga aspek
utama:

1. Ketelitian filologis, dengan menelusuri akar kata dan ragam makna

linguistik.

2. Analisis retorika dan estetik, dengan menyingkap gaya bahasa dan

susunan ayat.

165 al-Raghib al-Ishfihani, Mufiaddt Alfazh al-Qur’dn, Damaskus: Dar al-Qalam, 2002,
hal. 693.

166 Fakhruddin al-Razi, Mafétih al-Ghayb, Jilid 31, Beirut: Dar al-Fikr, 1981, hal. 205.

167 Aisyah Abdurrahman binti al-Syathi¢, Al-Tafsir al-Baydni li al-Qur’dn al-Karim,
Kairo: Dar al-Ma“arif, 1962, hal. 14-15.



127

3. Orientasi kontekstual, yakni bagaimana teks dipahami sesuai dengan
maksud komunikatifnya tanpa terikat pada tradisi sektarian.

Pendekatan ini kemudian memberi sumbangan besar bagi lahirnya tafsir-
tafsir akademis modern, terutama yang berbasis pada kajian bahasa dan
sastra. Tidak berlebihan jika metodologi lughawi Amin al-Khuli disebut
sebagai pintu masuk penting dalam upaya menghadirkan tafsir Al-Qur’an
yang lebih segar, kritis, dan kontekstual bagi perkembangan studi tafsir
kontemporer. 68

Pemikiran Amin al-Khuli mengenai tafsir corak lughawi memberikan
pengaruh signifikan terhadap dinamika studi tafsir di dunia Islam, termasuk
di Indonesia. Hal ini dapat dilihat dari berkembangnya minat para akademisi
untuk menempatkan bahasa sebagai instrumen utama dalam menafsirkan Al-
Qur’an. Sejalan dengan itu, banyak perguruan tinggi Islam di Indonesia,
khususnya di UIN, IAIN, dan PTAIL, mulai mengajarkan metode tematik
berbasis analisis linguistik sebagai bagian dari metodologi tafsir modern. !¢’

Salah satu implikasi nyata dari pendekatan lughawi adalah semakin
kuatnya kesadaran untuk kembali pada teks Al-Qur’an secara objektif. Jika
sebelumnya kajian tafsir di Indonesia sering terikat oleh kerangka mazhab
atau aliran tertentu, maka pengaruh al-Khuli mendorong lahirnya pendekatan
yang lebih kritis dan independen. Hal ini tampak dalam karya-karya mufasir
Indonesia kontemporer seperti M. Quraish Shihab, yang dalam Tafsir al-
Mishbah mengedepankan analisis kebahasaan, struktur ayat, serta pesan
moral dan sosial yang ingin disampaikan Al-Qur’an.!”®

Selain itu, metodologi /ughawi Amin al-Khuli juga mendorong lahirnya
tradisi tafsir akademis di Indonesia yang lebih menekankan aspek tematik.
Model ini memudahkan masyarakat untuk memahami isu-isu kontemporer
melalui lensa Al-Qur’an, misalnya tema tentang keadilan sosial, pluralisme,
kesetaraan gender, dan lingkungan hidup. Dengan menekankan analisis
kebahasaan dan koherensi tekstual, mufasir Indonesia dapat menyajikan
pemahaman Al-Qur’an yang kontekstual sekaligus tetap berakar pada
kekayaan retorika Arab klasik.!”!

Pengaruh lainnya adalah penguatan kajian tafsir yang berorientasi pada
keindahan sastra Al-Qur’an. Sebagian sarjana Indonesia, terutama yang
bergelut dalam bidang baldghah dan tafsir, menaruh perhatian pada aspek

168 Aksin Wijaya, “Metodologi Tafsir Kontekstual: Dari Tafsir Klasik hingga
Kontemporer,” Jurnal Studi llmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis, Vol. 16 No. 2 Tahun 2015, hal.
123-140.

169 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: LKiS, 2010, 88—
89.

170 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an,
vol. 1, Jakarta: Lentera Hati, 2000, hal. xvii—xx.

7l Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an,
Yogyakarta: Pesantren Nawesea Press, 2009, hal. 115.



128

estetika Al-Qur’an sebagai bagian dari kemukjizatannya. Hal ini tampak,
misalnya, dalam penelitian-penelitian yang berfokus pada fenomena i/tifat,
jinds, dan ijdz bayani dalam Al-Qur’an, yang semuanya berangkat dari
semangat pembaharuan lughawi ala Amin al-Khuli.!”

Dengan demikian, metodologi tafsir lughawi bukan hanya menjadi
wacana intelektual di Timur Tengah, tetapi juga memberikan sumbangan
nyata bagi perkembangan tafsir di Indonesia. Model ini menegaskan bahwa
penafsiran Al-Qur’an tidak bisa dilepaskan dari akar linguistiknya, namun
pada saat yang sama harus diarahkan untuk merespons persoalan
kemanusiaan kontemporer. Oleh karena itu, dapat dikatakan bahwa pengaruh
Amin al-Khuli telah ikut memperkaya corak tafsir Indonesia, menjadikannya
lebih ilmiah, kritis, dan responsif terhadap realitas sosial masyarakat
modern.'”

3. Peran Dirdasah Ma Hawla Al-Qur’dn dan Dirdsah Ma fi Al-Qur’dn
Dalam Tafsir Al-Qur’an

Dalam kerangka metodologi tafsir modern, Amin al-Khuli membagi
kajian Al-Qur’an ke dalam dua domain besar: dirdsah ma hawla al-qur’an
(kajian seputar Al-Qur’an) dan dirdsah md fi al-qur’dn (kajian isi atau
kandungan Al-Qur’an).!”* Kedua bidang ini memiliki keterkaitan yang sangat
erat, di mana yang pertama berfungsi sebagai fondasi epistemologis dan
perangkat metodologis untuk memahami teks, sementara yang kedua menjadi
ruang aktualisasi penafsiran atas kandungan wahyu itu sendiri. Tanpa
penguasaan yang memadai terhadap aspek-aspek seputar Al-Qur’an seperti
sejarah pewahyuan, kodifikasi mushaf, gird 'dat, dan konteks sosio-historisnya
penafsiran terhadap isi Al-Qur’an akan mudah terjebak pada pembacaan
parsial dan ahistoris.!” Sebaliknya, jika hanya berhenti pada studi luarannya
tanpa berlanjut pada eksplorasi isi, maka Al-Qur’an kehilangan fungsi
petunjuk dan dimensi transformatifnya.!”®

Dengan demikian, peran kedua kajian ini bukanlah dikotomis melainkan
komplementer. Dirdsah ma hawla al-Qur’dn memberikan kerangka dan
landasan, sedangkan dirdsah ma fi al-Qur’dn melahirkan interpretasi yang

172 Alwi Shihab, “The Qur’an as Literature: A Lughawi Approach in Indonesian
Qur’anic Studies,” dalam Studia Islamika, Vol. 12 No. 3 Tahun 2005, hal. 341-360.

173 Aksin Wijaya, “Metodologi Tafsir Kontekstual: Dari Tafsir Klasik hingga
Kontemporer,”dalam Jurnal Studi Illmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis, Vol. 16 No. 2 Tahun
2015, hal. 127.

174 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-Adab,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1961, hal. 312-316.

175 Subhi al-Shalih, Mabdhits fi ‘Uliim al-Qur’dn, Beirut: Dar al-‘Ilm li al-Malyin,
1981, hal. 59-62.

176 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda
Ketahui dalam Memahami Ayat-ayat Al-Qur ’an, Jakarta: Lentera Hati, 2013, hal. 23.



129

aktual dan relevan dengan kebutuhan zaman. Melalui perpaduan keduanya,
tafsir Al-Qur’an dapat berkembang dari sekadar wacana tekstual menjadi
panduan etis, spiritual, dan sosial yang dinamis.

a. Kajian Seputar Al-Qur’an (Dirdsah Mda Hawla Al-Qur’dn)

Kajian seputar Al-Qur’an atau yang dikenal dengan istilah dirdasah ma
hawla al-qur’dn menempati posisi fundamental dalam metodologi tafsir
modern. Amin al-Khuli membagi kajian ini ke dalam dua aspek utama: kajian
khusus yang berhubungan langsung dengan Al-Qur’an, dan kajian umum
yang tampaknya berada di luar Al-Qur’an, namun sesungguhnya sangat
menentukan dalam memahami pesan-pesan wahyu.!”’

Kajian khusus meliputi pembahasan tentang hal-hal mendasar yang
berkaitan dengan Al-Qur’an sebagai teks wahyu. Di dalamnya termasuk studi
mengenai proses turunnya (nuzil al-Qur’dn), kronologi pewahyuan,
penghimpunan mushaf, periodesasi dakwah Qur’ani, perkembangan dan
sirkulasi bacaan dalam masyarakat Arab, hingga ragam qird’at yang muncul
di tengah umat Islam.!”® Bidang ini kemudian berkembang dan dikenal
dengan istilah ‘Uliim al-Qur’dn, yang oleh para ulama klasik dipandang
sebagai pintu masuk untuk memahami struktur dan kandungan kitab suci.!”
Kajian semacam ini sangat krusial karena menjadi sarana metodologis untuk
mendekati teks dengan ketepatan bahasa sekaligus mempertimbangkan
konteks pewahyuannya. Tanpa pemahaman awal tentang sejarah kodifikasi
dan transmisi Al-Qur’an, penafsiran bisa kehilangan landasan yang valid.

Adapun kajian umum lebih berfokus pada aspek sosial-historis yang
melingkupi Al-Qur’an, yakni kondisi masyarakat Arab abad ke-7, baik dalam
aspek intelektual, kultural, politik, maupun geografis.'® Pemahaman atas
konteks sosio-kultural ini memberikan pencerahan terhadap bagaimana pesan
Al-Qur’an pertama kali dipahami oleh masyarakat Arab pada saat itu, serta
bagaimana 1ia berinteraksi dengan realitas sosial, tradisi lisan, dan
kebudayaan pra-Islam. Dengan demikian, aspek umum ini menjembatani
penafsir modern agar tidak terjebak dalam pemahaman yang ahistoris,
melainkan menempatkan Al-Qur’an dalam horizon yang faktual sebagaimana
ditangkap oleh generasi pertama.'®!

177 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-Adab,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1961, hal. 315.

178 Manna‘ al-Qaththan, Mabdhits fi ‘Uliim al-Qur’én, Beirut: Dar al-Fikr, 1973, hal.
20-25.

17 Jalaluddin al-Suyuthi, al-Itqgdn fi ‘Uliim al-Qur’dn, Kairo: Maktabah Dar al-Turath,
1974, hal. 45.

180 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition,
Chicago: University of Chicago Press, 1982, hal. 2-5.

181 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhiim al-Nashsh: Dirdsah fi ‘Uliim al-Qur’dn, Beirut: al-
Markaz al-Tsaqafi al-‘Arabi, 1990, hal. 45.



130

Amin al-Khuli menegaskan bahwa Al-Qur’an merupakan teks sastra
puncak dalam bahasa Arab, dan karenanya tidak mungkin dipahami secara
memadai tanpa penguasaan mendalam atas aspek kebahasaan, sastra Arab
klasik, serta tradisi lisan bangsa Arab.!®? Oleh karena itu, ia menekankan
perlunya mengkaji Al-Qur’an sebagaimana cara pendengar pertama (al-sami*
al-awwal) memahaminya. Perspektif ini tidak hanya memperkuat otentisitas
pemahaman, tetapi juga membuka ruang tafsir yang lebih kontekstual dalam
menjawab tantangan zaman.

Dirdsah Ma Hawla al-Qur’an yang digagas Amin al-Khuli menjadi
sebuah disiplin yang menekankan pentingnya memahami segala sesuatu yang
berhubungan dengan teks Al-Qur’an sebelum masuk pada penafsiran isinya.
Dengan pendekatan ini, tafsir tidak hanya menjadi aktivitas linguistik, tetapi
juga kajian ilmiah yang memperhitungkan dimensi sejarah, budaya, dan
transmisi teks.

Ruang lingkup dirdasah ma hawla al-qur’an dapat dipetakan ke dalam
dua kategori utama. Pertama, kajian tekstual-historis, yang meliputi proses
turunnya wahyu (nuzil al-Qur’dn), asbab al-nuzil, kronologi pewahyuan,
hingga penghimpunan mushaf.'®* Kajian ini berfungsi memastikan otentisitas
teks dan menjaga kontinuitas mushaf dari generasi awal hingga kini.

Kedua, kajian linguistik-sosiologis, yang mencakup aspek kebahasaan,
ragam qird’at, serta kondisi sosial, politik, dan kultural masyarakat Arab pada
abad ke-7. Kajian ini penting untuk memahami mengapa suatu istilah, gaya
bahasa, atau simbol tertentu digunakan Al-Qur’an, serta bagaimana audiens
pertama menafsirkan pesan tersebut dalam horizon budaya mereka.'®*

Dengan demikian, dirdsah ma hawla al-Qur’dn merupakan fondasi
metodologis yang harus dikuasai oleh setiap mufassir. Tanpa penguasaan
aspek ini, interpretasi Al-Qur’an berisiko terjebak dalam kesalahpahaman,
baik secara linguistik maupun historis.'®® Inilah mengapa Amin al-Khuli
menegaskan bahwa pendekatan ini merupakan jalan masuk ilmiah menuju
pemahaman Al-Qur’an yang akurat, sebelum seorang mufassir berbicara
tentang kandungannya. Untuk mempermudah memahami dirdsah md hawla
al-Qur’an berikut ini peneliti gambarkan untuk mempermudah memahami
pembahasan tersebut;

182 Amin al-Khuli, Dirdsdt Islamiyyah fi al-Adab wa al-Tafsir wa al-Lughah, Kairo:
Maktabah al-Anjlu al-Mishriyyah, 1964, hal. 211.

183 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-Adab,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1961, hal. 315.

184 Subhi al-Shalih, Mabdhits fi ‘Uliim al-Qur’dn, Beirut: Dar al-‘Ilm li al-Malayin,
1981, hal. 59.

85 Amin al-Khuli, Dirdsdt Islamiyyah fi al-Adab wa al-Tafsir wa al-Lughah, Kairo:
Maktabah al-Anjlu al-Mishriyyah, 1964, hal. 211-213.



131

Dirasah Ma Hawla al-Qur’an

(Kajian Seputar Al-Qur’an)

Kajian Tekstual-Historis Kajian Linguistik-Sosial

1) Nuzil al-Qur’in 1) Bahasa Arab Klasik
2) Asbab al-nuziil 2) Ragam qira’it

3) Kronologi Wahyu J) Tradisi Lisan Arab

4) Kodifikasi Mushaf 4) Konteks Sosial-Budaya

Gambar 3. Skema Dirdsah Mda Hawla al-Qur’dn

Sebagai contoh, dalam kajian tekstual-historis, penelitian mengenai
proses pewahyuan (nuzil al-Qur’dn) tidak hanya terbatas pada urutan
turunnya surah dan ayat, tetapi juga mempertimbangkan konteks peristiwa
yang melatarbelakanginya (asbdb al-nuzul). Misalnya, turunnya QS. Al-
Mujadilah/58:1, yang berkaitan dengan kasus zAihdr antara Aus bin al-Shamit
dengan istrinya, Khawlah binti Tha‘labah. Pemahaman historis ini
memperlihatkan bagaimana wahyu menjawab problem sosial yang konkret
pada masyarakat Arab awal, sehingga menghindarkan mufassir dari
penafsiran yang ahistoris. !5

Dalam ranah kajian umum, aspek sosio-kultural dapat dicontohkan pada
penggunaan istilah riba dalam QS. Al-Baqarah/2:275. Pemahaman
masyarakat Arab pra-Islam tentang praktik riba sebagai bentuk eksploitasi
ekonomi memberi penjelasan lebih mendalam tentang mengapa Al-Qur’an
menentang praktik tersebut secara tegas. Dengan mengkaji realitas ekonomi
masyarakat saat itu, mufassir modern dapat memahami bahwa larangan riba
tidak sekadar persoalan transaksi finansial, tetapi juga berhubungan dengan
keadilan sosial.'®’

Contoh lain adalah kajian linguistik terhadap kata ummiyyiin dalam QS.
Al-Jumu‘ah/62:2. Jika hanya dipahami secara etimologis, istilah ini berarti
“orang-orang yang buta huruf.” Namun, dalam konteks sosio-kultural
masyarakat Arab abad ke-7, istilah tersebut merujuk pada masyarakat yang
tidak memiliki tradisi kitab suci, berbeda dengan komunitas Akl al-Kitab.

136 Jalaluddin al-Suyuthi, Al-Iltgdn fi ‘Uliim al-Qur’dn, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah
al-‘Ammah li al-Kitab, 1974, hal. 83.

187 Abdullah Saeed, Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist
Approach, London: Routledge, 2014, hal. 92-93.



132

Pemahaman ini menunjukkan pentingnya menghubungkan kajian linguistik
dengan latar historis untuk memperoleh makna yang lebih tepat.'8?

Dari contoh-contoh di atas, dapat dilihat bahwa dirdsah md hawla al-
qur’dn bukanlah disiplin pelengkap, melainkan fondasi metodologis yang
menentukan  ketepatan ~ pemahaman  Al-Qur’an.  Pendekatan  ini
mengintegrasikan aspek linguistik, historis, dan sosiologis sehingga
penafsiran Al-Qur’an tidak hanya bersifat tekstual, tetapi juga kontekstual
sesuai dengan horizon pewahyuan.

b. Kajian Isi Al-Qur’an (Dirdsah Md fi AlI-Qur’dn)

Kajian mengenai Al-Qur’an itu sendiri (dirdsah mad fi al-Qur’dn)
berfokus pada analisis internal terhadap teks Al-Qur’an, yang salah satu
tahapannya dimulai dari penelitian kosakata. Pada tahap ini, seorang mufasir
dituntut untuk menelaah aspek intralinguistik dari suatu lafal yang hendak
ditafsirkan. Hal tersebut bertujuan untuk memilah berbagai kemungkinan
makna etimologis yang terkandung di dalamnya. Setelah itu, makna-makna
etimologis tersebut diamati secara mendalam dan diurutkan berdasarkan
kronologi historis, yakni mulai dari pengertian yang paling awal atau yang
paling dekat dengan masa Nabi Muhammad saw., hingga kemudian dipilih
satu makna yang dianggap paling kuat melalui proses tarjih
(pengunggulan).'®’

Tahap berikutnya adalah menelusuri makna fungsional lafal tersebut di
dalam Al-Qur’an. Hal ini dilakukan dengan cara mengidentifikasi berbagai
konteks pemakaiannya pada ayat-ayat yang relevan, lalu mengkaji pola
penggunaannya secara menyeluruh. Dari analisis tersebut, mufasir dapat
menyimpulkan fungsi semantik kata tersebut dalam kerangka Al-Qur’an.
Dengan demikian, penafsir memperoleh dua lapis pemaknaan. Pertama,
makna etimologis, dan kedua, makna fungsional yang kontekstual dalam teks
Al-Qur’an.

Melalui metode ini, mufasir dapat melangkah dengan lebih mantap
dalam memberikan penafsiran terhadap suatu lafal pada posisinya di dalam
ayat yang sedang diteliti. Pendekatan tersebut menegaskan bahwa proses
penafsiran Al-Qur’an tidak cukup hanya berhenti pada dimensi etimologis,

188 Ahmad Syukri Saleh, “Kontekstualisasi Makna Ummiyy dalam Al-Qur’an: Kajian
Linguistik dan Historis,” Jurnal Studi llmu-ilmu Al-Qur’an dan Hadis, Vol. 18 No. 1 Tahun
2017, hal. 45-62.

1% Isnainiyah Nasrulloh, dan Nurul Aini. “Kajian Linguistik Bahasa Arab Sebagai Pilar
Mukjizat Al-Qur’an.” Muhadasah: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 6 No. 2 Tahun
2024, hal. 171-184.



133

melainkan juga harus mencakup pemahaman fungsional sebagaimana
terwujud dalam teks Al-Qur’an itu sendiri.'*°

Dalam kerangka dirasah ma fi al-qur’dn, proses ini kemudian diperluas
tidak hanya pada satu kata, tetapi pada keseluruhan struktur linguistik Al-
Qur’an. Hal ini mencakup kajian terhadap gaya bahasa (us/iib), fenomena
pengulangan (takrir), serta hubungan antarayat (mundsabah al-ayat).
Misalnya, kajian terhadap kata hikmah menunjukkan bahwa makna
etimologisnya merujuk pada kebijaksanaan, tetapi makna fungsionalnya
dalam Al-Qur’an dapat berarti hukum syariat (QS. Al-Baqarah/2:129),
pengetahuan mendalam (QS. Lugman/31:12), maupun kenabian (QS. Al-
Nisa’ /4:54). Dengan demikian, kajian fungsional memperlihatkan kekayaan
semantik Al-Qur’an yang tidak mungkin ditangkap hanya dengan pendekatan
etimologis.!”!

Selain itu, Dirdsah Ma fi al-Qur’dn juga mencakup penelitian tematik
(dirasah mawdhii iyyah) yang berfokus pada satu konsep tertentu, seperti
iman, kufur, atau tauhid, lalu melacak seluruh ayat yang memuat konsep
tersebut. Metode ini menghubungkan dimensi etimologis dan fungsional
dengan konteks keseluruhan teks Al-Qur’an, sehingga menghasilkan
pemahaman yang integral. Misalnya, kata imdn dalam etimologi berarti
“pembenaran,” tetapi secara fungsional dalam Al-Qur’an tidak sekadar
merujuk pada aspek kognitif, melainkan juga pada dimensi praksis yang
tercermin dalam amal saleh (QS. Al-‘Ashr/103:3).!%2

Dengan demikian, Dirdsah Ma fi al-Qur’dn memberikan landasan
metodologis bagi mufasir untuk mengintegrasikan pendekatan linguistik,
semantik, dan kontekstual. Pendekatan ini menegaskan bahwa setiap kata
dalam Al-Qur’an memiliki kedalaman makna yang tidak tunggal, melainkan
berlapis-lapis sesuai dengan konteks pemakaiannya. Oleh karena itu, seorang
mufasir dituntut untuk menyeimbangkan antara analisis filologis, pemahaman
historis, dan sensitivitas kontekstual dalam rangka menyingkap pesan Al-
Qur’an secara lebih komprehensif. !>

Adapun pada tahap selanjutnya adalah meneliti susunan kata
(murakkabdt). Dalam hal ini, penafsir bisa menggunakan bantuan ilmu-ilmu
bahasa dan sastra, seperti nahw dan baldghah. Alat bantu ini berguna untuk
menjelaskan makna, mendefinisikannya, serta mengamati titik kesamaan

19 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-Adab,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1961, hal. 342.

11 Jalaluddin al-Suyuthi, Al-Iltgdn fi ‘Uliim al-Qur’dn, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah
al-‘Ammabh li al-Kitdb, 1974, hal. 212.

192 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1999, hal. 153.

193 Aksin Wijaya, “Metodologi Tafsir Kontekstual: Dari Tafsir Klasik hingga
Kontemporer,” Jurnal Studi llmu-ilmu Al-Qur’an dan Hadis Vol. 16 No. 2 Tahun 2015, hal.
123-140.



134

makna dari beragam versi gird’dt terhadap satu ayat. Selain itu, ia juga
menyingkap titik perjumpaan makna-makna fungsional yang sejenis di dalam
Al-Qur’an. Dalam konteks baldghah, kajian ini bertujuan untuk menyingkap
keindahan retorika yang terkandung dalam gaya bahasa Al-Qur’an, sekaligus
memperjelas porsi-porsinya dalam ruang lingkup keindahan estetik yang
menjadi karakteristik susunan kata bahasa Arab.!**

Kajian seperti ini dapat dilihat pada analisis iltifat (peralihan gaya
bahasa) dalam Al-Qur’an, misalnya dalam QS. Yasin/36:22-23, di mana
terjadi perpindahan dari gaya monolog ke dialog. Secara balaghah, fenomena
ini berfungsi untuk menimbulkan efek dramatis dalam menyampaikan pesan
teologis kepada audiens. Susunan kata dan gaya bahasa Al-Qur’an, dengan
demikian, tidak hanya menjadi medium komunikasi, tetapi juga sarana
persuasif yang mampu menyentuh dimensi emosional pendengar.'*>

Selain aspek linguistik dan sastra, dirdsah mad fi al-qur’dn juga
melibatkan dimensi psikologis (al-tafsir al-nafsi). Pendekatan ini berusaha
menyingkap rahasia di balik interaksi Al-Qur’an dengan jiwa manusia.
Misalnya, ayat-ayat tentang kesabaran (shabr) seperti QS. Al-Baqarah/2:155—
157, tidak hanya memberikan instruksi normatif, tetapi juga menyentuh
perasaan terdalam manusia yang sedang mengalami musibah. Dari sisi
psikologis, Al-Qur’an membangkitkan harapan dengan memberikan
gambaran pahala, sekaligus menenangkan jiwa dengan janji keberadaan
Allah bersama orang-orang yang sabar. '

Pendekatan psikologis ini juga tampak dalam ayat-ayat yang
menekankan kelembutan dakwah. QS. Ali ‘Imran/3:159, misalnya,
menunjukkan bagaimana Al-Qur’an menekankan pentingnya sikap lemah
lembut (rifq) Nabi Muhammad terhadap para sahabatnya, sehingga mereka
merasa dekat dan tidak menjauh dari dakwah Islam. Dari perspektif tafsir
nafsi, ayat ini menggambarkan bagaimana strategi psikologis menjadi bagian
integral dari keberhasilan penyampaian risalah.'®’

Dengan demikian, dirdsah ma fi al-qur’dn tidak berhenti pada kajian
semantik dan susunan kata, tetapi juga merambah pada aspek estetik dan
psikologis. Hal ini menegaskan bahwa Al-Qur’an bukan hanya teks
linguistik, melainkan sebuah wacana hidup yang menyentuh akal, rasa, dan
hati manusia. Oleh karena itu, seorang mufasir harus mampu memadukan

194 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, AI-Burhén fi ‘Ulim al-Qur’an, Jilid 2, Kairo:
Dar al-Ma‘arif, 1997, hal. 5-6.

195 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-Adab,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1961, hal. 343.

19 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an,
Jilid 1, Jakarta: Lentera Hati, 2000, hal. 355-357.

197 Fakhruddin al-Razi, Mafdtih al-Ghayb, Jilid 9, Beirut: Dar al-Fikr, 1981, hal. 132.



135

pendekatan filologis, estetis, dan psikologis agar dapat memahami kedalaman
pesan Al-Qur’an secara komprehensif. '8

Tafsir Al-Qur’an sudah seharusnya didasarkan pada upaya menangkap
hal-hal yang dipergunakan oleh Al-Qur’an, yaitu gejala-gejala jiwa dan
hukum-hukum spiritualitas. Dalam hal inilah, penjelasan Al-Qur’an
diarahkan, apakah itu dalam rangka berargumentasi, memberikan petunjuk,
mencoba meyakinkan atau  mendebat, membangkitkan, maupun
mengancam.'” Berangkat dari sini, Amin al-Khuli berkeyakinan bahwa
tinjauan psikologi membuat tafsir Al-Qur’an memiliki makna yang lebih
dalam. Al-Qur’an sebagai kitab sastra terbesar dengan dimensi
kemukjizatannya disirkulasikan berdasarkan fakta kejiwaan. Dalam hal ini,
Amin al-Khuli menyadari bahwa pengaruh psikologis yang bersifat i‘jadz
dilakukan oleh Al-Qur’an terhadap jiwa penerimanya melalui struktur teks
yang ada dalam mushaf saat ini. Namun demikian, tidak menutup
kemungkinan bahwa pengaruh psikologis itu juga hadir dari kronologi
turunnya ayat secara bertahap, sesuai dengan dinamika dakwah Nabi
Muhammad saw.>%

Dari perspektif dirdsah mad fi al-qur’an, dimensi psikologis ini tidak
hanya menegaskan daya retorika Al-Qur’an, tetapi juga menunjukkan
bagaimana Al-Qur’an berfungsi sebagai teks yang hidup, yang berinteraksi
dengan kondisi emosional dan spiritual audiens pertamanya. Hal ini dapat
dilihat misalnya dalam ayat-ayat yang menenangkan hati Nabi ketika
menghadapi penolakan dakwah (QS. Al-Hijr/15:97-99), di mana struktur
kalimat, pilihan diksi, dan susunan gaya bahasa mengandung kekuatan
sugestif yang mampu menenteramkan jiwa. Kajian semacam ini menyingkap
bahwa mukjizat AI-Qur’an bukan semata terletak pada keindahan bahasanya,
tetapi juga pada kekuatan psikis yang ditimbulkannya.?%!

Dalam konteks ini, Amin al-Khuli menekankan urgensi al-tafsir al-
mawdhii T (tafsir tematik) sebagai konsekuensi logis dari pendekatan
sastrawi. Menurutnya, struktur mushaf yang tidak disusun berdasarkan urutan
kronologis memunculkan tantangan metodologis bagi mufassir. Satu tema
sering kali tersebar dalam berbagai surah, baik Makkiyyah maupun
Madaniyyah, dengan konteks dan gaya penyampaian yang berbeda. Oleh
karena itu, untuk memahami Al-Qur’an secara holistik, seorang mufassir

198 Abdullah Saeed, “Approaches to the Qur’an in Contemporary Indonesia.” Journal of
Qur’anic Studies Vol. 9 No. 2 Tahun 2007, hal. 5-7.

199 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, Al-Burhén fi ‘Ulim al-Qur’an, Jilid 1, Kairo:
Dar al-Ma‘arif, 1997, hal. 24.

200 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-Adab,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1961, hal. 345.

201 Fakhruddin al-Razi, Mafdtih al-Ghayb, Jilid 10, Beirut: Dar al-Fikr, 1981, hal. 178.



136

perlu menghimpun ayat-ayat yang membicarakan tema yang sama, lalu
menganalisisnya secara integratif.*?

Sebagai contoh, tema al-imdn tidak hanya dijelaskan dalam aspek
keyakinan teologis, tetapi juga disandingkan dengan amal saleh dalam
banyak ayat (QS. Al-‘Ashr/103:3, QS. Al-Baqgarah/2:25, QS. Al-Nisa’/4:124).
Melalui metode tematik, terlihat bahwa konsep iman dalam Al-Qur’an tidak
pernah berhenti pada wilayah konseptual, tetapi selalu menuntut implikasi
praksis. Dengan demikian, Dirdsah Ma fi al-Qur’an melalui pendekatan
tematik membantu memetakan dimensi integral antara iman, etika, dan
tindakan sosial.’®*> Untuk menyederhanakan pembahasan diatas peneliti
memberikan gambar skema sebagai berikut:

(pirasah Ma fi al-Qur'an |

f
Cimensi Psikologis
[I'jaz & ofek jiwa)l

!

Tafsir Tematik
lal-Tatsir al-Mawdu')

Retorika & Diksi Struktur Mushaf vs femi Iman & Amal Sakeh ¥oredas: Inbema
1QS, al-Hijr:97.39) Krmnalagl Turun (05, al-'Asr, al-Aagarah) {teks Al.Quran)
4 )

Pemahaman Holistik
{Relevan, Kontekstual, Solutif)

Gambar 4. Skema Dirdsah Ma Fi al-Qur’dn

Dengan model ini, tafsir tidak terjebak pada pemaknaan atomistik yang
hanya melihat ayat secara parsial, melainkan mampu menyingkap korelasi
internal teks Al-Qur’an. Tafsir tematik yang berakar pada analisis linguistik,
psikologis, dan historis menjadikan Al-Qur’an lebih relevan untuk menjawab
problem kemanusiaan kontemporer. Oleh sebab itu, Dirdsah Ma fi al-Qur’an
sebagaimana digagas oleh Amin al-Khuli bukan hanya sebuah pendekatan

202 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda
Ketahui dalam Memahami Ayat-ayat al-Qur’an, Jakarta: Lentera Hati, 2013, hal. 121.

203 Abdullah Saeed, Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist
Approach, London: Routledge, 2014, hal. 88—89.



137

teknis, tetapi juga fondasi metodologis yang meniscayakan pemahaman Al-
Qur’an secara holistik.?**

4. Kritik Amin Al-Khuli Terhadap Metode Tafsir Al-Qur’an

Secara historis, tradisi kritik tafsir dalam khazanah keilmuan Islam
memiliki akar yang dapat ditelusuri hingga pada masa kenabian. Abdus
Salam mencatat bahwa praktik ini telah dimulai sejak Nabi Muhammad SAW
masih hidup, di mana beliau berperan aktif dalam meluruskan pemahaman
para sahabat ketika terjadi kesalahan penafsiran terhadap ayat-ayat Al-
Qur’an.?®> Dalam periode awal ini, bentuk kritik tafsir yang muncul masih
bersifat sederhana, baik dari sisi metodologis maupun lingkup
pembahasannya. Fokusnya lebih diarahkan pada pelurusan pemahaman yang
menyangkut aspek ideologis dan keyakinan, serta cenderung bersifat
apologetik untuk mempertahankan kemurnian ajaran Islam dari interpretasi
yang menyimpang.?%°

Selain itu, Muhammad bin Muhammad Abu Syahbah (w. 1403 H) turut
memberikan kontribusi penting dalam pengembangan kritik tafsir melalui
penerapan metodologi kritik yang terinspirasi dari studi biblika bercorak
sastra yang banyak berkembang di Barat. Pendekatan ini digunakan untuk
menilai kualitas dan validitas sumber-sumber tafsir, terutama yang berkaitan
dengan riwayat-riwayat lemah atau palsu. Dalam karyanya yang terkenal, a/-
Isrda’iliyyat wa al-Mawdhii‘at fi Kutub al-Tafsir, Abu Syahbah menyoroti
secara khusus keberadaan jalur periwayatan yang bersumber dari Abdullah
ibn ‘Abbas—sahabat Nabi yang dijuluki Tarjumdn al-Qur’dn—namun
melalui perantara perawi yang memiliki reputasi buruk.?’

Abu Syabah mencontohkan periwayatan yang melalui Muhammad ibn
al-Sa’ib al-Kalbi dari Abu Shalih. Meskipun jalur ini sering digunakan dalam
penafsiran, Abu Syahbah menegaskan bahwa al-Kalbi dikenal sebagai
seorang perawi yang tertuduh berdusta (muttaham bi al-kadhib), sehingga
riwayat-riwayatnya tidak dapat dijadikan hujjah, terlebih dalam konteks
penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an yang memuat kisah-kisah isrd iliyyadt.
Pendekatan kritis ini menunjukkan bahwa metode yang ia gunakan tidak
hanya mengandalkan penilaian sanad berdasarkan ilmu al-jarh wa al-ta‘dil,

204 M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar Ilmu al-Qur’an/Tafsir, Jakarta:
Bulan Bintang, 1992, hal. 97. Lihat juga Aksin Wijaya, “Metodologi Tafsir Kontekstual: Dari
Tafsir Klasik hingga Kontemporer,” Jurnal Studi llmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis Vol. 16 No.
2 Tahun 2015, hal. 123-140.

205 Abdus Salam, Metodologi Tafsir Al-Qur’an: Telaah Kritis atas Metode dan Corak
Penafsiran, Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2004, hal. 42.

206 Abdus Salam, Metodologi Tafsir Al-Qur’an: Telaah Kritis atas Metode dan Corak
Penafsiran, Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2004, hal. 45.

207 Muhammad ibn Muhammad Abu Syahbah, al-Isrd 'iliyydt wa al-Mawdhii ‘dt fi Kutub
al-Tafsir, Kairo: Maktabah al-Sunnah, 1988, hal. 102—103.



138

tetapi juga mempertimbangkan aspek literer, ideologis, dan historis dari
materi tafsir itu sendiri. Dengan demikian, Abu Syahbah menjadi salah satu
representasi ulama kontemporer yang berhasil menggabungkan tradisi kritik
riwayat Islam klasik dengan instrumen analisis modern yang bersifat
interdisipliner.

Serupa dengan pandangan Abu Syahbah, Muhammad Husain al-Dzahabi
(w. 1397 H) dalam karyanya al-Isra’iliyyat fi al-Tafsir wa al-Hadits juga
memberikan kritik tajam terhadap keberadaan riwayat-riwayat isrd iliyyat
dalam literatur tafsir. Salah satu objek kritiknya adalah Jami‘ al-Baydn ‘an
Ta 'wil Ayat al-Qur’dn karya Ibn Jarir al-Thabari (w. 310 H), yang dinilainya
memuat sejumlah kabar isrd ‘iliyydt yang tidak memiliki dasar otentik bahkan
bertentangan dengan makna lahir maupun batin Al-Qur’an.?”® Menurut al-
Dzahabi, keberadaan riwayat-riwayat lemah ini merupakan konsekuensi dari
masuknya sumber-sumber eksternal yang tidak diverifikasi secara ketat,
sehingga rawan mencemari kemurnian makna ayat-ayat suci. Kritik ini
memperkuat pentingnya filter metodologis yang ketat dalam studi tafsir,
terutama dalam memastikan keabsahan sanad dan kesesuaian matan dengan
prinsip-prinsip Al-Qur’an.

Lebih jauh lagi, diskursus kritik tafsir memasuki ranah filsafat pemikiran
kontemporer melalui gagasan Muhammad Arkoun (1928-2010 M). Menurut
Arkoun, tradisi penafsiran Al-Qur’an telah lama berada di bawah dominasi
para ulama klasik yang menggunakan dialektika dogmatis tertutup, sehingga
tidak membuka ruang bagi pertanyaan kritis dan penafsiran alternatif.>®
Dalam pandangannya, kondisi ini turut mempertahankan fase kemunduran
intelektual umat Islam karena menutup kemungkinan pengayaan makna teks
wahyu. Oleh sebab itu, Arkoun menyerukan perlunya pembacaan ulang (re-
reading) terhadap Al-Qur’an, yang memanfaatkan pendekatan kritis-historis,
analisis linguistik, dan metodologi ilmu-ilmu sosial-humaniora. Pembacaan
ulang ini diharapkan dapat membebaskan tafsir dari kungkungan paradigma
tradisional yang kaku, sekaligus membuka peluang bagi lahirnya pemahaman
yang lebih relevan dengan tantangan zaman.

Memasuki era modern, dinamika kritik tafsir mengalami perkembangan
signifikan seiring dengan masuknya pengaruh metodologi ilmu-ilmu
humaniora, khususnya kajian sastra. Salah satu tokoh penting yang menandai
pergeseran paradigma ini adalah Amin al-Khuli (w. 1966), seorang pemikir
Mesir yang dikenal sebagai pelopor pendekatan sastra dalam studi tafsir. Al-
Khuli mengajukan dua prinsip metodologis utama. Pertama, penelitian
langsung terhadap teks Al-Qur’an dengan memperhatikan struktur bahasa,

208 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Isrd’ilivyat fi al-Tafsir wa al-Hadith, Kairo:
Maktabah Wahbah, 1986, hal. 59-60.

209 Mohammed Arkoun, Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers,
Boulder: Westview Press, 1994, hal. 15-18.



139

gaya retorika, dan susunan naratifnya. Kedua, penelitian terhadap segala
sesuatu yang terkait dengan Al-Qur’an (md hawla al-Qur’an), yang
mencakup kajian konteks historis, sosial, budaya, serta lingkungan
kebahasaan tempat Al-Qur’an diturunkan.?!® Pendekatan ini membuka ruang
bagi pengembangan kritik tafsir yang lebih ilmiah, sistematis, dan
interdisipliner, sehingga mampu melampaui batasan ideologis semata menuju
kajian yang bersifat analitis dan objektif.

Penafsiran Al-Qur’an ditinjau dari aspek sastra yang digagas oleh Amin
al-Khuli atas ayat-ayat Al-Qur’an dan kitab tafsir klasik. Penting untuk
dijelaskan secara singkat bagaimana perkembangan corak penafsiran Al-
Qur’an sehingga menjadi latar belakang pemikiran Amin al-Khuli dan apa
motif Amin al-Khuli dalam membangun metode tafsir sastra Al-Qur’an.?!!
Pada mulanya, penafsiran Al-Qur’an dipengaruhi oleh konteks historis dan
kehidupan Nabi Muhammad Saw serta para sahabatnya. Bentuk penafsiran
yang dominan adalah tafsir bi al-ma tsir—dikenal pula dengan tafsir bi al-
riwdyah—yang menggunakan hadis dan riwayat sebagai dasar untuk
menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an.?!?

Kemudian pada era pertengahan terlihat perkembangan bentuk
penafsiran yang signifikan dengan munculnya tafsir bi al-ra’y, di mana
ulama menggunakan akal dan pengetahuan filosofis berdasarkan pada dalil-
dalil yang sahih, pemahaman bahasa Arab, pertimbangan asbdb al-nuziil dan
beberapa aspek lain untuk menafsirkan Al-Qur’an. Ada juga penambahan
dimensi teologis dan filosofis dalam penafsiran yang dikenalkan oleh tokoh
seperti al-Ghazali dan Ibn ‘Arabi.*!?

Lebih lanjut pada era kontemporer, telah banyak karya tafsir yang
dibukukan dan kajian dipisahkan dengan keilmuan lain. Hal ini kemudian
membuka peluang bagi mufasir untuk lebih mengeksplorasi penafsiran Al-
Qur’an berdasarkan latar belakang keilmuannya sehingga berbagai
pendekatan baru muncul dalam penafsiran Al-Qur’an yang mewarnai corak
penafsiran  termasuk  pendekatan  historis-kritis,  strukturalis, dan
fungsionalis.?!*

Secara etimologis, istilah kritik (4&Jl) dalam bahasa Arab memiliki

makna yang beragam dan kaya secara konseptual. Paling tidak terdapat

210 Amin al-Khuli, al-Tafsir: Nashatuhu, Tadarrujuhu, Tathawiruhu, Beirut: Dar al
Kitab al-Lubnani, 1982, hal. 54-65.

21 Moch. Nur Ichwan Affani, Metodologi Tafsir al-Qur’an Kontemporer, Yogyakarta:
LKiS, 2019, hal. 45-47.

212 Ahmad Izzan, Pengantar Studi al-Qur’an, Jakarta: Kencana, 2007, hal. 112-114.

213 Abdul Mustaqim, Metodologi Tafsir al-Qur’an di Era Kontemporer, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2012, hal. 64-66.

214 M. Nur Kholis Setiawan, AI-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: Pilar
Religia, 2006, hal. 27.



140

empat pengertian utama yang terkandung di dalamnya. Pertama, al-I‘tha’
(’;LL}}!\) yang berarti pemberian, yang dalam konteks kritik dapat dimaknai
sebagai proses memberikan masukan yang bersifat konstruktif. Kedua, al-
qabdh (f,a»ﬂ\) yang bermakna menangkap atau mengambil, dalam arti
menangkap substansi suatu ide untuk kemudian dikaji. Ketiga, al-istikhrdj
(g53+Y)) yang berarti mengekstraksi atau mengeluarkan sesuatu, yakni
mengungkap makna atau nilai yang tersembunyi dari sebuah objek kajian.
Dan keempat, al-mundqasyah (f\meud\) yang berarti diskusi atau perdebatan,

yang mengimplikasikan adanya interaksi intelektual dalam menguji validitas
sebuah argumen.?!

Dalam perkembangan pemikiran, kritik dipahami bukan semata sebagai
kecaman, melainkan sebagai bentuk progresivitas intelektual yang
mengedepankan sikap reflektif dan terbuka terhadap kemungkinan-
kemungkinan  baru. Krittk menjadi instrumen penting untuk
mempertanyakan, mengevaluasi, serta mencari alternatif pemikiran yang
lebih relevan, sehingga dapat mendorong kemajuan keilmuan dan
menghindarkan dari stagnasi.*!¢

Salah satu tokoh penting dalam sejarah filsafat yang mengembangkan
teori kritik secara sistematis adalah Immanuel Kant (1724-1804 M). Ia
mengajukan tiga pilar utama yang membentuk fondasi kritisisme modern,
yakni Critique der reinen Vernunft (kritik atas rasio murni), Critique der
praktischen Vernunft (kritik atas rasio praktis), dan Critique der Urteilskraft
(kritik atas daya pertimbangan).?!” Konsep ini menegaskan bahwa kritik
merupakan kegiatan intelektual untuk menguji batas-batas dan kemampuan
akal dalam memahami realitas, baik dalam ranah teoretis maupun praktis.

Dalam ranah akademik, kritik dapat diartikan sebagai tanggapan objektif
terhadap suatu karya atau pemikiran, dengan menguraikan secara rinci
kelebihan dan kekurangannya berdasarkan argumen (dalil) dan parameter
ilmiah  (dhawadbith)>'®* Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI)
mendefinisikan kritik sebagai kecaman atau tanggapan, atau kupasan yang

215 Louis Ma‘luf, al-Munjid fi al-Lughah wa al-A ‘ldm, Beirut: Dar al-Mashriq, 1986,
hal. 825.

26 Azyumardi Azra, Paradigma Baru Pendidikan Nasional: Rekonstruksi dan
Demokratisasi, Jakarta: Kompas, 2002, hal. 51.

217 Immanuel Kant, Critique of Pure Reason, diterjemahkan oleh Paul Guyer dan Allen
W. Wood, Cambridge: Cambridge University Press, 1998, hal. 99-101.

218 M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 2007, hal. 367.



141

disertai uraian dan pertimbangan baik-buruk terhadap suatu hasil karya atau
pendapat.?!®

Secara terminologis, kritik tafsir adalah metode dan cara-cara ilmiah
yang sistematis untuk melakukan analisis, evaluasi, apresiasi, dan penilaian.
Baik dari segi kekuatan maupun kelemahan, serta kebenaran atau kekeliruan
terhadap tafsir Al-Qur’an, dengan tujuan menemukan makna yang ideal dan
objektif.??® Urgensi kritik tafsir berpijak pada kenyataan bahwa tafsir
merupakan produk akal manusia yang bersifat relatif dan tentatif, berbeda
dengan Al-Qur’an yang kebenarannya bersifat absolut.??! Oleh karena itu,
tafsir berpotensi salah atau bahkan disalahgunakan, baik karena keterbatasan
intelektual penafsir maupun pengaruh kepentingan ideologis, politis, dan
subjektivitas mufasir. Banyak karya tafsir yang tidak steril dari infiltrasi
ideologis ini, sehingga kritik menjadi instrumen penting untuk menjaga
kemurnian pesan universal Al-Qur’an agar dapat dipahami secara objektif
oleh semua kalangan.???

Dengan menelusuri perjalanan sejarah kritik tafsir dari masa kenabian
hingga era kontemporer, dapat dilihat bahwa tradisi ini mengalami evolusi
yang signifikan, baik dari segi metodologi maupun lingkup kajiannya. Pada
periode awal, kritik tafsir bersifat sederhana dan fokus pada pelurusan
pemahaman akidah, sedangkan pada era modern mulai diperkaya dengan
pendekatan interdisipliner, seperti kritik historis, linguistik, sastra, dan
filsafat. Perkembangan tersebut menegaskan bahwa kritik tafsir bukanlah
sekadar praktik teknis, tetapi merupakan manifestasi dari kesadaran
epistemologis untuk menjaga kemurnian makna wahyu di tengah dinamika
sosial dan intelektual yang terus berubah.

Dalam kerangka akademik, praktik kritik tafsir memerlukan seperangkat
prinsip yang menjadi landasan berpikir dan bertindak bagi para pengkaji.
Prinsip-prinsip ini berfungsi sebagai guiding framework agar kritik tidak
terjebak pada subjektivitas yang destruktif, melainkan mengarah pada
evaluasi yang objektif, konstruktif, dan bertanggung jawab secara ilmiah.
Pemahaman terhadap prinsip-prinsip ini menjadi esensial karena di sanalah
titik temu antara tradisi keilmuan Islam yang berbasis naq/ (transmisi) dan
‘agl (rasio) dengan tuntutan metodologis ilmu pengetahuan modern. Oleh
karena itu, sebelum membahas secara rinci ragam bentuk dan penerapan

219 Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, Kamus Besar Bahasa
Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 2016, hal. 681.

220 Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Qur’an, Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2002, hal. 217.

22l Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirtin, Kairo: Maktabah
Wahbah, 2000, hal. 33-34.

22 Amin al-Khuli, Mandhij al-Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-
Adab, Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1978, hal. 215.



142

kritik tafsir, terlebih dahulu perlu diuraikan prinsip-prinsip mendasar yang
menjadi pijakan metodologinya.

Amin Al-Khuli mengajukan seperangkat prinsip metodologis yang
secara langsung berimplikasi pada praktik kritik tafsir. Prinsip-prinsip ini
bertujuan untuk membebaskan penafsiran Al-Qur’an dari kungkungan
metode tradisional yang cenderung repetitif dan apologetik, menuju
penafsiran yang lebih ilmiah, kontekstual, dan relevan dengan tantangan
zaman. Adapun prinsip-prinsip dimaksud dapat dirumuskan sebagai berikut:

a. Prinsip Kebahasaan Murni (al-Manhaj al-Lughawi al-Khdlish)

Al-Qur’an harus dikaji terlebih dahulu dari segi kebahasaannya secara
murni, tanpa intervensi dogma teologis atau ideologi tertentu. Hal ini
meliputi analisis struktur, diksi, gaya retorika, serta aspek nazm (koherensi
susunan ayat) yang menjadi ciri khas bahasa Arab pada periode pewahyuan.
Dengan metode ini, al-Khuli menekankan bahwa pemahaman Al-Qur’an
tidak boleh dilepaskan dari kedudukannya sebagai teks Arab klasik yang lahir
dalam horizon budaya Arab abad ke-7.2%

Adapun landasan epistemologis dari prinsip kebahasaan murni berangkat
dari keyakinan Al-Khuli bahwa Al-Qur’an adalah ‘“nash bahasa Arab”
sebelum ia diperlakukan sebagai teks teologis.?>* Menurutnya, segala bentuk
penafsiran yang dilakukan tanpa terlebih dahulu memahami bahasa Arab
murni akan melahirkan makna yang kabur, subjektif, bahkan bias. Ia
terinspirasi dari pendekatan kritik sastra modern dan mengaplikasikannya
dalam studi Al-Qur’an. Dengan cara ini, al-Khuli ingin mengembalikan tafsir
pada disiplin ilmu yang objektif, yakni analisis linguistik dan stilistika,
sebelum memasuki dimensi dogmatis.

Sebagai contoh, dalam menafsirkan kata Al-Qur’an itu sendiri, para
mufassir klasik sering menghubungkannya dengan makna ‘“bacaan yang
dihimpun” (dari kata gara’a). Namun, melalui analisis kebahasaan murni, al-
Khuli akan menekankan bagaimana istilah tersebut berkembang dalam
penggunaan masyarakat Arab pra-Islam dan awal Islam, serta konteks
retorika yang menegaskan superioritas Al-Qur’an sebagai teks sastra.??
Demikian pula pada ayat “wa al-syamsu tajri li-mustaqarrin lahd” (QS.
Yasin/36:38), tafsir klasik cenderung memaknai secara kosmologis atau
bahkan dogmatis, sementara al-Khuli menekankan sisi linguistik: kata tajri

223 Amin al-Khuli, al-Tafsir: Mahdawiruhu wa Mandhijuhu, Kairo: Dar al-Ma“éarif, 1970,
hal. 41.

224 Amin al-Khuli, Mandhij al-Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-
Adab, Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1987, hal. 325.

225 Amin al-Khuli, Fann al-Qawl fi al-Qur’dn, Kairo: Maktabat al-Anjlu al-
Mashriyyah, 1992, hal. 112—113.



143

(berlari/bergerak) adalah metafora sastra yang menekankan keteraturan
hukum alam, bukan penjelasan saintifik literal.>*¢

Relevansi prinsip ini menjadi sangat penting pada era modern, terutama
dalam menghadapi dua tantangan besar. Pertama, banyaknya tafsir klasik
yang terlalu cepat memasukkan penjelasan teologis, fikih, atau bahkan
isra’iliyyat tanpa analisis kebahasaan yang memadai. Hal ini membuat pesan
Al-Qur’an seakan-akan “terkurung” oleh otoritas mazhab tertentu.??’ Kedua,
kebutuhan umat Islam kontemporer untuk memahami Al-Qur’an secara
ilmiah, rasional, dan universal, agar pesan-pesan Qur’ani dapat diaplikasikan
secara relevan dalam wacana kemanusiaan, sosial, dan budaya saat ini.
Dengan menjadikan aspek kebahasaan sebagai dasar, penafsiran tidak hanya
lebih jernih, tetapi juga terhindar dari manipulasi ideologis.??®

Dengan demikian, prinsip kebahasaan murni bukan hanya fondasi teknis,
tetapi juga sebuah strategi hermeneutik untuk menjaga objektivitas
penafsiran, menghindarkan tafsir dari jebakan ideologis, serta membuka jalan
bagi pemahaman Al-Qur’an yang lebih kontekstual dan relevan dengan
zaman.

b. Prinsip Historis-Konseptual (al-Manhaj al-Tarikhi al-Fikri)

Selain aspek bahasa, teks Al-Qur’an harus dipahami dengan
mempertimbangkan kondisi historis yang melingkupi pewahyuannya.
Menurut al-Khuli, setiap ayat memiliki asbdb al-nuzil yang bukan hanya
sekadar narasi tradisional, melainkan gambaran konkret tentang dinamika
sosial, politik, dan budaya Arab kala itu.?*

Al-Khuli berpandangan bahwa Al-Qur’an turun tidak dalam ruang
hampa, melainkan berinteraksi dengan realitas sosial masyarakat Arab abad
ke-7.2%° Oleh karena itu, memahami teks Al-Qur’an secara benar tidak cukup
hanya melalui bahasa, tetapi juga harus melalui konteks historis yang
melatarbelakangi turunnya ayat. Landasan ini sejalan dengan pendekatan
sejarah dalam hermeneutika modern yang menekankan bahwa teks suci lahir
dari suatu situasi konkret dan merespons kondisi tertentu. Dengan cara ini,

226 Aisyah Abdurrahman bint al-Syathi’, al-Tafsir al-Bayéni li al-Qur’dn al-Karim,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1996, hal. 9-10.

227 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirin, Kairo: Maktabat
Wahbah, 2000, hal. 389.

228 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhiim al-Nashsh: Dirdsah fi ‘Uliim al-Qur’dn, Beirut: al-
Markaz al-Thaqafi al-‘Arabi, 1993, hal. 67.

229 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhiim al-Nashsh: Dirdsah fi ‘Uliim al-Qur’dn, Beirut: al-
Markaz al-Thaqafi al-‘Arabi, 1993, hal. 67-68.

230 Amin al-Khuli, al-Tafsir: Mahdwiruhu wa Mandhijuhu, Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1970,
hal. 45-46.



144

tafsir tidak hanya menjadi kajian linguistik semata, tetapi juga menyentuh
aspek sosiologis, politis, dan kultural.

Adapun Prinsip historis-konseptual ini menjadi relevan dalam tiga hal
utama. Pertama, untuk menghindari anacronisme dalam tafsir, yakni menarik
makna ayat secara lepas dari konteks historisnya. Misalnya, ayat tentang
perang (gital) harus dipahami dalam konteks peperangan defensif umat Islam
saat itu, bukan ditarik mentah-mentah sebagai legitimasi kekerasan.?’!
Kedua, prinsip ini membantu menyingkap pesan universal Al-Qur’an yang
sering tersembunyi di balik konteks lokal. Dengan memahami kondisi
historis, penafsir dapat membedakan antara ajaran yang bersifat partikular
(kontekstual) dan yang bersifat universal. Ketiga, prinsip ini sangat penting
dalam membangun pemahaman Al-Qur’an yang dialogis dengan realitas
kontemporer, sebab pengalaman historis umat Islam pertama dapat menjadi
cermin bagi problem sosial dan politik umat sekarang.

Sebagai contoh, ayat tentang larangan riba (QS. Al-Bagarah/2:275)
sering dipahami secara literal tanpa memperhatikan konteks ekonomi
masyarakat Arab pra-Islam. Dengan pendekatan historis, al-Khuli
menekankan bahwa riba yang dilarang adalah praktik eksploitatif yang
menjerat kaum miskin dalam utang berbunga berlipat ganda, sebuah praktik
yang sangat lazim saat itu.*> Dengan memahami latar sosialnya, pesan
universal ayat tersebut lebih tampak: yaitu larangan terhadap segala bentuk
transaksi ekonomi yang menindas dan merugikan pihak lemah.

Contoh lain dapat ditemukan dalam ayat tentang hijab (QS. Al-
Ahzab/33:59). Secara historis, ayat ini turun untuk membedakan perempuan
merdeka dari budak di tengah budaya patriarkal Arab kala itu.?*’ Dengan
memahami konteks historisnya, penafsiran ayat ini tidak terjebak pada
reduksi simbolis pakaian semata, tetapi lebih pada pesan moralnya:
perlindungan, penghormatan, dan martabat bagi perempuan.

c. Prinsip Kesusastraan (al-Manhaj al-Adabi)

Al-Khuli melihat Al-Qur’an sebagai karya sastra tertinggi dalam bahasa
Arab yang menampilkan struktur unik, gaya bahasa retoris, dan irama yang
khas. Oleh karena itu, ia memperkenalkan konsep al-tafsir al-adabi li al-
Qur’dn, yaitu pendekatan yang menempatkan Al-Qur’an dalam kerangka
analisis sastra (literary criticism). Hal ini mencakup analisis metafora, majas,

21 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition,

Chicago: University of Chicago Press, 1982, hal. 7-8.

22 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirin, Kairo: Maktabat
Wahbah, 2000, hal. 412.

233 Amina Wadud, Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's
Perspective , New York: Oxford University Press, 1999, hal. 33-34.



145

simbol, dan unsur estetik dalam Al-Qur’an, yang menurutnya justru
mengandung makna terdalam dari pesan ilahi.?**

Landasan utama pendekatan kesusastraan ini adalah pandangan Al-Khuli
bahwa kemukjizatan Al-Qur’an terletak pada sisi bahasanya, bukan hanya
pada aspek teologi atau hukum.?** Menurutnya, keindahan retorika, irama,
serta kekuatan imajinatif dalam Al-Qur’an membentuk dimensi estetik yang
menjadikannya tak tertandingi. Dengan menganalisis aspek sastra, penafsir
dapat menyingkap kedalaman makna yang tidak dapat dijangkau melalui
pendekatan dogmatis atau hukum semata. Selain itu, al-Khuli dipengaruhi
oleh perkembangan studi sastra modern di Mesir pada awal abad ke-20,
terutama oleh pendekatan kritik sastra Barat yang menekankan analisis
struktur dan gaya bahasa.?*

Prinsip ini memiliki relevansi besar, khususnya dalam membumikan Al-
Qur’an dalam kajian humaniora kontemporer:

1) Pertama, ia menjadikan Al-Qur’an dapat berdialog dengan disiplin ilmu
modern seperti sastra, linguistik, dan semiotika, sehingga kajian Qur’ani
tidak eksklusif dalam domain teologi semata.

2) Kedua, prinsip ini membuka ruang apresiasi yang lebih luas terhadap
keindahan dan kekayaan bahasa Al-Qur’an, sehingga umat Islam tidak
hanya memahami kandungan hukum, tetapi juga nilai estetik, etis, dan
spiritual.

3) Ketiga, relevansi prinsip ini tampak dalam upaya menjawab kritik
orientalis yang sering mereduksi Al-Qur’an sebagai teks biasa. Dengan
menegaskan keunggulan sastra Al-Qur’an, al-Khuli mengembalikan
perhatian pada aspek mukjizat yang bersifat universal dan dapat
diapresiasi oleh siapa saja, Muslim maupun non-Muslim.>’

Al-Khuli yang melihat Al-Qur’an sebagai karya sastra tertinggi dalam
bahasa Arab yang menampilkan struktur unik, gaya bahasa retoris, dan irama
yang khas. Oleh karena itu, ia memperkenalkan konsep al-tafsir al-adabi li
al-Qur’dn, yaitu pendekatan yang menempatkan Al-Qur’an dalam kerangka
analisis sastra (/iterary criticism). Hal ini mencakup analisis metafora, majas,
simbol, dan unsur estetik dalam Al-Qur’an, yang menurutnya justru
mengandung makna terdalam dari pesan ilahi.?*8

234 Amin al-Khuli, al-Tafsir: Mahdwiruhu wa Mandhijuhu, Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1970,
hal. 51.

235 Amin al-Khuli, Fann al-Qawl fi al-Qur’dn, Kairo: Maktabat al-Anjlu al-Mishriyyah,
1962, hal. 35.

236 Ibrahim Madkur, Dirdsdt fi al-Fikr al- ‘Arabi al-Hadith, Kairo: Dar al-Ma“arif, 1980,
hal. 211.

27 Muhammad Ahmad Khalafallah, al-Fann al-Qashashi fi al-Qur’dn al-Karim, Kairo:
Maktabat al-Nahdhah al-Mishriyyah, 1995, hal. 19-20.

238 Amin al-Khuli, Dirdsdt Islamiyyah, Kairo: Maktabat al-Anjli al-Mishriyyah, 1964,
hal. 190-193.



146

Relevansi dari prinsip ini tampak dalam upaya meneguhkan posisi Al-
Qur’an tidak hanya sebagai teks teologis, tetapi juga sebagai teks estetik yang
mampu berbicara lintas zaman. Dengan pendekatan sastra, Al-Qur’an
dipahami secara lebih universal, tidak hanya terbatas pada aspek hukum atau
dogma, tetapi juga sebagai sumber inspirasi budaya, seni, dan peradaban.
Pendekatan ini relevan pula untuk menjawab kebutuhan kontemporer di
mana kajian Al-Qur’an harus bersentuhan dengan ilmu humaniora modern
seperti linguistik, hermeneutika, dan kritik sastra.?*’

Sedangkan landasan pemikiran dari metode ini berangkat dari pandangan
bahwa keindahan retorika Al-Qur’an adalah mukjizat utama yang melekat
pada teks. Al-Khuli menolak reduksi Al-Qur’an hanya menjadi sumber
hukum atau teologi semata, melainkan menekankan bahwa pesan moral dan
spiritual justru lebih kuat tersampaikan melalui kekuatan estetikanya. la
menegaskan bahwa memahami aspek kesusastraan Al-Qur’an berarti
membuka jalan untuk menangkap kedalaman maknanya secara
komprehensif.?*

Adapun contoh konkret dari penerapan prinsip ini dapat ditemukan
dalam analisis Bint al-Syathi’ terhadap surah Al-Dhuha. Ia menyoroti
bagaimana rangkaian ayat yang pendek, repetitif, dan berirama memberikan
nuansa ketenangan dan optimisme bagi Nabi Muhammad ketika menghadapi
masa-masa sulit. Hal ini menunjukkan bahwa makna ayat tidak hanya
terletak pada kandungan semantiknya, tetapi juga pada efek emosional dan
estetik yang dihasilkan dari gaya bahasanya.?*!

Sebagai contoh, dalam ayat ‘fa'idza faraghta fa-anshab, wa ila rabbika
farghab” (QS. Al-Insyirah/94:7-8), al-Khuli menekankan aspek ritme dan
paralelisme gaya bahasa. Kata faraghta dan fa-anshab membentuk irama
fonetik yang menegaskan pesan peralihan dari aktivitas duniawi menuju
ibadah.?** Demikian pula penggunaan kata kerja tajr7 pada QS. Yasin /36:38,
yang secara literal berarti “berlari/bergerak,” dipandang sebagai metafora
sastra yang menampilkan imaji gerak kosmik secara indah, bukan penjelasan
saintifik.

Contoh lain terdapat pada QS. Al-Rahman/55, di mana pengulangan
frasa “fa-bi-ayyi ala’i rabbikuma tukadzdziban” berfungsi sebagai refrain

29 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-Adab,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1961, hal. 220-223.

240 Aisyah Abdurrahman bint al-Syathi’, al-Tafsir al-Baydni li al-Qur’dn al-Karim,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1996, hal. 30-32.

241 Aisyah Abdurrahman bint al-Syathi’, al-Tafsir al-Baydni li al-Qur’dn al-Karim,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1996, hal. 55-58.

242 Aisyah Abdurrahman binti al-Syathi’, al-Tafsir al-Baydni li al-Qur’dn al-Karim,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1996, hal. 45.



147

yang memperkuat nuansa retoris dan estetik.>** Dengan analisis kesusastraan,
pengulangan itu bukan sekadar repetisi, melainkan teknik stilistika yang
menimbulkan efek emosional pada pembaca/pendengar.

e. Prinsip Kritis-Evaluatif terhadap Tradisi (Naqd al-Turdts al-Tafsiri)

Salah satu kontribusi penting Amin al-Khuli dalam metodologi tafsir
adalah gagasannya tentang Awwalu al-Tajdid Qatlu al-Qadim Fahman, yakni
“pembaruan dalam penafsiran dimulai dengan menghapus pemahaman
lama.” Dengan prinsip ini, al-Khuli menekankan perlunya umat Islam
melakukan kritik mendasar terhadap tradisi tafsir klasik, terutama yang sarat
dengan bias teologis, politis, maupun ideologis. Tafsir tidak boleh dianggap
sebagai produk final yang sakral, melainkan sebagai hasil konstruksi historis
yang terbuka untuk dikritisi dan direkonstruksi.?**

Adapun landasan pemikiran prinsip ini berakar dari kesadaran bahwa
karya-karya tafsir yang lahir sejak era klasik hingga modern membawa corak
pemikiran yang dipengaruhi oleh konteks zamannya. Al-Khuli menganggap
bahwa kejumudan umat Islam dalam menghadapi modernitas disebabkan
oleh sikap menerima otoritas tafsir lama secara faken for granted. Dengan
demikian, upaya kritik bukanlah bentuk penolakan terhadap tradisi,
melainkan jalan untuk merevitalisasi makna Al-Qur’an agar sesuai dengan
dinamika sosial dan perkembangan ilmu pengetahuan kontemporer.?*’

Relevansinya pada masa kini sangat signifikan, terutama dalam
menghadapi problematika umat modern seperti pluralisme, HAM, demokrasi,
dan kesetaraan gender. Dengan prinsip ini, Al-Qur’an dapat ditafsirkan
secara lebih terbuka dan progresif, bukan sekadar reproduksi makna-makna
lama yang tidak lagi relevan. Pemikiran al-Khuli menginspirasi lahirnya
metode tafsir kontemporer seperti fafsir al-maudhiii (tematik) maupun
pendekatan interdisipliner yang memadukan ilmu sosial-humaniora dalam
kajian Al-Qur’an.*

Sebagai contoh konkret, al-Khuli mengkritik tradisi tafsir yang penuh
dengan riwayat isrd’iliyydt, cerita-cerita legendaris, serta penjelasan
dogmatis yang lebih mengedepankan kepentingan mazhab ketimbang
objektivitas makna. la menawarkan agar para mufasir mengutamakan kajian

243 Neal Robinson, Discovering the Qur’an: A Contemporary Approach to a Veiled Text,
London: SCM Press, 2003, hal. 178.

24 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-Adab,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1961, hal. 326.

245 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhiim al-Nashsh: Dirdsah fi ‘Uliim al-Qur’dn, Beirut: al-
Markaz al-Thaqafi al-‘Arabi, 1993, hal. 42—44.

246 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach,
London: Routledge, 2006, hal. 58—60.



148

kebahasaan, konteks historis, dan analisis sastra sebelum menerima otoritas
pendapat mufasir terdahulu. Kritik ini kemudian dilanjutkan dan diperluas
oleh murid-muridnya, termasuk Bint al-Syathi‘, yang mengembangkan
metode fafsir adabi ijtima ‘T dengan menekankan aspek sastra dan relevansi
sosial dalam penafsiran.?*’

5. Kiritik Sastra Sebagai Barometer Keabsahan Tafsir Al-Qur’an
Perspektif Amin Al-Khuli

Eksistensi Al-Qur’an dan bahasanya masih terawat hingga kini. Bahasa
Arab yang menjadi bahasa Arab juga terangkat keberadaannya karena
digunakan Al-Qur’an sebagai bahasa firman. Faktor ini yang menyebabkan
Al-Qur’an senantiasa diamati, dipelajari, dipahami, diperlakukan sebagai
objek dan subjek studi, dan ditafsirkan.?*® Kesadaran akan keluhuran bahasa
Al-Qur’an inilah yang kemudian melahirkan berbagai pendekatan dalam
memahami pesan-pesannya, salah satunya melalui pendekatan sastra yang
digagas oleh Amin al-Khuli.

Amin al-Khuli merupakan salah satu pembaharu tafsir kontemporer yang
menekankan pentingnya pendekatan sastra dalam memahami Al-Qur’an.
Baginya, Al-Qur’an adalah teks berbahasa Arab dengan keindahan retoris
yang luar biasa, sehingga analisis linguistik semata tidak cukup untuk
mengungkap kedalaman makna yang dikandungnya. Oleh karena itu, ia
menempatkan kritik sastra (al-naqd al-adabi) sebagai barometer keabsahan
tafsir.>*” Dengan kritik sastra, seorang mufassir dituntut untuk membaca al-
Qur’an secara utuh, memperhatikan aspek kebahasaan, struktur wacana, gaya
bahasa (usliib), serta konteks sosio-historis yang melatarbelakanginya.

Dalam pandangan al-Khuli, keabsahan tafsir Al-Qur’an hanya dapat
diukur sejauh ia mampu berakar pada kemurnian bahasa Arab dan sekaligus
menampilkan keindahan sastra yang menjadi ciri utama teks suci tersebut.?>
Kritik sastra, dengan demikian, bukan hanya alat analisis tekstual, tetapi juga
menjadi standar metodologis yang menghindarkan tafsir dari penyimpangan
subjektif dan intervensi berlebihan tradisi non-Qur’ani, seperti riwayat
Isrd iliyydt.>>' Maka, paradigma al-Khuli menghadirkan satu terobosan baru

247 Aisyah Abdurrahman binti al-Syathi’, al-Tafsir al-Baydni li al-Qur’dn al-Karim,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1996, hal. 11-15.

248 Abd. Aziz, “Al-Qur’an Dan Sastra: Antara Etika, Estetika, Dan Profetika, ” dalam a/-
Burhan, Vol. 20 No. 1 Tahun 2020, hal. 147-163.

24 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-Adab,
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1961, hal. 245-247.

250 Amin al-Khuli, al-Tafsir: Mahdawiruhu wa Mandhijuhu, Kairo: Dar al-Ma“arif, 1962,
hal. 33-36.

23! Hasan Hanafi, al-Turdts wa al-Tajdid: Mawqifund min al-Turdth al-Qadim, Kairo:
al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1980, hal. 112—115.



149

dalam studi tafsir: menjadikan sastra sebagai tolok ukur akademis bagi
validitas penafsiran Al-Qur’an.

Perspektif al-Khuli kritik sastra bukan sekadar penilaian subjektif
terhadap karya, tetapi sebuah upaya ilmiah untuk memahami teks secara
komprehensif, baik dari segi lahir maupun batin. Oleh karena itu, ia membagi
metode kritik sastra ke dalam dua bagian pokok, yaitu al-naqdu al-khariji
(kritik eksternal) dan al-naqdu al-dakhili (kritik internal).

a. al-Naqdu al-Khariji (kritik eksternal)

Kritik ini sering disebut juga sebagai kritik ekstrinsik atau kritik sumber.
Fokusnya adalah menelaah faktor-faktor eksternal yang memengaruhi karya
sastra, seperti aspek sosial-geografis, budaya-religius, ekonomi, maupun
politik. Dalam kajian keislaman, pendekatan ini mirip dengan konsep
asbdabun nuziil dalam Al-Qur’an dan asbabul wuriid dalam hadis. Melalui
cara ini, seorang penafsir dapat memahami dan menemukan keterkaitan
antara karya sastra dengan latar belakang serta kondisi yang membentuk isi
karya tersebut.?>

Dalam kerangka kritik al-khuli, tidak hanya dipahami sebagai hasil
imajinasi pengarang, melainkan juga sebagai produk yang lahir dari interaksi
dengan lingkungan sosial, budaya, maupun kondisi zaman tertentu. Beberapa
aspek yang biasanya menjadi perhatian dalam kritik ekstrinsik antara lain
adalah faktor sosial dan geografis, seperti keadaan masyarakat tempat
pengarang hidup serta lingkungan wilayah yang membentuk pengalaman
estetikanya; faktor kultural dan religius, yakni nilai-nilai budaya, adat
istiadat, serta keyakinan keagamaan yang memengaruhi pandangan hidup
pengarang; faktor ekonomi, misalnya kondisi kesejahteraan atau kesulitan
hidup yang mungkin memengaruhi tema dan gaya penulisan; serta faktor
politik, yang kerap berperan besar dalam menentukan arah pemikiran dan
keberanian seorang pengarang untuk menyampaikan gagasannya.>>?

Dalam studi keislaman, pendekatan semacam ini sering dihubungkan
dengan konsep asbdbun nuzil dalam kajian Al-Qur’an dan asbabul wurid
dalam kajian hadis. Kedua istilah tersebut menunjuk pada latar belakang atau
sebab-sebab yang melatarbelakangi turunnya ayat maupun hadis. Dengan
mengetahui sebab-sebab tersebut, para mufassir dapat menyingkap makna
yang lebih dalam dan memahami konteks yang melingkupi teks. Demikian
pula dalam kajian sastra, dengan memanfaatkan pendekatan ekstrinsik atau

252 Moh. Mofid, dan Mohammad Zainal Hamdy, “Dekontruksi Pendekatan Kritik Sastra
Terhadap Al-Quran Perspektif Amin Al-Khuli, ” dalam Al-Irfan: Journal of Arabic Literature
and Islamic Studies Vol. 4 No.2 Tahun 2021.

253 Muhammad Arkoun, Lectures du Coran, Paris: Maisonneuve & Larose, 1982, hal.
97-98.



150

kritik sumber ini, seorang kritikus dapat menghubungkan isi karya sastra
dengan latar belakang kehidupan pengarang serta kondisi eksternal yang
memengaruhi lahirnya teks tersebut.>>

Melalui analisis yang berfokus pada faktor-faktor luar ini, kritik sastra
menjadi lebih lengkap karena tidak hanya memperhatikan keindahan bahasa
atau struktur teks, tetapi juga mengungkap hubungan erat antara karya sastra
dengan realitas sosial, budaya, dan sejarah yang mengitarinya. Dengan
demikian, kritik ekstrinsik membantu memperluas cakrawala pemahaman
terhadap karya sastra, sehingga pembaca dapat menangkap makna yang lebih
utuh dan mendalam.

Kritik ekstrinsik atau al-naqdu al-khariji tidak berhenti pada identifikasi
faktor luar yang memengaruhi karya sastra, tetapi juga menekankan
pentingnya memahami dinamika interaksi antara teks dengan realitas
sekitarnya. Menurut Amin al-Khuli, karya sastra lahir sebagai respon kreatif
terhadap lingkungan sosial dan kultural pengarang.?> Dengan demikian,
kritik ini berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan antara teks,
penulis, dan masyarakat.

1) Aspek Sosial dan Geografis

Kondisi sosial dan geografis sering kali menjadi faktor yang
memberi warna pada karya sastra. Misalnya, sastra yang lahir di kawasan
perkotaan biasanya lebih kompleks dalam tema sosial dibandingkan
karya dari daerah pedesaan. Hal ini bisa kita lihat pada perbedaan karya
sastra Mesir modern dengan sastra Badui klasik.?>® Perbedaan geografis
antara gurun, kota metropolitan, dan daerah agraris memberikan nuansa
yang berbeda dalam gaya ekspresi maupun tema.

2) Aspek Kultural dan Religius

Karya sastra juga tidak bisa dilepaskan dari nilai budaya dan
keyakinan agama yang hidup di tengah masyarakat. Dalam konteks Arab
klasik, syair-syair pra-Islam (jahiliyyah) banyak mencerminkan nilai
kesukuan, keberanian, dan semangat perang. Namun setelah Islam
datang, syair berubah arah dengan nuansa religius, moral, serta

2% Ali Ahmad Madkur, Naqd al-Adab ‘inda al-‘Arab, Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi,
1995, hal. 56.

255 Amin al-Khuli, Mandhij al-Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-
Adab, Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1961, hal. 85.

236 Ibn Qutaybah, Kitdb al-Syi r wa al-Syu ‘ard’, Kairo: Dar al-Ma“arif, 1993, hal. 44.



151

spiritualitas.”®’ Hal ini menunjukkan bagaimana nilai-nilai religius
berperan membentuk orientasi sastra.

3) Aspek Ekonomi

Faktor ekonomi tidak kalah penting. Pengarang yang hidup dalam
kondisi ekonomi sulit sering kali menghasilkan karya yang sarat kritik
sosial, menggambarkan penderitaan rakyat, atau menuntut keadilan.
Sebaliknya, penulis yang hidup di lingkungan elit kadang menghasilkan
karya dengan nuansa kemewahan atau idealisme yang jauh dari realitas
kaum bawah. Amin al-Khuli menegaskan bahwa pemahaman terhadap
latar ekonomi dapat membantu menafsirkan maksud di balik teks.?*

4) Aspek Politik

Sastra juga kerap menjadi refleksi kondisi politik. Misalnya, banyak
karya sastra Arab modern lahir sebagai respon terhadap kolonialisme
Barat. Karya-karya Ahmad Syauqi, Hafizh Ibrahim, maupun Taha
Husayn sarat dengan kritik politik dan dorongan nasionalisme.?>
Dengan demikian, memahami latar politik memungkinkan pembaca
menangkap makna yang lebih luas dari sekadar teks.

5) Analogi dengan Kajian Keislaman

Pendekatan ekstrinsik ini sejalan dengan konsep asbdbun nuziil
dalam studi Al-Qur’an dan asbdbul wurid dalam hadis. Kedua konsep
tersebut menekankan bahwa teks suci lahir dalam konteks tertentu yang
memengaruhi makna ayat atau hadis. Mengetahui latar belakang
turunnya ayat atau hadis membuat pemahaman terhadap teks lebih kaya
dan mendalam.?®® Misalnya, ayat tentang larangan khamr turun secara
bertahap, dipengaruhi oleh konteks sosial masyarakat Arab kala itu.
Demikian juga dalam sastra, karya tidak bisa dilepaskan dari latar sosial,
politik, ekonomi, dan budaya yang melingkupinya. Dengan memahami
latar tersebut, seorang kritikus dapat memberikan penilaian yang lebih
objektif dan menyeluruh.

257 Jalaluddin al-Suyuti, Lubdb al-Nugill fi Asbdb al-Nuzil, Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1983, hal. 7.

2% M. Badawi, 4 Critical Introduction to Modern Arabic Poetry, Cambridge:
Cambridge University Press, 1975, hal. 101-103.

2% M. Badawi, A Critical Introduction to Modern Arabic Poetry, Cambridge:
Cambridge University Press, 1975, hal. 101-103.

260 M. Badawi, Modern Arabic Literature and the West, London: Ithaca Press, 1985,
hal. 89.



152

Sebagai contoh, puisi Ahmad Syauqi tentang Mesir tidak hanya bisa
dibaca sebagai karya sastra indah, tetapi juga sebagai respon terhadap kondisi
kolonialisme Inggris.?¢! Tanpa memahami konteks politik dan sosial Mesir
saat itu, pembaca akan kehilangan makna penting di balik puisinya.

Contoh lain adalah karya tafsir al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’dn al-Karim
oleh Bint al-Syathi‘, murid Amin al-Khuli.® Dalam karyanya, ia menafsirkan
Al-Qur’an dengan memperhatikan latar sosial-historis turunnya ayat, sambil
tetap menganalisis aspek kebahasaan. Ini menunjukkan integrasi antara
pendekatan ekstrinsik (konteks luar) dan intrinsik (teks itu sendiri).

b. al-Naqdu al-Dakhili (Kritik Internal)

Kritik ini berbeda dengan kritik sebelumnya karena titik perhatiannya
diarahkan langsung pada teks sastra itu sendiri. Analisis dilakukan dengan
memanfaatkan teori linguistik agar makna yang terkandung dalam teks dapat
dipahami secara lebih mendalam. Amin al-Khuli menolak model tafsir ‘ilmi
yang berupaya menyesuaikan ayat-ayat Al-Qur’an dengan penemuan ilmiah
modern yang sifatnya sementara, prediktif, dan relatif. Menurutnya,
pendekatan seperti itu mengabaikan dua aspek penting, yakni perhatian pada
teks dan konteks, serta keterkaitan antar-teks. Padahal kedua hal tersebut
merupakan kunci yang harus diperhatikan seorang penafsir agar dapat
menangkap maksud dan tujuan utama pengarang teks. Jika diabaikan, maka
penafsiran justru menempatkan Al-Qur’an bukan lagi sebagai teks yang suci
dan absolut, melainkan sebagai teks yang direduksi sesuai kepentingan
temporer.26?

Sastra (al-adab) pada mulanya dipahami sebagai budi pekerti dan sopan
santun, namun kemudian berkembang maknanya menjadi karya cipta
manusia dalam bentuk ungkapan, baik berupa puisi maupun prosa.?®> Dengan
kata lain, sastra merupakan ekspresi pikiran dan perasaan seseorang yang
disajikan dengan bahasa indah sehingga mampu memikat hati pembaca. Al-
Qur’an sendiri mengandung dimensi kesusastraan, karena ayat-ayatnya
disusun dengan tujuan menyentuh jiwa pembacanya secara psikologis kadang
menimbulkan rasa bahagia, namun kadang pula menghadirkan kesedihan dan
keharuan. Hal ini tampak dari pilihan kata (diksi), nada, dan irama ayat-
ayatnya yang ketika dibacakan menghadirkan keindahan bunyi sekaligus
kekuatan emosional.

261 M. Badawi, Modern Arabic Literature and the West, London: Ithaca Press, 1985, hal
89.

262 Moh. Mofid, dan Mohammad Zainal Hamdy, “Dekontruksi Pendekatan Kritik Sastra
Terhadap Al-Quran Perspektif Amin Al-Khuli, ” dalam A/-Irfan, Vol. 4 No.2 Tahun 2021.

263 Chatibul Umam, Pengantar Kajian Al-Qur’an, Jakarta: Pustaka al-Husna, 2004, hal.
108-109.



153

Pendekatan sastra dalam memahami Al-Qur’an sebenarnya sudah
digunakan sejak masa awal Islam. Para sahabat, dengan keluasan ilmu bahasa
Arab mereka, mampu menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan baik. Bahkan
Rasulullah sendiri, sebagaimana dicatat dalam berbagai riwayat, telah
menafsirkan Al-Qur’an dengan memanfaatkan ungkapan dan gaya bahasa
yang kelak menjadi bagian dari kajian teori sastra Arab. Salah satu contoh
sahabat yang dikenal dengan kemampuan tersebut adalah Ibnu ‘Abbas, yang
dijuluki tarjuman al-Qur’an karena kedalaman pemahamannya terhadap
makna bahasa dan konteks ayat.?¢4

Dalam kerangka pemikiran Amin al-Khuli, aspek kesusastraan inilah
yang menjadi titik tolak al-naqd al-dakhili (kritik internal). Kritik internal
berfokus pada teks itu sendiri struktur bahasa, keindahan retorika, pilihan
kata, serta keterpaduan makna di dalamnya.?®> Dengan memperhatikan unsur-
unsur kebahasaan dan estetika yang ada pada Al-Qur’an, seorang penafsir
dapat menangkap maksud ilahi secara lebih mendalam, tanpa harus
bergantung semata pada faktor luar. Dengan demikian, al-naqdu al-dakhili
membantu membuka pemahaman bahwa Al-Qur’an tidak hanya berisi ajaran
normatif, tetapi juga menyimpan kekuatan sastra yang mampu menyentuh
akal sekaligus perasaan manusia.’¢

Al-naqd al-dakhili atau kritik internal, sebagaimana dirumuskan Amin
al-Khuli, menempatkan teks sebagai pusat kajian. Fokus utamanya adalah
memperhatikan struktur bahasa, gaya retorika, diksi, irama, dan keterpaduan
makna yang terkandung dalam teks sastra, termasuk Al-Qur’an. Pendekatan
ini menegaskan bahwa keindahan dan kekuatan suatu karya dapat dipahami
secara lebih utuh jika ditelaah dari dalam dirinya sendiri, bukan dengan cara
dipaksakan untuk sejalan dengan penemuan atau teori modern yang sifatnya
sementara.’®’

Dalam konteks Al-Qur’an, al-Khuli melihat bahwa kitab suci ini memuat
keindahan sastra yang luar biasa, baik dari segi pilihan kata maupun susunan
kalimatnya. Irama ayat-ayat Al-Qur’an mampu menggugah emosi pendengar,
menenangkan hati, bahkan menggetarkan jiwa.?® Misalnya, surah Al-Dhuha
yang dibuka dengan sumpah, wa al-dhuhd wa al-layli idhd sajd, mengandung
nada lembut dan menenangkan yang seakan menjadi penghibur bagi Nabi

264 Ahmad Muzakki, Stilistika Al-Qur’an, Malang: UIN Maliki Press, 2009, hal. 41

265 Amin al-Khuli, Mandhij al-Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-
Adadb, Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1961, hal. 112.

266 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: LKiS, 2010, hal.
145.

267 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: LKiS, 2010, hal.
144-145.

268 Mohammad Nur Kholis Setiawan, “Literary Interpretation of the Qur’an: A Study of
Amin al-Khuli’s Thought,” Al-Jami’ah, Vol. 36 No. 1 Tahun 1998, hal. 92-94.



154

Muhammad SAW saat mengalami kesedihan.’®® Keindahan semacam ini
hanya dapat ditangkap apabila analisis dilakukan dari dalam teks, dengan
memperhatikan dimensi linguistik dan estetikanya.

Para sahabat Nabi juga telah menerapkan pendekatan ini. Ibnu Abbas,
misalnya, dikenal karena kepiawaiannya dalam menafsirkan ayat-ayat Al-
Qur’an melalui penguasaan bahasa Arab yang mendalam. Ia menafsirkan
ayat bukan hanya berdasarkan sebab turunnya (asbab al-nuziil), tetapi juga
melalui kepekaan terhadap gaya bahasa dan keindahan retorika yang
digunakan dalam teks. Tradisi inilah yang kemudian diwarisi oleh generasi
mufassir berikutnya, hingga menjadi salah satu fondasi bagi al-Khuli dalam
merumuskan pendekatan sastra terhadap Al-Qur’an.?””

Sebagai contoh lain, al-Khuli mengkritik praktik tafsir ‘ilmi yang
berusaha menyesuaikan ayat-ayat Al-Qur’an dengan teori ilmiah, misalnya
menjelaskan ayat tentang penciptaan langit dan bumi dengan kosmologi
modern.?’”!  Menurutnya, pendekatan semacam itu berisiko mereduksi
kesucian Al-Qur’an karena teks dipaksa tunduk pada pengetahuan yang
sifatnya relatif dan temporer. Alih-alih demikian, al-Khuli menekankan
perlunya menggali makna Al-Qur’an melalui analisis sastra, yakni dengan
memahami teks sebagai teks, yang menyimpan keabadian makna melalui
keindahan bahasa dan retorikanya.

Dengan demikian, al-naqdu al-dakhili memberikan peluang bagi
penafsir untuk mendekati Al-Qur’an secara segar dan mendalam. Kritik ini
tidak hanya menegaskan dimensi normatif wahyu, tetapi juga menampilkan
sisi estetika yang menyentuh akal, rasa, dan emosi pembaca. Hal ini
menjadikan Al-Qur’an tidak hanya sebagai kitab petunjuk, tetapi juga sebagai
karya agung yang mengandung nilai sastra tertinggi dalam tradisi bahasa
Arab.

Dalam pandangan Amin al-Khuli, kedua pendekatan kritik sastra—baik
al-naqdu al-khariji (ekstrinsik) maupun al-naqdu al-dakhili (intrinsik)—
memiliki hubungan yang saling melengkapi.’’? Kritik ekstrinsik menekankan
pentingnya memahami faktor-faktor luar yang memengaruhi lahirnya karya
sastra, seperti kondisi sosial, budaya, politik, ekonomi, serta latar sejarah
yang melingkupinya. Dengan memahami aspek ini, pembaca dapat
mengetahui konteks yang melatarbelakangi lahirnya teks. Dalam tradisi tafsir,

269 Jalaluddin al-Suyuthi, al-ltgdn fi ‘Ulim al-Qur’dn, Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2008, hal. 134.

270 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassiriin, Kairo: Maktabah
Wahbah, 1976, hal. 212.

271 Mohammad Nur Kholis Setiawan, “Literary Interpretation of the Qur’an: A Study of
Amin al-Khuli’s Thought,” Al-Jami’ah, Vol. 36 No. 1 Tahun 1998, hal. 96-97.

272 Amin al-Khuli, Mandhij Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-Adab,
Kairo: Dar al-Ma“arif, 1961, hal. 109-112.



155

pendekatan ini sering disamakan dengan perhatian terhadap asbdb al-nuziil
atau asbab al-wuriid, yaitu sebab-sebab turunnya ayat atau hadis.?”

Sementara itu, kritik intrinsik berfokus pada teks itu sendiri struktur
bahasa, gaya retorika, pilihan kata, nada, dan irama yang membentuk
keindahan karya.?”* Pendekatan ini mendorong penafsir untuk menggali
makna mendalam dari teks tanpa harus selalu mengaitkannya dengan faktor
luar. Dalam tafsir Al-Qur’an, hal ini tampak dalam analisis yang menekankan
keindahan balaghah, susunan kalimat, serta kohesi makna antar-ayat.

Relevansi keduanya terletak pada kebutuhan untuk menghadirkan
pemahaman yang utuh: kritik ekstrinsik memberi kerangka konteks sosial-
historis, sementara kritik intrinsik menyingkap keindahan dan makna internal
teks.?”> Tanpa memahami konteks luar, penafsir bisa terjebak pada
pemaknaan yang ahistoris; sementara tanpa kajian internal, teks berpotensi
direduksi hanya sebagai produk sejarah tanpa memperhatikan pesan estetik
dan teologisnya.

Sebagai contoh, dalam menafsirkan surah Al-‘Alaq ayat 1-5, kritik
ekstrinsik akan melihat konteks sosial Nabi Muhammad yang hidup di
masyarakat buta huruf dan penuh ketidakadilan, sehingga wahyu pertama
menjadi momen revolusioner dalam sejarah pendidikan dan peradaban Islam.
Kritik intrinsik, di sisi lain, akan menganalisis struktur bahasa ayat—
penggunaan kata igra’ (bacalah) dengan pengulangan, serta susunan kalimat
yang singkat namun penuh makna—sebagai penegasan atas pentingnya ilmu
pengetahuan.?’® Dengan menggabungkan keduanya, pembaca dapat
memahami wahyu tidak hanya sebagai teks indah secara linguistik, tetapi
juga sebagai respons terhadap kondisi sosial tertentu yang mengandung nilai
transendental.

Dengan demikian, al-naqd al-khdriji dan al-naqd al-dakhili bukanlah
dua pendekatan yang bertentangan, melainkan dua sisi dari mata uang yang
sama. Keduanya diperlukan untuk mengungkap keutuhan makna, keindahan,
dan relevansi karya sastra, khususnya dalam kajian Al-Qur’an.

Tabel 2. Kritik Satra Menurut Amin al-Khuli

al-Naqdu al-Khariji al-Naqdu al-Dékhili

Aspek (Ekstrinsik) (Intrinsik)

273 Ali Ahmad Madkur, Naqd al-Adab ‘inda al-‘Arab, Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi,
1995, hal. 56-57.

274 Ali Ahmad Madkur, Naqd al-Adab ‘inda al-‘Arab, Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi,
1995, hal. 58.

275 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: LKiS, 2010, hal.
147-148.

276 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qu’an,
Jilid 15, Jakarta: Lentera Hati, 2002, hal. 392-393.




156

Fokus kajian

Faktor eksternal yang
memengaruhi lahirnya karya
(sosial,  budaya,  politik,
ekonomi, sejarah).

Analisis internal teks:
bahasa, gaya, retorika, dan
koherensi makna.

Pendekatan
tafsir

Mirip dengan asbdbun nuzil
dan asbdbul wurid (melihat
latar turunnya ayat/hadis).

Menekankan pada analisis
linguistik, balaghah, dan
keindahan  sastra  Al-
Qur’an.

Tujuan

Menjelaskan hubungan teks
dengan konteks sosial-historis
yang melingkupinya.

Menggali makna terdalam
teks  melalui  struktur
bahasa dan estetika
internal.

Contoh
penerapan

Surah al-‘Alaq  dipahami
sebagai respon atas kondisi
sosial masyarakat Quraisy
yang buta huruf dan penuh
ketidakadilan.

Kata igra’ dianalisis dari
segi pengulangan, diksi,
dan irama yang
menunjukkan urgensi ilmu
pengetahuan.

Kelemahan
jika berdiri
sendiri

Bisa terjebak pada reduksi
teks sebagai produk sejarah
semata.

Bisa terjebak pada
pemaknaan yang ahistoris
jika mengabaikan konteks
sosial.

Relevansi

Memberi konteks lahirnya
teks.

Menyingkap  keindahan
dan makna internal teks.

Kesimpulan

Keduanya saling melengkapi: al-khariji menjelaskan
konteks, al-ddkhili menyingkap makna dan estetika;
bersama-sama memberi pemahaman utuh.

6. Reduksi Tafsir Lughawi Masa Kontemporer

Tafsir yang bercorak linguistik, atau yang dikenal dengan istilah tafsir
lughawi, merupakan model penafsiran yang menjadikan aspek kebahasaan
sebagai instrumen utama dalam memahami Al-Qur’an. Secara terminologis,
tafsir lughawi didefinisikan sebagai baydnu ma ‘ani al-Qur’an bima warada
fi lughah al-‘Arab, yakni upaya menjelaskan makna-makna Al-Qur’an
berdasarkan rujukan bahasa Arab.?’” Tradisi penafsiran ini memiliki akar
kesejarahan yang panjang; embrionya sudah muncul sejak masa Nabi
Muhammad SAW., mengingat bahasa Arab adalah medium inheren yang
menyertai pewahyuan Al-Qur’an.

277 Musa‘id bin Sulaiman al-Thayyar, al-Tafsir al-Lughawi li al-Qur’dn al-Karim,
Riyadh: Dar Ibn Jawzi, 2002, hal. 38.




157

Dalam perkembangannya, penggunaan perangkat ilmu-ilmu bahasa Arab
dalam diskursus tafsir menghadapi dinamika yang cukup kompleks.
Perbedaan pendekatan linguistik dalam menafsirkan Al-Qur’an bahkan sering
kali menimbulkan perdebatan substansial di kalangan ulama.?’® Keberagaman
qird’dt serta adanya ambiguitas dalam struktur bahasa Al-Qur’an, misalnya
melalui kata yang bermakna ganda (musytarak) semakin menegaskan bahwa
pendekatan linguistik merupakan suatu keniscayaan dalam memahami teks
suci ini.?”

Tafsir bercorak liguistik dan kesusastraan dapat dikatakan bisa netral dari
pengaruh ideologi tertentu karena metode tafsir ini berusaha untuk melihat
Al-Qur’an sebagai kitab sastra, tentunya penganggapan bahwa Al-Qur’an
sebagai kitab sastra berbeda dengan definisi-definisi sastra yang selama ini
dipakai untuk mengkaji karya sastra yang menyatakan bahwa karya sastra
merupakan karya imajinatif tertulis yang menimbulkan estetika tertentu bagi
penikmatnya dan dapat dipentaskan yang terdiri dari puisi, prosa maupun
drama, Al-Qur’an tetaplah beda dengan hal-hal tersebut.?*°

Demikian juga tafsir dengan metode linguistik yang memandang bahwa
teks Al-Qur’an yang menggunakan Bahasa Arab harus dipahami dengan
metode yang menyangkut bahasa itu sendiri. Saat firman Allah sudah
bermetamorfosis menjadi teks berbahasa Arab maka penafsirannya juga bisa
menggunakan metode yang lebih membumi, lebih manusiawi karena bahasa
merupakan produk budaya, konsepsi ini sesuai dengan firman Allah SWT:
“Sesungguhnya Kami menurunkannya berupa Al-Qur’an dengan berbahasa
Arab, agar kamu memahaminya” ?%!

Dalam kajian ilmu Al-Qur’an, Al-Qur’an dinilai sebagai kitab klasik
yang berisi kumpulan wahyu yang memiliki keagungan sastra, bahkan karya
sastra ideal itu sendiri. Ia merupakan mukjizat sesuai QS. Al-Isra’/17: 18,
yang letak kemukjizatannya tidak hanya terletak pada isinya, tetapi juga
keindahan bahasanya.?®? Al-Qur’an yang merupakan kalam Tuhan yang

278 Contoh perdebatan “membasuh” atau “mengusap” kedua kaki dalam wudu yang
menjadi syarat sahnya salat. Ulama yang berpendapat “mengusap” berargumen bahwa kata
wa arjulakum pada QS. Al-Ma’idah/5: 8 harusnya dibaca dengan wa arjulikum, sebab ia di-
‘athaf-kan pada kata biruusikum atas dasar bahwa ini merupakan bagian dari gird’ah al-
Qur’dn yang shahih-mutawatir. Namun pendapat yang mengatakan “mengusap”
bertentangan dengan hadis nabi, sehingga dianggap ta 'wil ba ‘id. Lihat Khalid ‘Abdurrahman
al-‘Ak, ‘Ushiil al-Tafsir wa Qawa ‘iduhu, Beirut: Dar al-Nafais, 1986, hal. 61-62.

279 Abdul Kholid, Corak Interpretatif Teologis Wahbah al-Zuhaili, Jombang: Fakultas
Pertanian Universitas KH. A. Wahab Hasbullah, 2022, hal. 6-8.

280 R. Yanni, Literature; Reading Fiction, Poetry and Drama, New York: Mc Graw Hill
Companies, 2002, hal. 41.

281 Faiz Musthofa Abbas, Studi Tafsir Kontemporer: Telaah Buku “Al-Qur’an Kitab
Sastra Terbesar, ” dalam Tsaqafatuna, Vol. 1 No. 2 Tahun 2019, hal. 82.

282 Qukron Kamil, Teori Kritik Sastra Arab; Klasik & Modern, Jakarta: PT.
RajaGrafindo Persaja, 2012, hal. 144.



158

masih berbentuk simbolik, jika ingin memahami bahasa Al-Qur’an tentu saja
harus memahami bahasa yang ada pada Al-Qur’an. Susunan Al-Qur’an
secara linguistik dari yang terkecil bermula dari suara atau fonem, kemudian
unsur fonem berkumpul menjadi sebuah kata/frasa, unsur frasa berkumpul
menjadi sebuah kalimat/klausa, dan menghimpun menjadi sebuah ayat. Tiap-
tiap ayat memiliki beberapa unsur kata, yang mana tiap kata memiliki makna
yang berbeda-beda.??

Sebenarnya, benih perkembangan tafsir lughawi sudah ada sejak zaman
Nabi Muhammad SAW. Ini tampak, seperti permisalan ketika beliau
mengklarifikasi kesilapan “Adi bin Hatim” saat menginterpretasikan dari
surah Al-Baqarah ayat 187:

2 e 522 i L B 10 G s g i
“Makan dan minumlah hingga jelas bagimu (perbedaan) antara benang
putih dan benang hitam, yaitu fajar.”
Adi bin Haitam menafsirkannya secara tekstualis al-khayth al-abyadh

sebagai benang putih, dan al-khayth al-aswad sebagai benang hitam.
Kemudian dijelaskan Rasulullah SAW., bahwasannya yang dimaksud adalah,

;L@-?J‘ L3 J‘U‘ Mgz S5 \-C\ yang artinya: “Sesungguhnya maksud ayat

tersebut adalah hitamnya malam dan putihnya siang” yang berarti al-khayth
al-aswad adalah sawdd al-layl, yakni petangnya malam dan al-khayth al-
abyadh adalah bayddl al-nahdr, yakni terang-benderangnya siang.?%*

Sejak abad ke-19 Masehi hingga masa kontemporer, paradigma dan
orientasi penafsiran Al-Qur’an mengalami pergeseran signifikan seiring
dengan munculnya gelombang fajdid (pembaruan). Penafsiran yang
sebelumnya sarat dengan subjektivitas mufassir, dalam tangan Muhammad
Abduh dan murid-muridnya mengalami transformasi menuju paradigma
antroposentris dengan orientasi sosial-kemasyarakatan.?®> Pada fase
berikutnya, muncul para pemikir tafsir kontemporer yang mengonstruksi

283 Dari argumen tersebut ada satu pendapat yang dinyatakan Arkoun mengenai konsep
Al-Qur’an pada tataran linguistik. Menurut Arkoun, Al-Qur’an secara linguistik adalah
sebuah korpus terbatas dan terbuuka pada berbagai ujaran dalam bahasa Arab. Al-Qur’an
adalah sebuah korpus homogen dan bukan korpus percontohan yang diangkat secara semena
dengan kaidah-kaidah dan pengusutan yang direncanakan sebelumnya. Semua ujaran yang
dikandungnya semuanya dihasilkan dalam suatu situasi wacana yang sama. Maksud dari
korpus terbatas adalah di masa kini dibatasi oleh ujaran-ujaran yang merangkainya, rampung
dari segi ungkapan dan dari segi isi (berbagai mode artikulasi dari penanda dan petanda).
Lihat, Mohammed Arkoun, Kajian Kontemporer Al-Qur’an, diterjemahkan oleh
Hidayatullah. Bandung: Penerbit Pustaka, 1998, hal. 93-94.

284 Muhammad bin Ismail al-Bukhari, Shahih al-Bukhdri, Beirut: Dar Ibn Katsir, 1987,
Jilid 4, hal. 113 no. hadis 1090. “Bab al-Shaum”.

285 Andi Rosa, Tafsir Kontemporer: Metode dan Orientasi Modern dari Para Ahli
dalam Menafsirkan Ayat al-Qur’an, Banten: Depdikbud Banten Press, 2015, hal. 41.



159

metodologi penafsiran dengan menempatkan konteks sosio-historis sebagai
komponen esensial dalam penggalian makna ayat-ayat Al-Qur’an. Salah satu
tokoh sentral dalam perkembangan ini adalah Fazlur Rahman dengan
teorinya double movement.*®® Teori tersebut kemudian dikembangkan lebih
lanjut oleh generasi setelah Rahman, misalnya Amina Wadud yang
mengaplikasikannya dalam karya monumentalnya, Qur’an and Woman,
tetapi juga dikembangkan melahirkan teori-teori penafsiran baru,
sebagaimana yang dilakukan Saeed dengan teori tafsir kontekstual dan di
Indonesia ada Sahiron dengan teori ma‘na cum-maghza.*®’ Kedua fase
tersebut termaksud pada wacana tafsir yang kemudian dikenal dengan masa
kontemporer.

Dalam konteks pergeseran corak penafsiran, dapat diamati bahwa sejak
era kontemporer corak linguistik (al-lawn al-lughawr) dalam kitab-kitab
tafsir mulai bergeser dan banyak tergantikan oleh corak sastra (al-lawn al-
adabi). Keduanya memang sama-sama menjadikan analisis kebahasaan
sebagai fondasi utama untuk memahami Al-Qur’an, namun porsi penggunaan
dan tujuan pemanfaatan ilmu bahasa Arab berbeda sesuai orientasi penafsiran
yang diusung. Fenomena pergeseran ini semakin jelas terlihat dalam literatur
tafsir yang memetakan corak penafsiran berdasarkan tiga domain, yaitu al-
manhaj (metode), al-ittijah (orientasi), dan al-lawn (corak).?®8

Dalam hal ini, al-Ridai melalui karyanya Mandhij al-Tafsir wa
Ittijahdtuhu menyusun tipologi tujuh corak (alwdn al-tafsir), yakni al-lawn
al-fighi, al-adabi, al-falsafi, al-ijtima ‘i, al-akhldqi, al-tarikhi, dan al-‘ilmi.
Menariknya, pada salah satu sub-pembahasan, ia menggabungkan antara al-
ittijah al-adabi dan al-lughawi dengan membagi aspek-aspek tafsir lughawi
ke dalam delapan poin penting, yaitu: (1) penjelasan terkait nahw dan sharf;
(2) analisis baldghah dan fashdhah; (3) kajian mengenai i jaz al-adabi; (4)
pembahasan tentang makna gharib dan musykil; (5) penelusuran akar kata
yang bersumber dari bahasa Arab maupun non-Arab; (6) perbedaan gird’at
al-Qur’an; (7) penggunaan syair-syair Arab, khususnya periode Jahili; dan

286 Muhammad Sakti Garwan, “Relasi Teori Double Movement dengan Kaidah al-Ibrah
bi Umumil-Lafdz la bi Khusus as-Sabab dalam Interpretasi QS. al-Ahzab [33]: 36-38,”
dalam Jurnal Ushuluddin Vol. 28 No. 1 Tahun 2020, hal. 62-63.

287 Sahiron Syamsuddin, et. al., Pendekatan Ma ‘na cum-Maghza atas al-Qur’dn dan
Hadis: Menjawab Problematika Sosial Keagamaan di Era Kontemporer, Lembaga Ladang
Kata & Asosiasi [lmu Al-Qur’an Tafsir se-Indonesia, 2020, hal. 17.

288 Muhammad Naufal Hakim dan Abd. Kholid, “Repoisis Dialektis Tafsir Lughawi:
Pergeseran Integratif Pendekatan Linguistik Dalam Wacana Tafsir Kontemporer,” dalam
QOF: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1 Tahun 2021.



160

(8) elaborasi makna, baik yang berbentuk wujith wa al-nazhd’ir, haqiqah,
maupun majdz.?*’

Dalam konteks ini, terlihat bahwa pemetaan al-Ridai mengenai corak dan
aspek tafsir lughawi tidak berdiri sendiri, melainkan berkelindan dengan
disiplin ilmu bahasa Arab yang lebih luas. Pengelompokan delapan aspek
yang ia sebutkan sejatinya menegaskan bahwa perangkat kebahasaan
memiliki posisi fundamental dalam konstruksi metodologi tafsir. Dengan kata
lain, pembahasan al-Ridai membuka ruang untuk mengaitkan antara
pendekatan tafsir dan sistematika ilmu bahasa Arab sebagai instrumen
penafsiran.

Sejalan dengan itu, al-Ghalayini menguraikan ilmu-ilmu bahasa Arab ke
dalam 13 cabang, yaitu i‘rdb, sharf, baydn, badi’‘, ma‘ani, rasm, ‘ariidh,
insha’, qawadfi, matn al-lughah, qardh al-syi‘ri, tarikh al-’adab, dan
khithabah.*° Jika 13 cabang ilmu-ilmu bahasa Arab tersebut didialogkan
dengan pembagian mandhij al-tafsir menurut al-lyazi, maka terdapat empat
mandhij al-tafsir yang ruang lingkupnya masih berada di bawah ilmu-ilmu
bahasa Arab, yakni manhaj al-lughawi, manhaj al-baldghi, manhaj al-
baydni, dan manhaj al-adabi.

Pertama, manhaj al-lughaw? merupakan metode tafsir yang fokus pada
aspek kebahasaan Al-Qur’an, seperti asal kata, akar kata dan bentuk lafal.**!
Selain itu, juga termasuk penjabaran tentang keterkaitan antara ilmu-ilmu
bahasa Arab yang digunakan untuk menjelaskan makna ayat, seperti nahw,
sharf, hujjah, hingga gqira’at al-Qur’dn, dan pada proses penjabarannya
diselingi dengan syahid dari bait-bait syair. Kedua, manhaj al-baldghi
merupakan metode tafsir yang fokus mengungkapkan keindahan bahasa Al-
Qur’an, baik dari sisi lafalnya maupun maknanya, sehingga dapat
mengungkap keistimewaan khusus dari wusliib al-Qur’dn.** Perangkatnya
meliputi tiga disiplin, yakni ‘ilm al-ma‘dni, ‘ilm al-baydn, dan ‘ilm al-badi".
Ketiga, manhaj al-bayani, tujuannya sama dengan manhaj al-baldghi, hanya
saja ruang lingkup yang dikaji sebatas ‘ilm al-baydn, seperti makna haqiqah,
majdz, tashbih, isti‘arah, tamtsil, kindyah, washadl, dan fashal beserta
cabangnya. Keempat, manhaj al-adabi, merupakan bentuk pengembangan
dari ketiga metode sebelumnya. Jika manhaj al-lughawi cenderung berkutat
pada persoalan gramatika dengan perangkat utamanya nahw dan sharf, serta

28 Muhammad ’Ali al-Ridhai, Mandhij al-Tafsir wa Ittijéhdtuhu Dirdsah Mugdranah fi
Manahij Tafsir al-Qur’dn al-Karim, Beirut: Markaz al-Hadhéarah 1i Tanmiyah al-Fikr al-
Islami, 2011, hal. 32.

2% Mushthafa al-Ghalayini, Jdmi‘ al-Duriis al-‘Arabiyyah, Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1993, hal. 7.

1 Muhammad Hadi Ma‘rifat al-lyazi, Mandhij al-Tafsir wa Ittijahdtuhu, Teheran:
Mu’assasah al-Thiba‘ah wa al-Nashr, 1994, hal. 45-49.

22 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 2007, hal. 101-103.



161

manhaj al-baldghi dan al-bayani cenderung berkutat pada persoalan
keindahan bahasa dengan perangkat utama ‘ilm al-baldghah.**?

Maka manhaj al-adabi hendak mengintegrasikan dua metode tersebut.
Manhaj al-adabi fokus pada kajian sastra, yang pada tahapan berikutnya
akan melahirkan produk tafsir bercorak sastra. Pada konteks ini, maka
manhaj al-adabi akan menjadi benang merah dalam melakukan pembacaan
eksistensial tafsir lughawi pada wacana tafsir kontemporer.

Dalam manhaj al-adabi terdapat dua ranah kajian utama. Pertama, ranah
yang berhubungan dengan pengetahuan mendasar mengenai Al-Qur’an,
seperti proses penyampaian wahyu kepada umat, tahapan kodifikasi, tradisi
pembacaan dan penghafalan, identifikasi siapa yang menjadi objek khitab,
serta prinsip-prinsip pokok yang terkandung di dalamnya. Kedua, ranah yang
menekankan pada dimensi kesusastraan Al-Qur’an, yang dapat diungkap
melalui analisis kosakata dan struktur kalimat. Oleh karena itu, penerapan
manhaj al-adabi meniscayakan keterlibatan sejumlah ilmu bantu kebahasaan,
antara lain nahw, sharf, lughah, dan baldghah.*** Untuk mempermudah
memahami pembahasan manahij al-tafsir menurut al-lIyazi berikut adalah
tabel klasifikasi dari pembahasan tersebut:

Tabel 3. Klasifikasi Mandhij al-Tafsir Menurut Al-lyazi

No. | Mandhij al-Tafsir Ruang Lingkup

Setidaknya ada tujuh, meliputi:

1) Istigdq (asal kata)

2) Judhir (akar kata)

1. | Manhaj al-Lughawi | 3) Shighdh (bentuk kata)

4) Sharf (morfologi)

5) Nahw (sintaksis)

6) Qird ‘ah (ragam bacaan)

7) Hujjah (bukti, atau tanda)

Meliputi tiga disiplin, yakni:

1) Ilm al-Ma ‘ani (mengkaji cara mengurai
makna kalam Arab dengan benar)

2. | Manhaj al-Balaghi | 2) llm al-Bayan (mengkaji cara
mengungkapkan makna kalam Arab
dengan redaksi yang berbeda-beda)

3) llm al-Badi’ (mengkaji keindahan lafal
dan makna kalam Arab)

293 Mushthafa al-Ghalayini, Jdmi‘ al-Duriis al-‘Arabiyyah, Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1993, hal. 7-9.

294 Muhammad Hadi Ma‘rifat al-lyazi, Mandhij al-Tafsir wa Ittijahdtuhu, Teheran:
Mu’assasah al-Thiba‘ah wa al-Nashr, 1994, hal. 52-53.




162

Setidaknya ada sepuluh, meliputi:

1) Tasybih (penyerupaan)

2) Tamtsil (perumpamaan)

3) Hagiqat (sesuai dengan makna teks)
4) Majaz (dialihkan pada makna lain)
3. | Manhaj al-Bayani 5) Isti‘arah (salah satu bentuk majaz)
6) Kindyah (sindiran)

7) Fashal (bacaan pisah)

8) Washal (bacaan sambung)

9) ‘Alagat (hubungan majaz dengan haqiqat)
10) Qarinah (indikator, atau bukti)

Di bagi ke dalam dua domain, meliputi:
1) Pengetahuan Seputar Al-Qur’an
2) Sejarah penulisan
3) Sejarah kodifikasi
4) Cara Al-Qur’an disampaikan kepada umat
5) Keragaman giraah
6) Proses Al-Qur’an dijaga melalui hafalan
4. | Manhaj al-Adabi 7) Khitab yang dituju oleh Al-Qur’an
8) Prinsip-prinsip yang termuat di dalam Al-

Qur’an
9) Penjabaran Seputar Kesusastraan Bahasa

Al-Qur’an
10) Mufradat (kosa kata)

11) Tarkib (susunan kata)
12) llmu-ilmu  pendukung, seperti nahw,
sharf, baldghah, dan seterusnya.

Perkembangan redaksi tafsir dari masa klasik hingga kontemporer
memperlihatkan adanya pergeseran orientasi dan gaya penulisan. Pada
periode awal, tafsir bercorak lughawi disusun dengan redaksi yang ringkas,
padat, dan berfokus pada aspek kebahasaan Al-Qur’an, seperti i‘rab, sharaf,
dan baldghah. Tujuannya ialah menjernihkan makna literal ayat dengan
bantuan perangkat bahasa Arab yang dianggap sebagai kunci utama
penafsiran. Karya-karya semacam ini, meski sangat teknis, menjadi fondasi
penting bagi keberlangsungan tradisi tafsir berikutnya.

Memasuki era kontemporer, redaksi tafsir mengalami transformasi
signifikan. Para mufassir tidak lagi hanya menekankan aspek kebahasaan,
melainkan juga memperluas cakupan tafsir ke wilayah sastra, sosial, dan
ideologi. Redaksi tafsir kontemporer ditulis dengan gaya bahasa yang lebih
komunikatif dan reflektif, sehingga mampu menyentuh pengalaman spiritual




163

dan realitas sosial pembacanya. Hal ini tampak pada karya Sayyid Quthb (F7
Zhilal al-Qur’an) yang sarat dengan nuansa retoris dan emosional, serta tafsir
Aisyah Abdurrahman Bintu al-Syathi’ (al-Tafsir al-Bayan li al-Qur’dn al-
Karim) yang menampilkan pendekatan sastra dengan redaksi yang estetis dan
mudah dipahami.

Dengan latar perkembangan tersebut, tabel berikut memetakan kitab-
kitab tafsir bercorak /ughawi, baik klasik maupun yang berkembang hingga
masa kontemporer, untuk menunjukkan kesinambungan sekaligus pergeseran
redaksi penafsiran dari fokus linguistik menuju pendekatan adabi dan sosio-
kultural. Berikut ini adalah beberapa kitab tafsir lughawi yang terpetakan:

Tabel 4. Kitab-kitab Tafsir Lughawi yang Terpetakan

No. Judul Kitab Mufassir Manhaj Pem%ekatan
Penjelasan
al-Wujith wa al- Mugattil bin al- e
1 Nazhair fi al-Qur’an | Sulaiman (w. 150 | Lughawi y;z;l;hu £ dan
al-“Azhim H) /
al- Wu{ uh wa al- Harun bin Musa . Maudhii 't dan
2 Nazhd'’ir fi al- (w. 170 H) Lughawi Timali
Qur’dn al-Karim ' /
Yahya bin Ziyad
3 Ma ‘ani al-Qur’dn al-Farra’ (w. 207 | Lughawi Tahlili
H)
Abdullah bin
Tafsir Gharib al- Muslim bin . o
4| owrn Qutaybah (w, 276 | LHghawt | fimali
H)
al-Hasan bin Ali Lughawi
5 Tafsir al-Tibyan al-Thusi (w. 460 dan Adabi Tahlili
H)
. . al-Raghib al- o
o |Mwradatal-Alfazh |\ erani (w. 503 | Lughawi | Mavdhi’t dan
al-Qur’an Iljimali
H)
7 Tafsir al-Kashshdaf | Mahmud bin Lughawi, Tahlili
‘an Haqad'iq al- ‘Umar al- Balaghi,




164

Salim ila Mazdya al-

Muhammad bin

Tanzil Zamakhshari (w. | Baydni dan
538 H) Adabi
al-Mubarrar al- éﬁ:ﬁgﬁf o Baldghi
8 Wa]‘lz{z’ Tafsir Kitab Athiyyah (w. 542 | dan Adabi Tahlili
al-‘Aziz
H)
o . al-Fadhl bin al- ;
9 %%gi l_aé-za’):;nﬁ Hasan al-Thabarsi ﬁgfzaclebf Tahlilt
(w. 548 H)
Tafsir Jawami * al- al-Thabarsi (w. Lughawi -
10 sami- 548 H) dan Adabi | ORI
‘Umar bin
Anwar al-Tanzil wa Muhamrpad al- Bala:g }il’ n
11 Asrir al-Ta 'wil Shayrazi al- Bayani dan | Tahlili
Srara-ia Baidhawi (w. 685 | Adabi
H)
Muhammad bin
. Yusuf Abu Lughawi,
12 “Tfl’g;b” A-MUBILfE | o an al- Balaghi | Tahlili
Andalusi (w. 745 | dan Adabi
H)
Ibnu al-Qayyim
13 | Badad'’i* al-Tafsir al-Jawzi (w. 751 | Lughawi Tahlili
H)
Nazham al-Durar fi | Ibrahim bin Umar BalGeh
14 | Tandsubi al-Aydti | al-Biqa‘i (w. 885 M\ uniiti
dan Baydani
wa al-Suwar H)
Jalaluddin al-
. ;o\ Mahalli (w. 864
15 ‘Taﬁ lf al-Qur’dn al- H) dan Jalaluddin | Lughawi Iljmali
‘Azhim .
al-Suyuthi (w.
911 H)
16 | Irsydd al-‘Aql al- Abu al-Su‘ud Balaght Tahlili




165

Qur’an al-Karim Muhammad al- dan Bayani
‘Amidi (w. 982
H)
Ahmad bin
A s Muhammad bin Lughawi,
17 aIl’f]"gj‘fdh Z]ian"ZZ’dZ“ Umar al-Khafaji | Balighi | Tahlili
vy " | al-Mishri (w. dan Baydni
1069 H)
18 Riih al-Ma ‘ani fi Abu al-Thana’ al- ﬁz)lziii};l(’ian Tuhlili
Tafsir al-Qur’dn Alusi (w. 1270 H) Adabi -
. Baldghi,
19 | Fi Zhildl al-Qur dn | >4 QUINO (Y- 1 g it dan | Tudils
1386 H) .
Adabi
Aisyah A g
al-Tafsir al-Baydn li | Abdurrahman Bala:g }fl’ o
20 A . . . Baydani dan | Tahlili
al-Qur’an al-Karim | Bintu al-Syathi Adabi
(w. 1419 H)

Jika ditelusuri dari tabel kitab-kitab tafsir lughawi, dapat terlihat bahwa
corak kebahasaan mendominasi karya-karya tafsir klasik hingga pertengahan
abad pertengahan Islam. Fokus utamanya berkisar pada aspek gramatika,
sharaf, hingga baldghah, sebagaimana tampak pada karya al-Farra’ (Ma ‘dni
al-Qur’dn), Ibn Qutaybah (Tafsir Gharib al-Qur’dn), maupun al-Raghib al-
Ashfahani (Mufradat Alfazh al-Qur’an). Karya-karya ini menggunakan
redaksi yang lugas, dengan penjelasan terminologi bahasa sebagai fondasi
untuk memahami makna ayat.

Namun, memasuki fase kontemporer, redaksi tafsir mengalami
transformasi. Tokoh seperti Sayyid Quthb melalui Fi Zhilal al-Qur’an
menampilkan gaya bahasa yang tidak sekadar menjelaskan aspek
kebahasaan, melainkan menghadirkan nuansa sastra dan refleksi ideologis
yang menyentuh pengalaman spiritual pembaca. Demikian pula, Aisyah
Abdurrahman Bintu al-Syathi’ dengan karyanya al-Tafsir al-Bayan li al-
Qur’an al-Karim memperlihatkan gaya penulisan yang lebih komunikatif,
kontekstual, dan estetik. Redaksi tafsir pada era ini tidak lagi sebatas
penjelasan teknis atas bahasa Al-Qur’an, melainkan berkembang menjadi
media untuk mengekspresikan gagasan sosial, politik, bahkan emansipatoris.




166

Dengan demikian, pergeseran redaksi tafsir dari periode klasik menuju
kontemporer menunjukkan adanya integrasi antara analisis linguistik dengan
pendekatan sastra dan sosial. Jika tafsir lughawi klasik berorientasi pada
pelurusan makna literal, maka redaksi tafsir kontemporer menekankan
aktualisasi makna dalam kehidupan modern. Hal ini menjadikan tafsir bukan
hanya instrumen keilmuan, melainkan juga sarana transformasi sosial yang
dekat dengan pengalaman umat.



BABYV
PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan keseluruhan penelitian yang telah dilakukan dengan tema
“Urgensi Linguistik dalam Memahami Al-Qur’an dan Tafsirnya (Studi Kajian
Linguistik Al-Qur’an Menurut Amin al-Khuli)”, dapat ditarik beberapa
kesimpulan penting yang menjadi jawaban atas rumusan masalah serta
temuan-temuan penelitian.

Pertama, penelitian ini menegaskan bahwa linguistik merupakan
instrumen fundamental dalam memahami Al-Qur’an dan tafsirnya. Bahasa
Arab sebagai medium wahyu memiliki kompleksitas yang khas, baik dari sisi
fonologi, morfologi, sintaksis, maupun semantik. Kompleksitas inilah yang
menuntut adanya pendekatan linguistik agar makna yang terkandung dalam
ayat-ayat Al-Qur’an dapat dipahami secara tepat dan mendalam. Tanpa
penguasaan linguistik yang memadai, seorang mufassir berpotensi terjebak
pada kekeliruan makna, bahkan penyimpangan tafsir, sebagaimana terbukti
dalam beberapa kontroversi tafsir kontemporer seperti Tafsir Salman ITB
maupun kesalahan Mustafa Mahmud.

Kedua, penelitian ini menemukan bahwa pemikiran Amin al-Khuli
menawarkan paradigma baru dalam tafsir Al-Qur’an yang menekankan
pentingnya analisis linguistik dan sastra. Melalui metode al-Manhaj al-Adabi
dengan dua dimensi utama, yaitu dirdsah ma hawla al-qur’an (kajian seputar
Al-Qur’an) dan dirdsah ma fihi al-qur’an (kajian isi Al-Qur’an), al-Khuli
berhasil merumuskan pendekatan tafsir yang integratif. Pada tahap pertama,
seorang mufassir diarahkan untuk memahami konteks turunnya Al-Qur’an,
sejarah kodifikasi, ragam qird’at, serta tradisi lisan bangsa Arab. Sedangkan
pada tahap kedua, fokus diarahkan pada analisis internal teks Al-Qur’an

167



168

dengan memperhatikan aspek bahasa, stilistika, semantik, dan nilai sastra.
Kedua tahap ini membentuk kerangka metodologis yang mampu menjaga
orisinalitas pesan Al-Qur’an sekaligus menghindari subjektivitas berlebihan
dari penafsir.

Ketiga, temuan penelitian menunjukkan bahwa kritik al-Khuli terhadap
tafsir ilmiah (al-Tafsir al- ‘Ilmi) memiliki landasan epistemologis yang kuat.
Menurutnya, Al-Qur’an tidak dimaksudkan untuk menjadi kitab sains,
melainkan kitab hidayah yang mengandung pesan moral, spiritual, dan
universal. Oleh karena itu, upaya untuk terus-menerus menyesuaikan teks Al-
Qur’an dengan temuan ilmiah kontemporer justru berisiko menjerumuskan
tafsir pada relativitas dan ketidakpastian. Kritik ini relevan dalam menjaga
otoritas Al-Qur’an sebagai kitab petunjuk, bukan ensiklopedia ilmu
pengetahuan.

Keempat, penelitian ini menegaskan bahwa urgensi linguistik dalam
tafsir bukan hanya bersifat teoritis, tetapi juga praktis. Dengan memahami
kaidah bahasa Arab secara mendalam, seorang mufassir dapat: (1)
menafsirkan ayat sesuai makna asli dan konteksnya; (2) menghindari
kekeliruan semantik yang dapat menimbulkan penyimpangan aqidah maupun
syariat; (3) menghadirkan tafsir yang lebih objektif dan dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Hal ini sejalan dengan pandangan
ulama klasik seperti Imam al-Syafi’i dan Ibn Taimiyah yang menekankan
kewajiban menguasai bahasa Arab sebagai syarat mutlak bagi siapa pun yang
ingin menafsirkan Al-Qur’an.

Kelima, penelitian ini juga menemukan bahwa pemikiran Amin al-Khuli
membuka ruang bagi pengembangan tafsir modern yang lebih kontekstual.
Dengan menjadikan linguistik sebagai pisau analisis utama, tafsir dapat
menjawab tantangan zaman tanpa harus kehilangan esensi teks wahyu. Model
interpretasi al-Khuli memungkinkan adanya keberagaman tafsir sepanjang
tetap berpijak pada kerangka kebahasaan yang benar. Dengan demikian,
pendekatan linguistik mampu menjembatani antara teks klasik dengan
kebutuhan umat Islam di era modern.

Dari keseluruhan temuan di atas, dapat disimpulkan bahwa urgensi
linguistik dalam memahami Al-Qur’an merupakan kebutuhan mutlak yang
tidak bisa diabaikan. Pemikiran Amin al-Khuli hadir sebagai solusi
metodologis atas berbagai problem penafsiran yang kerap terjebak dalam
subjektivitas, bias ideologis, ataupun spekulasi ilmiah yang tidak berdasar.
Melalui al-Manhaj al-Adabi, al-Khuli memberikan kontribusi berharga bagi
studi tafsir kontemporer dengan menawarkan pendekatan yang seimbang
antara dimensi teks, konteks, dan kebahasaan.

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran Amin al-
Khuli tentang linguistik Al-Qur’an merupakan salah satu kontribusi terbesar
dalam tradisi keilmuan tafsir modern. Paradigma ini dapat dijadikan rujukan



169

akademik sekaligus praktis bagi para peneliti, mufassir, maupun mahasiswa
yang ingin mendalami Al-Qur’an dengan metodologi yang lebih kritis,
objektif, dan relevan dengan perkembangan zaman.

B. Saran

Berdasarkan keseluruhan hasil penelitian mengenai urgensi linguistik
dalam memahami Al-Qur’an dan tafsirnya menurut Amin al-Khuli, terdapat
beberapa saran yang dapat diajukan untuk memperkaya kajian dan praktik
penafsiran Al-Qur’an di masa mendatang.

Pertama, bagi kalangan akademisi dan peneliti tafsir, perlu
memperdalam penguasaan linguistik Arab secara lebih komprehensif.
Penguasaan ini mencakup dimensi fonologi, morfologi, sintaksis, semantik,
hingga stilistika yang menjadi inti dari bahasa Arab klasik. Hal ini sejalan
dengan  gagasan Amin al-Khuli bahwa tafsir yang dapat
dipertanggungjawabkan harus berangkat dari pemahaman kebahasaan yang
mendalam. Dengan begitu, setiap hasil penafsiran tidak hanya akurat secara
ilmiah, tetapi juga mampu menghindarkan mufassir dari penyimpangan
makna.

Kedua, lembaga pendidikan Islam diharapkan memberikan perhatian
lebih pada integrasi kajian linguistik dalam kurikulum studi tafsir. Para
mahasiswa dan calon mufassir hendaknya dibekali keterampilan bahasa Arab
yang kuat sebelum memasuki dunia penafsiran. Dengan penguasaan
linguistik yang baik, mereka akan lebih siap dalam menghadapi kompleksitas
teks Al-Qur’an sekaligus lebih mampu mengaktualisasikan pesan wahyu
sesuai kebutuhan zaman.

Ketiga, bagi para mufassir kontemporer, penting untuk tetap menjaga
objektivitas dalam menafsirkan Al-Qur’an. Penafsiran hendaknya tidak
didominasi oleh kepentingan ideologis, politik, atau upaya apologetik yang
berlebihan, seperti kecenderungan untuk selalu menyesuaikan teks Al-Qur’an
dengan teori-teori sains yang sifatnya relatif. Pemikiran al-Khuli dapat
dijjadikan pedoman untuk menghadirkan tafsir yang tetap relevan,
kontekstual, namun tetap berlandaskan pada kerangka kebahasaan yang
otoritatif.

Keempat, penelitian lebih lanjut sangat diperlukan untuk memperkaya
wacana tafsir linguistik. Kajian mendatang dapat dilakukan dengan
pendekatan komparatif antara pemikiran Amin al-Khuli dan tokoh-tokoh lain,
baik dari kalangan klasik maupun modern, yang sama-sama menekankan
pentingnya bahasa dalam memahami Al-Qur’an. Penelitian semacam ini akan
memberikan perspektif yang lebih luas sekaligus memperkuat posisi
linguistik sebagai pilar utama dalam ilmu tafsir.

Kelima, bagi umat Islam secara umum, kesadaran akan pentingnya
mempelajari bahasa Arab perlu terus ditumbuhkan. Al-Qur’an adalah kitab



170

petunjuk bagi seluruh umat Islam, sehingga upaya memahami bahasa wahyu
menjadi tanggung jawab kolektif, bukan hanya tugas ulama. Dengan bekal
linguistik yang memadai, umat akan lebih terhindar dari kesalahpahaman dan
mampu menangkap pesan Al-Qur’an secara lebih jernih serta sesuai dengan
maksud ilahi.

Dengan demikian, saran-saran ini diharapkan dapat menjadi kontribusi
nyata bagi pengembangan studi tafsir dan linguistik, sekaligus menjaga
orisinalitas pesan Al-Qur’an agar tetap terjaga relevansinya dalam
menghadapi dinamika kehidupan modern.



DAFTAR PUSTAKA

Athiyah, Nawwal Muhammad. ‘Ilmu al-Nafs al-Lughawi, Kairo: Maktabah
al-Anjlu al-Mishriyyah, 1975.

Abadi, Muhammad Al-Fairuz. AI-Qdmiis al-Muhith, Beirut: Dar Al-Ma’rifah,
2008.

Abbas, Fadhl Hasan. “’Atsar al-Lughah al- ‘Arabiyyah fi Tadziiqg Ma’dny Al-
Qur’an Al-Karim wa Fahmihi,” dalam al-Majalah al-Urdiyyah fi al-
Dirasat al-Islamiyyah, 2005.

------- , Fadhl Hasan. Dirasdt fi 'Ulum al-Qur'an, Amman: Dar al-Nafa’is,

2005.

Abbas, Faiz Musthofa. Studi Tafsir Kontemporer: Telaah Buku “Al-Qur’an
Kitab Sastra Terbesar, ” dalam Tsaqafatuna, Vol. 1 No. 2 Tahun 2019.
Abduh, Muhammad, dan Amin al-Khuli, Tafsir al-Qur’an wa al-Bayadn:
Mugqaddimah fi al-Tafsir al-Adabi, Kairo: al-Maktabah al-Tijariyyah al-

Kubra, 1994.

Mua’fa, Abdullah. “Pendekatan Linguistik Dalam Penafsiran Al-Qur’an:
Upaya “Menjernihkan” Konsep Linguistik sebagai Teori dan Metode,”
dalam Jurnal Islamis Review, Vol. 1 No. 2 Tahun 2012.

Abdullah, M. Amin. Islam sebagai llmu: Epistemologi, Metodologi, dan

Etika dalam Studi Islam, Yogyakarta: IRCiSoD, 2006.
------- . Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1999.

Abdurrahman, ‘Aisyah. A/-Qur’an Wa Qadhayd al-Ihsan, Beirut: Dar al-1lmi
li al-Malayin, 1982.

Abdussalam, Ahmed Shehu. Islam dan Language, Kuala Lumpur: Al-Hilal

Publishing, 1999.

171



172

Affani, Moch. Nur Ichwan. Metodologi Tafsir al-Qur’an Kontemporer,
Yogyakarta: LKiS, 2019.

Affani, S.. Tafsir Al-Quran Dalam Sejarah Perkembangannya, Jakarta:
Kencana, 2019.

Kamaluddin, Ahmad. “Considering Bintu Shathi's Theory of Acidonymity
Against Adat Al-Qasam in The Qur'an,” dalam A4/ Quds: Jurnal Studi
Algquran dan Hadis, Vol. 8 No. 1 Tahun 2024.

Ajibah, Ahmad bin. AI-Bahr al-Madid fi Tafsir al-Qur’an al-Majid, Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2002.

al-Ak, Khalid Abdurrahman. ‘Ushiil al-Tafsir wa Qawa ‘iduhu, Beirut: Dar al-
Nafais, 1986.

al-Arabi, Abu Bakar Muhammad. Tafsir ‘Ibnu ‘Arabi, Beirut: Dar al-Kutub

al-‘Ilmiyyah, 2010.

al-Asfahani, al-Raghib. Mufraddt Gharib Al-Qur’an, Mesir: Al-Halabi, 1961.

al-Ajurrumi, Abdur Rahman. Matn al-Sullam al-Munawraq fi ‘lim al-
Manthiq, Beirut: Dar al-Fikr, 2003.

al-Andalusi, Abu Hayyan. Al-Bahr al-Muhith, Beirut: Ddr al-Fikr, 1993.

al-Azhim, Abdu. Manahil al- ‘Irfan, Beirut: Dar al-Fikr, 1998.

al-Banna, Gamal. Evolusi Tafsir;, Dari Jaman Klasik Hingga Jaman Modern,
diterjemahkan oleh Novriantoni Kahar, Jakarta: Qisthi Pres, 2004.

al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. Shahih al-Bukhari, Beirut: Dar Ibn
Katsir, 1987.

al-Dawudi, Muhammad. Thabagat al-Mufassirin, Beirut: Dar al-Kutub al-
‘[Imiyyah, t.th..

al-Dzahabi, Muhammad Husain. al-Isra’iliyyat fi al-Tafsir wa al-Hadits,
Kairo: Maktabah Wahbah, 1986.

------- . al-Tafsir wa al-Mufassirun, Jilid 2, Beirut: Dar al-Fikr, 1976.

——————— . Penyimpangan-penyimpangan Dalam Penafsiran, diterjemahkan oleh
Hamim Ilyas dan Machnun Husein dari judul al-Ittijahat al-Munharifah
fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1993.

------- . al-ittajahat al-Munharifa fi Tafsir al-Qur’an Dawafi 'uha wa Daf uha,
Kairo : Dar al-I’tisam, 1976.

------- . Penyimpangan-Penyimpangan Dalam Penulisan Al-Qur’an, Jakarta:

Rajawali, 1986.

al-Fadi, ‘Abdallah ‘Abdu. Is the Quran, Villach: Light of Life, 1995.

al-Farmawy, Abdu al-Hayyi. Metode Tafsir Maudhu’i: Sebuah Pengantar,
diterjemahkan oleh A. Jamrah dari al-Biddyah fi al-Tafsir al-Maudhii’i,
Jakarta: Grafindo Persada, 1994.

------- . al-Biddyah fi al-Tafsir al-Maudhii‘i, Kairo: al-Maktabah al-
Tsaqafiyyah, 1988.

al-Ghalayini, Musthafa. Jami * al-Duriis al- ‘Arabiah, Kairo: al-Quds, 2012.



173

al-Ghamrawi, Muhammad Ahmad. al-Islam fi ‘Ashr al-‘llmi, Kairo: Dar al-
Kutub al-Haditsah Al-Sa’adah, 1978.

al-Ghazali, Muhammad. Jawahir Al-Qur’an, Mesir: Kurdistan, t.th..

al-Hamid, Muhsin Abdu. Dirdsah fi Ushul Tafsir al-Qur’an, Bagdad: Dar al-
Tsaqafah, 1980.

al-Hasyimy, Ahmad. Jawdhir al-Baldghah fi al-Ma ‘dni wa al-Baydn wa al-
Badi’, Beirut: Dar al-Fikr, 1992.

al-Hudhari, Muhammad Ibn ‘Abdilah. Tafsir al-Tabi’in, Saudi: Dar al-

Wathani, t.th..

Ali, Atabik dan Ahmad Zuhdi Muhdhar. Kamus Kontemporer Arab-
Indonesia, Yogyakarta: Yayasan Ali Maksum Pondok Pesantren
Krapyak, 1996.

al-Ishfahani, al-Raghib. Mufraddat Alfaz al-Qur’an, Damaskus: Dar al-Qalam,
2002.

al-Iyazi, Muhammad Hadi Ma‘rifat. Mandhij al-Tafsir wa Ittijahdtuhu,
Teheran: Mu’assasah al-Thiba‘ah wa al-Nashr, 1994.

al-Jabri, Abdu al-Muta’al Muhammad. Syathahdt Musthafa Mahmud, Kairo:

Dar al-‘Itisham, 1967.

al-Khafaji, Muhammad Abdul Karim. Daldlat al-Alfazh wa al-Muradifat fi
al-Qur’an al-Karim, Kairo: Dar al-Ma‘arif, 2002.

al-Khalidi, Salah Abdul Fattah. AI-Qur’an Wa Naqdh Mathd ‘in al-Ruhbdn,

Damaskus: Dar al-Kalam, 2007.

Al-Khuli, Amin, dan Nasr Hamid Abu Zayd, Metode Tafsir Sastra,
diterjemahkan oleh Khairon Nahdiyyin Yogyakarta: Adab Press, 2004.

al-Khuli, Amin. al-Tafsir: Mahawiruhu wa Mandhijuhu, Kairo: Maktabat al-
Anjlu al-Mishriyyah, 1997.

------- . al-Tafsir: Mahawiruhu wa Mandhijuhu, Kairo: Maktabat al-Anjlu al-
Mishriyyah.

------- . al-Tafsir: Nashatuhu, Tadarrujuhu, Tathawiruhu, Beirut: Dar al
Kitab al-Lubnani, 1982.

------- . Dirdsat Islamiyyah fi al-Adab wa al-Tafsir wa al-Lughah, Kairo:
Maktabah al-Anjlu al-Mishriyyah, 1964.

------- . Fann al-Qawl fi al-Qur’an, Kairo: Maktabat al-Anjlu al-Mashriyyah,
1992.

------- . Mandhij al-Tajdid fi al-Nahw wa al-Baldghah wa al-Tafsir wa al-
Adab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1993.
Allen, J.P., dan S. Pit Corder. Reading for Applied Linguistics, Oxford:

Oxford University Press, 1973.
Al-Ma’ruf, Ali Imron dan Farida Nugrahani. Pengakajian Satra Teori dan
Aplikasi, Surakarta: Djiwa Amarta Press, 2017.

al-Qaththan, Manna‘, Mabadhits fi ‘Ulum al-Qur’dn, Beirut: Dar al-Fikr,

1973.



174

al-Razi, Fakhrruddin. Mafatih al-Ghayb, Beirut: Dar al-Fikr, 1998.

al-Ridhai, Muhammad °’Ali. Mandhij al-Tafsir wa Ittijahdtuhu Dirdsah
Mugdranah fi Manahij Tafsir al-Qur’an al-Karim, Beirut: Markaz al-
Hadharah li Tanmiyah al-Fikr al-Islami, 2011.

al-Sa‘dy, Abdurrahman bin Nashir. Taysir al-Karim al-Rahman fi Tafsir
Kaldm al-Mandn, Riyadh: Mu’assasah al-Risalah, 1998.

al-Shalih, Subhi. Mabdhits fi ‘Ulim al-Qur’an, Beirut: Dar al-‘Ilm i al-
Malayin, 1981.

al-Suyuthi, Jalaluddin. al-ltgan fi ‘Ulim al-Qur’dn, Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2008.

------- . Lubdb al-Nugil fi Asbab al-Nuzil, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
1983, hal. 7.

al-Syafi’i, Muhammad Idris. al-Risalah, Kairo: Mustafad al-Bab al-Halabf,

1940.

al-Syathi’, Aisyah Abdurrahman bint. al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’dn al-
Karim, Kairo: Dar al-Ma‘arif, 2002.

------- . Tafsir Bintu al-Syathi, diterjemahkan oleh Paimin SR. dari judul al-
Tafsir al-Bayani li al-Qur’dn al-Karim, Bandung: Mizan, 1996.

al-Syathibi, Abu al-Qasim. al-Muwaffaqgat, Beirut: al-Ma’rifah, t.th..

al-Syayib, Ahmad. Ushiil al-Naqd al-Adabi, Kairo: Maktabah al-Nahdhah al-
Mishriyyah, 1964.

al-Thayri, Muhammad Musthafa al-Hadidi. [ttijah al-Tafsir fi al-‘Ashri al-
Hadits Mundzu Abdu al-Imam Muhammad Abduh ila Masyri’ al-Tafsir
al-Wasith, Beirut: Dar al-Fikr, hal. 48.

al-Thayyar, Musa‘id bin Sulaiman. al-Tafsir al-Lughawi li al-Qur’an al-
Karim, Riyadh: Dar Ibn Jawzi, 2002.

al-Usiy, Aliy. “Metodologi Penafsiran al-Qur’an: Sebuah Tinjauan Awal, ”
Jurnal Studi Islam, Vol. 3 No. 4 Tahun 1991.

Al-Wasilah, A. Chaedar. Beberapa Madhab dan Dikotomi Teori Linguistik,
Bandung: Angkasa, 1985.

Alwi Hasan, Muhammad dan lin Parninsih. “Menyoal Konsistensi Metode
Penafsiran Bint Syathi Tentang Manusia Dalam Al-Qur’an (Studi Kitab
Magal Fi al-Insan: Dirdasah Qur’aniyyah),” dalam Al-Bayan, Vol. 4 No.
2 Tahun 2019.

Alwi, Hasan. Kamus Linguistik, Jakarta: Balai Pustaka, 2000.

al-Zamakhsyari, Mahmud bin Umar. A/-Kasydf ‘an Ghawamidh_Haqad'ig Al-
Tanzil, Jilid 4, Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah, 1995.

al-Zarkasyi, Muhammad bin Abdullah. A/-Burhan fi Ulum Al-Qur’an, Beirut:
Dar al-Ma‘rifah, 2008.

al-Zuhayli, Wahbah. al-Tafsir al-Munir, Beirut: Dar al-Fikr, 1998.

Aminullah, Muhammad. “Hermeneutika dan Linguistik Perspektif Metode
Tafsir Sastra Amin al-Khuli, ” dalam El-Hikam, Vol. 9 No. 2 Tahun 2016.



175

------- . “Hermeneutika dan Linguistik Perspektif Metode Tafsir Amin al-
Khuli, ” dalam Jurnal Institut Agama Islam Muhammadiyah Ranggo.
Vol. 9 No. 2 Tahun 2016.

Anwar, Rosihan. Penafsiran al-Qur’an Perspektif Nabi Muhammad saw.,
Bandung: Pustaka Setia, 1999.

Aprilianti, Anisatul Fikriyah. “Studi Perkembangan Tafsir Di Mesir, ” dalam
An-Nibraas, Vol. 3 No. 2 Tahun 2019.

Arkoun, Mohammed. Kajian Kontemporer Al-Qur’an, diterjemahkan oleh
Hidayatullah, Bandung: Penerbit Pustaka, 1998.

——————— . Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers, Boulder:
Westview Press, 1994.

——————— . Lectures du Coran, Paris: Maisonneuve & Larose, 1982.

Ash-Shiddieqy, M. Hasbi. Sejarah dan Pengantar Ilmu al-Qur an/Tafsir,
Jakarta: Bulan Bintang, 1992.

Ashur, Muhammad al-Thahir bin. al-Tahrir Wa al-Tanwir, Jilid 5, Tunis: Dar
Sahniin, 2004.

Aziz, Abd.. “Al-Qur’an Dan Sastra: Antara Etika, Estetika, Dan Profetika, ”
dalam al-Burhan, Vol. 20 No. 1 Tahun 2020.

------- .. “Studi Kohesi Leksikal dalam Bahasa Arab: Tinjauan Hiponimi dan
Kolokasi dalam Al-Qur’an, ” dalam Al Burhan: Jurnal Kajian Ilmu dan
Pengembangan Budaya Al-Qur’an, Vol. 3 No. 2 Tahun 2022.

Azra, Azyumardi. Paradigma Baru Pendidikan Nasional: Rekonstruksi dan
Demokratisasi, Jakarta: Kompas, 2002.

Badawi, M.. 4 Critical Introduction to Modern Arabic Poetry, Cambridge:
Cambridge University Press, 1975.

——————— . Modern Arabic Literature and the West, London: Ithaca Press, 1985.

Badis, Abdul Hamid bin. Ushiil al-Tafsir wa Qawa ‘iduhu, Algeria: Mathba"at
al-Ma‘arif, 1996.

Badr, Abdul Basit Abdul Razaq. 4I-Nagd Al- Adabi, Riyadh: Kerajaan Saudi
Arabia, t.th..

Badudu, J.S.. Kamus Kata-kata Serapan Asing Dalam Bahasa Indonesia,
Jakarta: Kompas, 2003.

Baidan, Nashruddin. Metodologi Penafsiran Al-Qur’an, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2002.

------- . Wacana dan Tafsir Al-Qur’an, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006, hal.
24,

Baldick, Chris. The Concise Oxford Dictionary of Literary Terms, New York:

Oxford University Press, 2001.

Basid, Abdul. Tafsir Ilmiah Salman ITB (Telaah Kritis Perspektif Ulum al-
Qur’an, Guluk-Guluk: INSTIKA, t.th..

Boullata, Issak J.. “Modern Qur’anic Exegeses: Study of Bin al-Shat’s
Method,” dalam Journal The Muslim World, Vol. 64 No. 4 Tahun 1974.



176

Burhanuddin, N. Filsafat Takwil: Kajian Teks Al-Qur’an, t.tp.: Prenada
Media, 2022.

Chaer, Abdul. Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014.

Chomsky, N. Aspects of The Theory of Syntax, Massachustes: t.tp, 1965.

Darsal, Nurul Sakinah. “Makna Dan Ruang Lingkup Tafsir Lingustik
Meaning And Scope Of Linguistic Interpretation, ” dalam Jurnal Intelek
dan Cedekiawan, Vol. 2 No. 4, Tahun 2025.

Dawud, Muhammad. al-‘Arabiyyah wa ‘llmu al-Lughah al-Hadits, Kairo:
Dar al-Gharib, 2001.

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia,
Jakarta: Balai Pustaka, 1995.

Dhadha, Hasan. al-Lisan Wa al-Insan, Kairo: Dar al-Ma’rifah, 1971.

Dijk, Teun A. van. Discourse and Context: A Sociocognitive Approach,
Cambridge: Cambridge University Press, 2008.

------- . Text and Context: Explorations in the Semantics and Pragmatics of
Discourse, London: Longman, hal. 1997.

Echols, John M. dan Hasan Shadily. Kamus Inggris-Indonesia, Jakarta:
Gramedia, 1996.

El-Dahdah, Antoine. A Dictionary Universal Arabic Grammar Arabic-
English, cet. 1, Beir(it: Librairie Libanon, 1992.

Fairclough, Norman. Language and Power, London: Longman, 1989.

Gamal al-Banna. Tafsir Al-Qur’an al-Karim Baina al-Qudamad’ wa al-
Muhadditsin, diterjemahkan oleh Navriantoni Kahar, Jakarta: Qitshi
Press, 2004.

Garwan, Muhammad Sakti. “Relasi Teori Double Movement dengan Kaidah
al-Ibrah bi Umumil-Lafdz la bi Khusus as-Sabab dalam Interpretasi QS.
al-Ahzab [33]: 36-38, ” dalam Jurnal Ushuluddin Vol. 28 No. 1 Tahun
2020.

Ghiffari, Abdurrasul. Kodifikasi Al-Qur’an Telaah Argumentatif Atas Makna
Pengumpulan Kitab Suci, Jakarta: Nur Al-Huda, 1996.

Goldziher, Ignaz. Madzahib Tafsir, Beirut: Dar Iqra’, 1983.

Habib, M. A. Rafey. A History of Literary Criticism, From Plato to the

Present, United Kingdom: Blackwell Publishing, 2005.

Hakim, Muhammad Naufal. dan Abd. Kholid, “Repoisis Dialektis Tafsir
Lughawi: Pergeseran Integratif Pendekatan Linguistik Dalam Wacana
Tafsir Kontemporer,” dalam QOF': Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir,
Vol. 5 No. 1 Tahun 2021.

Hamid, Muhsin Abdul. Dirdsah fi Ushil Tafsir al-Qur’an, Bagdad: Dar al-

Tsaqafah, 1980.

Hanafi, Hasan. al-Turdts wa al-Tajdid: Mawgqifund min al-Turath al-Qadim,
Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1980.

------- . Dirdsadt Islamiyyah, Jilid 1, Kairo: Dar al-Tanwir, 1981.



177

------- . Qadhdya Mu‘ashirah fi Fikr al-Gharb wa al-Fikr al-Islami, Kairo:
Maktabat Madbli, 1995.
Hanafi, Wahyu. “Linguistik Al-Qur’an (Reinterpretasi Makna Manusia Di
Balik Surat Al-Fatihah Dalam Wacana Semantik)”, Studia Quranika,
Vol. 2, No. 1, Tahun 2017.

Harpham, Geoffrey Galt. The Character of Criticism, New York: Routledge,
2006.

Hasan, Tamam. Al-Lugah al- ‘Arabiyah Ma’ndhd Wa Mabndhd, Kairo: Al-
Ha’iah Misriyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1979.

Hidayatulloh, Furqon Syarief. Relevansi lkhwan al-Safa Bagi pengembangan
Dunia Pendidikan, Bogor: ITB, 2013.

Hitami, Munzir. “Pemikiran Amin Al-Khuli Tentang Tafsir Al-Qur’an,”
dalam Jurnal Ushuluddin, Vol. 20 No. 2 Tahun 2012.

Ibn Jinny, Abu al-Fath. Mugaddimah Li Dirdsdt al-Lughah, Jamiah al-
‘Askandariyah: Dar al-Ma’rifah al-Jami’iyyah, t.th..

Ichwan, M. N.. Meretas Kesarjanaan Kritis AlI-Qur’an: Teori Hermeneutika
Nashr Abu Zayd. Jakarta: Teraju, 2003.

Irfani, Muhammad. “Kedudukan Linguistik Dalam Penafsiran Alqur’an:
Telaah Pemikiran Amin al-Khuli Dan Nasr Hamid Abu Zaid,” dalam
Kontemplasi, Vol. 12 No. 1 Tahun 2024.

Izutsu, Toshihiko. God and Man in the Koran: Semantics of the Koranic
Weltanschauung, Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2002.

------- . Relasi Tuhan dan Manusia: Pendekatan Semantik dalam al-Qur’an.
Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003.

Izzan, Ahmad, Pengantar Studi al-Qur’an, Jakarta: Kencana, 2007.

Jansen, J.J. G.. Diskursus Tafsir al-Qur’an Modern, Yogyakarta: PT Tiara
Wacana, 1997.

K., Versteegh. The Arabic Linguistic Tradition dalam Roy Harris, dan Talbot
Taylor, Landmarks in Linguistic Thought Volume 1: The Western
Tradition from Socrates to Saussure. London: Routledge, 1997.

Kamil, Sukron. Teori Kritik Sastra Arab; Klasik & Modern, Jakarta:
RajaGrafindo Persada, 2012.

Kant, Immanuel. Critique of Pure Reason, diterjemahkan oleh Paul Guyer
dan Allen W. Wood, Cambridge: Cambridge University Press, 1998.
Kartomiharjo, R.M.. Bahasa Indonesia sebagai Bahasa Wacana: Suatu

Tinjauan Struktural dan Fungsional, Jakarta: Gramedia, 1988.
Kasim, Amrah. Psikoanalisis Dan Psikoterapi Dalam Lingusitik Al-Qur’an,
Alaudin University Press, 2021.

Katsir, Ismail bin Umar ibn. Tafsir AI-Qur 'an Al- ‘Azhim, jilid 2, Riyadh: Dar
Tayyibah, 1999.

Kawakib, Ahmad Nurul. “Kaidah Kebahasaan dalam Memahami al-
Qur’an, “dalam Religia, Vol. 14 No. 1 Tahun 2011.



178

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, Kamus Besar
Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 2016.

Khalafallah, Muhammad Ahmad. al-Fann al-Qashashi fi al-Qur’dn al-
Karim, Kairo: Maktabat al-Nahdah al-Misriyyah, 1995.

Khaldun, Abdurrahman Ibn. Muqaddimah, Jakata: Pustaka Firdaus, 2005.

Kholid, Abdul. Corak Interpretatif Teologis Wahbah al-Zuhaili, Jombang:
Fakultas Pertanian Universitas KH. A. Wahab Hasbullah, 2022.

Kholison, Mohammad. Semantik Bahasa Arab, Tinjauan Historis, Teoritik
dan Aplikatif, Malang: Lisan arabi, 2016.

Khurin’in, Aisy Najiha. “Tafsir Sastra Kontemporer Oleh Amin al-Khuli dan
Aisyah Abdurrahman Bint Al-Syathi’,” dalam A/-Furqon, Vol. 6 No. 1
Tahun 2023.

Kosim, Abdul. “Penerapan Linguistik Arab Dalam Memahami Bahasa Al-
Qur’an, ” dalam Kalamuna, Vol. 1 No. 1 Tahun 2020.

Kridalaksana, Harimurti. Kamus Linguistik, Jakarta: Gramedia Pustaka

Utama, 2001.

Labaso, Syahrial. dan Ratna Hestiana,” Pendekatan Linguistik Dalam
Pengkajian Islam, ” dalam Pekerti, Vol. 5 No. 1 Tahun 2025.

Latief, Himan. Nasr Hamid Abu Zaid Kritik Teks Keagamaan, Yogyakarta:

elSAQ Press, 2003.

Lyons, John. Pengantar Teori Linguistik, diterjemahan oleh 1. Sutikno dari
judul Introduction to Theoretical Linguistics, Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama, 1995.

M.A K., Halliday. dan Ruqaiya Hasan, Cohesion in English, London:
Longman, 1976.

Ma‘luf, Louis. al-Munjid fi al-Lughah wa al-A ‘lam, Beirut: Dar al-Mashriq,
1986.

Ma’rifah, Muhammad Hadi. al-Tafsir Wa al-Mufassirin, Iran: Muassisah Li

al-Tabb Wa al-Nashr, t.th..

Madkur, Ali Ahmad. Nagd al-Adab ‘inda al-‘Arab, Kairo: Dar al-Fikr al-
‘Arab, 1995.

Madkur, Ibrahim. Dirasat fi al-Fikr al-‘Arabi al-Hadits, Kairo: Dar al-
Ma‘arif, 1980.

Mahmud, Abdul Halim. A/-Tafsir al-Lughawi li al-Qur’an al-Karim, Kairo:
Ddr Nahdhat Mishr, 1998, hal. 45.

------- . Tajdid Fikri fi al-Islam, Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1992.

Mahmud, Mustafa. A/-Qur’an Muhawalah Li Fahmi ‘Ashiri, Kairo: Dar al-

Ma’arifah, 1970.

Majid, Nurcholish. Islam dan Dokrtrin Peradaban; Sebuah Telaah Kritis
Tentang Mazhab Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemoderatan, Jakarta:
Paramadina, 1992.

Manzur, Ibn. Lisdan al- ‘Arab, Beirut: Dar Al-Ma’rifah, 1979.



179

Mazuki, M. Tahrum, dan Alwizar, “Kaidah Bahasa Dalam Menafsirkan Al-
Qur’an, ” dalam Hamalatul Qur’an, Vol. 2 No. 2 Tahun 2024.

Mofid, Moh. Mohammad Zainal Hamdy, “Dekontruksi Pendekatan Kritik
Sastra Terhadap Al-Qur’an Perspektif Amin al-Khuli, ” dalam A/-Irfan,
Vol. 4 No.2 Tahun 2021.

Moleong, Lexy J.. Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2019.

Mubarok, Ahmad Zaki. Pendekatan Strukturalisme Linguistik Dalam Tafsir
Al-Qur’an Kontemporer “ala” M. Syahrur, Yogyakarta: eLSAQ, 2007.

Muhammad, Anwar. “’Ahammiydt al-Lughoh Al-‘Arabiyyah Fi Fahmi Al-

Qur’an Al-Karim wa Tafsirihi fi al-‘Asr al-Hadits.”Multaqo’ ‘Amaly,
t.th.

Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia,

Surabaya: Penerbit Pustaka Progresif, 2002.
Muslim, Musthafa. Mabahits fi Ushil al-Tafsir, Beirut: Dar al-Qalam, 2003.
Mustaqim, Abdul. Epistemologi Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: LKiS,
2010.
Mustaqim, Abdul. Metodologi Tafsir al-Qur’an di Era Kontemporer,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012.
Mustofa, Hadi. “Pendekatan Sastra Aalam Tafsir Al-Qur’an: Studi Pemikiran
Amin al-Khuli,” dalam Jurnal Studi llmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis,
Vol. 14 No. 1 Tahun 2013.

Muttaqin, Muhammad Izdiyan. “Afkar Amin al-Khuli fi Ta’lim al-Baldghah
al-‘Arabiyyah, ” dalam Arabiydt, Vol. 4 No. 1 Tahun 2017.

Muzakki, Ahmad. Stilistika Al-Qur’an, Malang: UIN Maliki Press, 2009.

Nahdiyyin, Khairon. Metode Tafsir Sastra, Yogyakarta: Adab Press, 2004.

------- . Tekstualitas AlI-Qur’an, Yogyakarta: LKiS, 2005.

Nandang, Ade dan Abdul Kosim. Pengantar Linguistik Arab, Bandung:
Remaja Rosdakarya, 2018.

Nashar, Husain. Amin al-Khili, Kairo: al-Majlis al-‘Ala li al-Tsaqafah, 1996.

Nasrulloh, Isnainiyah. dan Nurul Aini. “Kajian Linguistik Bahasa Arab
Sebagai Pilar Mukjizat Al-Qur’an.” Muhadasah: Jurnal Pendidikan
Bahasa Arab, Vol. 6 No. 2 Tahun 2024.

Nasution, Sahkholid. Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan
Arabi, 2017.

Nawawi, Hadari, dan Mimi Martini, Penelitian Terapan, Yogyakarta: Gajah

Mada University Press, 1996.

Nirwana, Dzikri. “Peta Tafsir di Mesir,”” dalam Falasifa, Vol.1 No.1 Tahun
2010.

Nurlaila, “Pendekatan Lingusitik Dalam Pengkajian Sumber Hukum Islam,”
dalam Juris, Vol.14 No. 2 Tahun 2015.



180

Parisi, Salman. “Penyimpangan Dalam Tafsir Al-Qur’an,” dalam Hikmabh,
Vol. 15 No. 2 Tahun 2019.

Pateda, Mansoer. Linguistik Sebuah Pengantar, Bandung: Angkasa, 1988.

Putra, Wahyu Hanafi. Linguistik Al-Qur’an Membedah Makna Dalam
Konvensi Bahasa, Indramayu: Penerbit Adab, 2020.

Qadhi, Yasir. “The Lughawi Approach to Tafsir and Its Modern Reductions, ”
dalam Journal of Qur anic Studies, Vol. 22 No. 1 Tahun 2020.

Qalyubi, Syihabuddin, dan M. Maimun. Stilistika al-Qur’an: pengantar
orientasi studi al-Qur’an. Yogyakarta: Titisan Ilahi Press, 1997.

Qalyubi, Syihabuddin. ‘/lm al-Uslib: Stilistika Bahasa dan Sastra Arab,
Yogyakarta: Karya Media, 2013.

Qutaybah, Ibn. Kitab al-Syi r wa al-Syu ‘ard’, Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1993.

Quthb, Sayyid. F7 Zhilal al-Qur’an, Jilid 5, Kairo: Dar al-Shurtq, 2000.

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual
Tradition, Chicago: University of Chicago Press, 1982.

——————— . Major Themes of the Qur’an, Chicago: University of Chicago Press,
2009.

Rahman, Habibur. “Amin al-Khuli Pendekatan Kritik sastra Terhadap Al-

Qur’an, ” dalam Jurnal Al-Irfan, Vol. 1 No. 1 Tahun 2019.

Rais, Fakhrur Razi Mohd. et al.. “Syntax Errors in The Qur’an,” dalam
ADDIN Journal, Vol. 13 No. 1 Tahun 2019.

Ramadhan, Wali. “Amin al-Khuli dan Metode Tafsir Sastrawi Atas Al-
Qur’an, ” dalam at-Tibyan, Vol. 2 No. 1 Tahun 2017.

Ramlan, M.. Morfologi Suatu Tinjauan Deskriptif, Yogyakarta: CV.
Cukaryono, 1983.

Ricoeur, Paul. Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning,
Fort Worth: Texas Christian University Press, 1976.

Ridwan, MK.. “Tradisi Kritik Tafsir: Diskursus Kritisisme Penafsiran Dalam
Wacana Qur’anic Studies”, Theologia, Vol. 28, No. 1, Tahun 2017.
Robinson, Neal. Discovering the Qur’an: A Contemporary Approach to a

Veiled Text, London: SCM Press, 2003.

Rosa, Andi. Tafsir Kontemporer: Metode dan Orientasi Modern dari Para
Ahli dalam Menafsirkan Ayat al-Qur’an, Banten: Depdikbud Banten
Press, 2015.

Royani, Ahmad dan Erta Mahyudin, Kajian Linguistik Bahasa Arab, Jakarta:
Public Institute Jakarta, 2020.

Sa’fan, Kamil. Amin al-Khili, Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah al-‘Amma Li
al-Kitab, 1982.

Saebani, Beni Ahmad dan Yayan Rahtikawati. Metodologi Tafsir Al-Qur’an
Strukturalisme, Semantik, Semiotik, & Hermeneutik, Bandung: Pustaka
Setia, 2013.



181

Saeed, Abdullah. “Approaches to the Qur’an in Contemporary Indonesia.”
Journal of Qur’anic Studies Vol. 9 No. 2 Tahun 2007.

------- . Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach, London:
Routledge, 2006.

------- . Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist
Approach, London: Routledge, 2014.

Saifuddin, Anang. “Beberapa Peran Linguistik Dalam Kajian Islam,” dalam
Fikrah, Vol. 4 No. 1 Tahun 2005.

Salam, Abdus, Metodologi Tafsir Al-Qur’an: Telaah Kritis atas Metode dan
Corak Penafsiran, Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2004.

Salam, Abdus. Naqd Al-Shahabah wa al-Ta’bi’in Li al-Tafsir, Riyadh: Dar

Al-Tadmuriyah, 2008.

Saleh, Ahmad Syukri. “Kontekstualisasi Makna Ummiyy dalam Al-Qur’an:
Kajian Linguistik dan Historis,” Jurnal Studi llmu-ilmu Al-Qur’an dan
Hadis, Vol. 18 No. 1 Tahun 2017.

Salida, Zulpina Ainun. “Keistimewaan Bahasa Arab sebagai Bahasa Al-
Qur’an dan Ijtihadiyyah, " dalam Jurnal Sathar, Vol. 1 No. 1 Tahun 2023.

Salim, Fahmi. Kritik Terhadap Studi al-Qur’an Kaum Liberal, Jakarta:
Perspektif, 2010.

Samsuri. Analisis Bahasa, Jakarta: Erlangga, 1987.

Sapir, E. Language, A Introduction to the study of speach, New York: t.p.,
1991.

Saussure, Ferdinand de. Course in General Linguistics, diterjemahkan oleh
Wade Baskin, New York: Philosophical Library, 1959.

Schiftrin, Deborah. Approaches to Discourse, Oxford: Blackwell, 1994.

——————— . Discourse Markers, Cambridge: Cambridge University Press, 1987.

Setiawan, M. Nur Kholis. Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta:

eISAQ Press, 2006.

------- . Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: Pilar Religia, 2006.

------- . Pemikiran Progresif dalam Kajian Al-Qur’an, Jakarta: Kencana,
2008.

------- . “Literary Interpretation of the Qur’an: A Study of Amin al-Khuli’s
Thought,” Al-Jami’ah, Vol. 36 No. 1 Tahun 1998.

Shah, M. Aunul Abied. “Amin al Khuli dan Kodefikasi Metode Tafsir:
Sebuah Biografi Intelektual, Bandung: Mizan, 2001.

Shihab, Alwi. “The Qur’an as Literature: A Lughawi Approach in Indonesian
Qur’anic Studies,” Studia Islamika, Vol. 12 No. 3 Tahun 2005.

Shihab, M. Quraish. Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang
Patut Anda Ketahui dalam Memahami Ayat-ayat Al-Qur’an, Jakarta:
Lentera Hati, 2013.

------- . Membumikan Al-Qur’an: fungsi dan peran wahyu dalam kehidupan

masyarakat, Bandung: Mizan, 1994.



------- . Studi Kritis Tafsir al-Manar, Bandung: Pustaka Hidayah, 1994.

------- . Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an,
Tangerang: Lentera Hati, 2005.

Siba‘i, Musthafa. al-Sunnah wa Makanatuha fi al-Tashri® al-Islami, Beirut:

al-Maktab al-Islami, 1992.

Soenjono, Dardjowidjojo. Sosiolinguistik: Pengantar Awal, Jakarta: Pustaka
Pelajar, 1993.

Soeparno. Dasar-dasar Linguistik Umum, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2013.

Sudarto. Metodologi Penelitian Filsafat, Jakarta: Raja Grafindo Persada,
1997.

Sudaryanto. Linguistik, Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1985.

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, Bandung:
Alfabeta, 2011.

Suharsimi, Arikunto. Prosedur Penelitian, Jakarta: PT Rineka Cipta, 1992.

Suma, Muhammad Amin. Ulumul Qur’an, Jakarta: Rajawali Press, 2013.

Suryadilaga, M. Alfatih. Studi Kitab Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: TH
Press. 2006.

Syahbah, Muhammad ibn Muhammad Abu. al-Isrd’iliyydt wa al-Mawdhi ‘at
fi Kutub al-Tafsir, Kairo: Maktabah al-Sunnah, 1988.

Syamsuddin, Sahiron, et. al.. Pendekatan Ma ‘na cum-Maghza atas al-Qur’an
dan Hadis: Menjawab Problematika Sosial Keagamaan di FEra
Kontemporer, Lembaga Ladang Kata & Asosiasi Ilmu Al-Qur’an Tafsir
se-Indonesia, 2020.

——————— . Hermeneutika al-Qur’an dan Hadis: Model, Pendekatan, dan
Penerapan, Yogyakarta: elSAQ Press, 2017.

Syukri, Hanifullah. “Menghidupkan Alquran dari Perspektif Linguistik, ”
dalam JSI, Vol. 8 No. 3 Tahun 2019.

Taimiyyah, Ahmad ‘Ibnu. Igtidha’ al-Shirdth al-Mustaqim Li Mukhdlafati

Ashdbi al-Jahim, Jilid 1, Riyadh: Maktabah Rusyd, t.th..

Taufiq, W.. Semiotika untuk Kajian Sastra dan al-Qur’an. Bandung: Penerbit
Yrama Widya, 2016.

Thohari, Fuad. “Tafsir Berbasis Linguistik “al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an
al-Karim” Karya Aisyah Abdurrahman Bintu Syathi, ” dalam Adabiyyat,
Vol. 8 No. 2 Tahun 2009.

Tim Ahmadiyyah. “Wahyu Hazrat Mirza Ghulam Ahmad Menyalahi Kaidah
Bahasa Arab”, dalam https://ahmadiyah.id/wahyu-hazrat-mirza-
ghulam-ahmad-menyalahi-kaidah-bahasa-arab.html. Diakses pada 6
Agustus 2024.

Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa. Kamus Bahasa Indonesia, Jakarta: Pusat
Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, 2008.



https://ahmadiyah.id/wahyu-hazrat-mirza-ghulam-ahmad-menyalahi-kaidah-bahasa-arab.html
https://ahmadiyah.id/wahyu-hazrat-mirza-ghulam-ahmad-menyalahi-kaidah-bahasa-arab.html

183

Tim Redaksi Darus.id. “Biografi dan Pemikiran Amin Al-Khulli Tentang Al-
Qu’an”, dalam https://www.darus.id/2022/04/biografi-dan-pemikiran-
amin-al-khulli.html. Diakses Pada 24 Desember 2024.

Tim Tafsir [lmiah Salman ITB. Tafsir Salman: Tafsir llmiah atas Juz ‘Amma,

Bandung: Mizan, 2014.

Tricahyo, Agus. Metafora Dalam Al-Qur’an;, Melacak Ayat-Ayat Metaforis
Dalam Al-Qur’an, Ponorogo: STAIN Po Press, 2009.

Ulfah, Siti Maria dan M. Kamal. “Linguistik Klasik Dan Modern, ” dalam
Jurnal Bina Ilmi Cendikia, Vol. 2 No. 2 Tahun 2020.

Ulinnuha, Muhammad. Rekonstruksi Metodologi Kritik Tafsir, Jakarta:

Azzamedia, 2015.

Umam, Chatibul. Aspek-aspek Fundamental Dalam Mempelajari Bahasa
Arab, Bandung: Al-Ma‘arif, 1980.

——————— . Pengantar Kajian Al-Qur’an, Jakarta: Pustaka al-Husna, 2004.

Umar, Ahmad Mukhtar. Dirdasat al-Shout al-Lughawiy, Kairo: Alam al-
Kutub, 1997.

------- .‘Ilm al-Dildlah, Kuwait: Maktabah Dar al-‘Arabiyah li al- Nasr wa al-
Tauzi’, 1982.

Usman’ Husaini, dan Purnomo Setiadi Akbar. Metodologi Penelitian Sosial,

Jakarta: PT Bumi Aksara, 2009.

Verhaar, J. W. M. Pengantar Lingguistik, Yogyakarta: Gajah Mada Universty
Press, 1989.

Wadud, Amina. Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a
Woman's Perspective , New York: Oxford University Press, 1999.

Wafi, Ali Abdul Wahid. ‘llmu al-Lughah, Kairo: Dar al-Nahdhah, 2010.

Wallek , Rene dan Austin Warren. 7eori Kesusastraan, diterjemahkan oleh
Melani Budiantara. Jakarta: Gramedia, 1995.

Warson, Ahmad. Munawwir, Al-Munawwir;, Kamus Arab Indonesia.
Surabaya: Pustaka Progresif, 1997.

Wehr, Hans. A Dictionary of Modern Written Arabic, London: George Allen
& Unwa Ltd, 1971.

Wijaya, Aksin. Menafsir Kalam Tuhan. Yogyakarta: IRCiSoD, 2021,
Retrieved from https://books.google.co.id/books?id=FykSEAAAQBAJ.

------- . “Metodologi Tafsir Kontekstual: Dari Tafsir Klasik hingga
Kontemporer,” Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis, Vol. 16 No.
2 Tahun 2015.

Yanni, R.. Literature; Reading Fiction, Poetry and Drama, New York: Mc
Graw Hill Companies, 2002.

Yendra. Mengenal llmu Bahasa, Yogyakarta: Deepublish, 2016.

Yusron. M., et al. Studi Kitab Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: Teras Press,
2006.

Zahrah, Muhammad Abu. Ushiil al-Tafsir, Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1998.



https://www.darus.id/2022/04/biografi-dan-pemikiran-amin-al-khulli.html
https://www.darus.id/2022/04/biografi-dan-pemikiran-amin-al-khulli.html
https://books.google.co.id/books?id=FykSEAAAQBAJ

184

Zayd, Nasr Hamid Abu. al-Nash al-Shulthah Al-Haqigah. Beirut: al-Markaz
al-Tsagafi al-’Arabi, 1995.

------- . Falsafat al-Ta’wil: Dirasah fi Ta’wil al-Qur’an ‘inda Muhammad
‘Abduh wa al-Madrasah al-Mishriyyah, Beirut: al-Markaz al-Thaqafi al-
‘Arabi, 1998.

------- . Mafhum al-Nash: Dirasah fi ‘Ulum al-Qur’dan, Beirut: al-Markaz al-
Thaqafi al-‘Arabi, 1993.

------- . Naqgd al-Khithab al-Dini, Kairo: Maktabat Madbili, 1994.

------- . Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analysis,
Amsterdam: Amsterdam University Press, 2006.

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan, Jakarta: Yayasan Obor

Indonesia, 2004.



LAMPIRAN

Urgensi-Linguistik-Dalam-Memahami-Al-Qur-an-Dan-
Tafsirnya--Studi-Kajian-Linguistik-Al-Qur-an-Perspektif-Amin-
Al-Khuli-

ORIGINALITY REFORT

284« 25«  16% 11«

SIMILARITY INDEX INTERNET SOURCES PUBLICATIONS STUDENT PAPERS

FRIMARY SOURCES

- repository.ptiq.ac.id 7%

Internet Source

anyflip.com 3%

Internet Source

doaj.org 2%

Internet Source

media.neliti.com 1 o

Internet Source

-

digilib.uinsby.ac.id 1 %

Internet Source

H

digilib.uin-suka.ac.id 1 %

Internet Source

>

Submitted to IAIN Padangsidimpuan 1
Student Paper %

o

Submitted to UIN Walisongo 1 %

Student Paper

(0 0]

i Muhammad Abdurrasyid Ridlo, 1 %
Amanaturrahman Amanaturrahman,
Iskandar Kholis. "Relasi Penafsiran Amin Al-
Khuli tentang Puasa dalam Al-Quran
dengan Kondisi Sosiologi dan Psikologi",
Jurnal Penelitian llmu Ushuluddin, 2024

185



186



DAFTAR RIWAYAT HIDUP
A. Data Pribadi

Nama Lengkap : Denie Ekaputra

Tempat, Tanggal Lahir : Jakarta, 30 Maret 1996

Email : denieekaputra96@gmail.com

Jenis Kelamin : Laki-laki

Agama : Islam

Kewarganegaraan : WNI

Status Perkawinan : Menikah

Alamat : JI. Limun Gg. Saimin RT 002 RW 008 No. 32

Kel. Pisangan Kec. Ciputat Timur
Kota Tangerang Selatan15446
B. Riwayat Pendidikan

No Jenjang Pendidikan Nama Sekolah/Perguruan Tinggi Tahun

1. SD SDIT Miftahul Ulum 2009

2. SMP SMPIT Darus Sholihin 2012

3. MA MA HM Al-Mahrusiyah Lirboyo 2014

4. Sl UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 2022

5. 82 Universitas PTIQ Jakarta 2025

C. Pengalaman Kerja

1. Tim Analis Regulasi, Ditjen Pendidikan Islam, GTKM, Kementerian

Agama RI
2. Guru Bahasa Arab, MTsN 1 Kota Tangerang Selatan
D. Minat dan Bidang Kajian

e Linguistik
e Studi Al-Qur’an dan Tafsir
E. Karya Ilmiah / Publikasi

1. Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an; Kajian Tafsir Al-
Tafsir Al-Bayani Li Al-Qur’an Al-Karim Karya Binti Al-Syathi’, Jurnal
Al-Ukhwan, Vol. 4, No. 1 Tahun 2025.

2. Pendekatan Psikolinguistik Dalam Pengayaan Pemahaman Tafsir Al-
Qur’an, Jurnal Fathir, Vol. 3, No. 2 Tahun 2026.

3. Peran Nabi Adam A.S. dalam Konstruksi Awal Peradaban Manusia:
Analisis Tafsir atas Konsep Khalifah dan Profetisme” Mozaic: Islamic
Studies Journal, Vol. 5, No. 1, 2026.

Demikian riwayat hidup ini saya buat dengan sebenar-benarnya untuk dapat
digunakan sebagaimana mestinya.

187


mailto:denieekaputra96@gmail.com

