
 
 

URGENSI LINGUISTIK DALAM MEMAHAMI AL-QUR’AN DAN 

TAFSIRNYA 

(Studi Kajian Linguistik Al-Qur’an Perspektif Amin Al-Khuli) 

 

 

 

TESIS 

Diajukan kepada Pogram Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir  

sebagai salah satu Persyaratan menyelasikan studi Strata Dua   

untuk Memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.) 

 

 

 
 

 

 

 

Oleh: 

Denie Ekaputra 

NIM: 222510037 

 

 

 

 

 

PROGRAM MAGISTER ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

KONSENTRASI ILMU TAFSIR 

PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA 

2025 M./1447 H. 



 
 

ii 

  



iii 

ABSTRAK 

 

Kesimpulan penelitian ini membahas urgensi linguistik dalam 

memahami Al-Qur’an dan tafsirnya melalui studi mendalam terhadap 

pemikiran Amin al-Khuli, tokoh pembaru tafsir modern Mesir. Fokus 

penelitian diarahkan pada bagaimana linguistik berfungsi sebagai perangkat 

epistemologis dalam memahami teks wahyu secara ilmiah, serta bagaimana 

pendekatan ini mampu menghindarkan penafsiran dari kesalahan makna dan 

penyimpangan metodologis. Latar belakang penelitian ini berangkat dari 

munculnya berbagai corak tafsir kontemporer yang cenderung mengabaikan 

kaidah kebahasaan, seperti tafsir ilmiah (al-tafsîr al-‘ilmî) yang mengaitkan 

teks Al-Qur’an dengan teori-teori sains modern secara berlebihan. 

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa linguistik merupakan 

instrumen mendasar dalam menjaga otentisitas pesan Al-Qur’an. Melalui 

pendekatan al-Manhaj al-Adabî, Amin al-Khuli menegaskan dua orientasi 

analisis utama, yakni Dirâsah mâ hawla al-Qur’an (kajian konteks eksternal: 

sejarah, qirâ’ât, dan budaya Arab) dan Dirâsah mâ fî al-Qur’an (kajian 

internal teks: struktur, gaya bahasa, semantik, dan stilistika). Kedua dimensi 

ini menegaskan bahwa penafsiran harus berpijak pada kebahasaan yang 

objektif dan kontekstual, bukan pada asumsi saintifik atau dogma ideologis. 

Metodologi yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan 

pendekatan analisis teks (library research). Sumber data primer berupa 

karya-karya utama Amin al-Khuli, yaitu Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-

Balâgah wa al-Tafsîr wa al-Âdâb dan Fann al-Qawl, sedangkan sumber 

sekunder diperoleh dari buku, jurnal, serta kajian yang berkaitan dengan 

linguistik Al-Qur’an dan tafsir modern. Analisis data dilakukan melalui 

tahapan reduksi, klasifikasi, interpretasi, dan penarikan kesimpulan dengan 

model deskriptif-analitik Miles dan Huberman, guna menghasilkan pemetaan 

konseptual antara linguistik, sastra, dan tafsir Al-Qur’an. 

Penelitian ini sepemikiran dengan tokoh-tokoh seperti Muhammad 

Husein al-Dzahabi, al-Syarqawi, Muhammad Abduh, Aisyah Abdurrahman 

binti al-Syathi’ yang sama-sama mengkritik tafsir ilmiah karena dianggap 

melampaui batas linguistik dan tidak sesuai dengan tujuan moral dan spiritual 

Al-Qur’an. Sebaliknya, penelitian ini tidak sejalan dengan pandangan para 

pendukung tafsir ilmiah, seperti al-Ghazali, Ibn Arabi dan beberapa kalangan 

modernis seperti Abdullah Abdul al-Fadi, Musthafa Mahmud, dan Tim 

Penyusun Tafsir Salman, yang berupaya mengaitkan Al-Qur’an dengan teori-

teori ilmiah kontemporer, esksoterik yang tidak dilandasi oleh kajian 

lingusitik terlebih dahulu. Sehingga menafsirkan ayat-ayat kauniyah dengan 

pendekatan empiris dan rasionalistik, yang menurut al-Khuli berpotensi 



 
 

iv 

mereduksi nilai spiritual dan linguistik Al-Qur’an menjadi sekadar objek 

ilmiah yang temporal dan relatif. 

Kesimpulan penelitian menegaskan bahwa pendekatan linguistik Amin 

al-Khuli menawarkan paradigma baru dalam penafsiran Al-Qur’an yang 

berorientasi pada keilmuan dan objektivitas bahasa. Linguistik tidak hanya 

menjadi alat bantu analisis, tetapi juga pondasi epistemologis yang 

menghubungkan antara teks, konteks, dan makna wahyu. Melalui kritik 

terhadap tafsir ilmiah dan penerapan pendekatan sastra, al-Khuli berhasil 

mengembalikan tafsir pada prinsip dasarnya: memahami pesan ilahi melalui 

bahasa Arab yang murni dan hidup dalam konteksnya. Dengan demikian, 

penelitian ini menyimpulkan bahwa linguistik berperan sentral dalam 

menegakkan orisinalitas, otoritas, dan relevansi tafsir Al-Qur’an di tengah 

tantangan modernitas dan pluralitas interpretasi. 

Kata Kunci: Amin al-Khuli, Linguistik Al-Qur’an, Tafsir Al-Qur’an, Al-

Qur’an. 

 



 
 

v 

ABSTRACT 

This research concludes by examining the urgency of linguistics in 

understanding the Qur’an and its exegesis through an in-depth study of the 

thought of Amin al-Khuli, a reformer of modern Qur’anic interpretation in 

Egypt. The study focuses on how linguistics functions as an epistemological 

instrument in scientifically comprehending the revealed text, and how this 

approach prevents interpretive errors and methodological deviations. The 

background of this study arises from the emergence of various contemporary 

exegetical trends that tend to neglect linguistic principles, such as al-tafsîr al-

‘ilmî (scientific exegesis), which excessively correlates the Qur’anic text 

with modern scientific theories. 

The findings of this study indicate that linguistics serves as a 

fundamental tool for preserving the authenticity of the Qur’anic message. 

Through the al-Manhaj al-Adabî (literary approach), Amin al-Khuli 

emphasizes two main analytical orientations: Dirâsah mâ hawla al-Qur’an 

(studies surrounding the Qur’an, including historical context, qirâ’ât, and 

Arab culture) and Dirâsah mâ fî al-Qur’an (studies within the Qur’an, 

involving analysis of structure, linguistic style, semantics, and stylistics). 

These two dimensions affirm that Qur’anic interpretation must be based on 

objective and contextual linguistic analysis, rather than on scientific 

assumptions or ideological dogmas. 

The methodology applied in this research is qualitative with a textual 

analysis approach (library research). Primary data are derived from Amin al-

Khuli’s major works, namely Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa 

al-Tafsîr wa al-Âdâb and Fann al-Qawl, while secondary data come from 

books, journals, and studies related to Qur’anic linguistics and modern 

exegesis. The data were analyzed through the stages of reduction, 

classification, interpretation, and conclusion drawing, using the Miles and 

Huberman descriptive-analytic model to produce a conceptual mapping 

between linguistics, literature, and Qur’anic exegesis. 

This study aligns with the perspectives of scholars such as Muhammad 

Husein al-Dzahabi, al-Syarqawi, Muhammad Abduh, and Aisyah 

Abdurrahman bint al-Syathi’, who all criticize scientific exegesis for 

exceeding linguistic boundaries and disregarding the moral and spiritual aims 

of the Qur’an. Conversely, it diverges from the views of proponents of 

scientific exegesis such as al-Ghazali, Ibn Arabi, and several modernist 

figures including Abdullah Abdul al-Fadi, Musthafa Mahmud, and the team 

of Tafsir Salman, who attempt to link the Qur’an with contemporary 

scientific theories in an exoteric and empirical manner without adequate 

linguistic foundation. According to al-Khuli, such interpretations risk 



 
 

vi 

reducing the Qur’an’s spiritual and linguistic values to mere temporal and 

relative scientific objects. 

The study concludes that Amin al-Khuli’s linguistic approach offers a 

new paradigm in modern Qur’anic interpretation, one that is grounded in 

scientific rigor and linguistic objectivity. Linguistics functions not only as an 

analytical tool but also as an epistemological foundation connecting the text, 

context, and divine meaning. Through his critique of scientific exegesis and 

his application of the literary method, al-Khuli successfully restores Qur’anic 

interpretation to its essential principle: understanding the divine message 

through the purity and vitality of the Arabic language within its historical 

context. Thus, this research affirms that linguistics plays a central role in 

upholding the originality, authority, and relevance of Qur’anic exegesis 

amidst the challenges of modernity and interpretive pluralism. 

 

Keywords: Amin al-Khuli, Qur’anic Linguistics, Qur’anic Interpretation, Al-

Qur’an. 

  



 
 

vii 

 الملخص 
الكريم وتفسيره، من خلال  القرآن  اللغويات في فهم  الدراسةُ مسألةَ أَهمِّيَّةِّ  تتناول هذه 
دراسةٍ عميقةٍ لفكرِّ أمين الخولي، أحدِّ مجدمِّدي التفسير الحديث في مصر. تركمِّزُ الدراسةُ على 
بيانِّ كيفيةِّ قيامِّ اللغويات بدورٍ أداةٍ إبستمولوجيمةٍ لفهم النصمِّ الإلهيمِّ فهمًا علميًّا، وكيف يمكنُ 
خلفيمةُ  وتنبعُ  المنهجيمة.  والانحرافاتِّ  المعنى  أخطاءِّ  في  الوقوعَ  رين  المفسمِّ يُُنمِّبَ  أن  المنهج  لهذا 
البحث من ظهورِّ أنماطٍ متعدمِّدةٍ من التفاسير المعاصرة التي تميلُ إلى إهالِّ القواعد اللغويمة، مثل  

الذي يربطُ نصوصَ القرآن الكريم بالنظرياتِّ العلميمة الحديثة    (التفسير العِّلمي)  التفسير العلمي 
 .بصورةٍ مُفرطة

الرسالةِّ  أصالةِّ  على  الحفاظ  في  أساسيمةً  أداةً  تعُدُّ  اللغوياتِّ  أنَّ  البحث  نتائجُ  تُظهِّرُ 
ه الأدب  يؤكمِّدُ أمين الخولي على اتجاهينِّ رئيسين في   (المنهج الأدب)  القرآنية. ومن خلال منهجِّ

القرآن   :التحليل، وها التاريخ، والقراءات، )دراسةُ ما حولَ  السياقاتِّ الخارجيمة:  وهي دراسةُ 
وهي دراسةُ البنية النصيمة: الأسلوب، والدلالة، والبيان، )، ودراسةُ ما في القرآن  (والثقافة العربيمة

موضوعيمةٍ (والتركيب لغويمةٍ  أسسٍ  على  يقومَ  أن  بدَّ  لا  التفسيَر  أنَّ  البُعدان  هاتانِّ  وتؤكمِّد   .
 .وسياقيمة، لا على افتراضاتٍ علميمةٍ أو أيديولوجيمة
نوعي   بحثٌ  فهي  المتَّبعةُ  المنهجيمةُ  والمكتبم   ( كيفيم )  أمما  النصيم  التحليل  على   يعتمدُ 

المكتب) الرئيسة، وهي .(البحث  أمين الخولي  المصادرُ الأساسيمة في مؤلَّفات  مناهجُ  :وتتمثَّلُ 
من  الثانويةُ  المصادرُ  استُمدَّتِّ  بينما  القول،  وفنُّ  والأدب  والتفسيرِّ  والبلاغةِّ  النحوِّ  تجديدٍ في 
أُجريتِّ  وقد  الحديث.  والتفسيرِّ  القرآنيمة  باللغويات  المتعلمِّقةِّ  والدراساتِّ  والمجلاتِّ  الكتبِّ 
النتائج،  واستخلاص  والتفسير،  والتصنيف،  الاختزال،  مراحل:  عبر  البيانات  تحليلِّ  عمليماتُ 
بين  مفهوميمةٍ  خريطةٍ  بناءِّ  بهدف  وهوبرمان،  لمايلز  التحليليم  الوصفيم  النموذج  باستخدام 

 .اللغويات والأدب وتفسير القرآن الكريم 
والشرقاوي،  الذهب،  حسين  محمد  مثل  العلماء  من  عددٍ  آراءِّ  مع  البحثُ  هذا  يتفقُ 
العلميَّ لأنمه يتجاوزُ  التفسيَر  انتقدوا  الذين  الشاطئ،  الرحمن بنت  ومحمد عبده، وعائشة عبد 
من  العكس  وعلى  الكريم.  للقرآن  والروحيةِّ  الأخلاقيةِّ  المقاصدِّ  مع  يتماشى  ولا  اللغةِّ  حدودَ 



 
 

viii 

ذلك، يخالفُ البحثُ آراءَ مؤيمدي التفسير العلمي، مثل الغزالي، وابن عرب، وبعض المفكرينَ  
وفريقِّ تفسير سلمان، الذين سعوا إلى   ، المحدثين مثل عبد الله عبد الفادي، ومصطفى محمود

الكونيمة   الآياتِّ  ففسمروا  راسخ،  لغويمٍ  تأسيسٍ  دونَ  المعاصرة  العلميمة  بالنظرياتِّ  القرآن  ربط 
إلى تقليصِّ القيمةِّ الروحيمة واللغويمة   –بحسب الخولي    –تفسيراً تجريبيًّا عقلانيًّا، مما قد يؤدمي  

 .للقرآن، وجعلِّه مجرمدَ موضوعٍ علميمٍ زائلٍ نسبم 
التفسير  في  جديدًا  نموذجًا  يقُدمِّمُ  الخولي  أمين  عند  اللغويَّ  المنهجَ  أنَّ  الخلاصةُ  تؤكمدُ 
أداةٍ   مجرمدَ  ليست  فاللغوياتُ  اللغة.  وموضوعيمة  العلميمة  على  قائمًا  الكريم،  للقرآن  الحديث 
تحليليمة، بل هي قاعدةٌ إبستمولوجيمةٌ تربطُ بين النصمِّ والسياقِّ ومعنى الوحي. ومن خلال نقدِّه 

فهمُ   :للتفسير العلمي وتطبيقِّه للمنهج الأدب، نجحَ الخولي في إعادةِّ التفسير إلى جوهرِّه الأصيل
التاريخي اللغة العربية الفصحى الحيمة في سياقها  وبذلكَ يثُبتُ هذا  .الرسالةِّ الإلهيمة من خلال 

وراهنيمتِّه في  القرآني وسلطتِّه  التفسير  أصالةِّ  تثبيتِّ  دوراً محورياًّ في  تؤُدمي  اللغوياتِّ  أنَّ  البحثُ 
 .مواجهةِّ تحدمياتِّ الحداثةِّ وتعدمدِّ التأويلات

 .أمين الخولي، اللغويات القرآنية، تفسير القرآن، القرآن الكريم :  الدالة  ة الكلم 
. 



 
 

ix 

PERNYATAAN KEASLIAN TESIS 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 

Nama : Denie Ekaputra 

Nomor Induk Mahasiswa : 222510037 

Program Studi : Magister Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir 

Konsentrasi : Ilmu Tafsir 

Judul Tesis : Urgensi Linguistik dalam Memahami Al-Qur’an 

dan Tafsirnya (Studi Kajian Linguistik Al-Qur’an 

Perspektif Amin al-Khuli) 

 

Menyatakan bahwa: 

1. Tesis ini adalah murni hasil karya sendiri. Apabila saya mengutip dari 

karya orang lain, maka saya akan mencantumkan sumbernya sesuai 

ketentuan yang berlaku. 

2. Apabila di kemudian hari terbukti atau dapat dibuktikan Tesis ini hasil 

jiplakan (plagiat), maka saya bersedia menerima sanksi atas perbuatan 

tersebut sesuai dengan sanksi yang berlaku di lingkungan Universitas 

PTIQ Jakarta dan peraturan perundang-undangan yang berlaku. 

 

Jakarta, 10 Oktober 2025 

Yang Membuat Pernyataan 

 

 

 

 

 

 

 

 

Denie Ekaputra 

  



 
 

x 

 

  



 
 

xi 

TANDA PERSETUJUAN TESIS 

 

URGENSI LINGUISTIK DALAM MEMAHAMI AL-QUR’AN DAN 

TAFSIRNYA 

(Studi Kajian Linguistik Al-Qur’an Perspektif Amin al-Khuli) 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Studi Magister Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir 

sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Strata Dua 

untuk memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag.) 

 

 

Disusun oleh: 

Denie Ekaputra 

NIM: 222510037 

 

telah selesai dibimbing oleh kami, dan menyetujui untuk selanjutnya dapat 

diujikan. 

 

Jakarta, 10 Oktober 2025 

Menyetujui, 

 

 

 

 

 

Mengetahui, 

Ketua Program Studi 

 

 

 

 

Dr. H. Abd. Muid N., M.A. 

Pembimbing I 

 

 

 

 

Dr. Ahmad Kamaluddin, M.Ag. 

Pembimbing II 

 

 

 

 

Dr. Kerwanto, M.Ud. 



 
 

xii 

 

  



 
 

xiii 

TANDA PENGESAHAN TESIS 
 

URGENSI LINGUISTIK DALAM MEMAHAMI AL-QUR’AN DAN 

TAFSIRNYA 

(Studi Kajian Linguistik Al-Qur’an Perspektif Amin al-Khuli) 

Disusun oleh: 

Nama    : Denie Ekaputra 

Nomor Induk Mahasiswa : 222510037 

Program Studi   : Magister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Konsentrasi   : Ilmu Tafsir 

 

Telah diajukan pada sidang munaqasah pada tanggal: 

20 Oktober 2025 

No Nama Penguji Jabatan dalam Tim Tanda Tangan 

1 
Prof. Dr. H. M. Darwis Hude, 

M.Si. 
Ketua 

 

2 
Prof. Dr. H. M. Darwis Hude, 

M.Si. 
Penguji I 

 

3 Dr. H. Abd. Muid N, M.A. Penguji II  

4 Dr. Ahmad Kamaluddin, M.Ag. Pembimbing I  

5 Dr. Kerwanto, M.Ud Pembimbing II  

6 Dr. H. Abd. Muid N, M.A. Sekretaris  

Jakarta, 25 Oktober 2025 

Mengetahui, 

Direktur Pascasarjana 

Universitas PTIQ Jakarta 

 

 

Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si. 



 
 

xiv 

 
 

  



 
 

xv 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

 

Arab Latin Arab Latin Arab Latin 

 Q ق  Z ز ` ا

 K ك S س B ب

 L ل Sy ش T ت

 M م Sh ص Ts ث

 N ن Dh ض J ج

 W و Th ط H ح

 H ه Zh ظ Kh خ

 A ء ‘ ع  D د

 Y ي G غ  Dz ذ

 - - F ف R ز

Catatan: 

1. Konsonan ber-syaddah ditulis dengan rangkap, misalnya:  ّرب ditulis rabba 

2. Vokal panjang (mad): fathah (baris di atas) ditulis â atau Â, kasrah (baris 

di bawah) ditulis î atau Î, serta dhammah (baris depan) ditulis dengan û 

atau Û, misalnya: القارعت ditulis al-qâri’ah, المساكين ditulis al-masâkîn,  المفلحون 
ditulis al-muflihûn. 

3. Kata sandang alif + lam ّّ)ال( apabila diikuti oleh huruf qamariyah ditulis 

al, misalnya: ّّالكافرون  ditulis al-kâfirûn. Sedangkan, bila diikuti oleh huruf 

syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang mengikutinya, misalnya: 
 ditulis ar-rijâl, atau diperbolehkan dengan menggunakan transliterasiالرجال

al-qamariyah ditulis al-rijâl. Asalkan konsisten dari awal sampai akhir. 

4. Ta‟ marbûthah (ة), apabila terletak di akhir kalimat, ditulis dengan h, 

misalnya: البقرة ditulis al-Baqarah. Bila di tengah kalimat dengan t, 

misalnya: زكاةم المال zakât al-mâl, atau ditulis سورة النمساء sûrat an-nisâ. Penulisan 



 
 

xvi 

kata dalam kalimat dilakukan menurut tulisannya, misalnya:  وهوخيرالرمازقين 
ditulis wa huwa khair ar-Râziqîn. 



xvii 
 

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillah, atas berkah rahmat Allah Yang Maha Kuasa dan 

dengan didorongkan oleh taufik, nikmat serta karunia-Nya yang luhur, 

supaya memperoleh ilmu bermanfaat dan mengamalkannya dalam tuntunan 

Islam, maka dengan ini telah sempurnalah tesis sebagai syarat kelulusan 

pendidikan magister. 

Shalawat serta salam senantiasa terpanjatkan kepada manusia agung, 

Nabi Muhammad Saw. yang telah memperjuangkan kemerdekaan umat 

manusia dari belenggu kesesatan, sehingga telah sampailah umat Islam 

dengan bahagia dan selamat sentosa menuju gerbang rahmat Allah SWT. 

yang luas, tidak pandang bulu, dan berlimpah ruah. Keselamatan dan 

kesejahteraan semoga terlimpah kepada para Sahabat, keluarga, dan 

pengikutnya. 

Kemudian daripada itu untuk menyusun karya ilmiah yang tidak lepas 

dari kecacatan ini, berbagai pihak telah berperan penting dalam 

membimbing, mengarahkan, mendoakan dan bantuan lainnya. Oleh karena 

itu, keberhasilan penyusunan tesis ini pantas dipersembahkan kepada orang-

orang baik tersebut, khusunya kepada: 

1. Rektor Universitas PTIQ Jakarta sekaligus Menteri Agama RI Prof. Dr. H. 

Nasaruddin Umar, M.A., yang telah memberikan qudwah untuk selalu 

semangat dalam membumikan Al-Qur’an.  

2. Direktur Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta Prof. Dr. H.M. Darwis 

Hude, M.Si., yang telah sabar dalam membimbing dan menguji kami 

untuk terus berusaha menjadi akademis yang kompeten. 



xviii 

3. Ketua Program Studi Magister Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir Universitas 

PTIQ Jakarta Dr. H. Abd. Muid N, M.A., kami ucapkan beribu 

terimakasih atas kesabaran dan ketabahan dalam membimbing kami baik 

di dalam kelas maupun di luar kelas. 

4. Dosen Pembimbing Tesis, yakni Dr. Ahmad Kamaluddin, M.Ag., dan Dr. 

Kerwanto, M.Ud., yang telah mengarahkan dan meluruskan kekeliruan-

kekeliruan yang tidak terhitung dalam karya ini. 

5. Dosen Penguji WIP 1, Dr. Abd. Aziz, M.A. dan WIP 2, Dr. Badru Tamam, 

M.A. yang telah meluangkan waktu serta memberikan masukan terhadap 

penelitian ini 

6. Segenap civitas Universitas PTIQ Jakarta, khususnya kepada dosen-dosen 

mulia yang telah mendidik dan memberikan wawasan kepada peneliti. 

7. Kedua orang tua, yang saya sayangi, hormati, taati ayahanda KH. Deden 

Zaenudin, M.Si dan Ibunda Nyai Hj. Nenie Triana, MA. yang sepatutnya 

ditempatkan pada urutan pertama. Atas segala doa, kesabaran, dan jerih 

payahnya dalam mengurus, mendidik, dan mengingatkan peneliti. 

8. Seorang Perempuan yang sudah rela akan menemani sisa hidup ini dengan 

penuh perjalanan suka duka. Istri peneliti yang tercinta Fakhriah Hasna, 

S.E., M.Si., serta jabang bayi peneliti yang kelak akan hadir di alam dunia 

ini (Ahmad Thufail Muna). 

9. Untuk seluruh keluarga besar Yayasan Hidayatus Sholihin Limo Depok, 

yang telah banyak memberikan dukungan baik moril ataupun materil 

untuk peneliti. 

10. Seluruh sahabat dan rekan-rekan mahasiswa S2 IAT Angkatan 2022/2023. 

11. Dan seluruh pihak yang memiliki peran sekecil apapun dalam kehidupan 

penulis, khususnya dalam penyusunan karya ini. 

12. Hanya harapan dan doa yang dapat peneliti panjatkan, semoga Allah Swt 

memberikan balasan dengan sebaik-baik balasan atas jasa semua pihak 

yang telah membantu merampungkan tesis ini. 

Hanya harapan dan doa yang dapat peneliti panjatkan, semoga Allah Swt 

memberikan balasan dengan sebaik-baik balasan atas jasa semua pihak yang 

telah membantu merampungkan tesis ini. 

Jakarta, 10 Oktober 2025 

 

 

 

Denie Ekaputra 

  



xix 

DAFTAR ISI 
 

Halaman judul ................................................................................................  i 

Abstrak  .......................................................................................................  iii 

Pernyataan Keaslian Tesis ..............................................................................  ix 

Tanda Persetujuan Tesis .................................................................................  xi 

Tanda Pengesahan Tesis .................................................................................  xiii 

Pedoman Transliterasi Arab-Latin ..................................................................  xv 

Kata Pengantar ...............................................................................................  xvii 

Daftar Isi  .......................................................................................................  xix 

Daftar Tabel ....................................................................................................  xxiii 

Daftar Gambar ................................................................................................  xxv 

BAB I.  PEDAHULUAN ............................................................................  1 

A. Latar Belakang Masalah............................................................  1 

B. Permasalahan Penelitian ...........................................................  10 

1. Identifikasi Masalah .............................................................  10 

2. Pembatasan Masalah ............................................................  10 

3. Perumusan Masalah ..............................................................  12 

C. Tujuan Penelitian ......................................................................  12 

D. Manfaat Penelitian ....................................................................  12 

E. Kerangka Teori ..........................................................................  13 

F. Tinjauan Pustaka .......................................................................  15 

G. Metode Penelitian .....................................................................  17 

1. Sumber data ..........................................................................  17 

2. Pengumpulan Data ...............................................................  18 

3. Pengolahan Data ...................................................................  18 



xx 

4. Analisis Data ........................................................................  19 

H. Sistematika Penelitian ...............................................................  19 

BAB II. DISKURSUS LINGUISTIK DAN TAFSIR AL-QUR’AN .............  21 

A. Sintesis Linguistik .....................................................................  21 

1. Linguistik Arab .....................................................................  22 

2. Bahasa dan Sastra Arab ........................................................  24 

3. Sejarah Linguistik Al-Qur’an ...............................................  26 

4. Aspek-aspek Linguistik Al-Qur’an ......................................  31 

5. Semantik Al-Qur’an .............................................................  36 

6. Perspektif Kritik Sastra Terhadap Linguistik Al-Qur’an......  39 

B. Linguistik Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Ilmiah ....................  41 

1. Karakteristik dan Dimensi Linguistik dalam Tafsir Al-

Qur’an ..................................................................................  42 

2. Eksplanasi Pendekatan Linguistik Dalam Penafsiran Al-

Qur’an ..................................................................................  43 

C. Penafsiran Al-Qur’an Menurut Amin al-Khuli .........................  47 

BAB III. PERJALANAN INTELEKTUL AL AMIN AL-KHULI ................  53 

A. Memoar Amin al-Khuli .............................................................  53 

1. Latar Belakang Amin al-Khuli .............................................  54 

2. Riwayat Pendidikan Amin al-Khuli .....................................  56 

3. Kiprah Intelektual Amin al-Khuli ........................................  57 

4. Kondisi Tafsir dan Linguistik Masa Amin al-Khuli .............  59 

5. Buah Tangan Amin al-Khuli .................................................  61 

B. Kontemplasi Gagasan Amin al-Khuli Terhadap Tafsir Al-

Qur’an .......................................................................................  62 

1. Latar Belakang dan Sumber Pemikiran Amin al-Khuli .......  63 

2. Sistematika Linguistik Amin al-Khuli..................................  64 

3. Metode dan Corak Tafsir Persprektif Amin al-Khuli ...........  67 

4. Kritik Sastra dalam Penafsiran Al-Qur’an Perspektif 

Amin al-Khuli ......................................................................  70 

C. Relevansi Pemikiran Amin al-Khuli dalam Pemecahan 

Masalah Linguistik Tafsir .........................................................  74 

BAB IV. URGENSI LINGUISTIK PERSPEKTIF AMIN AL-KHULI.........  81 

A. Nilai Urgensi Linguistik Dalam Tafsir Al-Qur’an ....................  81 

1. Peran Linguistik Sebagai Standarisasi Penafsiran Al-

Qur’an ..................................................................................  82 

2. Pendekatan Linguistik Sebagai Ekspansi Tafsir Yang 

Ilmiah ...................................................................................  102 



 
 

xxi 

B. Rekonsiliasi Penafsiran Al-Qur’an Perspektif Amin Al-

Khuli .........................................................................................  112 

1. Implikasi Awwalu al-Tajdîd Qatlu al-Qadîm Fahman 

Terhadap Penafsiran Al-Qur’an ............................................  112 

2. Metodologi Tafsir Corak Lughowi Perspektif Amin Al-

Khuli .....................................................................................  121 

3. Peran Dirâsah Mâ Hawla Al-Qur’ân dan Dirâsah Mâ fî 

Al-Qur’ân Dalam Tafsir Al-Qur’an ......................................  128 

4. Kritik Amin Al-Khuli Terhadap Metode Tafsir Al-Qur’an ..  137 

5. Kritik Sastra Sebagai Barometer Keabsahan Tafsir Al-

Qur’an Perspektif Amin Al-Khuli ........................................  148 

6. Reduksi Tafsîr Lughawî Masa Kontemporer ........................  156 

BAB V PENUTUP .....................................................................................  167 

A. Kesimpulan ...............................................................................  167 

B. Saran .........................................................................................  169 

DAFTAR PUSTAKA .....................................................................................  171 

LAMPIRAN………………………………………………………………...   185 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP…………………………………………….....   187 

  

  



xxii 

  



 
 

xxiii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 1. Kekeliruan Linguistik Dalam Penafsiran……………………… ..76 

Tabel 2. Kritik Satra Menurut Amin al-Khuli………………………….....155 

Tabel 3. Klasifikasi Manâhij al-Tafsîr Menurut Al-Iyazi………………...161 

Tabel 4.  Kitab-kitab Tafsîr Lughawî yang Terpetakan………. …………163 

 
  



 
 

xxiv 

  



 
 

xxv 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar 1. Bagan  Kekeliruan Linguistik Dalam Tafsir………………….....78 

Gambar 2. Skema Prinsip-prinsip Metode Tafsir Amin Al-Khuli………....124 

Gambar 3. Skema Dirâsâh Mâ Hawla al-Qur’ân………..………………..131 

Gambar 4. Skema Dirâsâh Mâ Fî al-Qur’ân………….…………………..136 

  



 
 

xxvi 

  



 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Al-Qur’an yang merupakan bukti kebenaran Nabi Muhmmad saw 

sekaligus petunjuk untuk umat manusia kapan dan di mana pun, memiliki 

pelbagai macam keistimewaan. Keistimewaan tersebut antara lain, susunan 

bahasanya yang unik dan memesonakan, dan pada saat yang sama 

mengandung makna-makna yang dapat dipahami oleh siapa pun yang 

memahami bahasanya, walaupun tentunya tingkat pemahaman mereka akan 

berbeda-beda akibat berbagai faktor.1 Didalam memahami makna-makna Al-

Qur’an juga secara terperinci tentu dibutuhkan penafsiran Al-Qur’an juga 

secara kongkrit melalui penafsiran Al-Qur’an itu sendiri. Penafsiran Al-

Qur’an sendiri merupakan disiplin ilmu yang sangat penting dalam studi 

keislaman, karena Al-Qur’an adalah teks suci yang menjadi panduan utama 

bagi umat Islam dalam berbagai aspek kehidupan. Seiring dengan 

perkembangan zaman, metode penafsiran Al-Qur’an juga mengalami 

perkembangan, termasuk penerapan berbagai disiplin ilmu dalam proses 

penafsiran. Salah satu disiplin yang memiliki kontribusi signifikan adalah 

linguistik, yang dibutuhkan dalam memahami konteks bahasa dan struktur 

teks Al-Qur’an.2 

 
1 Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu 

Dalam Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 2003, hal. 75.  
2 Muhammad Quraish Shihab, Kaedah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang 

Patut Anda Ketahui dalam Memahami Ayat-Ayat Al-Qur’an, Jakarta: Lentera Hati, 2013, hal. 

45. 



2 
 

 

Linguistik sendiri atau yang juga dikenal dengan Ilmu Bahasa menjadi 

sebuah disiplin ilmu yang sangat penting dalam penafsiran Al-Qur’an.3 

Linguistik memiliki peran yang sangat krusial, hal tersebut terlihat dengan 

adanya bentuk firman tuhan melalui media yang berupa bahasa Arab. 

Sehingga perlunya pendekatan bahasa Arab terlebih dahulu dalam memahami 

firman tuhan tersebut. Hal yang demikian pula selaras denga apa yang 

dikemukakan oleh imam Syafi’i didalam al-Risâlah, beliau mengatakan 

bahwa kebutuhan mempelajari ilmu Bahasa khususnya Bahasa Arab yang 

digunakan oleh Al-Qur’an adalah kebutuhan yang wajib bagi muslim yang 

hendak memahami dan mempelajari hukum-hukum yang terdapat didalam 

Al-Qur’an dan Sunnah. 4 Di dalam al-Risâlah juga Imam al-Syafi’i 

memberikan tedensi dengan menganggap berdosa orang yang membicarakan 

tentang makna Al-Qur’an yang tidak memiliki pengetahuan yang luas tentang 

Ilmu Bahasa khususnya bahasa Arab.5 

Dalam hal ini pula Ibn Taimiyah juga memberikan fatwa hukum terkait 

bagaimana seseorang yang mempelajari Bahasa Arab dengan orientasi 

memahami Al-Qur’an dan Sunnah. Dalam karyanya Iqtidha’ al-Shirâth al-

Mustaqîm Ibn Taimiyah mengatakan, bahwa hukum belajar bahasa Arab 

dengan tujuan memahami Al-Qur’an dan Hadits adalah wajib. Karena, Al-

Qur’an dan Hadits tidak dapat dipahami dengan baik kecuali dengan 

pemahaman bahasa Arab.6 Hal berikut dapat kita simpulkan bahwa orang 

yang mampu berbahasa Arab lebih punya prioritas baginya untuk 

manafsirkan Al-Qur’an dan Hadits Nabi Muhammad saw. 

Selain dari para ilmuwan yang memotret akan urgensi ilmu Bahasa 

khususnya Bahasa Arab, kita juga perlu melihat bagaimana Al-Qur’an 

menyikapi penggunaan Bahasa Arab yang ada didalamnya. Al-Qur’an sendiri 

memiliki tipologi eksklusif terhadap Bahasa Arab sebagaimana didalam QS. 

Al-Zukhruf/43: 3-4 dengan mengatakan bahwa diturunkannya Al-Qur’an 

dengan bahasa Arab agar umatnya lebih memahami akan esensi 

diturunkannya Al-Qur’an itu sendiri. 

Dengan diturunkannya Al-Qur’an menggunakan bahasa Arab, tentunya 

memiliki keutamaan tersendiri. Adapun keutamaan Al-Qur’an diturunkan 

dalam bahasa Arab antara lain ialah, pertama, Al-Qur’an merupakan salah 

satu mukjizat yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw, dan Nabi 

 
3 Nurul Sakinah Darsal, “Makna Dan Ruang Lingkup Tafsir Lingustik Meaning And 

Scope Of Linguistic Interpretation,” dalam Jurnal Intelek dan Cedekiawan, Vol. 2 No. 4, 

Tahun 2025. 
4 Muhammad Idris al-Syafi’i, al-Risâlah, Kairo: Mushtafâ al-Bâb al-Halabî, 1985, hal. 

53. 
5 Muhammad Idris al-Syafi’i, al-Risâlah, Kairo: Mushtafâ al-Bâb al-Halabî, 1985, hal. 

84. 
6 Ahmad Ibnu Taimiyyah, Iqtidha’ al-Shirâth al-Mustaqîm Li Mukhâlafati Ashâbi al-

Jahîm, Jilid 1, Riyadh: Maktabah Rusyd, t.th., hal. 964. 



3 
 

 
 

Muhammad dari bangsa Arab. Kedua, bahasa Arab merupakan bahasa orang-

orang surga sebagaimana hadits dari Nabi yang diriwayatkan oleh al-

Thabrâni, Nabi Muhammad SAW bersabda: "Aku mencintai Arab karena tiga 

hal. Karena aku orang Arab, Al-Qur’an berbahasa Arab dan Bahasa Arab 

adalah bahasa surga.". ketiga, Bahasa Arab menjadi salah satu bahasa 

peribadatan umat muslim, keempat, bahasa Arab memiliki keindahan makna 

bahasa atau keindahan tata bahasanya yang sangat tinggi. Keempat, untuk 

mengalahkan syair-syair orang Arab pada saat itu, kelima, untuk mengetes 

keimanan kaum Yahudi dan Nasrani.7 Maka dengan melihat keutamaan 

Bahasa Arab sebagai Bahasa yang dipergunakan oleh Al-Qur’an, tentu 

pemahaman akan tafsir Al-Qur’an akan lebih cendrung melihat bagaimana 

posisi penafsiran yang ada dengam menempatkan ilmu Bahasa sebagai wujud 

sakralitas dari sebuah penafsrian. 

Seiring berjalannya waktu, tumbuh kembangnya penafsiran Al-Qur’an 

baik yang menggunakan bahasa Arab atau bahasa lain banyak melahirkan 

beragam corak. Hal yang demikian tentu menimbulkan gejolak tersendiri dari 

setiap penafsiran yang muncul. Baik suatu penafsiran yang di barengi dengan 

ilmu alam, filsafat, metafisika, astonomi dan lain sebagainya, yang demikian 

itu dapat menimbulkan problematik sendiri dari setiap tafsirannya. Meskipun 

dalam suatu penafsiran tidak lepas dari latar belakang seorang penafsir Al-

Qur’an, akan tetapi nilai subjektivitas dan kapasitas seorang panfsir tersebut 

perlu ditinjau dengan ketentuan-ketentuan yang telah ditetapkan oleh syara’. 

Agar setiap penafsiran terhindar dari kekeliruan, kesesatan, penyimpangan 

dalam menafsirkan Al-Qur’an.  

Sebagai contoh lahirnya sebuah produk tafsir yang dinamakan dengan 

Tafsir Salman Tafsir Ilmiah Atas Juz ‘Amma. Kemunculan produk tafsir ilmi 

tersebut dipelopori oleh beberapa akademisi dari kampus ITB yang mencoba 

menafsirkan ayat-ayat kauniah yang terdapat dalam Al-Qur’an, akan tetapi 

kemunculan produk tafsir ini dinilai banyak menyalahi aturan kaidah 

linguistik dalam penafsirannya. Contoh produk Tafsir Salaman yang 

menyalahi kaidah kebahasaan terdapat dalam surat Al-Nazi’at, tafsir tersebut 

berpendapat bahwa teori Big Bang didasari dengan lima ayat pertama surat 

Al-Nazi’at. 

Tafsir Salaman mengatakan bahwa alam semesta ini berasal dari hal yang 

berpadu dalam kerapatan. Yang kemudian terjadi proses pemisahan melalui 

ledakan yang amat dahsyat (Big Bang). Proses tersebut menurutnya tersirat 

dalam surah Al-Nazi’at bahwa alam semesta yang semula benda yang padat 

dan rapat tercabut dengan sangat keras sekali dan disertai energi yang 

 
7 Zulpina Ainun Salida, “Keistimewaan Bahasa Arab Sebagai Bahasa Al-Qur’an dan 

Ijtihadiyyah,” dalam Jurnal Sathar, Vol. 1 No. 1, Tahun 2023, hal 30. 



4 
 

 

demikian dahsyat.8 Sehingga ia menafsirkan bahwa dalam surat Al-Nazi’at 

ayat pertama pada kata al-Nâzi’at dengan makna tercabut padahal kata 

tersebut berbentuk fâ’il sebagai subjek dan bukan merupakan bentuk maf’ûl 

yang bermakna objek. Selanjutnya pada kata gharqa, Tafsir Salman 

menafsirkan dengan kata sehebat-hebatnya, padahal secara makna asli kata 

gharqa ialah tenggelam. Sehingga penjelasan para ulama tafsir menafsirkan 

ayat tersebut dengan mangatakan bahwa malaikat pencabut nyawa (al-

Nâzi’at) mencabut nyawa orang-orang kafir dengan sehebat-hebatnya 

tarikan.9 Dari hal yang demikian terlihat bahwa pertama, Tafsir Salman tidak 

sesuai dengan kaidah bahasa Arab, khususnya yang berkaitan dengan 

indikator dhamîr, kedua, tidak sesuai dengan makna asli kosakata tersebut 

dalam bahasa Arab, ketiga, tidak sesuai dengan syiyâq ayat. 

Kekeliruan penafsiran dalam aspek bahasa tidak hanya sampai disana, 

pada ayat kedua dalam surah Al-Nazi’at pun terlihat mengabaikan akan nilai 

linguistik yang dibawa oleh Al-Qur’an. Penafsiran kata al-Nâsyithât dan 

Nasytha, Tafsir Salman menafsirkan dengan energi atau tenaga yang luar 

biasa dikeluarkan dalam proses terjadinya Big Bang. Penafsiran ini 

mengabaikan nilai linguistik dalam Al-Qur’an, jika ditinjau secara makna 

kata al-Nâsyithât dan Nasytha berasal dari kata Nasytha yang memiliki 

makna mengeluarkan.10 Dalam pemaknaan lain kata tersebut biasa dipakai 

oleh orang Arab untuk menamai timba yang ditarik perlahan dari dala sumur 

untuk mengambil air.11 Sehingga para mufassir menafsirkan al-Nâsyithât 

Nasytha dengan para malaikat yang mencabut nyawa orang mukmin secara 

perlahan.12 Tentu penafsiran dari Tafsir Salman sangat jauh dari makna 

sebenarnya dalam Al-Qur’an, hal tersebut disebabkan dengan mengabaikan 

nilai linguistik dalam penafsirannya. 

Selain itu problematik urgensi linguistik juga dapat dilihat dari penafsiran 

seorang Mustafa Mahmud yang menafsirkan QS. Al-Baqarah ayat 36 dengan 

bentuk kesalahan terkait dhamîr (kata ganti). Yakni mengembalikan dhamir 

kata Ihbithu kepada nabi Adam, Hawa dan anak yang dikandung oleh Hawa, 

yang demikian tentu terdapat kekeliruan ‘aid (tempat kembali dhamir) pada 

dhamîr yang salah. Hal tersebut mendapat kritik keras dari ‘Abdu al-Muta’al 

terkait tempat kembalinya dhamîr, menurut al-Muta’al ‘âid tersebut kembali 

 
8 Tim Tafsir Ilmiah Salman ITB, Tafsir Salman: Tafsir Ilmiah Atas Juz ‘Amma, 

Bandung: Mizan, 2014, hal. 82-87. 
9 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-

Qur’an, Jilid. 15, Tangerang: Lentera Hati, 2005, hal. 39. 
10 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir, Surabaya: Penerbit Pustaka Progresif, 

2002, hal. 1419. 
11 Muhammad Al-Fairuz Abadi, Al-Qâmûs al-Muhîth, Beirut: Dâr al-Ma’rifah, 2008, 

hal. 1285. 
12 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-

Qur’an, Jilid. 15, Tangerang: Lentera Hati, 2005, hal. 38-40. 



5 
 

 
 

pada Adam, Hawa, dan Iblis yang telah sama-sama telah melanggar apa yang 

telah Allah tetapkan. Sehingga mereka semua diturunkan dari surga.13 

Kekeliruan Mustafa Mahmud menurut al-Muta’al dipicu sebab ketidak 

pahaman terkait aspek linguistik Al-Qur’an dan syiyâq yang keliru. Menurut 

al-Muta’al terobosan penafsiran-penafsiran yang ceroboh seperti ini di nilai 

dengan khatha’ fâhisyi (kesalahan yang keji).14 Sehingga jika kita amati 

penafsiran-penafsiran yang liar seperti ini perlu mendapat perhatian dari sisi 

linguistik terlebih dahulu, sebagai tinjauan awal bagi para peneliti atau 

akademisi yang hendak berbicara terkait tafsir Al-Qur’an. 

Permasalahan lainya dalam urgensi linguistik juga terlihat dalam 

memahami kaidah-kaidah bahasa yang dibawa oleh Al-Qur’an, seperti 

sebuah kritik yang terdapat dalam buku yang berjudul Hal Al-Qur’an 

Ma’shûm? yang ditulis Abdullah Al-Fadi. Dalam tulisannya Abdullah Al-Fadi 

mengkritik terhadap gramatikal Al-Qur’an yang berkaitan dengan aspek 

morfologi dan sintaksis yang terdapat dalam Al-Qur’an. Ia mengkritik 243 

kesalahan gramatikal yang terdapat dalam Al-Qur’an, sehingga ia mengklaim 

bahwa kitab Al-Qur’an tidak suci (ghairu ma’shûm).15 hal tersebut ia 

buktikan sebagai salah satu contohnya, dalam QS. Al-Baqarah ayat 80 ia 

mengkritik bahwa ada kesalahan dalam Al-Qur’an terkait kaidah bahasa Arab 

tentang na’at dan man’ût. Menurutnya bunyi ayat wa qâlû lan tamassanâ al-

nâru illâ ayyâman ma‘dûdah. yang terdapat pada ayat 80 surah Al-Baqarah 

ini telah salah dalam kaidah morfologi na’at dan man’ût, menurutnya kata 

ma‘dûdah juga harus mengikuti kepada man’ût nya yakni kata ayyâman, 

menurutnya Al-Qur’an seharusnya mengatakan illâ ayyâman ma‘dûdât.16 

Hal yang demikian tentu merupakan analisis linguistik yang salah dari Al-

Fadi, sebab pada dasarnya kaidah na’at memang mengikuti man’ût-nya, akan 

tetapi ada kaidah juga yang membolehkan na’at untuk tidak mengikuti 

bentuk man’ût-nya, jika man’ût-nya berupa jama’ ghair ‘âqil. Maka ketika 

itu na’at boleh berbentuk jama’ atau mufrad mu’anats.17 Dari hal terebut 

 
13 Abdul Muta’al Muhammad al-Jabri, Syathahât Musthafa Mahmûd, Kairo: Dâr al-

‘Itishâm, 1976, hal. 114. 
14 Abdul Muta’al Muhammad al-Jabri, Syathahât Musthafa Mahmûd, Kairo: Dâr al-

‘Itishâm, 1976, hal. 114. 
15 Salah Abdul Fattah al-Khalidi, al-Qur’an Wa Naqdh Mathâ‘in al-Ruhbân, Damaskus: 

Dâr al-Kalâm, 2007, hal. 6-7. 
16 Di dalam redaksi bukunya “...illa ayyaman ma’duda’. In Arabic language there is 

afeature that is unique, namely the plural of multitude (which refers to a agreat number of 

things or people) and the plural of paucity (which refers to a small number of things or 

people). The words in this verse were uttred by common folk who wanted to say that the days 

of their chastisement were numbered and few. Therefore the Quran should have used 

ma’dudat, which is the plural of paucity, reather than ma’duda, which is a plural of 

multitude.” Abdullah Abdul Fadi, Is the Quran, Villach: Light of Life, 1995, hal. 179. 
17 Musthafa al-Ghalayini, Jâmi‘ al-Durûs al-‘Arabiyyah, Jilid. 3, Kairo: al-Quds, 2012, 

hal. 225. 



6 
 

 

terlihat bagaimana urgensi pembelajaran linguistik dibutuhkan untuk 

memahami bahasa dalam Al-Qur’an. Sehingga kekeliruan dalam memahami 

Al-Qur’an akan terhindar dan akan lebih bisa memahami makna Al-Qur’an 

dengan benar. 

Selain permasalahan diatas, urgensi linguistik juga terjadi terhadap kritik 

yang dilontarkan oleh jamaah muslim Ahmadiyyah Indonesia yang 

mengkritik terhadap linguistik Al-Qur’an. Sebagaimana dilansir pada Website 

resmi Jamaah Ahmadiyyah Indonesia, mereka melontarkan balasan terhadap 

salah seorang ulama dari kuningan, dengan mengkritik beberapa ayat Al-

Qur’an yang di nilai menyalahi aturan kaidah bahasa Arab. Seperti surah Al-

Taubah ayat 103, yang berbunyi wa sholli ‘alaihim inna sholâtaka sakanun. 

Menurut mereka kata sakanun yang berkedudukan sebagai khabar inna dan 

berbentuk mudzakar harusnya mengikut bentuk isim inna-nya yang berbentuk 

mu’anats. Sehingga kritikan menimbulkan persepsi bahwa Al-Qur’an telah 

salah (bâthil) oleh jamaah Ahmadiyyah Indonesia, sebab menyalahkan 

kaidah bahasanya sendiri dan dasar Al-Qur’an sebagai wahyu tersebut 

menjadi diragukan kebenarannya.18 

Yang demikian tentu terlihat sekali keurgensian pembelajaran linguistik 

dalam memahai ayat-ayat Al-Qur’an. Sejatinya kaidah kebahasaan yang 

disalahkan oleh jamaah Ahmadiyah tersebut telah dibahas secara 

komprehensif oleh beberapa pakar. Diantaranya, Syaikh Musthafa al-

Gulayini, dalam karyanya yang fenomenal Jâmi’ al-Durûs al-‘Arabiyyah, ia 

menerangkan bahwa khabar inna tidak perlu lagi mengikuti mudzakar atau 

mu’anats-nya isim inna. Sebab dalam surah Al-Taubah ayat 103 terdapat 

ta’wîl yang didasari oleh huruf inna, sebab urutan kalimat pada ayat tersebut 

berjenis jumlah ta’lîlîyyah (kalimat alasan atau sebab). Sehingga pentakwilan 

pada ayat tersebut menjadi sholli ‘alaihim litaskîni sholatika iyyâhum.19 

Melihat dari pelbagai polemik dalam dunia tafsir Al-Qur’an khususnya 

tafsir ilmiah, agaknya peneliti melihat adanya urgensi kajian linguistik yang 

perlu di perhatikan kembali dalam penafsiran Al-Qur’an. Sebagaimana 

seorang pakar kebahasaan Bahasa Arab, dan pemerhati dalam ilmu-lmu tafsir 

Al-Qur’an yakni Amin ibn Ibrahim Abdu al-Baqi’ ibn Amir ibn Isma’il ibn 

Yusuf al-Khuli yang lahir 1 Mei 1895 dan wafat 1966, atau yang lebih 

dikenal dengan Amin al-Khuli. Pada awalnya Amin al-Khuli merintis tentang 

perlunya penerpan pendekatan linguistik melalui kritik sastra dalam 

penafsiran Al-Qur’an. Hal yang demikian sebagai upayannya untuk 

membongkar kebuntuan persepsi tentan kesakralan Al-Qur’an, melalui kedua 

 
18 Tim Ahmadiyyah, “Wahyu Hazrat Mirza Ghulam Ahmad Menyalahi Kaidah Bahasa 

Arab”, dalam https://ahmadiyah.id/wahyu-hazrat-mirza-ghulam-ahmad-menyalahi-kaidah-

bahasa-arab.html. Diakses pada 6 Agustus 2024. 
19 Musthafa al-Ghalayini, Jâmi‘ al-Durûs al-‘Arabiyyah, Jilid. 2, Kairo: al-Quds, 2012, 

hal. 273. 

https://ahmadiyah.id/wahyu-hazrat-mirza-ghulam-ahmad-menyalahi-kaidah-bahasa-arab.html
https://ahmadiyah.id/wahyu-hazrat-mirza-ghulam-ahmad-menyalahi-kaidah-bahasa-arab.html


7 
 

 
 

bukunya yang berjudul Adâb Al-Mashri (1943) dan Fann Al-Qaul (1947).20 

Lambat laun al-Khuli mulai memperhatikan terhadap penafsiran Al-Qur’an, 

dengan memberikan kritik terhadap penafsiran-penafsiran yang cendrung 

menghubungkan kepada ilmu-ilmu alam. 

Amin al-Khuli sendiri menolak akan kecendrungan tafsir ilmiah (al-Tafsîr 

al-Ilmî). Ia mendefinisikan tafsir model ini sebagai sebuah penafsiran yang 

memutuskan terminologi-terminologi keilmuan kontemporer dalam tafsir Al-

Qur’an. Serta berupaya mendeduksi kembali segala bentuk ilmu pengetahuan 

tersebut dari teks-teks Al-Qur’an.21 Jika dirunut, embrio model penafsiran 

saintifik (ilmiah) sejatinya muncul di Tengah-tengah masyarakat Muslim 

semenjak masa ‘Abbasiyah sebagai respon terhadap perkembangan berbagai 

disiplin ilmu pengetahuan.22 Akan tetapi dewasa ini Amin al-Khuli memiliki 

pandangan kritis terhadap penafsiran model tersebut. 

Pandangan kritis Amin al-Khuli ini juga mendapat perhatian besar dari 

beberapa sarjana Mesir seperti Muhammad Husein al-Dzahabi dan Iffat Al-

Syarqawi, yang mendukung terhadap penolakan dari Amin al-Khuli terkait 

penafsiran saintifik. Adapun argument yang dibangun oleh Amin al-Khuli 

dalam penolakan tafsir ilmi terletak pada tiga aspek. Pertama, aspek Bahasa, 

penafsiran ilmiah menurutnya tidak kompatibel dengan makna kata-kata Al-

Qur’an. Evolusi kata-kata dalam Al-Qur’an yang secara eksplisit tidak 

bersinggugnan dengan ilmu-ilmu kealaman. Kedua, dari segi dan ilmu 

Bahasa serta sastra. Al-Qur’an yang diturunkan di abad ketujuh dengan 

masyaakat Arab sebagai sasaran wahyu, tentunya tidak berisi informasi-

informasi pengetahuan alam yang tidak mampu mereka pahami. Aspek 

ketidaksesuaian ini dilihat dari ketapatan makna pesan yang dibawa Al-

Qur’an. Ketiga, dari segi teologis. Penafsiran ilmiah tidak bisa diterima dan 

tidak bisa dibenarkan karena Al-Qur’an merupakan kitab suci yang 

mempunyai misi pesan-pesan moral keagamaan, tentu tidak bersentuhan 

dengan teori-teori kosmologi. Menurutnya Al-Qur’an tidak boleh dipaksakan 

untuk senantiasa selaras dengan penemuan-penemuan di bidang keilmuan, 

seperti fisika, kimia, biologi, yang semuanya bersifat relative dan 

kontemporer.23 

Selain argumentasi yang dibangun oleh Amin al-Khuli, pada prinsipnya 

Amin al-Khuli dipengaruhi oleh perhatiannya yang sangat besar terhadap 

 
20 Habibur Rahman, “Amin al-Khuli, Pendekatan Kritik sastra Terhadap Al-Qur’an,” 

dalam Jurnal Al-Irfan, Vol. 1 No. 1 Tahun 2019, hal. 101. 
21 Muhammad Husein al-Dzahabi, al-Ittijâhât al-Munharifa Fî Tafsîr Al-Qur’an 

Dawâfi’uhâ Wa Dafuhâ, Kairo: Dâr al-‘Itishâm, t.th., hal. 92. 
22 Habibur Rahman, “Amin al-Khuli, Pendekatan Kritik sastra Terhadap Al-Qur’an,” 

dalam Jurnal Al-Irfan, Vol. 1 No. 1 Tahun 2019, hal. 106. 
23 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd Fî al-Nahw wa al-Balâgah wa al-Tafsîr wa al-Adâb, 

Kairo: Dâr al-Ma’rifah, 1961, hal 221-222. 



8 
 

 

pendekatan sastra (al-Manhaj al-Adâbî) dalam menafsirkan teks-teks 

keagamaan. Menurut Amin al-Khuli penafsiran Al-Qur’an tersebut tidak 

lebih merupakan penafsiran yang senantiasa selaras dengan hal-hal temporer 

dan relatif. Sehingga penafsiran dengan pendekatan sastra menurutnya dapat 

menghindari akan menyimpang dari makna sesungguhnya yang di bawa oleh 

Al-Qur’an. 

Alasan lain juga yang dikemukakan oleh Amin al-Khuli dalam menolak 

tafsir model ilmiah adalah suburnya sikap dan perilaku apologetik dari para 

penafsir ilmiah. Para penafsir ilmiah menurutnya selalu mengkampanyekan 

keterikatan atau kesesuaian antara teks agama dengan beragam penemuan 

ilmiah yang memiliki sifat dinamis, yang berkembang dan selalu berubah-

ubah. Para penafsir tersebut cendrung menyelaraskan pemahamannya dengan 

penemuan-penemuan ilmiah dengan tujuan untuk menyerukan bahwa Al-

Qur’an, sejatinya telah banyak memuat informasi keilmuan-keilmuan yang 

dimaksud. Sehingga penafsiran Al-Qur’an sama sekali tidak dibarengi 

dengan konteks-konteks kebahasaan ayat serta relasinya dengan ayat-ayat 

yang lain. Yang demikian akan menghasilkan pemahaman yang jauh dari 

pemahaman Al-Qur’an sebagai Weltanschauung24 bagi kehidupan umat.25  

Dengan melihat problematika penafsiran yang tidak tentu batas, baik 

yang mengkaitkan dengan ilmu-ilmu pengetahuan ataupun ilmu-ilmu lain 

diluar dari kehendak Al-Qur’an. Penelitian ini melihat akan perlunya kembali 

mengkaji urgensi linguistik dalam mengukur suatu penafsiran Al-Qur’an. Hal 

yang demikian tentu menjadi sebuah pencegahan dari kesalahpahaman, 

kekeliruan, ataupun penyimpangan akan penafsiran Al-Qur’an. Sebagaimana 

dalam tulisan Muhammad Husein al-Dzahabi bahwasannya ada beberapa 

faktor yang menyebabkan akan munculnya suatu penyimpangan diantaranya: 

1. Kurangnya pemahaman penafsir terhadap bahasa Arab, kegiatan-

kegiatan penafsiran Al-Qur’an yang dilakukan oleh orang-orang yang 

tidak memiliki kapasitas dalam berbahasa Arab akan cenderung 

memberikan dampak penyimpangan dalam penafsiran Al-Qur’an, dan 

memberi arti etimologi suatu lafal Al-Qur’an yang tidak dalam makna 

hakikatnya atau kiasannya.26 Menguasai bahasa Arab juga maksimal juga 

dijelaskan oleh Hadi Ma’rifah dalam al-Tafsîr Wa al-Mufassirûn, yaitu 

sebagai salah satu syarat seseorang menafsirkan Al-Qur’an.27 

 
24 Weltanschauung adalah kata dalam bahasa Jerman yang diterjemahkan secara harfiah 

sebagai "pandangan dunia." Ini adalah konsep filosofis yang mengacu pada keseluruhan 

pandangan atau persepsi seseorang terhadap dunia dan kehidupan secara keseluruhan. 
25 M. Nur Kholis Setiawan, Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: eISAQ 

Press, 2006, hal. 24. 
26 Muhammad Husein al-Dzahabi, Penyimpangan-Penyimpangan Dalam Penulisan Al-

Qur’an, Jakarta: Rajawali, 1986, hal. 10. 
27 Muhammad Hadi Ma’rifah, al-Tafsîr Wa al-Mufassirûn, Iran: Muassisah Li al-Tabb 

Wa al-Nashr, t.th., Jilid 1, hal. 101. 



9 
 

 
 

Keberadaan Al-Qur’an yang diturunkan dengan bahasa Arab, bagaimana 

mungkin untuk memahaminya tanpa penguasaan bahasa Arab ?.28 

2. Munculnya para penganut Tafsîr ‘Ilmî, Para ulama zaman dahulu dan 

bahkan sekarang, meyakini bahwa selain ilmu agama, al-Qur’an juga 

mencakup ilmu-ilmu duniawi dengan segala macam coraknya. Mereka 

berusaha mencari istilah-istilah dalam al-Qur’an dan mengklaimnya 

sebagai bukti ilmu-ilmu kealaman.29 Para penganut tafsir ilmi mencoba 

mengaitkan apa-apa yang ada dalam Al-Qur’an sebagai bukti realitas 

keberadaan alam. Mereka juga menjadikan Al-Qur’an sebagai alat untuk 

memerhatikan gejala-gejala alam dan juga gejala pada dirinya.30 

Kemunculan tafsir-tafsir ilmi yang berusaha mencari istilah-istilah dalam 

al-Qur’an guna melegalkan ilmu-ilmu kealaman. Sehingga banyak 

mendominasi subjektivitas penafsir tanpa menimbang kaidah-kaidah 

yang harus didahulukan. 

3. Pentakwilan yang buruk, sudah menjadi kesepakatan para ulama bahwa 

hukum asal pada tiap kata adalah makna zahirnya yang menunjukan pada 

makna aslinya secara lughawi. Akan tetapi, jika diperlukan pankwilan, 

maka kata tersebut akan berubah dari makna hakikatnya, dan setiap 

penakwilan pada sesuatu pastilah dibutuhkan dalil-dalil atau indikator 

yang memalingkan dari makna aslinya. Karna sejatinya pentakwilan 

yang buruk akan tertolak pada pencetusnya sendiri. Karna dia telah 

melakukan dimedan yang tidak ada tempat untuk ijtihad, berijtihad pada 

hal yang sudah koko dan psti datangnya ketentuan dari Al-Qur’an dan 

Hadits, serta kesepakatan para ulama.31 

Meskipun masih banyak faktor yang menjadi dasar ketersimpangan 

penafsiran Al-Qur’an, peneliti memerhatikan terhadap dua faktor yang cukup 

krusial bagi penyimpangan dalam penafsiran Al-Qur’an, oleh karnanya 

penelitian ini kembali lebih jauh terhadap urgensi linguistik dalam penafsiran 

Al-Qur’an dengan mengambil perspektif Amin al-Khuli sebagai sudut 

pandang dalam linguistik dalam penafsiran Al-Qur’an. 

Beranjak dari permasalahan-permasalahan diatas peneliti mengangkat 

tema yang menelisik perhatian linguistik terhadap penafsiran Al-Qur’an yang 

menjadi tema besar dalam penelitian ini, serta tawaran win win solution yang 

ditawarkan oleh Amin al-Khuli. Maka dari itu penelitian ini berjudul 

 
28 Muhammad bin ‘Abdilah al-Hudhari, Tafsîr al-Tabi’în, Jilid II, Saudi: Dâr al-

Wathanî, t.th., hal. 970. 
29 Muhammad Husein al-Dzahabi, Penyimpangan-Penyimpangan Dalam Penulisan Al-

Qur’an, hal. 109. 
30 Muhammad Husein al-Dzahabi, Penyimpangan-Penyimpangan Dalam Penulisan Al-

Qur’an, hal. 109. 
31 Salman Parisi, “Penyimpangan Dalam Tafsir Al-Qur’an,” dalam Hikmah, Vol. 15 No. 

2 Tahun 2019, hal. 296. 



10 
 

 

“Urgensi Linguistik Dalam Memahami Al-Qur’an Dan Tafsirnya (Studi 

Kajian Linguistik Al-Qur’an Menurut Amin Al-Khuli)”. 

B. Permasalahan Penelitian 

1. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan uraian latar belakang masalah diatas, perlu diidentifikasi 

beberapa masalah: 

1) Timbulnya corak-corak penafsiran yang tanpa dilalui oleh tinjauan 

kebahasaan mengakibatkan kesalahpahaman terhadap penafsiran ayat 

tersebut. 

2) Adanya tinjauan ‘Aqliyyah tanpa mendahului tinjauan Naqliyyah, yang 

mengakibatkan bebasnya penafsiran. 

3) Kurangnya intensitas penafsir dalam mengikuti perkembangan bahasa, 

baik penggunaan bahasa secara sosio-historis ataupun psikologi bahasa. 

4) Tidak adanya tinjauan disiplin ilmu dalam mengukur keakuratan suatu 

penafsiran. Dengan demikian para penafsir akan sangat leluasa dalam 

menafsirkan Al-Qur’an. 

5) Penempatan tafsir Al-Qur’an yang menjadi sumber ajaran agama islam 

tentu tidak lepas dari latar belakang bahasa yang digunakannya. Hal 

tersebut tentu menjadi alasan utama pembelajaran bahasa Arab sebelm 

menafsirkan Al-Qur’an. 

6) Banyaknya akulturasi keilmuan-keilmuan orientalis yang memicu 

terhadap peneyelewengan penafsiran. Dengan demikian banyak 

terhimputnya para ulama islam dalam menjaga orsinalitas tafsir Al-

Qur’an. 

7) Minimnya kesadaran dari para akademisi yang mengkaji tafsir Al-Qur’an 

akan pentingnya disiplin ilmu bahasa dalam tafsir Al-Qur’an. 

2. Pembatasan Masalah 

Sehubungan dengan luasnya pembahasan dalam idetifikasi masalah diatas, 

perlu dilakukan pembatasan permasalahan dalam tesis ini, yaitu: “Urgensi 

Linguistik dalam memahami Al-Qur’an dan Tafsirnya: Studi kajian 

Linguistik Al-Qur’an Perspektif Amin Al-Khuli”, sebagai berikut: 

1) Kajian teoritis terkais diskursus urgensi linguistik dalam penafsiran Al-

Qur’an dari pelbagai tinjauan berbagai Aspek. 

2) Pemikiran Amin al-Khuli terkait penafsiran Al-Qur’an melalui karyanya 

yang berjudul Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâgah wa al-Tafsîr wa 

al-Âdâb 

3) Diskursus kritik sastra dalam Al-Qur’an 

4) Konsep kritik sastra menurut Amin al-Khuli sebagai tinjauan dalam 

mengukur kredibilitas suatu tafsir. 



11 
 

 
 

Penelitian ini dibatasi dengan kajian pemikiran Amin al-Khuli melalui 

karyanya yang berjudul Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâgah wa al-

Tafsîr wa al-Âdâb. Pembatasan dalam penelitian ini demi menghindari 

pembahasan yang panjang lebar dan tidak menyentuh akan esensi penelitian. 

Topik linguistik dipilih karna merupakan ketentuan mutlak bagi seorang 

penafsir dalam menafsirkan Al-Qur’an yang diwajibkan harus mampu 

menguasai linguistik Arab dengan mumpuni. Tidak lain jika seorang penafsir 

kurang mampu menguasai keilmuan linguistik Al-Qur’an akan menimbulkan 

arah negative dalam tafsirnya. Baik penafsiran yang jauh dari maknanya, 

penafsiran yang relevan, atau mengajarkan pernafsiran yang salah. 

Pemilihan tokoh Amin al-Khuli sendiri sebagai tokoh yang pemikirannya 

dikaji juga didasari dengan berbagai sebab. Salah satu hal mendasar yang 

menjadikan pemikiran Amin al-Khuli sebagai penelitian ini ialah, al-Khuli 

sepakat bahwa Al-Qur’an adalah sumber hidayah, namun menempatkan 

hidayah sebagai prioritas utama, tanpa memperhatikan  perangkat yang tepat 

untuk mendapatkan hidayah tersebut, adalah sebuah kenaifan. Oleh karena 

itu, al-Khuli menekankan bahwa Al-Qur’an harus ditempatkan sebagai kitab 

sastra Arab terbesar. al-Khuli kemudian menempatkan analisis semantik dan 

lingustik terhadap teks Al-Qur’an agar dapat menangkap hidayah tersebut. 

Al-Qur’an sebagai “kitab sastra Arab terbesar” memiliki implikasi 

keterlibatan budaya dan peradaban Arab sebagai bagian yang tidak 

terpisahkan oleh wahu.Arab sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari 

wahyu.32 

Gagasan Amin al-Khuli tentang Al-Qur’an merupakan kitab sastra 

terbesar, yang kemudian menempatkan analisis semanik dan linguistik 

terhadap teks Al-Qur’an agar dapat menangkap hidayah Al-Qur’an itu 

sendiri. Pendekatan dengan kesusastaan dalam penafsiran Al-Qur’an ini 

diasumsikan al-Khuli akan jauh dari tarikan-tarikan kepentingan individual-

ideologis. Oleh karnanya al-Khuli memiliki jargon membirakan Al-Qur’an 

berbicara dengan dan melalui dirinya.33 Pendekatan sastra yang digagas Amin 

al-Khuli ini sebagai sebuah pisau analisis dalam memahami teks Al-Qur’an. 

Oleh karena itu, untuk memahami dan mengkaji Al-Qur’an, setidaknya 

diperlukan pisau analisis yang setara dengan corak yang dimilikinya.34 

Dengan demikian permasalahan urgensi linguisitk dalam penelitian ini bisa 

memiliki nilai koheren dengan apa yang gagas oleh Amin al-Khuli. 

 
32 M. Nur Kholis Setiawan, Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: elSAQ press, 

2006, hal. 27. 
33 M. Nur Kholis Setiawan, Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: elSAQ press, 

2006, hal. 27. 
34 Himan Latief, Nasr Hamid Abu Zaid Kritik Teks Keagamaan, Yogyakarta: elSAQ 

Press, 2003, hal. 14. 



12 
 

 

3. Perumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang dan pembatasan masalah di atas, maka yang 

menjadi rumusan masalah pada pokok pembahasan (mayor) Tesis ini adalah: 

“Bagaimana Urgensi Linguistik Dalam Memahami Al-Qur’an dan Tafsirnya: 

Studi Kajian Linguistik Al-Qur’an Perspektif Amin Al-Khuli ?” 

Dari Rumusan Masalah di atas, kemudian dibuat beberapa pertanyaan 

(Minor) dengan rincian sebagai berikut: 

1) Bagaimana Diskursus Linguistik dan Tafsir Al-Qur’an ? 

2) Bagaimana Perjalanan Intelektual Amin Al-Khuli ? 

3) Bagaimana Urgensi Linguistik Perpektif Amin Al-Khuli ?. 

C. Tujuan Penelitian 

Adapun tujuan dari penelitian ini ialah sebagai berikut: 

1. Menganalisis diskursus linguistik dalam studi tafsir Al-Qur’an serta 

menilai posisinya dalam perkembangan penafsiran kontemporer. 

2. Mengevaluasi perjalanan intelektual Amin al-Khuli beserta konstruksi 

pemikirannya dalam merumuskan pendekatan linguistik terhadap Al-

Qur’an. 

3. Merumuskan dan mengonstruksi urgensi pendekatan linguistik dalam 

penafsiran Al-Qur’an berdasarkan paradigma pemikiran Amin al-Khuli 

sebagai kontribusi metodologis bagi studi tafsir. 

D. Manfaat Penelitian 

Manfaat penelitian ini tentu didasari dari apa yang menjadi variable 

dalam pembahasan, yakni Urgensi Linguistik, Amin al-Khuli, Kritik Sastra, 

al-Manhaj al-Âdâbi. Hal tersebut yang menjadi kunci dari pengembangan 

ilmu tafsir dalam menjawab problematika yang terdapat dalam penafsiran Al-

Qur’an. Sehingga apabila diuraikan secara rinci poin-poin yang mempertegas 

terhadap problematika tersebut, maka dapat diambil manfaat yang 

dikalisifikasikan kepada dua jenis. Yakni secara teoritis dan praktis. Adapun 

manfaat secara teoritis yang dapat dicapai melalui penelitian ini ialah: 

Pertama,  Amin al-Khuli yang sebagai tokoh pembahasan dalam 

penelitian ini akan mampu memberikan sumbangsih keilmuan tafsir Al-

Qur’an. Hal tersebut dapat dilihat melalui pemikiran-pemikirannya, latar 

belakang historisnya serta karya-karyanya yang banyak diakui oleh para 

pakar. Kepakaran Amin al-Khuli sendiri sudah banyak memberikan bukti 

besar, biarpun Amin al-Khuli sendiri tidak langsung membuat sebuah karya 

tafsir Al-Qur’an. Akan tetapi melalui pembelajarannya ia mampu mencetak 

seorang penafsir seperti Aisyah Abdurrahman Bint Al-Syathi’ yang juga 

merupakan istri sekaligus muridnya. Sehingga sosok Amin al-Khuli akan 

sangat memberikan peran yang signifikan terhadap dunia akademisi. 



13 
 

 
 

Kedua, Gagasan Amin al-Khuli terkait Dirâsah Mâ Hawla al-Qur’an, 

Dirâsah Mâ Fîhi al-Qur’an dan al-Manhâj al-Adâbi yang dituangkannya 

melalui karyanya yang berujudul Manâhij Tajdîd Fî al-Nahw Wa al-Balâgah 

Wa al-Tafsîr wa al-Adâb akan sangat memberikan solusi yang cukup brillian 

didalam menanggapi berbagai macam corak tafsir yang muncul. Sehigga 

polemik penafsiran yang majemuk yang banyak terkontaminasi baik dari sisi 

mazhab, aliran, dan kepentingan individualis akan mampu dibentengi oleh 

pemikiran Amin al-Khuli. Yang demikian pun pernah dibuktikan oleh Amin 

al-Khuli dengan memberikan penolakan terhadap karya Hanafi Ahmad yang 

berjudul Mu’jizât Al-Qur’an fî Washf al-Kâ’inât dengan memerikan 

komentar bahwa karya tersebut tidak bisa dikategorikan sebagai tafsir, tapi 

hanya sebagai karya pengembangan dari apa yang terdapat dalam Al-Qur’an 

yang dikontekstualisasikan dengan perkembangan hidup manusia.35 Oleh 

karnanya gagasan al-Khuli akan sangat membatu dalam menjaga nilai-nilai 

orisinalitas dari suatu tafsir. 

Adapun manfaat secara praktis dari penelitian ini ialah sebagai berikut: 

Pertama, hasil penemuan penelitian ini bisa menjadi acuan bagi para 

akademisi yang hendak menafsirkan Al-Qur’an, agar lebih memperhatikan 

dalam aspek bahasa ketika hendak menafsirkan Al-Qur’an. Oleh karnanya 

penelitian ini akan memberikan win win solution bagi mereka yang 

berkecimpung dalam keilmuan tafsir Al-Qur’an akan tetapi memiliki 

keterbatasan dalam kemampuan bahasa. Sehingga dengan hadirnya riset ini 

akan membantu mereka dalam menghadapi problematik tersebut. 

Kedua, penelitian ini dapat membuka penelitian lanjutan serta 

mengembangkan banyak keilmuan khususnya dalam disiplin ilmu tafsir Al-

qur’an dan bahasa dalam menghadapi isu-isu kontemporer yang terseba 

dimasyarakat. Selain pengembangan dalam tafsir dan linguistik, penelitian ini 

pula bisa membuka bahan ajar dalam ilmu tafsir yang diperuntukan bagi 

mereka yang hendak mempelajari ilmu tafsir melalui pendekatan kebahasaan 

atau linguistik. 

E. Kerangka Teori 

Kerangka teori yang dipakai dalam penelitian ini berfokus kepada 

penggalian perspektif seorang tokoh Amin al-Khuli yang dalam karyanya 

terdapat suatu tema yang telah diklasifikasikan sebelumnya, yang mana pada 

riset ini bertitik tumpu kepada karangan Amin al-Khuli dalam Manâhij 

Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâgah wa al-Tafsîr wa al-Adâb. Oleh karna itu 

berikut ini adalah beberapa landasan teori yang akan digunakan pada 

penelitian ini. 

 
35 Habibur Rahman, “Amin al-Khuli, Pendekatan Kritik Sastra Terhadap Al-Qur’an,” 

dalam Al-Irfan, Vol. 1 No. 1 Tahun 2019, hal. 109. 



14 
 

 

Teori Linguistik adalah “the scientific study of language” (studi ilmiah 

terhadap bahasa).36 Lebih spesifik lagi, “Linguistics has only one proper 

subject, the language sistem viewed in its own light and for its own sake” 

(Linguistik itu hanya memiliki satu bahasan pokok, yakni sistem bahasa 

ditinjau dari sudut bahasa dan untuk bahasa itu sendiri).37 Lebih mudahnya, 

linguistik adalah ilmu pengetahuan yang memiliki objek formal bahasa lisan 

maupun tulisan, yang kajiannya dilakukan secara ilmiah. Maksudnya adalah 

sistematis, rasional, dan objektif dalam mengkaji realitas bahasa. Linguistik 

tidak mengkaji norma sebuah bahasa; semua bahasa adalah objek yang setara 

di matanya. Demikian, kajiannya meliputi struktur, fungsi, dan pemakaian 

bahasa, baik secara internal maupun eksternal, sinkronik maupun diakronik. 

Linguistik sinkronik mengkaji bahasa pada masa tertentu atau terbatas. 

Misalnya, mengkaji bahasa Indonesia pada tahun empat puluhan, bahasa 

Inggris pada zaman Shakespeare, atau bahasa Arab pada masa Nabi 

Muhammad. Kajian linguistik sinkronik ini juga biasa disebut linguistik 

deskriptif, karena berupaya mendeskripsikan bahasa secara apa adanya pada 

suatu masa tertentu. Sedangkan linguitik diakronik, ia berupaya mengkaji 

bahasa (atau bahasa-bahasa) pada masa yang tidak terbatas; bisa sejak awal 

kelahiran bahasa itu hingga punahnya bahasa tersebut (kalau bahasa tersebut 

sudah punah, seperti bahasa Latin dan Sansakerta), atau sampai zaman 

sekarang (kalau bahasa itu masih tetap hidup, seperti bahasa Arab dan 

Jawa).38 

Istilah “kritik” dapat dipahami dari berbagai sisi. Secara etimologis kata 

“kritik” berasal dari kata “krites” (kata benda) yang dalam bahasa Yunani 

Kuno berarti “hakim”, karena berasal dari kata kerja “krinein” yang artinya 

menghakimi.39 Dalam bahasa Inggris, istilah ini dikenal sebagai “critique” 

yang berarti “a considered assessment of a literary work”. Bisa juga berarti 

“criticism” yaitu mencela, mengecam atau mengupas.40 Sedangkan menurut 

Kamus Besar Bahasa Indonesia, “kritik” diartikan sebagai proses kecaman, 

kadang-kadang disertai uraian dan pertimbangan baik buruk terhadap suatu 

hasil karya atau pendapat.41 Sementara dalam bahasa Arab dikenal istilah 

“al-naqd” dari kata naqada-yanqudu-naqdan. Dalam istilah Arab, kata al-

naqd digunakan secara beragam seperti, 1) memberikan dengan segera 

 
36 Sudaryanto, Linguistik, Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1985, hal. 3-4. 
37 Ferdinand de Saussure, Reading for Applied Linguistics, Oxford: Oxford University 

Press, 1973, hal. 148. 
38 Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2007, hal. 14-15. 
39 M. A. Rafey Habib, A History of Literary Criticism; From Plato to the Present, 

United Kingdom: Blackwell Publishing, 2005, hal. 9. 
40 Chris Baldick, The Concise Oxford Dictionary of Literary Terms, New York: Oxford 

University Press, 2001, hal. 55. 
41 Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kamus Bahasa Indonesia, Jakarta: Pusat Bahasa 

Departemen Pendidikan Nasional, 2008, hal. 761. 



15 
 

 
 

(kontan) sebagai lawan dari penangguhan pembayaran, 2) memilih atau 

membedakan sesuatu, seperti memilih dirham (mata uang) yang baik dari 

yang buruk, 3) mengintai sesuatu, 4) mengkritik dengan menyatakan baik 

atau buruk.42 

Oleh karena itu, berdasarkan wacana “kritik” di atas, dapat disimpulkan 

bahwa setidaknya kritisisme bermuara pada dua fungsi utama yaitu; pertama, 

al-hukm (judgment) yang berarti memberi penilaian terhadap sesuatu; kedua, 

altafsir (interpretasi) atau al-tahlil (analisis). Maka, yang dimaksud sebagai 

“kritik” ialah usaha menganalisis dan mengklasifikasi teks untuk mengetahui 

seluk beluknya dan menyelami kedalaman kandungannya.43 Dengan 

demikian, kritik diartikan sebagai tanggapan objektif dari seseorang terhadap 

suatu karya orang lain dengan menguraikan secara rinci baik buruknya 

sebuah karya berdasarkan argumentasi (dalīl) dan parameter (dhawâbit) yang 

ilmiah. Maka kritik dapat bersifat menjatuhkan atau merugikan (destruktif), 

juga dapat bersifat membangun (konstruktif).44 

Teori-teori diatas tentunya yang akan menjadi kerangka dalam penelitian 

ini, oleh karna ini penelitian ini menekankan terhadap teori yang berkait 

dengan linguistik, kritik sastra, dan beberapa toeri yang berkaitan untuk 

meneyelesaikan permasalahan yang ada pada penelitian ini.  

F. Tinjauan Pustaka 

Sebelum memulai langkah penelitian, ada hal yang perlu diperhatikan 

terlebih dahulu, yakni mempelajari kajian-kajian terdahulu dengan mengecek 

penelitian-penelitian yang telah dilakukan. Hal demikian sangat perlu 

dilakukan karna agar pembahasan menjadi fokus dan memiliki hasil yang 

berbeda dari penelitian sebelumnya. Selain yang demikian penelitian 

terdahulu juga membatu bagi peneliti dalam memperoleh data-data terbaru 

atau melengkapi penelitian yang kurang dari penelitian terdahulu tersebut. 

Sehingga penelitian ini akan sangat efektif dan efisiesn dalam mengulas 

permasalahan yang dituju. Berikut ini adalah berapa penelitian yang 

berkaitan dengan objek yang diambil oleh peneliti terkait judul penelitian ini, 

berikut dintaranya: 

Pertama, penelitian yang terkait tema urgensi linguistik telah dilakukan 

riset oleh beberapa peneliti diantaranya seperti, “’Ahammiyât al-Lughoh al-

‘Arabiyyah fi Fahmi Al-Qur’an al-Karîm wa Tafsîrihi fî al-‘Asr Al-Hadîts.” 

 
42 Ibn Manzhur, Lisân al-‘Arab, Beirut: Dâr Al-Ma’rifah, 1979, hal. 4571. 
43 Muhammad Ulinnuha, Rekonstruksi Metodologi Kritik Tafsir, Jakarta: Azzamedia, 

2015, hal. 36. 
44 Geoffrey Galt Harpham, The Character of Criticism, New York: Routledge, 2006, 

hal. 8. 



16 
 

 

oleh Anwar Muhammad.45 “’Atsar al-Lughah al-‘Arabiyyah fî Tadzûq 

Ma’âny Al-Qur’an Al-Karîm wa Fahmihi” Oleh Fadhl Hasan Abbas.46 

“Penerapan Linguistik Arab dalam Memahami Bahasa Al-Qur’an” oleh 

Abdul Kosim.47 “Linguistik Al-Qur’an (Reinterpretasi Makna Manusia Di 

Balik Surat Al-Fatihah Dalam Wacana Semantik)” oleh Wahyu Hanafi48. 

“Pendekatan Linguistik Dalam Penafsiran Al-Qur’an: Upaya “Menjernihkan” 

Konsep Linguistik sebagai Teori dan Metode” oleh Abdullah Mu’afa.49 

Penelitian-penelitian yang telah disebutkan hanya membahas kedudukan ilmu 

Al-Qur’an secara subjektif. Dengan tidak mengambil pemikikan tokoh secara 

langsung, sehinga telihat perbedaan pada penelitian ini yang akan mengambil 

urgensi linguistik melalui sudut pandang Amin al-Khuli. 

Kedua, pada bagian kedua ini akan dimunculkan beberapa penelitian 

yang mengulas tentang tokoh Amin al-Khuli yang memiliki relevansi 

terhadap tafsir Al-Qur’an diantaranya, “Afkâr Amîn al-Khûlî fî Ta’lîm al-

Balâghah al-‘Arabiyyah” oleh Mohammad Izdiyan Muttaqin.50 “Amîn al-

Khûlî” oleh Husein Nashar51. “Amîn al-Khûlî Dan Metode Tafsir Sastrawi 

Atas Al-Qur’an” oleh Wali Ramadhani.52 “Tafsir Sastra Kontemporer Oleh 

Amin al-Khuli dan Aisyah Abdurrahman Bint al-Syathi’” oleh Aisy Najiha 

Khurin’in.53 Pada bagian kedua ini beberapa penelitian mengkaji terhadap 

sosok Amin al-Khuli dengan berbagai pendekatan yang terkait tafsir Al-

Qur’an, hal tersebut membuktikan juga bahwa Amin al-Khuli juga dipandang 

sebagai pakar tafsir, akan tetapi pada penelitian yang telah disebutkan 

tersebut tidak mengulas terhadap permasalahan kritis sastra yang masuk 

kedalam penafsiran Al-Qur’an menurut perspektif Amin al-Khuli. 

Ketiga, penelitian berikut ini mengenai isu-isu penafsiran Al-Qur’an 

dengan tema-tema linguistik baik dalam teori kritis sastra atau isu lain 

 
45 Anwar Muhammad, “’Ahammiyât al-Lughoh Al-‘Arabiyyah Fî Fahmi Al-Qur’an Al-

Karim wa Tafsîrihi fi al-‘Asr al-Hadîts Multaqo’ ‘Amaly, t.th. 
46 Fadhl Hasan Abbas, “’Atsar al-Lughah al-‘Arabiyyah fî Tadzûq Ma’âny Al-Qur’an 

Al-Karîm wa Fahmihi”, al-Majâlah al-Urdiyyah fî al-Dirasât al-Islâmiyyah, 2005. 
47 Abdul Kosim, “Penerapan Linguistik Arab Dalam Memahami Bahasa Al-Qur’an,” 

dalam Kalamuna, Vol. 1 No. 1 Tahun 2020. 
48 Wahyu Hanafi, “Linguistik Al-Qur’an (Reinterpretasi Makna Manusia Di Balik Surat 

Al-Fatihah Dalam Wacana Semantik)’” dalam Studia Quranika, Vol. 2 No. 1 Tahun 2017. 
49 Abdullah Mua’fa, “Pendekatan Linguistik Dalam Penafsiran Al-Qur’an: Upaya 

“Menjernihkan” Konsep Linguistik sebagai Teori dan Metode,” dalam Jurnal Islamis 

Review, Vol. 1 No. 2 Tahun 2012. 
50 Muhammad Izdiyan Muttaqin, “Afkâr Amîn al-Khûlî fî Ta’lîm al-Balâghah al-

‘Arabiyyah,” dalam Arabiyât, Vol. 4 No. 1, Tahun 2017. 
51 Husein Nashar, Amîn al-Khûlî, Kairo: Maljîs al-‘Ala Li Al-Tsaqâfî, 1996. 
52 Wali Ramadhani, “Amin al-Khuli Dan Metode Tafsir Sastrawi Atas Al-Qur’an,” 

dalam At-Tibyan, Vol. 2 No. 1, Tahun 2017. 
53 Aisy Najiha Khurin’in, “Tafsir Sastra Kontemporer Oleh Amin al-Khuli dan Aisyah 

Abdurrahman Bint Al-Syathi’,” dalam Al-Furqon, Vol. 6 No. 1 Tahun 2023. 



17 
 

 
 

mengenai linguistik. Diantaranya, “Psikoanalisis Dan Psikoterapi Dalam 

Lingusitik Al-Qur’an” oleh Amrah Kasim.54 “Naqd al-Shahâbah wa al-

Ta’bi’în Li al-Tafsîr” oleh Abdus Salam.55 “Stilistika Al-Qur’an: Pendekatan 

Sastra Sebagai Analisis Dalam Menginterpretasikan Al-Qur’an” oleh 

Istianah. “Pengakajian Satra Teori dan Aplikasi” oleh Ali Imron Al-Ma’ruf 

dan Farida Nugrahani.56 “Tradisi Kritik Tafsir: Diskursus Kritisisme 

Penafsiran Dalam Wacana Qur’anic Studies” oleh MK. Ridwan.57 Pada 

bagian ketiga ini peneliti melihat perbedaan dalam sub pembahasan terkait 

kritis sastra yang belum diulas ke dalam penafsiran Al-Qur’an khususnya 

dalam perspektif Amin al-Khuli, sehingga penelitian yang akan diteliti 

memiliki perbedaan yang cukup signifikan. 

G. Metode Penelitian 

Metode penelitian yang akan digunakan dalam penelitian ini adalah 

metode penelitian kualitatif. Penelitian kualitatif digunakam untuk 

mendeskripsikan dan menganalisis fenomena, peristiwa, aktivitas sosial, 

sikap, kepercayaan, persepsi, pemikiran orang secara individual maupun 

kelompok.58 Adapun metode penelitian kualitatif pada penelitian ini meliputi 

beberapa hal yaitu sumber data, pengumpulan data, pengolahan data, dan 

analisis data, yang dijelaskan sebagai berikut: 

1. Sumber data 

Sumber data dalam penelitian ialah subjek dari mana data diperoleh.59 

Sumber data pada penelitian ini dikalsifikasikan menjadi dua. Pertama, 

sumber data yang sifatnya primer dan sumber data sekunder. Data primer 

sendiri merupakan data yang sifatnya autentik atau data yang digali dari 

sumber pertama dalam suatu penelitian.60 Yang termasuk data primer dalam 

penelitian ini adalah Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâgah wa al-Tafsîr 

wa al-Adâb dan Fannu al-Qawl yang merupakan karya Amin al-Khuli. 

Sedangkan Data sekunder diperoleh dari buku-buku, majalah, kitab dan 

 
54 Amrah Kasim, Psikoanalisis Dan Psikoterapi Dalam Lingusitik Al-Qur’an, 

Makassar: Alaudin University Press, 2021. 
55 Abdus Salam, Naqd Al-Shahâbah wa al-Ta’bi’în Li al-Tafsîr, Riyadh: Dâr Al-

Tadmuriyah, 2008. 
56 Ali Imron Al-Ma’ruf dan Farida Nugrahani, Pengakajian Satra Teori dan Aplikasi, 

Surakarta: Djiwa Amarta Press, 2017. 
57 MK. Ridwan, “Tradisi Kritik Tafsir: Diskursus Kritisisme Penafsiran Dalam Wacana 

Qur’anic Studies,” dalam Theologia, Vol. 28 No. 1 Tahun 2017.  
58 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, Alfabeta: Bandung, 

2011, hal. 10. 
59 Arikunto Suharsimi, Prosedur Penelitian, Jakarta: Rineka Cipta, 1992, hal. 102. 
60 Hadari Nawawi dan Mimi Martini, Penelitian Terapan, Yogyakarta: Gajah Mada 

University Press, 1996, hal. 216. 



18 
 

 

sumber ilmiah lainnya yang terkait dengan pemikiran Amin al-Khuli, seperti 

Amîn Al-Khûlî karya Husein Nashar, kemudian al-Tafsîr al-Bayanî Li Al-

Qur’an Al-Karîm Karya Aisyah Abdurrahman Bint Al-Syati’ yang merupakan 

pengejawantahan pemikiran Amin al-Khuli, serta kitab-kitab yang 

membahasa terkait linguistic dalam Al-Qur’an.  

2. Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data merupakan langkah yang paling strategis 

dalam penelitian.61 Metode pengumpulan data merupakan sesuatu yang 

sangat penting dalam penelitian, karena tujuan utama dari penelitian adalah 

memperoleh data. Adapun pengumpulan data pada penelitian ini 

menggunakan Penelitian Kepustakaan (Library Research), yaitu penulisan 

dengan mengumpulkan data-data dari pustaka.62 Jelasnya mengumpulkan 

beberapa data dan informasi dengan bantuan macam-macam material yang 

terdapat di ruang perpustakaan, serta mengumpulkan beberapa literatur 

kepustakaan, buku, dan karya tulisan ilmiah yang berhubungan tentang 

permasalahan yang diteliti seperti buku. 

Pengumpulan data pada penelitian ini menempatkan karya-karya Amin 

al-Khuli seperti Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâgah wa al-Tafsîr wa 

al-Adâb dan Fannu al-Qawl, sebagai sumber data. Dan mengumpulkan data-

data tambahan terkait pemikiran Amin al-Khuli dalam permasalahan urgensi 

linguistik dan kritik sastra, baik berupa buku, jurnal majalah dan tulisan-

tulisan ilmiah terhadap isu yang hendak dibahas.  

3. Pengolahan Data 

Metode pengolahan data manejlaskan pengolahan dan analisis data sesuai 

dengan pendekatan yang dilakukan. Karena penelitian ini menggunakan 

metode kualitatif, maka metode pengolahan data dilakukan dengan 

menguaraikan data dalam bentuk kelimat teratur, runtun, logis, tidak tumpeng 

tindih, dan efektif ehingga memudahkan pemahaman dan interpretasi data. 

Diantaranya melalui tahap: pemeriksaan data (editing), klasifikasi 

(classifiying), verifikasi (verifiying), analisis (analysing), dan pembuatan 

kesimpulan (concluding). 

 
61 Sugiono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, Bandung: Alpabeta, 

2005, hal. 62. 
62 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan, Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 

2004. hal. 3. 



19 
 

 
 

4. Analisis Data 

Analisis data yang digunakan adalah metode deskriptif analitik, yaitu 

mendeskripsikan data yang dikumpulkan berupa kata-kata, gambar, dan 

bukan angka. Data yang berasal dari naskah, wawancara, catatan lapangan, 

dokuman, dan sebagainya, kemudian dideskripsikan sehingga dapat 

memberikan kejelasan terhadap kenyataan atau realitas.63 Sedangkan metode 

deskritif anlitik pada penelitian ini menggunakan versi Miles dan Huberman. 

Miles dan Huberman membuat tiga alur dalam analisis data deskriptif analitik 

dengan tahapan sebagai berikut: 

Pertama, reduksi data yang diartikan sebagai peroses pemilihan 

pemusatan perhatian pada penyederhanaan, pengabstrakan, dan transfirmasi 

data “kasar” dalam lapangan.64 Sehingga penelitian ini mereduksi topik 

urgensi linguistik dan kritis sastra dalam penafsiran Al-Qur’an meurut 

perspektif Amin al-Khuli. Yang kemudian diverifikasi melalui karyanya 

Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâgah wa al-Tafsîr wa al-Adâb dan 

Fannu al-Qawl sebagai bentuk pengumpulan informasi terkait permasalahan 

yang hendak dipecahkan. 

Kedua, penyajian data, penyajian data merupakan pendeskripsian 

sekumpulan informasi tersusun yang memberikan kemungkinan adanya 

penarikan kesimpulan dan pengambilan tindakan.65 Dengan demikian 

penelitian ini akan menyajikan pendeskripsian yang didapat dari Manâhij 

Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâgah wa al-Tafsîr wa al-Adâb dan Fannu al-

Qawl dengan bentuk informasi yang sudah tersusun, padu, dan mudah 

dipahami, yang kemudian bisa dilanjutkan dengan penarikan Kesimpulan. 

Ketiga, penarikan kesimpulan atau verifikasi, yang demikian merupakan 

kegiatan akhir analisis data kualitatif.66 Data yang sudah didapat melalui 

tahapan sebelumnya, selanjutnya data akan diuji kebenaran, kecocokan, dan 

kekokohannya. Sehingga permasalahan dalam urgensi linguistik dan kritis 

sastra dalm Al-Qur’an dapat si pertaruhkan kredibilitasnya. 

H. Sistematika Penelitian 

Penelitian ini terdiri dari lima bab dengan fokus kajian masing-masing 

pada setiap bab. Bab satu diisi dengan pendahuluan. Bab ini mencakup: 

 
63 Sudarto, Metodologi Penelitian Filsafat, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1997, hal. 

66. 
64 Husaini Usman dan Purnomo Setiadi Akbar, Metodologi Penelitian Sosial, Jakarta: 

PT Bumi Aksara, 2009, hal. 85-89. 
65 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2019, hal. 11. 
66 Husaini Usman dan Purnomo Setiadi Akbar, Metodologi Penelitian Sosial, Jakarta: 

PT Bumi Aksara, 2009, hal. 85-89. 

 



20 
 

 

pertama, latar belakang. Latar belakang masalah berfungsi mengidentifikasi 

dan menjelaskan latar belakang permasalahan terkait dengan topik penelitian. 

Pada tahapan ini penulis mengemukakan latar belakang permasalahan yang 

akan dikemukakan. Kedua, Identifikasi Masalah. Pada tahapan ini, penulis 

sudah mulai menunjukkan permasalahan sesuai dengan latar belakang yang 

sudah penulis kemukakan sebelumnya secara lebih terperinci. Ketiga, 

pembatasan dan perumusan masalah. Penulis memberikan batasan-batasan 

terkait tema yang menjadi objek penelitian, agar penelitian tidak begitu jauh 

dari tema penelitian. Keempat, tujuan penelitian. Penulis mengemukakan 

beberapa tujuan penelitian dilakukan, yaitu menjawab pesoalan yang ada 

pada permasalahan penelitian. Kelima, manfaat penelitian baik untuk 

kalangan akademisi maupun masyarakat pada umumnya. Selanjutnya penulis 

akan mengemukakan kerangka teori, yaitu teori yang penulis gunakan dalam 

penelitian. Ketujuh tinjauan pustaka, menyandingkan penelitian yang relevan 

dengan objek penelitian penulis. Kedelapan, metode penelitian. Bab satu 

ditutup dengan sistematika penelitian. 

Bab dua pada penelitian ini menjelaskan mengenai bagian-bagian penting 

yang menjadi pengantar dalam memahami isi penelitian secara komprehensif. 

Bab dua terdiri dari penjelasan mengenai konsep teori linguistik, kritik sastra 

dan tafsir Al-Qur’an dalam perspektif linguistik. 

Adapun bab tiga terdiri dari penjelasan mendalam serta latar belakang 

dari 

Amin al-Khuli dan karyanya, Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâgah wa 

al-Tafsîr wa al-Adâb dan Fannu al-Qawl. Secara rinci, bab tiga 

memuat biografi dan pemikiran Amin al-Khuli, deskripsi kitab Manâhij 

Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâgah wa al-Tafsîr wa al-Adâb dan Fannu al-

Qawl, serta perspektif Tafsir Al-Qur’an menurut Amin al-Khuli. Penjelasan-

penjelasan pada bab ketiga dimaksudkan dalam rangka memotret latar 

belakang Amin al-Khuli serta karyanya. 

Pada bab keempat, peneliti mengulas dan mengemukakan hasil 

pembahasan serta analisis dari data-data yang telah diperoleh. mengenai 

berbagai term terkait urgensi linguistik dalam penafsiran Al-Qur’an. Term 

tersebut meliputi urgensi linguistik, pemikiran Amin al-Khuli terkait Dirâsâh 

Ma Hawla al-Qur’an dan Dirâsâh Ma fî al-Qur’an dalam penafsiran Al-

Qur’an, penerapan al-Manhaj al-Âdâbi menurut Amin al-Khuli, Kritik Satra 

dalam Penafsiran Al-Qur’an menurut Amin al-Khuli, 

Bab lima merupakan hasil akhir dari penelitian ini, berisi kesimpulan, 

implikasi hasil peneleitian dan juga saran terhadap peneliti selanjutnya 

 

 

 

 



 

21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB II 

DISKURSUS LINGUISTIK DAN TAFSIR AL-QUR’AN 

A. Sintesis Linguistik 

Linguistik sebagai ilmu yang mempelajari bahasa secara sistematis 

memainkan peran penting dalam pengembangan tafsir Al-Qur’an. Karena Al-

Qur'an diturunkan dalam bahasa Arab, pemahaman terhadap struktur bahasa, 

makna leksikal, sintaksis, semantik, dan pragmatik menjadi hal yang sangat 

penting dalam menafsirkan ayat-ayatnya.1 Pendekatan linguistik 

memungkinkan para mufassir untuk memahami teks Al-Qur'an secara lebih 

mendalam, tidak hanya berdasarkan terjemahan literal, tetapi juga melalui 

analisis konteks dan ragam makna yang mungkin terkandung dalam suatu 

lafaz atau struktur kalimat.2 

Pendekatan linguistik dalam tafsir Al-Qur’an membantu mengatasi 

perbedaan makna akibat keterbatasan pemahaman bahasa. Melalui teori-teori 

linguistik, mufassir dapat menelusuri makna asli ayat, menghubungkan tafsir 

klasik dan kontemporer, serta menyesuaikannya dengan konteks turunnya 

wahyu. Dengan demikian, linguistik berperan penting dalam 

mengembangkan metode tafsir yang objektif dan relevan dengan zaman. 

 
1 Muhammad Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut 

Anda Ketahui dalam Memahami Ayat-Ayat Al-Qur’an, Tangerang: Lentera Hati, 2013, hal. 

45. 
2 Toshihiko Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia: Pendekatan Semantik terhadap Al-

Qur’an, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003, hal. 17. 



22 
 

 

1. Linguistik Arab 

Dalam pengertian etimologi, kata linguistik diambil dari bahasa Latin 

lingua yang memiliki arti “Bahasa”.3 Yang kemudian hal tersebut diserap 

kedalam bahasa inggris menjadi linguistics, yang memiliki arti “Ilmu 

Bahasa”,4 kemudian kata linguistics tersebut diserap dalam bahasa Indonesia 

menjadi linguistic dengan makna yang sama dengan arti, ‘ilmu tentang 

bahasa’ atau telaah bahasa secara ilmiah.5 Seorang  

Selain pengenrtian secara umum, linguistik juga dikerucutkan dalam 

pengertian literatur berbahasa Arab, sebagaimana yang dikemukaan oleh 

‘Atiyah bahwa kata linguistik diterjemahkan dengan  ِّاللُّغَة  juga disebut 6,عِّلْمُ 

dengan:  ِّاللمِّسَان نَةِّ ،  اللمِّسَانِّيَّاتِّ ،  عِّلْمُ  نِّيَّاتِّ ،  الألَْسِّ تِّ ،  الألَْسِّ اللُّغَوِّياَّ . Secara etimologi, 

kata  ِّعِّلْمُ اللُّغَة terdiri dari dua kata علم (‘ilmu) dan اللغة (al-lughah). Kata ‘ilmu 

dalam bahasa Indonesia diartikan ilmu pengetahuan,7 dan al-lughah berarti 

‘bahasa’.8 Dengan demikian, pengertian  ِّاللُّغَة  secara etimologi adalah عِّلْمُ 

‘ilmu tentang bahasa’. 

Memperhatikan makna etimologi dari kata ‘linguistik’ dan kata اللغة  di علم 

atas terlihat bahwa tidak ditemukan adanya perbedan pengertian. Analisis 

etimologis dari kedua pengertian tersebut mengacu pada konsep yang sam, 

yaitu bahasa sebagai obyek penelitiannya. Oleh karena itu, dinilai sudah tepat 

pemadanan kata linguistics (Inggris) dengan  ِّاللُّغَة  dan linguistik (Arab) عِّلْمُ 

(Indonesia).9 

Secara terminologi, menurut Kridalaksana, linguistik adalah “Ilmu tentang 

bahasa atau penyelidikan bahasa secara ilmiah”.10 Definisi ini tidak berbeda 

 
3 J. W. M. Verhaar, Pengantar Linguistik, Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 

1989, hal. 1. 
4 John M. Echols dan Hasan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia, Jakarta: Gramedia, 

1996, hal. 360. 
5 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: 

Balai Pustaka, 1995, hal. 596. 
6 Nawwal Muhammad ‘Athiyah, ‘Ilmu al-Nafs al-Lughawî, Kairo: Maktabah al-Anjlu 

al-Mishriyyah, 1975, hal. 11. 
7 Atabik Ali, dan Ahmad Zuhdi Muhdhar, Kamus Kontemporer Arab-Indonesia, 

Yogyakarta: Yayasan Ali Maksum Pondok Pesantren Krapyak, 1996, h. 1314. 
8 Atabik Ali, dan Ahmad Zuhdi Muhdhar, Kamus Kontemporer Arab-Indonesia, 

Yogyakarta: Yayasan Ali Maksum Pondok Pesantren Krapyak, 199, hal. 1555. 
9 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017, 

hal. 2. 
10 Harimurti Kridalaksana, Kamus Linguistik, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2001, 

hal. 128. 



23 
  

 
 

dengan pendapat John Lyons. Menurutnya, linguistik adalah “Pengkajian 

bahasa secara ilmiah.”11 Lebih lanjut ia mengatakan, bahwa yang dimaksud 

dengan pengkajian atau studi bahasa secara ilmiah adalah “Penyelidikan 

bahasa melalui pengamatan-pengamatan yang teratur dan secara empiris 

dapat dibuktikan benar atau tidaknya serta mengacu pada suatu teori umum 

tentang struktur bahasa.”12 

Secara terminologi, linguistik adalah sebuah ilmu yang mengkaji bahasa 

secara internal dan ilmiah. Dengan kata lain, pengkajian hanya dilakukan 

terhadap struktur intern bahasa itu sendiri. Kajian ini kemudian menghasilkan 

perian-perian bahasa secara murni tanpa berkaitan dengan masalah-masalah 

lain di luar bahasa. Linguistik dipelajari dengan pelbagai maksud dan tujuan. 

Untuk Sebagian orang ilmu itu dipelajari demi ilmu itu sendiri; untuk 

sebagian yang lain linguistic dipelajari sebagai ilmu dasar bagi ilmu-ilmu lain 

seperti kesusastraan, filologi, pengajaran bahasa, penterjemahan, dan 

sebagainya, karena dengan mempelajari linguistik lebih mudah orang 

memahami liku-liku bahasa yang merupakan materi ilmu-ilmu itu. Bagian ini 

ditulis untuk mereka maupun untuk orang yang hanya ingin tahu tentang 

linguistik.13 

Wahid Wafi, salah seorang pakar bahasa Arab yang juga dianggap sebagai 

ulama Arab telah mencoba membahas ilmu lughah melalul dua bukunya 

mengenal fiqh al-lughah dan ‘ilmu al-lughah sekitar tahun 1940 M. Buku ini 

menjadi pegangan bagi para peneliti bahasa generasi sesudahnya, dan buku 

ini sangat membantu terbukanya banyak kajian tentang bahasa. Ketika dia 

melakukan pembahasan tentang bahasa, rnaka dia menunjukkan beberapa hal 

yang sangat penting dalam pembahasan tersebut.14 

Pertama, pembahasan mengenai asal bahasa dan perkembangannya 

"oriqine du langage". Dalam pembahasan ini, ia mengkaji tentang 

perkembangan bahasa manusia dari mulai bentuk-bentuk, yang dengan 

bentuk-bentuk itu ungkapan mulai rnuncul, lain menelisik perkembangannya 

sehingga sampai lahirnya bunyi-bunyi bahasa yang mempunyai makna 

kemudian membahas dasar-dasar yang ditetapkan manusia dalam berbahasa 

dan teori-teori yang digunakan untuk menetapkan kosakata dan menentukan 

 
11 John Lyons, Introduction to Theoretical Linguistics, diterjemahan oleh I. Sutikno 

dengan judul Pengantar Teori Linguistik, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1995, hal. 1. 
12 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017, 

hal. 3. 
13 Ahmad Royani, dan Erta Mahyudin, Kajian Linguistik Bahasa Arab, Jakarta: Public 

Institute Jakarta, 2020, hal. 5. 
14 Ade Nandang, dan Abdul Kosim, Pengantar Linguistik Arab, Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2018, hal. 2. 



24 
 

 

maknanya, juga membahas tentang pertumbuhan pusat-pusat bahasa manusia 

dengan berbagai macanmya.15 

Kedua, pembahasan mengenai kehidupan bahasa (vie du langage), 

kehidupan bahasa yang dimaksud adalah seperti kehidupan manusia. Bahasa 

kadang mengalarni keluasan dan kesempitan, kuat dan Iemah, serta terbagi 

kepada beberapa dialek. Dengan demikian, Wafi menyebutkan bahwa cabang 

dari pembahasan ini yang terpenting dan paling banyak bahasannya adalah 

apa yang dinamakan dengan dialektologi (‘llmu al-lahjat). Pembahasan dari 

dialektologi adalah kajian fenomena yang berkaitan dengan terbaginya 

bahasa kepada beberapa dialek sesuai dengan perbedaan daerah dan 

kelompok pengguna bahasa.16 

Sementara de Saussure seorang ahli bahasa berkebangsaan Swiss yang 

dianggap scbagai linguis modern memberikan definisi linguistik sebagai: 

"The true and unique object of linguistics is language studied in and for 

itself”. Menurutnya (de Saussure), linguistik adalah ilmu yang mengkaji 

bahasa dan untuk bahasa. Definisi ini perlu rnendapatkan penjelasan lebih 

lanjut agar dapat dipahami dengan baik. Mahmud Sa'ran mencoba 

menjelaskan definisi yang disampaikan de Saussure menjadi beberapa bagian 

penielasan sebagai berikut. 

Pertama, bahasa yang dipelajari oleh linguistik bukanlah bahasa Inggris, 

Perancis, Arab, atau bahasa-bahasa tertentu lainnya, tetapi yang dipelajari 

oleh linguistik adalah bahasa itu sendiri secara keseluruhan yang nampak dan 

muncul dengan berbagai ragam dialeknya. Walaupun antara bahasa Arab, 

bahasa Inggris, bahasa Perands, dan bahasa-bahasa lainnya berbeda, tetapi 

secara substansi terdapat kekhususan-kekhususan. 

2. Bahasa dan Sastra Arab 

Seorang pakar bahasa Abu al-Fath Utsman ibn Jinny atau yang lebih 

dikenal dengan Ibn Jinny mendefinisikan bahasa sebagai berikut: 

هِّمْ  اَ كُلُّ قَ وْمٍ عَنْ أَغْراَضِّ ُ بهِّ  ٱللُّغَةُ هِّيَ أَصْوَاتٌ يُ عَبرمِّ

“Bahasa adalah bunyi-bunyi yang diucapkan oleh setiap kelompok untuk 

menyampaikan maksud mereka”.17 

 
15 Ade Nandang, dan Abdul Kosim, Pengantar Linguistik Arab, Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2018, hal. 3. 
16 Ade Nandang, dan Abdul Kosim, Pengantar Linguistik Arab, Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2018, hal. 3. 
17 Abul Fath bin Jinny, Muqaddimah Li Dirâsât al-Lughah, Kairo: Dâr al-Ma’rifah al-

Jâmi’iyyah, t.th., hal. 62. 



25 
  

 
 

Dari definisi yang disampaikan oleh Ibn Jinny terdapat beberapa indikasi kata 

kunci terkait hakikat bahasa. Sebagaimana al-Rajihi menjelaskan beberapa 

unsur yang dapat dipahami dari definisi Ibn Jinny. Pertama, Ibn Jinny 

membatasi bahasa hanya dengan bunyi, menurut al-Rajih tulisan itu telah 

keluar dari definisi ini, hal yang demikian menurutnya ulama Arab tidak 

mempelajari bahasa melalui tulisan melainkan melalui bahasa yang disinyalir 

hanya bahasa lisan yang berupa bunyi-bunyi. 

Kedua, bahasa memiliki funsi untuk ta’bir (mengungkapkan) atau 

mentrasfer maksud ang terdapat didalam hati dan fikiran. Ketiga, kata qaum 

menunjukan bahwa bahasa digunakan oleh sekelompok masyarakat atau 

sebuah fenomena yang terjadi pada suatu kaum. Keempat, bahasa merupakat 

alat yang memiliki tujuan untuk ta’bir (penyampaian) dari ‘aghrâdh 

(maksud-maksud) oleh qaum (suatu kaum) itu sendiri. Kata ‘aghrâdh  itu 

sendiri oleh para linguis moderm dikonversikan dengan berfikir aktivitas akal 

pikiran. Dengan demikian dapat dipahami bahwa ada korelasi antara 

berbahasa dan berfikir.18 

Definisi diatas memiliki titik kesamaan pada definisi bahasa yang 

disampaikan oleh Edward Sapir, seorang linguis Amerika. Ia mendefinisikan 

“Language is a purel human and non- instinctive method of communicating 

ideas, emotions and desires by means of a system of voluntarily produced 

symbols,”19 yang memiliki arti bahwa bahasa merupakan suatu media yang 

dimiliki oleh manusia untuk menyampaikan pikiran, perasaan dan kehendak 

yang berupa sistem lambang dan dilakukan secara sengaja. 

Dari definisi yang diutarakan oleh Sapir, dapat dipahami bahwa bahasa 

tidak bersifat pembawaan, akan tetapi bahasa itu lahir sebab adanya suatu 

peroses pergaulan diantara manusia dengan masyarakatnya, dengan kata lain 

bahasa didapatkan dan diperoleh akan adanya pergaulan dari seorang 

manusia dengan masyarakat tempat hidupnya.20 Hal tersebut selaras dengan 

yang dikemukakan oleh Wahid Wafi bahwa bahasa disifati dengan acquired 

(wadzîfah muktasabah) dan cultual (wadzîfah tsaqâfiyyah).21 

Pada definisi selanjutnya seorang linguis modern Noam Chomsky, 

mendefinisikan bahasa dengan menggambarkan otoritas penutur bahasa itu 

sendiri. Ia mengatakan: 

  ٱللُّغَةُ مَلَكَةٌ فِّطْرِّيَّةٌ عِّندَ مُتَكَلمِّمِّيَن بِّلُغَةٍ مَا لِّتَكْوِّينِّ وَفَ هْمِّ جَُُلٍ نَحْوِّيَّةٍ 

 
18 Ade Nandang, dan Abdul Kosim, Pengantar Linguistik Arab, Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2018, hal. 32. 
19 E. Sapir, Language A Introduction to The Study of Speach, New York: t.p., 1992, hal. 

8. 
20 Hasan Dhadha, al-Lisân Wa al-Insân, Kairo: Dâr al-Ma’rifah, 1971, hal. 29. 
21 Ali Abdul Wahid Wafi, ‘Ilmu al-Lughah, Kairo: Dâr al-Nahdhah, 2010, hal.59. 



26 
 

 

“Bahasa merupakan kepemilikan secara fitrah dari para pembicara dengan 

Bahasa tertentu untuk menyampaikan dan memahami kalimat terstruktur.” 

Pada definisi ini mengandung pengertian bahwa manusia mempunyai bekal 

kemampuan bahasa yang alami yang memungkinkannya untuk 

menggunakannya dalam bahasa tertentu. Serta menggambarkan bahwa kosa 

kata merupakan fase kegiatan komunikasi bagi manusia.22 

Sebagai pertimbangan untuk memahami pengertian bahasa lebih jauh lagi 

Ferdinan De Saussure telah membedakan tiga istilah pokok dalam teori 

Bahasa. Pertama langue, yakni bahasa yang sama, seperti bahasa Arab atau 

bahasa Perancis atau bahasa Inggris dan sebagainya. Kedua parole, yakni 

ujaran atau pemakaian bahasa yang sama oleh individu, Ketiga langage, 

yakni kemampuan berbahasa pada seseorang secara umum. Pembedaan ini 

berkepentingan dalam kajian bahasa modern. Maka kajian bahasa itu 

melampaui pemakain bahasa secara individual sampai ke fenomena bahasa 

dalam aspek-aspeknya yang umum dan kolektif pada anggota-anggota 

kelompok bahasa. Meskipun seseorang diberi keterampilan berbahasa dan 

kemampuan berbahasa serta variasi dalam gaya penulisan, ia tidak 

menggunakan semua kamus yang dikenal dalam bahasanya. la tidak 

memanfaatkan segala kemungkinan konstruksi bahasa yang kondusif ketika 

ia berbicara atau menulis bahasa.23 

Selain definisi Bahasa dalam perspektif arab perlu juga melihtar definisi 

Bahasa dalam istilah bahasa Indonesia yang ternyata sama dengan istilah 

lughah dalam bahasa Arab, selain itu ada juga istilah kokugo dalam bahasa 

Jepang dan lain-lain. Istilah-istilah ini masing-masing mempunyai aspek 

khusus sesuai dengan masyarakatnya, untuk menyebut unsur kebudayaan 

yang sangat luas sehingga merupakan konsepsi yang tidak mudah dibatasi. 

Pada dasarnya, definisi yang diberikan oleh bahasa itu hanyalah sebagian dari 

hakekat wujud bahasa dan fungsinya.24 

3. Sejarah Linguistik Al-Qur’an 

Ada banyak sekali literasi yang menyajikan sejarah linguistik dengan 

banyak klasifikasi berbeda baik secara periodiasi yang garis besar maupun 

merincikan periodeisasi dengan tokoh didalanya. Seperti Abdul Chaer yang 

memperiodeisasi pertumbuhan dan perkembangan linguistik menjadi 4 

bagian; (1) zaman Yunani (2) zaman Romawi (3) zaman pertengahan dan (4) 

zaman renenaisans.25 Sedangkan Ferdinand De Sausure, sebagaimana dikutip 

 
22 N. Chomsky, Aspects of The Theory of Syntax, Massachustes: t.p., 1995, hal. 59. 
23 Ahmad Royani dan Erta Mahyudin, Kajian Linguistik Bahasa Arab, Jakarta: Public 

Institute Jakarta, 2020, hal. 28. 
24 Umam, Chotibul Umam, Aspek-aspek Fundamental Dalam Mempelajari Bahasa 

Arab, Bandung: Al-Ma‘arif, 1980, hal. 7. 
25 Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014, hal. 333-345.  



27 
  

 
 

oleh Sakholid, menjelaskan bahwa pertumbuhan linguistik dapat dibagi 

kepada tiga tahap: (1) tahap grama, (2) tahap filologi, dan (3) tahap 

perbandingan. Adapun Syaf Sulaiman membaginya kepada (1) periode 

permulaan, (2) periode perkembangan awal, (3) periode perkembangan lanjut 

(4) periode pembaharuan awal, (5) periode pembaharuan lanjut, dan (6) 

periode pembaharuan mutaakhir.26 

Selain tokoh-tokoh diatas yang telah memperiodeisasi perkembangan dan 

pertumbuhan linguistik, yang terbaru ialah perspektif dari Royani dan 

Mahyudi yang mengarisbesarkan sejarah linguistik menjadi 2 bagian, (1) tata 

Bahasa Tradisional dan (2) linguistik modern (abad 19 dan abad 20).27 

Sebenarnya pendapat ini hanya menyimpulkan dari beberapa pandangan 

terkait sejarah perkembangan linguistik secara garis besar. 

Pada kesempatan ini peneliti merujuk pada periodeisasi yang telah di 

kemukakan oleh Abdul Chaer, dengan mengkomparasikan beberapa pendapat 

dari tokoh lain. Adapun klasifikasi periodeisasi pertumbuhan linguistik 

menurut Abdul Chaer sebagai berikut: 

a. Zaman Yunani 

Studi Bahasa sejatinya pada zaman Yunani mempunyai Sejarah yang 

sangat panjang, yakni kurang lebih dari abad ke 5 SM. Sampai kepada kurang 

lebih sekitar 600 tahun. Adapun permasalahan yang terjadi pada zaman 

Yunani ialah pertentangan antara fisis dan nomos serta pertentangan antara 

analogi dan anomali.28 Pertentangan fisis dan nomos berkelut apakah bahasa 

itu alami (fisis) yang maksudnya bahas itu mempunyai hubungan asal-usul, 

sumber dalam prisip abadi dan tidak dapat diganti diluar manusia itu sendiri. 

Atau bersifat konvesi (nomos) yang artinya makna-makna kata itu diperoleh 

dari hasil-hasil tradisi atau kebiasaan-kebiasaan yang memungkinkan bisa 

berubah. 

Pada masa ini juga beberapa tokoh yang muncul seperti Plato (429-347 

SM) yang disebut tatabahasawan pertama. Dia menganalisis bahasa sebagai 

terurai si “pelaku” dan “Tindakan” (actor and action). Lalu muridnya Plato, 

aristoteles (384-322 SM) secara lebih terperinci membagi ujaran menjadi 

beberapa unsur dan digolongkan pada jenis-jenis kata (parts of speech). 

Diperkenalkannya beberapa istilah seperti subject, predicate, gender, number, 

 
26 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017, 

hal. 13. 
27 Ahmad Royani, dan Erta Mahyudin, Kajian Linguistik Bahasa Arab, Jakarta: Public 

Institute Jakarta, 2020, hal. 61. 
28 Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014, hal. 333.  



28 
 

 

case, person, tense, mood. Aliran dalam analisis bahasa yang demikian itu 

lazim disebut sebagai aliran tradisionalisme.29 

Bersamaan dengan para tokoh Grik (Yunani), khususnya Plato dan 

Aristoteles, di Timur pun nama Panini dari India perlu disebut dalam melihat 

perkembangan studi bahasa. Karna pada 400 tahun SM, Panini seorang 

sarjana Hindu telah menyusun lebih kurang 4000 pemerian (statement) 

tentang struktur bahasa sanskerta dengan prinsip-prinsip dan gagasan-

gagasan yang masih dipakai dalam linguistik modern ini.30 Sedangkan di 

Timur Tengah, ada Abu Bisyr Amr bin Utsman bin Qanbar Al-Bishri (760-

796) atau yang lebih dikenal dengan Sibawaih yang membuat penjelasan 

rinci tentang bahasa Arab pada tahun 760 M dalam karya monumentalnya, al-

Kitab fî al-Nahw (The Book on Grammar). Sibawaih juga dikenal sebagai 

penulis yang pertama kali membedakan antara bunyi dan fonem (sebagai unit 

sistem linguistik).31  

b. Zaman Romawi 

Perkembangan bahasa pada zaman Romawi ini intinya masih 

berkelanjutan dari dari zaman Yunani, sejalan dengan runtuhnya peradaban 

Yunani, dan munculnya kerajaan Romawi.32 Orang-orang Romawi banyak 

mendapat pengalaman dari kemajuan Yunani sebelumnya. Tokoh-tokoh yang 

terkenal pada zaman Romawi antara lain ialah Varro -dengan nama lain 

Donatus- (400 M) dengan karyanya De Lingua Latina dan Priscian (500 M) 

dengan karyanya Institutiones Grammaticae.33 

Dalam karyanya Varro menyinggung beberapa ulasan terkait 

permasalahan bahasa pada masa sebelumnya di antaranya pertentangan 

antara analogi dan anomali, etimologi, morfologi dan sintaksis. Sedangkan 

Priscian Dalam bukunya Institutiones Grammaticae yang jumlahnya 

mencapai 18 jilid membahas beberapa persoalan yang menyangkut bahasa 

Priscia, yaitu fonologi, morfologi dan sintaksis. Priscia kemudian dikenal 

sebagai peletak dasar tata bahasa Priscia.34 

Menurut Pateda, pada masa Romawi, berkembang pula kebudayaan 

Yunani yang disebut dengan hellenisme. Yaitu dimana ilmu pengetahuan 

 
29 Siti Maria Ulfah, dan M. Kamal, “Linguistik Klasik Dan Modern,” dalam Jurnal 

Bina Ilmi Cendikia, Vol. 2 No. 2 Tahun 2020. 
30 A. Chaedar Al-Wasilah, Beberapa Madhab dan Dikotomi Teori Linguistik, Bandung: 

Angkasa, 1985, hal. 87. 
31 Roy Harris dan Talbot Taylor, Landmarks in Linguistic Thought Volume I: The 

Western Tradition from Socrates to Saussure. London: Routledge, 1997, hal. 4.  
32 Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014, hal. 338. 
33 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017, 

hal. 15. 
34 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, hal. 15. 



29 
  

 
 

disoroti berdasarkan ajaran stoa. Ada tiga hal utama yang menonjol pada 

kelompok stoa, yaitu: (1) pembedaan studi bahasa secara logika dan studi 

bahasa secara gramatikal; (b) usaha menciptakan istilah teknis yang 

berhubungan dengan bahasa; (c) pembedaan antara kaum Stoik35 dan 

penganut Aristoteles.36 

c. Zaman Pertengahan 

Studi bahasa pada zaman pertengahan di Eropa mendapat perhatian 

penuh terutama oleh para filsuf skolastik, dan bahasa Latin menjadi lingua 

franca, yang menjadi ciri utama zaman pertengahan. Hal tersebut 

dikarenakan dipakai sebagai bahasa gereja, bahasa diplomasi, dan bahasa 

ilmu pengetahuan. Dari zaman pertengahan ini yang patut dibicarakan dalam 

studi bahasa, antara lain, adalah peranan Kaum Modistae, Tata Bahasa 

Spekulativa, dan Petrus Hispanus.37 

Kaum Modistae masih membicarakan antara fisis dan nomos, dan 

pertentangan antara analogi dan anomali. Namun demikian, Kaum Modistae 

menerima konsep analogi, karena mereka menganggap bahwa bahasa itu 

reguler dan bersifat universal. Di samping itu, mereka memperhatikan secara 

penuh aspek semantik sebagai dasar penyebutan defenisi-defenisi bentuk-

bentuk bahasa. Satu hal yang menunjuk kan perkembangan pesat pada masa 

ini adalah bidang etimologi. 

Tata bahasa spekulativa merupakan hasil integrasi diskripsi gramatikal 

bahasa Latin ke dalam filsafat skolastik. Di antara beberapa pandangan Tata 

bahasa spekulativa tentang bahasa adalah (1) kata tidak secara langsung 

mewakili alam dari benda yang ditunjuk. Kata hanya mewakili hal adanya 

benda itu dalam pelbagai cara, modus, subtansi, aksi, kualitas dan lain 

sebagainya; (2) semua bahasa mempuyai kata untuk konsep yang sama. 

Petrus Hispanus, tercatat sebagai tokoh berpengaruh dalam bidang bahasa 

pada masa pertengahan. Seiring dengan prestasinya menulis buku yang diberi 

judul “Summulae Logicales” yang membicarakan hal-hal sebagai berikut: 

Pertama, Petrus Hispanus memasukkan psikologi dalam analisis makna 

bahasa, kedua membedakan antara pengertian pada bentuk akar (signifikasi) 

dan pengertian yang dikandung oleh imbuhan-imbuhan (kosignifikasi), ketiga 

ia membedakan nomen kepada dua macam: nomen substantivium dan nomen 

adjecvium, dan keempat ia membedakan partes orationes kepada 

categorematik dan syntategorematik.38 

 
35 Kaum Stoik adalah kelompok ahli filsafat yang berkembang pada permulaan abad ke-

4 SM. 
36 Mansoer Pateda, Linguistik Sebuah Pengantar, Bandung: Angkasa, 1988, hal. 17. 
37 Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014, hal. 341. 
38 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017, 

hal. 16-17. 



30 
 

 

d. Zaman Renaisans 

Secara etimologi, renaisans berarti ‘lahir kembali’. Yaitu masa kehidupan 

kembali usaha mempelajari zaman kuno (Yunani dan Romawi) baik 

mengenai keseniannya, filsafat, dan sastra yang lahir pada abad 16 dan 17. 39 

Zaman Renaisans dianggap sebagai zaman pembukaan abad pemikiran abad 

modern. Dalam sejarah studi bahasa ada dua hal pada zaman renaisans ini 

yang menonjol yang perlu dicatat, yaitu: (1) selain menguasai bahasa Latin, 

sarjana-sarjana pada waktu itu juga menguasai bahasa Yunani, Ibrani, dan 

bahasa Arab, (2) selain bahasa Yunani, Latin, Ibrani, dan Arab, bahasa-

bahasa Eropa lainnya juga mendapat perhatian dalam bentuk pembahasan, 

penyusunan tata bahasa, dan juga perbandingan.40 

Linguistik Arab berkembang pesat karena kedudukan bahasa Arab 

sebagai bahasa kitab suci agama Islam, yaitu Quran; sedangkan bahasa kitab 

suci itu, menurut pendapat kebanyakan ulama Islam, tidak boleh 

diterjemahkan ke dalam bahasa lain. Ditafsirkan memang boleh, tetapi 

diterjemahkan tidak. Ada dua aliran linguistik Arab, yaitu aliran Basra dan 

aliran Kufah, yang namanya diambil sesuai dengan nama kota tempat 

kedudukan para linguis itu. Aliran Basra mendapat pengaruh konsep analogi 

dari zaman Yunani. Oleh karena itulah, mereka berpegang teguh pada 

ketetapan dan kesistematisan bahasa Arab. Sebaliknya, aliran Kufah 

memberikan perhatian kepada keanekaragaman bahasa; dan dalam beberapa 

hal tampaknya mereka menganut paham anomali. 

e. Zaman Modern 

Setelah masa renaisans berlalu, muncul babak baru dalam perjalanan 

sejarah perkembangan linguistik, yaitu munculnya tokoh Linguis 

berkebangsaan Swiss, yaitu Ferdinand de Saussure (1857-1913 M). 

Ferdinand de Saussure di anggap sebagai Bapak Linguistik Modern 

berdasarkan pandangan-pandangannya yang dimuat di dalam karyanya yang 

berjudul Course de Linguistique Generale. Beberapa pandangan modern 

dimaksud adalah (1) telaah singkronik dan diakronik; (2) perbedaan Langue 

dan parol; (3) perbedaan signifiant dan signifi, dan (4) hubungan sintagmatik 

dan paradigmatik.41 

Kalau linguistik tradisional selalu menerapkan pola-pola tata bahasa 

Yunani dan Latin dalam mendeskripsikan suatu bahasa, maka linguistik 

strukturalis tidak lagi melakukan hal demikian. Linguistik strukturalis 

 
39 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017, 

hal. 16-17. 
40 Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014, hal. 343. 
41 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017, 

hal. 16-17. 



31 
  

 
 

berusaha mendeskripsikan suatu bahasa berdasarkan ciri atau sifat khas yang 

dimiliki bahasa itu. Pandangan ini adalah sebagai akibat dari konsep-konsep 

atau pandangan-pandangan baru terhadap bahasa dan studi bahasa yang 

dikemukakan oleh Bapak Linguistik Modem, yaitu Ferdinand de Saussure. 

Maka itu, dalam pembicaraan linguistik strukturalis ini, kita mulai dengan 

tokoh tersebut, meskipun secara singkat dan sangat umum.42 

4. Aspek-aspek Linguistik Al-Qur’an 

Aspek-aspek linguistik Al-Qur'an memainkan peran krusial dalam 

memahami makna dan pesan yang terkandung di dalamnya, menjadikannya 

tidak hanya sebuah kitab suci, tetapi juga merupakan karya sastra yang kaya. 

Dari segi tata bahasa, pemilihan kata, hingga struktur kalimat, setiap elemen 

dalam Al-Qur'an memiliki kedalaman yang mencerminkan keindahan dan 

kebijaksanaan Ilahi. 

Analisis terhadap aspek-aspek bahasa Al-Qur’an tentu merujuk kepada 

teori linguistik Arab, sebab bahasa yang Al-Qur’an gunakan ialah bahasa 

Arab. Oleh karnanya aspek-aspek linguisitik yang digunakan dalam 

penelitian ini merujuk pada linguistik Arab sebagai berikut: 

a. Aspek Fonetik 

Dalam literatur-literatur berbahasa Arab fonetik disebut dengan  َفُونِّيتِّيك 
sebagai hasil serapan dari bahasa Inggris. Juga dalam banyak hal kata fonetik 

diterjemahkan dengan  ِّ43.عِّلْمُ   الَأصْوَات Kridalaksana mendefinisikan fonetik 

dengan mengatakan “Ilmu yang menyelidiki, penghasilan, penyampaian, dan 

penerimaan bunyi bahasa.”44 Selain Kridalaksana, Samsuri mendefisinikan 

fonetik dengan menyatakan “Suatu studi tentang bunyi-bunyi ujar.”45 Hal 

yang sama, Verhaar mengungkapkan definisi fonetik dengan “Sebuah ilmu 

yang melakukan penyelidikan bunyi-bunyi bahasa, tanpa memperhatikan 

fungsinya untuk membedakan makna.”46 

b. Aspek Fonologi 

 
42 Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014, hal. 346. 
43 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017, 

hal. 69. 
44 Harimurti Kridalaksana, Kamus Linguistik, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2001, 

hal. 57. 
45 Samsuri, Analisis Bahasa, Jakarta: Erlangga, 1987, hal. 91. 
46 J. W. M. Verhaar, Pengantar Lingguistik, Yogyakarta: Gajah Mada Universty Press, 

1989, hal. 12. 



32 
 

 

Fonologi dalam bahasa Arab merupakan salah satu cabang linguistik Arab 

yang harus dipelajari dengan seksama karena untuk studi tentang tataran ilmu 

bahasa Arab selanjutnya. Fonologi termasuk di dalamnya fonetik dan 

fonemik. Fonetik sendiri berarti bagian ilmu bahasa yang berhubungan erat 

dengan fon (phone) yaitu bunyi bahasa pada umumnya, bunyi bahasa yang 

tidak membedakan makna, bunyi bahasa yang tidak mempunyai fungsi. 

Sedangkan fonologi/fonemik adalah bagian ilmu bahasa yang berhubungan 

dengan fonem (phonem) yaitu bunyi-bunyi bahasa yang mampu membedakan 

makna,bunyi-bunyi bahasa yang mempunyai fungsi. 

Kata fonologi merupakan kata yang diserap dari bahasa Inggris, yaitu 

phonology yang artinya sama dengan arti yang terdapat dalam bahasa 

Indonesia, yaitu “Bidang ilmu linguistik yang menyelidiki bunyi-bunyi 

bahasa menurut fungsinya.”47 Dalam literatur-literatur berbahasa Arab, 

fonologi disebut dengan يَا  sebagai serapan dari bahasa Inggris فُ نُولُوجِّ

(phonlogy). Namun, sering juga dipakai istilah  ُالت َّنْظِّيمِّ   الَأصْوَاتِّ   عِّلْم  atau   ُعِّلْم
 .sebagai hasil terjemahan dari hakekat fonologi itu sendiri وَظاَئِّفِّ الَأصْوَاتِّ 

Umar seorang pakar bahasa dalam bukunya medefinisikan fonologi, 

dengan mengatakan bahwa fonologi adalah: 

يَةِّ وَظِّيفَتِّهَا اللُّغَوِّيَّةِّ    48.ذٰلِّكَ الفَرعُْ مِّنْ عِّلْمِّ اللُّغَةِّ الَّذِّي يُ عَالِّجُ الظَّوَاهِّرَ الصَّوْتِّيَّةَ مِّنْ نَاحِّ
“Cabang dari ilmu bahasa yang membahas fenomena-fenomena bunyi dari 

segi fungsinya secara linguistik.” 

Menurut Verhaar, fonologi adalah “Bidang khusus dalam linguistik yang 

mengamati bunyi-bunyi suatu bahasa tertentu menurut fungsinya untuk 

membedakan makna leksikal dalam bahasa tersebut.”49 Definisi yang tidak 

berbeda juga dikemukakan oleh Kridalaksana, yang dimaksud dengan 

fonologi yaitu: “Bidang dalam linguistik yang menyelidiki bunyi-bunyi 

bahasa menurut fungsinya.”50 

c. Aspek Morfologis 

 
47 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta : 

Balai Pustaka, 1995, hal. 946. 
48 Ahmad Mukhtar Umar, Dirâsât al-Shout al-Lughawiy, Kairo: Alam al-Kutub, 1997, 

hal. 66. 
49 J. W. M. Verhaar, Pengantar Linguistik, Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 

1989, hal. 56. 
50 Harimurti Kridalaksana, Kamus Linguistik, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2001, 

hal. 57. 



33 
  

 
 

Secara etimologi, kata morfologi diserap dari bahasa Inggris yakni 

morphology.51 Kata ini juga diserap oleh bahasa Arab, menjadi يَا  yang مُورْفُولُوجِّ

berarti “ilmu bentuk kata”. Namun demikian, istilah yang paling paling 

populer tentang morfologi dalam bahasa Arab adalah al-Nizâmu al-Sarfiy 

atau ’ilmu al-Isytiqâq52 yaitu perubahan bentuk kata menjadi bermacam-

macam bentuk untuk mendapatkan makna yang berbeda-beda. Tanpa 

perubahan dimaksud, makna yang berbeda itu tidak akan muncul. 

Verhaar menyebutkan, morfologi berarti: “Bidang linguistik yang 

mempelajari susunan bagian-bagian kata secara gramatikal.”53 Ramlan 

menyebutkan, morfologi ialah “Bagian dari ilmu bahasa yang mempelajari 

seluk-beluk bentuk kata serta fungsi perubahan-perubahan bentuk kata itu, 

baik fungsi gramatik maupun semantik.”54 

Seperti dikemukakan sebelumnya, bahwa dalam bahasa Arab, kata dan 

seluk-beluknya merupakan kajian ilmu saraf. Seperti dikemukakan Dahdah: 

َسَبِّ ال يَغِّ الكَلِّمَةِّ وَتَحْوِّيلِّهَا إِّلَى صُوَرٍ مُُْتَلِّفَةٍ بحِّ  . قْصُودِّ  مَ مَعْنَى ال يَ بْحَثُ فيِّ صِّ
“Pembahasan tentang proses pembentukan kata dan perubahannya ke dalam 

berbagai bentuk sesuai dengan makna yang dimaksudkan.”55ّ 

Beberapa definisi tentang morfologi di atas terlihat tidak ada perbedaan, 

justru antara satu sama lain saling melengkapi. Dengan demikian, dapat 

diketahui bahwa morfologi merupakan salah satu kajian linguistik yang 

mempelajari perubahan-perubahan kata dan bagian-bagiannya secara 

gramatikal pada setiap bahasa. Dengan demikian, satuan terkecil dalam 

morfologi adalah morfem (suku kata). 

Morfologi adalah suatu ilmu yang meneliti satuan lingual yang disebut 

morfem, misalnya awalan, akhiran, sisipan, dan lain sebagainya atau suatu 

cabang ilmu bahasa yang bersama cabang-cabang ilmu bahasa lainnya dalam 

mempelajari bahasa. Semuanya bertujuan mengetahui sifat dan ciri-ciri khas 

bahasa yang dipelajarinya. 

d. Aspek Sintaksis  

 
51 John M. Echols, dan Hassan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia, Jakarta: Gramedia, 

1996,  hal. 386. 
52 Tamam Hasan, al-Lugah al-‘Arabiyyah Ma’nâhâ Wa Mabnâhâ, Kairo: Al-Ha’iah 

Misriyah al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1979, hal. 81 
53 J. W. M. Verhaar, Pengantar Lingguistik, Yogyakarta: Gajah Mada Universty Press, 

1989, hal. 52. 
54 Ramlan, M., Morfologi Suatu Tinjauan Deskriptif, Yogyakarta: CV. Cukaryono, 

1983, hal. 17. 
55 Antoine El-Dahdah, A Dictionary Universal Arabic Grammar Arabic-English, cet. I, 

Beirut: Librairie Libanon, 1992, hal. 2 



34 
 

 

Secara etimologis, kata sintaksis berasal dari bahasa Yunani, terdiri dari 

dua suku kata san dan tattein. San artinya “dengan”, tattein artinya 

“menempatkan”. Kata ini kemudian diserap oleh bahasa Inggris menjadi 

syntax,56 dengan arti ilmu kalimat. Dalam bahasa Indonesia disebut sintaksis 

yang juga diduga kuat diserap dari bahasa Inggris, dengan arti ‘cabang 

linguistik yang mempelajari susunan kalimat dan bagian-bagiannya’ atau 

singkatnya disebut ilmu tata kalimat.57 

Secara terminologis, Kridalaksana menjelaskan definisi sintaksis sebagai 

“Pengaturan dan hubungan antara kata dengan kata, atau dengan satuan-

satuan yang lebih besar dari itu dalam bahasa.” Ia menambahkan, bahwa 

“Satuan terkecil dalam bagian ini (sintaksis) adalah kata”.58 

Menurut Dâwud Ilmu Nahwu (sintaksis) adalah: 

دَةِّ مَعَ بَ يَانِّ وَظاَئِّفِّهَا  . دِّراَسَةٌ لِّلعَلَاقَةِّ الَّتيِّ تَ رْبِّطُ بَيْنَ الكَلِّمَاتِّ فيِّ الجمُْلَةِّ الوَاحِّ
“Kajian tentang hubungan yang mengaitkan antara beberapa kata dalam 

satu kalimat serta menjelaskan fungsinya”.59  Sedikit berbeda dengan definisi 

di atas, Dahdah menyebutkanّbahwa  ِّوِّ حْ النَّ   مُ لْ ع  adalah: 

فْرَدَاتِّ فيِّ الجمُْلَةِّ 
ُ
رِّ الكَلِّمَاتِّ إِّعْراَبًا وَبِّنَاءً، وَفيِّ مَوْقِّعِّ الم  . يَ بْحَثُ فيِّ أَحْوَالِّ أوََاخِّ

“Mengkaji tentang akhiran kata baik berubah atau tidak serta 

menganalisis posisi kata dalam kalimat”.60  Jika Dawud menitikberatkan 

pembahasan nahwu pada hubungan gramatikal antar kata dalam kalimat, 

maka El-Dahdah berfokus pada perubahan baris akhir pada setiap kata dalam 

kalimat. Perubahan baris akhir dimaksud yang nota bene merupakan akibat 

dari hubungan gramatikal dimaksud. Dengan demikian, kedua defnisi ini 

menjadi saling melengkapi. 

Sintaksis adalah suatu ilmu yang meneliti bagian kalimat yang tidak 

diteliti oleh morfologi. Sintaksis tidak hanya mempelajari i‘râb saja tetapi 

juga membahas masalah- masalah penting yang berkaitan dengan fungsi, 

kedudukan, dan jabatan kata-kata dalam kalimat. Oleh karena itu, sintaksis 

ini berhubungan erat dengan morfologi yang membentuk kalimat sempurna. 

Karena erat hubungannya, maka kedua ilmu tersebut sering disebut qawâ‘- 

dul-lughah atau gramatika. 
 

56 John M. Echols, dan Hassan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia, Jakarta: Gramedia, 

1996, hal. 575. 
57 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: 

Balai Pustaka, 1995, hal. 946. 
58 Harimurti Kridalaksana, Kamus Linguistik, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2001, 

hal. 199. 
59 Muhammad Dawud., al-‘Arabiyyah Wa ‘Ilmu al-Lughah al-Hadits, Kairo: Dâr al-

Gharib, 2001, hal. 168. 
60 Antoine El-Dahdah, A Dictionary Universal Arabic Grammar Arabic-English, cet. I, 

Beirut: Librairie Libanon, 1992, hal. 2 



35 
  

 
 

e. Aspek Semantik 

Secara etimologi, “semantik” (bahasa Indonesia) di serap dari bahasa 

Inggris, yaitu “semantics” yang berarti studi tentang makna (meaning: 

Inggris). Dalam beberapa literatur berbahasa Arab disiplin ilmu ini disebut 

dengan berbagai istilah, yaitu  ُالَدَّلَاة  عِّلْم  dan  ُالَْمَعْنَى   عِّلْم  bahkan disebut  َيمَانْتِّيك  سِّ

sebagai kata pungutan dari bahasa Inggris (semantics) atau Prancis 

(semantique). Isitilah semantik pertama sekali muncul pada tahun 1883 M. 

oleh ilmuan Prancis yang bernama Breal, melaui artikelnya yang diberi judul: 

“Le Lois Intellectuelles du Language”. 

Semantik adalah suatu ilmu yang meneliti tentang makna (arti). Macam-

macam semantik itu meliputi: (a) semantic leksikal, yaitu makna kata itu 

sendiri, (b) semantic gramatikal yang terdiri dari dua macam, yaitu: (1) 

morfemis, yaitu makna dari morfem-morfem, dan (2) sintaksis, yaitu makna 

peran-perannya, (c) semantik kalimat, yaitu semua yang termasuk semantik, 

tetapi bukan semantik leksikal dan gramatikal, dan (d) semantik maksud, 

yaitu makna yang tergantung pada maksud pengujar. 

Beberapa definisi di atas terhimpun dalam definisi semantik  ُالَدَّلَاة  عِّلْم  yang 

dikemukakan oleh Umar, yaitu: 

ي َ  الَّذِّي  اللُّغَةِّ  عِّلْمِّ  مِّنْ  الفَرعُْ  ذٰلِّكَ  أوَْ  عْنَى، 
َ
الم يَدْرُسُ  الَّذِّي  العِّلْمُ  أوَِّ  عْنَى، 

َ
الم دِّراَسَةُ  نََّهُ  تَ نَاوَلُ بِِّ
عْنَى 
َ
 . نَظَرِّيَّةَ الم

“Semantik adalah studi tentang makna, atau ilmu yang mempelajari tentang 

makna, atau merupakan cabang linguistik yang mengkaji tentang teori 

makna”.61ّ 

Memperhatikan beberapa definisi di atas dapat diketahui bahwa semantik 

adalah bagian dari kajian linguistik yang menjadikan makna sebagai obyek 

kajiannya. Sekali lagi, obyek kajian semantik adalah makna. 

f. Aspek Stilistika 

Stilistik adalah pembahasan tentang gaya bahasa dan perbedaannya karena 

perbedaan macamnya dan waktunya, cara-cara yang digunakan dan 

dikembangkan serta aturan aturannya. Ada tiga pembahasan dalam stilistik, 

yaitu: (a) mempelajari kaidah-kaidah gaya bahasa yang digunakan dalam 

percakapan dan tulisan, (b) mempelajari gaya bahasa dengan perkembangan 

 
61 Ahmad Mukhtar Umar, ‘Ilm al-Dilâlah, Kuwait: Maktabah Dâr al-‘Arabiyah li al- 

Nasr wa al-Tauzî’, 1982, hal. 11. 



36 
 

 

dan aturan-aturannya, (c) mempelajari gaya bahasa secara historik, analitik, 

dan komparatif.62 

Kelima aspek tersebut di atas, yang empat aspek, yaitu fonologi, 

morfologi, sintaksis, semantik, berhubungan langsung dengan bahasa. 

Adapun yang satu aspek, yaitu stilistik, tidak berhubungan langsung dengan 

bahasa, tetapi sebagai pemanis dan sangat membantu dalam meluruskan arti 

maupun pengertian yang dimaksud. Urutan aspek-aspek tersebut di atas 

bukanlah urutan kepentingan, tetapi urutan secara logika. Morfologi 

diletakkan setelah fonologi, karena pembahasanya tergantung pada hasil 

pembahasan bunyi. Di saat itu pula morfologi akan membantu sintaksis 

dalam menjelaskan problematikanya. Maka dari itu, morfologi dianggap 

sebagai pengantar dari studi sintaksis atau kedua-duanya berjalan bersama- 

sama dalam mencapai satu tujuan, yaitu membentuk suatu kalimat sempurna 

dan saling kait mengait serta tidak bisa dipisah-pisahkan satu dengan lainnya. 

5. Semantik Al-Qur’an 

Ketika membicarakan tentang Al-Qur’an, kita tidak akan bisa lepas dari 

bahasa yang digunakan karena Al-Qur’an menggunakan bahasa sebagai 

media komunikasi terhadap pembacanya. Abu Zaid berkata: “Ketika 

mewahyukan al-Qur’an kepada Rasulullah saw, Allah memilih sistem bahasa 

tertentu sesuai dengan penerima petamanya. Pemilihan bahasa ini tidak 

berangkat dari ruang kosong. Sebab, bahasa adalah perangkat sosial yang 

paling penting dalam menangkap dan mengorganisasi dunia.”63 Dengan 

demikian, kerangka komunikasi dalam bingkai ini terdiri dari: Tuhan sebagai 

komunikator aktif yang mengirimkan pesan, Muhammad saw. sebagai 

komunikator pasif, dan bahasa Arab sebagai kode komunikasi.64 Hal senada 

juga disampaikan Syahrur yang berpendapat bahwa bahasa adalah satu-

satunya media yang paling memungkinkan untuk menyampaikan wahyu. 

Wahyu Al-Qur’an berada pada wilayah yang tidak dapat dipahami manusia 

sebelum ia menempati media bahasanya.65 

Dari pendapat di atas dapat diketahui bahwa bahasa memiliki peranan 

penting dalam penyampaian wahyu dan ajaran agama. Bahasa juga 

merupakan media efektif untuk memberikan pengetahuan kepada orang lain. 

Oleh karena itu, ketika ingin memahami Al-Qur’an, seseorang harus 

 
62 Chotibul Umam Umam, Aspek-aspek Fundamental Dalam Mempelajari Bahasa 

Arab, Bandung: Al-Ma‘arif, 1980, hal. 36-37. 
63 Nasr Hamid Abu Zaid, Tekstualitas Al-Qur’an, diterjemahkan oleh Khoiron 

Nahdliyin, Yogyakarta: LKiS, 2005, hal. 19. 
64 M. Nur Kholis Setiawan, Al-Qur’an Kitab Sastra terbesar, Yogyakarta: Elsaq Press, 

2006, hal. 2. 
65 Ahmad Zaki Mubarok, Pendekatan Strukturalisme Linguistik Dalam Tafsir Al-

Qur’an Kontemporer “ala” M. Syahrur, Yogyakarta: eLSAQ, 2007, hal. 206. 



37 
  

 
 

memahami bahasa yang dipakai oleh Al-Qur’an, mengetahui dengan jelas 

makna-makna yang terkandung di dalamnya sehingga didapatkan 

pengetahuan murni yang bisa diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Setelah definisi semantik diutarakan peneliti melihat adanya penggunaan 

semantik yang lebih konseptual terkait semantik Al-Qur’an. Hal tersebut 

dijelaskan oleh Wahyu Hanafi seorang akademisi yang cukup fokus dalam 

dunia linguistik dan penafsiran Al-Qur’an. Menurutnya semantik merupakan 

disiplin ilmu yang mengkaji tentang mana bahasa, bahasa disini bisa 

diartikan berupa bahasa lisan maupun tulisan. Namun objek bahasa tulis 

cenderung lebih sering dipakai dalam studi semantik, tidak lain karena 

bahasa tulis merupakan bahasa non-verbal yang harus dipahami pembaca 

tanpa kehadiran komunikator aktif secara langsung. Studi semantik tidak 

hanya berhenti pada satu wilayah kebahasaan saja, dalam studi Islam, banyak 

sarjana muslim menggunakan pendekatan semantik dalam menganalisis kitab 

suci Al-Qur’an.66 

Dalam kajian ilmu Al-Qur’an, Al-Qur’an dinilai sebagai kitab klasik yang 

berisi kumpulan wahyu yang memiliki keagungan sastra, bahkan karya sastra 

ideal itu sendiri. Ia merupakan mukjizat sesuai QS. Al-Isra’ 17: 18, yang letak 

kemukjizatannya tidak hanya terletak pada isinya, tetapi juga keindahan 

bahasanya.67 Al-Qur’an merupakan kalam Tuhan yang masih berbentuk 

simbolik, jika ingin memahami bahasa Al-Qur’an tentu saja harus memahami 

bahasa yang ada pada Al-Qur’an. Susunan Al-Qur’an secara linguistik dari 

yang terkecil bermula dari suara/ fonem, kemudian unsur fonem berkumpul 

menjadi sebuah kata/ frasa, unsur frasa berkumpul menjadi sebuah kalimat/ 

klausa, dan menghimpun menjadi sebuah ayat. Tiap-tiap ayat memiliki 

beberapa unsur kata, yang mana tiap kata memiliki makna yang berbeda-

beda.68 

Menurut al-Jahiz, yang dikutip oleh Syihabuddin Qalyuby Al-Qur’an telah 

memilih kata dengan perhatian khusus. Ia memilih dengan cermat untuk 

menunjukkan makna-makna yang tepat. Kadang, bisa dijumpai dua kata 

secara denotatif bermakna sama, akan tetapi salah satunya lebih berhak 

menunjukkan makna itu dari yang lainnya. Sebagaimana strukturasi Qur’ani 

memiliki kepiawaian dalam menempatkan kata pada tempatnya dalam tema 

yang dikehendakinya. Sebagaimana ia juga memiliki keistimewaan 

keindahan dalam seleksi dan memelihara perbedaan di antara kata-kata. Oleh 

karena itu kata-kata yang bermiripan makna (sinonim) tidaklah menunjukkan 

 
66 Wahyu Hanafi Putra, Linguistik Al-Qur’an Membedah Makna Dalam Konvensi 

Bahasa, Indramayu: Penerbit Adab, 2020, hal. 83. 
67 Sukron Kamil, Teori Kritik Sastra Arab; Klasik & Modern, Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 2012, hal. 144. 
68 Mohammed Arkoun, Kajian Kontemporer Al-Qur’an, diterjemahkan oleh 

Hidayatullah, Bandung: Penerbit Pustaka, 1998, hal. 93-94. 



38 
 

 

makna yang sama, tetapi sesungguhnya untuk menunjukkan makna-makna 

yang berbeda-beda.69 Dari situlah timbul arti penting studi semantik dalam 

penafsiran Al-Qur’an agar maksud ayat bisa tercapai kepada pembaca. Studi 

semantik dalam penafsiran Al-Qur’an tentunya tidak lepas dari dominasi 

linguistik yang berlaku pula. Namun perlu dicatat, menggunakan pendekatan 

semantik dalam menginterpretasikan Al-Qur’an tentu saja harus dibantu 

dengan disiplin ilmu-ilmu yang lain. 

Dalam pendekatan semantik untuk wacana studi Al-Qur’an juga dilakukan 

oleh sarjana kontemporer Toshihiko Izutsu. Sebagai contoh, Izutsu ketika 

menerapkan analisis semantiknya terhadap kata kunci‛ yang merupakan 

fokus tertinggi dalam Al-Qur’an, yaitu kata Allah. Secara historis, kata Allah 

telah dikenal oleh orang Arab sebelum datangnya Islam, dengan makna dasar 

yang sama, yaitu Tuhan. Hanya saja, ketika kata Allah ini ditempatkan dalam 

medan yang berbeda, maka makna relasionalnya pun berbeda. Dalam medan 

masyarakat Jahiliyah, kata Allah mempunyai makna Tuhan tertinggi di atas 

tingkatan berhala-berhala. Sedangkan dalam sistem Islam, kata Allah ini 

mulai dipakai sebagai nama Tuhan dalam wahyu Islam. Izutsu memberikan 

pengertian semantik Al-Qur’an dengan kajian analitik terhadap istilah-istilah 

kunci yang terdapat di dalam Al-Qur’an dengan menggunakan bahasa Al-

Qur’an agar diketahui weltanchaung Al-Qur’an, yaitu visi Qur’ani tentang 

alam semesta.70 

Penggunaan semantik sebagai paradigma dalam penelitian Al-Qur’an pada 

hakikatnya bertujuan untuk mengungkapkan konsepsi makna yang tepat bagi 

setiap istilah atau kata dalam Al-Qur’an dengan memperhatikan makna dasar 

sesuai dengan weltanscahuung. Untuk mengurai pemaknaan yang tepat 

sesuai dengan teks, konteks, dan pragmatiknya. Sementara sebagai instrumen 

analisis dipertimbangkan karena memiliki keuntungan strategis untuk 

memahami variasi dan konteks makna kata dari kata-kata kunci (key term) 

dalam al-Qur’an. untuk itu dalam hal ini semantik memberikan sejumlah 

prosedur dalam mengurai keragaman substansi makna bahasa Arab (Al-

Qur’an), dimana penekanan tujuannya adalah untuk menyelaraskan makna 

Al-Qur’an sesuai dengan konteks pragmatiknya dan dinamika 

historikalitasnya serta penyelarasan makna dalam konteks dialektika 

universalitas makna dan lokalitas pemahaman dan penafsiran Al-Qur’an.71 

 
69 Syihabuddin Qalyubi, ‘Ilm al-Uslûb: Stilistika Bahasa dan Sastra Arab, Yogyakarta: 

Karya Media, 2013, hal. 35. 
70 Toshihiko Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia: Pendekatan Semantik dalam al-

Qur’an. Yogyakarta: Tiara Wacana, 1997, hal. 3. 
71 Beni Ahmad Saebani dan Yayan Rahtikawati, Metodologi Tafsir Al-Qur’an 

Strukturalisme, Semantik, Semiotik, & Hermeneutik, Bandung: Pustaka Setia, 2013, hal. 265. 



39 
  

 
 

6. Perspektif Kritik Sastra Terhadap Linguistik Al-Qur’an 

Secara bahasa, naqd atau kritik berarti penelitian, analisis, pengecekan, 

pembedaan yang baik dan yang buruk, penampakan hal yang buruk, dan 

diskusi. Dalam bahasa Yunani, kata naqd atau kritik yang berasal dari kata 

krites72 (hakim) berarti menghakimi, membandingkan, atau menimbang.73 

Berdasarkan arti leksikal itulah, kata naqd atau kritik biasanya didefinisikan 

sebagai proses meneliti apa saja, membedakan antara karakternya yang baik 

dan yang buruk, dan menilainya sesuai dengan ukuran-ukuran tertentu. Kata 

kritik, karena itu, mengandung makna apresiasi secara proporsional terhadap 

suatu objek dengan cara memujinya dan menjelekkannya. Kata ini berbeda 

dalam bahasa keseharian bahasa lisan) Indonesia popular yang mengalami 

penyempitan makna, yaitu makna menjelekkan suatu objek tertentu, 

walaupun makna ini juga menjadi bagian dari makna leksikal kritik. 

Sementara kata adab bagian kritik sastra menunjuk pada pengertian al-adab 

al-insyãi (sastra kreatif/imajinatif).74 

Dalam bahasa Arab sastra disebut ‘adab Bentuk (plural)-nya adalah Âdâb. 

Secara leksikal kata adab selain sastra juga sopan santun tata cara, filologi, 

kemanusiaan, kultur dan ilmu humaniora.75 Dalam arti kesusastraan, ‘adab 

(sastra) terbagi ke dalam dua bagian besar: al-adab al-washfî (sastra 

deskriptif/nonimajinatif/nonfiksi) dan al-adab al-insya'i (sastra kreatif/fiksi). 

al-Adab al-washfî sering disebut juga dengan al-'ulûm al- âdâbiyyah. al-

Adab al-washfî terdiri dari tiga bagian: sejarah sastra (târîkh adab), kritik 

sastra (naqd al-adab), dan teori sastra (nazhariyyat al-adab).76 

Adapun al-adab al-insyâi adalah ekspresi bahasa yang indah dalam bentuk 

puisi, prosa, atau drama yang menggunakan gaya bahasa yang berbeda dari 

gaya bahasa biasa, karena mengandung aspek estetika bentuk dan makna 

(memuat rasa, imajinasi, dan pikiran), sehingga memengaruhi terutama rasa, 

bahkan juga pikiran penikmatnya (pembaca atau pendengar) dan kekuatan isi 

sebagiannya mengajak mereka pada hal-hal etis. Adab atau sastra dalam hal 

ini adalah bukan saja seni yang mengeksploitasi bahasa sebagai medianya, 

sebagaimana seni lukis yang menggunakan kanvas dan cat sebagai medianya, 

tetapi juga mengandung aspek estetika makna, baik dalam arti imajinasi, rasa, 

 
72 Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic, London: George Allen & Unwa 

Ltd, 1971, hal. 990. 
73 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir; Kamus Arab Indonesia. Surabaya: Pustaka 

Progresif, 1997, hal. 1452. 
74 Sukron Kamil, Teori Kritik Sastra Arab; Klasik & Modern, Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 2012, hal. 52. 
75 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir; Kamus Arab Indonesia. Surabaya: Pustaka 

Progresif, 1997, hal. 12-13. 
76 Ahmad al-Syayib, Ushûl al-Naqd al-Adabî, Kairo: Maktabah al-Nahdhah al-

Mishriyyah, 1964, hal. 9.  



40 
 

 

dan juga pikiran (filsafat). Karena itu, sastra yang tidak mengandung dua 

aspek tersebut dianggap rendah.77 

Kritik sastra adalah bagian dari al-adab al-washfî yang 

memperbincangkan pemahaman, penghayatan, penafsiran, dan penilaian 

terhadap karya sastra. Teori sastra ialah bagian al-adab al-washfî yang 

membicarakan pengertian-pengertian dasar tentang sastra, unsur-unsur yang 

membangun karya sastra, jenis-jenis sastra, dan perkembangan serta 

kerangka pemikiran para pakar tentang apa yang mereka namakan sastra dan 

cara mengkajinya. Sementara sejarah sastra ialah bagian al-adab al-washfî 

yang memperlihatkan perkembangan karya sastra (kontinuitas dan perubahan 

sastra sepanjang sejarah), tokoh-tokoh, dan ciri-ciri dari masing-masing tahap 

perkembangan tersebut.78 

Berdasarkan penjelasan dua kata di atas, naqd al-adab atau kritik sastra 

berarti pengkajian terhadap karya sastra yang menganalisis dan 

menjelaskannya agar bisa dipahami dan dinikmati pembaca dan kemudian 

menilainya secara objektif. Kritik sastra merupakan kajian yang 

memperbincangkan tentang pemahaman, penghayatan, penafsiran, dan 

penilaian terhadap karya sastra.79 Dalam dispilin ilmu sastra, naqd adab atau 

kritik sastra merupakan salah satu dari tiga bagian ilmu sastra yang terdiri 

dari teori sastra (nazariyyat al-adab), sejarah sastra (târîkh al-adab), dan 

kritik sastra (naqd al-adab). 

Ketiga bagian ilmu sastra tersebut saling berkaitan dan ketergantungan 

antara satu dengan yang lainya. Kritik sastra, misalnya tidak akan mencapai 

sasaran apabila teori dan sejarah sastra tidak dijadikan landasan berpijak. 

Demikian pula dengan teori sastra dan sejarah sastra, karena teori sastra tidak 

akan pernah sempurna tanpa bantuan sejarah dan kritik sastra sepan- jang 

zaman. Hal yang sama terjadi juga dalam sejarah sastra, karena sejarah sastra 

tidak dapat dipaparkan apabila teori dan kritik sastra tidak jelas.80 

Pada perjalanannya kritik sastra mendapati periode emas pada abad ke 5 

Hiriyyah. Kritik sastra banyak memusatkan perhatiannya pada kemu’jizatan 

puitika Al-Qur’an dan aspe estetika bayan. Pada masa itu ada beberapa 

kritikus yang lahir dalam menghiasi masa keemasan kritik sastra diantaranya 

Ibnu Rasyiq al-Qairawani yang menulis al-Umdah fî Mahâsin al-Syi’ri wa 

Adabihi wa Nadqdihi dan karya yang cukup fenomena dari ‘Abdu al-Qahir 

 
77 Sukron Kamil, Teori Kritik Sastra Arab; Klasik & Modern, Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 2012, hal. 6. 
78 Ahmad al-Syayib, Ushûl al-Naqd al-Adabî, Kairo: Maktabah al-Nahdhah al-

Mishriyyah, 1964, hal. 9.  
79 Abdu al-Basit Abdu al-Razaq Badr, Al-Naqd Al-Adabî, Riyadh: Kerajaan Saudi 

Arabia, t.th, hal. 90. 
80 Rene Wallek, dan Austin Warren, Teori Kesusastraan, diterjemahkan oleh Melani 

Budiantara, Jakarta: Gramedia, 1995, hal. 37-46. 



41 
  

 
 

al-Jurjani yang menguasai teori sastra Plato dan Aristotels dan menulis buku 

yang terkenal dalâil al-I’jaz wa Asrâr al-Balâghah.81 

Dari perjalanannya kritik sastra Nampak terlihat dengan jelas bahwa 

penggunaan kritik sastra jika dikaitkan pada disiplin ilmu linguistik, kritik 

sastra berfokus pada kajian-kajian cabang linguistik semantik yang mengulas 

terhadap pemaknaan dalam Al-Qur’an. Sehingga pecapaian kritik sastra akan 

sangat berperan terhadap pemaknaan yang relevan terhadap Al-Qur’an. 

Dengan demikian kritik sastra akan angat berpotensial untuk menjadi 

pedoman dalam penafsiran Al-Qur’an dalam sudt pandang linguistik.e 

B. Linguistik Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Ilmiah 

Para linguis Arab telah sepakat bahwa kehadiran Al-Qur’an telah menjadi 

titik permulaan dalam terbentuknya tatanan bahasa Arab yang ideal. 

Meskipun di tanah Arab pada zaman jahiliyyah banyak menjadikan tradisi 

syair-syair sebagai sebuah keagungan nilai sosial dan spiritual. Tentu hal 

tersebut menggambarkan bahwa bahasa Arab sudah cukup kaya dengan 

kajian ilmu bahasanya. Akan tetapi kehadiran Al-Qur’an yang cukup 

signifikan keterpengaruahannya terhadap bahasa Arab telah banyak 

membuka pintu-pintu khazanah ilmu kebahasaan yang lebih baik lagi. 

Wahyu Hanafi dalam bukunya memberikan pendapat bahwa pada era 

kontemporer ini, para pemikir Islam maupun filsuf kontemporer yang 

diantaranya seperti Ali Syariati, Arkoun, dan Syahrur, mereka memahami 

fenomena kajian bahasa Al-Qur’an secara multidisipliner, dalam artian kajian 

stdi bhasa Al-Qur’an saat ini dirkonsolusikan dengan keilmuan linguistik 

makro, maupun ilmu-ilmu humaniora.82 Dari pendapat tersebut menjadikan 

bahwa kajian linguistik telah membuka celah kedisiplinan ilmu Al-Qur’an 

dalam sudut pandang ilmu kebahasaan. 

Dalam memperkuat kajian kebahasaan yang maksud kedalam kajian Al-

Qur’an Wahyu Hanafi memberikan penjelasan bahwa relativitas penafsiran 

Al-Qur’an menjadi peran penting bagi linguistik. Struktur-struktur bahasa 

yang telah terbentuk secara latent maupun manifest, akan membuahkan 

sintesa makna semantis. Kebutuhan unsur-unsur dalam representasi makna 

harus didialogkan sedemikian rupa sehingga membentuk kesatuan yang 

elektik. Tidak hanya itu, penyajian data dan tahap analisis harus dikemas 

secara sistematis jika menghendaki representasi makna yang valid. Secara 

kohei, keatuan ayat dan pertikel dalam teks Al-Qur’an tersusun secara 

sistematis. Sehingga konstruksi bahasa memerlukan tahapan dan prosedur 

penlitian yang baik. Dengan demikian, tekstualitas Al-Qur’an akan 

 
81 Sukron Kamil, Teori Kritik Sastra Arab; Klasik & Modern, Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 2012, hal. 6. 
82 Wahyu Hanafi Putra, Linguistik Al-Qur’an Membedah Makna Dalam Konvensi 

Bahasa, Indramayu: Penerbit Adab, 2020, hal. 49. 



42 
 

 

menempati posisi yang tinggi karena mampu menjadi register bagi keilmuan 

linguistik dalam mengkaji fnomena bahasa Al-Qur’an secara ilmiah.83 

1. Karakteristik dan Dimensi Linguistik dalam Tafsir Al-Qur’an 

Al-Qur’an yang sebagai kitab suci memiliki karakteristik dan dimensi 

yang berbeda dibanding kitab samawi yang lainnya. Salah satu karakteristik 

yang dimiliki Al-Qur’an adalah memiliki gaya bahasa, sasta yang indah serta 

ekspresi puitisnya yang unik jika dikaji secara metodologi keilmuan yang 

mapan. Tentu hal tersebut menjadi gaya bahasa Al-Qur’an yang tidak bisa 

ditandingi oleh kalangan siapapun termasuk para linguis dan ahli sastra dan 

orang Arab sendiri yang menggunakan bahasa Arab itu sendiri. Nurcholish 

Majid mengutarakan bahwa bahasa yang digunakan Al-Qur’an emang tidak 

sama dengan uslub yang digunakan dalam bahasa Arab sehari-hari, bahkan 

bahasa Arab digunakan dalam sabda-sabda nabi pun berbeda. Dalam 

pandangan bahwa bahasa Arab sebagai bahasa Al-Qur’an lebih merupakan 

soal teknis penyampaian pesan dari pada nilai itu ditunjangan oleh 

keterangan Al-Qur’an itu sendiri, yaitu keterangan karena Nabi Muhammas 

saw adalah seorang Arab, maka mustahil Allah swt mewahyukan ajaran-Nya 

dengan bahasa selain bahasa arab.84 

Selain dari pengunaan bahasa Al-Qur’an diatas, Al-Qur’an juga mampu 

mengkonstruksikan komunikasi menjadi lebih indah dan rapih sehigga 

menimbulkan efek makna yang sangat dinamis. Dengan demikian 

membuktikan bahwa Al-Qur’an merupakan salah satu kitab yang tidak 

mempunyai nilai banding dengan kitab samawi yang lainnya. Akan tetapi 

dengan keindahan tersebut tidak sepenunya manusia mengerti akan firman 

Tuhan yang terdapat pada Al-Qur’an, jika tidak melalui penafsiran-penafsiran 

terhadap makna yang ada didalamnya. Bahasa Al-Qur’an juga sejatinya 

memiliki bahasa yang bersifat simboli yang menjadi pusat perhatian bagi 

para akademisi baik dari golongan para pakar penafsir maupun para pakar 

linguis untuk lebih bisa mengkaji dengan beragam pendekatan. 

Sebagaimana al-Zarkasyi yang memcoba memberikan penjelaa terkait 

kemampuan manusia dalam menangkap firman Tuhannya, ia mengatakan 

bahwa jika seseorang dikaruniai untuk memahami suatu ayat dari Al-Qur’an 

dengan seribu pemahaman, niscaya kandungan makna Al-Qur’an tidak akan 

habis, karna Al-Qur’an adalah kalamu Allah yang tiada batas, dan tidak 

mungkin dijangkau dengan kamampuan manusia yang terbatas. Al-Qur’an 

diturunkan berdasarkan lisan al-‘Arab, yang berarti bahasa Arab memiliki 

 
83 Wahyu Hanafi Putra, Linguistik Al-Qur’an Membedah Makna Dalam Konvensi 

Bahasa, Indramayu: Penerbit Adab, 2020, hal. 50. 
84 Nurcholish Majid, Islam dan Dokrtrin Peradaban; Sebuah Telaah Kritis Tentang 

Mazhab Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemoderatan, Jakarta: Paramadina, 1992, hal. 365. 



43 
  

 
 

keistimewaan yang tidak dimiliki oleh bahsa lainnya, seperti halnya Al-

Qur’an mampu merangkul bahasa Arab dari brbagai aspek bagi sisi akidah, 

akhlak dan berbagai aspek kehidupan.85 

Keindahan bahasa Al-Qur’an yang sedemikian indahnya, tampaknya 

belum dinikmati secara menyeluruh oleh umat Islam pada umumnya. Sebab 

untuk dapat menikmati keindahan bahasa Al-Qur’an diperlukan penguasaan 

ilmu bahasa Arab. Keindahan bahasa Al-Qur’an belum mendapat perhatian 

para ulama dan cendekiawan. Berbagai kitab tafsir Al-Qur’an yang muncul 

sejak akhir abad ke-2 H sesuai dengan kondisi zaman lebih banyak 

membahas persoalan jurisprudensi Islam (fiqih), makna kata, maksud kalimat 

dan persoalan linguistik lainnya, terutama sintaksis dan morfologi. 

Sebaliknya, keindahan seni dan bahasa yang ada di dalamnya tidak dibahas 

oleh para penafsir.86 

Keindahan bahasa Al-Qur’an yang demikian bisa dijadikan pegangan guna 

reinterpretasi ayat-ayat Al-Qur’an. Berbagai persoalan yang termuat dalam 

Al-Qur’an akan mudah diteliti dengan menimbang penguasaan ilmu bahasa 

yang dimiliki interpreter. Susunan bacaan Al-Qur’an akan selalu dinamis 

tergantung ideologi yang dimiliki interpreter. Menafsirkan gaya bahasa Al-

Qur’an cenderung lebih mudah dibanding menafsirkan isi kandungan Al-

Qur’an. Menafsirkan gaya bahasa Al-Qur’an lebih menekankan pada aspek-

aspek kesusastraan Al-Qur’an dengan berbagai pendekatan linguistik agar 

mendapatkan reproduksi ulang makna yang selalu dinamis. Dengan 

demikian, hakikat kemukjizatan Al-Qur’an bersifat relatif, tergantung dari 

sisi apakah seseorang itu menilai. Jika seseorang menilai dari sisi bahasa dan 

kesusastraan yang dimiliki Al-Qur’an, maka pendekatan yang harus 

digunakan adalah analisis bahasa. Dan jika seseorang menilai kemukjizatan 

Al-Qur’an dari sisi ontologi dan epistemologinya, maka Al-Qur’an sebagai 

penyempurna kitab samawi yang lain.87 

2. Eksplanasi Pendekatan Linguistik Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Kajian Al-Qur’an dengan pendekatan kebahasaan dalam konteks 

mengetahui makna-makna kosa kata di setiap ayat cukup baik dan 

bermanfaat bagi para pembaca tafsir, karena menampilkan nuansa 

kebahasaan yang cukup kental dan menambah perbendaharaan dan 

pemahaman kebahasaan para pembaca. Akan tetapi, penekanan yang cukup 

kuat pada analisis bahasa dapat menciptakan resiko baru di mana para 

 
85 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, al-Burhân fî Ulûm al-Qur’ân, Jilid I, Beirut: 

Dâr al-Fikr, 1987, hal. 29. 
86 Agus Tricahyo, Metafora Dalam Al-Qur’an; Melacak Ayat-Ayat Metaforis Dalam Al-

Qur’an, Ponorogo: STAIN Po Press, 2009, hal. 3-4. 
87 Wahyu Hanafi Putra, Linguistik Al-Qur’an Membedah Makna Dalam Konvensi 

Bahasa, Indramayu: Penerbit Adab, 2020, hal. 50. 



44 
 

 

pembaca akan berlama-lama memahami bahasa Arab dan kesulitan dalam 

menangkap dan memahami pesan-pesan dasar Al-Qur’an.88 

Jika melihat lintas kajian penafsiran Al-Qur’an tentu kajian linguistik 

juga memiliki pedekatan dan metode dalan studi ilmiah yang mapan dalam 

mengulas representasi makna Al-Qur’an terkait penafsirannya. Pendekatan 

dan metode tersebut merupakan salah satu prosedur yang harus ada dalam 

studi ilmiah, begitu juga dalam studi bahasa. Dalam analisis pendekatan 

kebahasaan berikut ini pendekatan kebahasaan yang cukup popular di 

beberapa kalangan para penafsir Al-Qur’an, seperti Toshiko Izutsu. Adapun 

pendekatan kebahasaan tersebut ialah pendekatan sinkronik, pendekatan 

diakronik, dan pendekatan pankronik. 

Pertama pedekatan sinkronik, ialah pendekatan yang mempelajari 

bahasa hanya dengan suatu kurun waktu tertentu.89 Misalnya, mengkaji 

bahasa Indonesia pada tahun empat puluhan, bahasa Inggris pada zaman 

Shakespeare, atau bahasa Arab pada masa Nabi Muhammad. Kajian 

linguistik sinkronik ini juga biasa disebut linguistik deskriptif, karena 

berupaya mendeskripsikan bahasa secara apa adanya pada suatu masa 

tertentu.90 analisis bahasa yang mendasarkan pada pendekatan ini 

menggunakan prinsip kesezamanan atau kesesaatan sebagai pegangannya. 

Unsur kesejarahan sama sekali tidak menjadi perhatian, bahkan cendrung 

diabaikan. Akan tetapi keunggulan pendekatan ini dalah segi objektifitasnya, 

sebab data yang dianalisi merupaan data yang nyata pada saat itu. Sehingga 

tidak sama sekali ada data yang dimanipulasi atau yang di ada-dakan untuk 

mempermudah dalam mengambil keimpulan.91 

Analisis sinkronik yang bersifat ahistoris merupakan pendekatan analisis 

bahasa yang melihat fenomena bahasa sebagai objek tunggal pada saat 

analisis sedang berlangsung. Sehingga data-data yang dibutuhkan bersifat 

non temporal. Data- data bahasa faktual yang membantu tahap analisis ini 

bersifat kesesaatan. Data-data disajikan sedemikian rupa guna membantu 

tahap penyimpulan dan reduksi ilmiah sehingga mendapatkan kesimpulan 

yang baik. Tahap analisis ini biasanya digunakan dalam kajian-kajian 

semantik, leksikologi, stilistika, pragmatik, dan lain sebagainya. Objek 

analisis bahasa dipandang sebagai suatu kesatuan yang mendialogkan antara 

permasalahan, data dan teori guna mereduksi kesimpulan yang konkrit. 

 
88 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 1995, h. iii 
89 Sahkholid Nasution, Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi, 2017, 

hal. 19. 
90 Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014, hal. 14-15. 
91 Soeparno, Dasar-dasar Linguistik Umum, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2013, hal. 131-

132. 



45 
  

 
 

Analisis ini lebih mudah digunakan dalam ranah praktis, karna tidak 

melibatkan penelusuran secara mendalam.92 

Kedua, pendekatan diakronik merupakan salah satu pendekatan yang 

dalam mengkaji bahasa pada kurun waktu yang tida terbatas. Tujuannya 

adalah untuk mengetahui sejarah secara sturktural bahasa beserta dengan 

segala bentuk perubahan dan perkembanganya.93 Seperti mengkaji suatu 

bahasa sejak awal kelahiran bahasa itu hingga punahnya bahasa tersebut 

(kalau bahasa tersebut sudah punah, seperti bahasa Latin dan Sansakerta), 

atau sampai zaman sekarang (kalua bahasa itu masih tetap hidup, seperti 

bahasa Arab dan Jawa).94 

Pendekatan diakronik juga dikenal dengan pendekatan linguistik historis. 

Linguistik historis sendiri mengkaji perkembangan sebuah bahasa lewat 

beberapa masa atau dengan makna yang lebih akurat, ia mengkaji perubahan 

dalam sebuah bahasa sepanjang masa. Ada para linguis yang menolak kata 

perkembangan dalam rangka ini karena dianggap mengandung indikasi 

peningkatan, yaitu perubahan ke arah yang lebih baik. Ini penilaian evaluatif. 

Itu tidak mungkin dalam bidang perubahan bahasa. Maka tidak ada suatu 

bentuk yang lebih baik dari pada bentuk lain dan tidak ada suatu bunyi yang 

lebih utama dari pada bunyi lain. Oleh karena itu, kebanyakan linguis modern 

lebih mengutamakan deskripsi apa yang teriadi itu sebagai perubahan. Dan 

ada perbedaan antara pendapat yang mengatakan bahwa dialek merupakan 

akibat perubahan bahasa dan dialek merupakan akibat perkembangan 

bahasa.95 

Pendekatan diakronik lebih objektif daripada pendekatan sinkronik dalam 

mengelola dan menganalisis bahasa. Data-data yang disajikan dalam 

penelitian tentu sudah melalui tahap kompleksitas yang lebih mendukung. 

Sehingga tahap reduksi dari permasalahan, data dan teori akan menjadi lebih 

mudah, karena data yang disajikan sudah lengkap. Kemudahan tahap analisis 

data terletak pada seberapa banyak data yang disajikan. Pendekatan ini 

biasanya digunakan dalam sub linguistik terapan, seperti psikolinguistik, 

sosiolinguistik, pengajaran bahasa, hermeneutika, semantik, dan lain 

sebagainya. Tidak bisa dipungkiri kenyataan menggunakan pendekatan 

diakronik dalam kajian-kajian ilmiah bahasa lebih sering digunakan daripada 

pendekatan sinkronik.96 

 
92 Wahyu Hanafi Putra, Linguistik Al-Qur’an Membedah Makna Dalam Konvensi 

Bahasa, Indramayu: Penerbit Adab, 2020, hal. 83. 
93 Yendra,  Mngenal Ilmu Bahasa, Yogyakarta: Deepublish, 2016, hal. 42. 
94 Abdul Chaer, Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014, hal. 14-15. 
95 Ahmad Royani dan, Erta Mahyudin, Kajian Linguistik Bahasa Arab, Jakarta: Public 

Institute Jakarta, 2020, hal. 52-53. 
96 Wahyu Hanafi Putra, Linguistik Al-Qur’an Membedah Makna Dalam Konvensi 

Bahasa, 2020, hal. 52. 



46 
 

 

Ketiga, pendekatan pankronik secara istilah berhubungan dengan cara 

memandang peristiwa bahasa sebagai suatu yang telah terjadi pada suatu 

masa maupun sebagai hasil perkembangan historis, kombinasi antaa 

sinkronik dan diakronik.97 Analisis pankronik berupaya menelaah fenomena 

bahasa pada suatu saaat perkembangan tertentu yang sekaligus dapat 

mengungkap latar belakang sejarahnya.98 Analisis dengan menggunakan 

pendekatan ini mempunyai sisi validitas yang cukup signifikan. Pendekatan 

ini mampu mendialogkan dua pendekatan bahasa antara sinkronik dan 

diakronik. Sehingga data-data yang dimunculkan tidak hanya bersifat sesaat, 

akan tetapi lebih bisa menggali data secara kompleks sehingga mampu 

menunjang validitas penelitian. Selain itu, pendekatan ini juga memerlukan 

kecermatan ketika ingin menggunakan pendekatan ini. Objek-objek kajian 

bahasa yang sekiranya bisa dimunculkan dengan pendekatan sinkronik, maka 

selayaknya menggunakan pendekatan tersebut. Begitu juga dengan 

pendekatan diakronik.99 

Pendekatan linguistik dalam penafsiran Al-Qur’an tidak hanya berfungsi 

untuk mengurai struktur gramatikal atau tata bahasa semata, melainkan juga 

untuk mengungkap makna retoris dan estetik yang terkandung dalam setiap 

diksi Al-Qur’an. Salah satu contoh aplikatifnya dapat ditemukan dalam teori 

asonansi yang digunakan oleh Bintu Syathi’ sebagai bentuk pendekatan 

penafsiran secara linguistik. Bintu Syathi’ saat menafsirkan ayat-ayat qasam,  

ia menolak teori sinonimitas (al-tarâduf) yang umumnya dianut mayoritas 

mufasir, dan berpendapat bahwa setiap diksi dalam Al-Qur’an, termasuk 

diksi qasam, al-khalf, dan al-yamin, memiliki makna yang spesifik dan tidak 

dapat dipertukarkan. Dalam pandangannya, huruf waw (و) dan lâ nafiyah (لا) 

pada ayat-ayat qasam bukanlah bentuk pengagungan terhadap objek sumpah 

(muqsam bih), tetapi merupakan perangkat retoris (uslûb) yang digunakan Al-

Qur’an untuk menarik perhatian pendengar agar fokus pada pesan yang 

disampaikan.100 

Melalui pendekatan ini, Bintu Syathi’ menafsirkan qasm sebagai strategi 

retorika yang menghubungkan fenomena empiris (muqsam bih) dengan 

kebenaran transendental (muqsam ‘alaih), sehingga qasam tidak sekadar 

berfungsi sebagai penguat pernyataan, tetapi juga sebagai sarana komunikasi 

persuasif Al-Qur’an. Penafsiran tersebut menunjukkan bagaimana analisis 

 
97 J.S Badudu, amus Kata-kata Serapan Asing Dalam Bahasa Indonesia, Jakarta: 

Kompas, 2003, hal. 261. 
98 Soeparno, Dasar-dasar Linguistik Umum, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2013, hal. 132. 
99 Wahyu Hanafi Putra, Linguistik Al-Qur’an Membedah Makna Dalam Konvensi 

Bahasa, Indramayu: Penerbit Adab, 2020, hal. 53. 
100 Ahmad Kamaludin, “Considering Bintu Shathi's Theory of Acidonymity Against 

Adât Al-Qasam in The Qur'an,” dalam Al Quds: Jurnal Studi Alquran dan Hadis, Vol. 8 No. 

1 Tahun 2024, hal. 184–185. 



47 
  

 
 

linguistik-struktural dapat digunakan untuk membongkar makna-makna 

kebahasaan Al-Qur’an yang tersembunyi, terutama melalui kajian hubungan 

sintagmatis dan paradigmatis antar kata. Pendekatan seperti ini menegaskan 

bahwa studi linguistik memiliki posisi vital dalam mengungkap aspek i‘jâz 

al-Qur’ân secara ilmiah, sekaligus memperlihatkan bagaimana perbedaan 

metodologis (teori asonansi vs sinonimitas) dapat memengaruhi keluasan 

makna yang ditangkap dari teks Al-Qur’an.101 

Dari berbagai uraian di atas dapat dipahami bahwa pendekatan linguistik 

dalam penafsiran Al-Qur’an memiliki kontribusi yang signifikan dalam 

menggali makna-makna teks secara lebih komprehensif. Pendekatan 

sinkronik, diakronik, dan pankronik menyediakan kerangka kerja analitis 

yang memungkinkan penafsir untuk menelusuri makna suatu kata secara 

kontekstual, historis, sekaligus struktural. Contoh penerapan yang dilakukan 

oleh Bintu Syathi’ dalam menafsirkan ayat-ayat qasam menunjukkan bahwa 

pendekatan linguistik tidak hanya berkutat pada aspek gramatikal, tetapi juga 

membuka ruang bagi penggalian pesan retoris dan estetik Al-Qur’an yang 

lebih mendalam. Ia membuktikan bahwa pemahaman terhadap struktur 

bahasa yang ketat justru dapat menyingkap keindahan dan kemukjizatan Al-

Qur’an yang sebelumnya tersembunyi 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa pendekatan linguistik 

merupakan salah satu instrumen penting dalam studi penafsiran Al-Qur’an 

yang bersifat ilmiah dan metodologis. Penekanan pada analisis bahasa tidak 

dimaksudkan untuk menjauhkan pembaca dari pesan substantif Al-Qur’an, 

tetapi justru menjadi jembatan untuk memahaminya secara utuh, baik secara 

historis maupun retoris. Pendekatan ini menjadi penguat bahwa studi tafsir 

tidak hanya menuntut kepekaan teologis dan spiritual, tetapi juga ketelitian 

ilmiah dalam menyingkap pesan-pesan ilahi yang termaktub dalam susunan 

bahasa Al-Qur’an yang indah dan sarat makna. 

C. Penafsiran Al-Qur’an Menurut Amin al-Khuli 

Amin al-Khuli adalah salah satu tokoh pemikir Islam modern yang 

menekankan pentingnya pendekatan sastra dalam menafsirkan Al-Qur’an. 

Melalui pendekatan ini, al-Khuli berusaha memahami Al-Qur’an sebagai teks 

sastra dengan kekayaan bahasa dan simbolik yang memiliki makna 

mendalam. Menurut al-Khuli, Al-Qur’an tidak hanya sebuah kitab hukum 

atau ajaran, tetapi juga memiliki struktur sastra yang kompleks dan estetis, 

sehingga pemahaman terhadap aspek bahasa, konteks sejarah, dan latar 

 
101 Ahmad Kamaludin, “Considering Bintu Shathi's Theory of Acidonymity Against 

Adât Al-Qasam in The Qur'an,” dalam Al Quds: Jurnal Studi Alquran dan Hadis, Vol. 8 No. 

1 Tahun 2024, hal. 195–198. 



48 
 

 

budaya sangat penting dalam menafsirkan pesan-pesan Al-Qur’an secara utuh 

dan akurat.102 

al-Khuli mengkritik pendekatan tradisional yang lebih mengutamakan 

aspek hukum dan normatif dalam tafsir Al-Qur’an. Sebagai gantinya, ia 

mendorong penerapan metode filologi dan analisis linguistik untuk menggali 

kedalaman makna ayat-ayat Al-Qur’an. Pendekatan ini bertujuan untuk 

membuka wawasan baru dalam memahami teks suci tersebut secara lebih 

luas dan relevan dengan kebutuhan zaman. Dengan demikian, tafsir menurut 

al-Khuli tidak hanya menjelaskan makna tekstual, tetapi juga membantu 

menghubungkan nilai-nilai Al-Qur’an dengan kehidupan kontemporer secara 

lebih kontekstual dan progresif.103 

Dalam perspektif penafsiran Al-Qur’an, al-Khuli menolak 

kecenderungan tafsir ilmiah (al-tafsir al-ilmi). Tafsir model ini menurutnya 

didefinisikan sebagai sebuah penafsiran yang memutuskan peristilahan-

peristilahan keilmuan kontemporer dalam terminologi Al-Qur’an serta 

berupaya mendeduksi segala bentuk ilmu pengetahuan tersebut dari teks-teks 

Al-Qur’an.104 Menurut al-Khuli tafsir model ini tidak selaras dengan misi 

tafsir susastra. Jika dirunut, embrio model penafsiran saintifik (ilmiah) 

sejatinya muncul ditengah-tengah masyarakat muslim semenjak masa 

Abbasiyah sebagai respon terhadap perkembangan berbagai disiplin ilmu 

pengetahuan. Diskursus tafsir ilmiah cukup marak dalam karya kesarjanaan 

klasik. Abu Hamid Al-Ghazali misalnya, menegaskan bahwa Al-Qur’an 

memuat informasi ilmu-ilmu kealaman dan tidak kontradiktif dengan 

penemuan-penemuan ilmiah.105 Pendapat yang dilontarkan Al-Ghazali ini 

diadopsi oleh Al-Razi yang menulis Mafâtih al-Ghayb al-Musytahir bi al-

Tafsîr al-Kabir. Tafsir al-Razi ini banyak berisi eksplanasi ilmu-ilmu fisika 

dan penemuan-penemuan keilmuan abad dua belas yang kemudian dianggap 

salah satu bentuk perwujudan I’jâz al-Qur’ân. 

Penolakan al-Khuli terhadap tafsir ilmiah ini, pada prinsipnya 

dipengaruhi oleh perhatiannya yang sangat besar terhadap pendekatan sastra 

(al-manhaj al-adabî) dalam menafsirkan teks-teks keagamaan. Tafsir ini, 

dalam pandangan al-Khuli, tidak lebih merupakan bentuk penafsiran teks-

teks keagamaan untuk senantiasa selaras dengan hal-hal yang temporer dan 

relatif. Pemaksaan yang yang dimaksud adalah: tidak adanya perhatian dari 

 
102 Munzir Hitami, “Pemikiran Amin Al-Khuli Tentang Tafsir Al-Qur’an,” dalam Jurnal 

Ushuluddin, Vol. 20  No. 2 Tahun 2012, hal. 119–122. 
103 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika al-Qur’an dan Hadis: Model, Pendekatan, dan 

Penerapan, Yogyakarta: elSAQ Press, 2017, hal. 123–125. 
104 Muhammad Husein al-Dzahabi, al-Ittijâhât al-Munharifa fî Tafsîr Al-Qur’an 

Dawâfi’uhâ Wa Dafuhâ, Kairo : Dâr al-I’tishâm, 1976, hal. 92 
105 Muhsin Abdul Hamid, Dirâsah fî Ushûl Tafsîr al-Qur’ân, Bagdad: Dâr al-Tsaqâfah, 

1980, hal. 130-131. 



49 
  

 
 

kalangan mufassir ilmiah terhadap konteks dan dan teks serta relasi antar 

teks. Padahal, dua hal ini merupakan konsiderasi yang niscaya bagi seseorang 

yang hendak mengetahui makna yang dikehendaki teks. Cara penafsiran 

ilmiah yang terkesan”semena-mena” ini, menurut al-Khuli, dapat merusak 

citra keagungan dan kesucian Al-Qur’an sebagai teks keagamaan yang suci 

dan absolut.106 

Alasan lain yang dikemukakan al-Khuli dalam menolak tafsir model 

ilmiah adalah suburnya sikap dan perilaku apologetik. Dari para mufassir 

ilmiah karena selalu mengkampanyekan persesuaian antara teks keagamaan 

dengan penemuan-penemuan ilmiah yang senantiasa berkembang dan 

berubah. Mereka, dengan leluasa menempatkan teks Al-Qur’an dan 

menyelaraskan pemahamannya dengan penemuan-penemuan ilmiah dengan 

tujuan untuk menyerukan bahwa Al-Qur’an, jauh-jauh sebelumnya, telah 

memuat informasi keilmuan dimaksud. Penempatan teks Al-Qur’an ini sama 

sekali tidak dibarengi dengan pertimbangan-pertimbangan konteks ayat serta 

relasinya dengan ayat-ayat yang lain. Hal ini, pada gilirannya, akan 

menjauhkan hasil pemahaman dari Al-Qur’an sebagai Weltanschauung 

kehidupan umat.107 

Salah satu contoh penolakan al-Khuli terhadap model penafsiran ini 

adalah ulasannya terhadap dua buku yang ditulis oleh Hanafi Ahmad, 

Mu’jizat al-Qur’an fî Washfî al-Kâinât, (Keajaiban Al-Qur’an dalam 

Menggambarkan Alam Semesta). Keberatan yang diajukan al-Khuli 

berpulang kepada kelemahan metode yang diterapkan Hanafi Ahmad, karena 

tidak adanya aturan main penafsiran, seperti tematik, analisis historis, serta 

konteks dari ayat tersebut. Ringkasnya, buah karya Hanafi Ahmad ini belum 

bisa “dinobatkan” sebagai karya penting dalam wacana studi Al-Qur’an, dan 

sudah barang tentu, karya seperti itu dan yang sejenisnya, belum bisa 

dikategorikan sebagai karya tafsir, tapi sebagai karya pengembangan dari apa 

yang terdapat dalam Al-Qur’an dikontekstualisaikan dengan perkembangan 

kehidupan manusia. Apabila semua yang merupakan penjelasan dan 

persesuaian antara kitab suci (dalam hal ini Al-Qur’an) dan perkembangan 

manusia dari berbagai aspek kehidupannya diikutkan pada kehendak manusia 

itu sendiri maka kecenderungan ini justru akan menodai keorisinal Al-Qur’an 

yang bersifat Absolut dan anti dari pengubahan, sehingga tafsir ilmiah oleh 

al-Khuli bukan dimasukkan dalam kategori tafsir Al-Qur’an.108 

 
106 Habibur Rahman, “Amin al-Khuli, Pednekatan Kritik Sastra Terhadap Al-Qur’an,” 

dalam Al-Irfan, Vol. 1 No. 1 Tahun 2019, hal. 108-109. 
107 M. Nur Kholis Setiawan, Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta : elSAQ 

Press, 2006, hal. 24. 
108 Habibur Rahman, “Amin al-Khuli, Pednekatan Kritik Sastra Terhadap Al-Qur’an,” 

dalam Al-Irfan, Vol. 1 No. 1 Tahun 2019, hal. 109. 



50 
 

 

Pola penafsiran yang ditawarkan oleh al-Khuli telah membuka cendela 

wacana penafsiran kontemporer. Ia mengungkapkan pernyataan metodologis 

yang rasional dengan membuka keberadaan teks dan konteks yang 

melingkupi teks baik konteks psikologis ataupun konteks sosial. Interpretasi 

yang diperoleh menjadikan posisi Al-Qur’an sebagai petunjuk bagi manusia. 

Dalam hal ini al-Khuli menyayangkan tradisi mufasir klasik yang hanya 

memperhatikan bahasa semata dalam mengungkap kandungan teks. Akhirnya 

al-Khuli berusaha mengembangkan cara pandang penafsiran dengan 

melibatkan kedudukan konteks dari Bahasa saat memahami teks Al-Qur’an. 

Sehingga Al-Qur’an telah menjadi realita yang hadir di masyarakat untuk 

dipahami, diinterpretasikan dan diperbincangkan dengan dinamika realitas 

historisnya. Pembaharuan pemikiran al-Khuli terinspirasi oleh pemikiran 

gurunya Muhammad Abduh yang menyatakan keberadan Al-Qur’an di dunia 

adalah sebagai petunjuk bagai seluruh manusia, tidak menjadi pembela untuk 

komunitas tertentu. Abduh juga mengimbuhkan penyampaian kandungan isi 

Al-Qur’an selayaknya dengan makna yang singkat tetapi kaya akan makna 

dan mudah diterima.109 

Gagasan metodologis al-Khuli tentang perlunya pendekatan sastra dalam 

penafsiran Al-Qur’an sejatinya berakar dari pandangannya bahwa teks Al-

Qur’an memiliki struktur bahasa yang unik, khas, dan tidak dapat disamakan 

dengan karya sastra Arab lainnya. Ia menegaskan bahwa keunikan ini 

menuntut adanya perangkat analisis kebahasaan yang ketat agar pesan Al-

Qur’an dapat dipahami secara objektif. Karena itu, ia mengusulkan agar 

penafsiran dilakukan melalui dua tahapan sistematis: pertama, mempelajari 

segala sesuatu yang melingkupi turunnya Al-Qur’an, seperti sejarah bangsa 

Arab, budaya, sastra, dan kondisi sosial politiknya (dirâsah mâ hawla al-

Qur’ân); kedua, mengkaji kandungan internal teks Al-Qur’an dengan cara 

tematik dan memperhatikan struktur linguistik serta keindahan retorikanya 

(dirâsah mâ fî al-Qur’ân).110 

Konsep metodologis ini mendapat banyak apresiasi dari para sarjana 

modern karena berhasil menghadirkan corak tafsir yang lebih kontekstual dan 

humanistik. Misalnya, Musthafa Muslim menyebut bahwa pendekatan sastra 

al-Khuli memungkinkan teks Al-Qur’an dipahami secara dinamis dan sesuai 

dengan kebutuhan zaman, tanpa mengurangi kesakralannya sebagai 

wahyu.111 Selain itu, Hadi Mustofa menegaskan bahwa pembaruan yang 

 
109 Muhammad Irfani, “Kedudukan Linguistik Dalam Penafsiran Alqur’an: Telaah 

Pemikiran Amin al-Khuli Dan Nasr Hamid Abu Zaid,” dalam Kontemplasi, Vol. 12 No. 

1Tahun 2024, hal. 15. 
110 Manna Khalil al-Qaththan, Mabâhits fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Beirut: Dâr al-Ma‘rifah, 

2000, hal. 368–370. 
111 Musthafa Muslim, Mabâhits fî Ushûl al-Tafsîr, Beirut: Dâr al-Qalam, 2003, hal. 41–

42. 



51 
  

 
 

dilakukan al-Khuli merupakan kritik atas stagnasi metode tafsir klasik yang 

cenderung atomistik, karena hanya menafsirkan ayat secara parsial tanpa 

mempertimbangkan keterkaitan antar-ayat dan konteks historisnya.112 

Dengan demikian, pembacaan Al-Qur’an menurut al-Khuli bertujuan untuk 

menjadikan teks suci ini hadir dalam kehidupan sosial modern secara lebih 

fungsional dan membumi, bukan sekadar sebagai dokumen normatif yang 

statis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
112 Hadi Mustofa, “Pendekatan Sastra Aalam Tafsir Al-Qur’an: Studi Pemikiran Amin 

al-Khuli,” dalam Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis, Vol. 14 No. 1 Tahun 2013, 

hal. 75–77. 



52 
 

 

 

 

 

 

 



 

53 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB III 

PERJALANAN INTELEKTUL AL AMIN AL-KHULI 

A. Memoar Amin al-Khuli 

Sebagai seorang akademisi dan pengajar, al-Khuli dikenal karena 

pendekatan rasionalnya terhadap pemahaman Al-Qur’an serta pemikiran 

yang kritis terhadap metode tafsir tradisional.1 Memoar Amin al-Khuli tidak 

hanya menggambarkan perjalanan hidupnya, tetapi juga menawarkan 

wawasan mendalam mengenai gagasan-gagasan inovatifnya dalam 

menafsirkan teks-teks agama, khususnya Al-Qur’an. Memoar ini menjadi 

jendela bagi para pembaca untuk memahami latar belakang pribadi, 

intelektual, serta perjuangan al-Khuli dalam mendobrak batasan-batasan lama 

dalam dunia tafsir Islam. 

Dalam memoarnya, al-Khuli mengisahkan bagaimana pengaruh 

pendidikan dan pengalaman hidupnya mendorongnya untuk meneliti Al-

Qur’an dari perspektif yang berbeda. Ia memandang bahwa Al-Qur’an tidak 

hanya dapat didekati sebagai sumber hukum, tetapi juga sebagai karya sastra 

yang kaya akan nilai estetis dan simbolik.2 Pandangan ini memicu banyak 

diskusi di kalangan akademisi dan menimbulkan gerakan baru dalam studi 

Al-Qur’an yang dikenal sebagai pendekatan sastra atau metode sastra dalam 

 
1 Amin al-Khuli, Manâhij al-Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-

Adab, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1971, hal. 112. 
2 Nasr Hamid Abu Zayd, Falsafat al-Ta’wîl: Dirâsah fî Ta’wîl al-Qur’ân ‘inda 

Muḥammad ‘Abduh wa al-Madrasah al-Mishriyyah, Beirut: al-Markaz al-Thaqâfî al-‘Arabî, 

1998, hal. 56. 



54 
 

 

tafsir.3 Memoar Amin al-Khuli ini memberikan gambaran tentang bagaimana 

pengaruh pemikiran Barat, latar pendidikan, dan interaksinya dengan para 

pemikir sezaman membentuk pandangannya, sehingga membawa kontribusi 

penting bagi perkembangan ilmu tafsir di dunia Islam. 

1. Latar Belakang Amin al-Khuli 

Amin al-Khuli memiliki nama lengkap ialah Amin bin dari Ibrahim ‘Abd 

al-Baqi bin ‘Amir bin Isma’il bin Yusuf al-Khuli.4 al-Khuli lahir di Syusyai 

pada tanggal 1 mei 1895. Ayahnya bernama Ibrahim ‘Abd al-Baqi dan 

ibunya bernama Fatimah binti Ali Amir al-Khuli. Kakek Amin al-Khuli dari 

pihak ibu adalah Syaikh Ali Amir al-Khuli yang terkenal dengan sebutan al-

Syibhi, seorang alumni Universitas al-Azhar yang terkenal di bidang Qira’at. 

Dan merpakan seorang imam di masjid Sultan Shah.5 

Pada tahun 1902, tepatnya ketika Amin al-Khuli berusia tujuh tahun, ia 

pindah ke Kairo dan tinggal bersama kakeknya dari pihak ibu dibawah 

pengawasan pamannya yaitu Syaikh Amir Ali. Pamannya tidak dikaruniai 

seorang anak sehingga ia sangat menyayangi Amin al-Khuli layaknya 

seorang ayah menyayangi anaknya. Pada tahun itu dia dimasukkan ke 

pendidikan formal. Namun, dia juga belajar di rumahnya pada saat yang 

bersamaan. Sebenarnya pada tahun 1905 dia pernah masuk sekolah tingkat 

dasar al-husainiyah lantaran ada guru dari sekolah ini yang tinggal dirumah 

paman Al- Khulli yakni Muhammad Sukri.6 Dia menghafal al-Qur’an, 

menghafal dua kitab tajwid yakni Tuhfatu al-‘Athfâl dan al-Jazâriyah, dan 

menghafalkan beberapa matan kitab dalam berbagai disiplin ilmu agama 

seperti ilmu tauhid, fikih, nahwu dan lain-lain.7 

Kemudian ketika memasuki usia sepuluh tahun, Amin al-Khuli sudah 

hafal akan Al-Qur’an, khususnya dengan qira’ah Hafs dan berbagai matan 

kitab dalam berbagai disiplin ilmu. Dengan sebab ini, pada tahun 1907, dia 

diterima di Madrasah al-Qaisuni. Pada usia lima belas tahun, tepatnya usia 

Amin al-Khuli saat itu adalah lima belas tahun, lima bulan, enam hari,8 dia 

melanjutkan studinya di Madrasah al-Qada’ al-Syar’i. Madrasah ini 

 
3 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’ân: Towards a Contemporary Approach, 

London: Routledge, 2006, hal. 24. 
4 Kamil Sa’fan, Âmîn al-Khûlî, Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah al-‘Amma Li al-Kitab, 

1982, hal. 5. 
5 Husain Nashar, Âmîn al-Khûlî, Kairo: al-Majlis al-‘Ala li al-Tsaqâfah, 1996, hal. 7.  
6 Tim Redaksi Darus.id, “Biografi dan Pemikiran Amin Al-Khulli Tentang Al-Qu’an”, 

dalam https://www.darus.id/2022/04/biografi-dan-pemikiran-amin-al-khulli.html. Diakses 

Pada 24 Desember 2024. 
7 Kamil Sa’fan, Âmîn al-Khûlî, Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah al-‘Amma Li al-Kitab, 

1982, hal.7-8. 
8 Kamil Sa’fan, Amin al-Khuli, Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah al-‘Amma Li al-Kitab, 

1982, hal. 13. 

https://www.darus.id/2022/04/biografi-dan-pemikiran-amin-al-khulli.html


55 
  

 
 

merupakan pendukung gerakan reformasi Muhammad ‘Abduh di bawah 

pimpinan Sa’d Zaglul Basya yang melatih para mahasiswanya dengan 

berbagai eksperimen politis, akademis, ilmiah dan sosial. Menurut Amin al 

Khuli, prestasi ilmiah Akademi Hukum jauh mengungguli akademi setingkat 

yang lainnya, hanya saja komunikasi yang digunakan untuk semua mata 

kuliah ini berbahasa arab.9 

Di akademi ini, ia mendalami berbagai cabang ilmu pengetahuan seperti 

aljabar, metematika teoritis, astronomi, fisika, kimia, sejarah dan geografis. 

Sedangkan dalam bidang pembelaran agama al-Khuli memperdalam 

beberapa bidang seperti tafsir, fikih, hadis dan tauhid serta materi 

tambahannya seperti ilmu morfologi (nahwu), ilmu sintaksis (sharaf), dan 

sastra arab. Oleh karna itu, kebijakan Sa’d Zaglul merekrut dosen dari 

berbagai perguruan tinggi unggulan sangatlah tepat. Misalnya, untuk 

pengetahuan agama direkrut dari tokoh al-Azhar, sejarah dari Inggris, fisika 

dari perancis, sedang direkturnya lulusan al-Azhar, Darul ‘Ulum sekaligus 

doktor lulusan inggris.10 

Amin al-Khuli aktif di organisasi bernama Ikhwan al-Safa11 selama dua 

tahun. Organisasi tersebut merupakan organisasi teater dan opera. Melalui 

aktivitas dalam organisasi tersebut ia mengasah kepekaannya terhadap 

berbagai problematika sosial, kemiskinan, kebodohan, serta pengikisan moral 

akibat penjajahan Inggris. Oleh karena itu pula Amin al-Khuli memilih untuk 

 
9 Kamil Sa’fan, Amin al-Khuli, Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah al-‘Amma Li al-Kitab, 

1982, hal. 14. 
10 Muhammad Mansur, “Amin al-Khuli dan Pergeseran Paradigma Tafsir al-Qur’an” 

dalam M. Alfatih Suryadilaga, Studi Kitab Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: TH Press, 2006, 

hal. 8. 
11 Ikhwan al-Safa adalah perkumpulan para mujtahidin dalam bidang filsafat yang lebih 

banyak memperhatikan bidang pendidikan, kelompok ini berkembang pada akhir abad ke-2 

Hijriyah di kota Basrah, Irak. Organisasi ini mengajarkan tentang dasar-dasar agama Islam 

yang memperkokoh Ukhuwah Islamiyah, dengan pandangan bahwa iman seorang muslim 

tidak sempurna sampai ia mencintai saudaranya sendiri. Semua naggota organisasi ini wajib 

menjadi pengajar atau Mubaligh dalam masyarakat. Secara umum kemunculan Ikhwan al-

S}afa dilator belakangi oleh keprihatinan terhadap pelaksanaan ajaran Islam yang telah 

tercemar oleh ajaran dari luar Islam dan untuk membangkitkan kembali rasa cinta pada ilmu 

pengetahuan dikalangan umat Islam. Kelompok ini sangat merahasiakan nama-nama 

anggotanya. Mereka bekerja dan bergerak secara rahasia disebabkan kekhawatiran akan 

tindakan penguasa pada waktu itu yang cenderung menindas gerakan gerakan pemikiran 

yang timbul. Kondisi ini antara lain yang menyebabakan Ikhwan al-S}afa memiliki anggota 

yang terbatas. Mereka sangat selektif dalam menerima anggota baru dengan melihat berbagai 

aspek. Diantara syarat yang mereka tetapkan adalah, memiliki ilmu yang luas, loyalitas yang 

tinggi, memiliki kesungguhan, dan berakhlak mulia. Lihat Furqon Syarief Hidayatulloh, 

Relevansi Ikhwan al-Safa Bagi pengembangan Dunia Pendidikan, Bogor: ITB, 2013, Vol. 

18, No. 2, hal. 44-45. 



56 
 

 

ikut andil dalam membangkitkan perjuangan untuk mencapai kemerdekaan 

Mesir.12 

Kedudukannya sebagai guru besar tersebut berakhir ketika ia menjadi 

pembimbing dari tesis Ahmad Khalafallah yang berjudul: al-Fann al-Qasasî 

fî al-Qur’an al-Karîm. Namun tidak berhenti di situ, pada tahun 1956 Amin 

al-Khuli menjadi ketua kelompok cendekiawan Mesir yang menggemari 

literatur Arab dan banyak mempublikasikan jurnal bulanan hingga ia wafat. 

2. Riwayat Pendidikan Amin al-Khuli 

Latar belakang pendidikan al-Khuli memainkan peran penting dalam 

membentuk pemikiran dan metode ilmiahnya yang inovatif. Sebagai seorang 

akademisi terkemuka pada masanya, ia mengenyam pendidikan di 

lingkungan yang kaya akan tradisi intelektual Islam klasik sekaligus modern. 

Riwayat pendidikannya mencakup pengalaman belajar di institusi-institusi 

terkemuka yang membekalinya dengan pemahaman mendalam tentang ilmu 

agama, sastra Arab, dan metodologi penelitian. Dengan latar belakang ini, al-

Khuli mampu mengembangkan pendekatan tafsir yang mengintegrasikan 

dimensi linguistik, historis, dan sosial, menjadikannya pelopor dalam kajian 

tafsir modern yang relevan hingga saat ini. 

al-Khuli memiliki wacana yang luas terhadap peradaban Barat dengan 

metodologi pengkajiannya.13 Ia menempuh pendidikan formal di Sekolah 

Tinggi Hakim Agama pada tahun 1920, kemudian di Eropa menjadi imam 

ekspedisi ilmiah dan Atase Agama Kedutaan Besar Mesir di Roma dan 

Berlin, Jerman. Sepulang dari Eropa, ia ditunjuk menjadi dosen di universitas 

Mesir dan mengajar ilmu Balaghah, Tafsir, dan Sastra Mesir. Di Al-Azhar, ia 

menjadi guru besar Filsafat dan Perbandingan Agama pada Fakultas 

Ushuluddin.14 

Pada tahun 1920 al-Khuli berhasil menamatkan sekolahnya, kemudian 

diberikan tugas mengajar di sekolah tersebut pada tanggal 10 Mei di tahun 

yang sama.15 Kemudian Amin al-Khuli diutus ke Italia Pada tahun 1923 

sebagai ketua delegasi di Roma dan sebagai penasehat hukum konsulat 

Jenderal Kedutaan Mesir. Dengan modal bahasa ia mengamati kehidupan 

keagamaan dan kebudayan serta karya-karya orientalis Eropa. Ia mulai 

berkenalan dengan pemikiran orientalis Barat seperti Luigi Renaldo, 

 
12 Muhammad Alwi HS, dan Iin Parninsih, “Menyoal Konsistensi Metode Penafsiran 

Bint Syathi Tentang Manusia Dalam Al-Qur’an (Studi Kitab Maqâl Fî al-Insân: Dirâsah 

Qur’aniyyah),” dalam Al-Bayan, Vol. 4 No. 2 Tahun 2019. 
13 M. Aunul Abied Shah, “Amin al Khuli dan Kodefikasi Metode Tafsir: Sebuah 

Biografi Intelektual, Bandung: Mizan, 2001, hal. 131. 
14 M. Aunul Abied Shah, “Amin al Khuli dan Kodefikasi Metode Tafsir: Sebuah 

Biografi Intelektual, hal. 131-132. 
15 Gamal al-Banna, Tafsîr Al-Qur’an al-Karîm Baina al-Qudamâ’ wa al-Muhadditsîn, 

diterjemahkan oleh Navriantoni Kahar, Jakarta: Qitshi Press, 2004, h. 196. 



57 
  

 
 

Celestino dan lainnya. Kemudian ia dipindahkan tugas ke Berlin, Jerman, 

pada tahun 1926. Ia banyak berkonstribusi menulis artikel tentang khilafah 

menggunakan bahasa Jerman, dan artikel tentang kepribadian Mesir dalam 

sejarah menggunakan tiga bahasa, yaitu bahasa Inggris, Spanyol dan 

Jerman.16 

Riwayat pendidikan tidak banyak ditemukan dalam beberapa literasi ang 

peneliti dapatkan, akan tetapi bis akita simpulkan bahwa Amin al-Khuli 

merupakam tokoh yang membentuk pandangan dan kontribusinya dalam 

studi keislaman, khususnya di bidang linguistik Al-Qur'an. Melalui 

pendidikan yang berakar kuat pada tradisi keilmuan Islam klasik dan 

wawasan modern, al-Khuli mampu menghadirkan pendekatan baru yang 

relevan dalam memahami teks suci. Pemikirannya tidak hanya 

mencerminkan keunggulan intelektual tetapi juga semangat untuk 

memperbarui metode kajian keislaman agar lebih kontekstual dengan 

kebutuhan zaman. Dengan memahami perjalanan pendidikannya, kita dapat 

melihat bagaimana pembelajaran yang terstruktur dan mendalam dapat 

melahirkan gagasan-gagasan besar yang terus menginspirasi generasi 

selanjutnya dalam studi Al-Qur'an dan tafsir. 

3. Kiprah Intelektual Amin al-Khuli 

Sosok dan perjalanan intelektual Amin al-Khuli menarik untuk 

dicermati. Setelah lulus dari Sekolah Tinggi Peradilan Syariah di Al-Azhar 

pada tahun 1920, ia diangkat sebagai guru di almamaternya dan memimpin 

majalah Peradilan Syariah. Pada tahun 1923 ia diangkat menjadi Imam dan 

Penasihat Agama untuk misi diplomatik Mesir di Roma, kemudian di Berlin. 

Di kedua negara itulah, ia belajar bahasa Itali dan Jerman serta menelaah 

karya-karya tulis kaum orientalis di bidang Islamologi dalam dua bahasa itu.  

Kembali lagi ke Mesir pada tahun 1927, ia mengajar di pascasarjana 

Sekolah Peradilan Syariah. Pada tahun berikutnya, ia dimutasi ke fakultas 

Sastra Universitas Mesir (sekarang dikenal dengan Universitas Kairo) 

sebagai pengajar lalu bertahap menjadi profesor dan Ketua Jurusan Bahasa 

Arab dan Bahasa-bahasa Timur, lalu diangkat sebagai Wakil Dekan Fakultas 

Sastra. 

Pada tahun 1927, tepat saat ia setahun berada di Jerman, ia kembali ke 

Mesir dan mengajar kembali di Madrasah al-Qada al-Syar’i. Ia juga mengajar 

mata kuliah Filsafat Moral (Etika) di Universitas al-Azhar pada fakultas 

Usuluddin dan Filsafat. Pada tahun 1928 atau 03 November 1928, ia diangkat 

sebagai pengajar mata kuliah Sejarah Pemikiran Klasik dan Modern di 

Univesritas Mesir. Selang berapa berapa tahun, ia diangkat menjadi dosen 

 
16 Muhammad Aminullah, “Hermeneutika dan Linguistik Perspektif Metode Tafsir 

Amin Al-Khuli,” dalam Jurnal Institut Agama Islam Muhammadiyah Ranggo, Vol. 9 No. 2 

Tahun 2016, hal. 328-329. 



58 
 

 

tetap pada jurusan Sastra Arab, dan menjabat sebagai penanggung jawab 

sastra Mesir fase Islam. Karirnya terus menanjak menjadi wakil Dekan. 

Intelektual yang dimiliki Amin al-Khuli membuatnya sampai menjadi guru 

besar di Universitas al-Azhar Kairo, Giza, pada studi Al-Qur’an. Ia fokus 

pada Studi Al-Qur’an dan sastra. Ia mencoba menyumbangkan pemikiran 

barunya dengan menyilang antara studi sastra dengan studi Al-Qur’an. 

Antara kedua studi tersebut harus saling menjadi bagian penting, seperti studi 

Al-Qur’an harus menjadi bagian dari studi sastra, begitupun sebaliknya.17 

Pada rentang waktu dari tahun 1927 hingga tahun 1953 Amin al-Khuli 

berkonsentrasi menyusun elemen-elemen dasar metode tafsir susastra, dan 

aktif berdiskusi dengan mahasiswa-mahasiswa pascasarjana Fakultas Sastra 

seputar metode susastra untuk kajian Al-Qur’an. Pascatahun 1953 ia diangkat 

sebagai Konsultan Ilmiah Perrpustakaan Nasional Mesir (Dâr al-Kutub al-

Mishriyyah), lalu menjadi Direktur Urusan Kebudayaan di Departemen 

Pendidikan dan Pengajaran Nasional (Wîzârat al-Tarbiyyah wa al-Talîm) 

hingga usia pensiun pada tahun 1956. 

Pada tahun 1947 Amin al-Khuli menjadi supervisor dari disertasi 

Muhammad Ahmad Khalafallah. Pada tahun ini pula jabatannya sebagai guru 

besar di Universitas al-Azhar di copot. Meskipun al-Khuli sempat dilarang 

untuk membimbing disertasi yang berkaitan dengan kajian-kajian Al-Qur’an, 

hal itu bukan karena metodenya tetapi lebih karena ia membiarkan 

mahasiswa bimbingannya, melalui metode yang dipakainya, menghasilkan 

kesimpulan yang dianggap menyentuh, dan bertentangan dengan sisi-sisi 

dogmatis dari ajaran Islam.18 Jabatan nya berakhir karena disertasi 

Khalafallah berjudul al-Fann al-Qasasî fî Al-Qur’an al-Karîm mengundang 

perdebatan yang sangat tajam di kalangan para cendikiawan Universitas al-

Azhar. 

Dalam disertasinya ia menyatakan bahwa seluruh kisah-kisah para nabi 

sebelum nabi Muhammad yang ada dalam Al-Qur’an tidak benar secara 

historis. Menurut Khalafallah kisah-kisah yang di gambarkan dalam Al-

Qur’an hanya sebagai nilai religius, tidak pada informasi perihal peristiwa 

masa dulu. Karena penafsiran Khalafallah tersebut, banyak cendikiawan yang 

khawatir akan merusak kesempurnaan Al-Qur’an karena ketidakbenaran 

historis dari kisah-kisah yang ada dalam Al-Qur’an. Oleh karena itu, pihak 

kampus didesak agar tidak mempublikasikan disertasi Khalafallah dan 

mengeluarkan al-Khuli selaku supervisor untuk tidak mengajar di kampus 

tersebut. Sejak itulah sampai pada tahun 1953 ia menekuni karir 

 
17 Wali Ramadhan, “Amin al-Khuli dan Metode Tafsir Sastrawi atas Al-Qur’an,” dalam 

at-Tibyan, Vol. 2 No. 1 Tahun 2017, hal. 3. 
18 Amin al-Khuli dan Nasr Hamid Abu Zaid, Metode Tafsir Sastra, diterjemahkan oleh 

Khairon Nahdiyyin, Yogyakarta: Adab Press, 2004, hal. 5. 



59 
  

 
 

dipemerintahan dan menjadi direktur umum pusat kebudayaan di Mesir 

hingga awal Mei 1955.19 

Pada tahun 1961, ia ditunjuk sebagai anggota dewan kurator Majma’ al-

Lughah al-‘Arabiyyah (Dewan Bahasa Arab) di Kairo. Bersama beberapa 

kolega dan mahasiswanya ia mendirikan majalah al-Adab pada tahun 1956 

yang kemudian dikenal dengan kelompok Madrasah al-Umana‟.20 Pada 

tahun 1957 dia menulis tesis dengan titel al-Jundiyah al-Islamiyah wa 

Nadmuha yang diterbitkan tahun 1960 dengan judul al-jundiyah wa silmu 

waqi‟ wa nissal dan artikel yang ditulis al-Madinah al-Jundiyah fi fiqhiyah, 

al-Aslihah al-Nariyah fil Juyusy al-Islamiyah dan al-jundiyah fi al-Islam. 

Mulanya ia mengkaji bahasa dan sastra Arab sebagai upaya untuk 

membongkar kebuntuan persepsi tentang kesakralan Al-Qur’an. Kedua 

bukunya, Fi Adabil Masyri‟ dan Fannul Qaul (1947) adalah dua karya 

penting dalam menapaki pendekatan sastrawi atas Al-Qur’an.21 

Selain sebagai anggota tetap Majma’ al-Lughah al-‘Arabiyyah, setelah 

pensiun dari pegawai negara, ia juga bertugas mengajar mata kuliah Etika, 

Filsafat, Sejarah Agama, dan Aliran Pemikiran Islam Di Fakultas Ushuluddin 

Al-Azhar dan sempat memimpin jurusan Bahasa Arab di pascasarjana hingga 

ia wafat pada tahun 1966. 

Kepintaran dan keahlian yang dimilikinya, membuat dirinya menjadi 

guru besar studi Al-Qur’an di Universitas Kairo, Giza. Pada masa ini, dia 

lebih fokus kepada dua cabang keilmuan yaitu sastra dan studi Al-Qur’an. Dia 

mencoba menawarkan ide baru dengan mengawin silangkan studi sastra 

menjadi bagian primer bagi studi Al-Qur’an dan begitu juga dengan studi Al-

Qur’an harus menjadi bagian penting dari studi sastra.22 

4. Kondisi Tafsir dan Linguistik Masa Amin al-Khuli 

Pada masa Amin al-Khuli, kondisi tafsir dan linguistik berada dalam 

periode yang cukup dinamis, ditandai oleh berbagai upaya pembaruan dan 

adaptasi terhadap perkembangan intelektual modern. Tafsir Al-Qur'an, yang 

sebelumnya didominasi oleh pendekatan tradisional, mulai mendapatkan 

perhatian untuk dikaji dengan metode yang lebih kritis dan kontekstual. 

Dalam konteks ini, pendekatan linguistik menjadi salah satu instrumen utama 

untuk memahami makna Al-Qur’an secara lebih mendalam dan relevan. 

 
19 M. Nur Kholis Setiawan, Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: Elsaq Press, 

2005, hal. 33. 
20 Fahmi Salim, Kritik Terhadap Studi al-Qur’an Kaum Liberal, Jakarta: Perspektif, 

2010, hal. 344-345. 
21 M. Yusron, et.al, Studi Kitab Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: Teras Press, 2006, hal. 

4-5. 
22 Muhammad Mansur, “Amin al-Khuli dan Pergeseran Paradigma Tafsir al-Qur’an” 

dalam M. Alfatih Suryadilaga (ed.), Studi Kitab Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: TH Press. 

2006, hal. 13. 



60 
 

 

Amin al-Khuli termasuk tokoh yang menawarkan gagasan baru dengan 

mengintegrasikan kajian linguistik dan sastra ke dalam tafsir, menjadikannya 

salah satu pionir dalam pendekatan tafsir modern. 

Dari sudut pandang linguistik, masa tersebut juga ditandai oleh pengaruh 

ilmu bahasa Barat yang mulai merambah dunia Arab, memberikan dorongan 

untuk menelaah bahasa Arab dengan perspektif baru. Perkembangan ini 

membuka ruang diskusi tentang bagaimana bahasa Arab klasik, sebagai 

bahasa Al-Qur'an, dapat dikaji dengan pendekatan yang lebih ilmiah dan 

sistematis. Kondisi ini menjadi latar belakang penting yang memengaruhi 

pemikiran dan karya Amin al-Khuli, khususnya dalam usahanya untuk 

mereformasi studi tafsir melalui integrasi pendekatan linguistik dan sastra, 

sehingga tafsir dapat menjawab tantangan sosial dan intelektual di era 

modern. 

Dalam perkembangan kajian tafsir di Mesir sejak abad klasik hingga 

modern, terlihat jelas adanya pergeseran paradigma yang dilihat dari 

pendekatan-pendekatan yang digunakan para mufasir sejak kemunculan 

mereka dalam fase takwîn hingga fase tajdîd dan bahkan sampai pada era 

kontemporer sekarang. Dzikri Nirwana memetakan secara historis 

metodologis pendekatan-pendekatan yang digunakan para ulama tafsir dalam 

karya-karya tafsir mereka dalam dua tipologi; yaitu normatif dan deskriptif.23 

Pada fase pembentukan dan fase kodifikasi, tafsir-tafsir yang muncul di 

Mesir masih berada dalam tataran normatif dengan didominasi 

pendekatanpendekatan riwâyah meskipun telah mulai bergerak pada aspek 

dirâyah-nya. Kajian-kajian tafsir dalam dua fase terkesan kental dengan 

muatan-muatan teologis dan cenderung subjektif, sangat tergantung mazhab 

dan keilmuan yang dimiliki mufasirnya. Pada fase pembentukan, tafsir-tafsir 

yang muncul menggunakan pendekatan normatif dengan berorientasi pada 

riwayat-riwayat berupa hadis-hadis nabi maupun pernyataan para sahabat, 

sehingga dapat dinyatakan bahwa paradigma penafsiran pada fase ini adalah 

al-tafsîr al-ma’thûr.24 

Sementara pada fase kodifikasi, meskipun masih dengan pendekatan 

normatif, karya-karya tafsir yang berkembang tidak hanya berorientasi pada 

aspek riwâyah, tetapi sudah mulai mengelaborasi aspek dirâyah, dengan 

kajian bahasa sebagai fokus utamanya, sehingga paradigma penafsiran pada 

fase ini adalah al-tafsîr al-lughawî yang pada gilirannya mengilhami 

 
23 Dzikri Nirwana, “Peta Tafsir di Mesir,” dalam Falasifa, Vol.1 No.1 Tahun 2010, hal. 

44-45. 
24 Muhammad Abdul Rahim, Penafsiran al-Qur’an Perspektif Nabi Muhammad saw., , 

diterjemahkan oleh Rosihan Anwar dari judul al-Tafsîr al-Nabawî; Khashâ’isuh wa 

Mashâdiruh. Bandung: Pustaka Setia, 1999, hal. 27. 



61 
  

 
 

sebagian mufassir belakangan pada abad modern untuk mengembangkannya 

menjadi corak sastra atau al-tafsîr al-âdâbî.25 

Selanjutnya pada fase pembaharuan, studi tafsir telah memulai babak 

baru dengan hadirnya para mujaddid tafsir yang di pelopori Muhammad 

Abduh dan muridnya Rashid Rida dengan pendekatan baru yang lebih 

objektif dan lebih memposisikan Al-Qur’an sebagai sumber hidayah 

sekaligus sebagai problem solving terhadap masalah-masalah sosial yang 

melanda umat Islam. Pendekatan ini bersifat deskriptif yang membuang jauh-

jauh subjektivitas keagamaan dan mengusung nilai-nilai kritis ilmiah dalam 

studi agama.26 

Dengan pendekatan ini, Al-Qur’an akan dapat lebih membumi karena 

bersentuhan langsung persoalan kemasyarakatan dan karena itulah dapat 

dinyatakan bahwa pada fase ini, paradigma penafsirannya adalah al-tafsîr al-

ijtimâ’î. Meskipun demikian, pada perkembangan berikutnya bermunculan 

paradigma-paradigma baru sebagaimana pembacaan Jansen bahwa trend 

penafsiran lain yang berkembang selain al-ijtimâ’î adalah al-âdâbî dan al-

‘ilmî. Dari sini pula akan terlihat sejauh mana posisi kajian tafsir di Mesir 

yang mengalami perkembangan sangat pesat, dari pendekatan yang 

sebelumnya masih normatif-teologis, kemudian mulai beranjak menuju 

pendekatan yang desktiptifkritis.27 

5. Buah Tangan Amin al-Khuli 

Amin al-Khuli sebenarnya tidak tergolong sebagai penulis yang sangat 

produktif, seperti beberapa cendekiawan Mesir lainnya, misalnya Mahmud 

Syaltut (1893-1963) atau Abbas Mahmud al-Aqqad (1889-1964). Namun, 

karya-karyanya yang berkaitan dengan teori penafsiran Al-Qur'an tetap 

menjadi referensi penting hingga saat ini. Hal ini karena pemikirannya 

dianggap sebagai fondasi metodologi baru dalam kajian tafsir. Metode yang 

ia gagas kemudian diterapkan secara produktif oleh murid sekaligus istrinya, 

Aisyah Abdurrahman binti Syathi. 

Diantara beberapa karya Amin al-Khuli adalah sebagai berikut:  

1. Fî al-Adab al-Mishri: Fikr wa Manhâj.  

2. Al-Mujaddidûn fî al-Islâm ‘Ala asas Kitabay: al-Tanbi’ah Biman 

Yab’asuhu Allah ‘Ala Kulli Mi’at Li al-Suyûthi wa Bugyat al-Muqtadin 

wa Minhat al-Mujiddîn ‘Ala Tuhfat al-Muhtâdin li al-Marâghi al-

Jurjawî. 

3. Silat al-Islâm bi Islâh al-Masihiyyah.  

 
25 Muhammad al-Dawudi, Thabaqât al-Mufassirîn, Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

t.th., hal. 68-69. 
26 Ignaz Goldziher, Madzâhib Tafsîr, Beirut: Dâr  Iqra’, 1983, hal. 393-394. 
27 Anisatul Fikriyah Aprilianti, “Studi Perkembangan Tafsir Di Mesir,” dalam An-

Nibraas, Vol. 3 No. 2 Tahun 2019. 



62 
 

 

4. Manâhij Tajdîd Fî al-Nahwu wa al-Balâgah wa al-Tafsîr wa al-Âdâb.  

5. Min Hadyi Al-Qurân: Fî ‘Awwalihim Misaliyyah.  

6. Min Huda Al-Qurân: Fî Ramadhân.  

7. Mu’jam Alfâz Al-Qurân al-Karîm.  

8. Min Huda Al-Qurân: al-Qadat al-Rusul.  

9. Min Huda Al-Qurân: al-Qard al-Hasan.  

10. Al-Jundiyyah wa al-Salâm.  

11. Min Huda Al-Qurân: Musykilat Hayâtinâ al-Lughawiyyah.  

12. Fann al-Qawl.28 

Amin al-Khuli tidak pernah menerbitkan karya tafsir lengkap. Meski 

begitu, tulisan-tulisannya tentang Al-Qur’an, seperti Manâhij Tajdîd, 

memiliki peran besar dalam menjembatani persoalan antara kajian filologi 

dan pemaknaan edukatif dalam tafsir. Alasan mengapa ia tidak menulis tafsir 

dapat dimengerti, karena suasana di Mesir pada era 1940-an kurang 

mendukung. Salah satu contohnya adalah ketika ia ditunjuk sebagai ketua 

proyek tafsir Al-Qur’an di Giza, Mesir, di mana ia mendukung disertasi 

Muhammad Ahmad Khalafallah yang mengemukakan bahwa kisah-kisah 

para nabi dalam Al-Qur’an tidak selalu memiliki dasar historis.29 

Pandangan tersebut memicu perdebatan sengit di Mesir, yang 

mengakibatkan al-Khuli, sebagai pembimbing, dan Khalafallah menghadapi 

tuduhan serius, termasuk murtad. Hingga akhir hayatnya, al-Khuli tidak 

meninggalkan karya tafsir yang selesai, kecuali kumpulan pandangan-

pandangannya dalam Min Hudâ Al-Qur’ân. Setelah ia wafat, tulisan-

tulisannya diterbitkan oleh Balai Pustaka Umum Mesir dalam bentuk bunga 

rampai yang mencapai 10 volume. Salah satu karya paling terkenalnya adalah 

Manâhij Tajdîd Fî al-Nahw wa al-Balâgah wa al-Tafsîr wa al-Adâb.30 

B. Kontemplasi Gagasan Amin al-Khuli Terhadap Tafsir Al-Qur’an 

Pemikiran Amin al-Khuli mengenai tafsir Al-Qur’an menandai era baru 

dalam pendekatan terhadap kitab suci Islam. Sebagai seorang akademisi dan 

reformis, ia menawarkan gagasan yang menghubungkan ilmu linguistik, 

sastra, dan pendekatan kritis terhadap teks. Pandangannya mendorong 

transformasi metodologi tafsir yang sebelumnya cenderung tradisional 

menjadi lebih kontekstual dan ilmiah. Kontemplasi gagasan-gagasannya tidak 

hanya memberikan dasar untuk memahami Al-Qur’an dalam konteks bahasa 

 
28 Yusron, et. al, Studi Kitab Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: TH Press, 2006, hal. 11-

12. 
29 M. Aunul Abied Shah, Amin al Khuli dan Kodefikasi Metode Tafsir: Sebuah Biografi 

Intelektual, Bandung: Mizan, 2001, hal. 133. 
30 M. Aunul Abied Shah, Amin al Khuli dan Kodefikasi Metode Tafsir: Sebuah Biografi 

Intelektual, Bandung: Mizan, 2001, hal. 134. 



63 
  

 
 

dan sastra, tetapi juga relevan dalam menjawab tantangan modern yang 

dihadapi umat Islam. 

Gagasan al-Khuli mencakup upaya untuk merekonstruksi pendekatan 

tafsir dengan menekankan pentingnya memahami latar belakang historis dan 

sosial dari teks. Ia percaya bahwa Al-Qur’an harus dikaji dengan pendekatan 

holistik yang mencakup dimensi linguistik, sosiologis, dan psikologis untuk 

menggali makna yang lebih mendalam. Pemikiran ini menjadi cikal bakal 

munculnya metode tafsir modern yang lebih komprehensif dan terus diacu 

dalam studi Al-Qur’an hingga saat ini. 

1. Latar Belakang dan Sumber Pemikiran Amin al-Khuli 

Amin al-Khuli adalah seorang mufasir modern yang menggunakan 

pendekatan sastra untuk mengungkap kandungan makna dalam Al-Qur’an. Ia 

berpendapat bahwa Al-Qur’an adalah teks berbahasa Arab dengan nilai sastra 

tertinggi. Pemilihan bahasa Arab oleh Allah sebagai bahasa Al-Qur’an 

menjadikannya bahasa yang abadi, dengan kekayaan makna yang terus 

relevan sepanjang zaman. Menurut al-Khuli, Al-Qur’an sebagai kitab sastra 

tertinggi menuntut para pembacanya untuk mendekati teks secara mendalam 

dan teliti dari berbagai perspektif, sehingga tujuan akhir berupa hidayah 

dapat terungkap.31 

al-Khuli menekankan bahwa kajian terhadap Al-Qur’an harus dimulai 

dari analisis teks, di mana pemaknaan kemudian diungkap melalui penelitian 

yang melibatkan struktur teks dan kritik historis. Pendekatan ini, menurut 

Aminullah, menunjukkan bahwa al-Khuli lebih memprioritaskan pembacaan 

teks secara mendalam sebelum menggali maknanya, sehingga makna yang 

ditemukan dapat didasarkan pada pemahaman yang komprehensif terhadap 

teks. 32 

Pemikiran Amin al-Khuli dalam pencarian makna teks, jika dikaitkan 

dengan unsur subjektif dan objektif dalam aliran hermeneutika, cenderung 

mengikuti aliran hermeneutika teoritis. Pendekatan ini sejalan dengan Emilio 

Betti, yang menggabungkan teori Friedrich Schleiermacher dan Wilhelm 

Dilthey, dua tokoh utama hermeneutika teoritis. Betti menawarkan empat 

tahapan dalam pencarian makna teks: (1) mengidentifikasi struktur linguistik 

teks, (2) menghilangkan kepentingan subjektif dari diri penafsir, (3) 

menempatkan diri sebagai pencetus teks melalui imajinasi dan wawasan, 

 
31 Amin al-Khuli, Fann al-Qawl, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1972, hal. 112–113. 
32 M. Aminullah, “Hermeneutika dan Linguistik Perspektif Metode Tafsir Sastra Amin 

al-Khuli,” dalam El-Hikam, Vol. 9 No. 2 Tahun 2016, hal. 325–348. 



64 
 

 

serta (4) merekonstruksi situasi dan kondisi untuk memahami makna teks 

secara utuh.33 

Namun, Amin al-Khuli tidak sepenuhnya mengikuti tahap ketiga dalam 

pendekatan ini. Ia berpendapat bahwa salah satu tujuan utama kajian tafsir 

adalah menegaskan dan memperkuat sifat i’jâz Al-Qur’an, yaitu keunikan 

dan kemukjizatannya sebagai teks yang tidak berasal dari seorang penyair 

atau penyihir, melainkan memiliki keistimewaan yang melampaui karya 

manusia. 

Dalam kondisi apa pun, pengkajian Al-Qur’an harus diawali dengan 

pendekatan sastra (al-manhâj al-adabî), tanpa memandang pandangan 

apakah teks Al-Qur’an dianggap sebagai teks paling suci atau tidak hal 

tersebut merupakan landasan penafsiran menurut al-Khuli.34 Setelah 

pendekatan sastra diterapkan, pengkaji bebas menelusuri makna teks 

menggunakan berbagai pendekatan, seperti fiqh, akidah, akhlak, sosial, 

budaya, atau lainnya. Namun, pendekatan ini tidak akan lengkap tanpa 

diawali dengan kajian sastrawi. Sering kali, upaya interpretasi Al-Qur’an 

yang dilakukan tanpa dasar sastra menghasilkan pemahaman yang kabur dan 

menyimpang dari makna sebenarnya, sehingga memunculkan aliran yang 

jauh dari kandungan teks Al-Qur’an.35 

Muhammad Abduh, yang menjadi inspirasi pemikiran Amin al-Khuli, 

mengklasifikasikan tafsir menjadi dua kategori. Pertama, penafsiran yang 

hanya mengulas kata dan bacaan dalam teks, yang pada dasarnya hanya 

merupakan latihan penerapan ilmu nahwu dan ma’ani sehingga tidak dapat 

dianggap sebagai tafsir. Kedua, penafsiran yang terlalu terarah pada corak 

fiqh, yang menurut pandangannya sebaiknya dihindari.36 

2. Sistematika Linguistik Amin al-Khuli 

Prinsip yang digunakan oleh al-Khuli dalam mencari makna teks 

menggunakan dua metodologis, yaitu studi seputar al-Qur’an (dirâsât mâ 

haula Al-Qur’an) yang menganilisis sebuah teks baik dari unsur kultural, 

sosial-geografis maupun konteksnya. Kedua yaitu studi teks al-Qur’an sendiri 

(dirâsat fî mâ al-Qur’an) yang pengetahuan tentang unsur wahyu, al-Qur’an 

dan mushaf serta menganilisis linguistik secara intens guna memperoleh 

kandungan makna meliputi kosakata (mufradât) dan struktur (tarkîb) yang 

 
33 A. Wijaya, Menafsir Kalam Tuhan. Yogyakarta: IRCiSoD, 2021, Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=FykSEAAAQBAJ, hal. 36. 
34 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd Fî al-Nahwu wa al-Balâgah wa al-Tafsîr wa al-Âdâb. 

Kairo: Dâr al-Ma’ârif, 1961, hal. 303-304. 
35 M. Aminullah, “Hermeneutika dan Linguistik Perspektif Metode Tafsir Sastra Amin 

al-Khuli,” dalam El-Hikam, Vol. 9 No. 2 Tahun 2016, hal. 325–348. 
36 M. Aminullah, “Hermeneutika dan Linguistik Perspektif Metode Tafsir Sastra Amin 

al-Khuli,” dalam El-Hikam, Vol. 9 No. 2 Tahun 2016, hal. 325–348. 

https://books.google.co.id/books?id=FykSEAAAQBAJ


65 
  

 
 

memuat gramatika (nahwu) dan retorika (balâgah). al-Khuli mengungkapkan 

bahwa kajian teks al-Qur’an itu membutuhkan komposisi ilmu balagah, 

seperti ma’ânî, bayân dan badî’.37 

Analisis linguistik sastra yang diterapkan oleh al-Khuli sejalan dengan 

analisis diakronik dengan melihat penerapannya dalam menganalisis teks Al-

Qur’an. Yaitu dengan meneliti kosakata sebelum digunakan oleh Al-Qur’an 

atau pada masa pra-islam, kemudian penelitian kosakata pada saat AlQur’an 

diturunkan dan menganalisis kosakata setelah Al-Qur’an diturunkan. Kajian 

linguistik demikian dalam menyelidiki makna bahasa yang digunakan Al-

Qur’an digolongkan dalam kajian stilistika. Kajian stilistika merupakan 

kajian dengan memperhatikan penggunaan struktur bahasa, mengamati 

penggunaan diksi yang dipilih untuk menghubungkan antar teks dengan 

melalui unsur sintaksis (struktur kalimat), leksikal (diksi), deviasi 

(penyimpangan dari kaidah umum) dan unsur lainnya dalam linguistik.38 

Penggunaan pendekatan sastra dalam menafsirkan Al-Qur’an sebagai 

upaya menjauhkan mufasir untuk menginterpretasikan teks secara subyektif. 

Penerapan yang digunakan al-Khuli dalam menginterpretasikan teks dengan 

menyandingkan metodenya bersamaan perkembangan keilmuan modern, 

hermeneutika dan semantik. Kosakata sebagai obyek kajian linguistik dilihat 

dari kacamata semantik melahirkan dua metodologis, yaitu sinkronik dan 

diakronik.39 Sinkronik adalah kajian tentang bahasa yang terbatas dengan 

waktu. Maksudnya kajian yang bersifat statis tidak mengaitkan historitas 

obyek dengan waktu tertentu. 

Kajian diatas hanya memfokuskan pada sistem bahasa yang digunakan 

tanpa memperdulikan perkembangannya. Sedangkan diakronik adalah kajian 

bahasa yang bersifat evolutif (dari masa ke masa). Dengan kata lain kajian 

kosakata yang memperhatikan perkembangan dan perubahan bahasa 

sepanjang masa yang bersifat evolutif. Ferdinad de Saussure lebih sepakat 

diistilahkan dengan evolutif bukan historis sebab istilah historis masih 

meliput berbagai masa dan peristiwa.40 Orang yang mengkaji historis akan 

menganggap mempelajari bahasa dengan berurutan bermakna mempelajari 

bahasa berdasarkan poros waktu. Kenyataanya untuk merealisasikannya 

 
37 N. Burhanuddin, Filsafat Takwil: Kajian Teks Al-Qur’an, t.tp.: Prenada Media, 2022, 

h. 89. 
38 S. Qalyubi, dan M. Maimun, Stilistika al-Qur’an: pengantar orientasi studi al-

Qur’an. Yogyakarta: Titisan Ilahi Press, 1997, hal. 29. 
39 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: LKiS, 2012, 97–99. 
40 Ferdinand de Saussure, Course in General Linguistics, diterjemahkan oleh Wade 

Baskin, New York: Philosophical Library, 1959, hal. 81–85. 



66 
 

 

harus meninjau secara terpisah gejala-gejala yang menyebabkan bahasa 

berubah dari keadaan satu dengan keadaan lain.41 

al-Khuli berserta muridnya yang meniscayakan bahwa teks Al-Qur’an 

harus dikaji menggunakan studi linguistik dan sastra. Keduanya mengadopsi 

pendapatnya Abdul Qahir al-Jurjani kritikus sastra madzhab Syafi’i yang 

mengatakan bahwa teks Al-Qur’an menyesuaikan aturan-aturan general 

seperti teks lainnya. Dengan kata lain teks Al-Qur’an adalah teks linguistik 

yang tidak dapat dianalisis kecuali dengan menggunakan aturan-aturan pada 

umumnya tentang pemcunculan teks di dalam bahasa dan budaya tertentu.42 

Kemudian al-Khuli mengembangkannya dengan menyatakan bahwa Al-

Qur’an sebagai teks bahasa arab yang paling besar, dan keestikan bahasanya 

dinilai paling suci, baik dipandang dari dimensi agama maupun non agama. 

Masyarakat arab percaya nilai kedahsyatan linguistik Al-Qur’an, sebesar 

pengetahuan mereka tentang kesadaran bahasa arab baik kalangan kristen, 

materialis, atheis ataupun umat muslim sendiri.43 

Nashr Hamid juga sejalan dengan yang dikembangkan oleh al-Khuli 

bahwa pendekatan studi Al-Qur’an mengandung beberapa aspek. Pertama, 

aspek teks Al-Qur’an sebagai sebuah teks linguitik yang tidak dapat 

dipisahkan dengan sejarah dan budaya. Kedua, teks Al-Qur’an harus 

dianalisis menggunakan pendekatan sastra dan linguitsik yang 

mengutamakan aspek kultural dan historis teks. Ketiga, kajian teks Al-Qur’an 

tidak berawal dari keimanan, namun dari objektivitas keilmuan sehingga 

kalangan seluruh golongan dapat menganalisis dan memahaminya untuk 

memberikan kontribusi terhadap studi Al-Qur’an. Di samping itu pendekatan 

yang digunakan untuk memahami teks Al-Qur’an tidak hanya dari unsur 

linguistik dan sastra saja, namun juga mengadopsi teori-teori modern lainnya 

seperti semiotika dan hermeneutika tentang kajian Al-Qur’an. Maksud dari 

Nashr Hamid adalah untuk memberikan pemahaman yang obyektif tentang 

islam agar terbebas dari kepentingan-kepentingan ideologis.44 

Keterbukaan Amin al-Khuli dan Nashr Hamid dalam menafsirkan Al-

Qur’an sebagai upaya kesadaran akan ideologi dan subjektifisat penafsiran, 

sehingga tidak ada interpretasi yang diintervensi. Seharusnya dalam 

menginterpretasi teks dimulai dengan pembacaan teks kemudian disusul 
 

41 W. Taufiq, Semiotika untuk Kajian Sastra dan al-Qur’an. Bandung: Penerbit Yrama 

Widya, 2016, hal. 23. 
42 N. A. Zaid, al-Nâsh al-Shulthah Al-Haqîqah. Beirut: al-Markaz al-Tsaqâfi al-’Arabi, 

1995, hal. 95. 
43 Amin al-Khauli, Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-Adâb, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1961, hal. 351–353. 
44 Muhammad Irfani, “Kedudukan Linguistik Dalam Penafsiran Alqur’an: Telaah 

Pemikiran Amin al-Khuli Dan Nasr Hamid Abu Zaid,” dalam Kontemplasi, Vol. 12 No. 1 

Tahun 2024, hal. 16. 



67 
  

 
 

dengan analisis agar gagasan umum teks dapat ditemukan. Keterlibatan 

pembaca dalam mencari makna interpretasi juga dijadikan bahan 

pertimbangan. 

Dalam pencarian unsur kontekstual makna bukan lagi berangkat dari 

analisis asbabun nuzul, naskh dan mansûkh hingga pendekatan linguistik 

sebagaiamana yang telah dijalankan oleh ulama ushul. Sebab pendekatan ini 

tidak mengindikasikan temporalitas hukum dan tidak hanya suatu sebab 

sehingga mereka meletakkan kaidah “keumuman lafadz bukan kekhususan 

sebab”. Yang dibutuhkan dalam pencarian makna teks adalah dengan 

membedakan antara makna historis yang digali dari suatu konteks dan 

singnifikansi yang diindikasikan oleh makna dalam konteks sosial historis 

penafsiran. Signifikansi bukan merupakan sebuah ekspresi hawa nafsu dari 

penafsir ataupun pelompatan makna dan pembatalannya.45 

3. Metode dan Corak Tafsir Persprektif Amin al-Khuli 

Pendekatan sastra dalam tafsir sebetulnya muncul diakibatkan 

banyaknya orang-orang non-Arab yang masuk Islam serta akibat kelemahan 

orang-orang Arab sendiri di bidang sastra, sehingga dirasakan perlu untuk 

menjelaskan kepada mereka tentang keistimewaan dan keadaan arti 

kandungan Al-Qur’an. Keseriusan al-Khuli dalam mengkaji Al-Qur’an, tidak 

bisa dilepaskan dari kajian-kajiannya terhadap bahasa dan sastra Arab. Salah 

satu karyanya yang paling penting yang berbicara dengan sastra dan kritik 

sastra adalah Fî al- Adab al-Misrî (1943) dan Fann al-Qaul (1947). Dua buku 

tersebut mencerminkan keseriusan al-Khuli dalam memberikan “cara baca” 

dan “cara baca baru” terhadap dunia sastra Arab.46 

Menurut al-Khuli bahwa idealnya studi tafsir Al-Qur’an, metode yang 

tepat untuk mengkajinya adalah: Pertama, tentang latar belakang historis dan 

situasi-situasi asal atau dalam kasus Al-Qur’an, penjelmaannya di bumi 

melalui pewahyuan harus dieksplorasikan. Oleh karena itu, seseorang harus 

mengkaji tradisi-tradisi keagamaan dan kultural, situasi sosial bangsa Arab 

terdahulu, dan kronologi penyampaian teks Al-Qur’an dan lainnya. Istilah 

lain yang digunakan oleh al-Khuli pada metode ini ialah dirâsah mâ hawla 

al-Qur’an (kajian seputar Al-Qur’an). 47 

Kedua, dengan memperhatikan seluruh pengetahuan yang relevan dan 

dihimpun dalam metode penafsiran, sehingga seseorang harus menetapkan 

 
45 M. N. Ichwan, Meretas Kesarjanaan Kritis Al-Qur’an: Teori Hermeneutika Nashr 

Abu Zayd. Jakarta: Teraju, 2003, hal.100. 
46 M. Nur Kholis Setiawan, Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: e-SAQ press, 

2006. hal. 65. 
47 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-Adab, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1961, hal. 359–360. 



68 
 

 

makna yang tepat untuk kata perkata teks Al-Qur’an. Oleh karena itu, 

pertama-tama menetapkan makna literal yang benar dengan menggunakan 

seluruh bahan sejarah dan yang lainnya. Dan untuk memahami Al-Qur’an 

secara sempurna, kita harus mengetahui sejauh mungkin mengenai bangsa 

Arab dan zamannya tersebut.48 

Selain metode diatas al-Khuli juga menawarkan metode tafsir yang lebih 

dikenal dengan tafsir satra terhadap Al-Qur’an (al-Tafsîr al-Adabî li Al-

Qur’ân). Metode ini sasarannya adalah untuk mendapatkan pesan Al-Qur’an 

secara menyeluruh dan diharapkan bisa terhindar dari tarikan-tarikan 

individual-ideologis dan politik kekuasaan. Al-Qur’an harus dianggap 

sebagai teks sastra suci. 

al-Khuli memang pernah mempelajari dan bersinggungan dengan tokoh-

tokoh hermeunetika yang banyak dipakai dalam menafsirkan ayat-ayat Bibel 

selama ia berada di Eropa (Berlin dan Perancis), namun dengan kepiawaian 

al-Khuli dia tidak menamakan metode tafsir yang dicetuskannya sebagai 

tafsir hermeunetika, walaupun dia menganggap Al-Qur’an sebagai sebuah 

teks absolut dan suci yang tidak boleh sembarangan ditafsirkan, ia memilih 

metode sastra sebagai solusi yang bisa mendekatkan para pembaca Al-Qur’an 

dengan maksud dan makna yang memang diinginkan Al-Qur’an itu sendiri.49 

Oleh karenanya, agar bisa memahami ayat Al-Qur’an secara 

proporsional, seseorang harus menempuh metode pendekatan sastra (al-

manhaj al-adabi) yaitu corak tafsir yang berusaha menjelaskan ayat-ayat Al-

Qur’an dengan menguraikan aspek kebahasaan dari pada pesan pokok dari 

ayat yang ditafsirkan.50 Dalam hal ini (al-manhaj al-adabî), Amin al-Khuli 

menawarkan dua agenda besar yang semestinya dilakukan dalam proses 

menafsirkan Al-Qur’an, yaitu kajian seputar Al-Qur’an (dirâsah mâ hawla 

al-Qur’an) dan kajian mengenai Al-Qur’an itu sendiri (dirâsah mâ fî al-

Qur’an).51 

1. Kajian Seputar Al-Qur’an (Dirâsah Mâ Hawla Al-Qur’an) 

Kajian ini memiliki dua aspek, yaitu kajian khusus atau kajian yang 

dekat dengan Al-Qur’an dan kajian umum atau kajian yang tampak jauh. 

Kajian Khusus Al-Qur’an adalah kajian mengenai hal-hal yang harus 

diketahui seputar Al-Qur’an, seperti proses turunnya Al-Qur’an, 

penghimpunan Al-Qur’an, dan beberapa aspek lain yang terdapat dalam 

 
48 Habibur Rahman, “Amin al-Khuli, Pendekatan Kritik Sastra Terhadap Al-Qur’an,” 

dalam Al-Irfan: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies, Vol. 2 No. 1 Tahun 2019. 
49 Habibur Rahman, “Amin al-Khuli, Pendekatan Kritik Sastra Terhadap Al-Qur’an,” 

dalam Al-Irfan: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies, Vol. 2, No. 1, Tahun 2019. 
50 J.J. G. Jansen, Diskursus Tafsir al-Qur’an Modern, Yogyakarta: PT Tiara Wacana, 

1997, hal. 105-107. 
51 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd Fî al-Nahwu wa al-Balâgah wa al-Tafsîr wa al-Âdâb. 

Kairo: Dâr al-Ma’ârif, 1961, hal. 303-304. 



69 
  

 
 

‘ulum Al-Qur’an. Sedangkan kajian umum Al-Qur’an adalah kajian 

mengenai keadaan sosial saat diturunkannya Al-Qur’an.52 

Adapun kajian khusus dalam hal ini adalah kajian terhadap hal-hal yang 

harus diketahui seputar kitab Al-Qur’an. Kajian ini terfokus kepada kajian 

mengenai proses turunnya Al-Qur’an, penghimpunannya, perkembangan dan 

sirkulasinya dalam masyarakat Arab sebagai objek wahyu beserta variasi cara 

baca (qira’ah) dan seterusnya yang kemudian lebih dikenal dengan istilah 

’ulûm Al-Qur’an. Kajian ini sangat kursial dalam proses penafsiran, sebab 

kajian ini merupakan sarana strategis untuk bisa memahami Al-Qur’an dengan 

pemahaman sastrawi yang benar dan juga mengapresiasikan kondisi-kondisi 

sekitar yang penting sebagai navigator dalam proses pemahaman Al-Qur’an.53 

Adapun kajian umum seputar Al-Qur’an adalah kajian terhadap aspek 

sosial-historis Al-Qur’an, termasuk didalamnya situasi intelektual, kultural, 

dan geografis Masyarakat Arab pada abad ke tujuh ketika Al-Qur’an 

diturunkan.54 Jika kajian sastra berusaha untuk mengetahui hal ihwal 

mengenai bahasa Arab dan arabisme tersebut lebih banyak dan lebih dalam, 

maka Al-Qur’an sebagai puncak sastra ini dan jantungnya, tidak akan bisa 

dikaji dengan benar kecuali semua syarat mengenai hal ini terbangung secara 

utuh. Disini, Amin al-Khuli sebenarnya sangat menekankan bahwa Al-Qur’an 

seharusnya dipahami dengan cara pendengar pertama memahaminya.55 

2. Kajian Mengenai Al-Qur’an Itu Sendiri (Dirâsah Mâ Fî Al-Qur’an) 

Kajian mengenai Al-Qur’an itu sendiri (dirâsah mâ fî al-qur’an) dimulai 

dengan penelitian terhadap kosakata. Dalam hal ini, seorang penafsir harus meneliti 

entrilinguistik sebuah lafal yang hendak ditafsirkannya untuk menyingkirkan 

makna-makna etimologis dari yang lain; kemudian mengamati makna-makna 

etimologis entri tersebut, lalu mengurutkan pengertian yang paling terdahulu atau 

yang paling dekat dengan masa nabi, hingga ia benar-benar mantap pada satu 

pengertian yang diperolehnya melalu proses pengunggulan (tarjih). 

Selain dua kajian ini (dirâsah mâ hawla al-Qur’an dan dirâsah mâ fî al-

Qur’an), ada satu hal lagi yang harus dipertimbangkan dalam tafsir sastrawi ini yaitu 

tafsir psikologis (al-tafsîr al-nafs). Adapun yang menjadi fokus dalam tafsir ini 

adalah rahasia-rahasia (motif) di balik gerakan-gerakan jiwa manusia dalam 

berbagai ranah dan bidang yang disentuh oleh misi keagamaan Al-Qur’an, 

perdebatan doktriner Al-Qur’an, pengolahan Al-Qur’an terhadap intuisi dan hati, 

 
52 Habibur Rahman, “Amin al-Khuli, Pendekatan Kritik Sastra Terhadap Al-Qur’an,” 

dalam Al-Irfan: Journal of Arabic Literature and Islamic Studies, Vol. 2, No. 1, Tahun 2019. 
53 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd Fî al-Nahwu wa al-Balâgah wa al-Tafsîr wa al-Âdâb, 

Kairo: Dâr al-Ma’ârif, 1961, hal. 279. 
54 Nur Kholis Setiawan, Pemikiran Progresif dalam Kajian Al-Qur’an, Jakarta: 

Kencana, 2008, hal. 56. 
55 J.J. G. Jansen, Diskursus Tafsir al-Qur’an Modern, Yogyakarta: PT Tiara Wacana, 

1997, hal. 108. 



70 
 

 

penerimaan Al-Qur’an terhadap masa lalu yang memang dapat diterima jiwa dan 

diwarisi secara turun-temurun dari generasi ke generasi. Bidang-bidang tersebut 

dihiasi dengan iman yang diserukan Al-Qur’an, suatu keimanan yang mampu 

menghancurkan benteng yang lama dan meruntuhkan dasardasarnya. Dengan bahasa 

lain, bagaimana Al-Qur’an melakukan semua itu dengan penuh kelembutan 

(simpatik)? Fakta-fakta psikologis apa yang digunakannya dalam persoalan-

persoalan yang sensitif ini ketika berhadapan hati dan perasaan komunikannya saat 

itu? Apa yang serius dijaganya dalam mensukseskan dakwah dan menegakkan panji 

Islam? 

Setelah melakukan penelitian terhadap makna etimologis suatu lafal, 

dilanjutkan dengan mencari makna fungsional lafal tersebut dalam Al-Qur’an 

dengan cara mencari lokasi-lokasi pemakaiannya, kemudian dikaji dan diteliti untuk 

menemukan kesimpulan mengenai pemakaian kata tersebut. Dengan begitu, penafsir 

bisa sampai pada kedua tataran pemaknaan; dari makna-makna etimologis ke makna 

fungsional yang ada dalam Al-Qur’an. Dengan usaha ini, ia bisa melangkah dengan 

tenang untuk melakukan penafsiran atas lafal tersebut pada posisinya di dalam ayat 

yang sedang dijadikan obyek penafsiran.56 

Adapun pada tahap selanjutnya adalah meneliti susunan kata (murakkabat). 

Dalam hal ini, penafsir bisa menggunakan bantuan ilmu-ilmu bahasa dan sastra, 

seperti nahwu, balagah dan seterusnya. Alat bantu ini berguna untuk menjelaskan 

makna, mendefinisikannya, mengamati titik kesamaan makna beragam versi qira’at 

terhadap satu ayat dan titik perjumpaan makna-makna fungsional yang sejenis di 

dalam Al-Qur’an. Selain itu juga, dalam konteks balagah bertujuan untuk 

menunjukkan keindahan ujaran yang ada di dalam gaya bahasa Al-Qur’an, mencari 

kejelasan wawasan- wawasan keindahan ini dan memperjelas porsi-porsinya dalam 

ruang lingkup citarasa yang sangat indah yang menjadi karakteristik susunan-

susunan kata bahasa Arab.57 

4. Kritik Sastra dalam Penafsiran Al-Qur’an Perspektif Amin al-

Khuli 

Amin Al-Khuli merupakan salah satu pemikir yang menggabungkan 

pendekatan sastra dalam penafsiran Al-Qur'an, yang menjadi dasar dari kritik 

sastra dalam kajian tafsir. Bagi al-Khuli, Al-Qur'an sebagai teks sastra tinggi 

membutuhkan pendekatan yang tidak hanya berbasis pada aspek agama dan 

hukum, tetapi juga pada nilai-nilai sastra yang terkandung dalam bahasa dan 

struktur teks tersebut. Dengan menggunakan analisis sastra, al-Khuli 

bertujuan untuk menggali makna yang lebih mendalam dan kontekstual, yang 

tidak hanya sekadar mengungkapkan pesan moral atau hukum, tetapi juga 

menyoroti aspek estetika dan retorika dalam teks Al-Qur'an. Kritik sastra 

yang diusungnya berfokus pada cara-cara bahasa digunakan untuk 

 
56 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd Fî al-Nahwu wa al-Balâgah wa al-Tafsîr wa al-Âdâb. 

Kairo: Dâr al-Ma’ârif, 1961, hal. 312-313. 
57 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd Fî al-Nahwu wa al-Balâgah wa al-Tafsîr wa al-Âdâb. 

Kairo: Dâr al-Ma’ârif, 1961, hal.. 314-315. 



71 
  

 
 

membentuk makna, sehingga tafsir Al-Qur'an tidak hanya dilihat sebagai 

interpretasi teologis, tetapi juga sebagai bentuk karya sastra yang kaya akan 

simbolisme dan makna tersirat. 

Penerapan kritik sastra dalam penafsiran Al-Qur'an menurut al-Khuli juga 

mengarah pada penolakan terhadap tafsir yang terlalu mekanistik atau literal. 

al-Khuli menekankan bahwa Al-Qur'an tidak hanya perlu dipahami dalam 

dimensi tekstualnya saja, tetapi juga dalam konteks bahasa yang dinamis dan 

kaya akan variasi makna. Hal ini membuat tafsir yang dihasilkan lebih 

relevan dengan konteks sosial, budaya, dan sejarah umat Islam. Pendekatan 

ini mendorong penafsir untuk lebih kritis dan kreatif dalam menggali makna 

teks, serta memperhatikan bagaimana unsur-unsur sastra seperti metafora, 

simbolisme, dan gaya bahasa memainkan peran dalam membentuk pesan-

pesan Al-Qur'an yang universal. Dengan demikian, kritik sastra yang 

diterapkan al-Khuli pada tafsir Al-Qur'an memberikan kontribusi signifikan 

dalam mengembangkan metode tafsir yang lebih holistik dan 

multidimensional. 

Dalam kajian ini peneliti akan lebih menitikberatkan pada dekontruksi 

pendekatan kritik sastra Amin al-Khuli yang berusaha menunjukkan tafsiran-

tafsiran terhadap teks yang didalamnya terdapat anggapan-anggapan yang 

absolut, bukan anggapan-anggapan yang kontekstual. Dekontruksi disini 

akan dipaparkan dengan dua pandangan diantaranya: 

1. Al-Naqd Al-Khârijî 

Bisa juga dikatakan sebagai kritik ekstrinsik atau kritik yang ditujukan 

pada Sumber atau “kritik Sumber”. Misalnya mengkaji tentang faktor-faktor 

luar yang mempengaruhi terhadap sastra itu sendiri seperti social-geografis, 

kultural-religius, ekonomi, maupun politis. Mudahnya biasanya disebut 

dengan istilah asbâbu al-nuzûl dalam Al-Qur’an dan asbâbu al-wurûd dalam 

hadis. Dengan bantuan ini mufassir bisa mengetahui dan menenmukan 

hubungan antara sastra itu sendiri dengan latar belakang serta hal-hal yang 

memengaruhi isi dari sastra yang dikaji.58 

2. Al-Naqd Al-Dâkhilî 

Kritik ini berlawanan dengan kritik sebelumnya dimana fokusnya terletak 

pada teks sastra. Dengan menggunakan kajian teori linguistik yang 

tujuannnya untuk menangkap makna yang terkandung di dalam teks sastra. 

Kedua, kritik intrinsik (al-naqd al-dâkhilî), yang diarahkan pada teks sastra 

itu sendiri, yaitu dengan analisis linguistik yang ter- arah, sehingga mampu 

 
58 Moh. Mofid, Mohammad Zainal Hamdy, “Dekontruksi Pendekatan Kritik Sastra 

Terhadap Al-Qur’an Perspektif Amin al-Khuli,” dalam Al-Irfan, Vol. 4 No. 2 Tahun 2021. 



72 
 

 

menangkap makna yang ada.59 Metode kritik intrinsik (al-naqd al-dâkhilî), 

yang diarahkan pada teks sastra dengan analisis linguistik yang hati-hati 

sehingga mampu menangkap makna yang ada. Ini menyerupai aliran 

egosentirk, yakni sebuah aliran yang meneropong karya sastra dari karya itu 

sendiri. Dalam konteks ini, kita menemukan Al-Qur’an menantang umat 

manusia untuk membuat yang serupa, sebagai cara pandang Al-Qur’an 

terhadap dirinya sendiri (QS Al-Isra/17: 88). 

Kemunculan metode-metode kritik sastra al-Khuli ini di dasari atas 

pemikiran al-Khuli yang menentang terhadap tafsir ilmi. Menurutnya tafsir 

tersebut berusaha mencocokkan atau mencocoklogikan teks-teks sumber 

agama supaya sejalan dengan sesuatu yang temporer dan bersifat prediktif 

dan relatif. Baginya tafsir tersebut tidak memerhatikan aspek teks dan 

konteks dan hubungan antar teks secara mendalam. Yang mana dua hal ini 

penting bagi pentafsir apabila ingin memahami arti yang diharapkan dan 

menjadi tujuan utama dari penulis teks. Apabila kedua-duanya dilewati 

mufassir akan menempatkan Al-Qur’an bukan sebagai teks yang suci dan 

absolut. 

Sastra atau al-Âdab adalah budi pekerti dan sopan santun yang 

berkembang maknanya menjadi karya cipta berupa perkataan dalam bentuk 

puisi atau prosa. Dalam kata lain sastra adalah ungkapan seseorang dengan 

kalimat yang indah dan menarik hati pembaca. Sedangkan dalam Al-Qur’an 

mengandung sastra dengan pendekatan atau tujuan agar pembaca dapat 

terpengaruh secara psikologi sehingga dapat menimbulkan perasaan senang 

ataupun dapaat menimbulkan perasaan kepedihan dan kesedihan.60 

Al-Qur’an mengandung nada dan irama sastra yang dapat membuat 

seseorang bersedih dan atau berbahagia. Kata kata atau diksi yang digunakan 

mengandung keindahan bunyi saat dilantunkan dan menimbulkan irama yang 

indah melalui ayat-ayatnya.61 

Dalam memahami Al-Qur’an, pendekatan sastra telah digunakan mulai 

awal adanya islam. Dimana tentunya dengan keilmuwan yang dimiliki para 

sahabat dapat dengan mudah menafsirkan Al-Qur’an dengan juga adanya 

bantuan langsung dari Al-Qur’an sebagai sumber kedua setelah Al-Qur’an. 

Sebagai contoh misalnya pada Sahabat Ibnu Abbas. Hal ini berdasarkan 

sejarah yang mencatat bahwa Rasulullah sudah menginterpretasikan Al-

 
59 M. Nur Kholis Setiawan, Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: elSAQ 

Press, 2006, hal. 8-9. 
60 Chatibul Umam, Pengantar Kajian Al-Qur’an, Jakarta: Pustaka al-Husna, 2004, hal. 

108-109. 
61 Ahmad Muzakki, Stilistika Al-Qur’an, Malang: UIN Maliki Press, 2009, hal. 41. 



73 
  

 
 

Qur’an dengan menggunakan terminology teori sastra yang berkembang 

setelahnya.62 

Sebagai contoh kesusastraan Al-Qur’an diantaranya tertuang pada QS. 

Al-Baqarah/2: 187. 

نَُّْۗ عَلِّمَ ا كُمْْۗ هُنَّ لِّبَاسٌ لَّكُمْ وَانَْ تُمْ لِّبَاسٌ لهَّ يَامِّ الرَّفَثُ اِّلٰى نِّسَاۤىِٕ لَةَ الصمِّ لَّ لَكُمْ ليَ ْ تُمْ  احُِّ انََّكُمْ كُن ْ  ُ للّمٰ
لَكُ   ُ اللّمٰ مَا كَتَبَ  وَابْ تَ غُوْا  رُوْهُنَّ  بَاشِّ فاَلْ ٰ نَ   

عَنْكُمْْۚ وَعَفَا  عَلَيْكُمْ  فَ تَابَ  انَْ فُسَكُمْ  وكَُلُوْا تََْتَانُ وْنَ  مْْۗ 
َ لَكُمُ الْخيَْطُ الْابَْ يَضُ مِّنَ الْخيَْطِّ الْاَسْوَدِّ مِّنَ الْفَجْرِِّۖ ثَُُّ اتمُِّّوا الصمِّ  يَامَ اِّلَى الَّيْلِّْۚ وَلَا وَاشْرَبُ وْا حَتّمٰ يَ تَ بَينَّ

ُ اللّمُٰ  دِّْۗ تِّلْكَ حُدُوْدُ اللّمِّٰ فَلَا تَ قْرَبُ وْهَاْۗ كَذٰلِّكَ يُ بَينمِّ رُوْهُنَّ وَانَْ تُمْ عٰكِّفُوْنََۙ فِِّ الْمَسٰجِّ لِّلنَّاسِّ   هِّ  اٰيٰتِّ تُ بَاشِّ
 لعََلَّهُمْ يَ ت َّقُوْنَ 

Pada ayat tersebut terkandung majaz yaitu kalimat  ُالْأبَْ يَض  dan الخيَْطُ 

الْأَسْوَد  pada saat itu ada sahabt anabi yang Bernama Ubay Ibnu Hatim الخيَْطِّ 

yang memahami ayat tersebut secara tekstual atau makna aslinya. Beliau 

mengambil benang hitam dan benang putih, pada malam hari ia memerhatika 

benang tersebut secara terus menerus akan tetapi tidak tampak perbedaannya. 

Keesokan harinya ia dating menemui Nabi menanyakan tentang tafsir atau 

maksud dari ayat tersebut. Nabi Menjelaskan bahwa maksud dari benang 

yang berwarna putih itu adalah terbitnya fajar. Adapun arti dari benang hitam 

adalah Malam yang gelap.63 

Gagasan al-Khuli yang sangat besar terhadap pendekatan bahasa 

dalam memahami dan menafsirkan Al-Qur’an, sehingga bisa agak jauh dari 

tarikan-tarikan kepentingan individual-ideologis, karena salah satu jargonnya 

adalah membiarkan Al-Qur’an berbicara dengan dan melalui dirinya.64 

Pendekatan sastra ini sebagai sebuah pisau analisis dalam memahami teks Al-

Qur’an. Oleh karena itu, untuk memahami dan mengkaji Al-Qur’an, 

setidaknya diperlukan pisau analisis yang setara dengan corak yang 

dimilikinya.65 

 
62 M. Nur Kholis Setiawan, Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: e-SAQ 

Press, 2006, hal. 129. 
63 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsîr Wa al-Mufassirûn, Jilid 1, Kairo: t.th., 

1979, hal. 35. 
64 M. Nur Kholis Setiawan, Alqur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: elSAQ press, 

2006, hal. 49. 
65 Himan Latief, Nasr Hamid Abu Zaid Kritik Teks Keagamaan, Yogyakarta: elSAQ 

Press, 2003, hal. 1. 



74 
 

 

C. Relevansi Pemikiran Amin al-Khuli dalam Pemecahan Masalah 

Linguistik Tafsir 

Pemikiran Amin al-Khuli tentang metodologi tafsir corak lughawî lahir 

dari keprihatinannya terhadap dominasi tafsir klasik yang sering kali terjebak 

pada penjelasan literal, repetitif, dan kurang memberi ruang bagi pembaruan 

metodologis. Menurutnya, Al-Qur’an sebagai teks sastra ilahi menuntut 

pendekatan yang lebih peka terhadap bahasa, struktur, serta keindahan 

retorika yang dikandungnya. Dalam konteks ini, linguistik bukan hanya 

sekadar perangkat teknis, melainkan fondasi epistemologis untuk memahami 

pesan-pesan wahyu secara lebih utuh. 

Relevansi pemikiran tersebut semakin terasa ketika berhadapan dengan 

problem linguistik yang muncul dalam penafsiran Al-Qur’an, seperti 

persoalan polisemantis kata, perbedaan qirâ’ât, ambiguitas struktur kalimat, 

maupun aspek retoris yang membutuhkan penjelasan mendalam. Amin al-

Khûlî menekankan bahwa seluruh problem tersebut hanya dapat diurai 

melalui analisis bahasa yang teliti, dipadukan dengan kesadaran kontekstual 

atas situasi historis dan kultural saat pewahyuan. Dengan demikian, 

pendekatan lughawî yang ia tawarkan tidak hanya bersifat teoretis, melainkan 

juga memberikan solusi metodologis terhadap berbagai tantangan linguistik 

dalam tafsir. 

Salah satu sumbangan penting Amin al-Khuli dalam metodologi tafsir 

adalah kritiknya terhadap kekeliruan linguistik yang banyak ditemukan dalam 

tradisi penafsiran klasik. Menurutnya, banyak mufasir yang terjebak pada 

pemaknaan literal atau mengikuti otoritas riwayat tanpa terlebih dahulu 

melakukan analisis bahasa yang mendalam. Hal ini menimbulkan reduksi 

makna ayat, bahkan kadang melahirkan kesalahpahaman. 

a. Kekeliruan dalam Pemaknaan Polisemi (al-musytarak al-lafzhî) 

Banyak mufasir klasik memahami kata yang memiliki makna ganda 

(musytarak) hanya dari satu sisi, tanpa mempertimbangkan keseluruhan 

konteks Al-Qur’an. Misalnya, kata al-rûh dalam Al-Qur’an ditafsirkan 

semata-mata sebagai “Jibril” dalam QS. Al-Nahl/16:102, padahal pada ayat 

lain seperti QS. Al-Isra’/17:85, al-rûh lebih tepat dipahami sebagai unsur 

eksistensial manusia yang menjadi rahasia ilahi. Kekeliruan semacam ini, 

menurut Amin al-Khuli, terjadi karena mufasir lebih mengandalkan riwayat 

daripada kajian semantik internal teks.66 

b. Kekeliruan karena Mengabaikan Aspek Retorika (balâghah) 

 
66 Al-Raghib al-Ishfahani, Mufradât Alfâdz al-Qur’ân, Damaskus: Dâr al-Qalam, 2002, 

hal. 512. 



75 
  

 
 

Kesalahan juga muncul ketika mufasir mengabaikan dimensi retorika Al-

Qur’an. Contohnya adalah pada fenomena iltifât (peralihan gaya bahasa), 

yang sering ditafsirkan sebagai kejanggalan gramatikal. Padahal, dalam 

balâghah Arab, iltifât justru berfungsi sebagai penguat makna dan penegasan 

emosional. Amin al-Khûlî menegaskan bahwa tanpa memahami fungsi retoris 

ini, tafsir akan kehilangan kedalaman sastrawi Al-Qur’an.67 

c. Kekeliruan karena Dominasi Isrâ’îliyyât 

Sebagian penafsiran klasik juga sarat dengan pengaruh isrâ’îliyyât yang 

menyalahi kaidah linguistik Arab. Misalnya, penafsiran kata al-kautsar dalam 

QS. Al-Kautsar/108:1 yang secara bahasa berarti “kebaikan yang banyak.” 

Namun, sebagian mufasir terdahulu membatasi maknanya hanya pada 

“sebuah sungai di surga” berdasarkan riwayat isrâ’îliyyât. Menurut Al-Khuli, 

pemaknaan ini terlalu menyempitkan keluasan semantik kata dan 

bertentangan dengan prinsip lughawî yang menekankan keluasan makna 

kontekstual.68 

d. Kekeliruan karena Tidak Konsisten dalam Analisis Qirâ’ât 

Perbedaan bacaan (qirâ’ât) sering kali tidak diperhatikan secara serius, 

padahal ia memiliki implikasi semantik yang besar. Misalnya, perbedaan 

bacaan pada QS. Al-Baqarah/2:184 antara fa-fidyyatun tha‘âmu miskîn (satu 

miskin) dan masâkîn (jamak) menimbulkan konsekuensi hukum yang 

berbeda. Ketidakcermatan mufasir dalam menangkap nuansa kebahasaan ini 

dapat berimplikasi pada hukum fiqh yang tidak akurat.69 

e. Kekeliruan Linguistik dalam Tafsir Salman ITB 

Beberapa kajian kritis menemukan bahwa Tafsir Ilmiah Salman ITB 

sering kali terlalu menekankan aspek sains dan kontemporer tanpa 

memperkuat analisis bahasa Arab dan aspek semantik-lughawi. Misalnya, 

dalam penafsiran kosmologi QS. an-Nazi‘at/79:34–46, terdapat 

kecenderungan untuk langsung mengaitkan narasi “hari kiamat” dengan teori 

astronomi modern tanpa terlebih dahulu mendalami kontekstualisasi 

linguistik dan retorika ayat. Ini terindikasi sebagai kelemahan dalam 

 
67 Jalaluddin al-Suyuthi, Al-Itqân fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Jilid 2, Kairo: al-Hay’ah al-

Mishriyyah al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1974, hal. 210. 
68 Al-Raghib al-Ishfahani, Mufradât Alfâdz al-Qur’ân, Damaskus: Dâr al-Qalam, 2002, 

hal. 693. 
69 Jalaluddin al-Suyuthi, Al-Itqân fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Jilid 2, Kairo: al-Hay’ah al-

Mishriyyah al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1974, hal.210. 



76 
 

 

penafsiran yang mengabaikan pertimbangan bahasa dan gaya bahasa Al-

Qur'an.70 
 

f. Tuduhan Kekeliruan Gramatikal di Hal al-Qur'ân Mâʾshûm oleh 

Abdullah al-Fadhi 

Buku Is the Qur’an Infallible? (terjemah judul Arab: Hal al-Qur'ân 

Mâʾshûm) karya Abdullah al-Fadhi menuduh adanya kesalahan sintaksis 

dalam Al-Qur’an sebagai bukti bahwa kitab suci tersebut tidak mâʾshûm. 

Tuduhan ini kemudian dikritik oleh para sarjana linguistik Al-Qur’an yang 

menegaskan bahwa yang diklaim sebagai kesalahan tetap sesuai kaidah 

balâghî atau kaidah bahasa Arab klasik yang valid, bukan kesalahan mutlak. 

Tuduhan seperti ini menunjukkan kurangnya pemahaman atas kaidah 

linguistik dan retorika Al-Qur’an oleh penggagasnya.71 

Ilustrasi di atas menunjukkan bahwa problem linguistik tafsir tidak 

hanya terjadi dalam korpus klasik, tetapi juga pada karya kontemporer 

modern seperti Tafsir Salman ITB dan buku Hal al-Qur'ân Mâʾshûm. 

Pendekatan lughawī Amin al-Khuli yang menekankan analisis semantis, 

balâghah, dan sensitivitas terhadap qirâ’ât menjadi solusi metodologis yang 

relevan untuk memperbaiki kekeliruan-kekeliruan tersebut dan menguatkan 

otoritas linguistik Al-Qur’an. 

Dari contoh-contoh di atas, terlihat jelas bahwa problem linguistik dalam 

tafsir sangat kompleks. Pemikiran Amin al-Khuli yang menekankan analisis 

semantik, retorika, dan konsistensi linguistik menawarkan solusi metodologis 

untuk menghindari kekeliruan-kekeliruan tersebut. Dengan demikian, 

relevansi pemikirannya terletak pada upayanya mengembalikan tafsir kepada 

otoritas teks melalui perangkat linguistik Arab, sekaligus menolak penafsiran 

yang semata-mata didasarkan pada riwayat yang lemah atau bias mazhab. 

Tabel 1. Kekeliruan Linguistik Dalam Penafsiran 

 

Jenis 

Kekeliruan 

Linguistik 

Contoh dalam 

Tafsir Klasik 

Konsekuensi 

Tafsir 

Solusi 

Metodologis Amin 

al-Khûlî 

Polisemi (al-

musytarak al-

Kata al-rûh 

ditafsirkan hanya 

Pemaknaan 

menjadi 

Menghimpun 

seluruh ayat terkait, 

 
70 Abdul Basid, Tafsir Ilmiah Salman ITB (Telaah Kritis Perspektif Ulum al-Qur’ân, 

Guluk-Guluk: INSTIKA, t.th., hal. 10. 
71 Ini merujuk pada kritik terhadap pandangan Abdullah Al-Fadhi mengenai kesalahan 

gramatikal dalam Al-Qur’an. Fakhrur Razi Mohd Rais et al., “Syntax Errors in The Qur’an,” 

ADDIN Journal 13, no. 1 Tahun 2019, hal. 167–168.  



77 
  

 
 

lafdzî) sebagai Jibril (QS. 

Al-Nahl/16:102), 

padahal juga 

berarti rahasia 

eksistensial 

manusia (QS. Al-

Isra’/17:85). 

sempit, 

mengabaikan 

keluasan 

semantik. 

lalu menafsirkan 

berdasarkan 

konteks linguistik 

dan fungsi 

semantik. 

Mengabaikan 

Balâghah 

(Retorika) 

Fenomena iltifât 

dianggap 

kejanggalan 

gramatikal. 

Tafsir 

kehilangan 

aspek 

keindahan dan 

daya retorika 

Al-Qur’an. 

Menafsirkan iltifât 

sebagai strategi 

retoris untuk 

penegasan makna 

dan efek 

emosional. 

Dominasi 

Isrâ’îliyyât 

Al-Kawthar 

dipersempit hanya 

menjadi “sungai di 

surga.” 

Mengabaikan 

makna lughawî 

“kebaikan yang 

banyak.” 

Mengembalikan 

tafsir pada keluasan 

semantik 

berdasarkan bahasa 

Arab murni, bukan 

riwayat lemah. 

Tidak 

Konsisten 

Pada Qirâ’ât 

QS. Al-

Baqarah/2:184 → 

miskîn (tunggal) vs 

masâkîn (jamak). 

Perbedaan 

implikasi 

hukum dalam 

praktik fidyah. 

Analisis 

perbandingan 

qirâ’ât untuk 

menemukan variasi 

semantik dan 

konsensus makna 

yang lebih tepat. 

 

Tabel di atas memperlihatkan bahwa problem linguistik dalam tafsir 

klasik sering kali berakar pada ketidakcermatan dalam menganalisis bahasa 

Arab secara komprehensif. Pemikiran Amin al-Khuli hadir sebagai tawaran 

metodologis yang menekankan analisis linguistik (semantik, retorika, dan 

qirâ’ât) agar penafsiran Al-Qur’an tidak terjebak dalam reduksi makna 

maupun bias tradisi. Dengan demikian, pendekatan lughawî yang ia gagas 

tidak hanya penting secara teoritis, tetapi juga aplikatif dalam pemecahan 

problem tafsir kontemporer. 

Seiring perkembangannya, tafsir klasik tidak luput dari sejumlah 

kelemahan metodologis. Beberapa mufassir terkadang kurang cermat dalam 



78 
 

 

membedakan polisemi (al-musytarak), mengabaikan aspek balâghah, 

terjebak pada dominasi riwayat Isrâ’îliyyât, atau bahkan lalai dalam 

menelaah variasi qirâ’ât. Kekeliruan linguistik tersebut berimplikasi pada 

pemahaman al-Qur’ân yang kerap bersifat reduktif, terfragmentasi, atau 

bahkan menyimpang dari maksud bahasa Arab yang otentik. 

Menyadari kelemahan tersebut, Amin al-Khuli tampil dengan gagasan 

metodologis baru yang lebih kontekstual. Melalui pendekatan tafsîr adabî-

ijtimâ‘î, ia menegaskan pentingnya analisis semantik kontekstual, penguatan 

fungsi retoris dan emosional bahasa, pemurnian kembali pada bahasa Arab 

asli, serta penggunaan analisis perbandingan qirâ’ât. Dengan kerangka 

metodologis ini, al-Khuli tidak hanya mengkritisi kelemahan tafsir klasik, 

tetapi juga menawarkan paradigma penafsiran yang lebih menyeluruh dan 

sesuai dengan dinamika keilmuan modern. 

Gambaran mengenai kekeliruan tafsir klasik dan solusi yang diajukan 

Amin al-Khuli dapat dilihat pada skema berikut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dari bagan di atas dapat disimpulkan bahwa kekeliruan linguistik dalam 

tafsir klasik, seperti ketidakjelasan dalam menghadapi polisemi, pengabaian 

balâghah, dominasi riwayat isrâ’îliyyât, dan kurangnya ketelitian dalam 

menelaah qirâ’ât, telah menimbulkan keterbatasan dalam memahami pesan 

Al-Qur’an. Amin al-Khuli hadir dengan solusi metodologis yang berorientasi 

pada tafsîr adabî ijtimâ‘î, yakni dengan menawarkan analisis semantik yang 

kontekstual, penguatan fungsi retoris dan emosional bahasa, pemurnian 

Gambar 1. Bagan Kekeliruan Linguistik Dalam Tafsir 

Klasik 



79 
  

 
 

kembali pada bahasa Arab asli, serta penerapan analisis perbandingan qirâ’ât. 

Dengan demikian, pendekatan al-Khuli tidak hanya mengoreksi kekeliruan 

tafsir klasik, tetapi juga meletakkan fondasi baru bagi penafsiran al-Qur’ân 

yang lebih komprehensif, komunikatif, dan relevan dengan tantangan zaman. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



80 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



 

81 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB IV 

URGENSI LINGUISTIK PERSPEKTIF AMIN AL-KHULI 

A. Nilai Urgensi Linguistik Dalam Tafsir Al-Qur’an 

Dalam memahami wahyu ilahi yang tertuang dalam Al-Qur’an, tidak 

cukup hanya berpegang pada terjemahan harfiah atau interpretasi sepihak. 

Bahasa Arab, sebagai medium utama wahyu, memiliki kedalaman makna, 

struktur gramatikal, dan nuansa balâghah (retorika) yang tidak selalu dapat 

diterjemahkan secara langsung. Oleh karena itu, pendekatan linguistik 

menjadi sangat penting dalam proses penafsiran Al-Qur’an.1 Linguistik 

bukan hanya berfungsi sebagai alat bantu teknis, melainkan juga sebagai 

kunci untuk membuka kedalaman makna yang tersembunyi dalam struktur 

kalimat dan pilihan diksi yang digunakan dalam Al-Qur’an.2 

Nilai urgensi linguistik dalam tafsir Al-Qur’an mencerminkan betapa 

eratnya hubungan antara ilmu bahasa dengan ketepatan pemahaman makna 

wahyu.3 Dengan pemahaman linguistik yang komprehensif, seorang mufassir 

(penafsir) dapat menghindari kesalahan tafsir yang bersifat subjektif atau 

menyimpang dari maksud asli teks.4 Penjelajahan terhadap urgensi ini akan 

dibagi menjadi dua poin utama: pertama, bagaimana peran linguistik menjadi 

fondasi standarisasi dalam penafsiran Al-Qur’an, dan kedua, bagaimana 

 
1 Toshihiko Izutsu, God and Man in the Koran: Semantics of the Koranic 

Weltanschauung, Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2002, hal. 5–6. 
2 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 1997, hal. xvii. 
3 Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu 

dalam Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1992, 51–52. 
4 Fadl Hasan Abbas, Dirasât fî 'Ulûm al-Qur'ân, Amman: Dâr al-Nafâ’is, 2005, hal. 

125–127. 



82 
 

 

metode kesusastraan memberikan ruang ekspansi terhadap tafsir ilmiah yang 

lebih luas dan kontekstual.5 

1. Peran Linguistik Sebagai Standarisasi Penafsiran Al-Qur’an 

Kehadiran Al-Qur’an sebagai jalan hidup (way of life) bagi umat Islam di 

seluruh dunia menuntut mereka agar senantiasa berupaya untuk membaca, 

mempelajari dan memahami pesan yang terkandung di dalamnya, sehingga 

mampu merealisasikannya dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu membaca, 

memahami dan menghayati Al-Qur’an adalah salah satu cara guna 

meningkatkan kualitas iman seorang muslim.6 

Al-Qur’an diturunkan menggunakan bahasa Arab, alasannya karena Nabi 

Muhammad saw. yang menyampaikan dan masyarakat pertama yang 

ditemuinya menggunakan bahasa Arab.7 Selain itu, bahasa Arab yang 

menjadi bahasa Al-Qur’an dipilih atas dasar keunikan dan kekayaannya, lebih 

banyak karena faktor teknis penyampaiannya bukan karena etnis atau suku 

bangsa.8 Al-Qur’an sekalipun berbahasa Arab, tetapi ajarannya universal 

bukan bahasa khusus umat Islam atau agama Islam saja, melainkan 

digunakan juga oleh penganut agama non-Muslim yang sampai sekarang 

bermukim di beberapa wilayah Arab. 

Dalam hal ini peran bahasa sangat penting dalam menyampaikan materi 

dakwah. Bahasa yang dimaksud adalah “bahasa” dalam arti yang seluas-

luasnya. Karena bahasa merupakan media yang paling banyak dipergunakan 

oleh umat manusia dan hanya bahasa yang mampu menerjemahkan pikiran 

seseorang kepada orang lain. Apakah itu berbentuk ide, informasi atau opini; 

baik mengenai hal yang konkrit maupun abstrak; bukan saja tentang hal atau 

peristiwa yang terjadi pada saat sekarang, melainkan juga pada waktu yang 

lalu dan masa mendatang. Melalui bahasa itu pula, kita bisa mempelajari 

beraneka ragam ilmu, baik yang ditulis oleh para ilmuwan dahulu maupun 

yang akan datang. Sehingga, para nabi sebagai pembawa berita dari Tuhan-

Nya menyampaikan pesan Ilahiyah melalui bahasa yang dimengerti oleh 

kaum atau umatnya.9 

Fazlur Rahman merupakan salah satu cendekiawan Muslim kontemporer 

yang menaruh perhatian besar terhadap metode tafsir Al-Qur’an. Dalam 

karyanya Major Themes of the Qur’an, ia menegaskan bahwa pendekatan 

terhadap Al-Qur’an harus bersifat komprehensif dan tidak boleh berhenti 

 
5 Abdurrasul Ghiffari, Kodifikasi Al-Qur’an Telaah Argumentatif Atas Makna 

Pengumpulan Kitab Suci, Jakarta: Nur Al-Huda, 1996, 42–45. 
6 Muhammad Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, Tangerang: Lentera Hati, 2011, hal. 49. 
7 Muhammad Amin Suma, Ulumul Qur’an, Jakarta: Rajawali Press, 2013, hal. 23. 
8 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, Tangerang: Lentera Hati, 2011, hal. 542. 
9 Mohammad Kholison, Semantik Bahasa Arab, Tinjauan Historis, Teoritik dan 

Aplikatif, Malang: Lisan arabi, 2016, hal. 15. 



83 
  

 
 

pada pemahaman literal semata. Menurut Rahman, banyak problem 

penafsiran yang muncul karena keterbatasan pemahaman terhadap aspek 

linguistik dan semantik dari teks Al-Qur’an. Hal ini mengakibatkan 

munculnya interpretasi yang kaku, tidak kontekstual, dan kadang 

bertentangan dengan semangat moral yang dibawa oleh wahyu.10 

Bagi Rahman, bahasa bukan sekadar alat penyampai pesan, tetapi juga 

sarana untuk menyingkap realitas sosial dan etika yang melatarbelakangi teks 

wahyu. Oleh karena itu, pendekatan linguistik dalam memahami Al-Qur’an 

menjadi sangat penting. Ia mengingatkan bahwa Al-Qur’an diturunkan dalam 

bahasa Arab yang kaya akan makna konotatif dan relasional. Maka, setiap 

kata dan struktur kalimat dalam Al-Qur’an memiliki hubungan erat dengan 

konteks pewahyuan, sejarah masyarakat Arab, serta dinamika sosial-politik 

saat itu.11 Pendekatan linguistik dalam hal ini mencakup analisis semantik, 

sintaksis, dan pragmatik dari teks wahyu.12 

Rahman juga menekankan bahwa keterputusan antara teks dengan 

realitas kontemporer sering terjadi karena tafsir yang mengabaikan dimensi 

historis dan etis dari wahyu. Oleh karena itu, ia mengusulkan sebuah metode 

tafsir ganda: yaitu dengan terlebih dahulu memahami makna teks dalam 

konteks historisnya (linguistik dan sosial), kemudian menerapkan prinsip-

prinsip moral universal Al-Qur’an dalam konteks kekinian.13 Dalam metode 

ini, linguistik bukan hanya membantu memahami makna leksikal, tetapi juga 

menjadi jembatan untuk mentransformasikan pesan etika wahyu secara 

fungsional dalam masyarakat modern. 

Urgensi linguistik menurut Rahman tidak hanya menyentuh aspek 

bahasa Arab, tetapi juga mencakup cara memahami struktur argumen dan 

retorika Al-Qur’an. Ia mengkritik para penafsir tradisional yang cenderung 

menekankan makna kata per kata (tafsîr tahlîlî), namun sering kali 

kehilangan arah dari tujuan moral yang diusung oleh wahyu. Dalam 

pandangannya, pemahaman linguistik yang kuat akan memudahkan seorang 

mufassir untuk melihat pola tematik, pengulangan kata, atau penggunaan 

metafora dalam Al-Qur’an sebagai bagian dari strategi wahyu untuk 

membentuk kesadaran moral masyarakat.14 

 
10 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, Chicago: University of Chicago Press, 

2009, hal. 5. 
11 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, Chicago: University of Chicago Press, 

2009, hal. 6. 
12 Abdurrohim, “Metodologi Tafsir Kontemporer dalam Buku Major Themes of the 

Quran Karya Fazlur Rahman,” dalam Jurnal Pusaka: Media Kajian dan Pemikiran Islam, 

Vol. 8, No. 1 Tahun 2020, hal. 67-84. 
13 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 

Chicago: University of Chicago Press, 1982, hal. 7–8. 
14 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, Chicago: University of Chicago Press, 

2009, hal. 10. 



84 
 

 

Dengan demikian, Fazlur Rahman memposisikan linguistik bukan hanya 

sebagai alat bantu teknis dalam memahami Al-Qur’an, tetapi sebagai bagian 

integral dari metodologi tafsir itu sendiri. Dalam pandangan ini, ilmu 

linguistik berperan membuka tabir makna yang tersembunyi, serta 

menghindarkan umat dari penafsiran yang keliru akibat pemutusan makna 

dari akar historis dan nilai etikanya. Oleh karena itu, bagi Rahman, setiap 

upaya penafsiran Al-Qur’an yang ingin relevan dan otentik harus berpijak 

pada integrasi antara ilmu bahasa, konteks sejarah, dan kesadaran moral 

sebagai orientasi utama penafsiran. 

Pemahaman terhadap Al-Qur’an menuntut kedalaman dalam ilmu 

bahasa, karena bahasa Arab sebagai medium wahyu memiliki kekayaan 

gramatikal, semantik, dan retorika yang tinggi. M. Quraish Shihab 

menekankan bahwa seorang mufassir wajib memahami struktur dan dinamika 

bahasa Arab agar dapat menangkap makna ayat-ayat Al-Qur’an secara utuh 

dan kontekstual. Menurutnya, makna kata dalam Al-Qur’an sangat 

bergantung pada susunan kalimat, penggunaan harakat, dan konteks 

pewahyuan.15 Shihab mengingatkan bahwa tanpa penguasaan linguistik, 

seorang penafsir bisa terjebak dalam makna tekstual yang kaku, atau bahkan 

menyesatkan karena tidak memahami pergeseran semantik suatu kata dalam 

konteks ayat-ayat yang berbeda. 

Lebih lanjut, Shihab memberi contoh konkret mengenai kata fitnah 

dalam Al-Qur’an yang memiliki makna beragam, mulai dari ujian, bencana, 

hingga kerusakan sosial dan kekacauan agama, tergantung dari konteks 

penggunaannya.16 Karena itu, ia mendorong agar para penafsir memahami 

fungsi kebahasaan ayat-ayat Al-Qur’an tidak hanya secara literal, tetapi juga 

secara kontekstual dan stilistik. Ia juga menekankan pentingnya ilmu 

balâghah dan ushûl al-tafsîr sebagai instrumen untuk menggali dimensi 

estetik dan argumentatif dari teks wahyu. 

Pandangan ini sejalan dengan pendekatan semantik Qur’ani yang 

dikembangkan oleh Toshihiko Izutsu. Dalam karyanya God and Man in the 

Qur’an, Izutsu menjelaskan bahwa makna kata dalam Al-Qur’an tidak bisa 

dipahami hanya dari kamus atau arti statis, tetapi harus dianalisis dalam relasi 

semantik dan jaringan makna (semantic field) yang terbentuk dalam 

keseluruhan teks.17 Sebagai contoh, untuk memahami makna taqwâ, kufr, 

atau hubb, kita perlu melihat bagaimana kata-kata tersebut berinteraksi 

dengan lawan katanya dan dalam konteks tema besar Al-Qur’an. Hal ini 

 
15 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1999, hal. 57. 
16 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1999, hal. 58-59. 
17 Toshihiko Izutsu, God and Man in the Qur’an: Semantics of the Qur’anic 

Weltanschauung, Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2002, hal. 3–5. 



85 
  

 
 

menunjukkan betapa pentingnya pendekatan linguistik dalam menyibak 

makna-makna filosofis dan teologis dalam Al-Qur’an. 

Dalam konteks metodologi tafsir, Fazlur Rahman juga menekankan 

urgensi pemahaman bahasa dan konteks. Ia menolak pendekatan literal yang 

sempit, dan mendorong integrasi antara linguistik, konteks sejarah, dan nilai 

etika wahyu.18 Menurutnya, kata dalam Al-Qur’an tidak dapat dilepaskan 

dari konteks pewahyuannya, dan setiap upaya penafsiran harus terlebih 

dahulu memahami makna linguistik dan latar historisnya sebelum digali nilai 

universal yang bisa diterapkan dalam konteks kekinian. Dengan demikian, 

bagi Rahman, ilmu linguistik menjadi bagian esensial dari metode tafsir yang 

bersifat progresif dan kontekstual. 

Dari pemaparan para tokoh tersebut, jelas bahwa linguistik bukan hanya 

alat bantu teknis, melainkan pondasi epistemologis dalam memahami Al-

Qur’an. Melalui pemahaman linguistik, seorang mufassir tidak hanya dapat 

menangkap makna literal, tetapi juga makna simbolik, spiritual, dan sosial 

dari teks suci. Maka, integrasi antara ilmu bahasa Arab klasik, semantik 

modern, dan analisis kontekstual menjadi syarat penting dalam menjadikan 

Al-Qur’an sebagai petunjuk hidup yang relevan lintas zaman. 

Maka kaidah-kaidah yang dibutuhkan oleh penafsir dalam memahami 

Al-Qur’an didasarkan pada kaidah bahasa Arab, memahami kaidah dasarnya, 

merasakan keindahan gaya bahasanya, dan memahami rahasia-rahasianya, 

dan oleh sebab itu banyak pasal-pasal yang tersebar dan pembahasan yang 

luas dalam cabang-cabang bahasa Arab dan ilmu-ilmunya. Akan tetapi dalam 

menafsirkan Al-Qur’an penafsir perlu menyusun rangkuman hal-hal yang 

penting untuk diketahui mengenai penguasaan kaidah kebahasaan dalam 

menafsirkan Al-Qur’an, sehingga kaidah kebahasaan memiliki urgensi yang 

sangat tinggi karena beberapa alasan berikut: 19 

1. Keakuratan Penafsiran, Tanpa pemahaman yang mendalam tentang 

kaidah bahasa Arab, penafsiran Al-Qur'an bisa melenceng dari makna 

aslinya. Kaidah-kaidah ini membantu memastikan bahwa setiap ayat 

ditafsirkan sesuai dengan konteks linguistik dan gramatikalnya. 

2. Menghindari Kesalahpahaman, Al-Qur'an adalah kitab suci yang 

dijadikan pedoman hidup bagi umat Islam. Kesalahan dalam penafsiran 

dapat menyebabkan kesalahpahaman yang berpotensi mengakibatkan 

praktik ibadah atau keputusan hidup yang tidak tepat. 

3. Meningkatkan Pemahaman dan Penghormatan, Memahami bahasa Arab 

dan kaidah-kaidahnya memungkinkan umat Islam untuk lebih 

memahami dan menghormati keindahan serta kedalaman pesan Al-

 
18 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, Chicago: University of Chicago Press, 

2009, hal. 5–10. 
19 M. Tahrum Mazuki dan Alwizar, “Kaidah Bahasa Dalam Menafsirkan Al-Qur’an,” 

dalam Hamalatul Qur’an, Vol. 2 No. 2 Tahun 2024, hal. 98-113. 



86 
 

 

Qur'an. Ini juga meningkatkan rasa penghormatan terhadap kitab suci 

sebagai sumber hikmah dan petunjuk hidup. 

4. Melestarikan Integritas Pesan Al-Qur'an, Kaidah kebahasaan membantu 

menjaga integritas pesan asli Al-Qur'an, sehingga pesan-pesan yang 

disampaikan tetap konsisten dan tidak terdistorsi oleh interpretasi yang 

keliru. 

5. Mendukung Dakwah dan Pendidikan, Pengetahuan yang mendalam 

tentang kaidah kebahasaan membantu para ulama dan pendakwah dalam 

menyampaikan ajaran Al-Qur'an dengan lebih jelas dan tepat. Ini juga 

penting dalam pendidikan formal dan non-formal, agar generasi penerus 

dapat memahami dan menerapkan ajaran Al-Qur'an dengan benar. 

6. Memperkuat Argumen dalam Dialog Antaragama, Pemahaman yang kuat 

tentang kaidah kebahasaan dalam Al-Qur'an memungkinkan umat Islam 

untuk berdialog dengan agama lain secara lebih efektif, karena mereka 

dapat menjelaskan ajaran Al-Qur'an dengan dasar linguistik yang kuat 

dan argumentasi yang baik. 

Menafsirkan Al-Qur’an berdasarkan ketentuan kaidah kebahasaan yang 

pasti, tentu memiliki landasan yang cukup kuat jia dilihat dari sisi 

perkembangan tafsir itu sendiri. Sebagaimana Amin al-Khuli mengatakan 

bahwa seorang penafsir Al-Qur’an diperlukan beberapa syararat-syarat ang 

harus di miliki oleh seorang penafsir diantaranya ialah seorang penafsir harus 

memasukan ilmu-ilmu bahasa, rasional dan kemampuan bawaan. Sehingga 

siapa saja yang menafsirkan Al-Qur’an dengan spesifikasi tersebut tidak 

dianggap sebagai penafsir yang ra’y, sebab orang menggunakan ra’y-nya 

hanya ketika penafsir tidak memenuhi perangkat-perangkat yang harus 

dipakai dalam penafsiran. Oleh karnanya penafsiran tersebut hanya perkiraan 

dan prasangka semata.20 

Al-Khuli pun melanjutkan dengan mengomentari faktor sejarah dari 

tafsir Al-Qur’an, bahwa dalam perkembangan sejarah tafsir memunculkan 

dua kelompok yang saling bersebrangan. Salah satu dari kelompok itu 

berpendapat bahwa siapa saja yang memiliki pengetahuan yang luas, ia 

diperkenankan memberikan tafsir Al-Qur’an, sedangkan kelompok lainnya 

menyatakan bahwa tidak seorang pun yang diperkenankan untuk menafsirkan 

sedikitpun dari Al-Qur’an meskipun dia pandai dan berpengetahuan.21 

Kemunculan kedua kelompot tersebut didasari oleh keresahat umat ketika 

mulai bermunculan pertanyaan: Apakah semua orang yang berilmu 

diperkenankan bergelut dalam tafsir?.  

 
20 Amin Al-Khuli dan Nasr Hamid Abu Zayd, Metode Tafsir Sastra, diterjemahkan oleh 

Khairon Nahdiyyin Yogyakarta: Adab Press, 2004, hal. 21. 
21 Amin Al-Khuli dan Nasr Hamid Abu Zayd, Metode Tafsir Sastra, diterjemahkan oleh 

Khairon Nahdiyyin Yogyakarta: Adab Press, 2004, hal. 18. 



87 
  

 
 

Al-Khuli pun mengkritik dua kelompok tersebut dengan mengatakan 

bahwa kedua kelompok tersebut sama-sama berlebihan dan picik. Menurut 

al-Khuli kelompok yang hanya membatasi pada riwayat saja, berarti 

membiarkan banyak hal yang dibutuhkan, dan kelompok yang 

memperkenankan siapa saja yang bergelut  dalam tafsir, berarti membiarkan 

tafsir menjadi kacau.22 

Berkaitan dengan pentinya linguistik dalam penafsiran Al-Qur’an, 

peneliti memperhatikan akan urgensi kaidah-kaidah kebahasaan yang perlu 

dipahami oleh para peneliti tafsir khusunya di dalam kajian tentang 

penafsiran Al-Qur’an. Hal yang demikian selaras dengan kaidah yang 

dikeluarkan oleh Ibrahim Madkur seorang pakar bahasa yang cukup 

pemerhati terhadap kajian-kajian ke-Al-Qur’an-an, dalam Al-Mu’jam al-

Wajih: 

 ٱلضَّابِّطُ أوَِّ ٱلْأَمْرُ ٱلْكُلمِّيُّ يَ نْطبَِّقُ عَلَى جُزْئِّيَّاتِّهِّ 
“Aturan atau perkara yang bersifat menyeluruh merangkap bagian-

bagiannya”23. Lebih spesifik Quraish Shihab meberikan penjelasan 

beberapa kaidah itu antara lain; kaidah ta’rif dan tankir, kaidah isim dan 

fi’il, kaidah penggunaan kata dan uslûb Al-Qur’an dan lain-lain.24 

Berikut ini adalah beberapa kaidah kebahasaan yang perlu mejadi 

perhatian bagi para peneliti tafsir Al-Qur’an: 

a. Kaidah Umum Lafadz Mengungguli Khusus Sebab: Prinsip 

Tafsir Berbasis ‘Umm al-Lafzh 

ُصُوصِّ الْأَسْبَابِّ   . الْعِّبْرةَُ بِّعُمُومِّ الْألَْفَاظِّ لَا بِِّ
"Yang menjadi pegangan adalah keumuman lafadz, bukan kekhususan sebab 

(turunnya ayat).”25   

Lafadz-lafadz Al-Qur’an yang dipandang sebagai dasar dalam penafsiran 

adalah umumnya lafadz (ʿUmm al-Lafzh), bukan semata-mata berdasarkan 

sebab-sebab khusus turunnya ayat (Khushûsh al-Asbâb).26 Kaidah ini telah 

menjadi prinsip penting dalam ilmu ushûl al-fiqh dan diakui oleh mayoritas 

ulama tafsir klasik maupun kontemporer. Hal ini menunjukkan bahwa 

 
22 Amin Al-Khuli dan Nasr Hamid Abu Zayd, Metode Tafsir Sastra, diterjemahkan oleh 

Khairon Nahdiyyin Yogyakarta: Adab Press, 2004, hal. 20. 
23 Abdur Rahman al-Ajurrumi, Matn al-Sullam al-Munawraq fî ʿIlm al-Manthiq, Beirut: 

Dâr al-Fikr, 2003, hal. 15. 
24 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 1994, hal. 154. 
25 Jalaluddin al-Suyuthi, al-Itqân fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Jilid 1, Beirut: Dâr al-Fikr, t.th., 

hal. 35. 
26 Abdurrahman bin Nashir al-Sa‘dy, Taysîr al-Karîm al-Rahmân fî Tafsîr Kalâm al-

Manân, Riyadh: Mu’assasah al-Risâlah, 1998, hal. 7. 



88 
 

 

keuniversalan makna suatu ayat ditentukan oleh struktur bahasanya yang 

umum, bukan oleh sebab-sebab khusus yang melatarbelakanginya. 

Apabila seorang mufasir seperti al-Thabari, al-Qurthubi, atau Fakhruddin 

al-Razi, menyebut asbâb al-nuzûl dalam penafsiran mereka, hal itu bertujuan 

untuk memperjelas konteks historis atau memperkaya makna, bukan untuk 

membatasi cakupan ayat hanya pada peristiwa tersebut.27 Maka dari itu, 

makna atau hukum yang terkandung dalam ayat tetap bersifat umum selama 

tidak ada dalil lain yang membatasi atau mengkhususkannya. Sebagai contoh, 

ayat-ayat mengenai larangan riba yang turun kepada masyarakat Quraisy 

tetap berlaku terhadap seluruh bentuk praktik riba yang serupa di masa kini 

maupun masa mendatang, meskipun konteks sosialnya berbeda. 

Pemahaman ini menjaga relevansi dan universalitas pesan-pesan Al-

Qur’an sepanjang zaman. Apabila makna ayat dibatasi hanya pada sebab 

turunnya, maka pesan Al-Qur’an akan tereduksi menjadi dokumen historis 

belaka yang tidak mampu menyesuaikan dengan dinamika kehidupan 

manusia modern. Padahal, Al-Qur’an secara tegas menyebut dirinya sebagai 

petunjuk bagi seluruh manusia (hudâ li al-nâs)28. Karena itu, prinsip ʿumûm 

al-lafzh wa lâ bi khushûsh al-sabab menjadi fondasi utama dalam 

membumikan pesan wahyu tanpa mencabutnya dari akar kontekstualnya. 

b. Kaidah Istighrâq dalam Alif-Lâm: Penegasan Makna Umum 

dalam Struktur Bahasa Al-Qur’an 

سْتِّغْراَقَ سَبَ بًا فيِّ دُخُولِّ مَا تحَْ  لَةُ عَلَى الْأَوْصَافِّ وَأَسْْاَءِّ الجِّنَاسِّ تفُِّيدُ الاِّ مُ الدَّاخِّ تَهُ الْألَِّفْ وَاللاَّ
 .عَلَيْه

"Alif dan lâm yang masuk (melekat) pada kata sifat dan kata yang menunjukkan 

jenis, memberikan faedah makna istighrâq (cakupan menyeluruh), karena mencakup 

seluruh bagian yang berada di bawahnya.” 29ّّ 

Kaidah kebahasaan yang menyatakan bahwa alif dan lâm (al-alif wa al-

lâm) yang masuk pada kata sifat atau nama jenis (al-awshâf wa asmâ’ al-jins) 

berfungsi untuk menunjukkan makna menyeluruh (istighrâq) merupakan 

salah satu prinsip penting dalam memahami cakupan makna lafadz dalam Al-

 
27 Muhammad Abu Zahrah, Ushûl al-Tafsîr, Kairo: Dâr al-Fikr al-‘Arabî, 1998, hal. 

109–110. 
28 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1992, hal. 44. 
29 Abdurrahman bin Nashir al-Sa‘dy, Taysîr al-Karîm al-Rahmân fî Tafsîr Kalâm al-

Manân, Riyadh: Mu’assasah al-Risâlah, 1998, hal. 9. 



89 
  

 
 

Qur’an.30 Dengan kata lain, struktur ini menunjukkan bahwa seluruh individu 

yang termasuk dalam cakupan kata tersebut ikut tercakup dalam makna ayat. 

Sebagai contoh, dalam QS. al-Ahzab ayat 35: 

 إِّنَّ الْمُسْلِّمِّيَن وَالْمُسْلِّمَاتِّ وَالْمُؤْمِّنِّيَن وَالْمُؤْمِّنَاتِّ 
dan QS. Al-‘Ashr ayat 2–3: 

اَتِّ  نسَانَ لَفِّي خُسْرٍ، إِّلاَّ الَّذِّينَ آمَنُوا وَعَمِّلُوا الصَّالحِّ  وَالْعَصْرِّ، إِّنَّ الْإِّ
Kata al-insân dalam Surah al-‘Ashr merupakan bentuk isim jins (nama 

jenis) yang didahului oleh alif-lâm, sehingga dalam kaidah istighrâq berarti 

mencakup seluruh manusia tanpa terkecuali.31 Maka ayat ini menunjukkan 

bahwa semua manusia berada dalam kerugian, kecuali yang dikecualikan 

oleh ayat selanjutnya: “kecuali orang-orang yang beriman dan beramal 

shalih”. 

Demikian pula kata al-mu’minîn dan al-mu’minât dalam surah Al-Ahzab 

ayat 35 menunjukkan bahwa setiap laki-laki dan perempuan yang beriman 

secara keseluruhan masuk dalam cakupan janji dan balasan yang disebut 

dalam ayat.32 Penggunaan struktur alif-lâm dalam bentuk-bentuk seperti ini 

tidak terbatas pada individu tertentu, melainkan mencakup keseluruhan jenis 

yang dimaksud. Hal ini memperkuat prinsip umum dalam penafsiran bahwa 

struktur gramatikal Al-Qur’an sering kali mengandung isyarat makna luas 

yang tidak dibatasi oleh sebab turunnya atau konteks lokal. 

Dengan memahami kaidah ini, kita dapat menyadari bahwa pesan-pesan 

Al-Qur’an bersifat universal, menjangkau seluruh umat manusia lintas ruang 

dan waktu, serta tidak terikat pada kelompok tertentu. Ia menjadi relevan 

dalam berbagai konteks sosial, budaya, dan sejarah. 

c. Makna Umum dalam Nakirah pada Konteks Penafian, Larangan, 

Syarat, dan Pertanyaan: Telaah atas Kaidah al-‘Umûm al-Maqâmî 

Dalam studi kebahasaan Al-Qur’an, salah satu kaidah penting yang 

berfungsi mengungkap keluasan makna ayat adalah: 

، دَلَّتْ عَلَى الْعُمُومِّ  سْتِّفْهَامِّ ، أوَِّ الاِّ ، أوَِّ الشَّرْطِّ يَاقِّ الن َّفْيِّ  إِّذَا وَقَ عَتِّ النَّكِّرةَُ فيِّ سِّ
“Apabila lafadz nakirah terdapat dalam kalimat nafi, nahi, syarat atau 

istifham maka menunjukkan pengertian umum.”33 Kaidah ini menegaskan 

bahwa penggunaan kata dalam bentuk nakirah (indefinitif atau tidak 

 
30 Abdurrahman bin Nashir al-Sa‘dy, Taysîr al-Karîm al-Rahmân fî Tafsîr Kalâm al-

Manân, Riyadh: Mu’assasah al-Risâlah, 1998, hal. 9. 
31 Fakhrruddin al-Razi, Mafâtîh al-Ghayb, Jilid 32, Beirut: Dâr al-Fikr, 1998, hal 91. 
32 Sayyid Quthb, Fî Zhilâl al-Qur’ân, Jilid 6, Kairo: Dâr al-Shurûq, 2000, hal. 351. 
33 Abdurrahman bin Nashir al-Sa‘dy, Taysîr al-Karîm al-Rahmân fî Tafsîr Kalâm al-

Manân, Riyadh: Mu’assasah al-Risâlah, 1998, hal. 9. 



90 
 

 

ditentukan) akan mengandung makna yang mencakup semua bentuk atau 

individu dari sesuatu yang disebutkan, selama ia hadir dalam konteks 

penafian (nafi), larangan (nahy), pertanyaan (istifhâm), atau syarat (syarth). 

Hal ini memiliki dampak langsung dalam penentuan cakupan hukum atau 

pesan yang ingin disampaikan Al-Qur’an. 

Contoh penerapan kaidah ini dapat dilihat dalam QS. Al-Nisa’/4 ayat 36: 

ئًا   وَاعْبُدُوا اللََّّ وَلَا تُشْرِّكُوا بِّهِّ شَي ْ
"Dan sembahlah Allah dan janganlah kamu mempersekutukan-Nya dengan 

sesuatu pun..." 

Kata  ئًا  adalah nakirah yang jatuh dalam konteks larangan (syay’an)   شَي ْ

(nahy), sehingga memberi makna larangan secara menyeluruh tanpa 

pengecualian. Dengan demikian, larangan mempersekutukan Allah 

mencakup segala bentuk kesyirikan, baik besar maupun kecil, baik yang 

bersifat terang-terangan maupun tersembunyi, baik dalam keyakinan hati, 

ucapan, maupun perbuatan.34 

al-Suyuthi dalam Al-Itqân menyatakan bahwa bentuk nakirah dalam 

konteks seperti ini merupakan perangkat retoris yang sangat efektif dalam 

menyampaikan al-‘umûm (makna yang meliputi seluruh individu atau 

kemungkinan), yang memperkuat kekuatan pesan larangan atau pengingkaran 

dalam ayat tersebut.35 Oleh sebab itu, kaidah ini memiliki peran penting 

dalam memperjelas kehati-hatian hukum Islam dalam mencegah segala 

bentuk penyimpangan, meskipun dalam bentuk yang tampak sepele. 

Pemahaman terhadap kaidah ini membantu para mufassir dan ahli 

hukum Islam dalam membangun pemaknaan yang lebih proporsional dan 

luas atas teks-teks wahyu, serta menjamin bahwa prinsip-prinsip ilahiyah 

tidak disempitkan oleh konteks linguistik yang sempit atau literalistik. 

d. Al-Idhâfah sebagai Penanda Makna Umum: Analisis Lafadz 

Mudhâf dalam Konteks Hukum Al-Qur’an 

Dalam kaidah kebahasaan Al-Qur’an, dikenal prinsip: 

ضَافَةُ تفُِّيدُ الْعُمُومَ كَمَا يفُِّيدُ ذَلِّكَ اسْمُ الجِّنْسِّ   الإِِّّ
“Kata yang disandarkan pada kata yang lain berarti umum, seperti halnya 

kata benda jamak.”36 

 
34 Ismail bin Umar ibn Katsir, Tafsîr Al-Qurʾân Al-ʿAzhîm, jilid 2, Riyadh: Dâr 

Tayyibah, 1999, hal. 276. 
35 Jalaluddin al-Suyuthi, Al-Itqân fî ʿUlûm Al-Qurʾân, Jilid 1, Beirut: Dâr al-Maʿrifah, 

2000, hal. 140. 
36 Abdurrahman bin Nashir al-Sa‘dy, Taysîr al-Karîm al-Rahmân fî Tafsîr Kalâm al-

Manân, Riyadh: Mu’assasah al-Risâlah, 1998, hal. 9. 



91 
  

 
 

Kaidah ini dikenal dengan nama al-‘umûm bi al-idhâfah (keumuman 

melalui bentuk mudhâf-mudhâf ilayh). Secara gramatikal, apabila suatu kata 

(isim) yang bersifat nakirah (tidak tertentu) disandarkan kepada kata lain 

dalam bentuk idhâfah (penyandaran), maka ia memberi makna menyeluruh 

atau umum, mirip seperti fungsi jamak (jamuʿ).37 

Contoh penerapan kaidah ini terdapat dalam QS. al-Nisa’/4 ayat 23: 

 . حُرمِّمَتْ عَلَيْكُمْ أمَُّهَاتُكُمْ 
Frasa  ْأمَُّهَاتُكُم   (ummuhâtukum) yang berarti ibu-ibu kalian adalah bentuk 

mudhâf (kata yang disandarkan) kepada dhamîr-kum (kalian), yang 

mengandung makna menyeluruh terhadap seluruh bentuk keibuan yang 

memiliki hubungan nasab dengan seseorang.38 Dengan demikian, yang 

dimaksud dengan "ibu" dalam konteks hukum ini tidak hanya terbatas pada 

ibu kandung, tetapi juga mencakup nenek dari pihak ayah atau ibu, buyut, 

dan seluruh perempuan dari jalur ke atas yang memiliki relasi nasab atau 

penyusuan (radhâʿ).39 
Fungsi idhâfah dalam struktur bahasa Arab ini sangat penting dalam 

penetapan hukum, karena ia memperluas cakupan makna tanpa perlu 

menyebutkan satu per satu objek yang tercakup. Dalam ilmu ushul fiqh, 

bentuk ini menjadi salah satu indikator keumuman hukum syariat, selama 

tidak ada qarinah (indikasi pembatasan) yang menafsirkannya secara khusus. 
Pemahaman terhadap kaidah ini juga berimplikasi pada analisis hukum-

hukum lain yang menggunakan struktur idhâfah, seperti dalam ayat tentang 

warisan, hubungan mahram, tanggung jawab wali, atau larangan pernikahan. 

Dengan demikian, kaidah ini merupakan perangkat linguistik yang sangat 

strategis dalam memperluas cakupan hukum dalam teks wahyu. 
e. Penghapusan Jawab Syarat (Hadzf Jawâb al-Syarth) sebagai 

Penegas Ancaman: Strategi Kebahasaan dalam Ayat-Ayat al-Wa’îd 

Di antara perangkat kebahasaan yang digunakan Al-Qur’an untuk 

memperkuat efek retoris dan daya gugah suatu pernyataan adalah 

penggunaan Hadzf jawâb al-syarth (penghapusan jawaban dari syarat). 

Kaidah ini tertuang dalam prinsip: 

تِّهِّ فيِّ مَقَامَاتِّ الْوَعِّيدِّ  دَّ  حَذْفُ جَوَابِّ الشَّرْطِّ يَدُلُّ عَلَى تَ عْظِّيمِّ الْأَمْرِّ وَشِّ

 
37 Abdul Hamid bin Badis, Ushûl al-Tafsîr wa Qawâʿiduhu, Algeria: Mathbaʿat al-

Maʿârif, 1996, hal. 77. 
38 Muhammad al-Thahir bin Ashur, al-Tahrîr Wa al-Tanwîr, Jilid 5, Tunis: Dâr Sahnûn, 

2004, hal. 15. 
39 Wahbah al-Zuhayli, al-Tafsîr al-Munîr, Jilid 5, Beirut: Dâr al-Fikr, 1998, hal. 89. 



92 
 

 

“Pembuangan jawab-syarat menunjukkan agungnya perkara tersebut dan 

sangat luar biasa jika terdapat pada ancaman.”40 

Dalam konteks ayat-ayat al-wa’îd (ancaman atau peringatan keras dari 

Allah), penghilangan bagian yang seharusnya menjawab kalimat syarat tidak 

berarti kekurangan dalam struktur kalimat, melainkan justru memperkuat 

kesan ngeri dan dahsyat terhadap akibat yang akan ditanggung. Secara 

linguistik, hal ini termasuk dalam taqdîr atau penundaan pemaknaan, yang 

dalam retorika Arab disebut al-‘îjâz bi al-hadzf (pemadatan makna dengan 

penghilangan). 

Contoh paling nyata dapat ditemukan dalam QS. al-Takatsur /102 ayat 3: 

 كَلاَّ سَوْفَ تَ عْلَمُونَ 
dan QS. Al-Sajdah/32 ayat 12: 

هِّمْ عِّندَ رَبهمِِّّمْ   وَلَوْ تَ رَىٰ إِّذِّ الْمُجْرِّمُونَ نَاكِّسُوا رُءُوسِّ
Dalam dua ayat ini, bagian jawab al-syarth dihilangkan.41 Misalnya dalam 

ayat "law tarâ..." (seandainya kamu melihat), Al-Qur’an tidak melanjutkan 

dengan apa yang akan terlihat, karena apa yang akan tampak sangat 

mengerikan sehingga tak terbayangkan atau tak mungkin diungkapkan 

dengan kata-kata.42 Inilah efek dramatis dari penghilangan tersebut untuk 

menegaskan bahwa kedahsyatan peristiwa hari kiamat atau siksa neraka itu 

melampaui batas nalar dan deskripsi manusia. 

Para ahli tafsir klasik seperti Fakhruddin al-Razi dan al-Zamakhsyari 

menegaskan bahwa gaya bahasa semacam ini bertujuan menggugah 

kesadaran pembaca untuk membayangkan sendiri tingkat kehancuran atau 

siksaan yang dijanjikan. Hal ini lebih menggugah daripada sekadar 

pernyataan eksplisit, karena melibatkan sisi emosional dan imajinatif 

pembaca. 

Dengan demikian, kaidah ini bukan hanya bagian dari retorika bahasa 

Arab, tetapi juga merupakan strategi ketuhanan untuk memperdalam rasa 

takut (al-khawf) dan introspeksi (muhâsabah) dalam diri pembaca Al-Qur’an. 

Kaidah ini memperlihatkan keindahan susunan bahasa Al-Qur’an sekaligus 

kekuatan pesan moral dan spiritual yang dikandungnya. 

f. Kaidah Pemilihan Bentuk Mufrad dan Jamak dalam Al-Qur’an: 

Telaah Makna dan Tujuan Kontekstual 

 
40 Abdurrahman bin Nashir al-Sa‘dy, Taysîr al-Karîm al-Rahmân fî Tafsîr Kalâm al-

Manân, Riyadh: Mu’assasah al-Risâlah, 1998, hal. 52. 
41 Fakhruddin al-Razi, Mafâtîh al-Ghayb, Jilid 32, Beirut: Dâr al-Fikr, 1998, hal. 151. 
42 Mahmud bin Umar al-Zamakhsyari, Al-Kasyâf ‘an Haqâ’iq Al-Tanzîl, Jilid 4, Beirut: 

Dâr al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1995, hal. 226. 



93 
  

 
 

Dalam ilmu Balâghah dan Ushûl al-Tafsîr, bentuk mufrad (tunggal) dan 

jama’ (plural) dalam Al-Qur’an tidak hanya bersifat gramatikal, tetapi juga 

mengandung muatan makna (dalâlah) yang dalam dan kontekstual. 

Pemilihan antara bentuk mufrad dan jamak dalam teks ilahi bukan kebetulan, 

melainkan sebuah indikasi linguistik yang mengandung tawjîh ma’nawî 

(arahan makna tertentu) sesuai dengan tujuan ayat. 

Al-Suyuthi merumuskan bahwa: 

 َّ يَاقَ ٱلدمِّلَاليِّ بَعُ ٱلْمَعْنَى ٱلْمَقْصُودَ وَٱلسمِّ  . ٱلت َّعْبِّيُر بِّٱلْمُفْرَدِّ أوَِّ ٱلْجمَْعِّ لَا يَكُونُ عَبَ ثاً، بَلْ يَ ت ْ
“Penggunaan bentuk mufrad atau jamak tidak dilakukan secara sia-sia, 

tetapi mengikuti makna yang dimaksud dan konteks maknawi.”43 

Contoh konkret dapat dilihat pada perbedaan penggunaan kata  السَّمَاء   (al-

samâ’) dalam dua konteks berbeda: 

1. QS. Al-Jumu‘ah/62: 1 

 . يُسَبمِّحُ للَِِّّّّ مَا فيِّ السَّمَاوَاتِّ 
“Bertasbih kepada Allah apa yang ada di langit-langit..”. 

Dalam ayat ini, bentuk  ِّالسَّمَاوَات   adalah bentuk jamak dari samâ’, 

digunakan untuk menunjukkan kebesaran, keluasan, dan kompleksitas sistem 

semesta sebagai makhluk Allah.44 Pemilihan bentuk jamak di sini 

mendukung makna keagungan (ta’zhîm) dan cakupan kosmik dari tasbih 

universal. Ini selaras dengan kaidah: 

 . ٱلْجمَْعُ يفُِّيدُ ٱلت َّهْوِّيلَ وَٱلت َّعْظِّيمَ وَٱلتَّكْثِّيَر فيِّ ٱلْمَعْنَى 
“Bentuk jamak menunjukkan kesan dahsyat, pengagungan, dan kuantitas 

yang besar dalam makna.”45 

2. QS. Al-Dzariyat/51: 22 

 وَفيِّ السَّمَاءِّ رِّزْقُكُمْ 
“Dan di langit terdapat rezekimu...” 

Di sini, digunakan bentuk mufrad  ِّالسَّمَاء, karena yang dimaksud bukan langit 

sebagai entitas jamak kosmis, melainkan arah vertikal atau sumber ilahi 

tempat turunnya rezeki, hujan, dan ketetapan Allah SWT. Dalam konteks ini, 

bentuk mufrad mempertegas keesaan sumber dan kejelasan orientasi 

spiritual, yakni langit sebagai simbol ketuhanan. 

 
43 Jalaluddin al-Suyuthi, Al-Itqân fî ʿUlûm al-Qurʾân, Jilid 1, Beirut: Dâr al-Maʿrifah, 

2000, hal. 299–300. 
44 Fakhruddin al-Razi, Mafâtîh al-Ghayb, Jilid 31, Beirut: Dâr al-Fikr, 1998, hal. 78. 
45 Ahmad bin ʿAjibah, Al-Bahr al-Madîd fî Tafsîr al-Qur’ân al-Majîd, Jilid 10, Beirut: 

Dâr al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 2002, hal. 204. 



94 
 

 

Dengan demikian, bentuk mufrad digunakan untuk menyatakan arah 

(jiha), sifat tunggal, atau keunikan objek, sedangkan bentuk jamak digunakan 

ketika objeknya bersifat kompleks, beragam, atau ingin menunjukkan 

keluasan dan keagungan.46 

g. Relasi Antara Ma‘rifat dan Nakirah: Analisis Kebahasaan dalam 

Struktur Isim Ganda Al-Qur’an 

Dalam bahasa Arab, terutama dalam telaah kebahasaan Al-Qur’an, relasi 

antara dua nomina (ism) dalam satu susunan kalimat memainkan peran 

penting dalam pembentukan makna. Menurut Jalaluddin al-Suyuthi, ketika 

dua isim muncul dalam satu struktur gramatikal, maka keduanya dapat 

membentuk empat kemungkinan makna, tergantung pada status 

gramatikalnya, apakah berupa ma‘rifat (definitif) atau nakirah (indefinitif).47 

Kaidah ini dikenal dalam ilmu balâghah sebagai: 

 .رِّ ٱتحمَِّادُ ٱلْمَعْرِّفَ تَيْنِّ يَدُلُّ عَلَى ٱلْوَحْدَةِّ، وَٱتحمَِّادُ ٱلنَّكِّرَتَيْنِّ يَدُلُّ عَلَى ٱلت َّعَدُّدِّ أوَِّ ٱلت َّغَايُ 
“Dua ma‘rifat menunjukkan kesatuan makna, sedangkan dua nakirah 

menunjukkan pluralitas atau perbedaan makna.”48 

 

1) Ma‘rifat–Ma‘rifat/Definitif–Definitif (Identitas Makna) 

Ketika dua nomina dalam bentuk ma‘rifat, maka menunjukkan bahwa 

keduanya merujuk pada satu entitas yang sama. Ini bisa terjadi dengan 

pengulangan atau penegasan. Contohnya dapat ditemukan dalam QS. Al-

Fatihah/1: 6–7: 

راَطَ الْمُسْتَقِّيمَ  راَطَ الَّذِّينَ أنَْ عَمْتَ عَلَيْهِّمْ  ۝ اهْدِّنَا الصمِّ  صِّ
Pengulangan kata  َراَط -di sini adalah dalam bentuk ma‘rifat dengan alif الصمِّ

lâm, sehingga para mufasir seperti al-Razi dan Ibn ‘Ashur sepakat bahwa 

yang dimaksud adalah jalan yang satu dan sama, yakni jalan orang-orang 

yang diberi petunjuk oleh Allah SWT.49 Ini merupakan bentuk badal 

(pengganti penjelas) dalam retorika Arab, sekaligus bentuk penekanan 

makna. 
2) Nakirah–Nakirah/Indefinitif–Indefinitif (Perbedaan Makna) 

 
46 Muhammad al-Thahir Ibn ʿAshur, Al-Tahrîr wa al-Tanwîr, Jilid 28, Tunis: Dâr 

Sahnûn, 1994, hal. 157. 
47 Jalaluddin al-Suyuthi, Al-Itqân fî ʿUlûm al-Qurʾân, Jilid 1, Beirut: Dâr al-Maʿrifah, 

2000, hal. 296–297. 
48 Ahmad al-Hasyimy, Jawâhir al-Balâghah fî al-Maʿânî wa al-Bayân wa al-Badî’, 

Beirut: Dâr al-Fikr, 1992, hal. 116. 
49 Fakhruddin al-Razi, Mafâtîh al-Ghayb, Jilid 1, Beirut: Dâr al-Fikr, 1998, hal. 166. 



95 
  

 
 

Apabila dua nakirah disebutkan dalam satu rangkaian kalimat, maka 

keduanya menunjukkan entitas yang berbeda. Ini sering terjadi ketika Al-

Qur’an menggambarkan proses perubahan, transformasi, atau tingkatan. 

Sebagai contoh, QS. al-Rum/30: 54: 

بَ  ُ الَّذِّي خَلَقَكُمْ ممِّن ضَعْفٍ ثَُُّ جَعَلَ مِّن بَ عْدِّ ضَعْفٍ قُ وَّةً ثَُُّ جَعَلَ مِّن بَ عْدِّ قُ وَّةٍ ضَعْفًا وَشَي ْ  ةً اللَّّ
Dalam ayat ini, kata  ٍضَعْف (kelemahan) diulang tiga kali, semuanya dalam 

bentuk nakirah. Tafsirnya menjelaskan bahwa: 

1) Dha‘f pertama merujuk pada keadaan lemah ketika masih berupa janin. 

2) Dha‘f kedua adalah masa kanak-kanak dan remaja awal. 

3) Dha‘f ketiga menunjukkan masa tua yang disertai dengan kelemahan 

fisik dan uban.50 

Dengan demikian, perubahan status nakirah pada kata yang sama 

menggambarkan bahwa entitas tersebut telah berubah secara esensial. 

3) Nakirah - Ma‘rifat (Indefinitif–Definitif): Penegasan Kesamaan 

Makna 

Apabila yang pertama nakirah dan yang kedua ma‘rifat, maka biasanya 

yang kedua menjelaskan atau menegaskan makna dari yang pertama. 

Contohnya QS. Al-Muzzammil/73: 15–16: 

 أرَْسَلْنَا إِّلَى فِّرْعَوْنَ رَسُولًا فَ عَصَى فِّرْعَوْنُ الرَّسُولَ 
Kata rasûlan pada ayat pertama adalah nakirah, kemudian dikembalikan 

pada al-rasûl sebagai ma’rifat, yang keduanya merujuk pada satu entitas 

yang sama, yaitu Nabi Musa AS.51 

4) Ma‘rifat – Nakirah/Definitif–Indefinitif (Makna Bervariasi antara 

Identik dan Berbeda) 

Pada bentuk ini bisa berarti dua hal: 

1) Jika dalam konteks umum dan generik, maka kedua istilah bisa merujuk 

pada makna berbeda. 

2) Namun, dalam konteks penegasan atau penyempurnaan, keduanya bisa 

merujuk pada satu hal, tetapi dengan nuansa atau penjabaran yang 

berbeda. 

Contohnya QS. Ghafir/40: 53–54: 

 
50 Muhammad al-Thahir Ibn Ashur, Al-Tahrîr wa al-Tanwîr, Jilid 21, Tunis: Dâr 

Sahnûn, 1994, hal. 209. 
51 Abu Hayyan al-Andalusi, Al-Bahr al-Muhîth, Jilid 9, Beirut: Dâr al-Fikr, 1993, hal. 

202. 



96 
 

 

نَا مُوسَى الْهدَُى وَأوَْرَثْ نَا بَنِِّ إِّسْراَئِّيلَ الْكِّتَابَ هُدًى   وَلقََدْ آتَ ي ْ
Menurut tafsir al-Zamakhsyari, al-hudâ (ma‘rifat) mengandung makna 

menyeluruh yakni seluruh ajaran, syariat, dan mu‘jizat Nabi Musa AS. 

Sedangkan hudâ (nakirah) merujuk pada aspek praktis dari petunjuk itu, 

yaitu irsyâd atau bimbingan kepada jalan yang benar.52 

Berdasarkan dua contoh tersebut, dapat disimpulkan bahwa struktur 

ma‘rifat atau nakirah pada pengulangan nomina di Al-Qur’an memiliki 

implikasi semantik yang besar. Ia menjadi petunjuk kontekstual yang 

menentukan apakah dua entitas itu identik, serupa, atau benar-benar berbeda. 

Kaidah ini sangat penting untuk mendeteksi pola pengulangan dalam Al-

Qur’an, dan menjadi salah satu alat bantu utama dalam tafsir kebahasaan 

(tafsîr lughawî).53 

h. Hikmah Nakirah Lafadz Ahad (  أَحَد) dan Ma‘rifah Lafadz al-

Shamad (  الصَّمَد) 

Dalam Surah al-Ikhlash ayat pertama  ٌأَحَد  ُ اللَّّ هُوَ   (أحََد ّ) lafadz ahad ,قُلْ 

digunakan dalam bentuk nakirah, bukan ma‘rifat (al-ahad). Hal ini bukan 

tanpa maksud, melainkan mengandung hikmah balaghah (retoris) yang 

sangat dalam. Menurut para ulama balaghah dan ahli tafsir, bentuk nakirah 

pada lafadz ahad menunjukkan makna ta’zhîm (pengagungan) terhadap zat 

Allah yang Esa. Dengan kata lain, bentuk nakirah ini mengisyaratkan bahwa 

keesaan Allah SWT adalah mutlak, tanpa batasan dan tanpa kemungkinan 

disamakan dengan apapun.54 

Makna ahad di sini juga bukan sekadar ‘satu’ dalam pengertian bilangan, 

melainkan satu-satunya dzat yang tidak ada tandingan, tidak ada sekutu, dan 

tidak terbagi. Oleh karena itu, bentuk nakirah digunakan untuk menolak 

segala bentuk ta‘rîf (pengkhususan) yang mungkin mengandung makna 

terbatas, sebagaimana lazimnya bentuk ma‘rifah. 

Sementara itu, dalam ayat selanjutnya  ُالصَّمَد  ُ  lafadz al-Shamad ,اللَّّ

 digunakan dalam bentuk ma‘rifah dengan alif-lâm. Hal ini untuk (الصَّمَدُ )

menunjukkan sifat ketuhanan yang khas dan hanya dimiliki oleh Allah SWT. 

 
52 Mahmud bin Umar al-Zamakhsyari, Al-Kasyâf ‘an Ghawâmidh Haqâ’iq Al-Tanzîl, 

Jilid 4, Beirut: Dâr al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1995, hal. 412. 
53 Abdul Halim Mahmud, Al-Tafsîr al-Lughawî li al-Qurʾân al-Karîm, Kairo: Dâr 

Nahdhat Mishr, 1998, hal. 45. 
54 Jalaluddin al-Suyuthi, al-Itqân fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Jilid 1, Beirut: Dâr al-Fikr, t.th., 

hal. 295. 



97 
  

 
 

Kata al-Shamad memiliki makna zat yang menjadi sandaran seluruh 

makhluk, yang tidak membutuhkan apapun namun segala sesuatu 

membutuhkan-Nya".55 

Dengan demikian, kombinasi antara bentuk nakirah pada ahad dan 

bentuk ma‘rifah pada al-Shamad menggambarkan dua aspek penting: 

keesaan Allah yang tidak terjangkau akal dan kebutuhan seluruh makhluk 

kepada-Nya. Kaidah balaghah yang mendasari hal ini berbunyi: 

بَةَ  يمَ وَٱلْهيَ ْ عِّ ٱلت َّعْظِّيمِّ يفُِّيدُ ٱلت َّفْخِّ  . ٱلت َّنْكِّيُر فيِّ مَوْضِّ
“Penggunaan bentuk nakirah dalam konteks ta‘zhîm memberikan efek 

pengagungan dan kewibawaan.”56 

Keseimbangan antara tanzîh (penyucian) dan ithbât (penetapan sifat mulia) 

ini memperkuat pesan tauhid yang menjadi inti surah Al-Ikhlash. 

i. Etika dalam Khithâb: Menyandarkan Kebaikan kepada Allah dan 

Keburukan kepada Makhluk 

Dalam kajian kebahasaan Al-Qur’an, ditemukan adanya etika ilahiah 

dalam bentuk penyandaran atau atribusi perbuatan dalam bentuk khithâb 

(komunikasi langsung), di mana segala bentuk kebaikan selalu disandarkan 

kepada Allah SWT, sedangkan keburukan disandarkan kepada objek atau 

pelakunya secara tidak langsung. Fenomena ini menunjukkan bentuk 

ta’addub (kesopanan bahasa) Al-Qur’an dalam menjaga kesucian dzat Allah 

dari segala hal yang buruk.57 

Contoh jelas terdapat dalam surah Al-Syu‘ara’ ayat 80, dalam ucapan 

Nabi Ibrahim AS: 

 وَإِّذَا مَرِّضْتُ فَ هُوَ يَشْفِّينِّ 
"Dan apabila aku sakit, Dialah yang menyembuhkan aku." 

Dalam ayat ini, penyakit tidak disandarkan langsung kepada Allah SWT, 

padahal dalam keimanan tauhidîyyah kita percaya bahwa semua yang terjadi 

adalah kehendak-Nya. Namun secara kebahasaan dan adab profetik, Nabi 

Ibrahim memilih untuk menyatakan "apabila aku sakit" (tanpa menyebut 

"Engkau yang membuatku sakit"), namun tetap menyandarkan kesembuhan 

kepada Allah dengan sangat tegas dan lugas “Dialah yang 

menyembuhkanku”.58 

Kaidah balaghah yang melandasi fenomena ini adalah: 

 
55 Fakhruddin al-Razi, Mafâtîh al-Ghayb, Jilid 32, Beirut: Dâr al-Fikr, 1998, hal. 91. 
56 Sayyid Quthb, Fî Zhilâl al-Qur’ân, Jilid 6, Kairo: Dâr al-Shurûq, 2000, hal. 351. 
57 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, Al-Burhân fi Ulum Al-Qur’an, Jilid 1, Beirut: 

Dâr al-Ma‘rifah, 2008, hal. 80. 
58 Fakhruddin al-Razi, Mafâtîh al-Ghayb, Jilid 19, Beirut: Dâr al-Fikr, 1998, hal. 145. 



98 
 

 

 إِّضَافَةُ الخَْيْرِّ إِّلَى اللهِّ تَ عَالَى، وَإِّضَافَةُ الشَّرمِّ إِّلَى الن َّفْسِّ 
“Segala kebaikan disandarkan kepada Allah Ta‘âlâ, sedangkan keburukan 

disandarkan kepada diri (makhluk).”59 

Etika semacam ini juga tampak dalam Surah Al-Kahf ayat 63, saat Nabi 

Musa menyatakan:  َالْحوُت يتُ  نَسِّ  bukan “Engkau membuatku lupa”, dan ,فإَِّنيمِّ 

dalam Surah Al-Fatihah ayat 7, jalan orang-orang yang diberikan nikmat 

dinisbatkan secara langsung kepada Allah ( ْعَلَيْهِّم أنَْ عَمْتَ   sedangkan ,(الَّذِّينَ 

jalan yang sesat atau dimurkai tidak langsung disebut “Engkau sesatkan”. 

Hal ini mengandung pelajaran penting tentang kesopanan teologis (adab 

tauhîdî) dalam berbicara mengenai Tuhan, yakni menjunjung kemuliaan 

Allah dengan tidak menyandarkan secara langsung sesuatu yang buruk, 

meskipun secara teologis tetap dalam kerangka takdir-Nya.60 

j. Huruf Wâw (و) dalam Struktur Gramatikal Al-Qur'an 

Huruf wâw (و) dalam bahasa Arab merupakan salah satu huruf yang 

paling banyak digunakan dalam Al-Qur’an. Ia memiliki kedudukan penting 

karena dapat berfungsi sebagai huruf ‘âmilah (berpengaruh terhadap i‘râb) 

maupun ghair ‘âmilah (tidak berpengaruh terhadap i‘râb). Dalam konteks 

pemahaman teks Al-Qur’an, mengenali jenis dan fungsi huruf ini sangat 

penting untuk menentukan makna dan relasi antar kalimat atau ayat.61 

1) Wâw ‘Âmilah ( الَْعَامِّلَةُ   الْوَاوُ  ) 

Wâw ‘Âmilah adalah huruf wâw yang memiliki pengaruh terhadap 

struktur kalimat atau i‘râb (tarkîb), yaitu menyebabkan kata setelahnya 

menjadi manshûb atau majrûr. Fungsinya seperti huruf ‘athaf atau 

penghubung antar kata, frasa, maupun kalimat.62 Dalam hal ini, huruf wâw 

bisa menunjukkan makna sumpah, seperti dalam surah Al-An‘am ayat 23 

 وَٱللَِّّّ رَبمِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِّكِّينَ 
"Demi Allah Tuhan kami, kami tidak pernah mempersekutukan-Nya." 

 
59 Jalaluddin al-Suyuthi, Al-Itqân fî ʿUlûm Al-Qurʾân, Jilid 1, Beirut: Dâr al-Maʿrifah, 

2000, hal. 347. 
60 Sayyid Quthb, Fî Zhilâl al-Qur’ân, Jilid 5, Kairo: Dâr al-Shurûq, 2000, hal. 260. 
61 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, Al-Burhân fi Ulum Al-Qur’an, Jilid 1, Beirut: 

Dâr al-Ma‘rifah, 2008, hal. 459. 
62 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, Al-Burhân fî Ulûm Al-Qur’ân, Jilid 1, Beirut: 

Dâr al-Ma‘rifah, 2008, hal. 459. 



99 
  

 
 

Dalam ayat tersebut, huruf wâw berfungsi sebagai huruf sumpah (wâw al-

qasam) yang menyebabkan kata setelahnya yaitu  menjadi majrûr karena   اللَِّّّ 

dibaca setelah sumpah.63 
Demikian juga dalam bentuk koordinatif seperti pada surah Al-

Baqarah/2 ayat 30: 
دُ فِّيهَا وَيَسْفِّكُ الدمِّمَاءَ   قاَلُوا أَتَجْعَلُ فِّيهَا مَن يُ فْسِّ

"Mereka berkata: 'Apakah Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi 

orang' yang akan membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah?” 

Pada ayat tersebut, wâw menjadi harf ‘athaf penghubung antara dua fi‘l yaitu 

دُ   .(menumpahkan) يَسْفِّكُ  dan (berbuat kerusakan) يُ فْسِّ

2) Wâw Ghair ‘Âmilah ( الَْعَامِّلَةِّ   غَيْرُ   الْوَاوُ  ) 

Berbeda dengan wâw ‘âmilah, wâw ghair ‘âmilah tidak menyebabkan 

perubahan i‘râb dan hanya bersifat sebagai penghubung semantis atau 

struktural. Jenis wâw ini terbagi menjadi enam macam, yaitu: 

1. Wâw al-‘Athaf li Muthlaq al-Jam‘, digunakan untuk menggabungkan 

secara umum, tidak menunjukkan urutan atau prioritas. 

2. Wâw al-Isti’nâf/Ibtidâ’, berfungsi untuk memulai kalimat baru. 

3. Wâw al-Hâl, menunjukkan keadaan atau situasi saat tindakan terjadi. 

4. Wâw al-Ijâbah, digunakan setelah permintaan atau pertanyaan untuk 

menjawab. 

5. Wâw al-Tsâmâniyah, muncul setelah penyebutan angka tujuh dan 

masuk pada entitas kedelapan. 

6. Wâw al-Ziyâdah, digunakan untuk penegasan atau penambahan 

makna, namun tidak berpengaruh terhadap i‘râb.64 

Klasifikasi ini membantu pembaca Al-Qur’an memahami fungsi sintaksis 

huruf wâw, terutama dalam membedakan mana yang sekadar berfungsi 

stilistik dan mana yang struktural. 

k. Perbedaan Lafadz yang Disangka Murâdif Padahal Tidak 

Dalam kajian bahasa Arab, tidak semua lafadz yang tampak serupa 

makna secara permukaan (semantis) benar-benar bersinonim secara total. 

Dalam ilmu dalâlah atau ma’ânî al-lughah, terdapat kaidah bahwa setiap 

 
63 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, Al-Burhân fî Ulûm Al-Qur’ân, Jilid 1, Beirut: 

Dâr al-Ma‘rifah, 2008, hal. 459-460. 
64 Ahmad Nurul Kawakib, “Kaidah Kebahasaan dalam Memahami al-Qur’an,”dalam 

Religia, Vol. 14 No. 1 Tahun 2011, hal. 51. 



100 
 

 

lafadz memiliki nuansa makna, konteks, dan cakupan penggunaan yang khas, 

meskipun berdekatan makna dengan lafadz lain.65 

Salah satu contoh pentingnya adalah perbedaan antara lafadz al-Khawf 

 yang sering disangka memiliki arti yang ,(الخَْشْيَةُ ) dan al-Khasyah (الخوَْفُ )

sama, yakni "takut". Padahal keduanya tidak sepenuhnya murâdif (sinonim 

sempurna), karena masing-masing memiliki konotasi emosional dan objek 

takut yang berbeda. 

1) al-Khawf ( ُالخوَْف) adalah rasa takut yang muncul karena kelemahan 

atau ketidakmampuan seseorang dalam menghadapi sesuatu yang 

membahayakan, bahkan meskipun hal tersebut sepele atau ringan. 

Lafadz ini menunjukkan ketakutan yang berasal dari kelemahan 

subjek, tanpa mempertimbangkan keagungan objeknya.66 

2) al-Khasyah ( ُالخَْشْيَة) merupakan rasa takut yang lahir dari pengagungan 

dan pemahaman terhadap keagungan objek yang ditakuti, khususnya 

terhadap Allah SWT. Maka dari itu, kata ini dikhususkan dalam 

konteks takut kepada Allah, karena hanya orang yang mengenal dan 

menghayati kebesaran-Nya yang mampu merasakan khasyah.67 

Contoh pembedaan antara kedua lafadz ini terdapat dalam Surah Al-Ra‘d 

ayat 21: 

مُْ وَيَخاَفُونَ سُوءَ الحِّسَابِّ   يَخْشَوْنَ رَبهَّ
“Mereka takut kepada Tuhan mereka dan takut kepada hisab yang buruk.” 

Dalam ayat ini, مُْ   menggunakan lafadz al-khasyah, karena objeknya   يَخْشَوْنَ رَبهَّ

adalah Allah, sedangkan الحِّسَابِّ  سُوءَ   menggunakan al-khawf, karena   يَخاَفُونَ 

objeknya adalah peristiwa yang menakutkan dan tidak memiliki unsur 

keagungan. Adapun kaidah yang di gunakan dalam hal ini ialah: 

، فَ لَيْسَ أَحَدُهَُ  يَّةِّ أوَِّ ٱلِّٱسْتِّعْمَالِّ صُوصِّ ، وَٱخْتَ لَفَا فيِّ ٱلخُْ ا مُراَدِّفاً  كُلُّ لفَْظَيْنِّ ٱت َّفَقَا فيِّ ٱلْمَعْنَى ٱلْعَاممِّ
 .لِّلْْخَرِّ 

 
65 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, Al-Burhân fî Ulûm Al-Qur’ân, 1992, Beirut: 

Dâr al-Maʿrifah, 1998, hal. 93. 
66 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, Al-Burhân fî Ulûm Al-Qur’ân, 1992, Beirut: 

Dâr al-Maʿrifah, 1998, hal. 93. 
67 Fakhruddin al-Razi, Mafâtîh al-Ghayb, Jilid 19, Beirut: Dâr al-Fikr, 1998, hal. 112. 



101 
  

 
 

“Setiap dua lafadz yang sepintas sama dalam makna umum, tetapi berbeda 

dalam kekhususan atau konteks pemakaiannya, maka tidak dianggap sebagai 

murâdif sempurna.”68 

l. Lafadz yang Jika Disebut Sendiri Mengandung Makna Umum, 

Namun Jika Digandengkan Menunjukkan Sebagian Makna 

Adapun kaidah terkait ialah: 

 :نَ  صُّ القَاعِّدَةِّ 
بِّ لهَُ، وَإِّذَا قرُِّنَ مَعَ   غَيْرِّهِّ دَلَّ بَ عْضُ ٱلْأَسْْاَءِّ ٱلْوَارِّدَةِّ فيِّ ٱلْقُرْآنِّ إِّذَا أفُْرِّدَ دَلَّ عَلَى ٱلْمَعْنَى ٱلْمُنَاسِّ

 . عَلَى مَعْنًى دُونَ مَا قرُِّنَ مَعَهُ عَلَى فاَئِّدَةٍ 

“Sebagian kata benda yang terdapat di dalam Al-Qur’an, jika disebutkan 

secara tersendiri, menunjukkan pengertian umum yang sesuai dengan makna 

yang dikandungnya; dan jika digandengkan dengan yang lain, menunjukkan 

sebagian makna, sedangkan makna yang lain ditunjukkan oleh kata yang 

menyertainya.”69 

Kaidah ini menegaskan bahwa penggandengan dua lafadz dalam satu 

redaksi ayat Al-Qur’an menunjukkan spesifikasi makna masing-masing, yang 

sebelumnya bersifat menyeluruh jika berdiri sendiri. Hal ini mencerminkan 

aturan al-tafsîl ba‘d al-ijmâl, yaitu penjabaran setelah pemaknaan global.70 

Kaidah ini membantu memahami semantik dan maksud makna teks 

Qur'ani. Al-Qur'an sering menggunakan kata-kata yang sama dalam konteks 

berbeda, dan kadang dengan pasangan kata tertentu. Maka, kaidah ini 

mencegah kesalahan penafsiran seperti menyamakan makna ketika lafaz 

berdiri sendiri dengan ketika digandengkan. 

Salah satu contoh yang sangat representatif adalah lafadz “îmân” 

 Lafadz ini, jika digunakan secara independen, berarti mencakup .(الإيمان )

seluruh aspek ajaran Islam: akidah, amal, akhlak, dan syariat. Oleh karena 

itu, ketika Allah SWT menyebutkan iman saja, maka yang dimaksud adalah 

keseluruhan agama secara menyeluruh, termasuk di dalamnya ilmu, 

keyakinan, pembenaran, dan amal.71 

 
68 Muhammad Abdul Karim al-Khafaji, Dalâlat al-Alfâzh wa al-Murâdifât fî al-Qurʾân 

al-Karîm, Kairo: Dâr al-Maʿârif, 2002, hal. 46. 
69 Jalaluddin al-Suyuthi, Al-Itqân fî ʿUlûm Al-Qurʾân, Jilid 1, Beirut: Dâr al-Maʿrifah, 

2000, hal. 295. 
70 Manna Khalil al-Qaththan, Mabâhits fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Beirut: Mu’assasah al-

Risâlah, 2000, hal. 326. 
71 Jalaluddin al-Suyuthi, Al-Itqân fî ʿUlûm Al-Qurʾân, Jilid 1, Beirut: Dâr al-Maʿrifah, 

2000, hal. 295. 



102 
 

 

Namun, apabila lafadz îmân digandengkan dengan lafadz lain, misalnya 

‘amal shâlih ( ُالْعَمَلُ   الصَّالِّح), maka keduanya memperoleh makna yang lebih 

khusus. Lafadz îmân dalam hal ini terbatas pada aspek esoterik berupa 

pengakuan dan keyakinan dalam hati, sedangkan ‘amal shâlih menunjukkan 

perbuatan-perbuatan konkret sebagai realisasi eksternal dari keimanan. 

Sebagai contoh konkrit adalah firman Allah SWT dalam surah Al-Kahf 

ayat 107: 

اَتِّ   إِّنَّ الَّذِّينَ آمَنُوا وَعَمِّلُوا الصَّالحِّ
“Sesungguhnya orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal shalih…” 

Dengan demikian, ayat ini memisahkan antara keyakinan dan amal. Jika iman 

telah digandengkan dengan amal shalih, maka masing-masing kata 

menunjukkan bagian makna tersendiri yang saling melengkapi.72 Kaidah ini 

juga dikenal dalam ushûl al-tafsîr dan ulûm al-Qur'ân sebagai "al-jam‘u 

bayna al-mutaghâyirât yuhaddidu al-ma‘nâ", yakni penggabungan dua 

istilah yang biasanya berkonotasi luas, akan menyebabkan terjadinya taqyîd 

(pembatasan makna) terhadap keduanya agar saling tidak bertumpang tindih. 

2. Pendekatan Linguistik Sebagai Ekspansi Tafsir Yang Ilmiah 

Al-Qur’an sebagai objek ilmiah dalam pengkajian Islam merupakan 

sumber hukum pertama dalam Islam, yang dipahami sebagai wahyu Allah 

swt kepada Rasullah saw yang disampaikan melalui bahasa lisan atas 

perantara malaikat Jibril, sementara Rasullah saw menyampaikan Al-Qur’an 

kepada para sahabatnya melalui bahasa lisan yang kemudian diabadikan 

dalam bentuk bahasa tulisan, hal inilah yang menunjukkan salah satu 

kemukjizatan Al-Qur’an yakni keindahan bahasanya.73 Hal ini memberikan 

implikasi bahwa pengkajian Islam memiliki hubungan yang sangat erat 

dengan bahasa sebagai media utamanaya. Sehingga penting untuk 

menjadikan pendekatan bahasa sebagai media pertama yang digunakan untuk 

melakukan pengkajian terhadap Al-Qur’an sebagai dasar utama dalam Islam. 

Adapun pendekatan bahasa dalam studi penelitian dikenal dengan istilah 

pendekatan linguistik. 

Pendekatan linguistik sangat dibutuhkan dalam pengkajian Islam, hal ini 

merupakan bentuk ikhtiar yang dilakukan untuk membentengi pemaknaan 

yang dangkal dan sepihak mengenai maksud-maksud tertentu dalam Al-

Qur’an, yang bersifat sensitif (misalnya: kafir, sesat, neraka, jihad, dll) yang 

tidak dapat dipahami dengan mudah sehingga memungkinkan terjadinya 

 
72 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, Al-Burhân fi Ulum Al-Qur’an, Jilid 1, Beirut: 

Dâr al-Ma‘rifah, 2008, hal. 80. 
73 Nurlaila, “Pendekatan Lingusitik Dalam Pengkajian Sumber Hukum Islam,”  dalam 

Juris, Vol.14 No. 2 Tahun 2015, hal. 196–207. 



103 
  

 
 

penafsiran ganda.74 Terlebih jika penafsiran tersebut ternyata keliru, sehingga 

jika diimplementasikan menyalahi aturan dan berpotensi menjadi penyebab 

tergangunya stabilitas keamanan dan ketentraman sosial. Menyikapi hal ini, 

tentunya memerlukan pendekatan linguistik untuk membedah dan 

menganalisisnya berdasarkan pendekatan bahasa, sehingga maksud dari 

bahasa Al-Qur’an tersebut dapat dimplemntasikan dengan benar.75 

Ibn Khaldun menganggap bahasa sebagai sarana untuk memperoleh dan 

menyampaikan ilmu pengetahuan. Seseorang yang belajar ilmu pengetahuan 

menyimpulkan berbagai ide dari makna kata-kata yang menjadi alat penyebut 

ide tersebut. Agar ia mampu memahami ide tersebut ia harusmemiliki 

pengetahuan tentang makna dari kata-kata. Pengetahuan tentang makna ini 

hanya dimungkinkan bila ita telah begitu akrab dengan bahasa yang 

dipakai.76 Selain itu Ibn Khaldun juga menyatakan bahwa salah satu bagian 

terpenting dari akal adalah kemampuan untuk memprediksi aa yang akan 

terjadi. Fungsi berfiir menurut beliau adalah untuk menciptakan sebuah 

model realitas melalui simbolisme internal. Ada dua tahapan penting dalam 

proses ini; penerjemahan objek  atau event eksternal kedalam simbol; 

produksi simbol lain sebagai lanjutandari simbol terdahulu dengan cara 

berfikir, membuat hipotesa, atau melalkukan kalkulasi secara inferesial dari 

simbol yang baru. 

Hasan Hanafi mengemukakan bahwa metode linguistik dapat 

mengukuhkan signifikansi linguistik sebagai pengantar untuk memahami 

wahyu karena wahyu bukanlah sejarah sakral, realitas unik, pribadi atau 

peristiwa tetapi adalah kalam yang tertulis, dibaca, didengar, dan tersusun 

dari bahasa manusia tertentu yaitu bahasa Arab. Sebab wahyu adalah kalam 

yang mengandung makna yang dikandung oleh kata-kata. Di sinilah tampak 

signifikansi kalam dan katakata di dalam linguistik.77 

Menurut Ali al-Usiy, linguistik merupakan salah satu metode dalam 

penafsiran al-Qur’an. Para penganut metodologi ini cenderung 

mempergunakan bahasa di dalam menjelaskan problem mengartikan ayat-

ayat Al-Qur’an. Mereka selain memandang Al-Qur’an sebagai suatu teks 

agama, juga memandang sebagai teks sastra yang mengandung kemu’jizatan. 

Ali al-Usiy mengutip al-Sayyid Khalil yang beranggapan bahwa metode 

linguistik dalam penafsiran al-Qur’an ini memiliki keistimewaan tersendiri. 

Susunan kata-kata yang dipakainya berbeda dengan metodologi yang lain. Ia 

mampu menguraikan suatu ayat yang tidak dimiliki oleh metodologi yang 

 
74 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda 

Ketahui dalam Memahami Ayat-Ayat Al-Qur’an, Tangerang: Lentera Hati, 2013, hal. 57. 
75 Syahrial Labaso, dan Ratna Hestiana,” Pendekatan Linguistik Dalam Pengkajian 

Islam,” dalam Pekerti, Vol. 5 No. 1 Tahun 2025, hal. 2-3. 
76 Abdurrahman Ibn Khaldun, Muqaddimah, Jakata: Pustaka Firdaus, 2005, hal. 772. 
77 Hasan Hanafi, Dirâsât Islâmiyyah, Jilid 1, Kairo: Dâr al-Tanwîr, 1981, hal. 112. 



104 
 

 

lain, yaitu bahwa metodologi ini mampu menguraikan sebuah susunan 

kalimat dalam suatu ayat dengan memakai kalimat- kalimat dan huruf-huruf 

yang ada di dalam ayat tersebut tanpa memakai kalimat dan huruf yang 

lain.78 

Menurut Issak J. Boullata, karena bahasa Arab adalah bahasa yang  

digunakan dalam Al-Qur’an, maka untuk memahami arti kata-kata yang  

termuat dalam kitab suci itu, harus dicari arti  linguistika aslinya yang  

memiliki  rasa  kearaban  kata  tersebut  dalam berbagai penggunaan  material  

dan  figuratiknya. Dengan demikian, makna Al-Qur’an diusut melalui 

pengumpulan seluruh bentuk kata di dalam Al-Qur’an dan mempelajari 

konteks spesifik kata itu di dalam ayat-ayat dan surat-surat tertentu, serta 

konteks umumnya dalam Al-Qur’an.79 

Pengetahuan linguistik Arab merupakan hal penting dalam memahami 

teks Al-Qur’an dan hadis. Demikian pula sama pentingnya dalam usaha 

menemukan atau etrasi makna kontekstual yang implisit. Pengetahuan 

kesyari’ahan seseorang sering diukur dari tingkat pengetahuannya tentang 

bahasa Arab. Al-Zakasyi menyatakan bahwa kekurangan pengetahuan tentan 

bahasa Aab membuat seseorang dianggap belum cukup (qualified) dalam 

tafsir Al-Qur’an. Cakupan pengetahuan linguistik karenanya tidak terbatas 

pada topi yang dibahas oleh para spesialis dalam ilmu-ilmu kesyari’ahan. Ia 

juga mencakup pengetahuan tentang konteks situasi dan dampak dari 

tindakan bahasa terhadap hubungan antara pelaku tindak bahasa dalam 

konteks tersebut.80 

Pada hakikatnya agama Islam adalah agama universal. Sedangkan dua 

rujukan utama gama islam, Al-Qur’an dan hadis, disampaikan dalam bahasa 

Arab, dan tentu saja cara terbaik untu memahaminya adalah memahami 

konvensi orang Arab dalam berbahaa selama period pewahyuan.81 Al-Qur’an 

diwahyukan dalam bahasa Arab dengan pesan bersifat universal. Sifat 

iniversal tersebut mencapai puncak statusnya melalui sifatnya uang 

humanistik dan terjemahan dari makna-makna, serta tujuan dasarnya.karena 

bangsa lain sedikit sekali yang memahami bahasa Arab, hak untuk 

menggunakan bahasa asli mereka sendiri tentu saja tidak dipermasalahkan. 

Sebagai bahasa Al-Qur’an, hadis nabi, dan sumber utama warisan Islam, 

bahasa Arab telah menyebar ke luar dari masyarakat penutur aslinya, dan 

 
78 Aliy al-Usiy, “Metodologi Penafsiran al-Qur’an: Sebuah Tinjauan Awal,” Jurnal 

Studi Islam, Vol. 3 No. 4 Tahun 1991, hal. 15. 
79  Issak J. Boullata, “Modern Qur’anic Exegeses: Study of Bin al-Shat’s Method,” 

dalam Journal The Muslim World, Vol. 64 No. 4 Tahun 1974, hal. 103-113. 
80 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, Al-Burhân fi Ulum Al-Qur’an, Kairo: Isa al-

Babi al-Halabi, 1992, hal. 114-115. 
81 Anang Saifuddin, “Beberapa Peran Linguistik Dalam Kajian Islam,” dalam Fikrah, 

Vol. 4 No. 1 Tahun 2005. 



105 
  

 
 

memiliki kontak yang dekat dengan bahasa-bahasa komunitas muslim 

lainnya. Fakta ini menjadikan bahasa Arab sebagi sebuah kewajiabn bagi 

Mslin di negara-negara non-Arab untuk belajar bahasa Arab, pengetahuan 

yang dapat membantu pengamalan pesan Al-Qur’an di masyarakat. 

Sehingga penting untuk memperoleh suatu persamaan antara hak asasi 

manusia dalam bidang dari masyarakat atas bahasa mereka masing-masing, 

seperti halnya dinyatakan dalam Al-Qu’an tentang kepelbagaian atau 

keragaman bahasa (ikhtilaf alsinat) atau language variation, dan tuntunan 

belajar bahsa Arab sebagai cara untuk memelihara identitas keislaman. 

Langkah-langkah berikut disarankan untuk dilakukan:82 

1. Mencapai tingkat pengetahuan umum bahasa Arab bagi semua 

muslim untuk menguasai bacaan Al-Qur’an, melaksanakan shalat 

dengan bena dan memahami istilah-istilah dasar keislaman. 

2. Mencapai pengetahuan dengan fokus tertentu bagi sebagaian muslim 

untuk telaah linguistik Arab, memahami norma wacana dalam bahasa 

Arab, penerjemahan Al-Qur’an, dan rujukan lainnya, serta menjaga 

pesan Islam agar tetap dilaksanakan oleh masyarakatnya. 

3. Memberikan perhatian khusus terhadap pengajaran dan pembelajaran 

bahasa Arab, demikian pulauntuk memperkaya bahaa-bahasa 

komunitas muslim non-Arab dengan unsur-unsur pinjaman dari 

bahasa Arab. 

Tampaknya penting untuk mendeskripsikan sebuah penjelasan seputar 

tafsir linguistik (al-tafsîr al-lughawî) untuk menghindari misinterpretasi 

terhadap makna, maksud dan tujuannya. Karena beberapa orang berasumsi 

semua tafsir dapat diklasifikasikan sebagai al-tafsîr al-lughawî hanya dilihat 

bahwa setiap al-tafsîr al-Qu’ran selalu menampakkan analisis linguistiknya 

(lughoh). Menurut Muhammad Husain dzahabi dalam salah satu karyanya al-

Tafsîr wa al-Mufassirûn, asumsi seperti itu jelas tidak berdasar, pelabelan 

suatu tafsir dalam kategori tertentu harus dilihat min bab al-taghlib, yaitu dari 

corak yang lebih mendominasi sebuah penafsiran. Hal ini karena penyebutan 

kitab tafsir yang ditulis dengan gaya sastrawi sebenarnya lebih didasarkan 

pada penjelasan di dalamnya. Seharusnya istilah “al-tafsîr al-lughawî” hanya 

diterapkan pada karya-karya tafsir yang focus pada penjelasan linguistiknya, 

khususnya dalam mengelaborasi aspek-aspek kebahasaan tafsir al-Qur’an, 

mulai dari semantik, asal kata, derivasi, i'rab, uslub, juga memunculkan 

ikhtilafat tentang teori kebahasaan antara madzhab Kufah dan Basrah. Oleh 

karena itu, istilah “al-tafsîr al-lughawî” seharusnya hanya bisa disematkan 

 
82 Ahmed Shehu Abdussalam, Islam dan Language, Kuala Lumpur: Al-Hilal 

Publishing, 1999, hal. 68. 



106 
 

 

pada karya-karya tafsir dengan dominasi linguistik, sastra dan bahasa 

(lughah) pada pemabahasan dalam sebuah penafsiran.83 

Secara metodologis, setidaknya ada tiga cara berbeda untuk memahami 

makna sebuah kata dalam Al-Qur'an: 1) Baik puisi maupun prosa Arab dapat 

digunakan untuk menyampaikan makna kosa kata tanpa menyebutkan 

dalihnya. 2) Mengelaborasi makna kata dengan penjelasan baik dari puisi, 

prosa maupun al-Syi’r al-Jahilî. 3) Al-Qur'an pada umumnya dianalisis 

secara tahlili, artinya unsur kebahasaan setiap ayat dikaji secara eksplisit 

untuk menentukan maknanya.84
 Akan tetapi, konklusi yang dibuat seringkali 

bersifat eksplisit. Melalui metodologi tafsir tahlîlî, relatif sulit untuk 

memperoleh pemahaman Al-Qur'an yang komprehensif. Memang benar 

bahwa ini adalah salah satu dilema pengaplikasian metode tafsir tahlili. 

Sebagai hasil dari kritik para ulama, pendekatan baru yang dikenal sebagai 

tafsir tematik (al-tafsîr al-mawdhû'i) diusulkan untuk mengatasi 

problematika tersebut. 

1. Aspek Kohesi 

Dalam pendekatan linguistik terhadap tafsir Al-Qur’an, aspek kohesi 

menjadi salah satu elemen penting yang perlu diperhatikan. Kohesi 

merupakan bentuk keterkaitan antara elemen-elemen dalam sebuah teks yang 

membentuk kesatuan makna secara utuh. Dalam linguistik wacana, kohesi 

dipahami sebagai hubungan antarunsur leksikal, gramatikal, dan semantik 

yang dinyatakan secara eksplisit, sehingga membentuk struktur teks yang 

terpadu dan dapat dimaknai secara konsisten. Kohesi menjembatani antara 

kalimat-kalimat dan paragraf dalam teks, serta memberikan kejelasan arah 

pemaknaan terhadap makna-makna yang terkandung di dalamnya.85 

Dalam konteks Al-Qur’an, aspek kohesi tidak hanya mencerminkan 

kekuatan retoris dan estetik dari wahyu ilahi, tetapi juga menjadi fondasi bagi 

pendekatan tafsir yang lebih ilmiah dan sistematis. Kartomiharjo menyatakan 

bahwa kohesi merupakan syarat penting dalam pembentukan texture (tekstur) 

suatu wacana, yang berarti adanya keterpaduan antarkalimat di dalam teks 

tersebut. Tekstur ini memungkinkan setiap bagian dari teks memperoleh 

makna yang utuh karena ketergantungannya terhadap unsur lain dalam 

wacana yang sama.86 

 
83 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsîr wa al-Mufassirûn, Jilid 2, Beirut: Dâr al-

Fikr, 1976, hal. 434. 
84 Musa’id Ibn Sulaiman Ibn Nasir al-Thayyar. al-Tafsîr al-Lughawî li al-Qur’ân. Dâr 

Ibn al-Jauzy, hal. 398-399. 
85 Halliday M.A.K., dan Ruqaiya Hasan, Cohesion in English, London: Longman, 

1976, hal.  4–5. 
86 R.M. Kartomiharjo, Bahasa Indonesia sebagai Bahasa Wacana: Suatu Tinjauan 

Struktural dan Fungsional, Jakarta: Gramedia, 1988, hal. 77. 



107 
  

 
 

Dengan pendekatan ini, para mufasir dapat menggali makna Al-Qur’an 

tidak secara fragmentaris, tetapi berdasarkan keterhubungan internal antar 

ayat dan surat. Dalam studi linguistik, hubungan kohesi dalam Al-Qur’an 

dapat diklasifikasikan menjadi beberapa tipe:87 

1. Hubungan antar ayat yang berurutan dalam satu surat, 

2. Hubungan antar ayat yang terdapat dalam surat yang berbeda, 

3. Hubungan antar ayat yang tidak berurutan dalam satu surat, dan 

4. Hubungan antar surat yang saling menguatkan satu sama lain. 

Contoh dari tipe pertama dapat ditemukan dalam QS. Ali ‘Imran ayat 

130–136. Ayat-ayat ini secara berturut-turut membicarakan larangan riba, 

perintah takwa, dan dorongan untuk memberi ampunan serta infak di jalan 

Allah. Kohesi tematik dan gramatikal di antara ayat-ayat ini memperlihatkan 

kesinambungan gagasan dalam kerangka peringatan dan ajakan moral. 

Tipe kedua, yaitu hubungan antarayat dari surat yang berbeda, tampak 

dalam keterkaitan antara QS. Ali ‘Imran: 130–136 dengan QS. Al-Baqarah: 

275, yang sama-sama membahas tentang larangan riba. Meskipun berbeda 

surat, tema yang senada dan penggunaan istilah yang berulang menjadi bukti 

adanya kohesi tematik dalam struktur wacana Al-Qur’an. 

Begitu pula pada contoh lainnya, QS. Al-Hadīd: 20 yang membahas 

bahwa kehidupan dunia hanyalah permainan dan kesenangan sementara, 

dihubungkan dengan QS. Al-Anfal: 28 yang menyatakan bahwa harta benda 

dan anak-anak hanyalah ujian dari Allah. Kedua ayat ini membentuk jalinan 

tematik yang kuat tentang fana-nya dunia dan urgensi orientasi akhirat.88 

Analisis kohesi ini menunjukkan bahwa pendekatan linguistik, 

khususnya dari perspektif wacana, membuka ruang interpretasi Al-Qur’an 

yang lebih sistematis, tidak hanya dari aspek semantik atau morfologis, tetapi 

juga dari sisi struktur internal dan hubungan antarbagian dalam teks suci 

tersebut. Hal ini memperkaya khazanah tafsir dan menunjukkan bahwa Al-

Qur’an sebagai teks ilahi memang memiliki intertextual consistency yang 

luar biasa kuat, layak dikaji dengan alat analisis modern yang berbasis 

linguistik.89 

2. Aspek Koherensi 

Selain kohesi, aspek lain yang sangat penting dalam pendekatan 

linguistik terhadap teks Al-Qur’an adalah koherensi. Jika kohesi berbicara 

 
87 M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 1999, hal. 165. 
88 Hanifullah Syukri, “Menghidupkan Alquran dari Perspektif Linguistik,” dalam JSI, 

Vol. 8 No. 3 Tahun 2019. 
89 Nasruddin Baidan, Wacana dan Tafsir Al-Qur’an, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006, 

hal. 24. 



108 
 

 

mengenai keterikatan formal dan eksplisit antarunsur bahasa dalam teks, 

maka koherensi menyangkut keterpaduan makna yang terbentuk dari 

hubungan antarproposisi yang tidak selalu tampak secara tekstual. Dalam 

linguistik wacana, koherensi merupakan jalinan logis atau maknawi 

antarbagian teks yang memungkinkan pembaca atau pendengar memahami 

maksud keseluruhan secara utuh.90 

Menurut Hasan Alwi, koherensi adalah hubungan antarproposisi yang 

tidak dapat dikenali secara eksplisit dari permukaan teks, melainkan 

memerlukan inferensi dan pengetahuan kontekstual untuk memahaminya.91 

Dengan demikian, koherensi berperan besar dalam mengungkap makna 

tersembunyi yang tidak dinyatakan secara langsung dalam redaksi ayat. Hal 

ini sangat penting dalam tafsir Al-Qur’an karena makna teks suci tersebut 

sering kali tersembunyi dalam struktur semantis dan konteks historisnya. 

Salah satu contoh nyata pentingnya aspek koherensi dalam penafsiran 

adalah pada QS. Al-Mujadalah ayat 11. Ayat ini secara tekstual mengandung 

perintah agar memberikan kelapangan tempat dalam majelis dan anjuran 

untuk meninggikan derajat orang-orang beriman dan berilmu. Namun, untuk 

memahami ayat ini secara utuh, diperlukan pengetahuan tentang konteks 

historis atau asbâb al-nuzûl-nya. 

Diriwayatkan bahwa ayat ini turun ketika Nabi Muhammad SAW sedang 

berada dalam sebuah halaqah bersama para sahabat. Pada saat itu, terdapat 

ketegangan kecil antara kaum Muhajirin dan Anshar. Nabi memberikan 

penghormatan khusus kepada sahabat Muhajirin dengan mempersilakan 

mereka duduk di majelis. Kemudian, datanglah perintah agar para sahabat 

memberikan tempat kepada yang lain dan memperluas barisan. Informasi 

semacam ini tidak termuat secara eksplisit dalam teks ayat, melainkan 

diketahui dari penjelasan luar teks yang disebut sebagai konteks turunnya 

ayat (asbâb al-nuzûl).92 

Pemahaman terhadap dimensi koherensi semacam ini penting untuk 

menghindari kesalahpahaman tafsir. Jika konteks tidak diperhatikan, seorang 

mufasir bisa saja menyimpulkan bahwa ayat tersebut hanya berbicara tentang 

adab duduk dalam majelis, padahal terdapat dimensi sosial dan spiritual yang 

lebih dalam, yakni penghormatan terhadap sesama dan pengakuan terhadap 

kontribusi para sahabat.93 

 
90 Deborah Schiffrin, Approaches to Discourse, Oxford: Blackwell, 1994, hal. 83. 
91 Hasan Alwi, Kamus Linguistik, Jakarta: Balai Pustaka, 2000, hal. 428. 
92 Jalaluddin al-Suyuthi, Lubâb al-Nuqûl fî Asbâb al-Nuzûl, Beirut: Dâr al-Fikr, t,th.,  

hal. 283. 
93 Abd Aziz, “Studi Kohesi Leksikal dalam Bahasa Arab: Tinjauan Hiponimi dan 

Kolokasi dalam Al-Qur’an,” dalam Al Burhan: Jurnal Kajian Ilmu dan Pengembangan 

Budaya Al-Qur’an, Vol. 3 No. 2 Tahun 2022, hal. 145–162. 



109 
  

 
 

Dengan demikian, aspek koherensi dalam pendekatan linguistik menjadi 

alat bantu yang esensial untuk menjembatani makna tersirat yang tidak secara 

eksplisit dinyatakan dalam ayat. Pendekatan ini memperluas metode tafsir 

menjadi lebih ilmiah dan kontekstual, dengan menggabungkan analisis 

struktural-teksual dan historis-kontekstual secara bersamaan. 

3. Konteks Al-Qur’an 

Dalam pendekatan linguistik modern terhadap Al-Qur’an, konteks 

memainkan peran penting dalam mengungkap makna secara utuh. Konteks 

tidak hanya merujuk pada teks sebelum dan sesudah sebuah ayat, tetapi juga 

mencakup seluruh faktor luar teks (extra-linguistic factors) yang ikut 

membentuk dan memengaruhi makna. Konteks ini mencakup latar 

situasional, sosial, historis, dan psikologis yang menyertai turunnya wahyu. 

Dalam hal ini, pendekatan linguistik bersinggungan erat dengan metode tafsir 

ma’na-cum-maghza yang digagas oleh Quraish Shihab yaitu membaca Al-

Qur’an tidak hanya dari sisi lafaz, tetapi juga dari makna dan tujuannya 

dalam konteks sosial.94 

Contoh paling dikenal dari konteks adalah asbâb al-nuzûl, yaitu sebab-

sebab atau latar belakang peristiwa yang menyebabkan turunnya ayat. Akan 

tetapi, pendekatan linguistik menawarkan pembacaan konteks yang lebih 

luas: mencakup partisipan komunikasi, tujuan ujaran, dan kondisi komunikasi 

yang berlangsung saat wahyu diturunkan.95 Sebagai ilustrasi, QS. Al-

Taghabun ayat 14 yang berbunyi: 

يَ ُّهَا الَّذِّيْنَ اٰمَنُ وْ  كُمْ وَاوَْلَادِّكُمْ عَدُوًّا لَّكُمْ فاَحْذَرُوْهُمْْۚ وَاِّنْ تَ عْفُوْا وَتَصْفَحُوْا وَتَ غْفِّرُوْا  يااٰ ا اِّنَّ مِّنْ ازَْوَاجِّ
يْمٌ   فاَِّنَّ اللّمَٰ غَفُوْرٌ رَّحِّ

“Wahai orang-orang yang beriman, sesungguhnya di antara istri-istrimu 

dan anak-anakmu ada yang menjadi musuh bagimu. Maka, berhati-hatilah 

kamu terhadap mereka. Jika kamu memaafkan, menyantuni, dan 

mengampuni (mereka), sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha 

Penyayang.” 

Ayat tersebut memberikan peringatan bahwa sebagian istri dan anak 

dapat menjadi "musuh". Tanpa memahami konteks, ayat ini dapat dipahami 

secara literal dan menimbulkan kesalahpahaman. Namun, sebagaimana 

dijelaskan oleh Ibnu ’Ashur dalam tafsirnya, ayat ini turun dalam konteks 

 
94 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1994, hal. 48–49. 
95 Amin Abdullah, Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika dalam 

Studi Islam, Yogyakarta: IRCiSoD, 2006, hal. 213–215. 



110 
 

 

para sahabat yang tertunda hijrah karena ditahan atau dibujuk oleh 

keluarganya agar tidak mengikuti Nabi.96 

Makna mendalam dari ayat ini baru tampak ketika konteks komunikasi 

antara penutur (Allah), mitra tutur (Nabi dan umat), serta kondisi sosial yang 

melingkupinya, dijadikan pertimbangan. Dalam pendekatan pragmatik-

linguistik, partisipan, tujuan komunikasi, dan hubungan sosial penutur 

menjadi unsur penting dalam pemaknaan teks.97 

Konteks juga bersifat elastis dalam ruang waktu. Meski ayat tersebut 

turun pada masa Nabi, maknanya bisa meluas secara analogis ke masa kini. 

Seorang Muslim kontemporer bisa jadi mengalami konflik nilai dengan 

anggota keluarganya dalam menjalankan ajaran agama, dan ayat tersebut 

tetap relevan sebagai nasihat dan peringatan spiritual. 

Dari sudut pandang linguistik, khususnya analisis wacana kritis (Critical 

Discourse Analysis), pemaknaan teks tidak pernah berdiri sendiri, melainkan 

selalu berkelindan dengan kekuatan sosial, ideologi, dan relasi kuasa yang 

menyertainya.98 Maka, mengintegrasikan konteks secara penuh dalam kajian 

tafsir menjadikan penafsiran lebih utuh, ilmiah, dan adaptif terhadap 

dinamika zaman. 

4. Analogi Proposional 

Dalam kerangka pendekatan linguistik, salah satu prinsip penting yang 

digunakan dalam menganalisis dan menafsirkan teks, termasuk teks Al-

Qur’an, adalah prinsip analogi. Prinsip ini berangkat dari asumsi bahwa 

makna sebuah ujaran atau teks akan ditafsirkan oleh pembaca atau pendengar 

berdasarkan pengalaman linguistik dan sosial sebelumnya, kecuali jika 

konteks komunikasi memberikan petunjuk bahwa makna tersebut mengalami 

penyimpangan atau perubahan.99 

Dalam perspektif analisis wacana, prinsip analogi merupakan mekanisme 

pemaknaan yang mengandalkan pola-pola wacana yang sudah dikenal oleh 

pembaca untuk menginterpretasikan ujaran yang baru. Artinya, pembaca 

secara tidak sadar akan menghubungkan suatu ujaran baru dengan struktur 

dan makna yang sudah dikenal, dan baru akan mengubah persepsi tersebut 

apabila terdapat indikasi yang memaksa adanya perubahan tafsir.100 Soeseno 

 
96 Muhammad al-Thahir bin Ashur, al-Tahrîr Wa al-Tanwîr, Jilid 5, Tunis: Dâr Sahnûn, 

2004, hal. 67–68. 
97 Teun A. van Dijk, Discourse and Context: A Sociocognitive Approach, Cambridge: 

Cambridge University Press, 2008, hal. 22–25. 
98 Norman Fairclough, Language and Power, London: Longman, 1989, hal. 17–18. 
99 Teun A. van Dijk, Text and Context: Explorations in the Semantics and Pragmatics of 

Discourse, London: Longman, hal. 1997, hal. 147–148. 
100 Deborah Schiffrin, Discourse Markers, Cambridge: Cambridge University Press, 

1987, hal. 206. 



111 
  

 
 

Kartomihardjo mengilustrasikan bahwa dalam konteks pragmatik dan 

komunikasi bahasa, analogi memegang peran penting dalam menentukan 

pemahaman atas konteks implisit suatu teks.101 

Prinsip ini sangat relevan dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an, 

terutama ketika teks tidak menjelaskan seluruh unsur cerita secara eksplisit. 

Misalnya, dalam QS. At-Taubah ayat 113: 

مِّ وَالَّذِّينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَ غْفِّرُوا لِّلْمُشْرِّكِّيَن وَلَوْ كَانوُا أوُليِّ قُ رْبََٰ مِّنْ بَ عْدِّ مَا   مُْ  مَا كَانَ لِّلنَّبِّ َ لَهمُْ أَنََّّ تَ بَينَّ
يمِّ   أَصْحَابُ الجَْحِّ

“Tidak pantas bagi Nabi dan orang-orang yang beriman memohonkan 

ampunan bagi orang-orang musyrik, meskipun mereka adalah kerabatnya, 

setelah jelas bagi mereka bahwa mereka itu penghuni neraka.” (QS. Al-

Taubah: 113) 

Ayat ini tidak secara eksplisit menyebut nama individu tertentu. Namun, 

dalam konteks tafsir klasik dan riwayat asbâb al-nuzûl, diketahui bahwa ayat 

ini turun terkait peristiwa meninggalnya Abu Thalib, paman Nabi 

Muhammad SAW, yang hingga akhir hayatnya tetap dalam kemusyrikan. 

Nabi sangat mencintai pamannya yang telah membesarkannya, namun tetap 

dilarang untuk memohonkan ampunan bagi Abu Thalib.102 

Makna ayat ini hanya dapat dipahami secara utuh melalui prinsip 

analogi: pembaca perlu mengetahui bahwa yang dimaksud dalam ayat 

tersebut adalah Abu Thalib dan bahwa larangan memohon ampunan ini 

merupakan bentuk ketegasan teologis yang berlaku secara umum bagi siapa 

pun yang wafat dalam kemusyrikan.103 

Dalam perspektif linguistik, prinsip analogi ini juga menunjukkan bahwa 

makna dalam teks Al-Qur’an tidak selalu bersifat eksplisit, dan justru 

mengandalkan pengetahuan sebelumnya serta koneksi antarteks 

(intertekstualitas) yang terbangun dari pengalaman spiritual, sosial, dan 

historis umat Islam. Oleh sebab itu, tafsir Al-Qur’an yang berbasis linguistik 

tidak bisa hanya terpaku pada bentuk tekstual (form), tetapi juga harus 

menjangkau jaringan makna implisit yang dibangun melalui prinsip-prinsip 

pragmatik seperti analogi, inferensi, dan presuposisi. 

Integrasi prinsip analogi dalam studi tafsir memperkuat klaim bahwa Al-

Qur’an adalah teks yang dinamis, yang mengandaikan keterlibatan aktif dari 

pembaca dalam proses penafsiran. Prinsip ini menjadi salah satu pilar 

pendekatan linguistik modern dalam tafsir, khususnya dalam bidang analisis 

 
101 Soeseno Kartomihardjo, dalam Dardjowidjojo Soenjono, Sosiolinguistik: Pengantar 

Awal, Jakarta: Pustaka Pelajar, 1993, hal. 29. 
102 Fakhruddin al-Razi, Tafsîr al-Kabîr, Jilid 16, Beirut: Dâr al-Fikr, 1990, hal. 149. 
103 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qu’an, 

Jilid 5, Jakarta: Lentera Hati, 2002, hal. 314. 



112 
 

 

wacana Al-Qur’an yang memperhatikan hubungan antara teks dan konteks 

secara interaktif. 

B. Rekonsiliasi Penafsiran Al-Qur’an Perspektif Amin Al-Khuli 

Pemikiran Amin al-Khuli menandai babak baru dalam diskursus tafsir 

Al-Qur’an modern dengan menekankan pentingnya pendekatan ilmiah dan 

kontekstual.104 Dalam kerangka ini, Al-Khuli menawarkan sebuah proyek 

rekonstruksi metodologis terhadap penafsiran Al-Qur’an, yang disebutnya 

sebagai tajdîd fî fahm al-Qur’ân. Bab ini akan membahas secara sistematis 

gagasan-gagasan sentral Al-Khuli dalam upaya merekonsiliasi tafsir klasik 

dengan pendekatan-pendekatan baru, dimulai dari implikasi prinsip “awwal 

al-tajdîd qatlu al-qadîm fahman” terhadap penafsiran teks suci,105 hingga 

penguatan pendekatan lughowi (kebahasaan) yang menjadi inti dari metode 

tafsirnya.106 Selanjutnya, dibahas pula peran studi sekitar Al-Qur’an (dirâsah 

mâ hawla al-Qur’ân) dan isi internalnya (dirâsah mâ fî al-Qur’ân),107 yang 

menurut Al-Khuli harus ditempatkan secara proporsional dalam proses tafsir. 

Tidak hanya menawarkan metodologi, Al-Khuli juga melontarkan kritik 

tajam terhadap metode tafsir tradisional, terutama dalam hal subjektivitas 

penafsiran dan kurangnya landasan ilmiah.108 Ia mengusulkan bahwa kritik 

sastra merupakan tolok ukur penting dalam menguji validitas penafsiran, 

sehingga tafsir tidak hanya sahih dari sisi agama, tetapi juga konsisten dari 

segi kebahasaan dan estetika.109 Pada bagian akhir, bab ini menutup dengan 

evaluasi terhadap reduksi pendekatan tafsîr lughawî pada masa kontemporer 

yang tidak selalu sejalan dengan semangat pembaruan Al-Khuli.110 

1. Implikasi Awwalu al-Tajdîd Qatlu al-Qadîm Fahman Terhadap 

Penafsiran Al-Qur’an 

Salah satu gagasan paling fundamental dari Amin al-Khuli dalam 

pembaruan studi keislaman, khususnya dalam bidang tafsir Al-Qur’an, 

 
104 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-Âdab, 

Kairo: Dâr al-Ma’ârif, 1993, hal. 71. 
105 Abdul Halim MahmBadulud, Tajdîd Fikrî fî al-Islâm, Kairo: Dâr al-Fikr al-‘Arabî, 

1992, hal. 112. 
106 Muhammad Abduh dan Amin al-Khuli, Tafsîr al-Qur’ân wa al-Bayân: Muqaddimah 

fî al-Tafsîr al-Adabî, Kairo: al-Maktabah al-Tijâriyyah al-Kubrâ, 1994, hal. 8–9. 
107 M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 1999, hal. 162–163. 
108 Musthafa Siba‘i, al-Sunnah wa Makânatuhâ fî al-Tashrî‘ al-Islâmî, Beirut: al-

Maktab al-Islâmî, 1992, hal. 54. 
109 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhûm al-Nash: Dirâsah fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Beirut: al-

Markaz al-Thaqâfî al-‘Arabî, 1993, hal. 19. 
110 Yasir Qadhi, “The Lughawi Approach to Tafsir and Its Modern Reductions,” dalam 

Journal of Qur’anic Studies, Vol. 22 No. 1 Tahun 2020, hal. 45–47. 



113 
  

 
 

dirumuskan dalam semboyan kritisnya yang terkenal “Awwalu al-Tajdîd Qatl 

al-Qadîm Fahman” (awal dari pembaruan adalah membunuh pemahaman 

lama). Semboyan ini tidak mengarah pada penolakan total terhadap khazanah 

turats (warisan keilmuan klasik), tetapi merupakan seruan untuk mengkaji 

ulang dan membebaskan diri dari dominasi pemahaman lama yang sudah 

tidak lagi relevan dengan konteks zaman modern. Menurut al-Khuli, 

pembaruan yang sejati harus diawali dengan kritik terhadap cara berpikir 

lama yang membatasi kreativitas dan kebebasan dalam memahami teks 

keagamaan, terutama Al-Qur’an.111 

Dalam bidang tafsir, al-Khuli menawarkan pendekatan baru yang dikenal 

dengan nama al-manhaj al-adabî fî tafsîr al-Qur’ân (pendekatan sastra dalam 

tafsir Al-Qur’an). Ia berargumen bahwa Al-Qur’an, sebagai kitab suci yang 

diturunkan dalam bahasa Arab yang fasih dan tinggi nilai sastranya, harus 

didekati terlebih dahulu dengan metode yang berlandaskan pada studi 

kebahasaan, estetika retorika, dan konteks historis sosial kemasyarakatan 

Arab saat wahyu diturunkan. Al-Khuli mengecam metode tafsir klasik yang 

menurutnya terlalu dibebani oleh tafsir fiqhî, kalâmî, dan filsafat yang sering 

kali menjauh dari pesan orisinal dan keindahan linguistik Al-Qur’an.112 

Prinsip “membunuh pemahaman lama” menurut al-Khuli juga berarti 

membebaskan Al-Qur’an dari dominasi penafsiran mazhab-mazhab tertentu. 

Ia menekankan pentingnya otonomi teks, di mana ayat-ayat Al-Qur’an harus 

dibaca secara kontekstual, bukan sekadar melalui kacamata tafsir klasik yang 

cenderung dogmatis. Dalam pandangannya, pendekatan modern terhadap 

tafsir Al-Qur’an harus berbasis pada keilmuan objektif dan multidisipliner, 

tanpa mengabaikan peran budaya dan dinamika sosial kontemporer.113 

Gagasan al-Khuli ini memiliki pengaruh besar terhadap perkembangan 

studi Al-Qur’an kontemporer di dunia Islam, terutama dalam membuka ruang 

tafsir yang lebih kritis dan relevan terhadap realitas masyarakat modern. 

Murid intelektualnya, seperti Nasr Hamid Abu Zayd, melanjutkan proyek ini 

dengan mengembangkan pendekatan hermeneutika historis terhadap teks 

suci. Dengan demikian, semboyan “ Qatl al-Qadîm Fahman” menjadi titik 

tolak penting dalam menjembatani warisan tradisional Islam dengan 

kebutuhan pemahaman kontekstual dan rasional di era modern.114 

 
111 Amin al-Khuli, Manâhij al-Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-

Adab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1993, hal. 5. 
112 Amin al-Khuli, Manâhij al-Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-

Adab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1993, hal. 38-39. 
113 Amin al-Khuli, Manâhij al-Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-

Âdab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1993, hal. 72-74. 
114 Nasr Hamid Abu Zayd, Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical 

Analysis, Amsterdam: Amsterdam University Press, 2006, hal. 45–47. 



114 
 

 

Dapat ditemukan pemikiran Al-Khuli dalam menjelaskan Awwalu al-

Tajdîd Qatl al-Qadîm Fahman, ia menegaskan bahwa Allah telah 

berkehendak didalam Dâ’irah al-Ma’ârif al-Islâmiyyah terdapat catatan awal 

dan global berkaitan dengan upaya pembaharuan tersebut dalam bidang 

Balâghah. Dan, berikut ini merupakan tulisan pertama yang berusaha 

memberikan dasar-dasar dari upaya terebut dalam bidang tafsir: 

a. Al-Qur’an Merupakan Kitab Sastra Arab Yang Agung 

Amin Al-Khuli pernah mendengar dari gurunya yakni, al-Ustadz al-Imam 

Muhammad Abduh memberian kritik kepada para mufassir berkaitan dengan 

tujuan dari setiap penafsiran yang telah dipilih oleh masing-masing penafsir. 

Menurut al-Khuli, Muhammad Abduh berpendapat bahwa tujuan utama dan 

terpenting dari tafsir adalah apabila tafsir itu mampu mewujudkan hidayah 

dan rahmat Al-Qur’an dan menjelaskan hikmah diberlakukannya akidah, 

etika dan hukum dengan cara yang dapat menarik jiwa.115 Tujuan sebnanrnya 

menurut beliau adalah menjadikan Al-Qur’an sebagai petunjuk. Hal ang 

demikian merupakan tujuan agung tentunya yang perlu diwujudkan oleh 

umat islam. 

Amin Al-Khuli menganggap pemahaman tentang sastra Arab sebagai 

kunci untuk memahami Al-Quran secara mendalam. Hal ini dikarenakan, 

melalui pengetahuan tentang sastra, dapat mengungkap makna Al-Quran 

dengan baik, terutama dalam aspek gaya, retorika dan keindahan bahasa 

sehingga berimplikasi atas keterlibatan sastra Arab dan unsur yang 

menyertainya sebagai bagian yang tidak dapat terpisahkan dari Al-Quran 

sebagai wahyu.116 Maka, atas dasar argumen tersebut membuka pemikiran 

Amin Al-Khuli dalam membangun metode tafsir sastra, sebagaimana 

dijelaskan Al-Khuli dalam karyanya: 

يَر الْيَ وْمَ  أ   ي،  -فِّيمَا أفَْ هَمُهُ   -نَّ الت َّفْسِّ لَةُ الْمَنَاحِّ ، الْكَامِّ يحَةُ الْمَن ْهَجِّ هُوَ: الدمِّراَسَةُ الْأَدَبِّيَّةُ، الصَّحِّ
رْفٌ، غَيْرُ مُتَأثَمِّرٍ بَِِّ  يرِّ الْيَ وْمَ أدََبِّ  مَحْضٌ صِّ دُ الْأَوَّلُ لِّلت َّفْسِّ ، وَالْمَقْصِّ قَةُ الت َّوْزِّيعِّ يمِّ اعْتِّبَارٍ وَراَءَ الْمُتَّسِّ

الْ  يرِّ  الت َّفْسِّ إِّلَى  نَظْرَتُ نَا  هِّيَ  هَذِّهِّ  إِّليَْهِّ،  يُ قْصَدُ  آخَرَ  غَرَضٍ  تَحَقُّقُ كُلمِّ  يَ تَ وَقَّفُ  وَعَلَيْهِّ  يَ وْمَ، ذَلِّكَ، 
نْهُ    117.وَهَذَا غَرَضُنَا مِّ

 
115 Amin Al-Khuli dan Nasr Hamid Abu Zayd, Metode Tafsir Sastra, diterjemahkan 

oleh Khairon Nahdiyyin Yogyakarta: Adab Press, 2004, hal. 54. 
116 M. Mofid, dan M. Z. Hamdy, “Dekontruksi Pendekatan Kritik Sastra Terhadap Al-

Quran Perspektif Amin Al-Khuli,” dalam Al-Irfan : Journal of Arabic Literature and Islamic 

Studies, Vol. 4 No. 2 Tahun 2021, hal. 238–253. 
117 Amin al-Khuli, Manâhij al-Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-

Âdab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1996, hal. 65. 



115 
  

 
 

"Penafsiran saat ini-sebagaimana yang saya pahami-adalah: atas studi 

sastra yang benar dalam menyusun metodologinya, lengkap dalam segala 

aspeknya dan konsisten dalam distribusinya. Tujuan utama dari penafsiran 

ini adalah murni atas studi sastra, tidak terpengaruh oleh pertimbangan 

apapun dari luar itu. Dengan demikian, pemenuhan setiap tujuan lain yang 

dimaksudkan bergantung pada masing-masing pendekatannya, inilah 

pandangan kami tentang penafsiran saat ini dan ini adalah tujuan kami 

dalam membangun tafsir tersebut.” 

Pemikiran Amin Al-Khuli sbetulnya berangkat dari pembaharuan yang 

digagas oleh ‘Abduh ini, Al-Khuli berani untuk melangkah lebih jauh. 

Dengan slogan yang ia ciptakan “Awal pembaharuan adalah mematikan 

pemahaman kuno”, ia merespon ‘Abduh dengan menyatakan bahwa 

merealisasikan predikat Al-Qur’an sebagai kitab petunjuk itu memang sangat 

penting. Namun, itu bukanlah tujuan pertama penafsiran dan bukan pula hal 

pertama yang diperhatikan dan dituju. Menurutnya, menempatkan hidayah 

sebagai prioritas utama tanpa memperhatikan perangkat yang tepat untuk 

mendapatkan hidayah tersebut adalah sebuah kenaifan.118 

Ada tujuan yang lebih dahulu harus dipenuhi dan menjadi hulu beragam 

visi serta titik landas beragam tujuan, sehingga tujuan ini mesti direalisasikan 

terlebih dahulu sebelum tujuan lainnya, baik tujuan lain itu bersifat teoritis 

ataupun praktis, bersifat keagamaan ataupun keduniaan. Adapun tujuan yang 

harus dipenuhi terlebih dahulu itu adalah memandang Al-Qur’an sebagai 

kitab sastra Arab terbesar yang memiliki pengaruh sastrawi terdalam. Sebuah 

kitab yang mengekalkan bahasa Arab, melindungi keberadaannya dan kekal 

bersamanya, sehingga menjadi kebanggaan dan perhiasan khazanah turats.119 
Demikian itu sifat Al-Qur’an yang dikenal oleh bangsa Arab, apapun 

latar belakang agama dan keyakinannya. Selama orang itu dengan identitas 

ke-Arabannya menyadari sepenuhnya bahwa arabisme merupakan asal usul 

dan rasnya, terlepas apakah ia seorang penganut Nasrani atau pagan, ateis 

maupun muslim yang taat, maka dengan basis ke-Arabannya ia akan 

mengetahui kedudukan kitab ini dalam bahasa Arab dan kedudukannya 

dalam bahasa secara umum, meskipun tanpa berlandaskan keimanan pada 

kitab ini atau tanpa landasan pembenaran terhadap akidah yang ada di 

dalamnya.120
 Namun, perlu digarisbawahi bahwa maksud Amin al-Khuli 

menyatakan Alquran merupakan kitab sastra terbesar bukan berarti bahwa ia 

bukan kitab agama yang suci yang diturunkan oleh Allah melalui perantara 

 
118 M. Nur Kholis Setiawan, Pemikiran Progresif Dalam Kajian Al-Qur’an. Jakarta: 

Kencana, 2008, hal. 27. 
119 Wali Ramdhani, “Amin Al-Khuli Dan Metode Tafsir Sastrawi Atas Al-Qur’an,” 

dalam Journal iainlangsa, Vol. 2 No. 1 Tahun 2017.  
120 Amin al-Khuli, Manâhij al-Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-

Adab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1996, hal. 303-304. 



116 
 

 

malaikat Jibril kepada nabi Muh}ammad, tapi pengertiannya adalah 

Alquranmerupakan teks yang menjalankan pengaruhnya dan efektifitasnya 

terhadap umat Islam dan juga non Muslim melalui karakteristik kebahasaan 

dan artistik yang khas, yang membedakan dari teks-teks lainnya. 

b. Relevansi Kritik al-Khuli terhadap Tradisi Tafsir Klasik 

Slogan Awwalu al-Tajdîd Qatlu al-Qadîm Fahman bukanlah sekadar 

provokasi intelektual, melainkan bentuk kritik metodologis yang tajam 

terhadap kecenderungan tafsir klasik yang lebih menitikberatkan pada aspek 

dogmatis, fiqhî, dan kalâmî. Bagi al-Khuli, pendekatan yang terlalu 

didominasi oleh kepentingan teologis dan mazhab membuat teks Al-Qur’an 

kehilangan ruh kebahasaannya.121 

Implikasi dari kritik ini adalah munculnya kesadaran baru bahwa tafsir 

harus diposisikan sebagai proses ilmiah yang terbuka, kritis, dan kontekstual. 

Al-Qur’an bukan hanya teks normatif, tetapi juga teks komunikatif yang 

diturunkan dalam situasi sejarah tertentu dan dengan perangkat bahasa yang 

memiliki nilai keindahan sastrawi.122 

Al-khuli juga memperlihatkan peran balâghah dan kajian linguistik 

merupakan salah satu implikasi terpenting dari gagasan al-Khuli adalah 

penegasan kembali peran balâghah (ilmu retorika Arab) dalam studi tafsir. 

Menurutnya, Al-Qur’an sebagai kitab sastra agung tidak mungkin dipahami 

tanpa instrumen kebahasaan yang memadai. Ia bahkan menekankan bahwa 

balâghah bukan hanya perangkat tambahan, tetapi fondasi utama yang 

memungkinkan penafsiran mendekati maksud teks.123 

Dengan pendekatan ini, Al-Qur’an diposisikan sebagai teks yang hidup, 

yang daya tariknya bukan hanya terletak pada kandungan hukum atau akidah, 

tetapi juga pada kekuatan estetika bahasanya. Oleh karena itu, pemahaman 

terhadap Al-Qur’an tidak cukup hanya dengan menguasai perangkat fiqh atau 

kalam, tetapi harus melibatkan kajian sastra, semiotika, bahkan teori-teori 

modern tentang bahasa. 

c. Implikasi Hermeneutis dalam Konteks Modern 

Implikasi lebih jauh dari semboyan al-Khuli adalah keterbukaan terhadap 

pendekatan hermeneutika modern. Al-Khuli memang tidak secara eksplisit 

menggunakan istilah hermeneutika, tetapi metode yang ia tawarkan 

 
121 Amin al-Khuli, Manâhij al-Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-

Adab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1996, hal. 315. 
122 Amin al-Khuli, Manâhij al-Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-

Adab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1996, hal. 320. 
123 Amin al-Khuli, al-Tafs îr: Mahâwiruhu wa Manâhijuhu, Kairo: Maktabat al-Anjlu 

al-Mishriyyah, 1997, hal. 24–25. 



117 
  

 
 

membuka jalan bagi murid-muridnya, seperti Nasr Hamid Abu Zayd, untuk 

mengembangkan teori tafsir berbasis pada analisis teks dan konteks 

sejarah.124 Dengan demikian, al-Khuli dapat dikatakan sebagai salah satu 

pionir yang menyiapkan landasan bagi lahirnya tradisi tafsir modern dalam 

Islam yang lebih kritis terhadap warisan klasik. 

Dalam perspektif ini, “membunuh pemahaman lama” berarti melakukan 

desakralisasi metodologis tanpa menafikan kesakralan teks itu sendiri.125 

Artinya, teks Al-Qur’an tetap diyakini sebagai wahyu ilahi, namun cara 

membacanya tidak boleh dibelenggu oleh otoritas tafsir klasik yang sering 

kali bersifat hegemonik. Al-Khuli menggeser titik fokus dari “siapa yang 

menafsirkan” menjadi “bagaimana teks ditafsirkan” dengan perangkat 

metodologi yang objektif.126 

Hermeneutika modern yang diilhami oleh gagasan al-Khuli berimplikasi 

pada tiga hal penting. Pertama, adanya penekanan pada dimensi historis teks. 

Al-Qur’an dipahami tidak dalam ruang hampa, melainkan dalam konteks 

masyarakat Arab abad ke-7 yang memiliki tradisi bahasa, sastra, dan budaya 

tertentu. Kedua, pentingnya pembaca kontemporer sebagai subjek yang aktif. 

Teks Al-Qur’an baru menjadi hidup ketika ditafsirkan ulang sesuai dengan 

kebutuhan zaman, sehingga makna tidak bersifat final, melainkan terbuka 

untuk interpretasi yang dinamis.127 Ketiga, relevansi sosial sebagai tujuan 

akhir. Tafsir tidak lagi dipandang semata-mata sebagai aktivitas intelektual, 

tetapi sebagai sarana untuk menghadirkan keadilan, moralitas, dan 

transformasi sosial dalam masyarakat modern.128 

Pemikiran ini juga mengandung kritik terhadap kecenderungan 

literalistik dalam sebagian tafsir tradisional. Dengan pendekatan hermeneutis, 

setiap teks Al-Qur’an harus dipahami melalui proses dialog antara konteks 

turunnya wahyu, teks yang termaktub, dan konteks sosial pembaca saat ini.129 

Di sinilah letak relevansi semboyan al-Khuli yang menuntut pembebasan diri 

dari kungkungan pemahaman lama. 

 

d. Kritik dan Tantangan terhadap Pemikiran al-Khuli 

 

 
124 Amin al-Khuli, al-Tafs îr: Mahâwiruhu wa Manâhijuhu, Kairo: Maktabat al-Anjlu 

al-Mishriyyah, 1997, hal. 22. 
125 Amin al-Khuli, Dirâsât Islâmiyyah, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1996, hal. 77. 
126 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach, 

London: Routledge, 2006, hal. 41. 
127 Paul Ricoeur, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning, Fort 

Worth: Texas Christian University Press, 1976, hal. 87. 
128 Hasan Hanafi, Qadhâyâ Mu‘âshirah fî Fikr al-Gharb wa al-Fikr al-Islâmî, Kairo: 

Maktabat Madbûlî, 1995, hal. 103. 
129 Nasr Hamid Abu Zayd, Naqd al-Khithâb al-Dînî, Kairo: Maktabat Madbûlî, 1994, 

hal. 21. 



118 
 

 

Meskipun gagasan Al-Khuli memiliki pengaruh besar, ia tidak luput dari 

kritik. Sebagian ulama tradisional menilai bahwa menjadikan Al-Qur’an 

semata sebagai kitab sastra berpotensi mereduksi dimensi teologis dan 

spiritualnya. Kritik lain juga diarahkan pada kemungkinan terjadinya 

subjektivitas berlebihan dalam menafsirkan teks jika tafsir hanya 

berlandaskan pada pendekatan sastra.130 

Namun demikian, Al-Khuli menegaskan bahwa penekanan pada aspek 

sastra bukan berarti meniadakan dimensi keagamaan, melainkan 

menempatkan aspek kebahasaan sebagai pintu masuk pertama dan utama. 

Dengan cara ini, pemahaman terhadap Al-Qur’an akan lebih objektif, karena 

didasarkan pada karakter asli teks itu sendiri.131 

Meskipun gagasan al-Khuli memiliki pengaruh besar, ia tidak luput dari 

kritik.132 Sebagian ulama tradisional menilai bahwa menjadikan Al-Qur’an 

semata sebagai kitab sastra berpotensi mereduksi dimensi teologis dan 

spiritualnya.133 Mereka berpendapat bahwa menempatkan Al-Qur’an 

terutama sebagai teks sastra dapat menggeser orientasi utamanya sebagai 

kitab petunjuk (hudâ) bagi umat manusia. Kritik ini muncul karena 

kekhawatiran bahwa pendekatan sastra akan mengaburkan aspek normatif 

yang menjadi ruh ajaran Islam. 

Kritik lain diarahkan pada kemungkinan terjadinya subjektivitas 

berlebihan dalam menafsirkan teks jika tafsir hanya berlandaskan pada 

pendekatan sastra.134 Hal ini disebabkan karena bahasa bersifat terbuka dan 

multi-interpretatif, sehingga tanpa perangkat metodologis tambahan, 

penafsiran dapat kehilangan batasan objektifnya. Dengan kata lain, terlalu 

menekankan aspek sastra dikhawatirkan menjadikan tafsir Al-Qur’an lebih 

dekat pada analisis literer murni daripada tafsir keagamaan. 

Namun demikian, al-Khuli menegaskan bahwa penekanan pada aspek 

sastra bukan berarti meniadakan dimensi keagamaan, melainkan 

menempatkan aspek kebahasaan sebagai pintu masuk pertama dan utama.135 

Menurutnya, pemahaman terhadap Al-Qur’an akan lebih objektif jika dimulai 

dengan pengenalan terhadap struktur bahasa, gaya, dan retorika yang 

 
130 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 

Chicago: University of Chicago Press, 1982, hal. 7. 
131 Amin al-Khuli, al-Tafsîr: Mahâwiruhu wa Manâhijuhu, Kairo: Maktabat al-Anjlu al-

Mishriyyah, 1997, hal. 22. 
132 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1999, hal. 71. 
133 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, Minneapolis: Bibliotheca Islamica, 

1980, hal. 5. 
134 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach, 

London: Routledge, 2006, hal. 47. 
135 Amin al-Khuli, al-Tafsîr: Mahâwiruhu wa Manâhijuhu, Kairo: Maktabat al-Anjlu al-

Mishriyyah, 1997, hal. 24–25. 



119 
  

 
 

digunakan. Hanya dengan cara ini, pesan ilahi dapat dipahami secara lebih 

autentik dan tidak terjebak pada dogmatisme semata. 

Tantangan lain yang dihadapi pemikiran al-Khuli adalah penerimaannya 

di kalangan Muslim kontemporer. Tidak semua kalangan dapat menerima 

gagasan “qatl al-qadîm fahman” karena dinilai terlalu radikal dan berpotensi 

melemahkan otoritas tradisi tafsir klasik.136 Di samping itu, pendekatan ini 

juga membutuhkan penguasaan yang mendalam terhadap ilmu bahasa Arab 

klasik maupun modern, yang tidak semua mufassir atau akademisi Muslim 

memilikinya. Hal ini menyebabkan gagasan al-Khuli sering dianggap elitis 

dan hanya dapat diakses oleh kalangan terbatas. 

Meskipun demikian, kontribusi al-Khuli tetap signifikan dalam 

membuka ruang baru bagi studi tafsir. Ia menunjukkan bahwa pembacaan Al-

Qur’an tidak harus terikat pada pola lama, melainkan bisa dikembangkan 

dengan metodologi yang lebih kritis, historis, dan terbuka. Dengan begitu, 

pemikirannya menjadi batu pijakan penting bagi perkembangan tafsir 

kontemporer, meskipun terus berada dalam ketegangan antara apresiasi dan 

kritik. 

e. Kontribusi terhadap Studi Tafsir Kontemporer 

Gagasan al-Khuli telah membuka ruang bagi lahirnya paradigma baru 

dalam studi tafsir.137 Ia menegaskan bahwa pembaruan tafsir tidak akan 

pernah tercapai jika masih terikat pada cara pandang lama yang sempit. 

Semboyan Awwalu al-Tajdîd Qatlu al-Qadîm Fahman menjadi inspirasi bagi 

generasi berikutnya untuk membangun metodologi tafsir yang lebih ilmiah, 

kontekstual, dan lintas disiplin.138 

Gagasan al-Khuli telah membuka ruang bagi lahirnya paradigma baru 

dalam studi tafsir. Ia menegaskan bahwa pembaruan tafsir tidak akan pernah 

tercapai jika masih terikat pada cara pandang lama yang sempit. Semboyan 

Awwalu al-Tajdîd Qatlu al-Qadîm Fahman menjadi inspirasi bagi generasi 

berikutnya untuk membangun metodologi tafsir yang lebih ilmiah, 

kontekstual, dan lintas disiplin.139 

Dengan demikian, pemikiran al-Khuli dapat dipandang sebagai salah 

satu pilar penting dalam transisi tafsir dari model tradisional menuju model 

 
136 Nasr Hamid Abu Zayd, Naqd al-Khithâb al-Dînî, Kairo: Maktabat Madbûlî, 1994, 

hal. 19. 
137 Hasan Hanafi, Qadhâyâ Mu‘âshirah fî Fikr al-Gharb al-Islâmî, Kairo: Maktabat 

Madbûlî, 1995, hal. 103. 
138 Nasr Hamid Abu Zayd, Naqd al-Khithâb al-Dînî, Kairo: Maktabat Madbûlî, 1994, 

hal. 15–17. 
139 Amin al-Khuli, al-Tafsîr: Mahâwiruhu wa Manâhijuhu, Kairo: Maktabat al-Anjlu al-

Mishriyyah, 1997, hal. 22. 



120 
 

 

modern.140 Ia tidak hanya menghadirkan pendekatan sastra, tetapi juga 

memperluas horizon kajian tafsir agar mampu menjawab tantangan zaman, 

baik dalam ranah intelektual maupun praksis sosial-keagamaan. 

Salah satu kontribusi utama al-Khuli adalah meneguhkan posisi tafsir 

sebagai disiplin ilmu yang berdiri sendiri dengan metodologi yang jelas.141 

Hal ini menandai pergeseran dari tafsir klasik yang kerap terjebak dalam 

subordinasi pada ilmu fikih atau teologi. Dengan pendekatan sastra, tafsir Al-

Qur’an ditempatkan dalam kerangka ilmiah yang independen dan terbuka 

terhadap dialog dengan ilmu-ilmu lain, seperti linguistik, sejarah, 

antropologi, hingga teori sastra modern. 

Lebih jauh, pemikiran al-Khuli juga mendorong terciptanya ruang bagi 

ijtihad tafsīrī yang lebih kreatif.142 Ia membuka peluang bagi para mufassir 

kontemporer untuk membebaskan diri dari belenggu otoritas tafsir klasik 

yang kerap dianggap final dan absolut. Dengan begitu, Al-Qur’an dapat 

dibaca secara dinamis sesuai dengan kebutuhan zaman, tanpa kehilangan 

otoritasnya sebagai wahyu ilahi. 

Pengaruh pemikiran al-Khuli dapat terlihat pada generasi penerusnya, 

seperti Nasr Hamid Abu Zayd yang mengembangkan pendekatan 

hermeneutika historis, dan Hassan Hanafi yang merumuskan al-turâts wa al-

tajdīd sebagai kerangka rekonstruksi tradisi Islam.143 Bahkan, di dunia Barat, 

gagasan al-Khuli memiliki resonansi dengan pemikiran Mohammed Arkoun 

yang menekankan pentingnya kritik nalar Islam melalui pendekatan historis 

dan linguistik.144 Dengan demikian, al-Khuli dapat dipandang sebagai pionir 

dalam membangun jembatan antara tradisi tafsir Islam dan metodologi 

modern. 

Impak lain dari kontribusi al-Khuli adalah terciptanya kesadaran bahwa 

Al-Qur’an tidak hanya relevan untuk masa lalu, tetapi juga selalu aktual 

dalam menghadapi isu-isu kontemporer.145 Pendekatannya mendorong 

lahirnya tafsir-tematik (mawdhû‘î) dan tafsir sosial yang mencoba menjawab 

 
140 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1999, hal. 71. 
141 Amin al-Khuli, Manâhij al-Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-

Âdâb, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1961, hal. 315. 
142 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach, 

London: Routledge, 2006, hal. 49. 
143 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhûm al-Nashsh: Dirâsah fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Kairo: al-

Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1990, hal. 35. Lihat juga Hassan Hanafi, al-

Turâts wa al-Tajdîd: Mawqifunâ min al-Turâth al-Qadîm, Kairo: al-Mu’assasah al-

Jâmi‘iyyah li al-Dirâsât wa al-Nashr, 1980, hal. 14. 
144 Mohammed Arkoun, Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers 

Boulder: Westview Press, 1994, hal. 53. 
145 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 

Chicago: University of Chicago Press, 1982, hal. 7. 



121 
  

 
 

problem masyarakat modern, seperti isu keadilan, HAM, gender, dan 

pluralisme agama. Dengan cara ini, tafsir bukan hanya bersifat normatif, 

tetapi juga transformatif dalam mengarahkan kehidupan sosial umat Islam. 

Dengan demikian, implikasi hermeneutis dari semboyan Awwalu al-

Tajdîd Qatlu al-Qadîm Fahman dapat dipandang sebagai upaya strategis 

untuk menjadikan Al-Qur’an selalu aktual dalam menjawab tantangan 

zaman, tanpa kehilangan otoritasnya sebagai wahyu ilahi.146 Oleh karna itu, 

pemikiran al-Khuli dapat dipandang sebagai salah satu pilar penting dalam 

transisi tafsir dari model tradisional menuju model modern.147 Ia tidak hanya 

menghadirkan pendekatan sastra, tetapi juga memperluas horizon kajian 

tafsir agar mampu menjawab tantangan zaman, baik dalam ranah intelektual 

maupun praksis sosial-keagamaan. 

Dengan demikian, implikasi hermeneutis dari semboyan Awwalu al-

Tajdîd Qatlu al-Qadîm Fahman dapat dipandang sebagai upaya strategis 

untuk menjadikan Al-Qur’an selalu aktual dalam menjawab tantangan 

zaman, tanpa kehilangan otoritasnya sebagai wahyu ilahi. 

2. Metodologi Tafsir Corak Lughowi Perspektif Amin Al-Khuli 

Metodologi tafsir corak lughawî yang digagas Amin al-Khuli lahir dari 

kegelisahan intelektual terhadap dominasi pendekatan tradisional yang 

cenderung repetitif dan minim pembaruan metodologis. Dalam kerangka 

pembaharuannya, al-Khuli menempatkan bahasa sebagai pintu masuk utama 

dalam memahami Al-Qur’an, mengingat teks suci tersebut diturunkan dalam 

bahasa Arab yang memiliki struktur, gaya, dan muatan retorika khas. 

Pendekatan ini tidak hanya menuntut penguasaan kaidah nahwu dan sharaf 

secara mendalam, tetapi juga pemahaman historis dan kultural terhadap 

perkembangan bahasa Arab pada masa pewahyuan. Dengan demikian, tafsir 

corak lughawî menurut Al-Khuli berupaya memadukan ketelitian filologis 

dengan kesadaran kontekstual, sehingga makna ayat dapat dipahami secara 

utuh sesuai maksud aslinya, tanpa terjebak pada interpretasi ahistoris atau 

reduksi makna. Prinsip-prinsip metode tafsir yang ditawarkan Al-Khuli, 

setidaknya bermuara pada empat hal sebagai berikut:148 

Pertama,  basis metodenya adalah memperlakukan apa yang ingin 

dipahami Al-Qur’an secara objektif, dan hal itu dimulai dengan 

mengumpulkan semua surah dan ayat yang ada dalam Al-Qur’an ke dalam 

 
146 Abdullah Saeed, Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist 

Approach, London: Routledge, 2014, hal. 61. 
147 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach, 

London: Routledge, 2006, hal. 41. 
148 Aisyah Abdurrahman bintu al-Syathi’, Tafsîr Bintu al-Syathi, diterjemahkan oleh 

Paimin SR. dari judul al-Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’ân al-Karîm, Bandung: Mizan, 1996, hal 

41-42. 



122 
 

 

tema yang akan dikaji. Dari pernyataan ini, bisa dipahami bahwa metode 

yang dikembangkan Al-Khuli bermuara pada salah satu dari dua metode 

tafsir tematik, yaitu: 2) Tematik yang terbingkai dalam satu surah, yaitu 

metode pembahasan mengenai satu surah secara menyeluruh dan utuh 

dengan menjelaskan korelasi pelbagai masalah yang dikandungnya, sehingga 

surah itu tampak dalam bentuknya yang betul-betul utuh dan cermat. Secara 

utuh Amin al-Khuli menyusun metodologi penafsiran Al-Quran, dengan 

langkah awal yang perlu diperhatikan dalam menelusuri makna yang 

sebenarnya, melihat lebih jauh term yang sama dengan ayat lain yang 

membahas terkait makna tersebut. Kemudian, belakangan dikenal dengan 

tafsir maudhu’i: 

أَنْ يُ فَسَّرَ الْقُرْآنُ مَوْضُوعًا مَوْضُوعًا، لَا أَنْ يُ فَسَّرَ عَلَى تَ رْتِّيبِّهِّ فيِّ   –فِّيمَا يَ بْدُو    –فَصَوَابُ الرَّأْيِّ  
 .الْمُصْحَفِّ الْكَرِّيمِّ سُوَراً أوَْ قِّطعًَا

“Pendapat yang benar-tampaknya-adalah bahwa Al-Quran harus ditafsirkan 

berdasarkan tema-temanya, bukan harus ditafsirkan menurut urutan surah 

atau ayat dalam Al-Quran.”149 Demikian, kemudian gagasan tafsir maudhu’i 

dikembangkan oleh para mufasir salah satu di antaranya ialah Abdul Hayyi 

Al-Farmawy dengan kitabnya al-Bidâyah fî al-Tafsîr al-Maudhû’i.150 

Kemudian 2) Tematik lintas surah, yaitu menghimpun sejumlah ayat dai 

pelbagai suah yang sama-sama bermuara ke dalam satu tema tertentu. Ayat-

ayat tersebut disusun sedemikian rupa dan diletakan di bawah satu tema 

bahasan, dan kemudian ditafsirkan secara tematik.151 Kajian tafsir tematik 

bentuk kedua inilah yang lazim terbayang dalam benak kita, ketika 

mendengar istilah tafsir Tematik. Al-Khuli sebenarnya mengidealkan metode 

tafsir tematik lintas surah (tafsir tematik bentuk kedua) walaupun realitasnya, 

metode penafsiran al-Khuli lebih banyak digunakan pada poin pertama.  

Sebagaimana realitas penafsirannya di aktualisasikan oleh Aisyah 

Abdurrahman yang mengaplikasikan kajian tafsir tematik model pertama, 

yaitu tafsir tematik yang terbingkai dalam satu surah.152 

Kedua, dalam memahami nas Al-Qur’an menurut konteksnya, ayat-ayat 

di sekitar gagasan itu harus disusun menurut kronlogi pewahyuannya untuk 

 
149 Amin al-Khuli, Manâhij al-Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-

Âdab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1996, hal. 61. 
150 S. Affani, Tafsir Al-Quran Dalam Sejarah Perkembangannya, Jakarta: Kencana, 

2019, hal. 43. 
151 Abdu al-Hayyi al-Farmawy, Metode Tafsir Maudhu’i: Sebuah Pengantar, 

diterjemahkan oleh A. Jamrah dari al-Bidâyah fî al-Tafsîr al-Maudhû’i, Jakarta: Grafindo 

Persada, 1994, hal. 35-36. 
152 Fuad Thohari, “Tafsir Berbasis Linguistik “al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an al-

Karim” Karya Aisyah Abdurrahman Bintu Syathi,” dalam Adabiyyat, Vol. 8 No. 2 Tahun 

2009, hal. 237. 



123 
  

 
 

mengetahui situasi, tempat, pelaku, dsb. Riwayat-riwayat asbab al-nuzul 

dipandang sebagai sesuatu yang perlu dipertimbangkan hanya sejauh dan  

dalam pengertian bahwa peristiwa itu merupakan keterangan kontekstual 

yang berkaitan dengan pewahuan suatu ayat. Sebab, peristiwa itu bukanlah 

tujuan atau sebab sine qua non (syarat mutlak) mengapa pewahyuan terjadi. 

Logika yang digunakan Al-Khuli terrealitaskan oleh Aisyah Abdurrahman 

dengan menggunakan logika tentang peristiwa asbab al-nuzul sejalan dengan 

pakar-pakar tafsir lainnya, seperti Al-Zarqani.153 Pentingnya pewahyuan 

terletakpada generalitas kata-kata yang digunakannya, bukan pada 

khkhususan peristiwa pewahyuan. Dalam hal ini Aisyah Abdurrahman pernah 

menyatakan  ُُصُوصٍ   الْسَّبَب العِّبْرةَِّ   بِّعُمُومِّ   اللَّفْظُ   لَا   بِِّ  (ungkapan itu dngan laal yang 

umum, bukan dengan sebab yang khusus), hal tersebut banyak dipilih oleh 

parapakar tafsir seperti Muhammad Abduh, al-Syuyuthi, Abdu al-‘Azhim al-

Zarqani, dan lain-lainnya.154 

Ketiga, Al-Qur’an menggunakan bahasa Aab.untk memahami petunjuk 

kata (dilâlah al-lafzhi) yang termuat dalam Al-Qur’an harus dilacak arti 

linguistik asliyadalam pelbagai bentuk penggunaan, baik yang bersifat haqiqi 

maupun majazi (metaforis). Dengan demikian, makna Al-Qur’an diusut 

dengan cara mengumpulkan seluruh bentuk bangunan kata itu dalam ayat-

ayat dan surat, sehingga diketahui konteks spesifik atau konteks umumnya 

dalam Al-Qur’an secara keseluruhan. Misalnya,  bagaimana Aisyah 

Abdurrahman menafsirkan kata ًنَشْطا dalam ayat  ُطاَت نَشْطاً  وَالنَّاشِّ , dengan 

mengurai terlebih dahulu arti dari bangunan kata itu yang terdiri dai huruf: 

nûn, syîn, dan thâ’. Setelah diketahui artinya dan kemudian dibandingkan 

dengan pendapat mufassir klasik -dalam hal ini yang paling sering dijadikan 

rujukan adalah al-Raghib al-Isfahany, barulah ia memutuskan bahwa tafsir 

yang paling valid dari kata ًنَشْطا dalam ayat  ُطاَت نَشْطاً  وَالنَّاشِّ  adalah lepas 

dengan mudah.155 

Keempat, dalam memahami rahasia ungkapan, sebagai contoh tafsîr bint 

al-Syathi yang mengikuti konteks nas dalam Al-Qur’an, baik dengan 

berpegang pada makna maupun semangatnya. Kemudian, makna tersebut 

dikonfirmasikan dengan pendapat mufassir terdahulu untuk diuji atau 

direnkonstruksi, disesuaikan dengan nas ayat. Seluruh penafsiran yang 

 
153 Abdu al-Azhim, Manâhil al-‘Irfân, Beirut: Dâr al-Fikr, 1998, hal. 106. 
154 Muhammad Musthafa al-Hadidi al-Thayri, Ittijâh al-Tafsîr fî al-‘Ashri al-Hadîts 

Mundzu Abdu al-Imâm Muhammad Abduh ila Masyrû’ al-Tafsîr al-Wasîth, Beirut: Dâr al-

Fikr, hal. 48. 
155 Aisyah Abdurrahman bintu al-Syathi’, Tafsir Bintu Syathi, diterjemahkan oleh 

Paimin SR. dari judul al-Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’ân al-Karîm, Bandung: Mizan, 1996, hal 

178-179. 



124 
 

 

bersifat sektarian dan berbau Isrâ’iliyat harus disingkirkan. Dengan langkah 

yang sama, tata bahasa dan retorika (qiraat) Al-Qur’an harus dipandang 

sebagai kriteria (tolak ukur) untuk merevisi atau menilai kaidah tata bahasa 

atau qiraat, dan bukan sebaliknya.156 Statmen Al-Khuli yang diadopsi Aisyah 

Abdurrahman ialah sejalan dengan apa yang dilakukan Muhammad Abduh 

dan Rasyid Rida157 dan begitu pula dengan pemikiran dari al-Dzahabi.158 

Apabila dibuat secara skema maka metodologi penafsiran Amin Al-Khuli 

ialah sebagai berikut: 

Metode tafsir yang digagas oleh Amin al-Khuli lahir dari kegelisahan 

terhadap stagnasi dalam metode tafsir klasik yang seringkali terjebak pada 

penjelasan literal, sektarian, dan apologetik. Al-Khuli melihat bahwa Al-

Qur’an adalah teks sastra ilahi yang memerlukan pendekatan sastra untuk 

dapat ditafsirkan secara dinamis, mendalam, dan kontekstual.159 

Pendekatannya menekankan bahwa pemahaman terhadap Al-Qur’an harus 

 
156 Aisyah Abdurrahman bintu al-Syathi’, Tafsîr Bintu Syathi, diterjemahkan oleh 

Paimin SR. dari judul al-Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’ân al-Karîm, Bandung: Mizan, 1996, hal 

41-42. 
157 M. Quraish Shihab, Studi Kitis Tafsir al-Manar, Bandung: Pustaka Hidayah, 1994, 

hal. 113-114. 
158 Muhammad Husein al-Dzahabi, Penyimpangan-penyimpangan Dalam Penafsiran, 

diterjemahkan oleh Hamim Ilyas dan Machnun Husein dari judul al-Ittijahat al-Munharifah 

fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1993, hal. 39-47. 
159 Amin al-Khuli, Tajdîd fî Nahw al-Qadîm wa al-Jadîd, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1973, 

hal. 118–119. 

Gambar 2. Skema Prinsip-Prinsip Metode Tafsir Amin Al-Khuli 



125 
  

 
 

dimulai dengan pemilahan tema, bukan sekadar pembacaan berdasarkan 

urutan mushaf.160 

Keberanian Al-Khuli dalam mereformasi pendekatan tafsir ini kemudian 

diturunkan dan dikembangkan oleh murid sekaligus intelektual besar Mesir, 

Aisyah Abdurrahman (Bint al-Syathi'), yang berperan besar dalam 

mengaktualisasikan prinsip-prinsip tersebut dalam karya-karya tafsir bertema 

perempuan dan sosial.161 Salah satu karakter khas dalam penerapan metode 

tafsirnya adalah penolakan terhadap tafsir-tafsir yang berlandaskan pada 

Isra'iliyyat serta sikap kritis terhadap tafsir-tafsir yang hanya didasarkan pada 

mazhab tertentu.162 

Pemikiran Amin al-Khuli juga memiliki pengaruh besar dalam 

perkembangan tafsir kontemporer di dunia Islam, terutama melalui pemikir 

seperti Abdul Hayyi al-Farmawy yang menulis karya sistematis tentang tafsir 

tematik, al-Bidâyah fî al-Tafsîr al-Maudhû‘i, sebagai kelanjutan dari metode 

yang dirintis Al-Khuli.163 Pendekatan ini menjadi salah satu dasar 

berkembangnya tafsir akademik di berbagai universitas Islam di Timur 

Tengah dan Asia Tenggara, termasuk Indonesia. 

Pentingnya pewahyuan  sesungguhnya apa yang diinginkan al-Khuli 

adalah sebuah obsesi besar untuk mengemukakan metodologi penafsiran 

yang dia sebut Metodologi Penafsiran Sastra (al-manhaj al-adabî li al-

tafsîr). Hanya saja, nampaknya dia justru teraniaya oleh penamaan 

metodologi itu sendiri, Karena metodologi itu justru menganut prinsip-

prinsip ketat yang dia letakkan sendiri. Prinsip-prinsip tersebut antara lain: 

Satu, kajian mendalam atas karakter jazirah Arab; sejarah, Bahasa dan 

kebudayaan sebelum Islam. Dua, pengetahuan tentang Al-Qur’an sebagai 

Kitab. Tiga, klasifikasi Al-Qur’an secara tematik. Keempat, klasifikasi ayat-

ayat dan surah-surah Al-Qur’an menurut kronologi sejarahnya. Kelima, 

kajian atas tema-tema yang ingin ditafsirkan, dimulai dari kosa kata, sampai 

rangkaian kalimat, dengan perhatian khusus pada aspek psikologis dan sosial 

kandungannya.164 

Merujuk pada metodologi tafsir corak lughawî yang digagas oleh Amin 

al-Khuli pada dasarnya menuntut penafsir untuk tidak berhenti pada 

pemahaman literal, tetapi menggali lapisan-lapisan linguistik dan sastra Al-

 
160 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1992, hal. 74–75. 
161 Aisyah Abdurrahman bint al-Syathi’, al-Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’ân al-Karîm, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 2002, hal. 22–23. 
162 M. Amin Abdullah, Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika dalam 

Studi Islam, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006, hal. 93. 
163 Abdul Hayyi al-Farmawy, al-Bidâyah fî al-Tafsîr al-Maudhû‘i, Kairo: al-Maktabah 

al-Tsaqafiyyah, 1988, hal. 5–9. 
164 Gamal al-Banna, Evolusi Tafsir; Dari Jaman Klasik Hingga Jaman Modern, 

diterjemahkan oleh Novriantoni Kahar, Jakarta: Qisthi Pres, 2004, hal. 198-199. 



126 
 

 

Qur’an secara menyeluruh. Oleh sebab itu, aplikasi metode ini sangat erat 

dengan penguasaan nahwu, sharaf, ma‘ânî, bayân, dan badî’ sebagai 

perangkat analisis utama. Dengan perangkat ini, mufassir dapat menangkap 

kedalaman makna teks, keindahan retorika, dan keagungan susunan Al-

Qur’an yang tidak tertandingi. 

Salah satu contoh aplikatif dari pendekatan lughawî adalah analisis 

terhadap kata al-kawthar dalam QS. Al-Kautsar/108:1. Secara bahasa, kata 

ini merupakan bentuk shîghah mubâlaghah dari akar kata kathura yang 

berarti banyak. Penafsiran klasik sering menekankan maknanya sebagai 

telaga di surga, tetapi dengan pendekatan lughawî, makna kata tersebut 

meluas kepada segala bentuk kebaikan yang diberikan Allah kepada Nabi 

Muhammad saw. Dari segi retorika, penggunaan bentuk hiperbolis ini 

memberikan penekanan emosional yang sangat kuat, menunjukkan keluasan 

nikmat ilahi yang melampaui batas persepsi manusia.165 

Selain aspek semantik, al-Khuli juga menaruh perhatian pada struktur 

ayat dan koherensinya. Misalnya, dalam QS. Al-Dhuha/93, susunan kalimat 

yang dimulai dengan qasm (sumpah) lalu dilanjutkan dengan penghiburan 

kepada Nabi, memperlihatkan keselarasan antara bentuk bahasa dengan 

tujuan komunikatifnya. Pendekatan lughawî dalam hal ini tidak hanya 

menafsirkan kata demi kata, tetapi juga memperhatikan susunan, intonasi 

retoris, serta efek psikologis yang dihasilkan oleh struktur teks.166 

Lebih jauh, metode lughawî ini berimplikasi pada sikap kritis terhadap 

tradisi tafsir yang sarat dengan nuansa sektarian atau sarat dengan 

isrâ’îliyyât. al-Khuli menegaskan bahwa tafsir harus dikembalikan pada 

otoritas teks Al-Qur’an itu sendiri, dengan menggunakan bahasa Arab 

sebagai instrumen utama. Prinsip ini diteruskan oleh muridnya, Aisyah 

Abdurrahman, yang dalam tafsirnya berusaha menafsirkan Al-Qur’an dengan 

berpijak pada semangat teks, bukan pada riwayat-riwayat yang lemah atau 

bias mazhab.167 

Dengan demikian, metodologi tafsir corak lughawî Amin al-Khuli dapat 

dilihat sebagai sebuah upaya pembaruan yang menekankan pada tiga aspek 

utama: 

1. Ketelitian filologis, dengan menelusuri akar kata dan ragam makna 

linguistik. 

2. Analisis retorika dan estetik, dengan menyingkap gaya bahasa dan 

susunan ayat. 

 
165 al-Raghib al-Ishfihani, Mufradât Alfâzh al-Qur’ân, Damaskus: Dâr al-Qalam, 2002, 

hal. 693. 
166 Fakhruddin al-Razi, Mafâtîh al-Ghayb, Jilid 31, Beirut: Dâr al-Fikr, 1981, hal. 205. 
167 Aisyah Abdurrahman binti al-Syâthi‘, Al-Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’ân al-Karîm, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1962, hal. 14–15. 



127 
  

 
 

3. Orientasi kontekstual, yakni bagaimana teks dipahami sesuai dengan 

maksud komunikatifnya tanpa terikat pada tradisi sektarian. 

Pendekatan ini kemudian memberi sumbangan besar bagi lahirnya tafsir-

tafsir akademis modern, terutama yang berbasis pada kajian bahasa dan 

sastra. Tidak berlebihan jika metodologi lughawî Amin al-Khuli disebut 

sebagai pintu masuk penting dalam upaya menghadirkan tafsir Al-Qur’an 

yang lebih segar, kritis, dan kontekstual bagi perkembangan studi tafsir 

kontemporer.168 

Pemikiran Amin al-Khuli mengenai tafsir corak lughawî memberikan 

pengaruh signifikan terhadap dinamika studi tafsir di dunia Islam, termasuk 

di Indonesia. Hal ini dapat dilihat dari berkembangnya minat para akademisi 

untuk menempatkan bahasa sebagai instrumen utama dalam menafsirkan Al-

Qur’an. Sejalan dengan itu, banyak perguruan tinggi Islam di Indonesia, 

khususnya di UIN, IAIN, dan PTAI, mulai mengajarkan metode tematik 

berbasis analisis linguistik sebagai bagian dari metodologi tafsir modern.169 

Salah satu implikasi nyata dari pendekatan lughawî adalah semakin 

kuatnya kesadaran untuk kembali pada teks Al-Qur’an secara objektif. Jika 

sebelumnya kajian tafsir di Indonesia sering terikat oleh kerangka mazhab 

atau aliran tertentu, maka pengaruh al-Khuli mendorong lahirnya pendekatan 

yang lebih kritis dan independen. Hal ini tampak dalam karya-karya mufasir 

Indonesia kontemporer seperti M. Quraish Shihab, yang dalam Tafsir al-

Mishbah mengedepankan analisis kebahasaan, struktur ayat, serta pesan 

moral dan sosial yang ingin disampaikan Al-Qur’an.170 

Selain itu, metodologi lughawî Amin al-Khuli juga mendorong lahirnya 

tradisi tafsir akademis di Indonesia yang lebih menekankan aspek tematik. 

Model ini memudahkan masyarakat untuk memahami isu-isu kontemporer 

melalui lensa Al-Qur’an, misalnya tema tentang keadilan sosial, pluralisme, 

kesetaraan gender, dan lingkungan hidup. Dengan menekankan analisis 

kebahasaan dan koherensi tekstual, mufasir Indonesia dapat menyajikan 

pemahaman Al-Qur’an yang kontekstual sekaligus tetap berakar pada 

kekayaan retorika Arab klasik.171 

Pengaruh lainnya adalah penguatan kajian tafsir yang berorientasi pada 

keindahan sastra Al-Qur’an. Sebagian sarjana Indonesia, terutama yang 

bergelut dalam bidang balâghah dan tafsir, menaruh perhatian pada aspek 

 
168 Aksin Wijaya, “Metodologi Tafsir Kontekstual: Dari Tafsir Klasik hingga 

Kontemporer,” Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis, Vol. 16 No. 2 Tahun 2015, hal. 

123–140. 
169 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: LKiS, 2010, 88–

89. 
170 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, 

vol. 1, Jakarta: Lentera Hati, 2000, hal. xvii–xx. 
171 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an, 

Yogyakarta: Pesantren Nawesea Press, 2009, hal. 115. 



128 
 

 

estetika Al-Qur’an sebagai bagian dari kemukjizatannya. Hal ini tampak, 

misalnya, dalam penelitian-penelitian yang berfokus pada fenomena iltifât, 

jinâs, dan i‘jâz bayânî dalam Al-Qur’an, yang semuanya berangkat dari 

semangat pembaharuan lughawî ala Amin al-Khuli.172 

Dengan demikian, metodologi tafsîr lughawî bukan hanya menjadi 

wacana intelektual di Timur Tengah, tetapi juga memberikan sumbangan 

nyata bagi perkembangan tafsir di Indonesia. Model ini menegaskan bahwa 

penafsiran Al-Qur’an tidak bisa dilepaskan dari akar linguistiknya, namun 

pada saat yang sama harus diarahkan untuk merespons persoalan 

kemanusiaan kontemporer. Oleh karena itu, dapat dikatakan bahwa pengaruh 

Amin al-Khuli telah ikut memperkaya corak tafsir Indonesia, menjadikannya 

lebih ilmiah, kritis, dan responsif terhadap realitas sosial masyarakat 

modern.173 

3. Peran Dirâsah Mâ Hawla Al-Qur’ân dan Dirâsah Mâ fî Al-Qur’ân 

Dalam Tafsir Al-Qur’an 

Dalam kerangka metodologi tafsir modern, Amin al-Khuli membagi 

kajian Al-Qur’an ke dalam dua domain besar: dirâsah mâ hawla al-qur’ân 

(kajian seputar Al-Qur’an) dan dirâsah mâ fî al-qur’ân (kajian isi atau 

kandungan Al-Qur’an).174 Kedua bidang ini memiliki keterkaitan yang sangat 

erat, di mana yang pertama berfungsi sebagai fondasi epistemologis dan 

perangkat metodologis untuk memahami teks, sementara yang kedua menjadi 

ruang aktualisasi penafsiran atas kandungan wahyu itu sendiri. Tanpa 

penguasaan yang memadai terhadap aspek-aspek seputar Al-Qur’an seperti 

sejarah pewahyuan, kodifikasi mushaf, qirâ’ât, dan konteks sosio-historisnya 

penafsiran terhadap isi Al-Qur’an akan mudah terjebak pada pembacaan 

parsial dan ahistoris.175 Sebaliknya, jika hanya berhenti pada studi luarannya 

tanpa berlanjut pada eksplorasi isi, maka Al-Qur’an kehilangan fungsi 

petunjuk dan dimensi transformatifnya.176 

Dengan demikian, peran kedua kajian ini bukanlah dikotomis melainkan 

komplementer. Dirâsah mâ hawla al-Qur’ân memberikan kerangka dan 

landasan, sedangkan dirâsah mâ fî al-Qur’ân melahirkan interpretasi yang 

 
172 Alwi Shihab, “The Qur’an as Literature: A Lughawi Approach in Indonesian 

Qur’anic Studies,” dalam  Studia Islamika, Vol. 12 No. 3 Tahun 2005, hal. 341–360. 
173 Aksin Wijaya, “Metodologi Tafsir Kontekstual: Dari Tafsir Klasik hingga 

Kontemporer,”dalam Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis, Vol. 16 No. 2 Tahun 

2015, hal. 127. 
174 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-Adab, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1961, hal. 312–316. 
175 Subhî al-Shalih, Mabâhits fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Beirut: Dâr al-‘Ilm li al-Malâyîn, 

1981, hal. 59–62. 
176 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda 

Ketahui dalam Memahami Ayat-ayat Al-Qur’an, Jakarta: Lentera Hati, 2013, hal. 23. 



129 
  

 
 

aktual dan relevan dengan kebutuhan zaman. Melalui perpaduan keduanya, 

tafsir Al-Qur’an dapat berkembang dari sekadar wacana tekstual menjadi 

panduan etis, spiritual, dan sosial yang dinamis. 

a. Kajian Seputar Al-Qur’an (Dirâsah Mâ Hawla Al-Qur’ân) 

Kajian seputar Al-Qur’an atau yang dikenal dengan istilah dirâsah mâ 

hawla al-qur’ân menempati posisi fundamental dalam metodologi tafsir 

modern. Amin al-Khuli membagi kajian ini ke dalam dua aspek utama: kajian 

khusus yang berhubungan langsung dengan Al-Qur’an, dan kajian umum 

yang tampaknya berada di luar Al-Qur’an, namun sesungguhnya sangat 

menentukan dalam memahami pesan-pesan wahyu.177 

Kajian khusus meliputi pembahasan tentang hal-hal mendasar yang 

berkaitan dengan Al-Qur’an sebagai teks wahyu. Di dalamnya termasuk studi 

mengenai proses turunnya (nuzûl al-Qur’ân), kronologi pewahyuan, 

penghimpunan mushaf, periodesasi dakwah Qur’ani, perkembangan dan 

sirkulasi bacaan dalam masyarakat Arab, hingga ragam qirâ’ât yang muncul 

di tengah umat Islam.178 Bidang ini kemudian berkembang dan dikenal 

dengan istilah ‘Ulûm al-Qur’ân, yang oleh para ulama klasik dipandang 

sebagai pintu masuk untuk memahami struktur dan kandungan kitab suci.179 

Kajian semacam ini sangat krusial karena menjadi sarana metodologis untuk 

mendekati teks dengan ketepatan bahasa sekaligus mempertimbangkan 

konteks pewahyuannya. Tanpa pemahaman awal tentang sejarah kodifikasi 

dan transmisi Al-Qur’an, penafsiran bisa kehilangan landasan yang valid. 

Adapun kajian umum lebih berfokus pada aspek sosial-historis yang 

melingkupi Al-Qur’an, yakni kondisi masyarakat Arab abad ke-7, baik dalam 

aspek intelektual, kultural, politik, maupun geografis.180 Pemahaman atas 

konteks sosio-kultural ini memberikan pencerahan terhadap bagaimana pesan 

Al-Qur’an pertama kali dipahami oleh masyarakat Arab pada saat itu, serta 

bagaimana ia berinteraksi dengan realitas sosial, tradisi lisan, dan 

kebudayaan pra-Islam. Dengan demikian, aspek umum ini menjembatani 

penafsir modern agar tidak terjebak dalam pemahaman yang ahistoris, 

melainkan menempatkan Al-Qur’an dalam horizon yang faktual sebagaimana 

ditangkap oleh generasi pertama.181 

 
177 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-Adab, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1961, hal. 315. 
178 Manna‘ al-Qaththan, Mabâhits fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Beirut: Dâr al-Fikr, 1973, hal. 

20–25. 
179 Jalaluddin al-Suyuthi, al-Itqân fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Kairo: Maktabah Dâr al-Turâth, 

1974, hal. 45. 
180 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 

Chicago: University of Chicago Press, 1982, hal. 2–5. 
181 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhûm al-Nashsh: Dirâsah fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Beirut: al-

Markaz al-Tsaqâfî al-‘Arabî, 1990, hal. 45. 



130 
 

 

Amin al-Khuli menegaskan bahwa Al-Qur’an merupakan teks sastra 

puncak dalam bahasa Arab, dan karenanya tidak mungkin dipahami secara 

memadai tanpa penguasaan mendalam atas aspek kebahasaan, sastra Arab 

klasik, serta tradisi lisan bangsa Arab.182 Oleh karena itu, ia menekankan 

perlunya mengkaji Al-Qur’an sebagaimana cara pendengar pertama (al-sâmi‘ 

al-awwal) memahaminya. Perspektif ini tidak hanya memperkuat otentisitas 

pemahaman, tetapi juga membuka ruang tafsir yang lebih kontekstual dalam 

menjawab tantangan zaman. 

Dirâsah Mâ Hawla al-Qur’ân yang digagas Amin al-Khuli menjadi 

sebuah disiplin yang menekankan pentingnya memahami segala sesuatu yang 

berhubungan dengan teks Al-Qur’an sebelum masuk pada penafsiran isinya. 

Dengan pendekatan ini, tafsir tidak hanya menjadi aktivitas linguistik, tetapi 

juga kajian ilmiah yang memperhitungkan dimensi sejarah, budaya, dan 

transmisi teks. 

Ruang lingkup dirâsah mâ hawla al-qur’ân dapat dipetakan ke dalam 

dua kategori utama. Pertama, kajian tekstual-historis, yang meliputi proses 

turunnya wahyu (nuzûl al-Qur’ân), asbâb al-nuzûl, kronologi pewahyuan, 

hingga penghimpunan mushaf.183 Kajian ini berfungsi memastikan otentisitas 

teks dan menjaga kontinuitas mushaf dari generasi awal hingga kini. 

Kedua, kajian linguistik-sosiologis, yang mencakup aspek kebahasaan, 

ragam qirâ’ât, serta kondisi sosial, politik, dan kultural masyarakat Arab pada 

abad ke-7. Kajian ini penting untuk memahami mengapa suatu istilah, gaya 

bahasa, atau simbol tertentu digunakan Al-Qur’an, serta bagaimana audiens 

pertama menafsirkan pesan tersebut dalam horizon budaya mereka.184 

Dengan demikian, dirâsah mâ hawla al-Qur’ân merupakan fondasi 

metodologis yang harus dikuasai oleh setiap mufassir. Tanpa penguasaan 

aspek ini, interpretasi Al-Qur’an berisiko terjebak dalam kesalahpahaman, 

baik secara linguistik maupun historis.185 Inilah mengapa Amin al-Khuli 

menegaskan bahwa pendekatan ini merupakan jalan masuk ilmiah menuju 

pemahaman Al-Qur’an yang akurat, sebelum seorang mufassir berbicara 

tentang kandungannya. Untuk mempermudah memahami dirâsah mâ hawla 

al-Qur’ân berikut ini peneliti gambarkan untuk mempermudah memahami 

pembahasan tersebut; 

 

 
182 Amin al-Khuli, Dirâsât Islâmiyyah fî al-Adab wa al-Tafsîr wa al-Lughah, Kairo: 

Maktabah al-Anjlu al-Mishriyyah, 1964, hal. 211. 
183 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-Adab, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1961, hal. 315. 
184 Subhi al-Shalih, Mabâhits fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Beirut: Dâr al-‘Ilm li al-Malâyîn, 

1981, hal. 59. 
185 Amin al-Khuli, Dirâsât Islâmiyyah fî al-Adab wa al-Tafsîr wa al-Lughah, Kairo: 

Maktabah al-Anjlu al-Mishriyyah, 1964, hal. 211–213. 



131 
  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sebagai contoh, dalam kajian tekstual-historis, penelitian mengenai 

proses pewahyuan (nuzûl al-Qur’ân) tidak hanya terbatas pada urutan 

turunnya surah dan ayat, tetapi juga mempertimbangkan konteks peristiwa 

yang melatarbelakanginya (asbâb al-nuzûl). Misalnya, turunnya QS. Al-

Mujadilah/58:1, yang berkaitan dengan kasus zhihâr antara Aus bin al-Shamit 

dengan istrinya, Khawlah binti Tha‘labah. Pemahaman historis ini 

memperlihatkan bagaimana wahyu menjawab problem sosial yang konkret 

pada masyarakat Arab awal, sehingga menghindarkan mufassir dari 

penafsiran yang ahistoris.186 

Dalam ranah kajian umum, aspek sosio-kultural dapat dicontohkan pada 

penggunaan istilah ribâ dalam QS. Al-Baqarah/2:275. Pemahaman 

masyarakat Arab pra-Islam tentang praktik riba sebagai bentuk eksploitasi 

ekonomi memberi penjelasan lebih mendalam tentang mengapa Al-Qur’an 

menentang praktik tersebut secara tegas. Dengan mengkaji realitas ekonomi 

masyarakat saat itu, mufassir modern dapat memahami bahwa larangan riba 

tidak sekadar persoalan transaksi finansial, tetapi juga berhubungan dengan 

keadilan sosial.187 

Contoh lain adalah kajian linguistik terhadap kata ummiyyûn dalam QS. 

Al-Jumu‘ah/62:2. Jika hanya dipahami secara etimologis, istilah ini berarti 

“orang-orang yang buta huruf.” Namun, dalam konteks sosio-kultural 

masyarakat Arab abad ke-7, istilah tersebut merujuk pada masyarakat yang 

tidak memiliki tradisi kitab suci, berbeda dengan komunitas Ahl al-Kitâb. 

 
186 Jalaluddin al-Suyuthi, Al-Itqân fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah 

al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1974, hal. 83. 
187 Abdullah Saeed, Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist 

Approach, London: Routledge, 2014, hal. 92–93. 

Gambar 3. Skema Dirâsah Mâ Hawla al-Qur’ân 



132 
 

 

Pemahaman ini menunjukkan pentingnya menghubungkan kajian linguistik 

dengan latar historis untuk memperoleh makna yang lebih tepat.188 

Dari contoh-contoh di atas, dapat dilihat bahwa dirâsah mâ hawla al-

qur’ân bukanlah disiplin pelengkap, melainkan fondasi metodologis yang 

menentukan ketepatan pemahaman Al-Qur’an. Pendekatan ini 

mengintegrasikan aspek linguistik, historis, dan sosiologis sehingga 

penafsiran Al-Qur’an tidak hanya bersifat tekstual, tetapi juga kontekstual 

sesuai dengan horizon pewahyuan. 

b. Kajian Isi Al-Qur’an (Dirâsah Mâ fî Al-Qur’ân) 

Kajian mengenai Al-Qur’an itu sendiri (dirâsah mâ fî al-Qur’ân) 

berfokus pada analisis internal terhadap teks Al-Qur’an, yang salah satu 

tahapannya dimulai dari penelitian kosakata. Pada tahap ini, seorang mufasir 

dituntut untuk menelaah aspek intralinguistik dari suatu lafal yang hendak 

ditafsirkan. Hal tersebut bertujuan untuk memilah berbagai kemungkinan 

makna etimologis yang terkandung di dalamnya. Setelah itu, makna-makna 

etimologis tersebut diamati secara mendalam dan diurutkan berdasarkan 

kronologi historis, yakni mulai dari pengertian yang paling awal atau yang 

paling dekat dengan masa Nabi Muhammad saw., hingga kemudian dipilih 

satu makna yang dianggap paling kuat melalui proses tarjîh 

(pengunggulan).189 

Tahap berikutnya adalah menelusuri makna fungsional lafal tersebut di 

dalam Al-Qur’an. Hal ini dilakukan dengan cara mengidentifikasi berbagai 

konteks pemakaiannya pada ayat-ayat yang relevan, lalu mengkaji pola 

penggunaannya secara menyeluruh. Dari analisis tersebut, mufasir dapat 

menyimpulkan fungsi semantik kata tersebut dalam kerangka Al-Qur’an. 

Dengan demikian, penafsir memperoleh dua lapis pemaknaan. Pertama, 

makna etimologis, dan kedua, makna fungsional yang kontekstual dalam teks 

Al-Qur’an. 

Melalui metode ini, mufasir dapat melangkah dengan lebih mantap 

dalam memberikan penafsiran terhadap suatu lafal pada posisinya di dalam 

ayat yang sedang diteliti. Pendekatan tersebut menegaskan bahwa proses 

penafsiran Al-Qur’an tidak cukup hanya berhenti pada dimensi etimologis, 

 
188 Ahmad Syukri Saleh, “Kontekstualisasi Makna Ummiyy dalam Al-Qur’an: Kajian 

Linguistik dan Historis,” Jurnal Studi Ilmu-ilmu Al-Qur’an dan Hadis, Vol. 18 No. 1 Tahun 

2017, hal. 45–62. 
189 Isnainiyah Nasrulloh, dan Nurul Aini. “Kajian Linguistik Bahasa Arab Sebagai Pilar 

Mukjizat Al-Qur’an.” Muhadasah: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 6 No. 2 Tahun 

2024, hal. 171–184. 



133 
  

 
 

melainkan juga harus mencakup pemahaman fungsional sebagaimana 

terwujud dalam teks Al-Qur’an itu sendiri.190 

Dalam kerangka dirâsah mâ fî al-qur’ân, proses ini kemudian diperluas 

tidak hanya pada satu kata, tetapi pada keseluruhan struktur linguistik Al-

Qur’an. Hal ini mencakup kajian terhadap gaya bahasa (uslûb), fenomena 

pengulangan (takrîr), serta hubungan antarayat (munâsabah al-âyât). 

Misalnya, kajian terhadap kata hikmah menunjukkan bahwa makna 

etimologisnya merujuk pada kebijaksanaan, tetapi makna fungsionalnya 

dalam Al-Qur’an dapat berarti hukum syariat (QS. Al-Baqarah/2:129), 

pengetahuan mendalam (QS. Luqman/31:12), maupun kenabian (QS. Al-

Nisa’ /4:54). Dengan demikian, kajian fungsional memperlihatkan kekayaan 

semantik Al-Qur’an yang tidak mungkin ditangkap hanya dengan pendekatan 

etimologis.191 

Selain itu, Dirâsah Mâ fî al-Qur’ân juga mencakup penelitian tematik 

(dirâsah mawdhû‘iyyah) yang berfokus pada satu konsep tertentu, seperti 

iman, kufur, atau tauhid, lalu melacak seluruh ayat yang memuat konsep 

tersebut. Metode ini menghubungkan dimensi etimologis dan fungsional 

dengan konteks keseluruhan teks Al-Qur’an, sehingga menghasilkan 

pemahaman yang integral. Misalnya, kata îmân dalam etimologi berarti 

“pembenaran,” tetapi secara fungsional dalam Al-Qur’an tidak sekadar 

merujuk pada aspek kognitif, melainkan juga pada dimensi praksis yang 

tercermin dalam amal saleh (QS. Al-‘Ashr/103:3).192 

Dengan demikian, Dirâsah Mâ fî al-Qur’ân memberikan landasan 

metodologis bagi mufasir untuk mengintegrasikan pendekatan linguistik, 

semantik, dan kontekstual. Pendekatan ini menegaskan bahwa setiap kata 

dalam Al-Qur’an memiliki kedalaman makna yang tidak tunggal, melainkan 

berlapis-lapis sesuai dengan konteks pemakaiannya. Oleh karena itu, seorang 

mufasir dituntut untuk menyeimbangkan antara analisis filologis, pemahaman 

historis, dan sensitivitas kontekstual dalam rangka menyingkap pesan Al-

Qur’an secara lebih komprehensif.193 

Adapun pada tahap selanjutnya adalah meneliti susunan kata 

(murakkabât). Dalam hal ini, penafsir bisa menggunakan bantuan ilmu-ilmu 

bahasa dan sastra, seperti nahw dan balâghah. Alat bantu ini berguna untuk 

menjelaskan makna, mendefinisikannya, serta mengamati titik kesamaan 

 
190 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-Adab, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1961, hal. 342. 
191 Jalaluddin al-Suyuthi, Al-Itqân fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah 

al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1974, hal. 212. 
192 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1999, hal. 153. 
193 Aksin Wijaya, “Metodologi Tafsir Kontekstual: Dari Tafsir Klasik hingga 

Kontemporer,” Jurnal Studi Ilmu-ilmu Al-Qur’an dan Hadis Vol. 16 No. 2 Tahun 2015, hal. 

123–140. 



134 
 

 

makna dari beragam versi qirâ’ât terhadap satu ayat. Selain itu, ia juga 

menyingkap titik perjumpaan makna-makna fungsional yang sejenis di dalam 

Al-Qur’an. Dalam konteks balâghah, kajian ini bertujuan untuk menyingkap 

keindahan retorika yang terkandung dalam gaya bahasa Al-Qur’an, sekaligus 

memperjelas porsi-porsinya dalam ruang lingkup keindahan estetik yang 

menjadi karakteristik susunan kata bahasa Arab.194 

Kajian seperti ini dapat dilihat pada analisis iltifât (peralihan gaya 

bahasa) dalam Al-Qur’an, misalnya dalam QS. Yasin/36:22–23, di mana 

terjadi perpindahan dari gaya monolog ke dialog. Secara balâghah, fenomena 

ini berfungsi untuk menimbulkan efek dramatis dalam menyampaikan pesan 

teologis kepada audiens. Susunan kata dan gaya bahasa Al-Qur’an, dengan 

demikian, tidak hanya menjadi medium komunikasi, tetapi juga sarana 

persuasif yang mampu menyentuh dimensi emosional pendengar.195 

Selain aspek linguistik dan sastra, dirâsah mâ fî al-qur’ân juga 

melibatkan dimensi psikologis (al-tafsîr al-nafsî). Pendekatan ini berusaha 

menyingkap rahasia di balik interaksi Al-Qur’an dengan jiwa manusia. 

Misalnya, ayat-ayat tentang kesabaran (shabr) seperti QS. Al-Baqarah/2:155–

157, tidak hanya memberikan instruksi normatif, tetapi juga menyentuh 

perasaan terdalam manusia yang sedang mengalami musibah. Dari sisi 

psikologis, Al-Qur’an membangkitkan harapan dengan memberikan 

gambaran pahala, sekaligus menenangkan jiwa dengan janji keberadaan 

Allah bersama orang-orang yang sabar.196 

Pendekatan psikologis ini juga tampak dalam ayat-ayat yang 

menekankan kelembutan dakwah. QS. Ali ‘Imran/3:159, misalnya, 

menunjukkan bagaimana Al-Qur’an menekankan pentingnya sikap lemah 

lembut (rifq) Nabi Muhammad terhadap para sahabatnya, sehingga mereka 

merasa dekat dan tidak menjauh dari dakwah Islam. Dari perspektif tafsîr 

nafsî, ayat ini menggambarkan bagaimana strategi psikologis menjadi bagian 

integral dari keberhasilan penyampaian risalah.197 

Dengan demikian, dirâsah mâ fî al-qur’ân tidak berhenti pada kajian 

semantik dan susunan kata, tetapi juga merambah pada aspek estetik dan 

psikologis. Hal ini menegaskan bahwa Al-Qur’an bukan hanya teks 

linguistik, melainkan sebuah wacana hidup yang menyentuh akal, rasa, dan 

hati manusia. Oleh karena itu, seorang mufasir harus mampu memadukan 

 
194 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, Al-Burhân fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Jilid 2, Kairo: 

Dâr al-Ma‘ârif, 1997, hal. 5–6. 
195 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-Adab, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1961, hal. 343. 
196 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, 

Jilid 1, Jakarta: Lentera Hati, 2000, hal. 355–357. 
197 Fakhruddin al-Razi, Mafâtîh al-Ghayb, Jilid 9, Beirut: Dâr al-Fikr, 1981, hal. 132. 



135 
  

 
 

pendekatan filologis, estetis, dan psikologis agar dapat memahami kedalaman 

pesan Al-Qur’an secara komprehensif.198 

Tafsir Al-Qur’an sudah seharusnya didasarkan pada upaya menangkap 

hal-hal yang dipergunakan oleh Al-Qur’an, yaitu gejala-gejala jiwa dan 

hukum-hukum spiritualitas. Dalam hal inilah, penjelasan Al-Qur’an 

diarahkan, apakah itu dalam rangka berargumentasi, memberikan petunjuk, 

mencoba meyakinkan atau mendebat, membangkitkan, maupun 

mengancam.199 Berangkat dari sini, Amin al-Khuli berkeyakinan bahwa 

tinjauan psikologi membuat tafsir Al-Qur’an memiliki makna yang lebih 

dalam. Al-Qur’an sebagai kitab sastra terbesar dengan dimensi 

kemukjizatannya disirkulasikan berdasarkan fakta kejiwaan. Dalam hal ini, 

Amin al-Khuli menyadari bahwa pengaruh psikologis yang bersifat i‘jâz 

dilakukan oleh Al-Qur’an terhadap jiwa penerimanya melalui struktur teks 

yang ada dalam mushaf saat ini. Namun demikian, tidak menutup 

kemungkinan bahwa pengaruh psikologis itu juga hadir dari kronologi 

turunnya ayat secara bertahap, sesuai dengan dinamika dakwah Nabi 

Muhammad saw.200 

Dari perspektif dirâsah mâ fî al-qur’ân, dimensi psikologis ini tidak 

hanya menegaskan daya retorika Al-Qur’an, tetapi juga menunjukkan 

bagaimana Al-Qur’an berfungsi sebagai teks yang hidup, yang berinteraksi 

dengan kondisi emosional dan spiritual audiens pertamanya. Hal ini dapat 

dilihat misalnya dalam ayat-ayat yang menenangkan hati Nabi ketika 

menghadapi penolakan dakwah (QS. Al-Hijr/15:97–99), di mana struktur 

kalimat, pilihan diksi, dan susunan gaya bahasa mengandung kekuatan 

sugestif yang mampu menenteramkan jiwa. Kajian semacam ini menyingkap 

bahwa mukjizat Al-Qur’an bukan semata terletak pada keindahan bahasanya, 

tetapi juga pada kekuatan psikis yang ditimbulkannya.201 

Dalam konteks ini, Amin al-Khuli menekankan urgensi al-tafsîr al-

mawdhû‘î (tafsir tematik) sebagai konsekuensi logis dari pendekatan 

sastrawi. Menurutnya, struktur mushaf yang tidak disusun berdasarkan urutan 

kronologis memunculkan tantangan metodologis bagi mufassir. Satu tema 

sering kali tersebar dalam berbagai surah, baik Makkiyyah maupun 

Madaniyyah, dengan konteks dan gaya penyampaian yang berbeda. Oleh 

karena itu, untuk memahami Al-Qur’an secara holistik, seorang mufassir 

 
198 Abdullah Saeed, “Approaches to the Qur’an in Contemporary Indonesia.” Journal of 

Qur’anic Studies Vol. 9 No. 2 Tahun 2007, hal. 5–7. 
199 Muhammad bin Abdullah al-Zarkasyi, Al-Burhân fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Jilid 1, Kairo: 

Dâr al-Ma‘ârif, 1997, hal. 24. 
200 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-Adab, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1961, hal. 345. 
201 Fakhruddin al-Razi, Mafâtîh al-Ghayb, Jilid 10, Beirut: Dâr al-Fikr, 1981, hal. 178. 



136 
 

 

perlu menghimpun ayat-ayat yang membicarakan tema yang sama, lalu 

menganalisisnya secara integratif.202 

Sebagai contoh, tema al-îmân tidak hanya dijelaskan dalam aspek 

keyakinan teologis, tetapi juga disandingkan dengan amal saleh dalam 

banyak ayat (QS. Al-‘Ashr/103:3, QS. Al-Baqarah/2:25, QS. Al-Nisa’/4:124). 

Melalui metode tematik, terlihat bahwa konsep iman dalam Al-Qur’an tidak 

pernah berhenti pada wilayah konseptual, tetapi selalu menuntut implikasi 

praksis. Dengan demikian, Dirâsah Mâ fî al-Qur’ân melalui pendekatan 

tematik membantu memetakan dimensi integral antara iman, etika, dan 

tindakan sosial.203 Untuk menyederhanakan pembahasan diatas peneliti 

memberikan gambar skema sebagai berikut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dengan model ini, tafsir tidak terjebak pada pemaknaan atomistik yang 

hanya melihat ayat secara parsial, melainkan mampu menyingkap korelasi 

internal teks Al-Qur’an. Tafsir tematik yang berakar pada analisis linguistik, 

psikologis, dan historis menjadikan Al-Qur’an lebih relevan untuk menjawab 

problem kemanusiaan kontemporer. Oleh sebab itu, Dirâsah Mâ fî al-Qur’ân 

sebagaimana digagas oleh Amin al-Khuli bukan hanya sebuah pendekatan 

 
202 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda 

Ketahui dalam Memahami Ayat-ayat al-Qur’an, Jakarta: Lentera Hati, 2013, hal. 121. 
203 Abdullah Saeed, Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist 

Approach, London: Routledge, 2014, hal. 88–89. 

Gambar 4. Skema Dirâsah Mâ Fî al-Qur’ân 



137 
  

 
 

teknis, tetapi juga fondasi metodologis yang meniscayakan pemahaman Al-

Qur’an secara holistik.204 

4. Kritik Amin Al-Khuli Terhadap Metode Tafsir Al-Qur’an 

Secara historis, tradisi kritik tafsir dalam khazanah keilmuan Islam 

memiliki akar yang dapat ditelusuri hingga pada masa kenabian. Abdus 

Salam mencatat bahwa praktik ini telah dimulai sejak Nabi Muhammad SAW 

masih hidup, di mana beliau berperan aktif dalam meluruskan pemahaman 

para sahabat ketika terjadi kesalahan penafsiran terhadap ayat-ayat Al-

Qur’an.205 Dalam periode awal ini, bentuk kritik tafsir yang muncul masih 

bersifat sederhana, baik dari sisi metodologis maupun lingkup 

pembahasannya. Fokusnya lebih diarahkan pada pelurusan pemahaman yang 

menyangkut aspek ideologis dan keyakinan, serta cenderung bersifat 

apologetik untuk mempertahankan kemurnian ajaran Islam dari interpretasi 

yang menyimpang.206 

Selain itu, Muhammad bin Muhammad Abu Syahbah (w. 1403 H) turut 

memberikan kontribusi penting dalam pengembangan kritik tafsir melalui 

penerapan metodologi kritik yang terinspirasi dari studi biblika bercorak 

sastra yang banyak berkembang di Barat. Pendekatan ini digunakan untuk 

menilai kualitas dan validitas sumber-sumber tafsir, terutama yang berkaitan 

dengan riwayat-riwayat lemah atau palsu. Dalam karyanya yang terkenal, al-

Isrâ’îliyyât wa al-Mawdhû‘ât fî Kutub al-Tafsîr, Abu Syahbah menyoroti 

secara khusus keberadaan jalur periwayatan yang bersumber dari Abdullah 

ibn ‘Abbas—sahabat Nabi yang dijuluki Tarjumân al-Qur’ân—namun 

melalui perantara perawi yang memiliki reputasi buruk.207 

Abu Syabah mencontohkan periwayatan yang melalui Muhammad ibn 

al-Sa’ib al-Kalbi dari Abu Shalih. Meskipun jalur ini sering digunakan dalam 

penafsiran, Abu Syahbah menegaskan bahwa al-Kalbi dikenal sebagai 

seorang perawi yang tertuduh berdusta (muttaham bi al-kadhib), sehingga 

riwayat-riwayatnya tidak dapat dijadikan hujjah, terlebih dalam konteks 

penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an yang memuat kisah-kisah isrâ’îliyyât. 

Pendekatan kritis ini menunjukkan bahwa metode yang ia gunakan tidak 

hanya mengandalkan penilaian sanad berdasarkan ilmu al-jarh wa al-ta‘dīl, 

 
204 M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar Ilmu al-Qur’an/Tafsir, Jakarta: 

Bulan Bintang, 1992, hal. 97. Lihat juga Aksin Wijaya, “Metodologi Tafsir Kontekstual: Dari 

Tafsir Klasik hingga Kontemporer,” Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis Vol. 16 No. 

2 Tahun 2015, hal. 123–140. 
205 Abdus Salam, Metodologi Tafsir Al-Qur’an: Telaah Kritis atas Metode dan Corak 

Penafsiran, Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2004, hal. 42. 
206 Abdus Salam, Metodologi Tafsir Al-Qur’an: Telaah Kritis atas Metode dan Corak 

Penafsiran, Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2004, hal. 45. 
207 Muhammad ibn Muhammad Abu Syahbah, al-Isrâ’îliyyât wa al-Mawdhû‘ât fî Kutub 

al-Tafsîr, Kairo: Maktabah al-Sunnah, 1988, hal. 102–103. 



138 
 

 

tetapi juga mempertimbangkan aspek literer, ideologis, dan historis dari 

materi tafsir itu sendiri. Dengan demikian, Abu Syahbah menjadi salah satu 

representasi ulama kontemporer yang berhasil menggabungkan tradisi kritik 

riwayat Islam klasik dengan instrumen analisis modern yang bersifat 

interdisipliner. 

Serupa dengan pandangan Abu Syahbah, Muhammad Husain al-Dzahabi 

(w. 1397 H) dalam karyanya al-Isrâ’îliyyât fî al-Tafsîr wa al-Hadîts juga 

memberikan kritik tajam terhadap keberadaan riwayat-riwayat isrâ’îliyyât 

dalam literatur tafsir. Salah satu objek kritiknya adalah Jâmi‘ al-Bayân ‘an 

Ta’wîl Âyat al-Qur’ân karya Ibn Jarir al-Thabari (w. 310 H), yang dinilainya 

memuat sejumlah kabar isrâ’îliyyât yang tidak memiliki dasar otentik bahkan 

bertentangan dengan makna lahir maupun batin Al-Qur’an.208 Menurut al-

Dzahabi, keberadaan riwayat-riwayat lemah ini merupakan konsekuensi dari 

masuknya sumber-sumber eksternal yang tidak diverifikasi secara ketat, 

sehingga rawan mencemari kemurnian makna ayat-ayat suci. Kritik ini 

memperkuat pentingnya filter metodologis yang ketat dalam studi tafsir, 

terutama dalam memastikan keabsahan sanad dan kesesuaian matan dengan 

prinsip-prinsip Al-Qur’an. 

Lebih jauh lagi, diskursus kritik tafsir memasuki ranah filsafat pemikiran 

kontemporer melalui gagasan Muhammad Arkoun (1928–2010 M). Menurut 

Arkoun, tradisi penafsiran Al-Qur’an telah lama berada di bawah dominasi 

para ulama klasik yang menggunakan dialektika dogmatis tertutup, sehingga 

tidak membuka ruang bagi pertanyaan kritis dan penafsiran alternatif.209 

Dalam pandangannya, kondisi ini turut mempertahankan fase kemunduran 

intelektual umat Islam karena menutup kemungkinan pengayaan makna teks 

wahyu. Oleh sebab itu, Arkoun menyerukan perlunya pembacaan ulang (re-

reading) terhadap Al-Qur’an, yang memanfaatkan pendekatan kritis-historis, 

analisis linguistik, dan metodologi ilmu-ilmu sosial-humaniora. Pembacaan 

ulang ini diharapkan dapat membebaskan tafsir dari kungkungan paradigma 

tradisional yang kaku, sekaligus membuka peluang bagi lahirnya pemahaman 

yang lebih relevan dengan tantangan zaman. 

Memasuki era modern, dinamika kritik tafsir mengalami perkembangan 

signifikan seiring dengan masuknya pengaruh metodologi ilmu-ilmu 

humaniora, khususnya kajian sastra. Salah satu tokoh penting yang menandai 

pergeseran paradigma ini adalah Amin al-Khuli (w. 1966), seorang pemikir 

Mesir yang dikenal sebagai pelopor pendekatan sastra dalam studi tafsir. Al-

Khuli mengajukan dua prinsip metodologis utama. Pertama, penelitian 

langsung terhadap teks Al-Qur’an dengan memperhatikan struktur bahasa, 

 
208 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Isrâ’îliyyât fî al-Tafsîr wa al-Hadîth, Kairo: 

Maktabah Wahbah, 1986, hal. 59–60. 
209 Mohammed Arkoun, Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers, 

Boulder: Westview Press, 1994, hal. 15–18. 



139 
  

 
 

gaya retorika, dan susunan naratifnya. Kedua, penelitian terhadap segala 

sesuatu yang terkait dengan Al-Qur’an (mâ hawla al-Qur’ân), yang 

mencakup kajian konteks historis, sosial, budaya, serta lingkungan 

kebahasaan tempat Al-Qur’an diturunkan.210 Pendekatan ini membuka ruang 

bagi pengembangan kritik tafsir yang lebih ilmiah, sistematis, dan 

interdisipliner, sehingga mampu melampaui batasan ideologis semata menuju 

kajian yang bersifat analitis dan objektif. 

Penafsiran Al-Qur’an ditinjau dari aspek sastra yang digagas oleh Amin 

al-Khuli atas ayat-ayat Al-Qur’an dan kitab tafsir klasik. Penting untuk 

dijelaskan secara singkat bagaimana perkembangan corak penafsiran Al-

Qur’an sehingga menjadi latar belakang pemikiran Amin al-Khuli dan apa 

motif Amin al-Khuli dalam membangun metode tafsir sastra Al-Qur’an.211 

Pada mulanya, penafsiran Al-Qur’an dipengaruhi oleh konteks historis dan 

kehidupan Nabi Muhammad Saw serta para sahabatnya. Bentuk penafsiran 

yang dominan adalah tafsîr bi al-ma’tsûr—dikenal pula dengan tafsîr bi al-

riwâyah—yang menggunakan hadis dan riwayat sebagai dasar untuk 

menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an.212 

Kemudian pada era pertengahan terlihat perkembangan bentuk 

penafsiran yang signifikan dengan munculnya tafsîr bi al-ra’y, di mana 

ulama menggunakan akal dan pengetahuan filosofis berdasarkan pada dalil-

dalil yang sahih, pemahaman bahasa Arab, pertimbangan asbâb al-nuzûl dan 

beberapa aspek lain untuk menafsirkan Al-Qur’an. Ada juga penambahan 

dimensi teologis dan filosofis dalam penafsiran yang dikenalkan oleh tokoh 

seperti al-Ghazali dan Ibn ‘Arabi.213 

Lebih lanjut pada era kontemporer, telah banyak karya tafsir yang 

dibukukan dan kajian dipisahkan dengan keilmuan lain. Hal ini kemudian 

membuka peluang bagi mufasir untuk lebih mengeksplorasi penafsiran Al-

Qur’an berdasarkan latar belakang keilmuannya sehingga berbagai 

pendekatan baru muncul dalam penafsiran Al-Qur’an yang mewarnai corak 

penafsiran termasuk pendekatan historis-kritis, strukturalis, dan 

fungsionalis.214 

Secara etimologis, istilah kritik ( النقد) dalam bahasa Arab memiliki 

makna yang beragam dan kaya secara konseptual. Paling tidak terdapat 

 
210 Amin al-Khuli, al-Tafsir: Nashatuhu, Tadarrujuhu, Tathawûruhu, Beirut: Dâr al 

Kitâb al-Lubnani, 1982, hal. 54-65. 
211 Moch. Nur Ichwan Affani, Metodologi Tafsir al-Qur’an Kontemporer, Yogyakarta: 

LKiS, 2019, hal. 45–47. 
212 Ahmad Izzan, Pengantar Studi al-Qur’an, Jakarta: Kencana, 2007, hal. 112–114. 
213 Abdul Mustaqim, Metodologi Tafsir al-Qur’an di Era Kontemporer, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2012, hal. 64–66. 
214 M. Nur Kholis Setiawan, Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: Pilar 

Religia, 2006, hal. 27. 



140 
 

 

empat pengertian utama yang terkandung di dalamnya. Pertama, al-I‘thâ’ 
 yang berarti pemberian, yang dalam konteks kritik dapat dimaknai (الإعْطاَءُ )

sebagai proses memberikan masukan yang bersifat konstruktif. Kedua, al-

qabdh ( ُالْقَبْض) yang bermakna menangkap atau mengambil, dalam arti 

menangkap substansi suatu ide untuk kemudian dikaji. Ketiga, al-istikhrâj 

 yang berarti mengekstraksi atau mengeluarkan sesuatu, yakni (الاِِّّسْتِّخْراَجُ )

mengungkap makna atau nilai yang tersembunyi dari sebuah objek kajian. 

Dan keempat, al-munâqasyah ( ُالْمُنَاقَشَة) yang berarti diskusi atau perdebatan, 

yang mengimplikasikan adanya interaksi intelektual dalam menguji validitas 

sebuah argumen.215 

Dalam perkembangan pemikiran, kritik dipahami bukan semata sebagai 

kecaman, melainkan sebagai bentuk progresivitas intelektual yang 

mengedepankan sikap reflektif dan terbuka terhadap kemungkinan-

kemungkinan baru. Kritik menjadi instrumen penting untuk 

mempertanyakan, mengevaluasi, serta mencari alternatif pemikiran yang 

lebih relevan, sehingga dapat mendorong kemajuan keilmuan dan 

menghindarkan dari stagnasi.216 

Salah satu tokoh penting dalam sejarah filsafat yang mengembangkan 

teori kritik secara sistematis adalah Immanuel Kant (1724–1804 M). Ia 

mengajukan tiga pilar utama yang membentuk fondasi kritisisme modern, 

yakni Critique der reinen Vernunft (kritik atas rasio murni), Critique der 

praktischen Vernunft (kritik atas rasio praktis), dan Critique der Urteilskraft 

(kritik atas daya pertimbangan).217 Konsep ini menegaskan bahwa kritik 

merupakan kegiatan intelektual untuk menguji batas-batas dan kemampuan 

akal dalam memahami realitas, baik dalam ranah teoretis maupun praktis. 

Dalam ranah akademik, kritik dapat diartikan sebagai tanggapan objektif 

terhadap suatu karya atau pemikiran, dengan menguraikan secara rinci 

kelebihan dan kekurangannya berdasarkan argumen (dalîl) dan parameter 

ilmiah (dhawâbith).218 Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) 

mendefinisikan kritik sebagai kecaman atau tanggapan, atau kupasan yang 

 
215 Louis Ma‘luf, al-Munjid fî al-Lughah wa al-A‘lâm, Beirut: Dâr al-Mashriq, 1986, 

hal. 825. 
216 Azyumardi Azra, Paradigma Baru Pendidikan Nasional: Rekonstruksi dan 

Demokratisasi, Jakarta: Kompas, 2002, hal. 51. 
217 Immanuel Kant, Critique of Pure Reason, diterjemahkan oleh Paul Guyer dan Allen 

W. Wood, Cambridge: Cambridge University Press, 1998, hal. 99–101. 
218 M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 2007, hal. 367. 



141 
  

 
 

disertai uraian dan pertimbangan baik-buruk terhadap suatu hasil karya atau 

pendapat.219 

Secara terminologis, kritik tafsir adalah metode dan cara-cara ilmiah 

yang sistematis untuk melakukan analisis, evaluasi, apresiasi, dan penilaian. 

Baik dari segi kekuatan maupun kelemahan, serta kebenaran atau kekeliruan 

terhadap tafsir Al-Qur’an, dengan tujuan menemukan makna yang ideal dan 

objektif.220 Urgensi kritik tafsir berpijak pada kenyataan bahwa tafsir 

merupakan produk akal manusia yang bersifat relatif dan tentatif, berbeda 

dengan Al-Qur’an yang kebenarannya bersifat absolut.221 Oleh karena itu, 

tafsir berpotensi salah atau bahkan disalahgunakan, baik karena keterbatasan 

intelektual penafsir maupun pengaruh kepentingan ideologis, politis, dan 

subjektivitas mufasir. Banyak karya tafsir yang tidak steril dari infiltrasi 

ideologis ini, sehingga kritik menjadi instrumen penting untuk menjaga 

kemurnian pesan universal Al-Qur’an agar dapat dipahami secara objektif 

oleh semua kalangan.222 

Dengan menelusuri perjalanan sejarah kritik tafsir dari masa kenabian 

hingga era kontemporer, dapat dilihat bahwa tradisi ini mengalami evolusi 

yang signifikan, baik dari segi metodologi maupun lingkup kajiannya. Pada 

periode awal, kritik tafsir bersifat sederhana dan fokus pada pelurusan 

pemahaman akidah, sedangkan pada era modern mulai diperkaya dengan 

pendekatan interdisipliner, seperti kritik historis, linguistik, sastra, dan 

filsafat. Perkembangan tersebut menegaskan bahwa kritik tafsir bukanlah 

sekadar praktik teknis, tetapi merupakan manifestasi dari kesadaran 

epistemologis untuk menjaga kemurnian makna wahyu di tengah dinamika 

sosial dan intelektual yang terus berubah. 

Dalam kerangka akademik, praktik kritik tafsir memerlukan seperangkat 

prinsip yang menjadi landasan berpikir dan bertindak bagi para pengkaji. 

Prinsip-prinsip ini berfungsi sebagai guiding framework agar kritik tidak 

terjebak pada subjektivitas yang destruktif, melainkan mengarah pada 

evaluasi yang objektif, konstruktif, dan bertanggung jawab secara ilmiah. 

Pemahaman terhadap prinsip-prinsip ini menjadi esensial karena di sanalah 

titik temu antara tradisi keilmuan Islam yang berbasis naql (transmisi) dan 

‘aql (rasio) dengan tuntutan metodologis ilmu pengetahuan modern. Oleh 

karena itu, sebelum membahas secara rinci ragam bentuk dan penerapan 

 
219 Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, Kamus Besar Bahasa 

Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 2016, hal. 681. 
220 Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Qur’an, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2002, hal. 217. 
221 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsîr wa al-Mufassirûn, Kairo: Maktabah 

Wahbah, 2000, hal. 33–34. 
222 Amin al-Khuli, Manâhij al-Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-

Âdab, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1978, hal. 215. 



142 
 

 

kritik tafsir, terlebih dahulu perlu diuraikan prinsip-prinsip mendasar yang 

menjadi pijakan metodologinya. 

Amin Al-Khuli mengajukan seperangkat prinsip metodologis yang 

secara langsung berimplikasi pada praktik kritik tafsir. Prinsip-prinsip ini 

bertujuan untuk membebaskan penafsiran Al-Qur’an dari kungkungan 

metode tradisional yang cenderung repetitif dan apologetik, menuju 

penafsiran yang lebih ilmiah, kontekstual, dan relevan dengan tantangan 

zaman. Adapun prinsip-prinsip dimaksud dapat dirumuskan sebagai berikut: 

a. Prinsip Kebahasaan Murni (al-Manhaj al-Lughawî al-Khâlish) 

Al-Qur’an harus dikaji terlebih dahulu dari segi kebahasaannya secara 

murni, tanpa intervensi dogma teologis atau ideologi tertentu. Hal ini 

meliputi analisis struktur, diksi, gaya retorika, serta aspek nazm (koherensi 

susunan ayat) yang menjadi ciri khas bahasa Arab pada periode pewahyuan. 

Dengan metode ini, al-Khuli menekankan bahwa pemahaman Al-Qur’an 

tidak boleh dilepaskan dari kedudukannya sebagai teks Arab klasik yang lahir 

dalam horizon budaya Arab abad ke-7.223 

Adapun landasan epistemologis dari prinsip kebahasaan murni berangkat 

dari keyakinan Al-Khuli bahwa Al-Qur’an adalah “nash bahasa Arab” 

sebelum ia diperlakukan sebagai teks teologis.224 Menurutnya, segala bentuk 

penafsiran yang dilakukan tanpa terlebih dahulu memahami bahasa Arab 

murni akan melahirkan makna yang kabur, subjektif, bahkan bias. Ia 

terinspirasi dari pendekatan kritik sastra modern dan mengaplikasikannya 

dalam studi Al-Qur’an. Dengan cara ini, al-Khuli ingin mengembalikan tafsir 

pada disiplin ilmu yang objektif, yakni analisis linguistik dan stilistika, 

sebelum memasuki dimensi dogmatis. 

Sebagai contoh, dalam menafsirkan kata Al-Qur’ân itu sendiri, para 

mufassir klasik sering menghubungkannya dengan makna “bacaan yang 

dihimpun” (dari kata qara’a). Namun, melalui analisis kebahasaan murni, al-

Khuli akan menekankan bagaimana istilah tersebut berkembang dalam 

penggunaan masyarakat Arab pra-Islam dan awal Islam, serta konteks 

retorika yang menegaskan superioritas Al-Qur’an sebagai teks sastra.225 

Demikian pula pada ayat “wa al-syamsu tajrî li-mustaqarrin lahâ” (QS. 

Yasin/36:38), tafsir klasik cenderung memaknai secara kosmologis atau 

bahkan dogmatis, sementara al-Khuli menekankan sisi linguistik: kata tajrî 

 
223 Amin al-Khuli, al-Tafsîr: Mahâwîruhu wa Manâhijuhu, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1970, 

hal. 41. 
224 Amin al-Khuli, Manâhij al-Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-

Âdâb, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1987, hal. 325. 
225 Amin al-Khuli, Fann al-Qawl fî al-Qur’ân, Kairo: Maktabat al-Anjlu al-

Mashriyyah, 1992, hal. 112–113. 



143 
  

 
 

(berlari/bergerak) adalah metafora sastra yang menekankan keteraturan 

hukum alam, bukan penjelasan saintifik literal.226 

Relevansi prinsip ini menjadi sangat penting pada era modern, terutama 

dalam menghadapi dua tantangan besar. Pertama, banyaknya tafsir klasik 

yang terlalu cepat memasukkan penjelasan teologis, fikih, atau bahkan 

isrâ’îliyyât tanpa analisis kebahasaan yang memadai. Hal ini membuat pesan 

Al-Qur’an seakan-akan “terkurung” oleh otoritas mazhab tertentu.227 Kedua, 

kebutuhan umat Islam kontemporer untuk memahami Al-Qur’an secara 

ilmiah, rasional, dan universal, agar pesan-pesan Qur’ani dapat diaplikasikan 

secara relevan dalam wacana kemanusiaan, sosial, dan budaya saat ini. 

Dengan menjadikan aspek kebahasaan sebagai dasar, penafsiran tidak hanya 

lebih jernih, tetapi juga terhindar dari manipulasi ideologis.228 

Dengan demikian, prinsip kebahasaan murni bukan hanya fondasi teknis, 

tetapi juga sebuah strategi hermeneutik untuk menjaga objektivitas 

penafsiran, menghindarkan tafsir dari jebakan ideologis, serta membuka jalan 

bagi pemahaman Al-Qur’an yang lebih kontekstual dan relevan dengan 

zaman. 

b. Prinsip Historis-Konseptual (al-Manhaj al-Târîkhî al-Fikrî) 

Selain aspek bahasa, teks Al-Qur’an harus dipahami dengan 

mempertimbangkan kondisi historis yang melingkupi pewahyuannya. 

Menurut al-Khuli, setiap ayat memiliki asbâb al-nuzûl yang bukan hanya 

sekadar narasi tradisional, melainkan gambaran konkret tentang dinamika 

sosial, politik, dan budaya Arab kala itu.229 

Al-Khuli berpandangan bahwa Al-Qur’an turun tidak dalam ruang 

hampa, melainkan berinteraksi dengan realitas sosial masyarakat Arab abad 

ke-7.230 Oleh karena itu, memahami teks Al-Qur’an secara benar tidak cukup 

hanya melalui bahasa, tetapi juga harus melalui konteks historis yang 

melatarbelakangi turunnya ayat. Landasan ini sejalan dengan pendekatan 

sejarah dalam hermeneutika modern yang menekankan bahwa teks suci lahir 

dari suatu situasi konkret dan merespons kondisi tertentu. Dengan cara ini, 

 
226 Aisyah Abdurrahman bint al-Syathi’, al-Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’ân al-Karîm, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1996, hal. 9–10. 
227 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsîr wa al-Mufassirûn, Kairo: Maktabat 

Wahbah, 2000, hal. 389. 
228 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhûm al-Nashsh: Dirâsah fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Beirut: al-

Markaz al-Thaqâfî al-‘Arabî, 1993, hal. 67. 
229 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhûm al-Nashsh: Dirâsah fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Beirut: al-

Markaz al-Thaqâfî al-‘Arabî, 1993, hal. 67-68. 
230 Amin al-Khuli, al-Tafsîr: Mahâwîruhu wa Manâhijuhu, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1970, 

hal. 45–46. 



144 
 

 

tafsir tidak hanya menjadi kajian linguistik semata, tetapi juga menyentuh 

aspek sosiologis, politis, dan kultural. 

Adapun Prinsip historis-konseptual ini menjadi relevan dalam tiga hal 

utama. Pertama, untuk menghindari anacronisme dalam tafsir, yakni menarik 

makna ayat secara lepas dari konteks historisnya. Misalnya, ayat tentang 

perang (qitâl) harus dipahami dalam konteks peperangan defensif umat Islam 

saat itu, bukan ditarik mentah-mentah sebagai legitimasi kekerasan.231 

Kedua, prinsip ini membantu menyingkap pesan universal Al-Qur’an yang 

sering tersembunyi di balik konteks lokal. Dengan memahami kondisi 

historis, penafsir dapat membedakan antara ajaran yang bersifat partikular 

(kontekstual) dan yang bersifat universal. Ketiga, prinsip ini sangat penting 

dalam membangun pemahaman Al-Qur’an yang dialogis dengan realitas 

kontemporer, sebab pengalaman historis umat Islam pertama dapat menjadi 

cermin bagi problem sosial dan politik umat sekarang. 

Sebagai contoh, ayat tentang larangan riba (QS. Al-Baqarah/2:275) 

sering dipahami secara literal tanpa memperhatikan konteks ekonomi 

masyarakat Arab pra-Islam. Dengan pendekatan historis, al-Khuli 

menekankan bahwa riba yang dilarang adalah praktik eksploitatif yang 

menjerat kaum miskin dalam utang berbunga berlipat ganda, sebuah praktik 

yang sangat lazim saat itu.232 Dengan memahami latar sosialnya, pesan 

universal ayat tersebut lebih tampak: yaitu larangan terhadap segala bentuk 

transaksi ekonomi yang menindas dan merugikan pihak lemah. 

Contoh lain dapat ditemukan dalam ayat tentang hijab (QS. Al-

Ahzab/33:59). Secara historis, ayat ini turun untuk membedakan perempuan 

merdeka dari budak di tengah budaya patriarkal Arab kala itu.233 Dengan 

memahami konteks historisnya, penafsiran ayat ini tidak terjebak pada 

reduksi simbolis pakaian semata, tetapi lebih pada pesan moralnya: 

perlindungan, penghormatan, dan martabat bagi perempuan. 

c. Prinsip Kesusastraan (al-Manhaj al-Adabî) 

Al-Khuli melihat Al-Qur’an sebagai karya sastra tertinggi dalam bahasa 

Arab yang menampilkan struktur unik, gaya bahasa retoris, dan irama yang 

khas. Oleh karena itu, ia memperkenalkan konsep al-tafsîr al-adabî li al-

Qur’ân, yaitu pendekatan yang menempatkan Al-Qur’an dalam kerangka 

analisis sastra (literary criticism). Hal ini mencakup analisis metafora, majas, 

 
231 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 

Chicago: University of Chicago Press, 1982, hal. 7–8. 
232 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsîr wa al-Mufassirûn, Kairo: Maktabat 

Wahbah, 2000, hal. 412. 
233 Amina Wadud, Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s 

Perspective , New York: Oxford University Press, 1999, hal. 33–34. 



145 
  

 
 

simbol, dan unsur estetik dalam Al-Qur’an, yang menurutnya justru 

mengandung makna terdalam dari pesan ilahi.234 

Landasan utama pendekatan kesusastraan ini adalah pandangan Al-Khuli 

bahwa kemukjizatan Al-Qur’an terletak pada sisi bahasanya, bukan hanya 

pada aspek teologi atau hukum.235 Menurutnya, keindahan retorika, irama, 

serta kekuatan imajinatif dalam Al-Qur’an membentuk dimensi estetik yang 

menjadikannya tak tertandingi. Dengan menganalisis aspek sastra, penafsir 

dapat menyingkap kedalaman makna yang tidak dapat dijangkau melalui 

pendekatan dogmatis atau hukum semata. Selain itu, al-Khuli dipengaruhi 

oleh perkembangan studi sastra modern di Mesir pada awal abad ke-20, 

terutama oleh pendekatan kritik sastra Barat yang menekankan analisis 

struktur dan gaya bahasa.236 

Prinsip ini memiliki relevansi besar, khususnya dalam membumikan Al-

Qur’an dalam kajian humaniora kontemporer: 

1) Pertama, ia menjadikan Al-Qur’an dapat berdialog dengan disiplin ilmu 

modern seperti sastra, linguistik, dan semiotika, sehingga kajian Qur’ani 

tidak eksklusif dalam domain teologi semata. 

2) Kedua, prinsip ini membuka ruang apresiasi yang lebih luas terhadap 

keindahan dan kekayaan bahasa Al-Qur’an, sehingga umat Islam tidak 

hanya memahami kandungan hukum, tetapi juga nilai estetik, etis, dan 

spiritual. 

3) Ketiga, relevansi prinsip ini tampak dalam upaya menjawab kritik 

orientalis yang sering mereduksi Al-Qur’an sebagai teks biasa. Dengan 

menegaskan keunggulan sastra Al-Qur’an, al-Khuli mengembalikan 

perhatian pada aspek mukjizat yang bersifat universal dan dapat 

diapresiasi oleh siapa saja, Muslim maupun non-Muslim.237 

Al-Khuli yang melihat Al-Qur’an sebagai karya sastra tertinggi dalam 

bahasa Arab yang menampilkan struktur unik, gaya bahasa retoris, dan irama 

yang khas. Oleh karena itu, ia memperkenalkan konsep al-tafsîr al-adabî li 

al-Qur’ân, yaitu pendekatan yang menempatkan Al-Qur’an dalam kerangka 

analisis sastra (literary criticism). Hal ini mencakup analisis metafora, majas, 

simbol, dan unsur estetik dalam Al-Qur’an, yang menurutnya justru 

mengandung makna terdalam dari pesan ilahi.238 

 
234 Amin al-Khuli, al-Tafsîr: Mahâwîruhu wa Manâhijuhu, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1970, 

hal. 51. 
235 Amin al-Khuli, Fann al-Qawl fî al-Qur’ân, Kairo: Maktabat al-Anjlu al-Mishriyyah, 

1962, hal. 35. 
236 Ibrahim Madkur, Dirâsât fî al-Fikr al-‘Arabī al-Hadīth, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1980, 

hal. 211. 
237 Muhammad Ahmad Khalafallah, al-Fann al-Qashashî fî al-Qur’ân al-Karîm, Kairo: 

Maktabat al-Nahdhah al-Mishriyyah, 1995, hal. 19–20. 
238 Amin al-Khuli, Dirâsât Islâmiyyah, Kairo: Maktabat al-Anjlû al-Mishriyyah, 1964, 

hal. 190–193. 



146 
 

 

Relevansi dari prinsip ini tampak dalam upaya meneguhkan posisi Al-

Qur’an tidak hanya sebagai teks teologis, tetapi juga sebagai teks estetik yang 

mampu berbicara lintas zaman. Dengan pendekatan sastra, Al-Qur’an 

dipahami secara lebih universal, tidak hanya terbatas pada aspek hukum atau 

dogma, tetapi juga sebagai sumber inspirasi budaya, seni, dan peradaban. 

Pendekatan ini relevan pula untuk menjawab kebutuhan kontemporer di 

mana kajian Al-Qur’an harus bersentuhan dengan ilmu humaniora modern 

seperti linguistik, hermeneutika, dan kritik sastra.239 

Sedangkan landasan pemikiran dari metode ini berangkat dari pandangan 

bahwa keindahan retorika Al-Qur’an adalah mukjizat utama yang melekat 

pada teks. Al-Khuli menolak reduksi Al-Qur’an hanya menjadi sumber 

hukum atau teologi semata, melainkan menekankan bahwa pesan moral dan 

spiritual justru lebih kuat tersampaikan melalui kekuatan estetikanya. Ia 

menegaskan bahwa memahami aspek kesusastraan Al-Qur’an berarti 

membuka jalan untuk menangkap kedalaman maknanya secara 

komprehensif.240 

Adapun contoh konkret dari penerapan prinsip ini dapat ditemukan 

dalam analisis Bint al-Syathi’ terhadap surah Al-Dhuha. Ia menyoroti 

bagaimana rangkaian ayat yang pendek, repetitif, dan berirama memberikan 

nuansa ketenangan dan optimisme bagi Nabi Muhammad ketika menghadapi 

masa-masa sulit. Hal ini menunjukkan bahwa makna ayat tidak hanya 

terletak pada kandungan semantiknya, tetapi juga pada efek emosional dan 

estetik yang dihasilkan dari gaya bahasanya.241 

Sebagai contoh, dalam ayat “fa’idzâ faraghta fa-anshab, wa ilâ rabbika 

farghab” (QS. Al-Insyirah/94:7–8), al-Khuli menekankan aspek ritme dan 

paralelisme gaya bahasa. Kata faraghta dan fa-anshab membentuk irama 

fonetik yang menegaskan pesan peralihan dari aktivitas duniawi menuju 

ibadah.242 Demikian pula penggunaan kata kerja tajrī pada QS. Yasin /36:38, 

yang secara literal berarti “berlari/bergerak,” dipandang sebagai metafora 

sastra yang menampilkan imaji gerak kosmik secara indah, bukan penjelasan 

saintifik. 

Contoh lain terdapat pada QS. Al-Rahman/55, di mana pengulangan 

frasa “fa-bi-ayyi âlâ’i rabbikumâ tukadzdzibân” berfungsi sebagai refrain 

 
239 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-Adab, 

Kairo: Dâr al-Maʿârif, 1961, hal. 220–223. 
240 Aisyah Abdurrahman bint al-Syathi’, al-Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’ân al-Karîm, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1996, hal. 30–32. 
241 Aisyah Abdurrahman bint al-Syathi’, al-Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’ân al-Karîm, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1996, hal. 55–58. 
242 Aisyah Abdurrahman binti al-Syathi’, al-Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’ân al-Karîm, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1996, hal. 45. 



147 
  

 
 

yang memperkuat nuansa retoris dan estetik.243 Dengan analisis kesusastraan, 

pengulangan itu bukan sekadar repetisi, melainkan teknik stilistika yang 

menimbulkan efek emosional pada pembaca/pendengar. 

e. Prinsip Kritis-Evaluatif terhadap Tradisi (Naqd al-Turâts al-Tafsîrî) 

Salah satu kontribusi penting Amin al-Khuli dalam metodologi tafsir 

adalah gagasannya tentang Awwalu al-Tajdîd Qatlu al-Qadîm Fahman, yakni 

“pembaruan dalam penafsiran dimulai dengan menghapus pemahaman 

lama.” Dengan prinsip ini, al-Khuli menekankan perlunya umat Islam 

melakukan kritik mendasar terhadap tradisi tafsir klasik, terutama yang sarat 

dengan bias teologis, politis, maupun ideologis. Tafsir tidak boleh dianggap 

sebagai produk final yang sakral, melainkan sebagai hasil konstruksi historis 

yang terbuka untuk dikritisi dan direkonstruksi.244 

Adapun landasan pemikiran prinsip ini berakar dari kesadaran bahwa 

karya-karya tafsir yang lahir sejak era klasik hingga modern membawa corak 

pemikiran yang dipengaruhi oleh konteks zamannya. Al-Khuli menganggap 

bahwa kejumudan umat Islam dalam menghadapi modernitas disebabkan 

oleh sikap menerima otoritas tafsir lama secara taken for granted. Dengan 

demikian, upaya kritik bukanlah bentuk penolakan terhadap tradisi, 

melainkan jalan untuk merevitalisasi makna Al-Qur’an agar sesuai dengan 

dinamika sosial dan perkembangan ilmu pengetahuan kontemporer.245 

Relevansinya pada masa kini sangat signifikan, terutama dalam 

menghadapi problematika umat modern seperti pluralisme, HAM, demokrasi, 

dan kesetaraan gender. Dengan prinsip ini, Al-Qur’an dapat ditafsirkan 

secara lebih terbuka dan progresif, bukan sekadar reproduksi makna-makna 

lama yang tidak lagi relevan. Pemikiran al-Khuli menginspirasi lahirnya 

metode tafsir kontemporer seperti tafsîr al-maudhû‘î (tematik) maupun 

pendekatan interdisipliner yang memadukan ilmu sosial-humaniora dalam 

kajian Al-Qur’an.246 

Sebagai contoh konkret, al-Khuli mengkritik tradisi tafsir yang penuh 

dengan riwayat isrâ’îliyyât, cerita-cerita legendaris, serta penjelasan 

dogmatis yang lebih mengedepankan kepentingan mazhab ketimbang 

objektivitas makna. Ia menawarkan agar para mufasir mengutamakan kajian 

 
243 Neal Robinson, Discovering the Qur’an: A Contemporary Approach to a Veiled Text, 

London: SCM Press, 2003, hal. 178. 
244 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-Adab, 

Kairo: Dâr al-Maʿârif, 1961, hal. 326. 
245 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhûm al-Nashsh: Dirâsah fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Beirut: al-

Markaz al-Thaqâfî al-‘Arabî, 1993, hal. 42–44. 
246 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach, 

London: Routledge, 2006, hal. 58–60. 



148 
 

 

kebahasaan, konteks historis, dan analisis sastra sebelum menerima otoritas 

pendapat mufasir terdahulu. Kritik ini kemudian dilanjutkan dan diperluas 

oleh murid-muridnya, termasuk Bint al-Syathi‘, yang mengembangkan 

metode tafsîr adabî ijtimâ‘î dengan menekankan aspek sastra dan relevansi 

sosial dalam penafsiran.247 

5. Kritik Sastra Sebagai Barometer Keabsahan Tafsir Al-Qur’an 

Perspektif Amin Al-Khuli 

Eksistensi Al-Qur’an dan bahasanya masih terawat hingga kini. Bahasa 

Arab yang menjadi bahasa Arab juga terangkat keberadaannya karena 

digunakan Al-Qur’an sebagai bahasa firman. Faktor ini yang menyebabkan 

Al-Qur’an senantiasa diamati, dipelajari, dipahami, diperlakukan sebagai 

objek dan subjek studi, dan ditafsirkan.248 Kesadaran akan keluhuran bahasa 

Al-Qur’an inilah yang kemudian melahirkan berbagai pendekatan dalam 

memahami pesan-pesannya, salah satunya melalui pendekatan sastra yang 

digagas oleh Amin al-Khuli. 

Amin al-Khuli merupakan salah satu pembaharu tafsir kontemporer yang 

menekankan pentingnya pendekatan sastra dalam memahami Al-Qur’an. 

Baginya, Al-Qur’an adalah teks berbahasa Arab dengan keindahan retoris 

yang luar biasa, sehingga analisis linguistik semata tidak cukup untuk 

mengungkap kedalaman makna yang dikandungnya. Oleh karena itu, ia 

menempatkan kritik sastra (al-naqd al-adabî) sebagai barometer keabsahan 

tafsir.249 Dengan kritik sastra, seorang mufassir dituntut untuk membaca al-

Qur’an secara utuh, memperhatikan aspek kebahasaan, struktur wacana, gaya 

bahasa (uslûb), serta konteks sosio-historis yang melatarbelakanginya. 

Dalam pandangan al-Khuli, keabsahan tafsir Al-Qur’an hanya dapat 

diukur sejauh ia mampu berakar pada kemurnian bahasa Arab dan sekaligus 

menampilkan keindahan sastra yang menjadi ciri utama teks suci tersebut.250 

Kritik sastra, dengan demikian, bukan hanya alat analisis tekstual, tetapi juga 

menjadi standar metodologis yang menghindarkan tafsir dari penyimpangan 

subjektif dan intervensi berlebihan tradisi non-Qur’ani, seperti riwayat 

Isrâ’îliyyât.251 Maka, paradigma al-Khuli menghadirkan satu terobosan baru 

 
247 Aisyah Abdurrahman binti al-Syathi’, al-Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’ân al-Karîm, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1996, hal. 11–15. 
248 Abd. Aziz, “Al-Qur’an Dan Sastra: Antara Etika, Estetika, Dan Profetika,” dalam al-

Burhan, Vol. 20  No. 1 Tahun 2020, hal. 147-163. 
249 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-Adab, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1961, hal. 245–247. 
250 Amin al-Khuli, al-Tafsîr: Mahâwiruhu wa Manâhijuhu, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1962, 

hal. 33–36. 
251 Hasan Hanafi, al-Turâts wa al-Tajdîd: Mawqifunâ min al-Turâth al-Qadîm, Kairo: 

al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1980, hal. 112–115. 



149 
  

 
 

dalam studi tafsir: menjadikan sastra sebagai tolok ukur akademis bagi 

validitas penafsiran Al-Qur’an. 

Perspektif al-Khuli kritik sastra bukan sekadar penilaian subjektif 

terhadap karya, tetapi sebuah upaya ilmiah untuk memahami teks secara 

komprehensif, baik dari segi lahir maupun batin. Oleh karena itu, ia membagi 

metode kritik sastra ke dalam dua bagian pokok, yaitu al-naqdu al-khârijî 

(kritik eksternal) dan al-naqdu al-dâkhilî (kritik internal). 

a. al-Naqdu al-Khârijî (kritik eksternal) 

Kritik ini sering disebut juga sebagai kritik ekstrinsik atau kritik sumber. 

Fokusnya adalah menelaah faktor-faktor eksternal yang memengaruhi karya 

sastra, seperti aspek sosial-geografis, budaya-religius, ekonomi, maupun 

politik. Dalam kajian keislaman, pendekatan ini mirip dengan konsep 

asbâbun nuzûl dalam Al-Qur’an dan asbâbul wurûd dalam hadis. Melalui 

cara ini, seorang penafsir dapat memahami dan menemukan keterkaitan 

antara karya sastra dengan latar belakang serta kondisi yang membentuk isi 

karya tersebut.252 

Dalam kerangka kritik al-khuli, tidak hanya dipahami sebagai hasil 

imajinasi pengarang, melainkan juga sebagai produk yang lahir dari interaksi 

dengan lingkungan sosial, budaya, maupun kondisi zaman tertentu. Beberapa 

aspek yang biasanya menjadi perhatian dalam kritik ekstrinsik antara lain 

adalah faktor sosial dan geografis, seperti keadaan masyarakat tempat 

pengarang hidup serta lingkungan wilayah yang membentuk pengalaman 

estetikanya; faktor kultural dan religius, yakni nilai-nilai budaya, adat 

istiadat, serta keyakinan keagamaan yang memengaruhi pandangan hidup 

pengarang; faktor ekonomi, misalnya kondisi kesejahteraan atau kesulitan 

hidup yang mungkin memengaruhi tema dan gaya penulisan; serta faktor 

politik, yang kerap berperan besar dalam menentukan arah pemikiran dan 

keberanian seorang pengarang untuk menyampaikan gagasannya.253 

Dalam studi keislaman, pendekatan semacam ini sering dihubungkan 

dengan konsep asbâbun nuzûl dalam kajian Al-Qur’an dan asbâbul wurûd 

dalam kajian hadis. Kedua istilah tersebut menunjuk pada latar belakang atau 

sebab-sebab yang melatarbelakangi turunnya ayat maupun hadis. Dengan 

mengetahui sebab-sebab tersebut, para mufassir dapat menyingkap makna 

yang lebih dalam dan memahami konteks yang melingkupi teks. Demikian 

pula dalam kajian sastra, dengan memanfaatkan pendekatan ekstrinsik atau 

 
252 Moh. Mofid, dan Mohammad Zainal Hamdy, “Dekontruksi Pendekatan Kritik Sastra 

Terhadap Al-Quran Perspektif Amin Al-Khuli,” dalam Al-Irfan: Journal of Arabic Literature 

and Islamic Studies Vol. 4 No.2 Tahun 2021.   
253 Muhammad Arkoun, Lectures du Coran, Paris: Maisonneuve & Larose, 1982, hal. 

97–98. 



150 
 

 

kritik sumber ini, seorang kritikus dapat menghubungkan isi karya sastra 

dengan latar belakang kehidupan pengarang serta kondisi eksternal yang 

memengaruhi lahirnya teks tersebut.254 

Melalui analisis yang berfokus pada faktor-faktor luar ini, kritik sastra 

menjadi lebih lengkap karena tidak hanya memperhatikan keindahan bahasa 

atau struktur teks, tetapi juga mengungkap hubungan erat antara karya sastra 

dengan realitas sosial, budaya, dan sejarah yang mengitarinya. Dengan 

demikian, kritik ekstrinsik membantu memperluas cakrawala pemahaman 

terhadap karya sastra, sehingga pembaca dapat menangkap makna yang lebih 

utuh dan mendalam. 

Kritik ekstrinsik atau al-naqdu al-khârijî tidak berhenti pada identifikasi 

faktor luar yang memengaruhi karya sastra, tetapi juga menekankan 

pentingnya memahami dinamika interaksi antara teks dengan realitas 

sekitarnya. Menurut Amin al-Khuli, karya sastra lahir sebagai respon kreatif 

terhadap lingkungan sosial dan kultural pengarang.255 Dengan demikian, 

kritik ini berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan antara teks, 

penulis, dan masyarakat. 

1) Aspek Sosial dan Geografis 

Kondisi sosial dan geografis sering kali menjadi faktor yang 

memberi warna pada karya sastra. Misalnya, sastra yang lahir di kawasan 

perkotaan biasanya lebih kompleks dalam tema sosial dibandingkan 

karya dari daerah pedesaan. Hal ini bisa kita lihat pada perbedaan karya 

sastra Mesir modern dengan sastra Badui klasik.256 Perbedaan geografis 

antara gurun, kota metropolitan, dan daerah agraris memberikan nuansa 

yang berbeda dalam gaya ekspresi maupun tema. 

2) Aspek Kultural dan Religius 

Karya sastra juga tidak bisa dilepaskan dari nilai budaya dan 

keyakinan agama yang hidup di tengah masyarakat. Dalam konteks Arab 

klasik, syair-syair pra-Islam (jahiliyyah) banyak mencerminkan nilai 

kesukuan, keberanian, dan semangat perang. Namun setelah Islam 

datang, syair berubah arah dengan nuansa religius, moral, serta 

 
254 Ali Ahmad Madkur, Naqd al-Adab ‘inda al-‘Arab, Kairo: Dâr al-Fikr al-‘Arabî, 

1995, hal. 56. 
255 Amin al-Khuli, Manâhij al-Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-

Âdâb, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1961, hal. 85. 
256 Ibn Qutaybah, Kitâb al-Syi‘r wa al-Syu‘arâ’, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1993, hal. 44. 



151 
  

 
 

spiritualitas.257 Hal ini menunjukkan bagaimana nilai-nilai religius 

berperan membentuk orientasi sastra. 

3) Aspek Ekonomi 

Faktor ekonomi tidak kalah penting. Pengarang yang hidup dalam 

kondisi ekonomi sulit sering kali menghasilkan karya yang sarat kritik 

sosial, menggambarkan penderitaan rakyat, atau menuntut keadilan. 

Sebaliknya, penulis yang hidup di lingkungan elit kadang menghasilkan 

karya dengan nuansa kemewahan atau idealisme yang jauh dari realitas 

kaum bawah. Amin al-Khuli menegaskan bahwa pemahaman terhadap 

latar ekonomi dapat membantu menafsirkan maksud di balik teks.258 

4) Aspek Politik 

Sastra juga kerap menjadi refleksi kondisi politik. Misalnya, banyak 

karya sastra Arab modern lahir sebagai respon terhadap kolonialisme 

Barat. Karya-karya Ahmad Syauqi, Hafizh Ibrahim, maupun Taha 

Husayn sarat dengan kritik politik dan dorongan nasionalisme.259 

Dengan demikian, memahami latar politik memungkinkan pembaca 

menangkap makna yang lebih luas dari sekadar teks. 

5) Analogi dengan Kajian Keislaman 

Pendekatan ekstrinsik ini sejalan dengan konsep asbâbun nuzûl 

dalam studi Al-Qur’an dan asbâbul wurûd dalam hadis. Kedua konsep 

tersebut menekankan bahwa teks suci lahir dalam konteks tertentu yang 

memengaruhi makna ayat atau hadis. Mengetahui latar belakang 

turunnya ayat atau hadis membuat pemahaman terhadap teks lebih kaya 

dan mendalam.260 Misalnya, ayat tentang larangan khamr turun secara 

bertahap, dipengaruhi oleh konteks sosial masyarakat Arab kala itu. 

Demikian juga dalam sastra, karya tidak bisa dilepaskan dari latar sosial, 

politik, ekonomi, dan budaya yang melingkupinya. Dengan memahami 

latar tersebut, seorang kritikus dapat memberikan penilaian yang lebih 

objektif dan menyeluruh. 

 
257 Jalaluddin al-Suyuti, Lubâb al-Nuqûl fî Asbâb al-Nuzûl, Beirut: Dâr al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1983, hal. 7. 
258 M. Badawi, A Critical Introduction to Modern Arabic Poetry, Cambridge: 

Cambridge University Press, 1975, hal. 101–103. 
259 M. Badawi, A Critical Introduction to Modern Arabic Poetry, Cambridge: 

Cambridge University Press, 1975, hal. 101–103. 
260 M. Badawi, Modern Arabic Literature and the West, London: Ithaca Press, 1985, 

hal. 89. 



152 
 

 

Sebagai contoh, puisi Ahmad Syauqi tentang Mesir tidak hanya bisa 

dibaca sebagai karya sastra indah, tetapi juga sebagai respon terhadap kondisi 

kolonialisme Inggris.261 Tanpa memahami konteks politik dan sosial Mesir 

saat itu, pembaca akan kehilangan makna penting di balik puisinya. 

Contoh lain adalah karya tafsir al-Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’ân al-Karîm 

oleh Bint al-Syathi‘, murid Amin al-Khuli.⁹ Dalam karyanya, ia menafsirkan 

Al-Qur’an dengan memperhatikan latar sosial-historis turunnya ayat, sambil 

tetap menganalisis aspek kebahasaan. Ini menunjukkan integrasi antara 

pendekatan ekstrinsik (konteks luar) dan intrinsik (teks itu sendiri). 

b. al-Naqdu al-Dâkhilî (Kritik Internal) 

Kritik ini berbeda dengan kritik sebelumnya karena titik perhatiannya 

diarahkan langsung pada teks sastra itu sendiri. Analisis dilakukan dengan 

memanfaatkan teori linguistik agar makna yang terkandung dalam teks dapat 

dipahami secara lebih mendalam. Amin al-Khuli menolak model tafsîr ‘ilmî 

yang berupaya menyesuaikan ayat-ayat Al-Qur’an dengan penemuan ilmiah 

modern yang sifatnya sementara, prediktif, dan relatif. Menurutnya, 

pendekatan seperti itu mengabaikan dua aspek penting, yakni perhatian pada 

teks dan konteks, serta keterkaitan antar-teks. Padahal kedua hal tersebut 

merupakan kunci yang harus diperhatikan seorang penafsir agar dapat 

menangkap maksud dan tujuan utama pengarang teks. Jika diabaikan, maka 

penafsiran justru menempatkan Al-Qur’an bukan lagi sebagai teks yang suci 

dan absolut, melainkan sebagai teks yang direduksi sesuai kepentingan 

temporer.262 

Sastra (al-adab) pada mulanya dipahami sebagai budi pekerti dan sopan 

santun, namun kemudian berkembang maknanya menjadi karya cipta 

manusia dalam bentuk ungkapan, baik berupa puisi maupun prosa.263 Dengan 

kata lain, sastra merupakan ekspresi pikiran dan perasaan seseorang yang 

disajikan dengan bahasa indah sehingga mampu memikat hati pembaca. Al-

Qur’an sendiri mengandung dimensi kesusastraan, karena ayat-ayatnya 

disusun dengan tujuan menyentuh jiwa pembacanya secara psikologis kadang 

menimbulkan rasa bahagia, namun kadang pula menghadirkan kesedihan dan 

keharuan. Hal ini tampak dari pilihan kata (diksi), nada, dan irama ayat-

ayatnya yang ketika dibacakan menghadirkan keindahan bunyi sekaligus 

kekuatan emosional. 

 
261 M. Badawi, Modern Arabic Literature and the West, London: Ithaca Press, 1985, hal 

89. 
262 Moh. Mofid, dan Mohammad Zainal Hamdy, “Dekontruksi Pendekatan Kritik Sastra 

Terhadap Al-Quran Perspektif Amin Al-Khuli,” dalam Al-Irfan, Vol. 4 No.2 Tahun 2021. 
263 Chatibul Umam, Pengantar Kajian Al-Qur’an, Jakarta: Pustaka al-Husna, 2004, hal. 

108-109. 



153 
  

 
 

Pendekatan sastra dalam memahami Al-Qur’an sebenarnya sudah 

digunakan sejak masa awal Islam. Para sahabat, dengan keluasan ilmu bahasa 

Arab mereka, mampu menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan baik. Bahkan 

Rasulullah sendiri, sebagaimana dicatat dalam berbagai riwayat, telah 

menafsirkan Al-Qur’an dengan memanfaatkan ungkapan dan gaya bahasa 

yang kelak menjadi bagian dari kajian teori sastra Arab. Salah satu contoh 

sahabat yang dikenal dengan kemampuan tersebut adalah Ibnu ‘Abbas, yang 

dijuluki tarjumân al-Qur’ân karena kedalaman pemahamannya terhadap 

makna bahasa dan konteks ayat.264 

Dalam kerangka pemikiran Amin al-Khuli, aspek kesusastraan inilah 

yang menjadi titik tolak al-naqd al-dâkhilî (kritik internal). Kritik internal 

berfokus pada teks itu sendiri struktur bahasa, keindahan retorika, pilihan 

kata, serta keterpaduan makna di dalamnya.265 Dengan memperhatikan unsur-

unsur kebahasaan dan estetika yang ada pada Al-Qur’an, seorang penafsir 

dapat menangkap maksud ilahi secara lebih mendalam, tanpa harus 

bergantung semata pada faktor luar. Dengan demikian, al-naqdu al-dâkhilî 

membantu membuka pemahaman bahwa Al-Qur’an tidak hanya berisi ajaran 

normatif, tetapi juga menyimpan kekuatan sastra yang mampu menyentuh 

akal sekaligus perasaan manusia.266 

Al-naqd al-dâkhilî atau kritik internal, sebagaimana dirumuskan Amin 

al-Khuli, menempatkan teks sebagai pusat kajian. Fokus utamanya adalah 

memperhatikan struktur bahasa, gaya retorika, diksi, irama, dan keterpaduan 

makna yang terkandung dalam teks sastra, termasuk Al-Qur’an. Pendekatan 

ini menegaskan bahwa keindahan dan kekuatan suatu karya dapat dipahami 

secara lebih utuh jika ditelaah dari dalam dirinya sendiri, bukan dengan cara 

dipaksakan untuk sejalan dengan penemuan atau teori modern yang sifatnya 

sementara.267 

Dalam konteks Al-Qur’an, al-Khuli melihat bahwa kitab suci ini memuat 

keindahan sastra yang luar biasa, baik dari segi pilihan kata maupun susunan 

kalimatnya. Irama ayat-ayat Al-Qur’an mampu menggugah emosi pendengar, 

menenangkan hati, bahkan menggetarkan jiwa.268 Misalnya, surah Al-Dhuhâ 

yang dibuka dengan sumpah, wa al-dhuhâ wa al-layli idhâ sajâ, mengandung 

nada lembut dan menenangkan yang seakan menjadi penghibur bagi Nabi 

 
264 Ahmad Muzakki, Stilistika Al-Qur’an, Malang: UIN Maliki Press, 2009, hal. 41 
265 Amin al-Khuli, Manâhij al-Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-

Adâb, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1961, hal. 112. 
266 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: LKiS, 2010, hal. 

145. 
267 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: LKiS, 2010, hal. 

144–145. 
268 Mohammad Nur Kholis Setiawan, “Literary Interpretation of the Qur’an: A Study of 

Amin al-Khuli’s Thought,” Al-Jami’ah, Vol. 36 No. 1 Tahun 1998, hal. 92–94. 



154 
 

 

Muhammad SAW saat mengalami kesedihan.269 Keindahan semacam ini 

hanya dapat ditangkap apabila analisis dilakukan dari dalam teks, dengan 

memperhatikan dimensi linguistik dan estetikanya. 

Para sahabat Nabi juga telah menerapkan pendekatan ini. Ibnu Abbas, 

misalnya, dikenal karena kepiawaiannya dalam menafsirkan ayat-ayat Al-

Qur’an melalui penguasaan bahasa Arab yang mendalam. Ia menafsirkan 

ayat bukan hanya berdasarkan sebab turunnya (asbâb al-nuzûl), tetapi juga 

melalui kepekaan terhadap gaya bahasa dan keindahan retorika yang 

digunakan dalam teks. Tradisi inilah yang kemudian diwarisi oleh generasi 

mufassir berikutnya, hingga menjadi salah satu fondasi bagi al-Khuli dalam 

merumuskan pendekatan sastra terhadap Al-Qur’an.270 

Sebagai contoh lain, al-Khuli mengkritik praktik tafsîr ‘ilmî yang 

berusaha menyesuaikan ayat-ayat Al-Qur’an dengan teori ilmiah, misalnya 

menjelaskan ayat tentang penciptaan langit dan bumi dengan kosmologi 

modern.271 Menurutnya, pendekatan semacam itu berisiko mereduksi 

kesucian Al-Qur’an karena teks dipaksa tunduk pada pengetahuan yang 

sifatnya relatif dan temporer. Alih-alih demikian, al-Khuli menekankan 

perlunya menggali makna Al-Qur’an melalui analisis sastra, yakni dengan 

memahami teks sebagai teks, yang menyimpan keabadian makna melalui 

keindahan bahasa dan retorikanya. 

Dengan demikian, al-naqdu al-dâkhilî memberikan peluang bagi 

penafsir untuk mendekati Al-Qur’an secara segar dan mendalam. Kritik ini 

tidak hanya menegaskan dimensi normatif wahyu, tetapi juga menampilkan 

sisi estetika yang menyentuh akal, rasa, dan emosi pembaca. Hal ini 

menjadikan Al-Qur’an tidak hanya sebagai kitab petunjuk, tetapi juga sebagai 

karya agung yang mengandung nilai sastra tertinggi dalam tradisi bahasa 

Arab. 

Dalam pandangan Amin al-Khuli, kedua pendekatan kritik sastra—baik 

al-naqdu al-khârijî (ekstrinsik) maupun al-naqdu al-dâkhilî (intrinsik)—

memiliki hubungan yang saling melengkapi.272 Kritik ekstrinsik menekankan 

pentingnya memahami faktor-faktor luar yang memengaruhi lahirnya karya 

sastra, seperti kondisi sosial, budaya, politik, ekonomi, serta latar sejarah 

yang melingkupinya. Dengan memahami aspek ini, pembaca dapat 

mengetahui konteks yang melatarbelakangi lahirnya teks. Dalam tradisi tafsir, 

 
269 Jalaluddin al-Suyuthi, al-Itqân fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Beirut: Dâr al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 2008, hal. 134. 
270 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsîr wa al-Mufassirûn, Kairo: Maktabah 

Wahbah, 1976, hal. 212. 
271 Mohammad Nur Kholis Setiawan, “Literary Interpretation of the Qur’an: A Study of 

Amin al-Khuli’s Thought,” Al-Jami’ah, Vol. 36 No. 1 Tahun 1998, hal. 96–97. 
272 Amin al-Khuli, Manâhij Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-Adab, 

Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1961, hal. 109–112. 



155 
  

 
 

pendekatan ini sering disamakan dengan perhatian terhadap asbâb al-nuzûl 

atau asbâb al-wurûd, yaitu sebab-sebab turunnya ayat atau hadis.273 

Sementara itu, kritik intrinsik berfokus pada teks itu sendiri struktur 

bahasa, gaya retorika, pilihan kata, nada, dan irama yang membentuk 

keindahan karya.274 Pendekatan ini mendorong penafsir untuk menggali 

makna mendalam dari teks tanpa harus selalu mengaitkannya dengan faktor 

luar. Dalam tafsir Al-Qur’an, hal ini tampak dalam analisis yang menekankan 

keindahan balaghah, susunan kalimat, serta kohesi makna antar-ayat. 

Relevansi keduanya terletak pada kebutuhan untuk menghadirkan 

pemahaman yang utuh: kritik ekstrinsik memberi kerangka konteks sosial-

historis, sementara kritik intrinsik menyingkap keindahan dan makna internal 

teks.275 Tanpa memahami konteks luar, penafsir bisa terjebak pada 

pemaknaan yang ahistoris; sementara tanpa kajian internal, teks berpotensi 

direduksi hanya sebagai produk sejarah tanpa memperhatikan pesan estetik 

dan teologisnya. 

Sebagai contoh, dalam menafsirkan surah Al-‘Alaq ayat 1–5, kritik 

ekstrinsik akan melihat konteks sosial Nabi Muhammad yang hidup di 

masyarakat buta huruf dan penuh ketidakadilan, sehingga wahyu pertama 

menjadi momen revolusioner dalam sejarah pendidikan dan peradaban Islam. 

Kritik intrinsik, di sisi lain, akan menganalisis struktur bahasa ayat—

penggunaan kata iqra’ (bacalah) dengan pengulangan, serta susunan kalimat 

yang singkat namun penuh makna—sebagai penegasan atas pentingnya ilmu 

pengetahuan.276 Dengan menggabungkan keduanya, pembaca dapat 

memahami wahyu tidak hanya sebagai teks indah secara linguistik, tetapi 

juga sebagai respons terhadap kondisi sosial tertentu yang mengandung nilai 

transendental. 

Dengan demikian, al-naqd al-khârijî dan al-naqd al-dâkhilî bukanlah 

dua pendekatan yang bertentangan, melainkan dua sisi dari mata uang yang 

sama. Keduanya diperlukan untuk mengungkap keutuhan makna, keindahan, 

dan relevansi karya sastra, khususnya dalam kajian Al-Qur’an. 

Tabel 2. Kritik Satra Menurut Amin al-Khuli 

Aspek 
al-Naqdu al-Khârijî 

(Ekstrinsik) 

al-Naqdu al-Dâkhilî 

(Intrinsik) 

 
273 Ali Ahmad Madkur, Naqd al-Adab ‘inda al-‘Arab, Kairo: Dâr al-Fikr al-‘Arabî, 

1995, hal. 56–57. 
274 Ali Ahmad Madkur, Naqd al-Adab ‘inda al-‘Arab, Kairo: Dâr al-Fikr al-‘Arabî, 

1995, hal. 58. 
275 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: LKiS, 2010, hal. 

147–148. 
276 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qu’an, 

Jilid 15, Jakarta: Lentera Hati, 2002, hal. 392–393. 



156 
 

 

Fokus kajian 

Faktor eksternal yang 

memengaruhi lahirnya karya 

(sosial, budaya, politik, 

ekonomi, sejarah). 

Analisis internal teks: 

bahasa, gaya, retorika, dan 

koherensi makna. 

Pendekatan 

tafsir 

Mirip dengan asbâbun nuzûl 

dan asbâbul wurûd (melihat 

latar turunnya ayat/hadis). 

Menekankan pada analisis 

linguistik, balaghah, dan 

keindahan sastra Al-

Qur’an. 

Tujuan 

Menjelaskan hubungan teks 

dengan konteks sosial-historis 

yang melingkupinya. 

Menggali makna terdalam 

teks melalui struktur 

bahasa dan estetika 

internal. 

Contoh 

penerapan 

Surah al-‘Alaq dipahami 

sebagai respon atas kondisi 

sosial masyarakat Quraisy 

yang buta huruf dan penuh 

ketidakadilan. 

Kata iqra’ dianalisis dari 

segi pengulangan, diksi, 

dan irama yang 

menunjukkan urgensi ilmu 

pengetahuan. 

Kelemahan 

jika berdiri 

sendiri 

Bisa terjebak pada reduksi 

teks sebagai produk sejarah 

semata. 

Bisa terjebak pada 

pemaknaan yang ahistoris 

jika mengabaikan konteks 

sosial. 

Relevansi 
Memberi konteks lahirnya 

teks. 

Menyingkap keindahan 

dan makna internal teks. 

Kesimpulan 

Keduanya saling melengkapi: al-khârijî menjelaskan 

konteks, al-dâkhilî menyingkap makna dan estetika; 

bersama-sama memberi pemahaman utuh. 

 

6. Reduksi Tafsîr Lughawî Masa Kontemporer 

Tafsir yang bercorak linguistik, atau yang dikenal dengan istilah tafsîr 

lughawî, merupakan model penafsiran yang menjadikan aspek kebahasaan 

sebagai instrumen utama dalam memahami Al-Qur’an. Secara terminologis, 

tafsîr lughawî didefinisikan sebagai bayânu ma‘ânî al-Qur’ân bimâ warada 

fî lughah al-‘Arab, yakni upaya menjelaskan makna-makna Al-Qur’an 

berdasarkan rujukan bahasa Arab.277 Tradisi penafsiran ini memiliki akar 

kesejarahan yang panjang; embrionya sudah muncul sejak masa Nabi 

Muhammad SAW., mengingat bahasa Arab adalah medium inheren yang 

menyertai pewahyuan Al-Qur’an. 

 
277 Musa‘id bin Sulaiman al-Thayyar, al-Tafsîr al-Lughawî li al-Qur’ân al-Karîm, 

Riyâdh: Dâr Ibn Jawzî, 2002, hal. 38. 



157 
  

 
 

Dalam perkembangannya, penggunaan perangkat ilmu-ilmu bahasa Arab 

dalam diskursus tafsir menghadapi dinamika yang cukup kompleks. 

Perbedaan pendekatan linguistik dalam menafsirkan Al-Qur’an bahkan sering 

kali menimbulkan perdebatan substansial di kalangan ulama.278 Keberagaman 

qirâ’ât serta adanya ambiguitas dalam struktur bahasa Al-Qur’an, misalnya 

melalui kata yang bermakna ganda (musytarak) semakin menegaskan bahwa 

pendekatan linguistik merupakan suatu keniscayaan dalam memahami teks 

suci ini.279 

Tafsir bercorak liguistik dan kesusastraan dapat dikatakan bisa netral dari 

pengaruh ideologi tertentu karena metode tafsir ini berusaha untuk melihat 

Al-Qur’an sebagai kitab sastra, tentunya penganggapan bahwa Al-Qur’an 

sebagai kitab sastra berbeda dengan definisi-definisi sastra yang selama ini 

dipakai untuk mengkaji karya sastra yang menyatakan bahwa karya sastra 

merupakan karya imajinatif tertulis yang menimbulkan estetika tertentu bagi 

penikmatnya dan dapat dipentaskan yang terdiri dari puisi, prosa maupun 

drama, Al-Qur’an tetaplah beda dengan hal-hal tersebut.280 

Demikian juga tafsir dengan metode linguistik yang memandang bahwa 

teks Al-Qur’an yang menggunakan Bahasa Arab harus dipahami dengan 

metode yang menyangkut bahasa itu sendiri. Saat firman Allah sudah 

bermetamorfosis menjadi teks berbahasa Arab maka penafsirannya juga bisa 

menggunakan metode yang lebih membumi, lebih manusiawi karena bahasa 

merupakan produk budaya, konsepsi ini sesuai dengan firman Allah SWT: 

“Sesungguhnya Kami menurunkannya berupa Al-Qur’an dengan berbahasa 

Arab, agar kamu memahaminya”.281 

Dalam kajian ilmu Al-Qur’an, Al-Qur’an dinilai sebagai kitab klasik 

yang berisi kumpulan wahyu yang memiliki keagungan sastra, bahkan karya 

sastra ideal itu sendiri. Ia merupakan mukjizat sesuai QS. Al-Isra’/17: 18, 

yang letak kemukjizatannya tidak hanya terletak pada isinya, tetapi juga 

keindahan bahasanya.282 Al-Qur’an yang merupakan kalam Tuhan yang 

 
278 Contoh perdebatan “membasuh” atau “mengusap” kedua kaki dalam wudu yang 

menjadi syarat sahnya salat. Ulama yang berpendapat “mengusap” berargumen bahwa kata 

wa arjulakum pada QS. Al-Ma’idah/5: 8 harusnya dibaca dengan wa arjulikum, sebab ia di-

‘athaf-kan pada kata biruûsikum atas dasar bahwa ini merupakan bagian dari qirâ’ah al-

Qur’ân yang shahih-mutawatir. Namun pendapat yang mengatakan “mengusap” 

bertentangan dengan hadis nabi, sehingga dianggap ta’wîl ba‘îd. Lihat Khalid ‘Abdurrahman 

al-‘Ak, ‘Ushûl al-Tafsîr wa Qawâ‘iduhu, Beirut: Dâr al-Nafâis, 1986, hal. 61-62. 
279 Abdul Kholid, Corak Interpretatif Teologis Wahbah al-Zuhaili, Jombang: Fakultas 

Pertanian Universitas KH. A. Wahab Hasbullah, 2022, hal. 6-8. 
280 R. Yanni, Literature; Reading Fiction, Poetry and Drama, New York: Mc Graw Hill 

Companies, 2002, hal. 41. 
281 Faiz Musthofa Abbas, Studi Tafsir Kontemporer: Telaah Buku “Al-Qur’an Kitab 

Sastra Terbesar,” dalam Tsaqafatuna, Vol. 1 No. 2 Tahun 2019, hal. 82. 
282 Sukron Kamil, Teori Kritik Sastra Arab; Klasik & Modern, Jakarta: PT. 

RajaGrafindo Persaja, 2012, hal. 144. 



158 
 

 

masih berbentuk simbolik, jika ingin memahami bahasa Al-Qur’an tentu saja 

harus memahami bahasa yang ada pada Al-Qur’an. Susunan Al-Qur’an 

secara linguistik dari yang terkecil bermula dari suara atau fonem, kemudian 

unsur fonem berkumpul menjadi sebuah kata/frasa, unsur frasa berkumpul 

menjadi sebuah kalimat/klausa, dan menghimpun menjadi sebuah ayat. Tiap-

tiap ayat memiliki beberapa unsur kata, yang mana tiap kata memiliki makna 

yang berbeda-beda.283 

Sebenarnya, benih perkembangan tafsîr lughawî sudah ada sejak zaman 

Nabi Muhammad SAW. Ini tampak, seperti permisalan ketika beliau 

mengklarifikasi kesilapan “Adi bin Hatim” saat menginterpretasikan dari 

surah Al-Baqarah ayat 187: 

َ لَكُمُ الْخيَْطُ الْابَْ يَضُ مِّنَ الْخيَْطِّ الْاَسْوَدِّ مِّنَ الْفَجْرِِّۖ   وكَُلُوْا وَاشْرَبُ وْا حَتّمٰ يَ تَ بَينَّ
“Makan dan minumlah hingga jelas bagimu (perbedaan) antara benang 

putih dan benang hitam, yaitu fajar.” 

Adi bin Haitam menafsirkannya secara tekstualis al-khayth al-abyadh 

sebagai benang putih, dan al-khayth al-aswad sebagai benang hitam. 

Kemudian dijelaskan Rasulullah SAW., bahwasannya yang dimaksud adalah, 

اَ الن َّهَارِّ   وَبِّيَاضُ   اللَّيْلِّ   سَوَادُ   ذَٰلِّكَ   إِّنمَّ  yang artinya: “Sesungguhnya maksud ayat 

tersebut adalah hitamnya malam dan putihnya siang” yang berarti al-khayth 

al-aswad adalah sawâd al-layl, yakni petangnya malam dan al-khayth al-

abyadh adalah bayâdl al-nahâr, yakni terang-benderangnya siang.284 

Sejak abad ke-19 Masehi hingga masa kontemporer, paradigma dan 

orientasi penafsiran Al-Qur’an mengalami pergeseran signifikan seiring 

dengan munculnya gelombang tajdîd (pembaruan). Penafsiran yang 

sebelumnya sarat dengan subjektivitas mufassir, dalam tangan Muhammad 

Abduh dan murid-muridnya mengalami transformasi menuju paradigma 

antroposentris dengan orientasi sosial-kemasyarakatan.285 Pada fase 

berikutnya, muncul para pemikir tafsir kontemporer yang mengonstruksi 

 
283 Dari argumen tersebut ada satu pendapat yang dinyatakan Arkoun mengenai konsep 

Al-Qur’an pada tataran linguistik. Menurut Arkoun, Al-Qur’an secara linguistik adalah 

sebuah korpus terbatas dan terbuuka pada berbagai ujaran dalam bahasa Arab. Al-Qur’an 

adalah sebuah korpus homogen dan bukan korpus percontohan yang diangkat secara semena 

dengan kaidah-kaidah dan pengusutan yang direncanakan sebelumnya. Semua ujaran yang 

dikandungnya semuanya dihasilkan dalam suatu situasi wacana yang sama. Maksud dari 

korpus terbatas adalah di masa kini dibatasi oleh ujaran-ujaran yang merangkainya, rampung 

dari segi ungkapan dan dari segi isi (berbagai mode artikulasi dari penanda dan petanda). 

Lihat, Mohammed Arkoun, Kajian Kontemporer Al-Qur’an, diterjemahkan oleh 

Hidayatullah. Bandung: Penerbit Pustaka, 1998, hal. 93-94. 
284 Muhammad bin Ismail al-Bukhari, Shahîh al-Bukhârî, Beirut: Dâr Ibn Katsîr, 1987, 

Jilid 4, hal. 113 no. hadis 1090. “Bâb al-Shaum”. 
285 Andi Rosa, Tafsir Kontemporer: Metode dan Orientasi Modern dari Para Ahli 

dalam Menafsirkan Ayat al-Qur’an, Banten: Depdikbud Banten Press, 2015, hal. 41. 



159 
  

 
 

metodologi penafsiran dengan menempatkan konteks sosio-historis sebagai 

komponen esensial dalam penggalian makna ayat-ayat Al-Qur’an. Salah satu 

tokoh sentral dalam perkembangan ini adalah Fazlur Rahman dengan 

teorinya double movement.286 Teori tersebut kemudian dikembangkan lebih 

lanjut oleh generasi setelah Rahman, misalnya Amina Wadud yang 

mengaplikasikannya dalam karya monumentalnya, Qur’an and Woman, 

tetapi juga dikembangkan melahirkan teori-teori penafsiran baru, 

sebagaimana yang dilakukan Saeed dengan teori tafsir kontekstual dan di 

Indonesia ada Sahiron dengan teori ma‘na cum-maghza.287 Kedua fase 

tersebut termaksud pada wacana tafsir yang kemudian dikenal dengan masa 

kontemporer. 

Dalam konteks pergeseran corak penafsiran, dapat diamati bahwa sejak 

era kontemporer corak linguistik (al-lawn al-lughawî) dalam kitab-kitab 

tafsir mulai bergeser dan banyak tergantikan oleh corak sastra (al-lawn al-

adabî). Keduanya memang sama-sama menjadikan analisis kebahasaan 

sebagai fondasi utama untuk memahami Al-Qur’an, namun porsi penggunaan 

dan tujuan pemanfaatan ilmu bahasa Arab berbeda sesuai orientasi penafsiran 

yang diusung. Fenomena pergeseran ini semakin jelas terlihat dalam literatur 

tafsir yang memetakan corak penafsiran berdasarkan tiga domain, yaitu al-

manhaj (metode), al-ittijâh (orientasi), dan al-lawn (corak).288 

Dalam hal ini, al-Ridai melalui karyanya Manâhij al-Tafsîr wa 

Ittijâhâtuhu menyusun tipologi tujuh corak (alwân al-tafsîr), yakni al-lawn 

al-fiqhî, al-adabî, al-falsafî, al-ijtimâ‘î, al-akhlâqî, al-târîkhî, dan al-‘ilmî. 

Menariknya, pada salah satu sub-pembahasan, ia menggabungkan antara al-

ittijâh al-adabî dan al-lughawî dengan membagi aspek-aspek tafsîr lughawî 

ke dalam delapan poin penting, yaitu: (1) penjelasan terkait nahw dan sharf; 

(2) analisis balâghah dan fashâhah; (3) kajian mengenai i‘jâz al-adabî; (4) 

pembahasan tentang makna gharîb dan musykil; (5) penelusuran akar kata 

yang bersumber dari bahasa Arab maupun non-Arab; (6) perbedaan qirâ’ât 

al-Qur’ân; (7) penggunaan syair-syair Arab, khususnya periode Jâhilî; dan 

 
286 Muhammad Sakti Garwan, “Relasi Teori Double Movement dengan Kaidah al-Ibrah 

bi Umumil-Lafdz la bi  Khusus as-Sabab dalam Interpretasi QS. al-Ahzab [33]: 36-38,” 

dalam Jurnal Ushuluddin Vol. 28 No. 1 Tahun 2020, hal.  62-63. 
287 Sahiron Syamsuddin, et. al., Pendekatan Ma‘na cum-Maghza atas al-Qur’ân dan 

Hadis: Menjawab Problematika Sosial Keagamaan di Era Kontemporer, Lembaga Ladang 

Kata & Asosiasi Ilmu Al-Qur’an Tafsir se-Indonesia, 2020, hal. 17. 
288 Muhammad Naufal Hakim dan Abd. Kholid, “Repoisis Dialektis Tafsir Lughawi: 

Pergeseran Integratif Pendekatan Linguistik Dalam Wacana Tafsir Kontemporer,” dalam 

QOF: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1 Tahun 2021. 



160 
 

 

(8) elaborasi makna, baik yang berbentuk wujûh wa al-nazhâ’ir, haqîqah, 

maupun majâz.289 

Dalam konteks ini, terlihat bahwa pemetaan al-Ridai mengenai corak dan 

aspek tafsîr lughawî tidak berdiri sendiri, melainkan berkelindan dengan 

disiplin ilmu bahasa Arab yang lebih luas. Pengelompokan delapan aspek 

yang ia sebutkan sejatinya menegaskan bahwa perangkat kebahasaan 

memiliki posisi fundamental dalam konstruksi metodologi tafsir. Dengan kata 

lain, pembahasan al-Ridai membuka ruang untuk mengaitkan antara 

pendekatan tafsir dan sistematika ilmu bahasa Arab sebagai instrumen 

penafsiran. 

Sejalan dengan itu, al-Ghalayini menguraikan ilmu-ilmu bahasa Arab ke 

dalam 13 cabang, yaitu i‘râb, sharf, bayân, badî‘, ma‘ânî, rasm, ‘arûdh, 

inshâ’, qawâfî, matn al-lughah, qardh al-syi‘rî, târîkh al-’adab, dan 

khithâbah.290 Jika 13 cabang ilmu-ilmu bahasa Arab tersebut didialogkan 

dengan pembagian manâhîj al-tafsîr menurut al-Iyazi, maka terdapat empat 

manâhîj al-tafsîr yang ruang lingkupnya masih berada di bawah ilmu-ilmu 

bahasa Arab, yakni manhaj al-lughawî, manhaj al-balâghî, manhaj al-

bayânî, dan manhaj al-adabî. 

Pertama, manhaj al-lughawî merupakan metode tafsir yang fokus pada 

aspek kebahasaan Al-Qur’an, seperti asal kata, akar kata dan bentuk lafal.291 

Selain itu, juga termasuk penjabaran tentang keterkaitan antara ilmu-ilmu 

bahasa Arab yang digunakan untuk menjelaskan makna ayat, seperti nahw, 

sharf, hujjah, hingga qirâ’at al-Qur’ân, dan pada proses penjabarannya 

diselingi dengan syahîd dari bait-bait syair. Kedua, manhaj al-balâghî 

merupakan metode tafsir yang fokus mengungkapkan keindahan bahasa Al-

Qur’an, baik dari sisi lafalnya maupun maknanya, sehingga dapat 

mengungkap keistimewaan khusus dari uslûb al-Qur’ân.292 Perangkatnya 

meliputi tiga disiplin, yakni ‘ilm al-ma‘ânî, ‘ilm al-bayân, dan ‘ilm al-badî‘. 

Ketiga, manhaj al-bayânî, tujuannya sama dengan manhaj al-balâghî, hanya 

saja ruang lingkup yang dikaji sebatas ‘ilm al-bayân, seperti makna haqîqah, 

majâz, tashbîh, isti‘ârah, tamtsîl, kinâyah, washâl, dan fashâl beserta 

cabangnya. Keempat, manhaj al-adabî, merupakan bentuk pengembangan 

dari ketiga metode sebelumnya. Jika manhaj al-lughawî cenderung berkutat 

pada persoalan gramatika dengan perangkat utamanya naẖw dan sharf, serta 

 
289 Muhammad ’Ali al-Ridhai, Manâhij al-Tafsîr wa Ittijâhâtuhu Dirâsah Muqâranah fî 

Manâhij Tafsîr al-Qur’ân al-Karîm, Beirut: Markaz al-Hadhârah li Tanmiyah al-Fikr al-

Islâmî, 2011, hal. 32. 
290 Mushthafa al-Ghalayini, Jâmi‘ al-Durûs al-‘Arabiyyah, Beirut: Dâr al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1993, hal. 7. 
291 Muhammad Hadi Ma‘rifat al-Iyazi, Manâhij al-Tafsîr wa Ittijâhâtuhu, Teheran: 

Mu’assasah al-Thibâ‘ah wa al-Nashr, 1994, hal. 45–49. 
292 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 2007, hal. 101–103. 



161 
  

 
 

manhaj al-balâghî dan al-bayânî cenderung berkutat pada persoalan 

keindahan bahasa dengan perangkat utama ‘ilm al-balâghah.293 

Maka manhaj al-adabî hendak mengintegrasikan dua metode tersebut. 

Manhaj al-adabî fokus pada kajian sastra, yang pada tahapan berikutnya 

akan melahirkan produk tafsîr bercorak sastra. Pada konteks ini, maka 

manhaj al-adabî akan menjadi benang merah dalam melakukan pembacaan 

eksistensial tafsîr lughawî pada wacana tafsir kontemporer. 

Dalam manhaj al-adabî terdapat dua ranah kajian utama. Pertama, ranah 

yang berhubungan dengan pengetahuan mendasar mengenai Al-Qur’an, 

seperti proses penyampaian wahyu kepada umat, tahapan kodifikasi, tradisi 

pembacaan dan penghafalan, identifikasi siapa yang menjadi objek khitâb, 

serta prinsip-prinsip pokok yang terkandung di dalamnya. Kedua, ranah yang 

menekankan pada dimensi kesusastraan Al-Qur’an, yang dapat diungkap 

melalui analisis kosakata dan struktur kalimat. Oleh karena itu, penerapan 

manhaj al-adabî meniscayakan keterlibatan sejumlah ilmu bantu kebahasaan, 

antara lain naẖw, sharf, lughah, dan balâghah.294 Untuk mempermudah 

memahami pembahasan manahij al-tafsir menurut al-Iyazi berikut adalah 

tabel klasifikasi dari pembahasan tersebut: 

Tabel 3. Klasifikasi Manâhij al-Tafsîr Menurut Al-Iyazi 

No.  Manâhij al-Tafsîr Ruang Lingkup 

1. Manhaj al-Lughawî 

Setidaknya ada tujuh, meliputi: 

1) Istiqâq (asal kata) 

2) Judhûr (akar kata) 

3) Shighâh (bentuk kata) 

4) Sharf (morfologi) 

5) Nahw (sintaksis) 

6) Qirâ‘ah (ragam bacaan) 

7) Hujjah (bukti, atau tanda) 

2. Manhaj al-Balâghî 

Meliputi tiga disiplin, yakni: 

1) ‘Ilm al-Ma‘ânî (mengkaji cara mengurai 

makna kalam Arab dengan benar) 

2) ‘Ilm al-Bayân (mengkaji cara 

mengungkapkan makna kalam Arab 

dengan redaksi yang berbeda-beda) 

3) ‘Ilm al-Badî’ (mengkaji keindahan lafal 

dan makna kalam Arab) 

 
293 Mushthafa al-Ghalayini, Jâmi‘ al-Durûs al-‘Arabiyyah, Beirut: Dâr al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1993, hal. 7–9. 
294 Muhammad Hadi Ma‘rifat al-Iyazi, Manâhij al-Tafsīr wa Ittijâhâtuhu, Teheran: 

Mu’assasah al-Thibâ‘ah wa al-Nashr, 1994, hal. 52–53. 



162 
 

 

3. Manhaj al-Bayânî 

Setidaknya ada sepuluh, meliputi: 

1) Tasybîh (penyerupaan) 

2) Tamtsîl (perumpamaan) 

3) Haqîqat (sesuai dengan makna teks) 

4) Majâz (dialihkan pada makna lain) 

5) Isti‘ârah (salah satu bentuk majâz) 

6) Kinâyah (sindiran) 

7) Fashâl (bacaan pisah) 

8) Washâl (bacaan sambung) 

9) ‘Alâqat (hubungan majaz dengan haqiqat) 

10) Qarînah (indikator, atau bukti) 

4. Manhaj al-Adabî 

Di bagi ke dalam dua domain, meliputi: 

1) Pengetahuan Seputar Al-Qur’an 

2) Sejarah penulisan 

3) Sejarah kodifikasi 

4) Cara Al-Qur’an disampaikan kepada umat 

5) Keragaman qiraah 

6) Proses Al-Qur’an dijaga melalui hafalan 

7) Khitab yang dituju oleh Al-Qur’an 

8) Prinsip-prinsip yang termuat di dalam Al-

Qur’an 

9) Penjabaran Seputar Kesusastraan Bahasa 

Al-Qur’an 

10) Mufrâdat (kosa kata) 

11) Tarkîb (susunan kata) 

12) Ilmu-ilmu pendukung, seperti nahw, 

sharf, balâghah, dan seterusnya. 

Perkembangan redaksi tafsir dari masa klasik hingga kontemporer 

memperlihatkan adanya pergeseran orientasi dan gaya penulisan. Pada 

periode awal, tafsir bercorak lughawî disusun dengan redaksi yang ringkas, 

padat, dan berfokus pada aspek kebahasaan Al-Qur’an, seperti i‘râb, sharaf, 

dan balâghah. Tujuannya ialah menjernihkan makna literal ayat dengan 

bantuan perangkat bahasa Arab yang dianggap sebagai kunci utama 

penafsiran. Karya-karya semacam ini, meski sangat teknis, menjadi fondasi 

penting bagi keberlangsungan tradisi tafsir berikutnya. 

Memasuki era kontemporer, redaksi tafsir mengalami transformasi 

signifikan. Para mufassir tidak lagi hanya menekankan aspek kebahasaan, 

melainkan juga memperluas cakupan tafsir ke wilayah sastra, sosial, dan 

ideologi. Redaksi tafsir kontemporer ditulis dengan gaya bahasa yang lebih 

komunikatif dan reflektif, sehingga mampu menyentuh pengalaman spiritual 



163 
  

 
 

dan realitas sosial pembacanya. Hal ini tampak pada karya Sayyid Quthb (Fî 

Zhilâl al-Qur’ân) yang sarat dengan nuansa retoris dan emosional, serta tafsir 

Aisyah Abdurrahman Bintu al-Syathi’ (al-Tafsîr al-Bayân li al-Qur’ân al-

Karîm) yang menampilkan pendekatan sastra dengan redaksi yang estetis dan 

mudah dipahami. 

Dengan latar perkembangan tersebut, tabel berikut memetakan kitab-

kitab tafsir bercorak lughawî, baik klasik maupun yang berkembang hingga 

masa kontemporer, untuk menunjukkan kesinambungan sekaligus pergeseran 

redaksi penafsiran dari fokus linguistik menuju pendekatan adabî dan sosio-

kultural. Berikut ini adalah beberapa kitab tafsîr lughawî yang terpetakan: 

Tabel 4. Kitab-kitab Tafsîr Lughawî yang Terpetakan 

No. Judul Kitab Mufassir Manhaj 
Pendekatan 

Penjelasan 

1 

al-Wujûh wa al-

Nazhâir fî al-Qur’ân 

al-‘Azhîm 

Muqattil bin al-

Sulaiman (w. 150 

H) 

Lughawî 
Maudhû’î dan 

Ijmalî 

2 

al-Wujûh wa al-

Nazhâ’ir fî al-

Qur’ân al-Karîm 

Harun bin Musa 

(w. 170 H) 
Lughawî 

Maudhû’î dan 

Ijmalî 

3 Ma‘ânî al-Qur’ân 

Yahya bin Ziyad 

al-Farra’ (w. 207 

H) 

Lughawî Tahlilî 

4 
Tafsîr Gharîb al-

Qur’ân 

Abdullah bin 

Muslim bin 

Qutaybah (w. 276 

H) 

Lughawî Ijmalî 

5 Tafsîr al-Tibyân 

al-Hasan bin Ali 

al-Thusi (w. 460 

H) 

Lughawî 

dan Adabî 
Tahlilî 

6 
Mufradât al-Alfâzh 

al-Qur’ân 

al-Raghib al-

Ashfihani (w. 503 

H) 

Lughawî 
Maudhû’î dan 

Ijmalî 

7 Tafsîr al-Kashshâf 

‘an Haqâ’iq al-

Mahmud bin 

‘Umar al-

Lughawî, 

Balâghî, 
Tahlilî 



164 
 

 

Tanzîl Zamakhshari (w. 

538 H) 

Bayânî dan 

Adabî 

8 

al-Muẖarrar al-

Wajîz fî Tafsîr Kitâb 

al-‘Azîz 

Abdul Haq bin al-

Ghalib bin 

‘Athiyyah (w. 542 

H) 

Balâghî 

dan Adabî 
Tahlilî 

9 
Majma‘ al-Bayân fî 

Tafsîr al-Qur’ân 

al-Fadhl bin al-

Hasan al-Thabarsi 

(w. 548 H) 

Lughawî 

dan Adabî 
Tahlilî 

10 
Tafsîr Jawâmi‘ al-

Jâmi‘ 

al-Thabarsi (w. 

548 H) 

Lughawî 

dan Adabî 
Tahlilî 

11 
Anwâr al-Tanzîl wa 

Asrâr al-Ta’wîl 

‘Umar bin 

Muhammad al-

Shayrazi al-

Baidhawi (w. 685 

H) 

Balâghî, 

Bayânî dan 

Adabî 

Tahlilî 

12 
al-Baẖr al-Muẖît fî 

Tafsîr 

Muhammad bin 

Yusuf Abu 

Hayyan al-

Andalusi (w. 745 

H) 

Lughawî, 

Balâghî 

dan Adabî 

Tahlilî 

13 Badâ’i‘ al-Tafsîr 

Ibnu al-Qayyim 

al-Jawzi (w. 751 

H) 

Lughawî Tahlilî 

14 

Nazham al-Durar fî 

Tanâsubi al-Âyâti 

wa al-Suwar 

Ibrahim bin Umar 

al-Biqa‘i (w. 885 

H) 

Balâghî 

dan Bayânî 
Tahlilî 

15 
Tafsîr al-Qur’ân al-

‘Azhîm 

Jalaluddin al-

Mahalli (w. 864 

H) dan Jalaluddin 

al-Suyuthi (w. 

911 H) 

Lughawî Ijmalî 

16 Irsyâd al-‘Aql al-

Salîm ilâ Mazâyâ al-

Abu al-Su‘ud 

Muhammad bin 
Balâghî Tahlilî 



165 
  

 
 

Qur’ân al-Karîm Muhammad al-

‘Amidi (w. 982 

H) 

dan Bayânî 

17 
‘Inâyah al-Qâdhî wa 

al-Kifâyah al-Râdhî 

Ahmad bin 

Muhammad bin 

Umar al-Khafaji 

al-Mishri (w. 

1069 H) 

Lughawî, 

Balâghî 

dan Bayânî 

Tahlilî 

18 
Rûẖ al-Ma‘ânî fî 

Tafsîr al-Qur’ân 

Abu al-Thana’ al-

Alusi (w. 1270 H) 

Balâghî, 

Bayânî dan 

Adabî 

Tahlilî 

19 Fî Zhilâl al-Qur’ân 
Sayyid Quthb (w. 

1386 H) 

Balâghî, 

Bayânî dan 

Adabî 

Tahlilî 

20 
al-Tafsîr al-Bayân li 

al-Qur’ân al-Karîm 

Aisyah 

Abdurrahman 

Bintu al-Syathi’ 

(w. 1419 H) 

Balâghî, 

Bayânî dan 

Adabî 

Tahlilî 

Jika ditelusuri dari tabel kitab-kitab tafsîr lughawî, dapat terlihat bahwa 

corak kebahasaan mendominasi karya-karya tafsir klasik hingga pertengahan 

abad pertengahan Islam. Fokus utamanya berkisar pada aspek gramatika, 

sharaf, hingga balâghah, sebagaimana tampak pada karya al-Farra’ (Ma‘ânî 

al-Qur’ân), Ibn Qutaybah (Tafsîr Gharîb al-Qur’ân), maupun al-Raghib al-

Ashfahani (Mufradât Alfâzh al-Qur’ân). Karya-karya ini menggunakan 

redaksi yang lugas, dengan penjelasan terminologi bahasa sebagai fondasi 

untuk memahami makna ayat. 

Namun, memasuki fase kontemporer, redaksi tafsir mengalami 

transformasi. Tokoh seperti Sayyid Quthb melalui Fî Zhilâl al-Qur’ân 

menampilkan gaya bahasa yang tidak sekadar menjelaskan aspek 

kebahasaan, melainkan menghadirkan nuansa sastra dan refleksi ideologis 

yang menyentuh pengalaman spiritual pembaca. Demikian pula, Aisyah 

Abdurrahman Bintu al-Syathi’ dengan karyanya al-Tafsîr al-Bayân li al-

Qur’ân al-Karîm memperlihatkan gaya penulisan yang lebih komunikatif, 

kontekstual, dan estetik. Redaksi tafsir pada era ini tidak lagi sebatas 

penjelasan teknis atas bahasa Al-Qur’an, melainkan berkembang menjadi 

media untuk mengekspresikan gagasan sosial, politik, bahkan emansipatoris. 



166 
 

 

Dengan demikian, pergeseran redaksi tafsir dari periode klasik menuju 

kontemporer menunjukkan adanya integrasi antara analisis linguistik dengan 

pendekatan sastra dan sosial. Jika tafsîr lughawî klasik berorientasi pada 

pelurusan makna literal, maka redaksi tafsir kontemporer menekankan 

aktualisasi makna dalam kehidupan modern. Hal ini menjadikan tafsir bukan 

hanya instrumen keilmuan, melainkan juga sarana transformasi sosial yang 

dekat dengan pengalaman umat. 



 

167 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan keseluruhan penelitian yang telah dilakukan dengan tema 

“Urgensi Linguistik dalam Memahami Al-Qur’an dan Tafsirnya (Studi Kajian 

Linguistik Al-Qur’an Menurut Amin al-Khuli)”, dapat ditarik beberapa 

kesimpulan penting yang menjadi jawaban atas rumusan masalah serta 

temuan-temuan penelitian. 

Pertama, penelitian ini menegaskan bahwa linguistik merupakan 

instrumen fundamental dalam memahami Al-Qur’an dan tafsirnya. Bahasa 

Arab sebagai medium wahyu memiliki kompleksitas yang khas, baik dari sisi 

fonologi, morfologi, sintaksis, maupun semantik. Kompleksitas inilah yang 

menuntut adanya pendekatan linguistik agar makna yang terkandung dalam 

ayat-ayat Al-Qur’an dapat dipahami secara tepat dan mendalam. Tanpa 

penguasaan linguistik yang memadai, seorang mufassir berpotensi terjebak 

pada kekeliruan makna, bahkan penyimpangan tafsir, sebagaimana terbukti 

dalam beberapa kontroversi tafsir kontemporer seperti Tafsir Salman ITB 

maupun kesalahan Mustafa Mahmud. 

Kedua, penelitian ini menemukan bahwa pemikiran Amin al-Khuli 

menawarkan paradigma baru dalam tafsir Al-Qur’an yang menekankan 

pentingnya analisis linguistik dan sastra. Melalui metode al-Manhaj al-Adabi 

dengan dua dimensi utama, yaitu dirâsah mâ hawla al-qur’ân (kajian seputar 

Al-Qur’an) dan dirâsah mâ fîhi al-qur’ân (kajian isi Al-Qur’an), al-Khuli 

berhasil merumuskan pendekatan tafsir yang integratif. Pada tahap pertama, 

seorang mufassir diarahkan untuk memahami konteks turunnya Al-Qur’an, 

sejarah kodifikasi, ragam qirâ’ât, serta tradisi lisan bangsa Arab. Sedangkan 

pada tahap kedua, fokus diarahkan pada analisis internal teks Al-Qur’an 



168 
 

 

dengan memperhatikan aspek bahasa, stilistika, semantik, dan nilai sastra. 

Kedua tahap ini membentuk kerangka metodologis yang mampu menjaga 

orisinalitas pesan Al-Qur’an sekaligus menghindari subjektivitas berlebihan 

dari penafsir. 

Ketiga, temuan penelitian menunjukkan bahwa kritik al-Khuli terhadap 

tafsir ilmiah (al-Tafsîr al-‘Ilmî) memiliki landasan epistemologis yang kuat. 

Menurutnya, Al-Qur’an tidak dimaksudkan untuk menjadi kitab sains, 

melainkan kitab hidayah yang mengandung pesan moral, spiritual, dan 

universal. Oleh karena itu, upaya untuk terus-menerus menyesuaikan teks Al-

Qur’an dengan temuan ilmiah kontemporer justru berisiko menjerumuskan 

tafsir pada relativitas dan ketidakpastian. Kritik ini relevan dalam menjaga 

otoritas Al-Qur’an sebagai kitab petunjuk, bukan ensiklopedia ilmu 

pengetahuan. 

Keempat, penelitian ini menegaskan bahwa urgensi linguistik dalam 

tafsir bukan hanya bersifat teoritis, tetapi juga praktis. Dengan memahami 

kaidah bahasa Arab secara mendalam, seorang mufassir dapat: (1) 

menafsirkan ayat sesuai makna asli dan konteksnya; (2) menghindari 

kekeliruan semantik yang dapat menimbulkan penyimpangan aqidah maupun 

syariat; (3) menghadirkan tafsir yang lebih objektif dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Hal ini sejalan dengan pandangan 

ulama klasik seperti Imam al-Syafi’i dan Ibn Taimiyah yang menekankan 

kewajiban menguasai bahasa Arab sebagai syarat mutlak bagi siapa pun yang 

ingin menafsirkan Al-Qur’an. 

Kelima, penelitian ini juga menemukan bahwa pemikiran Amin al-Khuli 

membuka ruang bagi pengembangan tafsir modern yang lebih kontekstual. 

Dengan menjadikan linguistik sebagai pisau analisis utama, tafsir dapat 

menjawab tantangan zaman tanpa harus kehilangan esensi teks wahyu. Model 

interpretasi al-Khuli memungkinkan adanya keberagaman tafsir sepanjang 

tetap berpijak pada kerangka kebahasaan yang benar. Dengan demikian, 

pendekatan linguistik mampu menjembatani antara teks klasik dengan 

kebutuhan umat Islam di era modern. 

Dari keseluruhan temuan di atas, dapat disimpulkan bahwa urgensi 

linguistik dalam memahami Al-Qur’an merupakan kebutuhan mutlak yang 

tidak bisa diabaikan. Pemikiran Amin al-Khuli hadir sebagai solusi 

metodologis atas berbagai problem penafsiran yang kerap terjebak dalam 

subjektivitas, bias ideologis, ataupun spekulasi ilmiah yang tidak berdasar. 

Melalui al-Manhaj al-Adabi, al-Khuli memberikan kontribusi berharga bagi 

studi tafsir kontemporer dengan menawarkan pendekatan yang seimbang 

antara dimensi teks, konteks, dan kebahasaan. 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran Amin al-

Khuli tentang linguistik Al-Qur’an merupakan salah satu kontribusi terbesar 

dalam tradisi keilmuan tafsir modern. Paradigma ini dapat dijadikan rujukan 



169 
  

 
 

akademik sekaligus praktis bagi para peneliti, mufassir, maupun mahasiswa 

yang ingin mendalami Al-Qur’an dengan metodologi yang lebih kritis, 

objektif, dan relevan dengan perkembangan zaman. 

B. Saran 

Berdasarkan keseluruhan hasil penelitian mengenai urgensi linguistik 

dalam memahami Al-Qur’an dan tafsirnya menurut Amin al-Khuli, terdapat 

beberapa saran yang dapat diajukan untuk memperkaya kajian dan praktik 

penafsiran Al-Qur’an di masa mendatang. 

Pertama, bagi kalangan akademisi dan peneliti tafsir, perlu 

memperdalam penguasaan linguistik Arab secara lebih komprehensif. 

Penguasaan ini mencakup dimensi fonologi, morfologi, sintaksis, semantik, 

hingga stilistika yang menjadi inti dari bahasa Arab klasik. Hal ini sejalan 

dengan gagasan Amin al-Khuli bahwa tafsir yang dapat 

dipertanggungjawabkan harus berangkat dari pemahaman kebahasaan yang 

mendalam. Dengan begitu, setiap hasil penafsiran tidak hanya akurat secara 

ilmiah, tetapi juga mampu menghindarkan mufassir dari penyimpangan 

makna. 

Kedua, lembaga pendidikan Islam diharapkan memberikan perhatian 

lebih pada integrasi kajian linguistik dalam kurikulum studi tafsir. Para 

mahasiswa dan calon mufassir hendaknya dibekali keterampilan bahasa Arab 

yang kuat sebelum memasuki dunia penafsiran. Dengan penguasaan 

linguistik yang baik, mereka akan lebih siap dalam menghadapi kompleksitas 

teks Al-Qur’an sekaligus lebih mampu mengaktualisasikan pesan wahyu 

sesuai kebutuhan zaman. 

Ketiga, bagi para mufassir kontemporer, penting untuk tetap menjaga 

objektivitas dalam menafsirkan Al-Qur’an. Penafsiran hendaknya tidak 

didominasi oleh kepentingan ideologis, politik, atau upaya apologetik yang 

berlebihan, seperti kecenderungan untuk selalu menyesuaikan teks Al-Qur’an 

dengan teori-teori sains yang sifatnya relatif. Pemikiran al-Khuli dapat 

dijadikan pedoman untuk menghadirkan tafsir yang tetap relevan, 

kontekstual, namun tetap berlandaskan pada kerangka kebahasaan yang 

otoritatif. 

Keempat, penelitian lebih lanjut sangat diperlukan untuk memperkaya 

wacana tafsir linguistik. Kajian mendatang dapat dilakukan dengan 

pendekatan komparatif antara pemikiran Amin al-Khuli dan tokoh-tokoh lain, 

baik dari kalangan klasik maupun modern, yang sama-sama menekankan 

pentingnya bahasa dalam memahami Al-Qur’an. Penelitian semacam ini akan 

memberikan perspektif yang lebih luas sekaligus memperkuat posisi 

linguistik sebagai pilar utama dalam ilmu tafsir. 

Kelima, bagi umat Islam secara umum, kesadaran akan pentingnya 

mempelajari bahasa Arab perlu terus ditumbuhkan. Al-Qur’an adalah kitab 



170 
 

 

petunjuk bagi seluruh umat Islam, sehingga upaya memahami bahasa wahyu 

menjadi tanggung jawab kolektif, bukan hanya tugas ulama. Dengan bekal 

linguistik yang memadai, umat akan lebih terhindar dari kesalahpahaman dan 

mampu menangkap pesan Al-Qur’an secara lebih jernih serta sesuai dengan 

maksud ilahi. 

Dengan demikian, saran-saran ini diharapkan dapat menjadi kontribusi 

nyata bagi pengembangan studi tafsir dan linguistik, sekaligus menjaga 

orisinalitas pesan Al-Qur’an agar tetap terjaga relevansinya dalam 

menghadapi dinamika kehidupan modern. 



 

171 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Athiyah, Nawwal Muhammad. ‘Ilmu al-Nafs al-Lughawi, Kairo: Maktabah 

al-Anjlu al-Mishriyyah, 1975. 

Abadi, Muhammad Al-Fairuz. Al-Qâmûs al-Muhîth, Beirut: Dar Al-Ma’rifah, 

2008. 

Abbas, Fadhl Hasan. “’Atsar al-Lughah al-‘Arabiyyah fî Tadzûq Ma’âny Al-

Qur’an Al-Karîm wa Fahmihi,” dalam al-Majâlah al-Urdiyyah fî al-

Dirasât al-Islâmiyyah, 2005. 

-------, Fadhl Hasan. Dirasât fî 'Ulûm al-Qur'ân, Amman: Dâr al-Nafâ’is, 

2005. 

Abbas, Faiz Musthofa. Studi Tafsir Kontemporer: Telaah Buku “Al-Qur’an 

Kitab Sastra Terbesar,” dalam Tsaqafatuna, Vol. 1 No. 2 Tahun 2019. 

Abduh, Muhammad, dan Amin al-Khuli, Tafsîr al-Qur’ân wa al-Bayân: 

Muqaddimah fî al-Tafsîr al-Adabî, Kairo: al-Maktabah al-Tijâriyyah al-

Kubrâ, 1994. 

Mua’fa, Abdullah. “Pendekatan Linguistik Dalam Penafsiran Al-Qur’an: 

Upaya “Menjernihkan” Konsep Linguistik sebagai Teori dan Metode,” 

dalam Jurnal Islamis Review, Vol. 1 No. 2 Tahun 2012. 

Abdullah, M. Amin. Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan 

Etika dalam Studi Islam, Yogyakarta: IRCiSoD, 2006. 

-------. Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?, Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1999. 

Abdurrahman, ‘Aisyah. Al-Qur’an Wa Qadhâyâ al-Ihsân, Beirut: Dâr al-Ilmi 

li al-Malayîn, 1982. 

Abdussalam, Ahmed Shehu. Islam dan Language, Kuala Lumpur: Al-Hilal 

Publishing, 1999. 



172 
 

 

Affani, Moch. Nur Ichwan. Metodologi Tafsir al-Qur’an Kontemporer, 

Yogyakarta: LKiS, 2019. 

Affani, S.. Tafsir Al-Quran Dalam Sejarah Perkembangannya, Jakarta: 

Kencana, 2019. 

Kamaluddin, Ahmad. “Considering Bintu Shathi's Theory of Acidonymity 

Against Adât Al-Qasam in The Qur'an,” dalam Al Quds: Jurnal Studi 

Alquran dan Hadis, Vol. 8 No. 1 Tahun 2024. 

Ajibah, Ahmad bin. Al-Bahr al-Madîd fî Tafsîr al-Qur’ân al-Majîd, Beirut: 

Dâr al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 2002. 

al-Ak, Khalid Abdurrahman. ‘Ushûl al-Tafsîr wa Qawâ‘iduhu, Beirut: Dâr al-

Nafâis, 1986. 

al-Arabi, Abu Bakar Muhammad. Tafsîr ‘Ibnu ‘Arabî, Beirut: Dâr al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, 2010. 

al-Asfahani, al-Raghib. Mufradât Gharîb Al-Qur’an, Mesir: Al-Halabî, 1961. 

al-Ajurrumi, Abdur Rahman. Matn al-Sullam al-Munawraq fî ʿIlm al-

Manthiq, Beirut: Dâr al-Fikr, 2003. 

al-Andalusi, Abu Hayyan. Al-Bahr al-Muhîth, Beirut: Dâr al-Fikr, 1993. 

al-Azhim, Abdu. Manâhil al-‘Irfân, Beirut: Dâr al-Fikr, 1998. 

al-Banna, Gamal. Evolusi Tafsir; Dari Jaman Klasik Hingga Jaman Modern, 

diterjemahkan oleh Novriantoni Kahar, Jakarta: Qisthi Pres, 2004. 

al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. Shahîh al-Bukhârî, Beirut: Dâr Ibn 

Katsîr, 1987. 

al-Dawudi, Muhammad. Thabaqât al-Mufassirîn, Beirut: Dâr al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, t.th.. 

al-Dzahabi, Muhammad Husain. al-Isrâ’îliyyât fî al-Tafsîr wa al-Hadîts, 

Kairo: Maktabah Wahbah, 1986. 

-------. al-Tafsîr wa al-Mufassirûn, Jilid 2, Beirut: Dâr al-Fikr, 1976. 

-------. Penyimpangan-penyimpangan Dalam Penafsiran, diterjemahkan oleh 

Hamim Ilyas dan Machnun Husein dari judul al-Ittijahat al-Munharifah 

fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1993. 

-------. al-ittajahat al-Munharifa fi Tafsir al-Qur’an Dawafi’uha wa Daf’uha, 

Kairo : Dar al-I’tisam, 1976. 

-------. Penyimpangan-Penyimpangan Dalam Penulisan Al-Qur’an, Jakarta: 

Rajawali, 1986. 

al-Fadi, ‘Abdallah ‘Abdu. Is the Quran, Villach: Light of Life, 1995. 

al-Farmawy, Abdu al-Hayyi. Metode Tafsir Maudhu’i: Sebuah Pengantar, 

diterjemahkan oleh A. Jamrah dari al-Bidâyah fî al-Tafsîr al-Maudhû’i, 

Jakarta: Grafindo Persada, 1994. 

-------. al-Bidâyah fî al-Tafsîr al-Maudhû‘i, Kairo: al-Maktabah al-

Tsaqafiyyah, 1988. 

al-Ghalayini, Musthafa. Jâmi‘ al-Durûs al-‘Arabiah, Kairo: al-Quds, 2012. 



173 
  

 
 

al-Ghamrawi, Muhammad Ahmad. al-Islâm fî ‘Ashr al-‘Ilmî, Kairo: Dâr al-

Kutub al-Hadîtsah Al-Sa’âdah, 1978.  

al-Ghazali, Muhammad. Jawâhir Al-Qur’an, Mesir: Kurdistan, t.th.. 

al-Hamid, Muhsin Abdu. Dirâsah fî Ushûl Tafsîr al-Qur’an, Bagdad: Dâr al-

Tsaqâfah, 1980. 

al-Hasyimy, Ahmad. Jawâhir al-Balâghah fî al-Maʿânî wa al-Bayân wa al-

Badî’, Beirut: Dâr al-Fikr, 1992. 

al-Hudhari, Muhammad Ibn ‘Abdilah. Tafsîr al-Tabi’în, Saudi: Dâr al-

Wathanî, t.th.. 

Ali, Atabik dan Ahmad Zuhdi Muhdhar. Kamus Kontemporer Arab-

Indonesia, Yogyakarta: Yayasan Ali Maksum Pondok Pesantren 

Krapyak, 1996. 

al-Ishfahani, al-Raghib. Mufradât Alfâẓ al-Qur’ân, Damaskus: Dâr al-Qalam, 

2002. 

al-Iyazi, Muhammad Hadi Ma‘rifat. Manâhij al-Tafsîr wa Ittijâhâtuhu, 

Teheran: Mu’assasah al-Thibâ‘ah wa al-Nashr, 1994. 

al-Jabri, Abdu al-Muta’âl Muhammad. Syathahât Musthafa Mahmud, Kairo: 

Dâr al-‘Itishâm, 1967. 

al-Khafaji, Muhammad Abdul Karim. Dalâlat al-Alfâzh wa al-Murâdifât fî 

al-Qurʾân al-Karîm, Kairo: Dâr al-Maʿârif, 2002. 

al-Khalidi, Salah Abdul Fattah. Al-Qur’an Wa Naqdh Mathâ‘in al-Ruhbân, 

Damaskus: Dâr al-Kalâm, 2007. 

Al-Khuli, Amin, dan Nasr Hamid Abu Zayd, Metode Tafsir Sastra, 

diterjemahkan oleh Khairon Nahdiyyin Yogyakarta: Adab Press, 2004. 

al-Khuli, Amin. al-Tafsîr: Mahâwiruhu wa Manâhijuhu, Kairo: Maktabat al-

Anjlu al-Mishriyyah, 1997. 

-------. al-Tafsîr: Mahâwiruhu wa Manâhijuhu, Kairo: Maktabat al-Anjlu al-

Mishriyyah. 

-------. al-Tafsir: Nashatuhu, Tadarrujuhu, Tathawûruhu, Beirut: Dâr al 

Kitâb al-Lubnani, 1982. 

-------. Dirâsât Islâmiyyah fî al-Adab wa al-Tafsîr wa al-Lughah, Kairo: 

Maktabah al-Anjlu al-Mishriyyah, 1964. 

-------. Fann al-Qawl fî al-Qur’ân, Kairo: Maktabat al-Anjlu al-Mashriyyah, 

1992. 

-------. Manâhij al-Tajdîd fî al-Nahw wa al-Balâghah wa al-Tafsîr wa al-

Adab, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1993. 

Allen, J.P., dan S. Pit Corder. Reading for Applied Linguistics, Oxford: 

Oxford University Press, 1973. 

Al-Ma’ruf, Ali Imron dan Farida Nugrahani. Pengakajian Satra Teori dan 

Aplikasi, Surakarta: Djiwa Amarta Press, 2017. 

al-Qaththan, Manna‘, Mabâhits fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Beirut: Dâr al-Fikr, 

1973. 



174 
 

 

al-Razi, Fakhrruddin. Mafâtîh al-Ghayb, Beirut: Dâr al-Fikr, 1998. 

al-Ridhai, Muḥammad ’Ali. Manâhij al-Tafsîr wa Ittijâhâtuhu Dirâsah 

Muqâranah fî Manâhij Tafsîr al-Qur’ân al-Karîm, Beirut: Markaz al-

Hadhârah li Tanmiyah al-Fikr al-Islâmî, 2011. 

al-Sa‘dy, Abdurrahman bin Nashir. Taysîr al-Karîm al-Rahmân fî Tafsîr 

Kalâm al-Manân, Riyadh: Mu’assasah al-Risâlah, 1998. 

al-Shalih, Subhi. Mabâhits fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Beirut: Dâr al-‘Ilm li al-

Malâyîn, 1981. 

al-Suyuthi, Jalaluddin. al-Itqân fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Beirut: Dâr al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 2008. 

-------. Lubâb al-Nuqûl fî Asbâb al-Nuzûl, Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1983, hal. 7. 

al-Syafi’i, Muhammad Idris. al-Risâlah, Kairo: Mustafâ al-Bâb al-Halabî, 

1940. 

al-Syathi’, Aisyah Abdurrahman bint. al-Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’ân al-

Karîm, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 2002. 

-------. Tafsîr Bintu al-Syathi, diterjemahkan oleh Paimin SR. dari judul al-

Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’ân al-Karîm, Bandung: Mizan, 1996. 

al-Syathibi, Abu al-Qâsim. al-Muwaffaqât, Beirut: al-Ma’rifah, t.th.. 

al-Syayib, Ahmad. Ushûl al-Naqd al-Adabî, Kairo: Maktabah al-Nahdhah al-

Mishriyyah, 1964.  

al-Thayri, Muhammad Musthafa al-Hadidi. Ittijâh al-Tafsîr fî al-‘Ashri al-

Hadîts Mundzu Abdu al-Imâm Muhammad Abduh ila Masyrû’ al-Tafsîr 

al-Wasîth, Beirut: Dâr al-Fikr, hal. 48. 

al-Thayyar, Musa‘id bin Sulaiman. al-Tafsîr al-Lughawî li al-Qur’ân al-

Karîm, Riyâdh: Dâr Ibn Jawzî, 2002. 

al-Usiy, Aliy. “Metodologi Penafsiran al-Qur’an: Sebuah Tinjauan Awal,” 

Jurnal Studi Islam, Vol. 3 No. 4 Tahun 1991. 

Al-Wasilah, A. Chaedar. Beberapa Madhab dan Dikotomi Teori Linguistik, 

Bandung: Angkasa, 1985. 

Alwi Hasan, Muhammad dan Iin Parninsih. “Menyoal Konsistensi Metode 

Penafsiran Bint Syathi Tentang Manusia Dalam Al-Qur’an (Studi Kitab 

Maqâl Fî al-Insân: Dirâsah Qur’aniyyah),” dalam Al-Bayan, Vol. 4 No. 

2 Tahun 2019. 

Alwi, Hasan. Kamus Linguistik, Jakarta: Balai Pustaka, 2000. 

al-Zamakhsyari, Mahmud bin Umar. Al-Kasyâf ‘an Ghawâmidh Haqâ’iq Al-

Tanzîl, Jilid 4, Beirut: Dâr al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1995. 

al-Zarkasyi, Muhammad bin Abdullah. Al-Burhân fî Ulum Al-Qur’an, Beirut: 

Dâr al-Ma‘rifah, 2008. 

al-Zuhayli, Wahbah. al-Tafsîr al-Munîr, Beirut: Dâr al-Fikr, 1998. 

Aminullah, Muhammad. “Hermeneutika dan Linguistik Perspektif Metode 

Tafsir Sastra Amin al-Khuli,” dalam El-Hikam, Vol. 9 No. 2 Tahun 2016. 



175 
  

 
 

-------. “Hermeneutika dan Linguistik Perspektif Metode Tafsir Amin al-

Khuli,” dalam Jurnal Institut Agama Islam Muhammadiyah Ranggo. 

Vol. 9 No. 2 Tahun 2016. 

Anwar, Rosihan. Penafsiran al-Qur’an Perspektif Nabi Muhammad saw., 

Bandung: Pustaka Setia, 1999. 

Aprilianti, Anisatul Fikriyah. “Studi Perkembangan Tafsir Di Mesir,”  dalam 

An-Nibraas, Vol. 3 No. 2 Tahun 2019. 

Arkoun, Mohammed. Kajian Kontemporer Al-Qur’an, diterjemahkan oleh 

Hidayatullah, Bandung: Penerbit Pustaka, 1998. 

-------. Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers, Boulder: 

Westview Press, 1994. 

-------. Lectures du Coran, Paris: Maisonneuve & Larose, 1982. 

Ash-Shiddieqy, M. Hasbi. Sejarah dan Pengantar Ilmu al-Qur’an/Tafsir, 

Jakarta: Bulan Bintang, 1992. 

Ashur, Muhammad al-Thahir bin. al-Tahrîr Wa al-Tanwîr, Jilid 5, Tunis: Dâr 

Sahnûn, 2004. 

Aziz, Abd.. “Al-Qur’an Dan Sastra: Antara Etika, Estetika, Dan Profetika,” 

dalam al-Burhan, Vol. 20 No. 1 Tahun 2020. 

-------.. “Studi Kohesi Leksikal dalam Bahasa Arab: Tinjauan Hiponimi dan 

Kolokasi dalam Al-Qur’an,” dalam Al Burhan: Jurnal Kajian Ilmu dan 

Pengembangan Budaya Al-Qur’an, Vol. 3 No. 2 Tahun 2022. 

Azra, Azyumardi. Paradigma Baru Pendidikan Nasional: Rekonstruksi dan 

Demokratisasi, Jakarta: Kompas, 2002. 

Badawi, M.. A Critical Introduction to Modern Arabic Poetry, Cambridge: 

Cambridge University Press, 1975. 

-------. Modern Arabic Literature and the West, London: Ithaca Press, 1985. 

Badis, Abdul Hamid bin. Ushûl al-Tafsîr wa Qawâʿiduhu, Algeria: Mathbaʿat 

al-Maʿârif, 1996. 

Badr, Abdul Basit Abdul Razaq. Al-Naqd Al- Âdabî, Riyadh: Kerajaan Saudi 

Arabia, t.th.. 

Badudu, J.S.. Kamus Kata-kata Serapan Asing Dalam Bahasa Indonesia, 

Jakarta: Kompas, 2003. 

Baidan, Nashruddin. Metodologi Penafsiran Al-Qur’an, Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2002. 

-------. Wacana dan Tafsir Al-Qur’an, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006, hal. 

24. 

Baldick, Chris. The Concise Oxford Dictionary of Literary Terms, New York: 

Oxford University Press, 2001. 

Basid, Abdul. Tafsir Ilmiah Salman ITB (Telaah Kritis Perspektif Ulum al-

Qur’ân, Guluk-Guluk: INSTIKA, t.th.. 

Boullata, Issak J.. “Modern Qur’anic Exegeses: Study of Bin al-Shat’s 

Method,” dalam Journal The Muslim World, Vol. 64 No. 4 Tahun 1974. 



176 
 

 

Burhanuddin, N. Filsafat Takwil: Kajian Teks Al-Qur’an, t.tp.: Prenada 

Media, 2022. 

Chaer, Abdul. Linguistik Umum, Jakarta: Rineka Cipta, 2014. 

Chomsky, N. Aspects of The Theory of Syntax, Massachustes: t.tp, 1965. 

Darsal, Nurul Sakinah. “Makna Dan Ruang Lingkup Tafsir Lingustik 

Meaning And Scope Of Linguistic Interpretation,” dalam Jurnal Intelek 

dan Cedekiawan, Vol. 2 No. 4, Tahun 2025. 

Dawud, Muhammad. al-‘Arabiyyah wa ‘Ilmu al-Lughah al-Hadits, Kairo: 

Dâr al-Gharib, 2001. 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, 

Jakarta: Balai Pustaka, 1995. 

Dhadha, Hasan. al-Lisân Wa al-Insân, Kairo: Dâr al-Ma’rifah, 1971. 

Dijk, Teun A. van. Discourse and Context: A Sociocognitive Approach, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2008. 

-------. Text and Context: Explorations in the Semantics and Pragmatics of 

Discourse, London: Longman, hal. 1997. 

Echols, John M. dan Hasan Shadily. Kamus Inggris-Indonesia, Jakarta: 

Gramedia, 1996. 

El-Dahdah, Antoine. A Dictionary Universal Arabic Grammar Arabic-

English, cet. I, Beirût: Librairie Libanon, 1992. 

Fairclough, Norman. Language and Power, London: Longman, 1989. 

Gamal al-Banna. Tafsîr Al-Qur’an al-Karîm Baina al-Qudamâ’ wa al-

Muhadditsîn, diterjemahkan oleh Navriantoni Kahar, Jakarta: Qitshi 

Press, 2004. 

Garwan, Muhammad Sakti. “Relasi Teori Double Movement dengan Kaidah 

al-Ibrah bi Umumil-Lafdz la bi  Khusus as-Sabab dalam Interpretasi QS. 

al-Ahzab [33]: 36-38,” dalam Jurnal Ushuluddin Vol. 28 No. 1 Tahun 

2020. 

Ghiffari, Abdurrasul. Kodifikasi Al-Qur’an Telaah Argumentatif Atas Makna 

Pengumpulan Kitab Suci, Jakarta: Nur Al-Huda, 1996. 

Goldziher, Ignaz. Madzâhib Tafsîr, Beirut: Dâr  Iqra’, 1983. 

Habib, M. A. Rafey. A History of Literary Criticism; From Plato to the 

Present, United Kingdom: Blackwell Publishing, 2005. 

Hakim, Muhammad Naufal. dan Abd. Kholid, “Repoisis Dialektis Tafsir 

Lughawi: Pergeseran Integratif Pendekatan Linguistik Dalam Wacana 

Tafsir Kontemporer,” dalam QOF: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, 

Vol. 5 No. 1 Tahun 2021. 

Hamid, Muhsin Abdul. Dirâsah fî Ushûl Tafsîr al-Qur’ân, Bagdad: Dâr al-

Tsaqâfah, 1980. 

Hanafi, Hasan. al-Turâts wa al-Tajdîd: Mawqifunâ min al-Turâth al-Qadîm, 

Kairo: al-Hay’ah al-Miṣriyyah al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1980. 

-------. Dirâsât Islâmiyyah, Jilid 1, Kairo: Dâr al-Tanwîr, 1981. 



177 
  

 
 

-------. Qadhâyâ Mu‘âshirah fî Fikr al-Gharb wa al-Fikr al-Islâmî, Kairo: 

Maktabat Madbûlî, 1995. 

Hanafi, Wahyu. “Linguistik Al-Qur’an (Reinterpretasi Makna Manusia Di 

Balik Surat Al-Fatihah Dalam Wacana Semantik)”, Studia Quranika, 

Vol. 2, No. 1, Tahun 2017. 

Harpham, Geoffrey Galt. The Character of Criticism, New York: Routledge, 

2006. 

Hasan, Tamam. Al-Lugah al-‘Arabiyah Ma’nâhâ Wa Mabnâhâ, Kairo: Al-

Ha’iah Misriyah al-‘Âmmah li al-Kitâb, 1979. 

Hidayatulloh, Furqon Syarief. Relevansi Ikhwan al-Safa Bagi pengembangan 

Dunia Pendidikan, Bogor: ITB, 2013. 

Hitami, Munzir. “Pemikiran Amin Al-Khuli Tentang Tafsir Al-Qur’an,” 

dalam Jurnal Ushuluddin, Vol. 20  No. 2 Tahun 2012. 

Ibn Jinny, Abu al-Fath. Muqaddimah Li Dirâsât al-Lughah, Jâmiah al-

‘Askandariyah: Dâr al-Ma’rifah al-Jâmi’iyyah, t.th.. 

Ichwan, M. N.. Meretas Kesarjanaan Kritis Al-Qur’an: Teori Hermeneutika 

Nashr Abu Zayd. Jakarta: Teraju, 2003. 

Irfani, Muhammad. “Kedudukan Linguistik Dalam Penafsiran Alqur’an: 

Telaah Pemikiran Amin al-Khuli Dan Nasr Hamid Abu Zaid,” dalam 

Kontemplasi, Vol. 12 No. 1 Tahun 2024. 

Izutsu, Toshihiko. God and Man in the Koran: Semantics of the Koranic 

Weltanschauung, Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2002. 

-------. Relasi Tuhan dan Manusia: Pendekatan Semantik dalam al-Qur’an. 

Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003. 

Izzan, Ahmad, Pengantar Studi al-Qur’an, Jakarta: Kencana, 2007. 

Jansen, J.J. G.. Diskursus Tafsir al-Qur’an Modern, Yogyakarta: PT Tiara 

Wacana, 1997. 

K., Versteegh. The Arabic Linguistic Tradition dalam Roy Harris, dan Talbot 

Taylor, Landmarks in Linguistic Thought Volume I: The Western 

Tradition from Socrates to Saussure. London: Routledge, 1997.  

Kamil, Sukron. Teori Kritik Sastra Arab; Klasik & Modern, Jakarta: 

RajaGrafindo Persada, 2012. 

Kant, Immanuel. Critique of Pure Reason, diterjemahkan oleh Paul Guyer 

dan Allen W. Wood, Cambridge: Cambridge University Press, 1998. 

Kartomiharjo, R.M.. Bahasa Indonesia sebagai Bahasa Wacana: Suatu 

Tinjauan Struktural dan Fungsional, Jakarta: Gramedia, 1988. 

Kasim, Amrah. Psikoanalisis Dan Psikoterapi Dalam Lingusitik Al-Qur’an, 

Alaudin University Press, 2021. 

Katsir, Ismail bin Umar ibn. Tafsîr Al-Qurʾân Al-ʿAzhîm, jilid 2, Riyadh: Dâr 

Tayyibah, 1999. 

Kawakib, Ahmad Nurul. “Kaidah Kebahasaan dalam Memahami al-

Qur’an,”dalam Religia, Vol. 14 No. 1 Tahun 2011. 



178 
 

 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, Kamus Besar 

Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 2016. 

Khalafallah, Muhammad Ahmad. al-Fann al-Qashashî fî al-Qur’ân al-

Karîm, Kairo: Maktabat al-Nahḍah al-Miṣriyyah, 1995. 

Khaldun, Abdurrahman Ibn. Muqaddimah, Jakata: Pustaka Firdaus, 2005. 

Kholid, Abdul. Corak Interpretatif Teologis Wahbah al-Zuhaili, Jombang: 

Fakultas Pertanian Universitas KH. A. Wahab Hasbullah, 2022. 

Kholison, Mohammad. Semantik Bahasa Arab, Tinjauan Historis, Teoritik 

dan Aplikatif, Malang: Lisan arabi, 2016. 

Khurin’in, Aisy Najiha. “Tafsir Sastra Kontemporer Oleh Amin al-Khuli dan 

Aisyah Abdurrahman Bint Al-Syathi’,” dalam Al-Furqon, Vol. 6 No. 1 

Tahun 2023. 

Kosim, Abdul. “Penerapan Linguistik Arab Dalam Memahami Bahasa Al-

Qur’an,” dalam Kalamuna, Vol. 1 No. 1 Tahun 2020. 

Kridalaksana, Harimurti. Kamus Linguistik, Jakarta: Gramedia Pustaka 

Utama, 2001. 

Labaso, Syahrial. dan Ratna Hestiana,” Pendekatan Linguistik Dalam 

Pengkajian Islam,” dalam Pekerti, Vol. 5 No. 1 Tahun 2025. 

Latief, Himan. Nasr Hamid Abu Zaid Kritik Teks Keagamaan, Yogyakarta: 

elSAQ Press, 2003. 

Lyons, John. Pengantar Teori Linguistik, diterjemahan oleh I. Sutikno dari 

judul Introduction to Theoretical Linguistics, Jakarta: Gramedia Pustaka 

Utama, 1995. 

M.A.K., Halliday. dan Ruqaiya Hasan, Cohesion in English, London: 

Longman, 1976. 

Ma‘luf, Louis. al-Munjid fî al-Lughah wa al-A‘lâm, Beirut: Dâr al-Mashriq, 

1986. 

Ma’rifah, Muhammad Hadi. al-Tafsîr Wa al-Mufassirûn, Iran: Muassisah Li 

al-Tabb Wa al-Nashr, t.th.. 

Madkur, Ali Ahmad. Naqd al-Adab ‘inda al-‘Arab, Kairo: Dâr al-Fikr al-

‘Arab, 1995. 

Madkur, Ibrahim. Dirâsât fî al-Fikr al-‘Arabî al-Hadîts, Kairo: Dâr al-

Ma‘ârif, 1980. 

Mahmud, Abdul Halim. Al-Tafsîr al-Lughawî li al-Qurʾân al-Karîm, Kairo: 

Dâr Nahdhat Mishr, 1998, hal. 45. 

-------. Tajdîd Fikrî fî al-Islâm, Kairo: Dâr al-Fikr al-‘Arabî, 1992. 

Mahmud, Mustafa. Al-Qur’an Muhâwalah Li Fahmi ‘Ashirî, Kairo: Dâr al-

Ma’arifah, 1970. 

Majid, Nurcholish. Islam dan Dokrtrin Peradaban; Sebuah Telaah Kritis 

Tentang Mazhab Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemoderatan, Jakarta: 

Paramadina, 1992. 

Manzur, Ibn. Lisân al-‘Arab, Beirut: Dâr Al-Ma’rifah, 1979. 



179 
  

 
 

Mazuki, M. Tahrum, dan Alwizar, “Kaidah Bahasa Dalam Menafsirkan Al-

Qur’an,” dalam Hamalatul Qur’an, Vol. 2 No. 2 Tahun 2024. 

Mofid, Moh. Mohammad Zainal Hamdy, “Dekontruksi Pendekatan Kritik 

Sastra Terhadap Al-Qur’an Perspektif Amin al-Khuli,” dalam Al-Irfan, 

Vol. 4 No.2 Tahun 2021. 

Moleong, Lexy J.. Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2019. 

Mubarok, Ahmad Zaki. Pendekatan Strukturalisme Linguistik Dalam Tafsir 

Al-Qur’an Kontemporer “ala” M. Syahrur, Yogyakarta: eLSAQ, 2007. 

Muhammad, Anwar. “’Ahammiyât al-Lughoh Al-‘Arabiyyah Fî Fahmi Al-

Qur’an Al-Karim wa Tafsîrihi fi al-‘Asr al-Hadîts.”Multaqo’ ‘Amaly, 

t.th. 

Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia, 

Surabaya: Penerbit Pustaka Progresif, 2002. 

Muslim, Musthafa. Mabâhits fî Ushûl al-Tafsîr, Beirut: Dâr al-Qalam, 2003. 

Mustaqim, Abdul. Epistemologi Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: LKiS, 

2010. 

Mustaqim, Abdul. Metodologi Tafsir al-Qur’an di Era Kontemporer, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012. 

Mustofa, Hadi. “Pendekatan Sastra Aalam Tafsir Al-Qur’an: Studi Pemikiran 

Amin al-Khuli,” dalam Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis, 

Vol. 14 No. 1 Tahun 2013. 

Muttaqin, Muhammad Izdiyan. “Afkâr Amîn al-Khûlî fî Ta’lîm al-Balâghah 

al-‘Arabiyyah,” dalam Arabiyât, Vol. 4 No. 1 Tahun 2017. 

Muzakki, Ahmad. Stilistika Al-Qur’an, Malang: UIN Maliki Press, 2009. 

Nahdiyyin, Khairon. Metode Tafsir Sastra, Yogyakarta: Adab Press, 2004. 

-------. Tekstualitas Al-Qur’an, Yogyakarta: LKiS, 2005. 

Nandang, Ade dan Abdul Kosim. Pengantar Linguistik Arab, Bandung: 

Remaja Rosdakarya, 2018. 

Nashar, Husain. Âmîn al-Khûlî, Kairo: al-Majlis al-‘Ala li al-Tsaqâfah, 1996. 

Nasrulloh, Isnainiyah. dan Nurul Aini. “Kajian Linguistik Bahasa Arab 

Sebagai Pilar Mukjizat Al-Qur’an.” Muhadasah: Jurnal Pendidikan 

Bahasa Arab, Vol. 6 No. 2 Tahun 2024. 

Nasution, Sahkholid. Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan 

Arabi, 2017. 

Nawawi, Hadari, dan Mimi Martini, Penelitian Terapan, Yogyakarta: Gajah 

Mada University Press, 1996. 

Nirwana, Dzikri. “Peta Tafsir di Mesir,” dalam Falasifa, Vol.1 No.1 Tahun 

2010. 

Nurlaila, “Pendekatan Lingusitik Dalam Pengkajian Sumber Hukum Islam,”  

dalam Juris, Vol.14 No. 2 Tahun 2015. 



180 
 

 

Parisi, Salman. “Penyimpangan Dalam Tafsir Al-Qur’an,” dalam Hikmah, 

Vol. 15 No. 2 Tahun 2019. 

Pateda, Mansoer. Linguistik Sebuah Pengantar, Bandung: Angkasa, 1988. 

Putra, Wahyu Hanafi. Linguistik Al-Qur’an Membedah Makna Dalam 

Konvensi Bahasa, Indramayu: Penerbit Adab, 2020. 

Qadhi, Yasir. “The Lughawi Approach to Tafsir and Its Modern Reductions,” 

dalam Journal of Qur’anic Studies, Vol. 22 No. 1 Tahun 2020. 

Qalyubi, Syihabuddin, dan M. Maimun. Stilistika al-Qur’an: pengantar 

orientasi studi al-Qur’an. Yogyakarta: Titisan Ilahi Press, 1997. 

Qalyubi, Syihabuddin. ‘Ilm al-Uslûb: Stilistika Bahasa dan Sastra Arab, 

Yogyakarta: Karya Media, 2013. 

Qutaybah, Ibn. Kitâb al-Syi‘r wa al-Syu‘arâ’, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, 1993. 

Quthb, Sayyid. Fî Zhilâl al-Qur’ân, Jilid 5, Kairo: Dâr al-Shurûq, 2000. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 

Tradition, Chicago: University of Chicago Press, 1982. 

-------. Major Themes of the Qur’an, Chicago: University of Chicago Press, 

2009. 

Rahman, Habibur. “Amin al-Khuli Pendekatan Kritik sastra Terhadap Al-

Qur’an,” dalam Jurnal Al-Irfan, Vol. 1 No. 1 Tahun 2019. 

Rais, Fakhrur Razi Mohd. et al.. “Syntax Errors in The Qur’an,” dalam 

ADDIN Journal, Vol. 13 No. 1 Tahun 2019. 

Ramadhan, Wali. “Amin al-Khuli dan Metode Tafsir Sastrawi Atas Al-

Qur’an,” dalam at-Tibyan, Vol. 2 No. 1 Tahun 2017. 

Ramlan, M.. Morfologi Suatu Tinjauan Deskriptif, Yogyakarta: CV. 

Cukaryono, 1983. 

Ricoeur, Paul. Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning, 

Fort Worth: Texas Christian University Press, 1976. 

Ridwan, MK.. “Tradisi Kritik Tafsir: Diskursus Kritisisme Penafsiran Dalam 

Wacana Qur’anic Studies”, Theologia, Vol. 28, No. 1, Tahun 2017.  

Robinson, Neal. Discovering the Qur’an: A Contemporary Approach to a 

Veiled Text, London: SCM Press, 2003. 

Rosa, Andi. Tafsir Kontemporer: Metode dan Orientasi Modern dari Para 

Ahli dalam Menafsirkan Ayat al-Qur’an, Banten: Depdikbud Banten 

Press, 2015. 

Royani, Ahmad dan Erta Mahyudin, Kajian Linguistik Bahasa Arab, Jakarta: 

Public Institute Jakarta, 2020. 

Sa’fan, Kamil. Âmîn al-Khûlî, Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah al-‘Amma Li 

al-Kitab, 1982. 

Saebani, Beni Ahmad dan Yayan Rahtikawati. Metodologi Tafsir Al-Qur’an 

Strukturalisme, Semantik, Semiotik, & Hermeneutik, Bandung: Pustaka 

Setia, 2013. 



181 
  

 
 

Saeed, Abdullah. “Approaches to the Qur’an in Contemporary Indonesia.” 

Journal of Qur’anic Studies Vol. 9 No. 2 Tahun 2007. 

-------. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach, London: 

Routledge, 2006. 

-------. Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist 

Approach, London: Routledge, 2014. 

Saifuddin, Anang. “Beberapa Peran Linguistik Dalam Kajian Islam,” dalam 

Fikrah, Vol. 4 No. 1 Tahun 2005. 

Salam, Abdus, Metodologi Tafsir Al-Qur’an: Telaah Kritis atas Metode dan 

Corak Penafsiran, Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2004. 

Salam, Abdus. Naqd Al-Shahâbah wa al-Ta’bi’în Li al-Tafsîr, Riyadh: Dar 

Al-Tadmuriyah, 2008. 

Saleh, Ahmad Syukri. “Kontekstualisasi Makna Ummiyy dalam Al-Qur’an: 

Kajian Linguistik dan Historis,” Jurnal Studi Ilmu-ilmu Al-Qur’an dan 

Hadis, Vol. 18 No. 1 Tahun 2017. 

Salida, Zulpina Ainun. “Keistimewaan Bahasa Arab sebagai Bahasa Al-

Qur’an dan Ijtihadiyyah,” dalam Jurnal Sathar, Vol. 1 No. 1 Tahun 2023. 

Salim, Fahmi. Kritik Terhadap Studi al-Qur’an Kaum Liberal, Jakarta: 

Perspektif, 2010. 

Samsuri. Analisis Bahasa, Jakarta: Erlangga, 1987. 

Sapir, E. Language, A Introduction to the study of speach, New York: t.p., 

1991. 

Saussure, Ferdinand de. Course in General Linguistics, diterjemahkan oleh 

Wade Baskin, New York: Philosophical Library, 1959. 

Schiffrin, Deborah. Approaches to Discourse, Oxford: Blackwell, 1994. 

-------. Discourse Markers, Cambridge: Cambridge University Press, 1987. 

Setiawan, M. Nur Kholis. Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: 

eISAQ Press, 2006. 

-------. Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: Pilar Religia, 2006. 

-------. Pemikiran Progresif dalam Kajian Al-Qur’an, Jakarta: Kencana, 

2008. 

-------. “Literary Interpretation of the Qur’an: A Study of Amin al-Khuli’s 

Thought,” Al-Jami’ah, Vol. 36 No. 1 Tahun 1998. 

Shah, M. Aunul Abied. “Amin al Khuli dan Kodefikasi Metode Tafsir: 

Sebuah Biografi Intelektual, Bandung: Mizan, 2001. 

Shihab, Alwi. “The Qur’an as Literature: A Lughawi Approach in Indonesian 

Qur’anic Studies,” Studia Islamika, Vol. 12 No. 3 Tahun 2005. 

Shihab, M. Quraish. Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang 

Patut Anda Ketahui dalam Memahami Ayat-ayat Al-Qur’an, Jakarta: 

Lentera Hati, 2013. 

-------. Membumikan Al-Qur’an: fungsi dan peran wahyu dalam kehidupan 

masyarakat, Bandung: Mizan, 1994. 



182 
 

 

-------. Studi Kritis Tafsir al-Manar, Bandung: Pustaka Hidayah, 1994. 

-------. Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, 

Tangerang: Lentera Hati, 2005. 

Siba‘i, Musthafa. al-Sunnah wa Makânatuhâ fî al-Tashrî‘ al-Islâmî, Beirut: 

al-Maktab al-Islâmî, 1992. 

Soenjono, Dardjowidjojo. Sosiolinguistik: Pengantar Awal, Jakarta: Pustaka 

Pelajar, 1993. 

Soeparno. Dasar-dasar Linguistik Umum, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2013. 

Sudarto. Metodologi Penelitian Filsafat, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

1997. 

Sudaryanto. Linguistik, Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1985. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, Bandung: 

Alfabeta, 2011. 

Suharsimi, Arikunto. Prosedur Penelitian, Jakarta: PT Rineka Cipta, 1992. 

Suma, Muhammad Amin. Ulumul Qur’an, Jakarta: Rajawali Press, 2013. 

Suryadilaga, M. Alfatih. Studi Kitab Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: TH 

Press. 2006. 

Syahbah, Muhammad ibn Muhammad Abu. al-Isrâ’îliyyât wa al-Mawdhû‘ât 

fî Kutub al-Tafsîr, Kairo: Maktabah al-Sunnah, 1988. 

Syamsuddin, Sahiron, et. al.. Pendekatan Ma‘na cum-Maghza atas al-Qur’ān 

dan Hadis: Menjawab Problematika Sosial Keagamaan di Era 

Kontemporer, Lembaga Ladang Kata & Asosiasi Ilmu Al-Qur’an Tafsir 

se-Indonesia, 2020. 

-------. Hermeneutika al-Qur’an dan Hadis: Model, Pendekatan, dan 

Penerapan, Yogyakarta: elSAQ Press, 2017. 

Syukri, Hanifullah. “Menghidupkan Alquran dari Perspektif Linguistik,” 

dalam JSI, Vol. 8 No. 3 Tahun 2019. 

Taimiyyah, Ahmad ‘Ibnu. Iqtidha’ al-Shirâth al-Mustaqîm Li Mukhâlafati 

Ashâbi al-Jahîm, Jilid 1, Riyadh: Maktabah Rusyd, t.th.. 

Taufiq, W.. Semiotika untuk Kajian Sastra dan al-Qur’an. Bandung: Penerbit 

Yrama Widya, 2016. 

Thohari, Fuad. “Tafsir Berbasis Linguistik “al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an 

al-Karim” Karya Aisyah Abdurrahman Bintu Syathi,” dalam Adabiyyat, 

Vol. 8 No. 2 Tahun 2009. 

Tim Ahmadiyyah. “Wahyu Hazrat Mirza Ghulam Ahmad Menyalahi Kaidah 

Bahasa Arab”, dalam https://ahmadiyah.id/wahyu-hazrat-mirza-

ghulam-ahmad-menyalahi-kaidah-bahasa-arab.html. Diakses pada 6 

Agustus 2024. 

Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa. Kamus Bahasa Indonesia, Jakarta: Pusat 

Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, 2008. 

https://ahmadiyah.id/wahyu-hazrat-mirza-ghulam-ahmad-menyalahi-kaidah-bahasa-arab.html
https://ahmadiyah.id/wahyu-hazrat-mirza-ghulam-ahmad-menyalahi-kaidah-bahasa-arab.html


183 
  

 
 

Tim Redaksi Darus.id. “Biografi dan Pemikiran Amin Al-Khulli Tentang Al-

Qu’an”, dalam https://www.darus.id/2022/04/biografi-dan-pemikiran-

amin-al-khulli.html. Diakses Pada 24 Desember 2024. 

Tim Tafsir Ilmiah Salman ITB. Tafsir Salman: Tafsir Ilmiah atas Juz ‘Amma, 

Bandung: Mizan, 2014. 

Tricahyo, Agus. Metafora Dalam Al-Qur’an; Melacak Ayat-Ayat Metaforis 

Dalam Al-Qur’an, Ponorogo: STAIN Po Press, 2009. 

Ulfah, Siti Maria dan M. Kamal. “Linguistik Klasik Dan Modern,” dalam 

Jurnal Bina Ilmi Cendikia, Vol. 2 No. 2 Tahun 2020. 

Ulinnuha, Muhammad. Rekonstruksi Metodologi Kritik Tafsir, Jakarta: 

Azzamedia, 2015. 

Umam, Chatibul. Aspek-aspek Fundamental Dalam Mempelajari Bahasa 

Arab, Bandung: Al-Ma‘arif, 1980. 

-------. Pengantar Kajian Al-Qur’an, Jakarta: Pustaka al-Husna, 2004. 

Umar, Ahmad Mukhtar. Dirâsât al-Shout al-Lughawiy, Kairo: Alam al-

Kutub, 1997. 

-------.‘Ilm al-Dilâlah, Kuwait: Maktabah Dâr al-‘Arabiyah li al- Nasr wa al-

Tauzî’, 1982. 

Usman, Husaini, dan Purnomo Setiadi Akbar. Metodologi Penelitian Sosial, 

Jakarta: PT Bumi Aksara, 2009. 

Verhaar, J. W. M. Pengantar Lingguistik, Yogyakarta: Gajah Mada Universty 

Press, 1989. 

Wadud, Amina. Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a 

Woman’s Perspective , New York: Oxford University Press, 1999. 

Wafi, Ali Abdul Wahid. ‘Ilmu al-Lughah, Kairo: Dâr al-Nahdhah, 2010. 

Wallek , Rene dan Austin Warren. Teori Kesusastraan, diterjemahkan oleh 

Melani Budiantara. Jakarta: Gramedia, 1995. 

Warson, Ahmad. Munawwir, Al-Munawwir; Kamus Arab Indonesia. 

Surabaya: Pustaka Progresif, 1997. 

Wehr, Hans. A Dictionary of Modern Written Arabic, London: George Allen 

& Unwa Ltd, 1971. 

Wijaya, Aksin. Menafsir Kalam Tuhan. Yogyakarta: IRCiSoD, 2021, 

Retrieved from https://books.google.co.id/books?id=FykSEAAAQBAJ. 

-------. “Metodologi Tafsir Kontekstual: Dari Tafsir Klasik hingga 

Kontemporer,” Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis, Vol. 16 No. 

2 Tahun 2015. 

Yanni, R.. Literature; Reading Fiction, Poetry and Drama, New York: Mc 

Graw Hill Companies, 2002. 

Yendra.  Mengenal Ilmu Bahasa, Yogyakarta: Deepublish, 2016. 

Yusron. M., et al. Studi Kitab Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: Teras Press, 

2006. 

Zahrah, Muhammad Abu. Ushûl al-Tafsîr, Kairo: Dâr al-Fikr al-‘Arabî, 1998. 

https://www.darus.id/2022/04/biografi-dan-pemikiran-amin-al-khulli.html
https://www.darus.id/2022/04/biografi-dan-pemikiran-amin-al-khulli.html
https://books.google.co.id/books?id=FykSEAAAQBAJ


184 
 

 

Zayd, Nasr Hamid Abu. al-Nâsh al-Shulthah Al-Haqîqah. Beirut: al-Markaz 

al-Tsaqâfi al-’Arabi, 1995. 

-------. Falsafat al-Ta’wîl: Dirâsah fî Ta’wîl al-Qur’ân ‘inda Muḥammad 

‘Abduh wa al-Madrasah al-Mishriyyah, Beirut: al-Markaz al-Thaqâfî al-

‘Arabî, 1998. 

-------. Mafhûm al-Nash: Dirâsah fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Beirut: al-Markaz al-

Thaqâfî al-‘Arabî, 1993. 

-------. Naqd al-Khithâb al-Dînî, Kairo: Maktabat Madbûlî, 1994. 

-------. Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analysis, 

Amsterdam: Amsterdam University Press, 2006. 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan, Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia, 2004.



 

185 
 

LAMPIRAN 

  



186 
 

 

 



 

187 
 

 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

A. Data Pribadi 

Nama Lengkap  : Denie Ekaputra 

Tempat, Tanggal Lahir : Jakarta, 30 Maret 1996 

Email   : denieekaputra96@gmail.com  

Jenis Kelamin  : Laki-laki 

Agama   : Islam 

Kewarganegaraan  : WNI 

Status Perkawinan : Menikah 

Alamat   : Jl. Limun Gg. Saimin RT 002 RW 008 No. 32 

Kel. Pisangan Kec. Ciputat Timur 

Kota Tangerang Selatan15446 

B. Riwayat Pendidikan 

No Jenjang Pendidikan Nama Sekolah/Perguruan Tinggi Tahun 

1. SD SDIT Miftahul Ulum 2009 

2. SMP SMPIT Darus Sholihin 2012 

3. MA MA HM Al-Mahrusiyah Lirboyo 2014 

4. S1 UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 2022 

5. S2 Universitas PTIQ Jakarta 2025 

C. Pengalaman Kerja 

1. Tim Analis Regulasi, Ditjen Pendidikan Islam, GTKM, Kementerian 

Agama RI 

2. Guru Bahasa Arab, MTsN 1 Kota Tangerang Selatan 

D. Minat dan Bidang Kajian 

• Linguistik 

• Studi Al-Qur’an dan Tafsir 

E. Karya Ilmiah / Publikasi 

1. Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an; Kajian Tafsir Al-

Tafsîr Al-Bayânî Li Al-Qur’an Al-Karîm Karya Binti Al-Syathi’, Jurnal 

Al-Ukhwan, Vol. 4, No. 1 Tahun 2025. 

2. Pendekatan Psikolinguistik Dalam Pengayaan Pemahaman Tafsir Al-

Qur’an, Jurnal Fathir, Vol. 3, No. 2 Tahun 2026. 

3. Peran Nabi Adam A.S. dalam Konstruksi Awal Peradaban Manusia: 

Analisis Tafsir atas Konsep Khalifah dan Profetisme” Mozaic: Islamic 

Studies Journal, Vol. 5, No. 1, 2026. 

Demikian riwayat hidup ini saya buat dengan sebenar-benarnya untuk dapat 

digunakan sebagaimana mestinya. 

 

mailto:denieekaputra96@gmail.com

