METODE MUSYARAKAH SEBAGAI UPAYA
MEREKONSIDERASI PHALLOSENTRIS DAN IMPLIKASINYA
TERHADAP STEREOTIP TAFSIR PATRIARKI

DISERTASI
Diajukan kepada Program Studi Doktor lImu Al-Qur’an dan Tafsir
sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Strata Tiga
untuk memperoleh gelar Doktor (Dr.)

Universitas
PT1Q Jakarta

Oleh:
UBU MISBAHUDIN
NIM: 223530068

PROGRAM STUDI DOKTOR ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR
KONSENTRASI ILMU TAFSIR
PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA
2025 M./1447 H.






ABSTRAK

Penelitian ini menyimpulkan bahwa metode musyarakah dalam
penafsiran al-Qur’an menghadirkan ruang tafsir yang lebih adil, setara, dan
representatif. Dengan menggabungkan dialog antara mufassir laki-laki dan
perempuan, metode ini mampu menyeimbangkan bias tafsir klasik yang
selama berabad-abad cenderung berpihak pada pengalaman laki-laki semata.
Kecenderungan phallosentris yang memusatkan makna pada pengalaman laki-
laki dapat dikoreksi melalui pendekatan kolaboratif. Musyarakah tidak hanya
sekadar menghadirkan alternatif baru, tetapi juga berfungsi sebagai jembatan
rekonstruksi untuk menggeser tafsir patriarkis menuju penafsiran yang lebih
inklusif.

Kesimpulan tersebut diperoleh dengan cara kerja metode musyarakah,
sebagai berikut: pertama, menemukan dan menegaskan prinsip ajaran Islam
sebagai pondasi pemaknaan. Kedua, menemukan gagasan utama yang
terekam dalam teks-teks yang akan kita interpretasikan. Ketiga, menurunkan
gagasan teks yang lahir dari langkah kedua kepada jenis kelamin yang tidak
disebutkan dalam teks.

Disertasi ini berbeda pandangan dengan Rifat Hasan (1990) yang
menyatakan bahwa mufasir laki-laki cenderung phallosentris. Melalui metode
musyarakah, penulis menemukan mufassir seperti M. Quraish Shihab (1996),
Mustafa Hasbi Assidigi (2002) adalah mufasir yang responsif genderr (seteril
dari bias gender).

Disertasi ini mendukung metode tafsir terdahulu yang menjadi landasan
metode musyarakah ini, yaitu: pertama, Metode Tafsir Maudu’i oleh Ahmad
As-Sa’id al-Kumi (1981). Kedua, Metode Tafsir Mugaran oleh al-Farmawi.
Ketiga, Metode Tafsir Mubadalah oleh Fagihudin Abdul Qodir (2008-2009).
Keempat, Metode Tafsir Gender Writing oleh Nur Arfiyah Febriani (2024).
Metode tersebut memiliki kesamaan dalam pendekatan tematik, kontekstual,
dan progresif. Kelimanya berupaya menafsirkan al-Qur’an dengan
mempertimbangkan realitas sosial dan isu-isu kontemporer, seperti keadilan,
kesetaraan gender, dan keberagaman. Mereka sama-sama mengkritisi
keterbatasan tafsir klasik serta mengedepankan pendekatan interdisipliner dan
partisipatif, baik melalui kajian akademik maupun keterlibatan masyarakat
luas. Adapun keunggulan metode musyarakah vyaitu bersifat kolaboratif,
responsif terhadap realitas sosial, dan berdampak langsung pada perubahan di
masyarakat. Sementara keempat metode lainnya lebih bersifat akademis atau
individual, musyarakah memperluas proses tafsir menjadi sebuah gerakan
sosial berbasis komunitas.

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dan termasuk penelitian
library receart yang membahas metode penafsiran terkait relasi gender untuk
menjadi landasan filosofis tertkait dalam bahasan metode tafsir musyarakah.






ABSTRACT

This Dissertation concludes that the musyarakah method in the
interpretation of the Qur'an presents a more fair, equitable, and representative
space for interpretation. By combining dialogue between male and female
mufassir, this method is able to balance the bias of classical interpretation that
for centuries has tended to favor the experience of men alone. The
phallocentric tendency to center meaning on the male experience can be
corrected through a collaborative approach. Musyérakah not only presents
new alternatives, but also serves as a bridge of reconstruction to shift the
patriarchal interpretation towards a more inclusive interpretation.

The conclusion is drawn through the working steps of the musyarakah
method as follows: first, identifying and affirming the fundamental principles
of Islamic teachings as the basis of interpretation. Second, extracting the main
ideas recorded in the texts to be interpreted. Third, extending the ideas
derived from the second step to the gender not explicitly mentioned in the
text.

This dissertation offers a different perspective from Riffat Hassan
(1990), who argued that male exegetes tend to be phallocentric. Through the
musyarakah method, the author finds that exegetes such as M. Quraish Shihab
(1996) and Mustafa Hasbi Ash-Shiddiqi (2002) are gender-responsive
interpreters, free from gender bias.

This dissertation also supports previous interpretative approaches that
form the foundation of the musyarakah method, namely: first, the Tafsir
Maudhu’i method by Ahmad As-Sa’id al-Kumi (1981); second, the Tafsir
Mugaran method by al-Farmawi; third, the Tafsir Mubddalah method by
Fagihuddin Abdul Qadir (2008-2009); and fourth, the Gender Writing Tafsir
method by Nur Arfiyah Febriani (2024). These methods share thematic,
contextual, and progressive approaches. They aim to interpret the Qur’an
while considering social realities and contemporary issues such as justice,
gender equality, and diversity. All of them critique the limitations of classical
exegesis and promote interdisciplinary and participatory approaches, both
through academic study and community involvement.

The distinct advantage of the musyarakah method lies in its
collaborative nature, responsiveness to social realities, and direct impact on
societal transformation. While the other four methods remain largely
academic or individual, musyarakah expands the interpretive process into a
community-based social movement.

This study employs a qualitative method and belongs to library
research, focusing on interpretative methods related to gender relations as a
philosophical foundation in discussing the musyarakah method of Qur’anic
exegesis.



Vi



sasl)

Tomls pady o SN 0T i 3 BEDN g O L 2y BY1 an a2
DS o el o Sl o el IS e il Yty Blas]y Yae 7T
O 3 SIS il 5 o 031l 302 e 5,008 ) om0 LY,
Loneaild (G5 S s g ooy J )l 4,4 Jeass d) 05,8 Jom
s Bl s pais Y3l e DD eSS L2 e gal) S
AT s s W el oo JleeW sleY S Ll Juss s s
Ny

Y el e BB s oo Sl s doeidl sk ] Juogl o3 035
A sl LS 2L ) £l sl 0 STy a5
G | S 0 Blie) dBJ5 \n s 5L ogaaed] (3 231 Ko I SN
el 3 o Sl e bl e

Jor ) ) O (63 501 (1990) (em vmd B3 58 g bW 0 Cala
sam O dl call jalie aSEAN pete s e & o) L 0o
Oy s O 9k (2002) o) (g (planas 5 (1996) Ol 23,8 aadt o o pndl]
-&\j\ﬁ;m o o8l s O glarete

ped UL eBa gl aaldl il mall) 2oy WY1 ol os LS
g €55 (A (5,50 andl 4 (£ o) ) mene Yl 8y GSHLELN
(£ea=5A) ol e ol agiad AsLL) s g (BB (51,00 0Ll i)
3 bl oae A58y (554) Bl 3,8 5o pyoud | LS isll gt el
Bl el s OLAN s ) Gags 3 dmnzitlly 2301y Ao gl &)l
253 e (B dpsaasdly &y yaud sl dload) e s olall Llaally (slaa!
Sl e elpe 2S5y Lo L)lie ks (S il L3502
el 8l Ps e 51 s8N

vii



Ay Pl ) anloialy Golal anll (3 oS LD rrgie 5500 o]
S 38T 2l ol 62 an, W gl s Ly - gl il Gl
) o A6 Lol 38 o el jeniell Bdae gy LA 06 533

(library EeSd) Syl o 72505 5 ¢ 2S) atl) iyl s crmaserad 13
LT 0,8 slaa gl Sldlay Bag A jecisl) el s glresearch)
ISUEN s prgo d23lin (3 Vs

viii



PERNYATAAN KEASLIAN DISERTASI

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Ubu Misbahudin

NIM : 223530068

Program Studi  : Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
Konsentrasi : llmu Tafsir

Judul Disertasi : Metode Musyarakah Sebagai Upaya Merekonsiderasi
Phallosentris Dan Implikasinya Terhadap Stereotip Tafsir
Patriarki

Menyatakan bahwa:

1. Disertasi ini adalah murni hasil karya sendiri. Apabila saya mengutip dari
karya orang lain, maka saya akan mencantumkan sumbernya sesuai dengan
ketentuan yang berlaku.

2. Apabila dikemudian hari terbukti atau dapat dibuktikan disertasi ini hasil
jiplakan (plagiat), maka saya bersedia menerima sanksi atas perbuatan
tersebut sesuai dengan sanksi yang berlaku di lingkungan Universitas
PTIQ Jakarta dan peraturan perundang-undangan yang berlaku.

Jakarta, 15 Oktober 2025

Ya!mg Membuat Pernyataan,

X






TANDA PERSETUJUAN DISERTASI

METODE MUSYARAKAH SEBAGAI UPAYA
MEREKONSIDERAST PHALLOSENTRIS DAN IMPLIKASINYA
TERHADAP STEREQTIP TAFSIR PATRIARKT

DISERTASI
Diajukan kepada Program Studi Doktor IImu Al-Qur’an dan Tafsir
sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Strata Tiga
untuk memperoleh gelar Doktor (Dr.)

Disusun oleh:
UBU MISBAHUDIN
NIM: 223530068

telah selesai dibimbing oleh kami, dan menyetujui untuk selanjutnya dapat

diujikan.
Jakarta, Mei 2025
Menyetujui:
Pembimbing I, Pembimbing II,
o/ _
Prof. Dr. H. Hgindani Anwar, M.A. Prof. Dr. Hj. Nur Arfiyah Febriani, M. A.
Mengetahui,

Ketua Program Studi Doktor Hmu Al-Qur’an dan Tafsir

xi



xii



TANDA PENGESAHAN DISERTASI
METODE MUSYARAKAH SEBAGAI UPAYA

MEREKONSIDERASI PHALLOSENTRIS DAN IMPLIKASINYA

Nama

Nomor Induk Mahasiswa

Program Studi
Konsentrasi

Disusun oleh:

: Ubu Misbahudin
: 223530068

TERHADAP STEREOTIP TAFSIR PATRIARK]

: Doktor Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

: Ilmu Tafsir

Telah diajukan pada sidang Terbuka pada tanggal:
Kamis 23 Oktober 2025

No.

Nama Penguji

Jabatan dalam
TIM

Tanda Tangan

Prof. Dr. H. M. Darwis Hude, M.Si.

st

Ketua

Prof. Dr. H. M. Darwis Hude, M.Si.

Penguji |

x'.?f =

Prof. Dr. H. Ahmad Thib Raya, M.A.

Penguji I

Dr. Muhammad Hariyadi, M.A.

Penguji 111

2 \ybf_-—
v

Prof. Dr. H. Hamdani Anwar, M.A.

Pembimbing T
N

Prof. Dr. Nur Arfiyah Febriani, M.A.

Pembimbing 11

Dr. Akhmad Shunhaji, M.Pd.1

“| Panitera/Sekretaes”]

Jakarta, 30 Oktober 2025

Mengetahui,
Direktur Pascasarjana

Universitas PTIQ Jakarta,

¢ ——

.M. Darwis Hude, M.Si.

Xiii



Xiv



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Pedoman transliterasi Arab-Latin yang di terapkan dalam Disertasi ini

mengikuti buku Panduan Penyusunan Tesis dan Disertasi Program
Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta, tahun 2017.
Tabel Pedoman Transliterasi Arab-Latin
Arab Latin Arab Latin Arab Latin
\ : B z S q
- b o S < Kk
< 8 sy J I
& ts o= sh 2 m
z J o= dh O n
C h L th 5 w
t kh L Zh 5 h
3 d & ¢ s a
A dz ¢ g ¢ y
0 r o f - -
Catatan:

a. Konsonan yang bertasydid di tulis dengan rangkap, misalnya < _ di tulis
“rabba”.

b. Vokal Panjang (mad): fathah (baris di atas) ditulis & atau A, kashrah
(baris di bawah) ditulis T atau I, dhammah (baris depan) ditulis 0 atau U,
misalnya: 4=, ditulis al-gari’ah, o:Sws< ditulis al-masakin, ¢k ditulis
al-muflihdn.

c. Kata sandang alif + lam (J') apabila diikuti oleh huruf gamariyah ditulis
al, misalnya: ¢ 8< ditulis al-kafirGn. Sedangkan, bila diikuti oleh huruf
syamsiyah, huruf lam di ganti dengan huruf yang mengikutinya,
misalnya Js_V di tulis ar-rijal atau diperbolehkan di tulis al-rijal.
Asalkan konsisten dari awal sampai akhir.

d. Ta’marbiithah (3) apabila terletak di akhir kalimat, ditulis dengan h,

misalnya: _2J ditulis al-Bagarah. Bila di tengah kalimat ditulis dengan
t, misalnya: Jwll 3S ditulis zakat al-mal, atau L)) 3, 9 ditulis srat an-
Nisd. Penulisan kata dalam kalimat dilakukan menurut tulisannya,
misalnya: 8310 & s 5 ditulis wa huwa khair ar-Razigin.

XV



XVi



KATA PENGANTAR

Alhamdulillah, segala puji dan syukur penulis persembahkan kehadirat
Allah Swt yang telah melimpahkan rahmat dan hidayah-Nya serta kekuatan
lahir dan batin sehingga penulis dapat menyelesaikan Buku ini.

Shalawat dan salam semoga senantiasa dilimpahkan kepada Nabi akhir
zaman, Rasulullah Muhammad saw, begitu juga kepada keluarganya, para
sahabatnya, para tabi’in dan tabi’un serta para umatnya yang senantiasa
mengikuti ajaran-ajarannya. Amin.

Selanjutnya, penulis menyadari bahwa dalam penyusunan disertasi ini
tidak sedikit hambatan, rintangan serta kesulitan yang dihadapi. Namun berkat
bantuan dan motivasi serta bimbingan yang tidak ternilai dari berbagai pihak,
akhirnya penulis dapat menyelesaikan disertasi ini.

Oleh karena itu, penulis menyampaikan ucapan terima kasih yang tidak
terhingga kepada :

1. Rektor Universitas PTIQ Jakarta, Bapak Prof. Dr. H. Nasaruddin Umar,
M.A., yang telah memimpin kampus tercinta ini dan memberikan inspirasi dan
pencerahan intelektual kepada penulis.

2. Direktur Program Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta, Bapak Prof.
Dr. H. Muhammad Darwis Hude, M.Si., yang selalu memberikan motivasi
dan arahan dalam penyelesaian penulisan ini.

3. Ketua Program Studi Doktor IImu Al-Qur’an dan Tafsir Universitas
PTIQ Jakarta, Bapak Dr. H. Muhammad Hariyadi, M.A., yang selalu sabar,
semangat dan antusias mengayomi para mahasiswa, membimbing dan
mengarahkan kami dalam penyusunan disertasi mulai dari tahap awal sampai
akhir

4. Dosen Pembimbing Disertasi Prof. Dr. H. Hamdani Anwar, MA dan Prof.

XVii



9.

10.

Dr. Hj. Nur Arfiyah Febriani, M.A. yang telah menyediakan waktu,
pikiran dan tenaganya untuk memberikan bimbingan, pengarahan dan
petunjuknya kepada penulis dalam penyusunan Disertasi ini.

Segenap Civitas Universitas PTIQ Jakarta, para dosen yang telah banyak
memberikan fasilitas, kemudahan dalam penyelesaian penulisan Disertasi
ini.

Istri tercinta Hj. Fitriah, M.M.Pd. Anak-anak Penulis Hj. Wanda Alfiah
Misbah, S.Ag., H. Ajril Hajj Sidgi, Najwa Nadira Sidgia, yang selalu
memberikan dukungan moril dan setia menunggu penulis menyelesaikan
studi S3.

. Seluruh Keluarga Besar Pondok Pesantren Alfa Sanah Cisauk, yang turut

mendoakan penulis selama ini.
Segenap dewan guru SMP Alfa Sanah Cisauk, terkhusus Dr. Ika, M.Pd.,
yang menjadi saksi perjuangan dalam penulisan ini.
Tim editor, Rizal Abdul Fatah, yang selalu siap sedia mengorbankan
waktu, tenaga dan fikirannya demi selesainya disertasi ini.
Semua pihak yang telah membantu dalam menyelesaikan Disertas

Hanya harapan dan doa, semoga Allah Swt memberikan balasan yang

berlipat ganda kepada semua pihak yang telah berjasa dalam membantu
penulis menyelesaikan Buku ini.

Akhirnya kepada Allah Swt jualah penulis serahkan segalanya dalam

mengharapkan keridhaan, semoga disertasi ini bermanfaat bagi masyarakat
umumnya dan bagi penulis khususnya, serta anak dan keturunan penulis kelak,
Aamin.

Jakarta, ......cccoeveveeeeen
Penulis

Ubu Mishahudin

XViii



DAFTAR ISI

L Lo [ PR i
F A 03 £ -1 i
Pernyataan Keaslian DISErtasi .........ccccoevveiieiiiieiiie e IX
Tanda Persetujuan Pembimbing..........cooviiiiiineieee e Xi
Tanda Pengesanan PENQUJI.........coocieiiiiie i Xiii
Pedoman TranSHEEIaST .......ccveveiiiiiiie ettt e st a e s ares XV
Kata PENQANTAL .......ooiiiiiic e XVvii
[ L £ R XiX
BAB |  PENDAHULUAN ..ottt 1
A. Latar Belakang Masalah...............ccccccoovvviiviiiiieiiece e 1
B. Identifikasi Masalah...............ccoovuveiiiiiiii e 9
C. Pembatasan Masalah .............ccccovieiiiiee i 10
D. Perumusan Masalah .........cccccoooviiiiiiiiiiii e 11
E. Tujuan Penelitian ..........cccevviieiieiicc e 11
F. Manfaat PeNelitian ..........ccovvviiiiiiii et 11
1. Manfaat TEOIITIS ....ccicvieiiiie et 11
2. Manfaat PraktiS .........coovviiiiiiiiic e 12
3. Manfaat AKAGEMIS ........cocvviiiiiieiciee e 12
G. Kerangka TEOM ......cceiiiiiieieieiei e 12
H. Tinjauan Pustaka/Penelitian yang Terdahulu yang Relevan....... 24
I. Metode PEenelitian .........ccvvvviiiiiiii e 32
J. Jadwal PENelitian........coeeivviiiiiiiiiciie e 38
K. Sistematika PenUlIiSaN...........ooooviviiiiiiiiie e 39

Xix



BAB Il

BAB IlI

KAJIAN TEORITIS METODE PENAFSIRAN MUSYARAKAH .. 43

A. Prinsip Keadilan (al- ‘Adalah).......c...c.cccoouevcviveiineiieiceiiieiecn, 44
1. Definisi dan Makna.........ccoccoeeiieneninniesee e 44
2. Landasan NOrmatif.........ccocovvvireniienc e 47
3. Implementasi dalam TafSir..........ccoceveiirininiiie 49
B. Prinsip Kesetaraan (al-Musawah).............cccccoveiiieiniiciicseenns 51
1. Definisi dan Makna.........cccccveoeiiieieiiienienree e 51
2. Landasan NOrmatif..........ccccoovviiiiennneni e 53
3. Implementasi dalam TafSir..........cccooeveiinininiiie 55
C. Prinsip Kesalingan (al-Tadakhul) ..........c.ccccovveviiieieeieiecneee, 57
1. Definisi dan Makna.........ccccoveoeiieneniieniesnee e 57
2. Landasan Normatif........cccooeiiiiiiieie e 58
3. Implementasi dalam TafSir.........ccoereririniniiee e 60
D. Prinsip Kerja Sama (al-7a ‘Gwun) .......c..ccccovveiiieeiieiiieiie e, 61
1. Definisi dan Makna.........cccccooieiiereiieniesree e 61
2. Landasan Normatif........cccoeiiiiiiiinie e 62
3. Implementasi dalam TafSir.........ccooeieninieninine e 64
METODE PHALLOSENTRIS DAN STEREOTIP TAFSIR
PATRIARKI ...ttt 67
A. Definisi PhalloSentris. ... 67
1. Definisi dan Asal Usul Kata Phallosentris ..........ccccccccevuvne.. 67
B. Sejarah PhalloSentris .........ccccceovieiiiiiic i 74
1. Catatan Sejarah PhalloSentris ...........ccoovvrinininicnenenenien 74
2. Pengaruh Teori Phallosentris Terhadap Budaya Patriarki
di Berbagai Negara.........c.covririeiinieie e 78
3. Phallosentis dalam Islam. ..........cccoooiiiiiiiiee, 81
C. Phallosentris dalam Karya Sastra Penulis Laki-laki................... 82
D. Phallosentris dalam Pemikiran Keagamaan .............ccccoeeerennnene 84
1. Manifestasi Phallosentris dalam Agama ..........ccccccevviiverinenne. 85
2. Dampak Phallosentris terhadap Perempuan ............ccccceeueeee. 86
E. Kritik Interpretasi Phallosentris Terhadap Narasi
KEAGAMAAN. ...t 87
F. Phallosentris dalam filsafat dan teori sosial...........cccccccoviienen 92
G. Dominasi simbol laki-laki dalam struktur pemikiran dan
DUAYAL ..ot 92
H. Upaya Rekonsiderasi Phallosentris melalui Reinterpretasi
Ayat terkait Phallosentris. ..........cccovviieiiiii v 95
1. Upaya Penulisan Karya dengan Metode Feminim Writing.... 101
2. Ragam Pendekatan dalam Penafsiran............c..cccocevviineninennn. 117

XX



BAB IV

BAB V

INISIASI METODE MUSYARAKAH DAN CONTOH

PENAFSIRAN ..ottt 133
A. Metode Musyarakah Sebagai Pendekatan Kritis ..............ccc....... 133
1. Pengertian Musyéarakah dalam Kontek Hubungan Gender.... 133
2. Ayat-ayat al-Qur'an yang mendukung prinsip musyarakah
(Kerja SAMA). ......ccveeiieeiecieesie ettt 145
B. Prinsip-prinsip Metode Musyarakah.............cccceoeivininiinnnnn 148
1. Keadilan, Kesetaraan, Kesalingan, Kerja Sama dalam
Penafsiran TekS Agama. ........ccccoivrinininiininieesesee s 148
2. Prinsip Pluralitas Pemikiran dalam Islam. .........c...cc.cccc....... 151
3. Penerapan Metode Musyarakah Pada Tafsir Ayat-ayat
(C7=T 3 To (=] U PR TSP 154
4. Tantangan Kontemporer Dalam Penerapan Metode
MUSYAraKah. ........c.cooveiiiieiecc e 156
5. Dampak Tantangan Terhadap Pemahaman dan Penerapan
Ajaran al- Quran dan HadisS...........ccccevviiiiiiieiie e 164
6. Strategi dan Solusi dalam Memahami dan Menerapkan
Ajaran al-Quran dan Hadist dalam Kehidupan
KOMEEMPOTEL ... 165
C.Relevansi  Metode  Musyarakah  Terhadap  Kiritik
PRallOSENTEIS. ..veeieieieee e 168
D. Langkah-Langkah Metode Penafsiran musyarakah.................... 172
E. Tolak Ukur Aktivitas Penafsiran Metode Musyarakah. ............. 179
F. Contoh Penafsiran dengan Metode Musyarakah ........................ 180
1. Stereotip Perempuan Kurang Akal dan Agama ..........c.c....... 180
2. Stereotip Perempuan Mahluk Emosional.............cccccceeeinenee. 194
3. Stereotip Perempuan Mahluk DomestiK ..........c.cccccecveverinenne. 198
4. Upaya dan Perubahan yang Diperlukan............ccccccoocvvnnnenne. 200
IMPLIKASI METODE MUSYARAKAH DALAM
PENAFSIRAN ..ottt 209
A. Melahirkan Karya Akademis Yang Ramah Gender ................... 210
B. Merekonsiderasi Stereotip Tafsir Patriarki..........cccccoocevivenennnnne 211
C. Merekonsiderasi  Stereotip gender antara laki-laki dan
PEIremMPUAN........eiiii i 227
1. Rijal dan NVisa'.....coocoeiieiieie et 227
2. ZaKar dan UNSA ........ccooviieiiieiisie e 229
e IMPA AN ..o 230
4 U | SRS 231
5. NAKANA ....ocvoiiiiiiiiiii 231
6. THAlAGA. .. ...c i 232
7. QAWWAM .. .eiiii et s e e e e e e e s err e e e e s anree s 233

XXi



8. AL ..o 234
D. Recognisi Potensi Yang Sama antara Laki-Laki dan
Perempuan Dalam Sepiritual, Emosional, Intelektual, dan

SOSIAL ..t 235
E. Membangun Budaya Egaliter antara laki-laki dan Perempuan
dalam Ranah Domestik dan PUbliK ............cccccooviiininiciciennnn, 249
BAB VI PENUTUP ..ottt 269
ALKESIMPUIAN ... 269
B. Implikasi Hasil Penelitian ... 269
G SAIAN. .. 271
DAFTAR PUSTAKA L.ttt 275
LAMPIRAN

DAFTAR RIWAYAT HIDUP

XXii



BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Stereotip tafsir patriarki yang ada dalam tradisi ilmiah Islam,
menjadikan mufasir laki-laki terindikasi phallosentris." Paradigma ini
menganggap karena laki-laki menjustifikasi budaya patriarki (laki-laki adalah
mahluk superior, maka pemikiran dan kebijakan yang dicetuskan untuk
kepentingan laki-laki semata).? Hal ini dikarenakan adanya pengaruh yang
datang dari aspek penafsiran al-Qur’an, para feminis Muslim menyadari
bahwa kondisi yang menimpa kaum perempuan khususnya di negara-negara
Islam adalah akibat dari penafsiran-penafsiran terhadap al-Qur’an dan hadis
yang tidak mempertimbangkan hal-hal yang menyangkut persoalan dan

! Nur Arfiyah Febriani and Lilis Fauziyah balgis, “al-Qur’an Perspective on Gender
Equality in Community Empowerment Through Philanthropy during the 19th Pandemic,”
Jurnal Bimas Islam 14, no. 2 (2021): 419-58, https://doi.org/10.37302/jbi.v14i2.488. Lihat
juga Nur Arfiyah Febriani, “Ekosufisme Berwawasan Gender Dalam al-Qur’an,” Musdwa
Jurnal Studi Gender Dan Islam 16, no. 1 (2018): 127,
https://doi.org/10.14421/musawa.2017.161.127-152. Lihat juga Nur Arfiyah Febriani,
“Wawasan Gender Dalam Ekologi Alam Dan Manusia Perspektif Al-Quran,” ULUL ALBAB
Jurnal Studi Islam 16, no. 2 (2015): 131, https://doi.org/10.18860/ua.v16i2.3177. Bandingkan
dengan Aqidatul Islamiyah, A. Faizul Mubin, and Zubeir Mohamad Nur Sholeh, “Concept of
Qiwamah in the Perspective of Feminist Activists Amina Wadud and Zainab Al-Ghazali,”
An-Nur International Journal of The Quran & Hadith 2, no. 1 (2024): 1-16,
https://doi.org/10.62032/aijgh.v1il1.31.

? Jirzanah, “Women * S Equality in Islamic Teachings Seen Through The Perspective
Of Fair And Civilized Humanity (Kemanusiaan Yang Adil Dan Beradab),” Jurnal Filsafat
33, no. 2 (2023): 24669, https://doi.org/10.22146/jf.82044.



2

kepentingan kaum perempuan.® Hal ini sebagai akibat dari faktor masyarakat
Islam yang menganut sistem patriarki, di samping aspek internal para penafsir
yang kebanyakan berjenis kelamin laki- laki.*

Sebagaimana dikatakan oleh Riffat Hassan “Setelah menggarisbawahi
pentingnya al-Qur an dan hadits sebagai sumber utama tradisi Islam, perlu
ditunjukkan bahwa selama berabad-abad sejarah Islam, sumber-sumber ini
hanya ditafsirkan oleh laki-laki Muslim yang tidak bersedia melaksanakan
tugas-tugas mendefinisikan status ontologis, ideologis, sosiologis dan
eskatologis perempuan Muslim”.®> Pernyataan Riffat Hassan tersebut senada
dengan pernyataan Asghar bahwa dominasi laki-laki terhadap perempuan
yang ada dalam sistem masyarakat patriarki sangat mempengaruhi penafsiran
terhadap kitab-kitab suci yang ada, tidak ketinggalan kitab suci al- Quran
yang ditafsirkan secara bias laki-laki.®

Menurut Musdah Mulia, bahwa sejumlah fakta historis menunjukan
bahwa penafsiran teks-teks suci agama Islam sejak periode klasik Islam,
senantiasa berada dalam dominasi kaum laki- laki sehingga konsekuensinya
adalah pengalaman perempuan telah diabaikan dalam refleksi teologis dan
tafsir keagamaan.’

Masalah patriarki dalam penulisan dibahas oleh Helen Cixous, yang
menyatakan” termarginalisasikannya peranan perempuan dalam kontek sosial
diakibatkan oleh bahasa yang dijadikan simbol dan sikap patriarki.® Sejarah
sastra dan pemaknaan terhadap karya sastra juga interpretasi kitab suci
dikuasai oleh laki-laki dibawah aturan filosofis yang didasari perendahan
terhadap eksistensi perempuan. Persepektif phallosentris yang membangun
gagasan bahwa kreativitas artistik adalah kualitas maskulin yang di dukung

% Riffat Hassan and D A N Amina, “Feminisme Dalam Penafsiran Ayat Qiwamah
Perspektif Riffat Hassan Dan Amina Wadud,” Jurnal limu Alquran Dan Tafsir Ilm, no. 1
(2023): 34-49.

* Riffat Hassan, Feminist Theology and the Qur’an: Problems in the Contemporary
Application of the Sacred Text, dalam Elizabeth Fernea (ed.), Women and the Family in the
Middle East, Austin: University of Texas Press, 1985, him. 234-251.

® Kiki Muhamad Hakiki and Ratu Vina Rohmatika, “Riffat Hassan’s Thoughts on
Gender Issues in the Qur’an,” Al-Dzikra: Jurnal Studi llmu al-Qur’an Dan Al-Hadits 18, no.
1 (2024): 131, https://doi.org/10.24042/002024182212500.

® Riffat Hassan and Baru Penafsiran, “Riffat Hassan Dan Wacana Baru Penafsiran,”
Jurnal Kalimah 11, no. 2 (2013): 305-19,
https://doi.org/https://doi.org/10.21111/kIm.v11i2.98.

” Lukman Hakim, “Mis-Interpretasi Ayat Kepemimpinan Laki-Laki Atas Perempuan
a(Kritik Terhadap Tafsir Feminis),” Studia Quranika 1, no. 2 (2017): 236-60,
https://doi.org/10.21111/studiquran.v1i2.848.

® Hanif Muhammad and Razzaq Athar, “Development and Validation of Patriarchal
Beliefs Scale in Pakistani Culture,” Annals of Human and Social Sciences 3, no. 3 (2022): 1-
11.



3

oleh pemikiran logosentris dan phallosentris.9 Disisi lain laki-laki di didik
untuk berusaha mencapai monoseksualitas phallus dan ideologi pallosentris,
yang mengunggulkan phallus dan aturan maskulin, termasuk dalam hal
penulisan.” Akibatnya, laki-laki sulit menerima kehadiran diri yang lain
didalam dirinya."* Bahasa memiliki kekuatan besar yang tersembunyi dalam
operasi kekuasaan. Perkembangan bahasa sangat ditentukan juga oleh
perkembangan zaman. Teori feminis menganggap bahasa sebagai simbol dari
sikap patriarkis, dan distribusi seksual mengenai peran dan status. Sastra dan
penafsiran memanfaatkan bahasa sebagai mediumnya, sehingga mencermati
perkembangan sastra dan penafsiran al-Qur’an sama halnya dengan
mencermati perkembangan masyarakat, pemikiran dan kebudayaan.

Dalam pertukaran bahasa sehari hari, secara pragmatis, orang
memperagakan dan sekaligus mengakumulasi modal ekonomi, modal
kultural, dan modal simbolik yang menjadi sumber kompetensi
komunikatifnya yang berbeda dalam komunikasi. Karena itu komunikasi
sehari hari sekaligus merupakan peragaan dan reproduksi struktur sosial yang
hiertarkis sebagai hasil proses sosial dan politik. Kekuasaan yang beroperasi
dalam praktik berbahasa ini disebut Bourdie sebagai kekuasaan simbolik.*?

Dalam Yuniarti, Cixous menggambarkan bagaimana interpretasi teks
kitab suci, termasuk tentang sejarah umat manusia, selama ini cenderung
menguntungkan laki-laki dan merugikan perempuan. Melalui interpretasi
kitab suci inilah laki-laki mendapatkan legalitasnya sebagai wakil tuhan untuk
menguasai alam, termasuk menguasai perempuan, serta pemilik kebenaran
tunggal. Interpretasi teks kitab suci selama ini dikuasai oleh laki-laki, maka
laki-laki berusaha memutarbalikan sejarah umat manusia. Melalui bahasa
laki-laki menunjukan dirinya sebagai satu-satunya sumber kebenaran.
Sementara perempuan dianggap inferior, maka perempuan dianggap sebagai
mahluk yang unthinkable, dinihilkan. Oleh karena itu relasi yang setara

® Wardah Nuroniyah, “Gender Discourses within Pesantren in Cirebon: Understanding
the Typologies of Kyais’ Interpretations of the Concept of Qawwam,” Samarah 7, no. 2
(2023): 875-96, https://doi.org/10.22373/sjhk.v7i2.15689.

10 Alfiyah Alfiyah et al, “Nilai-Nilai Religius Dalam Novel Buya Hamka Karya
Ahmad Fuadi,” Atmosfer: Jurnal Pendidikan, Bahasa, Sastra, Seni, Budaya, Dan Sosial
Humaniora 1, no. 1 (2023): 184-200, https://doi.org/10.59024/atmosfer.v1il.142.

1 Guntur Arie Wibowo et al., “Kesetaraan Gender: Sebuah Tijauan Teori Feminisme
Guntur,” Jurnal IImu-llmu Sejarah, Sosial, Budaya Dan Kependidikan 9, no. 2 (2022): 121—
217, https://doi.org/http://ejurnalunsam.id/index.php/jsnbl/index.

12 Konstruksi Peran Sosial, Ruang Publik, and Teori Feminis, “Perempuan Dalam
Kajian Sosiologi Gender: Konstruksi Peran Sosial, Ruang Publik, Dan Teori Feminis,”
Polikrasi: Journal of Politics and Democracy 1, no. 1 (2021): 71-79,
https://doi.org/https://idereach.com/Journal/index.php/polikrasi Perempuan.



4

menurut laki-laki adalah relasi ayah dan anak laki-laki bukan bukan relasi
ayah dan ibu.™

Cara menulis maskulin berakar pada alat vital laki-laki dan libidonya,
yang dibungkus oleh phallus. Cara menulis maskulin juga berkiblat pada
dirinya sendiri, bahkan seluruh dunia dianggap berkiblat pada dirinya, apa
yang dianggap bermakna sejauh hanya mempunyai hubungan dengan manusia
laki-laki atau bapak, sang pemilik phallus. Sementara itu, karena alasan-
alasan sosio-kultural, penulisan maskulin dianggap superior dibandingkan
penulisan feminin. Atribut feminim dan maskulin selalu ditempatkan secara
oposisi biner, yaitu feminim selalu identik dengan pasif, negatif, inferior,
sedangkan maskulin identik dengan aktif, positif, superior. Cixous
menggambarkan bagaimana interpretasi teks kitab suci, termasuk tentang
sejarah umat manusia, selama ini cenderung menguntungkan laki- laki dan
merugikan perempuan. Melalui interpretasi teks kitab suci inilah laki-laki
mendapatkan legalitasnya sebagai wakil Tuhan untuk menguasai alam,
termasuk menguasai perempuan. Masyarakat (laki-laki) berpendapat bahwa
perempuan ditakdirkan Tuhan sebagai penerus spesies. Kesulitan yang
dialami perempuan dalam hidupnya menunjukkan perempuan sebagai
makhluk yang tidak berdaya dan hidupnya bergantung pada belas kasih Tuhan
(laki-laki).

Selama ini perempuan dianggap sebagai penyebab jatuhnya manusia ke
dalam dosa karena melanggar aturan Tuhan, sehingga manusia dikutuk
Tuhan. Melalui interpretasi ini, menurut Cixous, laki-laki mengukuhkan
dirinya sebagai wakil Tuhan, pemilik kebenaran tunggal, Cixous mencoba
mereinterpretasi teks kitab suci dengan mengatakan bahwa sebenarnya laki-
lakilah penyebab jatuhnya manusia dalam dosa, bukan perempuan Akan
tetapi, karena interpretasi teks kitab suci selama ini dikuasai oleh laki-laki,
maka laki-laki berusaha memutarbalikan sejarah umat manusia. Cixous
menjelaskan bahwa melalui bahasa laki-laki menunjukkan dirinya sebagai
satu-satunya sumber kebenaran. Cixous menjelaskan bahwa karena posisinya
yang dianggap inferior, maka perempuan menjadi makhluk yang unthinkable,
dinihilkan. Oleh karena itu relasi yang setara menurut laki-laki adalah relasi
ayah dan anak laki-laki, bukan relasi ayah dan ibu. Teori feminis menganggap
bahasa sebagai simbol dari sikap patriarkhis, dan distribusi seksual mengenai
peran dan status. Cixous menggambarkan keadaan tersebut dengan
mengatakan bahwa eksistensi perempuan didefinisikan oleh laki-laki di
lingkup domestik, yaitu bearada di antara pintu dan tempat tidur.*

BNur Afifah Afif, “Analisis Kontroversi Childfree di Media Sosial dalam Relasinya
dengan Feminisme dan Budaya Ketimuran,” Jurnal Nomosleca 10, no. November 2023
(2024): 28-41.

YYessy Meivitasari and Ken Widyatwati, “Bentuk Ketidakadilan Gender dan
Perlawanan Tokoh Kinanti dalam Novel Layangan Putus (Kajian Feminisme Eksistensialisme



5

Dalam penafsiran al-Qur’an, ditemukan stereotip tafsir patriarki, yaitu
tafsir yang penafsirannya lebih mengunggulkan laki-laki dalam peran
publiknya. Tafsir yang dikatakan terindikasi tafsir Patriarki di antaranya
dalam menafsirkan lafal gowwamun dengan menguasai, khalifah dengan
wakil allah, Adam adalah manusia pertama yang diciptakan, baru setelah itu
Hawa. Adam dianggap unggul secara sosial dan moral, sedangkan Hawa
hanya tercipta untuk membantunya. Secara moral, Adam dianggap lebih
unggul karena Hawa berhasil dibujuk oleh Setan dan kemudian berhasil
menggoda Adam, kelebihan laki-laki atas perempuana dalah ilmu (al-ilm) dan
kemampuannya (al-qudrah).®

Di sisi lain, disertasi ini ingin merekonsiderasi stereotip tafsir patriarki
tersbut melalui metode musyarakah. Alasan memilih metode ini adalah
sebagai upaya reconsiderasi dalam penafsiran ayat phallosentris yang
terindikasi stereotip tafsir patriarki.

Dalam sejarah, phallosentris itu muncul pada zaman Yunani Arkais
(750-500 SM), terdapat sentimen tajam terhadap perempuan sebagaimana
beberapa figur seperti Pandora dan Medusa. Selanjutnya zaman Yunani
Klasik (500-400 SM) di zaman ini corak pemikiran telah bergeser dari
sebelumnya dipengaruhi mitos menjadi berdasarkan rasionalitas, pemikir
besar di era tersebut. Aristoteles, “perempuan tidak memiliki kedudukan yang
setara dengan pria, ia meyakini kaum pria harus menjadi otoritas dan
perempuan sebagai subjeknya”. Kaum pria dianggap lebih superior sedangkan
perempuan inferior, kedudukan perempuan merdeka lebih tinggi dari budak
namun berada di bawah suami atau pria.*°

Dalam teori Aristoteles mengenai inheritance (teori Kketurunan)
perempuan dianggap sebagai “lahan” dalam proses penyemaian reproduksi
karena pria sifatnya lebih aktif sedangkan perempuan pasif.!” Selanjutnya
Phallosentrism (1920-an) Sigmund Freud. Diawali dengan pemikiran
kontroversial Freud mengenai perkembangan psikoseksualitas manusia yang
terbagi atas tiga fase: oral, anal, dan phalic. Freud memperkenalkan konsep
penis envy atau kecemburuan tak sadar perempuan karena tidak memiliki
penis. Oedipus Complex dianggap sebagai reproduksi fisik patriarki
membentuk peran seksual yang berbeda dalam masyarakat kita saat ini.
Selanjutnya terjadi gelombang, Perempuan dalam Teori Oposisi Biner. Bagi

Simone de Behaviour),” Diglosia 6 (2023): 1071-80,
https://doi.org/https://doi.org/10.30872/diglosia.v6i4.798.

*Fatima Mernissi, The Veil and the Male Elite: 4 Feminist Interpretation of Women's
Rights in Islam, trans. Mary Jo Lakeland, Reading, MA: Addison-Wesley, 1991, him. 11-19.

®sarah B. Pomeroy, Goddesses, Whores, Wives, and Slaves: Women in Classical
Antiquity, New York: Schocken Books, 1995, him. 19-25.

YHartanto dan Dwi Astuti, “Ketimpangan Relasi Kuasa Dan Patriarki Dalam
Kekerasan Seksual Berbasis Gender (Perspektif Sosiologi Dan Hukum),” Supremasi Hukum
18, no. 12 (2022): 23-33, https://doi.org/10.33592.



6

Saussure sistem kebahasaan kita merupakan struktur jejaring makna yang
memiliki pola-pola tertentu. Salah satu pola tersebut adalah pemaknaan
berdasarkan oposisi biner. Sebuah kata atau petanda selalu memiliki
keterkaitan makna dengan lawan katanya. Menurut Derrida pada pemikiran
tradisional; petanda “male” atau pemaknaan atas gender pria dipandang lebih
dominan atas petanda “female” karena keberadaan (presence) atas phallus
sementara perempuan tidak memiliki/absence atas phallus. Petanda male juga
cenderung dominan karena diasosiasikan dengan makna kuat, logis,
pemimpin dalam kategori maskulinitas, sedangkan petanda female
diasosiasikan dengan makna lemah, dependen, perasa dalam kategori
feminitas.™®

Gelombang patriarki selanjutnya The Second Sex, Simon de Beauvoir
dalam karya besarnya The Second Sex (terbit pertama pada tahun 1949)
memberikan definisi baru pada kedudukan perempuan. Pemikiran Beauvoir
diawali dari pengaruh eksistensialisme Sartrean yang meyakini bahwa
eksistensi selalu mendahului esensi. Namun sepanjang peradaban, esensi dari
kaum perempuan diperlainkan oleh kekuatan patriarki. Beauvoir mengkritisi
esensi psikologistik yang diperkenalkan oleh Freud, bahwa phallosentris yang
Freud maksud belum tentu berlaku di semua tempat dan Freud tidak esensi
nya sendiri karena perempuan tidak mudah menemukan alter ego dari dirinya,
sementara pria dengan mudah menemukan alter egonya pada diri perempuan.
Signifikansi kedudukan perempuan bagi Beauvoir dapat dilacak sedari masa
purba, di masa purba perempuan punya andil penting menjaga harmoni dari
pola asuh terhadap anak dan pria. Namun kehendak pria melakukan ekspansi
dalam perang menjadikan harmoni tersebut berubah dan peradaban menjadi
patriarkat seperti yang kita kenal sekarang.*®

Kombinasi dari dua arus ini menciptakan suatu arus kuat (konvergensi)
yang cenderung menghasilkan stereotip dan ketidaksetaraan gender dalam
berbagai aspek kehidupan masyarakat. Ketidaksetaraan gender yang
termanifestasi dalam persoalan sosial, ekonomi, dan politik telah menjadi
tantangan nyata dalam masyarakat.

Penelitian lain yang menggambarkan Kketidaksetaraan gender di
Indonesia disebut dalam 2016 Indonesian National Women's Life Experience
Survey (2016 SPHPN): Study on Violence Against Women and Girls (2016),
bahwa satu dari tiga perempuan Indonesia berusia 15-64 tahun mengaku
pernah mengalami kekerasan fisik dan seksual dilakukan oleh atau bukan

'8 Darania Anisa and Erna Ikawati, “Posisi Perempuan Dalam Hukum Keluarga Islam
Di Indonesia (Analisis Kompilasi Hukum Islam Kajian Gender Dan Feminisme) Darania,”
Jurnal Kajian Gender Dan Anak 05, no. 1 (2021): 1-186,
https://doi.org/10.24952/gender.v5i1.3730.

1% Simone de Beauvoir, The Second Sex, trans. H.M. Parshley, New York: Vintage Books, 1989,
him. 15-17.



7

pasangannya selama hidupnya, dan statistik juga menunjukkan sekitar 9,4%
perempuan mengalaminya dalam 12 bulan terakhir. Organisasi Equal
Measures 2030 (2019), menyatakan bahwa pada tahun 2017, perempuan juga
masih menghadapi kendala dalam peraturan dan diskriminasi di sektor
ekonomi sebesar 51%.%

Masyarakat Bali menganut konsep purusa atau laki-laki berperan kepala
keluarga dalam keluarga dan memiliki status kemampuan menanggung
tanggung jawab keluarga, sedangkan kaum perempuan yang tidak memiliki
kuasa tersebut akan lebih rentan ditempatkan pada posisi di bawah laki-laki.”*
Dalam Hermawati, disebutkan beberapa istilah Jawa yang mencerminkan
budaya patriarki tersebut, diantaranya; kanca wingking yaitu perempuan
sebagai teman belakang atau teman untuk mengurus segala urusan rumah
tangga dalam hal memasak, mencuci, menjaga anak dan sebagainya. Selain
itu, ada juga sebutan-sebutan seperti seorang perempuan harus bisa manak,
macak, masak yang bermakna bahwa istri sepatutnya mampu memberikan
keturunan untuk laki-laki, selalu berpenampilan indah dan berdandan serta
memasak untuk suami. Salah satu penelitian melihat perempuan Samin di
Bojonegoro masih hidup dalam belenggu patriarki karena hanya memiliki
peran sebagai pengelola rumah tangga dan tidak adanya penolakan atas aturan
patriz%rkis tersebut walaupun sudah dihadapkan dengan banyak pengaruh dari
luar.

Dalam Hermawati, mengatakan bahwa budaya yang ada di Indonesia
menghasilkan imaji perempuan ideal adalah perempuan yang lembut, penurut,
dan perannya sebagai perempuan tidak melebihi laki-laki, seperti menjadi
seorang istri pengurus rumah tangga yang penurut, dan mendukung karir
suaminya. Sistem pandang inilah yang terbentuk secara umum dan menjadi
wajar sehingga pemikiran kodrat perempuan berada di bawah laki-laki seakan
menjadi cara pandang yang given.?®

Penyebaran gerakan feminisme di Barat telah memaksa para wanita
untuk berontak terhadap sebuah sistem kultural maupun struktural yang
dianggap mendiskreditkan eksistensi mereka.

Ketika gerakan feminisme masuk ke dalam Islam, gerakan ini

2Sarah Apriliandra, “Perilaku Diskriminatif Pada Perempuan Akibat Kuatnya
Budaya Patriarki di Indonesia Ditinjau Dari Perspektif Konflik,” Program Studi llmu
Kesejahteraan Sosial, Universitas Padjadjaran, 2020, him. 22.

2! Risma Khairun Nisya, “Representasi Gender Dalam Cerita Anak: Kajian Sastra
Feminis,” Journal of Multidisciplinary Research and Development 1, no. 1 (2024): 76-82,
https://doi.org/https://doi.org/10.56916/jmrd.v1i1.621.

?2Ni Wayan Sri Rahayu, “Relasi Gender dalam Perspektif Masyarakat Bali: Studi
tentang Konsep Purusa dan Pradana dalam Keluarga Hindu Bali, ” Jurnal Kajian Bali, Vol. 6,
No. 1 (2016), him. 155-174.

2% Hermawati, Perempuan dan Budaya Patriarki, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007,
him. 45.



8

mempunyai dampak yang cukup signifikan dan cenderung destruktif. Melalui
teologi feminis, ajaran-ajaran yang sudah mapan tetapi dirasa bertentangan
dengan semangat equality akan digugat. Para teolog feminis
mempermasalahkan beberapa ajaran Islam yang sudah mapan, seperti
penafsiran al-Qur’an yang dilakukan oleh para mufasir laki-laki karena
berpotensi bias gender. Alasannya, ketika laki-laki menafsirkan al-Qur’an
maka perasaan perempuan tidak dilibatkan dan yang lebih dominan adalah
sifat kelelakian dan kepentingannya. Disamping itu, adanya tradisi Kritik,
akan mempersempit munculnya tafsir-tafsir yang berorientasi untuk
kepentingan pribadi dan mendiskreditkan perempuan. Hal ini menimbulkan
sebuah upaya dekonstruksi syari’ah yang menzginginkan perempuan muslimah
untuk mengikuti jejak wanita-wanita di Barat.**

Penafsiran para mufasir laki-laki dianggap sebagai salah satu faktor di
antara penyebab lahirnya penafsiran yang bias tersebut. Hasilnya, masalah
kepemimpinan laki-laki atas perempuan, nafkah, dan pembedaan bagian waris
merupakan sebagian contoh aturan yang mereka anggap tidak adil terhadap
wanita. Karena dianggap tidak berpihak kepada wanita, maka penafsiran yang
bernuansa demikian dikritisi, untuk selanjutnya dilakukan reinterpretasi demi
equality.”

Amina Wadud menambahkan: “Yang memprihatinkan, berkenaan
dengan karya-karya tafsir “tradisional” adalah bahwa semuanya ditulis oleh
laki-laki. Hal ini berarti bahwa laki-laki dan pengalaman laki-laki dilibatkan
dalam penafsiran. Sementara perempuan dan pengalaman perempuan
ditiadakan atau ditafsirkan menurut visi, perspektif, kehendak, atau kebutuhan
laki-laki”. Analisis akhir saya pun menunjukkan bahwa pembentukan
paradigma dasar yang kita gunakan untuk menelaah dan membahas al-Qur’an
dan tafsirnya dilakukan tanpa partisipasi dan representasi langsung dari
perempuan.”®

Pernyataan di atas menunjukan dengan jelas posisi para feminis Muslim
dalam memandang para mufasir laki-laki. Dominannya laki-laki dalam
penulisan tafsir dianggap tidak bisa mewakili perempuan, sehingga akan
berdampak pada dikekangnya norma-norma yang adil dan egaliter untuk
perempuan dalam al-Qur’an demi mengekalkan kekuasaan mereka.?’

Karena itu, menurut mereka, ajaran Islam yang diterima saat ini

2 Taufik Apandi, Kritik atas Pemahaman Kaum Feminis terhadap Otoritas Mufasir
Laki-laki, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003, him. 45-50.

2> Amina Wadud, Quran Menurut Perempuan: Membaca Kembali Kitab Suci dengan
Seman%at Keadilan, Terj. Abdullah Ali, Jakarta: Serambi, 2006, him. 16.

®Amina Wadud, Quran Menurut Perempuan: Membaca Kembali Kitab Suci dengan
Semangat Keadilan, Terj. Abdullah Ali..., him. 17.

“’Asghar Ali Engineer, The Rights of Women in Islam Terj. Farid Wajidi, et.al.,
Yogyakarta: LSPPA, 2000, him. 3-4.



9

“dicurigai” membawa kepentingan laki-laki, atau menguntungkan posisi laki-
laki dan merugikan perempuan.

Dari latar belakang teoritis dan praktis tersebut diatas, telah terjadi
konvergensi dimana dua kekuatan besar menyatu dalam sebuah stereotip
budaya feminisme yang berujung kepada adanya gugatan terhadap mufasir
dari kalangan laki-laki dan kemudian menawarkan model penafsiran baru
berdasarkan sudut pandang perempuan. Hal ini ternyata tidak bisa dilepaskan
dari tradisi dan kepentingan Barat yang tercermin dari gerakan Teologi
Feminis sendiri. Adanya gugatan tersebut sebenarnya lebih merupakan
justifikasi, atau lebih tepatnya mencari-cari kambing hitam, atas usaha mereka
untuk melakukan dekonstruksi syariah, khususnya yang dianggap mysoginis.

Dari analisis masalah dan sejarah munculnya phallosentris
menunjukkan signifikansi penelitian ini. Selain itu, penulis belum
menemukan pembahasan phallosentris yang dikaitkan dengan stereotip tafsir
patriarki dan bagaimana merekonsiderasi stereotip tafsir patriarki tersebut.
Oleh sebab itulah, penulis ingin mengajukan judul disertsi “Metode
Musyarakah Sebagai Upaya Mereconsiderasi Phallosentris dan Implikasinya
Terhadap Setereotip Tafsir Patriarki”.

Melalui analisis dengan menggunakan metode musyarakah, penelitian
ini bertujuan untuk mengidentifikasi bagaimana interpretasi al-Qur'an dapat
memperkuat atau meredam kecenderungan phallosentris dari budaya Barat.
Fokus analisis juga akan memeriksa bagaimana konvergensi kedua arus ini
dapat membentuk budaya dominasi maskulinitas yang menciptakan
ketidaksetaraan gender dalam masyarakat.

Dengan pemahaman yang lebih mendalam tentang kompleksitas ini,
penelitian ini diharapkan dapat memberikan wawasan yang substansial untuk
membuka diskusi tentang solusi-solusi yang lebih inklusif dan setara dalam
menghadapi ketidaksetaraan gender di masyarakat yang terpengaruh oleh
konvergensi budaya Barat dan Islam.

B. Identifikasi Masalah

Dari latar belakang yang telah diuraikan di atas, setidaknya ada
beberapa poin yang dapat diidentifikasi sebagai masalah dalam penelitian
disertasi ini, diantaranya sebagai berikut:

1. Adanya pengaruh teori phallosentris terhadap stereotip tafsir patriarki.

2. Adanya konvergensi budaya patriarki barat dan Islam yang berdampak
pada ketidaksetaraan gender.

3. Adanya stereotip interpretasi tek kitab suci cenderung menguntungkan
laki-laki.

4. Melalui interpretasi kitab suci, laki-laki mendapatkan legalitasnya sebagai
wakil tuhan untuk menguasai alam, termasuk menguasai perempuan.



10

5. Melalui bahasa laki-laki menunjukan dirinya sebagai satu-satunya sumber
kebenaran. Sementara perempuan dianggap inferior, maka perempuan
dianggap sebagai mahluk yang unthinkable, dinihilkan.

6. Cara menulis maskulin berkiblat pada dirinya sendiri, bahkan seluruh
dunia dianggap berkiblat pada dirinya.

7. Cara menulis maskulin berakar pada alat vital laki-laki dan libidonya, yang
dibungkus oleh phallus.

8. Sikap patriarki memandang eksistensi perempuan didefinisikan oleh laki-
laki di lingkup domestik, yaitu bearada di antara pintu dan tempat tidur.

9. Perempuan dianggap sebagai oposisi biner.

10. Sikap patriarki memandang eksistensi perempuan didefinisikan oleh laki-
laki di lingkup domestik, yaitu bearada di antara pintu dan tempat tidur

11. Kaum laki-laki merasa superior, sehingga mengakibatkan penindasan,
penganiayaan terhadap perempuan.

C. Pembatasan Masalah

Masalah penelitian dalam disertasi ini dibatasi pada:

1. Dari segi landasan metode penafsiran, penelitian ini terinspirasi dari
beberapa model penafsiran yang telah berkembang sebelumnya, yaitu
Metode Tafsir Maudhu’i oleh Ahmad As-Sa’id al-Kumi (1981), Metode
Tafsir Mugaran oleh al-Farmawi (1977), Metode Tafsir Mubdadalah oleh
Fagihudin Abdul Qodir (2008-2009), dan Metode Tafsir Gender Writing
olen Nur Arfiyah Febriani (2024). Keempat metode tersebut dijadikan
landasan epistemologis untuk merumuskan Metode Musyérakah, yaitu
metode penafsiran kolaboratif antara mufassir laki-laki dan mufassir
perempuan, sehingga produk penafsiran merupakan hasil istinbat bersama,
bukan dominasi salah satu gender.

2. Dari segi objek kajian, penelitian ini membatasi diri pada tafsir yang
mengandung indikasi phallosentris, yakni penafsiran yang menempatkan
laki-laki sebagai pusat otoritas makna dan superioritas sosial. Fokus utama
diarahkan pada ayat-ayat yang sering ditafsirkan secara patriarkis, seperti:
a. QS. al-Nisa’ [4]:34 tentang gawwamiin,

b. QS. al-Bagarah [2]:30 tentang khalifah, dan
c. QS. al-Rahman [55]:33 tentang al-sultan.

Ketiga ayat ini dipilih karena dalam tradisi tafsir klasik sering
dijadikan legitimasi superioritas laki-laki atas perempuan.

3. Dari segi subjek mufassir, penelitian ini membatasi kajian pada empat
mufassir representatif yang akan dimusyarakah-kan, yaitu:

a. Mufassir klasik: al-Tabar dan al-Zamakhsyari,
b. Mufassir kontemporer laki-laki: Quraish Shihab,
c. Mufassir kontemporer perempuan: Amina Wadud.



11

Pemilihan ini didasarkan pada pertimbangan historis, pengaruh
keilmuan, serta perbedaan perspektif gender dalam menafsirkan ayat-ayat
yang sama. Dengan pembatasan ini, penelitian lebih terarah untuk mengkaji
bagaimana metode musyarakah dapat menjadi alternatif rekonstruksi
penafsiran yang lebih inklusif dan egaliter dalam menghadapi stereotip tafsir
patriarki.

D. Perumusan Masalah

Rumusan masalah dengan major research question: bagaimanametode
musyarakah dapat merekonsiderasi phallosentis dan berimplikasi terhadap
stereotip tafsir patriarki? Dari satu pertanyaan major di atas, kemudian dirinci
menjadi beberapa pertanyaan berikut:

1. Bagaimana kajian teori phallosentris bisa menimbulkan stereotip tafsir
patriarki?

2. Bagaimana phallosentris dapat mempengaruhi tafsir patriarki?

3. Bagaimana implementasi metode musyarakah dalam merekonsiderasi
stereotip tafsir patriarki?

E. Tujuan Penelitian

Tujuan Penelitian ini adalah:

1. Untuk menganalisis bagaimana Kkajian teori phallosentris dapat
menimbulkan stereotip tafsir patriarki dalam tradisi penafsiran al-Qur’an.

2. Untuk menjelaskan bagaimana phallosentris berpengaruh terhadap
konstruksi tafsir patriarki yang memarginalkan perempuan.

3. Untuk mengkaji  aplikasi metode musyarakah dalam upaya
merekonsiderasi dan mendekonstruksi stereotip tafsir patriarki sehingga
menghasilkan pemahaman yang lebih adil dan egaliter.

4. Menemukan metode musyarakah sebagai pendekatan yang mampu
mengonsiderasi kecenderungan phallosentris dan memberikan implikasi
terhadap dekonstruksi stereotip tafsir patriarki.

F. Manfaat Penelitian

Berdasarkan tujuan penelitian sebelumnya, terdapat tiga manfaat yang
akan diperoleh dari penelitian ini, yaitu manfaat secara teoritis, praktis dan
akademis.

1. Manfaat Teoritis
a. Memberikan kontribusi konseptual dalam pengembangan kajian tafsir
dengan  perspektif kritis-feminis, khususnya melalui analisis
phallosentris dan dampaknya terhadap stereotip tafsir patriarki.
b. Memperkaya khazanah metodologi penafsiran al-Qur’an dengan
mengajukan metode musyarakah sebagai pendekatan alternatif yang
lebih partisipatif, egaliter, dan dialogis.



12

c. Menghasilkan konstruksi epistemologis baru yang menghubungkan
teori phallosentris, tafsir patriarki, dan metode musyarakah dalam
kerangka hermeneutika kontemporer.

2. Manfaat Praktis

a. Menjadi rujukan bagi para mufasir, akademisi, dan praktisi keagamaan
dalam melakukan penafsiran al-Qur’an yang lebih inklusif dan
berkeadilan gender.

b. Memberikan landasan normatif dan metodologis bagi lembaga
keagamaan, pendidikan, maupun sosial dalam mengurangi bias patriarki
yang dilegitimasi oleh tafsir tradisional.

c. Memberikan perspektif kritis kepada masyarakat Muslim agar mampu
membedakan antara ajaran al-Qur’an yang universal dengan konstruksi
tafsir yang dipengaruhi budaya patriarki.

3. Manfaat Akademis

a. Menyediakan bahan kajian dan referensi ilmiah baru dalam bidang ilmu
al-Qur’an dan tafsir, khususnya mengenai isu gender dan dekonstruksi
tafsir patriarki.

b. Menjadi dasar pengembangan penelitian lanjutan di tingkat akademik,
baik dalam ranah studi tafsir, gender studies, maupun interdisiplin
dengan filsafat dan ilmu sosial.

c. Memberikan kontribusi bagi pengayaan literatur disertasi dan publikasi
ilmiah bereputasi internasional dalam tema hermeneutika al-Qur’an,
feminisme Islam, dan rekonstruksi metodologi tafsir.

G. Kerangka Teori

Kerangka teori yang dijadikan pisau analisis dalam disertasi ini adalah
metode musyarakah, yang dibangun di atas empat pilar konseptual utama
sebagai landasan dalam memahami dinamika penafsiran al-Qur’an secara
kolaboratif, adil, dan kontekstual. Keempat pilar tersebut—keadilan (al-
‘adadlah), kesetaraan (al-musawah), kesalingan (al-tadakhul), dan kerja sama
(al-ta ‘awun)—tidak hanya menjadi dasar normatif, tetapi juga instrumen
analitis yang mengarahkan proses interpretasi agar selaras dengan magasid al-
syari ‘ah dan prinsip epistemologi Islam yang integratif.

Prinsip keadilan (al-‘adadlah) berfungsi sebagai pisau analisis utama
dalam metode musyarakah, yang menuntut agar proses penafsiran
berlangsung secara proporsional, objektif, dan bebas dari dominasi
ideologis.®® Keadilan tidak hanya dimaknai dalam konteks hukum syar‘i,
tetapi juga dalam dimensi epistemik, yaitu keadilan dalam distribusi makna

28 Muhamad Qustulani, “Synonym of Democracy in the Quran and the Debate of Its
Interpretation,” An-Nuha: Jurnal Sosial & Humaniora 1, no. 1 (2025): 18-30,
https://doi.org/10.63005/annuha.v1il.2.1.



13

dan otoritas pengetahuan. Dalam konteks tafsir, prinsip ini memastikan bahwa
tidak ada satu pandangan tunggal yang dianggap paling sahih secara mutlak,
melainkan setiap penafsiran harus diuji berdasarkan relevansinya terhadap
magqasid al-syari‘ah—tujuan moral dan sosial al-Qur’an.® Melalui prinsip
keadilan, penafsiran diarahkan untuk menghindari bias patriarkal, sektarian,
atau politis yang kerap mengaburkan makna universal teks suci. Secara
metodologis, prinsip ini menjadi ukuran Kritis dalam mengevaluasi
keseimbangan antara teks (nash) dan konteks (wagqi ‘iyyah), antara makna
normatif dan historis.*® Dengan demikian, al- ‘addlah bukan hanya norma etis,
tetapi juga instrumen ilmiah untuk menguji kesahihan epistemologis tafsir.*:
Dalam perspektif modern, keadilan epistemik ini sejalan dengan gagasan
Jurgen Habermas mengenai communicative rationality, yaitu rasionalitas yang
dibangun atas dasar keterbukaan dialog dan keadilan komunikasi.* Prinsip ini
menempatkan metode musyarakah sebagai sarana menuju tafsir yang
demokratis dan berorientasi pada kemaslahatan sosial.

Prinsip kesetaraan (al-musawah) menjadi pisau analisis untuk menilai
sejauh mana penafsiran al-Qur’an memberikan ruang partisipatif bagi seluruh
kalangan tanpa diskriminasi gender, mazhab, maupun latar keilmuan.* Dalam
tradisi klasik, otoritas tafsir seringkali dikuasai oleh kelompok tertentu yang
menentukan kebenaran makna secara hierarkis. Melalui pendekatan
musyarakah, prinsip kesetaraan menegaskan bahwa seluruh peserta penafsiran
memiliki hak yang sama untuk berkontribusi dalam konstruksi makna,
sepanjang dilandasi kompetensi ilmiah dan niat yang tulus untuk mencari
kebenaran.®* Kesetaraan ini tidak menghapus perbedaan otoritas ilmiah,
melainkan mengatur agar perbedaan tersebut menjadi sumber kekayaan
epistemik. Dalam konteks teori sosial, prinsip ini beririsan dengan konsep
deliberative democracy yang menekankan pentingnya partisipasi dan

2% Qustulani.

% Jlham Bastanta Panjaitan et al, “Islam Dan Demokrasi Perspektif al-Qur’an:
Analisis Tafsir Maudhu’i,” AlMaheer: Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 01 (2024): 61-75,
https://doi.org/10.63018/jpi.v2i01.31.

3! Miftakhul Huda et al., “Development of Progressive Islamic Law in Indonesia
Regarding Apostasy as Grounds for Divorce: Insights from Maqasid Sharia,” Ulul Albab:
Jurnal  Studi  Dan  Penelitian  Hukum Islam 6, no. 1 (2024): 73,
https://doi.org/10.30659/jua.v6i1.36754.

%2 Hamdan Ladiku and Akhmad Roja Badrus Zaman, “Examining Domestic Violence
from The Lens of Islamic Law: A Magqasid Analysis,” Ulul Albab: Jurnal Studi Dan
Penelitian Hukum Islam 6, no. 2 (2024): 152, https://doi.org/10.30659/jua.v6i2.35740.

% Abdul Bari, Hasan Muhammad Alfatih, and Asep Abdul Muhyi, “Islamic
Understanding of Feminism and Gender : Between Tradition and the Pressures of the Age,”
Bulletin of Islamic Research 2, no. 3 (2024): 413-26, https://doi.org/10.69526/bir.v2i3.47.

% Zaklina Dworska, “Musawah Movement’s Activism for Women’s Rights as
Strengthening the Trend of Islamic Feminism,” Journal Of The Ca Tholic Social Thought 28,
no. 02 (2024): 278-91.



14

kesetaraan dalam diskursus publik. Secara metodologis, al-musawah
berfungsi mengukur tingkat inklusivitas tafsir—apakah suatu penafsiran
terbuka terhadap perspektif perempuan, tafsir kontekstual, atau pendekatan
ilmiah modern. Prinsip ini juga menjadi dasar integrasi antara tafsir klasik
berbasis riwayat dan tafsir kontemporer berbasis analisis sosial. Dengan
demikian, kesetaraan tidak sekadar dimaknai sebagai kesamaan posisi, tetapi
sebagai parity of reasoning—Kkesetaraan dalam hak untuk menalar dan
menafsirkan wahyu.® Prinsip ini menegaskan bahwa tafsir yang sejati adalah
tafsir yang mengakui pluralitas pandangan, menghormati perbedaan, dan
menghindari monopoli makna.

Prinsip kesalingan (al-tadakhul) berperan sebagai mekanisme korektif
dalam sistem epistemologi Islam, di mana proses penafsiran selalu terbuka
terhadap kritik, dialog, dan penyempurnaan kolektif.*® Dalam metode
musyarakah, kesalingan dimaknai sebagai interaksi timbal balik antar-mufasir
yang memungkinkan lahirnya sintesis makna baru melalui proses verifikasi
sejawat (peer verification). Prinsip ini menegaskan bahwa tafsir bukanlah
hasil kerja individual, melainkan produk dialog ilmiah yang berlandaskan
ukhuwwah ‘ilmiyyah—persaudaraan akademik dalam mencari kebenaran.
Dalam konteks teori hermeneutik Barat, prinsip ini sejalan dengan pandangan
Hans-Georg Gadamer tentang fusion of horizons, yakni pertemuan antar-
horizon makna yang memperluas pemahaman terhadap teks. Kesalingan juga
mencerminkan semangat ijzihad jama T (ijtihad kolektif) yang telah lama
menjadi karakter khas keilmuan Islam sejak masa sahabat Nabi. Dengan
menjadikan kesalingan sebagai pisau analisis, penelitian tafsir dapat
mengidentifikasi sejauh mana dialog antarpandangan terjadi secara substantif
dan produktif.*” Prinsip ini juga menghindarkan tafsir dari stagnasi dogmatis
dan membuka peluang bagi reinterpretasi yang dinamis, kontekstual, serta
valid secara ilmiah. Dengan demikian, al-tadakhul menjadi fondasi epistemik
bagi berkembangnya ilmu tafsir yang adaptif, kolaboratif, dan akuntabel.®®

Prinsip kerja sama (al-ta ‘dwun) menjadi pisau analisis untuk menilai
sejauh mana tafsir mampu mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu dalam

% Athar Abbas, “Beyond Modern Myths: Islamic Perspectives On Women’s Rights
And The Quran, Hadith, And Linguistic Narratives In Pakistani Feminism Looking Past
Contemporary,” Journal Of Applied Linguistics And Tesol (JALT) 8, no. 3 (2025): 2326-47.

*®Evalinda, “Dissecting Robert Gleave’s Orientalist Understanding,” MODERATION:
Journal of Islamic Studies Review 5, no. 2 (2025): 28-41.

" Ahmad Rozy Ride Ride, Masruhan, and Mohd Zhuhron Azzani, “Analisis Dakhil
Dalam Tafsir Jami Al-Bayan ‘An Takwil Ayi al-Qur’an Tentang Ayat-Ayat Kisah,” Al
Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir 7, no. 1 (2024): 159-73,
https://doi.org/10.58518/alfurqon.v7il1.2607.

®Andri Nirwana An, etal., “Metodologi Tafsir Al- Qur * an: Methods of Qur ’ an
Research and Quran Tafseer Research Its Implications for Contemporary Islamic Thought,”
Bulletin of Islamic Research 2, no. 1 (2024): 33-42, https://doi.org/10.69526/bir.v2i1.34.



15

memahami pesan-pesan al-Qur’an.*® Dalam konteks musyarakah, kerja sama
tidak hanya berarti kolaborasi antar-mufasir, tetapi juga sinergi antara ilmu
agama dan ilmu sosial, antara nilai wahyu dan rasionalitas ilmiah. Prinsip ini
berakar pada tradisi ta ‘awun ‘ala al-birr wa al-tagwa sebagaimana ditegaskan
dalam QS. al-Ma’idah [5]: 2, yang menekankan kolaborasi dalam kebaikan
dan takwa. Secara konseptual, kerja sama mencerminkan paradigma collective
ijtihad dan knowledge co-production, yakni gagasan bahwa pengetahuan
sejati lahir dari jejaring kolaboratif yang saling memperkaya.”’ Dalam
kerangka metodologi modern, prinsip ini sejalan dengan teori
interdisciplinary epistemology yang dikembangkan oleh Basarab Nicolescu
(2008), di mana ilmu-ilmu tidak berdiri secara terpisah, tetapi saling
berinteraksi membentuk kesatuan pemahaman yang utuh. Sebagai pisau
analisis, al-ta‘@wun digunakan untuk menilai tingkat keterpaduan antara
pendekatan normatif-teologis dan analisis empiris dalam studi tafsir. Prinsip
ini menegaskan bahwa tafsir yang ideal tidak berhenti pada tataran makna
teks, tetapi juga mampu menjadi instrumen transformasi sosial.**

Dengan demikian, kerja sama dalam metode musyarakah menghadirkan
penafsiran  al-Qur’an sebagai sistem pengetahuan kolektif yang
mengintegrasikan kekuatan spiritual, intelektual, dan sosial demi terwujudnya
kemaslahatan umat manusia. Namun, realitas sejarah dan kebudayaan yang
panjang menunjukkan bahwa perempuan sering kali ditempatkan sebagai
pihak subordinat dari laki-laki. Struktur sosial dan cara berpikir yang
terbentuk selama berabad-abad telah menjadikan akal manusia—khususnya
dalam tradisi patriarki—Dberorientasi untuk mempertahankan dominasi laki-
laki dan menyingkirkan peran perempuan. Akibatnya, lahir berbagai bentuk
ketidakadilan dan penindasan terhadap perempuan, baik dalam ranah sosial,
budaya, maupun keagamaan.*?

Dalam perspektif filsafat modern, Jean Jacques Rousseau secara
konsisten menempatkan perempuan sebagai makhluk inferior dan
tersubordinasi, yang tujuan hidupnya hanya untuk melayani laki-laki.
Pandangan ini menegaskan bahwa perempuan dianggap tidak layak
memegang kepemimpinan dan peran publik. Penempatan perempuan sebagai

%1 Nilai, et.al., “Nilai Tsar dalam Perspektif Tafsir Tematik: Studi Atas Ayat-Ayat Al-
Qur ’ an Tentang Solidaritas Sosial,” Al-Fahmu: Jurnal llmu al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 2
(2025): 50828, https://doi.org/https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i2.499.

* Hartati Yuningsih, Abdul Ghany, and Muhammad Abduh, “Transformasi Tafsir al-
Qur’an Di Era Media Digital: Analisis Metodologi Tafsir dalam Channel Youtube Kajian
Tafsir Al-Ma’rifah,” AL-QUDWAH 2, no. 2 (2024): 5-8.

* Achmad Haikal Azumardi Azra, Bilgis Cahya Ratri, and Choirul Azam Firdaus,
“Islam and Religious Pluralism in the Perspective of the al-Qur’an and Tafsir Scholars,”
Bulletin of Islamic Research 1, no. 4 (2024): 407-18, https://doi.org/10.69526/bir.v1i4.36.

*2 Simone de Beauvoir, The Second Sex, trans. H. M. Parshley, New York: Vintage
Books, 1989, him. 25-29.



16

makhluk kelas dua semacam ini merupakan bentuk eksploitasi yang berakar
pada sistem berpikir patriarkal.*® Sejalan dengan kritik tersebut, Héléne
Cixous menyoroti bahwa tatanan filosofis Barat dibangun di atas asas
phallosentrisme—yaitu pandangan yang menempatkan maskulinitas sebagai
pusat rasionalitas dan kreativitas. Menurutnya, paradigma logosentris dan
phallosentris telah melahirkan sistem pengetahuan yang merendahkan
eksistensi perempuan dan menyingkirkan potensi feminin dalam ranah
intelektual maupun spiritual. Dengan demikian, metode musyarakah
menawarkan kerangka alternatif yang bersifat kolaboratif dan egaliter, untuk
menggeser hegemoni tafsir yang bias gender menuju interpretasi yang lebih
adil dan humanis.

Penindasan terhadap kaum perempuan inilah selanjutnya menjadi
perhatian dan merupakan tema sentral yang menjadi sorotan dalam kajian
gerakan dan teori-teori feminisme. Lebih lanjut Mansour Fakih menyebutkan
“ketidakadilan gender yang dialami perempuan meliputi hal-hal sebagai
berikut:

1. Marjinalisasi perempuan baik dirumah tangga, ditempat kerja maupun di
bidang kehidupan bermasyarakat lainnya.

Stephani Natalia W,” keterasingan perempuan terlihat pada ilustrasi
di bawah ini. Bagaimana nilai-nilai maskulin tersebut bekerja di dalam
institusi-institusi yang ada, yang dioperasikan oleh subjektivitas maskulin,
sehingga menyebabkan Kketerasingan perempuan.**  Keterasingan
perempuan di sini merupakan suatu keterasingan yang tertanam di dalam
ketidaksadarannya karena ia mendapatkan definisi dirinya dari lingkungan
yang dikuasai oleh subjektivitas maskulin. Dalam hal ini, terjadi
keterasingan yang hadir dari dalam diri perempuan, karena ia tidak mampu
untuk menyesuaikan diri dengan sistem yang ada, melainkan terus menerus
hidup dalam ‘keterasingan’ yang bahkan mungkin tidak akan pernah
disadarinya.

Stephani Natalia W. menyatakan, “Keterasingan kaum perempuan ini
disebabkan karena soal doktrin agama dan determinasi biologis serta
misoginis filsafat sebagai bukti sejarah yang mengasingkan perempuan”.*®

Dalam doktrin agama dan determinasi biologis, adanya kepercayaan
agama-agama besar akan cerita Adam yang diciptakan lebih dahulu

Bwidarti, Taqwa Sejati, and Edi Wijaya, “Analisis Studi Kajian Teoritis Feminisme,”
AL MIKRAJ Jurnal Studi Islam dan Humaniora 6, no. 1 (2025): 170-77,
https://doi.org/10.37680/almikraj.v6il.7744.

“Stephani Natalia W, journal “Keterasingan Perempuan di dalam Subjektivitas
Maskulin: Sebuah Analisa Kritis Atas Tatanan Simbolik Jacques Lacan” Universitas
Indonesia Depok, 2009, him. 17.

**Stephani Natalia W, journal “Keterasingan Perempuan di dalam Subjektivitas
Maskulin: Sebuah Analisa Kritis Atas Tatanan Simbolik Jacques Lacan” ..., him. 21.



17

daripada Hawa, dan bagaimana Hawa diciptakan dari tulang rusuk Adam,
merupakan salah satu dasar peletakkan perempuan sebagai manusia nomor
dua (sebagai pelengkap laki-laki). Dalam misoginis filsafat, terlihat
bagaimana Pythagoras menetapkan nilai-nilai karakteristik moral gender
pada jenis kelamin laki-laki dan perempuan. Laki-laki ditempatkan di
dalam ruang yang terang dan perempuan diandaikan berada di dalam
kekacauan dan kegelapan.*

2. Subordinasi terhadap perempuan karena adanya anggapan bahwa
perempuan itu irasional, emosiaonal, maka ia tidak memimpin dan oleh
karena itu harus ditempatkan pada posisi yang tidak penting.

Adriani, menyinggung bahwa fenomena subordinasi perempuan ini
membuat posisinya dianggap lebih rendah daripada laki-laki. Dalam
feminisme, subordinasi adalah posisi perempuan yang dianggap lebih
rendah daripada laki-laki, sehingga menciptakan ketimpangan gender.
Kasus subordinasi ini membuat perempuan kerap tidak memperoleh
haknya atau posisi yang sesuai di dalam public relations dan sering
diabaikan. Hal ini pula yang memicu adanya dominasi dalam suatu
lingkungan.*’

Adapun beberapa contoh subordinasi di Indonesia adalah:

a. Perempuan dalam Pekerjaan Domestik
Salah satu contoh subordinasi di Indonesia yang masih banyak
terjadi adalah perempuan dianggap lebih pantas untuk mengerjakan hal-
hal di ranah domestik atau berkaitan dengan urusan rumah tangga. Hal
ini membuat posisi perempuan di ranah publik cenderung diabaikan
atau dinomorduakan. Tak hanya itu, meskipun perempuan sering berada
dalam pekerjaan domestik, hal ini juga cenderung disepelekan. Dalam
rumah tangga, misalnya, ranah domestik justru menjadi posisi yang
berperan dalam menjaga keseimbangan rumah tangga. Itu berarti, tanpa
adanya perempuan di ranah domestik, maka kondisi rumah tangga pun
berpotensi goyah.
b. Perempuan dalam Pengambilan Keputusan
Perempuan kerap tidak memiliki posisi strategis untuk
pengambilan keputusan. Hal ini membuat pendapat perempuan tidak
selalu dianggap sebagai suara prioritas untuk didengar. Anggapan
bahwa perempuan cenderung emosional, sedangkan laki-laki adalah
makhluk yang lebih rasional masih melekat pada benak masyarakat
hingga kini.

* Stephani Natalia W, journal “Keterasingan Perempuan di dalam Subjektivitas
Maskulin: Sebuah Analisa Kritis Atas Tatanan Simbolik Jacques Lacan” ..., hIm. 22.

" Adriani, journal.” Bahasa dan Gender: Antara Dominasi dan Subordinasi (Sebuah
Kajian Sosiolinguistik), Yogyakarta: Deepublish, 2018, him. 45.



18

c. Perempuan dalam Dunia Kerja
Perempuan sering memperoleh posisi yang sulit untuk mencapai
jabatan tinggi dalam dunia kerja. Hal ini karena anggapan bahwa
perempuan mempunyai pemikiran dan mental yang lemah.
d. Perempuan dalam Pendidikan
Masih dijumpai perempuan yang belum memperoleh pendidikan
terbaik, khususnya pada masyarakat pedalaman karena kesulitan akses
terhadap dunia pendidikan atau masalah ekonomi. Bahkan, berdasarkan
data Badan Pusat Statistika 2021, angka melek huruf pada penduduk
usia 15 tahun ke atas, perempuan memiliki posisi yang lebih rendah
daripada laki-laki, yaitu 94,65% perempuan melek huruf, sedangkan
laki-laki telah mencapai 97,43%.
e. Diskriminasi Gender
Masih terjadi diskriminasi gender di lingkungan pekerjaan,
pendidikan, hingga masyarakat yang membuat perempuan tidak
memperoleh posisi strategis untuk mencapai haknya.*®
3. Stereotip yang merugikan kaum perempuan, misalnya asumsi bahwa
perempuan bersolek dalam rangka memancing perhatian lawan jenisnya,
maka setiap ada kasus kekerasan seksual atau pelecehan seksual selalu
dikaitkan dengan label ini. Masyarakat punya kecenderungan menyalahkan
perempuan sebagai korban pemerkosaan akibat stereotip tadi.

Seorang perempuan yang cantik diidentikkan dengan kulit yang
putih, berambut lurus dan panjang, bertubuh sintal, berpakaian seksi
mengikuti lekuk-lekuk tubuh (rok mini) dan sangat trendy karena
menganggap bahwa penampilan seperti itu adalah pilihan yang paling ideal
dalam kehidupan bermasyarakat. Bahkan, secara perlahan tapi pasti akan
meneguhkan stereotip tersebut saat perempuan terus-menerus ditampilkan
sebagai objek seks di media, maka khalayak laki-laki akan menerima
pembenaran dalam memandang perempuan sebagai kaum yang fungsi
utamanya adalah memuaskan nafsu seksual laki-laki. Dengan demikian,
perempuan diturunkan derajatnya sekadar sebagai objek seks. Akibatnya,
tertanam anggapan bahwa kekuatan utama perempuan adalah tubuhnya,
bukan faktor-faktor lain seperti keunggulan intelektual, keluasan wawasan,
kecakapan bekerja atau lainnya.*

*Dahlianatalia Lumban Gaol, Fani Nolpiana Nadapdap, and Grace Michael
Sihombing, “Perlindungan Hak Perempuan Dalam Keluarga Menurut Hukum Islam : Analisis
Kasus Diskriminasi Gender,” Jurnal IImu Hukum Dan Tata Negara 2, no. 1 (2024): 151-59,
https://doi.org/https://doi.org/10.55606/birokrasi.v2i1.897.

*Sarina and M Ridwan Said Ahmad, “Diskriminasi Gender Terhadap Perempuan
Pekerja Di Kawasan Industri Makassar,” Pinisi Journal Of Sociology Education Review 1, no.
2 (2021): 64-71.



19

Stigma buruk yang dialami perempuan, dibandingkan dengan laki-
laki, merupakan fenomena yang kompleks dan tercermin dalam berbagai
aspek kehidupan. Norma sosial sering kali memberikan ekspektasi berbeda
kepada perempuan dan laki-laki. Perempuan masih sering dihadapkan pada
ekspektasi tradisional tentang peran dan perilaku yang dapat menciptakan
stigma jika mereka melanggarnya. Ini menciptakan standar ganda yang
merugikan perempuan. Patriarki, sistem sosial di mana laki-laki
mendominasi berbagai aspek kehidupan, dapat memberikan keuntungan
dan kekuasaan yang lebih besar pada laki-laki. Struktur kekuasaan ini
dapat menciptakan stigma terhadap perempuan yang mencoba untuk
mengejar aspirasi atau hak-hak yang sama. Perempuan sering kali
dihadapkan pada objektifikasi dan seksualisasi dalam media dan budaya
populer. Stigma buruk muncul ketika perempuan dinilai berdasarkan
penampilan fisik mereka, bukan kemampuan atau kepribadian mereka. Ini
dapat menciptakan stereotip yang merugikan perempuan. Sejarah dan
tradisi sering kali membentuk pandangan terhadap perempuan. Jika peran
historis perempuan terbatas pada peran rumah tangga atau pekerjaan yang
dianggap tradisional, mencoba untuk mengejar peran lain bisa
mendatangkan stigma. Ketidaksetaraan dalam pendidikan dan pekerjaan
dapat menciptakan stigma terhadap perempuan yang berusaha untuk maju
dalam karier atau mendapatkan pendidikan tinggi. Stereotip bahwa laki-
laki lebih kompeten dalam beberapa bidang dapat mengakibatkan
perempuan menghadapi stigma buruk. Stigma buruk yang dialami
perempuan melibatkan dinamika sosial, budaya, dan sejarah yang
kompleks.*

4. Berbagai bentuk kekerasan menimpa perempuan baik fisik maupun
psikologis karena anggapan bahwa perempuan lemah dibandingkan laki-
laki sehingga laki-laki leluasa melakukan kekerasan terhadap perempuan.

Sri Nursyifa Hanah,“Kasus kekerasan terhadap perempuan
merupakan sebuah fenomena yang tidak bisa dianggap sebagai kasus
biasa”. Kasus ini bisa terjadi di berbagai tempat di belahan dunia. Seperti
salah satu contohnya di Indonesia. Indonesia menjadi salah satu negara
dengan kasus kekerasan terhadap perempuan yang tinggi. Berdasarkan
catatan tahunan komnas perempuan angka kekerasan terhadap perempuan
pada tahun 2012 sampai 2019 meningkat dua kali lipat, yakni dari jumlah
216.156 menjadi 431.471. Di tahun 2020 angka kekerasan terhadap
perempuan mengalami penurunan, yakni sebanyak 299.911. Namun,
menurunnya angka tersebut tidak bisa dikatakan sebagai berkurangnya

%0 Rinaldi Rinaldi and Yulfa Lumbaa, “Kesetaraan Gender Perjuangan Perempuan
Dalam Menghadapi Diskriminasi ,”” TUTURAN : Jurnal Ilmu Komunikasi, Sosial Dan
Humaniora 2, no. 3 (2024): 242-51,
https://doi.org/https://doi.org/10.47861/tuturan.v2i3.1107.



20

kasus kekerasan terhadap perempuan melainkan, karena korban berada
dekat dengan pelaku selama masa Pandemi COVID-19, yang sedang
diberlakukannya pembatasan sosial sehingga banyak korban yang tidak
berani untuk melapor. Disusul pada tahun 2021, angka kekerasan terhadap
perempuan jumlahnya meningkat sebanyak 50% yakni 338.496 kasus.™*

Fenomena kekerasan terhadap perempuan tidak bisa dikatakan
sebagai sebuah tindakan kriminal “biasa”. Hal ini dikarenakan yang
menjadi korban adalah orang-orang yang dikategorikan sebagai
“perempuan”. Dalam Deklarasi tentang Kekerasan Terhadap Perempuan
(KTP) tahun 1993, kekerasan terhadap perempuan didefinisikan sebagai
“suatu tindakan kekerasan berbasis gender yang mengakibatkan, atau bisa
mengakibatkan, bahaya atau penderitaan fisik, seksual, dan mental
perempuan. Termasuk ancaman tindakan sejenis, pemaksaan atau
perampasan kebebasan secara sewenang-wenang, baik terjadi di ranah
publik maupun privat”.52
Pembagian kerja secara seksual yang merugikan kaum perempuan
misalnya perempuan hanya cocok dengan pekerjaan domistik, oleh sebab
itu tidak pantas melakukan pekerjaan public seperti laki-laki akibatnya
perempuan terkurung dalam ruang dan wawasan yang sempit.

Kaum feminisme juga masuk kedalam wilayah epistemologi sains
yaitu untuk membongkar ideologi sains yang sangat patriarcal. Sains
modern dianggap merupakan respresentasi dari kaum laki-laki yang
dipenuhi nafsu untuk melakukan eklopitasi terhadap alam, dan alam
merupakan representasi dari kaum perempuan yang lemah, pasif dan tak
berdaya. Dengan relasi patriarcal ini, sains modern merupakan repleksi
dari sifat maskulinitas dalam memproduksi pengetahuan yang cenderung
eksploitatif dan destruktif.

Pergerakan kaum feminisme menganggap bahwa,
termarginalisasikannya peranan perempuan dalam kontek sosial
diakibatkan oleh bahasa yang dijadikan simbol dan sikap patriarki.*®

Sejarah sastra dan pemaknaan terhadap karya sastra juga interpretasi

kitab suci dikuasai oleh laki-laki dibawah aturan filosofis yang didasari
perendahan terhadap eksistensi perempuan. Persepektif phallosentris yang
membangun gagasan bahwa kreativitas artistik adalah kualitas maskulin yang
di dukung oleh pemikiran logosentris dan phallosentris. Disisi lain laki-laki di
didik untuk berusaha mencapai monoseksualitas phallus dan ideologi

SSri Nursyifa, etal., Catatan Tahunan Tentang Kekerasan Terhadap Perempuan,

Jakarta; Komisi Nasional Anti Kekerasan Terhadap Perempuan, 2021.

52Sri Nursyifa, et.al., Mewujudkan Perlindungan Hak-hak Perempuan Korban dalam

Kebijakan, Jakarta: Komisi Nasional Anti Kekerasan Terhadap Perempuan, 2014.

3Setiawan, “Kode Bahasa, Kode Budaya dan Kode Sastra”, Universitas Padjajaran,

2017, him. 42.



21

pallosentris, yang mengunggulkan phallus dan aturan maskulin, termasuk
dalam hal penulisan. Akibatnya, laki-laki sulit menerima kehadiran diri yang
lain didalam dirinya.>*

Bahasa memiliki kekuatan besar yang tersembunyi dalam operasi
kekuasaan. Perkembangan bahasa sangat ditentukan juga oleh perkembangan
zaman. Teori feminis menganggap bahasa sebagai simbol dari sikap
patriarkis, dan distribusi seksual mengenai peran dan status. Sastra dan
penafsiran memanfaatkan bahasa sebagai mediumnya, sehingga mencermati
perkembangan sastra dan penafsiran al-Qur’an sama halnya dengan
mencermati perkembangan masyarakat, pemikiran dan kebudayaan.

Dalam pertukaran bahasa sehari hari, secara pragmatis, orang
memperagakan dan sekaligus mengakumulasi modal ekonomi, modal
kultural, dan modal simbolik yang menjadi sumber kompetensi
komunikatifnya yang berbeda dalam komunikasi. Karena itu komunikasi
sehari hari sekaligus merupakan peragaan dan reproduksi struktur sosial yang
hiertarkis sebagai hasil proses sosial dan politik. Kekuasaan yang beroperasi
dalam praktik berbahasa ini disebut Bourdie sebagai kekuasaan simbolik.
Berkaitan dengan masalah bahasa, teori feminis menganggap bahasa sebagai
simbol dan sikap patriarki.

Cixous menggambarkan bagaimana interpretasi teks kitab suci,
termasuk tentang sejarah umat manusia, selama ini cenderung
menguntungkan laki-laki dan merugikan perempuan. Melalui interpretasi
kitab suci inilah laki-laki mendapatkan legalitasnya sebagai wakil tuhan untuk
menguasai alam, termasuk menguasai perempuan, serta pemilik kebenaran
tunggal. Interpretasi teks kitab suci selama ini dikuasai oleh laki-laki, maka
laki-laki berusaha memutarbalikan sejarah umat manusia. Melalui bahasa
laki-laki menunjukan dirinya sebagai satu-satunya sumber kebenaran.
Sementara perempuan dianggap inferior, maka perempuan dianggap sebagai
mahluk yang unthinkable, dinihilkan. Oleh karena itu relasi yang setara
menurut laki-laki adalah relasi ayah dan anak laki-laki bukan bukan relasi
ayah dan ibu.

Cara menulis maskulin berakar pada alat vital laki-laki dan libidonya,
yang dibungkus oleh phallus. Cara menulis maskulin juga berkiblat pada
dirinya sendiri, bahkan seluruh dunia dianggap berkiblat pada dirinya, apa
yang dianggap bermakna sejauh hanya mempunyai hubungan dengan manusia

% Cynthia Vanessa Djodjobo, “Pengaruh Penerapan Prinsip Non-Diskriminasi Gender
Terhadap Pengembangan Karir Dan Kepuasan Kerja Di Perusahaan Penyedia Layanan Jalan
Tol ( Studi Kasus Pada PT . Jasa Marga ( Persero ),” Jumek: Jurnal Manajemen Dan
Ekonomi Kreatif 1, no. 1 (2023): 52-66.



22

laki-laki atau Bapak, sang pemilik phallus.”> Sementara itu, karena alasan-
alasan sosio-kultural, penulisan maskulin dianggap superior dibandingkan
penulisan feminin. Atribut feminim dan maskulin selalu ditempatkan secara
oposisi biner, yaitu feminim selalu identik dengan pasif, negatif, inferior,
sedangkan maskulin identik dengan aktif, positif, superior. Cixous
menggambarkan bagaimana interpretasi teks kitab suci, termasuk tentang
sejarah umat manusia, selama ini cenderung menguntungkan laki- laki dan
merugikan perempuan. Melalui interpretasi teks kitab suci inilah laki-laki
mendapatkan legalitasnya sebagai wakil Tuhan untuk menguasai alam,
termasuk menguasai perempuan. Masyarakat (laki-laki) berpendapat bahwa
perempuan ditakdirkan Tuhan sebagai penerus spesies. Kesulitan yang dialami
perempuan dalam hidupnya menunjukkan perempuan sebagai makhluk yang
tidak berdaya dan hidupnya bergantung pada belas kasih Tuhan (laki-laki).
Selama ini perempuan dianggap sebagai penyebab jatuhnya manusia ke dalam
dosa karena melanggar aturan Tuhan, sehingga manusia dikutuk Tuhan. Melalui
interpretasi ini, menurut Cixous, laki-laki mengukuhkan dirinya sebagai wakil
Tuhan, pemilik kebenaran tunggal. Cixous mencoba mereinterpretasi teks kitab
suci dengan mengatakan bahwa sebenarnya laki-lakilah penyebab jatuhnya
manusia dalam dosa, bukan perempuan Akan tetapi, karena interpretasi teks
kitab suci selama ini dikuasai oleh laki-laki, maka laki-laki berusaha
memutarbalikan sejarah umat manusia. Cixous menjelaskan bahwa melalui
bahasa laki-laki menunjukkan dirinya sebagai satu-satunya sumber kebenaran.
Cixous menjelaskan bahwa karena posisinya yang dianggap inferior, maka
perempuan menjadi makhluk yang unthinkable, dinihilkan. Oleh karena itu
relasi yang setara menurut laki-laki adalah relasi ayah dan anak laki-laki, bukan
relasi ayah dan ibu. Teori feminis menganggap bahasa sebagai simbol dari sikap
patriarkhis, dan distribusi seksual mengenai peran dan status. Cixous
menggambarkan keadaan tersebut dengan mengatakan bahwa eksistensi
perempuan didefinisikan oleh laki-laki di lingkup domestik, yaitu bearada di
antara pintu dan tempat tidur.>®
Adapun lafal-lafal al-Qur’an yang dianggap bias phallosentris
diantaranya:
1. Lafal al-Rijal dan gqawwamun terdapat dalam QS an-Nisa Ayat 34
Rijal-al Makna adalah bijaksana, tegas, tidak selalu lemah lembut
tapi disesuaikan dengan situasi dan kondisi. Makna gawwamun berasal dari
gama berdiri dengan tegak, artinya melaksanakan tugas dengan sempurna.
Berdiri adalah lambang kesempurnaan, ketika berubah jadi gaimun Orang
yang melaksanakan tugas dengan berkesinambungan. Tugas pemimpin itu

% Héléne Cixous, “The Laugh of the Medusa,” dalam Signs: Journal of Women in
Culture and Society, Vol. 1, No. 4 (1976), him. 875-893. Lihat juga Luce Irigaray, This Sex
Which Is Not One, Ithaca: Cornell University Press, 1985, him. 23-33.

S¢Y uniarti, “Bahasa Penulis Perempuan Dalam Persespektif Feminisme™ ..., him. 49.



23

adalah meminpin dengan tidak otoriter tapi harus musyawarah,
menetapkan sebuah keputusan disadari kesadaran jiwa, tidak emosioal,
sipat ini di berikan Allah kepada laki-laki, tidak lepada perempuan, karena
perempuan ada haid yang membuat kejiwaan perempuan tidak stabil. Lafal
gawwam bermakna Memperhatikan, Mengurus, menjaga dan merawat.>’

Al-Zamarkasyi, dalam al-Kasyaf, lafal gawwamna ditafsirkan
dengan kalimat menegakan perintah dan larangan terhadap perempuan,
seperti memeritah dan melarangnya seorang raja terhadap rakyatnya.*®

2. Lafal khalifah dalam QS al-Bagarah ayat 30

Makna dari kholifah adalah penerus bagi para pendahulu (malaikat);
dan yang dimaksud dengan halifah dalam ayat ini adalah Nabi Adam. Perlu
dicatat, bahwa kata khalifah pada mulanya berarti yang menggantikan atau
yang datang sesudah siapa yang datang sebelumnya. Atas dasar ini, ada
yang memahami kata khalifah di sini dalam arti yang menggantikan Allah
dalam menegakkan kehendak-Nya dan menerapkan ketetapan-ketetapan-
Nya, tetapi bukan karena Allah tidak mampu atau menjadikan manusia
berkedudukan sebagai Tuhan, namun karena Allah bermaksud menguji
manusia dan memberinya penghormatan. Ada lagi yang memahaminya
dalam arti yang menggantikan makhluk lain dalam menghuni bumi ini.

Betapapun, ayat ini menunjukkan bahwa kekhalifahan terdiri dari
wewenang yang dianugerahkan Allah swt. Makhluk yang diserahi tugas,
yakni Adam as. dan anak cucunya, serta wilayah tempat bertugas, yakni
bumi yang terhampar ini. Jika demikian, kekhalifahan mengharuskan
makhluk yang diserahi tugas itu melaksanakan tugasnya sesuai dengan
petunjuk Allah yang memberinya tugas dan wewenang. Kebijaksanan yang
tidak sesuai dengan kehendak-Nya adalah pelanggaran terhadap makna dan
tugas kekhalifahan. *°

Abu al-Qasim Jarullah Mahmud Bin Umar al-Zamakhsyari al-
Khawarazmi, dalam tafsir al-Kasyaf juz | Makna khalifah adalah seseorang
yang meminpin yang lainnya, pengertian lafal khalifah minkum bermakna
peminpin kalian yang berada dimuka bumi, yakni nabi adam as dan
keturunannya.

Yang dimaksud khalifah disini adalah adam karna dia diutus Allah
sebagai pengatur dibumi ini. Khalifah pada surat tersebut bermakna
menggantikan Allah dalam menegakkan kehendak-Nya. Al-Zamakhsyari

S"Muhamad Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-
Quran, Jakarta: Lentera Hati 2021, jilid 2, him. 426.

8Abu al-Qasim Jarullah Mahmud Bin Umar al-Zamakhsyari al-Khawarazmi, Tafsir
Al-Kasyaf, Riyadh: Abiikan, 1998, jilid 1, him. 523.

*Muhamad Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-
Quran..., jilid 2, him. 427.



24

menafsirkan makna khalifah pada surah ini tidak hanya berarti Adam
(mewakili laki-laki).%
3. Lafal al-sulthan dalam QS.ar-Rahman ayat 33

Zamaksy-alari arti lafal bi al-sulthon bermakna bi al-quwwa, al-
gahru, wa al-ghalabu mengandung arti dengan kekuatan, memaksa,
memenangkan, menaklukan, menundukan, mengatasi wa al-ghalab,
mendominasi, unsur paling dominan.®*

Dari latar belakang teoritis dan praktis tersebut diatas, telah terjadi
konvergensi dimana dua kekuatan besar menyatu dalam sebuah stereotip
budaya feminisme yang berujung kepada adanya gugatan terhadap mufasir
dari kalangan laki-laki dan kemudian menawarkan model penafsiran baru
berdasarkan sudut pandang perempuan. Hal ini ternyata tidak bisa
dilepaskan dari tradisi dan kepentingan Barat yang tercermin dari gerakan
Teologi Feminis sendiri.

Adanya gugatan tersebut sebenarnya lebih merupakan justifikasi, atau
lebih tepatnya mencari-cari kambing hitam, atas usaha mereka untuk
melakukan dekonstruksi syariah, khususnya yang dianggap mysoginis.
Dengan kata lain isu pembebasan wanita dengan cara menolak mufasir dari
kalangan laki-laki sebenarnya merupakan upaya untuk menjauhkan wanita
Muslimah dari keislamannya untuk kemudian digiring kepada standar HAM,
dan kesetaraan Gender yang menjadi ciri khas dari peradaban Barat. Sebagai
upaya merekonsiderasi stereotip tafsir patriarki, penulis mempergunakan
metode musyarakah agar kemaslahatan umat terealisasi.

H. Tinjauan Pustaka/Penelitian yang Terdahulu yang Relevan

Beberapa penelitian terdahulu yang relevan dan akan menunjang
penelitian penulis, diantaranya:
1. Buku
Pertama, buku Menafsir Ulang Gender dalam al-Qur’an: Kritik
Falosentrisme dan Rekonsiderasi Stereotipe Tafsir Patriarki karya Nur
Arfiyah Febriani, ditemukan bahwa penulis berupaya mendekonstruksi
pandangan tafsir al-Qur’an yang selama ini terpengaruh oleh paradigma
falosentris, yaitu ideologi yang menempatkan laki-laki dan simbol falus
sebagai pusat kebenaran, otoritas, dan makna sosial.? Melalui pendekatan
Gender Writing Method, Febriani menegaskan bahwa tidak semua tafsir
karya mufassir laki-laki bersifat patriarkis; justru banyak tafsir klasik dan
modern di Indonesia seperti karya Hasbi ash-Shiddieqi, Hamka, dan

%Abu al-Qasim Jarullah Mahmud Bin Umar al-Zamakhsyari al-Khawarazmi, Tafsir
Al-Kasyaf..., jilid 1, him. 524,

' Abu al-Qasim Jarullah Mahmud Bin Umar al-Zamakhsyari al-Khawarazmi, Tafsir
Al-Kasyaf..., jilid 1, him. 67.

%2 Nur Arfiyah Febriyani, Menafsir Ulang Gender Dalam Al-Qur’ an, 2025.



25

Quraish Shihab menunjukkan corak tafsir yang adil, bijaksana, serta
apresiatif terhadap kesetaraan gender. Temuan utama buku ini
menunjukkan bahwa paradigma falosentris tidak dominan dalam tafsir
mufassir Indonesia, dan dengan demikian, stereotipe tafsir patriarki dapat
direkonsiderasi melalui pendekatan metodologis yang lebih kontekstual,
inklusif, dan berkeadilan gender.

Kedua, Sylvia Walby, 1990 dalam buku, Theorising Patriarchy,
buku ini bertujuan untuk, pertama, memberikan gambaran menyeluruh
tentang keragaman tersebut cara menjelaskan subordinasi perempuan
dalam masyarakat kontemporer, dan kedua, argumen tentang mengapa
perubahan terkini terjadi. Jawaban atas pertanyaan-pertanyaan yang
diajukan di atas terbagi dalam empat perbedaan perspektif: feminisme
Marxis, feminisme radikal, liberalisme.®® Dua teori sistem buku ini akan
membandingkan dan mengevaluasi keragamannya kerangka kerja yang
bertentangan dengan bukti teoretis dan empiris.

Ketiga, Krisna Putra Pratama dalam buku, Pandangan Perempuan
Dari Berbagai Zaman, Dalam buku ini mengungkapkan, konsepsinya
mengenai Zeitgeist (roh zaman) meyakini bahwa tiap orang tidak bisa
melampaui atau lepas dari pemikiran dalam konteks zamannya. Michel
Foucault sebagai sejarawan pengetahuan juga meyakini adanya semacam
tableau (skematisasi) dalam ranah “tak sadar” kognisi manusia yang
membatasi pengetahuan manusia di tiap era. Para filsuf pun tidak lepas dari
pengaruh zamannya, walaupun secara paradoks, filsuf bisa memberikan
terobosan bagi pemikiran masa depan. Begitu pula pandangan filsuf
mengenai perempuan. Di tiap zaman yang berbeda, masyarakat dan filsuf
memiliki definisi yang khas mengenai pengertian dan posisi perempuan.
Tidak selalu manis, demikian panjang dan naik-turun perjalanan
pemahaman atas perempuan dalam pandangan tiap peradaban.®

Keempat, Hamka Hasan dalam Buku, Tafsir Jender, Studi
Perbandingan Antara Tokoh Indonesia Dan Mesir, Oleh Hamka Hasan.
Berisi perbandingan antara tafsir berwawasan jender di Indonesia dan tafsir
jender di Mesir penting untuk melihat hasil pencapaian tafsir jender di
Indonesia. Awalnya, orang Indonesia belajar di Mesir atau membaca tafsir
karya mufasir Mesir. Namun pada perkembangan selanjutya, mufassir
Indonesia telah menghasilkan tafsir sendiri yang sebagian materinya
berbeda dengan tafsir di Mesir. Perbedaan ini diakibatkan karena rujukan
mufassir Indonesia, di samping berasal dari tafsir dari Mesir, juga dari

%% Sylvia Walby, Theorizing Patriarchy, Cambridge: Basil Blackwell, 1990, him. 105.
®Krisna Putra Pratama, Pandangan Perempuan dari Berbagai Zaman, Yogyakarta:
Sagara Pustaka, 2022, him. 17-18.



26

negara lain. Ada sejumlah faktor yang melatarbelakangi munculnya kajian
al-Qur’an berwawasan jender di Indonesia.®®

Kelima, Adrika Fithrotul Aini dalam bukunya al-Qur’an Menolak
Patriarki menegaskan bahwa penerapan ayat-ayat kesetaraan gender dapat
dipahami melalui metode penafsiran kontekstual Abdullah Saeed, analisis
linguistik, serta pendekatan semantik. Melalui kerangka ini, ditemukan
makna autentik al-Qur’an yang menegaskan prinsip keadilan, kesetaraan,
dan persamaan antara laki-laki dan perempuan baik dalam ruang domestik
maupun publik. Penggunaan sejumlah istilah seperti rijal, nisa’, zakar,
unsa, imra’ah, zauj, nakaha, warasa, gawwam, dan ‘ad/ memperlihatkan
pembedaan antara fungsi sosial dan biologis gender yang dalam
perkembangannya mengalami perluasan maupun penyempitan makna.®

2. Disertasi

Pertama, dalam disertasinya Sosial Perempuan dalam Islam,
Muhamad Hanif menguraikan tiga fungsi sosial perempuan yang
menunjukkan adanya evolusi peran dari masa pra-Islam hingga masa
Islam. Pada periode pra-Islam, perempuan diposisikan sebagai kelas sosial
kedua dengan peran terbatas pada domestik, pelayanan seksual, serta
mengalami diskriminasi dan kekerasan. Memasuki periode Islam, struktur
sosial baru menghadirkan konsep ummah yang egaliter, anti-patriarki,
memberi kebebasan kepemilikan harta dan pilihan pasangan, serta
membuka ruang partisipasi publik.®’

Kedua, Ahmad Chalabi, dalam disertasi Hak Asasi Perempuan dalam
Hukum Keluarga Berbasis al-Qur’an. Ahmad Chalabi menegaskan bahwa
al-Qur’an memuliakan perempuan sebagai makhluk utuh dengan martabat
agung yang setara dengan laki-laki, diberi potensi akal, nurani, dan
keterampilan untuk berkontribusi dalam kehidupan sosial, pendidikan, dan
domestik, sehingga tidak ada perbedaan hak asasi kecuali dalam fungsi dan
tugas yang saling melengkapi. al-Qur’an bahkan memberikan rincian hak-
hak perempuan dalam hukum keluarga, meliputi hak pendidikan, hak
berperan di ruang publik dan domestik, hak perkawinan yang adil, serta
hak waris, meski implementasinya masih terhambat budaya patriarki yang
mendominasi ruang publik.®®

% Hamka Hasan, Tafsir Jender: Studi Perbandingan antara Tokoh Indonesia dan
Mesir,Yogyakarta: Pilar Religi, 2006, him. 1.

%8 Adrika Fithrotul Aini, al-Qur’an Menolak Patriarki, Tafsir Kontekstual Ayat-ayat
Gender, Jakarta: Madza Media, 2022, him. 255.

®Muhamad Hanif, Fungsi Sosial Perempuan dalam Islam, Semarang: UIN
Walisongo, 2021, him. 26.

% Ahmad Chalabi, “Hak Asasi Perempuan Dalam Hukum Keluarga Berbasis Al -
Qur’an,”  Disertasi, Jakarta, Programistudi  Ilmui  al-Qur’an  dani  Tafsir
Konsentrasiiilmuitafsir, 2021.



27

Ketiga, Sakdiah Usman, dalam disertasi Argumen Kesetaraan Jender
Perspektif al-Qur’an. Dalam disertasinya Argumen Kesetaraan Jender
Perspektif al-Qur’an, Sakdiah Usman menjelaskan bahwa pandangan
tentang perbedaan peran laki-laki dan perempuan umumnya terbagi dalam
dua teori: nature yang mengaitkan perbedaan pada faktor biologis sehingga
melahirkan pembagian fungsi publik-domestik, dan nurture yang menilai
perbedaan itu sekadar konstruksi sosial yang dinamis. al-Qur’an sendiri
tidak secara tegas berpihak pada salah satunya, melainkan mengakomodasi
unsur-unsur yang sejalan dengan prinsip universal Islam, sembari memberi
kebebasan kepada manusia untuk secara arif membagi peran secara
simbiosis-mutualis sesuai kebutuhan. Dengan demikian, derajat dan
kualitas manusia dalam pandangan al-Qur’an tidak ditentukan oleh jenis
kelamin yang bersifat given, tetapi oleh pilihan dan ikhtiar moral yang
dijalankan.®

Keempat, | Ketut Martana, dalam disertasi, Kajian Teoritis Kontruksi
Epistemologi Feminisme. Diskriminasi terhadap perempuan bukanlah
fenomena baru, melainkan bagian dari sejarah panjang patriarki yang
menempatkan perempuan sebagai subordinat laki-laki, baik dalam
pemikiran maupun pengalaman sosial. Jean Jacques Rousseau, misalnya,
dalam A Discourse on Political Economy memandang perempuan sebagai
makhluk inferior yang hanya ditakdirkan melayani laki-laki dan tidak
layak menjadi pemimpin. Dalam konteks modernitas, dominasi laki-laki
atas perempuan semakin menguat melalui tiga aspek: ekonomi (pola
produksi masyarakat), sosial (rumusan hubungan biologis laki-laki dan
perempuan), dan ideologis (rumusan peran gender dalam struktur sosial).”
Modernisasi yang berpadu dengan kapitalisme menjadikan perempuan
objek dehumanisasi, di mana sistem kelas sosial dan wacana media
memperkuat ketimpangan gender sekaligus menempatkan perempuan pada
posisi inferior.”* Seperti diungkapkan Asmaeny Azis, kapitalisme pada
akhirnya melanggengkan kesenjangan substansial antara laki-laki dan
perempuan, dengan perempuan menjadi korban utama sementara laki-laki
lebih diuntungkan.”

Kelima, Disertasi Hana Natasya Isyarat-Isyarat Ekofeminisme dalam
al-Qur’an membahas pemikiran ekofeminisme sebagai paham yang

®Mansour Fakih, Analisis Gender dan Transformasi Sosia, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2013, him. 8-10.

® Simone de Beauvoir, The Second Sex, trans. H.M. Parshley, New York: Vintage
Books, 1989, him. 295-310.

™ Mansour Fakih, Analisis Gender dan Transformasi Sosial, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1996, him. 52. Lihat juga Rosemarie Putnam Tong, Feminist Thought: A More
Comprehensive Introduction, Boulder: Westview Press, 2009, him. 1-15.

2 Vincent Mosco, The Political Economy of Communication, London: SAGE
Publications, 2009, him. 24-30.



28

menggabungkan ekologi dan feminisme, yang menyoroti keterkaitan antara
dominasi terhadap perempuan dan dominasi terhadap alam. Dalam ranah
ekologis, ekofeminisme berupaya membongkar struktur patriarkis yang
mengeksploitasi lingkungan, sementara dalam ranah feminisme, ia
berusaha mengoreksi cara pandang yang merendahkan perempuan dan
menempatkan mereka sekadar sebagai pengasuh, pelindung, atau pihak
yang tersubordinasi.”

Jurnal

Pertama, Tri Marhaeni Pudji Astuti, dalam journal, Ekofeminisme
Dalam Peran Perempuan. Membahas tentang masalah lingkungan tidak
hanya berpusat pada lingkungan hayati fisik tetapi juga lingkungan sosial
budaya. berbicara budaya berarti berbicara pola pikir, nilai, kebiasaan, adat
masyarakat setempat. Oleh karenanya konservasi lingkungan juga harus
lebih memahami pola pikir masyarakat lokal. Pola pikir yang ‘lebih
memahami’, humanis, empati, ini identik dengan pola pikir ekofeminisme
yang mencoba membuat terobosan keadilan untuk alam dengan analogi
masyarakat bahwa alam selalu di mitoskan sebagai perempuan. Karena
mitos tersebut maka pola pikir para ekofemis akan bersahabat dengan
alam, memahami alam, empati terhadap alam dengan mengembangkan
kesetaraan dan keadilan bagi alam tanpa keploitasi dan tanpa merugikan
alam.74Bukan pola pikir sebaliknya yang mengekploitasi dan merugukan
alam.

Kedua, Wiyatmi Maman Suryaman, dalam journal Ekofeminisme:
Kritik Sastra Berwawasan Ekologis Dan Feminis. Membahas tentang
ekofeminisme berada dalam dua disiplin yang saling berkaitan, yaitu
ekologi yang memfokuskan perhatian pada isu-isu alam dan lingkungan,
dan feminisme, yang memberikan perhatian secara khusus pada isu-isu
gender. Sebagai aliran pemikiran dan gerakan sosial ekofeminisme
mengidealkan adanya sikap dan tindakan manusia yang memberikan
perhatian terhadap alam dan perempuan. Alam, seperti halnya dengan
perempuan, bukankah benda mati, bukanlah objek yang boleh dan layak
didominasi dan dieskploitasi. Oleh karena itu, dalam berinteraksi dengan
alam dan perempuan, Kita harus selalu menjaga harmonisasi dan tidak
dibenarkan menganggapnya inferior dan subordinatif.”

Ketiga, Mintaraga Eman Surya, dalam journal Tafsir Ayat-Ayat
Gender dalam al-Qur’an dengan Pendekatan Ekofeminisme: Kritik

® Natasya, Hana. Isyarat-isyarat Ekofeminisme dalam al-Quran, Jakarta: Pustaka

Islam, 2022, him. 55-62.

™ Tri Marhaeni Pudji Astuti, “Ekofeminisme dalam Peran Perempuan,” Jurnal Studi

Gender dan Lingkungan, vol. 12, no. 2, 2021, him. 34-37.

> Wiyatmi Maman Suryaman, “Ekofeminisme: Kritik Sastra Berwawasan Ekologis

dan Feminis,” Jurnal Sastra dan Gender, vol. 15, no. 3, 2022, him. 56-59.



29

Terhadap Tafsir Feminisme Liberal. Membahas tentang, Ayat-ayat gender
dalam al-Qur’an termasuk dalam bagian ayat-ayat yang telah ditafsirkan
oleh para mufassir. Yang dimasud dengan ayat-ayat gender adalah ayat-
ayat dalam al-Qur’an yang berbicara tentang status dan peran laki-laki dan
perempuan. Dan kata kunci yang dapat dipegang untuk mengetahui ayat-
ayat gender ialah semua istilah yang sering digunakan untuk menyebut
laki-laki dan perempuan. Jika tafsir ayat-ayat gender dilakukan dengan
corak bi al-ma’tsur dan pendekatan tekstual, maka unsur-unsur budaya
yang melahirkan teks atau dialektikan antara teks dan konteks akan
diabaikan karena mufassir dalam hal ini berpegang pada kaedah: “yang
dijadikan pegangan adalah keumuman lafadz, bukan kekhususan sebab.”

Keempat, dalam jurnal Masculinidad Hegemonica, Roles De Género
Y Violencia Intrafamiliar En Puebla-Tlaxcala, México yang menyatakan
bahwa pandemi COVID-19 telah memperburuk ketidaksetaraan gender
yang sudah ada sebelumnya, khususnya di wilayah Puebla-Tlaxcala,
dengan menyebabkan peningkatan signifikan dalam kasus kekerasan dalam
keluarga. Struktur sosial yang berakar pada maskulinitas hegemonik dan
tradisi budaya patriarkis memperkuat dominasi laki-laki serta
menempatkan perempuan dalam posisi subordinat, menciptakan ruang bagi
berbagai bentuk pelecehan fisik, psikologis, dan ekonomi. Fenomena ini
menunjukkan bagaimana ideologi falosentris—yang menempatkan laki-
laki sebagai pusat kekuasaan dan otoritas sosial—masih menjiwai
hubungan gender dalam masyarakat.”’

Kelima, dalam jurnal dalam jurnal Interrogating Phallocentricism: A
Study of Select Plays By Indian English Women Playwrights yang
menunjukkan bahwa penulis drama wanita Inggris-India memiliki peran
penting dalam memanfaatkan teater sebagai sarana transformatif untuk
menantang norma-norma patriarki dan ideologi falosentris yang telah lama
mendominasi masyarakat dan dunia sastra.”® Melalui karya-karyanya,
mereka menyoroti berbagai bentuk penaklukan dan penindasan terhadap
perempuan, mengeksplorasi identitas gender yang dinamis, serta
mengadvokasi perubahan sosial yang berkeadilan.

Keenam, dalam jurnal Masculinity: Phallogocentrism and
Performativity. A Philosophical Analysis Based on the Studies of Jacques

® Surya, Mintaraga Eman. “Tafsir Ayat-Ayat Gender dalam al-Qur’an dengan
Pendekatan Ekofeminisme: Kritik Terhadap Tafsir Feminisme Liberal, ” Jurnal Studi Tafsir
dan Gender, vol. 8, no. 1, 2023, him. 45-48.

" Moise Lindor, “Masculinidad Hegemonica, Roles De Género Y Violencia
Intrafamiliar En Puebla-Tlaxcala, México,” Revista de Ciencias Sociales 2022, no. 178
(2023): 55-76, https://doi.org/10.15517/rcs.v0il178.55028.

"8 Soc Sc, “Interrogating Phallocentricism: A Study of Select Plays By Indian English
Women Playwrights,” Shuchi Sharma 3, no. 2 (2015): 83-87,
https://doi.org/http://www.rjelal.com.



30

Derrida, Judith Butler and Raewyn Connell to Counter Patriarchal
Hegemony yang menunjukkan bahwa pemahaman tradisional tentang
gender dan maskulinitas yang bersifat kaku dan esensialis perlu digantikan
dengan perspektif yang lebih cair dan performatif.”® Penelitian ini
menekankan pentingnya refleksi berkelanjutan terhadap makna-makna
sosial yang mapan untuk membangun tatanan masyarakat yang setara dan
bebas dari dominasi ideologis falosentrisme.

Ketujuh, dalam jurnal Kritik Terhadap Nilai Phallosentris Dalam
Novel Saman, Larung, Dan Anime Junjou Romantica: Studi Komparatif
Genre ‘Sastra Wangi’ And Genre ‘Yaoi’. Kesimpulan dalam jurnal ini
menunjukkan bahwa studi komparatif antara karya sastra wangi di
Indonesia dan anime yaoi di Jepang mengungkap peran keduanya sebagai
medium kultural yang menantang nilai-nilai falosentris dalam representasi
gender dan seksualitas.*® Temuan penelitian ini menegaskan bahwa sastra
wangi dan yaoi sama-sama menghadirkan wacana tandingan terhadap
sistem simbolik falosentris, sekaligus membuka ruang bagi konstruksi
identitas yang jamak, cair, dan lebih setara secara gender.

Kedelapan, dalam jurnal Ekofeminisme Kritis: Menelaah Ulang
Gender, Keadilan Ekologi, dan Krisis Iklim yang menunjukkan bahwa
ekofeminisme merupakan kerangka intelektual yang multifaset dan
dinamis, yang berupaya menghubungkan penindasan terhadap perempuan
dengan eksploitasi terhadap alam.®® Jurnal ini menegaskan bahwa
meskipun ekofeminisme memiliki beragam bentuk dan pendekatan,
seluruhnya perlu secara kritis terlibat dalam mengakui realitas material dan
biologis dari krisis ekologi tanpa terjebak pada romantisasi alam.

Kesembilan, dalam jurnal beberapa Pemikiran tentang Perempuan
dalam Tubuh dan Eksistensi yang menemukan bahwa tubuh dan eksistensi
perempuan dikonstruksi oleh sistem sosial budaya yang dikemas dalam
rasionalitas patriarki dan ideologi falosentris. Melalui analisis antropologis
terhadap konsep tubuh dan kesehatan reproduksi, Saptandari menemukan

"®Alberto Grandi, “Masculinity: Phallogocentrism and Performativity. A Philosophical
Analysis Based on the Studies of Jacques Derrida, Judith Butler and Raewyn Connell to
Counter Patriarchal Hegemony,” Proceedings of The Global Conference on Women’s Studies
3, no. 1 (2024): 1-16, https://doi.org/10.33422/womensconf.v3i1.433.

80Mayank Gupta, Jayakrishna S Madabushi, and Nihit Gupta, “Critical Overview of
Patriarchy, Its Interferences With Psychological Development, and Risks for Mental Health,”
Cureus 15, no. 6 (2023), https://doi.org/10.7759/cureus.40216.

81 Ayom Mratita Purbandani and Rangga Mahaswa, “Ekofeminisme Kritis: Menelaah
Ulang Gender, Keadilan Ekologi, Dan Krisis Iklim,” Jurnal Perempuan 27, no. 3 (2022):
227-39, https://doi.org/10.34309/jp.v27i3.733.



31

bahwa perempuan diposisikan sebagai subjek yang selalu berada di luar
logika laki-laki dan otoritas simbolis masyarakat.®?

Kesepuluh, dalam jurnal Feminisme vis-a-vis Patriarki dalam
Islamyang menemukan bahwa ketimpangan gender dalam masyarakat
Islam lebih disebabkan oleh tafsir sosial yang berakar pada ideologi
patriarki dan sistem berpikir falosentris, bukan oleh ajaran Islam itu
sendiri. Melalui pendekatan filsafat dan studi pustaka, Wahyu Trisno Aji
menjelaskan bahwa falosentrisme telah mengonstruksi pandangan bahwa
laki-laki adalah subjek rasional dan perempuan adalah objek emosional,
sehingga melahirkan relasi sosial yang timpang.®

Kesebelas, dalam jurnal Menguak Prasangka Homoseksualitas
dalam Kisah Sodom dan Gomora: Kajian Hermenutik Kejadian 19:1-26
yang menyatakan bahwa relasi seksual manusia tetap terstruktur oleh
norma heteronormatif dan ideologi falosentris yang menempatkan laki-laki
sebagai pusat kendali kenikmatan dan otoritas seksual.®* Ideologi
falosentris ini membentuk “orgasm gap” yang konsisten di berbagai
orientasi seksual, karena kesenangan didefinisikan melalui parameter
maskulin. Studi ini menegaskan bahwa kesetaraan gender dalam ranah
seksual hanya dapat dicapai melalui pergeseran paradigma dari
falosentrisme menuju pemahaman relasional terhadap kenikmatan dan
tubuh, yang menempatkan komunikasi, empati, dan kesetaraan sebagai
dasar hubungan seksual yang sehat.

Keduabelas, dalam Proceeding Conference on Genuine Psychology
ditemukan bahwa konsep psikologi kontemporer masih membawa bias
falosentris dalam memahami identitas, emosi, dan spiritualitas manusia.
Melalui kajian lintas disiplin, artikel-artikel dalam konferensi ini
menunjukkan bahwa teori-teori psikologi Barat cenderung mengutamakan
rasionalitas dan logika—ciri khas falosentrisme—sehingga menyingkirkan

82 Pinky Saptandari, “Beberapa Pemikiran Tentang Perempuan Dalam Tubuh Dan
Eksistensi,” Surabaya: BioKultur 2, no. 1 (2013): 53-71,
http://journal.unair.ac.id/BK @beberapa-pemikiran-tentang-perempuan-dalam-article-6247-
media-133-category-8.html.

8 Wahyu Trisno Aji, “Feminisme Vis A Vis Patriarki Dalam Islam,” Sophist : Jurnal
Sosial  Politik Kajian Islam Dan Tafsir 4, no. 2 (2023): 142-70,
https://doi.org/10.20414/sophist.v4i2.71.

8 Silva S. Thesalonika Ngahu, “Menguak Prasangka Homoseksualitas Dalam Kisah
Sodom Dan Gomora: Kajian Hermenutik Kejadian 19:1-26,” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal
Teologi  Kontekstual Dan  Filsafat  Keilahian 4, no. 1 (2019): 17,
https://doi.org/10.21460/gema.2019.41.406.



32

aspek empatik, intuitif, dan relasional yang sering diasosiasikan dengan
feminin.®
Penelitian ini menyoroti keterbatasan kajian feminisme Islam yang
belum mengaitkan teori phallosentris dari filsafat Barat dengan stereotip tafsir
patriarki dalam tradisi Islam. Disertasi ini menawarkan kebaruan melalui
perumusan Metode Musyarakah, yakni pendekatan tafsir partisipatif yang
mempertemukan mufasir laki-laki dan perempuan dalam proses istinbat
bersama agar hasil tafsir tidak bias gender. Dengan mengintegrasikan analisis
phallosentris, stereotip tafsir patriarki, dan metodologi musyarakah, penelitian
ini menghadirkan rekonstruksi epistemologis baru yang lebih egaliter dan
dialogis, sekaligus berkontribusi pada pengembangan hermeneutika al-Qur’an
yang adil gender.

I. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dan termasuk penelitian
murni yang kegiatannya mengkaji bahan-bahan kepustakaan sebagai landasan
dalam memecahkan permasalahan yang dirumuskan. Penelitian ini juga
menggunakan metode musyarakah dalam penelitian tafsir serta menggunakan
metode penafsiran tafsir maudhu’i. Metode ini digunakan untuk meneliti
penafsiran atas ayat-ayat yang berkaitan dengan judul yang akan diteliti.
Peneliti menggunakan juga pendekatan tafsir magashidi untuk menggali lebih
dalam makna ayat-ayat yang telah ditafsirkan dalam metode sebelumnya.

Penelitian kualitatif adalah jenis penelitian yang menghasilkan
penemuan-penemuan Yyang tidak dapat dicapai dengan menggunakan
prosedur-prosedur statistik atau dengan cara kuantifikasi lainnya.®® Penelitian
kualitatif juga adalah penelitian yang menggunakan latar belakang alamiah,
dengan maksud menafsirkan fenomena yang terjadi dan dilakukan dengan
jalan melibatkan berbagai metode yang ada dalam penelitian kualitatif, yaitu
dengan wawancara, pengamatan dan pemanfaatan dokumen.®” Metodologi
kualitatif adalah prosedur penelitianyang menghasilkan data deskriptif berupa
kata-kata tertulis maupun lisan dari orang-orang dan perilaku yang diamati.
Pendekatan kualitatif adalah suatu proses penelitian dan pemahaman yang
berdasarkan pada metodologi yang menyelidiki suatu fenomena sosial dan

®Fakultas Psikologi, et.al., “Proceeding Conference On Genuine Psychology,” in
Genuine Psychology, vol. 2, 2022,
https://doi.org/http://103.84.119.236/index.php/gpsy/index.

8Eko Murdiyanto, Metode Penelitian Kualitatif (Teori dan Aplikasi disertai Contoh
Proposal), Yogyakarta: Lembaga Penelitian dan Pengabdian pada Masyarakat UPN Veteran
Yogyakarta Press. 2020, him. 19.

8Eko Murdiyanto, Metode Penelitian Kualitatif (Teori dan Aplikasi disertai Contoh
Proposal), Yogyakarta: Lembaga Penelitian dan Pengabdian pada Masyarakat UPN Veteran
Yogyakarta Press. 2020, him. 19.



33

masalah manusia. Penelitian kualitatif dapat digunakan untuk meneliti
kehidupan masyarakat, sejarah, tingkah laku, fungsionalisasi organisasi,
gerakan sosial, atau hubungan kekerabatan.?® Metode kualitatif berkembang
dari akar filosofis dan teori sosial abad kedua puluh yang dipengaruhi oleh
paradigma naturalistik-interpretatif \Weberian, perspektif post-positivistik
kelompok teori kritis serta postmoderanisme seperti dikembangkan oleh
Baudrillard, Lyotard dan Derrida.®®

Peneliti pada penelitian kualitatif adalah instrumen kunci yang harus
memiliki bekal teori dan wawasan yang luas sehingga bisa bertanya,
menganalisis, dan mengkonstruksi obyek yang diteliti menjadi lebih jelas.
Penelitian kualitatif bersifat deskriptif dan cenderung menggunakan analisis
dengan pendekatan induktif. Proses dan makna lebih ditonjolkan dalam
penelitian kualitatif.® Dasar teoritis penelitian kualitatif: (1) Pendekatan
fenomenologis, dimana peneliti berusaha memahami arti peristiwa dan
kaitannya terhadap orang bisa dalam situasi tertentu. (2) Pendekatan interaksi
simbolik, dimana objek orang, situasi dan peristiwa tidak memiliki pengertian
sendiri akan tetapi pengertian diberikan kepada mereka. (3) Pendekatan
kebudayaan. (4) Pendekatan etnometodologi, berupaya memahami bagaimana
masyargkat memandang, menjelaskan danmenggambarkan tata hidup mereka
sendiri.

Ciri penelitian kualitatif: (1) Mengkonstruksi realitas sosial dan makna
budaya. (2) Berfokus pada proses interpretasi dan peristiwa-peristiwa. (3)
Keaslian merupakan kunci. (4) Nilai hadir dan nyata. (5) Terikat pada situasi
atau konteks. (6) Terdiriatas beberapa kasus atau subjek. (7) Bersifat analisis
tematik. (8) Peneliti Pemilihan Objek Penelitian terlibat. Jenis-jenis penelitian
kualitatif: biografi, fenomenologi, grounded theory, etnografi, dan studi
kasus. %

Strategi penelitian kualitatif: etnografi, riwayat hidup, sejarah lisan,
etnometodologi, studi kasus, observasi partisipan, riset lapangan atau studi
lapangan, penelitian naturalistik, penelitian fenomenologis, penelitian ekologi
deskriptif, penelitian deskriptif, kajian interaksionis simbolik, etnografi

8 Gumilar Rusliwa Somantri, Memahami Metode Kualitatif, Jakarta: Makara Sosial
Humaniora, 2005.

8 Umar Sidigq dan Mohammad Miftachul Choiri, “Metode Penelitian Kualitatif (Teori
dan Aplikasi disertai Contoh Proposal), Yogyakarta: Lembaga Penelitian dan Pengabdian
pada Masyarakat UPN Veteran Yogyakarta Press. 2020, him. 5-6.

%Rianto Adi, “Metodologi Penelitian Sosial dan Hukum, Jakarta: Granit, 2004, him.
61.

% Abudin Nata, Metodologi Studi Islam, Jakarta: Rajawali Press, 1998, him. 183-184.

%’Nashruddin Baidan dan Erwati Aziz, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2022, hlm. 28.



34

mikro, penelitian interpretif, penelitian tindakan, historiografi dan kritik
sastra.”

Langkah langkah penelitian kualitatif: (1) Menemukan, memilih dan
merumuskan masalah. (2) Menyusun latar belakang teoritis. (3) Menetapkan
hipotesis (kalau perlu). (4) Menetapkan variabel. (5) Memilih alat
pengumpulan data. (6) Menyusun rancangan penelitian. (7) Menetapkan
sampel. (8) Menyimpulkan dan menyajikan data. (9) Mengolah dan
menganalisis data. (10) Menginterpretasi hasil analisis dan mengambil
kesimpulan. (11) Menyusun laporan. (12) Mengemukakanimplikasi. **

Sedangkan studi kepustakaan adalah penelitian yang menggunakan data
yang sudah tertulis atau diolah orang lain baik itu berbentuk surat- surat,
catatan harian, laporan atau data yang berbentuk tulisan dan tidak tertulis
seperti monumen, foto, tape dan sebagainnya.” Studi kepustakaan dilakukan
untuk menemukan gambaran tentang tema penelitian yang akanditeliti dengan
penelitian sebelumnya yang sejenis sehingga tidak terjadi penelitian ulang
yang tidak perlu. Studi kepustakaan ini juga memberikan peluang unuk
mencari celah penelitian dari penelitian yang sebelumnya telah dilakukan.®®
Studi kepustakaan banyak berisi hal-hal yang bersifat teoritis, konseptual,
gagasan, ide, ataupun lainnya.”’

Metode penelitian tafsir adalah cara atau metode yang digunakan oleh
peneliti dalam melakukan penelitian terhadap literatur tafsir. Perbedaan
penelitian tafsir dengan penelitian al-Qur’an adalah terletak pada objek
penelitiannya. Maka penelitian tafsir berfokus pada penafsiran seorang
mufassir atas ayat al-Qurlan yang ditafsirkannya.®® Menurut Sahiron
penelitian al-Qur’an terbagi menjadi empat bagian, yaitu penelitian yang
menempatkan teks al-Qur’an sebagai objek kajian, penelitian yang
menempatkan objek di luar teks al-Qur’an tapi berkaitan dengan
kemunculannya, penelitian yang menjadikan pemahaman terhadap teks al-
Qur’an sebagai objek kajian, dan penelitian yang memberikan perhatian pada
respons masyarakat terhadap teks al-Qur’an dan hasil penafsirannya.
Berdasarkan hal-hal di atas, maka penelitian tafsir lebih tepat digunakan
dengan penelitian kualitatif. Langkah-langkah penelitian tafsir yaitu:
merumuskan masalah, mengajukan hipotesis, verifikasi data dan mengambil

%Abdul Mustagim, Metode Penelitian al-Qur’an dan Tafsir, Yogyakarta: Idea
Press, 2022, him. 18.

%*Rumba Triana, “Desain Penelitian al-Qur’an dan Tafsir”, Al-Tadabbur. Vol.4, no.2,
2019, him. 205-212.

% Abdul Mustagim, Metode Penelitian al-Qur’an dan Tafsir..., him. 21-24.

% Abbas Abdullah Abbas, Muhadarat fi al-Tafsir al-Maudu’l, Damascus: Dar al-
Fikr, 2007, him. 18.

%’Shalah ‘Abd al-Fattah al-Khalidi, Al-Tafsir al-Maudu i baina al-Nazhariyyah wa al-
Tathbig, Amman: Dar al-Nafais, 2012, him. 32-31.

8 Abbas ‘Abdullah ‘Abbas, Muhadarat fi al-Tafsir al-Maudz i ., him. 19.



35

kesimpulan. Penelitian tafsir memiliki tujuan untuk mencari kejelasan,
mengritik tokoh penafsir, menegaskan sebuah teori, menemukan teori dan
membandingkan pemikiran. Topik penelitian tafsir ada dua, yaitu: apa yang
ada di dalam al-Qur’an, dan apa yang ada di seputar al-Qur’an.

Tafsir Maudhu'i berasal dari dua kata, yaitu kata tafsir dan maudhu’i.
Tafsir berasal dari kata al-fasr yang bermakna terungkap, penjelasan, dan
memperlihatkan makna yang masuk akal. Al-Tafsir merupakan bentuk
mubalaghah dari al-fasr. Sedangkan menurut istilah tafsir adalah pendekatan
untuk mengungkap makna-makna ayat-ayat al- Qur’an al-Karim, serta
mendalaminya lebih lanjut untuk mengetahui apa yang dimaksud oleh Allah
sesuai dengan kemampuan manusia.

Tafsir memiliki empat bentuk, yaitu: (1) Al-Tafsir al-lIjmali, penafsiran
secara global. (2) Al-Tafsir al-Tahlili, penafsiran secara detail baik dalam
agidah, bahasa, qgiraat dan lain-lain. (3) Al-Tafsir al-Mugarin, penafsiran
perbandingan buku tafsir satu dengan tafsir yang lain. (4) Al-Tafsir al-
Maudhu’i, yaitu penafsiran secara tematik. Sedangkan kata maudhu i berasal
dari kata al-wad’ yang bermakna menjadikan suatu hal di suatu tempat.
Sedangkan menurut istilah adalah suatu kasus atau perkara yang berkaitan
dengan dimensi kehidupan baik dalam akidah, perilaku sosial, atau fenomena
alam yang timbul dalam ayat-ayat al-Qur’an al-Karim.

Maka bisa didapatkan pengertian tafsir maudhu’i adalah suatu
pendekatanuntuk mengumpulkan ayat-ayat al-Qur’an yang menceritakan satu
tema yang berkaitan dalam tujuan, serta menyusunnya sesuai dengan urutan
turun ayat, lalu menjelaskan hikmah penerapan syariat dengan meliputi tema
dimaksud sebagaimana yang tertera dalam ayat dan menjelaskan apa yang
diperlukan untuk melawan syubhat musuh agama. Atau dengan pengertian
ringkas, tafsir maudhu’i adalah ilmu yang membahas suatu kasus sesuai
dengan maksud al-Qur’an dari dalam ayat atau suratnya.*

Tafsir tematik pertama kali digagas oleh Muhammad Syaltut pada tahun
1960 dengan kitab tafsirnya Tafsir al-Qur’an al-Karim. Sedangkan tafsir
maudhu’i secara subjek pertama kali digagas olen Ahmad Sayyid al- Kumi.
Selanjutnya berkembanglah metode ini diikuti oleh para cendikiawan muslim,
seperti al-Insan fi al-Qur’an karya Muhammad Abbas al-Aqgad, lalu pada
tahun 1977 model tafsir ini dikembangkan dan disempurnakan oleh Abdul
Hay al-Farmawi dalam tafsirnya al-Bidayah fial-Tafsir al-Maudhu’i: Dirasah
Manhajiyyah Maudhu’iyyah. Sedangkan tafsir tematik secara surah al-Qur’an
sudah mulai digagas sejak dahulu kalaseperti al-Burhan karya al-Zarkasyi, dan
al-ltgan karya al-Suyuthi. Serta tafsir tematik berdasarkan subjeknya telah
dikembangkan sebelumnya olehpara ulama, seperti Mufradat al-Qur’an oleh

®Moh. Tulus Yamani, “Memahami al-Qur’an dengan Metode Tafsir Maudhu’i”
dalam JurnalJ-PAl. Vol. 1, no. 2, 2015, him. 276-277.



36

al-Raghib al-Isfahani, dan al- Nasikh wa al-Mansukh karya Ibnu Salama.’®
Konsep awal tafsir tematik sudah ada sejak zaman Nabi Muhammad
shallallahu’alaihi wasallam, beliau sering menafsirkan ayat satu dengan ayat
lain, seperti ketika menafsirkan kata zhulm pada surat al-An’am agrat 82
dengan makna syiriksebagaimana tertera dalam surat Lugman ayat 13.*"

Ciri-ciri tafsir maudhu i
1. Menonjolkan tema, judul dan topik pembahasan.

Mengkaji tema-tema yang dipilih secara tuntas dan menyeluruh.

Kelebihan tafsir maudhu i
Menjawab tantangan zaman.

Praktis dan sistematis.
Dinamis.
Membuat pemahaman menjadi utuh.

Kekurangannya: Tidak dapat menafsirkan ayat secara keseluruhan,
memenggal ayat al-Qur’an dan membatasi pemahaman ayat.'® Jenis-jenis
tafsir maudhu’i -

Pertama, penelitian yang merunut pada salah satu kalimat dalam al-
Qur’an, lalu mengumpulkan ayat-ayat yang terdapat kalimat ini atau
derivasinya, lalu menafsirkannya, mengeluarkan hasil petunjuk dan
penggunaanya.

Kedua, pengumpulan ayat-ayat al-Qur’an yang memiliki tema yang
sama dengan metode yang berbeda pengungkapan, analisa, pembahasan,
komentar dan penjelasannya atas hukum al-Qur’an padanya.

Ketiga, penentuan tema yang terpadu pada satu surat al-Qur’an lalu
mengkajinya.'”

Bentuk-bentuk dari tafsir maudhu i yaitu:

Pertama, tafsir maudhu i atas istilah al-Qur’an. Jenis tafsir ini berkutat
pada istilah dan kosakata al-Qur’an, dimana peneliti memilih satu kata dalam
al-Qur’an, lalu mengeluarkan derivasi semua bentuk kata tersebut, lalu
melihat bentuk-bentuk derivasi tersebut dalam ayat-ayat lain serta
mengungkapkan petunjuk-petunjuk yang terdapat padanya.

Kedua, tafsir maudhu’i atas tema al-Qur’an. Jenis tafsir ini berfokus
pada tema-tema umum al-Qur’an, dimana peneliti memilih salah satu tema
tersebut, lalu melihatnya pada ayat-ayat al-Qur’an lalu mengungkapkan

N

el NS>

190 Didi Junaedi, “Mengenal Lebih Dekat Metode Tafsir Maugdu’l”, dalam Diya al-
Afkar. Vol. 4,no0. 1, 2016, him. 23-24.

©IMoh. Tulus Yamani, “Memahami al-Qur’an dengan Metode Tafsir Maudhu'l” ...,
him. 282-286.

192 Hemlan Elhany, “Metode Tafsir Tahlili dan Maudhu i, dalam Ath-Tharig. Vol.
2, no. 1, 2018, him. 13.

193 Abbas ‘Abdullah ‘Abbas, Muhadarat fi al-Tafsir al-Maudu’l, Damascus: Dar al-
Fikr, 2007, him. 27-29.



37

petunjuk-petunjuknya. Peneliti memilih tema sains, pendidikan, kebudayaan,
atau dakwah yang menyelesaikan solusi masalah keumatan.

Ketiga, Tafsir maudhu’i atas surat al-Qur’an. Pada jenis terakhir peneliti
memilih salah satu surat al-Qur’an lalu menelaah berbagai macam tema yang
terdapat padanya, lalu menelaah setiap ayat-ayatnya dengan baik, lalu
mengungkapkan maksud dan tujuan surat tersebut.'%*

Dalam metode penelitian diperlukan empat penjelasan,’® diantaranya:

1. Pemilihan objek penelitian
Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, bahwa peneliti
menggunakan studi kepustakaan, maka untuk itu objek utama penelitian ini
adalah berupa dokumen yaitu teks-teks al-Qur’an dan penafsiran atas ayat-
ayat al-Qur’an. Sesuai dengan judul penelitian, maka ayat-ayat al-Qur’an
serta penafsirannya yang berkaitan dan memiliki informasi terkait
phallosentris dan inplikasinya terhadap stereotip tafsir patriarki.
2. Data dan sumber data
Data primer dalam disertasi ini adalah ayat-ayat al-Qur’an yang
memiliki kesamaan tema seputar peradaban budaya patriarki. Ayat-ayat-
tersebut ditafsirkan dengan merujuk kepada kitab Tafsir al-Misbah dan
Tafsir al-Kasyaf. Sementara untuk redaksi hadits, penulis mengutamakan
pengutipannya dari Kitab hadits Bhukhori Muslim. Sedangkan data
sekunder adalah penafsiran para ulama tafsir baik yang lampau maupun
kontemporer. Juga referensi yang berkaitan dengan Ulum al-Qur’an dan
turunannya, seperti Qawaid at-Tafsir. Begitupula dengan kajian-kajian
terkait peradaban, baik peradaban Islam, peradaban ekologis dan
peradaban berkelanjutan.
3. Teknik input dan analisis data
Data dikumpulkan dengan metode dokumentasi, yaitu kegiatan
pengumpulan data dengan teknik mengumpulkan, menginventarisir dan
mengevaluasi bahan-bahan yang berkaitan dengan permasalahan yang
akan dipecahkan. Ayat ayat yang berkaitan dengan objek penelitian akan
dilacak, lalu diseleksi, lalu diklasifikasi sesuai kriteria objek penelitian.
Peneliti menggunakan pendekatan konsep (conceptual approach) dan
pendekatan doktrinal. Setelah data terkumpul, dilakukan penganalisaan
dengan menggunakan analisis deduktif sebagai pegangan utama dan
induktif sebagai tata kerja penunjang. Deduksi merupakan cara menarik
kesimpulan dari yang umum ke yang khusus. Adapun induksi adalah
proses berpikir untuk memperoleh kesimpulan yang beranjak dari yang
khusus ke yang umum dengan cara membuat suatu generalisasi dari

10% Shalah ‘Abd al-Fattah al-Khalidi, Al-Tafsir al-Maudu’i baina al-Nazhariyyah wa
al- Tathbig, Amman: Dar al-Nafais, 2012, him. 59-.65.

195 Universitas PTIQ Jakarta, Panduan Penyusunan Tesis dan Disertasi, Jakarta: 2017,
him. 11.



38

berbagaipembahasan yang ada. Selain iu dilakukan juga analisa komparatif
agar diperoleh pemahaman yang benar dan komprehensif berkenaan
dengan ayat yang menjadi objek penelitian. Penganalisaan juga dilakukan
melalui pendekatan bahasa, teori serta kaidah-kaidah yang berkaitan
dengan metodologi penelitian tafsir.
Pengecekan keabsahan data

Data-data akan diklasifikasi sesuai pembahasan dan pemetaan, lalu
akan divalidasi. Salahsatu cara untuk melakukan pengolahan data kualitatif
adalah dengan menggunakan triangulasi data. Data dikumpulkan, lalu diuji
kredibilitas data dengan berbagai teknik pengumpulan data dan berbagai
sumber data. Triangulasi data terdiri dari triangulasi metode, triangulasi
sumber data dan triangulasi teori. Triangulasi metode adalah pengumpulan
data dengan suatu metode. Triangulasi teori adalah pembandingan rumusan
pernyataan tesis dengan teori yang relevan. Dan triangulasi sumber data
adalah menggali kebenaran informasi dengan menggunakan sumber data
yang ada.*®

. Jadwal Penelitian

Penelitian disertasi ini direncanakan memakan waktu setidaknya 24
bulan atau empat semester, dari awal pengayaan ide dan sumber penelitian,
diskusi, pemantapan penetapan ide penelitian, hingga pelaksanaan seluruh
rangkaian penelitian. Dimulai dari bulan Juli 2023 dan direncanakan dapat
rampung untuk diujikan dalam Sidang Disertasi Tertutup pada bulan Juli
2025.

Berikut tahapan rencana jadwal penelitian ini.

No [Tahapan 2024 2025 2026

Ql Q2 Q% 0% Q1 |Q2 |3 |04 @ |2 @3 |o?

1 [Diskusi lde

2 Pengayaan

Sumber terkait
Ide

3 [PengajuanJudul

4 Ujian

Komprehensif

196 Yniversitas PT1Q Jakarta, Panduan Penyusunan Tesis dan Disertasi..., him. 12.



39

Tertulis

5 [Pembuatan
Draft Proposal
6 |Ujian
Komprehensif

Lisan

7 |SeminarProposal

8 |Pelaksanaan
Penelitian dan

Bimbingan
9 |Ujian WP 1
10 Ujian WP 2
11 [Ujian WP 3
12 Sidang Tertutup

13 |Sidang
Terbuka

14 \Wisuda .

K. Sistematika Penulisan

Disertasi ini terdiri atas enam bab yang saling berkaitan secara runtut
dan sistematis.

Bab Satu, Pendahuluan, merupakan fondasi awal yang memaparkan
mengapa penelitian ini dilakukan dan ke mana arah penelitian diarahkan. Bab
ini berisi latar belakang masalah yang menunjukkan urgensi mengkaji bias
phallosentris dalam tafsir, dilanjutkan dengan identifikasi dan pembatasan
masalah untuk mempertegas fokus kajian. Dari sini, dirumuskan masalah
penelitian yang kemudian dijawab melalui tujuan dan manfaat penelitian.
Bagian selanjutnya menampilkan kerangka teori yang menjadi pijakan
konseptual, tinjauan penelitian terdahulu untuk menegaskan posisi penelitian
ini, serta metode penelitian yang dipakai. Bab ini ditutup dengan jadwal
penelitian dan sistematika penulisan. Dengan demikian, Bab | menjadi peta
jalan bagi keseluruhan bab berikutnya.



40

Bab Dua, Bab ini menyajikan kajian metodologis atas problem yang
ditemukan di Bab Satu. Dimulai dengan tinjauan beberapa metode tafsir yang
telah berkembang, seperti metode maudu’i, mugaran, mubadalah, dan gender
writing. Dari tinjauan tersebut, disusun kerangka landasan bagi metode tafsir
musyarakah yang kritis dan kolaboratif, diharapkan mampu menantang bias
phallosentris. Alur pembahasan mengalir dari tinjauan teori tafsir yang sudah
ada menuju perumusan alternatif metode musyarakah sebagai kontribusi baru
dalam studi tafsir.

Bab Tiga, Metode Phallosentris dan Stereotip Tafsir Patriarki,
merupakan pengembangan dari masalah yang telah diperkenalkan di Bab I.
Bab ini memperdalam permasalahan yang diperkenalkan di Bab |I.
Phallosentrisme dijelaskan dari aspek definisi, sejarah, serta kemunculannya
dalam karya sastra, pemikiran keagamaan, filsafat, dan teori sosial.
Selanjutnya, dibahas dominasi simbol laki-laki dalam struktur pemikiran dan
budaya, termasuk Kkritik-kritik yang muncul terhadapnya. Bab ini juga
menekankan rekonsiderasi  phallosentris  sebagai  titik awal bagi
pengembangan metodologi tafsir baru. Dengan demikian, Bab 1l memperkuat
kerangka konseptual dan menegaskan akar masalah yang akan diatasi melalui
metode tafsir musyarakah.

Bab Empat, Inisiasi Metode Musyarakah dan Contoh Penafsiran,
merupakan penerapan praktis dari gagasan metodologis yang telah disusun
dalam Bab Tiga. Bab ini menjelaskan pengertian musyarakah dalam konteks
hubungan gender, ayat-ayat al-Qur’an yang mendukung prinsip kerjasama,
serta prinsip-prinsip dasar metode musyarakah, seperti keadilan, kesetaraan,
kesalingan, dan pluralitas pemikiran. Selanjutnya dibahas penerapan metode
musyarakah pada ayat-ayat gender, tantangan kontemporer, serta strategi
solutifnya. Puncak dari bab ini adalah penyajian contoh penafsiran terhadap
stereotip perempuan (kurang akal, emosional, domestik), disertai upaya
perubahan yang diperlukan. Dengan demikian, Bab IV menjadi ruang aplikasi
metode sekaligus medan uji efektivitas musyarakah dalam mengoreksi tafsir
phallosentris.

Bab Lima, Implikasi Metode Musyarakah dalam Penafsiran, menarik
konsekuensi akademik dan sosial dari hasil yang diperoleh dalam Bab IV.
Implikasi tersebut meliputi lahirnya karya tafsir yang lebih ramah gender,
upaya merekonsiderasi stereotip tafsir patriarki, pengakuan potensi yang
setara antara laki-laki dan perempuan dalam aspek spiritual, emosional,
intelektual, dan sosial, serta terbangunnya budaya egaliter baik dalam ranah
domestik maupun publik. Bab ini menegaskan kontribusi penelitian terhadap
diskursus akademik maupun terhadap kehidupan sosial keagamaan, sehingga
menjembatani temuan penelitian dengan realitas masyarakat.

Bab Enam, Penutup, merupakan bab terakhir yang menyajikan
kesimpulan penelitian sebagai jawaban atas rumusan masalah di Bab I.



41

Kesimpulan ini disertai implikasi hasil penelitian, baik akademis maupun
praktis, serta saran dan rekomendasi bagi pengembangan penelitian lanjutan
atau kebijakan yang relevan. Bab ini sekaligus menutup seluruh rangkaian
disertasi dengan mengembalikan pembahasan kepada persoalan utama yang
telah dikemukakan di awal.



42



BAB Il
KAJIAN TEORITIS METODE PENAFSIRAN MUSYARAKAH

Istilah musyarakah (4s_lix) berasal dari bahasa Arab, dari akar kata sya-
ra-ka (&%) yang berarti “kerja sama, kemitraan, kebersamaan, atau
persekutuan.” Akar kata ini disebutkan dalam al-Qur’an sebanyak dua puluh
kali dengan berbagai konteks makna yang menekankan prinsip kebersamaan
dan partisipasi.? Berdasarkan pemaknaan tersebut, metode musyarakah dalam
penafsiran al-Qur’an dapat dipahami sebagai pendekatan kolaboratif yang
melibatkan banyak mufasir atau sarjana dengan beragam latar belakang
keilmuan.® Melalui dialog, diskusi, dan pertukaran gagasan, metode ini
bertujuan menghasilkan pemahaman yang lebih komprehensif, kontekstual,
dan relevan dengan isu-isu kontemporer seperti keadilan sosial, kesetaraan
gender, serta problematika ekologi.* Dengan demikian, metode ini
menegaskan pentingnya partisipasi aktif dalam proses pembentukan
pengetahuan keislaman, sekaligus membuka ruang bagi tafsir yang lebih

! Abul Hasan Ali bin Hisyam Al-Kaelani, al-Kaelani fi Syarh al-Qawa ‘id, Beirut: Dar
al-Kutub al-‘Tlmiyyah, t.t., hlm. 15.

2 Ibnu Katsir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim (Tafsir Ibnu Katsir), Juz 11, Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998, him. 12-13.

% Mohamad Torik Langlang Buana et al., “Review of Musharakah Islamic Finance
Articles in Indonesia-Malaysia Database and Scopus Bibliometrics,” KnE Social Sciences
2024 (2024): 86880, https://doi.org/10.18502/kss.v9i14.16150.

* Muhamad Qustulani, “Synonym of Democracy in the Quran and the Debate of Its
Interpretation,” An-Nuha: Jurnal Sosial & Humaniora 1, no. 1 (2025): 18-30,
https://doi.org/10.63005/annuha.v1il.2.1.

43



44

dinamis dan inklusif.”® Metode penafsiran musyarakah menempatkan
penafsiran al-Qur’an sebagai aktivitas ilmiah yang partisipatif dan
berorientasi pada kemaslahatan umat. Secara teoretis, pendekatan ini berpijak
pada empat prinsip dasar Islam, yaitu keadilan (al- ‘addlah), kesetaraan (al-
musawah), kesalingan (al-tadakhul), dan kerja sama (al-ta‘dwun).
Keempatnya membentuk kerangka tafsir yang inklusif, kontekstual, serta
berorientasi pada keadilan, kemaslahatan, dan sinergi lintas disiplin keilmuan.

A. Prinsip Keadilan (al-‘4ddlah)

1. Definisi dan Makna

Keadilan (al- ‘addlah) merupakan fondasi epistemologis utama dalam
metode musyarakah, yang menempatkan proses penafsiran al-Qur’an sebagai
aktivitas ilmiah yang berorientasi pada keseimbangan makna dan kesetaraan
hak interpretatif.® Dalam konteks metodologis, keadilan tidak sekadar berarti
distribusi yang merata atas peluang berpendapat, tetapi juga pengakuan
terhadap kapasitas, kontribusi, dan tanggung jawab intelektual setiap mufasir.
Prinsip ini menolak segala bentuk dominasi penafsiran tunggal, baik yang
bersumber dari otoritas keagamaan, bias patriarkal, maupun kepentingan
ideologis tertentu. Dengan menegakkan keadilan, metode musyarakah
berupaya memastikan bahwa setiap makna yang dihasilkan lahir dari proses
dialektika ilmiah yang proporsional antara teks (nash) dan konteks
(wagqi iyyah), antara norma wahyu dan realitas sosial. Dalam kerangka ini,
keadilan bukan hanya norma etika, tetapi juga asas epistemik yang menjamin
obyektivitas penafsiran dan relevansinya dengan maqasid al-syari‘ah. Prinsip
keadilan mendorong para mufasir untuk memosisikan al-Qur’an sebagai
sumber nilai yang menginspirasi keadilan sosial, bukan sekadar legitimasi
doktrin teologis.” Dengan demikian, al-‘addlah dalam metode musyarakah
berfungsi sebagai jembatan moral dan ilmiah antara teks ilahi dan kebutuhan
kemanusiaan kontemporer.

Prinsip keadilan dalam metode musyarakah memiliki dasar teologis
yang kuat dalam al-Qur’an dan Sunnah. al-Qur’an secara konsisten
menegaskan pentingnya keadilan sebagai inti ajaran Islam, sebagaimana
termaktub dalam QS. Al-Nahl [16]:90: “Sesungguhnya Allah menyuruh

® [lham Bastanta Panjaitan et al., “Islam Dan Demokrasi Perspektif al-Qur’an: Analisis
Tafsir Maudhu’i,” AlMaheer: Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 01 (2024): 61-75,
https://doi.org/10.63018/jpi.v2i01.31.

® Abubakar Muhammad Jibril, Rabiu Abdulmudallib Bello, and Abbas Abubakar, “Ai-
Enhanced Criminal Investigations And Hudid Offenses: A Shariah Compliance
Framework,” Alauddin Law Development Journal (ALDEV) 7, no. 2 (2025): 137-50,
https://doi.org/10.24252/aldev.v7i2.56748.

" Elisa Sasmita, Elshadra Righayatsyah, and Asep Abdul Muhyi, “Islam and Human
Rights in the Perspective of the Qur’an: A Thematic Interpretive Study,” Bulletin of Islamic
Research 2, no. 2 (2024): 267-88, https://doi.org/10.69526/bir.v2i2.35.



45

(kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan.” Ayat ini tidak hanya
menegaskan keadilan dalam dimensi hukum, tetapi juga dalam konteks
epistemologi dan etika keilmuan. Dalam kerangka tafsir, keadilan menuntut
agar setiap mufasir menjaga keseimban%an antara ketundukan terhadap teks
dan keterbukaan terhadap realitas sosial.” Hadis Nabi saw yang menyebutkan
bahwa “orang-orang yang adil berada di sisi Allah di atas mimbar cahaya”
(HR. Muslim) mempertegas bahwa keadilan adalah indikator ketinggian
moral dan intelektual seorang penafsir.’ Dengan demikian, keadilan bukan
hanya sebuah tuntutan moral dalam relasi sosial, tetapi juga prinsip dasar
dalam proses interpretatif agar makna yang dihasilkan tidak menyimpang dari
spirit wahyu. Prinsip ini meneguhkan posisi musyarakah sebagai pendekatan
tafsir yang mengintegrasikan nilai teologis, moral, dan rasional secara
harmonis.™

Dalam perspektif epistemologis, keadilan berfungsi sebagai mekanisme
korektif terhadap bias yang mungkin muncul dalam proses penafsiran. Setiap
penafsiran pada dasarnya bersifat interpretatif, sehingga rentan terhadap
subjektivitas mufasir. Oleh karena itu, al- ‘addlah dalam metode musyéarakah
berperan menjaga agar subjektivitas tersebut tidak berubah menjadi dominasi
epistemik.™ Prinsip ini menuntut mufasir untuk menempatkan akal, teks, dan
realitas secara proporsional—tidak berlebihan pada literalitas teks, namun
juga tidak terjebak pada rasionalitas bebas nilai. Dengan demikian, keadilan
di sini mencakup dimensi keseimbangan antara baydni (tekstual), ‘irfani
(spiritual), dan burhani (rasional). Prinsip ini selaras dengan pandangan Al-
Ghazali yang menegaskan bahwa ilmu yang benar adalah ilmu yang tidak
memihak kecuali kepada kebenaran itu sendiri.'* Melalui mekanisme keadilan
epistemik, metode musyarakah berfungsi mendorong lahirnya tafsir yang
obyektif, intersubjektif, dan sesuai dengan maqasid al-syari‘ah sebagai tujuan
tertinggi wahyu.

® Ilham Bastanta Panjaitan, etal., “Islam Dan Demokrasi Perspektif al-Qur’an:
Analisis Tafsir Maudhu’i.”

® Muhammad Maga Sule and Attahir Shehu Mainiyo, “Impact of Qur’Anic Moral
Excellence on the Lives of Muslim Society: An Exposition,” Spektra: Jurnal [Imu-Iimu
Sosial 6, no. 1 (2024): 65-92, https://doi.org/10.34005/spektra.v6il.3637.

° Soraya Hadjarab, “Le Coran Au Regard Des Sciences Du Langage: La
Contextualisation Pour I’interprétation Du Texte Coranique,” Altralang Journal 5, no. 01
(2023): 120-27, https://doi.org/10.52919/altralang.v5i01.265.

11 Tasbih et al, “Islamic Feminists’ Rejection of the Textual Understanding of
Misogynistic Hadiths for the Advancement of Gender Justice in Makassar, Indonesia,”
Samarah 8, no. 1 (2024): 196215, https://doi.org/10.22373/sjhk.v8i1.19856.

12 Marlinda Marlinda, Tin Parninsih, and Muhammad Alwi HS, “Pendekatan Ma’na —
Cum - Maghza Atas Kisah Khaulah Binti Tsa’labah (QS. Al-Mujadalah: 1-4) Dalam
Kaitannya Dengan Hak Suara Perempuan Di Indonesia,” TAFASIR: Journal of Quranic
Studies 1, no. 2 (2023): 151-67, https://doi.org/10.62376/tafasir.v1i2.22.



46

Dari sudut pandang hermeneutik, prinsip al- ‘addlah menegaskan bahwa
penafsiran al-Qur’an merupakan dialog antara teks dan pembaca yang harus
dijaga keseimbangannya. Keadilan hermeneutik berarti menghindari dua
ekstrem: objektivisme yang menafikan konteks pembaca, dan subjektivisme
yang mengabaikan makna tekstual wahyu. Dalam kerangka musyéarakah,
keadilan hermeneutik diwujudkan melalui proses dialogis antar-mufasir yang
berbeda latar belakang keilmuan. Setiap tafsir diposisikan sebagai kontribusi
yang saling melengkapi, bukan sebagai kebenaran final yang meniadakan
tafsir lain. Dengan demikian, al-‘addalah menjadi prinsip yang menuntun
mufasir untuk bersikap rendah hati secara epistemik (epistemic humility) dan
terbuka terhadap kemungkinan makna yang plural. Pendekatan ini sejalan
dengan paradigma hermeneutik modern seperti Hans-Georg Gadamer, yang
menekankan pentingnya “fusi horizon” antara teks dan pembaca. Namun
dalam konteks Islam, fusi tersebut diarahkan untuk menjaga kesucian wahyu
sambil tetap relevan dengan dinamika sosial manusia.*®

Keadilan dalam musyarakah tidak berhenti pada tataran metodologis,
tetapi berlanjut menjadi orientasi sosial penafsiran. Tafsir yang adil harus
berkontribusi pada terwujudnya keadilan sosial sebagaimana dikehendaki oleh
maqasid al-syari‘ah: menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.** Oleh
karena itu, prinsip al-‘adalah mendorong tafsir untuk responsif terhadap
ketimpangan sosial, ketidakadilan gender, dan marginalisasi kelompok lemah.
Para mufasir kontemporer seperti Fazlur Rahman dan Amina Wadud
memandang keadilan sebagai ruh dari penafsiran yang kontekstual. Dalam
perspektif ini, tafsir bukan sekadar wacana tekstual, melainkan instrumen
transformasi sosial. Dengan menerapkan keadilan sebagai prinsip tafsir,
metode musyarakah berfungsi menghubungkan nilai spiritual wahyu dengan
praksis sosial kemanusiaan. Keadilan tidak hanya menjadi hasil penafsiran,
tetapi juga menjadi proses dan orientasi moral yang membimbing setiap
langkah dalam memahami dan menerapkan ajaran al-Qur’an.™

Dalam konteks kolaboratif, al- ‘addlah berperan menjaga harmoni dalam
relasi antar-mufasir. Setiap penafsir memiliki pengalaman, tradisi, dan sudut
pandang yang unik; karena itu, prinsip keadilan menuntut agar perbedaan
pandangan tidak menjadi sumber pertentangan, tetapi justru kekayaan
epistemik. Keadilan di sini berarti memberikan ruang yang proporsional bagi
setiap kontribusi intelektual tanpa diskriminasi. Pendekatan ini menolak

¥ Sasmita, Righayatsyah, and Abdul Muhyi, “Islam and Human Rights in the
Perspective of the Qur’an: A Thematic Interpretive Study.”

1 Vivit Nur Kholifah and Guru, “Konsep Keadilan dalam al-Qur’an (Studi Komparasi
Tafsir Al-Misbah Dan Tafsir Marah Labid Terhadap Ayat-Ayat Adil),” Qaf 17, no. 02
(1385): 302.

!5 Jibril, Bello, and Abubakar, “Ai- Enhanced Criminal Investigations And Hudud
Offenses : A SharT'ah Compliance Framework.”



47

hierarki tafsir yang menempatkan otoritas tunggal di atas ragam tafsir
lainnya.'® Dalam kerangka musyarakah, keadilan antarmufasir juga mencakup
keterbukaan terhadap kritik dan evaluasi sejawat sebagai bagian dari proses
penyempurnaan ilmiah. Dengan demikian, keadilan menjadi landasan etika
akademik yang melandasi kerja sama ilmiah, memperkuat integritas kolektif,
serta menjaga objektivitas hasil tafsir. Prinsip ini mengafirmasi bahwa
pengetahuan keislaman berkembang bukan melalui dominasi, tetapi melalui
kolaborasi yang berkeadilan.*’

Akhirnya, prinsip al- ‘addlah dalam metode musyarakah dapat dipahami
sebagai upaya integratif antara wahyu dan realitas. Keadilan menuntun
penafsir untuk membaca al-Qur’an tidak hanya sebagai teks suci yang
normatif, tetapi juga sebagai pedoman yang transformatif terhadap kehidupan
sosial. Dalam konteks ini, keadilan menjadi jembatan antara dimensi teologis
dan praksis, antara nilai-nilai ilahiah dan kebutuhan manusia modern.*® Tafsir
yang adil adalah tafsir yang mampu menjaga kesucian teks sekaligus
menjawab problem kemanusiaan kontemporer—seperti ketimpangan sosial,
krisis moral, dan degradasi lingkungan. Dengan demikian, al-‘addlah bukan
sekadar prinsip interpretatif, melainkan paradigma integratif yang
menegaskan bahwa makna wahyu harus senantiasa berorientasi pada
kemaslahatan universal (rahmatan lil-‘a@lamin). Prinsip ini menempatkan
metode musyarakah sebagai model tafsir yang tidak hanya ilmiah dan
kolaboratif, tetapi juga berkeadilan, humanistik, dan relevan lintas zaman.

2. Landasan Normatif

Keadilan (al-‘addlah) merupakan prinsip dasar yang menjiwali
keseluruhan bangunan epistemologi Islam dan menjadi poros utama dalam
metodologi tafsir al-Qur’an.”® Dalam konteks metode musyarakah, keadilan
dipahami bukan hanya sebagai konsep moral atau hukum, tetapi sebagai
mekanisme epistemologis untuk menyeimbangkan otoritas interpretatif antara
berbagai mufasir dan disiplin ilmu. Prinsip ini menuntut agar proses
penafsiran tidak didominasi oleh satu sudut pandang tunggal, melainkan
dibangun melalui musyawarah, dialog, dan kolaborasi yang saling
mengoreksi. Keadilan menegaskan bahwa kebenaran tafsir tidak bersifat

18 Qustulani, “Synonym of Democracy in the Quran and the Debate of Its
Interpretation.”

1 Semsettin Isik, “Kur’an’da Adalet ve Evrensel Ilkeleri Justice in the Quran and Its
Universal Principles Semsettin ISIK,” no. Haziran (2024): 145-70.

8 Syed Alaudeen Seyed Ibrahim and Ushama Thameem, “Maqasid Al-Qur’An:
Exploring Higher Objectives and Intellectual Insights,” Al-Burhan: Journal of Qur’an and
Sunnah Studies 8, no. 1 (2024): 1-21, https://doi.org/10.31436/alburhn.v8i1.338.

19 Latifa Abdulaziz Issa Al-mulhim, “The Importance of the Goal of Justice in Islamic
Jurisprudence, and the Rulings Based on It,” zB Sleus Jbjluli Yldlas O =i, 2024,
https://doi.org/10.21608/jasis.2024.342523.



48

monopolis, melainkan partisipatif dan terdistribusi secara proporsional
berdasarkan kapasitas ilmiah dan integritas moral para penafsir.”> Dalam
konteks akademik modern, keadilan menjadi nilai metodologis yang menjaga
agar tafsir tetap berpijak pada objektivitas ilmiah tanpa melepaskan landasan
teologisnya.”> Dengan demikian, keadilan dalam metode musyarakah
berfungsi sebagai prinsip etis dan epistemik untuk menghindari bias ideologis
serta mewujudkan penafsiran yang selaras dengan magqasid al-syari‘ah yakni
keadilan, kemaslahatan, dan keseimbangan dalam kehidupan manusia.

Prinsip keadilan dalam metode musyarakah memiliki landasan teologis
yang kokoh dalam al-Qur’an. Allah Swt berfirman:

Sl s se mig G5 s 5 oleslly Jadl 2G A &)

T sF s d 5
é jgx/.s -\ = fq - F4P \/
D g‘s L‘J g‘s Lﬁ d: "TJJ

Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan,
memberi kepada kaum kerabat, dan Dia melarang dari perbuatan keji,
kemungkaran, dan permusuhan. Dia memberi pengajaran kepadamu agar
kamu dapat mengambil pelajaran. (QS. An-Nahl/16: 90)

Ayat ini menjadi pijakan normatif yang menegaskan bahwa keadilan
bukan sekadar tuntutan sosial, melainkan perintah llahi yang wajib
diinternalisasikan dalam seluruh dimensi kehidupan, termasuk aktivitas
penafsiran. Dalam konteks tafsir, keadilan bermakna menjaga keseimbangan
antara teks dan konteks, antara makna literal dan makna substansial, serta
antara kesetiaan terhadap nash dengan kebutuhan kemanusiaan. Melalui
prinsip keadilan ini, metode musyarakah menghadirkan sistem penafsiran
yang rasional, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. Dengan
demikian, ayat ini tidak hanya mengandung nilai moral, tetapi juga menjadi
asas epistemologis bagi lahirnya tafsir yang adil dan proporsional.?

Dimensi spiritual dari prinsip keadilan ditegaskan melalui sabda Nabi
Muhammad saw dalam hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim:

20 Qustulani, “Synonym of Democracy in the Quran and the Debate of Its
Interpretation.”

2! 5ocial Studies and M Taufiq Hidayah Tanjung, “The Concept of Communication in
the Quran; Analysis of Theory and Practice,” International Journal of Education, Social
Studies, And Management (IJESSM) 5, no. 1 (2025): 72-85,
https://doi.org/http://Ipppipublishing.com/index.php/ijessm.

22 Andri Nirwana An et al., “Metodologi Tafsir Al- Qur > an: Methods of Qur ’ an
Research and Quran Tafseer Research Its Implications for Contemporary Islamic Thought,”
Bulletin of Islamic Research 2, no. 1 (2024): 33-42, https://doi.org/10.69526/bir.v2i1.34.



49

G55 325 38 A3 omi 38 s G s 8 AN S Gl il G
5) ~ s ’:/, ,)~7}’//'1 g _

|55 &3 r@bp&@d)@dﬂ\ O A0

Sesungguhnya orang-orang yang adil berada di sisi Allah di atas mimbar
dari cahaya, di sebelah kanan Tuhan Yang Maha Pengasih — kedua tangan-
Nya adalah kanan — mereka itulah orang-orang yang berlaku adil dalam

keputusan, terhadap keluarga, dan terhadap apa yang mereka pimpin. (HR.
Muslim, no. 1827)

Hadis ini menegaskan bahwa keadilan tidak hanya bersifat legalistik,
melainkan juga manifestasi spiritual dari kedekatan dengan Allah. Dalam
konteks penafsiran, seorang mufasir yang adil berarti menjaga kemurnian niat
dan kejujuran intelektualnya, serta menghindari manipulasi makna untuk
kepentingan pribadi atau ideologis. Prinsip ini menjadikan keadilan sebagai
refleksi tagwa epistemik—yakni kesadaran bahwa setiap produk tafsir akan
dipertanggungjawabkan di hadapan Allah sebagai wujud amanah ilmiah dan
moral. Dengan demikian, keadilan bukan sekadar metode kerja, tetapi ibadah
intelektual yang menghadirkan “cahaya” dalam memahami wahyu.

Integrasi antara ayat dan hadis di atas menunjukkan bahwa keadilan
dalam metode musyarakah memiliki dimensi ganda: normatif dan
operasional. Secara normatif, ia bersumber dari wahyu yang menuntun arah
pengetahuan menuju keseimbangan dan kemaslahatan. Secara operasional, ia
menjadi prinsip kerja yang menuntun interaksi ilmiah antarmufasir agar
berjalan secara jujur, terbuka, dan proporsional. Keadilan menjadi fondasi
dari dialog tafsir yang sehat, di mana setiap gagasan dinilai berdasarkan
argumen dan bukan otoritas personal. Prinsip ini menjauhkan tafsir dari sikap
dogmatis dan membuka ruang bagi kolaborasi lintas disiplin, termasuk
pendekatan linguistik, sosial, dan gender.23 Dalam konteks akademik modern,
prinsip keadilan menjadikan metode musyarakah relevan dengan paradigma
hermeneutika partisipatif—yaitu upaya memahami teks secara kolaboratif,
dinamis, dan kontekstual tanpa meninggalkan akar teologisnya. Dengan
demikian, al-‘addlah tidak hanya menuntun arah interpretasi, tetapi juga
memelihara integritas ilmiah dan spiritual dalam menyingkap makna llahi.

\e T —

3. Implementasi dalam Tafsir
Dalam tradisi penafsiran al-Qur’an, bias ideologis dan patriarkal sering
kali menjadi faktor yang mengaburkan pesan universal wahyu. Penafsiran
yang didominasi oleh struktur sosial patriarkal cenderung menempatkan laki-

% Mohammad Yudithama et al., “Analysis Of The Prohibition Of Providing
Compensation To Foundation Board Members From An Islamic Justice Perspective,” Eduvest
— Journal of Universal Studies 4, no. 05 (2024): 3948-59.



50

laki sebagai pusat otoritas makna, sementara perempuan dan kelompok
marginal ditempatkan sebagai objek teks. Metode musyarakah hadir sebagai
koreksi epistemologis terhadap kecenderungan tersebut dengan menegaskan
perlunya kolaborasi dan keterbukaan lintas perspektif. Melalui prinsip
keadilan dan kesetaraan, pendekatan ini menolak segala bentuk penafsiran
yang berorientasi pada pelanggengan kekuasaan ideologis atau sektarian, baik
yang berbasis gender, politik, maupun mazhab.?* Dengan demikian,
musyarakah tidak hanya berfungsi sebagai metode teknis dalam proses
interpretasi, tetapi juga sebagai etika intelektual yang mengembalikan
penafsiran pada tujuan hakikinya: menyingkap pesan ilahi yang adil, inklusif,
dan membebaskan manusia dari struktur sosial yang menindas. Pendekatan ini
sejalan dengan semangat tafsir bayani yang mengutamakan keutuhan pesan
wahyu serta prinsip hermeneutika keadilan yang mengintegrasikan dimensi
spiritual, sosial, dan moral secara seimbang.”

Salah satu tantangan utama dalam studi tafsir kontemporer adalah
menjaga keseimbangan antara makna literal (zahir) dan makna kontekstual
(magsadi) dari teks al-Qur’an. Penafsiran yang hanya berorientasi literal
sering kali menghasilkan pemahaman yang kaku dan ahistoris, sedangkan
pendekatan yang terlalu kontekstual berpotensi mengaburkan pesan normatif
wahyu. Dalam kerangka musyarakah, keseimbangan ini dicapai melalui
proses dialogis antar-disiplin ilmu yang menggabungkan linguistik, sejarah,
sosiologi, dan etika Islam. Pendekatan ini menempatkan teks sebagai entitas
hidup yang berinteraksi dengan realitas sosial, bukan sebagai produk statis
masa lalu.”® Dengan demikian, setiap interpretasi harus melewati tahap uji
relevansi terhadap konteks zaman tanpa kehilangan akar teologisnya. Prinsip
ini menegaskan bahwa tafsir tidak boleh berhenti pada tataran semantik,
melainkan harus mampu menjawab kebutuhan etis dan sosial umat. Melalui
musyarakah, keseimbangan antara literalitas dan kontekstualitas menjadi
jembatan metodologis untuk melahirkan tafsir yang dinamis, ilmiah, dan tetap
berakar pada otentisitas wahyu.

Dalam paradigma musyarakah, penilaian terhadap hasil tafsir tidak
semata diukur dari ketepatan filologis atau kekuatan argumentasi retoris,
melainkan juga dari sejauh mana interpretasi tersebut sejalan dengan magasid
al-syari ‘ah—tujuan-tujuan ~ fundamental  syariat  seperti  keadilan,

24 Jullul Wara and Lukman Marsaton, “Intertextuality in Tafsir Al-Jami ¢ Li Ahkam
Al-Qur ° An by Al-Qur t Ub I An-Nur International Journal of The Quran & Hadith 2, no. 2
(2024): 24-33, https://doi.org/https://doi.org/10.6203210. 62032/aijgh.v2i2.52.

25 Hartati Yuningsih, Abdul Ghany, and Muhammad Abduh, “Transformasi Tafsir Al-
Qur’an Di Era Media Digital: Analisis Metodologi Tafsir Dalam Channel Youtube Kajian
Tafsir Al-Ma’rifah,” AL-QUDWAH 2, no. 2 (2024): 5-8.

?® Sami K Al-khawaldeh, “The Semantic and Contextual Meanings of the Cognitive
Words “Y€qilu:N, Yatafakaru:N, Yatadabaru:N, Yafqahu:N’ in Holy Qur’an,” vol. 14, 2024,
183849, https://doi.org/https://doi.org/10.17507/tpls.1406.25 The.



51

kemaslahatan, dan kemanusiaan. Pendekatan ini menggeser orientasi tafsir
dari sekadar reproduksi teks menuju praksis sosial yang transformatif.?’
Dengan menjadikan magasid sebagai kriteria epistemologis, musyarakah
menuntut agar penafsiran al-Qur’an tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga
berimplikasi pada perbaikan sosial dan moral masyarakat.?® Oleh karena itu,
setiap hasil tafsir harus diuji melalui pertanyaan mendasar: apakah interpretasi
tersebut membawa keadilan dan rahmat bagi seluruh umat manusia?
Perspektif ini sejalan dengan gagasan para pemikir Islam progresif seperti Al-
Shatibi dan Ibn ‘Ashir, yang menekankan bahwa pemaknaan wahyu harus
berorientasi pada realisasi nilai-nilai universal Islam. Dengan demikian,
musyarakah  berperan  sebagai  mekanisme  metodologis  yang
menyeimbangkan antara teks, konteks, dan tujuan syariat, menghasilkan tafsir
yang tidak hanya sahih secara akademik, tetapi juga relevan secara moral dan
sosial.

B. Prinsip Kesetaraan (al-Musawah)

1. Definisi dan Makna

Konsep al-musawah (kesetaraan) merupakan pilar fundamental dalam
epistemologi Islam yang menegaskan nilai keadilan, kebebasan berpikir, dan
penghormatan terhadap martabat manusia tanpa memandang jenis kelamin,
ras, maupun status sosial.? Prinsip ini berpijak pada pandangan bahwa semua
manusia diciptakan dari satu sumber ontologis, yakni nafs wahidah,
sebagaimana ditegaskan dalam QS. An-Nisa’:1. Dalam konteks penafsiran al-
Qur’an, kesetaraan mengandung makna bahwa setiap individu yang memiliki
kapasitas intelektual dan spiritual berhak berpartisipasi dalam proses
interpretasi wahyu. Dengan demikian, prinsip al-musédwah bukan hanya
norma sosial, tetapi juga epistemik, yang menolak segala bentuk hierarki
keilmuan yang eksklusif. Di era kontemporer, prinsip ini menuntut
rekonstruksi paradigma tafsir agar lebih inklusif, dengan memberikan ruang
partisipatif bagi mufasir perempuan, akademisi multidisiplin, dan pembaca
kritis dari beragam latar budaya. Kesetaraan dalam tafsir tidak hanya
merefleksikan nilai etis Islam, tetapi juga memperkuat legitimasi ilmiah
penafsiran yang partisipatif, plural, dan adil terhadap keragaman pengalaman
manusia.

27 Syed Alaudeen Seyed Ibrahim and Thameem, “Maqasid Al-Qur’An: Exploring
Higher Objectives and Intellectual Insights.”

28 Jurnal 1lmu, Al- Q U R An, and D A N Hadits, “Analysis Of The Study Asbabun
Nuzul: The Urgency And Contribution In Understanding The Qur’an,” Al-Muhith 2, no. 2
(2023): 64-81, https://doi.org/10.35931/am.v2i2.2945.

2% Suud Sarim Karimullah, “Reinterpretasi Terhadap Kedudukan Perempuan Dalam
Islam Melalui Takwil Gender Kh. Husein Muhammad,” Abdurrauf Journal Of Islamic
Studies (ARJIS) 1, no. 2 (2022): 115-33.



52

Dalam dimensi hermeneutik, kesetaraan menegaskan bahwa proses
penafsiran al-Qur’an bukan monopoli segelintir otoritas keagamaan,
melainkan ruang dialog terbuka yang melibatkan berbagai aktor keilmuan
dengan kapasitas analitik yang berbeda. Paradigma ini sejalan dengan
semangat tafsir musyarakah, yang menempatkan penafsir sebagai mitra
epistemik dalam membangun makna. Kesetaraan dalam konteks ini bukan
berarti menghapus otoritas ilmiah klasik, melainkan mereformulasinya agar
lebih adaptif terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dan realitas sosial.*
Setiap kontribusi mufasir, baik dari tradisi tafsir ma thir, tafsir ra’yi, maupun
tafsir kontemporer berperspektif gender dan sosial, harus dipertimbangkan
secara proporsional dalam diskursus tafsir. Dengan menolak monopoli tafsir
oleh kelompok tertentu, prinsip kesetaraan membuka ruang bagi pluralitas
makna dan memungkinkan terjadinya proses co-creation of meaning antara
teks, konteks, dan subjek penafsir.** Hal ini menjadikan tafsir al-Qur’an lebih
representatif terhadap kompleksitas pengalaman manusia dan memperluas
cakrawala hermeneutik Islam.

Penerapan prinsip kesetaraan dalam metode musyarakah juga memiliki
fungsi kritis terhadap warisan epistemik yang cenderung patriarkal dan
eksklusif. Dalam sejarah tafsir klasik, otoritas penafsiran sering terkonsentrasi
pada mufasir laki-laki yang hidup dalam sistem sosial yang menormalkan
dominasi gender.*? Akibatnya, banyak tafsir merepresentasikan bias maskulin
yang membatasi peran dan suara perempuan dalam wacana keagamaan.
Pendekatan musyarakah dengan prinsip al-musédwah hadir sebagai koreksi
terhadap bias tersebut, dengan mengembalikan tafsir kepada semangat
egalitarian al-Qur’an. Dengan melibatkan mufasir perempuan dan akademisi
berperspektif gender, tafsir menjadi arena interaksi yang saling melengkapi
antara pengalaman laki-laki dan perempuan sebagai subjek wahyu. Proses ini
tidak sekadar simbolik, tetapi berkontribusi pada pembentukan epistemologi
tafsir yang lebih adil dan reflektif.®* Dengan demikian, kesetaraan dalam
musyarakah tidak hanya memulihkan representasi yang hilang, tetapi juga
menghidupkan kembali makna al-Qur’an sebagai kitab yang menjunjung
martabat seluruh umat manusia.

%0 Nurzannah Damayanti, Sabila Aida Nurazizah, and Ryan Abdurohman, “The
Concept of Human Rights from The Qur ’ an Perspective,” Bulletin of Islamic Research 2,
no. 1 (2024): 3-6, https://doi.org/10.69526/bir.v2i1.20.

! Sasmita, Righayatsyah, and Abdul Muhyi, “Islam and Human Rights in the
Perspective of the Qur’an: A Thematic Interpretive Study.”

%2 Subhi Amali, “Pembebasan Kaum Perempuan Dalam Tradisi Pendidikan Islam :
Analisis Historis Dan Kontemporer,” Tsagafatuna: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 6, no. 1
(2024): 44-53.

%% Syed Alaudeen Seyed Ibrahim and Thameem, “Maqasid Al-Qur’An: Exploring
Higher Objectives and Intellectual Insights.”



53

Penerapan prinsip kesetaraan dalam metode musyarakah memiliki
implikasi luas bagi pengembangan tafsir kontemporer yang berorientasi pada
keadilan sosial. Kesetaraan tidak hanya berfungsi sebagai norma etis, tetapi
juga sebagai strategi metodologis untuk memastikan bahwa penafsiran al-
Qur’an mampu merespons isu-isu global seperti keadilan gender, hak asasi
manusia, dan pluralisme. Dengan melibatkan para mufasir dari latar keilmuan
berbeda — seperti linguistik, sosiologi, hukum, dan ekoteologi — tafsir al-
Qur’an dapat mengartikulasikan pesan-pesan wahyu secara lebih kontekstual
dan aplikatif. Prinsip al-musdwah memungkinkan integrasi berbagai disiplin
ilmu ke dalam ruang tafsir tanpa mereduksi nilai sakral teks. Hal ini
memperkuat gagasan bahwa keilmuan Islam bersifat terbuka, progresif, dan
relevan dengan zaman. Dalam kerangka epistemologis yang lebih luas,
kesetaraan menjadi jembatan antara idealisme wahyu dan realitas
kemanusiaan, serta menjadikan tafsir sebagai instrumen transformasi sosial
yang berkeadilan, inklusif, dan humanistik.

2. Landasan Normatif

Prinsip al-musawah (kesetaraan) dalam metodologi tafsir al-Qur’an
berangkat dari pandangan bahwa selurun manusia memiliki potensi
intelektual dan spiritual yang sama di hadapan Allah.** Kesetaraan ini tidak
hanya bersifat teologis, tetapi juga epistemologis, yakni pengakuan bahwa
setiap mufasir berhak untuk terlibat dalam proses penafsiran berdasarkan
kapasitas ilmiahnya.®> Dalam konteks metode musyarakah, kesetaraan
dimaknai sebagai distribusi hak interpretatif yang adil antara berbagai pihak—
baik laki-laki maupun perempuan, klasik maupun kontemporer, ulama
maupun akademisi modern.*® Prinsip ini mengoreksi kecenderungan historis
tafsir yang sering kali bersifat hierarkis dan elitis, dengan menempatkan
otoritas penafsiran sebagai ruang partisipatif.®” Dengan demikian, al-musawah
menjadi pilar metodologis yang memastikan penafsiran al-Qur’an
berlangsung secara demokratis dan inklusif, sejalan dengan semangat ijtihad

% Qustulani, “Synonym of Democracy in the Quran and the Debate of Its
Interpretation.”

%% Nurul Isra H, “Comparative Study of Verses on the Creation of Women from the
Perspective of Buya Hamka and Faqihuddin Abdul Kodir,” An-Nur International Journal of
The Quran & Hadith 2, no. 1 (2024): 65-76, https://doi.org/https://journal.pesma-
annur.net/index.php/aijgh.

% Andi Abd et al., “Hakikat Manusia Dalam Pandangan Islam: Kesejahteraan Dan
Kesetaraan,” At-Tuhfah: Jurnal Studi Keislaman 12, no. 2 (2023): 1-14.

%7 Fitri Meliani, “Optimizing Human Potentials in Islamic Education: Senses, Aql, and
Qalb,” Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 13, no. 2 (2023): 129-45,
https://doi.org/10.33367/ji.v13i2.3803.



54

jamd ‘T (kolaborasi intelektual kolektif) yang dianjurkan dalam tradisi
keilmuan Islam klasik.*

Konsep kesetaraan memiliki akar teologis yang kokoh dalam al-Qur’an.
Allah menegaskan bahwa kemuliaan manusia tidak ditentukan oleh ras, jenis
kelamin, atau status sosial, melainkan oleh ketakwaan. Firman-Nya:

5l b5 s it ;u», \,;wrfu,u SuNeARY

Sk L ) S A e ST

Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari seorang
laki-laki dan seorang perempuan, kemudian Kami jadikan kamu berbangsa-
bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang
paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah yang paling bertakwa. (QS.
Al-Hujurat/49: 13).

Ayat ini menjadi fondasi normatif bahwa perbedaan biologis dan
sosial hanyalah instrumen untuk membangun relasi kemanusiaan yang saling
menghargai. Dalam konteks tafsir, ayat ini menegaskan bahwa otoritas
keilmuan tidak bersifat eksklusif; siapa pun yang memiliki kapasitas,
ketakwaan, dan niat yang tulus berhak memberikan kontribusi terhadap
pemahaman wahyu.

Hadis Nabi Muhammad saw juga memperkuat prinsip kesetaraan
sebagai pondasi moral dan sosial umat Islam. Beliau bersabda:

V552l Je AN e e e Y g»\&aﬂd-w

Tidak ada keutamaan bagi orang Arab atas orang non-Arab, tidak pula bagi
non-Arab atas orang Arab, tidak pula bagi yang berkulit merah atas yang
berkulit hitam, dan tidak pula bagi yang berkulit hitam atas yang berkulit
merah, kecuali dengan ketakwaan. (HR. Ahmad, Musnad Ahmad, no. 22978).

Hadis ini menegaskan bahwa keunggulan manusia tidak bersumber dari
identitas primordial, tetapi dari nilai etika dan spiritual. Dalam metodologi
tafsir, prinsip ini menjadi dasar untuk menolak dominasi epistemik
berdasarkan gender, etnis, atau tradisi tertentu. Kesetaraan dalam musyarakah

%8 Aqgidatul Islamiyah, A. Faizul Mubin, and Zubeir Mohamad Nur Sholeh, “Concept
of Qiwamah in the Perspective of Feminist Activists Amina Wadud and Zainab Al-Ghazali,”
An-Nur International Journal of The Quran & Hadith 2, no. 1 (2024): 1-16,
https://doi.org/10.62032/aijgh.v1il1.31.



55

dengan demikian berfungsi untuk mengembalikan tafsir pada nilai rahmatan
li al- ‘alamin, yaitu semangat universal Islam yang menempatkan keadilan dan
kemanusiaan di atas segala bentuk hierarki sosial.*

Dalam konteks penelitian tafsir kontemporer, prinsip al-musawah
menjadi kunci untuk mengembangkan paradigma tafsir yang plural, terbuka,
dan kontekstual. Kesetaraan bukan hanya nilai moral, tetapi juga prasyarat
metodologis bagi munculnya wacana tafsir yang relevan dengan isu-isu
modern seperti gender, hak asasi manusia, dan keadilan sosial.*> Pendekatan
musyarakah menuntut agar setiap tafsir lahir dari proses kolaboratif lintas
disiplin—antara teolog, sosiolog, dan ahli humaniora—tanpa ada subordinasi
otoritas.”* Dengan demikian, prinsip kesetaraan menjadi kekuatan epistemik
untuk meneguhkan keilmuan tafsir sebagai ruang dialog global, bukan
monopoli lokal. Hal ini sejalan dengan visi Islam sebagai agama yang
mendorong musyawarah ilmiah dan ijtihad kolektif, sebagaimana semangat
ayat:

Urusan mereka diputuskan dengan musyawarah di antara mereka, QS. Asy-
Sytira/42: 38).

Kesetaraan dalam tafsir berarti membuka ruang bagi suara semua
pihak untuk menafsirkan wahyu secara adil, rasional, dan berorientasi pada
kemaslahatan universal.

3. Implementasi dalam Tafsir

Implementasi metode musyarakah dalam tafsir al-Qur’an berangkat dari
kebutuhan epistemologis untuk merekonstruksi paradigma penafsiran yang
lebih inklusif, kolaboratif, dan kontekstual. Dalam tradisi tafsir klasik, otoritas
penafsiran sering kali bersifat hierarkis dan patriarkal, di mana tafsir tunggal
dianggap mewakili kebenaran universal.** Pendekatan musyarakah justru
mendobrak pola tersebut dengan menghadirkan ruang dialog antara mufasir
laki-laki dan perempuan, klasik dan kontemporer, dalam satu medan diskursif

% Jirzanah, “Women > S Equality In Islamic Teachings Seen Through The Perspective
Of Fair And Civilized Humanity ( Kemanusiaan Yang Adil Dan Beradab ),” Jurnal Filsafat
33, no. 2 (2023): 24669, https://doi.org/10.22146/jf.82044.

0 fslam Diisiincesinde and Toplumsal Miikemmeliyet, “Individual and Social
Perfection in Islamic Thought TR Baglik ( En Fazla 10 Kelime ),” Current Perspectives in
Social Sciences 28, no. 2 (2024): 210-18, https://doi.org/10.53487/atasobed.1419820.

" Awil Hashi, “Revisiting Critical Thinking through Quranic Lens,” Al-Burhan
Journal of Qur’an and Sunnah Studies 8, no. 1 (2024): 22-41.

*2 Jirzanah, “Women * S Equality in Islamic Teachings Seen Through The Perspective
Of Fair And Civilized Humanity (Kemanusiaan Yang Adil Dan Beradab),” Jurnal Filsafat
33, no. 2 (2023): 24669, https://doi.org/10.22146/jf.82044.



56

yang setara. Hal ini sejalan dengan gagasan Mohammed Arkoun (1990)
tentang “applied Islamology”, yakni perlunya menghadirkan critique of
Islamic reason agar teks suci dapat dibaca secara historis dan terbuka terhadap
pluralitas makna.*®* Dengan demikian, musyarakah berfungsi sebagai
jembatan epistemik yang menegaskan bahwa tafsir al-Qur’an bukanlah
produk final, melainkan proses interpretatif yang selalu berinteraksi dengan
konteks sosial dan pengetahuan manusia.** Implementasi prinsip ini
memastikan bahwa setiap kontribusi ilmiah dalam tafsir tidak hanya
berorientasi pada pengulangan tradisi, tetapi juga pada renewal of meaning
melalui partisipasi kolektif dan kesalingan intelektual.

Pendekatan musyarakah dalam tafsir juga mengandung dimensi
hermeneutik yang signifikan dalam konteks kesetaraan gender dan pembaruan
sosial. Dengan melibatkan mufasir perempuan dan pandangan feminis Islam,
metode ini berupaya menegakkan keadilan interpretatif terhadap ayat-ayat
yang selama ini dipahami secara bias gender. Hal ini sejalan dengan
pemikiran Nasr Hamid Abu Zayd (1992) yang menegaskan bahwa teks al-
Qur’an harus dibaca dalam kerangka historis (historicity of the text) karena
wahyu selalu berinteraksi dengan realitas sosial. Dengan menjembatani tafsir
klasik dan kontemporer, musyarakah membuka ruang integrasi antara tradisi
normatif dan pendekatan ilmiah modern, seperti hermeneutika feminis atau
sosiologi tafsir. Perspektif ini memungkinkan reinterpretasi ayat-ayat sensitif
seperti QS. An-Nisa’:34 atau QS. Al-Bagarah:282 secara lebih adil, dengan
mempertimbangkan perkembangan sosial, pendidikan, dan peran ekonomi
perempuan.® Oleh karena itu, musyarakah bukan sekadar metode kolaboratif,
tetapi juga strategi epistemologis untuk mengafirmasi nilai-nilai kesetaraan
dan keadilan yang menjadi inti maqasid al-syari‘ah.

Lebih jauh, Implementasi metode musyarakah menegaskan pentingnya
kolaborasi lintas disiplin dalam membangun tafsir yang kontekstual dan
responsif terhadap tantangan zaman.*® Pendekatan ini selaras dengan Double
Movement Theory Fazlur Rahman (1982), yang menekankan dua gerak
hermeneutik: dari konteks historis menuju prinsip moral universal, lalu
kembali ke konteks sosial modern. Sinergi keduanya menghasilkan tafsir yang

*Athar Abbas, “Beyond Modern Myths: Islamic Perspectives On Women’s Rights
And The Quran, Hadith, And Linguistic Narratives In Pakistani Feminism Looking Past
Contemporary,” Journal Of Applied Linguistics And Tesol (JALT) 8, no. 3 (2025): 2326-47.

*Karimullah, “Reinterpretasi Terhadap Kedudukan Perempuan Dalam Islam Melalui
Takwil Gender Kh. Husein Muhammad.”

*7aklina Dworska, “Musawah Movement’s Activism for Women’s Rights as
Strengthening the Trend of Islamic Feminism,” Journal Of The Ca Tholic Social Thought 28,
no. 02 (2024): 278-91.

®Nur Zen Hasanah, etal, “Contemporary Traditions and Challenges: Tafsir
Maudhu’I’s Study of Islam and Fundamentalism,” Bulletin of Islamic Research 2, no. 2
(2024): 18198, https://doi.org/10.69526/bir.v2i2.7.



57

dinamis, rasional, dan aplikatif, menghubungkan pesan normatif wahyu
dengan kebutuhan kemanusiaan kontemporer secara berkeadilan dan
transformatif.*’

Model musyarakah dalam penafsiran dapat dielaborasi dengan teori
Double Movement melalui integrasi antara kolaborasi interpretatif dan
dinamika historis-normatif. Dalam konteks ini, musyarakah berfungsi sebagai
wadah partisipatif bagi para mufasir dari berbagai disiplin ilmu untuk
melakukan dua gerakan tafsir secara kolektif. Gerak pertama dilakukan
bersama dalam memahami konteks sosio-historis wahyu, sementara gerak
kedua diwujudkan melalui kolaborasi lintas bidang dalam merumuskan
makna aplikatif terhadap isu kontemporer. Pendekatan ini memperkuat
karakter tafsir yang inklusif, progresif, dan transformatif.

C. Prinsip Kesalingan (al-Tadakhul)

1. Definisi dan Makna

Prinsip al-tadakhul (kesalingan) dalam metodologi tafsir al-Qur’an
merepresentasikan paradigma interpretasi yang dialogis, di mana setiap
mufasir saling memberi, menanggapi, dan memperkaya makna satu sama lain.
Dalam kerangka epistemologi Islam, kesalingan tidak sekadar komunikasi
antar-pandangan, tetapi juga proses ta ‘dwun al- ‘ilmi—Kkerja sama ilmiah yang
menggabungkan otoritas teks dan konteks pembaca.*® Prinsip ini memiliki
kemiripan dengan gagasan dialogical hermeneutics yang dikembangkan oleh
Hans-Georg Gadamer dalam Truth and Method (1975), yang menekankan
pentingnya “fusion of horizons” antara teks dan penafsir untuk menghasilkan
pemahaman yang hidup.”® Demikian pula, Paul Ricoeur melalui teori
hermeneutics of suspicion menggarisbawahi pentingnya keterbukaan terhadap
pluralitas makna dan resistensi terhadap dominasi tafsir tunggal.*

Dalam kajian tafsir kontemporer, prinsip kesalingan memfasilitasi
pertemuan antara epistemologi keislaman dan teori interpretatif modern.
Pendekatan ini sejalan dengan pandangan Emilio Betti yang menekankan
objective understanding melalui dialog antara teks, penafsir, dan tradisi yang

*F. A. Asadullin, “Academic Islamic Studies and Islamic Theological Science: Is
Synergy of Different Worldviews and Discourses Possible?,” Islam in the Modern World 21,
no. 2 (2025): 129-42, https://doi.org/10.22311/2074-1529-2025-21-2-129-142.

“Abdul Bari, Hasan Muhammad Alfatih, and Asep Abdul Muhyi, “Islamic
Understanding of Feminism and Gender : Between Tradition and the Pressures of the Age,”
Bulletin of Islamic Research 2, no. 3 (2024): 413-26, https://doi.org/10.69526/bir.v2i3.47.

* «Some Debates Of Hermeneutic And Legal Interpretation: Critical Analysis Of
Hans-Georg Gadamer Philosophical Hermeneutics,” MIMBARHUKUMUNIVERSI
TASGADJAHMAD A 36, no. 1(2024): 213-33.

*® Louis Jacob, “The Question of Adequacy , from Hermeneutics to Writing
Strategies,” Human Studies, no. 0123456789 (2024), https://doi.org/10.1007/s10746-024-
09744-3.



58

melingkupinya. Sementara dalam kerangka Islam, al-tadakhul menegaskan
prinsip sydra (musyawarah) dan ta‘awun (kerjasama) dalam memahami
wahyu secara kolektif.”> Dengan memadukan dua horizon epistemik ini,
metode musyarakah menjadikan proses tafsir sebagai aktivitas kolaboratif
yang melampaui batas personal mufasir. Kesalingan tidak hanya berfungsi
sebagai strategi ilmiah, tetapi juga sebagai prinsip etis yang mengakui
kehadiran “yang lain” dalam proses pembacaan wahyu.

Prinsip al-tadédkhul muncul sebagai kritik terhadap kecenderungan
monologis dalam tradisi penafsiran klasik, di mana makna al-Qur’an sering
dianggap final setelah diinterpretasikan oleh otoritas tertentu. Pola tersebut
menghasilkan pengetahuan yang bersifat hierarkis dan menutup ruang dialog
antar-mufasir. Pendekatan kesalingan menawarkan antitesis atas paradigma
ini dengan membuka ruang bagi proses interpretasi yang bersifat kooperatif
dan egaliter. Dalam kerangka teori wacana kontemporer, prinsip ini dapat
dipahami sebagai bentuk polyphony dalam istilah Mikhail Bakhtin—yakni
keberagaman suara yang saling berinteraksi tanpa meniadakan yang lain.

2. Landasan Normatif

Prinsip al-tadakhul (kesalingan) dalam metode musyarakah berakar
kuat dalam paradigma epistemologi tafsir yang menempatkan pengetahuan
keagamaan sebagai hasil interaksi dialogis antara teks dan realitas sosial.
Dalam konteks hermeneutik modern, hal ini sejalan dengan pandangan Fazlur
Rahman (1982) yang memperkenalkan konsep double movement theory—
yakni gerakan ganda dari teks ke konteks dan dari konteks ke teks—untuk
memahami pesan al-Qur’an secara dinamis. Rahman menegaskan bahwa
penafsiran tidak berhenti pada literalitas lafaz, tetapi harus bergerak menuju
makna moral yang universal. Prinsip kesalingan dalam musyarakah dengan
demikian membuka ruang bagi kolaborasi lintas ilmu, agar makna al-Qur’an
selalu beresonansi dengan tantangan zaman. Secara metodologis, prinsip ini
menghindari absolutisme tafsir tunggal dan memfasilitasi epistemic humility,
yaitu kesadaran bahwa setiap pemahaman manusia terhadap wahyu bersifat
terbatas dan perlu dikoreksi melalui dialog kritis antar-ulama dan sarjana
lintas disiplin.

Nasr Hamid Abu Zayd memperluas kerangka dialogis ini melalui teori
hermeneutika teks, di mana al-Qur’an dipahami sebagai produk komunikasi
historis yang senantiasa menuntut pembacaan ulang berdasarkan konteks

1 Imam Maksum, Sokhi Huda, and Yor Hananta, “Analyzing Domestic Violence in
the Qur * an through Hermeneutics of H . G . Gadamer : Views of Amina Wadud,” Al-Hayat:
Journal  of  Islamic  Education (AJIE) 7, no. 2 (2023): 469-78,
https://doi.org/https://doi.org/10.35723/ajie.v7i2.427.



59

sosio-kultural.* Menurutnya, teks suci memiliki makna potensial yang hanya

dapat diaktualkan melalui interaksi dinamis antara pembaca dan realitasnya.
Dalam kerangka ini, prinsip al-tadakhul menjadi wadah epistemologis yang
memadukan pendekatan tradisional dan kontemporer dalam tafsir.>
Kolaborasi antara mufasir klasik seperti al-Tabari atau al-Razi dan pemikir
modern seperti Quraish Shihab atau Amina Wadud bukan sekadar kompromi,
melainkan bentuk sintesis hermeneutik yang memperluas horizon makna al-
Qur’an.54

Secara normatif, prinsip al-tadakhul memiliki legitimasi teologis yang
kuat dalam al-Qur’an, terutama pada firman Allah:

olp3ally B e 155 N5 3015 A e 15505

Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa,
dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran.” (QS.
Al-Ma’idah/5: 2).

Ayat ini tidak hanya menyeru pada kerja sama sosial, tetapi juga
mengandung prinsip epistemologis tentang kolaborasi dalam pencarian makna
dan kebenaran. Tafsir al-Qurtubi menegaskan bahwa perintah fa ‘@wun dalam
ayat ini meliputi kerja sama intelektual dalam menegakkan keadilan dan ilmu
pengetahuan. Dengan demikian, dialog antara mufasir bukan sekadar etika
sosial, tetapi juga merupakan bentuk tagarrub (pendekatan diri) kepada Allah
melalui proses pencarian makna yang partisipatif dan bertanggung jawab.

Selain al-Qur’an, hadis Nabi juga memberikan dasar teologis yang
kokoh bagi prinsip kesalingan. Rasulullah saw bersabda:

P s 5 5
Z st ,/~}/,/’)IK DI ,)\
. . 3 . . £ 9 £

Seorang mukmin bagi mukmin lainnya bagaikan bangunan yang saling
menguatkan. (HR. Bukhari dan Muslim).

Hadis tersebut menegaskan bahwa kebenaran lahir melalui kolaborasi
ilmiah, bukan individualitas. Prinsip al-tadakhul berperan sebagai mekanisme

°2 Managing Editor and Layout Editor, “Qirdah Fi Khitab Al-Mar’ah: A Study Of
Gender Issues In The Book Dawair Al-Khawf,” AL HAKAM: The Indonesian Journal of
Islamic Family Law and Gender Issues 4, no. 1 (2024): 63-76.

> Luis Xavier L6pez-farjeat, Universidad Panamericana, and Facultad De Filosofia,
“Na s r H Amid Abii Zayd * s Use of Classical Theological and Philosophical Islamic Sources
in His Qur ° Anic Hermeneutics,” FILOZOFIA 79, no. 8 (2024): 892-906,
https://doi.org/https://doi.org/10.31577/filozofia.2024.79.8.4.

* Ghozi Febra and Iril Admizal, “The Influence of Qira ’ at Variants in
Interpretation,” Indonesia Journal of Engineering and Education Technology (1JEET) 2, no.
April (2024): 267-73.



60

korektif dalam tafsir, menumbuhkan dialog sejawat dan ijtihad jama't
sehingga menghasilkan pengetahuan yang valid, rasional, serta berlandaskan
pada semangat kolektif dan tanggung jawab sosial Islam.

3. Implementasi dalam Tafsir

Implementasi metode musyarakah dalam tafsir al-Qur’an menuntut
proses interpretasi yang bersifat interaktif, reflektif, dan dialogis, di mana
berbagai corak tafsir—»baik ma ‘thur (tradisional) maupun ra’yi (rasional)—
bertemu dalam satu ruang wacana kolaboratif. Dalam konteks epistemologi
hermeneutik, gagasan ini sejalan dengan teori fusion of horizons yang
dikemukakan oleh Hans-Georg Gadamer (1960), yang menyatakan bahwa
pemahaman makna teks lahir dari pertemuan antara horizon teks dan horizon
pembaca. Konsep ini diperkuat oleh Fazlur Rahman (1982) melalui model
double movement theory, yakni gerakan ganda antara teks dan konteks, yang
menuntut keterlibatan intelektual kolektif dalam memahami wahyu. Dengan
demikian, musyarakah tafsiriyyah tidak hanya mengafirmasi pentingnya
kolaborasi antar-mufasir, tetapi juga menegaskan bahwa makna al-Qur’an
bersifat dinamis, terbuka untuk interaksi multi-disipliner dan lintas generasi.>

Pendekatan kesalingan dalam musyarakah tafsiriyyah juga menegaskan
bahwa penafsiran bukanlah tindakan monologis, melainkan dialog kreatif
antara teks suci dan realitas manusia. Teori Nasr Hamid Abu Zayd dalam
karyanya Naqd al-Khitab ad-Dini (1992) menunjukkan bahwa al-Qur’an
adalah teks linguistik sekaligus produk budaya yang senantiasa berinteraksi
dengan konteks sosialnya.”® Oleh sebab itu, proses tafsir yang ideal harus
membuka ruang partisipasi bagi banyak pandangan agar makna al-Qur’an
tidak terperangkap dalam stagnasi tradisional. Dalam kerangka ini,
musyarakah tafsiriyyah menjadi wadah epistemologis untuk mempertemukan
tafsir klasik yang berorientasi pada otoritas teks dengan tafsir kontemporer
yang menekankan relevansi sosial. Hal ini sejalan dengan prinsip al-Qur’an
yang mendorong musyawarah dan keterbukaan, sebagaimana ditegaskan
dalam firman Allah:

S AT N L i,)),:/

e NC ST o g““f‘\}
...dan urusan mereka (diputuskan) dengan musyawarah antara mereka..."
(QS. Asy-Syara/42: 38).

% Syed Alaudeen Seyed Ibrahim and Thameem, “Magasid Al-Qur’An: Exploring
Higher Objectives and Intellectual Insights.”

% Samsir, “Studi Metodologi Tafsir Fazlur Rahman,” Tafasir 1, no. 1 (2023): 45-55,
https://doi.org/https://journalmahadaly.asadiyahpusat.org/index.php/tafasir.



61

Dengan demikian, penerapan prinsip kesalingan menjadikan tafsir al-
Qur’an sebagai proses ilmiah yang melibatkan jaringan intelektual lintas
zaman, disiplin, dan ideologi.

Pengembangan tafsir sinergis dalam metode musyarakah bertujuan
membangun ekosistem ilmiah yang inklusif dan produktif. Tafsir sinergis
menolak dikotomi antara tafsir klasik dan modern, antara pendekatan tekstual
dan kontekstual, serta antara dimensi teologis dan sosial. Dalam praktiknya,
setiap mufasir berperan sebagai mitra epistemologis yang saling
menyumbangkan kerangka analisis, baik berbasis filologis, rasional, maupun
hermeneutik.

D. Prinsip Kerja Sama (al-Ta ‘Gwun)

1. Definisi dan Makna

Dalam epistemologi tafsir modern, prinsip al-Ta ‘dwun (kerja sama)
merepresentasikan paradigma kolaboratif dalam proses interpretasi teks
keagamaan. Pendekatan ini berpijak pada kesadaran bahwa penafsiran al-
Qur’an bukan seckadar proses hermeneutik individual, melainkan praktik
sosial yang melibatkan berbagai dimensi keilmuan.>” Teori kolaborasi dalam
studi tafsir dapat dikaitkan dengan konsep “interpretive community” dari
Stanley Fish (1980), yang menegaskan bahwa makna teks terbentuk melalui
interaksi komunitas penafsir.®® Dalam konteks Barat, teori hermeneutika
Hans-Georg Gadamer (1975) juga relevan, terutama melalui gagasannya
tentang fusion of horizons (peleburan cakrawala), yang menggambarkan
dialog dinamis antara teks dan pembacanya. Dengan demikian, al-7a ‘awun
dalam penafsiran al-Qur’an mencerminkan praktik tafsir yang menuntut
interaksi, keterbukaan, dan kolaborasi antardisiplin  keilmuan agar
menghasilkan pemahaman yang lebih komprehensif dan kontekstual.>®

Secara konseptual, kerja sama dalam tafsir dapat disejajarkan dengan
teori umum interdisciplinary collaboration dalam ilmu sosial, yang
menekankan integrasi pengetahuan dari berbagai bidang untuk menjawab
persoalan kompleks (Klein, 1990). Dalam konteks keislaman, al-Ta ‘dwun
tidak hanya bersifat metodologis, tetapi juga etis—yakni mencerminkan
semangat kebersamaan dan kesalingan sebagaimana diajarkan dalam QS. Al-

*" Siti Fahimah And Dewi Ayu Lestari, “Al-Jawahir Fi Tafsiril Al- Qur * Anil Karim
Karya Tanthawi Jauhari : Kajian Tafsir I[lmI” 6 (2023): 136-49.

*® Muhammad Sackul Mujahidin, “Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd Dalam
Metode Perkembangan Tafsir Modern,” Jurnal Kajian Al-Quran & Tafsir 8, no. 1 (2023):
25-42, https://doi.org/https://doi.org/10.47435/al-mubarak.v7il.

% Nagiyah Mukhtar and Nita Triana, “Qur * Anic Perspective on Social Religious
Conflict Resolution Based on Culture of Togetherness and Rembugan in Indonesia,” Al-
Hayat: Journal  of Islamic ~ Education  (AJIE) 7, no. 2 (2023),
https://doi.org/https://doi.org/10.35723/ajie.v7i2.424.



62

Ma’idah/5:2.%° Prinsip ini mengajak para mufasir, teolog, sosiolog, dan
ilmuwan untuk berkolaborasi dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an agar
tetap relevan dengan tantangan zaman.

Dalam tradisi tafsir Islam klasik, konsep kerja sama telah terwujud
melalui praktik ijtihad jama i, yaitu ijtihad kolektif yang melibatkan banyak
ulama dalam menetapkan hukum dan menafsirkan teks. Tradisi ini
menegaskan bahwa tafsir tidak lahir secara individual, melainkan merupakan
hasil interaksi sosial dan dialog keilmuan yang dinamis. Prinsip al-Ta ‘Gwun
menunjukkan pentingnya semangat kebersamaan intelektual dalam setiap
proses interpretasi. Melalui kolaborasi tersebut, tafsir berfungsi sebagai ruang
dialog antara generasi, mazhab, dan disiplin ilmu yang berbeda. Sinergi ini
memungkinkan terjadinya integrasi antara tafsir ma tsir yang bersumber dari
riwayat dengan tafsir ra’yi yang bertumpu pada rasionalitas, sehingga
melahirkan pemahaman yang harmonis antara pesan wahyu dan konteks
realitas sosial.**

Kerja sama dalam tafsir berperan mengatasi subjektivitas penafsir
dengan menciptakan kolaborasi lintas disiplin yang saling melengkapi dan
memvalidasi makna secara kolektif. Pendekatan ini menjadikan tafsir lebih
objektif, transformatif, serta relevan dengan dinamika zaman tanpa
mengabaikan otentisitas nilai-nilai keislaman.

2. Landasan Normatif

Dalam tradisi ilmu tafsir, landasan normatif menjadi pilar utama yang
mengarahkan orientasi epistemologis dan metodologis penafsiran terhadap
teks suci. Dalam konteks metode musyarakah, prinsip normatif tidak hanya
berfungsi sebagai legitimasi teologis, tetapi juga sebagai basis etis bagi
praktik kolaboratif dalam memahami wahyu. Menurut Hans-Georg Gadamer
(1975) melalui konsep philosophical hermeneutics, penafsiran adalah proses
dialogis antara teks dan penafsir yang melibatkan horizon sejarah dan
pengalaman kolektif.°? Pendekatan ini memiliki kesesuaian dengan semangat
musyarakah yang menuntut partisipasi dan musyawarah antarmufasir.
Sementara Paul Ricoeur menegaskan bahwa teks religius menuntut
“interpretive plurality” agar maknanya hidup dalam konteks sosial yang
berbeda.

Dalam teori tafsir kontemporer, Fazlur Rahman (1982) menekankan
pentingnya pendekatan “double movement” — suatu proses yang bergerak
dari konteks historis teks menuju nilai moral universal, kemudian kembali

An, etal., “Metodologi Tafsir Al- Qur * an: Methods of Qur ’ an Research and
Quran Tafseer Research Its Implications for Contemporary Islamic Thought.”

®! Samsir, “Studi Metodologi Tafsir Fazlur Rahman.”

2an, etal., “Metodologi Tafsir Al- Qur * an: Methods of Qur > an Research and
Quran Tafseer Research Its Implications for Contemporary Islamic Thought.”



63

diterapkan dalam konteks modern. Pendekatan ini paralel dengan semangat
musyarakah, di mana dialog dan kolaborasi antardisiplin menjadi sarana
untuk menjembatani wahyu dan realitas sosial. Demikian pula, Nasr Hamid
Abu Zayd menegaskan bahwa teks al-Qur’an bersifat terbuka terhadap
interpretasi sosial karena ia hidup dalam bahasa dan budaya manusia.®® Oleh
karena itu, penetapan landasan normatif bagi metode musyarakah bukan
sekadar pembenaran teologis, melainkan juga fondasi epistemologis untuk
menjamin Kketerbukaan, keadilan, dan keberterimaan tafsir dalam masyarakat
plural. Dengan kata lain, norma-norma al-Qur’an dan hadis berfungsi sebagai
“ethical compass” yang menuntun proses interpretasi agar tetap berakar pada
nilai ilahiah, namun adaptif terhadap dinamika kemanusiaan.®*

Landasan normatif metode musyarakah berpijak kuat pada prinsip
musyawarah sebagaimana ditegaskan dalam al-Qur’an. Firman Allah Swt.:

3 s ik st r*”f\) £l 1,605 s Vgt G0

O iy
Dan (bagi) orang-orang yang memenuhi (seruan) Tuhannya, mendirikan
salat, sedang urusan mereka (diputuskan) dengan musyawarah antara

mereka, dan mereka menafkahkan sebagian dari rezeki yang Kami berikan
kepada mereka. (QS. Asy-Syira/42: 38).

Selain al-Qur’an, hadis Nabi Muhammad saw juga memberikan dasar
kuat bagi praktik musyawarah dan kolaborasi dalam aktivitas keilmuan.
Rasulullah bersabda:

Tidak akan kecewa orang yang beristikharah (memohon petunjuk kepada
Allah), dan tidak akan menyesal orang yang bermusyawarah.” (HR. Tabarani,
no. 10363).

Hadis ini menegaskan bahwa proses pengambilan keputusan, termasuk
dalam penafsiran, seyogianya dilakukan melalui pertimbangan kolektif dan
konsultatif. Dalam konteks metode musyarakah, hadis tersebut memberikan
legitimasi normatif bahwa kolaborasi keilmuan merupakan bagian dari sunnah

®Arief S. Arman, The Discourse Of Renewal: Assessing Fazlur Rahman’s
Hermeneutics And Its Contemporary Relevance, Journal of Islamic Thought and Civilization,
2024,

% M. Khai Hanif Yuli Edi Z, “Pendekatan Tekstual, Kontekstual dan Hermenuetika
dalam Penafsiran Al- Qur’an,” Dimar: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 2 (2023): 260-80.



64

Nabi. Kolaborasi tidak hanya menumbuhkan keberkahan ilmu, tetapi juga
menghindarkan mufasir dari subjektivitas ekstrem dan bias interpretatif. Oleh
sebab itu, kerja sama dalam tafsir adalah bentuk fa‘@wun yang berorientasi
pada kebenaran ilmiah dan kesejahteraan umat.

3. Implementasi dalam Tafsir
Implementasi  prinsip  al-ta ‘Gwun (kerja sama) dalam metode
musyarakah menuntut keterlibatan multidisipliner dalam proses penafsiran al-
Qur’an. Pendekatan ini berangkat dari kesadaran epistemologis bahwa makna
wahyu tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial, historis, dan linguistik yang
melingkupinya. Dalam teori hermeneutika modern, Hans-Georg Gadamer
melalui konsep fusion of horizons menekankan bahwa pemahaman teks selalu
merupakan hasil dialog antara horizon masa lalu (teks) dan horizon masa kini
(pembaca).®® Demikian pula Paul Ricoeur menegaskan bahwa teks keagamaan
harus dipahami melalui proses interpretasi berlapis yang mencakup simbol,
makna, dan konteks tindakan manusia. Prinsip-prinsip ini sejalan dengan
semangat musyarakah, yakni kolaborasi tafsir yang mempertemukan berbagai
horizon keilmuan dan pengalaman.
Implementasi kerja sama dalam tafsir memiliki landasan kuat dalam al-
Qur’an yang menegaskan nilai sinergi dalam pencarian ilmu dan kebenaran.
Allah berfirman

o,./
\ Aoz

13) ga3d 13005 v\s&bwiu SIVEC) fuﬂ
w*‘rﬁ“r@‘

Tidak sepatutnya orang-orang mukmin itu pergi semuanya ke medan perang;

hendaklah sebagian dari mereka mendalami ilmu agama agar mereka dapat
memberi peringatan kepada kaumnya...” (QS. At-Taubah/9:122).

Ayat ini menegaskan pentingnya distribusi keilmuan dan tanggung
jawab bersama dalam memahami agama. Dalam konteks tafsir, hal ini
mencerminkan perlunya pembagian peran antara yang mendalami teks dan
yang menerapkannya dalam kehidupan sosial. Kolaborasi lintas keilmuan
menjadi wujud nyata tafagquh fi al-din yang kolektif, sehingga penafsiran al-
Qur’an tidak terisolasi dalam ranah akademik, melainkan berperan aktif

® M Zia Al-ayyubi, “Penafsiran Kontekstual Abdullah (Metodologi Dan Aplikasi
Pada Ayat Jilbab) M. Zia Al-Ayyubi,” Rausyan Fikr 19, no. 1 (2023): 53 — 80,
https://doi.org/https://doi.org/10.24239/rsy.v19i1.1708.



65

dalam membangun kesadaran sosial, mewujudkan keadilan ekonomi, dan
mendorong terwujudnya peradaban yang berkelanjutan.®®

Rasulullah saw menegaskan pentingnya kolaborasi dan keterlibatan
kolektif dalam urusan umat. Dalam hadis riwayat At-Tirmidzi (no. 1927)
beliau bersabda:

SO 3R IE g e Al &

Tangan Allah bersama jamaah, dan siapa yang memisahkan diri dari jamaah
maka ia terlepas menuju neraka.

Hadis ini menegaskan bahwa keberkahan dan bimbingan Ilahi hadir
melalui kerja kolektif yang berorientasi pada kemaslahatan. Dalam tafsir,
prinsip al-ta ‘awun menjadi fondasi spiritual bagi kolaborasi ilmiah yang
melahirkan penafsiran kontekstual, transformatif, dan mencerminkan nilai
rahmatan lil- ‘alamin.

% Faisal Muhammad Nur, Universitas Islam, and Negeri Ar-raniry Banda, “Modern
Challenges In Islamic Practice : The Role Of Morality And Ethics,” Abrahamic Religions:
Jurnal Studi Agama-Agama 4, no. 1 (2024): 98-108, https://doi.org/10.22373/arj.v4i1.23661.



66



BAB 111
METODE PHALLOSENTRIS DAN STEREOTIP TAFSIR PATRIARKI

Bab ini menjelaskan wacana umum tentang phallosentris dalam karya
tulis serta stereotip tafsir patriarki. Untuk memperoleh pandangan umum
tentang phallosentris dalam karya tulis serta stereotip tafsir patriarki perlu
dijelaskan persoalan mendasar terkait phallosentris dan stereotip tafsir
patriarki. Diantaranya ialah menjelaskan tentang definisi phallosentris dalam
karya tulis secara komprehensif disertai perdebatan para pakar didalamnya.
Selanjutnya penjelasan tentang asal wusul phallosentris serta kritik
phallosentris dalam agama juga dekontruksi phallosentris. Disamping itu pula
akan dibahas definisi patriarki serta relevansinya dalam tafsir, manifestasi
stereotip gender dalam tafsir patriarki, kritik terhadap tafsir patriarki, metode
musyarakah sebagai pendekatan kritis yang mencakup konsep, prisip, serta
relevansi metode musyarakah terhadap kritik phallosentris.

A. Definisi Phallosentris.

1. Definisi dan Asal Usul Kata Phallosentris

Penafsiran terhadap al-Qur'an tidak dapat dipisahkan dari konteks
sosial, budaya, dan sejarah para mufasir yang hidup dalam berbagai zaman.
Dalam tradisi Islam, tafsir al-Qur'an telah menjadi salah satu upaya intelektual
yang paling kaya dan beragam, mencerminkan berbagai perspektif,
pendekatan, dan pemahaman yang berbeda. Namun, seiring berjalannya
waktu, tidak dapat disangkal bahwa tradisi penafsiran ini sering Kkali
dipengaruhi oleh struktur sosial patriarkis, yang menjadikan perspektif laki-

67



68

laki sebagai pusat dalam memahami teks suci.' Dalam hal ini, konsep

phallosentris menjadi alat analisis yang menyebabkan stereotip tafsir

patriarki. Kata "phallosentris™ secara harfiah berasal dari dua suku kata yaitu;

a. "Phallo™: Kata ini berasal dari bahasa Yunani "phallos" (@oALdc), yang
berarti "phallus”, atau alat kelamin laki-laki. Dalam konteks ini, phallus
sering dianggap sebagai simbol maskulinitas, kekuasaan, atau dominasi
dalam budaya tertentu.

b. "sentris/sentrisme”, yang menjadi “pemfokusan pada pusat" atau
"penekanan pada sesuatu sebagai pusat”. Dalam kata ini, phallosentris
mengacu pada sistem pemusatan perhatian pada phallus atau maskulin.
Phallosentris adalah konsep yang merujuk pada pandangan atau struktur
pemikiran yang menempatkan phallus (kemaluan laki-laki) sebagai simbol
dominasi dan pusat kekuasaan dalam struktur sosial, budaya, dan bahkan
dalam wacana ilmiah. Konsep ini banyak dibahas dalam kajian teori
feminis dan poststrukturalis, serta dalam kajian tentang hubungan gender
dan seksualitas.

Berikut adalah beberapa definisi dan pandangan tentang phallosentris
menurut para ahli:

a. Jacques Derrida (1997): Dalam kajian dekonstruksi Derrida, phallosentris
diartikan sebagai bentuk dominasi simbolik di mana patriarki
menempatkan phallus sebagai pusat dari semua representasi bahasa dan
pemikiran. Menurut Derrida, bahasa dan struktur budaya lainnya banyak
didasarkan pada pengutamaan phallus, yang pada gilirannya memperkuat
perbedaan gender dan hierarki sosial yang merugikan perempuan. Derrida
menunjukkan bahwa phallosentris ini membentuk cara kita berpikir dan
berbicara tentang dunia.?

b. Luce Irigaray (1977): Irigaray, seorang feminis dan filsuf, mencerminkan
phallosentris dalam konteks teori psikoanalisis dan bahasa. la berargumen
bahwa dalam banyak budaya, terutama dalam pemikiran Barat, bahasa,
serta sistem hukum dan sosial, dibangun di sekitar phallus. Irigaray
menggambarkan bagaimana phallus menjadi simbol yang mendominasi
dan menenggelamkan perempuan sebagai subjek yang otonom. Dalam
pandangan Irigaray, phallosentris mengabaikan “yang lain” (perempuan),
yang kemudian dikonstruksikan sebagai kekurangan atau pelengkap dari
laki-laki.?

'Asma Barlas, Believing Women™ in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of
the Qur’an, Austin: University of Texas Press, 2019, him. 1-22.

2Jacques Derrida, “Menulis dan Perbedaan”. University of Chicago Press. 1997, him.
11.

3Luce Irigaray, “Jenis Kelamin yang Bukan Satu”, Cornell University Press, 1977,
him. 8.



69

c. Menurut Luce Irigaray, phallosentris, merujuk pada sistem pemikiran dan
struktur sosial yang mengutamakan phallus (alat kelamin laki-laki) sebagai
pusat dari semua struktur simbolik, bahasa, dan seksualitas. Irigaray
mengkritik sistem ini karena hanya memandang phallus sebagai simbol
otoritas dan dominasi dalam dunia yang didominasi oleh patriarki. Dalam
pengungkapannya, phallosentris menempatkan perempuan sebagai “yang
lain” atau “kekurangan” dibandingkan laki-laki, yang dianggap sebagai
subjek utama dalam segala hal, baik dalam budaya, bahasa, maupun dalam
teori psikoanalisis. Irigaray mengembangkan kritik terhadap phallosentris
melalui pendekatan yang dihapus pada psikoanalisis Freudian, yang
menurutnya sangat dipengaruhi oleh pandangan maskulin. Dalam
analisisnya, Irigaray menunjukkan bahwa teori psikoanalisis tradisional,
terutama yang dipopulerkan oleh Sigmund Freud dan Jacques Lacan, lebih
banyak mengedepankan pengalaman laki-laki sebagai norma, sedangkan
pengalaman perempuan sering diabaikan atau dianggap sebagai
kekurangan. Beberapa poin penting dari pandangan Irigaray tentang
phallosentris. Dominasi Phallus Irigaray berspekulasi bagaimana phallus
diidentifikasi dengan kekuasaan dan otoritas, serta diposisikan sebagai
simbol yang mengatur seluruh struktur sosial dan bahasa. Dia berpendapat
bahwa segala sesuatu dalam budaya patriarkal terkait dengan phallus,
sementara perempuan sering digambarkan sebagai kekurangan atau sesuatu
yang tak terdefinisikan.

d. Simone de Beauvoir (1949), Dalam karya klasiknya The Second Sex,
Simone de Beauvoir menyoroti bagaimana wanita telah diposisikan
sebagai "yang lain" dalam masyarakat patriarkal yang mengedepankan
laki-laki sebagai standar utama. Meskipun de Beauvoir tidak menggunakan
istilah “phallosentris”, dia membahas bagaimana dominasi laki-laki,
simbol yang terkait dengan phallus, telah mengontrol cara pandang dan
penilaian terhadap perempuan.” Secara keseluruhan, phallosentris mengacu
pada sistem pemikiran yang mengutamakan maskulinitas dan phallus,
sering kali mengabaikan atau mendominasi representasi perempuan dalam
berbagai lapisan kehidupan sosial dan budaya. Menurut Simone de
Beauvoir, phallosentris adalah mengutamakan laki-laki dan masker
maskulinitas,” Dalam hal ini simone menawarkan beberapa konsep
diantaranya;

* Simone de Beauvoir, Second Sex: Kehidupan Perempuan, terj. Toni B. Febriantoro
dan Nuraini Juliastuti; sunting Toni Setiawan dan Nuraini Juliastuti, Yogyakarta: Narasi,
2019, 123, him. 123.

® Simone de Beauvoir, Second Sex: Kehidupan Perempuan, terj. Toni B. Febriantoro
dan Nuraini Juliastuti; sunting Toni Setiawan dan Nuraini Juliastuti..., him. 145.



70

1) Perempuan sebagai "Yang Lain."

Salah satu konsep paling terkenal dalam karya Simone de
Beauvoir, The Second Seks (1949), yang lain (laki-laki adalah "subjek"
dan perempuan adalah “objek". Perempuan tidak dilahirkan sebagai
perempuan, tetapi menjadi  perempuan”  pengungkapan ini
menggambarkan bagaimana identitas perempuan bukanlah sesuatu yang
bersifat alami atau esensial, melainkan sesuatu yang dibentuk dan
ditentukan oleh struktur sosial yang didominasi oleh nilai-nilai
phallosentris.

2) Phallosentris dan Penindasan Seksual

Beauvoir berargumen bahwa phallosentris, atau dominasi phallus
dalam budaya patriarkal, mengarah pada pemikiran seksual perempuan.
Beauvoir berpendapat bahwa perempuan sering kali dijadikan objek
seksual dalam hubungan seksual, bukan sebagai subjek yang berdaya
untuk menentukan atau menikmati seksualitas mereka sendiri. Dalam
masyarakat yang dipengaruhi oleh phallosentris, perempuan dibentuk
untuk menyesuaikan diri dengan pandangan seksualitas laki-laki, di
mana keinginan laki-laki dan pengalaman mereka menjadi pusat.®

3) Eksistensialisme Kebebasan dan Otonomi

Sebagai seorang eksistensialis, de Beauvoir percaya bahwa
kebebasan dan pilihan individu adalah identitas dan esensi manusia
terbentuk melalui tindakan bebas dan keputusan yang diambil oleh
individu itu sendiri, bukan perempuan terbelenggu oleh konstruksi
sosial dan peran gender yang ditentukan oleh sistem phallosentris.

4) Konstruksi Sosial Gender dan Phallosentris

De Beauvoir sangat menekankan bahwa gender bukanlah sesuatu
yang alami atau biologis, melainkan hasil konstruksi sosial yang dibuat
oleh masyarakat patriarkal. Dalam hal ini, perbedaan seksualitas dan
gender antara lain perempuan “dibuat” menjadi perempuan. Dalam
pandangan Beauvoir, gender adalah sesuatu yang diciptakan, bukan
menjadi ada karena sebab yang lainnya.

5) Dekonstruksi Phallosentris dan Pembebasan Perempuan

Untuk mengatasi kesalah pahaman yang dihasilkan oleh
phallosentris, de Beauvoir mendekonstruksi nilai-nilai phallosentris
yang mendapatkan kebebasan penuh untuk menentukan identitas
mereka sendiri. De Beauvoir menganjurkan agar perempuan dapat
mengambil peran aktif dalam kehidupan sosial, politik, dan ekonomi. la
berasumsi bahwa perempuan harus diberi kesempatan untuk bekerja,
terlibat dalam kehidupan publik, dan mengejar pendidikan yang setara

® Simone de Beauvoir, The Second Sex, trans. H.M. Parshley, New York: Vintage

Books, 1989, him. 56-58.



71

dengan laki-laki. Dengan menghapus batasan-batasan yang ditempatkan
oleh masyarakat phallosentris, perempuan bisa berkembang menjadi
individu yang sepenuhnya bebas dan otentik. Selain itu, Beauvoir
mencerminkan agar perempuan harus merdeka dalam segala hal.

e. Michel Foucault (1976) Dalam teori kekuasaan dan seksualitasnya,
Foucault membahas bagaimana struktur kekuasaan di Barat membentuk
wacana mengenai tubuh, seksualitas, dan identitas gender. Foucault
menunjukkan bagaimana phallus dan maskulinitas menjadi pusat dalam
memahami seksualitas dan tubuh manusia, 7yang mengarah pada
pengaturan dan kontrol terhadap tubuh perempuan.

f. Judith Butler (1990), Butler mengembangkan konsep performativitas
gender, yang menyatakan bahwa gender bukanlah sesuatu yang ada secara
inheren, tetapi dibentuk melalui tindakan dan bahasa yang terstruktur
dalam norma sosial. Phallosentris bagi Butler adalah bagaimana norma-
norma gender dibentuk dan diperkuat oleh pengutamaan phallus dalam
berbagai bahasa dan struktur sosial.®

g. Helen Cixous (1976), Cixous, dalam tulisannya The Laugh of the Medusa,
menyarankan agar perempuan menulis kembali sejarah yang telah ditulis
oleh patriarki yang mengutamakan phallus. Cixous menentang
phallosentris dengan menggagas konsep tulisan feminin yang menantang
struktur patriarki dan melahirkan keberagaman ekspresi perempuan.’

h. Carol Gilligan (1982), Gilligan dalam bukunya In a Different Voice
mengkritik pandangan psikologi tradisional yang menganggap nilai laki-
laki sebagai standar, dan menyoroti bagaimana teori perkembangan moral
yang berbasis phallus sering mengabaikan perspektif perempuan yang
lebih berbasis pada hubungan dan kepedulian (perawatan).*

i. Adrienne Rich (1980): Dalam bukunya The Dream of a Common
Language, Rich berbicara tentang bagaimana phallus dan patriarki
mendominasi wacana budaya, serta bagaimana perempuan harus
meruntuhkan pengaruh dominasi tersebut untuk mencapai otonomi dan
kebebasan.™

" Michel Foucault, Sejarah Seksualitas, Volume I: Sebuah Pengantar, terj. Robert
Hurley, New York: Pantheon Books, 1978, him. 17.

8 Judith Butler, Masalah Gender: Feminisme dan Subversi Identitas, Terjemahan dari
Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity), New York: Routledge, 1990,
him. 15.

® Hélene Cixous, “The Laugh of the Medusa,” trans. Keith Cohen and Paula Cohen,
Signs: Journal of Women in Culture and Society 1, No. 4 (1976): 875-893.

0 carol Gilligan, In a Different Voice: Psychological Theory and Women'’s
Development, Cambridge, MA: Harvard University Press, 1982, him. 12.

11 Adrienne Rich, The Dream of a Common Language: Poems, 1974-1977 (New
York: W. W. Norton & Company, 1980), him. 15.



72

j- Julia Kristeva (1980), Kristeva berbicara tentang semiotik dan simbolik
dalam teori bahasa, di mana phallus berperan dalam struktur simbolik yang
mengatur bahasa. Phallosentris menurut Kristeva adalah bagaimana
perempuan diabaikan atau terpinggirkan dalam bahasa dan tanda-tanda
yang dibentuk oleh patriarki.”

k. Elaine  Showalter  (1999), Showalter mengembangkan konsep
gynocriticism, yang fokus pada pengkajian sastra dari perspektif
perempuan. Phallosentris dalam konteks ini mengacu pada bagaimana
sastra, yang didominasi oleh penulis laki-laki, sering kali mengabaikan
suara perempuan dan memarginalkan pengalaman mereka.*

I. Gayle Rubin (1975), Rubin, dalam tulisannya yang berjudul The Traffic in
Women, mengkritik bagaimana phallus dan seksualitas berperan dalam
struktur sosial yang menindas perempuan. Phallosentris adalah bagian dari
struktur yang mengatur perdagangan perempuan dan dominasi seksual
dalam masyarakat patriarkal.**

m. Maria Lugones (2007), Lugones mengembangkan konsep perjalanan
dunia untuk memahami bagaimana pengalaman perempuan, terutama
perempuan dari kelompok minoritas, yang dipengaruhi oleh dominasi
phallus dalam sistem sosial yang lebih luas. Phallosentris, dalam
keterpaduannya, menciptakan penghalang yang membatasi pemahaman
dan ekspresi diri perempuan.®

n. Bell Hooks (2000), Bell Hooks, dalam karyanya Feminism is for Everyone,
mengkritik bagaimana sistem patriarki menempatkan phallus sebagai
simbol kekuasaan yang memperkokoh dominasi laki-laki dalam berbagai
aspek kehidupan, dari politik hingga budaya populer. Hooks
mencerminkan pemahaman baru tentang feminisme yang melawan
phallosentris dan memperjuangkan kesetaraan.'® Para ahli ini memberikan
berbagai perspektif mengenai phallosentris, yang mengarah pada
pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana dominasi phallus
terbentuk dalam struktur sosial, budaya, dan intelektual yang ada.

Menurut persepsi penulis, phallosentris dalam filsafat dan teori Kkritis
menggambarkan sebuah sistem dominasi yang mengutamakan phallus
(maskulinitas) sebagai pusat dalam berbagai struktur sosial, budaya, dan

12 3. Kristeva, Kekuatan Horor: Esai tentang Penolakan, Columbia University Press.
1980, him. 7.

13 E. Showalter, Sastra Milik Mereka Sendiri: Novelis Wanita Inggris dari Bronté
hingga Lessing, Princeton University Press, 1999, him. 12.

4 G. Rubin, Perdagangan Perempuan: Catatan tentang “Ekonomi Politik" Seks.
Dalam Menuju Antropologi Perempuan, Monthly Review Press. 1975, him. 14.

5 M. Lugones, Heteroseksualisme dan Sistem Gender Kolonial/Modern, Hypatia, 22
(1), 2007, him. 186-2009.

16 Bell Hooks, Feminisme untuk Semua Orang: Politik yang Bergairah, terj. Pramesti
Wijaya; disunting Agata DS, Jakarta: Odise Publishing, 2020, him. 27.



73

bahasa. Pandangan ini memikirkan bagaimana perempuan seringkali
dijadikan “yang lain” atau contoh, dan memperjuangkan dekonstruksi
terhadap sistem Phallosentris adalah istilah yang merujuk pada sistem
budaya, sosial, atau simbolik yang menempatkan maskulinitas (yang sering
diasosiasikan dengan simbol phallus, yakni alat kelamin laki-laki) sebagai
pusat kekuasaan, otoritas, dan makna. Istilah ini sering digunakan dalam
kajian feminisme, teori gender, dan psikoanalisis untuk menggambarkan
struktur hierarkis yang mendukung dominasi patriarki.*’

Dari penjelasan para ahli ini maka penulis berasumsi bahwa,
phallosentris terbagi kepada tiga perspektif:
1) Perspektif Feminisme

Jacques Derrida mengkritik wacana Barat sebagai phallosentris,
yang menurutnya berakar pada logika yang menempatkan maskulinitas
di pusat sistem simbolik dan rasionalitas. Luce Irigaray mengeksplorasi
bagaimana bahasa dan budaya mendukung struktur phallosentris yang
membatasi pengalaman perempuan. la berpendapat bahwa phallosentris
meminggirkan tubuh perempuan dalam representasi simbolik. Judith
Butler, dalam kerangka teori performativitas gender, menyatakan bahwa
phallosentris memperkuat heteronormativitas dengan mendefinisikan
gender secara binaristik dan hierarkis.

2) Perspektif Psikoanalisis

Sigmund  Freud menggunakan symbol phallus  untuk
merepresentasikan kekuasaan dalam teori psikoanalitiknya. Namun, ia
dikritik oleh feminis karena konsep seperti "iri penis" dianggap
melanggengkan inferioritas perempuan.

Jacques Lacan mengembangkan gagasan bahwa phallus adalah
simbol dalam "ranah simbolik,” yang melampaui makna fisik. Namun,
pandangan ini juga dituding tetap mengukuhkan maskulinitas sebagai
pusat otoritas simbolik.

3) Perspektif Postmodern dan Kultural

Michel Foucault menganalisis bagaimana kekuasaan dalam
masyarakat modern sering terinternalisasi melalui wacana, termasuk
yang bersifat phallosentris. la menyoroti peran institusi sosial dalam
mereproduksi hierarki gender.

Dalam kajian budaya, phallosentris terlihat dalam representasi
laki-laki sebagai tokoh dominan di media, sastra, dan seni yang
mencerminkan bias gender yang berakar dalam lapisan kehidupan
sosial, politik, dan budaya. Pandangan ini menganalisis bagaimana
phallus dan maskulinitas menjadi pusat dalam struktur kekuasaan, yang

7 jacques Derrida, Writing and Difference, Chicago: University of Chicago Press,
1978, him. 25.



74

sering kali merugikan perempuan, kelompok marginal, atau identitas
non-heteroseksual. Para pemikir ini, melalui berbagai disiplin ilmu
seperti feminisme, poststrukturalisme, teori queer, dan analisis ekonomi
politik, mengkritik dan menantang sistem yang mempertahankan
ketidaksetaraan.*®

B. Sejarah Phallosentris

1. Catatan Sejarah Phallosentris

Phallosentris merupakan suatu konsep yang tertanam dalam struktur
sosial, budaya, dan intelektual masyarakat, di mana kekuasaan dan otoritas
sering kali diidentikkan dengan maskulinitas atau simbol-simbol laki-laki.
Istilah ini berasal dari kata "lingga", yang secara simbolik mewakili kekuatan
laki-laki, dan "sentrisme", yang merujuk pada pusat atau fokus utama. Sejarah
phallosentris dapat ditelusuri sejak zaman kuno, di mana sistem patriarki telah
mendominasi berbagai aspek kehidupan, mulai dari keluarga, politik, agama,
hingga filsafat.

Dalam peradaban kuno, seperti Yunani dan Romawi, pemikiran dan
struktur sosial sering kali menempatkan laki-laki sebagai pusat kekuasaan dan
pengaruh. Hal ini tercermin dalam mitologi, hukum, dan karya sastra yang
menekankan superioritas laki-laki di atas perempuan. Dalam filsafat,
pandangan ini diperkuat oleh pemikiran tokoh-tokoh seperti Aristoteles, yang
menganggap perempuan sebagai “laki-laki yang tidak sempurna.” Dominasi
maskulinitas ini tidak hanya mencakup hubungan gender, tetapi juga
mempengaruhi cara masyarakat memandang dunia, menciptakan nilai
hierarki yang bias terhadap peran dan kontribusi perempuan.*® Berikut adalah
sejarah perkembangan phallosentris:

a. Zaman Yunani Arkais (750-500 SM),

Pada zaman ini terdapat sentimen tajam terhadap perempuan
sebagaimana beberapa figur seperti Pandora dan Medusa. Dalam sejarah,
pandangan phallosentris di mana laki-laki dianggap sebagai pusat dan
unggul terlihat jelas pada zaman Yunani Arkais (750-500 SM). Selama
periode ini, mitologi Yunani menciptakan narasi yang seringkali
menggambarkan perempuan sebagai sumber malapetaka atau ancaman
bagi tatanan sosial yang didominasi laki-laki. Salah satu contoh paling
terkenal adalah mitos Pandora. Menurut cerita, Pandora adalah wanita
pertama yang diciptakan oleh dewa-dewa sebagai hukuman bagi umat
manusia. Dia diberikan sebuah kotak yang dilarang dibuka, namun rasa

'8 Kimberl¢ Crenshaw, “Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and
Violence against Women of Color,” Stanford Law Review 43, no. 6 (1991): 1241-1299.

19 Beauvoir, Simone de. The Second Sex. New York: Vintage Books, 1989. - Buku ini
mengulas pandangan tentang konstruksi gender dan dominasi maskulinitas dalam sejarah
masyarakat.



75

ingin tahunya mendorongnya untuk melanggar larangan tersebut.
Akibatnya, semua kejahatan dan penderitaan menyebar ke dunia, hanya
menyisakan harapan di dalam kotak. Mitos ini sering konservasi sebagai
simbol dari bahaya yang ditimbulkan oleh perempuan.”

b. Zaman Yunani Klasik (500-400 SM)

Di zaman ini corak pemikiran telah bergeser dari sebelumnya
dipengaruhi mitos menjadi berdasarkan rasionalitas, pemikir besar di era
tersebut. Dalam pandangan mitologi Yunani, banyak fenomena alam yang
dijelaskan melalui cerita-cerita tentang dewa-dewi dan kekuatan
supranatural. Namun, pada periode Yunani Klasik, terjadi perubahan besar.
Orang mulai mengalihkan fokus mereka dari cerita-cerita mitologi ke
penjelasan berdasarkan rasionalitas dan observasi empiris. Inilah yang
dikenal sebagai "pergeseran dari mitos ke logos"” dari penjelasan berbasis
mitos (mitosentrisme).?*

c. Aristoteles.

Perempuan tidak memiliki kedudukan yang setara dengan pria, ia
meyakini kaum pria harus menjadi otoritas dan perempuan sebagai
objeknya”. Kaum pria dianggap lebih superior sedangkan perempuan
inferior, kedudukan perempuan merdeka lebih tinggi dari budak namun
berada di bawah suami atau pria. Dalam pemikirannya, Aristoteles
berasumsi bahwa pria dan wanita memiliki peran yang berbeda dan tidak
setara. la berpendapat bahwa pria memiliki sifat rasional yang lebih
dominan, sementara perempuan dianggap lebih emosional dan kurang
rasional, yang menyebabkan keterbelakangan. Aristoteles meyakini bahwa
dalam keluarga, suami atau pria berfungsi sebagai otoritas, sementara
perempuan dianggap harus berada di bawah kekuasaan pria tersebut.
Meskipun kedudukan perempuan lebih tinggi dari budak, Aristoteles tidak
memberikan kedudukan yang setara dengan laki-laki, dan kedudukan
mereka tetap dianggap subordinat.??

|3 herencia "machista” que nos viene de Grecia y Roma, Warisan Misoginis dari
Yunani dan Roma,

2Kompas, (2022) Kompas.com —11 Tokoh Filsafat Yunani Kuno] https://www.
kompas.com /st: Socrates (470-399 SM): Socrates sering dianggap sebagai bapak filsafat
Barat. la dikenal dengan metode sokratik, yaitu cara untuk mencari kebenaran dengan
bertanya dan menjawab secara kritis dan rasional. Filosofi Socrates fokus pada etika dan
introspeksi, mendorong orang untuk mengenali diri mereka dan hidup dengan kebajikan. la
juga menekankan pentingnya pencarian pengetahuan dan pemahaman diri.

Aristoteles, Politik (Buku | & Buku I11): Dalam karya ini, Atristoteles
mengemukakan perbedaan mengenai peran pria dan perempuan dalam masyarakat serta
perbandingan antara kedudukan perempuan dan budak. Anda dapat melihat kutipan-kutipan
dari bagian ini untuk memahami lebih dalam pemikirannya tentang peran gender.



76

d.

Phallosentris (1920-an) Sigmund Freud.

Diawali dengan pemikiran kontroversial Freud mengenai
perkembangan psikoseksualitas manusia yang terbagi atas tiga fase: oral,
anal dan phallic. Phallocentris adalah sebuah konsep yang muncul dalam
teori Sigmund Freud tentang perkembangan psikoseksual manusia,
khususnya dalam fase phallic (fase phallus) yang terjadi sekitar usia 3
hingga 6 tahun. Dalam teori Freud, perkembangan psikoseksual manusia
dibagi menjadi beberapa tahapan, yakni oral, anal, dan phallus. Pada fase
phallus, anak mulai mengidentifikasi diri mereka dengan salah satu jenis
kelamin, dan hal ini menjadi pusat perhatiannya. Freud mengemukakan
bahwa pada fase ini, ketertarikan seksual anak lebih bersentuhan pada
organ genital, baik pada diri sendiri maupun pada orang lain. Phallosentris
mengacu pada pandangan yang menganggap phallus atau penis sebagai
pusat identitas gender, seksualitas, dan hubungan kekuasaan. Konsep ini
dihubungkan dengan pandangan bahwa budaya patriarki mengedepankan
peran laki-laki (yang memiliki penis) sebagai pusat simbol kekuasaan,
otoritas, dan dominasi dalam masyarakat. Dalam konteks ini, Freud
dianggap kontroversial karena perbincangan tentang seksualitas yang
sangat menekan peran phallus dalam perkembangan individu, serta
pemikiran bahwa wanita mengalami kekurangan (penis iri) karena tidak
Phalloce.?®
The Second Sex, Simon de Beauvoir dalam karya besarnya The Second Sex
(terbit pertama pada tahun 1949).

Memberikan definisi baru pada kedudukan perempuan. Simone de
Beauvoir dalam ‘The Second Sex’ memberikan sebuah analisis mendalam
tentang bagaimana perempuan diposisikan dalam struktur sosial dan
budaya yang patriarkal. Buku ini merupakan salah satu karya filosofis
yang sangat penting dalam sejarah pemikiran feminisme, dan ia menjadi
landasan bagi banyak teori feminis kontemporer.

1) Konsep Perempuan sebagai “Yang Lain” (The Other), De Beauvoir
mengajukan konsep bahwa perempuan dalam masyarakat patriarkal
dianggap sebagai “yang lain” (The Other), sementara laki-laki
dipandang sebagai “subjek” atau pusat dari eksistensi manusia. Dalam
pengungkapannya, identitas perempuan dibentuk oleh konstruksi sosial
yang menjadikannya selalu terpisah dan terpinggirkan. Perempuan tidak
dapat menjadi subjek dalam pemahaman yang sama dengan laki-laki
karena mereka selalu dipandang dari sudut pandang laki-laki yang

W.

2% Sigmund Freud, Sebuah Studi Otobiografi, ed. dan terj. James Strachey, New York:
W. Norton & Company, 1952. Dalam karya ini, Freud mengulas pandangan-pandangan

pribadi dan profesionalnya, memberikan konteks lebih mendalam tentang teori-teori yang
dikemban: the Second Sex, Simon de Beauvoir dalam karya besarnya The Second Sex (terbit
pertama pada tahun 1949) memberikan definisi baru pada kedudukan perempuan.



77

mendominasi. Akibatnya, perempuan dipandang sebagai sesuatu yang
berbeda, atau sebagai objek yang ada hanya untuk melayani kebutuhan
laki-laki.*

2) Perempuan dan Biologi, De Beauvoir memulai bukunya dengan
menjelaskan perbedaan biologi antara laki-laki dan perempuan. Namun,
ia menjelaskan bahwa perbedaan biologi ini tidak cukup untuk posisi
perempuan yang terpinggirkan dalam masyarakat. Perempuan bukan
hanya hasil dari faktor biologi, melainkan juga produk dari konstruksi
sosial yang membentuk peran mereka dalam masyarakat. Oleh karena
itu, perempuan “menjadi” perempuan melalui interaksi dengan dunia
sosial yang ada di sekitar mereka.

3) Konstruksi Sosial dan Eksistensialisme, De Beauvoir mengadopsi
pendekatan eksistensialisme dalam karyanya, yang fokus pada
kebebasan individu dan pemilihan. Dalam pandangan eksistensialisme,
setiap individu memiliki kebebasan untuk menentukan makna hidup
mereka, namun kebebasan ini seringkali dibatasi oleh kondisi sosial dan
budaya. De Beauvoir berpendapat bahwa perempuan, terlepas dari
kebebasan eksistensial mereka, dibatasi oleh peran sosial yang telah
ditentukan sebelumnya. Pembentukan identitas perempuan sering kali
terikat oleh peran yang diterima dalam keluarga, seksualitas, dan
norma-norma sosial lainnya.

4) Kritik terhadap Peran Tradisional Perempuan, De Beauvoir secara tajam
mengkritik berbagai institusi sosial yang membatasi perempuan, seperti
pernikahan, keluarga, dan agama. Dalam konteks pernikahan, ia
menunjukkan bahwa perempuan seringkali ditempatkan sebagai istri
dan ibu, yang tugas utamanya adalah melayani kebutuhan laki-laki dan
anak-anak. Dalam Kkeluarga, perempuan tidak diberi ruang untuk
berpartisipasi dalam pembentukan makna sosial atau ekonomi, mereka
sering dipandang hanya sebagai pengurus rumah tangga yang tidak
memiliki identitas di luar peran domestik mereka. De Beauvoir juga
menyoroti bagaimana perempuan sering kali dipaksa untuk menerima
mereka secara seksual sebagai sesuatu yang pasif dan ditentukan oleh
laki-laki. la berpendapat bahwa perempuan harus mendapatkan
kebebasan untuk mengatur tubuh dan kehidupan seksual mereka sesuai
dengan pilihan pribadinya, tanpa harus dipengaruhi oleh norma sosial
atau agama yang mengatur perilaku perempuan.”

5) Perempuan dalam Pekerjaan dan Pendidikan Dalam ‘The Second Sex’
de Beauvoir juga menganalisis bagaimana perempuan dibatasi dalam

%4 Jacqueline Rose, Seksualitas dalam Bidang Penglihatan, London: Verso, 1986. Rose
mengkaji hubungan antara visualitas, gender, dan kekuasaan, yang erat kaitannya dengan
phallosentrisme.

2Simone de Beauvoir, “The Second Sex””, New York: Vintage Books, 1989, him. 150.



78

akses terhadap pekerjaan dan pendidikan. Pekerjaan yang dianggap
sesuai bagi perempuan seringkali terbatas pada peran domestik atau
pekerjaan yang dianggap lebih rendah. Meskipun ada kemajuan dalam
pendidikan untuk perempuan, de Beauvoir berpendapat bahwa sistem
pendidikan seringkali lebih menekankan pada peran domestik
perempuan dan tidak memberikan ruang bagi mereka untuk berkembang
dalam bidang-bidang yang dianggap “maskulin®, seperti ilmu
pengetahuan atau seni.”®

2. Pengaruh Teori Phallosentris Terhadap Budaya Patriarki di
Berbagai Negara
a. Yunani Kuno
Orang-orang Yunani dan romawi kuno merayakan festival phallus
dan membangun sebuah kuil dengan lingga yang tegak untuk menghormati
Hermes, utusan para dewa. Angka-angka itu mungkin ada hubungannya
dengan dewa Mesir kuno Min yang digambarkan sedang memegang
lingganya yang tegak.?’
b. Armenia
Metsamor, Armenia Pemujaan terhadap lingga telah ada sejak Zaman
Batu, dan khususnya lazim selama periode Neolitikum dan Zaman
Perunggu. Arsitektur phallic menjadi menonjol di Mesir kuno dan Yunani,
di mana alat kelamin dan seksualitas manusia mendapat perhatian yang
tinggi.zg)rang Yunani kuno menghormati lingga dan merayakan festival
lingga.

c. Jepang

Kuil Marakan'non di Prefektur Yamaguchi, Jepang. Batu-batu lingga
di samping tempat suci dianggap sebagai simbol kesuburan. Kuil
Marakan'non, yang terletak di Prefektur Yamaguchi, Jepang, adalah salah
satu tempat suci yang menarik perhatian karena keberadaan batu-batu
lingga yang unik. Lingga, dalam konteks ini, merupakan batu yang secara
tradisional dianggap sebagai simbol kesuburan, kehidupan, dan
kesejahteraan.?®

Keberadaan batu-batu ini tidak hanya mencerminkan nilai spiritual
tetapi juga menggambarkan tradisi budaya yang membaik diantaranya:

%6 Simone de Beauvoir, “The Second Sex”, New York: Vintage Books, 1989,
(Constance Borde, Sheila Malovany-Chevallier, Trans.). Buku Vintage. Edisi baru (2011).

?’Connell, RW Maskulinitas, Berkeley: University of California Press, 1995. Connell
mengeksplorasi konsep maskulinitas hegemonik dan dampaknya terhadap masyarakat.

?® Gunter Dreyer, “Phallic Symbolism in Predynastic Egypt,” dalam The Oxford
Encyclopedia of Ancient Egypt, ed. Donald B. Redford, Oxford: Oxford University Press,
2001, Vol. 2, him. 420-422.

Zhttps://www.fun-japan.jp/id/articles/7816: Panduan wisata ke Yamaguchi, Informasi
Lengkap Tentang Wisata Alam, Transportasi dan Akomodasi: 15 Jan 2018



79

1) Latar Belakang dan Filsafat

Lingga sebagai simbol kesuburan bukan hanya khas Jepang, tetapi
juga ditemukan di berbagai tradisi spiritual di Asia. Di Jepang,
pengaruhnya sering kali datang dari perpaduan antara agama Shinto dan
Buddha. Dalam Shinto, dewa-dewa alam dan kesuburan memiliki peran
penting, sedangkan dalam Buddha, penghormatan terhadap kehidupan
dan kelahiran sering kali dilambangkan dengan benda.

2) Kuil sebagai Pusat Spiritualitas

Kuil ini tidak hanya menjadi tempat ibadah, tetapi juga pusat
kegiatan budaya. Ritual-ritual tertentu, seperti festival tahunan yang
menghormati kesuburan, sering diadakan di tempat ini. Acara-acara ini
menarik perhatian tidak hanya masyarakat lokal tetapi juga wisatawan
yang tertarik dengan aspek spiritual dan budaya Jepang.

Kuil ini biasanya dikelilingi oleh keindahan alam yang
mendukung atmosfer ketenangan. Pepohonan yang rimbun, suara aliran
sungai, dan udara yang segar menciptakan pengalaman meditatif bagi
para pengunjung.

3) Simbolisme Lingga dalam Konteks Jepang

Simbol lingga di Jepang memiliki interpretasi yang berbeda
dibandingkan dengan wilayah lain seperti India atau Asia Tenggara.
Meskipun secara universal diakui sebagai simbol kesuburan, di Jepang
lingga sering kali diasosiasikan dengan doa untuk keharmonisan rumah
tangga, kesejahteraan keluarga, dan kelahiran yang sehat. Tempat-
tempat seperti Kuil Marakan'non menjadi pengingat akan hubungan
manusia dengan alam dan pentingnya menjaga keseimbangan.

4) Daya Tarik Wisata

Sebagai tempat wisata, Kuil Marakan'non menawarkan
pengalaman unik. Selain elemen spiritual, pengunjung dapat menikmati
keindahan arsitektur kuil yang khas dan lingkungan alam yang asri.
Banyak orang juga tertarik untuk memahami lebih dalam tentang
filosofi dan tradisi di balik simbol-simbol kesuburan tersebut.

Kuil Marakan'non di Prefektur Yamaguchi adalah contoh
bagaimana tradisi kuno masih dipertahankan di era modern. Keberadaan
batu-batu lingga sebagai simbol kesuburan tidak hanya mencerminkan
nilai-nilai spiritual tetapi juga menyoroti pentingnya keharmonisan
antara manusia dan alam. Tempat ini tidak hanya menjadi pusat ibadah,
tetapi juga mengingatkan akan kekayaan budaya dan sejarah Jepang.*

%%https://news.detik.com/berita-jawa-barat/d-3722804/artefak-lingga-dan-yoni-
simbol-kejantanan-dan-kesuburan?utm_source=chatgpt.com



80

d. Paris colom vendoma

Colonne Venddme, atau Kolom Vendéme, adalah salah satu
monumen bersejarah yang paling ikonik di Paris, terletak di tengah Place
Venddme, distrik 1 Paris, Prancis. Kolom ini didirikan pada masa
Napoleon Bonaparte dan memiliki nilai artistik, sejarah, dan simbolik yang
kuat, mencerminkan ambisi, kekuatan militer, dan propaganda politik
kekaisaran Prancis Pertama. Sejarah Pembangunan inspirasi dan
Perancangan Colonne Venddme terinspirasi oleh Kolom Trajan di Roma,
Italia, sebuah monumen Romawi kuno yang dibangun untuk memperingati
kemenangan Kaisar Trajan. Napoleon menggunakan model ini untuk
menciptakan simbol kekuatan dan prestise militer Prancis. Kolom ini
dirancang oleh arsitek Jacques Gondouin dan Jean-Baptiste Lepére, dengan
konstruksi yang dimulai pada tahun 1806 dan selesai pada tahun 1810.*"

e. Indonesia

Artefak berbentuk lumpang dan alu yang berada di Kompleks Siti
Inggil Keraton Kasepuhan Kota Cirebon, Jawa Barat memiliki nama
Lingga dan Yoni. Nama Lingga melekat pada alu. Yoni merupakan nama
dari lumpang, keduanya terbuat dari batu.

Sejarawan Cirebon, Nurdin M Noer mengatakan Lingga dan Yoni
yang berada di Kompleks Siti Inggil itu bekas alat penumbuk terasi petis
pada era awal Islam masuk di Cirebon. "Awal masuknya Islam, Lingga dan
Yoni digunakan sebagai penumbuk terasi petis. Lingga dan Yoni ini sering
dikisahkan di kisah pewayangan yang tak lepas dari kisah-kisah masa
Hindu," tutur Nurdin saat ditemui detik.com di kediamannya di Kelurahan
Larangan, Harjamukti, Kota Cirebon, Sabtu (11/11/2017).

Nurdin menjelaskan, Lingga merupakan gambaran dari laki-laki
karena bentuknya yang mirip dengan alat kelamin pria. Lingga juga bisa
diartikan sebagai simbol kejantanan pria. Sedangkan Yoni, sambung
Nurdin, menggambarkan perempuan karena bentuknya mirip dengan alat
kelamin perempuan. Diartikan juga sebaga simbol kesuburan perempuan.
"Dalam bahasa Sansekerta nama purusa lingga diartikan sebagai alat
kelamin pria.

Sedangkan yoni diartikan sebagai kekuatan gaib yang memiliki daya
tarik luar biasa. Simbol Lingga dan Yoni jelas dipengaruhi simbol-simbol
Hindu. Karena itu simbol Lingga dan Yoni selalu berada di tengah

$10fficial website Paris je taime - Tourist Office, https://parisjetaime.com/eng/culture/
colonne-vendome-p975?utm_source=chatgpt.com

$2https://news.detik.com/berita-jawa-barat/d-3722804/artefak-lingga-dan-yoni-
simbol-kejantanan-dan-kesuburan. Baca artikel detiknews, "Artefak Lingga dan Yoni,
Simbol Kejantanan dan Kesuburan" baca selengkapnya https://news.detik.com/berita-jawa-
barat/d-3722804/artefak-lingga-dan-yoni-simbol-kejantanan-dan-kesuburan


https://news.detik.com/berita-jawa-barat/d-3722804/artefak-lingga-dan-yoni-simbol-kejantanan-dan-kesuburan
https://news.detik.com/berita-jawa-barat/d-3722804/artefak-lingga-dan-yoni-simbol-kejantanan-dan-kesuburan
https://news.detik.com/berita-jawa-barat/d-3722804/artefak-lingga-dan-yoni-simbol-kejantanan-dan-kesuburan
https://news.detik.com/berita-jawa-barat/d-3722804/artefak-lingga-dan-yoni-simbol-kejantanan-dan-kesuburan

81

komplek bangunan yang dipengaruhi Hindu, seperti Sitiinggil Keraton
Kasepuhan, Gua Sunyaragi atau candi,”

3. Phallosentis dalam Islam.

Phallosentris, yang merujuk pada dominasi perspektif laki-laki dalam
pemahaman, penafsiran, dan praktik sosial, telah menjadi isu mendasar dalam
berbagai disiplin ilmu, termasuk dalam studi agama. Dalam konteks tafsir
Islam, pendekatan yang berpusat pada sudut pandang laki-laki seringkali
mewarnai proses interpretasi teks-teks suci, sehingga menciptakan bias gender
yang berdampak pada hubungan sosial, peran perempuan, dan struktur
kekuasaan masyarakat dalam Muslim. Sejak dulu diskursus terkait
phallosentris dalam tafsir Islam menjadi semakin penting untuk diangkat,
terutama dalam upaya merekonstruksi penafsiran yang lebih inklusif dan adil
gender. Gerakan Interpretasi feminis Islam telah berupaya mengkritisi bias-
bias ini, menawarkan cara pandang baru yang membuka ruang bagi
pemahaman yang lebih egaliter. Tokoh-tokoh seperti Amina Wadud dan
Asma Barlas, misalnya, telah menunjukkan bahwa al-Qur'an sesungguhnya
mengandung nilai-nilai kesetaraan gender, namun penafsiran yang patriarkal
seringkali mewajibkan pesan-pesan tersebut. Dengan mengkaji phallosentris
dalam Islam, diharapkan dapat terwujud kesadaran akan pentingnya kritik
terhadap dominasi perspektif tunggal, sehingga memungkinkan munculnya
tafsir-tafsir alternatif yang lebih inklusif. Hal ini tidak hanya relevan dalam
konteks akademik, tetapi juga berdampak pada kehidupan nyata, khususnya
dalam membangun masyarakat yang lebih adil.*

Hubungan antara metode musyarakah kritik phallosentris dan tafsir
patriarki terletak pada pendekatan mereka terhadap struktur kekuasaan,
dominasi perspektif, dan upaya untuk menciptakan interpretasi atau praktik
yang lebih inklusif dan adil. Metode musyarakah adalah pendekatan yang
menekankan pada dialog dan kerja sama kolektif dalam memahami teks-teks
keagamaan. Dalam konteks tafsir, metode ini mengupayakan Kketerlibatan
berbagai perspektif, termasuk suara-suara yang selama ini terpinggirkan,
seperti perempuan. Musyarakah bertujuan untuk menggantikan dominasi satu
kelompok (biasanya laki-laki) dalam penafsiran dengan pendekatan dialogis
yang mendasarkan pada prinsip inklusivitas dan saling menghormati. Kritik
terhadap phallosentris adalah upaya untuk menyoroti dan mendekonstruksi
dominasi perspektif laki-laki dalam berbagai bidang, termasuk dalam tafsir al-
Qur'an. Kritik ini menunjukkan bahwa interpretasi agama yang didasarkan
pada pengalaman laki-laki saja seringkali menghasilkan bias gender yang
tidak mencerminkan semangat keadilan dalam teks-teks suci Islam. Kritik
phallosentris juga membuka jalan bagi pendekatan tafsir yang lebih beragam

Amina Wadud, Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's
Perspective, Oxford: Oxford University Press, 1999, him. 1-10



82

dan inklusif, seperti yang ditawarkan oleh Interpretasi feminis Tafsir patriarki
mengacu pada penafsiran teks keagamaan yang memperkuat sistem patriarki
struktur sosial yang menempatkan laki-laki sebagai pusat kekuasaan dan
otoritas. Tafsir ini sering kali mencerminkan budaya patriarki dari masa para
mufasir, di mana perempuan Ditempatkan dalam posisi subordinat atau
diabaikan dalam diskusi keagamaan. Hubungan Ketiganya. Musyarakah
Sebagai Solusi atas Kritik Phallosentris dan Tafsir Patriarki. Metode
musyarakah berusaha menjawab kritik terhadap phallosentris dan mengatasi
bias patriarki dalam tafsir dengan menciptakan ruang partisipasi yang setara
antara laki-laki dan perempuan dalam proses penafsiran. Pendekatan ini
mendukung dialog lintas gender untuk menghasilkan interpretasi yang lebih
adil dan inklusif. Tujuan dari bab ini adalah memetakan teori dan konsep yang
relevan.

C. Phallosentris dalam Karya Sastra Penulis Laki-laki

Phallosentris merupakan konsep yang merujuk pada dominasi
maskulinitas dalam struktur sosial, budaya, dan sastra.** Konsep ini berasal
dari kata "phallus” (simbol kekuasaan laki-laki) dan "centrism” (pusat),
sehingga phallosentris dapat dipahami sebagai sistem pemikiran yang
menempatkan laki-laki sebagai pusat dari segala sesuatu, termasuk dalam
konstruksi makna dan representasi dalam karya sastra.*® Dalam dunia sastra,
phallosentris tercermin dalam cara penokohan, alur cerita, serta narasi yang
lebih banyak mengedepankan sudut pandang laki-laki, sementara perempuan
sering kali diposisikan sebagai pelengkap atau subordinat.*® Bagaimana
phallosentris bekerja dalam karya sastra, baik klasik maupun modern, serta
bagaimana kritik dan perlawanan terhadap konsep ini mulai muncul melalui
gerakan feminisme dan dekonstruksi naratif. Konsep Phallosentris dalam
Sastra Filosofi phallosentris berasal dari teori psikoanalisis Sigmund Freud
dan diperkuat oleh Jacques Derrida dalam dekonstruksinya terhadap bahasa
dan makna.*” Freud menekankan pentingnya simbol phallus dalam
perkembangan psikoseksual manusia, sementara Derrida menunjukkan
bagaimana bahasa dan wacana dalam budaya Barat sering kali dikonstruksi
dalam kerangka maskulin. Dalam sastra, phallosentris dapat dikenali melalui
dominasi tokoh laki-laki yang sering kali dikonstruksi sebagai pemimpin,
penyelamat, atau pusat cerita, sementara tokoh perempuan cenderung

* Homer, journal. “The Iliad and The Odyssey”, trans. Samuel Butler, New York:
Macmillan, 1898, him. 33.

% Vladimir Braginsky, The Heritage of Traditional Malay Literature, Leiden: KITLV
Press, 2004, him. 125-130.

%% F. Scott Fitzgerald, The Great Gatsby, New York: Charles Scribner’s Sons, 1925.

37 Héléne Cixous, The Laugh of the Medusa, trans. Keith Cohen dan Paula Cohen,
Chicago: University of Chicago Press, 1975.



83

ditempatkan sebagai objek yang pasif, pelengkap bagi laki-laki, atau memiliki
peran yang lebih subordinatif.

Phallosentris dalam Karya Sastra Klasik seperti epik dan mitologi
banyak mencerminkan phallosentris. Dalam Iliad dan Odyssey karya Homer,
misalnya, tokoh-tokoh laki-laki seperti Achilles dan Odysseus dikonstruksi
sebagai pahlawan yang berperan aktif dalam menentukan jalannya cerita,
sementara tokoh perempuan segerti Penelope lebih banyak menunggu dan
bertahan dalam ketidakpastian.®® Tokoh-tokoh perempuan dalam mitologi
Yunani juga sering kali digambarkan sebagai objek hasrat atau alat politik
bagi laki-laki, seperti Helen dari Troy yang menjadi pemicu Perang Troya.

Hal serupa juga terlihat dalam karya-karya sastra klasik Indonesia,
seperti Hikayat Hang Tuah, di mana karakter perempuan sering kali hanya
berfungsi sebagai pelengkap atau motivasi bagi tokoh utama laki-laki.*
Dalam banyak hikayat dan legenda tradisional, peran perempuan lebih sering
ditempatkan sebagai istri yang setia, putri yang harus diselamatkan, atau ibu
yang berkorban demi anak-anaknya, sementara laki-laki berperan sebagai
penguasa, pahlawan, atau penakluk.

Phallosentris dalam Sastra Modern, masih dapat ditemukan meskipun
mulai mendapat perlawanan dari gerakan feminisme. Karya-karya seperti The
Great Gatshy karya F. Scott Fitzgerald masih merepresentasikan perempuan
sebagai objek hasrat laki-laki.*® Tokoh Daisy Buchanan, misalnya,
digambarkan sebagai karakter yang hanya memiliki nilai dalam hubungannya
dengan Jay Gatsby dan Tom Buchanan, tanpa diberikan ruang untuk
berkembang secara mandiri. Karakter perempuan dalam novel ini lebih
banyak diposisikan sebagai refleksi dari ambisi dan keinginan laki-laki, bukan
sebagai individu yang memiliki kehendak bebas.

Selain dalam karya Barat, sastra modern Indonesia juga masih
memperlihatkan jejak phallosentris, meskipun mulai mendapat kritik dari para
penulis perempuan. Misalnya, dalam beberapa novel angkatan Balai Pustaka
dan Pujangga Baru, perempuan sering kali digambarkan sebagai tokoh yang
harus mengikuti norma-norma patriarki, seperti dalam Siti Nurbaya karya
Marah Rusli, di mana tokoh utama perempuan tidak memiliki banyak pilihan
atas hidupnya. Perlawanan terhadap phallosentris dalam Sastra Gerakan
feminisme dan postmodernisme telah memberikan kritik terhadap
phallosentris dalam sastra. Teori-teori feminis seperti yang dikembangkan
oleh Héléne Cixous dan Luce Irigaray menekankan pentingnya eécriture
féminine atau cara menulis perempuan yang mampu menantang struktur
naratif phallosentris. Ecriture féminine adalah konsep yang diperkenalkan

%8 Homer, The Iliad and The Odyssey, trans. Samuel Butler, New York: Macmillan,
1898, him. 106.

% Vladimir Braginsky, The Heritage of Traditional Malay Literature..., him. 125-130.

0 \/ladimir Braginsky, The Heritage of Traditional Malay Literature..., him. 125-130.



84

olen Cixous untuk mendukung penulisan yang lebih mengedepankan
pengalaman dan perspektif perempuan, yang sering kali diabaikan dalam
tradisi sastra phallosentris.**

Dalam sastra Indonesia, penulis seperti Ayu Utami dan Nh. Dini mulai
memberikan perspektif baru dengan menggambarkan tokoh perempuan yang
lebih kompleks dan berdaya. Ayu Utami, dalam novelnya Saman, misalnya,
menampilkan tokoh-tokoh perempuan yang memiliki kebebasan untuk
berbicara tentang seksualitas, politik, dan kebebasan pribadi, sesuatu yang
jarang ditemukan dalam sastra Indonesia sebelumnya. Nh. Dini juga dikenal
dengan karya-karyanya yang menggambarkan perjuangan perempuan dalam
menghadapi realitas sosial yang didominasi oleh laki-laki.

Dampak dan Implikasi phallosentris dalam Sastra, phallosentris dalam
sastra bukan hanya membentuk cara kita memahami karakter dan narasi,
tetapi juga mempengaruhi pola pikir masyarakat secara luas. Representasi
yang tidak seimbang dalam sastra dapat memperkuat stereotip gender yang
membatasi peran perempuan dalam kehidupan nyata. Oleh karena itu,
semakin banyaknya kritik terhadap phallosentris dalam sastra membantu
mendorong munculnya narasi yang lebih inklusif dan beragam.

Menurut pandangan penulis, phallosentris dalam sastra merupakan
warisan budaya patriarki yang masih bertahan hingga kini. Namun,
perkembangan sastra feminis dan kritik postmodern telah membuka ruang
bagi representasi yang lebih adil terhadap perempuan dalam karya sastra.
Dengan demikian, kajian terhadap phallosentris dalam sastra tetap relevan
untuk memahami bagaimana struktur kekuasaan bekerja dalam narasi dan
bagaimana perubahan sosial dapat diakomodasi dalam dunia sastra. Kritik
terhadap phallosentris tidak hanya membantu dalam menciptakan narasi yang
lebih adil tetapi juga memberikan ruang bagi perempuan untuk menuliskan
pengalaman dan suara mereka sendiri dalam dunia sastra.

D. Phallosentris dalam Pemikiran Keagamaan

Dalam banyak tradisi keagamaan, dominasi laki-laki sering Kkali
terefleksi dalam narasi, simbol, aturan, hingga praktik ritual, yang cenderung
mengesampingkan atau mereduksi pengalaman serta kontribusi perempuan.
Kritik terhadap phallosentris ini bukan hanya soal gender, tetapi juga
menyangkut bagaimana kekuasaan, otoritas, dan makna religius dibentuk
serta dipertahankan dalam tradisi keagamaan. Narasi ini berangkat dari
pemikiran bahwa agama, sebagai institusi dan praktik spiritual, seharusnya
menjadi ruang inklusif yang merepresentasikan semua pihak secara setara.
Namun, sejarah mencatat bahwa banyak agama institusional telah

* Hgléne Cixous, The Laugh of the Medusa, trans. Keith Cohen dan Paula Cohen
Chicago: University of Chicago Press, 1975, him. 154.



85

melegitimasi hierarki gender, yang sering kali menempatkan laki-laki sebagai
pusat otoritas teologis dan sosial. Kritik terhadap phallosentris ini bertujuan
untuk menggali lebih dalam bagaimana struktur dan tradisi tersebut terbentuk,
serta dampaknya terhadap keadilan gender dalam konteks keagamaan.*?

Dalam banyak tradisi keagamaan, pemaknaan simbol, narasi, hingga
struktur kelembagaan sering kali mencerminkan pandangan dunia yang
maskulin, menempatkan laki-laki sebagai pusat kekuasaan dan otoritas.
Fenomena ini tidak hanya berdampak pada marginalisasi perempuan tetapi
juga mempersempit interpretasi agama yang lebih luas dan inklusif. Kritik
terhadap phallosentris dalam agama bertujuan untuk mengidentifikasi,
menganalisis, dan mengubah struktur-struktur tersebut untuk mencapai
keadilan gender.®

Menilik phallosentris berasal dari kata “phallos,” yang berarti simbol
kejantanan atau maskulinitas, dan "sentrisme,” yang merujuk pada
penempatan sesuatu sebagai pusat atau fokus utama. Konsep ini pertama kali
digunakan dalam teori-teori feminis dan poststrukturalis untuk mengkritik
dominasi perspektif laki-laki dalam filsafat, budaya, dan bahasa. Dalam
konteks agama, phallosentris mengacu pada sistem nilai dan struktur otoritas
yang memberikan keutamaan kepada laki-laki, baik dalam peran
kepemimpinan spiritual maupun dalam interpretasi teks suci.

Sebagai contoh, banyak tradisi agama besar seperti Kristen, Islam, dan
Yahudi menempatkan laki-laki sebagai figur utama dalam narasi-narasi
keagamaan. Peran perempuan sering kali dikesampingkan atau dimaknai
secara stereotipikal, seperti menjadi simbol kesucian, pengorbanan, atau
pelengkap bagi laki-laki. Struktur ini diperkuat oleh lembaga agama yang
mendominasi peran kepemimpinan dan interpretasi teologis.**

1. Manifestasi Phallosentris dalam Agama
Phallosentris dapat ditemukan dalam berbagai aspek keagamaan, antara
lain:
a. Teks Suci
Teks-teks suci sering kali ditulis dan ditafsirkan oleh laki-laki,
mencerminkan pengalaman dan pandangan dunia maskulin. Dalam
Alkitab, misalnya, tokoh-tokoh utama seperti Abraham, Musa, dan Daud
semuanya adalah laki-laki, sementara perempuan sering kali digambarkan
sebagai istri, ibu, atau pelayan. Dalam al-Qur'an, meskipun terdapat
pengakuan akan kesetaraan spiritual antara laki-laki dan perempuan,

*2Asma Barlas, Believing Women in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of
the Qur'an. Amerika Serikat: University of Texas Press, 2002, him. 116.

*Amina Wadud, Qur'an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's
Perspective, New York: Oxford University Press, 1999, him. 216.

*eila Ahmed, Women and Gender in Islam: Historical Roots of a Modern Debate.
Yale University Press, 1992, him. 138.



86

interpretasi historis sering kali menekankan peran laki-laki sebagai
pemimpin (qawwam).
Hierarki Kepemimpinan

Banyak tradisi keagamaan menempatkan laki-laki dalam posisi
kepemimpinan eksklusif, seperti imam, pastor, atau rabbi. Struktur
hierarkis ini sering kali mengesampingkan perempuan dari peran
pengambilan keputusan penting. Misalnya, Gereja Katolik tidak
mengizinkan perempuan untuk menjadi imam hingga saat ini.
Ritual dan Praktik Keagamaan

Ritual keagamaan sering kali dirancang untuk melibatkan laki-laki
sebagai aktor utama. Dalam tradisi Hindu, misalnya, upacara keagamaan
tertentu hanya dapat dipimpin oleh laki-laki. Dalam Islam, perempuan
sering kali menghadapi pembatasan dalam akses ke ruang ibadah utama
atau dalam kepemimpinan shalat berjamaah.*

2. Dampak Phallosentris terhadap Perempuan
Dominasi maskulin dalam agama memiliki dampak yang luas terhadap

perempuan, baik dalam ranah spiritual maupun sosial. Beberapa dampaknya
antara lain:

a.

Marginalisasi Peran Perempuan

Perempuan sering kali dipandang sebagai pendukung atau pelengkap
laki-laki, bukan sebagai individu yang memiliki kapasitas spiritual atau
intelektual setara. Hal ini membatasi partisipasi perempuan dalam kegiatan
keagamaan dan pengambilan keputusan.

. Pembentukan Identitas Gender yang Kaku

Phallosentris menciptakan norma gender yang membatasi kebebasan
perempuan dalam mengekspresikan identitas mereka. Perempuan
diharapkan untuk menjalani peran tradisional seperti ibu rumah tangga atau
penjaga moralitas keluarga.

Justifikasi Kekerasan terhadap Perempuan

Dalam beberapa kasus, interpretasi agama yang phallosentris dapat
digunakan untuk membenarkan kekerasan terhadap perempuan, seperti
praktik poligami yang tidak adil, pemaksaan peran gender, atau bahkan
kekerasan domestik.*

**Mernissi, Fatima. The Veil and the Male Elite: A Feminist Interpretation of Women's

Rights in Islam. Basic Books, 1991, him. 184.

**Mernissi, Fatima. The Veil and the Male Elite: A Feminist Interpretation of Women's

Rights in Islam. Basic Books, 1991, him. 98.



87

E. Kritik Interpretasi Phallosentris Terhadap Narasi Keagamaan.

Kritik terhadap phallosentris dalam agama dapat ditemukan dalam

beberapa pendekatan teoretis,*’ seperti:

1.

Feminisme Teologis
Feminisme teologis berupaya menggali dan mengangkat pengalaman
perempuan dalam agama, menafsirkan ulang teks-teks suci, dan menantang
struktur hierarkis yang diskriminatif. Tokoh seperti Mary Daly dan
Rosemary Radford Ruether telah berkontribusi pada kritik ini dengan
menunjukkan bagaimana agama dapat menjadi alat pembebasan bagi
perempuan jika dilepaskan dari phallosentris.
Interpretasi Kritis
Interpretasi kritis menawarkan cara untuk membaca ulang teks-teks
suci dengan memperhatikan konteks historis dan bias gender. Pendekatan
ini menekankan bahwa banyak interpretasi tradisional bersifat kontekstual
dan tidak mutlak.
Dekonstruksi Filosofis
Teori dekonstruksi, seperti yang diajukan oleh Jacques Derrida,
menyoroti bagaimana bahasa dan simbol agama sering kali mendukung
dominasi maskulin. Dekonstruksi berupaya untuk membuka kemungkinan-
kemungkinan baru dalam memahami spiritualitas tanpa hierarki gender.
Menuju Agama yang Inklusif
Langkah menuju agama yang inklusif melibatkan upaya kolaboratif
antara berbagai pihak, termasuk tokoh agama, akademisi, dan komunitas
keagamaan. Beberapa langkah yang dapat diambil adalah:
a. Reformasi Lembaga Keagamaan
Lembaga agama perlu membuka ruang bagi perempuan untuk
berpartisipasi dalam kepemimpinan dan pengambilan keputusan. Hal ini
melibatkan revisi aturan yang diskriminatif dan pendidikan gender bagi
para pemimpin agama.
b. Reinterpretasi Teks Suci
Penafsiran ulang teks-teks suci dengan perspektif gender yang adil
dapat membantu mengurangi bias phallosentris. Pendekatan ini
membutuhkan keberanian intelektual dan dialog antaragama.
c. Pendidikan dan Kesadaran Gender
Peningkatan kesadaran akan isu gender dalam agama melalui
pendidikan formal dan informal dapat membantu mengurangi stereotip
dan diskriminasi terhadap perempuan.®

*’Saeed Abdullah. Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach.

Routledge, 2005, him. 155.

**Barbara Freyer Stowasser, Women in the Qur'an, Traditions, and Interpretation.

New York: Oxford University Press, 1994, him. 111.



88

Menurut pandangan penulis, Phallosentris dalam Tradisi Tafsir
Keagamaan merupakan istilah yang digunakan untuk menggambarkan
dominasi perspektif laki-laki dalam berbagai aspek budaya, termasuk
dalam tradisi keagamaan dan tafsir kitab suci. Dalam konteks tradisi tafsir
keagamaan, phallosentris mengacu pada kecenderungan para mufassir
(penafsir) untuk mengedepankan pandangan dunia patriarkal dalam
menafsirkan teks-teks suci. Akibatnya, penafsiran tersebut sering kali
mengesampingkan pengalaman perempuan atau bahkan memperkokoh
ketidaksetaraan gender. Phallosentris dalam Tafsir Tradisional sering kali
dipengaruhi oleh konteks budaya dan sosial patriarkal di mana para
mufassir hidup.*® Hal ini tercermin dalam beberapa hal berikut:

1) Penonjolan Peran Laki-laki dalam Narasi Teks Suci Banyak kisah
dalam kitab suci ditafsirkan dengan fokus pada peran laki-laki sebagali
pemimpin, nabi, atau tokoh utama, sementara peran perempuan sering
kali direduksi menjadi figur pendukung. Misalnya, dalam kisah Nabi
Adam dan Hawa, Hawa sering digambarkan sebagai penyebab dosa
pertama manusia, meskipun teks kitab suci tidak selalu mendukung
interpretasi tersebut.

2) Pembatasan Peran Perempuan Dalam tafsir tradisional, peran
perempuan sering dibatasi pada ranah domestik. Tafsir ini sering
didasarkan pada ayat-ayat tertentu yang ditafsirkan untuk menegaskan
kepatuhan perempuan kepada laki-laki, seperti pada Surah an-Nisa’ ayat
34 yang sering ditafsirkan untuk mendukung otoritas suami atas istri.

Bahasa dan Simbolisme Gender Bahasa yang digunakan dalam tafsir
sering kali menggunakan metafora atau simbol yang menguatkan
superioritas laki-laki. Misalnya, Allah sering kali digambarkan dengan
sifat maskulin, sementara sifat feminin sering kali diabaikan dalam
diskursus teologis. Kritik terhadap phallosentris dalam Tafsir Keagamaan
Seiring berkembangnya studi gender dan feminisme, banyak cendekiawan
mulai mengkritik phallosentris dalam tradisi tafsir keagamaan. Kritik ini
bertujuan untuk menghadirkan perspektif yang lebih inklusif terhadap
pengalaman perempuan dalam memahami teks suci.>

Beberapa pendekatan yang digunakan adalah:

1) Interpretasi Feminisme Pendekatan ini mencoba menafsirkan teks suci
dari perspektif perempuan, dengan menyoroti keadilan gender dan
mengungkap bias patriarkal dalam tafsir tradisional.

2) Kontekstualisasi Ayat Menyoroti pentingnya memahami konteks
historis dan sosial ayat-ayat kitab suci. Misalnya, ayat-ayat tentang

*Barlas, Asma. Believing Women in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of

the Qur'an. Amerika Serikat: University of Texas Press, 2002, him. 75.

%%Amina Wadud, Qur'an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's

Perspective, New York: Oxford University Press, 1999, him. 3-5.



89

perempuan sering kali terkait dengan budaya patriarkal yang dominan
pada saat teks tersebut diturunkan.

3) Rekonstruksi Tafsir Cendekiawan seperti Amina Wadud dan Asma
Barlas telah mencoba merekonstruksi tafsir untuk menekankan keadilan
gender sebagai prinsip inti dalam Islam.

Implikasi dan Tantangan® phallosentris dalam tafsir keagamaan
memiliki dampak luas terhadap kehidupan sosial, hukum, dan budaya umat
beragama. Oleh karena itu, upaya untuk mendekonstruksi bias gender
dalam tafsir tidak hanya penting untuk keadilan gender, tetapi juga untuk
memastikan bahwa teks keagamaan dapat relevan dengan nilai-nilai
keadilan universal. Namun, upaya ini tidak bebas dari tantangan. Kritik
terhadap phallosentris sering kali ditentang oleh kelompok konservatif
yang melihat pendekatan tersebut sebagai ancaman terhadap tradisi dan
otoritas agama. Dialog yang konstruktif dan berbasis akademik menjadi
kunci dalam menghadapi tantangan ini.>* Phallosentris dalam tradisi tafsir
keagamaan merupakan refleksi dari budaya patriarkal yang memengaruhi
interpretasi teks-teks suci. Dengan pendekatan kritis dan inklusif, tafsir
keagamaan dapat lebih mencerminkan keadilan dan kesetaraan gender,
sekaligus memperkaya pemahaman umat terhadap pesan-pesan ilahi.>®

Relevansi kritik feminis terhadap bias phallosentris dalam teks-teks
suci adalah salah satu aspek penting dalam kajian teologi dan filsafat
agama kontemporer. Perspektif feminis memberikan alat analisis kritis
untuk  mengeksplorasi  bagaimana  teks-teks keagamaan  dapat
merefleksikan atau mereproduksi bias gender, terutama bias phallosentris
yang memprioritaskan pengalaman dan nilai laki-laki.

Bias phallosentris dalam teks-teks suci mencakup asumsi-asumsi
patriarkal yang mengarahkan norma-norma sosial, teologis, dan moral
dalam berbagai tradisi agama. Dengan menggunakan pendekatan feminis,
kritik ini bertujuan untuk membongkar konstruksi gender dalam teks-teks
tersebut serta membuka ruang untuk interpretasi yang lebih inklusif.>*

Phallosentris mengacu pada sistem nilai atau struktur budaya yang
menempatkan laki-laki dan pengalaman maskulin sebagai pusat atau
norma. Dalam konteks keagamaan, hal ini sering kali diwujudkan melalui

5! Esack, Farid. The Quran: A User's Guide. Oneworld Publications, 2005, him. 25.

*2Esack, Farid. The Qur'an: A User's Guide. Oneworld Publications, 2005, him. 27.

%3zainah Anwar, Islamic Revivalism in Malaysia: Dakwah among the Students.
Pelanduk Publications, 1987, him. 11.

*Elisabeth Schiissler Fiorenza, In Memory of Her: A Feminist Theological
Reconstruction of Christian Origins. New York: Crossroad, 1983, him. 17.



90

bahasa, simbolisme, dan narasi yang mengutamakan laki-laki, baik sebagai

figur utama dalam teks maupun sebagai representasi otoritas ilahi.>

Beberapa contoh bias phallosentris dalam teks suci meliputi:

1) Bahasa Maskulin untuk Tuhan, Sebagian besar tradisi keagamaan
menyebut Tuhan dalam istilah maskulin, seperti "Bapa" atau "Raja."

2) Dominasi Figur Laki-Laki, Narasi dalam teks sering kali berpusat pada
laki-laki sebagai pemimpin, nabi, atau pahlawan.

3) Pengabaian atau Marginalisasi Peran Perempuan, Perempuan sering
kali digambarkan dalam peran domestik atau subordinatif.

Tiga faktor diatas menimbulkan Kritik Feminis terhadap Bias
Phallosentris, kritik feminis menyoroti bagaimana teks-teks suci dapat
mencerminkan struktur patriarkal dalam masyarakat tempat mereka
disusun. Berikut adalah beberapa pendekatan utama:

1) Analisis historis kritis pendekatan ini berupaya memahami konteks
sejarah dan budaya di mana teks-teks tersebut ditulis. Dengan cara ini,
bias gender dalam teks dapat dilihat sebagai hasil dari struktur sosial
patriarkal pada zaman itu, bukan sebagai doktrin ilahi yang universal.

2) Rekonstruksi Interpretasi, Interpretasi feminis mencoba
menginterpretasikan ulang teks-teks suci untuk menonjolkan suara dan
pengalaman perempuan yang selama ini diabaikan. Contohnya adalah
membaca kisah-kisah perempuan dalam Alkitab atau al-Qur'an dengan
menyoroti peran aktif mereka.

3) Dekonstruksi dan Kritik Ideologis, Pendekatan ini bertujuan untuk
membongkar ideologi patriarkal yang tersembunyi dalam narasi dan
simbolisme  teks-teks suci. Jacques Derrida, dengan teori
dekonstruksinya, sering menjadi referensi dalam membedah konstruksi
makna dalam teks-teks ini.*®
Ada beberapa contoh study kasus kritik feminisme yang terjadi,

diantaranya:

a.

Alkitab

Dalam tradisi Kristen, Alkitab sering kali menjadi subjek kritik
feminis, terutama dalam representasi perempuan dan peran gender: Peran
Eva dalam Kejatuhan Manusia: Kisah Eva dalam Kejadian sering
diinterpretasikan sebagai simbol kelemahan perempuan, yang dianggap
bertanggung jawab atas dosa asal. Penggunaan Bahasa Maskulin untuk
Tuhan: Istilah "Bapa" untuk Tuhan dapat memperkuat hierarki patriarkal.

Fatima Mernissi, The Veil and the Male Elite: A Feminist Interpretation of Women's

Rights in Islam. Reading: Addison-Wesley, 1991, him. 37.

*®phyllis Trible, Texts of Terror: Literary-Feminist Readings of Biblical Narratives.

Philadelphia: Fortress Press, 1984, him. 41.



91

b. Al-Qur'an
Dalam Islam, kritik feminis terhadap al-Qur'an sering berfokus pada
interpretasi tradisional yang dianggap bias gender:

1) Ayat tentang Perempuan. Ayat-ayat seperti an-Nisa:34 sering kali
digunakan untuk membenarkan subordinasi perempuan, meskipun ada
tafsir alternatif yang lebih egaliter.

2) Narasi tentang Istri Nabi. Kisah-kisah tentang istri-istri Nabi sering kali
digunakan untuk menggambarkan ideal perempuan dalam Islam, yang
terkadang dianggap membatasi.

d. Tradisi Hindu
1) Dalam teks-teks Hindu, seperti Veda dan Purana, kritik feminis

mengangkat isu representasi perempuan sebagai dewi tetapi tetap

subordinatif dalam kehidupan sosial

2) Dualitas Lakshmi dan Kali, Perempuan dipuji sebagai dewi tetapi juga
dibatasi oleh peran domestik atau dikontrol melalui narasi tentang
kemarahan atau kehancuran.>’

Kritik feminis terhadap teks-teks suci tidak hanya bertujuan untuk
mengekspos bias gender tetapi juga untuk menciptakan ruang bagi interpretasi
baru yang lebih inklusif. Pendekatan ini memiliki beberapa kontribusi utama:
a. Transformasi Praktik Keagamaan. Mendorong komunitas beragama untuk

merefleksikan praktik dan tradisi yang bersifat eksklusif.

b. Dialog Antaragama. Membuka wacana lintas tradisi untuk membahas isu-
isu gender.

c. Pengembangan Teologi Feminis. Menghasilkan teologi yang lebih inklusif
dan responsif terhadap pengalaman perempuan.

Meskipun kritik terhadap kritik Feminis dianggap relevan, pendekatan
feminis terhadap teks-teks suci juga menghadapi kritik:

a. Subyektivitas Interpretasi. Pendekatan ini sering dituduh terlalu subyektif,
karena tafsir ulang bisa sangat dipengaruhi oleh agenda ideologis.

b. Potensi Konflik dengan Tradisionalisme. Kritik feminis sering Kkali
dianggap bertentangan dengan keyakinan dan praktik keagamaan
tradisional.”

Dari berbagai pandangan diatas penulis dapat mengambil kesimpulan
mengenai kritik feminis terhadap bias phallosentris dalam teks-teks suci tetap
relevan dalam konteks modern, terutama dalam upaya menciptakan
masyarakat yang lebih inklusif dan adil. Dengan pendekatan Interpretasi,

S"Mary Daly, Beyond God the Father: Toward a Philosophy of Women’s Liberation.
Boston: Beacon Press, 1973, him. 45.

%8Jacques Derrida, Writing and Difference, Chicago: University of Chicago Press,
1978, him. 78.

Amina Wadud, Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's
Perspective, Oxford: Oxford University Press, 1999, him. 158.



92

dekonstruksi, dan analisis historis, kritik ini tidak hanya memberikan
wawasan baru tentang teks-teks suci tetapi juga mendorong transformasi
sosial dan teologis.

F. Phallosentris dalam filsafat dan teori sosial.

Identitas gender memainkan peran penting dalam menentukan posisi
dan peran sosial seseorang dalam masyarakat. Perbedaan peran antara laki-
laki dan perempuan sangat dipengaruhi oleh identitas gender mereka, yang
menciptakan ketidakseimbangan dalam posisi sosial di berbagai masyarakat.
Dalam konteks ini, perbedaan jenis kelamin dapat dilihat dari dua perspektif
utama: biologis (sex) dan sosial (gender). Perspektif biologis melihat jenis
kelamin sebagai aspek kodrati yang tidak berubah dan bersifat tetap,
sedangkan perspektif sosial memahami gender sebagai konstruksi sosial yang
dipengaruhi oleh struktur sosial dan budaya masyarakat. Konstruksi gender
ini bersifat fleksibel dan dapat bervariasi sesuai dengan normanorma budaya
masing-masing masyarakat.

Beda Gender pada hakikatnya adalah sebuah terma yang digunakan
untuk membedakan peran antara laki-laki dan perempuan, hasil dari rekayasa
manusia sebagai akibat pengaruh sosial budaya masyarakat yang tidak
bermakna kodrati. Di dalam Women s Studies Encyclopedia disebutkan gender
adalah suatu konsep kultural yang berupaya membuat perbedaan (distinction)
dalam hal peran, prilaku, mentalitas dan karakteristik emosional antara laki-
laki dan perempuan yang berkembang di dalam masyarakat tanpa konotasi-
konotasi yang sepenuhnya bersifat biologis.”

G. Dominasi simbol laki-laki dalam struktur pemikiran dan budaya.

Dalam banyak kebudayaan di seluruh dunia, simbolisme laki-laki
memainkan peran dominan dalam struktur pemikiran dan budaya. Hal ini
sering kali termanifestasi dalam bahasa, agama, politik, ekonomi, hingga seni.
Dominasi simbol laki-laki mencerminkan sebuah sistem patriarki yang telah
berkembang selama ribuan tahun, di mana peran laki-laki diutamakan
sementara perempuan sering kali diposisikan dalam peran sekunder atau
bahkan marginal.

Simbol-simbol laki-laki mendominasi dalam berbagai aspek kehidupan
manusia dan dampaknya terhadap kesetaraan gender.®? diantaranya:

®Marsha Miranda, “Sistem Patriarki Sebagai Faktor Pemicu Kekerasan Terhadap
Perempuan, Sastra Indonesia, Fakultas Adab dan Humaniora, UIN Sunan Ampel Surabaya
marshamirandaaa@gmail.com

$Nasitotul Janah, “Telaah Buku Argumentasi Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’an
Karya Nasaruddin Umar,” dalam Sawwa: Jurnal Studi Gender (2017), him.167-168

82Eric Hobsbawm, The Invention of Tradition, London: Cambridge University Press,
1983, him. 33.



93

1) Dominasi Simbol dalam Bahasa
Bahasa merupakan salah satu instrumen utama dalam membentuk
pemikiran manusia. Dalam banyak bahasa, terdapat kecenderungan
penggunaan kata-kata yang bersifat maskulin sebagai norma atau standar.
Contohnya, dalam bahasa Inggris, kata ganti "he" sering digunakan sebagai
bentuk universal, sementara dalam bahasa Indonesia, frasa seperti
"pemimpin” atau "ketua" lebih sering diasosiasikan dengan laki-laki.
Simbolisme maskulin dalam bahasa juga terlihat dalam idiom dan
metafora. Frasa seperti “"the man of the house™ atau "strong as a man"
memperkuat asosiasi laki-laki dengan kekuatan, otoritas, dan keteguhan.
Akibatnya, perempuan sering kali tidak terlihat atau direduksi perannya
dalam narasi kehidupan sehari-hari.>®
2) Pengaruh dalam Agama
Sebagian besar agama besar di dunia memiliki struktur simbolik
yang menempatkan laki-laki pada posisi dominan. Tuhan sering kali
digambarkan dalam bentuk laki-laki atau dengan sifat-sifat maskulin
seperti kekuasaan, keadilan, dan kepemimpinan. Dalam agama-agama
Abrahamik, seperti Islam, Kristen, dan Yahudi, para nabi dan tokoh utama
sebagian besar adalah laki-laki. Peran ini menciptakan hierarki gender
yang menempatkan laki-laki sebagai pemimpin spiritual dan perempuan
sebagai pengikut. Bahkan dalam praktik keagamaan, akses perempuan
terhadap posisi kepemimpinan sering kali dibatasi. Hal ini memperkuat
stereotip tentang ketidakmampuan perempuan dalam menjalankan peran-
peran yang dianggap penting secara spiritual.®*
3) Representasi dalam Seni dan Budaya Populer
Dalam seni dan budaya populer, simbolisme laki-laki mendominasi
narasi dan visualisasi. Pahlawan dalam mitologi, cerita rakyat, hingga film-
film modern kebanyakan adalah laki-laki. Representasi ini memperkuat
stereotip bahwa laki-laki adalah pelindung, penyelamat, dan pengambil
keputusan, sementara perempuan sering kali ditempatkan sebagai objek
atau sekadar pendukung. Contoh nyata adalah industri film Hollywood, di
mana karakter laki-laki sering menjadi tokoh utama dalam genre aksi,
petualangan, dan fiksi ilmiah. Walaupun beberapa perubahan terjadi dalam
dekade terakhir, dominasi simbol laki-laki masih sangat kentara dalam
narasi mainstream.®

®*Dale Spender, Man Made Language. Pandora, 1985, him. 14.

%*Robin Lakoff, Language and Woman's Place, New York: Oxford University Press,
1975, him. 55.

*Gerda Lerner, The Creation of Patriarchy. New York: Oxford University Press,
1986, him. 47.



94

4)

5)

6)

Struktur Sosial dan Politik

Dalam struktur sosial dan politik, dominasi simbol laki-laki terlihat
melalui pengaruh patriarki dalam pembentukan hierarki kekuasaan. Posisi-
posisi penting dalam pemerintahan, militer, hingga dunia bisnis, secara
historis lebih banyak dipegang oleh laki-laki. Simbolisme ini menciptakan
persepsi bahwa laki-laki lebih layak untuk memimpin dan mengambil
keputusan. Pemikiran ini tercermin dalam sistem politik di berbagai
negara. Walaupun ada peningkatan jumlah pemimpin perempuan dalam
beberapa dekade terakhir, hambatan struktural masih sangat nyata.

Representasi perempuan dalam parlemen, misalnya, masih jauh dari

proporsi yang seharusnya di banyak negara.®®

Dampak terhadap Perempuan

Dominasi simbol laki-laki dalam budaya dan pemikiran memiliki
dampak signifikan terhadap perempuan. Hal ini  menciptakan
ketidaksetaraan gender yang sistemik, di mana perempuan sering kali
menghadapi diskriminasi, kurangnya akses terhadap pendidikan dan
pekerjaan, serta kekerasan berbasis gender. Selain itu, simbolisme ini juga
membatasi ruang gerak perempuan dalam mengaktualisasikan potensi diri.

Dalam jangka panjang, ketidaksetaraan ini merugikan masyarakat secara

keseluruhan karena menghambat kontribusi perempuan dalam berbagai

bidang. Dominasi simbol laki-laki juga memperkuat bias dan stereotip
yang sulit dilawan tanpa perubahan mendasar dalam cara pandang
masyarakat.®’

Upaya Mengatasi Dominasi Simbol Laki-Laki

Untuk menciptakan masyarakat yang lebih setara, perlu ada upaya
kolektif dalam menantang dominasi simbol laki-laki.

Beberapa langkah yang dapat dilakukan antara lain:

a. Reformasi Bahasa, Menggunakan bahasa inklusif yang tidak
mengutamakan satu gender tertentu. Contohnya adalah penggunaan
kata-kata netral gender atau pengakuan terhadap variasi identitas
gender.

b. Reformasi dalam Agama, Mendorong interpretasi keagamaan yang lebih
inklusif dan memberikan ruang bagi perempuan dalam kepemimpinan
spiritual.

c. Perubahan dalam Seni dan Media, Meningkatkan representasi
perempuan sebagai tokoh utama dalam narasi budaya populer dan seni.

d. Pendidikan Kesetaraan Gender, Mengedukasi masyarakat tentang
pentingnya kesetaraan gender sejak usia dini.

33.

% aura Mulvey, Visual and Other Pleasures, Palgrave Macmillan, 1989, him. 23.
%7Sheryl Sandberg, Lean In: Women, Work, and the Will to Lead. Knopf, 2013, him.



95

Dari uraian diatas menunjukan bahwa, dominasi simbol laki-laki dalam
struktur pemikiran dan budaya adalah tantangan besar dalam upaya
menciptakan masyarakat yang adil dan setara. Namun, dengan kesadaran dan
tindakan kolektif, dominasi ini dapat dilawan. Memperjuangkan kesetaraan
gender bukan hanya tentang memberikan hak yang sama kepada perempuan,
tetapi juga tentang membangun dunia yang lebih baik untuk semua orang.®

H. Upaya Rekonsiderasi Phallosentris melalui Reinterpretasi Ayat terkait
Phallosentris.

Upaya teoritisi dalam membongkar dominasi Simbolik ini, meskipun
para feminis, sampai batas tertentu, menyambut baik studi-studi mengenai
maskulinitas yang pro-feminis, namun ada juga kekhawatiran yang muncul.
Mengomentari studi dan pendidikan maskulinitas pro-feminis di Inggris,
Skelton (1998) menegaskan bahwa beberapa di antaranya mengabaikan
kekhawatiran feminis dan pada saat yang sama hanya memberikan basa-basi
kepada mereka. Dia mempertanyakan sejauh mana studi maskulinitas di
bidang ini (sekolah) melengkapi dan memberikan informasi bagi strategi
perubahan feminis. Robinson (2003) berpendapat bahwa bentuk-bentuk
feminisme tertentu, khususnya feminisme radikal, telah dikarikaturkan dan
disalahartikan. Nystrom (2002) berpendapat bahwa studi maskulinitas
mungkin menunjukkan bahwa laki-laki dan perempuan sama-sama menjadi
korban. Selain itu, laki-laki tidak serta merta memberontak terhadap tuntutan
patriarki dengan alasan yang sama seperti perempuan. Kemenangan mereka
dalam pemberontakan ini mungkin bukan kemenangan bagi perempuan
juga.®® Secara umum, keterlibatan laki-laki dengan feminisme telah
menimbulkan beberapa perdebatan menarik. Banyak pertanyaan yang muncul
mengenai kemungkinan laki-laki bertindak melawan kepentingan material
kolektif mereka sendiri, dan laki-laki pro-feminis telah dikritik karena
menganggap diri mereka tidak bersalah, malah mencari-cari kesalahan pada
kategori laki-laki yang mengecualikan mereka. Feminisme laki-laki, menurut
Bersani, berisiko “menjadi perselingkuhan yang merupakan perselingkuhan
lain ‘antara laki-laki', yang sekali lagi membuktikan kesulitan luar biasa yang
dialami laki-laki bukan dalam berbicara atas nama perempuan atau melalui
perempuan satu sama lain, namun dalam menangani perempuan”. Namun,
Adu-Poku menyatakan bahwa menyatukan “laki-laki” dalam satu kategori
yang seragam merupakan suatu permasalahan karena “ras, etnis, kelas dan
seksualitas saling bersilangan dalam lanskap maskulinitas”. Adu-Poku

%judith Butler, Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, Routledge,
1990, him. 35.

%R Adams, & Savran, D (eds) Pembaca Studi Maskulinitas. Oxford: Penerbit
Blackwell. (2002), him. 57.



96

percaya bahwa menggunakan pengalamannya tentang “Keberbedaan” untuk
mengambil posisi sebagai feminis laki-laki kulit hitam."

Kompleksitas yang dirujuk oleh Adu-Poku jelas terlihat di Afrika
Selatan, di mana politik produksi pengetahuan dan praksis yang berbasis
gender dan rasialis masih menjadi ranah yang diperebutkan. Akademisi telah
dan terus didominasi oleh laki-laki kulit putih, sebuah fakta yang
dipermasalahkan oleh Duncan, van Niekerk, de la Rey dan Seedat dalam
Psikologi. Namun, beberapa dari mereka telah memberikan kontribusi
signifikan terhadap proyek-proyek yang menyoroti ketidakadilan ras, kelas,
dan gender yang mewabah di Afrika Selatan. Zietkiewicz dan Long, dalam
fitur khusus Feminisme dan Psikologi Afrika Selatan, berpendapat bahwa
“politik yang diorganisir secara eksklusif berdasarkan identitas-identitas yang
terpisah harus lebih sedikit dibandingkan dengan politik yang diorganisir
berdz;farkan Isu-isu, perjuangan, tujuan, dan prinsip-prinsip demokrasi yang
luas.

Sejalan dengan sentimen yang terakhir, tujuan Adu-Poku di sini bukan
untuk memperdebatkan apakah kepemilikan penis (atau salah satu warna
tertentu) mengizinkan atau mengecualikan seseorang untuk terlibat dalam
politik feminis. Sebaliknya, Adu-Poku ingin berkonsentrasi pada bagaimana
studi maskulinitas pro-feminis tanpa disadari bisa menggagalkan beberapa
niatnya. Tentu saja, bacaan Adu-Poku didasarkan pada keterlibatan Adu-Poku
dengan teori dan debat feminis.”” Feminisme post-strukturalis dan
postkolonialis yang saya gunakan dalam karya saya menunjukkan bahwa saya
sangat bersimpati terhadap proyek studi maskulinitas seperti yang diuraikan
olen Morrell. Karena itu, Adu-Poku yakin ada juga bahaya yang tidak
disengaja. Hal ini dibahas di bawah. Meskipun para feminis, sampai batas
tertentu, menyambut baik studi-studi mengenai maskulinitas yang pro-
feminis, namun ada juga kekhawatiran yang muncul. Mengomentari studi dan
pendidikan maskulinitas pro-feminis di Inggris, Skelton (1998) menegaskan
bahwa “beberapa di antaranya mengabaikan kekhawatiran feminis dan pada
saat yang sama hanya memberikan basa-basi kepada mereka”. Skelton
mempertanyakan sejauh mana studi maskulinitas di bidang ini (sekolah)
melengkapi dan memberikan informasi bagi strategi perubahan feminis.
Robinson (2003) berpendapat bahwa bentuk-bentuk feminisme tertentu,
khususnya feminisme radikal, telah dikarikaturkan dan disalahartikan.
Nystrom (2002) berpendapat bahwa “studi maskulinitas mungkin

S Adu-Poku, “Membayangkan Feminisme Laki-Laki (Kulit Hitam): Perspektif
Lintas Budaya,” dalam Jurnal Studi Gender, 10 (2), (2001) him. 157-167.

'L Bersani, Mencintai laki-laki, dalam Berger, M, Wallis, B dan Watson C (eds)
(1995) Membangun maskulinitas. New York: Routledge, 1995, him. 76.

"2 samuel Adu-Poku, “The Politics of Identity and the Misrecognition of African Men
in Feminist Discourse,” Journal of Black Studies, Vol. 40, No. 2 (2009), him. 283



97

menunjukkan bahwa laki-laki dan perempuan sama-sama menjadi korban”.
Selain itu, laki-laki tidak serta merta memberontak terhadap tuntutan patriarki
dengan alasan yang sama seperti perempuan. Kemenangan mereka dalam
pemberontakan ini mungkin bukan kemenangan bagi perempuan juga.”

Secara umum, keterlibatan laki-laki dengan feminisme telah
menimbulkan beberapa perdebatan menarik. Banyak pertanyaan yang muncul
mengenai kemungkinan laki-laki bertindak melawan kepentingan material
kolektif mereka sendiri, dan laki-laki pro-feminis telah dikritik karena
menganggap diri mereka tidak bersalah, malah mencari-cari kesalahan pada
kategori laki-laki yang mengecualikan mereka. Feminisme laki-laki, menurut
Bersani, berisiko “menjadi perselingkuhan yang merupakan perselingkuhan
lain 'antara laki-laki', yang sekali lagi membuktikan kesulitan luar biasa yang
dialami laki-laki bukan dalam berbicara atas nama perempuan atau melalui
perempuan satu sama lain, namun dalam menangani perempuan”. Namun,
Adu-Poku menyatakan bahwa menyatukan “laki-laki” dalam satu kategori
yang seragam merupakan suatu permasalahan karena “ras, etnis, kelas dan
seksualitas saling bersilangan dalam lanskap maskulinitas”. Dia percaya
bahwa dia mungkin menggunakan pengalamannya tentang ‘“Keberbedaan”
untuk&nemungkinkan dia mengambil posisi sebagai feminis laki-laki kulit
hitam.

Kompleksitas yang dirujuk oleh Adu-Poku jelas terlihat di Afrika
Selatan, di mana politik produksi pengetahuan dan praksis yang berbasis
gender dan rasialis masih menjadi ranah yang diperebutkan. Akademisi telah
dan terus didominasi oleh laki-laki kulit putih, sebuah fakta yang
dipermasalahkan oleh Duncan, van Niekerk, de la Rey dan Seedat dalam
Psikologi. Namun, beberapa dari mereka telah memberikan kontribusi
signifikan terhadap proyek-proyek yang menyoroti ketidakadilan ras, kelas,
dan gender yang mewabah di Afrika Selatan. Zietkiewicz dan Long, dalam
fitur khusus Feminisme dan Psikologi Afrika Selatan, berpendapat bahwa
“politik yang diorganisir secara eksklusif berdasarkan identitas-identitas yang
terpisah harus lebih sedikit dibandingkan dengan politik yang diorganisir
berdasarkan isu-isu, perjuangan, tujuan, dan prinsip-prinsip demokrasi yang
luas.” Sejalan dengan sentimen yang terakhir, tujuannya bukan untuk
memperdebatkan apakah kepemilikan penis (atau salah satu warna tertentu)
mengizinkan atau mengecualikan seseorang untuk terlibat dalam politik
feminis. Sebaliknya, Zietkiewicz dan Long ingin berkonsentrasi pada
bagaimana studi maskulinitas pro-feminis tanpa disadari bisa menggagalkan

®H Bhabha, Apakah Anda laki-laki atau tikus?, dalam Berger, M, Wallis, B dan
Watson, S (eds) membangun maskulinitas(1995), him. 107.

™ Valerie Bryson, “Patriarki”: Sebuah Konsep Yang Terlalu Berguna untuk Hilang.
Politik Kontemporer, 5(4), (1999) him. 311-324.

™ R. Connell, “Maskulinitas”. Cambridge: Pers Politik (1995), him. 128.



98

beberapa niatnya. Tentu saja, bacaan saya didasarkan pada keterlibatan saya
dengan teori dan debat feminis. Feminisme post-strukturalis dan
postkolonialis yang saya gunakan dalam karya saya menunjukkan bahwa saya
sangat bersimpati terhadap proyek studi maskulinitas seperti yang diuraikan
olen Morrell. Karena itu, saya yakin ada juga bahaya yang tidak disengaja.
Hal ini dibahas di bawah.”

Schacht dan Ewing berpendapat bahwa dalam studi maskulinitas
“Dengan hampir secara eksklusif berfokus pada laki-laki dan
permasalahannya, perempuan, seperti dalam realitas patriarki yang lebih
besar, dipinggirkan dan diabaikan”. Para penulis studi maskulinitas mungkin
berargumentasi bahwa sebagian besar karya feminis berfokus pada
perempuan saja, dan oleh karena itu fokus pada laki-laki dapat dibenarkan.
Sentimen ini direfleksikan oleh Morrell: “Studi maskulinitas memaksa
pernyataan kembali pemahaman dan hubungan gender dengan memasukkan
laki-laki dan perempuan. Melalui jalur ini maskulinitas menjadi bagian dari
studi gender sebagai bidang kajian”.

Meskipun ada beberapa contoh penggunaan kata ‘“gender” untuk
merujuk pada “perempuan”, namun tidak tepat jika para feminis mempelajari
perempuan secara terpisah dari hubungannya dengan laki-laki. Faktanya,
mengingat tesis sentral feminisme mengenai hubungan kekuasaan gender, hal
ini sejujurnya tidak mungkin dilakukan, bahkan ketika laki-laki tidak menjadi
partisipan dalam sebuah penelitian. Selain itu, meskipun gender mungkin
tidak terlihat oleh laki-laki (kulit putih, heteroseksual), hal ini tidak berlaku
bagi perempuan, yang sebagian besar didefinisikan berdasarkan hubungan
mereka dengan laki-laki. Oleh karena itu, dalam melakukan pekerjaan gender,
fokus pada perempuan tidak sama dengan fokus pada laki-laki. Fokus pada
perempuan berfungsi untuk mengedepankan apa yang secara historis
terdegradasi baik ke dalam jejak yang tidak ada atau ke “orang lain” yang
tereksotiskan, sementara fokus pada laki-laki berisiko menghasilkan kembali
status mereka sebagai pihak yang dianggap remeh.”’

Menyadari kritik feminis terhadap phallosentris dalam studi sejarah,
Morrell menganjurkan konsentrasi pada laki-laki dengan membuat
pembedaan antara laki-laki dan maskulinitas: “Dimasukkannya perempuan
dalam studi masa lalu dan pengakuan mereka terhadap hak pilihan mereka
telah mengisi kekosongan penting namun juga memperjelas kesenjangan
pengetahuan tentang laki-laki. Dominasi laki-laki dalam catatan publik telah
mengaburkan fakta bahwa sedikit yang diketahui tentang maskulinitas.”
Dengan perbedaan yang utuh (laki-laki/maskulinitas), dalam meninjau

’® M. Epprecht, “Resensi buku: Mengubah Manusia di Afrika Bagian Selatan”, dalam
Jurnal Studi Pria, 10 (Musim Semi), 2002 him. 39-52.

L. Bersani, Mencintai Laki-Laki, Dalam Berger, M, Wallis, B dan Watson C (Eds)
(1995) Membangun Maskulinitas. New York: Routledge. 1995, him. 35.



99

berbagai artikel, membahas bagaimana maskulinitas kekaisaran berhadapan
dengan struktur militer masyarakat Zulu pra-kolonial, bagaimana maskulinitas
Afrikaner berubah seiring dengan urbanisasi, bagaimana maskulinitas
pemukim memanfaatkan gagasan metropolitan tentang kejantanan, bagaimana
hegemoni maskulinitas Afrika ditantang oleh para misionaris, bagaimana
maskulinitas pedesaan berinteraksi dengan kulit hitam, maskulinitas
perkotaan, dan bagaimana maskulinitas pemuda muncul sebagai kekuatan
anti-sosial. Dalam sketsa sejarah ini, perempuan pada dasarnya tidak ada
kecuali disebutkan secara singkat. Ketika perempuan benar-benar muncul,
mereka seringkali dihomogenisasi: “Selain menindas perempuan, hegemoni
maskulinitas membungkam atau menundukkan maskulinitas lain”. Perempuan
di sini digolongkan sebagai satu kategori dengan perbedaan dalam hal ras,
kelas, orientasi seksual atau tempat tinggal mereka diabaikan, sedangkan
keberagaman laki-laki dikedepankan dan diberi perhatian.’

Fragmentasi maskulinitas menegaskan kembali biner maskulin/feminin.
Cara ketiga yang memungkinkan kajian maskulinitas pro-feminis secara tidak
sengaja jatuh ke dalam perangkap phallosentris adalah dengan tidak
membiarkan laki-laki melepaskan diri dari maskulinitas, sehingga
menegaskan kembali biner maskulin/feminin. Hal ini dicapai melalui
fragmentasi maskulinitas. Robert Connell (1995), salah satu teoritikus yang
menjadi inspirasi banyak penulis Afrika Selatan, mendukung serangkaian
proyek gender maskulin, dengan menawarkan empat kategori maskulinitas
(hegemonik, tersubordinasi, terlibat, dan terpinggirkan). Maskulinitas ini
melibatkan berbagai tingkat dan bentuk perlawanan atau kepatuhan terhadap
hegemoni maskulinitas.

Kolonialisme menciptakan maskulinitas barudan mentransformasikan
maskulinitas yang sudah ada. Ras dan kelas menonjol dalam konfigurasi
maskulinitas ini. Daftar maskulinitas yang dimaksud dalam Morrell meliputi
maskulinitas Afrika, maskulinitas kulit putih, maskulinitas subversif,
maskulinitas subversif, maskulinitas dominan, maskulinitas hegemonik,
maskulinitas kulit hitam, kulit putih, maskulinitas kelas penguasa,
maskulinitas imperial, maskulinitas tangguh, Republikan. maskulinitas,
maskulinitas Afrikaner, berbasis kelas, maskulinitas oposisi, maskulinitas
pemukim, maskulinitas hegemonik (kulit putih), maskulinitas alternatif,
maskulinitas pedesaan, perkotaan, maskulinitas kulit hitam, maskulinitas
kelas pekerja, kulit hitam, maskulinitas oposisi, maskulinitas pemuda,
maskulinitas konvergen, maskulinitas teladan, maskulinitas saingan,
maskulinitas minoritas, maskulinitas agresif, maskulinitas kekerasan,
maskulinitas mapan, maskulinitas rapuh, maskulinitas baru Afrika Selatan,

®H Bhabha, Apakah Anda laki-laki atau tikus, dalam Berger, M, Wallis, B dan
Watson, S (eds) (1995), him. 115.



100

maskulinitas protes atau oposisi, maskulinitas pasca-kolonial, maskulinitas
gay, maskulinitas kekerasan, maskulinitas agresif, maskulinitas sosial.
Masalah dengan penerapan taksonomi (atau bahkan deskriptif) jenis ini adalah
adanya kemungkinan penyempurnaan lebih lanjut menuju kemunduran yang
tak terbatas. Memang dalam catatan akhir Morrell menyatakan “Perbedaan
besar antara masyarakat di Afrika bagian selatan perlu diperhitungkan ketika
menyempurnakan konsep maskulinitas Afrika. Perbedaan-perbedaan,
misalnya, dalam hal produksi dan politik antara, katakanlah, masyarakat
Sotho, Tswana, Xhosa dan Zulu memerlukan pertimbangan yang cermat”.”

Tujuan dari mengakui keragaman maskulinitas, dalam pemahaman
saya, adalah untuk menumbangkan ketetapan posisi subjek maskulin dan
untuk mengenali serta memahami berbagai keretakan dan hubungan
kekuasaan yang terjadi di antara laki-laki. Dari sudut pandang feminis pasca-
struktural, tujuan ini patut mendapat tepuk tangan. Namun, cara ini
menimbulkan beberapa kesulitan karena tidak pernah menghilangkan biner
maskulinitas/feminitas. Fragmentasi posisi subjek maskulin dapat terjadi
namun hanya jika tetap berada dalam kerangka maskulinitas. Sesungguhnya
fragmentasi inilah yang memungkinkan berlanjutnya dominasi penanda
maskulin dan penegasan kembali biner maskulinitas/feminitas (walaupun
sekarang dalam bentuk tersamar).

Untuk menjelaskan lebih lanjut, karena maskulinitas mungkin memiliki
banyak arti saat ini, upaya untuk melemahkan wacana dan praktik
maskulinitas dilakukan dengan cara yang tidak tepat. Tindakan yang
bertujuan untuk tidak mengungkapkan maskulinitas dimasukkan ke dalam
wacana maskulinitas “alternatif” atau “subversif”’. Morrell menyatakan “Bagi
para sarjana gender, kemungkinan melakukan intervensi dalam politik
maskulinitas untuk mempromosikan maskulinitas yang lebih damai dan
harmonis”. Dan Morrell, “Jenis maskulinitas baru yang mendukung budaya
perdamaian, kesetaraan ras dan gender tidak mungkin diterima tanpa
dukungan publik dan upaya dari organisasi gender dan masyarakat sipil yang
peduli secara keseluruhan”. Dan Morrell, “Kedua penulis menunjukkan
bahayanya mengkarakterisasi semua laki-laki sebagai misoginis, rasis, tidak
peduli atau, singkatnya, sebagai pembawa hegemoni maskulinitas. Tulisan
mereka menunjukkan bahwa inkonsistensi internal maskulinitas dapat
menghasilkan maskulinitas alternatif’ > 80

Dalam kutipan ini, Morrell mengisyaratkan perjuangan yang diperlukan
“manusia baru” untuk terlibat dalam politik kesetaraan. Namun, pria ini mau
tidak mau terjebak dalam batasan maskulinitas. Maskulinitas saling

Py Bryson, “Patriarki”: Sebuah konsep yang terlalu berguna untuk hilang. Politik
Kontemporer, 5(4), (1999) him. 311-324.

% Bersani, L (1995) Mencintai laki-laki, dalam Berger, M, Wallis, B dan Watson C
(eds) Membangun maskulinitas. New York: Routledge. (1995), him. 36.



101

bertentangan. Perlawanan terhadap maskulinitas “hegemonik” dilakukan
dalam batasan yang sama — maskulinitas. Tidak ada jalan keluar. Tidak ada
maskulinitas yang tidak dapat dihilangkan atau tidak dapat diungkapkan, yang
ada hanyalah pergeseran dari satu bentuk ke bentuk lainnya. Maskulinitas
“manusia baru” tidak pernah hilang, melainkan bermutasi menjadi jenis
maskulinitas baru. Elastisitas ini menjamin kelanggengan penanda
maskulinitas, memperkuat biner maskulinitas/feminitas.

Ketika maskulinitas “alternatif” berjuang melawan maskulinitas
“hegemonik”, perempuan sekali lagi menjadi tidak terlihat. Apa yang tidak
jelas, dalam deskripsi pertarungan maskulinitas melawan maskulinitas, adalah
kenyataan bahwa maskulinitas (dalam bentuk apa pun) hanya mempunyai
makna dalam kaitannya dengan jejak yang tidak ada di dalamnya feminitas.
Dalam menggambarkan subjektivitas laki-laki hanya dalam batas-batas
maskulinitas, para ahli teori ini tidak hanya mereproduksi penindasan
terhadap penanda perempuan, mendorongnya lebih jauh ke dalam relung
ketidakjelasan, namun  juga memastikan bahwa  kemungkinan
mendekonstruksi biner semakin berkurang.

Berikut beberapa upaya rekonsiderasi Phallosentris diantaranya:

1. Upaya Penulisan Karya dengan Metode Feminim Writing

Cixous mengemukakan praktik- praktik sastra yang subversif yang
secara radikal berusaha untuk mengubah paradigma yang ada dengan
paradigma baru pada tingkat petanda (signified/makna). Caranya adalah
bahwa perempuan harus mulai berani menuliskan tentang dirinya sendiri dan
tentang pengalaman hidupnya tanpa perlu memperhatikan atau masuk dalam
aturan-aturan bahasa yang dikemas dalam aturan simbolis ciptaan laki-laki
yang sudah ada (praktik pembacaan dan penulisan dari batasan maskulin).®
Perkembangan bahasa sangat ditentukan juga oleh perkembangan zaman.
Sastra memanfaatkan bahasa sebagai mediumnya, sehingga mencermati
perkembangan sastra sama halnya dengan mencermati perkembangan
masyarakat, pemikiran dan kebudayaan. Karya sastra tidak lahir dengan
sendirinya tetapi melalui proses panjang, dari pengalaman dan pemikiran
yang sangat dipengaruhi oleh situasi sosial dan budaya yang melingkari
pengarang pada zamannya. Untuk memahami suatu karya sastra, pembaca
juga harus memahami kode budaya yang melatarbelakangi lahirnya produk
sastra tersebut, sehingga diperoleh pemahaman yang menyeluruh terhadap
makna atau ideologi apa yang ingin disampaikan oleh pengarang melalui
karyanya.

8 Dwi Susanto, “Pandangan Pengarang Terhadap Perempuan Dalam Cerpen Tahun
1950-1960-an Karya Pengarang Peranakan Tionghoa-Indonesia,” Diglosia: Jurnal Kajian
Bahasa, Sastra, Dan Pengajarannya 5, no. 4 (2022): 883-96,
https://doi.org/10.30872/diglosia.v5i4.526.



102

a. Kode Bahasa, Kode Budaya, dan Kode Sastra

Untuk memahami suatu karya sastra, selain kita harus memahami
kode bahasa dan kode budaya, kita juga harus mengetahui kode sastra,
yaitu alasan atau dasar yang dipakai untuk menandai bahwa teks yang
dibaca adalah teks sastra. Teeuw menjelaskan bahwa pembacaan teks
sastra memerlukan kerangka konvensi yang memberikan kemungkinan
penafsiran dan pemahaman. Dalam ilmu sastra modern (yang disebut
strukturalis-semiotik) peranan konvensi dalam perwujudan sastra dan
karya sastra sangat ditekankan bukan sebagai sistem yang beku dan ketat,
melainkan sistem yang luwes dan penuh dinamika.®

Culler, sebagaimana dikutip Teeuw, menjelaskan bahwa pada
asasnya fungsi konvensi jenis sastra ialah mengadakan perjanjian antara
penulis dan pembaca agar terpenuhi harapan tertentu yang relevan, dan
dengan demikian dimungkinkan sekaligus penyesuaian dengan dan
penyimpangan dari ragam keterpahaman yang telah diterima, “The
function of genre convention is essen- tially to establish a contract between
writer and reader so as to make certain relevant ex pectations operative
and thus to permit both compliance with and deviation from accepted
modes of intelligibility » 8

Berkaitan dengan masalah konvensi tersebut, Pierce mengatakan
bahwa sistem bahasa sebagian besar mempergunakan sistem simbol
konvensional. Dalam masyarakat tradisional, umumnya konvensi lebih
mengikat dan pencipta karya sastra lebih patuh pada konvensi, sedangkan
dalam kebudayaan modern justru penyimpangan, pembaharuan yang
dianggap penting sehingga mala- han dikatakan bahwa hanya karya sastra
yang jelas-jelas merombak konvensi dapat bernilai. Oleh karena itu, dapat
dipahami apabila dalam setiap karya sastra ada ketegangan antara
kreativitas dan tradisi sering dengan adanya tuntutan mengenai orisinalitas
dalam bentuk dan isi, sekaligus sifat kesastraan yang sangat bergantung
pada konvensi-konvensi tertentu.

Berkaitan dengan persoalan tersebut, para pengkritik sastra feminis
menolak standar kritik tradisional dan sejarah sastra. Mereka menganggap
bahwa konvensi sastra dan pendekatan teks sastra dengan cara-cara
tradisional sudah dianggap tidak memadai lagi. Para kritikus feminis juga
menyangsikan gagasan lama bahwa pada umumnya karya sastra masa kini

82 Tri Mania Gea and Trisnawati Hutagalung, “Aktualisasi Feminis Showalter Dalam
Novel Tarian Bumi Karya Oka Rusmini,” Pediaqu: Jurnal Pendidikan Sosial Dan
Humaniora 2, no. 3 (2023): 10122-43, https://publisherqu.com/index.php/pediaqu.

8 Kunyuan Zhang, “Womens Role of Materiality: A Revaluation of the Subversive
Power of Feminine Subjectivity in Hlne Cixous L’criture Feminine and Cindy Shermans
Untitled Film Stills,” Communications in Humanities Research 2, no. 1 (2023): 490-98,
https://doi.org/10.54254/2753-7064/2/2022578.



103

merupakan kelanjutan dari karya sastra lama, dan bahwa pengalaman serta
ciri watak manusia yang ditulis dalam kanon sastra akan bertahan
sepanjang zaman dan tetap relevan bagi tokoh-tokoh dalam karya sastra
masa kini.#* Cixous, yang menempatkan dirinya pada model penulisan
avant garde, menawarkan model penulisan dan pembacaan teks sastra
dalam cara-cara baru (dari batasan feminin) yang berbeda dengan model
penulisan dan pembacaan teks sastra dalam cara-cara lama (dari batasan
maskulin).
b. Model Penulisan Perempuan Menurut Héleéne Cixous

Héléne Cixous lahir pada tanggal 5 Juni tahun 1937 di Oran, Algeria.
Ayahnya, seorang Yahudi keturunan campuran Spanyol dan Perancis yang
meninggal karena tuberculosis saat Cixous berusia 12 tahun. Ibunya
keturunan Austro-Jerman dan bahasa ibunya adalah bahasa Jerman.

Cixous aktif menulis sedikitnya 40 buku, 34 di antaranya adalah
karya fiksi atau drama, dan lebih dari seratus artikel, antara lain tentang
filsafat, feminisme, teori sastra dan kritik sastra. Cixous dikenal di
kalangan teoritikus dan kritikus di Inggris. Karyanya yang pertama kali
terbit tahun 1968 yaitu Le Prenom de dieu.

Tahun 1969 karyanya berjudul Dedans meraih penghargaan the
Prix Medicis. Tahun 1973 Cixous melalui karyanya berjudul Potreit du
Soleil mulai menulis khususnya tentang pembedaan seksual. Tahun 1974
ia mendirikan the Centre de recherches en etudes feminines di Paris
VIII. Dua tahun kemudian, yaitu pada tahun 1976, Cixous
mempublikasikan semua karyanya melalui the Editions des femmes
untuk memperlihatkan komitmen politiknya dan partisipasinya dalam
gerakan perempuan.®

Karya Cixous digunakan sebagai bahan diskusi di kalangan feminis
dan ia dilibatkan dalam suatu debat yang diselenggarakan oleh Antoinette
Fouque (pendiri the Des femmes, penerbit khusus tulisan perempuan) dan
kelompok yang berpengaruh “Psych et Po”. Sebelumnya, Cixous tidak
pernah secara langsung terjun sendirian dalam gerakan perempuan. Dalam
karyanya berjudul ”Au bon plaisir d’ Héléne Cixous” (At Hélene Cixous
Pleasure”) yang disiar- kan melalui radio (1987), Cixous menjelaskan
kekhawatirannya tentang pengadopsian cara-cara maskulin dalam perjuangan
kesetaraan. la mengusulkan bahwa gerakan pembebasan perempuan harus

8 Nurdin Djajanegara, Kritik Sastra Feminis: Sebuah Pengantar, Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama, 2000, him. 22-23. Lihat juga Verena Andermatt Conley, Héléne Cixous:
Writing the Feminine, Lincoln: University of Nebraska Press, 1991.

> Edy Suprayetno, “Menyibak Sastra Feminisme Kekinian:” Eunoia: Jurnal
Pendidikan Bahasa Indonesia 1, no. 1 (2021): 66-74,
https://doi.org/http://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/eunocia/user.



104

dikaitkan dengan institusi pada kerangka aturan simbolis baru.®®

Nama Cixous seringkali dikaitkan dengan ecriture feminine- "feminine
writing”, yaitu penulisan perempuan yang terdiri dari dua tahap. Pertama,
perempuan lebih dekat dengan ekonomi feminin dibandingkan laki-laki,
sehingga penulisan perempuan berpotensi untuk mengelakkan dan mengubah
struktur yang sudah ada, antara lain melalui penulisan yang memasukkan
pengalaman perempuan. Cixous menekankan bahwa penulisan tentang irama
dan pengucapan melalui tubuh perempuan (ibu) yang terus mempengaruhi diri
seseorang hingga dewasa menyediakan satu jaringan ke tahap prasimbolik yang
menyatukan antara self dan m(other) . Hal ini akan mempengaruhi hubungan
subjek dengan bahasa, the other, diri laki-laki, dan dunia.

Pada tahap kedua, karena posisi subjek feminin menolak mengambil
atau menghapuskan perbedaan other supaya mengonstruksi the self dalam
posisi (maskulin) yang lebih unggul, Cixous menyarankan bahwa penulisan
feminin akan membawa bentuk alternatif eksistensi dalam hubungan,
persepsi, dan ekspresi. Pada akhirnya, penulisan feminin akan menghapuskan
logika biner yang membentuk sistem yang sudah ada dan akan menciptakan
kerangka kerja untuk “bahasa” baru dan budaya baru karena penulisan
feminin akan menandai perubahan iklim sosial dan politik untuk berubah dari
dasar kemapanan patriarkhi dan kapitalis.

Cixous meminjam teori psikoanalisis the mirror stage-nya Jagcues
Lacan untuk mengkritik bahasa patriarkal. Lacan membedakan tiga fase dunia
dalam kehidupan manusia berdasarkan perkembangan psikologisnya, yaitu,
pertama, dunia imajiner atau ketidaksadaran ("’The imaginary ), kedua, dunia
realitas (”7The real”) yaitu dunia kematian, dunia ibu dan tubuh ibu. Pada
dunia realitas, anak-anak belum memiliki identitas sendiri dan masih dekat
dengan ibu dan tubuh ibu. ”The real” adalah aturan yang mendahului ego dan
pengaturan tentang dorongan-dorongan atau drives dan merupakan suatu
anatomi. Dunia tidak mengenal batasan, hambatan, pembagian-pembagian,
atau pertentangan-pertentangan dan merupakan serangkaian materi mentah”
yang tidak bisa direpresentasikan atau tidak bisa diolah. Oleh karena itu,
Lacan mengatakan bahwa “The real” tidak sama dengan kenyataan sebab
kenyataan dihidupkan sebagai dan dikenal melalui gambaran imajiner dan
simbolik.®” Ketiga, dunia simbolik (The symbolic™), yaitu dunia bahasa,
dunia tanda, simbolisasi, makna, dan representasi semua gambaran. la adalah
kesadaran, karena pada tahap ini seorang anak usia 6 sampai 18 bulan
(menurut Lacan) telah mampu mengendalikan gerakan motoriknya dan telah

8 Gita Rachmasari Apandi, “Perbandingan Pandangan Feminis Pada Puisi Theoresia
Rumthe dan,” Basastra: Jurnal Kajian Bahasa Dan Sastra Indonesia 10, no. 2 (2021): 117—
30.

87 Elizabeth Grosz, Space, Time, and Perversion: Essays on the Politics of Bodies,
New York: Routledge, 1995, him. 34.



105

mengenali bayangan dirinya sendiri di dalam cermin (the mirror stage). la
menemukan egonya dan mulai memasuki Dunia Simbolik. Ego adalah bagian
dari konsekuensi mengenai keistimewaan dan hubungan-hubungan yang
secara psikologis dibentuk oleh masyarakat sosial, antara lain, hubungan
antara self, others, dan gambaran tubuh. The mirror stage menyandarkan diri
pada dan dalam perubahan, serta menetapkan suatu kondisi untuk gambaran
tubuh atau anatomi imajiner, yang dalam perubahan tersebut membantu
membedakan subjek dari dunianya. Dengan cara membagi, menetapkan,
merepresentasikan dan menuliskan tubuh dalam cara-cara yang menentukan
secara kultural, tubuh tersebut diangkat sebagai tubuh menurut masyarakat
sosial, yakni tubuh yang mengandung unsur simbolik dan tubuh yang dapat
diatur. Hal ini menjadi tempat mengatur perspektif dan pada saat yang sama,
suatu objek dimungkinkan menjadi others dari perspektif laki-laki. Dengan
kata lain, perspektif ini mengatur adanya subjek dan objek.®

Pada tahap ini seorang anak mulai memahami tentang ruang, jarak, dan
posisi, yang menandai kemahiran anak tentang suatu identitas yang tidak
bergantung pada ibu. Anak menjadikan ibu sebagai objek yang pertama ia
lihat, dan perbedaan pertama yang ia lihat dari ibunya adalah bahwa dirinya
berbeda dari tubuh ibu karena ibu tidak memiliki penis. Setelah memasuki
dunia simbolik, anak-anak harus melepaskan diri dari dunia ibu, dari tubuh
ibu. Anak laki-laki mulai mengidentifikasikan dirinya dengan ayahnya dan
dilahirkan kembali ke dalam dunianya (Dunia Simbolik). Sementara itu, anak
perempuan sulit mengidentifikasikan dirinya dengan ayahnya, sehingga ia
tidak dapat menginternalisasikan Aturan Simbolis dengan baik dan sulit
mengekspresikan dirinya yang berbeda dengan Aturan Simbolis. Oleh karena
itu, Lacan melihat tahap cermin sebagai proses yang diatur secara biologis
dan, sebagai struktur bahasa, hubungan yang diatur secara sosial.

Cixous mengembangkan pemikiran Lacan dengan mengatakan bahwa
laki-laki dan perempuan memasuki Dunia Simbolik dengan cara berbeda.
Perempuan bisa memasuki Dunia Simbolik dengan cara mengonstruksikan
bahasanya sendiri untuk menyuarakan dunia perempuan, antara lain, bahwa
perempuan harus mampu menuliskan pengalamannya, kesenangannya,
hasratnya, seksualitasnya, dengan penulisan yang berasal dari seluruh
tubuhnya. Penulisan, menurut Cixous, berangkat dari ketidaksadaran ke
ketidaksadaran, sesuatu yang selama ini direpresi, yang berhubungan erat
dengan tubuh atau seksualitas perempuan. Dunia ibu, tubuh ibu (perempuan),
dekat dengan dunia imajiner (fase pre-oedipal), sedangkan Dunia Simbolik
adalah fase the Law of the Father. Cixous menolak gaga- san bahwa fase pre-
oedipal adalah non-signifying atau berada di luar bahasa. Sebagai gantinya,
Cixous menyarankan fase preoedipal, yaitu fase sebelum oposisi biner

8 Grosz, Space, Time, and Perversion..., him. 337-338,.



106

diciptakan, sebagai wacana yang mampu mempertanyakan kembali dominasi
bahasa laki-laki.*® Cixous menyarankan perempuan untuk menciptakan tanda-
tanda baru dan menggantikan kata-kata klise untuk menggantikan paradigma
lama yang menempatkan perempuan sebagai objek dan laki-laki sebagai
subjek. Melalui penulisan, perempuan bisa berperan aktif dalam
mengidentifikasikan dirinya sebagai subjek, sehingga penulisan perempuan
menjadi revolusioner. Cixous juga dipengaruhi pemikiran Jacques Derrida
yang mengkritik aturan simbolik yang menurutnya meliputi tiga aspek, yaitu
logosentrisme (bahasa rasional), phallosentris (cara berpikir laki-laki) dan
pemikiran dikotomis yang memiliki hierarki yang oposisi biner. Derrida
mengkritik pemikiran logosentris pada tradisi filsafat Barat yang bertumpu
pada penalaran (reason). la juga mengkritik konsep representasi yang
menganggap bahasa rasional merepresentasikan dunia nyata dan menjamin
“kehadiran” dunia esensi dari segala sesuatu yang terdapat di dunia dan
mengkritik pandangan bahwa kata-kata yang berasal dari bahasa rasional
dianggap sebagai “kebenaran” tunggal yang datang dari kepastian”. Kepastian
penalaran menurut Derrida merupakan penindasan bagi pemikiran yang
marjinal karena baginya tidak pernah ada kepastian dalam makna yang
ditentukan berdasarkan hubungan antara tanda. Setiap makna yang ada pada
dasarnya relatif, sehingga perlu membebaskan pemikiran dari asumsi adanya
kebenaran tunggal melalui dekonstruksi dengan cara mengelupas makna-
makna yang telah dikonstruksi. Tujuannya adalah untuk memunculkan
lapisan-lapisan makna yang terdapat dalam “teks” yang selama ini makna-
makna tersebut ditekan atau ditindas.”

Cixous menerapkan  pemikiran  Derrida  tersebut  dengan
mendekonstruksi pemikiran patriarki melalui teks, yaitu lewat penulisan
feminin dan pembacaan teks dengan cara yang berbeda (dari batasan feminin)
dari teks yang sudah ada. Cixous melakukan re-eksperimen dengan gaya-gaya
sastra dan menemukan perbedaan antara feminine writing dan masculine
writing. Menurutnya, cara menulis maskulin bera- kar pada alat vital laki-laki
dan libidonya, yang dibungkus oleh phallus. Cara menulis maskulin juga
berkiblat pada dirinya sendiri, bahkan seluruh dunia dianggap berkiblat pada
dirinya, apa yang dianggap bermakna sejauh hanya mempunyai hubungan
dengan manusia laki-laki atau Bapak, sang pemilik phallus. Sementara itu,
karena alasan-alasan sosio-kultural, penulisan maskulin dianggap superior
dibandingkan penulisan feminin. Cixous menolak cara penulisan

8 Héléne Cixous, “The Laugh of the Medusa,” trans. Keith Cohen and Paula Cohen,
Signs: Journal of Women in Culture and Society 1, No. 4 (1976), him. 875-893.

% Nadia Iftikhar and Amara Faheem, “The Impure Woman: A Psychodynamic
Exploration of Female Subjectivity in Kishwar Naheed’s A Bad Woman’s Story and Héléne
Cixous’ The Laugh of the Medusa,” Panacea Journal of Linguistics & Literature 2, no. 2
(2023): 145-56, https://doi.org/10.59075/pjll.v2i2.294.



107

maskulin yang memiliki hirarki oposisi biner dan selalu menempatkan
perempuan pada posisi negatif, pasif, inperior, objek, the other sementara
laki-laki pada term positif. Perempuan eksis di dunia yang telah
didefinisikan oleh laki-laki atau yang telah dipikirkan oleh laki-laki,
sementara segala sesuatu tantang perempuan tidak pernah terpikirkan atau
di luar pikiran. Oleh karena itu, Cixous menawarkan cara penulisan baru
(dari batasan feminin) yang berbeda dengan cara penulisan yang sudah ada
(dari batasan maskulin). Perempuan harus bisa menuliskan tentang
pengalamannya, hasratnya dan kesenangannya tanpa masuk dalam aturan
simbolis ciptaan laki-laki. Akan tetapi, Cixous berpendapat bahwa sulit
membuat teori tentang Feminim writing karena hal itu hanya akan menjadikan
Kita terjebak pada kata-kata. Dengan demikian, feminine writing menjadi
terbuka, plural, penuh ritmik, kegairahan dan kemungkinan-kemungkinan.
Praktik penulisan feminin (feminine writing) dapat dilihat pada beberapa
contoh tulisan Cixous yang dibahas oleh Susan Sellers (1994) dalam satu
bukunya berjudul Héléne Cixous Reader.®*

Cixous juga menjelaskan bahwa sejarah sastra dan pemaknaan
terhadap karya sastra juga dikuasai oleh laki-laki di bawah aturan filosofis
yang di dasari perenda- han terhadap eksistensi perempuan, dan maskulin
yang didukung oleh pemikiran logosentris dan phallosentris. Cixous juga
menyarankan untuk menegaskan kembali nilai biseksualitas untuk
menggantikan konsep lama bahwa manusia ditakdirkan monoseksual dan
phallus dianggap sebagai simbol superioritas. Biseksualitas juga
dimaksudkan untuk menghilangkan ketakutan akan Kkastrasi. Cixous
membedakan kemungkinan dan praktik tentang biseksualitas menjadi dua,
yaitu 1) biseksualitas sebagai suatu fantasi tentang menjadi sesuatu yang
utuh, menjadi satu kesatuan, menggantikan ketakutan terhadap kastrasi dan
menolak pembedaan secara seksual, dan 2) biseksualitas sebagai peleburan
kedua jenis kelamin dalam tiap individu, artinya dalam diri seseorang
memiliki sisi feminin dan sisi maskulin yang dieskpresikan secara berbeda
oleh tiap individu.

Upaya pembebasan perempuan dari batasan yang ada untuk
menyuarakan kepentingan perempuan melalui praktik penulisan juga
dilakukan Cixous dalam bukunya berjudul Breaths (1975), seperti dikutip
olen Sellers dalam The Héléne Cixous Reader (1994). Cixous secara
metafora memakai kata suara (the voice) dan eagle untuk melambangkan
kebebasan, dalam hal ini adalah kebebasan bagi perempuan untuk
menyuarakan kepentingannya, yang jauh dari penyensoran, seperti
dikatakan oleh Sellers (1994) mengutip kata-kata Cixous dalam Breath

1 Susan Sellers, Language and Sexual Difference: Feminist Writing in France,
London: Macmillan, 1994,



108

(1975), “The voice also figured here as an eagle-belongs to “the time
when the soul still speaks flesh” and “has not been subjected to the injury
of censorship”. Suara itu juga digambarkan di sini sebagai seekor elang
milik "masa ketika jiwa masih berbicara melalui daging" dan "belum
mengalami luka akibat sensor".

Cixous berpendapat bahwa pembatasan terhadap kebebasan
perempuan dapat dijelaskan melalui relasi ibu dan anak. Sejalan dengan
bertambahnya usia anak, semakin ia menyerap aturan simbolis kedalam
dirinya melalui bahasa dominan yang dipelajarinya, sehingga kedekatan
ibu dan anak melemah, dan bahasa ibu menjadi terlupakan. Oleh karena
itu, menulis penting bagi perempuan untuk meningkatkan eksistensinya
dan menyuarakan kepentingannya. Cixous menyarankan model penulisan
perempuan dan bahasa perempuan yang berbeda dengan model penulisan
laki-laki dan bahasa laki-laki (bahasa dominan), yaitu penulisan yang
berangkat dari pengalaman perempuan, penulisan tentang tubuhnya.

The voice. Speaks. Not quickly, but sharp and full, without help of
inflection, supporting herself on the firm of air. She knows its subtlest
details. Cuts. Dances: the rhythm of her body at each second, the lift,
inscribed even in motionless suspense, the wakefulness of sleep, and of her
whole life. (We see that it has no belonged, administered, composed,
rounded its angles, not adhered. That it shakes, escapes, cuts, wings,
crosses. Scales. Refuses) %2 Suara itu. Berbicara. Bukan dengan cepat,
tetapi tajam dan penuh, tanpa bantuan intonasi, menopang dirinya pada
kekokohan udara. la mengenal setiap detailnya yang paling halus.
Memotong. Menari: ritme tubuhnya di setiap detik, gerakan mengangkat,
terukir bahkan dalam ketegangan yang diam, kesadaran dalam tidur, dan
dalam seluruh hidupnya. (Kita melihat bahwa suara itu tidak dimiliki,
tidak diatur, tidak disusun, tidak dibulatkan sudut-sudutnya, tidak melekat.
Suara itu mengguncang, melesat, memotong, mengepak, melintasi.
Mendaki. Menolak.).

Hal senada dikemukakan oleh Conley tentang perbedaan penulisan
laki-laki dan perempuan seperti dikatakan Cixous, yaitu laki-laki tidak
pernah menuliskan apapun kecuali kasus-kasus (cases), struktur-struktur
yang ditentukan oleh aturan. Di sisi lain, perempuan menulis di luar frame
yang ada, di luar kasus, “Cixous writes that men have written nothing but
cases...structures governed by the law, pyramidal con structions
containing death. Women on the other hand are writing out of frame, out
ofcases”g3

%2Susan Sellers, Language and Sexual Difference: Feminist Writing in France,
London: Macmillan, 1994.

%\erena Andermatt Conley, Héléne Cixous: Writing the Feminine, Lincoln:
University of Nebraska Press, 1991, him.102.



109

Dalam bukunya berjudul LaThe (feminine) (1976) seperti dikutip
Sellers dalam The Hélene Cixous Reader (1994), Cixous menggambarkan
hasrat kebebasan perempuan melalui hasrat kematian. Artinya, perempuan
memandang kematian bukan sebagai akhir dari suatu kehidupan tetapi
justru sebagai awal kehidupan dengan kebebasan yang tidak terbatas,
termasuk kebebasan dalam hal penulisan dari segala aturan yang ada. Pada
akhirnya perempuan bisa memaknai kehidupan dan kematian dengan cara
berbeda atau sesuai keinginannya.

Where | would be able to see my death without dying, at the
bounding edge of my chasms, my roguish friends from the heights, where
one day | will see myself watching myself living a last day, in the
illuminating joy of not having been followed by any of the race of the dead
and any of the race of the censors and judges of life, of being surrounded
only by my gay eagles, my birds of joy and my loves alone capable of our
dangers, our red cages, he intoxicating splendor of our anguishes, our art
of seeing always further greater than the end of an end, She who will have
read this chapter be- tween two nothingnesses will be able to come and go
in time as she likes”

Di tempat di mana aku bisa melihat kematianku tanpa harus mati, di
tepi jurangku yang membatasi, bersama teman-temanku yang nakal dari
ketinggian, di mana suatu hari aku akan melihat diriku sendiri
menyaksikan diriku menjalani hari terakhir, dalam kegembiraan yang
menerangi karena tidak diikuti oleh siapa pun dari kaum orang mati, atau
dari kaum para sensor dan hakim kehidupan; dikelilingi hanya oleh elang-
elang ceria milikku, burung-burung kebahagiaanku, dan cintaku yang
satu-satunya sanggup menghadapi bahaya kita, sangkar-sangkar merah
kita, kemegahan memabukkan dari kegelisahan Kita, seni kita dalam
melihat yang selalu melampaui akhir dari sebuah akhir. Dia yang telah
membaca bab ini di antara dua kehampaan akan mampu datang dan pergi
dalam waktu sesuka hatinya.

Penulisan adalah kunci kelahiran kembali perempuan, yang membuat
the self harus mengakui peran ibu (perempuan), “Writing is the key to this
re(birth), for which the self must take on the role of mother”. Kematian
dalam pemikiran lama (secara kultural) membatasi kelahiran kembali
perempuan, “death” is culturally produced through such histories as the
biblical account of Genesis, conspiring to prevent woman giving birth to
herself”.

Menurut  Cixous, perempuan bebas menuliskan hasratnya,
seksualitasnya, kesenangannya, dan sebagainya, dalam model penulisan
yang berbeda dengan model penulisan yang sudah ada. Perempuan menulis
dari ketidaksadaran ke ketidaksadaran untuk menyebarkan hal-hal yang
sebelumnya ditabukan bagi perempuan untuk diungkapkan, lewat bahasa



110

lain dan dengan tubuhnya tanpa batasan.**

Cixous seperti dikutip oleh Conley dalam bukunya berjudul Hélene
Cixous: writing the feminine (1991), berpendapat bahwa perempuan
menulis di luar frame yang ada, penuh dengan petualangan tubuh yang luas
, penuh ritmik dan bervariasi, “Women write out of frame, in tune with
their bodies. Their works have different (bodily) rhythms. Each text, each
question will have a different formaz .

Dalam Breath (1976) seperti dikutip oleh Sellers (1994), Cixous
menggambarkan bagaimana interpretasi teks kitab suci, termasuk tentang
sejarah umat manusia, selama ini cenderung menguntungkan laki-laki dan
merugikan perempuan. Melalui interpretasi teks Kkitab suci inilah laki-laki
mendapatkan legalitasnya sebagai wakil Tuhan untuk menguasai alam,
termasuk menguasai perempuan.

It has to be said that there was al- ways one god or other...she
forgets that a god by definition never presents himself. And he who
presents himself as god...Nev- ertheless this no-god is a bit god: he pro-
cures for her at that precise moment all the indispensable things, which
are not to be found in that desert, from love, to a table, books, paper, and
even a giant bed, so large and majestic that real authority emanates from
it.

Harus dikatakan bahwa selalu saja ada satu dewa atau yang
lainnya... dia lupa bahwa seorang dewa, menurut definisi, tidak pernah
menampakkan dirinya. Dan dia yang menampakkan diri sebagai dewa...
Namun demikian, dewa-yang-bukan-dewa ini tetap sedikit seperti dewa:
dia menyediakan untuknya, tepat pada saat itu, semua hal yang tak
tergantikan, yang mustahil ditemukan di padang gurun itu mulai dari
cinta, meja, buku, kertas, hingga tempat tidur raksasa yang begitu besar
dan megah sehingga wibawa sejati terpancar darinya.

Masyarakat (laki-laki) berpendapat bahwa perempuan ditakdirkan
Tuhan sebagai penerus spesies. Kesulitan yang dialami perempuan dalam
hidupnya menunjukkan perempuan sebagai makhluk yang tidak berdaya
dan hidupnya bergantung pada belas kasih Tuhan (laki-laki). Selama ini
perem- puan dianggap sebagai penyebab jatuhnya manusia ke dalam dosa
karena melanggar aturan Tuhan, sehingga manusia dikutuk Tuhan. Melalui
interpretasi ini, menurut Cixous, laki-laki mengukuhkan dirinya sebagai
wakil Tuhan, pemilik kebenaran tunggal, “Seeing yourself condemned to
the intolerable alter- native...that in going back you take yourself for the
sign that there is, was, will be one, that the error is yours, and that truth

% V\erena Andermatt Conley, Héléne Cixous: Writing the Feminine, Lincoln:
University of Nebraska Press, 1991, him. 102.



111

himself is waiting you ...”*.

Melihat dirimu dihukum pada pilihan yang tak tertahankan... bahwa
dengan kembali, kamu menganggap dirimu sebagai tanda bahwa ada,
pernah ada, dan akan ada sesuatu; bahwa kesalahan itu milikmu, dan
bahwa kebenaran itu sendiri sedang menunggumu.

Cixous mencoba mereinterpretasi teks kitab suci dengan mengatakan
bahwa sebenarnya laki-lakilah penyebab jatuhnya manusia dalam dosa,
bukan perempuan Akan tetapi, karena interpretasi teks kitab suci selama
ini dikuasai oleh laki-laki, maka laki-laki berusaha memutarbalikkan
sejarah umat manusia. Cixous menjelaskan bahwa melalui bahasa laki-laki
menunjukkan dirinya sebagai satu-satunya sumber kebenaran.

(If the serpents had written History they would have proudly related
how their ancestor had belonged to woman. And it was during a love
dispute between woman and her companion, a dispute god had every in-
terest in no one ever knowing he had been the adulterous cause, as for any
oriental god, that jealous companion violently seized her ser- pent. But
serpents are a people with no writ- ing and it is god who has the word) .

Seandainya para ular yang menulis Sejarah, mereka akan dengan
bangga menceritakan bagaimana leluhur mereka pernah menjadi milik
perempuan. Dan bahwa semua itu terjadi dalam sebuah perselisihan cinta
antara perempuan dan pasangannya sebuah perselisihan yang sangat
diinginkan oleh dewa untuk tetap tersembunyi, karena ialah penyebab
perselingkuhan itu, seperti halnya dewa-dewa Timur yang cemburu. Maka
pasangan yang cemburu itu pun dengan kasar merebut ular milik
perempuan. Namun, para ular adalah kaum yang tak memiliki tulisan, dan
dewa-lah yang memegang kata-kata.

Cixous menjelaskan bahwa karena posisinya yang dianggap inferior,
maka perempuan menjadi makhluk yang unthinkable, dinihilkan. Oleh
karena itu relasi yang setara menurut laki-laki adalah relasi ayah dan anak
laki-laki, bukan relasi ayah dan ibu.

Intention: desire, authority-examine them and you are led right
back...to the fa- ther. It is even possible not to notice that there is no place
whatsoever for woman in the calculations. Ultimately the world of “being”
can function while precluding the mother. No need for a mother, as long as
there is some motherliness: and it is the father, then, who acts the part,
who is the mother. Either woman is passive or she does not exist. What is
left of her is unthinkable, unthought. Which certainly means that she does
not make a couple with the father (who makes a couple with the son) .

Niat: hasrat, otoritas ketika diperiksa, semuanya membawamu

%\/erena Andermatt Conley, Héléne Cixous: Writing the Feminine, Lincoln:
University of Nebraska Press, 1991, him. 102.



112

kembali...kepada sang ayah. Bahkan sangat mungkin untuk tidak
menyadari bahwa sama sekali tidak ada tempat bagi perempuan dalam
perhitungan tersebut. Pada akhirnya, dunia “keberadaan” dapat berfungsi
sambil sepenuhnya menyingkirkan sosok ibu. Tak perlu ada ibu, selama
masih ada sifat keibuan: dan ayahlah, kemudian, yang memainkan peran
itu, yang menjadi ibu. Perempuan, jika tidak pasif, maka ia tidak ada. Apa
yang tersisa darinya adalah sesuatu yang tak terpikirkan, tak pernah
dipikirkan. Yang tentu saja berarti bahwa ia tidak membentuk pasangan
dengan sang ayah (karena ayah membentuk pasangan dengan sang anak
laki-laki).

Cixous, dalam tulisannya Angst seperti dikutip oleh Sellers,
menjelaskan pembatasan terhadap kebebasan perempuan melalui aturan
simbolik yang dibuat laki-laki dan harus dipatuhi oleh perempuan. Aturan
simbolik merupakan simbol kekuasaan laki-laki atas perempuan.

Cixous menggambarkan bagaimana laki-laki menunjukkan kuasanya
melalui bahasa. Karena bahasa yang dominan adalah bahasa laki-laki,
maka untuk eksis perempuan harus berbicara dalam bahasa laki-laki dan
tunduk pada aturan kebahasaan yang ada (dominan). Teori feminis
menganggap bahasa sebagai simbol dari sikap patriarkhis, dan distribusi
seksual mengenai peran dan status.”® Cixous menggambarkan keadaan
tersebut dengan mengatakan bahwa eksistensi perempuan didefinisikan
oleh laki-laki di lingkup domestik, yaitu berada di antara pintu dan tempat
tidur.

I couldn’t grasp the meaning; couldn’t catch up. I was totally
bewildered. 1 didn’t understand anything...He talked to me without
hesitation in his own language. As if he were sure that | would understand
it; that I had to hear it. It wasn’t mine. It was a strange language whose
pronouns came straight for me at every turn, pitiless- ly. A positive
language. I couldn’t say no. And he left no place in his voice for doubt. It
was a voice that checked me, frightened me; made me want to run away,
kept me willingly riveted to the bed which I couldn’t leave, where I had
gone to ground; buried myself; shrunk, That shooting tone was crushing
me. | was lying under his words | think things would have been arranged
by the same secret authority for similar scena- rios to be played out. There
must have been one basic scene; unknown to me; but I can’t have realized
it, everything was arranged be- tween the door and the bed.

Aku tak bisa memahami maknanya; tak bisa mengejarnya. Aku
benar-benar bingung. Aku tak mengerti apa pun... Dia berbicara padaku
tanpa ragu dalam bahasanya sendiri. Seolah-olah dia yakin bahwa aku

% Maggie Humm, Feminism and Literary Theory, Edinburgh: Edinburgh University
Press, 2002, him. 237-238.



113

akan memahaminya; bahwa aku harus mendengarnya. Itu bukan
bahasaku. Itu adalah bahasa asing yang kata ganti orangnya terus
mengarah langsung kepadaku di setiap kesempatan, tanpa ampun. Sebuah
bahasa yang positif. Aku tak bisa berkata tidak. Dan tak ada ruang dalam
suaranya untuk keraguan. Itu adalah suara yang menghentikanku,
menakutkanku; membuatku ingin lari, tetapi juga membuatku rela tetap
terpaku di ranjang yang tak bisa kutinggalkan, tempat aku bersembunyi;
mengubur diriku; mengecil. Nada suaranya yang menghujam itu
menghancurkanku. Aku terbaring di bawah kata-katanya. Kurasa segala
sesuatu telah diatur oleh otoritas rahasia yang sama agar skenario serupa
bisa dimainkan. Pasti ada satu adegan dasar; yang tak kuketahui; tapi aku
tak menyadarinya, semuanya sudah diatur antara pintu dan ranjang.

Cixous menjelaskan pula bahwa sangat mungkin bagi perempuan
yang mencoba eksis di wilayah publik untuk dikenai aturan-aturan yang
dibuat laki-laki yang membatasi kebebasannya,”It is very pos- sible that
the crucial scene had been set up for me in a previous story, outside me,
out- side the room”.

Penihilan terhadap eksistensi perempuan melalui bahasa juga tampak
dalam sistem penamaan, yaitu pemberian nama anak dilakukan menurut
garis keturunan laki-laki (ayah)/sistem patriarkal, When you were slipping
on your dress he told you his name. He had his back to you. His three
names hurt your ears. They were your son’s name. Chance was on his side.

Aturan simbolik dan mitos diciptakan laki-laki untuk membatasi
kebebasan perempuan dan untuk menjamin kuasa laki-laki atas perempuan.
Perempuan terjerat dan sulit melepaskan diri dari aturan simbolik.

| wanted to run away at every step; to wake up; | wanted it to be just
a dream. His words forbade me. The clairvoyant, mysterious phrases, their
shadowy texture, their fabric of threats. A day-spider, a night spider, which
was going to gobble me up? | was filled by mistrust. They fed on a mystery.
Perhaps a poison. A hint of fear. Pleasure in terror. Perhaps nothing but a
lie. The effect of a prophetic dream. | was filled with dread.

Their power, craftiness- | was stung. Taken in. Their spidery legs.
Their web of metaphors, smothered innuendos. | was sum- moned, pressed,
beseeched I was struggling in the web. I suspected him of wanting to fab-
ricate a story for himself. To trap me in. | felt I was turning into his fly. His
food. A story to slow things down, so that he could enjoy it without
reservation. But he himself buzzing, writhing in the web. He was playing
chess with himself. He didn’t place a word until he had measured his
chances of protecting. On the defensive. All sentences calculated with an
enemy in mind.

“Aku ingin lari di setiap langkah; ingin terbangun; aku berharap
semua itu hanyalah mimpi. Tapi kata-katanya melarangku. Frasa-frasa



114

yang tajam, penuh firasat, misterius—bertekstur gelap, penuh ancaman.
Laba-laba siang, laba-laba malam, yang akan menelanku? Aku dipenuhi
rasa curiga. Kata-kata itu hidup dari misteri. Mungkin racun. Sedikit rasa
takut. Kenikmatan dalam teror. Mungkin tak lebih dari kebohongan. Efek
dari mimpi yang bersifat nubuat. Aku diliputi rasa ngeri.

Kekuatan mereka, kelicikannya—aku tersengat. Terjebak. Kaki-kaki
laba-laba itu. Jaring metafora mereka, sindiran yang membekap. Aku
dipanggil, didesak, dimohon. Aku berjuang dalam jaring itu. Aku curiga
dia ingin menciptakan kisah untuk dirinya sendiri. Untuk menjebakku di
dalamnya. Aku merasa berubah menjadi lalatnya. Makanannya. Sebuah
cerita untuk memperlambat segalanya, agar dia bisa menikmatinya tanpa
gangguan. Tapi dia sendiri juga berdengung, menggeliat dalam jaring itu.
Dia sedang bermain catur dengan dirinya sendiri. Dia tak mengucapkan
sepatah kata pun sebelum memperhitungkan peluangnya untuk bertahan.
Dalam posisi bertahan. Semua kalimat diperhitungkan, seolah sedang
menghadapi musuh.”

Cixous berpendapat bahwa setiap individu bukanlah diri yang
tunggal, yang sesungguhnya, karena selalu memiliki sisi feminin dan sisi
maskulin di dalam dirinya. Pembedaan seksual mendistribusikan setiap
individu untuk menjadi laki-laki (dengan merepresi sisi femininnya) atau
menjadi perempuan (dengan merepresi sisi maskulinnya). Untuk
memperjelas pendapatnya, Cixous menyitir tulisan Shakespeare yang
mengatakan diri kita sendiri bukanlah seperti yang kita lihat dan kita tidak
tahu siapa yang kita cintai. Kita tidak bisa mengatakan bahwa seorang
perempuan juga merupakan seorang laki-laki karena masyarakat tidak bisa
menerima pendapat itu. Menurut Cixous, penghilangan pembedaan seksual
hanya mungkin dilakukan dalam penulisan karena dalam realitas kita
dipenuhi oleh aturan-aturan yang dibuat berdasarkan pembedaan seksual.
Dengan kata lain, karya fiksi menggantikan realitas sehingga
memungkinkan penghilangan penamaan, Melalui penulisan, perempuan
lebih bebas mengekspresikan sisi feminin dan maskulin dalam dirinya
tanpa merepresi salah satunya. Caranya, antara lain, dengan memakai kata
ganti persona. Tujuannya agar Kita tidak terjebak pada definisi laki- laki
dan perempuan menurut masyarakat umum yang cenderung merepresi
salah satu sisi feminin atau maskulin.®’

Upaya politis perempuan adalah membuka misteri pembedaan
seksual, yang mengharuskan perempuan untuk memakai istilah “laki-laki”

%" Fatwah Hanipah, Hilda Hilaliyah, and Tio Zulfan Amri, “Perspektif Gender Pada
Novel Lebih Senyap Dari Bisikan Karya Andina Dwifatma Dan Implikasinya Terhadap
Pembelajaran Bahasa Indonesia: Tinjauan Feminisme,” Prosiding Konferensi Berbahasa
Indonesia Universitas Indraprasta PGRI, 2025, 90-96, https://doi.org/10.30998/kibar.28-10-
2024.8011.



115

dan “perempuan” dalam term feminis. Dengan demikian, perempuan
melakukan dekonstruksi terhadap pemapanan sebutan perempuan dan laki-
laki di dunia nyata melalui penulisan.

C. Tokoh dalam “Bahasa” Penulis Perempuan

Cixous seringkali menggunakan kata ganti persona untuk menamai
tokoh-tokoh dalam narasinya, baik kata ganti persona pertama atau akuan (first
person) dan persona ketiga atau diaan (third person). Hal ini sebagai upaya
menghilangkan tokoh yang memiliki karakter terberi (the given/deja la)
seperti pada penulisan prosa konvensional. Pada penulisan konvensional, tokoh
yang ditampilkan memiliki nama sebutan yang diidentikkan dengan gender
tertentu dan memiliki peran yang tipikal. Penamaan secara konvensional
tersebut berpengaruh terhadap perwatakan para tokohnya, yaitu tokoh laki-
laki selalu identik dengan karakter maskulin dan memiliki kedudukan
sebagai subjek, sementara tokoh perempuan selalu identik dengan karakter
feminin dan memiliki kedudukan sebagai objek. Ada hierarki dan dikotomi
biner dalam unsur tokoh dan penokohan dalam penulisan prosa secara
konvensional.

Model penulisan tokoh dan penokohan secara konvensional seperti ini
menjadikan posisi perempuan sulit keluar dari karakter terberi, yang harus
tunduk pada peran dan status yang diberikan sebagai objek yang inferior.
Oleh karena itu, Cixous menawarkan penamaan yang bukan sebutan, yang
bisa dipakai untuk semua gender, untuk menghilangkan the self yang
tunggal dan menggantinya dengan the self yang plural. Dengan kata lain,
tokoh dan penokohan merupakan sarana menciptakan banyak ego untuk
menggantikan ego yang tunggal. Tokoh tidak sebatas diatur oleh proses
pengkodean yang menjamin kelangsungan proses tersebut, tetapi tokoh
berperan aktif dalam proses pengkodean. Melalui tokoh, arena identifikasi
dengan pembaca dibentuk sehingga dunia imajiner (the imaginary) dapat
dihubungkan dengan the ego (Dunia Simbolik).

Selain memakai kata ganti persona, Cixous juga menamai tokohnya
secara metaforis, contohnya, ia memakai organ tubuh (organ reproduksi,
mulut, bibir, mata, tangan, kaki), benda riil (mangkuk, pintu), nama
binatang (laba-laba, elang, ular), benda abstrak (suara, the present,
kematian, kehidupan), dan sebagainya. Masing-masing nama tersebut
merupakan simbol yang memiliki makna tertentu melebihi makna
harfiahnya.

d. Tema dalam “Bahasa” Penulis Perempuan

Di dalam karyanya, Cixous mengemukakan tema yang berbeda
dengan tema pada penulisan karya sastra konvensional, khususnya oleh
penulis perempuan. Pada penulisan konvensional, tema yang diusung oleh
penulis perempuan, khususnya di Indonesia, dalam karyanya sebagian
besar adalah masalah kehidupan dalam lingkup domestik dan dalam rangka



116

persoalan membina cinta sang suami. Sementara itu, penulis laki-laki,
khususnya di Indonesia, sebagian besar mengusung tema masalah
kehidupan dalam dunia publik seperti politik, korupsi dan nasionalisme.
Secara berbeda, Cixous mengangkat permasalahan perempuan dalam
banyak aspek kehidupan, dalam lingkup domestik dan dalam lingkup
publik, sebagai tema di dalam karyanya.®

Contohnya, Cixous, di dalam karyanya Dedans (Inside), mengangkat
permasalahan gender dan stereotipi dalam masyarakat patriarki yang selalu
menempatkan perempuan dengan atribut feminin dalam term negatif, pasif,
inferior, dan laki-laki dengan atribut maskulin dalam term positif, aktif,
superior. Cixous melakukan dekonstruksi terhadap pandangan tersebut,
antara lain, dengan cara penghilangan batasan antara atribut feminin dan
maskulin dengan jenis kelamin seseorang melalui bahasa.

Dalam karyanya “Sorties” dalam The Newly Born Woman, Cixous
mengangkat tema, antara lain, pemikiran phallosentris dan logosentris
sebagai sumber subordinasi perempuan dalam berbagai aspek kehidupan,
pembatasan terhadap kebebasan perempuan melalui aturan simbolis, mitos,
dan legenda, model penulisan laki-laki dan model penulisan perempuan.

Tema pembatasan kebebasan perempuan melalui aturan simbolis dan
model penulisan perempuan dan penulisan laki-laki juga terdapat dalam
tulisan Cixous berjudul Breaths, La-The (feminine), dan Angst. Selain tema
tersebut, dalam Angst dan La-The (feminine), Cixous juga mengemukakan
tema representasi kuasa laki-laki dalam bahasa. Dalam La-The (feminine,
Cixous lebih mengemukakan tentang kuasa laki-laki melalui bahasa pada
interpretasi teks kitab suci, termasuk juga tema relasi perempuan dan laki-
laki menurut teks kitab suci. Sementara itu, di dalam Angst, Cixous
mengemukakan tentang representasi kuasa laki-laki lewat bahasa dalam
aturan simbolis, misalnya dalam sistem penamaan (anak, perempuan yang
menikah) yang berlaku dalam masyarakat.*

Tema lain yang dikemukakan oleh Cixous yaitu pembedaan seksual
sebagai sumber penindasan bagi perempuan, seperti ditulis dalam karyanya
berjudul Three Steps on the Ladder of Writing: "The School of the Dead”.
Cixous menyampaikan tema dalam karyanya lewat gaya bahasa yang ia
pakai, antara lain, gaya bahasa klimaks, paralel- isme, antitetis, repetisi,
gaya bahasa retoris (erotesis atau pertanyaan retoris, hiperbol, paradoks),
dan gaya bahasa kiasan (simile, metafora, satire, sarkasme). Untuk

% Islahuddin Islahuddin, Ku-Ares Tawandorloh, and Halimoh Ha, “Citra Perempuan
Dalam Cerita Rakyat Putri Kemang: Kajian Kritik Sastra Feminis,” Stilistika: Jurnal
Pendidikan Bahasa Dan Sastra 14, no. 2 (2021): 220, https://doi.org/10.30651/st.v14i2.8798.

% Xuannan Lin, “Feminine Body Writing in Untitled Film Stills,” Lecture Notes in
Education  Psychology and Public Media 3, no. 1 (2023): 516-22,
https://doi.org/10.54254/2753-7048/3/2022576.



117

memberi penekanan dan kejelasan makna yang disampaikan Cixous juga
memakai Kkata-kata yang khas, yang membedakannya dengan penulis
perempuan lain. Misalnya, ia memakai kata mulut, bibir dan mangkuk,
secara metaforik untuk menggambarkan organ reproduksi laki-laki dan
perempuan. Nama binatang juga ia pakai untuk menamai tokoh-tokohnya,
misalnya, laba-laba untuk tokoh laki-laki dan lar untuk tokoh perempuan.
Selain itu, Cixous memakai nama elang dan kata suara (voice) sebagai
simbol kebebasan perempuan. Secara paradoks, Cixous memakai kata
‘kematian’ dan ‘kehidupan’ untuk menggambarkan hasrat kebebasan
perempuan dan pembatasan terhadap kebebasan perempuan. Untuk
menjelaskan eksistensi laki-laki yang sangat dihargai di dalam masyarakat
patriarki, Cixous memakai kata the Present sebagai salah satu nama tokoh
laki-laki dalam karyanya.'®

Upaya Cixous meruntuhkan subordinasi perempuan lewat bahasa,
khususnya dalam teks sastra, antara lain, dengan memakai kata ganti
persona pertama (akuan) dan ketiga (diaan). Kata ganti tersebut dapat
dipakai untuk kedua gender, tidak terbatas pada jenis kelamin seseorang,
tidak mengidentikkan atribut feminin dan atau maskulin, dan dapat
berperan sebagai subjek maupun objek.

Persepsi penulis, “kesimpulan dari pandangan cixous dalam metode
feminim writing adalah Di dalam karyanya, Cixous mengemukakan tema
yang berbeda dengan tema pada penulisan karya sastra konvensional,
khususnya oleh penulis perempuan. Cixous menyampaikan tema dalam
karyanya lewat gaya bahasa yang ia pakai, antara lain, gaya bahasa
klimaks, paralelisme, antitetis, repetisi, gaya bahasa retoris (erotesis atau
pertanyaan retoris, hiperbol, paradoks), dan gaya bahasa kiasan (simile,
metafora, satire, sarkasme).

Upaya Cixous meruntuhkan subordinasi perempuan lewat bahasa,
khususnya dalam teks sastra, antara lain, dengan memakai kata ganti
persona pertama (akuan) dan ketiga (diaan).

Namun menurut pandangan penulis metode feminim writing masih
kurang tepat, karna akan menimbulkan mujadalah yang berlarut, dimana
dua insan yang berbeda jenis kelamin akan selalu menafsirkan yang
bersifat subjektif, yang otomatis akan mendahulukan kepentingan pribadi
masing-masing.

2. Ragam Pendekatan dalam Penafsiran
Abdullah Saeed mengatakan ada empat pendekatan tradisional dalam
penafsiran al-Qur’an: linguistik, logika, tasawwuf, dan riwayat. Namun

190 7hang, “Womens Role of Materiality: A Revaluation of the Subversive Power of
Feminine Subjectivity in Hine Cixous L’criture Feminine and Cindy Shermans Untitled Film
Stills.”



118

demikian, seiring perkembangan zaman modern-kontemporer, lahir satu
pendekatan tambahan yang sangat penting, yaitu pendekatan kontekstual.
Dengan demikian, secara keseluruhan terdapat lima ragam pendekatan dalam
penafsiran: %1) linguistik, (2) logika, (3) tasawwuf, (4) riwayat, dan (5)
kontekstual.***

Pada dasarnya seorang mufasir bukan hanya berpegang pada satu
pendekatan dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an. Kecuali pendekatan
mistis, pendekatan lainnya hampir selalu terlibat dalam karya-karya tafsir
klasik dengan tafsiran yang beragam. Secara ekslusif, pendekatan yang focus
kepada mistis biasanya dipraktekkan oleh para mufasir sufi dan syi’ah.'®
Sementara itu, dilain sisi ada yang membagi pendekatan mengadi dua, yakni
pendekatan dari sisi riwayat dan pendekatan yang segi ra ’yu,'"*® karena ra ’yu
mampu menjadi pertimbangan selain riwayat.

Tulisan ini dipaparkan berdasarkan tipologi yang disampaikan oleh
Abdullah Saeed, dengan membagi tafsir al-Qur’an melalui pendekatan klasik
ke empat bentuk, dan seiring berkembang di era modern-kontemporer ada
satu pendekatan lagi yang digunakan dizaman ini, yaitu pendekatan
kontekstual.

a. Pendekatan Linguistik

Dalam bahasa inggris Kata “Linguistik” disebut dengan “Linguistics”
yang mempunyai maksud disiplin sebuah ilmu Bahasa sehingga Huruf “s”
disini tidak menunjukkan bentuk jamak namun menunjukkan suatu disiplin
ilmu, seperti halnya economics, statistics, dan lainnya. Setelah tahun 1970-an,
Interpretasi dalam kerangka linguistik modern dan kritik sastra diselaraskan
dengan perkembangan terakhir disiplin ilmu, hal merupakan salah satu model
Interpretasi yang dikembangkan oleh intelektual muslim. Sehingga berangkat
dari hal ini istilah tafsir linguistik itu mulai marak terdengar oleh telinga
publik dengan arti yang konotatif (makna majaz) dan menjadi istilah yang
mengacu pada objek yang berbeda dengan acuan awalnya.

Pada asalnya istilah linguistik merupakan sebuah disiplin llmu Bahasa,
kemudian berubah mengacu pada hal-hal yang berkaitan dan bersifat
kebahasaan. Sebutan tafsir linguistik merupakan tafsir dengan pendekatan dan
analisis yang dilandasi oleh sastra (baca:teks), semiotika, atau Interpretasi,
dikenal juga dengan sebutan tafsir linguistik, atau lebih khusus lagi tafsir
yang fokus kepada analisis lingua (kebahasaan) secara umum; yang
analisanya menggunakan teori atau ilmu bahasa apapun bisa masuk dalam

100 Abdullah Saeed, al-Qur’an Abad 21 Tafsir Kontekstual, Bandung: Mizan, 2016,
him. 30.

102 Manna Khalil al-Qatttan, Studi llmu-ilmu Qur’an, Jakarta: Litera AntarNusa, 2001,
him. 495.

103 Muhammad bin Salih al-‘Uthaimin, Syarh Mugaddimah Usul al-Tafsir, Riyad:
Darul Minhaj, 1432 H, him. 159.



119

kategori tafsir linguistik, berikut adalah tiga tokoh utama yang terkenal
sebagai pengembang tafsir model ini, yaitu: Arkoun, Nashr Hamid Abu Zaid
dan Muhammad Syahrur. Adapun jika yang dimaksud asal mulanya tafsir
linguistik ini, ia telah ada sejak abad ke satu hijriah. Jika yang dimaksud
adalah tafsir yang dilakukan pendekatan dengan menggunakan ilmu bahasa
secara umum, maka sudah ada pada masa awal dan juga telah dilakukan
perkembangan kebudayaan dan peradaban islam, yakni saat ilmu nahw, sarf,
dan balagah mulai berkembang. Kemudian jika yang dimaksud adalah tafsir
yang menggunakan ilmu bahasa “linguistik”, belum ada mufassir satupun
yang menggunakannya secara mutlak sampai detik ini, dalam menafsirkan al-
Qur’an. Para mufassir yang disebut-sebut menggunakan “/inguistik” semisal
Abu Zaid dan Arkoun, hanya menggunakan “linguistik” sebagai kunci
pertama untuk masuk kedalam penafsiran.***

Alasan kuat mengapa pendekatan linguistik atau kebahasaan digunakan
oleh mufasir, bahwa al-Qur’an didalamnya banyak memuat pesan-pesan Allah
yang dikemas dalam media bahasa. Ketika kita ingin memecahkan pesan-
pesan tersebut maka cara paling sederhananya adalah mencocokkannya
dan menyesuaikannya dengan kebahasaan yang secara konvensional telah
dilakukan dalam kehidupan bangsa Arab. Oleh karenanya tanpa bahasa Arab,
al-Qur’an tidak dapat dipahami."® Menafsirkan al-Qur’an dengan pendekatan
pengetahuan kebahasaan bukan berarti kita selalu memaknai setiap kata dan
kalimat-kalimatnya secara harfiah (literal). Orang Arab mengenal mantuq
(makna tersurat) dan mafhum (makna tersirat), Seperti dalam bahasa lain,
sebagian lafaz dalam bahasa Arab kadang juga memiliki makna hagiqi
(literal) dan sekaligus majazi (metafor). Dalam konteks makna haqiqi, sebuah
lafaz ada kemungkinan memiliki makna syar’i (legal), ‘urf (konvensional)
dan atau lughawi (etimologis) sekaligus.

1) Contoh Tafsir Berbasis Linguistik
Seperti kata “tangan” yang secara literal (harifah), adalah salah satu
anggota badan, namun secara metaphor (majazi), kata “tangan” juga bisa
bermakna kekuasaan (qudrah).’® Contoh lainnya adalah kata “Ath-thoyr”
dalam Q.S. Al-Anbiya’ ayat 79

/g) < <1 . s~ ’,/t - __ I
@ Gkal3 655 BI vt S50 b

dan telah Kami tundukkan gunung-gunung dan burung-burung,
semuabertasbih bersama Daud. Dan kamilah yang melakukannya”

104 Safran Fauzi, Ilyas Rifa’i, dan Lina Marlina, “Ragam Pendekatan dan Metode
Penafsiran al-Qur’an,” Rayah Al-Islam 7, no. 1 (April 2023): 422-448.

105" Ata” bin Khalil, al-Taisir fi Usul al-Tafsir, Beirut: Dar al Ummah, 2006, him.32.

196 jalal al-Din Abd al-Rahman al-Suyuti, al-Izgan fi ‘Ulum al-Qur’an, Beirut: Dar al
Fikr, 2008, him.306.



120

Dari segi etimologis (bahasa) Lafaz “ath-thayr” bermakna segala
sesuatu yang mempunyai sayap. Namun sang mufassir dalam menafsirkan
lafaz ini memasukkan unsur-unsur modernitas dan scientific, maka lafaz
tersebut bisa dimaknai dengan pesawat tempur. Pada asalnya makna
sesungguhnya dari lafaz “ath-thayr” tersebut adalah burung-burung.
Merupakan hal yang berbahaya bila mufassir tidak memperhatikan konteks
dan makna dari ayat yang ditafsirkannya atau dengan kata lain hanya
memperhatikan aspek bahasanya saja.’%’

2) Karya Para Mufasir Berbasis Linguistik

Para mufassir yang terkenal melakukan pendekatan tafsirnya dengan
Bahasa (linguistik) diantaranya: imam Zamakhsyari dengan kitab tafsirnya
“Al-Kasyaf” dan Al-Farra dengan kitab tafsirnya “Ma’ani al-Qur’an”.
Sehingga tafsir lughawi menjelaskan makna-makna al-Qur’an melalui
interpretasi semiotik dan semantik, termasuk analisis gramatikal, leksikal,
retorikal, etimologis, dan morfologisnya.

b. Pendekatan Berbasis Logika
1) Tafsir berbasis Logika

Kata logika disini adalah pengetahuan tentang kaidah berpikir, atau
jalan pikiran yang masuk akal. Pada abad ke-3 H, tafsir ini mulai
berkembang, kemudian pada abad ke-20 dikembangkan kembali oleh
ulama Mesir Ghazali, dalam konteks sejarah Islam pendekatan rasional
dikenal dengan istilah al-ra’yu, penggunaan isitlah ini dalam menafsirkan
Quran merujuk pada operasionalisasi atau metode yang digunakan untuk
mengandalkan kemampuan logika atau akal.!®® Seorang mufasir harus
mengaktifkan seluruh daya pikirnya (ijtihad) terkhusus untuk suatu lafaz
memiliki banyak alternatif makna, sehingga dipilih mana yang tepat untuk
diterapkan dalam memahami suatu ayat, hal ini berbeda dengan
Mu’tazilah, dalam menafsirkan makna literal (harfiah) suatu ayat yang
dialihkan ke makna metafor (majaz)nya, biasanya disebut dengan istilah
ta’wil, kelompok tersebut jatuh dalam pilihan makna yang dianggap paling
tepat dalam bahasa Arab karena adanya suatu indikator (qgarinah).
Misalnya makna harfiah al-Qur’an adalah makhluq yang disandarkan
kepada Allah fta’ala (antropomisme/tasybih). Inilah salah satu bentuk
pendekatan tafsir berbasis logika. Tidak heran jika secara tradisional,
penafsiran kebahasaan, seperti Tafsir Jalalain, tercakup pula dalam

197 Anggit Sutraningsih, “Ketika Penafsiran Hanya Dengan Bahasa Arab, Ini Contoh
Tafsir Lughawi yang Menyimpang” diakses dari https://tafsiralquran.id/ketika-penafsiran-
hanya-dengan-bahasa-arab-ini- contoh-tafsir-lughawi-yang-menyimpang/ pada tanggal 19
Oktober 2025 pukul 17:25.

108 Muhammad Alifudin, Pendekatan Rasional Dalam Memahami Qur’an..., hm.2


https://waqfeya.net/book.php?bid=8064
https://www.noor-book.com/%D9%83%D8%AA%D8%A7%D8%A8-%D9%85%D8%B9%D8%A7%D9%86%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D9%82%D8%B1%D8%A7%D9%86-%E2%80%AA%E2%80%AA%E2%80%AA%E2%80%AA%E2%80%AA%E2%80%AA%E2%80%AA-v-1-pdf
https://tafsiralquran.id/ketika-penafsiran-hanya-dengan-bahasa-arab-ini-contoh-tafsir-lughawi-yang-menyimpang/
https://tafsiralquran.id/ketika-penafsiran-hanya-dengan-bahasa-arab-ini-contoh-tafsir-lughawi-yang-menyimpang/
https://tafsiralquran.id/ketika-penafsiran-hanya-dengan-bahasa-arab-ini-contoh-tafsir-lughawi-yang-menyimpang/

121

kategori tafsir bi al-ra’yi.'® Pendekatan logika kadang juga sering
dihubungkan dengan ilmu pengetahuan atau menjelaskan hal-hal gaib yang
tidak bisa dinalar dengan cara tertentu, sehingga tidak bertentangan dengan
sains modern. Muhammad Abduh misalnya, memaknai batu- batu dari
“sijjiil” yang dibawa oleh burung-burung Ababil sebagai mikrobia atau
virus pembawa penyakit.™*

Oleh karena itu selain dinamakan tafsir bi al-ra’yi, juga disebut
dengan tafsir bi al-ijtihad, Bahkan ulama tradisionil sampai menklaim
“sesat” menggunakan kemampuan logika dalam menafsirkan Quran,
sehingga tidak jarang tafsir model ini disebut dengan tafsir bi al-hawa.
Dasar argumen yang biasa digunakan untuk melegitimasi kesesatan
pendekatan rasio (logika) adalah sebuah riwayat yang menyebutkan “man
fassara Qur’an bi ra’yih fa al-yatabawwa’a amqgadahu fi al-nar”. Tafsir bi
al-ra’yi atau tafsir bi al-ma’qul dikenal juga sebagai Tafsir bi al-dirayah
dikalangan ahli tafsir. Dasar dalam metode tafsir ini, adalah berpegang
kepada ijtihad seseorang tatkala mentafsirkan al-Quran, bukan berpegang
pada atsar yang diambil dari para sahabat atau para tabi’in.t

Enam hal yang disyaratkan oleh Ghazali ketika menggunakan ro yu
dalam tafsir Quran yaitu (1). Dapat memahami isi al-Qur’an dari berbagai
dialek bahasa arab, (2). Hendaknya menngunakan dalil shohih, dan
menjauhkan diri dari yang tidak lurus serta jauh dari hawa nafsu, (3).
Memahami asbabun nuzul al-Qur’an, dan menjadikan setiap nash al-
Qur’an sesuai dengan realita, (4). Harus sejalan dengan akal sehat dan
kaedah-kaedah logika (al-mantiqg), dan sejalan dengan fitrah yang benar
yang tidak bertentangan antara satu arti dengan yang lainnya, (5). Tidak
bertentangan pemikiran seorang mufassir dengan tujuan yang digariskan
oleh al-Qur’an, dan, (6). Menjadikan kegiatan ilmiah yang ada di tengah-
tengah kehidupan sosial untuk mengkaji ayat-ayat, dan pada waktu yang
sama, ayat tersebut dapat dijadikan sebagai landasan umum untuk
mengarahkan sebuah kajian pemikiran.**?

2) Contoh Tafsir Berbasis Logika.

Dintara contoh tafsir dengan pendekatan logika, terbagi menjadi dua,
yaitu logika Mahmud (terpuji) dan madzmum (tercela). Contoh tafsir
mahmud (terpuji), firman Allah ta 'ala dalam surat al-alaq ayat 4.

109 Muhammad Husain al-Dhahabi, ‘/im al-Tafsir (ttp: Dar al-Ma’arif, tt., hlm. 67.
Lihat juga al-‘Uthaimin, Sharh Mugaddimah Usul al-Tafsir, Riyad: Dar al-Minhaj, 1432 H.,
him.160.

119 | ihat dalam Abd al-Majid Abd al-Salam al-Muhtasib, Ittijahat al-Tafsir fi al-Asr
al-Rahin, Aman: Maktabah al-Nahdhah al-1slamiyah, 1982, him, 267.

11 Wildan Risalat “Tafsir Bi Al-Dirayah”diakses dari bi-al-dirayah/ pada tanggal 19
Oktober 2022 pukul 16:30.

12 Muhammad Al-Gazali, Kaifa nata amal ma al-Quran, terjemahan Masykur
Hasyim, Bandung : Mizan, 1996, him 59.


https://pesantrenmaqi.net/ulumul-quran/tafsir-bi-al-dirayah/

122

Dalam menafsirkan kata “al-qalam” (misalnya dalam surat Al-Alaq
ayat 4 dan surat al-Qalam ayat 2. Kata al-galam oleh para mufassir klasik
(salaf), bahkan mufassir kontemporer (khalaf) sekalipun umum diartikan
dengan pena. Penafsiran demikian tentu saja tidak salah mengingat alat
tulis yang paling tua usianya yang dikenal manusia adalah pena. Tapi
untuk penafsiran kata galamun / al-galam dengan alat-alat tulis yang lain
seperti pensil, pulpen, spidol, mesin tik, mesin stensil, dan komputer pada
zaman sekarang Jadi lebih tepat memang jika menafsirkan kata al-galam
dengan alat-alat tulis yang menggambarkan kemajuan dan keluasan
wawasan al-Qur’an tentang ilmu pengetahuan dan teknologi daripada
sekedar mengartikannya dengan pena yang bisa jadi hanya menyimbolkan
kesederhanaan dunia tulis-menulis di saat-saat al-Qur’an mengalami
proses penurunannya.**®

Contoh tafsir madzmum (tercela) seperti firman Allah dalam surat
Al-lIsra ayat 72

z ﬁq ~ -~ A\l — ’/,._/. R -~
@ M Joly 5550 3545 e eda 308 555

Barang siapa yang buta (hatinya)di dunia ini, niscaya di akhirat (nanti) ia
akan lebih buta (pula) dan lebih tersesat dari jalan yang benar.”

la menetapkan bahwa setiap orang yang buta <! adalah celaka dan
rugi serta akan masuk neraka jahanam. Padahal yang dimaksud dengan
buta di sini bukan mata, tetapi buta hati berdasarkan alasan firman Allah.:

N U R T RGP

Karena sesungguhnya bukanlah mata itu yang buta, tetapi yang buta ialah
hati dalam dada.” (Q.S.. Al- Hajj : 46)

Adapun menurut pendapat para mufasir terkait ayat tersebut adalah:

Pertama Ibnu Katsir, *“ bahwa orang yang buta dalam ayat ini adalah
orang yang buta hati dan akalnya terhadap kebenaran, yakni tidak mau
menerima petunjuk dan hidayah Allah. Jika seseorang seperti ini tetap
dalam keadaan buta batin selama hidupnya di dunia, maka kelak di akhirat
ia pun akan tetap buta, yaitu tidak memperoleh cahaya hidayah dan akan
semakin tersesat dalam jalannya.

Kedua Tafsir Al-Mawardi, “bahwa ayat ini menggambarkan
konsekuensi dari kekufuran dan penolakan terhadap kebenaran selama di
dunia. Mereka yang menutup mata hatinya terhadap kebenaran dan tetap

13 Safran Fauzi, Ilyas Rifa’i, dan Lina Marlina, “Ragam Pendekatan dan Metode
Penafsiran al-Qur’an,” Rayah Al-Islam 7, no. 1 (April 2023): 422-448.



123

dalam kesesatan, maka di akhirat tidak akan mendapat petunjuk, bahkan
keadaannya menjadi lebih buruk.

Ketiga Tafsir Al-Qurthubi, “bahwa buta di sini bermakna hilangnya
kemampuan melihat kebenaran secara batin. Maka siapa saja yang
menolak petunjuk dan tetap dalam kebutaan hati selama hidup di dunia, ia
akan terus dalam kebutaan dan kesesatan di akhirat, sehingga tidak akan
pernah menemukan jalan yang benar.'*

3) Karya Para Mufassir Berbasis Logika
Diantara mufassir yang melakukan pendekatan ro 'yu (logika) dalam
tafsirnya Muhammad al-Razi dengan karyanya Mafatih al-Ghaib juga
umum disebut dengan Tafsir al-Kabir, Jalal al-Din al-Mahalli dan dan
Jalal al-Din Abd al-Rahman al-Suyuthi dengan karyanya Tafsir al-
Jalalayn, Syekh Abu Ja’far Muhamamd bil al-Hasan al-Thusi dengan
karyanya Al-Tibyan fi Tafsir al-Qur an.

c. Pendekatan Berbasis Tasawuf
1) Tafsir Berbasis Tasawuf

Kata Tasawuf secara etimologi berasal dari tashawwafa,
yatashawwafu ada yang mengatakan dari Shuf yang artinya bulu domba,
maksudnya adalah bahwa penganuttasawuf ini hidupnya sederhana, ada
juga yang mengatakan dari kata Shaff yang berarti barisan, makna kata
shaff ini diartikan kepada para jamaah yang selalu berada pada barisan
terdepan ketika shalat, juga ada yang mengatakan dari kata shafa
yangberarti jernih, bersih, atau suci Sedangkan pengertian tasawuf secara
terminologi di definisikan oleh Abdul Qadir al-Jailani adalah mensucikan
hati dan melepaskan nafsu dari pangkalnya dengan khalwat, riyadloh,
taubah dan ikhlas. Terlepas dari banyaknya pengertian tasawuf oleh para
ahli dalam beberapa pandangan, secara umum tasawuf dapat diartikan
sebagai salah satu upaya yang dilakukan oleh seseorang untuk mensucikan
diri dengan cara menjauhi pengaruh kehidupan yang bersifat kesenangan
duniawi dan akan memusatkan seluruh perhatiannya kepada Allah.
Tasawuf juga dapat diartikan sebuah upaya yang dilakukan manusia untuk
memperindah diri dengan akhlak yang bersumber pada agama dengan
tujuan mendekatkan diri kepada Allah.™*

Pengertian tafsir sufi banyak dikemukakan oleh para ulama baik
ulama salaf (klasik) maupun ulama khalaf (modern-kontemporer). Imam
Muhammad Ali al-Shabuni mendefinisikan tafsir sufistik sebagai berikut:

1% |pn Kathir, Tafsir al-Qur'an al-Azim, Darussalam Publishers, 2000, Vol. 3, him.
214-216. Al-Mawardi, Al-Hawi al-Kabir, (ed. Muhammad Amin), Dar al-Kutub al-l1imiyya,
Beirut, 2004, Vol. 6, him. 275. Al-Qurtubi, Al-Jami' li Ahkam al-Qur'an, Dar al-Kutub al-
IImiyya, Beirut, 2006, VVol. 8, him. 92-95.

1°pemadi, Pengantar llmu Tasawuf, Jakarta: Rineka Cipta, cet 2, 2004, him. 34.



124

Penafsiran isyariy ditandai dengan adanya perbedaan dengan makna dzahir
ayat karena adanya petunjuk-petunjuk (dilalah) yang tersirat dan hanya
diketahui oleh sebagian ulama tertentu, atau hanya diketahui oleh orang
yang mengenal Allah (marifat) yaitu orang yang berkahlak tinggi dan
telah terlatih jiwanya (mujahadah)” orang-orang yang telah diberi cahaya
oleh Allah ta’ala. sehingga mampu menjangkau rahasia-rahasia yang
terkandung dalam al-Qur an, akalnya penuh dengan pemahaman yang
mendalam dengan jalan ilham, atau pertolongan dari Allah, sehingga
mereka mampu menggabungkan antara pengertian yang tersirat (dzawahir)
dengan maksud yang tersurat (isyarat) dari ayat al-Qur'an.*® Ini adalah
tafsir yang menggunakan pendekatan melalui isyarat suci yang timbul dari
riyadhah ruhiyah oleh karena itu dinamakan Tafsir Bil-isyarah/Tafsirul
Isyari, Orang sufi meyakini bahwa riyadhah ruhiyah bisa mengantarkan
seseorang ke dalam derajat yang bisa membuka isyarat-isyarat suci. Tafsir
ini biasa disebut tafsir sufi atau tasawuf.

Sebagian ulama ada yang menolak tafsir dengan pendekatan
tasawwuf seperti al-Suyuthiy, al-Zarkasyiy, al-Nasafi dan al-Rafi’iy, Ibn
Shalah, al-Taftazaniy dan Ibn ‘Atha menolak keras penafsiran kaum sufi
Penolakan-penolakan dari para ulama cukup banyak terhadap tafsir
sufistik. Sementara itu, banyak ulama yang memandang bahwa tafsir
sufistik memiliki faidah untuk mengurai sisi esoterik al-Qur’an dengan
anggapan bahwa al-Qur’an memiliki makna dzahir dan makna bathin. Jika
demikian, maka tafsir sufistik memiliki kontribusi jelas pada pemaknaan
dari aspek bathinnya dengan perangkat takwil atau isyarat-isyarat tertentu,
sementara untuk makna dzahirnya sudah digarap oleh perangkat tafsir. al-
Ghazali menegaskan bahwa tidak ada larangan seseorang menafsirkan al-
Qur’an dengan penafsiran sufistik jika bermaksud untuk menapilkan
kekayaan makna al-Qur’an hingga batas-batas pemaknaan dengan simbol
atau isyarat-isyarat tertentu.'*’

2) Contoh Tafsir Berbasis Tasawuf

Seorang mufasir yang mendekati al-Qur’an secara mistis melihat
ayat-ayat al-Qur’an sebagai simbol atau isyarat, merujuk pada perkara
yang melampaui makna kebahasaannya. Dengan kata lain, menurut para
pengguna pendekatan ini, al-Qur’an memiliki dua tingkat makna, yakni
makna lahir dan makna batin."'® Makna lahir al-Qur’an adalah makna

Y“8nyhammad  Ali - al-Shabuni, Rawa’i al-Bayan, (1999), 134, dinukil dari
Badruzzaman M. Yunus, “Pendekatan Sufistik dalam Menafsirkan al-Qur’an,” Jurnal UIN
Sunan Gunung Djati Bandung, Juni 2017, him. 5.

“Muhammad Ali al-Shabuni, Rawa’i al-Bayan, (1999), 134, Lihat juga
Badruzzaman M. Yunus, “Pendekatan Sufistik dalam Menafsirkan al-Qur’an,” Jurnal UIN
Sunan Gunung Djati Bandung, Juni 2017, him. 2.

118 Muhammad Husain al-Dhahabi, ‘7/m al- Tafsir, ttp: Dar al-Ma’arif, tt., him,72.



125

kebahasaan yang dibahas oleh para mufasir pada umumnya, sedangkan
makna batin adalah pesan tersembunyi di balik kata-kata. Makna ini hanya
bisa ditangkap melalui penyingkapan (kasyf) yang dialami oleh mereka
yang melakukan latihan mental sampai tingkat tertentu hingga Allah
memberinya pengetahuan yang bersifat intuitif. Contoh prakteknya, terkait
dengan firman Allah menurut Sahl al-Tusturi, makna lahir dari “awwala
bait” adalah bangunan pertama yang didirikan untuk beribadah, yakni
Ka’bah. Sedangkan makna batinnya adalah Rasulullah saw. Akan beriman
kepada beliau siapa saja yang Allah telah menetapkan tauhid di dalam
hatinya. Adapun kecenderungan teoritis dalam tafsir-tafsir kaum sufi,
termasuk kategori ra yu. kasus penafsiran al-Qur’an kaum sufi al-Ghazali

menafsirkan potongan ayat QS Thaha/20:12 (&l &l )) yang secara

zahir “tinggalkanlah (Wahai Musa) kedua sandalmu”. Menurut al-Ghazali
makna batin dari ayat ini adalah “Tanggalkan (Hai Musa) kedua alammu,
baik alam dunia mupun akhirat. Yakni, janganlah engkau memikirkan
keuntungan duniawi dan jangan pula mencari pahala ukhrawi, tapi carilah
ridla dan hub Allah”.
3) Karya Para Mufasir Berbasis Tasawuf

Diantara mufassir yang melakukan pendekatan dengan tasawwuf
dalam tafsirnya adalah: Tafsir al-Jailani karya Abdul Qadir al-Jailani,
Tafsir Ibn ‘Arabi karya Ibn Arabi, Tafsir Jawahir al-Quran karya al-
Ghazali, Arais Al-Bayan fi Haqa’ig al-Qur’an, karya As-Syirazi, dan
Tafsir al-Qur’an Al-Azhim, karyaAt-Tutsuri.

d. Pendekatan Berbasis Tradisi (Riwayah)
1) Tafsir Bi ar-Riwayah

Kata riwayah dari rowa yarwi yang berarti menceritakan,
meriwayatkan, mengisahkan, menarasikan. Manna  al-Qattan
mendefinisikan Tafsir bil riwayah (bil ma’tsur) ialah tafsir yang
disandarkan kepada riwayat-riwayat yang shahih secara tertib yang
sebagaimana telah diceritakan dalam syarat-syarat mufassir, antara lain:
menafsirkan al-Qur’an dengan al-Qur’an, atau dengan sunnah karena
sunnah merupakan penjelas bagi kitabullah, atau dengan riwayat-riwayat
yang diterima dari para sahabat. Sebab mereka lebih mengetahui
kitabullah, atau dengan riwayat-riwayat para tabi’in besar, sebab mereka
telah menerimanya dari para sahabat.™®

Tafsir bi al-ma’tsur kerap disebut tafsir bi al-riwayah atau bi al-

Qafran Fauzi, Ilyas Rifa’i, dan Lina Marlina, “Ragam Pendekatan dalam
Penafsiran,” Review of Applied Islamic Social Sciences (RAIS), Vol. 7, No. 1 (April 2023):
422-448.



126

naqli.120 Tafsir bil ma’tsur telah ada sejak zaman sahabat. Pada zaman ini

tafsir bil ma’tsur dilakukan dengan cara menukil penafsiran dari
Rasulullah saw atau dari sahabat oleh sahabat,serta dari sahabat oleh
tabi’in dengan tata cara yang jelas periwayatannya, cara seperti ini
biasanya dilakukan secara lisan. Setelah itu ada periode dimana
penukilannya menggunakan penukilan pada zaman sahabat yang telah
dibukukan dan dikodifikasikan, pada awalnya kodifikasi ini dimasukkan
dalam kitab-kitab hadits, namun setelah tafsir menjadi disiplin ilmu
tersendiri, maka ditulis dan terbitlah buku-buku yang memuat khusus tafsir
bil matsur lengkap dengan jalur sanad kepada nabi Muhammad Saw, para
sahabat, tabi’in al tabi’in. Tafsir Bil Ar-Riwayah atau sering disebut juga
dengan tafsir al ma tsur adalah suatu penafsiran yang paling tua dan yang
pertama kali muncul dalam khazanah intelektual tafsir al-Qur’an. Tafsir ini
sekarang masih tetap di pakai dan dapat di jumpai dalam kitab-kitab tafsir,
seperti kitab Tafsir al-Thabari, Tafsir Ibn Katsir, Tafsir Ibn ‘Athiyyah dan
yang lainnya. Para sahabat menerima dan meriwayatkan tafsir dari Nabi
saw secara musyafahat (dari mulut ke mulut), demikian pula generasi
berikutnya, sampai datang masa tadwin (pembukuan) ilmu-ilmu Islam,
termasuk tafsir sekitar abad ke-3 H. Cara penafsiran serupa itulah yang
merupakan cikal-bakal apa yang disbut dengan tafsir bi al-ma tsur atau
disebut juga dengan tafsir bi al-riwayat. Dengan demikian para sahabat
umumnya dapat menafsirkan al-Qur’an. Namun yang paling menonjol
diantara mereka yaitu “khalifah yang empat, Ibn Mas’ud, Ibn Abbas,
Ubayy bin Ka’b, Zaid bin Tsabit, Abu Musa Al Asy’ari, dan Abdullah bin
Zubayr’. Tafsir bil al-ma tsur adalah menafsirkan ayat dengan ayat, ayat
dengan hadist nabi, menjelaskan ayat yang dirasa sulit dipahami oleh para
sahabat atau menafsirkan ayat dengan hasil ijtihad dan para tabi’in.
Riwayat, khususnya hadis Nabi Muhamma saw, memiliki peranan
penting dalam tafsir tradisional. Riwayat dari Rasulullah saw berperan
dalam menjelaskan makna al-Qur’an yang global, mengkhususkan hal
yang umum, membatasi hal yang mutlak. Riwayat juga menjadi sumber
informasi tentang kondisi spesifik yang melatarbelakangi turunnya ayat al-
Qur’an (sabab al-nuzul) yang penting dalam memahami lingkup masalah
yang dicakup oleh suatu ayat. Pengetahuan tentang ayat-ayat yang
mansukh tak lepas pula dari peranan riwayat dalam penafsiran al-Qur’an.
a) Contoh Tafsir Bi ar-Riwayah
Para ahli tafsir klasik juga memakai penjelasan yang bersumber
dari para sahabat dan sebagian tabi’in, sekalipun mereka sadar, besar
kemungkinan apa yang diriwayatkan itu merupakan ijtihad (ra’yu)

120Gafran Fauzi, Ilyas Rifa’i, dan Lina Marlina, “Ragam Pendekatan dalam
Penafsiran,” Review of Applied Islamic Social Sciences (RAIS), Vol. 7, No. 1 (April 2023):
422-448.



127

sejauh bukan merupakan ijma’ mereka. Tidak mengherankan jika di
antara mereka yang dinukil penafsirannya itu sering muncul perbedaan
pendapat. al-Tabari sendiri, selaku penyusun kitab tafsir bil ma’thur
paling masyhur (“Jami al-Bayan li takwili Ayi al-Quran”), sering
mengaktifkan ra’yu-nya dalam mentarjih satu pendapat yang
dianggapnya benar,**
= R ) (OP ”
PV e dlii S e
Seperti saat membahas makna “kursiy”, pada firman Allah
“Kursi-Nya meliputi langit dan bumi.”*** dengan memperhatikan
kesesuaiannya dengan kalimat-kalimat sebelumnya, dan dengan
menghadirkan ungkapan-ungkapan orang Arab, Imam al-Tabari lebih
memaknainya dalam arti pengetahuan (‘ilmu) yang didasarkan pula

pada salah satu riwayat dari Ibnu ‘Abbas radhiyallahu ‘anhu. Beberapa
juga contoh penafsiran dengan riwayah;

t —s - - > _ - . - \ [
& Spiaaiaas g9 g ALl LB 250 By 5 1 gl

“Orang-orang yang beriman dan tidak mencampuradukkan iman
mereka dengan syirik, mereka itulah orang-orang yang mendapat rasa
aman dan mereka mendapat petunjuk”(QS. Al-An ‘am:82).*%

Ketika ayat ini turun para sahabat kebingungan dalam memahami
maksud “kezaliman” karena mereka tidak ada yang berbuat zalim
kepada diri mereka sendiri. Setelah diadukan kepada Nabi, maka Nabi
menjelaskan bahwa yang dimaksud dengan al-zhulm adalah al-syirk.
Kemudian Nabi membacakan Q.S. Lugman: 13

& s - . =
o 80N, 7 < _/j “ B \
dirp S I/ \ O
e . ~ £

“sesungguhnya mempersekutukan Allah (al-syirk) adalah benar-benar
kezaliman yang besar

b) Karya Para Mufassir Bi ar-riwayah
Diantara kitab-kitab tafsir bil ma’tsur atau tafsir bil riwayah
diantaranya: Tafsir Jamiul Bayan karya lbn Jarir ath Thabar, Tafsir

121 Muhammad bin Jarir al-Tabari, Jami ‘ al-Bayan fi Ta wil Ay al-Qur’an, jil. 1 Kairo:
Dar al-Ma‘arif, 1954, hlm.76.

122 3 s al-Bagarah (2): 255.

1283.S. al-An’am (6): 82.

124 Muhammad bin Jarir al-Tabari, Tafsir al-Tabari, Giza: Dar Hijr, 2001, Vol. IV,
him. 540.



128

Bustan karya Abu Laits Samargandyi, Tafsir Ma'alimut Tanzil Karya
Al-Baghawy, Tafsir Al-Quran al Adzim karya al Hafidz Ibn Katsir.

e. Pendekatan Kontekstual
1) Tafsir Berbasis Konteks

Secara etimologi, kata kontekstual berasal dari kata benda bahasa
Inggris yaitu context dari yang diindonesiakan dengan kata “konteks” yang
berarti bagian suatu uraian atau kalimat yang dapat mendukung atau
menambah kejelasan makna.

Adapun secara terminologi, Muhadjir menegaskan bahwa kata
kontekstual setidaknya memiliki tiga pengertian, yaitu: 1) Upaya
pemaknaan dalam rangka mengantisipasi persoalan dewasa ini yang
umumnya mendesak, sehingga arti kontekstual identik dengan situasional;
2) pemaknaan yang melihat keterkaitan masa lalu, masa kini, dan masa
mendatang atau memaknai kata dari segi historis, fungsional, serta
prediksinya yang dianggap relevan; dan 3) mendudukkan keterkaitan
antara teks al-Qur’an dan terapannya. Dengan demikian, dapat dipahami
secara sederhana bahwa metode studi al-Qur’an secara kontekstual itu
adalah paradigma berpikir baik cara, metode maupun pendekatan yang
berorientasi pada konteks kesejarahan. Dengan kata lain, istilah
“kontekstual” secara umum berarti kecenderungan suatu aliran atau
pandangan yang mengacu pada dimensi konteks yang tidak semata- mata
bertumpu pada makna teks secara lahiriah (literatur), tetapi juga
melibatkan dimensi sosio-historis teks dan keterlibatan subjektif penafsir
dalam aktivitas penafsirannya. Salah satu faktor yang diperlukan dalam
studi al- Qur’an secara kontekstual adalah asbabun-nuzul suatu ayat.
Aspek sosio historis (asbabun- nuzul) suatu ayat sangat membantu dalam
memahami lingkungan ketika wahyu diturunkan.'® Oleh karenanya,
aturan-aturan hukum yang secara literal ada di dalam al-Qur’an dianggap
terikat dalam konteks tertentu, tidak bisa diaplikasikan lepas dari
konteksnya. Padahal sebagai wahyu terakhir, al-Qur’an harus senantiasa
salih likulli zaman wa makan. Untuk itu, pendekatan ini memandang
bahwa petunjuk al-Qur’an tidak cukup hanya dicari di dalam teks. Harus
ada usaha untuk memahami konteks sejarah saat mana al-Qur’an itu
diturunkan, baik keadaan sosial, politik, ekonomi, budayanya, dan lain
sebagainya.'® Persoalan spesifik yang ingin dipecahkan oleh tiap-tiap
hukum dalam al-Qur’an pada konteks tersebut juga harus dipahami, alasan
pemberlakuan hukum (ratiolegis) al-Qur’an atas suatu kasus harus

12T M. hasby Ash Shiddiqy, Sejarah dan Pengantar llmu Al-Quran dan tafsir,
Yogjakarta 1953. him. 252-253.

126 Embrio gagasan ini sebenarnya telah disinggung oleh al-Shatibi (w:790H) dalam
karyanya al- Muwafagat. la menyebutnya dengan istilah sabab al-nuzul al-am. Lihat Ibrahim
bin Musa al-Shatibi, al-Muwafagat, Dar Ibn Affan, 1997, Vol. IV, him. 154,



129

ditangkap, selanjutnya alasan tersebut digeneralisasikan dalam bentuk
tujuan-tujuan moral-sosial umum yang koheren dengan pesan al-Qur’an
secara utuh. Tujuan moral-sosial umum itulah yang kemudian dibawa ke
masa Kkini untuk dituangkan dalam rumusan yang sesuai dengan keadaan
zaman.’?’ Amin Abdullah, dalam tulisannya “Memaknai Al-Ruju’ ila al-
Qur'an wa Al- Sunnah” (2015), mengatakan bahwa pemahaman
kontekstuallah yang tepat digunakan dalam menerapkan pemahaman al-
Qur’an di ruang dan waktu yang berbeda, termasuk di Indonesia.
kemunculan memahami al-Qur’an secara kontekstual dapat kita rujuk
sejak terjadinya proses pewahyuan al-Qur’an itu sendiri. Ini berdasarkan
karekteristik pemahaman al-Qur’an ketika disampaikan secara lisan dari
Nabi Muhammad Saw kepada masyarakat Arab. Di sana, al-Qur’an
dipahami secara kontekstual. Pemahaman yang kontekstual tersebut
berdasarkan komponen kelisanan al-Qur’an, yaitu al-Qur’an sebagai teks
lisan/tuturan, Allah Swt melalui Nabi Muhammad Saw sebagai penutur,
masyarakat Arab sebagai pendengar/lawan tutur, dan Arab sebagai konteks
tuturan. Pemahaman kontekstual lainnya dilakukan oleh Nabi Muhammad
Saw. Hal ini terlihat ketika pendengar wahyu (masyarakat Arab) tidak
memahami maksud ayat yang disampaikan, maka mereka akan bertanya
kepada Nabi Muhammad saw. Di sini, Nabi Muhammad Saw menjelaskan
secara lisan tentang ayat yang tidak dipahami tersebut berdasarkan konteks
pendengar wahyu, sehingga mereka memahami maksud ayat tersebut.
2) Contoh Tafsir Berbasis Konteks

Banyak dari kalangan sahabat Nabi yang melakukan pemahaman
kontekstual, misalnya Umar ibn Khattab yang tidak menerapkan hukuman
potong tangan bagi pembantu hatib bin abi balta’ah yang dianggap
mencuri secara terpaksa hanya untuk bertahan hidup, karena konteks
berbeda dengan saat ayat potong tangan diwahyukan pada era Nabi
Muhammad saw.?® Pemahaman konteks ini kemudian menjadi perhatian
tersendiri oleh para ulama. Di antaranya, adanya kaidah atau teori yang
mengatakan bahwa al-ibrah bi khushushi al-sabab la bi umumi al-lafdz,
maksudnya untuk memahami ayat al-Qur’an mesti dibarengi dengan
pemahaman konteksnya. Dalam ulumul Qur’an juga memberikan
perhatian tersendiri pada pemahaman konteks, seperti adanya ilmu
asbabun nuzul, makki madani, dan seterusnya. Lebih jauh, ilmu-ilmu
terkait konteks al-Qur’an tersebut senantiasa digunakan oleh para penafsir

127 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition,
Chicago: The University of Chicago Press, 1982, him. 5-7.

128 Begitu juga kisah seorang wanita yang berzina dimasa khalifah umar bin khattab,
dan umar tidak menjatuhkan hukuman rajam kepada wanita tersebut karena dia berzina
dengan terpaksa hanya untuk bertahan hidup, Dia mendasarkan argumennya pada al-Qur’an
Surat Al-Bagarah ayat 173.



130

al-Qur’an.
3) Karya Para Mufassir Berbasis Konteks

Tokoh-tokoh modern-kontemporer yang tergolong dalam aliran
kontekstualis ini diantaranya adalah Fazlur Rahman, dengan teori double
movement-nya, Abdul Mustagim dengan konsep al-tafsir al-maqasidi-nya,
Nasr Hamid Abu Zayd dengan konsep al-tafsir al-siyaqi, Abdullah Saeed
dengan teorinya kontekstualisasi, oleh Sahiron Syamsuddin dengan teori
ma’na-cum-maghza dan beberapa sarjana kontemporer lain.

Berikut ini adalah penjelasan singkat dari teori double movemen, al-
tafsir al- maqasidi, kontekstualisasi dan ma na-cum-maghzai:**°

Melalui double movement dari Fazlur Rahman, kita dapat memahami
bahwa al-Qur’an sebagai kitab yang mengandung panduan etis atau ethico-
legal. Fazlur Rahman mengatakan bahwa yang terpenting dari kehadiran
al-Qur’an dalam kehidupan manusia, bukan makna literalnya saja, tetapi
pemahaman yang menjadi konsepsi pandangan dunia (waltanshaung).
Pemahaman ini kemudia ia sebut sebagai ideal moral atau ide dasar yang
terkandung dalam penyampaian wahyu al-Qur’an. Ideal moral inilah yang
berlaku ketika hendak memahami al-Qur’an secara kontekstual.**

Melalui Kontekstualisasi dari Abdullah Saeed, kita dapat memahami
bahwa al-Qur’an sebagai kitab yang dapat diterapkan dalam konteks yang
berbeda, dengan mengambil pesan utama yang dapat disebut sebagai
hirarki nilai. Dalam pemahaman hirearki nilai tersebut, dapat dipahami
adanya nilai yang tetap atau tidak. Nilai yang tetap dijumpai dalam kasus-
kasus ibadah dan keyakinan, sementara nilai yang berubah dapat dijumpai
dari kasus-kasus hukum. Perubahan ini biasanya terjadi dalam kitab-kitab
tafsir, dan juga pengkaji yang terakhir. Lebih jauh, perubahan tersebut
dipengaruhi oleh konteks kehidupan pengkajinya.

Melalui ma ’na-cum-maghza dari Sahiron Syamsuddin, Kita dapat
memahami bahwa al-Qur’an memuat pemahaman yang disebut
signifikansi. Signifikansi tersebut terbagi menjadi dua, yaitu fenomenal
dan ideal. Signifikansi fenomenal terbagi menjadi dua: (1) signifikansi
fenomena historis yang dapat dipahami sebagai pesan al-Qur’an pada era
pewahyuan. (2) signifikansi dinamis yang dapat dipahami sebagai pesan
al-Qur’an dalam kitab-kitab tafsir. Sementara signifikansi ideal yaitu
pemahaman yang menjadi pesan utama al-Qur’an. Jadi, Ma na sebagai
pemahaman era pewahyuan dan kitab tafsir, dan maghza sebagai
pemahaman yang berlaku bagi pengkaji al-Qur’an.

2Muhammad Algi HS, “Memahami Kemunculan dan Ragam Metode Tafsir
Kontekstual”  diakses dari  https://tafsiralquran.id/memahami-kemunculan-dan-ragam-
metodetafsirkontekstual/#:~:text=Metode%?20tafsir%20kontekstual%20dapat%20dipahami,m
emahami%20Al%2 DQur%27an. Pada tanggal 04 maret 2025pukul 19:32

130 Fazlur Rahman, Islam and Modernity, ... him. 17-21.


https://libgen.is/search.php?req=abdullah%2Bsaeed&open=0&res=25&view=simple&phrase=1&column=def
https://scholar.google.com/citations?user=uyZziCEAAAAJ&hl=en
https://tafsiralquran.id/memahami-kemunculan-dan-ragam-metodetafsir
https://tafsiralquran.id/memahami-kemunculan-dan-ragam-metodetafsir
https://tafsiralquran.id/memahami-kemunculan-dan-ragam-metode-tafsir%20kontekstual/#%3A~%3Atext%3DMetode%20tafsir%20kontekstual%20dapat%20dipahami%2Cmemahami%20Al%2DQur%27an
https://tafsiralquran.id/memahami-kemunculan-dan-ragam-metode-tafsir%20kontekstual/#%3A~%3Atext%3DMetode%20tafsir%20kontekstual%20dapat%20dipahami%2Cmemahami%20Al%2DQur%27an
https://tafsiralquran.id/memahami-kemunculan-dan-ragam-metode-tafsir%20kontekstual/#%3A~%3Atext%3DMetode%20tafsir%20kontekstual%20dapat%20dipahami%2Cmemahami%20Al%2DQur%27an

131

Melalui tafsir magashidi Abdul Mustagim, kita dapat memahami
bahwa al-Qur’an memuat berbagai kemaslahatan (magashid), baik pada
ayat hukum, sosial, sains, maupun lainnya. Magashid tersebut di antaranya
hifdz al- ‘aql (penjagaan akal), hifdz al-din (penjagaan agama), hifdz al-mal
(penjagaan harta), hifdz al-nafs (penjagaan nyawa), dan seterusnya.
Magashid ini ditemukan dengan memperhatikan konteks pewahyuan, teks
al-Qur’an, serta konteks pengkaji yang dianalisis menggunakan berbagai
disiplin ilmu.



132



BAB IV
INISIASI METODE MUSYARAKAH DAN CONTOH PENAFSIRAN

A. Metode Musyarakah Sebagai Pendekatan Kritis
1. Pengertian Musyarakah dalam Kontek Hubungan Gender

a. Pengertian Musyarakah.

Musyarakah adalah bahasa arab 4S i« berasal dari akar suku kata “sya-
ra-ka” (<), yang berarti “kerja sama, bersekutu, berserikat, atau bermitra”.
Akar kata ini digunakan dalam al-Qur'an sebanyak 20 kali untuk berbagai
makna seputar kata itu.' Sementara kata musyarakah sendiri merupakan
bentuk kesalingan (mufa'alah) dan kerja sama antara dua orang atau
lebih,untuk makna tersebut berarti saling mengganti (mubadalah), saling
mengubah,atau saling menukar satu sama lain.? Dalam kitab Sharaf Kaelani
dijelaskan bahwa musyarakah termasuk pada tsulasi majid bentuk kesatu bab
ke tiga, menepati wazan "ilelia (Jelay «Jel" termasuk kedalam bina
musyarakah yaitu suatu lapal yang ditambahkan alif antara fa’ fi’il dan ‘ain
fi’il, asalnya lafal J=& menjadi J= . Dengan adanya penambahan haraf alif,
maka makna yang terkandung menjadi kesalingan, kerja sama, bermitra.?
Bina musyarakah terbagi dua bagian:

1 M. Fadhil, Konsep Ekonomi Islam dan Implementasinya dalam Kehidupan
Berbangsa Jakarta: Pustaka Utama, 2017, him. 123.

2 Abd. Qadir Fagihudin, Qiraah Mubadalah, Tafsir Progresif Untuk Keadilan
Genderdalam Islam, him. 59

% Abul Hasan Ali bin Hisyam Al-Kaelani, al-Kaelant fi Syarh al-Qawa ‘id, Beirut: Dar
al-Kutub al-‘Ilmiyyabh, t.t., hlm. 15.

133



134

1) Musyarakah bainal itsnain (ci&¥) (& 38515%) artinya kerjasama antara dua
orang contoh seperti kalimat 15xe 33 JW, “jaed dan umar telah saling
membunuh” ,

2) Musyarakah lilwahid (aa51 485L3%) mengerjakan sesuatu oleh sendirian,
contoh seperti kalimat & A5G artinya allah swt telah membunuh suatu
kaum. Dalam Musyarakah lilwahid tidak boleh diartikan saling, karena
akan memberikan makna salah. Terlebih subjeknya lafal Allah, akan
mengandung makna bahwa Allah bersyarikat, dan apabila Allah
bersyarikat itu mustahil adanya.’

Kandungan makna penggunaan akar kata < , (& dalam al-Qur an:

1) Syirik (Menyukutukan Allah)

a) c‘Sw (syuraka'a’) sekutu-sekutu.

b) u;S)u (yusyrikin) mereka menyekutukan.

C) S ks (musyrikin) orang-orang yang musyrik (menyekutukan).
Contoh ayat:
Surah Al-Bagarah/2: 22:

~ 2 |4

st AT U"JJ’ ;L_.J\)\_N\J_efﬂ rﬁ}»—&ﬂ\

Dia-lah yang menmptakan bumi bagi kalian, maka sembahlah AIIah, yang
dengan kekuasaan-Nya mengatur segala sesuatu. Janganlah kamu
mempersekutukan Allah dengan sesuatu apapun, padahal kamu
mengetahuinya.

Surah Al-An’am/6: 136:
\.ua)r.é,..cj MJJ\.ZSL.M@,LQ\H}U}\ v jl.».)
5 0 ) 1 56 5

"Dan mereka memperuntukkan bagi Allah suatu bagian dari apa yang
telah diciptakan-Nya berupa tanaman dan ternak, lalu mereka berkata
sesuai dengan dugaan mereka: 'Ini untuk Allah dan ini untuk berhala-
berhala kami." Bagian yang diperuntukkan bagi berhala mereka tidak
sampai kepada Allah, sedangkan bagian yang diperuntukkan bagi Allah,

* Abul Hasan Ali bin Hisyam Al-Kaelani, al-Kaelani fi Syarh al-Qawa ‘id..., him: 15.



135

maka itu sampai kepada berhala mereka. Amat buruklah ketetapan mereka
itu.”

2) Kemitraan atau Kerja Sama (dalam konteks ekonomi atau sosial)

Bentuk ini merujuk pada berbagai jenis sekutuan dalam muamalah,
baik dalam bentuk kerjasama bisnis (musyarakah) atau hubungan antara
pihak-pihak yang memiliki kepentingan bersama.

Contoh ayat: Surah Shaad/38:24 :

P ) @ z ) - - 7 - =
ey 150 G N i e ddass cpodd LB 5a 1568 8
& s
gl.;\fa :/"jvz\..al:‘l\

"Sesungguhnya kebanyakan orang-orang yang berserikat itu sebagian
mereka berbuat zalim kepada sebagian yang lain, kecuali orang-orang
yang beriman dan mengerjakan amal saleh, dan amat sedikitlah mereka
ini."

Dalam ayat ini, kata Ul (khulath&") mengacu pada orang-orang

yang terlibat dalam kemitraan, baik secara positif atau negatif.
3) Berikut adalah jumlah kemunculan akar kata "syuraka™ dalam al-Qur‘an:

a) Kata "syuraka™ atau bentuk-bentuk turunan lainnya muncul sebanyak
sekitar 20 kali dalam berbagai bentuk, baik dalam konteks syirik
(menyekutukan Allah) maupun dalam konteks sosial atau muamalah
(kemitraan atau sekutuan dalam ekonomi dan kehidupan sosial).

b) Bentuk-bentuk seperti (<& (yusyrikin), €33  (syuraka's') atau
u-\S)-wA (mushrikin)menjadi variasi dalam penggunaannya.

Akar kata & , (s (syaraka) muncul di al-Qur'an dalam bentuk
yang berbeda, terutama untuk menyebutkan konsep kemitraan dalam
berbagai bentuk, baik positif (seperti dalam syirkah ekonomi) maupun
negatif (seperti dalam syirik, yaitu menyekutukan Allah). Secara
keseluruhan, akar kata ini muncul lebih dari 20 kali dalam al-Qur'an
dengan berbagai makna dan konteks.

Pengertian musyarakah menurut persepsi penulis adalah
“Langkah penafsiran teks al-Qur’an yang menekankan dimensi
kolaboratif dan partisipatif dalam hasil penafsirannnya ”.

Berdasarkan  pembahasan  tersebut, penulis memberikan
pengertian terhadap Metode musyarakah dalam penafsiran adalah
pendekatan kolaboratif dalam memahami teks al-Qur’an, di mana
sejumlah mufasir atau sarjana dengan latar belakang keilmuan yang
beragam terlibat secara aktif dalam proses penafsiran melalui dialog,
diskusi, dan pertukaran perspektif. Tujuan dari metode ini adalah untuk



136

memperoleh pemahaman yang lebih komprehensif, holistik, dan
kontekstual terhadap ayat-ayat al-Qur’an, terutama dalam menjawab
Isu-isu kontemporer seperti keadilan sosial, gender, dan ekologi.
Pendekatan ini mencerminkan prinsip partisipatif dalam produksi
pengetahuan keislaman, serta membuka ruang bagi pemaknaan yang
lebih dinamis dan inklusif. Atau secara singkat Metode musyarakah
adalah “langkah penafsiran teks al-Qur’an yang menekankan dimensi
kolaboratif dan partisipatif dalam hasil penafsirannnya. “
¢) Pandangan Ulama tentang Musyarakah dalam Penafsiran
Para ulama mengartikan musyarakah sebagai bagian dari prinsip-
prinsip Islam yang mendorong kolaborasi dan distribusi keadilan:
(1)1bnu Katsir
Dalam tafsirnya terhadap Surat Al-Maidah/5:2, Ibnu Katsir
menjelaskan bahwa kerja sama yang diridhai Allah adalah kerja sama
yang membawa manfaat bagi masyarakat dan dilakukan dengan
itikad baik. Musyarakah yang adil adalah contoh nyata dari ayat ini.
(2)Al-Mawardi
Dalam tafsirnya, Al-Mawardi menekankan bahwa musyarakah
tidak hanya terjadi dalam urusan ekonomi, tetapi juga dalam
hubungan sosial. la menyebutkan bahwa kerja sama yang berbasis
iman dan takwa akan membawa keberkahan, sedangkan kerja sama
yang didasarkan pada keuntungan pribadi dapat menyebabkan
ketidakadilan.®
(3)Muhammad Abduh
Muhammad Abduh, seorang ulama modern, menafsirkan
konsep kerja sama dalam Islam sebagai bentuk solidaritas sosial. la
menekankan pentingnya kolaborasi untuk mencapai tujuan kolektif
yang sesuai dengan syariah, dengan prinsip keadilan sebagai pilar
utama.
(4)Tafsir Al-Qurthubi
Al-Qurtubi, dalam tafsirnya, membahas prinsip-prinsip kerja
sama dari sudut pandang sosial dan hukum. la menyoroti ayat-ayat
seperti  Surah Shad/38:24, vyang berbicara tentang potensi
ketidakadilan dalam kemitraan. Al-Qurtubi menekankan pentingnya
keadilan dalam musyarakah. la menafsirkan bahwa setiap pihak

% Ibnu Katsir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim (Tafsir Ibnu Katsir), Juz 111, Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998, him. 12-13.

¢ al-Mawardi, Tafsir al-Nukat wa al- ‘Uyun, Juz 11, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
1992, him. 56.

" Muhammad Abduh, Tafsir al-Manar, Juz V, Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah al-
‘Ammah li al-Kitab, 1947, him. 210.



137

harus menghormati hak dan tanggung jawab masing-masing agar
tidak terjadi kezaliman.?
(5)Tafsir Fakhruddin Ar-Razi
Musyarakah dengan ayat-ayat yang membahas manusia
sebagai khalifah di bumi. Ar-Razi, seorang ulama besar dalam
bidang tafsir, mengartikan kerja sama sebagai manifestasi dari
kehendak Allah dalam menciptakan manusia untuk saling
melengkapi. la menghubungkan konsep musyarakah dengan ayat-
ayat yang membahas manusia sebagai khalifah di bumi. Dalam
Pandangan Ar-Razi menjelaskan bahwa kerja sama manusia dalam
berbagai aspek kehidupan adalah bagian dari tanggung jawab mereka
sebagai pengelola bumi. Musyarakah menurutnya adalah wujud
nyata dari tugas tersebut.’

Dari pandangan para ahli mufasir dapat diambil sebuah
kesimpulan bahwa prinsip penafsiran musyarakah dalam penafsiran
Islam mencakup berbagai aspek antara lain:

(1)Keadilan
Semua pihak harus menerima hak mereka sesuai kontribusi. Keadilan
menjadi dasar dalam membagi keuntungan maupun kerugian.
(2)Kesetaraan
Penafsiran musyarakah juga mencerminkan nilai kesetaraan di mana
semua pihak memiliki hak dan tanggung jawab yang diakui.
(3)Keberkahan
Kerja sama vyang dilakukan dengan niat yang benar akan
mendapatkan keberkahan dari Allah, sebagaimana disebutkan dalam
hadis.
(4)Larangan Riba dan Ketidakpastian
Penafsiran modern tentang musyarakah juga penekanan larangan
riba (bunga) dan gharar (ketidakpastian), yang sering muncul dalam
praktik ekonomi konvensional.

Musyarakah dalam Konteks Spiritual, Selain aspek ekonomi,
penafsiran musyarakah juga dapat diterapkan dalam aspek spiritual:
(1)Kerja Sama dalam Amal Kebaikan

Misalnya, bekerja sama dalam membangun masjid, mendirikan
lembaga pendidikan Islam, atau menyelenggarakan kegiatan sosial.

8 Al-Qurthubi, al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, Juz XV, Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1967, hlm. 72.

% Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir al-Kabir (Kitab al-Tafsir al-Kabir), Juz XX. Beirut: Dar
al-Ma'arif, 1994, him. 145.



138

(2)Musyarakah dalam Dakwah
Dakwah adalah tanggung jawab bersama. Dalam penafsiran,
musyarakah dalam dakwah mencerminkan saling membantu untuk
menyebarkan kebenaran dan meningkatkan prinsip iman.*°

b. Ayat-ayat yang membahas musyarakah
ey 1355 G N i e ddas pd) ) 52 1S A
o))

Dan sesungguhnya kebanyakan dari orang-orang yang berserikat itu
sebahagian mereka berbuat zalim kepada sebahagian yang lain, kecuali
orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal yang saleh (Q.S. shad:24)

Maksud dari ayat diatas bahwa, Ayat ini merujuk pada dibolehkannya
praktik akad musyarakah. Lafadz “al-khulatha” dalam ayat ini bisa diartikan
saling bersekutu/partnership, bersekutu dalam konteks ini adalah kerjasama
dua atau lebih pihak untuk melakukan usaha perniagaan. Berdasarkan
pemahaman ini, jelas sekali bahwa pembiayaan musyarakah mendapat
legalitas dari syariah.**

Orang-orang yang benar-benar memperhatikan hak orang lain dalam
persekutuan dan pertemanan serta tidak melakukan sedikit pun kezaliman
pada teman-temannya hanya sedikit jumlahnya. Hanya orang-orang yang
cukup modal keimanan dan amal salehnya saja yang pada umumnya begitu
memperhatikan hak-hak temannya dan orang-orang yang mereka kenal
dengan cara sempurna dan adil. Ayat di atas menunjukkan perkenaan dan
pengakuan Allah Swt. akan adanya perserikatan dalam kepemilikan harta
dalam QS. Shad:24 terjadi atas dasar akad (Ikhtiyari).

Firman Allah dalam al-Ma’idah ayat 2:

= 1 [T ;/"E‘,f T LA
Olally 3 e sl Ny 5l Al e 15515

...Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa,
dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran. ...”

0'M A Nurkholifadin and I Iswandi, “Mekanisme Akad Musyarakah Pembiayaan
Modal Kerja Revolving Ditinjau Dari Perspektif Hukum Islam: Studi Pada Bmt Riyadhul
Jannah,” Jurnal Penelitian  Multidisiplin  llmu 1, no. 5 (2023): 847-60,
https://doi.org/http://melatijournal.com/index.php/Metta.

“Muhammad Abdullah al-Muslih dan Shalih bin Abdullah, Figh al-Mu ‘amalat al-
Maliyah al-Mu ‘asirah, Riyadh: Maktabah al-Ubaikan, 2003, hlm. 131-132.



139

Ayat tersebut menjelaskan bahwa semua perbuatan dan sikap hidup
membawa kebaikan kepada seseorang (individu) atau kelompok masyarakat
digolongkan kepada perbuatan baik dan tagwa dengan syarat perbuatan
tersebut didasari dengan niat yang ikhlas. Tolong menolong (syirkah al-
ta’awun) merupakan satu bentuk perkongsian, dan harapan bahwa semua
pribadi muslim adalah sosok yang bisa berguna/menjadi partner bersama-
sama dengan muslim lainnya. Allah Swt telah berfirman agar manusia saling
tolong menolong dan bersama-sama berusaha untuk suatu tujuan yang baik,
dengan kata lain musyarakah adalah sebuah bentuk usaha atas dasar saling
tolong-menolong antara sesama manusia dengan tujuan mendapatkan
profit/laba, oleh sebab itu Prinsip dari musyarakah ini sangat dianjurkan
dalam agama Islam.

Firman Allah Swt. dalam al-Anfal ayat 41 yaitu:

PEUHIREMI Jwﬂ}wwuu (o e ek W G 0
SB: 40 a ace e i g Ay il 28851 Jantl 55 8l
_ PR ‘/}l & L i

Sd s B e A it B 2y

Ketahuilah, sesungguhnya apa saja yang dapat kamu peroleh sebagai
rampasan perang, maka sesungguhnya seperlima untuk Allah, Rasul, kerabat
Rasul, anak-anak yatim, orang-orang miskin dan ibnu sabil, jika kamu
beriman kepada Allah dan kepada apa yang kami turunkan kepada hamba

Kami (Muhammad) di hari Furgaan, yaitu di hari bertemunya dua pasukan.
Dan Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu.

Pembahasan dari ayat diatas adalah Kata ghanimah dalam ayat tersebut
adalah rampasan perang yang diperoleh kaum muslimin bersama-sama dan
dijadikan harta syirkah dengan pembagian yang adil menurut ketentuan
syari’at Islam dengan memperhatikan jenis dan usaha yang dikembangkan.*?

c. Hadis yang Membahas Musyarakah

JE g e Al (oA Jy25 i Ju ki M 55 5a ol 58
e daoE Gl G s u»\ferJ&fJ\ EJE LT e A
rfL-L\ Aoy 3y)s gl 0)35) "l e

~

12 Dimyauddin Djuwaini, Pengantar Figh Muamalah, Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2010, him. 65.



140

Dari Abu Hurairah r.a. beliau berkata: Rasulullah pernah bersabda Allah
telah berfirman: “Aku menemani dua orang yang bermitrausaha selama
salah seorang dari keduanya tidak mengkhianati yang lain. Bila salah
seorang berkhianat, maka Aku akan keluar dari kemitrausahaan
mereka”.(HR. Abu Daud)

1) Kajian kebahasaan:

2) 2 G
Aku adalah yang ketiga dari dua orang yang bermitrausaha.
Maksudnya: “Aku (Allah) akan selalu menyertai keduanya dengan
memberikan pertolongan, bimbingan dan berkah terhadap perniagaan
keduanya”

b) >z Ladsl (% s
Selama salah seorang dari kedua pihak yang bermitrausaha itu
tidak mengkhianati  mitrausahanya, dengan berbagai bentuk

pengkhianatan yang berpotensi merugikan atau berakibat pada kerugian
mitra usahanya.

c) %l 1306
Jika salah seorang dari keduanya berkhianat, dengan misalnya

berbuat curang atau melakukan manipulasi yang berpotensi atau
berakibat pada kerugian mitrausahanya.

d) Lgls 5o 2
Aku (Allah) pasti akan keluar (maksudnya membiarkan dengan
tidak memberikan pertolongan, bimbingan dan berkah) kepada
kemitrausahaan keduanya.*®
2) Maksud Hadits
Apabila dua pihak melakukan akad (kontrak) kemitrausahaan dengan
berbagai macam bentuknya, maka Allah akan memberikan dukungan
penuh kepada kedua pihak tersebut selama keduanya memegang amanah
masing-masing dan tidak mengkhianati janjinya. Bila salah seorang dari
keduanya tidak memiliki komitmen lagi terhadap isi perjanian yang telah
disepakati dalam akad (kontraknya), maka Allah akan berlepas diri dari
kemitrausahaan keduanya, dengan mencabut kepedulian-Nya untuk
mendukung usaha mereka. Sehingga usaha mereka selamanya tidak akan
mendapatkan pertolongan, bimbingan dan barakah-Nya.

¥ Al-Munawi, Fayd al-Qadir Sharh al-Jami‘ al-Saghir, Juz 2, Beirut: Dar al-
Ma‘rifah, 1972, hlm. 346.



141

Maka, Berdasarkan sumber hukum diatas maka secara ijma para
ulama sepakat bahwa hukum syirkah yaitu boleh. Makna Hadits itu ialah
bahwa Allah bersama keduanya dalam pemeliharaannya, pengawasannya,
dalam bantuan dan pertolongan kepada keduanya dalam pengembangan
harta keduanya dan Allah menurunkan berkah pada perdagangan
keduanya. Apabila terjadi pengkhianatan salah satu dari keduanya, maka
akan dicabut berkah dari harta keduanya. Jadi dalam hadits tersebut
terkandung anjuran kerjasama tanpa ada pengkhianatan serta ancaman
Allah terhadap orang yang mengadakan persekutuan yang terdapat
pengkhianatan antara kedua belah pihak.

Adapun pelajaran yang terkandung dalam hadits tersebut antara lain:
a) Kerja sama dalam usaha bisnis adalah suatu usaha terpuji dan diridhai

oleh Allah.

b) Allah memberikan berkah kepada orang yang suka bersekutu dalam
usaha bisnis selama semua orang yang bersekutu itu sama-sama ikhlas,
jujur, dan rukun.

¢) Orang yang menghianati temannya dalam persekutuan usaha itu dibenci
oleh Allah.

Hadis yang bersumber dari As Said, diriwayatkan oleh Abu Daud

&)L;\?)&)L\,\?&j;;ww&m\;\aéﬂ S

Dari Saib ra bahwa ia berkata kepada Nabi saw, “Engkau pernah menjadi
kongsiku pada (zaman) jahiliyah, (ketika itu) engkau adalah kongsiku yang
paling baik. Engkau tidak menyelisihku, dan tidak berbantah-bantahan
denganku. » 1

Musyarakah adalah akad kerjasama atau usaha patungan antara
dua/lebih pemilik modal atau ahliah, untuk melaksanakan suatu jenis usaha
yang halal dan produktif.®

Musyarakah dalam Al-Hadist seperti yang diriwayatkan oleh Abu
Daud dari Abu Hurairah, yaitu:

"Nabi saw bersabda, sesungguhnya Allah Swt berfirman, Aku adalah yang
ketiga pada dua orang yang bersekutu, selama salah seorang dari
keduanya tidak mengkhianati temanya, Aku akan keluar dari persekutuan
tersebut apabila salah seorang menghianatinya”.

Maksud yang terkandung dari hadis di atas adalah Allah Swt akan
menjaga, memelihara dan menolong pihak-pihak yang melakukan kerja

% Muhammad, Abubakar, Hadits Tarbiyah, Surabaya: Al-lkhlas, Cetakan | 1995, him.
28. (Shahih:Shahih Ibnu Majah no: 1853 dan Ibnu Majah I1: 768 no: 2287)

!5 perwatatmadja, Karnaen A. Membumikan Ekonomi Islam di Indonesia. Depok:
Usaha Kami, 1996, him. 17.



142

sama serta menurunkan berkah atas kerja sama yang dijalankannya. Apa
saja yang mereka lakukan harus sesuai dengan perjanjian yang telah
disepalléati agar tidak terjadi persengketaan di antara masing-masing
pihak.

Musyarakah menurut ijma ulama disebutkan oleh Ibnu Qudamah
dalam kitabnya Al-Mughni, disebutkan "kaum  mulismin telah
berkonsensus terhadap legitimasi Musyarakah secara global walaupun
terdapat perbedaan pendapat dalam beberapa elemen darinya".’

Penafsiran al-Qur'an merupakan aktivitas ilmiah yang membutuhkan
pendekatan yang holistik dan kolaboratif untuk memastikan hasil yang
komprehensif dan relevan dengan dinamika kehidupan umat. Metode
musyarakah, yang dihapuskan pada konsep kerjasama dalam Islam,
menawarkan pendekatan kolektif dalam menggali makna ayat-ayat al-
Quran. Dalam dunia yang semakin kompleks, kebutuhan untuk
mengintegrasikan  berbagai  perspektif keilmuan menjadi semakin
mendesak. Melalui metode musyarakah, para ulama, akademisi, dan
pemikir dari latar belakang keilmuan dapat bekerja sama untuk
menghasilkan tafsir yang lebih mendalam dan aplikatif. Tujuan
pengembangan metode musyarakah dalam kajian tafsir dapat dirumuskan
dengan mengintegrasikan berbagai perspektif keilmuan dengan melibatkan
berbagai ahli dari disiplin ilmu yang berbeda, metode ini bertujuan untuk
menghasilkan penafsiran al-Qur'an yang lebih holistik, mencakup aspek
teologis, sosial, budaya, ekonomi, dan sains.*®

d. Latar Belakang Pentingnya Metode Musyarakah dalam
Penafsiran.

Penafsiran al-Qur'an adalah salah satu aktivitas ilmiah dan spiritual
yang paling penting dalam tradisi Islam. Sebagai sumber utama ajaran Islam,
al-Qur'an memiliki cakupan ajaran yang sangat luas dan mendalam,
mencakup aspek teologi, hukum, sosial, hingga etika kehidupan manusia.
Dalam konteks modern, tantangan-tantangan baru yang dihadapi umat Islam
memerlukan pendekatan yang lebih kompleks, sistematis, dan kolaboratif
untuk memastikan pesan al-Qur'an dapat diterapkan dalam berbagai aspek
kehidupan kontemporer. Salah satu metode yang memiliki potensi besar
dalam menjawab kebutuhan ini adalah metode musyéarakah.

Musyarakah, yang secara harfiah berarti"kerjasama"atau "kolaborasi,"
berakar pada prinsip-prinsip dasar Islam yang mendorong kolektivitas dalam
mencapai tujuan yang mulia. Dalam dunia penafsiran, metode ini

'8 Ridwan, Muhammad. Konstruksi Bank Syariah Indonesia, Yogyakarta: Pustaka SM.
2007, him. 43.

7 Adrian Sutedi, Perbankan Syariah. Bogor: Ghalia Indonesia. 2009, him. 47.

¥ Abdul Ghafar Anshori, Hukum Perjanjian Islam di Indonesia (Konsep, Regulasi, dan
Implementasi), Yogyakarta: Gadjah Mada University Press. 2010.



143

mengedepankan kerja sama lintas disiplin dan pendekatan multi-perspektif
untuk menghasilkan pemahaman yang lebih komprehensif dan relevan
terhadap ayat-ayat al-Qur'an. Berikut akan dijelaskan latar belakang
pentingnya metode musyarakah dalam penafsiran al-Qur'an, mulai dari
landasan teologis, sejarah, hingga kebutuhan kontemporer.*
1) Landasan Teologis Pentingnya Musyarakah
Islam adalah agama yang sangat menekankan prinsip kolektivitas,
baik dalam ibadah maupun muamalah. Prinsip ini dapat dilihat dalam
berbagai ajaran, seperti shalat berjamaah, zakat, dan haji, yang semuanya
melibatkan unsur kebersamaan. Dalam konteks keilmuan, al-Qur'an sendiri
mendorong umat untuk saling berdiskusi dan bekerja sama dalam mencari
kebenaran. Firman Allah dalam surat al-Maidah:2 menyebutkan:

"...Dan tolong-menolonglah kamu dalam kebaikan dan takwa, dan jangan
tolong-menolong dalam berbuat dosa dan permusuhan..."

Ayat ini menunjukkan bahwa kolaborasi adalah bagian integral dari
cara Islam mengajarkan umatnya untuk bekerja bersama demi mencapai
tujuan yang baik. Dalam penafsiran al-Qur'an, kolaborasi menjadi penting
karena kompleksitas kandungan al-Qur'an sering kali memerlukan keahlian
dari bzeorbagai bidang ilmu, seperti linguistik, sejarah, sosiologi, hingga ilmu
alam.

2) Perspektif Sejarah Tradisi Kolektif dalam Penafsiran

Sejarah Islam mencatat bahwa tradisi musyarakah dalam keilmuan
telah menjadi bagian dari peradaban Islam sejak masa klasik. Para mufasir
pada masa lalu sering kali terlibat dalam diskusi ilmiah dengan rekan
sejawat mereka untuk menyusun tafsir. Sebagai contoh:

a) Mufasir Klasik seperti At-Thabari (w. 310 H) dalam karyanya Jami' al-
Bayan fi Tafsir al-Qur'an sering kali mengutip pendapat dari berbagai
sahabat dan tabi'in sebagai bentuk kolaborasi intelektual.

b) Di masa keemasan Islam, Darul Hikmah di Baghdad menjadi pusat
intelektual yang melibatkan berbagai ahli dari berbagai disiplin untuk
membahas teks-teks agama dan ilmu pengetahuan.?

Tradisi ini menunjukkan bahwa kolaborasi dalam penafsiran
bukanlah konsep baru, tetapi telah menjadi bagian dari upaya keilmuan
Islam sepanjang sejarah.

1% Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition,
University of Chicago Press, 1982.

20 Seyyed Hossein Nasr, The Study Quran: A New Translation and Commentary,
Harper One, 2015.

'Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition,
University of Chicago Press, 1982, him. 123.



144

3) Kompleksitas dan Tantangan Penafsiran Kontemporer

Saat ini, umat Islam menghadapi berbagai tantangan yang
membutuhkan penafsiran al-Qur'an yang relevan dan kontekstual.
Beberapa tantangan utama meliputi:

a) Globalisasi dan Pluralitas. Dengan interaksi yang semakin intens antara
berbagai budaya dan agama, umat Islam perlu memahami ayat-ayat al-
Qur'an dalam konteks hubungan antar agama dan pluralitas sosial.

b) Perkembangan Sains dan Teknologi. Kemajuan di bidang sains dan
teknologi sering kali memunculkan pertanyaan baru terkait pandangan
Islam terhadap isu-isu seperti bioetika, kecerdasan buatan, dan
keberlanjutan lingkungan.

¢) Krisis kemanusiaan dan keadilan sosial, masalah seperti kemiskinan,
ketimpangan gender, dan perubahan iklim memerlukan respons yang
berbasis pada ajaran al-Qur'an.

Untuk menghadapi tantangan ini, metode penafsiran individual
sering kali tidak memadai. Sebaliknya, pendekatan kolaboratif yang
melibatkan para ahli dari berbagai disiplin ilmu dapat membantu
menghasilkan tafsir yang lebih relevan dan aplikatif.?>

4) Keunggulan Metode Musyarakah dalam Penafsiran

Metode musyarakah memiliki beberapa keunggulan yang
menjadikannya penting dalam penafsiran al-Qur‘an:

a) Holistik dan Multi Perspektif

Dengan melibatkan para ahli dari berbagai disiplin ilmu, metode
ini memungkinkan penafsiran al-Qur'an yang lebih holistik, mencakup
aspek-aspek linguistik, historis, dan kontekstual.

b) Kontekstualisasi yang Relevan

Musyarakah memungkinkan penafsiran yang relevan dengan isu-
isu kontemporer karena masukan dari berbagai disiplin dapat membantu
mengidentifikasi dan menjawab persoalan umat.

¢) Mengurangi Bias Subjektif

Pendekatan kolektif dapat mengurangi bias subjektif yang sering
kali muncul dalam penafsiran individual. Dengan adanya diskusi dan
musyawarah, berbagai sudut pandang dapat dipertimbangkan secara
adil.

d) Penguatan Ukhuwah Islamiyah

Proses kolaborasi dalam musyarakah tidak hanya menghasilkan
tafsir yang lebih baik tetapi juga mempererat ukhuwah Islamiyah di

22 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach,
London; Routledge, 2006, him. 18-19.



145

antara para ulama, akademisi, dan masyarakat yang terlibat dalam
proses tersebut.”®
5) Studi Kasus Penerapan Musyarakah

Sebagai contoh penerapan metode musyarakah, mari lihat proyek
penafsiran tematik yang melibatkan berbagai ahli dalam menjawab isu-isu
kontemporer, seperti tafsir tentang lingkungan hidup. Dalam proyek ini:

a) Para ahli tafsir al-Qur'an bekerja sama dengan ilmuwan lingkungan
untuk memahami bagaimana prinsip-prinsip Islam dapat diterapkan
dalam menjaga kelestarian alam.

b) Diskusi lintas disiplin membantu mengidentifikasi ayat-ayat yang
relevan, seperti QS. al-A'raf:56 yang berbicara tentang tidak membuat
kerusakan di bumi, dan menerapkannya dalam konteks modern.

c) Hasil tafsir kemudian disosialisasikan kepada masyarakat melalui
kampanye kesadaran lingkungan berbasis ajaran Islam.**

Metode musyarakah dalam penafsiran al-Qur'an adalah salah satu
cara yang sangat potensial untuk menghadapi tantangan-tantangan
kontemporer yang semakin kompleks. Dengan landasan teologis yang kuat,
sejarah tradisi keilmuan Islam yang mendukung, serta kebutuhan
mendesak untuk menghasilkan tafsir yang relevan dan aplikatif, metode ini
menjadi salah satu pendekatan yang paling penting dalam kajian tafsir
masa kini. Kolaborasi lintas disiplin tidak hanya memperkaya wawasan
keilmuan tetapi juga memperkuat persaudaraan umat dalam mencari solusi
bagi berbagai persoalan kehidupan.?

2. Ayat-ayat al-Qur'an yang mendukung prinsip musyarakah (kerja
sama).
a. Ayat tentang Musyawarah

Musyawarah secara etimologis yang berasal dari bahasa arab (al-
Qur’an) “syura” s yang berakar kata dari syin waw dan ra (U-s-J%) yaitu
4 e 5 lehly (o ¢l “memulai sesuatu, menampakkan dan melebarkannya”.
Juga mengandung makna mengeluarkan madu dari sarang lebah.?

Dari kata s_s< dibentuk lafadz fi’il 3)ske — sl - LS sebagian ahl al-
lughoh mengatakan bahwa lafadz syawara-musyawarah berarti mencapai
pendapat/buah pikiran seperti mengeluarkan madu dari sarang lebah,

22 M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur'an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1999, him. 45-46.

4 Muhammad bin Ahmad Al-Qurtubi, Al-Jami' li-Ahkam al-Qur'an..., him. 75.

M. Amin Abdullah, Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika dalam
Studi Islam, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006, him. 157-159.

26 Abi al-husain Ahmad bin Faris, maqoyis al-lughah, juz Ill, t.t.: dar al-fikr, t.th., him.
226.



146

denganﬂwazan os4é bisa berarti saling mencari/mengeluarkan pendapat
(ra’yu)

Kata tersebut selanjutnya mengalami perkembangan arti sehingga
mencangkup segala sesuatu yang dapat diambil atau dikeluarkan dari yang
lain termasuk pend gat Musyawarah jugadapat berarti mengatakan atau
mengajukan sesuatu.” Juga berarti perkara yang dimusyawarahkan.28

b. Jumlah Ayat Musyawarah dalam al-Qur’an

Dalam al-Qur’an terdapat tiga ayat yang membicarakan musyawarah,
yakni. Q.S Al- Syura ayat 38 dengan menggunakan kata syura (s_s<), Q.S
Al-Bagarah ayat 233 dengan menggunakan kata tasyawur (Ls4) dan Q.S
Ali Imran ayat 159 menggunakan kata syawir (Ls.%) Ayat surah al-Syura
adalah yang pertama kali diturunkan dan termasuk ayat/surah makkiyah
sedang dua ayat lain termasuk ayat/surah madaniyah atau setelah
Rasulullah hijrah ke Madinah.

Q.S Al-Syura ayat 38.

55 &5 i st ey 3l bﬁb) g Va5 A0

O giiy
Dan (bagi) orang-orang yang menerima (mematuhi) seruan Tuhannya dan
mendirikan shalat, sedang urusan mereka (diputuskan) dengan

musyawarat antara mereka; dan mereka menafkahkan sebagian dari rezeki
yang Kami berikan kepada mereka.?®

Ayat ini diturunkan sebagai pujian kepada kelompok muslim
dimadinah (kaum anshor) yang bersedia membela nabi SAW dan
meyepakati hal tersebut melalui musyawarah yang mereka laksanakan
dirumah Abu Ayyub al-Anshari.* Namun demikian juga ayat ini juuga
berlaku umum mencangkup setiap kelompok yang melakukan
musyawarah.

c. Hadits Nabi tentang pentingnya musyawarah dalam pengambilan
keputusan.

Hadits yang berkaitan dengan musyawarah dalam Islam
menyediakan panduan dan pedoman untuk praktik musyawarah yang

27 Jamaludin Muhammad Inm Mukram Ibn al-Manzhur Al-Afrigy al-Mishriy, lisan al-
araby, Beirut: dar al-fikri, 1990, him.434.

%8 |brahim Anis, et.al., Mujam Al-Wasith, Juz 1, Teheran: Maktabah al-l1imiyah, t.th.,
him.501.

2% https://tafsirweb.com/9128-surat-asy-syura-ayat-38.html

%0 Muhammad Fuad Abd. Al-Bagiy, mu’jam al Mufahras li alfazh al-Qur’an Al-
Karim, Beirut: Dar Al-Fikr, 1987, him. 391.



147

efektif dan bermanfaat. Salah satu hadits yang relevan adalah hadits
riwayat Ahmad dan Tirmidzi yang menceritakan bahwa Rasulullah
Muhammad saw. bersabda:

Hai umat manusia! Sesungguhnya kamu semua adalah pemimpin dan
kamu semua akan dimintai pertanggungjawaban atas apa yang kamu
pimpin. Pemimpin yang adil, tunduk dan lurus akan mendapatkan pahala
yang banyak, sedangkan pemimpin yang zalim, tidak adil dan menyimpang
akan mendapatkan siksaan yang pedih. Maka, hendaknya setiap pemimpin
berupaya memberikan kemaslahatan dan memelihara kepentingan umum.
Dan Allah akan memberi pertolongan kepada pemimpin yang bergantung
pada-Nya untuk mengurus urusan rakyatnya, sedangkan Allah akan
meninggalkan dan membawa kemusnahan bagi pemimpin yang
meninggalkan umatnya.” (HR. Bukhari dan Muslim).

Hadits ini memberikan penekanan pada pentingnya kualitas
kepemimpinan yang adil, tunduk, dan lurus. Seorang pemimpin yang adil
harus senantiasa memikirkan kemaslahatan umat dan menjaga kepentingan
umum. Allah akan memberikan pertolongan kepada pemimpin yang
mengemban amanah dengan baik dan  menjalankan  tugas
kepemimpinannya untuk kebaikan umatnya. Untuk mengkonsultasikan dan
mencapai keputusan yang baik dalam musyawarah, dalam hadits lainnya,
Rasulullah Muhammad saw.** juga memberi petunjuk sebagai berikut:

1) Mendengarkan Pandangan Semua Pihak
Dalam sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Abu Dawud,
Rasulullah saw. menyatakan:

“Tidak ada musyawarah yang buruk dalam iradah (kehendak) dan
pendapat yang benar-benar dilaksanakan dari jama’ah (kelompok)
yang musyawarah.” (HR. Abi Dawud)

Hadits ini menekankan pentingnya mendengarkan pendapat dan
pandangan semua pihak dalam musyawarah. Dalam musyawarah yang
baik, setiap individu memiliki hak untuk mengemukakan pendapatnya,
dan keputusan yang diambil harus merupakan hasil konsensus dan
kesepakatan bersama dari berbagai pihak yang terlibat.

2) Berpegang pada Kebenaran dan Keadilan

Dalam sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Abu Dawud dan

Tirmidzi, Rasulullah Saw. menjelaskan:

“Musyawarah tidak akan memberikan petunjuk kecuali kepada orang
yang penuh rasa takwa.” Seorang laki-laki berkata: “Rasulullah,

$'Fagihuddin Abdul Kodir, Tafsir Mubadalah: Tafsir Progresif untuk Keadilan Relasi
Laki-laki dan Perempuan, Yogyakarta: IRCiSoD, 2019, him. 182-183.



148

apakah kami akan menarik kembali apa yang kami telah putuskan?”
Beliau menjawab: “Tidak ada yang dapat menahanmu jika menarik
kembali apa  yang kamu putuskan kecuali hatimu
merekomendasikannya.” (HR. Abu Dawud dan Tirmidzi)

Hadits ini mengajarkan pentingnya berpegang pada kebenaran dan
keadilan dalam musyawarah. Agar keputusan yang diambil merujuk
pada petunjuk Allah, semua pihak yang terlibat dalam musyawarah
harus memiliki rasa takwa dan berusaha menjalankan prinsip-prinsip
Islam dalam pengambilan keputusan. Keputusan yang telah diambil
harus memiliki dasar yang kuat, dan jika perlu, keputusan tersebut dapat
ditarik kembali jika timbul rasa keragu-raguan dalam hati.*

B. Prinsip-prinsip Metode Musyéarakah

1. Keadilan, Kesetaraan, Kesalingan, Kerja Sama dalam Penafsiran

Teks Agama.

Penafsiran teks agama merupakan aktivitas ilmiah dan spiritual yang
memiliki dampak besar terhadap pemahaman umat Islam terhadap ajaran
agama. Metode musyarakah hadir sebagai pendekatan yang menekankan
partisipasi kolektif dan prinsip-prinsip utama dalam memahami teks agama
secara adil dan objektif. Prinsip utama metode ini meliputi keadilan,
kesetaraan, kesalingan, dan kerja sama. Para ulama dan ahli tafsir klasik serta
kontemporer, seperti Ibnu Katsir, Al-Suyuti, dan Muhammad Abduh,
menekankan pentingnya keterbukaan dalam penafsiran sehingga tidak ada
monopoli makna.

Selain prinsip-prinsip dasar, metode musyarakah dalam penafsiran al-
Qur’an juga memiliki langkah-langkah operasional yang menjadi temuan baru
dalam penelitian ini. Langkah-langkah tersebut dirumuskan sebagai berikut:

a. ldentifikasi Tema dan Konteks: Penentuan tema besar yang menjadi fokus
penafsiran, baik terkait isu sosial, gender, maupun hukum, serta pengaitan
tema tersebut dengan konteks historis maupun kontemporer.

b. Pemilihan Otoritas Tafsir: Penetapan mufasir atau corak tafsir yang
dijadikan mitra dialog ( ‘agid), meliputi tafsir klasik, modern, kontemporer,
maupun tafsir berbasis pendekatan gender.

c. Formulasi Kesepakatan Metodologis: Perumusan kesepakatan metodologis
(shighat) mengenai perangkat analisis yang digunakan untuk membaca
teks, misalnya kombinasi tafsir maudu ‘i, mugaran, mubadalah, dan gender
writing.

d. Proses Dialogis dan Komparatif: Pelaksanaan penafsiran secara dialogis
dengan mempertemukan berbagai tafsir yang ada, mengidentifikasi titik

%2 Muhammad Ibn ‘Ashir, Magasid al-Shari‘ah al-Islamiyyah, Amman: Dar al-
Nafa’is, 2001, hlm. 278.



149

temu, dan mengkritisi titik perbedaan sehingga terbangun kerangka tafsir
yang kolektif.

e. Sintesis dan Produk Tafsir: Penyusunan keluaran (ribh) berupa tafsir yang
lebih komprehensif, partisipatif, serta relevan dengan kebutuhan keadilan
sosial di era kontemporer.

Langkah-langkah tersebut menjadikan metode musyarakah tidak hanya
sebagai kerangka teoritis, tetapi juga metodologi aplikatif yang dapat
digunakan dalam studi tafsir kontemporer. Temuan ini sekaligus memperkuat
kontribusi kebaruan penelitian, karena menawarkan model penafsiran berbasis
kolaborasi epistemologis yang berorientasi pada keadilan interpretatif.

Berikut Prinsip-prinsip Metode Musyarakah
a. Keadilan dalam Penafsiran Teks Agama. Keadilan dalam penafsiran berarti

tidak mendominasi pemahaman dengan kepentingan subjektif dan tidak
menyimpangkan makna asli teks. Prinsip ini ditegaskan dalam al-Qur'an:

"Sesungguhnya Allah menyuruh kamu berlaku adil dan berbuat kebajikan
serta memberi kepada kaum kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan
keji, kemungkaran, dan permusuhan. Dia memberi pengajaran kepadamu
agar kamu dapat mengambil pelajaran.” (QS. An-Nahl/16:90)>

Hadits Rasulullah saw juga menekankan pentingnya keadilan:

"Sesungguhnya orang-orang yang adil berada di sisi Allah di atas
mimbar-mimbar dari cahaya, yaitu mereka yang berlaku adil dalam
hukum, keluarga, dan apa yang mereka pimpin." (HR. Muslim, no. 1827)

Menurut Ibnu Taimiyah, keadilan dalam tafsir berarti menghindari
takwil berlebihan dan berpegang pada pemahaman yang sesuai dengan
magashid syariah (tujuan hukum Islam). Sementara itu, Yusuf al-Qaradawi
menekankan perlunya menjaga keseimbangan antara teks dan konteks
dalam penafsiran.**

b. Kesetaraan dalam Penafsiran. Kesetaraan dalam penafsiran menegaskan
bahwa tidak ada dominasi satu kelompok atas yang lain dalam memahami
ajaran Islam. Setiap individu yang memiliki kapasitas dan keilmuan berhak
Ayat al-Qur'an yang relevan:*

"Wahai manusia! Sungguh, Kami telah menciptakan kamu dari seorang
laki-laki dan seorang perempuan, kemudian Kami jadikan kamu
berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal.
Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang

%% Al-Qur'an dan Terjemahannya, Kementerian Agama Republik Indonesia.

3 Yusuf al-Qaradawi, Kayfa Nata ‘amalu ma‘a al-Qur’an al-Karim, Kairo: Maktabah
Wahbah, 1999, him. 98-100.

% Amina Wadud, Quran and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's
Perspective, New York: Oxford University Press, 1999, him. 23-25.



150

yang paling bertakwa. Sungguh, Allah Maha Mengetahui, Maha Teliti."
(QS. Al-Hujurat/49:13)

Hadits Rasulullah saw:

"Tidak ada keutamaan bagi orang Arab atas orang non-Arab, tidak pula
bagi orang non-Arab atas orang Arab, tidak pula bagi orang berkulit
merah atas orang berkulit hitam, kecuali dengan ketakwaan." (HR.
Ahmad, no. 22978)*

Muhammad Abduh dalam tafsirnya menekankan bahwa Islam
memberikan ruang bagi semua manusia untuk memahami wahyu
berdasarkan kapasitas intelektualnya. la menolak eksklusivitas penafsiran
hanya bagi kelompok tertentu dan mengajak umat untuk memahami agama
dengan pendekatan rasional untuk memberikan kontribusi dalam tafsir.

c. Kesalingan dalam Penafsiran. Kesalingan dalam tafsir berarti adanya sikap
terbuka terhadap perbedaan pemahaman, mendukung dialog ilmiah yang
sehat, serta menerima masukan dari berbagai pihak.*’

al-Qur'an menekankan prinsip ini:

"Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan
takwa, dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran.
Dan bertakwalah kepada Allah, sesungguhnya Allah amat berat siksa-
Nya." (QS. Al-Ma'idah/5:2)

Hadits Rasulullah saw:

"Orang beriman dengan orang beriman lainnya seperti bangunan yang
saling menguatkan.”" (HR. Bukhari, no. 2446; Muslim, no. 2585)

Menurut Fazlur Rahman, kesalingan dalam tafsir harus melibatkan
pendekatan historis-kontekstual agar pemahaman tidak kaku dan dapat
diterima oleh masyarakat kontemporer.

d. Kerja Sama dalam Penafsiran. Kerja sama dalam penafsiran menekankan
pentingnya musyawarah dalam memahami teks agama. Pendekatan ini
menghindari sikap eksklusif dalam tafsir dan mendorong keterlibatan
berbagai pemikir dan ulama.*

al-Qur'an menegaskan prinsip musyawarah:

"Dan (bagi) orang-orang yang menerima (mematuhi) seruan Tuhannya
dan melaksanakan salat, sedang urusan mereka (diputuskan) dengan

% Ahmad bin Hanbal, Musnad Ahmad, no. hadis 22978; lihat juga al-Haitsami,
Majma* al-Zawa'id, Juz 8 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994), hlm. 84. Hadis ini
dinilai hasan oleh sebagian ulama.

37 Thabrani, Al-Mu ’jam Al-Kabir, Beirut: Dar Ihya’ At-Turats Al-‘Arabi.

%8 |bnu Katsir, Tafsir Al-Qur'an Al-Azim, Beirut: Dar Al-Kutub Al-limiyyah.

% Fazlur Rahman, Islam and Modernity, University of Chicago Press.



151

musyawarah antara mereka, dan mereka menginfakkan sebagian dari
rezeki yang Kami berikan kepada mereka.” (QS. Asy-Syura [42]: 38)

Hadits Rasulullah saw:

"Barang siapa bermusyawarabh, ia tidak akan menyesal. Dan barang siapa
bertawakal kepada Allah, maka Allah akan mencukupkan kebutuhannya."”
(HR. Thabrani, no. 10363)

Menurut Nasr Hamid Abu Zayd, kerja sama dalam tafsir harus
melibatkan berbagai disiplin ilmu, termasuk ilmu sosial dan humaniora,
untuk mendapatkan pemahaman yang lebih luas dan kontekstual.*’

Pandangan penulis” metode musyarakah dalam penafsiran teks agama
memberikan pendekatan yang lebih inklusif dan partisipatif. Prinsip
keadilan, kesetaraan, kesalingan, dan kerja sama menjadi landasan utama
dalam membangun pemahaman yang komprehensif dan berorientasi pada
maslahat umat. Dengan menerapkan prinsip-prinsip ini, umat Islam dapat
menghindari kesalahpahaman dalam menafsirkan teks agama dan
mencapai pemahaman yang lebih seimbang. Pendapat para ahli tafsir,
baik klasik maupun kontemporer, menunjukkan bahwa pendekatan
musyarakah merupakan solusi dalam memahami teks agama secara lebih
adil dan kontekstual.”

2. Prinsip Pluralitas Pemikiran dalam Islam.

Pengakuan terhadap pluralisme agama dalam suatu komunitas umat
beragama menjanjikan dikedepankannya prinsip inklusivitas suatu prinsip
yang mengutamakan akomodasi dan bukan konflik di antara berbagai klaim
kebenaran agama dalam masyarakat yang heterogen secara cultural dan
religius. Inklusivitas seperti ini bermuara pada tumbuhnya kepekaan terhadap
berbagai kemungkinan unik yang bisa memperkaya usaha manusia dalam
mencari kesejahteraan spiritual dan moral.**

Mengenai pluralisme dalam tradisi Islam, Said Agqgiel Siradj
menunjukkan bahwa Islam sebenarnya bisa mengungkapkan diri dalam suatu
dunia agama pluralistis. Islam mengakui dan menilainya secara kritis, tetapi
tidak pernah menolak atau menganggapnya salah. Pluralisme adalah
kenyataan alamiah sehingga tidak bisa dihindari. Islam justru lebih
menghendaki suatu aksi yang mampu mensejahterakan masyarakat luas, tanpa

0 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
Chicago: University of Chicago Press, 1982.

* dikutip dalam Zainal Abidin, “Pluralisme Agama dalam Islam: Studi atas Pemikiran
Pluralisme Said Aqiel Siradj,” Character Building Development Center (CBDC) Journal,
BINUS University, him. 637-647.



152

sekat-sekat agama, suku, ras, dan sebagainya sebagai realisasi dari misinya,
rahmatan lil ‘Glamin, kasih-sayang bagi semesta.*?

Pemikiran pluralisme Said Agiel Siradj bermula pada pemahaman
kepada Islam. Yang intinya adalah Seluruh risalah samawi yang diturunkan
disebut Islam yang dalam arti umumnya berarti penyerahan diri secara
sempurna atau ketundukkan penuh kepada perintah-perintah Allah. Sementara
Islam yang digunakan dalam makna spesifik mengacu kepada versi Islam
terakhir yang dibawa oleh Nabi Muhammad saw. Namun, perlu ditegaskan di
sini bahwa dalam keyakinan mereka, Islam yang diwahyukan kepada
Muhammad saw adalah yang terbaik. Bagi Said Agiel Siradj, Islam bukan
hanya sebatas nama formal sebuah agama yang diturunkan oleh Allah kepada
Nabi Muhammad saw, lebih dari itu, menurutnya, hakikat Islam adalah
tunduk kepada Allah Tuhan Yang Maha Esa. Sikap tunduk dan patuh ini
sebagai manifestasi dari hati nurani yang paling dalam tanpa adanya paksaan,
agitasi, maupun intimidasi, bahwa sebagai makhluk Tuhan akan senantiasa
mengikuti segala hukum dan ketetapan-Nya, dan pengakuan diri sebagai
seorang Muslim tidak cukup hanya dengan memeluk agama Islam sebagai
agama formalnya. Yang lebih penting adalah ketundukkan dan kepatuhan
dengan tulus ikhlas kepada Tuhan Yang Maha Esa. Implikasi dari pluralism
bagi Said adalah keberanian untuk membongkar selubung kusam berupa
dunia penghayatan Islam yang bercorak doktrinal dan dogmatis. Pluralisme
Islam lebih menekankan kepada nilai-nilai dasar Islam, bukan kepada simbol-
simbol belaka. Penekanan yang berlebihan atau keterjebakan terhadap simbol-
simbol keagamaan justru mengandung bahaya kontraksi, distorsi, dan reduksi
ajaran agama itu sendiri, semangat penekanan terhadap simbol-simbol agama
tersebut sering sekali tidak sesuai dengan substansi ajaran agama itu sendiri.
Dari penelitian tersebut, pluralisme dalam Islam menurut Said dapat penulis
simpulkan dalam tiga bidang kajian, yaitu keagamaan, politik, dan
kebudayaan. Bidang Keagamaan; Dalam hubungan antar agama ada tiga
konsep yang menyertainya, yaitu eksklusivisme, inklusifisme, dan paralelisme
(pluralisme). Dari ketiga konsep ini, keempat tokoh Islam Inklusif mengikuti
alur pemikiran yang kedua, yaitu inklusifisme, Hal ini, karena dalam
keyakinan mereka, Islam lah yang terbaik.*

Bagi Said Agiel Siradj, pandangan keagamaannya dalam hal ini
bermuara pada kedua konsep sentral, yaitu al-iman dan al-islam. Dalam
terminologi ilmu Ketuhanan, kata al-iman memiliki makna sebagai keyakinan
terhadap adanya Tuhan dengan segala konsekuensinya. Agama manapun di

2 Abdelwahab Al-Affendi, Masyarakat Tak Bernegara: Kritik Teori Politik Islam,
terj. Amiruddin al-Rani. Yogyakarta: LKiS, 2001.

% Zainal Abidin, “Pluralisme Agama dalam Islam: Studi atas Pemikiran Pluralisme
Said Agqiel Siradj,” Journal of Character-Building Development Center (CBDC), BINUS
University, him. 647.



153

muka bumi, tegasnya, pasti meyakini (mengimani) adanya Dzat yang
mencipta alam semesta. Perbedaan adanya penyebutan nama Tuhan: Allah,
Sang Hyang Widi, Dewa, Thian atau yang lainnya, bukanlah menjadi
penghalang bagi keimanan seseorang. Sedangkan hakikat al-islam adalah
tunduk kepada Tuhan Yang Maha Esa disertai penyerahan diri secara totalitas
tanpa reserve. Memeluk Islam berarti ber-islam, bukan memutlakan Islam
sebagai satu-satunya nama agama. Tidak mustahil orang yang dalam
pengakuannya secara formal sebagai pemeluk Yahudi, Nashrani, Hindu,
Budha, Konhuchu atau lainnya, namun hakikatnya dia itu ber-islam.*

Bidang Politik, dalam bidang politik Said mengharapkan di negeri yang
plural ini, Indonesia, berdiri negara yang semata-mata berdasarkan “Syari’at
Islam”. Justru yang urgent ialah memperjuangkan nilai-nilai keislaman,
seperti keadilan, musyawarah, persamaan hak, dan lainnya dalam kehidupan
berbangsa dan bernegara. Perjuangan mendirikan negara Islam hanya akan
membuat bangsa ini terpecah-belah. Said Agiel Siradj melihat bahwa dalam
kehidupan politik, adalah kesalahan fatal jika “makhluk politik™” ditarik ke
wilayah agama. Agama bukan diproyeksikan untuk politik, apalagi
legitimator untuk suatu kekuasaan. Islam, sebagai agama juga tidak lepas dari
main-stream tersebut. Tidak ada perincian bahwa negara harus menganut
sistem tertentu, atau partai politik harus berazaskan tertentu, namun di
dalamnya (Islam) dibicarakan keharusan pemimpin untuk berlaku adil, tidak
pandang bulu, musyawarah, dan memberikan kebebasan berekspresi. Dan
dalam konteks berbangsa dan bernegara di Indonesia, seyogyanya kaum
Muslim di Indonesia mengacu kepada Piagam Madinah.*

Bidang Sosial-Budaya, dalam bidang sosial-budaya, Said melihat bahwa
Islam sejak zaman Nabi Muhammad s.a.w. terbentuk oleh latar sosial-budaya
yang mengitarinya, dan begitu juga, Islam yang berada di Indonesia tak dapat
mengabaikan diri dari latar sosial-budaya yang ada. Said pun menekankan
pemahaman dan pengamalan Islam yang tidak hanya sesuai dengan stuasi dan
kondisi Indonesia, juga sesuai dengan perkembangan dunia yang mengglobal.
Ungkapan, al-‘adah muhakkamah, budaya itu menjadi pegangan hukum,
mengharuskan kaum Muslim harus terbuka dan moderat dalam beragama,
begitu juga terbuka terhadap ide-ide baru, walaupun itu datang dari Barat,
seperti demokrasi, HAM, atau lainnya, selama tidak bertentangan dengan
nilai-nilai Islam. “Hudz al- hikmah min ayyi wi’ain kharajat” *°

*Abdelwahab Al-Affendi, Masyarakat Tak Bernegara: Kritik Teori Politik Islam, terj.
Amiruddin al-Rani. Yogyakarta: LKiS, 2001.

“yunasril Al “Syari’at dan Hakikat: Jalan Menuju Ma’rifat,” Sufi, Vol. 17, No. 2,
Oktober 2001.

s, Priyanto, Wilhelm Dilthey: Peletak Dasar llmu-ilmu Humaniora. Semarang:
Bendera, 2001. Lihat juga slam Kebangsaan: Fikih Demokratik Kaum Santri. Jakarta:



154

3. Penerapan Metode Musyarakah Pada Tafsir Ayat-ayat Gender
a. Tafsir Surah an-Nisa' Ayat 34

Ayat ini sering dijadikan dasar untuk melegitimasi relasi superior
laki-laki terhadap perempuan dalam rumah tangga:

"Ar-rijalu gawwamuuna ‘ala an-nisaa'..." (QS. an-Nisa'/4:34)

Dalam tafsir tradisional, kata gawwamun diartikan sebagai
"pemimpin™ yang menunjukkan keunggulan laki-laki dalam rumah tangga.
Namun, dengan menggunakan metode musyarakah, tafsir ini dapat
diperkaya dengan pendekatan linguistik dan historis. Misalnya, Fazlur
Rahman berpendapat bahwa gawwamu lebih mengacu pada tanggung
jawab finansial, bukan superioritas mutlak laki-laki atas perempuan.
Dengan diskusi bersama para pakar, termasuk dari perspektif gender, tafsir
ini dapat memberikan pemahaman yang lebih seimbang.

Asghar Ali Engineer berpendapat bahwa penafsiran ayat ini harus
mempertimbangkan konteks sosial Arab pada saat ayat ini diturunkan, di
mana laki-laki memiliki tanggung jawab ekonomi yang lebih besar.
Namun, dalam konteks modern, di mana perempuan juga memiliki peran
ekonomi yang setara, pemaknaan ayat ini perlu direinterpretasi agar tidak
mendiskriminasi perempuan.*®

b. Tafsir Surah Al-Ahzab Ayat 35

Ayat ini menegaskan kesetaraan antara laki-laki dan perempuan

dalam aspek keimanan dan perbuatan baik:

"Sesungguhnya laki-laki dan perempuan yang muslim, laki-laki dan
perempuan yang mukmin, laki-laki dan perempuan yang taat... Allah telah
menyediakan bagi mereka ampunan dan pahala yang besar.” (QS. Al-
Ahzab/33:35)

Dalam metode musyarakah, tafsir ayat ini melibatkan berbagai
pemikir Muslim dari berbagai latar belakang yang menyepakati bahwa
Islam menjunjung tinggi kesetaraan spiritual antara laki-laki dan
perempuan.*® Pendekatan ini memperkaya interpretasi yang membebaskan
perempuan dari konstruksi sosial yang diskriminatif.

Quraish Shihab dalam tafsir Al-Misbah menegaskan bahwa ayat ini
menegaskan prinsip kesetaraan laki-laki dan perempuan di hadapan Allah,
sehingga tidak boleh ada diskriminasi dalam hal ibadah dan penghargaan

Pustaka Ciganjur, 1999. Lihat juga S. Priyanto, Ma rifatullah: Pandangan Agama-agama,
Tradisi, dan Filsafat. Jakarta: eLSAS, 2003.

*" Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition,
Chicago: University of Chicago Press, 1982, him. 148-150.

*8 Asghar Ali Engineer, The Rights of Women in Islam, New Delhi: Sterling
Publishers, 1992, him. 98-101.

9 Asma Barlas, Believing Women in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of
the Qur’an, Austin: University of Texas Press, 2002, him. 95-98.



155

terhadap perbuatan baik.”° Penafsiran ini menegaskan bahwa Islam tidak
membedakan derajat seseorang berdasarkan jenis kelamin, tetapi
berdasarkan ketakwaannya.
c. Tafsir Surah Al-Bagarah Ayat 282
Ayat ini membahas kesaksian perempuan dalam transaksi hukum:

"Dan persaksikanlah dengan dua orang saksi laki-laki. Jika tidak ada (dua
orang laki-laki), maka (boleh) seorang laki-laki dan dua orang
perempuan...”" (QS. Al-Bagarah/2:282)

Dalam tafsir klasik, ayat ini sering ditafsirkan sebagai bukti bahwa
kesaksian perempuan bernilai setengah dari laki-laki. Namun, Nasr Hamid
Abu Zaid menekankan bahwa ayat ini bersifat kontekstual dan berkaitan
dengan kondisi sosial saat itu, di mana perempuan tidak terbiasa terlibat
dalam transaksi hukum dan bisnis.® Dengan metode musyarakah,
penafsiran ini dapat dikaji ulang dengan mempertimbangkan
perkembangan sosial dan pendidikan perempuan dalam masyarakat
modern.

Dalam ayat tersebut terdapat ketentuan bahwa apabila tidak ada dua
orang laki-laki yang dapat menjadi saksi, maka dapat digantikan dengan
satu orang laki-laki dan dua orang perempuan. Formulasi hukum ini kerap
ditafsirkan sebagai bentuk ketidaksetaraan antara laki-laki dan perempuan
dalam posisi kesaksian.

Dengan menggunakan metode musyarakah, penafsiran terhadap ayat
ini dipandang bukan sebagai produk tunggal, melainkan sebagai hasil
dialog antar-mufasir dengan latar belakang metodologis yang berbeda.
Rukun musyarakah di sini adalah: ‘aqid, yakni mufasir klasik, mufasir
kontemporer, mufasir berperspektif gender, dan mufasir sosial-historis;
ma‘qud ‘alaih, yaitu teks QS. al-Bagarah: 282; shighat, berupa
kesepakatan metodologis untuk mempertemukan tafsir maudu ‘i, mugaran,
mubadalah, dan gender writing; serta ribh, berupa keluaran tafsir yang
lebih komprehensif, adil, dan sesuai dengan kebutuhan masyarakat.

Dari perspektif musyarakah, perbedaan tafsir klasik yang cenderung
normatif—menekankan keabsahan formal dua saksi laki-laki atau
kombinasi satu laki-laki dan dua perempuan—dipertemukan dengan tafsir
kontekstual yang menekankan kondisi sosial masyarakat Arab pada masa
turunnya ayat, ketika tingkat literasi perempuan masih rendah. Dengan
cara ini, tafsir musyarakah tidak memahami ayat tersebut sebagai
penegasan inferioritas perempuan, melainkan sebagai strategi hukum
kontekstual untuk menjamin keadilan transaksi. Substansi utama ayat ini

% M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002, him. 410-412.
51 Nasr Hamid Abu Zaid, Text, Authority, and Tradition, Leiden: Brill, 2004, him.
157-159.



156

adalah perlindungan hak-hak dalam transaksi utang piutang dan kepastian
hukum bagi semua pihak, sehingga prinsip dasarnya adalah keadilan,
bukan diskriminasi gender.

4.

Tantangan Kontemporer dalam Penerapan Metode Musyéarakah.

a. Tantangan Konseptual
1) Isu gender

Isu gender sekarang ini semakin marak karena adanya kesataraan
antara laki-laki dan perempuan. Makna Kesetaraan Laki-Laki dan
Perempuan Istilah kesetaraan dalam kajian isu gender lebih sering
digunakan dan disukai, karena makna kesetaraan laki-laki dan
perempuan lebih menunjukkan pada pembagian tugas yang seimbang
dan adil dari laki-laki dan Perempuan.®®> Untuk lebih memberikan
pemahaman akan makna kesetaraan antara laki-laki dan perempuan,
yang dalam hal ini sering juga disebut dengan istilah kesetaraan
gender,”® maka menurut Rianingsih Djohani’ bahwa yang dimaksud
dengan gender adalah: pembagian peran, kedudukan dalam tugas antara
laki- laki dan perempuan yang ditetapkan oleh masyarakat berdasarkan
sifat perempuan dan laki-laki yang dianggap pantas menurut norma-
norma, adat istiadat, kepercayaan atau kebiasaan masyarakat.>*

Dari segi kehambaan antara laki-laki dan perempuan di sisi Allah
Swt, sesungguhnya Allah tidak membedakan keduanya, yang
membedakannya adalah perbuatan baik dan perbuatan buruk yang
dilakukan oleh keduanya. Laki-laki dan perempuan sama-sama
mempunyai kesempatan untuk melaksanakan ibadah kepada Allah Swt.,
untuk berlomba-lomba memperoleh kebajikan, untuk mengabdi kepada
masyarakat dan agamanya.

Dasar kesetaraan antara laki-laki dan perempuan seperti
ditegaskan allah Swt. Dalam QS an-Nahl: 97:

e

a A
Tl fos Gl L ar Kod S e /s,;’ -
AL 09> A R Ry (& S = puliS o
- ~ Zz

A - ~ -~ ~
P /’/\’{Ku ,/’\)’}/’\’/‘?/.’7/
-1 B
W Qe 9 O (R e

~ - ~

%2 Furtika Sm, Studi Kepustakaan Menurut Sugiyono 2018 Retrieved January 10,

2019, https://www.google.com/search?g=studi+kepustakaan+menurut+sugiyono+2018
&og=studi+ keputakaan&aqgs=chrome.4.69i57j0i13i51219.83530j7 &sourceid=chro
me&ie=UTF-8.

>3 Abu Bakar Al-asy“ati, Tugas Wanita Dalam Islam, Jakarta: Media Dakwah, 1996.
* Rianingsih Djohani, Dimensi Gender Dalam Pengembangan Program Secara

Partisipatif. Driya Media Bandung, Bandung: Driya Media, 1996.


http://www.google.com/search?q=studi%2Bkepustakaan%2Bmenurut%2Bsugiyono%2B2018

157

Barang siapa mengerjakan amal saleh laki-laki maupun perempuan
dalam keadaan beriman, maka sesungguhnya akan Kami berikan
kepadanya kehidupan yang baik dan sesungguhnya akan Kami berikan
balasan kepada mereka dengan pahala yang lebih baik dari apa yang
telah mereka dengan pahala yang lebih dari apa yang telah mereka
kerjakan.

Munculnya isu kesetaraan antara laki-laki dan perempuan
dilatarbelakangi adanya ketidakpuasan perlakuan terhadap kaum
perempuan. Tidak jarang dijumpai kasus-kasus yang mendeskriditkan
kaum perempuan, bahkan menghilangkan makna keberadaannya. Akan
tetapi apabila melihat kesempatan antara laki-laki dan perempuan dalam
hal mencapai kemuliaan disisi Allah Swt., secara tegas dalam Q.S al-
Ahzab'35'

J M\J W}Jb W}J\J “ Jis u“LM“ u\
T %Ab Sy chHly G

r—ew;’ Glatdly e Sy GuEly edizadly ezl
ﬁum \,;m,\ﬂim J;A\}ML&‘;\)
w:o \4,!. /:

Sesungguhnya orang-orang lelaki yang Islam serta orang-orang
perempuan yang Islam, dan orang-orang lelaki yang beriman serta
orang-orang perempuan yang beriman, dan orang-orang lelaki yang
taat serta orang-orang perempuan yang taat, dan orang-orang lelaki
yang benar serta orang-orang perempuan yang benar, dan orang-orang
lelaki yang sabar serta orang-orang perempuan yang sabar, dan orang-
orang lelaki yang merendah diri (kepada Allah) serta orang-orang
perempuan yang merendah diri (kepada Allah), dan orang-orang lelaki
yang bersedekah serta orang-orang perempuan yang bersedekah, dan
orang-orang lelaki yang berpuasa serta orang-orang perempuan yang
berpuasa, dan orang-orang lelaki yang memelihara kehormatannya
serta orang-orang perempuan yang memelihara kehormatannya, dan
orang-orang lelaki yang menyebut nama Allah banyak- banyak serta
orang-orang perempuan yang menyebut nama Allah banyak-banyak,



158

Allah telah menyediakan bagi mereka semuanya keampunan dan pahala
yang besar 55

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini diturunkan sebagai
jawaban atas keluhan sebagian perempuan sahabat, seperti Ummu
Salamah, yang bertanya mengapa al-Qur'an tidak menyebut perempuan
sebagaimana menyebut laki-laki. Maka Allah menurunkan ayat ini
untuk menunjukkan bahwa laki-laki dan perempuan setara dalam hal
keimanan, amal saleh, dan pahala akhirat.*®

Al-Qurthubi menekankan bahwa ayat ini merupakan bentuk
penghargaan terhadap perempuan, dan menjadi bukti bahwa mereka pun
memiliki tanggung jawab dan ganjaran yang sama di hadapan Allah. la
menambahkan bahwa pengulangan sifat-sifat seperti muslimin-
muslimat, mu 'minin-mu’minat, dst., adalah bentuk penegasan dan
kejelasan tentang kesetaraan spiritual.>’

Al-Alusi menjelaskan bahwa ayat ini menghapus persepsi
patriarkis tentang keutamaan laki-laki atas perempuan dalam urusan
agama. la menyatakan bahwa penyebutan sifat-sifat yang berpasangan
ini menandakan bahwa dalam pandangan Allah, yang menjadi ukuran
adalah iman dan amal, bukan jenis kelamin.®

Dengan demikian, jelaslah bahwa kepada laki-laki dan perempuan
tidaklah dibeda-bedakan berdasarkan jenis kelamin untuk memperoleh
kedudukan yang mulia di sisi-Nya. Kedua-duanya mempunyai
kesempatan untuk mendapatkan pahala maupun kedua-duanya dapat
tergelincir ke dalam dosa.

2) Globalisasi

Globalisasi secara etimologi berasal dari Bahasa Inggris
“Globalization”, dari padanan kata global memiliki arti menyeluruh,
mendunia. Maka dari itu, globalisasi bisa dimaknai bahwa proses
menjadikan sesuatu menjadi bersifat menyeluruh dan mendunia. Secara
prinsip, globalisasi dapat diartikan sebagai tahapan “penyatuan” global,
yang bergerak secara lambat laun, akan tetapi pastinya mengurangi
penghalang antar negara. Tahap globalisasi ini melibatkan banyak
objek, seperti manusia, perdagangan, informasi, serta teknologi.
Derasnya arus informasi yang terus berlalu lalang melintas antar benua
telah menghilangkan halangan-halangan yang diakibatkan oleh batas-
batas dimensi ruang dan waktu. Karena itu, seluruh kejadian apapun

%5 Al-Ahzab:35,” accessed May 14, 2024, hitps://quran.nu.or.id/al-ahzab/35.

*® |bn Katsir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Dar al-Fikr, Beirut, Vol. 3, him. 493-494.

" Al-Qurtubi, Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an, Dar al-Kutub al-1lmiyya, Vol. 14, him.
179-181.

%8 Al-Alusi, Ruh al-Ma ‘ani fi Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim, Dar Thya’ al-Turath al-‘ Arabi,
Vol. 22, him. 33-35.



159

yang muncul di berbagai penjuru dunia, bahkan di negara yang berbeda,
dengan segera akan sampai informasi tersebut ke negara berbeda yang
lain.

Dari penjelasan diatas bahwa globalisasi juga berdampak terhadap
pemahaman ajaran al-Qur’an dan hadis, karena globalisasi ini
melibatkan banyak objek salah satunya manusia, sehingga pemikiran
manusia terpengaruh oleh globalisasi dan akan mengakibatkan
terhambatnya dalam belajar al-Qur’an dan hadist.

b. Tantangan interpretative (pandangan, berhubungan dengan adanya tafsir)
1) Hukum Islam

Hukum Islam adalah hukum yang universal, yang bisa hidup dan
berkembang dalam masyarakat. Hukum Islam adalah sistem hukum
yang tegak kokoh berdiri dan tidak diambil dari hukum selainnya,
sehingga memunculkan karakter, sumber hukum Islam yang pertama
adalah al-Qur’an, kemudian sunnah dan yang ketiga adalah ijtihad.
Semua hukum tidak boleh keluar dari syariat dan nash.>

Allah mewajibkan Kita taat kepada syariatnya untuk memberikan
kemaslahatan kepada manusia sekaligus menghindari kerugian bagi
umatnya, baik kehidupan di dunia maupun di akhirat, Tujuan dapat
dicapai dengan taklif dengan pelaksanaan sangat tergamntung dengan
pemahaman seorang mujtahid dari sumber hukum al-Qur'an dan hadis,
sehingga penafsiran al-quran sangat di butuhkan dalam menciptakan
keseimbangan hukum figih dengan penafsiran al-Qur'an maupun hadis.

2) Kemajuan Sains dan Teknologi

Makna dari sains dan teknologi sering daikaitkan dengan ilmu
pengetahuan alam yang berasal dari kata natural science. Natural berarti
alamiah yang bersangkut paut dengan alam, adapun science diartikan
sebagai ilmu pengetahuan. Keterkaitan di antara al-Qur’an dengan ilmu
pengetahuan tidak dinilai atas seberapa banyaknya ilmu pengetahuan
tersebut memiliki cabang ilmu dibawahnya, namun yang paling utama
adalah apakah bisa dilihat atas ada dan tidaknya kandungan dalam al-
quran yang isi ayatnya bersifat mendukung atau justru sebagai
penghalang atas tumbuhnya ilmu pengetahuan tersebut. Hal ini
dikarenakan tolok ukur perkembangan ilmu pengetahuan bukan sekedar
hanya terletak pada kontribusi yang dapat diberikan pada masyarakat
tetapi dapat juga berupa gagasan dan ide yang potensial untuk
dikembangkan.

Dari penjelasan di atas, bahwa al-Qur’an dan hadist harus dapat
mengimbangi kemajuan sains dan teknologi dengan mengaitkan

** M Risman Mukhoniadi, “Islam Perspektif Hadis: Pendahuluan Kegiatan Usaha
Berdagang Adalah Syirkah . Syirkah Yaitu Suatu Dalam Pertumbuhan Ekonomi Masyarakat.
Hal Ini Dilakukan,” MALIYAH; Jurnal Hukum Bisnis Islam 13, no. 1 (2023): 88-109.



160

interpretasi al-quan dan hadist dalam konteks kemajuan sains dan
teknologi.
3) Prulalisme agama

Pluralisme merupakan makna yang mengandung hakekat yang
banyak dan kita tidak hanya memiliki satu hakekat. Berbagai akidah dan
keyakinan yang saling bertentangan terlepas dari perbedaan pemahaman
kita, semuanya adalah hakekat dan benar.

Dalam hal pluralisme agama al-Qur an dan hadist telah merekam
keragaman beragama. Disamping mengakui, membenarkan, eksistensi
agama-agama lain, memberikan kebebasan untuk menjalankannya
sesuai keyakinan masing-masing umatnya. Konsep secara sosiologis
dan kultural islam sangat menghargai keragaman, sekaligus
mempersatukan secara teologis keyakinan umat sesuai dengan kitab suci
yang dianut.

c. Tantangan perubahan sosial
Dalam memhami tantangan perubahan sosial tentunya sudah
dijelaskan dalam aI -qur-an surah al-rad ayat 11 sebagai berikut:

-

LZ"/’Y»U.S\Q‘OA\ ,Mulpuxjm“wwwﬁ”/}(

&@E}QS}Q%\?@;}%&\;\ \J\JW\’\"\JJW@)‘}L’

“Baginya (manusia) ada malaikat-malaikat yang selalu menjaganya
bergiliran, dari depan dan belakangnya. Mereka menjaganya atas
perintanh allah. Sesunguhnya allah tidak akan mengubah keadaan sesuatu
kaum sebelum mereka mengubah keadaan diri dari mereka sendiri. Dan
apabila allah menghendaki keburukan sesuatu kaum, maka tak ada yang
dapat menolaknya dan tidak ada pelindung bagi mereka selain dia ”.%

Saat menjelaskan analisis Q.S. Al-Ra'd:11, para ulama tafsir
umumnya memahami dinamika transformasi sosial dan memahami bahwa
transformasi sosial ditujukan untuk mengubah hal-hal seperti kenikmatan,
kesejahteraan, kemakmuran, atau sejenisnya. Selanjutnya hal-hal negatif
dari transformasi menjadi masalah, keterbelakangan, kesengsaraan, dan
sebagainya. Perubahan ini karena masyarakat pada umumnya telah
melegitimasi untuk menerima dan mendapatkannya, karena ketidaktaatan
manusia terhadap perintah Allah dan karena manusia telah terbiasa

% https://quran.com/13?startingVerse=11



161

melakukan kejahatan atau maksiat yang bisa saja dilakukan secara murni
dan terbuka.®

Tantangan dalam memahami al-Qur'an dan Hadis dalam konteks
perubahan sosial tidak terlepas dari keterkaitannya dengan aliran teologi
Islam yang merupakan sebab munculnya perbedaan pandangan dalam hasil
penafsiran. Hal ini merupakan sebuah kajian yang sangat penting,
didasarkan kepada al-Qur'an dan Hadis sebagai dua sumber utama ajaran
Islam memiliki peran sentral dalam membimbing umat Muslim dalam
berbagai aspek kehidupan. Namun, tantangan besar muncul ketika teks-
teks ini dihadapkan pada realitas sosial yang terus berubah. Perubahan
sosial yang dinamis baik dari sisi teknologi, budaya, hingga sistem nilai—
menuntut adanya pendekatan yang kontekstual dalam memahami pesan
keagamaan. Dalam konteks ini, aliran-aliran teologi Islam (kalam)
memiliki pengaruh besar terhadap cara pandang umat dalam merespons
dinamika tersebut.
1) Tantangan Memahami al-Qur'an dan Hadits

a) Otoritas Penafsiran

al-Qur'an diturunkan dalam konteks masyarakat Arab abad ke-
7, dengan gaya bahasa, budaya, dan struktur sosial tertentu. Hadis
pun merupakan rekaman sabda dan perbuatan Nabi Muhammad saw.
yang sangat terkait dengan waktu dan tempat tertentu. Memahami
teks tanpa memperhatikan konteks historis dan linguistik dapat
mengakibatkan penyimpangan makna.

Sebagian pendekatan memahami teks secara literal (tekstual),
sementara pendekatan lain mencoba menggali makna batin dan
relevansi sosialnya (kontekstual). Ketegangan antara kedua
pendekatan ini menjadi tantangan serius dalam ijtihad kontemporer.

b) Otoritas Penafsiran

Penafsiran teks sering didominasi oleh otoritas ulama atau
institusi keagamaan tertentu. Dalam masyarakat patriarkal atau
konservatif, penafsiran seringkali tidak memberi ruang bagi
kelompok marginal, termasuk perempuan.

¢) Resistensi terhadap Ijtihad Baru

Inovasi tafsir atau pendekatan baru sering kali dicurigai sebagai
bentuk penyimpangan. Hal ini menjadi penghambat dalam menjawab
tantangan zaman seperti hak asasi manusia, keadilan gender, dan
demokrasi.

%! Dahlan Muh. Syawir, “Etika Komunikasi dalam Al- Quran Dan Hadis,” Jurnal
Dakwah Tabligh, 15, No. 1 (2014): 115-230.



162

d) Politik dan Ideologi dalam Tafsir
Teks-teks agama kerap dijadikan legitimasi untuk kepentingan
politik atau ideologi tertentu, sehingga menjauh dari esensi ajaran
yang penuh rahmat dan keadilan.®
2) Perubahan Sosial dan Tuntutan Reinterpretasi
a) Modernisasi dan llImu Pengetahuan
IImu pengetahuan berkembang pesat, sementara tafsir
keagamaan kadang tertinggal. Dibutuhkan integrasi antara wahyu
dan akal agar Islam tetap relevan dalam lanskap intelektual modern.
b) Keadilan Gender dan Kesetaraan
Isu kesetaraan gender mendorong ulama dan cendekiawan
Muslim untuk menafsirkan ulang ayat-ayat tentang perempuan secara
lebih adil. Amina Wadud, misalnya, menawarkan tafsir feminis
terhadap al-Qur'an.
c¢) Pluralisme dan Multikulturalisme
Dunia yang makin terbuka menuntut pemahaman teks yang
inklusif terhadap perbedaan keyakinan dan budaya, sesuai dengan
semangat al-Qur'an yang menyerukan keadilan dan toleransi.®
3) Peran Aliran Teologi Islam dalam Menyikapi Tantangan
a) Mu'tazilah
Aliran ini menekankan peran akal dan keadilan Tuhan. Mereka
berpandangan bahwa teks harus sejalan dengan akal sehat dan nilai
moral. Relevansi Mu'tazilah hari ini tampak dalam pendekatan
rasional terhadap hak asasi manusia dan keadilan sosial.
b) Asy'ariyah
Aliran ini mengambil jalan tengah antara akal dan wahyu.
Mereka lebih berhati-hati dalam menggunakan akal, namun tetap
memberi ruang untuk penyesuaian sosial dalam batas-batas syariat.
¢) Maturidiyah
Hampir serupa dengan Asy‘ariyah, tetapi lebih menekankan
pentingnya akal dalam hal etika dan hubungan sosial. Maturidi
berpandangan bahwa manusia dapat mengetahui kebaikan dan
keburukan melalui akalnya.
d) Salafiyah
Menekankan kembali kepada pemahaman literal para salaf
(generasi awal Islam). Mereka menolak reinterpretasi modern dan
melihat perubahan sosial sebagai bentuk penyimpangan.

62 |_ihat Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhum al-Nass: Dirasah fi Ulum al-Qur'an, Beirut:
al-Markaz al-Tsaqafi al-* Arabi, 1990.

% Nader EI-Bizri, "The Concept of Justice in Mu'tazilite Thought," Islamic Studies,
Vol. 45, No. 2, 2006.



163

e) Syi'ah
Aliran ini memiliki tradisi ijtihad yang terus berkembang.
Peran akal dan otoritas marja’ (ulama) sangat penting dalam
menanggapi tantangan zaman.*

Pandangan penulis tantangan dalam memahami al-Qur'an dan
Hadis di tengah perubahan sosial sangat berkaitan dengan pendekatan
teologis yang digunakan. Aliran-aliran teologi Islam menawarkan
spektrum pendekatan mulai dari yang sangat rasional (Mu’tazilah)
hingga yang sangat tekstual (Salafiyah). Pemahaman yang Kkritis,
terbuka, dan kontekstual sangat dibutuhkan agar Islam terus hadir
sebagai agama yang menjawab zaman, tanpa kehilangan substansi
wahyunya yang penuh rahmat dan keadilan.

Gambar 1V.1. Skema Tantangan Memahami Ajaran al-Qur'an Dan Hadits

% Frank Griffel, Al-Ghazali's Philosophical Theology, Oxford University Press, 2009.



164

5. Dampak Tantangan Terhadap Pemahaman dan Penerapan Ajaran
al- Quran dan Hadis

a. Intoleransi dalam beragama

Intoleransi beragama (religious intolerance), merupakan sikap atau
tindakan yang menolak (takfir), tidak menghargai kebebasan orang lain untuk
meyakini, memeluk, beribadah sesuai agamanya yang berbeda. Orang
intoleran adalah orang yang tidak suka dan tidak rela atas kehadiran agama
lain yang berbeda di lingkungannya. Dalam prakteknya, orang yang intoleran
cenderung tidak bisa menghargai dan menghormati perbedaan keyakinan dan
ritual.® Orang intoleran, secara subyektif bersikap fanatik atas agama sendiri
sebagai satu- satunya ajaran dan kebenaran absolut, namun pada sisi obyektif
dirinya meng- kafir-kan (menolak) kebenaran atau ajaran lain berbeda. Dalam
prakteknya, karena itu, seorang intoleran, sulit untuk mengakui keberadaan
beragama lain serta sulit menghargai hak-hak kebebasan beragama yang
secara dimiliki orang lain juga. Oleh karena itu, intoleransi beragama sangat
berpotensi menjadi penyebab terjadinya persengketaan ataupun konflik antara
pengikut agama atau keyakinan yang berbeda.®

Intoleransi ditegaskan oleh PBB pada Declaration on the Elimination of
All Forms of Intolerance and of Discrimination Based on Religion of Belief,
mengatakan bahawa intoleransi pada agama merupakan sebagai pembedaan,
pengabaiaan, larangan atau pengutamaan yang didasarkan pada agama atau
kepercayaan yangbertujuan meniadakan atau mengurangi pengakuan,
penikmatan, atau pelaksanaan hak asasi manusia dan kebebasan-kebebasan
mendasar atas dasar yang sama.®’

Identifikasi isu-isu intoleransi, khusunya isu-isu tentang agama hal ini
terkait dengan kondisi sosial keagamaan yang ditujukan dengan berkurangnya
sikap saling menghormati kepada sesama agama. Berita “Kerukunan antar
umat beragama jadi modal bangsa.” menegaskan, bahwa kerukunan beragama
merupakan budaya bangsa Indonesia, sehingga sikap intoleransi dan paham
agama dinilai sebagai akibat kian menipisnya budaya saling menghormati
antarsesama pemeluk agama. Seakan menguatkan pendefinisian sebelumnya,
berita Kompas bertajuk “Laboratorium Kerukunan Beragama” juga
memandang sebagai masalah sosial keagamaan dan rendahnya kebersamaan
sebagian pemeluk agama.

8 Alo Liliweri, Prasangka dan Konflik: Komunikasi Lintas Budaya Masyarakat
Multikultur. Jakarta: LKiS, 2005, him. 257.

*Nurhattati Fuad, “Penanaman Toleransi Beragama Pada Anak Melalui Pendidikan,”
Jurnal Agama dan Masyarakat 2, no. 1 (2015): 271-72.

®’Dja’far, Intoleransi Memahami Kebencian & Kekerasan Atas Nama Agama, Jakarta:
PT Elex Media Komputindo, 2018.



165

b. Menurunnya dalam bidang pendidikan Islam

Pendidikan Islam adalah sistem pendidikan yang dapat memberikan
kemampuan seseorang untuk memimpin kehidupannya, sesuai dengan cita-
cita islam karena nilai-nilai islam telah menjiwai kepribadian seseorang dan
mempedomani kehidupan manusia muslim dalam aspek duniawi dan
ukhrawi.®® Pendidikan islam adalah suatu lembaga untuk membentuk manusia
secara keseluruhan aspek kemanusiaannya yang dijiwai oleh ajaran islam
dalam pembentuk manusia yang bertakwa. Ini sesuai benar dengan
pendidikan nasional kita yang dituangkan dalam tujuan pendidikan nasional
yang akan membentuk manusia pancasialis yang bertakwa kepada Tuhan
Yang Maha Esa.

Pendidikan islam merupakan suatu wusaha pembinaan dan
pengembangan potensi manusia dengan berpedoman kepada syari“at islam
agar manusia dapat berperan sebagai pengabdi Allah. Pendidikan islam adalah
usaha orang dewasa muslim yang bertakwa secara sadar mengarahkan dan
membimbing pertumbuhan serta perkembangan fitrah (kemampuan dasar)
anak didik melalui ajaran islam ke arah titik maksimal pertumbuhan dan
perkembangannya.

Oleh dari itu salah satu dampak dari ketidakpamahaman dan tidak
menerapkan ajaran al-Qur’an dan hadis itu menurunnya dibidang pendidikan
islam, karena pendidikan islam bertujuan untuk membentuk manusia secara
keseluruhan aspek kemanusiaannya yang dijiwai oleh ajaran islam dalam
pembentuk manusia yang bertakwa. Sedangkan landasan dari tujuan
pendidikan islam itu diambil dari dua sumber itu yaitu al-Qur’an dan hadis.

6. Strategi dan Solusi dalam Memahami dan Menerapkan Ajaran al-
Quran dan Hadist dalam Kehidupan Komtemporer
a. Strategi
1) Memberikan pemahaman konseptual tentang Islam melalui dakwah
Dakwah dapat diartikan sebagai suatu kegiatan untuk memotivasi
orang dengan bashirah, supaya menempuh jalan Allah swt. dan
meninggikan agamanya. Dakwah Islam adalah dakwah bashirah,
maknanya berarti dakwah yang disebarluaskan dengan cara damai dan
bukan dengan cara kekerasan serta mengutamakan aspek kognitif
(kesadaran intelektual), (kesadaran emosional). Dakwah seperti ini
disebut dengan dakwah persuasif atau membujuk %.%
Sedang secara istilah dakwah memiliki pengertian yang beragama.
Diantara pengertiannya adalah proses menjadikan perilaku seorang
muslim untuk menjalankan Islam sebagai agama rahmatanlilalamin

®8M. Arifin, Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara, 1994.
°A. Ilyas Ismail Prio Hotman, Filsafat Dakwah: Rekayasa Membangun Agama dan
Peradaban Islam, Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2011.



166

yang harus didakwahkan kepada seluruh manusia, yang dalam
prosesnya melibatkan unsur da’i (subjek), maddah (materi), tharigah
(metode), washilah (media), dan mad’u (objek) dalam mencapai tujuan
dakwah yang melekat dengan Islam yaitu mencapai kebahagiaan hidup
di dunia dan akhirat. Dakwah dapat dipahami sebagai proses
internalisasi, transformasi, transmisi, dan difusi ajaran Islam dalam
kehidupan masyaraka.

Sedangkan pengembangan masyarakat (community development)
merupakan salah satu upaya strategis untuk menolong anggota
masyarakat yang sedang menghadapi beragam permasalahan dalam
pencapaian taraf hidup layak dan berkualitas. Warga masyarakat yang
potensial diaktifkan dalam pengembangan masyarakat terutama berasal
dari kalangan yang sudah memiliki kesadaran, niat, tujuan, sikap
keterbukaan, partisipatisi aktif dan kesediaan bekerjasama dengan
berbagai pihak. Kemauan berpartisipasi dalam proses pengembangan
masyarakat berguna untuk menyelesaikan berbagai permasalahan sesuai
kondisi dan kebutuhan rill dengan alternatif solusi yang tepat sasaran.”
Oleh dari itu pegembangan masyarakat dengan cara dakwah untuk
memberikan pemahaman konseptual tentang islam yang sudah memiliki
kesadaran, niat dan tujuan dalam kehidupan yang benar sesuai ajaran al-
Qur’an dan hadist. Dakwah amat penting dalam hidup dan kehidupan
manusia, sehingga siapapun yang memahami eksistensi dakwah maka
dialah yang menguasai masa depan. Dengan adanya intensitas dakwah
masyarakat akan lebih manusiawi dan tercerahkan. Namun dapat diingat
bahwa dakwah terkadang mengalami benturan pengaruh dari luar yang
seringkali tidak relevan, bahkan bersifat merusak dan bertentangan
dengan kebutuhan-kebutuhan dunia Islam. Tapi bukan berarti bahwa
dakwah itu sendiri yang baik ataupun buruk. Hal ini tergantung dari
perilaku dakwah yang membuat benar atau salahnya penggunaan
dakwabh tersebut terhadap obyek dakwah yang dihadapinya.

2) Meningkatkan kecintaan anak terhadap al-Qur’an dan hadist.

Dalam meningkatkan kecintaan anak terhadap al-Qur’an dan
hadist dengan cara melalui pendekatan pembelajaran. Pendekatan
pembelajaran pada hakikatnya adalah sudut pandang guru terhadap
proses pembelajaran, yang merujuk pada pandangan tentang terjadinya
suatu proses yang sifatnya masih sangat umum, mewadabhi,
menginspirasi, menguatkan dan melatar belakangi metode pembelajaran
dengan cakupan teoritis tertentu.

" Dumasari, Dinamika Pengembangan Masyarakat Partisipatif, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar dan UMP Pres Yahya Ashari, “Unsur-Unsur Pendekatan Pembelajaran Pai dalam
Tafsir Al-Qur“an Surah Al- Baqarah 151,” Religi: Jurnal Studi Islam 6, no. 2 (2015): 128—
47.s, 2014).



167

Pendekatan dalam pembelajaran pendidikan agama islam juga
dinyatakan dalam al-Qur’an dinyatakan surat al-Bagarah ayat 151 dapat
dipetakan menjadi lima macam yaitu: pendekatan tilawah, pendekatan
tazkiyyah (penyucian), pendekatan ta’lim al-kitab (pembelajaran al-
Qur’an), pendekatan ta’lim al-hikmah (pembelajaran dengan hikmah),
dan pendekatan yu’allimukum ma lam takunu ta’lam (membelajarkan
sesuatu yang belum dipelajari).”

b. Solusi
1) Menggunakan metode pemahaman al-Qur’an dan hadis kontemporer

Dalam metode interpretasi dalam menafsirkan al-Qur’an ada hal
yang cukup mendasar yang membedakan antara interpretasi dengan
metode tafsir sebelumnya, yakni interpretasi bisa dikatakan bergerak
dalam tiga horizon, yakni horizon pengarang, horizon teks dan horizon
penerima atau pembaca atau secara prosedural langkah interpretasi itu
menggarap wilayah teks, konteks, dan kontekstualisi, baik yang
berkenaan dengan aspek operasional metodologisnya maupun dimensi
epistemologis penafsirannya.’> Metode pemahaman hadis menurut
muhammad al-Gazali melalui bukunya yang berjudul, as-Sunnah an-
Nabawiyah baina Ahli al-Fighi wa Ahli al-Hadis, dapat disimpulkan
bahwa Muhammad al-Gazali menetapkan empat Kkriteria dalam
memahami Hadis Nabi, yaitu: 1) Perbandingan hadis dengan al-Qur’an,
2) Perbandingan hadis dengan hadis lain, 3) Perbandingan hadis dengan
fakta sejarah, 4) Perbandingan hadis dengan kebenaran ilmiah.”

2) Menggunakan al-Qur’an dan hadist sebagai pedoman dalam
menghadapi persoalan kemanusiaan

Agama Islam merupakan agama yang menjadikan al-Qur’an serta
hadits sebagai pedoman hidup. al-Qur’an adalah kalam allah dan
mukjizat terbesar yang diturunkan kepada nabi muhammad saw yang
ditulis dalam bentuk mushaf berdasarkan penukilan secara mutawattir
dan berpahala jika dibaca. Nabi Muhammmad saw mengamalkan dan
menerapkan akhlak al-Qur’an.

Salah satu fungsi al-Qur’an adalah sebagai petunjuk bagi manusia.
Seperti diketahui, fungsi utama sebuah kitab suci dalam agama dan
keyakinan apapun adalah menjadi pedoman bagi penganutnya. Begitu
pula al-Qur’an, menjadi pedoman bagi umat Islam. Meskipun begitu, al-
Qur’an menyatakan bahwa ia bukan hanya menjadi petunjuk bagi kaum

™ Muhammad al-Ghazali, Pendekatan-Pendekatan dalam Pendidikan Agama Islam,
Jakarta: Penerbit Bulan Bintang, 2019, him. 67-69.

"2 Fahruddin Faiz and Ali Usman, Hermetika al-Qur’'an, Yogyakarta: Dialektika,
2019.

"® Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis Nabi Perspektif Muhammad Al-
Ghazali Dan Yusuf Al-Qardhawi (Yogyakarta: Teras, 2008).



168

Muslimin, tapi juga bagi umat manusia seluruhnya. Seluruh misi al-
Qur’an ini tidak lepas dari misi Nabi Muhammad Saw yang diutus
untuk semua manusia. Hal ini ditegaskan Allah Swt dalam beberapa
firman-Nya yang di antaranya adalah sebagai berikut:

“Dan Kami (Allah) tidak mengutus kamu (Muhammad), melainkan
kepada umat manusia seluruhnya sebagai pembawa berita gembira dan
sebagai pemberi peringatan, tetapi kebanyakan manusia tiada
mengetahui ”. (Q.S. Saba:28)."

Berdasarkan uraian diatas, dapat diambil sebuah kesimpulan
berikut ini:

a) Tantangan dalam memahami ajaran al-Qur’an dan hadits ada tiga
yaitu Pertama, tantangan kontekstual dibagi lagi jadi dua yaitu isu
gender dan globalisasi. Kedua, tantangan interpretatif juga dibagi
menjadi tiga di antaranya hukum Islam, kemajuan sains dan
teknologi serta pluralisme agama. Ketiga, tantangan perubahan
sosial.

b) Tantangan dalam menerapkan ajaran al-Qur’an dan hadits dalam
kehidupan kontemporer ada tiga yaitu tantangan modernitas,
tantangan teknologi, dan tantangan globalisasi. Penelitian ini hanya
berfokus pada tantangan yang akan dihadapi dalam memberikan
pemahaman dan penerapan ajaran al-Qur’an dan hadits di masa
kontemporer saja, namun belum berfokus pada salah satu tantangan
yang ada dan bagaimana solusi mengahadapi tantangan tersebut. Jadi
tulisan ini bisa menjadi landasan awal untuk mengangkat tantangan
secara khusus di kehidupan kontemporer dalam memahamkan dan
menerapkan ajaran al-Qur’an dan hadits.

C. Relevansi Metode Musyarakah Terhadap Kritik Phallosentris.

Dalam kajian keislaman, metode musyarakah (partisipatif) merupakan
pendekatan yang menekankan keterlibatan aktif semua pihak dalam proses
pengambilan keputusan.” Dalam konteks gender, metode ini relevan sebagai
strategi untuk mengatasi dominasi sistem patriarki yang sering dikritik oleh
teori feminis, khususnya kritik terhadap phallosentris. Phallosentris merujuk
pada sistem pemikiran yang menempatkan laki-laki sebagai pusat dan tolok
ukur kebenaran, sementara perempuan sering kali dianggap sebagai "yang
lain” dalam struktur sosial dan epistemologi. Penelitian ini membahas

™ M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur'an: Tafsir Maudhu'i tentang Permasalahan
Sosial, Jakarta: Mizan, 2017, him. 120.

"*Amina Wadud, Qur'an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's
Perspective, Oxford University Press, 1999.



169

bagaimana metode musyarakah dapat menjadi pendekatan solutif dalam

menanggapi kritik terhadap phallosentris.”

Phallosentris, yang berakar pada filsafat Barat, dikritik oleh para
feminis karena cenderung menempatkan maskulinitas sebagai standar
universal. Dalam pemikiran Islam tradisional, interpretasi teks sering kali
dilakukan oleh ulama laki-laki, yang bisa mengarah pada bias gender dalam
penafsiran hukum Islam. Kritik feminis terhadap phallosentris bertujuan untuk
mendekonstruksi hierarki ini dan menciptakan ruang yang lebih inklusif bagi
perempuan dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam pengambilan
keputusan keagamaan.”’

Metode musyarakah dalam Islam sejatinya menawarkan prinsip
kesetaraan dalam musyawarah dan pengambilan keputusan. Dalam konteks
gender, musyarakah berarti keterlibatan perempuan dalam diskusi-diskusi
keagamaan, sosial, dan politik, serta pemberdayaan mereka dalam kehidupan
sehari-hari. Konsep ini diperkuat oleh prinsip syura dalam Islam yang
menekankan konsultasi dan kesepakatan bersama tanpa mendominasi satu
pihak atas yang lain.”

Relevansi metode musyarakah terhadap kritik  phallosentris
menghasilkan:

1. Dekonstruksi otoritas maskulin dalam penafsiran agama. Musyéarakah
gender memungkinkan perempuan untuk turut serta dalam interpretasi teks
agama, sehingga mengurangi dominasi penafsiran yang bersifat maskulin.

2. Pemberdayaan perempuan dalam keputusan sosial dan ekonomi. Dengan
musyarakah, perempuan dapat lebih aktif dalam pengambilan keputusan
ekonomi seperti sistem perbankan syariah yang berbasis kemitraan.

3. Mewujudkan keadilan gender dalam hukum Islam. Penerapan musyarakah
dalam hukum Islam dapat mendorong terbentuknya kebijakan yang lebih
adil bagi laki-laki dan perempuan.

Penulis berasumsi mengenai metode musyarakah kaitan dengan
masalah gender merupakan pendekatan yang relevan dalam merespons kritik
terhadap phallosentris. Dengan menekankan partisipasi perempuan dalam
berbagai aspek kehidupan, metode ini dapat membantu menciptakan struktur
sosial yang lebih adil dan inklusif. Oleh karena itu, perlu adanya upaya yang
lebih luas dalam mengadopsi prinsip musyarakah dalam berbagai sektor, baik
dalam kehidupan sosial, ekonomi, maupun keagamaan.

Upaya-upaya dalam mengadopsi prinsip musyarakah diantaranya:

®Fatima Mernissi, Women and Islam: An Historical and Theological Enquiry,
Blackwell, 1991.

""Asma Barlas, Believing Women in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of
the Qur'an, University of Texas Press, 2002.

®Abou El Fadl, Khaled, Speaking in God's Name: Islamic Law, Authority and Women,
Oneworld Publications, 2001.



170

1. Pendekatan kolaboratif dalam penafsiran

Metode musyarakah mendorong kolaborasi antara ulama,
cendekiawan, dan masyarakat untuk memahami al-Qur'an. Penafsiran yang
multidisiplin, dalam dunia modern, penafsiran al-Qur'an membutuhkan
pendekatan lintas disiplin, seperti ilmu agama, sains, teknologi, ekonomi,
dan sosial. Contoh Ayat-ayat tentang alam semesta (seperti QS. Al-
Anbiya: 30) dapat dipahami lebih mendalam dengan melibatkan ilmuwan
untuk menjelaskan hubungan antara ilmu kosmologi dan pesan al-Qur‘an."

2. Relevansi dengan tantangan sosial ekonomi

al-Quran memberikan pedoman untuk membangun masyarakat yang
adil dan sejahtera. Pendekatan musyarakah dapat digunakan untuk
menafsirkan ayat-ayat terkait ekonomi dan keadilan sosial secara
kontekstual.

Ayat tentang Keadilan Ekonomi: QS. al-Bagarah: 275-280 melarang
riba dan mendorong sistem berbasis kerja sama, seperti musyarakah.
Penafsiran ayat ini dapat diarahkan pada pengembangan model ekonomi
syariah yang relevan dengan kebutuhan modern.

Aplikasi, dengan kerja sama para ahli ekonomi syariah dan ulama,
sistem pembiayaan berbasis syariah dapat dirancang untuk menjawab
kebutuhan masyarakat modern, seperti pembiayaan UMKM atau program
inklusi keuangan.®

3. Membangun pemahaman kontekstual

Metode musyarakah memungkinkan penafsiran ayat-ayat al-Qur'an
yang sesuai dengan kebutuhan dan tantangan musyarakah modern tanpa
meninggalkan prinsip-prinsip dasar syariah.

Kontekstualisasi Sebuah ayat dapat memiliki makna luas yang
diterapkan sesuai konteks zaman. Misalnya, QS. al-Hujurat: 13 tentang
persamaan manusia dapat memulihkan untuk melawan diskriminasi di era
modern.

Partisipasi Masyarakat, dengan melibatkan masyarakat dalam diskusi
tafsir, pemahaman yang dihasilkan lebih inklusif dan relevan dengan
berbagai kalangan.

4. Memadukan al-Qur'an dan Ilmu pengetahuan

al-Qur'an memuat banyak ayat yang berpotensi menjadi dasar
perkembangan ilmu pengetahuan. Musyarakah dalam tafsir membantu
menjembatani pemahaman agama dan sains.

®Hans-Georg Gadamer: Buku: Truth and Method, Pendekatan Hermeneutik
Kolaboratif Buku ini menekankan dialog sebagai inti dari proses interpretasi. Gadamer
mengusulkan bahwa penafsiran adalah hasil dari "fusinya horizon" antara pembaca dan teks

®Jiirgen Habermas: Buku Teori Kritis dan Tantangan Sosial-Ekonomi: The Theory of
Communicative Action.Buku ini membahas relevansi komunikasi dan tindakan sosial dalam
menghadapi ketimpangan sosial dan ekonomi melalui dialog dan konsensus.



171

Contoh: QS. Az-Zumar: 21 tentang proses hujan dapat diolah dengan
melibatkan ahli klimatologi untuk menjelaskan fenomena ilmiah di balik
ayat tersebut.

Hasil, Pemahaman yang dihasilkan tidak hanya memperkuat
keyakinan agama tetapi juga relevan dalam menjawab pertanyaan-
pertanyaan ilmiah di era modern.

5. Mendorong keadilan sosial

Musyarakah mengedepankan Kkerja sama untuk menciptakan
masyarakat yang adil dan sejahtera, sejalan dengan ajaran al-Qur'an.

Ayat Keadilan: QS. An-Nisa: 135 mendorong umat Islam untuk
menegakkan keadilan tanpa memandang status sosial. Penafsiran ayat ini
dapat diarahkan pada upaya membangun sistem sosial yang adil dan
inklusif.®*

Implementasi Modern: Pendekatan musyarakah dapat melibatkan
ulama, aktivis sosial, dan pemerintah untuk merumuskan kebijakan yang
adil, seperti kebijakan anti-kemiskinan atau pendidikan inklusif.

6. Inovasi dalam penafsiran

Musyarakah membuka ruang bagi inovasi dalam metode penafsiran
al-Qur'an, sehingga hasilnya dapat menjawab isu-isu kontemporer.

Tafsir tematik dengan pendekatan musyarakah, ayat-ayat al-Qur'an
tentang topik tertentu, seperti lingkungan, teknologi, atau etika, dapat
dikonversi secara tematik oleh para ahli.?*

Contoh: Ayat tentang kerusakan di bumi (QS. ar-Rum: 41) dapat
dipahami sebagai peringatan tentang dampak perubahan iklim, dengan
melibatkan ilmuwan lingkungan.

7. Mengintegrasikan nilai-nilai universal

Musyarakah dalam tafsir al-Qur'an juga membantu menonjolkan
nilai-nilai universal yang relevan untuk membangun harmoni dalam
masyarakat global.

Pluralisme dan toleransi: QS. al-Kafirun/6 mengajarkan penghormatan
terhadap perbedaan keyakinan. Penafsiran yang melibatkan perspektif lintas
budaya dapat membantu menjawab tantangan pluralisme di era modern.

Penerapan: dengan kerja sama antara ulama dan pemimpin lintas agama,
prinsip-prinsip ini dapat diterjemahkan ke dalam kebijakan atau program yang
mempromosikan perdamaian global.

Dari uraian diatas penulis berpendapat metode musyarakah dalam
penafsiran al-Qur'an tidak hanya memungkinkan kolaborasi antar ulama dan
ahli berbagai disiplin ilmu tetapi juga memberikan solusi konkret untuk

81 0S. An-Nisa: 135Tafsir al-Quran: NU Online.com

82 penafsiran Ayat-Ayat Tentang Teknologi dan Inovasi dalam al-Quran":Artikel ini
membahas penafsiran ayat-ayat al-Qur'an mengenai teknologi dan inovasi serta implikasinya
untuk pengembangan ilmu pengetahuan.



172

kebutuhan masyarakat modern. Dengan menggabungkan pemahaman agama,
sains, dan konteks sosial, pendekatan ini dapat memberikan jawaban atas
tantangan global, seperti ekonomi yang adil, isu lingkungan, inovasi
teknologi, dan keadilan sosial. Implementasi musyarakah dalam tafsir
menjadikan al-Qur'an sebagai pedoman yang relevan untuk segala zaman.®

Metode musyarakah (kerja sama) dalam penafsiran al-Qur'an dapat
menjadi strategi pendekatan untuk memahami ayat-ayat yang berhubungan
dengan gender. Dengan melibatkan berbagai perspektif dan disiplin ilmu,
pendekatan ini memungkinkan tafsir g/ang kontekstual, inklusif, dan relevan
dengan tantangan masyarakat modern.**

D. Langkah-Langkah Metode Penafsiran musyarakabh.

Langkah-langkah pemaknaan metode musyarakah terhadap teks-teks
sumber islam terdiri dari sembilan langkah yang perlu dilalui. Langkah-
langkah ini bersifat kronologis diantaranya:

1. Identifikasi Teks (Nass)
Menentukan ayat al-Qur’an yang akan ditafsirkan, khususnya ayat-
ayat yang berkaitan dengan relasi gender, keadilan, dan kemanusiaan.
2. Inventarisasi Tafsir Klasik
Mengkaji penafsiran mufasir klasik (misalnya al-Tabari, Ibn Kathir,
dan al-Qurtubi) yang merepresentasikan tradisi intelektual dominan
maskulin, sehingga menjadi dasar rujukan awal dalam tradisi tafsir.

83Buku: Ethics: A Very Short Introduction oleh Simon Blackburn. "Golden Rule"
dalam berbagai agama dan budaya, misalnya dalam ajaran Kristen, Buddha, dan
Konfusianisme. Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia (UDHR) yang disahkan oleh PBB
pada 10 Desember 1948, adalah sebuah dokumen yang menguraikan hak-hak dasar yang
harus dihormati oleh setiap negara dan individu. UDHR terdiri dari 30 pasal yang mencakup
berbagai hak yang dianggap universal, seperti kebebasan berpendapat, hak untuk hidup, dan
perlindungan dari diskriminasi.

Karena ini adalah dokumen internasional yang terstruktur, tidak ada halaman spesifik
dalam konteks buku atau teks tertentu. Namun, Anda dapat mengaksesnya secara lengkap
dalam berbagai format digital atau cetak.

Berikut adalah beberapa poin utama dari UDHR yang berhubungan dengan nilai-nilai
universal:

1. Pasal 1 - Semua manusia dilahirkan bebas dan sederajat dalam martabat dan hak-hak.

2. Pasal 3 - Setiap orang berhak atas hidup, kebebasan, dan keamanan pribadi.

3. Pasal 21 - Setiap orang berhak untuk berpartisipasi dalam pemerintahan negaranya, baik
secara langsung maupun melalui wakil yang dipilih secara bebas.

4. Pasal 27 - Setiap orang berhak untuk bebas berpartisipasi dalam kehidupan kebudayaan
masyarakat, menikmati seni, dan berpartisipasi dalam kemajuan ilmiah.

 Amina Wadud - Dalam bukunya Qur'an and Woman: Rereading the Sacred Text
from a Woman's Perspective (1999), Amina Wadud mengusulkan pendekatan tafsir feminis
yang mempertimbangkan perspektif gender dalam memahami Al-Qur'an. Dia menekankan
pentingnya musyarakah dalam membuka ruang dialog mengenai peran dan hak perempuan
dalam Islam.



173

3. Inventarisasi Tafsir Kontemporer Berperspektif Gender
Menelaah karya mufasir kontemporer yang berfokus pada isu
perempuan dan keadilan gender (misalnya Amina Wadud, Asma Barlas,
atau Riffat Hassan), yang merepresentasikan pengalaman perempuan serta
kritik terhadap bias patriarkal.
4. Dialog Epistemologis
Mempertemukan kedua arus tafsir tersebut (klasik dan kontemporer)
dalam sebuah dialektika, sehingga terjadi musyawarah penafsiran yang
saling menguatkan maupun mengoreksi.
5. Analisis Kontekstual
Membaca ulang ayat dengan mempertimbangkan konteks historis
turunnya ayat (asbab al-nuzdl) dan konteks sosial masyarakat kontemporer
agar penafsiran tetap relevan.
6. Integrasi Pengalaman Biologis dan Sosial
Memasukkan pengalaman biologis (misalnya siklus menstruasi,
kehamilan, dan reproduksi) serta pengalaman sosial (peran domestik, akses
pendidikan, dan keterlibatan publik) baik laki-laki maupun perempuan
sebagai sumber pengetahuan penting. Langkah ini memperluas makna
tafsir agar tidak bias dan mampu menangkap pengalaman hidup nyata umat
Islam.
7. Formulasi Makna Kesalingan
Menggunakan pendekatan mubadalah untuk menekankan kesalingan
antara laki-laki dan perempuan dalam penafsiran, sehingga relasi yang
terbentuk bersifat egaliter.
8. Sintesis Tafsir
Menyusun hasil tafsir baru yang merupakan sintesis dari kontribusi
tafsir klasik, tafsir kontemporer, konteks sosial, serta pengalaman empiris
laki-laki dan perempuan.
9. Produksi Pengetahuan Kritis
Menyajikan tafsir sebagai produk akademik yang tidak hanya
bersifat normatif, tetapi juga kritis dan transformatif, dengan orientasi pada
keadilan gender, hak asasi manusia, dan kemaslahatan umat.

Metode musyarakah (kolaboratif) dalam penafsiran kitab suci merujuk
pada pendekatan yang melibatkan kerja sama antara berbagai pihak atau ahli
untuk memahami dan menafsirkan teks-teks agama, terutama dalam konteks
kitab suci Islam, seperti al-Qur'an dan Hadits. Pendekatan ini bertujuan untuk
mencapai pemahaman yang lebih holistik dan mendalam dengan melibatkan
berbagai perspektif, pengetahuan, dan pengalaman. Hal ini bisa dicapai
dengan merumuskan cara kerja yang yang sistemik dan kronologik.



174

Berikut adalah tahapan cara kerja metode musyarakah dalam penafsiran
kitab suci:®

Cara kerja metode pemaknaan musyarakah terhadap teks-teks sumber
Islam terdiri dari tiga langkah yang perlu dilalui. Langkah- langkah ini
bersifat kronologis. Tetapi ketika kesadaran pengetahuan terhadap langkah
pertama yang sudah menguat dan melekat, bagi sebagian orang, biasanya bisa
langsung ke langkah kedua, atau bahkan langkah ketiga. Langkah pertama,
yaitu menemukan dan menegaskan prinsip-prinsip ajaran Islam dari teks-teks
yang bersifat universal sebagai pondasi pemaknaan. Baik prinsip yang bersifat
umum melampaui seluruh tema (al-mabadi) maupun yang bersifat khusus
untuk tema tertentu (al-gawa'id). Prinsip-prinsip ini menjadi landasan
inspirasi pemaknaan seluruh rangkai metode musyarakah.

Sesuatu dikatakan prinsip adalah ajaran yang melampaui perbedaan
jenis kelamin. Misalnya, ajaran mengenai keimanan yang menjadi pondasi
setiap amal, bahwa amal kebaikan akan dibalas pahala dan kebaikan tanpa
melihat jenis kelamin, tentang keadilan yang harus ditegakkan, tentang
kemaslahatan dan kerahmatan yang harus ditebarkan. Bahwa kerja keras,
bersabar, bersyukur, ikhlas, dan tawakkal adalah baik dan diapresiasi oleh
Islam. Ayat-ayat prinsip ini, baik yang al-mabadi’ maupun yang al-gawa'id,
harus selalu menjadi kesadaran awal sebelum praktik inter pretasi ayat-ayat
lain yang bersifat parsial dilakukan. Kandungan dan pesan utama dari teks-
teks prinsip tersebut harus dipastikan masuk menjadi pondasi dalam proses
pemaknaan teks-teks yang parsial (al-juz'iyyat).

Untuk ayat-ayat yang bersifat prinsip, hanya berhenti pada langkah
pertama, yaitu menemukan gagasan-gagasan prinsip dalam teks yang menjadi
basis keseimbangan, kesalingan, dan keadilan relasi laki-laki dan perempuan.
Hanya diperlukan penegasan-penegasan mengenai kesubjekan laki-laki dan
perempuan.

Langkah kedua, yaitu menemukan gagasan utama yang terekam dalam
teks-teks yang akan kita interpretasikan. Dalam hal ini, teks-teks relasional
yang sudah menyebutkan peran laki-laki dan perempuan, kebanyakan
merupakan sesuatu yang bersifat implementatif, praktis, parsial, dan hadir
sebagai sebuah contoh pada ruang dan waktu tertentu bagi prinsip-prinsip
Islam. Karena teks relasional bersifat parsial-implementatif, maka perlu
ditemukan makna atau gagasan utama yang bisa kohesif dan korelatif dengan
prinsip-prinsip yang ditegaskan oleh ayat-ayat yang sudah ditemukan melalui
langkah pertama.

8Al-Raysuni, Ahmad. (2006). Al-Wahdatal-Mafhumiyah fial-Tafsiral-Islami
(Keharmonisan Konseptual dalam Tafsir Islam). Buku ini membahas bagaimana pemahaman
terhadap al-Qur’an bisa dihasilkan dengan pendekatan yang lebih kolaboratif dan inklusif
dalam memahami makna-makna teks, termasuk cara untuk mengatasi perbedaan pemahaman.



175

Langkah kedua ini, secara sederhana, bisa dilakukan dengan
menghilangkan subjek dan objek yang ada dalam teks. Lalu, predikat dalam
teks menjadi makna atau gagasan yang akan kita musyarakah-kan antara dua
jenis kelamin. Jika ingin lebih mendalam, langkah ini bisa dilakukan dengan
bantuan metode-metode yang sudah ada dalam ushul figh, seperti analogi
hukum (giyas), pencarian kebaikan (istihsan), pencarian kebaikan (istishiah),
atau metode-metode pencarian dan penggalian makna suatu lafal (dalalat al-
alfazh). atau lebih dalam lagi dengan teori dan metode 'tujuan-tujuan hukum
Islam' (maqashid al-syari'ah). Metode-metode ini digunakan untuk
menemukan makna yang terkandung di dalam teks, lalu mengaitkannya
dengan semangat prinsip-prinsip dari langkah pertama.®®

Makna yang lahir dari proses langkah kedua ini, atau gagasan dan pesan
dari teks parsial inilah, yang nanti akan dibawa pada proses pemaknaan yang
bersifat musyarakah, timbal balik, atau kesalingan. Jika teks ini sudah
diperlakukan secara taghlib dan mengandung musyarakah oleh para ulama
klasik, maka yang diperlukan adalah sebuah penegasan saja, terkait
pentingnya kesalingan dan keadilan relasi antara laki-laki dan perempuan.
Tetapi jika belum, atau masih samar-samar, terutama untuk teks-teks
perempuan, maka diperlukan langkah ketiga.

Langkah ketiga, menurunkan gagasan yang ditemukan dari teks (yang
lahir dari proses langkah kedua) kepada jenis kelamin yang tidak disebutkan
dalam teks. Dengan demikian, teks tersebut tidak berhenti pada satu jenis
kelamin semata, tetapi juga mencakup jenis kelamin lain. Sehingga, metode
musyarakah ini menegaskan bahwa teks untuk laki-laki adalah juga untuk
perempuan, dan teks untuk perempuan adalah juga untuk laki-laki, selama
kita telah menemukan makna atau gagasan utama dari teks tersebut yang bisa
mengaitkan dan berlaku untuk keduanya. Makna utama ini harus selalu
dikaitkan dengan prinsip-prinsip dasar yang ada pada teks-teks yang
ditemukan melalui langkah pertama.

Untuk memudahkan penjelasan, berikut adalah contoh bagaimana
langkah-langkah metode tersebut dijalankan pada ayat ke-14 dari Ali ‘Imran.

S T (B T (PR (PR P NP PR (R R
YT it PR .3 P AN I
Sig ally Gl £ Ea Ay oy LN 2l Lo a2l

8 Fagihudin Abdul Kadir, Buku giraah Mubadalah, Tafsir progresif untuk keadilan
gender dalam islam: him. 200.

8"Fagihudin Abdul Kadir, Buku giraah Mubadalah, Tafsir progresif untuk keadilan
gender dalam islam: hIm:202



176

[
A \/ S\ Fa -
P P

a3 < u—-ﬁ\>

Dihiaskan (dan dijadikan indah) kepada manusia: kesukaan kepada benda-
benda yang diingini nafsu, iaitu perempuan-perempuan dan anak-pinak;
harta benda yang banyak bertimbun-timbun, dari emas dan perak; kuda
peliharaan yang bertanda lagi memantau; dan binatang-binatang ternak
serta kebun-kebun tanaman. Semuanya itu adalah kesenangan hidup di dunia.
Dan (ingatlah), di sisi Allah ada tempat kembali yang terbaik-baiknya (iaitu
Syurga).

Pada konteks pembicaraan kita, yang didiskusikan adalah pernyataan
relasional bahwa "manusia itu tercipta untuk mencintai perhiasan dunia
berupa perempuan”. Ayat ini secara literal menempatkan "manusia”, yang
pasti diartikan laki-laki, tercipta secara natural mencintai perempuan. Laki-
laki sebagai subjek yang mencintai dan perempuan sebagai objek yang
dicintai. Dalam ungkapan lain, biasanya, perempuan dianggap sebagai
"perhiasan dunia™ yang mewarnai dan menghiasi dunia laki-laki. Turunan
berikutnya, perempuan dipersepsikan sebagai sumber pesona bagi laki-laki,
yang bisa menggoda, dan menggiurkan sehingga laki-laki harus selalu
waspada terhadap mereka. Karena itu, ayat ini memberi peringatan bahwa
sesuatu yang ada sisi Allah Swt. itu lebih kekal daripada semua pesona
(seperti pesona perempuan) yang menggiurkan tersebut.®®

Pertanyaannya, apakah perempuan bisa menjadi subjek dari pernyataan
dalam ayat ini? Realitasnya, perempuan tidak hanya menggoda, tetapi juga
digoda oleh laki-laki sehingga mereka juga bisa tergelincir dari jalan
kebenaran. Tentu saja bisa, sehingga perempuan secara musyarakah bisa pula
menjadi subjek yang diajak bicara oleh ayat tersebut dan menjadi orang yang
diminta waspada dari kemungkinan tergoda oleh perhiasan dunia.

Perspektif musyarakah sampai pada makna ini melalui langkah-langkah
metode pemaknaan berikut:

Pertama, merujuk pada berbagai ayat mengenai keimanan yang sama
antara laki-laki dan perempuan, anjuran untuk berbuat baik, dan untuk
waspada tergelincir pada perbuatan yang buruk. Ini adalah prinsip ajaran
Islam.Tanpa pandang bulu, baik laki-laki maupun perempuan. Prinsip ini
bersifat umum dan universal. Di dalam al-Qur'an, banyak ayat al-Qur'an yang
meminta manusia (laki-laki dan perempuan) untuk bertakwa kepada Allah
Swt., dengan menjalankan perintah-Nya dan menjauhi larangan-Nya. Ayat
yang meminta mereka untuk waspada dari berbagai godaan yang bisa
memalingkan dari jalan kebenaran.

8 Fagihudin Abdul Kadir, Buku giraah Mubadalah, Tafsir progresif untuk keadilan
gender dalam islam: hIm:201



177

Salah satu ayat yang eksplisit menyebut laki-laki dan perempuan adalah
QS. at-Taubah/9:71, yang meminta keduanya untuk saling mengingatkan satu
sama lain agar tetap berbuat baik dan menjauhi perbuatan-perbuatan buruk
(amar ma'ruf, nahi munkar). Ayat-ayat ini menjadi pondasi dari pemaknaan
QS. Ali 'Imran/3:14 tersebut, yakni laki-laki dan perempuan sama-sama
menjadi subjek dari perintah, larangan, dan peringatan Allah Swt.

Sementara, prinsip-prinsip yang berbicara secara khusus (gawa'id)
mengenai potensi pesona antara laki-laki dan perempuan dalam QS. an-
Nuur/24:30-31 juga bisa menjadi pondasi pemaknaan, di mana ada
permintaan kepada laki-laki untuk menundukkan pandangan dan menjaga diri,
juga kepada perempuan untuk menjaga diri dan menundukkan pandangan.
Ayat-ayat lain tentang pesona (fitnah) kehidupan juga bisa menjadi pondasi
pemaknaan, seperti dalam QS. al-An‘'aam/6:53, QS.al-Munafiquun/63:9, dan
QS.al-Mulk/67:2.%°

Kedua, sesuai dengan prinsip yang ditemukan pada langkah pertama,
maka gagasan utama yang bisa digali dari QS. Ali' Imran/3:14 adalah
memberi peringatan kepada manusia agar waspada terhadap pesona
kehidupan dunia, tidak tergiur dan lalu menyimpang dari jalan Allah Swit.
Kehidupan dunia itu memang memesona, menyenangkan, dan bisa
menggiurkan. Karena itu, Allah Swt. mengingatkan bahwa yang lebih baik
adalah pahala yang dijanjikan-Nya dan yang berada di sisi-Nya, yaitu dengan
tetap memegang kebenaran ajaran-ajaran-Nya. Ayat ini tidak sedang
menyatakan bahwa perempuan, harta benda, anak-anak, emas dan perak
adalah perhiasan dunia. Ini benar. Tetapi, ini hanyalah contoh belaka.
Gagasan utamanya adalah kewaspadaan dari pesona perhiasan dunia ini.
Pesan dari gagasan ini tentu saja berlaku untuk semua orang, tidak khusus
laki-laki semata Gagasan dalam proses langkah kedua ini lahir dengan
melibatkan berbagai ayat yang terkait. Tetapi, jika menggunakan langkah
yang sederhana, bisa dilakukan dengan menghilangkan subjek dan objek yang
diambil makna dalam predikat ayat tersebut. Karena subjek-objek biasanya
bersifat kontekstual dan teknikal, sementara pesan dan makna ada pada
predikat kalimat. Subjek dalam ayat ini adalah laki-laki yang diminta tidak
tergoda oleh perempuan. Jika subjekdan objek dihilangkan, maka ayat ini
tentang kewaspadaan seseorang dari ketergodaan terhadap pesona orang lain.
Makna dan gagasan inilah yang kemudian dibawa pada proses langkah ketiga.

Ketiga, berdasar pada kedua langkah tersebut, jika secara literal
(lafzhiyyah) gagasan kewaspadaan ditujukan pada laki-laki dari perempuan,
maka secara resiprokal gagasan yang sama juga ditujukan kepada perempuan
untuk waspada dari laki-laki, dan juga dari godaan perhiasan dunia yang lain.

8 Fagihudin Abdul Kadir, Buku giraah Mubadalah, Tafsir progresif untuk keadilan
gender dalam islam: him:204



178

Jadi, baik perempuan maupun laki-laki adalah sumber pesona. Satu kepada
yang lain. Ini di satu sisi, di sisi yang lain, keduanya, satu sama lain diminta
untuk tidak saling menebar pesona dan diminta untuk waspada dari
kemungkinan pesona pihak lain.

Pesan teks ini, tentang kewaspadaan dari pesona jenis kelamin lain,
sesungguhnya sudah terekam dalam QS. an-Nur/24:30-31, yaitu untuk saling
menjaga pandangan masing-masing agar tidak mudah terpesona pada yang
lain, dan tidak menebar pesona kepada yang lain. Tentu saja, gagasan lebih
luasnya adalah untuk menjaga diri dari segala kemungkinan tergiur pada
godaan kehidupan, apa pun bentuknya. Sehingga tidak tergelincir dari jalan
kebaikan karena pesona-pesona kehidupan (fitnah) dunia. Bisa kedudukan,
harta, keluarga, anak-anak, atau nafsu seks. Jadi, gagasannya tidak melulu
tentang pesona tubuh perempuan di mata laki-laki.

Jadi, dengan langkah pertama, menemukan prinsip nilai yang menjadi
pondasi interpretasi, yaitu bahwa laki-laki dan perempuan adalah subjek
perintah keimanan dan larangan tergelincir pada godaan. Dengan langkah
kedua, kita menemukan gagasan utama dari teks (QS. Ali 'Imran/3:14) bahwa
ia mnem-bicarakan pentingnya kewaspadaan pada perhiasan dunia yang bisa
menggiurkan manusia, baik laki-laki maupun perempuan. Dengan langkah
ketiga, kita menegaskan bahwa pernyataan “perempuan sebagai perhiasan
dunia bagi laki-laki" hanyalah contoh literal dari teks yang ditujukan kepada
laki-laki. Ini makna eksplisit-literal. Dengan metode musyarakah, karena teks
itu juga harus ditujukan kepada perempuan, maka maknanya menjadi:"laki-
laki adalah (salah satu) perhiasan dunia bagi perempuan”. Yang ini adalah
makna implisit-resiprokal.

Dengan metode interpretasi musyarakah seperti di atas, pada gilirannya
menjadi tidak beralasan sama sekali untuk menyatakan bahwa “perempuan
adalah sumber persoalan bagi laki-laki" dan berhenti tanpa penjelasan lebih
lanjut yang lebih resiprokal. Apalagi, lalu diturunkan aturan-aturan untuk
mengontrol perempuan saja agar pesona mereka tidak menyebar ke publik
laki-laki. Sebab, secara resiprokal, sumber pesona itu juga ada pada laki-laki,
sebagaimana ia ada pada perempuan. Bahkan, ada pada masing-masing orang,
dan ada pada segala macam kehidupan itu sendiri, sebagaimana dicatat oleh
al-Qur'an.

Adalah menjadi tidak resiprokal jika kita hanya menyalahkan
perempuan dan mengontrol mereka, dengan alasan mereka memiliki pesona
(fitnah), sementara membiarkan laki-laki beraktivitas secara bebas, padahal
mereka juga memiliki hal yang sama. Jika pesona itu ada pada keduanya,
maka yang adil adalah memnta keduanya untuk saling menjaga diri dari
pesona masing-masing. Jika laki-laki diberi kesempatan untuk aktif di publik
sekalipun menyimpan pesona, perempuan pun seharusnya tidak dilarang
dengan alasan pesona mereka. Sebab, gagasan utama ajaran adalah bukan



179

mencari siapa yang paling bersalah, paling bertanggung jawab, dan paling
banyak dikontrol, tetapi masing-masing harus saling menjaga, saling waspada,
dan memastikan keburukan itu tidak terjadi dari siapa pun dan kepada siapa
pun. Sementara, arena publik tetap bisa nyaman untuk kedua belah pihak.
Laki-laki dan perempuan.

E. Tolak Ukur Aktivitas Penafsiran Metode Musyarakah.

Dalam menilai efektivitas metode penafsiran, beberapa tolok ukur
utama dapat digunakan:

1. Keterlibatan Partisipan, sejaun mana metode melibatkan berbagai pihak
dalam proses penafsiran.

2. Kontekstualisasi, kemampuan metode dalam memahami teks dalam
konteksnya.

3. Kedalaman Analisis, seberapa rinci dan mendalam hasil penafsiran.

4. Relevansi Sosial, Tingkat relevansi hasil penafsiran terhadap permasalahan
kontemporer.

5. Fleksibilitas Metode, kemampuan metode untuk menyesuaikan diri dengan
berbagai jenis teks dan konteks pembaca.”

Pandangan penulis metode musyarakah unggul dalam aspek kolaborasi
dan inklusivitas, menjadikannya relevan dalam kontek masyarakat plural.
Namun, efektivitasnya tergantung pada pengelolaan diskusi dan keragaman
perspektif. Metode lain, seperti tahlili dan maudhui, menawarkan keunggulan
dalam analisis mendalam tetapi kurang fleksibel dalam mencakup beragam
pandangan. Interpretasi memberikan kelebihan dalam analisis kontekstual
tetapi membutuhkan penguasaan teori yang memadai. Dengan demikian,
pilihan metode penafsiran perlu disesuaikan dengan tujuan dan konteks
penafsiran yang diinginkan.

Metode musyarakah (kerjasama atau kolaborasi) adalah pendekatan
yang berkembang dalam tradisi tafsir yang mengedepankan kerja sama antara
berbagai ulama, ahli agama, sosiolog, akademisi, dan bahkan ahli ilmu politik
dalam memahami teks-teks agama. Pendekatan ini berusaha untuk
menghindari tafsir yang sempit dan mengedepankan dialog untuk
memperkaya pemahaman agama dalam konteks sosial yang lebih luas.
Misalnya, Yusuf al-Qaradawi (1997) dalam karya-karyanya menekankan
pentingnya tafsir yang melibatkan berbagai disiplin ilmu untuk memberikan
solusi yang sesuai dengan kebutuhan umat Islam di era modern.

Dalam konteks musyarakah, dialog antar ulama dengan latar belakang
yang berbeda memungkinkan terciptanya pemahaman yang lebih plural dan
inklusif, sekaligus memastikan bahwa ajaran Islam diterapkan secara
kontekstual sesuai dengan perkembangan zaman. Metode ini berusaha

% Quraish Shihab, M. Tafsir Al-Mishbah, Jakarta: Lentera Hati, 1992.



180

menanggapi permasalahan kontemporer, seperti perubahan sosial, ekonomi,
dan politik.

Metode musyarakah menawarkan pendekatan yang kolaboratif, inklusif,
dan kontekstual dalam menafsirkan ayat-ayat gender. Dengan menekankan
dialog partisipatif, prinsip keadilan, dan pemahaman konteks, metode ini
dapat menghasilkan penafsiran yang lebih relevan dan adil bagi semua pihak.
Untuk mengoptimalkan penerapan metode ini, diperlukan kerja sama antara
ulama, akademisi, dan masyarakat luas.®*

F. Contoh Penafsiran dengan Metode Musyarakah

1. Stereotip Perempuan Kurang Akal dan Agama
Stereotip bahwa perempuan dianggap “kurang akal dan agama”
seringkali merujuk pada sebuah hadis Nabi Muhammad saw yang menyatakan
hal tersebut. Hadis ini telah menjadi bahan diskusi dan interpretasi yang luas
di kalangan ulama dan cendekiawan muslim. Penting untuk memahami
konteks dan makna sebenarnya dari pernyataan tersebut agar tidak terjadi
kesalah pahaman yang dapat merugikan perempuan.
Hadis yang sering dirujuk adalah sebagai berikut:

“Wahai kaum perempuan, bersedekahlah dan perbanyaklah istighfar,
karena aku melihat kalian adalah mayoritas penghuni neraka.”
Seorang  perempuan  bertanya,  “Mengapa  demikian, wahai
Rasulullah?” Beliau menjawab, "Karena kalian banyak melaknat dan
mengingkari kebaikan suami. Aku belum pernah melihat orang yang
kurang akal dan agamanya namun mampu mengalahkan akal laki-laki
yang teguh selain kalian." Perempuan itu bertanya lagi, "Apa
maksudnya kurang akal dan agama itu, ya Rasulullah?" Dia menjawab,
"memperlihatkan kesaksian perempuan setengah dari kesaksian laki-
laki? Itulah kekurangan akalnya. Dan ternyata ketika haid, perempuan
tidak shalat dan tidak puasa? Itulah kekurangan agamanya.”*?

%! Makalah kerja Anwar, Zainah (2009), yang berjudul “Islam, Gender, and Women's
Rights: Perspectives from Sisters in Isiam” mSaudari dalam Islam (SIS). Iklan SIS Berikut
adalah beberapa poin utama yang sering menjadi fokus dalam karya Zainah Anwar
1. Interpretasi Islam yang Progresif

a) Anwar menyoroti perlunya menafsirkan teks-teks Islam secara kontekstual dan sesuai
dengan prinsip keadilan, kesetaraan, dan hak asasi manusia.
b) Penekanan yang diberikan pada bagaimana penafsiran tradisional sering Kkali
memperkuat patriarki dan ketidakadilan terhadap perempuan.
2. Gender dan Hukum Islam
a) Makalah ini mengeksplorasi bagaimana hukum Islam diterapkan dalam isu-isu seperti
pernikahan, perceraian, hak asuh anak, dan poligami, yang sering kali cender
%2 Muslim, Sahih Muslim, Kitab al-lmarah, Hadits No. 79, vol. 2, him. 68.



181

Di kalangan pegiat kesetaraan gender, sektor keagamaan masyarakat
Muslim dipandang masih terlalu didominasi laki-laki. Merujuk pada beragam
data, kita akan mudah menjumpai bahwa penceramah atau tokoh agama yang
populer kebanyakan adalah di kalangan pria. Meskipun sudah mulai banyak
usaha mengorbitkan ulama perempuan, rupanya dampak ketimpangan dan
kurangnya representasi perempuan itu telah merembet ke banyak urusan lain
seperti pekerjaan maupun kepemimpinan.  Oleh sebagian ahli agama,
perempuan dinilai “tidak sesempurna” pria. Pernyataan itu diklaim bersumber
dari teks agama. Salah satu jenis keterangan yang sering dikutip terkait
kekurangan perempuan adalah bahwa perempuan itu kurang akal dan

agamanya, dengan redaksi kurang lebih seperti ini:
5 S Sk AL

Sebenarnya, pernyataan itu bisa dicari redaksi haditsnya yang lebih
lengkap. Terkait hadits “perempuan kurang akal dan agamanya” itu, salah
satu matan yang lengkap adalah sebagai berikut:

é@:tj\é’?ﬁff“d&é&\&& J&,c}:_cu;cdé\.xﬁcu,c
i el u\y\ﬁsu@mu,wv\dﬁjﬁz;@\
//&m\:);g:ﬁ @\J,;\;:S\w jzgwujésj;g@

(VA

g
“
0

5206 5 ) X 55 Jie ol 415 U el

JasE il filgas Y Sk ui JB oy Jaa SIS g A
é@;&g}jﬁ;&ugw\ Md\m\w&) s
ol Slak g

Diriwayatkan dari Abdullah bin Umar bahwa Rasulullah shallallahu ‘alaihi
wasallam bersabda: "Wahai kaum wanita! Bersedekahlah kamu dan
perbanyakkanlah istighfar. Karena, aku melihat banyak di antara kalian
adalah penghuni neraka." Lantas seorang wanita yang pintar di antara
mereka bertanya, "Wahai Rasulullah, kenapa kaum wanita banyak menjadi
penghuni neraka?" Rasulullah shallallahu ‘alaihi wasallam menjawab:
"Kalian banyak mengutuk dan mengingkari (pemberian nikmat dari) suami.
Aku tidak melihat kaum yang kurang akal dan agamanya itu lebih banyak



182

dari yang lebih memiliki akal — kecuali dari golongan kalian." Wanita itu
bertanya lagi, "Wahai Rasulullah! Apakah maksud kekurangan akal dan
agama itu?" Rasulullah shallallahu ‘alaihi wasallam menjawab: %

Maksud kekurangan akal ialah persaksian dua orang wanita sama
dengan persaksian seorang lelaki. Inilah yang dikatakan kekurangan akal.
Begitu juga kaum wanita tidak beribadah kala malam-malam juga akan
berbuka pada bulan Ramadhan (karena sebab haid). Inilah yang dikatakan
kekurangan agama.” (HR al-Bukhari). Redaksi hadits tersebut diriwayatkan
dalam Shahih al-Bukhari, Shahih Muslim, Sunan Abu Dawud, Sunan at-
Tirmidzi, dan banyak kitab hadits lainnya. Kualitas hadits ini dinilai shahih.
Oleh al-Bukhari, hadits ini dimasukkan dalam bab tentang persaksian
perempuan. Pensyarah hadits seperti Ibnu Hajar al-Asgalani menyebutkan
dalam Fathul Bari Syarh Shahih al-Bukhari bahwa hadits ini menjadi tafsir
penjelas dari al-Qur’an surat al-Bagarah ayat 282, ayat yang terpanjang:

z .::/,, 5}/7 ,/}//)/,/51,} -~ 5 .7 < 22 d L)
2 0Bl Jash a5 65 A6 Sl fe i |Aeinls
A RIas ] S LA ed BT 13 e B3

Persaksikanlah dengan dua orang saksi laki-laki. Kalau tidak ada dua orang
laki- laki maka boleh seorang lelaki dan dua orang perempuan untuk menjadi
saksi ketika terjadi perselisihan. Sehingga, kalau yang satu lupa, yang lain
mengingatkan..." (QS al-Bagarah: 282).

Ayat tersebut dibahas oleh para mufassir sebagai ayat yang
membicarakan urusan perniagaan dengan cukup detail, termasuk persaksian
dalam muamalah dan sengketa di dalamnya. Penggalan ayat tersebut secara
terang menyebutkan bahwa “satu saksi pria” dan “dua saksi perempuan” jika
tidak ada “dua saksi pria”, sejalan dengan hadits yang dikutip di atas.
Seorang saksi atau syahid dalam urusan-urusan muamalah atau jinayat secara
umum perlu memiliki syarat berikut: Islam, adil, baligh, berakal, dapat
berargumen, serta memiliki ingatan yang baik. Namun soal persaksian
perempuan, meski ayat al-Qur’an secara literal di atas menyebut secara
khusus, rupanya ulama meninjaunya secara beragam. Dalam Bidayatul
Mujtahid karya lbnu Rusyd, pendapat jumhur ulama adalah persaksian
perempuan dalam masalah hudud dan jinayat tidak dapat diterima, lain halnya
dengan urusan muamalah. Abu Hanifah berpendapat bahwa persaksian kaum
perempuan dapat diterima dalam urusan muamalah dan yang berkaitan
dengan kekhususan fisik atau masalah mereka di luar masalah talak, rujuk,

% Bukhari, Sahih Bukhari, Kitab al-Istikhara, Hadit No. 5096; Muslim, Sahih Muslim,
Kitab al-Imarah, Hadits No. 79.



183

nikah dan pemerdekaan budak. Persaksian seorang perempuan pun dapat
diterima dalam hal-hal yang perempuan lebih tahu dan memahami seperti
melahirkan, menstruasi, menyusui, ataupun kecacatan fisik perempuan.®*
Argumentasi mengapa perempuan “kurang” dalam urusan persaksian maupun
keagamaan, dikatakan karena sebab biologis maupun psikologis yang ada
pada perempuan. Untuk alasan biologis misalnya, ulama menilai perempuan
akan terganggu dengan perubahan situasi dan kondisi fisik seperti nifas, haid,
dan masalah lainnya yang menyertai kehamilan. Selain itu mereka menilai
bahwa kodrat perempuan adalah melahirkan, menyusui, juga mengasuh anak
di rumah. Hal-hal tersebut yang membuat mereka kurang memahami kondisi
di luar rumah mereka, sehingga akan mempengaruhi persaksian-persaksian
mereka khususnya dalam hal muamalah. Demikian kurang lebih keterangan
Ibnu Hajar al-Asgalani dalam Fathul Bari. Sedangkan dalam aspek psikologis,
perempuan dinilai lebih dominan dari sisi emosional maupun afeksinya.
Dominannya faktor psikologis ini menjadikan para ulama menyatakan bahwa
perempuan ini kerap kurang jernih dalam menimbang urusan-urusan publik,
apalagi dalam konteks politik dan ekonomi yang juga menjadi alasan
mengapa perempuan tidak boleh menjadi pemimpin. Fakta-fakta terkini
menunjukkan bahwa argumentasi ulama seputar ‘illat hukum persaksian
perempuan tersebut bisa didiskusikan kembali. Urusan domestik dan
pengasuhan anak adalah beban orang tua, yang tidak hanya dibebankan pada
perempuan kecuali tentu dalam hal menyusui. Selain itu, afeksi dan sikap
emosional juga dapat ditemukan pada pria, tidak hanya pada wanita.
Kepemimpinan perempuan di beragam negara juga cukup berhasil, seperti di
era pandemi ini telah diwujudkan di Jerman atau Selandia Baru. kiranya
keterangan Nabi di atas cukup jelas: “kurangnya akal perempuan” adalah
hanya dalam persaksian, itupun masih dalam ranah yang ijtihadi dan tidak ada
putusan final. Pemahaman terhadap teks hadits tentang kekurangan akal yang
dilakukan oleh ulama kebanyakan merujuk kepada situasi lingkungan yang
mereka amati. Di samping itu, perkara “kurangnya agama” akibat udzur
ibadah bagi perempuan karena sebab haid, nifas atau melahirkan, adalah
semata fitrah biologis. Hal itu tidak menjadikan perempuan manusia kelas
dua, apalagi menjadi alat diskriminasi perempuan dari ruang publik dan
keagamaan. Kalaupun hal itu dianggap “kekurangan perempuan”, alangkah
banyaknya kelebihan bagi perempuan di luar halangan tersebut yang bisa
dicapai sebagaimana juga dilakukan laki-laki.*®

% lbnu Rusyd, Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Mugtasid, jilid 1, Beirut: Dar al-
Kutub al-1Imiyyah, 1996, him. 423-424.

% Muhammad Igbal Syauqi, Alumnus Darus-Sunnah International Institute for Hadith
Sciences; dokter alumni UIN Syarif Hidayatullah Jakarta Instal sekarang NU Online Super
App versi Android (s.id/nuonline) dan versi iOS (s.id/nuonline_ios).



184

a. Makna ""Kurang Akal"

Selalu mendengar hadits yang berbunyi, “Wanita itu kurang akalnya
dan kurang agamanya.” Hadits ini diutarakan kaum lelaki kepada wanita
untuk merendahkannya.

Istilah “kurang akal” dalam hadis ini merujuk pada aspek kesaksian
dalam hukum Islam, dimana kesaksian dua perempuan setara dengan
kesaksian satu laki-laki. Hal ini bukan menunjukkan inferioritas intelektual
perempuan secara umum, melainkan berkaitan dengan konteks sosial dan
psikologis saat itu, di mana perempuan mungkin kurang terlibat dalam urusan
publik dan transaksi bisnis.

Arti hadits:

“Aku tidak melihat wanita yang kurang akalnya dan agamanya yang dapat
menghilangkan kemauan keras lelaki yang tegas daripada seorang diantara
kamu”

Para wanita shahabat bertanya, “Apa yang dimaksud dengan
kekurangan agama kami dan akal kami, ya Rasulullah?”
Jawab beliau,

“Bukankah kesaksian seorang wanita itu setengah kesaksian seorang laki
laki’? Mereka menjawab, “Ya”.

Beliau bersabda,

“Itulah kekurangan akalnya. Dan bukankah apabila haid, wanita tidak
melakukan shalat dan juga tidak berpuasa?” Mereka menjawab: “Ya.”

Rasululllah bersabda,

’

“Itulah yang dimaksud kekurangan agamanya.’

Rasulullah saw. menjelaskan bahwa kekurangan akal wanita itu dilihat
dari sudut ingatan yang lemah, maka dari itu kesaksiannya harus dikuatkan
oleh kesaksian seorang wanita yang lain untuk menguatkannya, karena boleh
jadi ia lupa, lalu memberikan kesaksian lebih dari yang sebenarnya atau
kurang darinya, sebagaimana firman Allah,

“Dan persaksikanlah dengan dua orang saksi dari orang orang lelaki
diantaramu. Jika tidak ada dua orang lelaki, maka boleh seorang lelaki dan
dua orang wanita dari saksi saksi yang kamu ridhai, supaya jika seorang
lupa, maka seorang lagi mengingatkannya.” (QS. Al-Bagarah: 282)

Adapun kekurangan agamanya adalah karena di dalam masa haid dan
nifas ia meninggalkan shalat dan puasa dan tidak menggadha (mengganti)
shalat yang ditinggalkannya selama haid atau nifas. Inilah yang dimaksud
kekurangan agamanya. Akan tetapi kekurangan ini tidak menjadikannya
berdosa, karena kekurangan tersebut terjadi berdasarkan aturan dari Allah



185

Swt. Dialah yang memberikan ketetapan hukum seperti itu sebagai wujud
belas kasih kepada mereka dan untuk memberikan kemudahan kepada
mereka. Sebab, jika wanita harus puasa di saat haid dan nifas, maka hal itu
akan membahayakannya. Maka karena rahmat Allah atas mereka, Dia
tetapkan agar mereka meninggalkan puasa di saat haidh dan nifas, kemudian
menggadhanya bila telah suci.

Sedangkan tentang shalat, di saat haid akan selalu ada hal yang
menghalangi kesucian. Maka dengan rahmat dan belas kasih Allah Swt. Dia
menetapkan bagi wanita yang sedang haidh agar tidak mengerjakan shalat dan
demikian pula di saat nifas, Allah juga menetapkan bahwa ia tidak perlu
penggadhanya sebab akan menimbulkan kesulitan berat karena shalat
berulang-ulang dalam satu hari satu malam sebanyak lima kali, sedangkan
haidh kadang-kadang sampai beberapa hari sampai tujuh delapan hari bahkan
kadang kadang lebih sedangkan nifas, kadang kadang mencapai 40 hari.
Adalah rahmat dan karunia Allah kepada wanita, Dia menggugurkan
kewajiban shalat dan gadhanya dari mereka. Hal itu tidak berarti bahwa
wanita kurang akalnya dalam segala sesuatu atau kurang agamanya dalam
segala hal. Rasulullah saw. telah menjelaskan bahwa kurang akal wanita itu
dilihat dari sudut kelemahan ingatan dalam kesaksian dan sesungguhnya
kurang agamanya itu dilihat dari sudut meninggalkan shalat dan puasa di saat
haid dan nifas. Dan inipun tidak berarti bahwa kaum lelaki lebih utama (lebih
baik) daripada kaum wanita dalam segala hal. Memang, secara umum jenis
laki laki itu lebih utama daripada jenis wanita karena banyak sebab,
sebagaimana firman Allah Swt.:

“Kaum laki laki itu adalah pemimpin pemimpin bagi kaum wanita karena
Allah telah melebihkan sebagian mereka (laki laki) atas sebagian yang lain
(waniat) dan karena mereka (laki laki) telah menafkahkan sebagian dari
harta mereka.” (QS. an-Nisa’: 34)

Akan tetapi adakalanya perempuan lebih unggul daripada laki laki
dalam banyak hal. Betapa banyak perempuan yang lebih unggul akal
(kecerdasannya), agama dan kekuatan ingatannya daripada kebanyakan laki
laki. Sesungguhnya yang diberitakan oleh Nabi Saw. diatas adalah
bahwasanya secara umum kaum perempuan itu di bawah kaum lelaki dalam
hal kecerdasan akan dan agamanya dari dua sudut pandang yang dijelaskan
oleh Rasulullah Saw. tersebut.®®

Kadang ada perempuan yang amal shalihnya amat banyak sekali
mengalahkan kebanyakan kaum laki laki dalam beramal shalih dan bertagwa
kepada Allahu Swt. serta kedudukannya di akhirat dan kadang dalam masalah

% Muhammad Igbal Syauqi, Alumnus Darus-Sunnah International Institute for Hadith
Sciences; dokter alumni UIN Syarif Hidayatullah Jakarta Instal sekarang NU Online Super
App versi Android (s.id/nuonline) dan versi iOS (s.id/nuonline_ios).



186

tertentu perempuan itu mempunyai perhatian yang lebih sehingga ia dapat
menghafal dan mengingat dengan baik melebihi kaum laki laki dalam banyak
masalah yang berkaitan dengan dia (perempuan). la bersungguh sungguh
dalam menghafal dan memperbaiki hafalannya sehingga ia menjadi rujukan
(referensi) dalam sejarah Islam dan dalam banyak masalah lainnya.

Hal seperti ini sudah sangat jelas sekali bagi orang yang memperhatikan
kondisi dan perihal kaum perempuan di zaman Rasulullah Saw dan zaman
sesudahnya. Dari sini dapat diketahui bahwa kekurangan tersebut tidak
menjadi penghalang bagi kita untuk menjadikan perempuan sebagai sandaran
di dalam periwayatan, demikian pula dalam kesaksian apabila dilengkapi
dengan satu saksi perempuan lainnya; juga tidak menghalangi ketaqwaannya
kepada Allah dan untuk menjadi perempuan yang tergolong dalam hamba
Allah yang terbaik jika ia istiqgomah dalam beragama, sekalipun di waktu haid
dan nifas pelaksanaan puasa menjadi gugur darinya (dengan harus
menggadha), dan shalat menjadi gugur tanpa harus menggadha.

Semua itu tidak berarti kekurangan perempuan dalam segala hal dari sisi
ketagwaannya kepada Allah, dari sisi pengamalannya terhadap perintah
perintahNya dan dari sisi kekuatan hafalannya dalam masalah masalah yang
berkaitan dengan dia. Kekurangan hanya terletak pada akal dan agama seperti
dijelaskan oleh Nabi Saw. Maka tidak sepantasnya seorang lelaki beriman
menganggap perempuan mempunyai kekurangan dalam segala sesuatu dan
lemah agamanya dalam segala hal.

Kekurangan yang ada hanyalah kekurangan tertentu pada agamanya dan
kekurangan khusus pada akalnya, yaitu yang berkaitan dengan validitas
kesaksian. Maka hendaknya setiap muslim merlaku adil dan objektif serta
menginterpretasikan sabda Nabi Saw, sebaik-baik interpretasi.®’

b. Makna ""Kurang Agama"

Adapun “kurang agama” Merujuk pada kondisi biologis perempuan
seperti haid dan nifas yang menyebabkan mereka tidak dapat melaksanakan
shalat dan puasa pada waktu-waktu tertentu. Hal ini bukan merupakan
kekurangan spiritual, tetapi lebih kepada keringanan (rukhshah) yang
diberikan oleh Allah SWT kepada perempuan.

Perbincangan perihal topik ini tetap saja menarik. Pasalnya, hingga saat
ini masih ada sebagian kecil kalangan yang beranggapan bahwa perempuan
tidak memiliki kesempurnaan akal. Anggapan tersebut kemudian kerap
dijadikan sebagai legitimasi untuk merendahkkan kaum Hawa. Bahkan,
digunakan pembenaran melakukan aksi kekesaran terhadap perempuan.

Ada banyak upaya untuk menguraikan topik ini. Dari sekian usaha itu,
sebuah analisis yang empatik diutarakan oleh cendekiawan ternama asal
negeri piramida, Mesir, Syekh Muhammad Mutawwali Asy Sya’rawy.

%" Fatwa Syaikh Ibn Baaz: Majalah Al Buhuts, edisi 9, him. 100.



187

Uraiannya tersebut tertuang dalam karyanya yang sangat apik dan
bertajuk Figh Al Mar'ah Al Muslimah.*®

Menurut tokoh kelahiran Dagahlia, 16 April 1911 M, itu, pangkal
diskusi perihal sempurna atau tidaknya akal perempuan itu merujuk pada
beberapa sabda Rasulullah saw. Salah satunya, hadis riwayat Bukhari Muslim
berikut, “Perempuan itu kurang akal dan agama.”

Makna hadis itu pada hakikatnya tidak berarti merendahkan derajat
perempuan. Malah sebaliknya, tersimpan seruan tersirat supaya menghormati
dan memuliakan perempuan. Secara biologis, perempuan memang diciptakan
tak sekuat laki-laki. Karena itu, kewajiban dan tanggung jawab nafkah ada di
pundak lelaki.

Sering kali, Mutawalli, menyebut perempuan lebih mengedepankan
perasaan. Memang betul, tetapi itu bukan pertanda akal yang dimiliki lemah.
Justru, kepekaan perasaan itu adalah keistimewaan yang dimiliki perempuan.

Hal itu sesuai tugas dan perannya dalam keluarga, yakni mengasuh dan
mendidik anak. Pengasuhan anak butuh rasa kasih sayang dan curahan hati.
Di usia balita, kebutuhan kasih sayang itu lebih mendesak dibandingkan
asupan logika dan rasionalitas.

Siapa pun, kata alumnus Al Azhar Mesir itu, yang memakai hadis di
atas untuk pembenaran meremehkan perempuan, ia salah besar.
Bagaimanapun, Allah Swt telah menciptakkan laki-laki dan perempuan
dengan kelebihan dan keistimewaan masing-masing.

Kemampuan rasionalitas laki-laki membantunya memaksimalkan
kinerja dalam mencari nafkah. Bisa dibayangkan, jika seorang laki-laki lebih
mengedepankan perasaan. Maka, akan cukup mengganggu pola pencarian
nafkah. Kemampuan berpikir logik ini pula yang mestinya mendorong sikap
arif dan bijak laki-laki kala memegang peran sebagai kepala keluarga.

Ada rahasia Allah di balik pembagian secara proporsional potensi bagi
tiap manusia. Kelebihan dan kekurangan itu akan saling melengkapi.
“Intelektualitas unggul dan kepekaan perasaan nyaris tak pernah dimiliki
seseorang secara bersamaan,” kata Mutawalli.

Namun, tak sedikit pula perempuan memiliki tingkat intelektualitas
melebihi lawan jenisnya. Ini, antara lain, ditegaskan dalam kisah Ummu
Salamah binti as-Shiddig. Rasulullah memerintahkan para sahabat meminta
saran dan ide dari perempuan berpipi merah itu saat peristiwa Perjanjian
Hudaibiyah. Masukan Ummu Salamah sangat menentukan dalam sejarah awal
mula perkembangan Islam melalui Perjanjian Hudaibiyah.*

Asumsi superioritas laki-laki atas perempuan, dalam beberapa tafsir
keagamaan, juga dilakukan dengan merujuk pada hadits shahih yang sangat

% Fatwa Syaikh Ibn Baaz: Majalah Al Buhuts, edisi 9, him :101.
% Mutawalli, Menjadi Pribadi Unggul dalam Keluarga Islam, Jakarta: Pustaka Al-
Kautsar, 2008, him. 132-133.



188

terkenal, yang menyatakan: “Bahwa perempuan itu kurang akal dan kurang
agama".’® Teks pernyataan ini, sebagaimana dijelaskan oleh Abu Syuqqgah,
adalah penggalan dari teks yang sangat panjang yang mengisahkan suasana
akrab antara Nabi Muhammad Saw. dengan para perempuan pada suatu hari
raya. Dalam pandangan Abu Syuggah, Nabi Muhammad Saw. justru sedang
memuji, atau setidaknya sedang bergurau dengan para perempuan. Sebab,
teks penuhnya bisa diartikan, kira-kira: “Saya kagum dengan para perempuan
ini, (dianggap) hanya punya separuh akal dan agama, tetapi sanggup
mengalahkan laki-laki yang paling pintar dan teguh pendirian sekalipun.” Ini
tentu saja bukan pernyataan hukum, atau penetapan norma dan adagium,
tetapi suatu metode komunikasi antara seorang tokoh, dalam hal ini Nabi
Muhammad Saw., dengan para pengikutnya, yaitu dalam hal ini para Sahabat
perempuan Nabi Muhammad Saw. Suatu metode memulai pembicaraan agar
bisa masuk dalam substansi pesan yang ingin disampaikan kepada para
pendengar.’™ Kaukab Siddique, mengartikan “nagishat 'aglin” itu bukan
“kurang akal”, tetapi “kurang berpikir” atau “kurang nalar”. Kekurangan ini
terjadi karena struktur sosial tidak memberi kesempatan kepada perempuan
untuk belajar dan berlatih berpikir.'®> Jika diberi kesempatan, maka
perempuan akan mampu berpikir secara baik. Sebagaimana laki-laki juga, jika
tidak belajar dan berlatih, akan kurang kemampuannya dalam berpikir.
Artinya ungkapan ini bukan soal akal perempuan yang kurang dan rendah,
melainkan soal kebiasaan berpikir yang bisa kurang dan bisa kuat, tergantung
pada kesungguhannya dalam belajar dan latihan. Bukan tergantung pada jenis
kelamin. Sebagaimana pada kenyataannya, banyak perempuan yang lebih
pintar dari laki-laki, jika ada kesempatan belajar. Dan tidak sedikit juga laki-
laki yang jauh lebih bodoh dari perempuan.

Abu Syuggah juga menegaskan bahwa ‘“nagishat din” juga bukan
berarti secara esensi perempuan adalah kurang agama. Ini hanya pernyataan
simbolik dari kurangnya aktivitas perempuan terkait shalat dan puasa, yang
sering ditinggalkan pada saat menstruasi, seperti persis dijelaskan oleh Nabi
Muhammad saw. Meninggalkan shalat dan puasa juga diperintahkan Islam.
Adalah aneh, seseorang yang diperintah Islam untuk meninggalkan shalat dan
puasa, pada saat yang sama dianggap kurang agama karena melaksanakan
sesuatu yang diperintahkannya. Jika persoalannya pada pahala dari aktivitas
ibadah, seperti ditegaskan juga oleh Abu Syuggah, maka perempuan bisa
melakukan banyak aktivitas lain untuk mengumpulkan pahala saat menstruasi.
Baik aktivitas ibadah ritual, seperti dzikir dan baca doa, maupun ibadah

100} ihat misalnya di Abdurrahman bin Muhammad an-Najdi, Al-Durar al-Saniyyah...,
juz 16, him.39-45.

101 | ihat pembahasan lebih detail dalam Abu Syugqah, Tahrir.juz 1, him. 273-287.

102 | jhat Kaukab Siddique, Liberation of Women thru Islam, Kingsvill: American
Society for Education and Religion, 1990, him. 83-87.



189

sosial, seperti menolong orang lain. Jadi, teks hadits yang dikutip tersebut,
sesungguhnya sama sekali tidak sedang menetapkan ‘“akal dan agama
perempuan yang bernilai separuh dari laki-laki”, apalagi menetapkan
superioritas laki-laki atas perempuan dalam segala hal, hanya karena
seseorang itu laki-laki atau perempuan. Sebab, Islam, seperti yang sudah
ditegaskan, tidak mendasarkan pada jenis kelamin dan segala rupa tubuh
untuk menilai dan memuliakan seseorang.’® Teks hadits lengkap mengenai
"kurang akal dan kurang agama” adalah sebagai berikut:

st 64 s 5 e A 1o Az SRCE RPNV
\ e e el 8T s g6 wﬁ\uﬁ/ym;w

5 5 356 J6 0 il T s 6 e Afw
”5\2&65&&&33;1@\9, i G e 5 g e

Zz
-

s u«,\ Blaad Jial Sk LJ JB o3 Jad SISk b A
§lo 5 e G N &85 (i 2R Vg Jas Blak

/‘ 7 I

o HEE g

Diriwayatkan dari Abdullah bin Umar bahwa Rasulullah shallallahu ‘alaihi
wasallam bersabda: "Wahai kaum wanita! Bersedekahlah kamu dan
perbanyakkanlah istighfar. Karena, aku melihat banyak di antara kalian
adalah penghuni neraka." Lantas seorang wanita yang pintar di antara
mereka bertanya, "Wahai Rasulullah, kenapa kaum wanita banyak menjadi
penghuni neraka?" Rasulullah shallallahu ‘alaihi wasallam menjawab:
"Kalian banyak mengutuk dan mengingkari (pemberian nikmat dari) suami.
Aku tidak melihat kaum yang kurang akal dan agamanya itu lebih banyak
dari yang lebih memiliki akal — kecuali dari golongan kalian." Wanita itu
bertanya lagi, "Wahai Rasulullah! Apakah maksud kekurangan akal dan
agama itu?" Rasulullah shallallahu ‘alaihi wasallam menjawab: "Maksud
kekurangan akal ialah persaksian dua orang wanita sama dengan persaksian
seorang lelaki. Inilah yang dikatakan kekurangan akal. Begitu juga kaum
wanita tidak beribadah kala malam-malam juga akan berbuka pada bulan

G\

108 Muhammad Abu Syugqah, Al-Syahwat al-Islamiyyah: al-Mukhtasar al-Fighi fi al-
Qur'an wa al-Sunnah. Cairo: Dar al-Shurug, 1999.



190

Ramadhan (karena sebab haid). Inilah yang dikatakan kekurangan agama.”
(HR al-Bukhari).

Redaksi hadits tersebut diriwayatkan dalam Shahih al-Bukhari, Shahih
Muslim, Sunan Abu Dawud, Sunan at-Tirmidzi, dan banyak kitab hadits
lainnya. Kualitas hadits ini dinilai shahih. Oleh Imam al-Bukhari, hadits ini
dimasukkan dalam bab tentang persaksian perempuan.***

Abu Said al-Khudri Ra. berkata, “Rasulullah Saw.keluar pada suatu hari
raya, Idul Adha atau Idul Fitri, masuk ke masjid, lalu bertemu dengan para
perempuan. Beliau berkata kepada mereka, 'Wahai para perempuan, ayo
sedekah (agar kalian tidak masuk neraka), karena aku pernah diperlihatkan
kalian banyak yang masuk neraka.'Para perempuan bertanya, 'Mengapa
demikian (banyak dari kami yang masuk neraka)?' Rasulullah Saw.
menjawab,'Karena kalian sering melaknat dan tidak berterima kasih atas
kebaikan (dari suami, keluarga, atau saudara).Aku juga tidak melihat
perempuan-perempuan (yang dianggap) kurang akal dan kurang agama,dari
kalian,tetapi sanggup mengalahkan seorang laki-laki tangguh dan kokoh
pendirian." Para perempuan bertanya, 'Apa (yang membuat kami dianggap)
kurang akal dan kurang agama,wahai Rasulullah?' Rasulullah Saw.
menjawab, 'Bukankah kesaksian kamu separuh dari laki-laki?* "Ya,' jawab
mereka.'ltulah (yang dimaksud) kurang akal. Bukankah ketika haid tidak
shalat dan tidak puasa?' 'Ya,' jawab mereka. 'ltulah (yang dimaksud) kurang
agama."'%® (Shahih Bukhari, no.305).

Ada tiga isu yang diangkat hadits ini, yang seringkali dijadikan sebagian
kalangan sebagai basis asumsi superioritas laki-laki dan inferioritas
perempuan.’® Yaitu, perempuan sebagai penghuni neraka terbanyak,
perempuan sebagai kurang akal, dan perempuan sebagai kurang agama.
Sebagaimana disebut dalam teks, tiga hal ini (neraka, akal, dan agama)
diungkapkan dalam suasana hari raya di dalam masjid dan sebagai prolog
untuk mendorong mereka bersedekah dari harta yang mereka miliki.
Sehingga, hadits tersebut tidak patut dimaknai secara literal dan tidak bisa
dijadikan sebagai landasan mengenai esensi perempuan yang menjadi sebab
masuk neraka, kurang akal, dan kurang agama. Isu “kurang akal dan kurang
agama" sudah dibahas, selanjutnya adalah pembahasan isu “perempuan
sebagai penghuni neraka terbanyak".

1% Muhammad Igbal Syaugi, Alumnus Darus-Sunnah International Institute for Hadith
Sciences; dokter alumni UIN Syarif Hidayatullah Jakarta https://islam.nu.or.id/ilmu-
hadits/tentang-hadits-perempuan-kurang-akal-dan-agamanya-S32K5, Download NU Online
Super App, aplikasi keislaman terlengkap! https://nu.or.id/superapp (Android/iOS)

195 “Muslim bin al-Hajjaj, Sakk Muslim, Kitab al-Tman, Bab Bayan Nuqsan al-Iman bi
Nugsan al-Ta‘ah, no. hadis 79 (Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi, t.t.), Juz 1, him. 131.

106 Ahdurrahman bin Muhammad an-Najdi, Al-Durar al-Saniyyah..,, juz 16,him.39-45.



https://islam.nu.or.id/ilmu-hadits/tentang-hadits-perempuan-kurang-akal-dan-agamanya-S32K5
https://islam.nu.or.id/ilmu-hadits/tentang-hadits-perempuan-kurang-akal-dan-agamanya-S32K5

191

Terkait isu perempuan dan neraka, menariknya, ada banyak pernyataan
teks-teks hadits secara eksplisit, bahwa jika Nabi Muhammad Saw.
mendorong para jamaah masjid untuk bersedekah, yang salah satunya adalah
untuk mengentaskan mereka dari neraka, maka yang paling banyak
bersedekah adalah justru perempuan. Artinya, perempuanlah yang justru
paling cepat bergegas untuk membebaskan diri dari api neraka dan
mendekatkan diri pada pintu-pintu surga. Sehingga, tidaklah layak dikatakan
bahwa mereka adalah penghuni neraka hanya karena jenis kelamin mereka
perempuan. Hal ini jugalah yang seringkali tidak disadari oleh banyak pihak
ketika berbicara mengenai tafsir “perempuan penghuni neraka”. ™’ Tetapi,
yang pasti, perempuan tidak akan masuk neraka karenaia perempuan,
melainkan karena amal perbuatannya. Jika ini menjadi prinsip, maka teks
hadits “perempuan penghuni neraka” tersebut harus ditafsiri secara korelatif,
dan pada saat yang sama adalah harus mubadalah. Korelatif, artinya
mengaitkan “masuk neraka” dengan sebabnya, yaitu “tidak bersyukur”.
Dengan mubdadalah, artinya, jika laki-laki “tidak bersyukur”, ia juga akan
menjadi penghuni neraka, sebagaimana perempuan yang tidak bersyukur akan
masuk neraka. Sehingga,ungkapan yang lebih netral dan memiliki perspektif
mubddalah dari pernyataan dalam teks hadits di atas adalah: “Bahwa siapa
pun yang tidak pandai bersyukur terhadappemberian atau layanan
pasangannya (istri dari suami dan suami dari istri), maka ia akan mudah
masuk neraka." Inilah ungkapan yang lebih mubadalah dan sejalan dengan
prinsip Islam mengenai surga dan neraka yang terkait dengan amal masing-
masing, bukan jenis kelamin.

Tafsir “bukan jenis kelamin perempuan yang membuat masuk neraka”
dari literal teks “penghuni neraka terbanyak adalah perempuan” sama persis
dengan tafsir ulama mengenai “bukan kemiskinan yang membuat seseorang
masuk surga'sekalipun ada teks yang menyatakan “penduduk surga terbanyak
adalah orang-orang miskin”. Begitu pun, bukan “kekayaan yang mengantar
seseorang masuk neraka" pada literal teks “penghuni neraka terbanyak adalah
orang-orang kaya”. Kedua pernyataan ini disebutkan secara eksplisit dalam
sebuah teks hadits shahih riwayat Imam Bukhari. Sehingga, kedua makna
tersebut seharusnya adalah sama-sama jelas, tegas, diterima, dan diamalkan.
Sekali lagi, karena prinsip meritokrasi dalam Islam, kunci surga itu adalah
keimanan dan amal baik, dan kunci neraka itu adalah kekufuran dan amal
buruk dari seseorang. Tentu saja, di atas itu adalah anugerah Allah Swt.
kepada seseorang untuk memasukkannya ke surga atau sebaliknya. Tetapi

07 Dj antaranya adalah teks hadits Abu Said al-Khudri yang diriwayatkan Imam
Muslim yang menceritakan mengenai kebiasaan Nabi Muhammad Saw pada Hari Raya Idul
Adha dan Idul Fitri akan menggalakkan sedekah kepada para jamaah, dan yang paling banyak
sedekah adalah justru perempuan.



192

anugerah ini, dalam Islam, sama sekali tidak mungkin didasarkan pada jenis
kelamin. Tidak mungkin......

“Dari Imran bin Husain, dari Nabi Muhammad Saw.yang bersabda, “ Aku
diperlihatkan surga, dan aku lihat kebanyakan penduduknya adalah orang-
orangmiskin.Aku juga diperlihatkan neraka, dan aku lihat kebanyakan
penduduknya adalah perempuan.”(Shahih Bukhari,no.2277).

Abdullah bin Amr menuturkan, Rasulullah Saw. bersabda, * 4ku diperlihatkan
surga,dan aku lihat kebanyakan penduduk-nya adalah orang-orang miskin.
Aku juga diperlihatkan neraka,dan aku lihat kebanyakan penduduknya adalah
orang-orang kaya dan perempuan.”*® (Musnad Ahmad, no.6721).

Secara literal, orang miskin disebut sebagai penduduk surga di satu sisi,
sementara orang kaya dan perempuan sebagai penduduk neraka di sisi lain.
Makna literal ini sama sekali tidak dimaksudkan. Para ulama memandang
bahwa tidak hanya karena kemiskinan, seseorang masuk surga. Tetapi, juga
sifat-sifat yang menjadi kebiasaannya. Orang miskin akan mudah menerima,
bersabar, tenggang rasa, ramah, baik, dan bersedia melepas hartanya untuk
kebaikan orang lain. Amal perbuatan inilah yang membawanya masuk surga.
Begitu pun sebaliknya, bukan hanya karena kekayaan, seseorang menjadi
penghuni neraka. Melainkan juga sifat-sifat kebiasaannya: serakah, sombong,
dan menghalalkan segala cara. Sifat-sifat ini bisa terjadi sebaliknya; orang
kaya yang bersabar, tenggang rasa, ramah, baik dan melepas harta miliknya
untuk kebaikan orang lain. Begitu pun orang miskin bisa menjadi serakah,
tamak, dan menghalalkan segala cara. Sifat-sifat dan amal perbuatan seperti
inilah yang menjadi faktor seseorang sebagai penduduk surga atau neraka. Hal
yang sama juga berlaku pada pernyataan “perempuan sebagai penghuni
neraka". Seperti yang telah ditegaskan pada teks hadits yanglain, yang sudah
disebutkan sebelumnya (Shahih Bukhari, no.305), bahwa pernyataan tersebut
terkait dengan perilaku “sering melaknat” dan “tidak berterima kasih” kepada
pasangan yang membuat perempuan masuk neraka (tuktsirna al-la'na wa
takfurna al-‘asyir). Sifat dan amal perbuatan inilah yang seharusnya menjadi
pokok persoalan, bukan jenis kelamin. Dan pokok persoalan ini, sebagaimana
isu kaya dan miskin tersebut, juga bisa dan nyata terjadi sebaliknya. Sehingga,
laki-laki yang tidak berterima kasih pada istrinya, juga akan menjadi penghuni
neraka. Pemaknaan inilah yang disebut tafsir mubadalah. Dengan demikian,
pokok persoalan dari teks-teks tersebut, sesungguhnya, bukan kemiskinan,
kekayaan, dan jenis kelamin yang menjadi faktor penilaian, melainkan sifat
dan amal perbuatan. Yang buruk akan dapat keburukan, yang baik akan

198 Muhammad ibn Isma ‘Tl al-Bukhari, Sakih al-Bukhari, Kitab al-Kaffarat, Bab al-
Kaffarah Qabla al-Mawt, no. hadis 2277, Beirut: Dar Tawq al-Najah, 1422 H, Juz 3, him. 90.



193

memperoleh kebaikan. Jika hal ini berlaku untuk hal-hal di akhirat, maka
harusnya juga berlaku untuk hal-hal di dunia.

Akal perempuan, sebagaimana akal laki-laki, bisa dikembangkan
dengan pembiasaan, latihan, dan pendidikan. Tentu saja, ada perbedaan
genetik di masing-masing, bahkan di antara individu-individu. Tetapi,
perbedaan ini tidak menjadi tolok ukur penilaian Islam terhadap seseorang
karena sifatnya yang terberi. Yang dinilai adalah tindakan-tindakan
melemahkan atau membesarkan gen akal yang terberi. Hal yang sama juga
berlaku dengan agama perempuan, persis seperti agama laki-laki, bisa
melemah dan menguat, bukan karena jenis kelamin. Melainkan karena
keimanan, amal, perbuatan, dan pembiasaan. Karena pembiasaan dan latihan
ini, dalam kenyataan, ada banyak perempuan yang lebih pintar dari laki-laki,
juga banyak perempuan yang lebih kuat dalam hal agama. Karena itu, jenis
kelamin laki-laki tidak bisa dikatakan lebih pintar dan lebih kuat secara agama
dari perempuan. Hadits-hadits tentang akal dan agama perempuan, dengan
demikian, harus dimaknai secara metaforis (simbolik) agar tidak bertentangan
dengan fakta kehidupan dan prinsip keislaman.'*

Dalam prinsip Islam sendiri, sebagaimana sudah ditegaskan berbagai
ayat dan hadits sebelumnya, jenis kelamin dan hal-hal lain yang sifatnya
terberi (seperti ras dan warna kulit) bukanlah ukuran kemuliaan atau
kenistaan seseorang, melainkan sikap dan amal perbuatan. Sehingga, segala
bentuk pelabelan negatif kepada perempuan dan tindakan-tindakan
diskriminatif adalah bertentangan dengan misi Islam. Seperti, pelabelan
perempuan sebagai faktor penyebab segala kebobrokan moral, yang biasa
disebut sebagai fitnah, penggoda, atau penjerumus pada dosa, salah, dan
keburukan yang dialami masyarakat. Konsepsi ini jelas sekali bertentangan
dengan Islam, dan teks-teks terkait hal ini harus dimaknai secara proporsional
dengan perspektif dan metode mubadalah agar tidak melanggar pondasi
Islam. Pemaknaan dengan metode mengembalikan teks-teks parsial kepada
teks-teks yang lebih universal sesungguhnya biasa untuk isu-isu lain, seperti
yang telah digambarkan, tetapi anehnya masih begitu sulit menerima
pemaknaan terkait dengan isu-isu yang menyudutkan perempuan. Seharusnya,
teks-teks universal tentang kehormatan martabat perempuan sebagai manusia
menjadi basis untuk memaknai teks-teks parsial, misalnya yang terkait dengan
pesona (fitnah)perempuan.**°

Stereotip bahwa perempuan yang kurang akal dan agama dapat
berdampak negatif jika disalahpahami atau disalahgunakan. Hal ini dapat

199\, Quraish Shihab, Perempuan: Dari Cinta hingga Seks, dari Nikah Mut'ah hingga
Nikah Sunnah, dari Bias Lama hingga Gagasan Pembaruan, Jakarta: Lentera Hati, 2007,
him. 152-155.

MWragihuddin Abdul Kodir, Qira’ah Mubadalah: Tafsir Progresif untuk Keadilan
Gender dalam Islam, Yogyakarta: IRCiSoD, 2019, him. 93-103.



194

menjadi pembenaran untuk tindakan diskriminatif terhadap perempuan,
membatasi peran mereka dalam masyarakat, dan menghambat potensi
mereka. Padahal, banyak perempuan yang memiliki tingkat intelektualitas dan
spiritualitas yang tinggi, bahkan melebihi laki-laki dalam beberapa aspek.

Perbincangan perihal topik ini tetap saja menarik. Pasalnya, hingga saat
ini masih ada sebagian kecil kalangan yang beranggapan bahwa perempuan
tidak memiliki kesempurnaan akal. Anggapan tersebut kemudian kerap
dijadikan sebagai legitimasi untuk merendahkkan kaum Hawa. Bahkan,
digunakan pembenaran melakukan aksi kekesaran terhadap perempuan.

Ada banyak upaya untuk menguraikan topik ini. Dari sekian usaha itu,
sebuah analisis yang empatik diutarakan oleh cendekiawan ternama asal
negeri piramida, Mesir, Muhammad Mutawwali Asy Sya’rawy. Uraiannya
tersebut tertuang dalam karyanya yang sangat apik dan bertajuk Figh Al
Mar'ah Al Muslimah.

Menurut Pandangan penulis “hadis tentang perempuan "kurang akal
dan agama" harus dipahami dalam konteksnya yang tepat. Istilah tersebut
tidak dimaksudkan untuk menampung perempuan, tetapi menjelaskan kondisi
spesifik terkait kesaksian dan ibadah. Penting bagi kita untuk tidak
menjadikan hadis ini sebagai dasar untuk stereotip negatif atau diskriminasi
terhadap perempuan. Sebaliknya, kita harus menghargai dan mengakui peran
serta kontribusi perempuan dalam berbagai aspek kehidupan™.

2. Stereotip Perempuan Mahluk Emosional

Dalam pembahasan penelitian ini, penulis memaparkan temuan dari
kalimat dan kutipan-kutipan dialog yang dapat diidentifikasi sebagali
stereotip perempuan mengenai pelabelan negatif. Berikut hasil pemaparan
stereotip mengenai pelabelan negatif dan dampak yang dialami oleh Amina
dalam cerpen karya shyrly Saad. Penulis yakin bahwa inilah yang terjadi
dalam kultur sosial saat ini.

Bentuk-bentuk Stereotip Perempuan yang di alami oleh Tokoh Amina
dalam Cerpen Amina karya Shirley Saad
a. Perempuan merupakan mesin pencetak anak

Berdasarkan data di atas, Amina dapat diidentifikasi
mengalami stereotip perempuan adanya pelabelan negatif sebagai mesin
pencetak bayi dalam budaya patriarki.

Kutipan dialog "You are still young Amina." dilanjutkan dengan
kalimat " ...maybe thenext four will be boys," kalimat yang disampaikan
olen Huda menunjukkan bahwaAmina masih muda dan bisa hamil
kembali. Penggambaran budaya patriarki terlihatdalam teks dimana
Amina mengalami pelabelan negatif sebagai perempuan mesin pencetk
anak yang harus terus hamil sampai bisa melahirkan anak laki-laki.
Sebagaimana yang dikemukkan oleh Bhasin, dan Sunarto mendefinisikan
budayapatriarki sebagai pandangan yang menempatkan laki-laki lebih



195

kuat dari perempuan.'*!

Kalimat "...maybe the next four will be boys," memperlihatkan bahwa
laki-laki memiliki tahta tertinggi dalam latar belakang budaya
patriarki. Selain itu, ketika perawat mengatakan "A girl!" wajah Amina
tampak kecewa karena mengetahui anaknya berjenis kelamin perempuan.
Dalam masyarakat patriarki, perempuan yang sudah menikah dicap
sebagai budak bagi suaminya dan mereka akan selalu ditekan bahwa
melahirkan banyak anak laki-laki adalah kewajiban. Anak-anak akan
membawa kesenangan bagi suami dalam rumah tangga. Berdasarkan
pemaparan diatas, jelas terlihat bahwa Amina diharuskan melahirkan
anak laki-laki sebagai wujud kebahagian dalam kehidupan keluarganya
agar Hamid bisa memiliki seorang pewaris laki-laki."**

b. Perempuan lebih Emosional

Dalam kutipan monolog Amina "What would happen to her
now? She had brought four girls into the world, four girls in six years
of marriage" dan kalimat "hepatted her hand, got up, and left the room"
menujukkan bahwa Amina sedang dalam masa emosi yang tidak stabil.
Menurut Brener dan Salovey (1997) mengungkapkan beberapa faktor
yang dapat mempengaruhi emosi seseorang. Faktor pertama adalah
usia yang semakin bertambah, maka emosi orang tersebut akan
mempengaruhi pikirannya. Faktor kedua adalah keluarga. Dalam tatan
kehidupan di  keluarga, terutama perempuan dibesarkan untuk
melakukan pengorbanan yang dapat berdampak pada kestabilan
emosinya. Seorang anak belajar menahan emosi dengan melihat perilaku
kedua orang tuanya ketika mereka sedang mengekspresikan emosinya.
Oleh karena itu, orang tua juga harus mengajarkan bagaimana cara
mengendalikan emosi dan konflik yang akan terjadi.**

Berdasarkan pemaparan diatas, kalimat tersebut memperlihatkan
bahwa Amina memiliki emosional yang tidak stabil dikarenakan tekan
atau beban yang diberikan keluarganya dan dia tidak bisa mengontrol
emosi dan pikirannya sendiri. Pelabelan negatif terhadap perempuan yang
melekat di masyarakat bahwa perempuan dianggap lebih emosional
dibandingkan dengan laki-laki.

"raza Najmi Tsaniyal, Asih Prihandini2, journal: Stereotip Perempuan Yang
Dialami Oleh Tokoh, Amina Dalam Cerita Pendek Amina Karya Shirley Saad, him. 6

112 Barker, Chris. (2005). Cultural Studies: Teori dan Praktek. Yogyakarta: Bentang,
dalam Faza Najmi Tsaniyal, Asih Prihandini2, journal: Stereotip Perempuan Yang Dialami
Oleh Tokoh, Amina Dalam Cerita Pendek Amina Karya Shirley Saad, him. 6

"3peter Salovey, John D. Mayer, David R. Caruso, dan Marc A. Brackett, Emotional
Intelligence: Key Readings on the Mayer and Salovey Model, Port Chester: Dude Publishing,
2004, him. 16-20.



196

b. Perempuan harus Patuh

Dalam kalimat diatas, "...when her mother had told her she was
engaged to bemarried..." menjelaskan pada awalnya Amina dan Hamid
jodohkan dengan kedua orang tuanya. Kalimat "...her daughter’s future
and felt taht some of the digrace fell on her and the family too..." Amina
terlihat patuh pada ibunya. Ibunya juga menekan dirinya harus melahirkan
anak laki-laki agar tidak menjadi aib bagi keluarga mereka. Dalam hal
ini kKhususnya keluarga, seorang ibu biasanya mendukung anak dalam
setiap situasi seperti ketika anak sedang merasa kesulitan. Amina
merupakan perempuan tipe yang patuh, dia dapat dengan ikhlas dan rela
meniadakkan keinginan dan pemikirannya sendiri dan itu akan membuat
kepribadiannya menjadi tidak sehat. Budaya patriaki dimana posisi
seorang suami lebih dominan karena sebagai dia merupakan sumber
finansial dan akan membuat istrinya tunduk kepadanya. Stereotip di
Indonesia mengharuskan seorang istri harus patuh terhadap perkataan
suaminya. Kondisi seperti ini sangat tidak sehat untuk hubungan suami
istri apalagi ada campur tangan dari pihak keluarga Berdasarkan
pemaparan di atas, stereotip di perlihatkan bagaimana seorang perempuan
harus patuh kepada pihak dominan dan menanggung beban berat.

c. Perempuan hanya kaum lemah

Amina terlihat sebagai kaum yang lemah, seolah-olah dia tidak
bisa melawan takdir seperti yang diungkap melalui pikirannya “...His
older brother had been pressing for two years, urging him to take a
second wife ...” Amina diremehkan oleh kelurganya karena tidak bisa
melahirkan  anak-laki-laki. Keluarganya secara tidak langsung
memberikan tekanan tentang upaya lain untuk bisa hamil lagi dan
melahirkan anak laki-laki. Amina merasa terintimidasi dengan kunjungan
kakak iparnya bahwa melahirkan empat anak perempuan aib bagi
keluarga mereka. Banyak hal yang dipikirkan Amina, jika Hamid
mungkin saja untuk " would divorce her [?]" Atau “he takes a second
wife[?]" karena dia tidak bisa memberikan bahkan seorang putra untuk
Hamid. Kalimat berikut “...the in-lawa felt reassured and faslsely
commiserated with Amina on her bad luck” menunjukkan tokoh Amina
memiliki nasib yang sial karena hanya melahirkan anak perempuan dan itu
merupakan aib bagi keluarganya. Berdasarkan pemaparan di atas, stereotip
di perlihatkan bagaimana seorang perempuan merupakan pihak subordinasi
yang miliki kelemahan terhadap posisi sebagai seorang istri dan
terintimidasi oleh pihak dominan. Sebagaimana yang dikemukkan oleh
Dede William dan Nurul Sutarti bahwa subordinasi terhadap perempuan



197

merupakan titik pangkal pada ketidakadilan gender.***
d. Perempuan hanya dilahirkan sebagai pelayan bagi laki-laki

Pada hakikatnya, kodrat perempuan yang diberikan Tuhan tidak
dapat diubah atau mutlak. Setiap perempuan dilahirkan bebas dan mereka
bebas menentukan pilihannya sendiri tanpa ada paksaan dari pihak
manapun. Perempuan tidak hanya dilahirkan sebagai pelayan laki-laki tapi
belenggu budaya patriarki yang buat pelabelan tersebut. Amina menjadi
salah satu perempuan yang dibelenggu oleh stereotip sebagai pelayan
suaminya.

“Well, mother of my children, we will just have to try again, won’t
we?” kalimat tersebut diungkapkan oleh Hamid untuk membujuk Amina.
Amina seperti dipaksa untuk hamil kembali agar cepat mendapatkan
melahirkan anak laki-laki dan dia tidak dimintai pendapatnya dalam hal
tersebut. Berdasarkan pemaparan di atas, stereotip yang melekat di tatanan
kehidupan masyrakat bahwa perempuan sebagai pelayan laki-laki sangat
kuat diperlihat dalam cerpen. Keadilan dan kesetaraan gender pasti sangat
sulit ditemukan dalam rumah tangga mereka berdua.

Dampak dari stereotip perempuan yang di alami oleh Tokoh Amina
dalam Cerpen Amina karya Shirley Saad
1) Depresi

Menurut Beck dan Alford depresi merupakan ganguan
psikologis yang ditandai dengan penyimpangan perasaan, kognitif,
dan perilaku individu itu sendiri. Individu yang mengalami depresi
dapat merasakan kesedihan, menurunnya kepercayaan terhadap diri
sendiri serta menarik diri dari lingkungan bersosial. Pada data di atas,
Amina mengalami depresi, dia memiliki susaana hati yang tertekan
atau depressed mood tekan dari lingkungan keluarganya. Terlihat
dalam kalimat “Would Hamid divorce her? Would he take a second
wife”, “..why couldn’t she have a boy? Just on, that’s all she
wanted”, dan “Amina thought bittery,” ketiga data tersebut
memperlihatkan bagaimana Amina sangat depresi dari tekan yang
terus diberikan pada keluarga. Amina dipaksa untuk menuruti
keingginan suami dan keluarganya dalam mendapatkan melahirkan
anak laki-laki. Jika dia tidak dapat memberikan keturunan anak laki-laki
maka suaminya diharuskan menikah lagi.™*

2) Tidak Percaya Diri

Lingkungan keluarga sangat mempengarahui rasa percaya diri,

lingkungan yang menjadi pembentuk awal dari rasa percaya di pada

“%Dede William dan Nurul Sutarti, Modul Pengarusutamaan Gender dalam
Pendidikan, Jakarta: Kementerian Pendidikan Nasional, 2006, him. 11-13.

15 Aaron T. Beck dan Gary Emery dengan Ruth Greenberg, Depression: Causes and
Treatment, diterjemahkan oleh Budiman Hakim, Jakarta: Rajawali Pers, 2010, him. 54-56.



198

individu. Jika di lingkungan keluarga saja tidak mendukung pilihan
yang kita ambil, maka kita akan memiliki rasa tidak percaya diri
terhadap kemampuan diri. Pada data di atas, Amina terdampak dari
stereotip di lingkungan kelurganya, dia mempercayai opini orang lain
tentang dirinya sendiri tentang kondisinya. Pada kutipan dialog
kedua, Amina mengsugestikan negatif kepada dirinya sendiri, dia
berfikir suami akan menceriakannya karena tidak bisa melahirkan
anak laki-laki. Berdasarkan pemaparan di atas, dampak lingkungan
keluarga yang tidak mendukung Amina mengakibatkan dia merasa
rendah diri karena sikap yang ditunjukkan oleh keluarga dari Hamid.**®

3) Penderitaan

3.

Menurut KKBI penderitaan adalah kondisi dimana manusia dalam
keadaan yang menyedihkan tanpa bisa berbagi dengan orang lain atau
dipendam dalam hati. Suatu kondisi yang dianggap penderitaan oleh
seseorang belum tentu menjadi penderitaan bagi orang lain. Pada data
diatas, Amina mengalami penderitaan batin sebagai kekalutan mental,
dia mengalami penderitaan yang berpengaruhi terhadap sikap dalam
dirinya.'’

Dari uraian diatas penulis dapat memberikan sebuah konklusi,
bahwa “Stereotip yang berkembang di masyarakat cenderung
merugikan bagi perempuan dan dapat menghambat ruang gerak
perempuan dalam kehidupan bersosial. Tokoh Amina menunjukkan
perempuan yang mengalami stereotip dan berdampak pada dirinya.
Teori stereotip menunjukkan bahwa pertumbuhan perempuan sangat
dipengaruhi oleh tatanan kehidupan sosial. Salah satu pendiri psikologi
feminis Karen Horney mengatakan bahwa realitas laki-laki tidak dapat
menjelaskan atau mencirikan psikologi perempuan. Oleh karena itu,
budaya patriarki yang melekat di masyarakat selalu menanamkan
pelabelan negatif terhadap perempuan. Ketika perempuan tidak sesuai
dengan standarisasi masyarakat, maka perempuan akan merasa bersalah
dan takut jika dia akan disingkirkan dalam tatanan kehidupan sosial.

Stereotip Perempuan Mahluk Domestik
Di Indonesia, pandangan tradisional tentang peran perempuan masih

sangat kuat dan memengaruhi berbagai aspek kehidupan sehari-hari. Stereotip
bahwa perempuan seharusnya hanya berada di dapur, mengurus rumah
tangga, dan merawat anak-anak adalah salah satu pandangan yang telah

118 Hurlock, Elizabeth B., Psikologi Perkembangan: Suatu Pendekatan Sepanjang

Rentang Kehidupan, diterjemahkan oleh Istiwidayanti dan Soedjarwo (Jakarta: Erlangga,
2010), him. 142-144.

"Eirmansyah, R. C. W. (2019, March). Bentuk-Bentuk Pelabelan Negatif terhadap

Perempuan dalam Novel Gadis-Gadis Amangkurat Cinta yang Menikam Karya Rh. Widada.
In Prosiding Seminar Nasional Bahasa dan Sastra Indonesia (SENASBASA) (Vol. 3, No. 1).



199

mengakar dalam masyarakat selama berabad-abad. Pandangan ini berakar
pada norma-norma budaya dan adat istiadat yang menempatkan perempuan
dalam peran domestik dan subordinat. Dalam masyarakat tradisional
Indonesia, peran perempuan sering kali dibatasi pada urusan domestik. Sejak
zaman kolonial, perempuan didorong untuk mengurus rumah dan keluarga,
sementara laki-laki dianggap sebagai pencari nafkah utama. Norma-norma ini
diperkuat oleh berbagai institusi, termasuk keluarga, agama, dan pendidikan,
yang mengajarkan bahwa tugas utama perempuan adalah di rumah.*®

Meskipun telah terjadi perubahan sosial dan ekonomi yang signifikan di
era modern, pandangan tradisional ini masih bertahan. Perempuan Kini
memiliki akses yang lebih besar ke pendidikan dan pekerjaan, tetapi mereka
tetap menghadapi tekanan untuk memenuhi peran domestik mereka. Banyak
perempuan yang merasa terjebak dalam "double burden™ atau beban ganda, di
mana mereka harus mengurus pekerjaan rumah tangga di samping pekerjaan
mereka di luar rumah.*®

Perempuan yang memilih untuk bekerja sering kali harus menanggung
dua tanggung jawab sekaligus: menjadi produktif di ranah publik sekaligus
mengurus urusan domestik. Situasi ini menimbulkan masalah baru di mana
perempuan terus bekerja untuk mewujudkan dirinya, namun impian mereka
terbatas pada bekerja dan menghasilkan pendapatan ekonomi. Tujuannya
adalah mendapatkan penghargaan dan perlakuan lebih baik dari suami serta
tidak bergantung pada laki-laki. Akibatnya, cita-cita perempuan sering kali
terkubur di bawah tumpukan beban yang membuat mereka merasa terkekang
dan kehilangan semangat.

Peran kultural terhadap perempuan ini sebenarnya sangat bias dan
merugikan mereka. Perempuan sering kali terjebak dalam belenggu tradisi
dan tidak bisa sepenuhnya membebaskan diri dari beban domestik meskipun
bekerja di sektor produktif. Akibatnya, perempuan yang bekerja di luar rumah
sulit untuk fokus pada cita-citanya dan terperangkap dalam dua tanggung
jawab sekaligus, yakni dunia produktif dan domestik, yang sering disebut
sebagai beban ganda (double burden).*?

Feminisme sosialis menggabungkan analisis feminis dengan teori
Marxis, menyoroti bagaimana kapitalisme dan patriarki saling memperkuat
dalam menindas perempuan. Stereotip bahwa perempuan harus berada di
dapur mencerminkan norma-norma sosial yang menempatkan perempuan
dalam peran domestik dan menganggap bahwa pekerjaan rumah tangga

118 Suryakusuma, Julia. Sex, Power and Nation: An Anthology of Writings 1979-2003,
Jakarta: Metafor Publishing, 2004, him. 67.

1198y dianta, Melani. "The Politics of Gender and the Cultural Politics of Nationhood
in Indonesia." Inter-Asia Cultural Studies, Vol. 3, No. 2 (2002): 197-208.

1205 ryakusuma, Julia. State Ibuism: The Social Construction of Womanhood in New
Order Indonesia. Depok: Komunitas Bambu, 2011, him. 90-92.



200

adalah tanggung jawab utama mereka. Ini menguntungkan kapitalisme dengan
memastikan bahwa perempuan tetap menjadi tenaga kerja murah dan dapat
dieksploitasi.**

Dalam perspektif feminis sosialis, pembagian kerja berdasarkan jenis
kelamin adalah alat untuk mempertahankan ketidaksetaraan. Pekerjaan rumah
tangga yang tidak dibayar oleh perempuan memungkinkan kapitalisme untuk
mengurangi biaya tenaga kerja dan meningkatkan keuntungan.

Dengan menempatkan perempuan hanya di dapur, masyarakat tidak
menghargai kontribusi ekonomi mereka dan terus mengabaikan nilai kerja
reproduktif. Stereotip ini memiliki dampak yang nyata dan merugikan pada
kehidupan perempuan. Banyak perempuan yang merasa terbatas dalam
mengejar karir atau pendidikan lebih tinggi karena tekanan untuk memenuhi
peran domestik. Hal ini juga mempengaruhi kesejahteraan mental dan
emosional mereka, karena mereka merasa terjebak dalam peran yang tidak
mereka pilih.'%

4. Upaya dan Perubahan yang Diperlukan
Untuk mengatasi stereotip ini, perlu adanya perubahan yang signifikan
dalam struktur sosial dan ekonomi. Beberapa langkah yang bisa diambil
meliputi:

a. Pendidikan dan Kesadaran. Meningkatkan kesadaran tentang pentingnya
kesetaraan gender melalui pendidikan dan kampanye publik. Pendidikan
harus mencakup pemahaman tentang peran gender yang lebih fleksibel dan
egaliter.

b. Kebijakan Pemerintah. Pemerintah perlu menerapkan kebijakan yang
mendukung kesetaraan gender, seperti cuti melahirkan yang lebih panjang,
dukungan untuk penitipan anak, dan kebijakan upah yang setara.

c. Peran Laki-Laki. Laki-laki juga perlu dilibatkan dalam upaya mengubah
stereotip ini. Dengan mendukung pembagian peran yang lebih setara dalam
rumah tangga, laki-laki bisa membantu mengurangi beban yang
ditanggung oleh perempuan.

d. Peran Media. Media memiliki peran penting dalam membentuk opini
publik. Representasi perempuan yang beragam dan positif dalam media
bisa membantu mengubah pandangan tradisional tentang peran gender.'?

Membongkar stereotip kuno bahwa perempuan hanya pantas berada di

12 Ejsenstein, Zillah R. Capitalist Patriarchy and the Case for Socialist Feminism.
New York: Monthly Review Press, 1979, him. 5-6.

122Tong, Rosemarie. Feminist Thought: A More Comprehensive Introduction. Boulder:
Westview Press, 2009, him. 103-106.

123UN Women. (2019). Progress of the world’s women 2019-2020: Families in a
changing world. United Nations Entity for Gender Equality and the Empowerment of
Women. https://www.unwomen.org/en/digital-library/publications/2019/06/progress-of-the-
worlds-women-2019-2020



201

dapur adalah langkah penting menuju kesetaraan gender di Indonesia. Melalui
perspektif feminis sosialis, kita dapat melihat bagaimana kapitalisme dan
patriarki bekerja bersama untuk menindas perempuan dan menemukan cara
untuk mengatasi masalah ini. Dengan pendidikan, kebijakan yang
mendukung, dan perubahan budaya, kita dapat menciptakan masyarakat yang
lebih adil dan setara, di mana perempuan memiliki kesempatan untuk
mencapai potensi penuh mereka dalam segala aspek kehidupan.

Dari ketiga stereotip tersebut diatas mengakibatkan munculnya isu-isu
eksistensi dan jatidiri kemanusiaan pada diri perempuan. Berbagai catatan
sejarah peradaban manusia silam merekam pandangan, sikap, dan perilaku
yang tidak manusiawi terhadap perempuan. Peradaban Yunani yang dianggap
sebagai sumber rasionalitas dan humanisme pada masa lalu juga tidak lepas
dari pandangan dan perilaku misoginis. Dalam tradisi Yunani, laki- laki boleh
mengawini perempuan dalam jumlah tidak terbatas. Jika sudah dinikahi,
perempuan menjadi miliki sepenuhnya laki- laki. Sebagaimana diceritakan
Laila Ahmad, bahkan filsuf besar Aristoteles berpandangan bahwa laki-laki
adalah superior atas perempuan yang memang tidak memiliki akal yang
cukup untuk mencerna dan memahami.**

Peradaban yang lain seperti India, Tiongkok, dan Arab, saat itu, juga
tidak jauh berbeda. Di berbagai belahan dunia, perempuan yang sekalipun
memiliki jasa melahirkan, tetapi selalu dihina, diperlakukan kasar, tidak
dianggap sebagai m nusia yang bermartabat, dan direndahkan derajatnya
sekelas budak. Masyarakat dunia saat itu masih bingung bagaimana
memperlakukan perempuan; adakah jiwa kemanusiaan di dalamnya; apakah
bisa berpikir layaknya manusia laki-laki; apakah bisa berkembang akal dan
budi mereka; mungkinkah mereka masuk surga kelak; dan berbagai
pertanyaan filosofis yang ada di benak peradaban masa lalu. Dalam kehidupan
keluarga, hak milik penuh ada pada laki-laki, Perempuan tidak memiliki hak
apa pun, tidak mewarisi, bahkan diwarisi.'?

Oleh beberapa penulis, deskripsi peradaban masa lalu ini sering
dijadikan konteks sosial di mana Islam hadir untuk membebaskan dan
memanusiakan perempuan. Islam diyakini telah melakukan revolusi
peradaban secara radikal mengenai eksistensi perempuan. Dari yang awalnya
sekadar benda dan barang pada tradisi masa lalu, dalam Islam perempuan
menjadi manusia bermartabat. Sebelumnya, perempuan hanya dimiliki dan
dijadikan warisan, lalu Islam memberikan hak kepada perempuan untuk

124 aila Ahmad, Wanita dan Gender dalam Islam, Jakarta: Lentera, 2000, dan Haifa
A. Jawad, Autmtlsitas Jlalc-HalcPerempuan: Perspelctif Islam atas KesetaraallJmder,
Yogyakarta: Fajar Pu taka Baru, 2000.

2Nuruddin 'ltr.,Madza'allal-Mar'ah, Damaskus: Dar al-Pikr, 1982, Salim al-
Hahnasawl, Makt2nah al-Marilh baynaa/-Islt2m waal-Qawdnin al-'Alamiyah, KuwaH: Dar
al-Qalam, him. 80.



202

memiliki harta kekayaan. Islam memberi mereka hak waris atas harta yang
ditinggal kerabatnya. Perempuan tidak boleh dipaksa dalam pernikahan,
memiliki hak untuk digauli secara baik, memperoleh perlindungan rumah dan
nafkah secara memadai, memiliki hak dalam perceraian, hak pengasuhan anak
pasca-perceraian, clan perlindungan penuh pada tiga bulan pertama
perceraian. Dengan melihat konteks sosial saat itu, sesuatu yang dihawa Islam
mengenai perempuan adalah sesuatu yang revolusioner.'?®

Tentu saja, deskripsi ini benar untuk konteks kedatangan wahyu Islam
Hrna belas abad yang lalu. Sekalipun bukan satu-satunya catatan mengenai
peradaban masa lalu."?” Tetapi, saat Islam datang, peradaban dunia, termasuk
Avrab di sekitar tern pat kelahiran Islam, begitu merendahkan perempuan. Dan
Islam hadir membebaskan mereka dari berbagai belenggu sosial, dan
memanusiakan mereka. Hanya saja, diskusi kita di sini bukan soal keabsahan
catatan historis ini. Diskusi Kita lebih pada tafsir atas Islam sekarang dan saat
ini. Tentang cara pandang Kita terhadap teks-teks sumber dan sejarah awal
Islam yang Kita terapkan pada kondisi dan perilaku kita terhadap perempuan
sekarang ini di berbagai belahan dunia Islam. Jika kita meyakini Islam hadir
untuk memanusiakan perempuan pada masa lalu, sebagaimana deskripsi
sebelumnya, pertanraanya: apakah tafsir kita atas Islam saat sekarang juga
benar-benar memanusiakan perempuan?

Ada banyak fakta yang terjadi di hadapan kita dan praktik- praktik di
kalangan penduduk dunia Islam yang merendahkan martabat kemanusiaan
perempuan. Mirisnya, praktik-praktik ini seringkali menggunakan legitimasi
interpretasi budaya dan agama. Ada praktik honor killing di berbagai belahan
dunia, terutama di Asia Tengah, di mana perempuan dibunuh dengan alasan
telah mencemarkan kehormatan keluarga.'?® Jikapun tidak dibunuh secara
fisik, mereka akan disiksa, dipenjara, atau dipreteli semua hak sosialnya.

Pertanyaan musyarakah-nya, tidakkah laki-laki juga terkadang
melakukan pencemaran kehormatan? Adakah hukuman untuk laki-laki?
Mengapa harus selalu dan selamanya adalah perempuan yang dihukum?

126 Fagihudin abd gadir,dalam tulisan Siti Musdah Mulia, "Tauhid dan Risalah
Keadilan Gendere, dalam K.H. Husein Muhammad dkk., Modul Kursus Islam dan Gender:
Dawrah Figh Perempuan, Cirebon: Fahmina Institute, 2011, him. 43-66.

127 Faqihudin” Karena sejarawan juga menemukan peradaban Cara/ Huyuk yang
sangat apresiatif terhadap perempuan, jauh sebelum peradaban Yunani ada, sekitar 6500
sebelum Masehi.

128Faqihudin,dalam” Amnesty [nternational melaporkan ada banyak praktik
pembunuhan perempuan atas nama kehormatan keluarga oleh laki-laki di berbagai belahan
dunia saat ini, seperti Pakistan, Bangladesh, Afghanistan, Brazil, Ekuador, Uganda, Turki,
Inggris, Irak, Iran, Mesir, Jordan, Maroko, India, Israel, dan Swedia. Dalam catatan UNPPA,
pada tahun 2000 saja, ada sekitar 5000 perempuan di dunia yang dibunuh oleh keluarga dan
kerabat mereka sendiri atas nama kehormatan keluarga, atau biasa dikenal dengan "honor
killing".



203

Bagaimana mengukur seseorang telah mencemarkan nama baik keluarga?
Siapa yang bisa mengukur dan memutuskan tindak pidana ini? Laki-laki atau
perempuankah? Mengapa standar ukuran moral dan keputusan
pelanggarannya selalu dibuat dan ditentukan oleh laki-laki? Bagaimana kita
bisa memiliki standar moral yang memungkinkan perempuan dan laki-laki
menjadi subjek yang setara? Lalu, baik laki-laki maupun perempuan, dituntut
komitmen mereka secara bersama untuk menjaga standar moral tersebut?
Tanpa salah satu dianggap menjadi biang kerok, sementara yang lain
dilepaskan begitu saja dari komitmen dan tanggung jawab. Lalu, bagaimana
interpretasi Islam Kkita saat ini, apakah ikut berkontribusi memanusiakan
perempuan, atau sebaliknya me- nistakan mereka dan membiarkannya
menjadi korban pembunuhan atas nama kehormatan pada kasus-kasus seperti
"honor killing” ini? Jikapun bukan pembunuhan fisik, adakah pembunuhan
lain dalam dimensi sosial, dengan melarang mereka muncul pada ruang-
ruang sosial, atau melabeli mereka sebagai biang kerok kerusakan moral
sosial? Atau dimensi politik, dengan menutup segala akses politik dari
mereka, atau menentukan nasib politik mcrcka tanpa melibatkan mereka sama
sekali? Atau dimensi ekonomi, di mana para perempuan dikondisikan untuk
menjadikan tubuh mereka sebagai satu-satunya alat tukar untuk pemenuhan
kebutuhan ekonomi mereka? Dan semua ini, pelarangan dan penutupan akses,
seringkali dilakukan atas nama perlindungan kehormatan keluarga dan
masyarakat. Bahkan, atas nama perlindungan perempuan itu sendiri.
Bagaimana kita memiliki sistem sosial yang memanusiakan perempuan
sebagaimana sudah memanusiakan laki-laki? Tanpa harus melarang dan
menutup akses. Sebab, kita juga tidak pernah melarang dan menutup akses
pada laki-laki, sekalipun banyak pelanggaran yang mereka lakukan.

Masih segar di ingatan kita soal pelarangan perempuan menyetir mobil
di salah satu negara Islam ternama.’* Ada banyak alasan disebutkan mengapa
hal ini harus diharamkan oleh Islam versi mereka. Di antaranya, karena
perempuan yang bisa menyetir akan mudah keluar rumah, meninggalkan
keluarga, berbuat hal- hal yang tidak bermanfaat, menyia-nyiakan waktu,
terpapar pada berbagai kemungkinan kejahatan, serta bisa memesona banyak
laki-laki yang bisa berujung pada perbuatan mesum, zina, dan nista. Para
perempuan yang mampu menyetir mobil dan lalu keluar rumah mengisi

12Fagihudin, Qiraah Mubadalah, dalam Il Lihat fatwa haram menyetir bagi
perempuan dan argumentasinya dalam Syekh Abdul Aziz fbnu Baz, et.al., Fatwa-
FatwaTerkini Jakarta: Darul Hag, 2004, hlm. 541-545. Saat buku ini ditulis, telah tersebar
berita bahwa Kerajaan Saudi sedang merencanakan pencabutan larangan menyetirbagi
perempuan. Rencanaini, konon, akan diberlakukan padatahun 2018. Dalamamatan Olivetti,
perempuan di Saudi dilarangkeluar rumah tanpa pendamping keluarga, dilarang bekerja
kecuali di antara para perempuan, bolehdipukul suamimereka,dandilarang berpartisipasidalam
politik. LIhat Vincenzo Olivetti, Terror's Source: The Ideology of Wahhabi-Salafism and its
Consequences, Birmingham: Amadeus Books, 2001, him. 21-48.



204

ruang-ruang sosial masyarakat akan lebih banyak mendatangkan keburukan
dan kerusakan. Pada sisi yang lain, para perempuan juga besar kemungkinan
akan diperkosa, atau setidaknya dilecehkan secara tidak terhormat oleh laki-
laki, jika berada di ruang-ruang publik. Mereka dilarangjustru untuk
melindungi kehormatan perempuan dari laki-laki.Demikian fatwa-fatwa
keagamaan yang dikeluarkan oleh badan-badan resmi negara tersebut.**

Bukankah laki-laki yang menyetir juga mudah keluar rumah untuk hal-
hal yang tidak manfaat, menyia-nyiakan waktu, juga mumkin terpapar pada
berbagai kejahatan dan bisa memesona orang lain untuk berbuat mesum dan
zina? Jika benar takut diperkosa, mengapa laki-laki yang akan memperkosa
tidak dilarang, sementara perempuan yang akan menjadi korban malah
dilarang? Mengapa harus selalu perempuan yang dilarang? Lalu, kalau
perempuan yang tidak punya sopir, apa yang harus dilakukan ketika ia
membutuhkan mobilitasi untuk keperluan kesehatan, pendidikan, bahkan
agama? Tidakkah ia juga manusia yang perlu mobilitas untuk kebutuhan-
kebutuhan hidupnya? Negara ini juga pernah melarang perempuan memiliki
identitas sendiri, seperti paspor, karena identitas mereka melekat pada laki-
laki. Ini semua juga dengan alasan-alasan keagamaan yang hampir serupa:
melindungi kehormatan perempuan dan kehormatan moral publik.Pada
konteks nalar publik negara ini, di manakah Islam yang memanusiakan
perempuan itu?

Beberapa negara Islam ternama juga cukup lama tidak memberikan hak
pilih bagi perempuan dalam pemilihan umum. Tidak memilih, apalagi dipilih,
dengan berbagai alasan yang tidak mengindahkan suara dan pengalaman
perempuan. Beberapa juga masih mengharamkan perempuan untuk duduk
sebagai hakim di pengadilan, di jabatan eksekutif dan legislatif, di kepolisian
dan tentara, bahkan jabatan-jabatan pendidik clan tenaga kesehatan.
Membicarakan kemungkinan perempuan menjadi presiden, atau pemimpin
tertinggi di banyak negara Islam, masih sangat tabu. Sekalipun Pakistan
pernah dipimpin Benazir Bhutto clan Indonesia pernah dipimpin Megawati
Soekarnoputri. Alasannya adalah pelarangan agama yang memprediksi
kegagalan perempuan jika memegang tampuk pimpinan yang telah menjadi
imajinasi publik yang bcrsifat masif di kalangan masyarakat Muslim,
terutama Arab.

Padahal, kegagalan kepemimpinan laki-laki di hampir seluruh dunia
banyak orang. Tetapi, perempuan selalu digagalkan, bahkan masih di dalam

¥Musdah Mulia, Muslimah Reformis: Perempuan Pembaru Keagamaan, Jakarta:
Mizan, 2005, hlm. 152-153. Dalam buku ini dijelaskan bahwa pelarangan perempuan
menyetir mobil di Arab Saudi didasarkan pada alasan-alasan kultural dan interpretasi agama
yang bias gender, seperti potensi zina, fitnah, hingga alasan moral lainnya. Musdah
mengkritik keras argumen tersebut karena tidak berdasar pada prinsip kesetaraan dan keadilan
dalam Islam.



205

imajinasi dan pikiran."® Selain persoalan teks dan diskusi figh klasik,
argumentasi pelarangan semua hal ini didasarkan pada asumsi kemanusiaan
perempuarn yang lebih rendah daripada laki laki. Kapasitas perempuan
dianggap lebih rendah. Akal perempuan dianggap lebih sempit. Emosi mereka
dianggap lebih kuat sehingga dianggap tidak akan mampu menguasai dan
mengontrol keadaan. Dan nafsu seks mereka seringkali juga dianggap lebih
dominan dan akan mengganggu moral publik. Asumsi ini melekat kuat di
banyak benak umat Islam serta diperkuat dengan tafsir dan pemahaman
keagamaan. Inilah stereotip tentang perempuan yang berkembang dalam
masyarakat Muslim. Sehingga, sikap dan perilaku mereka terhadap
perempuan tidak adil dan berpotensi pada timbulnya segala bentuk
kekerasan.*®

Sejak semula, problemnya adalah cara pandang Kkita terhadap
perempuan adalah timpang. Kita menganggap mereka sebagai sumber
keburukan sosial dan kerusakan moral. Kita tidak menganggap mereka
sebagai manusia utuh, yang punya potensi kebaikan dan keburukan,
sebagaimana laki-laki. Sebagai manusia, laki-laki bukanlah malaikat yang
selalu benar, perempuan juga bukan iblis yang salah secara terus-menerus.
Tidak juga sebaliknya, perempuan yang malaikat dan laki-laki yang iblis.
Tetapi, keduanya adalah manusia utuh, laki-laki dan perempuan, yang
memiliki segala potensi akal budi sebagai manusia, yang bisa berkembang
untuk kebaikan masyarakat. Potensi sebaliknya juga bisa terjadi. Tetapi,
anggapan buruk terhadap perempuan, atau pelabelan (stereotyping), akan
menjadi awal dari segala keburukan dan kekerasan yang menimpa mereka
sepanjang kehidupan dan peradaban kemanusiaan. Semua pengekangan,
peminggiran, dan kekerasan itu terjadi justru karena anggapan bahwa
perempuan adalah setengah manusia . yang hanya utuh jika dikaitkan dengan
atau melekat pada manusia yang dianggap utuh, yaitu laki-laki. Pertanyaan
reflektif musyarakahnya-nya: sudahkah tafsir keagamaan kita saat ini benar-
benar mendorong agar memandang perempuan sebagai manusia utuh? Agar
kita menghormati martabat kemanusiaan perempuan? Ataukah tafsir ini, yang
kita lakukan saat ini, masih saja melestarikan asumsi dan stereotip yang
merendahkan kemanusiaan perempuan? Masihkah kita menganggap
perempuan tercipta dari laki-laki clan karena itu hams selalu melayani laki-
laki? Masihkah fatwa-fatwa ulama kita, untuk hal dan aktivitas yang sama,

B31Fagihudin, giraah mubadalal, hal ;227: 114Tentangpandanganorang-orangArab,
baikawam maupunelite, mengenaikepemimpinan perempuanbisadilihat dibeberapa buku,
misalnya: Fatima Mernissi, TheVeiland theMaleElite; A Feminist Interpretationof Women's
Rights in Islam, Cambridge: Perseus Book, 1991, Muhammad al-Habasy, Al-Mar'ahbaynaal-
Syari‘ah wa al-Hayah, Tanpa Kota: Tanpa Nama Penerbit, 2005.

132Musdah Mulia, Islam dan Inspirasi Kesetaraan Gender, Jakarta: Gramedia, 2010,
him. 45-47.



206

perempuan akan disalahkan tetapi laki-laki dibiarkan?**

Benarkah kita memanusiakan perempuan atau justru merendahkan
mereka? Benarkah kita menghormati derajat perempuan, atau sekadar
memberi sanjungan simbolik tanpa tindakan-tindakan nyata? Benarkah kita
melindungi perempuan atau justru mengekang, melarang, mengontrol, clan
bahkan menguasai eksistensi mereka? Benarkah kita mendidik perempuan
atau justru mengatur, memaksa, clan bernafsu menghegemoni mereka?
Benarkah kita menyayangi mereka atau justru ingin merebut, menguasai, dan
memiliki mereka sepenuhnya? Bagaimana menghargai, menghormati,
mengapresiasi, dan memberikan akses kepacla perempuan sebagaimana yang
dipikirkan dan diinginkan mereka, sebagai bagian dari tindakan keimanan dan
keislaman?**

Tentu saja, persoalan di kalangan ulama dan tokoh Islam adalah, bukan
isu 'kemanusiaan' perempuan. Tetapi, lebih mengenai bagaimana menafsirkan
teks-teks rujukan yang tersedia terkait dengan isu-isu di atas. Semua ulama
sepakat bahwa perempuan adalah manusia sebagaimana laki-laki. Hanya
perspektifnya yang bisa jadi timpang atau cara bacanya yang tidak bisa
menuntun pada keadilan, sehingga laki-laki dianggap lebih superior, lebih
utama, dan lebih berhak atas sesuatu dibanding perempuan, untuk alasan-
alasan yang seringnya juga dirumuskan oleh dan untuk kepentingan laki-laki.
Hal-hal yang berkaitan dcngan penciptaan perempuan juga seringkali
dianggap sebagai sesuatu rang kotor, hina, atau setidaknya merepotka dan
menyusahkan. eperti menstruasi, hamil, menyusui, dan membesarkan anak.
Tentu saja, tidak semua tafsir demikian. Banyak sekali tafsir yang sebaliknya,
baik klasik maupu kontemporer, yang memanusiakan dan memberdayakan
perempuan. Persoalannya, ada di pilihan kita rnasing-masingclan cara
pandang kita terhadap tafsir-tafsir tersebut.

Perspektif musyarakah akan mendiskusikan isu-isu fundamental dan
eksistensial kemanusiaan dengan cara pandang kerja sama (kolaboratif) dan
kesalingan, di rnana laki-laki dianggap bagian dari kehidupan perempuan, dan
begitu pun perempuan merupakan bagian dari kehidupan laki-laki. Yang satu
tidak superior atas yang lain, tidak lebih utama, sehingga tidak bisa
menghegemoni clan memaksa. Relasi yang dibangun harus atas dasar
kesetaraan, kebersamaan, keseimbangan, kesalingan, dan kerja sama. Isu-isu

%3 Asma Barlas, "Believing Women" in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations
of the Qur'an, Austin: University of Texas Press, 2002, him. 123-125. Gagasan bahwa
perempuan memiliki akal yang lebih sempit, emosi yang lebih dominan, dan nafsu seksual
yang lebih kuat telah menjadi bagian dari konstruksi sosial patriarkal yang diperkuat oleh
penafsiran keagamaan konservatif. Stereotip ini kemudian menjadi dasar pelarangan
perempuan dalam ruang publik dan kepemimpinan, meskipun kenyataan menunjukkan
kegagalan kepemimpinan laki-laki secara luas.

13%Fagihudin Abdul Kadir, Qiraah Mubadalah,Tafsir Progresif Untuk Keadilan
Gender Dalam Islam..., him. 229



207

eksistensi clan jati diri kemanusiaan yang dimaksud adalah seperti isu
penciptaan Adam dan Hawa, mandat kekhalifahan perempuan di muka bumi,
kewajiban dan ke- wenangan dasar sebagai manusia, ayat-ayat dan hadits-
hadits yang menginspirasi asumsi superioritas, prinsip pasangan dan
kemitraan, relasi akal dan emosi, independensi dalam shalat dan puasa,
pesona dan fitnah, mahram untuk perlindungan, kehidupan dunia sebagai
surga pertama untuk bahagia, akhirat sebagai puncak kebahagiaan untuk laki-
laki dan perempuan.

Pembahasan isu-isu ini dengan perspektif kesalingan (mubadalah) serta
Musyarakah (kolaboratif) terinspirasi dari pernyataan Ummu Salamah Ra.
yang disebutkan sebelumnya, yaitu: "Aku adalah manusia”, atau tepatnya:
"Perempuan adalah manusia."Teks Iengkap hadits ini adalah sebagai berikut:

L;\M//zwmyw ;M@L...ﬁ"/u\,
) S8 Ll ey g Jles) \c;\;:uu&;@}u@u

g )) Z <
Ummu Salamah Ra., istri Rasulullah Saw., berkata, "Pada suatu hari, ketika
rambutku sedang disisir pelayan, aku mendengar Rasulullah Saw.
memanggil, ‘Wahai manusia (kemari berkumpullah) ." Aku pun berkata pada
sang pelayan, 'Sudah dulu, biarkan aku pergi (memenuhi panggilan
tersebut)." Tetapi, ia menimpali (berusaha mencegah), 'Nabi, kan, memanggil
para laki-laki (saja), tidak memanggil perempuan." Aku menjawab, '(Nabi
memanggil manusia), dan aku adalah manusia." (Shahih Muslim, no.
6114)."°

Jadi, kesadaran bahwa perempuan bukan bagian dari "manusia itu
mengakar dalam masyarakat sebagaimana ditunjukkan ole pernyataan pelayan
Ummu Salamah Ra. Sehingga, ketika ada pernyataan, panggilan, atau teks-
teks secara umum yang berbicara menyasar subjek manusia, seringkali
dipahami kebanyakan orang bahwa hal itu hanya menyasar pada laki-laki.
Tetapi, Ummu Salamah Ra., istri Nabi Muhammad Saw., dan sahabat
perempuan yang pintar, berkat inspirasi ajaran yang mendasar dalam Islam
mendeklarasikan dengan tegas, "Perempuan adalah manusia.” Ya hakikat
kemanusiaan perempuan adalah sama sebagaimana laki-la tercipta dari esensi

s(;’ (I\,‘

135 shahih Muslim, no. 6114: yaitu: "Aku adalah manusia", atau tepatnya: "Perempuan
adalah manusia."



208

yang sama, diturunkan ke muka bumi untuk misi yang sama, sebagai khalifah

untuk memastikan kesejahteraa kemakmuran, kebaikan, kemaslahatan, dan

keadilan bagi manusia dan semesta alam.mulai rumah hingga persoalan-

persoalan kemanusiaan yang lebih luas dimasyarakat dan penduduk dunia.**®
Pandangan penulis terkait pembahasan ini, terbagi pada tiga versi

konklusi diantaranya:

a. Versi Akademik:

Stereotip bahwa perempuan "kurang akal dan agama" serta
ditakdirkan sebagai makhluk domestik adalah hasil konstruksi sosial dan
keagamaan yang bersumber dari penafsiran bias gender, bukan dari ajaran
agama itu sendiri. Narasi ini telah melanggengkan subordinasi perempuan
dan membatasi peran mereka dalam ruang publik. Melalui pendekatan
interpretasi yang adil dan kontekstual terhadap teks-teks keagamaan, serta
pemikiran kritis terhadap budaya patriarki, penting untuk membongkar
mitos ini demi menciptakan masyarakat yang menjunjung keadilan gender
dan hak asasi manusia.

b. Versi Populer:

Pandangan bahwa perempuan kurang akal, lemah agamanya, dan
hanya cocok di dapur adalah warisan lama yang tidak relevan lagi.
Perempuan punya potensi besar, baik dalam berpikir, memimpin, maupun
berkontribusi untuk masyarakat. Sudah saatnya masyarakat berubah
melihat perempuan bukan sebagai "yang lemah", tapi sebagai sesama
manusia yang setara, bermartabat, dan layak diberi ruang yang sama.

c. Versi Religius:

Dalam pandangan Islam yang sejati, perempuan dan laki-laki
diciptakan setara sebagai khalifah di muka bumi. Anggapan bahwa
perempuan kurang akal dan agama bertentangan dengan semangat keadilan
Islam dan rahmatan lil ‘alamin. Tafsir yang bias gender harus dikaji ulang
agar tidak terus-menerus menindas perempuan atas nama agama.
Perempuan bukan hanya makhluk domestik; mereka memiliki hak dan
kapasitas penuh untuk terlibat dalam kehidupan sosial, spiritual, dan
kepemimpinan.

1% Abd Kadir Fagihudin, Qiraah Mubadalah, Tafsir Progresif untuk Keadilan Gender
dalam Islam, him. 229-231.



BAB V
IMPLIKASI METODE MUSYARAKAH DALAM PENAFSIRAN

Metode musyarakah dalam penafsiran al-Qur’an dan Hadis merupakan
salah satu pendekatan kolaboratif yang melibatkan berbagai pihak dengan
latar belakang keilmuan yang beragam. Pendekatan ini bertujuan untuk
menghasilkan pemahaman yang lebih komprehensif dan kontekstual terhadap
teks-teks suci Islam. Dalam bab ini, akan dibahas implikasi-implikasi yang
dihasilkan dari penerapan metode musyarakah dalam penafsiran, baik dari
segi epistemologis, sosial, maupun praktis. Disamping itu pula akan di bahas
tentang metode musyarakah sebagai metode interpretasi resiprokal, karakter
dan metode interpretasi dalam tradisi Islam, dinamika dan realitas dalam
interpretasi isu-isu gender. Konsep qathiyah-dhanny dalam mereduksi
Interpretsi Tek-tek Gender, Inspirasi Metode Musyarakah dari Tradisi Klasik,
Inspirasi Metode Musyarakah dari Tradisi, Inspirasi Metode Musyarakah
menurut ulama dan pemikir Indonesia, Premis dasar Qiraah Musyarakah,
Cara Kerja Qiraah Musyarakah, Skema Tek-tek Musyarakah.*

Implikasi Epistemologis, musyarakah dalam penafsiran memberikan
kontribusi signifikan terhadap pengembangan epistemologi Islam. Dengan
melibatkan berbagai perspektif, seperti tafsir bil ma’tsur, tafsir bil ra'yi,
hingga pendekatan-pendekatan kontemporer seperti hermeneutika, metode ini
mampu:

M. Anwar, Metode Musyarakah dalam Penafsiran al-Qur'an dan Hadis: Sebuah
Pendekatan Kolaboratif dalam Interpretasi Teks Islam, Yogyakarta: LKiS, 2015, him. 120-
123.

209



210

1. Mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu. Misalnya, memadukan ilmu
tafsir klasik dengan sains modern, sejarah, atau linguistik untuk
memperkaya analisis teks.

2. Mendorong keterbukaan intelektual. Para mufassir dapat mendiskusikan
perbedaan pendapat dengan cara yang konstruktif, sehingga tercipta
pemahaman yang lebih inklusif.

3. Menghadirkan relevansi kontekstual. Dengan kolaborasi berbagai pihak,
penafsiran dapat lebih mudah disesuaikan dengan kebutuhan zaman tanpa
kehilangan akar tradisionalnya.’

Implikasi Sosial, metode musyarakah memberikan dampak positif
dalam memperkuat solidaritas umat dan membangun budaya dialog. Implikasi
sosial yang dapat diamati meliputi:

1. Meningkatkan toleransi. Musyarakah mendorong penghormatan terhadap
perbedaan pandangan, baik antarmazhab maupun antarkelompok sosial.

2. Memperkuat ukhuwah Islamiyah. Diskusi bersama antarulama dan
cendekiawan dari latar belakang yang berbeda dapat mempererat hubungan
antara komunitas muslim.

3. Mengurangi potensi konfli. Pendekatan kolaboratif ini meminimalkan
kemungkinan penafsiran yang eksklusif atau ekstremis.

Implikasi Praktis, dalam implementasinya, metode musyarakah
memberikan panduan praktis bagi para mufassir dan komunitas muslim untuk
memahami dan mengamalkan ajaran Islam. Beberapa implikasi praktis antara
lain:

1. Pengambilan keputusan yang kolektif. Dalam konteks fatwa atau kebijakan
keagamaan, metode musyarakah dapat menjadi landasan untuk
menghasilkan keputusan yang lebih representatif.

2. Penyusunan tafsir tematik. Dengan pendekatan musyarakah, tafsir-tafsir
tematik yang relevan dengan isu-isu kontemporer, seperti lingkungan, hak
asasi manusia, atau ekonomi Islam, dapat disusun secara kolaboratif.

3. Pemanfaatan teknologi. Diskusi dan musyawarah dalam metode ini dapat
difasilitasi melalui teknologi digital, seperti forum online atau aplikasi
diskusi.?

A. Melahirkan Karya Akademis Yang Ramah Gender

Dalam kajian Islam, penafsiran al-Qur’an dan Hadits sering kali
dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan pemikiran dominan di
masyarakat. Seiring perkembangan zaman, muncul kebutuhan akan metode
penafsiran yang lebih inklusif dan berkeadilan gender. Salah satu metode

’A. Zainuddin, Musyarakah dalam Penafsiran: Kolaborasi Perspektif dalam
Epistemologi Islam, Bandung: Pustaka Al-Khoir, 2018, him. 45-48.

3A. Syahrul, Metode Musyarakah dalam Penafsiran al-Qur'an dan Implementasinya
dalam Kehidupan Sehari-hari, Yogyakarta: Insan Cendekia Press, 2020, him. 132-135.



211

yang dapat diterapkan untuk mencapai tujuan ini adalah metode musyarakah,
yakni pendekatan kolaboratif yang melibatkan berbagai perspektif dalam
memahami teks suci.

Dalam konteks penafsiran, metode ini mengedepankan dialog antar-
penafsir, baik dari kalangan ulama, akademisi, maupun masyarakat umum
yang memiliki pengalaman dan pemahaman yang beragam. Metode ini
mencerminkan semangat syura (musyawarah) dalam Islam, yang menekankan
pentingnya partisipasi kolektif dalam mengambil keputusan. Dengan adanya
musyarakah, penafsiran terhadap teks suci tidak hanya didominasi oleh satu
kelompok tertentu, tetapi juga mempertimbangkan perspektif gender yang
lebih inklusif. Dampak Positifnya adalah mewujudkan penafsiran yang Lebih
adil, dengan melibatkan berbagai pihak, hasil tafsir menjadi lebih objektif dan
tidak bias terhadap satu kelompok tertentu. Disamping itu juga dapat
meningkatkan partisipasi perempuan dalam kajian keislaman. Metode ini
membuka ruang bagi akademisi perempuan untuk berkontribusi dalam
wacana Islam. Memperkaya Wacana Tafsir berbagai perspektif yang
dikumpulkan melalui musyarakah dapat menghasilkan pemahaman yang lebih
mendalam dan sesuai dengan realitas sosial.® Metode musyarakah dalam
penafsiran merupakan pendekatan yang efektif dalam menghasilkan karya
akademis yang ramah gender. Dengan mengedepankan kerja sama, dialog,
dan analisis kontekstual, pendekatan ini dapat menciptakan tafsir yang lebih
inklusif dan relevan dengan kebutuhan zaman. Oleh karena itu, metode ini
perlu terus dikembangkan dalam dunia akademis agar wacana Islam semakin
mencerminkan nilai-nilai keadilan dan kesetaraan.”

B. Merekonsiderasi Stereotip Tafsir Patriarki

Diskriminasi dan penidasan sudah terinternalisasi dalam diri
masyarakat, sehingga dianggap sebagai sebuah kebenaran yang final.
Diskriminasi ini diperkuat oleh ajaran agama yang diyakini sebagai kodrat
dan ketentuan Tuhan. Para teolog memiliki andil yang sangat penting yang
mana penafsiran-penafsiran yang mereka hasilkan mengacu pada kondisi
pada masa zamannya dan tidak jarang yang berunsur bias gender.® Adanya
otorianime dan truth claim dari penafsiran seseorang mengakibatkan
terjadinya ketimpangan pemahaman terhadap relasi gender di masyarakat.

Produk pemahaman seseorang terhadap sumber agama akan dibakukan
dan dianggap memilki otoritas tertinggi. Sehingga, dalam perjalananya
muncul wacana bahwa figih adalah hukum vyang telah gagal dalam

*M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat..., him. 120.

>Muhammad Syahrur, Prinsip dan Dasar Hermeneutika dalam Islam..., him. 45.

®Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan gender Perspektif al- Qur’an, Jakarta:
Paramadina, 1999, him. 304



212

menjelaskan realitas kehidupan masyarakat era sekarang. Selain itu,
pemahaman terhadap al-Qur’an dalam  kitab tafsir ~mengalami
institusionalisasi dan seringkali dipandang sebagai pemahaman yang mutlak.

Dalam hegemoni tafsir dan kultur agama yang patriarkal, pengalaman
dan kontribusi perempuan tidak mendapatkan tempat dalam sejarah wacana
agama. Perempuan seolah-olah terpinggirkan dari doktrin-doktrin dan
kepercayaan agama.’ Patriarkhi ini kemudian melahirkan perbedaan gender
dan ketidakadilan gender. Menurut Inayah bahwa konstruksi gender yang
melahirkan bipolaritas sifat, peran, dan posisi laki-laki dan perempuan salah
satunya berdasarkan adanya legitimasi teologis yang bias gender.

Menurut Asma Barlas bahwa teks pada dasarnya mempunyai sifat
polisemic, sehingga pemahaman atau interpretasi terhadap teks agama bisa
bias gender atau egaliter. Menurut Inayah bahwa selain problem teks agama
yang berbahasa Arab, pertarungan dalam wilayah politik, budaya sangat
berpengaruh pada reproduksi doktrin dan pemahaman agama di kalangan
masyarakat.

Apabila melihat konstruksi ontologis perempuan, maka menurut Inayah
bahwa superioritas laki-laki tergambar dalam wacana tafsir yang terkait
dengan status ontologis perempuan.’ Pemahaman tentang kesetaraan atau
ketidaksetaraan laki-laki dan perempuan berakar dari pemahaman terhadap
penciptaan perempuan. Sebagaimana dalam QS. Nuh:17-18, QS. Hud:61, dan
beberapa ayat yang lain.*® Beberapa ayat tersebut banyak penafsiran memberi
pemahaman akan tingginya derajat laki-laki dari perempuan dilihat dari sisis
penciptaan. Konstruksi status perempuan yang lebih rendah ini berimplikasi
pada pembagian peran yang hirarkis. Laki-laki dengan berbagai kelebihan
yang dipandang kodrati dengan demikian dianggap lebih tepat sebagai
pemimpin sementara perempuan menjadi makmum yang mengikuti Imam.

Apabila melihat sisi kodrati dan fitrah perempuan bahwa para ahli tafsir
sepakat dengan kesetaraan anatara keduanya dan yang menjadi pembeda
adalah sisi ketagwaan. Beberapa ayat al-Qur’an seperti QS. al-Bagarah:228,
QS. An-Nisa’:34, QS. an-Nisa’:11, dan lainnya menjadi pegangan bahwa laki-
laki lebih tinggi diatas perempuan. Disini Inayah menekankan bahwa
pemahaman terhadap ayat-ayat ini adalah kelebihan laki-laki atas perempuan
bukan perbedaan hakiki melainkan perbedaan fungsional, yaitu pada masa
ayat tersebut diturunkan laki-laki sebagai anggota masyarakat mempunyai

Inayah Rohmaniyah, “Andosentrisme dan Seksisme dalam Tafsir Agama”, dalam
Jurnal Welfare llmu Kesejahteraan Sosial, vol. 1 No. 1, Fakultas Dakwah UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta, Desember 2013.

8Nasr Hamd Abu Zayd, Dekonstruksi Gender: Kritik Wacana Perempuan dalam
Islam, terj., Yogyakarta: Samha, 2003, him. 11.

gInayah Rohmaniyah, Konstruksi Patriarkhi..., him. 71.

Nasaruddin Umar, Argumen kesetaraan gender..., him. 207.



213

peran politik yang lebih. Sehingga, kelebihan-kelebihan tersebut sifatnya
relatif bukan absolut.™*

Dalam perspektif gender, semangat dasar Islam secara normatif
menempatkan posisi laki-laki dan perempuan pada ruang egaliter. Mereka
memiliki konsekuensi tanggung jawab dan pahala yang sama. Inayah
beranggapan bahwa internalisasi ideologi gender memunyai pengaruh besar
pada struktur dan pranata sosial dalam budaya masyarakat. Inayah dalam
mengklarifikasi ulang pemahaman terhadap teks agama dengan berpendapat
bahwa peran perempuan sangatlah besar, yang mana dapat dilihat dari ayat al-
Qur’an yang menjelaskan mengenai beban reproduksi perempuan yang sangat
berat. Sehingga, menurutnya bahwa hak- hak reproduksi perempuan harus
dijamin dengan sepenuhnya dan ini juga seimbang denga hak-hak yang
dimiliki oleh laki-laki sebagai pengembangan fungsi produksi atau pencari
nafkah."2

Selain itu, dalam ayat-ayat al-Qur’an juga dijelaskan bahwa adanya
suatu keharusan suami untuk berlaku baik pada istrinya, seperti QS. an-Nisa:
19. Namun, dalam pandangan masyarakat bahwa perempuan adalah objek dan
laki-laki sebagai subjek. Fenomena yang ada tersebut, menurut Insyah tidak
sejalan dengan semangat normative ajaran agama dimana al-Qur’an
menganggap perempuan dan laki-laki mempunyai kemampuan dan
tanggungjawab mental dan moral yang sama.*®

Dari pemahaman agama yang membawa pada terciptanya konstruksi
patriarki, maka Inayah mencoba mereformulasikan ulang dari patriarkhi
menuju pemahaman yang egaliter. la membagi menjadi dua bagian
mengambil dari Azza Karam, yakni pemahaman feminis Islamis dan Feminis
Islami.** Feminis islami adalah orang-orang yang percaya bahwa Islam pada
prinsipnya mengakui kesetaraan anatara laki-laki dan perempuan. Sehingga,
kelompok ini membuka adanya reinterpretasi ulang terhadap teks-teks agama.
Sedangkan feminis islamis, menurut Cooke bahwa mereka orang-orang yang
percaya bahwa penindasan yang dialami perempuan disebabkan oleh
kesalahan perempuan sendiri. Sehingga, salah satu cara yang menjadi solusi
adalah kembali pada ajaran agama yang benar sebagaimana yang mereka
pahami, yang memebrikan hak kepada perempuan dalam berbagai bidang
namun tetap dalam ruang tertentu ada perbedaan.

Menurutnya mengenai keterlibatan perempuan dalam proses pembacaan
teks agama, atau dalam mereproduksi makna menjadi bagian integral dari

11 Fazlur Rahman, Tema Pokok al-Qur’an, Bandung: Penerbit Pustaka, 1980, him. 72.

12 lnayah Rohmaniyah, Konstruksi Patriarkhi..., h. 84 dan lihat dalam Madar F.
Mas’udi, Islam dan Hak-Hak reproduksi Perempuan, Bandung: Mizan, 1997, him. 158.

'3 Inayah Rohmaniyah, Konstruksi Patriarkhi..., him. 85.

14 Azza Karam, Women, Islamism, and State, New York: St. Martin Press, 1998, him.
12-13.



214

upaya menghadirkan suara dan representasi perempuan dalam sejarah dan
wacana agama. Perempuan yang memiliki horison sendiri dan berbeda dengan
horison laki-laki. Dalam golongan feminis islamis ini, agenda untuk
merekonstruksi atau memberi wajah baru sejarah tidak akan berhasil tanpa
adanyalléeinginan dari pihak perempuan untuk merubah persepsi yang selama
ini ada.

Ajaran Islam secara normatif menekankan pada pola relasi universal
yang egaliter, bukan hanya relasi laki-laki dan perempuan, akan tetapi juga
pada relasi sosial lainnya. Dalam keluarga misalnya, prinsip kesetaraan
suami-isteri sebagai pesan moral yang bersifat universal ditegaskan dalam
QS. al-Bagarah:187. Sedangkan prinsip keadilan dan kemitraan sebagai
ajaran juga sebagai prinsip yang fundamental dijelaskan dalam QS. al-
Maidah:8. Dari penjelasan tersebut, Inayah melihat bahwa dalam perspektif
gender dan semangat keadilan, Islam secara normatif menjunjung tinggi
keadilan gender. al-Qur’an memaparkan bahwa secara ontologis dan
substansial, laki-laki dan perempuan sama dan setara. Sehingga, persoalan
bias gender yang nantinya melahirkan ketidaksetaraan terdapat pada dataran
historis kultural.

Pemahaman masyarakat atas teks agama yang patriarkhi disebabkan
karena tidak lagi membedakan antara al-Qur’an dalam dimensi Ilahiyah di
satu sisi dan di sisi lain pemahaman terhadap al-Qur’an. tradisi pembelajaran,
indoktrinasi, dan internalisasi dalam proses pemahaman keagamaan menjadi
salah satu akar persoalan pemahaman yang patriarkhi. Menurut Inayah bahwa
ada tiga lembaga yang paling efekstif untuk menanamkan nilai- nilai dan
paham patriarkhi, yakni lembaga agama, sekolah, dan keluarga.

Sedangkan konstruksi non patriarkhi juga menjadi semangat al-Qur’an.
menurut Engineer bahwa di dalam al-Qur’an terdapat statemen yang bersifat
normatif dan juga bersifat kontekstual.*® Statemen normatif bersifat universal
transendental sedangkan statemen kontekstual mungkin hanya dapat
dipraktekkan dalam konteks tertentu. Dengan kata lain bahwa di satu sisi
terdapat aspek universal, substansial, dan transendental, dan di sisi lain
terdapat aspek yang bersifat lokal, material, empirikal, dan partikular.*’

Dalam memahami teks keagamaan, maka dibutuhkan pendekatan
teologis-normatif dan sosiologis kontekstual. Gagasan-gagasan untuk
merealisasikan hukum Islam yang terbuka, progresif, humanis, dan liberal
diperlukan pendekatan sosio-teologis. Pendekatan teologis diperlukan untuk
dapat memahami ayat-ayat yang mengungkapkan pernyataan normatif yang
bersifat universal, substansial, dan transendental. Apabila melihat secara

> Amina Wadud, Qur’an and Women; Rereading the Sacred Text Form a Woman's
Perspective, New York: Oxford University Press, 1999, him. 2-3.

'®Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan..., him. 10.

Inayah Rohmaniyah, Konstruksi Patriarkhi..., him. 109.



215

normatif-teologis, maka tujuan al-Qur’an adalah menegakkan tata masyarakat
yang etis, adil, dan egalitarian. Sebagaimana pendapat Engineer dalam
bukunya Islam and Muslim; Recritical reassessment, ia memaparkan secara
khusus tentang Islam dan Humanisme. Humanisme menekankan pada
toleransi, belas kasih, mengutuk penindasan dan eksploitasi. Persamaan anatar
Islam dan Humanisme adalah Islam membenci asketisme sama dengan
humanisme.’® Manusia dalam ideologi humanisme juga tidak mendapatkan
kebebasan mutlak, yang mana manusia dibatasi oleh hukum-hukum tertentu.

Oleh karena itulah, maka diperlukan suatu pembacaan ulang dalam teks-
teks agama agar dapat menjadi pemahaman baru yang tidak patriarkhi dan
bebas dari bias gender. Gagasan para pemikir muslim modern, seperti Asghar
Ali Engineer dan Fazlurrahman dalam upaya pembacaan ulang dan
merekonstruksi hukum Islam yang progresif, humanis, dan non patriarkal
dengan menggunakan pendekatan sosio-teologis memberikan ilustrasi akan
pentingnay pendekatan tersebut. Dari sini, dapat dilihat bahwa pendekatan
metodologis memberikan jalan alternatif terhadap persoalan dikotomis antara
norma agama yang bersifat teologis dan historis yang terkait dengan persoalan
sosiologis di sisi lain.

Merekonsiderasi stereotip tafsir patriarki adalah langkah penting dalam
upaya menciptakan pemahaman agama yang lebih inklusif dan setara. Dengan
melibatkan lebih banyak perspektif, khususnya perempuan, serta mengadopsi
pendekatan kontekstual dan feministik, kita dapat mengungkap tafsir yang
tidak adil dan menggantinya dengan tafsir yang lebih mencerminkan ajaran
Islam yang sejati yaitu ajaran yang mengutamakan kesetaraan, keadilan, dan
keadilan."

Untuk merekonsiderasi stereotip tafsir patriarki dalam konteks kajian
agama, khususnya dalam tafsir al-Qur’an, ada beberapa langkah yang dapat
dilakukan untuk mengungkap bias patriarkal dan menawarkan pemahaman
yang lebih inklusif. Berikut adalah langkah-langkah yang bisa diambil adalah
sebagai berikut:

1. Mengidentifikasi Bias Patriarki dalam Tafsir Tradisional

Langkah pertama adalah mengidentifikasi adanya bias patriarki
dalam tafsir yang ada. Banyak tafsir klasik yang ditulis oleh ulama laki-
laki cenderung menafsirkan ayat-ayat dengan perspektif patriarkal yang
mengedepankan peran laki-laki sebagai pemimpin dan perempuan sebagai
penurut. Ini bisa terlihat dalam tafsir ayat-ayat seperti ayat tentang
kepemimpinan dalam rumah tangga (misalnya, ayat 34 dalam Surat An-
Nisa).

18 Asghar Ali Engineer, Islam and Muslim..., him. 84.
19 Aisyah M. Zubair, Islam dan Feminisme: Tafsir Kontekstual dan Rekonstruksi
Hukum Islam yang Inklusif, Jakarta: Pustaka Alam, 2021, him. 45-48.



216

2. Menggali Tafsir Alternatif atau Inklusif
Menggali tafsir alternatif atau inklusif merujuk pada upaya untuk
mencari dan memahami penafsiran al-Qur’an yang lebih adil, setara, dan
bebas dari bias patriarkal yang sering terkandung dalam tafsir klasik. Tafsir
alternatif ini berusaha menghidupkan pemahaman yang menghargai
kesetaraan gender, mengangkat suara perempuan, serta memberikan ruang
bagi perspektif yang lebih progresif dan inklusif.?’ Hal ini sangat penting
karena tafsir tradisional seringkali mengandung interpretasi yang lebih
memihak pada dominasi laki-laki, mempersempit pemahaman terhadap
peran perempuan dalam Islam, serta menutup kemungkinan tafsir yang
lebih sesuai dengan prinsip keadilan dan kesetaraan yang terkandung
dalam al-Qur’an.”*
a. Prinsip-Prinsip Tafsir Alternatif atau Inklusif
Tafsir alternatif atau inklusif berfokus pada beberapa prinsip
kunci:

1) Kesetaraan Gender dalam Islam. Tafsir ini menekankan bahwa dalam
banyak ayat, al-Qur’an mengajarkan kesetaraan antara laki-laki dan
perempuan, baik dalam hal amal saleh, hak-hak sosial, maupun
spiritualitas. Dalam pandangan ini, peran perempuan dan laki-laki
dalam Islam adalah setara dalam hak dan kewajiban.

2) Menafsirkan Konteks Sosial dan Historis. Tafsir alternatif mengajak
kita untuk memahami konteks sosial dan historis di balik wahyu
yang diturunkan, sehingga kita bisa menafsirkan ayat-ayat yang
berkaitan dengan gender secara lebih relevan dengan keadaan
sekarang.

3) Menghindari Pembatasan Peran Perempuan. Dalam tafsir inklusif,
interpretasi ayat-ayat yang sering dianggap membatasi peran
perempuan, seperti dalam rumah tangga atau dalam ranah publik,
ditafsirkan dengan cara yang lebih terbuka, yang memberikan ruang
bagi perempuan untuk terlibat dalam kehidupan sosial, politik, dan
ekonomi.

4) Melibatkan Perspektif Perempuan. Salah satu aspek penting dalam
tafsir alternatif adalah melibatkan cendekiawan perempuan dan
pembaca perempuan dalam  menghasilkan  tafsir, yang
memungkinkan pemahaman al-Qur’an dari sudut pandang yang lebih

2Ahmad S. Abdurrahman, Rekonstruksi Tafsir dan Perspektif Gender dalam Islam,
Yogyakarta: LKiS, 2019, him. 102-104.

2Amina Wadud, Qur'an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's
Perspective. Oxford University Press, 1999.



217

berimbang.?
b. Contoh Tafsir Alternatif atau Inklusif
Berikut adalah beberapa contoh tafsir alternatif atau inklusif yang
telah dikembangkan oleh cendekiawan dan pemikir Muslim progresif:
1) Amina Wadud
Amina Wadud adalah seorang cendekiawan Muslim feminis
yang terkenal dengan karya-karya tafsirnya yang menekankan
kesetaraan gender. Salah satu karyanya yang terkenal adalah "Qur'an
and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's
Perspective” yang berusaha memberikan tafsir yang lebih adil
terhadap perempuan. Dalam bukunya, Wadud menafsirkan banyak
ayat yang sering dianggap patriarkal dengan cara yang
memperlihatkan bahwa al-Qur’an pada dasarnya mengajarkan
kesetaraan antara laki-laki dan perempuan. Sebagai contoh, ia
menafsirkan Surah an-Nisa (4:34), yang sering dianggap sebagai
pembenaran terhadap dominasi laki-laki dalam rumah tangga,
dengan perspektif yang lebih progresif. Wadud mengklaim bahwa
ayat ini tidak dimaksudkan untuk menempatkan laki-laki di atas
perempuan, tetapi untuk menunjukkan tanggung jawab laki-laki
dalam menjaga, melindungi, dan merawat perempuan.?
2) Asma Barlas
Asma Barlas, seorang cendekiawan dan penulis buku
"Believing Women", mengkritisi tafsir patriarkal dengan menekankan
bahwa penafsiran yang sahih dari al-Qur’an menunjukkan bahwa
laki-laki dan perempuan adalah setara dalam hak-hak dasar mereka.
Barlas berargumen bahwa al-Qur’an memberikan hak yang sectara
dalam hal tanggung jawab moral, spiritual, dan sosial antara laki-laki
dan perempuan. Barlas menafsirkan Surah al-Ahzab/33:35, yang
menggambarkan kesetaraan antara laki-laki dan perempuan dalam
hal kebaikan, keimanan, dan amal soleh, sebagai bukti bahwa al-
Qur’an tidak membedakan keduanya dalam hal peran sosial atau
spiritual 2

22 Asma Barlas, Believing Women in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of
the Qur’an, Austin: University of Texas Press, 2002.

22 Amina Wadud, "Qur'an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's
Perspective,” Amina Wadud adalah salah satu cendekiawan yang menulis tafsir dengan
perspektif yang lebih inklusif, memberikan penafsiran yang adil mengenai peran perempuan
dalam Al-Qur’an. Buku ini memperkenalkan ide-ide mengenai bagaimana perempuan dapat
memahami Al-Qur'an dari sudut pandang mereka, serta mengkritisi tafsir tradisional yang
lebih patriarkal.

4 Asma Barlas, Buku: "Believing Women" Asma Barlas mengkritisi tafsir patriarkal
yang sering membatasi peran perempuan dan menekankan bahwa Al-Qur'an pada dasarnya



218

3) Katherine Bullock
Katherine Bullock adalah seorang cendekiawan yang juga

memfokuskan penelitiannya pada tafsir yang inklusif dan sensitif
gender. Dalam bukunya "Rethinking Muslim Women and the Veil", ia
mengajak pembaca untuk meninjau kembali tafsir mengenai jilbab
atau hijab, yang sering kali dianggap sebagai simbol dominasi
patriarkal. Bullock menekankan bahwa perintah untuk menutup aurat
(Surah an-Nur/24:31 dan Surah al-Ahzab/33:59) bukanlah untuk
menundukkan perempuan, melainkan untuk melindungi martabat dan
kehormatan mereka dalam masyarakat.”

4) Fatima Mernissi

Fatima Mernissi, seorang sosiolog dan pemikir feminis
Maroko, meskipun tidak dikenal sebagai penafsir al-Qur’an secara
langsung, memiliki pandangan yang kuat tentang tafsir feminis
dalam karyanya "The Veil and the Male Elite". Mernissi mengkritik
tafsir klasik yang menganggap perempuan sebagai entitas yang lebih
rendah. Dalam karyanya, Mernissi menunjukkan bagaimana tafsir
tradisional sering dipengaruhi oleh kebudayaan patriarkal, dan ia
menawarkan perspektif yang lebih kritis terhadap pemahaman yang
membatasi peran perempuan dalam masyarakat Islam.?®
Langkah-langkah Menggali Tafsir Alternatif atau Inklusif

1) Mengikuti Pemikiran Cendekiawan Muslim Perempuan. Banyak
pemikir Muslim perempuan, seperti Amina Wadud dan Asma Barlas,
telah menghasilkan tafsir yang lebih inklusif dan memberikan
pandangan yang lebih setara tentang gender dalam Islam. Mengikuti
karya mereka dan menyebarkan pemahaman mereka dapat
membantu membuka pemikiran baru dalam menafsirkan al-Qur’an.

2) Memahami Konteks Sosial dan Sejarah. Mengkaji konteks sosial dan
sejarah ayat-ayat al-Qur’an yang berhubungan dengan gender, serta
mempertimbangkan peran budaya dan sosial pada masa itu dalam

mengajarkan kesetaraan antara laki-laki dan perempuan dalam hak-hak dasar. Buku ini
membahas bagaimana tafsir yang sahih tidak membedakan keduanya dalam hal peran sosial
atau spiritual.

»Katherine Bullock, Buku: "Rethinking Muslim Women and the Veil" Katherine
Bullock mengajak kita untuk memikirkan kembali peran jilbab dalam Islam dan bagaimana
tafsir terhadap perintah, menutup aurat dapat dipahami sebagai bentuk perlindungan dan
penghargaan terhadap perempuan, bukan pembatasan. la juga mengkaji tafsir yang lebih kritis
terhadap posisi perempuan dalam masyarakat Muslim.

“*Fatima Mernissi, Buku: "The Veil and the Male Elite", Fatima Mernissi adalah
seorang sosiolog yang menulis tentang tafsir feminis dan kritik terhadap pandangan patriarkal
dalam tafsir klasik. Mernissi mengkritik tafsir yang dianggap mengekang perempuan, dan
menunjukkan bagaimana tradisi patriarkal dalam masyarakat Muslim sering memengaruhi
penafsiran teks-teks suci.



219

pembentukan tafsir.

3) Menjalin Dialog dengan Masyarakat Muslim yang Beragam.
Memfasilitasi diskusi dan dialog antar gender dalam masyarakat
Muslim dapat membantu memperluas perspektif dan memperkaya
pemahaman tentang tafsir, termasuk tafsir yang lebih inklusif.

4) Mengakses Tafsir Modern dan Kontemporer. Membaca tafsir yang
ditulis oleh pemikir kontemporer dan ulama perempuan yang
memperkenalkan perspektif baru dalam penafsiran ayat-ayat al-
Qur’an, termasuk tafsir yang lebih menekankan pada kesetaraan
gender.

Menurut pandangan penulis menggali tafsir alternatif atau
inklusif adalah bagian dari upaya untuk memurnikan pemahaman kita
terhadap ajaran Islam dengan menanggalkan pengaruh patriarkal
yang mungkin ada dalam tafsir klasik. Dengan menafsirkan al-
Qur’an dari perspektif yang lebih adil, setara, dan inklusif, kita dapat
memperoleh pemahaman yang lebih dalam tentang ajaran Islam yang
menghargai martabat dan kesetaraan gender. Tafsir alternatif ini
menawarkan pandangan yang lebih luas tentang peran perempuan
dalam Islam, dan dengan demikian, memberikan kesempatan untuk
memahami Islam dengan cara yang lebih progresif dan relevan
dengan zaman sekarang.

c. Menganalisis Konteks Sejarah dan Sosial
Dalam studi agama dan sejarah, memahami konteks sosial dan
sejarah sangat penting untuk menafsirkan ayat-ayat suci secara akurat.

Ayat-ayat dalam Kkitab suci tidak turun dalam ruang hampa; mereka

memiliki latar belakang historis dan sosial yang mempengaruhi

maknanya. Oleh karena itu, pendekatan kontekstual sangat diperlukan
dalam studi keagamaan untuk memahami pesan Tuhan secara lebih
mendalam dan relevan dengan zaman.?’

1) Konteks Sejarah dalam Analisis penafsiran Ayat Suci

Konteks sejarah dalam kajian ayat suci merujuk pada latar
belakang waktu, tempat, dan situasi ketika suatu ayat diturunkan atau
disampaikan. Dalam Islam, hal ini dikenal dengan Asbabun Nuzul
(sebab-sebab turunnya ayat). Dalam studi Alkitab, metode historis-
kritis sering digunakan untuk memahami latar belakang teks.

Faktor-faktor sejarah yang mempengaruhi penafsiran ayat Suci:
a) Situasi Sosial dan Politik

(1)Ayat-ayat sering kali turun untuk merespons keadaan sosial
tertentu, seperti ketidakadilan atau peperangan.

?’Amin Al-Khuli, Manhaj at-Tajdid fi an-Nahwi wa al-Balaghah wa at-Tafsir wa al-
Adab, Cairo: Dar al-Ma’arif, 1961.



220

(2)Contoh dalam Islam: Surah al-Hujurat ayat 13 berbicara
tentang kesetaraan manusia dalam konteks masyarakat Arab
yang masih kental dengan diskriminasi kesukuan.

b) Struktur Masyarakat pada Masa Itu

(1)Banyak ajaran dalam kitab suci mencerminkan sistem sosial
yang ada pada zamannya, termasuk kedudukan perempuan dan
aturan hukum.

(2)Contoh dalam Alkitab: Peraturan tentang pernikahan dan
warisan dalam Perjanjian Lama mencerminkan kehidupan
masyarakat Yahudi kuno.

c) Dinamika Ekonomi dan Budaya

(1)Banyak ayat mengatur masalah perdagangan, hak pekerja, dan
distribusi kekayaan.

(2)Contoh dalam al-Qur’an: Larangan riba (Surah al-Bagarah:
275) muncul dalam konteks sistem ekonomi Jazirah Arab yang
banyak dipengaruhi oleh praktik bunga tinggi yang menindas.*®

2) Konteks Sosial dalam Analisis Ayat Suci
Konteks sosial berkaitan dengan norma, nilai, kebiasaan, dan
kondisi masyarakat saat wahyu atau kitab suci diturunkan.
Faktor-Faktor Sosial yang Mempengaruhi penafsiran Ayat
Suci:
a) Struktur Sosial dan Hubungan Antar Manusia

(1)Kitab suci sering kali berisi ajaran tentang keadilan sosial dan
peran individu dalam masyarakat.

(2)Contoh dalam al-Qur’an: Ayat tentang zakat muncul dalam
konteks kesenjangan sosial di masyarakat Arab pra-Islam.

b) Tantangan dan Masalah Sosial

(1)Banyak hukum dalam kitab suci merupakan solusi bagi
problem sosial tertentu.

(2)Contoh dalam Injil: Yesus Kristus sering kali berbicara tentang
kasih sayang dan pengampunan di tengah masyarakat yang
sangat legalistik.

c) Gerakan Sosial dan Reformasi

(1)Nabi atau rasul sering kali muncul dalam masyarakat yang
mengalami ketimpangan sosial.

(2)Contoh dalam Hindu: Ajaran Bhagavad Gita muncul dalam
konteks perang besar di Kurukshetra.?

28 Farid Esack, The Qur'an: A User’s Guide. London: Oneworld, 2005.
29 |srael Finkelstein dan Neil Asher Silberman, The Bible Unearthed: Archaeology’s
New Vision of Ancient Israel and the Origin of Its Sacred Texts, New York: Free Press, 2001.



221

3) Hubungan Konteks Sejarah dan Sosial dengan Penafsiran Ayat Suci

Menafsirkan ayat suci tidak cukup hanya dengan membaca
teksnya, tetapi juga harus memahami mengapa, bagaimana, dan
dalam situasi apa ayat itu disampaikan.

Pendekatan dalam Tafsir:

a) Pendekatan Historis-Kontekstual

(2)Memahami asbabun nuzul dan mengaitkannya dengan kondisi
sosial-historis saat itu.

(2)Contoh: Tafsir ayat jihad dalam al-Qur’an sering dikaitkan
dengan situasi perang pada masa Nabi Muhammad.

b) Pendekatan Sosiologis

(1)Fokus pada bagaimana ajaran agama membentuk dan
dipengaruhi oleh struktur sosial.

(2)Contoh: Studi tentang peran perempuan dalam agama
membahas bagaimana interpretasi ayat-ayat dipengaruhi oleh
budaya patriarki.

c) Pendekatan Kontekstual-Modern

(1)Berusaha memahami bagaimana ajaran kitab suci dapat
diterapkan dalam konteks zaman sekarang.

(2)Contoh: Interpretasi ayat-ayat tentang pemerintahan dalam
Islam sering kali disesuaikan dengan konsep demokrasi
modern.®
Analisis konteks sejarah dan sosial sangat penting dalam

memahami ayat suci. Tanpa memahami latar belakangnya, seseorang
dapat salah menafsirkan ajaran agama atau menggunakannya dalam
konteks yang tidak sesuai. Dengan pendekatan yang holistik dan
kontekstual, kitab suci dapat dipahami secara lebih mendalam dan
relevan dengan kehidupan modern.

“Ajaran agama harus dipahami dengan mempertimbangkan
konteksnya, agar tidak terjadi  kesalahpahaman  dalam
penerapannya.”

4) Menilai Pengaruh Linguistik dan Terjemahan

Penerjemahan adalah proses kompleks yang tidak hanya
melibatkan pengalihan kata dari satu bahasa ke bahasa lain, tetapi
juga pemahaman aspek linguistik dan budaya yang mendasarinya.
Linguistik memainkan peran penting dalam penerjemahan karena
struktur, makna, dan konteks bahasa yang berbeda dapat

2001.

%Andrew Rippin, The Qur'an and Its Interpretative Tradition, London: Routledge,



222

mempengaruhi hasil akhir terjemahan.31

Aspek Linguistik dalam Penerjemahan Linguistik mencakup
berbagai cabang ilmu yang berdampak pada penerjemahan, antara
lain:

a) Morfologi. Studi tentang bentuk kata dan pembentukan kata
dalam bahasa sumber dan bahasa sasaran.

b) Sintaksis. Struktur kalimat yang dapat berbeda antara bahasa
sumber dan sasaran, sehingga penerjemah harus menyesuaikannya
agar tetap koheren.

c) Semantik. Pemahaman makna kata dan frasa dalam berbagai
konteks agar tidak terjadi salah tafsir.

d) Pragmatik. Memahami bagaimana konteks sosial dan budaya
mempengaruhi makna bahasa dalam komunikasi.

Dampak Terjemahan terhadap Linguistik Penerjemahan
berkontribusi pada perkembangan linguistik dalam beberapa cara,
seperti:

a) Pengenalan Struktur Bahasa. Membantu linguistik dalam
memahami perbedaan dan persamaan antarbahasa.

b) Perubahan Makna dalam Bahasa Sasaran. Kata-kata yang
diterjemahkan dapat mengalami pergeseran makna yang
kemudian berpengaruh pada perkembangan bahasa sasaran.

c) Adaptasi Budaya. Menyesuaikan makna yang sulit diterjemahkan
agar dapat diterima dalam konteks budaya tertentu.*

Tantangan dalam Penerjemahan Beberapa tantangan yang
sering dihadapi dalam penerjemahan meliputi:

a) Unsur Idiomatik. Banyak bahasa memiliki ungkapan idiom yang
tidak dapat diterjemahkan secara harfiah.

b) Perbedaan Struktur Kalima: Tata bahasa yang berbeda sering kali
mengharuskan penerjemah untuk menyusun ulang kalimat agar
tetap dapat dipahami.

c) Konotasi dan Nuansa Makna. Kata dengan makna ganda dapat
men%/??babkan ambiguitas jika tidak diterjemahkan dengan hati-
hati.

Kesimpulan, Penerjemahan dan linguistik saling berkaitan erat
dalam membantu transfer makna dari satu bahasa ke bahasa lain.
Dengan memahami aspek linguistik, penerjemah dapat memastikan

31J. C. Catford, A Linguistic Theory of Translation, London: Oxford University Press,
1965.
%2Eugene A. Nida dan Charles R. Taber, The Theory and Practice of Translation,

Leiden: Brill, 1969.

®3peter Newmark, A Textbook of Translation, New York: Prentice Hall, 1988.



223

bahwa makna dan nuansa asli tetap terjaga dalam bahasa sasaran.
Namun, tantangan dalam penerjemahan menunjukkan bahwa
diperlukan keahlian khusus untuk menghasilkan terjemahan yang
akurat dan komunikatif.
5) Menggunakan Prinsip Kesetaraan dalam Islam
Islam menekankan prinsip kesetaraan sebagai salah satu nilai
fundamental dalam kehidupan bermasyarakat. Dalam ajaran Islam,
tidak ada perbedaan antara manusia berdasarkan ras, suku, status
sosial, atau jenis kelamin, karena yang membedakan hanyalah
tingkat ketakwaan seseorang di hadapan Allah Swt. Prinsip
kesetaraan ini banyak ditemukan dalam al-Qur’an dan hadis.
a) Kesetaraan dalam Penciptaan
al-Qur’an menegaskan bahwa semua manusia berasal dari
satu sumber yang sama. Dalam Surah al-Hujurat ayat 13, Allah
Swt berfirman:

"Wahai manusia! Sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu
dari seorang laki-laki dan seorang perempuan, dan Kami telah
menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu
saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara
kamu di sisi Allah ialah orang yang paling bertakwa.
Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal."”
(QS. al-Hujurat: 13)

Ayat ini menunjukkan bahwa perbedaan bangsa dan suku
tidak menjadikan seseorang lebih unggul dari yang lain. Islam
mengajarkan bahwa keberagaman merupakan bagian dari
sunnatullah yang harus dihormati.

b) Kesetaraan dalam Hukum dan Sosial

Islam  menekankan keadilan dalam hukum tanpa
membedakan status sosial seseorang.

Dalam hadis Rasulullah saw, beliau bersabda:

"Sesungguhnya yang membinasakan umat sebelum kalian adalah
apabila ada orang terpandang yang mencuri, mereka
membiarkannya. Tetapi apabila ada orang lemah yang mencuri,
mereka menegakkan hukum atasnya. Demi Allah, seandainya
Fatimah binti Muhammad mencuri, niscaya aku sendiri yang
akan memotong tangannya.” (HR. Bukhari dan Muslim)

Hadis ini menunjukkan bahwa dalam Islam, keadilan harus
ditegakkan tanpa membedakan status atau kedudukan seseorang di



224

masyarakat.**
c) Kesetaraan Gender dalam Islam
Islam menegaskan bahwa laki-laki dan perempuan memiliki
kedudukan yang sama dalam beribadah dan menjalankan
kewajiban agama. Dalam Surah At-Taubah ayat 71, Allah Swt
berfirman:

"Dan orang-orang yang beriman, laki-laki dan perempuan,
sebagian mereka adalah penolong bagi sebagian yang lain.
Mereka menyuruh kepada yang ma'ruf, mencegah dari yang
munkar, mendirikan shalat, menunaikan zakat, dan mereka taat
kepada Allah dan Rasul-Nya. Mereka itu akan diberi rahmat oleh
Allah. Sungguh, Allah Maha Perkasa, Maha Bijaksana."

Ayat ini menjelaskan bahwa laki-laki dan perempuan
memiliki peran yang saling melengkapi dalam kehidupan, baik
dalam ranah sosial maupun spiritual.*

Implementasi Kesetaraan dalam Kehidupan Sehari-hari.

Prinsip kesetaraan dalam Islam dapat diterapkan dalam
berbagai aspek kehidupan, seperti:

(1)Pendidikan, Islam mendorong pendidikan bagi semua, baik
laki-laki maupun perempuan.

(2)Keadilan Sosial, Tidak boleh ada diskriminasi dalam
memperoleh hak-hak dasar seperti kesehatan dan pekerjaan.
(3)Kesetaraan di Tempat Kerja, Islam menganjurkan pemberian
hak yang adil bagi pekerja tanpa melihat latar belakang

mereka.?

Prinsip kesetaraan dalam Islam mengajarkan bahwa semua
manusia memiliki hak dan martabat yang sama di hadapan Allah
Swt. Dengan memahami dan menerapkan prinsip ini, umat Islam
dapat menciptakan masyarakat yang lebih adil, harmonis, dan
saling menghormati. Kesetaraan yang diajarkan Islam bukan
hanya sebatas konsep, tetapi harus diaplikasikan dalam kehidupan
sehari-hari agar tercipta kedamaian dan kesejahteraan bagi semua.

6) Mengajak Dialog Antar Gender

%*Muhammad bin Ismail al-Bukhari, Shahih al-Bukhari, Kitab al-Hudud, Bab Karahah
al-Shafa‘ah fi al-Hadd idza Wugqi‘, Hadis no. 6788; Muslim bin al-Hajjaj, Shahih Muslim,
Kitab al-Hudud, Bab Qatha ‘ al-Sarigah, Hadis No. 1688.

*Tafsir Ibn Kathir tentang kesetaraan dalam Islam, QS. At-Taubah (9): 71. Lihat juga:
Departemen Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Lentera Abadi, 2019, him. 216.

By usuf al-Qaradawi, Islam and Equality..., him. 76.



225

Dialog antar gender merupakan suatu upaya untuk membangun
komunikasi yang terbuka dan konstruktif antara berbagai kelompok
gender. Dalam masyarakat yang terus berkembang, pemahaman yang
lebih baik mengenai perspektif dan pengalaman gender yang berbeda
menjadi semakin penting. Dialog yang baik dapat membantu
mengatasi stereotip, diskriminasi, dan kesalah pahaman yang sering
muncul dalam interaksi sosial.*’

Pentingnya dialog antar gender tidak hanya relevan dalam
hubungan pribadi tetapi juga dalam ingkungan kerja, pendidikan, dan
kehidupan sosial secara umum. Beberapa alasan pentingnya dialog
antar gender adalah:

a) Meningkatkan Pemahaman
Setiap gender memiliki pengalaman dan tantangan yang
unik. Dialog memungkinkan berbagi perspektif yang dapat
meningkatkan kesadaran sosial.
b) Mengurangi Stereotip dan Diskriminasi,
Dialog dapat membantu menghilangkan prasangka yang
berasal dari informasi yang tidak akurat atau bias.
c) Membangun Kesetaraan
Melalui komunikasi yang efektif, setiap individu dapat
merasa dihargai dan memiliki hak yang sama.
d) Meningkatkan Kolaborasi

Dalam dunia profesional dan sosial, kerja sama yang baik
antara berbagai gender dapat meningkatkan produktivitas dan
harmoni.®

Mengajak dialog antar gender merupakan langkah penting
dalam membangun masyarakat yang lebih inklusif dan adil. Dengan
memahami perspektif yang berbeda, kita dapat menciptakan
lingkungan yang lebih harmonis, baik dalam kehidupan pribadi
maupun profesional. Dengan pendekatan yang tepat, dialog ini dapat
menjadi alat yang efektif dalam mengurangi kesenjangan gender dan
meningkatkan kesejahteraan sosial.

7) Penerapan Pemahaman yang Lebih Kritis terhadap Tradisi

Tradisi merupakan warisan budaya yang diwariskan dari
generasi ke generasi. Meskipun memiliki nilai historis dan identitas
sosial yang kuat, tradisi juga perlu dianalisis secara kritis agar tetap
relevan dan tidak bertentangan dengan nilai-nilai keadilan,

$"Mansour Fakih, Analisis Gender dan Transformasi Sosial, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2008, him. 51-53.
BMansour Fakih, Analisis Gender dan T ransformasi Sosial..., him. 45-54,



226

kesetaraan, dan perkembangan zaman. Pemahaman yang lebih kritis
terhadap tradisi dapat membantu masyarakat mengidentifikasi,
menilai, dan menyesuaikan aspek-aspek yang masih relevan serta
menghapus praktik yang tidak sesuai dengan prinsip kemanusiaan
modern.*

Pendekatan kritis terhadap tradisi mengacu pada evaluasi dan
refleksi sistematis terhadap praktik-praktik yang diwariskan.
Menurut Horkheimer dan Adorno dalam Dialectic of Enlightenment
(2002), pendekatan kritis diperlukan untuk menghindari dogmatisme
dan memastikan bahwa tradisi berkembang secara dinamis sesuai
dengan tuntutan sosial dan intelektual masyarakat modern.

Selain itu, Paulo Freire dalam Pedagogy of the Oppressed
(1970) menekankan bahwa kesadaran kritis terhadap lingkungan
sosial, termasuk tradisi, memungkinkan masyarakat untuk
membebaskan diri dari struktur yang menindas dan membentuk
pemahaman yang lebih adil.*

Contoh Penerapan Pemahaman Kiritis terhadap Tradisi:

a) Tradisi dalam Pendidikan
Dalam sistem pendidikan tradisional, metode pengajaran
berbasis hafalan sering kali masih diterapkan tanpa memberikan
ruang bagi siswa untuk berpikir kritis. Berdasarkan penelitian
yang dilakukan oleh Santoso (2021) dalam jurnal Educational
Research and Review, penerapan metode pembelajaran berbasis
diskusi dan analisis kasus dapat meningkatkan kemampuan
berpikir kritis siswa dalam memahami berbagai konsep.
b) Tradisi Sosial dan Gender
Beberapa tradisi sosial masih mempertahankan praktik yang
membatasi peran perempuan dalam masyarakat. Studi yang
dilakukan oleh Suryani (2020) dalam jurnal Gender and Society
menunjukkan bahwa pendekatan kritis terhadap norma gender
dalam tradisi dapat membuka peluang bagi perempuan untuk
berpartisipasi lebih aktif dalam ranah sosial dan ekonomi.
c) Tradisi Keagamaan
Tradisi keagamaan sering kali dianggap sebagai sesuatu
yang tidak dapat diubah. Namun, penelitian oleh Anwar (2019)
dalam buku Reformasi Keagamaan di Era Modern menunjukkan
bahwa reinterpretasi terhadap ajaran agama dalam konteks sosial

*Heddy Shri Ahimsa-Putra, Struktur dan Makna: Esai-Esai Antropologi Budaya,

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012, him. 103-107.

“B. Santoso, “Critical Thinking in Education: An Analysis of Teaching Methods,”

Educational Research and Review, vol. 18, No. 2 (2021), him. 45-60.



227

yang berubah dapat menjaga relevansi dan menghindari praktik
yang bertentangan dengan hak asasi manusia.*
d) Manfaat Pemahaman Kritis terhadap Tradisi

(1)Menghindari Dogmatisme. Dengan pemahaman  kritis,
masyarakat tidak menerima tradisi secara pasif, melainkan
memahami esensi dan relevansinya dalam konteks zaman.

(2)Mendorong Inovasi Sosial. Tradisi yang dievaluasi secara kritis
dapat mengalami transformasi yang lebih relevan dengan
kebutuhan masyarakat kontemporer.

(3)Meningkatkan Kesetaraan dan Keadilan. Pemahaman yang
lebih kritis dapat membantu menghapus aspek tradisi yang
diskriminatif atau menindas.*

Penerapan pemahaman yang lebih kritis terhadap tradisi
merupakan langkah penting dalam memastikan bahwa budaya dan
praktik sosial tetap relevan, inklusif, dan sesuai dengan nilai-nilai
kemanusiaan modern. Dengan pendekatan ini, masyarakat dapat
menjaga identitas budaya mereka sambil tetap terbuka terhadap
perkembangan dan perubahan yang membawa manfaat bagi
kehidupan bersama.

C. Merekonsiderasi Stereotip gender antara laki-laki dan Perempuan

Suatu upaya untuk menghilangkan pandangan umum yang
mengkatagorikan laki-laki dan perempuan berdasarkan karakteristik tertentu
itulah makna dari sub judul ini. Medan semantik sangat erat kaitannya dengan
masalah relasi makna. Adanya asosiasi hubungan kata secara sesuai dengan
ciri referensi dan konseptualnya, dan juga hubungan sintagmatik secara
internal antara kata yang satu dengan yang lainnya.*® Oleh karena itu, medan
makna semantik merupakan sebuah pandangan bahwa sebuah kata memiliki
relasi dengan kata-kata yang memiliki referensi yang sama atau diasosiasikan
memiliki hubungan.

1. Rijal dan Nisa’

Pada dasarnya, al-Qur’an membentuk suatu kata dalam setiap ayat dan
surat memiliki medan makna masing-masing. Kata kunci rijal dan nisa’
berdasarkan analisa sintagmatik dan paradigmatik berkaitan dengan beberapa
kata yang membentuk satu kesatuan makna yang menunjuk pada pemaknaan

*R. Suryani, “Gender Norms and Tradition: A Critical Analysis,” Gender and Society,
Vol. 32, No. 3 (2020), him. 150-167.

*2Anwar, Reformasi Keagamaan di Era Modern, Jakarta: Pustaka Kencana, 2019, him.
29.

“Aminuddin, Semantik: Pengantar Studi Tentang Makna, Bandung: Algensindo,
2008, him. 111.



228

rijal dan nisa’. Ada dua inti hubungan antara keduanya yang dapat menjadi
landasan pemahaman, yakni berbicara mengenai hubungan rumah tangga dan
peran sosial kemasyarakatan.

Secara sintagmatik, rijal dan nisa’ membentuk makna yang
berhubungan dengan range of domestical. Beberapa kata yang membangun
pamahaman tersebut adalah kata zauj, gawwam, nafagah, dan hars. Secara
tidak langsung, ketika berbicara mengenai peran domestik, maka pikiran dan
pemahaman akan dibawa pada pengertian suami, istri, tanggung jawab, hak,
dan kewajiban. Dalam masalah keluarga dan rumah tangga harus ada
hubungan secara integral yang membentuk keharmonisan antara suami dan
istri. Kata rijal dan nisa’ yang berarti suami istri mempunyai sinonim zauj.
Kata sinonim tersebut memunculkan adanya perbuatan-perbuatan yang
menjadi landasan dalam membangun kehidupan berumah tangga, yakni
adanya tanggung jawab (gawwam), pemberian nafagah, dan adanya
pemenuhan hak masing-masing.

Kata nisa’ juga disebutkan secara sendiri tanpa diiringi kata rijal yang
berkolokasi dengan kata hars. Secara sintagmatik dan paradigmatik, hars
yang mempunyai makna yang berbeda-beda dikuatkan dengan kata tagwa
memberi makna baru bahwasanya makna kata hars tersebut harus didasari
dengan ketagwaan kepada Allah, bukan perilaku yang semena-mena. Hal ini
menunjukkan bahwa hubungan suami istri dalam rumah tangga harus didasari
dengan ketagwaan untuk mendapatkan kesejahteraan di dalamnya.

Selain domestik, penyebutan dan pembahasan rijal dan nisa’ dalam al-
Qur’an juga membentuk dalam suatu konsep social structural. Struktur sosial
ini yang membentuk peran antara rijal dan nisa’ dalam dimensi sosial dilihat
dari fungsi gender. Beberapa kata yang berhubungan secara sintagmatik
sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya adalah kata nasibun, iktasaba,
wali, nasir, dan untuk term nisa’ yang disebutkan secara sendiri tanpa diiringi
kata rijal berkolokasi dengan kata gaul dan ma 'ruf.

Dalam konteks pembahasan pemenuhan hak masing- masing, keduanya
memiliki hak untuk memperoleh dari hasil yang telah diusahakannya.
Pemenuhan hak juga dapat terwujud pada pembolehan masing-masing
menjadi wali dan nasir untuk orang lain. Hal inilah yang membentuk suatu
konsep bahwasanya rijal dan nisa’ bukan hanya mempunyai satu peran dalam
pemenuhan kewajiban, akan tetapi ada peran yang menjadi pemenuhan atas
hak yang di milikinya.**

Perempuan dalam dimensi sosial mempunyai hak pula dalam
berpendapat atau berbicara (al-igrar bi al-lisan). Berbicara terdiri dari dua

*Muhammad Abduh Al-Syarbini, Konstruksi Sosial Peran Gender dalam Tafsir Al-
Qur'an, Bandung: Mizan, 2021, him. 78-80.



229

komponen, yakni perkataan baik dan buruk. Komponen tersebutlah yang
membentuk medan semantik secara konseptual dari titik fokus kata nisa .

2. Zakar dan Unsa

Term zakar dan unsa membentuk suatu konsep kesetaraan yang
berdasarkan jenis kelamin (sex/biologis). Perbedaan jenis kelamin merupakan
suatu perbedaan yang diciptakan oleh Tuhan, bukan bentukan dari manusia
sendiri. Sehingga, kedua kata tersebut dibicarakan al- Qur’an dalam suatu
konsep yang mengarah kepada dua konsep besar, yakni structural theological
dan sexual biological. Dari dua konsep besar tersebut, selanjutnya membentuk
konsep turunan di bawahnya yang menjadikan konsep tersebut dapat
dipahami dan dijadikan landasan pemahaman.*

Makna zakar dan unsa dalam kamus bahasa Arab atau linguistik sangat
jelas menunjuk kepada perbedaan jenis kelamin, hal ini sangat konsisten
dijelaskan di dalam al-Qur’an. Zakar dan unsa sering disebutkan secara
bersamaan, namun kata unsa disebutkan secara sendiri juga tidak terlepas
dalam pembahasan mengenai fungsi perbedaan jenis kelamin. al-Qur’an
menyebut unsa dalam konteks pembicaraan mengenai reproduksi, karena
reproduksi melahirkan seorang keturunan adalah fungsi seksual yang hanya
dapat dilakukan oleh perempuan. Sehingga, kata tersebut berhubungan
dengan hamila, rahima, dan wada a.

Lain hal ketika berbicara mengenai theological structural, al-Qur’an
menggunakan kedua term tersebut. Suatu amal perbuatan manusia yang
dilakukan di dunia merupakan manifestasi kehidupan selanjutnya di akhirat
kelak. Sehingga, amal perbuatan yang baik maupun yang buruk baik yang
dilakukan oleh laki-laki maupun perempuan akan memperoleh balasan yang
sama, yakni berupa pahala (‘ajr). Selain itu, amal perbuatan yang dilakukan
oleh manusia dapat dilihat dari sisi ketagwaannya kepada Allah. Tidak adanya
perbedaan di hadapan Allah dikuatkan dengan janji yang Dia berikan yakni
kehidupan yang baik di dunia maupun di akhirat.

Analisis sintagmatik sebelumnya telah dijelaskan bahwasanya amal
shalih merupakan manifestasi untuk seseorang mendapatkan kemuliaan, dan
kemuliaan tersebut akan di dapatkan dengan melihat sisi ketaqwaannya
kepada Allah. Apabila melihat secara diakronik, permasalahan ini sangat erat
kaitannya dengan kata karim. Pada masa pra-Islam kata karim berarti
kemuliaan karena garis keturunan disebabkan karena lahir dari keluarga yang
silsilahnya tidak tercela. Namun, melihat kata ini di dalam al-Qur’an,
maknanya mengalami perubahan drastis ketika secara sintagmatik berkaitan
erat dengan kata tagwa. Kemuliaan yang sesungguhnya adalah seseorang baik
laki-laki maupun perempuan yang bersikap takwa kepada Allah. Masa Arab

**Muhammad Abduh, al-Qur'an dan Konsep Kesetaraan Gender: Perspektif Teologis
dan Biologis, Yogyakarta: Pustaka Al-Qalam, 2020, him. 56.



230

pra-Islam tidak ada yang menghubungkan sisi kemuliaan dipandang dari sisi
teologis “takut kepada Allah”, mereka hanya menghubungkan kemuliaan
dengan keturunan dan harta. Dari penjelasan tersebut, ada proses transformasi
konsep kemuliaan seseorang bukan dilihat dari kekayaan dan keturunan,
namun ketagwaannnya yang membawa mereka melakukan perbuatan baik
maupun buruk.*

3. Imra’ah

Secara konseptual asosiasi semantik, term imra’ah yang mempunyai
makna perempuan secara makna dasar mengalami proses transformasi makna.
Ketika kata tersebut dipakai oleh al-Qur’an, maka ada pergeseran makna yang
dilandaskan dari makna dasarnya, yakni dari perempuan secara riil berubah
makna menjadi lebih spesifik pada pengertian istri. Dari penyempitan makna
tersebut membuat komponen makna semantis kata imra’ah berkolokasi
dengan beberapa kata yang mempunyai keterkaitan makna sehingga
membentuk satu konsep besar tentang perempuan.*’

Beberapa kata yang membentuk medan semantik kata imra’ah adalah
kata nasq, malak, dan karam-maswa. Imra’ah yang berarti istri dalam al-
Qur’an tidak hanya membahas mengenai konsep istri dalam dunia rumah
tangga, akan tetapi juga berasosiasi dengan makna perempuan dewasa dalam
dunia sosial. Hal ini yang mengaitkan seorang imra’ah berkolokasi dengan
kata nasq, malak. Tugas seorang perempuan juga melingkupi dunia
kepemimpinan (leader). Penggunaan kata malak dengan bentuk kata kerja
mustagbal menunjukkan kepemimpinan dalam konteks tersebut bukan hanya
suatu kisah masa lampau, namun menunjukkan adanya kontinuitas untuk
masa selanjutnya.

Selain itu, imra’ah dalam dunia sosial sangat berkaitan erat dengan term
nasq sehingga membentuk konsep hak seorang manusia untuk melakukan apa
yang diinginkannya, seperti nasg. Pemberian minum ternak bukanlah suatu
pekerjaan yang dikhususkan untuk jenis kelamin tertentu, namun setiap
manusia yang diciptakan Tuhan dengan bentukan yang sama juga mempunyai
hak dalam menentukan perbuatan yang akan dilakukannya. Hal inilah yang
membentuk medan semantik antara imra ‘ah dengan nasq.*

Konteks domestical structural juga membentuk medan semantik secara
tersendiri akan hak seorang istri di dalam permasalahan rumah tangga. al-
Qur’an membentuk konsep nusyuz, namun secara kolokasi term kata itu
bersanding dengan cara penyelesaiannya, yakni adanya islah dengan cara

*®Ahmad Faisal, Transformasi Konsep Kemuliaan dalam al-Qur'an: Analisis
Sintagmatik dan Diakronik, Jakarta: Lembaga Studi Islam, 2021, him. 89.

*'Siti Zainab, Transformasi Makna Kata Imra'ah dalam al-Qur'an: Sebuah Analisis
Semantik dan Asosiasi Konsep Perempuan, Bandung: Pustaka Cendekia, 2022, him. 102.

*8Rina Dwi Astuti, Medan Semantik Kata Imra‘ah dalam al-Qur'an: Analisis Makna
Sosial dan Kepemimpinan, Surabaya: Penerbit Hikmah, 2023, him. 115.



231

yang baik atau khair. Perdamaian yang dalam makna dasarnya merupakan
lawan dari fasad yang berarti rusak. Makna ini mengalami proses
perkembangan, yakni perdamaian secara umum menuju perdamaian secara
khusus. Perdamaian yang bukan hanya bersifat konflik fisik, namun juga pada
konflik batin. Oleh karena itu, nusyuz bukan diselesaikan dengan cara yang
tidak patut, namun diperintahkan untuk diselesaikan dengan perdamaian,
sebagaimana kata penguatnya setelah penyebutan perdamaian tersebut, yakni
dengan cara yang baik (ma ruf).*

4. Zauj

Kata zauj yang berarti pasangan dengan semua kata yang diturunkannya
secara langsung dari akar kata yang sama, seperti azwajan, zaujaini, dan
lainnya memainkan bagian yang sangat penting dalam pembahasan masalah
relasi gender.”® Kata ini menjadi titik kata fokus yang menguasai medannya
dalam pembahasan pasangan suami istri. Bidang semantik zauj “pasangan
suami istri” dalam skema di atas merupakan kata-kata kunci yang menandai
aspek-aspek khusus dan parsial dari konsep zauj itu sendiri, atau kata kunci
yang mewakili konsep- konsep yang terkait erat dengan zauj dalam konteks
al- Qur’an.

Kata zurriyah dalam medan semantik kata zauj yang berarti keturunan,
silsilah membentuk bidang konsep terhadap kata zauj. Sepasang suami istri
yang menjalani kehidupan yang harmonis akan mendapatkan keturunan. Anak
atau keturunan merupakan hasil dari terjalinnya hubungan rumah tangga di
antara keduanya. Sehingga, kata zuriyyah merupakan bidang semantis yang
secara kausalitas dari adanya zauj.

Selain bidang semantis tersebut, kata zauj juga sangat berhubungan
dengan proses yang ada ketika menjalin hubungan dengan pasangan.
Hubungan keluarga yang harmonis akan menimbulkan kehidupan yang
mawaddah dan rahmah. Mawaddah sendiri dilihat dari makna dasarnya
berarti adanya cinta di dalamnya. Sedangkan rahmah merupakan belas kasih
sayang yang diberikan kepada orang yang dicintainya. Sebagaimana konsep
rahmah yang Allah berikan kepada hambanya dan itu adalah salah satu sifat
Allah. Oleh karena itu, suatu pasangan harus selalu diisi dengan rasa belas
kasih dan sayang sehingga menciptakan kehidupan yang harmonis dan
bahagia.

5. Nakaha
Dalam al-Qur’an, kata nakaha sebagai istilah kunci dalam pembicaraan
relasi pasangan suami istri dalam keluarga (zauj). Kata tersebut digunakan

**Muhammad Sulaiman, Konteks Domestik dan Medan Semantik Nusyuz dalam al-
Qur'an: Analisis Penyelesaian Konflik Rumah Tangga, Yogyakarta: LKiS, 2022, him. 130.

*Fatimah Rahmawati, Kata Zauj dalam al-Qur'an: Relasi Gender dan Makna
Pasangan dalam Perspektif Bahasa, Jakarta: Mizan, 2021, him. 72.



232

dalam makna terikatnya hubungan antara suami dan istri dalam suatu ikatan
(‘agad). ‘Agad inilah yang menjadi bukti adanya keterikatan antara keduanya
dengan adanya mahar/faridah/’ajr. Allah menegaskan bahwasanya pemberian
mahar tersebut merupakan suatu kewajiban yang diterima oleh perempuan.
Dari hubungan tersebut, maka ada hubungan paralelisme sehingga
membentuk suatu tali pernikahan yang sah. Paralelisme tersebut
memunculkan perintah Allah untuk menggauli istrinya dengan cara yang patut
(ma’ruf).™

Pernikahan juga diberikan kebebasan oleh al-Qur’an untuk memilih
pasangannya sesuai yang dikehendakinya atau disenanginya (taba). Namun,
al-Qur’an juga telah memberikan batasan atas kebebasan tersebut yang
dilakukannya dengan cara yang adil (‘adl). Keadilan yang bersifat abstraksi
itulah yang menjadi titik harmonis dalam hubungan rumah tangga atau tali
pernikahan. Keadilan akan terjadi apabila setiap dari mereka mempunyai
keimanan yang tinggi.

Kemudian, dalam pernikahan al-Qur’an juga menyinggung masalah
poligami yang dapat menimbulkan diskriminasi terhadap perempuan. Hal ini
memang disebutkan oleh al-Qur’an, akan tetapi al-Qur’an memberi prasyarat
apabila menghendaki poligami, yakni pemenuhan hak anak yatim atau kaum
yang lemah (yatim mustad’afin). Dengan begitu, jalinan pernikahan bukan
hanya untuk pemenuhan seksual belaka yang menguntungkan salah satu
pihak, namun adanya kemaslahatan di antara keduanya sebagai pasangan.

6. Thalaga

Frase taraka, tahrir, faraga, tasrih dalam medan semantik thalag
merupakan upaya persamaan makna yang dilakukan al-Qur’an untuk
memperjelas makna thalaq yang pada masa pra-Islam tidak ada aturan secara
rinci mengenai perceraian. al-Qur’an melakukan rekonstruksi pelembagaan
legalisasi perceraian dengan beberapa aturan hukum. Beberapa aturan tersebut
disebutkan dalam beberapa regulasi seperti islah, ihsan, ma’ruf, ‘amsik,
ma fu, jamil.

Kata islah digunakan dalam aturan perceraian Kketika suami
menghendaki kembali kepada istri yang telah diceraikannya. Sebagaimana
pula ketika menceraikan (‘amsik) maupun merujuk istrinya, al-Qur’an
memberlakukan aturan hukum dengan melakukan perbuatan tersebut dengan
cara yang ihsan, ma'ruf, jamil. Aturan-aturan tersebut sebagai langkah
perubahan perlakuan semena-mena terhadap pasangannya menjadi perlakuan
yang lembut dan penuh dengan kasih sayang.*?

St Abdullah Al-Hamid, Kata Nakaha dalam al-Qur'an: lkatan Pernikahan dan Hak-
hak Suami-Istri, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2020, him. 94.

2Nurul Huda, Medan Semantik Thalaq dalam al-Quran: Rekonstruksi Hukum
Perceraian dan Perubahan Perlakuan Sosial, Semarang: Pustaka Shifa, 2021, him. 105.



233

7. Qawwam

Adapun medan semantik dari gawwam yang disusun berdasarkan
analisa sintagmatik (kolokasi) dan paradigmatik membentuk suatu konsep
besar, yakni penegak, penanggung jawab sangat erat kaitannya dengan
masalah pemenuhan hak dan kewajiban. Qawwam sangat berkait erat dengan
masalah tanggung jawab, baik pada aspek rumah tangga maupun pada aspek
sosial kemasyarakatan.

Tanggung jawab dalam ruang domestik merupakan tanggung jawab
untuk mewujudkan kesejahteraan keluarga. Oleh karena itu, gawwam sangat
berintegral dengan nafagah. Nafagah dapat berarti nafagah ragawi atau
nafagah batini. Nafagah ragawi bersinergi dengan masalah ekonomi.
Sehingga, pemenuhan nafkah untuk kesejahteraan keluarga adalah melalui
pemenuhan kesejahteraan ekonomi atau dalam konteks ini disebut dengan
mal. Mufasir mengemukakan dengan pendapat yang berbeda-beda, akan
tetapi mempunyai titik kesamaan yaitu pemberi nafkah atau harta, dengan
kata lain adalah faktor ekonomi. Sehingga, itu bukan menunjukkan
tanggungjawab biologis yang bersifat sejak lahir, akan tetapi dibangun oleh
struktur sosial.>® Sedangkan nafagah batini sangat berhubungan erat dengan
hubungan komunikasi keluarga. Suami istri saling memberi pemenuhan
tanggung jawab guna memberikan rasa nyaman dan harmonis itu merupakan
nafagah batini. Dari situlah adanya hubungan dengan al-himayah
(kecukupan).

Qawwam juga mempunyai keterkaitan secara paradigmatik dengan
beberapa kata yang membentuk konsep tanggung jawab di dunia sosial (social
structural). Tanggung jawab merupakan salah satu sifat yang harus dimiliki
oleh seorang pemimpin, yakni khalifah, auliya’, dan malak. Namun, tidak
semua pemimpin dapat memenuhi Kkriteria pemimpin yang dapat sepenuhnya
bertanggung jawab, sehingga qawwam bukan satu satunya sifat pemimpin.
Setiap manusia diharuskan mempunyai rasa tanggung jawab dan rasa
penjagaan.

Fitur semantik gawwam membentuk suatu konsep terhadap keadilan
dalam hal persaksian di depan urusan publik. Dengan ini, gawwam
merupakan suatu konsep dalam persaksian yang menekankan pada prinsip
keadilan. Penjelasan ini dapat dilihat dalam bentukan kata tersebut dalam
relasi paradigmatik dan sintagmatik. Dari tiga ayat gawwam, dua ayat selalu
menekankan kepada konsep keadilan.

Beberapa konsep-konsep kecil pembentuk makna gawwam tersebutlah
yang membentuk suatu konsep besar, sebagaimana yang digambarkan dalam
gambar medan semantik di atas.

**Muhammad Rizki, Medan Semantik Qawwam dalam al-Qur'an: Tanggung Jawab
Sosial dan Ekonomi dalam Konteks Keluarga, Malang: Pustaka Nurani, 2022, him. 121.



234

8. ‘Adl

Medan semantik ‘ad! diidentifikasikan dari beberapa kosakata, yakni
iman, tagwa, syahadah, haqq, gist, yatim, jaur, mayl, dan zulm.

Al-Qur’an secara sengaja membentuk kata ‘ad/ berelasi dengan kata-
kata yang lainnya, di antaranya adalah ‘adl dengan iman. Hubungan keduanya
membentuk theological structural. Sehingga, secara sintagmatik sangat sesuai
jika kata ‘adl berintegral dengan kata iman. Efek yang ditimbulkan dari
keterikatan keduanya adalah seorang muslim yang berbuat adil merupakan
suatu bekal manifestasi keimanan bagi dirinya sendiri.

Hubungan keduanya sering kali diawali dengan kata ya ayyuha allazina
amanu, yang memberi makna bahwa keadilan untuk orang muslim yang
beriman mencakup beberapa hal, yakni pemenuhan hak setiap individu, adil
dalam hal poligami, adil dalam urusan hukum dan persaksian atau syahadah.
Dalam lingkup structural theological juga kata ‘adl berintegral dengan term
taqwa. Efek yang ditimbulkan yakni bahwasanya berbuat adil akan membawa
pada wujud ketaqwaan kepada Allah.

Kausalitas dari makna kata ‘adl juga ditunjukkan oleh al-Qur’an yakni
ketika menerapkan suatu keadilan maka akan ada kebenaran atau hagq yang
muncul. Ketika seseorang melakukan suatu perbuatan dengan adil, maka akan
berakibat adanya kebenaran yang tak terbatas hanya untuk individu, akan
tetapi berakibat kepada manusia secara umum. Sehingga, konsep keadilan
dalam al-Qur’an lebih cenderung diterapkan secara fungsionalis-sosialis yang
berawal dari wujud keimanan, ketaqwaan, dan ketundukan kepada Allah.

Apabila dilihat dari bentuk keadilan, maka term ‘adl dalam al-Qur’an
berhubungan dengan bentuk konkretnya yakni al-gist. Pemenuhan kadar
neraca timbangan dengan adil, tidak berat sebelah merupakan suatu perintah
Tuhan yang harus dilaksanakan. Kedua term tersebut menjadikan makna
keadilan bertransformasi menjadi suatu kepastian akan takaran dan keakuratan
dalam pelaksanaannya. Hal ini terwujud dalam pelaksanaan keseimbangan
pada pembagian harta antara suami-istri. Dengan demikian, keadilan di sini
memiliki hubungan dengan term yatim secara analisa sintagmatik.

Adanya perbedaan di antara keduanya merupakan perbedaan di wilayah
immaterial dan material. Kata ‘adl merujuk pada keadilan yang bersifat
perbuatan, sedangkan al-gist merujuk pada pemenuhan timbangan dan
takaran.'* Sedangkan apabila melihat berdasarkan objek sasarannya, ‘ad!
lebih ditekankan kepada perbuatan yang bersifat abstrak, seperti kepada
keadilan seorang suami yang mempunyai istri lebih dari satu. Sedangkan al-
gist penerapannya pada keadilan kepada khitab yang sudah jelas dan sudah
ditentukan kadarnya seperti anak yatim.

Sehingga, ada dua medan konsep dalam bentuk hakikat ini, yakni
konsep-konsep yang berkaitan dengan hakikat ‘ad/, yakni al-hag, al-qgist.
Kedua, konsep-konsep yang berkaitan dengan manusia, yakni iman, tagwa,



235

syahadah, yatim. Sedangkan konsep-konsep yang berkaitan dengan makna
negatif adalah al-jaur, al-mayl, dan al-zulm.>*

D. Recognisi Potensi Yang Sama antara Laki-Laki dan Perempuan
Dalam Sepiritual, Emosional, Intelektual, dan Sosial

Pemahaman pada konsep kesetaraan di dalam al-Qur’an yang telah
penulis bahas dalam sub-bab sebelumnya masih sangat berkaitan erat dengan
pembahasan pada sub-bab ini. Salah satu implikasi yang berkait erat dengan
pemahaman ayat kesetaraan adalah mengenai pola hubungan atau relasi laki-
laki dan perempuan dalam keluarga.”® Beberapa di antaranya adalah
kepemimpinan dalam keluarga: Q.S. an-Nisa’/4:34 dan 128, masalah
pernikahan dan poligami: Q.S. an-Nisa’/4:3 dan 129, masalah talak: Q.S. al-
Bagarah/2:232 dan 228, masalah waris: Q.S. an-Nisa’/4:7, 11, dan 12.

Ayat-ayat tentang relasi gender tersebut merupakan ayat Madaniyyah
yang mana ayat Madaniyyah tidak sedikit di antaranya yang merespon kasus-
kasus yang terjadi di dalam masyarakat ketika itu. Hal inilah yang
mengisyaratkan terjadinya hubungan dialektis antara nilai-nilai al-Qur’an dan
nilai-nilai lokal. Dengan kata lain, al-Qur’an lebih menekankan semangat
pertemuan (encounter) daripada distorsi nilai>®

Masalah pola hubungan laki-laki dan perempuan dalam rumah tangga
pertama kali pasti dikaitkan dengan Q.S. an-Nisa’/4:34. Para pemikir primitif-
primordialistik dalam pembacaan ayat ini selalu mengaitkan dengan
pemahaman dalam Q.S. an-Nisa’/4:1, sebagaimana yang telah penulis jelaskan
pada sub-bab sebelumnya.”” Ayat tersebut oleh para pemikir normatif

dan pemikir rasionalis atau modern dititikberatkan pada lafadz “qa\/\Nvam”.58

% Hasanuddin Ali, Konsep Keadilan dalam al-Quran: Analisis Medan Semantik "Adl
dan Al-Qist, Yogyakarta: Pustaka An-Nur, 2023, him. 145.

%*Aisyah lbrahim, Konsep Kesetaraan Gender dalam al-Qur'an: Relasi Laki-laki dan
Perempuan dalam Keluarga, Bandung: Al-Ma'arif, 2021, him. 88.

*®William Montgomerry Watt, Muslim-Christian Encounters, Perception, and
Misperception, London and New York: Routledge, 1991, him. 1.

*"Lihat saja penafsiran Ali as-Shabuni yang memberi arti pada ayat tersebut dengan
“laki-laki dalam kehidupan rumah tangga menjadi pemimpin atas perempuan”. Mereka
mempunyai otoritas memerintah dan melarang, memberi nafagah, dan mengarahkan. Allah
telah memberikan kelebihan kepada mereka berupa akal, pikiran, bahkan memberikan posisi
gawwam atas perempuan. ‘Ali as-Sabuni, Safwah al-Tafdasir: Tafsir al-Qur’an al-Karim,
Jami* Bayna al-Ma’thir wa al-Ma ‘qil, Mustanbat min Afdhal al-Tafasir, Beirut: Dar al-Fikr,
1981.

*®para pemikir rasionalis atau modern seperti Asghar Ali Enggineer, Fatima Mernisi,
dan lainnya mencoba melakukan rekonstruksi pemahaman pada ayat kesetaraan, lalu
menghubungkannya dengan Q.S. an-Nisa’ (4): 34 yang memfokuskan pada lafadz yang sama
dengan kaum normatif, yakni lafadz “gawwam”. Enggineer menawarkan pemahaman yang
dilihat dari sisi teo- sosiologis. Lihat dalam Asghar Ali Enggineer, Matinya Perempuan



236

Menurut ar-Razi kata gawwam memiliki arti laki-laki bertanggung jawab
terhadap perempuan, dengan kata lain bahwa kata tersebut bermakna pemimpin
dan pengambil keputusan. Sebagaimana dalam konteks ini, az-Zamakhsyari juga
mengatakan demikian, bahkan lebih tegas lagi apabila laki-laki adalah pemimpin
bagi perempuan, dia dapat memerintah, dan melarangnya, sebagaimana perintah
dan larangan seorang pemimpin terhadap rakyatnya.

Menanggapi penafsiran klasik yang sangat pro terhadap patriarkal, para
mufasir modern juga melakukan penafsiran ulang terhadap ayat tersebut. Menurut
Wadud bahwa kata gawwam tidak dapat diartikan sebatas hubungan suami dan
istri semata, namun harus dipahami secara menyeluruh. Wadud lebih memilih
memaknai ayat tersebut pada konsep “fungsionalis”. Hubungan fungsionalis
tersebut dapat dilihat dari tanggung jawab masing- masing pihak. Tanggung
jawab ini memerlukan kekuatan fisik, kecerdasan, dan komitmen.

Dengan demikian, seorang laki-laki memiliki tanggung jawab dalam
membangun masyarakat, begitupun perempuan yang memiliki tanggung jawab
dengan melahirkan anak penerus bangsa. Dalam konteks inilah, kata gawwam
dimaksudkan, yakni kemampuan laki-laki memberikan perlindungan fisik dan
dukungan material, spiritual, moral, dan juga psikologis terhadap perempuan. Dan
begitu pun perempuan yang melakukan tanggung jawabnya. Konsekuensinya,
apabila laki-laki tidak dapat melakukan tanggungjawabnya, maka ia tidak pantas
disebut dengan gawwam dan sebaliknya.

Dalam penafsiran lain, seperti Edip Yuksel menerjemahkan kata tersebut
dengan to support> Sehingga, ungkapan ini sangatlah berbeda dengan
pemaknaan pemimpin. Kata yang diungkapkan Yuksel lebih mengarah pada
pemaknaan “pendukung”, yakni suami adalah pendukung bagi istrinya. Dengan
jelas bahwa kata ini memiliki makna kerjasama antara suami dan istri.

Untuk selanjutnya, kata yang diperdebatkan untuk mendukung pemaknaan
gawwam adalah penggunaan kata ganitat, salihat, dan hafizat. Menurut para
mufasir klasik, seperti at- Tabari mengartikan dengan “taat”, yakni ketaatan
kepada Tuhan dan suami. Seperti penafsiran ar-Razi juga demikian, ia
memberikan dua pemaknaan pada kata tersebut dengan pemenuhan ketaatan
kepada Tuhan, kemudian pemenuhan ketaatan kepada suami. Menurut at-Tabari
bahwa pemenuhan kepada suami yakni ketika ia berada di rumah maka istri
disebut dengan ganitat. Sedangkan, ketika suami tidak berada di rumah, maka
Allah mensifatinya dengan hafizatli al-gaib, yakni menjaga hal-hal yang ada di
rumah. Namun, at-Tabari menekankan pada makna salihat yang menunjukkan
setiap perempuan harus taat kepada suami ada ataupun tidak adanya suami di
rumah.

Transformasi al-Qur’an, Perempuan, dan Masyarakat Modern, terj. Akhmad Affandi dan
Muh. lhsan, Yogyakarta: LSSPA, 2000, him. 91.

Edip Yuksel, Layth Saleh al-Shaiban, dan Martha Sculte-Nafeh, Qur’an A Reformist
Translation, ttp.: Brainbow Press, 2010, him. 93.



237

Sangat berbeda ketika melihat penafsiran kontemporer, seperti Amina
Wadud dan Asghar Ali Engineer. Wadud memahami kata ini dengan melihat
konteks kata tersebut dalam surat lain. Q.S. al-Bagarah/2:238, Q.S. Ali
Imran/3:17, dan Q.S. al-Ahzab/33:35, kata ganitat berarti laki-laki. Dengan kata
lain, ia menyimpulkan bahwa kata tersebut bukan berkaitan dengan laki-laki atau
perempuan yang lebih unggul atau tidak, namun sangat terkait dengan
pembentukan karakteristik atau kepribadian orang beriman.®

Dari pemaparan para mufasir klasik dan kontemporer, penulis mencoba
melakukan pemahaman ulang atas telaah-telaah yang mungkin dilewatkan oleh
para mufasir sebelumnya, yakni bagaimana hubungannya dengan pemahaman
ayat kesetaraan dan apakah benar fokus Q.S. an-Nisa’/4:34 ini pada lafadz
gawwam atau ada kata lain juga penting sebagai kata kunci.

Apabila melihat pemahaman yang telah penulis ulas dalam sub-bab
sebelumnya, maka sangat jelas ada keterkaitan atau hubungan antara hubungan
horizontal antara sesama manusia dengan hubungan vertikal dengan Tuhan. Ayat
kesetaraan, khususnya dalam Q.S. an-Nisa’/4:1 adalah ayat yang memberikan
pemahaman tentang ketakwaan manusia kepada Tuhannya yang nantinya
berimplikasi pada kemuliaan manusia dalam aspek moralitas. Untuk memberikan
pemahaman yang lebih komprehensif, penulis akan memulai dari konteks makro
turunnya ayat tersebut.

Q.S. an-Nisa’/4:34 merupakan ayat Madaniyyah yang turun untuk
merespons peristiwa yang terjadi pada saat itu. Ayat tersebut dalam konteks
mikronya turun saat peristiwa Habibah Bint Zayd yang melakukan nusyuz kepada
suaminya Sa’ad bin Rabi’. Sa’ad memukul istrinya tersebut sehingga ia
melaporkan perbuatan suaminya itu kepada Rasulullah. Rasul pun memerintahkan
Habibah untuk melakukan balasan terhadap suaminya.®*

Dari konteks mikro ayat tersebut untuk memperoleh pemahaman yang
komprehensif, tidak menafikan di mana ayat tersebut turun dan bagaimana
kondisi masyarakat pada saat itu. Ayat tersebut turun dalam kondisi masyarakat
Madinah yang sedikit tidak patriarkal. Namun, kedatangan umat Islam dari
Makkah yang mana masyarakat Makkah memegang erat tradisi dan konsep
patriarkal, di mana laki-laki superior dari perempuan membuat heran ketika
mereka berada di Madinah. Perbedaan tradisi tersebut menjadikan peristiwa
Habibah menjadi peristiwa yang gempar pada saat itu. Para laki-laki melakukan

% Amina Wadud, Qur’an and Women..., him. 74. Pendapat seperti ini hampir sama
dengan pendapat Engineer, akan tetapi ia memiliki dua pilihan pemaknaan, yakni konteks
berbeda maka akan menimbulkan makna yang berbeda. Pada masyarakat patriarkhi maka
akan menafsirkan dengan taat kepada suami. Berbeda ketika dalam konteks kesetaraan, maka
ia akan menafsirkan dengan taat kepada Allah. Lihat dalam Asghar Ali Engineer, Qur’an,
Women, adn Modern Society, him. 57.

®'Dalam riwayat al-suyuti banyak riwayat mengenai turunnya ayat tersebut. Lihat
dalam Jalaluddin As-Suyuti, Lubab an-Nuqul fi Asbab al-Nuzul, Surabaya: Dar al-Thya’,
1986, him. 162-163.



238

protes besar- besaran kepada Nabi atas keputusannya agar perempuan melakukan
balasan terhadap perlakuan suaminya. Konteks masyarakat Arab masih seperti
masyarakat Arab pra-Islam yang sangat kuat konsep patriarkalnya. Sikap
kekerasan dan memukul istri sudah menjadi kebiasaan masyarakat Arab, seperti
perlakuan Zubair bin Awwam kepada istrinya Asma’ binti Abu Bakar.®

Secara harfiah ayat ini memang seolah-olah mendukung konsep patriarkal
pada saat itu. Namun, lagi-lagi harus dipahami bahwasanya al-Qur’an turun pada
masyarakat tertentu dan merespon budaya tertentu. Sehingga, untuk memahami
pesan makna autentiknya, harus pula memahami konteks masyarakatnya.
Pernyataan al-Qur’an dalam ayat tersebut memberikan informasi kepada
masyarakat yang pada saat itu menentang keputusan Nabi yang menyuruh
membalas perlakuan suami kepada istrinya. Sehingga, metode penyampaian
dakwah Islam yang tidak dengan sistem keras membenarkan realitas bahwa
masyarakat Makkah dalam hubungan keluarga masih bersikap patriarkal,
sehingga perilaku yang dilakukan Sa’ad pada saat itu benar menurut realitas.
Sehingga, apabila melihat pertentangan yang terjadi ketika Rasulullah bersabda
seperti itu, maka asumsi penulis bahwasanya ayat itu turun hanya sekedar
meredam konflik sosial yang terjadi. Informasi tersebut hanya pada ranah
penghargaan realitas yang mengabarkan kondisi masyarakat Muhajirin dan
Madinah pada saat itu. Sehingga, menurut pendapat penulis bahwasanya
menghargai realitas bukan berarti mengakui kebenaran realitas tersebut.”

Setelah memahami konteks sosio-historis masyarakat Madinah pada saat
itu, perlu pula melihat analisis linguistik yang telah dipaparkan sebelumnya. Para
pemikir klasik maupun modern menitikberatkan pada lafadz gawwam. Dari
penjelasan tersebut, dalam kata kunci gawwam bahwa kata gawwam adalah
derivasi dari kata gama yang di dalam al-Qur’an hanya disebutkan sebanyak tiga
kali. Dari ketiga kali penyebutan tersebut, kata gawwam tidak ada yang mengarah
kepada pemahaman pemimpin, kedua ayat lain lebih menitikberatkan kepada
makna penegakkan keadilan. Selain itu, medan semantik kata tersebut tidak hanya
merujuk kepada makna kepemimpinan, akan tetapi beberapa item-item yang
mengelilingi juga merujuk kepada konsep pemberian nafkah, penjagaan harta, dan
beberapa item lainnya. Sehingga, apabila penafsiran hanya dilandaskan kepada
satu kata ini maka penafsiran tersebut masih sangat lemah.

Pemaknaan gawwam yang dalam makna semantisnya salah satunya
berhubungan erat dengan nafkah juga didukung oleh suatu hadis Nabi. Hadis Nabi
ini yang dijadikan pegangan ulama klasik dalam menguatkan pendapatnya bahwa
tanggung jawab seorang pemimpin adalah memberi nafkah dalam keluarga.

%2Amina Wadud, Qur'an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's
Perspective, New York: Oxford University Press, 1999, him. 76-79.

3Asma Barlas, “Believing Women” in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations
of the Qur'an, Austin: University of Texas Press, 2002, him. 95-98.



239

Beberapa hadis seperti dalam HR. Abu Dawud no. 1830, 1831, dan 1832.%
Beberapa hadis tersebut memang menunjukkan adanya tanggung jawab suami
untuk memberikan nafkah terhadap istrinya, akan tetapi hadis tersebut tidak
menjelaskan bahwa istri menjadi inferior atas suami dan adanya larangan istri
terlibat dalam stabilisasi income perekonomian keluarga.

Apabila melihat konteks historis masyarakat Arab pada masa Nabi saat itu,
banyak perempuan-perempuan yang mempunyai posisi sebagai pekerja. Lihat saja
dalam keluarga Rasulullah dan Khadijah. Perekonomian keluarga ada di tangan
Khadijah. Kemudian, dalam bahasan sebelumnya juga telah dijelaskan bagaimana
perempuan-perempuan pada masa Nabi yang mempunyai kekayaan yang tinggi,
seperti khadijah bint Khuwailid, istri Nabi yang seorang komisaris perusahaan dan
Zainab, istri Abdullah ibn Mas’ud sebagai wiraswasta. Hal ini menunjukkan
bahwa apabila pelarangan seorang perempuan terlibat dalam pemenuhan
peréeSkonomian keluarga sangat bertentangan dengan konteks masyarakat pada saat
itu.

Kemudian, berdasarkan analisis yang penulis lakukan dalam pembahasan
tersebut, ada hal yang dilewatkan oleh para pemikir sebelumnya, yakni kata rijal
dan nisa’. Beberapa mufasir klasik sebenarnya sudah memberikan makna dua kata
kunci ini, namun penjelasan tersebut hanya sebatas penjelasan linguistik yang
tidak dijadikan dasar dalam menemukan makna komprehensif ayat. Berbeda
dengan mufasir modern, seperti Amina Wadud yang secara jelas juga
memberikan makna dua term ini, akan tetapi emosi kritikan terhadap mufasir
klasik membuatnya melewatkan pentingnya makna dua kata tersebut dalam
membangun makna komprehensif ayat. la masih fokus kepada pemaknaan kata
gawwam dalam rangka membantah penafsiran klasik.

Apabila melihat konteks historisnya, ayat ini turun pada masyarakat pasca
hijrah. Masyarakat Madinah yang masih kental konsep patriarkalnya berimplikasi
terhadap menguatkan pula konsep perbedaan laki-laki dan perempuan. Sehingga,
tidak salah apabila al-Qur’an menggunakan lafadz rijal dan nisa’. Dalam analisis
linguistik sebelumnya, penulis mendapatkan pemahaman bahwasanya kata rijal
dan nisa’ bukanlah suatu pemahaman yang mengarah kepada pemahaman
perbedaan secara biologis, namun kata rijal dan nisa’ merupakan konsepsi
fungsional gender yang menunjuk kepada orang dewasa. Gender menurut konsep

®Kualitas hadis tersebut adalah sahih baik sanad maupun matannya. Segi sanandnya,
hadis tersebut seluruh periwayatnya tidak memiliki masalah. Seluruh periwayatnya
bersambung, adil, dan dabit, tidak ada syuzuz dan °‘illah. Sedangkan dari segi matannya
bahwa hadis-hadis ini ada pertentangan dengan prinsip otonomi al-Qur’an. Namun, hadis ini
masih dapat dikompromikan sehingga hadis tersebut masih dapat dijadikan hujjah. Akan
tetapi, untuk kontekstualisasi saat ini perlu adanya jalan alternatif dalam pengaplikasian
makna hadis tersebut.

®*Karen Armstrong, Muhammad: A Prophet for Our Time, New York: HarperOne,
2006, him. 54-56; dan Leila Ahmed, Women and Gender in Islam: Historical Roots of a
Modern Debate, New Haven: Yale University Press, 1992, him. 41-44,



240

ini merupakan konsep yang menunjuk pada peranan dan hubungannya antara laki-
laki dan perempuan yang tidak dilihat dari sisi biologis, akan tetapi dari sisi
fungsinya tentang peran sosial. Pemaknaan laki-laki dan perempuan pada lafadz
rijal dan nisa’ merupakan efek dari budaya yang ada pada saat itu, sehingga tidak
menutup kemungkinan adanya pemahaman baru mengenai kedua kata tersebut
dalam konteks budaya masyarakat yang berbeda.®®

Apabila dalam analisis bahasa, makna kedua kata tersebut tidak permanen
dimaknai laki-laki dan perempuan, namun lebih ke arah sifat kelelakian ataupun
keperempuanan. Sehingga, secara kontemporer kedua kata tersebut bisa dimaknai
dengan maskulin dan feminin. Selain itu, kata gawwam dalam analisis semantis
juga tidak secara permanen memberi makna pemimpin yang mengakibatkan
diskriminasi gender pada ayat ini bukanlah berpangku pemahaman lafadz
gawwam semata, namun konteks kata rijal dan nisa’ juga diperlukan
pemaknaannya untuk memberikan makna komprehensif, membicarakan
men%enai bentuk-bentuk persoalan rumah tangga yang akan dihadapi oleh suami
istri.

Pola hubungan suami dengan istri sebagaimana sebagai ayat setema dengan
ayat 34 juga dijelaskan oleh al-Qur’an dalam Q.S. an-Nisa/4:128. Ayat tersebut
sebagai penguat bagaimana komunikasi yang harus dibangun oleh suami istri
dalam hubungan keluarga. Ayat tersebut merupakan kelompok ayat Madaniyyah,
dengan konteks makro yang sama dengan pembahasan sebelumnya. Adapun
konteks makronya bahwa ini sebagai respons selanjutnya terhadap perilaku suami
yang pada saat itu sering memukul dan menganiaya istrinya. al-Qur’an dengan
prinsip egalitarianismenya mulai masuk dengan tegas terhadap pola hubungan
suami-istri dalam keluarga dengan memperingatkan mereka cara menanganinya
apabila terjadi permasalahan dalam keluarga dengan cara pengungkapan struktur
kalimat yang tegas, yakni tahapan-tahapan konkret.®®

%Amina Wadud, Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's
Perspective, New York: Oxford University Press, 1999, him. 31-35.

 Amina Wadud, Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman'’s
Perspective, New York: Oxford University Press, 1999, him. 33-37. Wadud menjelaskan
bahwa istilah rijal dan nisa’ dalam al-Qur’an dapat dimaknai secara fungsional sebagai sifat
maskulin dan feminin, bukan semata merujuk pada jenis kelamin biologis. Lihat juga
Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’an, Jakarta: Paramadina,
1999, him. 112-115, yang menjabarkan analisis semantis terhadap kata gawwam, yang tidak
secara absolut berarti "pemimpin”, melainkan memiliki makna dinamis tergantung pada
konteks sosial dan relasi suami-istri. Selain itu, lihat Abdullah Saeed, Interpreting the
Qur’an: Towards a Contemporary Approach, London: Routledge, 2006, him. 88-91, yang
menekankan pentingnya memperhatikan konteks linguistik dan sosial dalam memahami
istilah yang kerap menimbulkan kontroversi gender dalam penafsiran klasik.

8Amina Wadud, Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's
Perspective, New York: Oxford University Press, 1999, hlm. 72-75, yang menjelaskan
bahwa Q.S. an-Nisa’ (4):128 merupakan bagian dari upaya al-Qur’an untuk merestrukturisasi
hubungan rumah tangga yang sebelumnya dipenuhi praktik kekerasan.



241

Sebelum pada ulasan yang lebih mendalam, penulis akan mengulas dari
penafsiran para mufasir klasik maupun kontemporer guna memahami penafsiran
mereka, sehingga penulis dapat memposisikan diri dalam memberikan pendapat.
Para mufasir klasik menafsirkan ayat tersebut dengan fokus pada kata nusyuz. At-
Tabari memberi makna bahwa penyimpangan istri dari sesuatu yang berkaitan
dengan ketaatan kepada suaminya. Penafsiran seperti itu didukung oleh penafsiran
Ibn Kasir yang mengartikannya dengan perbuatan perempuan yang meninggikan
suaranya, meninggalkan perintahnya, berpaling darinya, dan memancing
kemarahan suaminya.” Penafsiran tersebut yang menurut mereka berimplikasi
kepada perlakuan selanjutnya yang harus dilakukan kepada istri-istri mereka
sebagaimana yang dijelaskan dalam Q.S. an-Nisa’/4:34 di atas, yakni tahapan
peringatan kepada istri yang nusyuz. Tahapan tersebut adalah tindakan verbal
dengan menasihati, kemudian apabila masih terjadi nusyuz, maka tahapan kedua
dengan berpisah ranjang. Selanjutnya, apabila masih nusyuz juga maka suami
diperkenankan untuk memukul istrinya dengan syarat.”

Sebaliknya, pendapat mufasir kontemporer seperti Amina Wadud yang
memaknai ayat tersebut dengan ajaran al-Qur’an ketika terjadi hubungan yang
tidak harmonis dalam keluarga, Wadud menyatakan bahwa tahapan yang pertama
adalah solusi yang paling dianjurkan oleh al-Qur’an. Karena solusi ini sangat
relevan dengan misi al-Qur’an yang menjunjung tinggi keputusan dalam
musyawarah. Kemudian, menanggapi solusi kedua, menurut Wadud bahwa solusi
pisah ranjang adalah cara agar mereka saling introspeksi diri baik suami ataupun
istri. Selanjutnya, ketika solusi kedua tidak dapat menyelesaikan masalah, maka
solusi ketiga maksudnya adalah dengan memberikan makna kata daraba.
Menurut Wadud bahwa kata ini tidak mengandung makna permanen yakni
memukul atau melakukan tindak kekerasan. Selain itu, solusi ketiga ini sangat
berlawanan dengan misi al- Qur’an. Sehingga, penckanan yang harus dilakukan
adalah pada dua solusi sebelumnya.”

89 Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jami’ al-Bayan ‘an Ta’wil..., him. 88.
Sependapat dengan Ibnu Kasir atas pemaknaan seperti itu, namun Ibnu Kasir menambahkan
penjelasan dengan hadis Nabi: “Seandainya aku dibolehkan untuk memerintahkan seorang
manusia bersujud kepada manusia, maka aku akan perintahkan seorang istri untuk sujud
kepada suaminya sebagai hak paling utama kepada suaminya.” Dan hadis lain: “ketika
seorang suami mengajak istri ke tempat tidur dan istrinya menolak, maka malaikat akan
melaknatnya sampai pagi” Lihat dalam Ibnu Kasir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim..., him. 406.

"®Mengenai pemaknaan memukul disini, para mufassir berbeda-beda pendapat, ada
yang menafsirkan memukul dengan tidak meninggalkan bekas yakni dengan sikat gigi,
seperti pendapat Ibn Kasir, ada pula yang berpendapat memukul dengan sapu tangan, seperti
pendapat at-Tabari. Dan ada pula yang berpendapat memukul yang menyakitkan seperti
pendapat az-Zamakhsyari.

""Amina Wadud, Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's
Perspective, New York: Oxford University Press, 1999, him. 74-78.



242

Lain hal dengan Engineer yang menjelaskan makna kata tersebut dengan
mengutarakan pendapat mufasir klasik. Dimana menurut mufasir klasik bahwa
pemukulan itu diperbolehkan oleh Islam namun dengan tidak menyakitkan.
Engineer mengambil jalan tengah atas pendapat mufasir klasik dan modern
dengan berpendapat bahwa penafsiran demikian sangat tergantung konteksnya
saat itu, apakah patriarkal atau tidak. Dengan demikian, para mufasir kontemporer
lebih memberi makna bahwa tindakan pemukulan dalam menyelesaikan persoalan
rumah tangga sama sekali tidak dibenarkan.

Dua kelompok mufasir telah sepakat bahwa ayat tersebut berbicara
mengenai perilaku dan tindakan dalam menyelesaikan masalah di dalam rumah
tangga. Akan tetapi, mufasir klasik masih terlihat bias ketika memberikan alasan
bahwa adanya tindakan tersebut diakibatkan oleh tindakan istri yang
membangkang suaminya. Asumsi penulis bahwa para mufasir klasik masih
memberikan penafsiran berlandaskan hadis-hadis Nabi tentang ketundukan istri
terhadap suami, seperti dalam riwayat Ibnu Dawud, Tirmidzi, dan Ibnu Majah."

Ayat al-Qur’an tidak hanya menyebut salah satu pihak yakni hanya
perempuan yang melakukan nusyuz, namun Allah juga menyebut ketika suami
bersikap tidak acuh kepada istrinya. Sehingga, ayat-ayat tersebut sebenarnya tidak
secara khusus dialamatkan kepada perempuan. Pembacaan secara literer memang
sekilas tertuju pada perempuan dengan penggunaan kata imra’ah, namun apabila
melihat konteks turunnya ayat bahwa ayat tersebut memang merespons terhadap
perempuan yang mengeluh akan kekhawatirannya diceraikan suaminya, sehingga
sangat wajar apabila al-Qur’an menggunakan sebutan imra ‘ah dalam awal kalimat
Q.S. an-Nisa’/4:128. Akan tetapi, apabila melihat konteks historis makro dan
mikro ayat, maka sebenarnya dua ayat tersebut berbicara mengenai solusi
problematika rumah tangga atau adanya ketidakharmonisan dalam keluarga.”

Berhubungan dengan ayat sebelumnya, konteks ayat ini sebagai penjelas
pada masalah yang terjadi dalam rumah tangga. al-Qur’an memberikan pedoman
kepada keluarga yang terjadi ketidakharmonisan, yakni 1) solusi verbal
(memberikan nasehat), 2) solusi non verbal (pisah ranjang), dan solusi perbuatan
atau tindakan. Berbicara mengenai tindakan yang terakhir, hal itu merupakan
tindakan paling akhir. Akan tetapi, apabila melihat hadis secara konseptual, maka
Nabi sebenarnya telah memberi peringatan kepada para sahabat baik dari
perilakunya langsung maupun dari ucapannya mengenai larangan memukul
perempuan atau istri. Beberapa hadis tersebut di antaranya:

?Kualitas hadis-hadis tentang penghambaan istri kepada suami adalah dhaif. Matan
hadisnya juga bertentangan dengan ajaran moral dan subtansial al-Qur’an.

"pendapat penulis ini sejalan dengan pendapat Amina Wadud dalam bukunya
“Qur’an and Women”. Selain itu, para mufassir klasik pun juga berpendapat demikian, seperti
pendapat ar-Razi yang mengatakan bahwa nusyuz bisa terjadi pada suami atau istri. Lihat
dalam Fakhruddin ar-Razi, al-Tafsir al-Kabir aw Mafatih..., him. 89-90.



243

Pertama, Aisyah pernah berkata: “Rasulullah tidak pernah memukul
seorang wanita atau pelayan dengan tangannya, beliau juga tidak pernah
memukul apapun kecuali dalam perjuangan di jalan Allah. Beliau tidak pernah
terluka dan membalas kepada orang yang melakukannya, kecuali kesucian dari
Allah dilanggar maka beliau akan membalas demi Allah .

Kedua, riwayat Qasim bin Muhammad bahwa Rasulullah melarang
memukul perempuan. Orang-orang mengatakan kepada beliau, “Tetapi
Rasulullah, mereka manja.” Beliau menjawab: “pukulah mereka, tetapi hanya
yang terburuk dari kalian yang akan memukul mereka.”

Ketiga, Rasulullah bersabda: “jangan memukul perempuan.” Mereka
berhenti memukul perempuan dan Umar datang menemui Nabi dan berkata: “Ya
Rasulullah, para wanita menjadi keras kepala kepada suaminya.” Maka beliau
mengizinkan mereka memukulnya. Suatu malam tujuh puluh perempuan datang
kepada keluarga Nabi, mereka semua mengeluhkan suami-suami mereka, dan
Rasulullah mengatakan: “para suami itu bukanlah yang terbaik dari kalian.”

Keempat, Ayyub meriwayatkan: “Seorang perempuan yang suaminya telah
memukulinya dengan parah datang kepada Rasulullah. Rasulullah bangkit dan
mengutuk perilaku tersebut. Beliau berkata: “salah satu di antara kalian memukul
istrinya seperti budak lalu memukulnya tanpa rasa malu ™.

Kelima, diriwayatkan Abdullah bin Syaddad bahwa Nabi berkata, “Yang
terbaik dari kalian adalah yang (bersikap) paling baik kepada keluarganya dan
aku terbaik di antara kalian terhadap keluargaku.”

Keenam, hadis yang bersumber dari Jabir yang diriwayatkan oleh Muslim,
Nabi bersabda: “Berhati-hatilah kalian dalam menghadapi perempuan, karena
mereka adalah mitra kerjamu, dan bagimu ada kewajiban mereka, yakni jangan
sampai mereka melakukan perselingkuhan yang sangat kamu benci, namun
apabila mereka melakukannya, maka pukullah dengan pukulan yang tidak
meninggalkan bekas .

Beberapa pemahaman hadits secara konseptual menunjukkan pemahaman
bahwasanya Nabi pada dasarnya sangat melarang perlakuan keras terhadap
perempuan, bahkan bukan hanya perempuan, namun kepada siapapun baik laki-
laki maupun perempuan.

Kemudian, apabila melihat dari analisis linguistik yang dipaparkan pada bab
sebelumnya, bahwasanya dalam ayat nusyuz ada penggunaan bentuk stilistika
secara leksikal, yakni penggunaan dua kata yang berlawanan makna dalam satu
ayat, yakni kata nusyuz dan ata 'nakum. Kemudian, dalam ayat nusyuz lainnya,
ada penekanan yang disebut berulang oleh al-Qur’an, yakni kata sulh
(perdamaian) dalam Q.S. an-Nisa’/4:128 disebut tiga kali yang diiringi dengan
kata khair.™

"“Toshihiko lzutsu, God and Man in the Qur’an: Semantics of the Qur’anic
Weltanschauung, Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2002, him. 145-148. lzutsu
menjelaskan bagaimana al-Qur’an menggunakan stilistika leksikal dalam bentuk pertentangan



244

Penggunaan dua kata yang berlawanan tersebut menunjukkan kepada ciri
kehidupan yang harmonis. Sebagaimana dalam analisis semantis, secara
sintagmatik Allah sebenarnya memberi penekanan pada perbuatan baik yang
mengantarkan kepada ketakwaan adalah ketika berdamai dalam menyelesaikan
permasalahan rumah tangga tidak dengan kekerasan, akan tetapi dengan kebaikan
(syura bainahum). Namun, hal ini sedikit luput dari perhatian para mufasir klasik
dan kontemporer. Mereka memang mengungkapkan tiga solusi al-Qur’an
tersebut, namun mereka tidak secara gamblang menguatkannya dengan
pendekatan interteks-linguistik yang mengarah pada Kata za ‘at, tagwa, dan sulh.”

Selain itu, berbicara tentang pasangan suami istri maka berhubungan
dengan term zauj. Zauj dalam analisis linguistiknya mempunyai medan semantik
yang berkaitan dengan mawaddah dan rahmabh, seperti dalam Q.S. ar-Rum/30:21.

Term-term tersebut membentuk konsep besar tentang hubungan pasangan
suami istri dalam membangun kehidupan rumah tangga. Hubungan suami istri
yang baik sangat menentukan kualitas pencapaian keluarga yang harmonis.
Dengan itu, al-Qur'an secara jelas mengatakan mawaddah dan rahmah.”
Sehingga, kehidupan keluarga merupakan konsep cinta yang aktual, cinta dengan
pengertian memberikan kebaikan kepada yang dicintai.”’

makna (antitesis) untuk menegaskan pesan moral dan hukum, seperti dalam penggunaan kata
nusyuz (pembangkangan) yang dipertentangkan dengan ta ‘nakum (ketaatan) dalam satu
konstruksi ayat. Lihat juga Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-
Qur’an, Jakarta: Paramadina, 1999, hlm. 118-120, yang menggarisbawahi pentingnya
pengulangan kata sulz (perdamaian) yang disebut sebanyak tiga kali dalam Q.S. an-Nisa’
(4):128, selalu disertai dengan kata khair (kebaikan), sebagai penegasan bahwa solusi terbaik
dalam konflik rumah tangga adalah perdamaian, bukan kekerasan.

"Kata sulh ini sangat berkait dengan pemaknaan kata daraba yang nantinya
memberikan makna komprehensif dari ayat tersebut. Kata daraba dalam al-Qur’an tidak
disebutkan hanya satu kali dalam Q.S. an-Nisa’ (4): 34, namun dalam ayat lain, Q.S. at-
Tahrim /66/10 juga menggunakan term daraba dengan arti yang tidak sama sekali berkaitan
dengan pukulan, namun dengan maksud perumpamaan. Sebagaimana dalam Lisan al- ‘4rab
juga tidak serta merta mengartikan dengan memukul, namun dengan arti meninggalkan atau
menghentikan suatu perjalanan. Ibnu Manzur, Lisan al-‘4rab...., hm. 78. Pendapat ini juga
setara dengan pendapat Amina Wadud, Qur’an and Women..., him. 76.

’® Rahmah yang dalam makna dasarnya yakni kelembutan yang mendorong untuk
memberikan kebaikan nyata kepada yang dikasihi. Ada dua batasan dalam istilah riggah dan
ihsan dalam pembentukan konsep rahmah. Lihat dalam Imam Ragib al-Asfahani, Mu jam
Mufradat Li Alfaz..., him. 196 dan Hamim llyas, Tauhid Rahamutiyah. Dipaparkan dalam
Konferensi di UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2015.

" Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an
(Jakarta: Lentera Hati, 2002, jil. 11, him. 23-25, saat menafsirkan Q.S. ar-Rum (30):21. la
menjelaskan bahwa hubungan suami istri dalam Islam tidak sekadar ikatan biologis, tetapi
dibangun atas dasar cinta aktif (mawaddah) dan kasih sayang timbal balik (rahmah) sebagai
fondasi keluarga sakinah. Kedua nilai ini merefleksikan konsep cinta yang aktual, yakni
memberi kebaikan kepada yang dicintai.



245

Apabila kembali melihat konteks historisnya, maka surat an- Nisa’
merupakan surat yang turun pada periode Madaniyyah. Kondisi Madinah saat
Nabi datang adalah sedikit berbeda dengan budaya Makkah. Struktur sosial
Makkah yang lebih memilih sistem patriarkal sementara struktur Madinah dengan
sistem matriarkhal pada saat itu juga kuat. Tradisi Madinah menurut riwayat
dalam hadis bahwa istri-istri di sana lebih berkuasa terhadap suaminya, sehingga
ketika umat Islam Makkah berada di Madinah terjadi perbedaan antara istri-istri
tersebut yang menyebabkan mereka melakukan pengaduan kepada Nabi untuk
membalas perlakuan suaminya.

Makna ayat-ayat tersebut merupakan ayat yang mengarah pada sosiologis-
kultural, bukan pada ranah normatif-idelogis. Sehingga, ketika dalam konteks
berbeda, maka implementasi makna juga dapat sama atau berbeda pula. Sehingga,
ayat tentang nusyuz mengandung nilai fundamental perlindungan jiwa dalam
keluarga yang dijelaskan dalam bentuk intruksional (intructional values). Dimana,
ayat tersebut turun sebagai respons kejadian pada masa pewahyuan. Namun,
untuk mengetahui keuniversalan ayat, harus dilihat tiga kriteria yang diberikan
Saeed, yakni pertama, aspek frekuensi. Ayat mengenai gawwam tidak disebutkan
dalam ayat-ayat setema yang lainnya yang merujuk pada arti kepemimpinan
seorang laki-laki terhadap perempuan. Sedangkan pembahasan kedua dalam ayat
ini adalah tentang nusyuz.

Mengacu kepada ulasan kedua pembicaraan tersebut menunjukkan adanya
tuntunan dalam sebuah rumah tangga untuk selalu mewujudkan kehidupan yang
harmonis dengan tindakan- tindakan konkret. Kedua, aspek penekanan. Hal yang
ditekankan dalam ayat-ayat tersebut adalah masalah keadilan dalam
memperlakukan istri dalam keluarga. Berdasarkan hadis secara konseptual yang
penulis paparkan, bahwasanya Nabi secara konsep menjunjung tinggi nilai
perlakuan adil dalam rumah tangga. Ketiga, aspek relevansi. Misi Nabi dalam
dakwahnya mulanya memang ditujukan kepada penduduk Makkah dan Madinah.
Sehingga, ada hubungan esensial antara misi dakwahnya dengan konteks makro
Makkah dan Madinah, atau kawasan-kawasan sekitarnya. Nabi Muhammad
diutus bukan untuk menghapus semua aturan, nilai, dan praktik budaya yang telah
ada. Karenanya, logis apabila mengasumsikan bahwa banyak perkataan dan
praktik Nabi yang relevan dengan budaya saat itu. Sehingga, bentuk ayat-ayat
tersebut adalah lokal-temporal.

Penggunaan penjelasan makna pemberian nafkah dalam membangun rumah
tangga yang sejahtera merupakan cara atau bentuk operasional al-Qur’an
merespons kejadian saat itu, yakni tentang patriarkhi masyarakat yang
menggantungkan  perekonomian kepada seorang laki-laki.  Sedangkan
pembicaraan kedua, tentang pembicaraan nasihat dalam perlakuan suami terhadap
istri (nusyuz) juga merupakan jawaban atas permasalahan masyarakat yang suka
memukul istri dan bertindak sewenang-wenang terhadap istrinya. Dengan watak
masyarakat yang tidak bisa diberikan pemahaman dengan bentuk nasihat yang



246

umum, maka al-Qur’an memberikan rincian terhadap solusi apabila terjadi
ketidakharmonisan dalam keluarga. Tahapan-tahapan dalam perlakuan istri yang
nusyuz meru]]oakan bentuk operasional yang diberikan kepada masyarakat Arab
pada saat itu.”®

Pada dasarnya, ayat-ayat ini bukan berbicara seperti redaksinya, namun inti
nasihat yang diberikan. al-Qur’an ingin menjelaskan bahwa pasangan suami istri
seharusnya membangun kehidupan berumah tangga dengan sedemikian rupa
sehingga terbentuknya suatu keluarga yang sejahtera dan harmonis. Sehingga
ketika terjadi ketidakharmonisan dalam keluarga maka dianjurkan untuk
secepatnya menyelesaikan permasalahan tersebut tanpa merugikan satu sama lain.
Tahapan-tahapan peringatan itu hanyalah bentuk operasional yang ditawarkan
untuk konteks masyarakat saat itu. Sehingga, apabila konteks saat ini tidak seperti
konteks masyarakat Arab masa dahulu, maka bentuk operasionalnya pun dapat
berubah, namun masih dalam satu misi untuk membangun keharmonisan dan
kesejahteraan keluarga.”

Kemudian, dalam masalah domestik, hubungan laki-laki dan perempuan
berkaitan dengan masalah pernikahan dan poligami, yakni dalam Q.S. an-
Nisa’/4:3 dan 129. Permasalahan pernikahan dan poligami masih menjadi
pertentangan sampai sekarang. Pemahaman dari ayat tersebut tidak terlepas dari
konteks historis dan interteks-linguistiknya. Ayat-ayat pernikahan dan poligami
semuanya turun dalam konteks penduduk Arab yang menikahi perempuan dengan
sesukanya tanpa batasan. Q.S. an-Nisa’/4:3 secara bacaan literer memang seperti
menunjukkan diskriminasi dan keunggulan kepada laki-laki untuk melakukan
poligami.%

Guna mendapatkan perkembangan makna dan makna autentiknya, maka
penulis tidak bisa melepas begitu saja pemahaman dari para mufasir sebelumnya,
baik klasik maupun kontemporer. Ulama Kklasik, seperti ar-Razi memulai
pembahasan pada kalimat wa in khiftum an latugsitu fi al-yatama. Kalimat ini
berfungsi sebagai prasyarat yang membutuhkan jawabnya, yakni fa ankihu ma ta
ba lakum. Kalimat syarat-jawab tersebut sudah dipahami oleh mufasir klasik
sesuai konteks yang ada pada saat itu, yakni ketika tidak bisa berlaku adil pada
anak yatim, maka seharusnya juga khawatir tidak bisa berlaku adil pada istri-
istrinya yang dalam konteks masyarakat Arab banyak yang mempunyai istri lebih

"®Muhammad Hadi, Pemberian Nafkah dan Perlakuan Suami-Istri dalam al-Qur'an:
Respons terhadap Patriarkhi dan Nusyuz, Jakarta: Pustaka Al-Hidayah, 2022, him. 115.

"Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, Chicago: University of Chicago Press,
2009, him. 86-88.

®Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition,
Chicago: University of Chicago Press, 1982, him. 18-20. Rahman menegaskan bahwa ayat-
ayat mengenai pernikahan dan poligami, khususnya Q.S. an-Nisa’ (4):3 dan 129, harus dibaca
dalam konteks reformasi sosial yang dilakukan al-Qur’an terhadap praktik pernikahan yang
semrawut dan eksploitatif di masyarakat Arab pra-Islam.



247

dari satu. Sehingga, secara garis besar para mufasir klasik sudah menempatkan
pemahaman ayat dengan melihat aspek konteks turunnya ayat tersebut.®*

Kemudian, permasalahan yang kedua yang menimbulkan kesan
diskriminasi adalah ma thaba lakum minannisa masnd wa suldsa wa ruba’, para
mufasir klasik at-Tabari dan Ibnu Kasir memberi makna dengan penyebutan
bilangan untuk pembatasan. Namun, ada yang mengartikan dengan jumlah
tambahan yang tidak dapat ditentukan. Sebagian lagi berpendapat bahwa huruf
“waw” bermakna jamak (penggabungan), sehingga jumlah batasan yang boleh
dinikahi adalah sembilan. Ada pula yang mengartikan huruf “waw” tersebut
sebagai ataf yang berfungsi untuk memilih. Dengan kata lain, para mufasir klasik
tidak satu suara dalam memberikan penafsiran tersebut.

Sedangkan para mufasir kontemporer memberi beberapa pesan dalam ayat
ini, yakni pertama, tentang persoalan anak yatim. Sehingga, adanya pembolehan
menikah lagi dengan orang lain karena ketakutan al-Qur’an atas penyelewengan
harta mereka oleh orang tua asuhnya. Kedua, ayat tersebut berbicara tentang
keadilan. Adil baik dalam mengelola harta anak yatim, adil terhadap anak yatim,
dan adil terhadap istri. Para mufasir kontemporer mengkritisi para pendukung
poligami karena mereka berpendapat bahwa apabila keadilan finansial dan materi
terpenuhi maka persyarat adil telah terpenuhi. Wadud mengkritisi bahwa adil di
sini juga mencakup masalah kasih sayang, dukungan spiritual, moral, dan
intelektual. Dari penjelasan di atas, mufasir kontemporer sependapat bahwa
makna ayat tersebut sangatlah kondisional. Konteks turunnya ayat merupakan
pokok inti tercapainya tujuan ayat tersebut dan perempuan yang boleh dinikahi
lebih dari satu menurut mereka hanyalah para budak dan anak yatim.®?

Adapun menurut penulis, pertama, berbicara mengenai konteks masyarakat
Madinah secara luas bahwasanya Rasulullah di Madinah benar-benar sangat
memperhatikan keluarga. Nabi dalam membangun peradaban masyarakat
Madinah dengan menjadikan keluarga sebagai titik tolaknya. Masyarakat
Madinah yang terdiri dari masyarakat yang heterogen, bukan hanya satu
golongan, namun berbagai golongan, agama, dan tradisi menjadikan sangat
penting dalam membangun peradaban umat Islam melalui keluarga. Oleh karena
itu, ayat-ayat mengenai pola hubungan laki-laki dan perempuan dalam ranah
domestik mayoritas adalah ayat Madaniyyah.

81Sebagaimana pula penjelasan at-Tabari yang mengatakan bahwa seseorang yang
khawatir tidak dapat berlaku adil kepada harta anak yatim yang mereka asuh. Melihat realitas
pada saat itu yang punya banyak istri tapi tidak bisa berlaku adil. Lihat dalam Abu Ja’far
Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jami’ al-Bayan ‘an Ta'wil..., 111, him.307-312.

82Alasan tersebut karena agar harta anak yatim yang pada masa itu dilakukan
penyelewengan oleh para walinya. Kemudian kenapa budak, karena budak pada saat itu juga
dianggap sebagai perempuan yang bebas untuk digauli oleh para majikannya. Sehingga, ide
sentral ayat tersebut adalah melindungi kaum perempuan secara menyeluruh. Lihat dalam
Asghar Ali Engineer, Qur’an, Women, and Modern Society..., him. 96.



248

Kedua, ayat ini sebagai respons atas orang-orang yang tidak bisa
mengayomi anak-anak yatim yang diasuhnya. Karena, pada masa itu dan masa
sebelum Islam, masyarakat banyak yang melakukan pengasuhan terhadap anak
yatim. Tradisi pengasuhan anak yatim ini sampai juga pada era Nabi, hal ini
ditunjukkan dengan Nabi yang mengasuh anak yatim dari anak Abu Salamah
yang gugur dalam perang Uhud. Masyarakat sangat senang mengasuh anak yatim
bertujuan untuk menguasai harta mereka semata dan juga mereka melakukan
pernikahan tanpa batas. Sehingga, sangat wajar apabila al-Qur’an mencoba
merekonstruksi budaya pada saat itu dengan menggunakan konteks budaya yang
ada dalam merubah aturan hukum pernikahan.

Berdasarkan riwayat Aisyah bahwa ayat tersebut turun berkaitan dengan
orang yang menjadi wali anak yatim suka menggabungkan harta mereka dengan
harta anak yatim yang mereka asuh. Mereka ada yang menikahi anak yatim
asuhan mereka tersebut dengan tujuan menguasai harta dan kecantikannya.
Mereka menikahinya tanpa berlaku adil kepada mereka dengan memberikan
mahar yang sedikit dan tidak diberikan nafkah. Peristiwa tersebut membuat
Aisyah mengadu kepada Rasulullah atas perbuatan masyarakat yang seperti itu.
Selain itu, konteks masyarakat pada saat itu memiliki istri lebih dari satu dan
mereka tidak mampu berbuat adil kepada semuanya. Dari faktor-faktor tersebut,
maka al-Qur’an merespons dengan tidak serta merta meninggalkan tradisi yang
ada untuk melakukan pendekatan terhadap masyarakat yang berbuat ketidakadilan
dengan melakukan solusi bertahap, salah satunya dengan membatasi jumlah
pernikahan.

Melihat konteks historis yang seperti itu, maka tidak bisa apabila
menjatuhkan pemahaman bahwa poligami itu dibolehkan tanpa prasyarat tertentu.
Apalagi yang bersikukuh berpendapat pembolehan mempunyai istri dengan
maksimal berjumlah empat. Lagi-lagi tidak bisa pemahaman ini ditarik dengan
semaunya tanpa melihat sisi konteks yang ada pada saat itu. Laki-laki mempunyai
istri banyak merupakan tradisi dan kebiasaan yang sudah mengakar. Sehingga,
penyebutan jumlah maksimal interval empat adalah sebagai pendekatan al-Qur’an
tahap pertama dalam melihat tradisi yang ada pada saat itu. Oleh karena itulah,
tindakan yang dilakukan al-Qur’an adalah dengan jalan ideologis-pragmatis.®*

Kesimpulan dari tema “Recognisi Potensi Yang Sama antara Laki-Laki dan
Perempuan Dalam Spiritual, Emosional, Intelektual, dan Sosial” adalah bahwa
baik laki-laki maupun perempuan memiliki potensi yang setara dalam berbagai
aspek kehidupan, termasuk dalam dimensi spiritual, emosional, intelektual, dan
sosial. Kedua jenis kelamin, meskipun biasanya dipengaruhi oleh stereotip sosial
dan budaya, memiliki kapasitas yang sama untuk berkembang dan berkontribusi
dalam masyarakat. Dalam aspek spiritual, keduanya mampu mencapai kedalaman
dan pemahaman yang sama tentang kehidupan dan keberadaan. Dalam aspek

83Asghar Ali Engineer, Qur’an, Women, and Modern Society..., him. 97.



249

emosional, baik laki-laki maupun perempuan dapat merasakan dan mengelola
emosi secara efektif. Dari sisi intelektual, keduanya memiliki potensi yang sama
untuk berpikir kritis, menciptakan ide-ide baru, dan menyelesaikan masalah.
Terakhir, dalam bidang sosial, keduanya mampu membangun hubungan yang
sehat dan berperan aktif dalam masyarakat. Oleh karena itu, penting untuk
menghilangkan diskriminasi berbasis gender dan mendorong peluang kesetaraan
bagi semua individu tanpa melihat jenis kelamin mereka.

E. Membangun Budaya Egaliter antara laki-laki dan Perempuan dalam
Ranah Domestik dan Publik

Beberapa ayat tentang kesetaraan laki-laki dan perempuan mayoritas
adalah golongan ayat Madaniyyah, meskipun ada beberapa ayat yang masuk
dalam golongan ayat Makiyyah, seperti Q.S. an-Nahl/16:97 dan Q.S.
Ghafir/40:40.%* Konteks karakteristik Islam Makkah yang masih menghadapi
masyarakat Arab yang sangat terpengaruh oleh budaya-budaya jahiliyyah,
seperti yang dijelaskan dalam bab II. Sehingga, ayat-ayat yang turun pada
periode Makiyyah merupakan ayat-ayat yang mengarah pada ketauhidan. Lain
hal, karakteristik surat Madaniyyah, ayat-ayat kesetaraan antara laki-laki dan
perempuan turun berkenaan dalam konteks masyarakat Madinah yang
mengalami instabilitas ekonomi, sosial, dan politik yang sangat ekstrim pada
tahun-tahun pertama hijriyyah dan berakhir hingga terjadinya penaklukan
kota Makkah. Kondisi yang seperti itu menyebabkan banyaknya peperangan
terjadi yang mengakibatkan bergabungnya suku-suku lain ke dalam
masyarakat Islam Madinah. Sehingga, ayat-ayat yang turun berhubungan
dengan kondisi keberagamaan masyarakat pada saat itu.

Kondisi Makkah saat datangnya Islam adalah banyak orang mengakui
keEsaan dan unicity Tuhan, namun aspek-aspek praktik tidak dijalankan dengan
baik, bahkan telah diselewengkan. Meskipun beberapa abad sebelumnya telah
diutus beberapa Nabi di daerah Jazirah Arab untuk menyembah Allah semata.

8Golongan ayat Makkiyah di mulai sejak diangkatnya Nabi Muhammad sebagai nabi
dan Rasul (periode nubuwwah dan risalah) sampai hijrahnya Nabi ke Madinah, berlangsung
hampir 13 tahun. Adapun tahapan ayat-ayat Makkiyah dalam beberapa referensi dapat
dibedakan menjadi beberapa tahapan: dakwah secara sembunyi-sembunyi (sirriyah), yang
keterkaitan dengan penulisan ini adalah bergabungnya kaum perempuan dan para budak
menyambut dakwah nabi; dakwah secara terang-terangan yang dimulai dari tahun keempat
kenabian sampai hijrah ke Madinah. Tahapan kedua ini ditandai dengan adanya penindasan
yang bertubi-tubi terhadap kaum muslimin yang pada saat itu lemah baik secara sosial dan
ekonomi. Sehingga adanya pemblokadean ekonomi dan sosial kaum Quraisy, dan disusul
dengan adanya baiat yang dilakukan oleh kaum perempuan kepada Nabi Muhammad beserta
serombongan penduduk Madinah. Adapun golongan ayat Madaniyah merupakan golongan
ayat-ayat yang berhubungan dengan kehidupan umat muslim pasca hijrah ke Madinah pada
tahun ke-14 kenabian (622 H) sampai Nabi meninggal. Lihat dalam Ibn Hisyam, as-Sirah an-
Nabawiyyah..., him. 372,



250

Akan tetapi mereka menolak dan tetap bertahan pada paganisme.® Oleh karena
itu, misi penyampaian wahyu pada periode Makiyyah adalah Nabi Muhammad
bekerja keras untuk menciptakan sebuah masyarakat yang didasarkan pada
kesamaan keyakinan, seremoni, etnik, dan hukum sebuah komunitas yang
melampaui struktur sosial tradisional yang didasarkan pada keluarga, klan dan
kesukuan, serta sebuah komunitas yang menyatukan keterpisahan kelompok
menjadi sebuah masyarakat Arab baru.

Dalam periode Makiyyah, Islam tidak serta merta melakukan reformulasi
status dan kedudukan perempuan, melainkan melakukan rekonstruksi dengan
penegasan prinsip keadilan (fairness) pada egalitarianisme (equality) antar
manusia, baik laki- laki maupun perempuan dengan memandang sejajar dalam
struktur sosial. Ukuran kelebihan dan kekurangan didasarkan pada sistem hak
dan kewajiban secara bersama-sama dalam keterlibatan sosial dan berbuat baik
untuk mencegah kemunkaran, mempunyai tanggung jawab yang sama atas
perbuatan masing- masing, serta membangun kembali nilai-nilai kemanusiaan
yang berlandaskan pada prinsip ketauhidan.

Berbeda dengan ajaran Islam periode Makkah, Islam pada periode
Madinah merupakan kekuatan politik. Pada fase ini Islam pada ranah tauhid
sudah kuat, kuantitas umat Islam sudah banyak dan mempunyai tata
pemerintahan tersendiri sehingga media- media dakwah berlangsung dengan
aman dan damai. Keadaan seperti inilah yang mendorong perlu adanya ftasyri’
dan pembentukan undang-undang yang mengatur hubungan antara individu
dengan individu, baik dalam urusan domestik maupun publik.2® Ajaran Islam
yang berkenaan dengan kehidupan masyarakat banyak turun dalam konteks
Madaniyyah. Nabi Muhammad mempunyai kedudukan, bukan hanya sebagai
kepala dalam agama, tetapi juga sebagai kepala negara. Dengan kata lain,
dalam diri Nabi terkumpul dua kekuasaan, yakni kekuasaan spritual dan
kekuasaan duniawi. Kedudukannya sebagai rasul secara otomatis juga
merupakan kepala negara. Dengan demikian, peranan penentuan Makiyyah dan
Madaniyyah sangatlah penting, karena status teritorial mempunyai pengaruh
yang cukup signifikan dalam pemaknaan pesan yang menjelma dalam sebuah
teks.

Untuk melihat makna autentik pada ayat kesetaraan laki-laki dan
perempuan, perlu penulis bahas mengenai sabab nuzul mikro dan makro untuk
dijadikan salah langkah mendapatkan makna komprehensif dari ayat tersebut.
Sabab nuzul makro juga dapat dilihat dari al-Qur’an secara konseptual.
Deskripsi al-Qur’an mengenai kebencian orang-orang Arab pada perempuan
yang secara konseptual menguatkan kesimpulan mengenai keadaan “gelap”

®|ra M. Lapidus, Sejarah Sosial Umat Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1999,
him.31.

8 Abdul Wahab Khallaf, Sejarah Pembentukan dan Perkembangan Hukum Islam, ter;.
Wajidi Sayadi, Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2002, him. 9.



251

pada zaman jahiliyyah, sebagaimana dalam beberapa ayat al-Qur’an, misal Q.S.
at-Takwir/81:8-9 dan Q.S. an-Najm/53:19-22.

Konteks makro tentang perempuan dapat dilihat dari budaya patriarkal
bangsa Arab dengan banyaknya hadis yang menyeru kepada perintah nasehat
untuk perempuan Madinah, dan peneguran kepada mereka, yang mana nasehat
tersebut berkaitan dengan perilaku hidup masyarakat yang suka melakukan
kongkow-kongkow membicarakan orang lain. Demikian dapat dilihat dari reaksi
yang dipakai, seperti saling berwasiat baiklah dengan para perempuan dan Nabi
menasihati para laki-laki agar berbuat baik kepada para perempuan. Tindakan
Nabi tersebut menunjukkan adanya keprihatinan kondisi perempuan pada masa
Nabi, yang kondisi tersebut tidak ditemukan pada keadaan laki- laki. Selain itu,
beberapa hadis juga menunjukkan kebiasaan para suami yang tidak mempunyai
rasa simpatik kepada para istri mereka. Adapun hadis-hadis yang secara
konseptual menunjukkan sikap prihatin terhadap perempuan adalah: Pertama,
adanya pesan atau wasiat Nabi untuk memberi kemuliaan kepada perempuan.®’
Kedua, pesan Nabi agar suami tidak menghukum istri-istri mereka dengan
hukuman cambuk dan menyakiti yang terlalu keras dan juga suami tidak boleh
marah yang berlarut-larut.®® Ketiga, pesan agar suami tidak memukul istri
mereka dan adanya demonstrasi dari para istri karena perlakuan suami yang
keras.®® Keempat, keprihatinan Nabi tentang lemahnya para perempuan.®
Kelima, perempuan agar tidak diganggu.®* Keenam, para istri agar diperlakukan
dengan baik, tidak dipukul pada bagian wajah dan tidak diungkap kejelekannya
kepada publik.*? Kedelapan, Nabi memberi contoh tidak pernah sekalipun
memukul perempuan.*

Selain itu, ada pula hadis yang membentuk konsep atas rendahnya kaum
perempuan pada saat itu, di mana ada praktik penyelewengan seksual yang
menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari tradisi Arab jahiliyyah. Perempuan
tidak ada hak untuk menentukan kapan dan dengan siapa ia akan menikah.
Kenikmatan seksual hanya untuk laki-laki. Informasi mengenai pernikahan pra-
Islam dapat diperoleh dari hadis Nabi riwayat Imam Bukhari no. 4732. Hadis
tersebut memberikan informasi atas perilaku laki-laki yang menikahi
perempuan tanpa batas dan tidak ada aturan yang menaunginya. Selain itu pula,
suami menggantungkan status cerai istrinya sampai Si istri dapat
mengembalikan pemberian harta suaminya. Pemahaman hadis secara

8 At-Tirmidzi, Sunan al-Tirmidzi dalam CD ROM Mausu’ah al-Hadis al-Syarif,
Global Islamic Software, 1997, Hadis Nomor. 3012.

8 Lihat dalam hadis Ibnu Majah No. 1973.

8 Lihat dalam hadis Ibnu Majah No. 1975,

% | jhat dalam hadis Ibnu Majah No. 3668.

*1 Musnad Ahmad No. 13150.

%2 Musnad Ahmad No. 19174

% Musnad Ahmad No. 22906.



252

konseptual tersebut memberikan informasi bagaimana konsep pola relasi
gender dijelaskan di dalam al-Qur’an.

Pembahasan awal akan penulis mulai dari legitimasi ketidaksetaraan
dalam proses penciptaan, Q.S. an-Nisa’/4:1. Surat an-Nisa’ merupakan surat
Madaniyyah, meskipun realitas bahasa yang digunakan terkadang termasuk
kategori Makiyyah, yakni penggunaan lafadz ‘ya ayyuha an-nas”.’* Namun,
ayat ini terjadi pengecualiaan, karena dalam realitasnya ayat ini turun dalam
konteks kategori Madaniyyah. Konteks Madinah pada saat itu adalah
masyarakat yang plural dalam segi agama, ada agama Islam, Kristen, Yahudi,
dan agama lainnya menyebabkan dialektika yang terjadi adalah dialektika
keagamaan.* Sehingga, wajar apabila ada pengecualian dengan menyebut
lafadz “ya ayyuha an- nas” untuk merespon kondisi saat itu. Untuk
menyelesaikan perdebatan tersebut, maka perlu melihat lafadz sesudahnya,
yakni “ittaqullah” yang secara realitas merupakan ciri konteks Madinah.
Sehingga, ayat tersebut tetap sesuai dengan koridor ayat Madaniyyah.

Kata “ittaqu” yang disebutkan setelah lafadz “ya ayyuha an- nas” juga
dalam ayat tersebut disebutkan secara berulang sebanyak dua kali, sehingga
sebenarnya yang menjadi induk kalimat pada ayat tersebut adalah masalah
ketakwaan, bukan masalah “nafs wahidah” atau penciptaan yang seharusnya
sebagai anak kalimat penjelas informasi atas masalah ketakwaan.*®

Pemahaman normatif selama ini yang menekankan ayat tersebut sebagai
ayat penciptaan dengan sendirinya dapat terbantahkan. Status sosial manusia
bukan dilihat dari proses penciptaannya, namun nilai ketaatannya kepada Allah.
Sehingga, ayat ini dapat digarisbawahi berbicara mengenai hubungan vertikal
tentang kewajiban manusia terhadap Tuhannya yang menempatkan kemuliaan
manusia baik laki-laki maupun perempuan bukan dari latar historis proses
penciptaan.

Secara tidak langsung, ayat ini juga mengkritisi dan ingin melakukan
rekonstruksi melalui pemahaman atas kemuliaan di sisi Tuhan bukan karena
penciptaan, namun ketakwaan. Sebagaimana dalam makna semantisnya,
kemuliaan dalam al-Qur’an mengalami perubahan makna. Masyarakat Arab
yang sebelum datangnya Islam memahami status sosial berdasarkan
genetiknya, yakni apabila lahir dari keluarga terhormat, maka dengan
sendirinya keturunannya juga terhormat. Nasab sangatlah penting bagi

%pembagian Makiyyah dan Madaniyyah secara lengkap dapat dibaca dalam
Badrudddin Muhammad bin ‘Abdullah az-Zarkasyi, al-Burhan fi Ulum al- Qur’an, Beirut:
Dar al-Hadis, 2006, him. 132.

%Dj Madinah, di samping orang-orang Arab Islam, juga terdapat golongan masyarakat
Yahudi, Kristen, bahkan orang-orang yang masih menganut agama nenek moyang mereka.
Lihat dalam Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam: Dirasah Islamiyyah I, Jakarta: Raja
Grafindo Persada, 1993, him.26.

%Masalah penciptaan merupakan ciri pembahasan al-Qur’an dalam konteks Makiyyah,
bukan konteks Madaniyyah.



253

masyarakat Arab, bahkan merupakan kecenderungan natural manusia sejak
lahir. Hal ini yang menjadi tinggi rendahnya status sosial masyarakat.

Beberapa mufasir klasik cenderung menafsirkannya dengan mengacu
kepada sebuah hadis Nabi yang menyatakan bahwa perempuan diciptakan dari
tulang rusuk laki-laki.’” Ar-Razi dalam tafsirnya menyatakan bahwa makna
kalimat khalagakum min nafs wahidah diberi makna yang merujuk pada
Adam.® Akan tetapi, penulis tidak menemukan alasan kenapa ditafsirkan
dengan Adam. Kemungkinan yang dapat dijadikan alasan adalah ia mengacu
pada penafsiran dalam Q.S. al-Bagarah/2:30-31 tentang penciptaan manusia.
Dalam ayat tersebut dijelaskan bahwa Allah akan menciptakan sesosok
makhluk yang akan menjadi khalifah di bumi, yang diberi nama oleh Allah
dengan Adam. Hal ini bisa jadi mengindikasikan bahwa makhluk pertama yang
diciptakan Allah adalah berjenis kelamin laki-laki yang diberi nama Adam.
Maka menurut analisa penulis bahwa wajar apabila ia menafsirkan nafs
wahidah dengan manusia pertama, yakni Adam. Penafsiran yang seperti ini
juga diungkapkan oleh az-Zamakhsyari, Ibn Kasir, dan al-* Alusi.

Selain itu, penafsiran klasik sudah menunjukkan adanya sikap egaliter
sebagaimana yang telah dijelaskan oleh at-Tabari. Dia mengacu pada beberapa
riwayat, seperti al-Suddi, Qatadah, dan Mujahid. Berbedanya, at-Tabari lebih
menjelaskan secara umum maksud dari penafsiran ayat ini. la menafsirkan
bahwa ayat ini menjelaskan mengenai penciptaan manusia berasal dari jiwa
yang satu, yakni satu bapak dan ibu. Sehingga manusia mempunyai hubungan
kekeluargaan yang kuat, ada rasa saling menghargai dan menghormati, dan satu
sama lain memiliki hak dan kewajiban yang harus dipenuhi.®® AT-Tabari
sebenarnya sudah memberikan makna yang menempatkan prinsip kesetaraan,
akan tetapi di akhir pendapatnya ia masih terbawa dengan budaya patriarkhi
yang cenderung memberikan makna penciptaan yang pertama adalah Adam
(laki-laki).

%" Hadis tentang penciptaan perempuan dari tulang rusuk laki-laki dari sisi sanadnya
memang shahih, namun ada perbedaan pendapat di kalangan para ulama menyangkut
matannya, ada yang menerima dan ada yang menolak. Kelompok yang menerima terdapat
dua pendapat, yakni menerima dengan mengartikannya secara tekstual, yang berimplikasi
pada penafsiran Q.S. an- Nisa’(4): 1 dan yang kelompok kedua menerima dengan
mengartikan secara metaforis. Sementara kelompok yang menolak berargumen bahwa hadis
tersebut harus ditolak karena isinya tidak sesuai dengan ayat-ayat al-Qur’an. Dengan
demikian, hadis tentang penciptaan dari tulang rusuk termasuk hadis mudt}}arib (al-matn).

%|ihat dalam Fakhruddin ar-Razi, al-Tafsir al-Kabir aw Mafatih al-Gaib, Beirut: Dar
al-Kutub al-‘Timiyyah, 2009, Jil. IX-X, him.159-160.

% Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jami’ al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al- Qur’an,
296. Beberapa penafsiran klasik sebenarnya memiliki penafsiran yang berbeda-beda, sebagian
menafsirkan bahwa maksudnya adalah penciptaan Adam yang pertama, pendapat lainnya
lebih menitikberatkan pada penciptaan yang bersumber dari elemen yang setara.



254

Beberapa penafsiran klasik yang telah penulis paparkan di atas secara
garis besar dari analisis tekstual setuju dengan pemaknaan bahwa kedudukan
perempuan dan laki-laki itu sama di mata Tuhan. Akan tetapi, para mufasir
klasik ini masih berhenti pada analisis tekstual yang mengabaikan konteks
historis menyebabkan pemaknaan yang ditimbulkan belum menunjukkan Islam
yang rahmatan lil ‘alamin. Pemaknaan yang disampaikan bukan menyelesaikan
masalah, akan tetapi menimbulkan masalah tentang kedudukan laki-laki dan
perempuan dengan adanya penafsiran Adam dan Hawa.

Beberapa ayat yang menjadi rujukan dalam penciptaan Adam dan Hawa
adalah Q.S. al-‘A’raf/7:189, Q.S. az-Zumar/39:6. Dalam beberapa ayat tersebut
memang menggunakan term nafs wahidah dan zaujaha, akan tetapi tidak ada
yang menjelaskan secara nyata bahwa maksud term tersebut adalah Adam dan
Hawa. Sehingga, penafsiran dengan makna Adam dan Hawa tidak dapat
dipertahankan.

Kemudian, dalam penafsiran modern, seperti Amina Wadud secara
konseptual menafsirkan bahwa ayat ini mengandung makna netral, tidak
mengacu pada jenis kelamin berdasar pada beberapa analisis linguistik. la
menegaskan bahwa dalam al-Qur’an tentang penciptaan, Allah tidak pernah
merencanakan untuk memulai penciptaan-Nya berdasar pada jenis kelamin dan
la juga tidak pernah menyebut bahwa asal usul manusia adalah Adam.'®
Pendapat seperti ini juga telah dijelaskan dalam penafsiran modern lainnya,
seperti Muhammad Abduh.**

Menurut Riffat Hasan bahwa kata nafs wahidah mengkritik para mufasir
klasik yakin bahwa Adam yang ia tafsirkan itu adalah laki-laki. Hasan
berargumen bahwa al-Qur’an tidak menyatakan bahwa Adam manusia pertama
dan tidak pula menyatakan bahwa Adam laki-laki. Adam adalah kata benda
maskulin yang hanya dalam pengertian linguistik, bukan menyangkut jenis
kelamin. Bagi Hassan istilah Adam sama dengan basyar, al-insan, dan an-nas
yang menunjukkan manusia, bukan jenis kelamin.’® Penafsiran kedua ini
menurut penulis lebih rasional untuk dipertahankan.

Selanjutnya, ayat ini juga mengalami kontroversi akibat kata zauj. Para
penafsiran klasik cenderung memberi arti yang masih bias yakni dengan arti
Hawa. ar-Razi misalnya, ia menyatakan bahwa Hawa diciptakan dari bagian
dari diri Adam. Pendapat seperti itu diperkuat dengan hadis Nabi tentang

10 Amina Wadud, Qur’an and Women..., him.18-19.

101N fuhammad ‘Abduh dan Muhammad Rasyid Rid}a, Tafsir al-Qur’an al- Hakim al-
Masyhur bi Tafsir al-Manar, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah, t.t., hIm. 263.

92y unahar lyas, Feminisme dalam Kajian Tafsir al-Qur’an Klasik dan Kontemporer,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997, him. 68-69.



255

perempuan yang diciptakan dari tulang rusuk yang bengkok.'® Begitu pun
pendapat para mufasir klasik lainnya.'%*

Berbeda dengan para mufasir kontemporer yang memaknai kata zauj
dengan maskulin atau feminin. Menurut mereka bahwa kata tersebut digunakan
al-Qur’an untuk memberi penegasan bahwa segala sesuatu diciptakan oleh
Allah adalah berpasangan. Oleh karena itu, Allah menciptakan nafs wahidah
dan zaujnya. Sehingga, menurut Wadud bahwa sangat fatal apabila para
mufasir klasik memberi makna dengan Hawa. Karena tidak ada sama sekali al-
Qur’an menyebutkan makna zauj secara sendiri adalah khusus untuk istri atau
perempuan, tanpa diiringi dengan damir}, sebagaimana penjelasan dalam
analisis linguistik.

Dari dua kelompok penafsiran yang telah penulis ungkapkan di atas,
berdasarkan analisa linguistik yang telah penulis paparkan dalam bab
sebelumnya bahwa kata zauj sendiri dalam makna semantisnya memang tidak
serta merta merujuk pada makna istri, namun bermakna berpasang-pasangan
baik laki-laki-perempuan atau segala sesuatu yang umum. Oleh karena itu,
penulis lebih sependapat dengan penafsiran kelompok era modern. Akan tetapi,
sebenarnya ada hal yang dilewatkan oleh kelompok modern dalam melakukan
penafsiran untuk menangkap inti pesan ayat tersebut, yakni kata ittaqullah.
Penyebutan kata ittaqu sebanyak dua kali dalam Q.S. an-Nisa’/4:1 memberikan
pemahaman bahwa ada unsur penekanan disitu. Apalagi konteks turunnya ayat
adalah ayat Madaniyyah yang menekankan kepada cara bagaimana hubungan
antara manusia dan Tuhan. Selain itu, penggunaan kata khalaga dalam bentuk
fi’il madi menunjukkan bahwa proses penciptaan rijal dan risa’ adalah suatu
informasi bahwa Allah telah menciptakan manusia dari satu unsur yang sama
(nafs wahidah).

Dalam masa Nabi dapat dilihat bahwa tidak ada perbedaan antara laki-
laki dan perempuan dalam melaksanakan ibadah kepada Allah. Semua orang
memiliki kewajiban yang sama. Prinsip normatif-teologis ini diperlihatkan oleh
Nabi dalam praktiknya secara langsung, yakni ketika syari’at shalat pertama
diturunkan Khadijah dan beberapa perempuan seperti Umm Fadl bint Haris,
Umm Aiman Barakah, dan sederet perempuan lainnya menjalankan shalat
bersama Nabi Muhammad di Ka’bah.'®®

Selain itu, konteks makro ayat yang juga memperlihatkan dakwah Nabi
di Madinah pada saat itu, yakni gebrakan Nabi untuk mempererat dan

193Fakhruddin ar-Razi, al-Tafsir al-Kabir aw Mafatih, 11, him. 161.

10%3eperti Ibn Kasir yang memberi makna kata tersebut dengan Hawa dengan alasan
yang sama, begitupun dengan az-Zamakhsyari. Akan tetapi keduanya tidak menyebut sumber
pendapat tentang Hawa diciptakan dari tulang rusuk. Lihat Ibnu Kasir, Tafsir al-Qur’an al-
‘Azim, 1: 494 dan az-Zamakhsyari, Tafsir al-Kasysyaf, Beirut: Dar al-Ma’’rifah, 2009, hlm.
492.

1%1hn Sa’ad, at-Tabagat al-Kubra.., VIII, him.18.



256

memperkukuh ikatan sosial antar-warga, sehingga sangat wajar apabila ayat
tersebut dalam memberikan informasi mengenai penciptaan Tuhan atas laki-
laki dan perempuan menjadi berbangsa-bangsa dan bersuku-suku untuk saling
mengenal satu sama lain. Di Madinah, Nabi mempersaudarakan Muhajirin dan
Anshar sebagai upaya mempersatukan umat Islam, karena di Madinah tidak
hanya terdiri dari satu suku, namun banyak suku hidup bersama di sana.'%

Sehingga, meskipun ayat ini menggunakan term “ya ayyuha an-nas”
yang mengarah pada ayat Makiyyah, namun konten ayat ini mengarah pada
realitas masyarakat Madinah. Penggunaan kalimat taukid dan lafadz dalam
bentuk mubalagah memberi pemahaman bahwasannya induk kalimat ayat
tersebut adalah kemuliaan laki-laki dan perempuan adalah nilai ketakwaannya
bukan genetik-keturunan. Dari adanya ketakwaan tersebut, maka ada perintah
Allah untuk semua ciptaann-Nya saling bersaudara dan saling bersilaturahmi
tanpa memandang jenis kelamin, etnis, suku, maupun ras, karena semuanya
sama-sama ciptaan Allah. Oleh sebab itu, masalah penciptaan hanya sebagai
informasi penguat terhadap makna ketakwaan yang berimplikasi terhadap rasa
persaudaraan. Hierarki nilai ketakwaan inilah yang menjadi makna autentik
ayat tersebut yang tergolong dalam hierarki nilai fundamental.

Kemudian, apabila dilihat secara tematik, Q.S. an-Nisa’/4:1 mempunyai
hubungan makna dengan Q.S. al-Hujurat/49:13. Konteks mikro Q.S. al-
Hujurat/49:13 adalah berkenaan dengan kisah Abu Hind seorang pembekam
dan seorang mantan budak. Nabi meminta kepada bani Bayadhah agar
menikahi salah seorang putri mereka dengan Abu Hind dan mereka enggan
melaksanakannya karena gengsi bahwa Abu Hind adalah bekas budak mereka.
Riwayat lain menjelaskan bahwa Usaid ibn Abi al-Ish berkomentar ketika
melihat Bilal bin Rabbah sedang adzan: “alhamdulillah ayahku wafat sebelum
melihat hal ini” ada lagi yang berkomentar: “apakah Muhammad tidak
menemukan selain burung gagak ini untuk adzan.”'%" Riwayat lain dari Sahl ibn
Sa’ad dari Abu Hurairah juga menjelaskan bahwa Nabi bersabda: ‘“‘semua
manusia sejajar seperti gerigi sisir, tidak ada yang lebih utama dari seorang

%D Madinah banyak suku yang hidup secara bersama-sama, sepeti suku Anshar,
Muhajirin, kaum Yahudi, dan beberapa suku yang lainnya. Lihat dalam Nizar Abazhah,
Sejarah Madinah: Kisah Jejak Lahir Peradaban Islam, terj. Asyhari Khatib (Jakarta: Zaman,
2014), 83 dan Ibn Ishag, Sirah Ibn Ishaqg, terj. Dewi Candraningrum, Surakarta:
Muhammadiyah University Press, 2002, Il, him. 21.

7M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah..., XIII,hlm. 260. Lihat juga Amina Wadud,
Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's Perspective, New York:
Oxford University Press, 1999, him. 56-59, yang menekankan bahwa kisah-kisah seperti
yang tercantum dalam Q.S. al-Hujurat (49):13, terkait dengan penolakan terhadap status
sosial tertentu, mengindikasikan bahwa Islam datang untuk meruntuhkan sistem sosial yang
tidak adil, seperti diskriminasi terhadap mantan budak



257

Arab atas non Arab, seorang berkulit putih atau hitam, kecuali karena
ketakwaannya.'®

Konteks latar historis ayat ini dari pemaparan konteks mikronya adalah
berbicara mengenai pernikahan seorang sahabat yang kaya raya dengan sahabat
yang kurang mampu. Nabi ingin menegakkan prinsip egalitarianisme dengan
menghapus strata sosial yang sangat mengakar dalam struktur sosial
masyarakat Arab. Konteks masyarakat Arab sebelum datangnya Islam
sangatlah primitif-diskriminatif terhadap status sosial seseorang, sebagaimana
telah penulis paparkan dalam Bab Il. Penekanan kesejajaran strata sosial juga
dipraktikkan oleh Nabi secara langsung dengan menikahkan anak angkatnya
dengan perempuan terhormat Bani Hasyim.

Apabila melihat dari penafsiran-penafsiran yang ada, beberapa penafsiran
klasik seperti az-Zamakhsyari memfokuskan ayat ini adalah lanjutan dari ayat
11 dan 12 sebelumnya. la menyebutkan bahwa penisbatan bagi laki-laki dan
perempuan yang saling berselisin lebih baik dari pada menyingkirkan
keduanya, namun az-Zamakhsyari tidak sampai menyimpulkan secara eksplisit
bahwa jenis kelamin dapat digunakan secara keliru untuk dasar penentuan
superioritas. Secara garis besar, para mufasir klasik setuju dengan prinsip
ketakwaan e/ang menjadi pembeda di antara manusia bukan segi nasab dan
keturunan.'®

Sama halnya yang dipaparkan at-Tabari bahwa Allah telah menciptakan
manusia dengan nasab yang jauh dan nasab yang dekat. la menekankan bahwa
adanya nasab tersebut tidak menghalangi seseorang untuk saling mengenal dan
menghargai satu sama lain. Kata akrama dan tagwa dalam ayat tersebut
dijelaskan at-Tabari bahwa orang yang paling mulia adalah yang menjalankan
kewajibannya, bukan orang yang paling besar rumahnya dan paling banyak
keluarganya. Namun pendapat- pendapat tersebut belum secara gamblang
menjadi inti pijakan dalam memberikan penafsiran terhadap ayat-ayat lain,
sehingga masih ada bias gender dalam penafsiran ayat-ayat yang lainnya.

Berbeda dengan Wadud yang secara fokus memberikan arti bahwa ayat
ini inti utama pesannya adalah kata atgakum. Menurutnya, takwa adalah
kesalehan yaitu cara bertingkah laku yang sebisa mungkin sesuai dengan sistem
sosial-moral serta menyadari bahwa Allah mengetahui segala tingkah lakunya.
Dan pembedaan adanya laki-laki dan perempuan bukanlah menjadi dasar
pembeda atas segala hal yang bersifat kodrati, namun pembedaan ini sebagai
cara agar satu sama lain saling mengetahui dan saling mengenal.

1%8jalal ad-Din as-Suyuti, Jami’ al-Ahadis, XXII: 295 dalam htttp:/
www.shamela.com.

%phn Kasir juga menekankan bahwa antara individu-individu, kelompok dengan
kelompok mempunyai kewajiban untuk saling mengenal satu sama lain tanpa membedakan
apakah mereka itu laki-laki atau perempuan. Ibn Kasir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim..., 1V, him,
1760.


http://www.shamela.com./

258

Apabila melihat unit tematik al-Qur’an tentang takwa bahwa takwa yang
berarti menyerahkan diri sepenuhnya untuk mengabdi kepada-Nya adalah
tujuan penciptaan manusia sebagai hasil dari takwa, sebagaimana yang
ditegaskan dalam Q.S. al-Bagarah/2:21. Pengertian takwa sangatlah kompleks
dan salah satunya adalah adanya prinsip hidup yang baik kepada orang yang
beriman, yakni diberikan kehidupan sejahtera, hidup damai, dan hidup
bahagia."'® Oleh karena itu, prinsip takwa ini sangatlah diperhitungkan oleh
Allah dalam memberikan kehidupan yang sejahtera, bahagia, dan damai kepada
umatnya, tidak sama sekali berhubungan dengan jenis kelamin.

Dengan demikian, ayat tersebut berdasarkan analisis linguistik dan
konteks historis dan pemaparan para mufasir memberikan pemahaman
bahwasanya setiap makhluk ciptaan- Nya memiliki status sosial yang sama di
mata Tuhan. Hal ini dibuktikan dalam sisi gramatikal, sebagaimana
pembahasan pada bab sebelumnya. Ayat tersebut menggunakan term zakar dan
unsa yang dalam makna semantisnya tidak mengalami perubahan makna, yakni
mengarah pada makna perbedaan secara biologis. Penggunaan term tersebut
memiliki penekanan pesan bahwasanya adanya perbedaan laki-laki dan
perempuan bukanlah penghalang pembeda atas kemuliaan dalam sisi vertikal
kepada Allah. Sehingga, dari analisis tersebut maka beberapa ayat di atas
mengandung nilai fundamental yang didasarkan kepada nilai obligatori tentang
kepercayaan terhadap keEsaan tuhan.

Selanjutnya, unit tematik lain yang mendukung pemaknaan ayat di atas
adalah Q.S. Ali Imran/3:195. Penulis akan menjelaskan konteks mikro ayat,
yakni al-Wahidi menceritakan sebuah riwayat tentang protes seorang sahabat
perempuan bernama Ummu Salamah®** yang kemudian direspons al-Qur’an
lewat ayat ini. la melakukan komplain terhadap Nabi tentang mengapa dalam
menggambarkan hijrah, al-Qur’an tidak menyebutkan perempuan secara
eksplisit.*> Ummu Salamah bersama dengan tiga perempuan lain dan sepuluh
orang laki-laki melakukan protes kepada Nabi. la berjuang mati-matian untuk
hidup di negeri orang, Habasyah, tempat ia melahirkan anaknya. Sehingga,
sangat wajar apabila ia menangkap kesan diskriminasi dari al-Qur’an yang
memakai paradigma patriarkal. Namun, al- Qur’an merespons kejadian pada
saat itu dengan memberikan pemahaman kepada masyarakat secara umum akan
kesamaan penciptaan makhluk Tuhan dalam bersosialisasi di masyarakat.
Konteks ayat tersebut menggunakan beberapa contoh di mana kesetaraan itu
berlaku, bukan hanya dikalangan ketauhidan semata, namun penyebutan

119 | jhat dalam Q.S. al-Bagarah (2): 62.

11 Ummu Salamah adalah janda Abu Salamah salah satu sahabat besar Nabi yang
dinikahi oleh Nabi. Dia adalah wanita yang kritis dan pemberani. Ali ibn Ahmad ibn Hazm
al-Andalusi, Jawami’ al-Sirah (Beirut: Dar Kutub al-‘Ilmiyyah, 2009), I: him.276.

12 Ali bin Ahmad al-Wahidi, Asbab al-Nuzul, Kairo: Maktabah at-Taufigiyyah, 2003,
him. 142-143.



259

pengusiran, peperangan mereka tetap akan mendapatkan porsi pahala atas
perbuatan yang dilakukannya.

Penyebutan al-Qur’an dengan menggunakan term pengusiran, hijrah,
serta peperangan merupakan respons al-Qur’an dengan penggunaan bahasa
tertentu sebagai sistem kebudayaan dan mencerminkan sistem pengetahuan
Arab pada masa tersebut. Penggunaan kata hijrah, pengusiran, peperangan
untuk menegaskan akan kesetaraan antara laki-laki dan perempuan merupakan
perumpamaan yang menggambarkan kondisi saat itu, yakni bahwa masyarakat
Arab yang masuk Islam diusir dari tanah kelahirannya. Mereka mendapatkan
intimidasi dan siksaan oleh para pembesar-pembesar klannya sendiri dari suku-
suku Quraisy yang belum bisa menerima Islam.™** Selain itu, ada pemboikotan
dari kaum Qurasiy terhadap kaum muslimin yang dikenal dengan sahifah.
Mereka tidak boleh menikah dengan anggota Bani Hasyim dan Muthalib, tidak
boleh berdagang, melakukan transaksi jual beli, bergaul, sampai mereka
menyerahkan Nabi Muhammad untuk dibunuh. Akibat adanya pemboikotan
tersebut, seluruh anggota dari kedua klan tersebut pindah dan bertahan hidup di
sekitar Ka’bah.

Tradisi orang-orang yang diusir dari tempat kelahirannya sudah
berkembang pada masa sebelum Islam. Masyarakat Jazirah Arab dibagi dalam
kelompok-kelompok, yakni kelompok mawali dan kelompok khula’a.
Kelompok wala’ adalah kelompok masyarakat non-Arab dari suku lain yang
bergabung dengan suku tertentu.'** Sedangkan kelompok khula’a adalah
mereka yang diusir oleh warga sukunya dan tidak diikutsertakan dalam
aktivitasnya.

Beberapa peristiwa tersebut yang mengakibatkan Nabi Muhammad
memerintahkan sebagian kaum muslim untuk meninggalkan tanah kelahirannya
dan berhijrah ke Habasya dan Thaif, dan Madinah. Pada masa-masa tersebut,
umat Islam sedang dalam masalah sulit dan penderitaan. Setelah umat Islam
hijran di Madinah, mereka dihadapkan bukan hanya pada kaum Quraisy
semata, namun juga dihadapkan dengan situasi politik dalam perluasan wilayah
yang menimbulkan banyak peperangan.

Tradisi peperangan ini sudah sering terjadi sebelum datangnya Islam.
Penduduk jazirah Arab yang hidup dalam kesukuan Badui membentuk
organisasi dan identitas sosial. Kelompok dari beberapa keluarga membentuk

Intimidasi yang terjadi adalah penidasan dan kekerasan yang dilakukan kaum
Quraisy. Penjelasan llebih lengkap dapat dilihat dalam Ibn Hisyam, al-Sirah al-
Nabawiyyah..., Jil. I, 496.

145e0rang mawalli akan mendapatkan kemakmuran dan fasilitas hidup dari kelompok
di mana ia bergabung. Selain itu, mereka juga adalah tawanan perang dari suatu suku yang
melakukan  penyerbuan terhadap  suku-sukunya, kemudian tuan-tuan  mereka
membebaskannya, lalu status mereka menjadi mawalli. Lihat dalam Khalil Abdul Karim,
Hegemony Quraisy: Agama, Budaya, Kekuasaan, terj. Faisol Fatawi, Yogyakarta: LKiS,
2002, him. 237.



260

kabilah (clan) dan beberapa kabilah membentuk suku (trible) dan dipimpin oleh
seorang syeikh. Dari beberapa suku tersebut sering terjadi peperangan.
Peperangan tersebut sudah menjadi tabiat masyarakat, yang mengakibatkan
nilai perempuan menjadi sangat rendah.**®

Kemudian, dari analisis linguistik dapat dilihat bahwa ayat tersebut
menggunakan term zakar dan unsa. al-Qur’an ketika berbicara mengenai
balasan amal perbuatan seseorang tidak pernah menyebut dengan salah satu
term baik zakar secara sendiri maupun unsa secara sendiri pula. Sebagaimana
analisis semantik kedua term tersebut yang dalam penggunaan al-Qur’an tidak
mengalami perubahan makna, yakni tetap pada makna dasarnya tentang
biologis.™*

Mayoritas mufasir ketika berbicara mengenai kesetaraan secara normatif
selalu dikaitkan dengan ayat ini. Seperti az- Zamakhsyari yang mengatakan
bahwa orang yang beramal dijelaskan sebagai laki-laki dan perempuan, karena
mereka memiliki pasangan seperti yang Allah janjikan. lbn Kasir juga telah
menjelaskan bahwa amal shalih seseorang baik laki-laki maupun perempuan
akan memperoleh balasan dengan adil, yakni dengan cara memberikan pahala
yang sama. Para mufasir klasik sebenarnya telah sepakat dengan memberikan
makna yang secara umum adanya prinsip kesetaraan manusia dalam hubungan
transendental manusia dengan Tuhan. Akan tetapi, konsep besar tentang
kese%raan ini belum menjadi pijakan mereka dalam menafsirkan ayat-ayat
lain.

Dengan melihat penjelasan-penjelasan di atas, maka dapat dipahami
mengapa al-Qur’an menggunakan contoh hijrah, peperangan, dan pengusiran.
Penggunaan term-term tersebut memberikan pesan bahwasanya, Allah benar-
benar tidak akan menyia-nyiakan amal perbuatan seseorang baik laki-laki
maupun perempuan tanpa melihat apakah ia mengikuti peperangan atau tidak,
atau diusir dan hijrah ke tempat lain atau tidak sebagaimana konteks pada saat
itu. Dengan demikian, hierarki nilai ayat tersebut merupakan nilai fundamental

15Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam..., him, 11.

Y8\Muhammad Asad, The Message of the Qur'an, Gibraltar: Dar al-Andalus, 1980,
him. 760-762. Asad menjelaskan bahwa dalam penggunaan al-Qur’an, kata zakar (laki-laki)
dan unsa (perempuan) digunakan secara kontekstual untuk merujuk pada jenis kelamin
biologis, tanpa ada perubahan makna dalam penggunaannya. Kedua istilah ini tetap
mempertahankan konotasi biologis mereka dalam pembicaraan mengenai amal perbuatan
manusia, dan tidak digunakan secara terpisah dalam pembahasan balasan amal sebagai bentuk
distingsi moral atau sosial.

17 al-zamakhsyari, al-Kashshaf, Beirut: Dar al-Ma’arif, 1995, jilid 1, him. 315. Ayat-
ayat yang berbicara mengenai ‘amal shalih pada hakikatnya mengandung pesan kesetaraan
antara laki-laki dan perempuan, sebab keduanya dijanjikan memperoleh balasan yang sama
dari Allah atas setiap amal kebajikan yang dilakukan. al-Zamakhsyari menegaskan bahwa
meskipun perbedaan biologis ada, dalam konteks amal dan balasan ilahi, tidak ada perbedaan
dalam pemberian pahala.



261

yang menekankan kepada kesetaraan esensial antara laki-laki dan perempuan
dalam melakukan segala perbuatan dengan dilandasi nilai obligatori atas
kepercayaan atas hari pembalasan amal.

Ayat lain yang mendukung atas pemaknaan di atas adalah

Q.S. an-Nisa’/4:32. Menurut riwayat al-Wahidi ayat tersebut dalam
konteks mikronya turun untuk Ummu Salamah. Demo yang ia lakukan adalah
menuntut penyamaan pembagian warisan antara laki-laki dan perempuan. Hal
ini menimbulkan konsekuensi ia ikut berperang dengan sahabat yang
lainnya.''®

Berdasarkan sabab nuzul mikro tersebut, maka dapat dipaparkan
bahwasanya ketika Islam mulai memperkenalkan tradisi baru yang mencoba
membatasi diskriminasi atas perempuan, muncullah suatu ketegangan di antara
laki-laki dan perempuan atas ayat al-Qur’an. Namun, di sisi lain munculnya
cerita-cerita tersebut memberikan bukti sejarah bahwasanya kesetaraan itu
menjadi misi al-Qur’an.

Hak memperoleh balasan dari perbuatan merupakan suatu konsep
kesetaraan yang ditekankan oleh al-Qur’an. Sabab nuzul mikro ayat ini dalam
riwayat Ummu Salamah berkata: Wahai Rasulullah, saya tidak mendengar
Allah menyebut khusus tentang perempuan di dalam al-Qur’an mengenai
peristiwa hijrah”. Konteks Q.S. an-Nisa/4:32 turun dalam konteks penduduk
Madinah yang sudah sangat pesat perkembangannya dalam dunia sosial.
Namun, konteks Madinah ketika Islam datang adalah terjadinya instabilitas
ekonomi yang membutuhkan semangat penuh dari umat Islam untuk
menstabilkan kondisi tersebut. Ayat tersebut diturunkan guna merespons
kesetaraan laki-laki dan perempuan dalam bidang social structural dalam
mendukung partisipasi masyarakat untuk memajukan perekonomian
masyarakat Arab.™*°

Dari sisi gramatikal penggunaan term rijal dan nisa’ untuk fungsi gender
sangatlah penting untuk menemukan makna Autentik ayat. Term-term
tersebutlah yang membedakan di mana kesetaraan antara laki-laki dan
perempuan itu difaktori oleh sistem kebudayaan sekitar, bukan kodrat sebagai
laki-laki atau perempuan. Dengan demikian, kesetaraan antara laki-laki dan
perempuan bukan hanya pada wilayah vertikal dengan Tuhan, namun juga
wilayah horizontal antara manusia dengan manusia lainnya atau laki-laki
dengan perempuan dalam pembentukan sistem budaya masyarakat.'?°

18 Ali bin Ahmad al-Wahidi, Asbab al-Nuzul, 103-104.

9\uhammad Asad, The Message of the Qur'an, Gibraltar: Dar al-Andalus, 1980,
him. 742-745, yang menjelaskan bahwa ayat Q.S. an-Nisa’ (4):32 menegaskan konsep
kesetaraan dalam memperoleh balasan dari perbuatan, tanpa membedakan antara laki-laki dan
perempuan.

120\yhammad Asad, The Message of the Qur'an, Gibraltar: Dar al-Andalus, 1980,
him. 625-630. Asad menjelaskan bahwa dalam al-Qur’an, penggunaan kata rijal (laki-laki)



262

Apabila melihat konteks makro yang lebih luas, ayat tersebut merespons
konsep masyarakat Arab yang pada pra-Islam merendahkan dan menjadikan
perempuan sebagai kelas bawah. Mereka tidak mendapatkan warisan, namun
sebaliknya, mereka menjadi warisan serta tidak mendapatkan haknya atas apa
yang telah mereka lakukan. Laki-laki sebagai pemegang keputusan yang
mengakibatkan segala usaha yang dilakukan oleh perempuan menjadi milik
laki-laki. Hak-hak perempuan pada masyarakat Arab dapat dipenuhi hanya
untuk kalangan suku-suku terhormat (asyraf dan sadah). Golongan kelas tinggi
memberikan hak-hak istimewa (previlege) dibanding dengan kelompok kelas
bawah yang tidak sama sekali memiliki hak atas apa yang mereka usahakan.
Sebagaimana analisis linguistik yang dipaparkan dalam bab sebelumnya,
penggunaan kata mimma iktasabna dalam ayat tersebut bukanlah menunjukkan
usaha yang belum mereka upayakan, namun pada pengertian apa yang mereka
usahakan. Dengan demikian, makna autentik yang dapat diambil dari ayat
tersebut adalah setiap manusia berhak memperoleh hak otonomi, baik dari
kalangan atas maupun tinggi, tidak ada sekat perbedaan di antara mereka.***

Mufasir klasik sebenarnya sependapat dengan prinsip kesetaraan laki-laki
dan perempuan dalam mendapatkan balasan amal perbuatannya masing-
masing, seperti yang at-Tabari paparkan dalam tafsirnya, yakni meskipun ada
mufasir yang memberi makna kata iktasabna itu adalah bagian warisan laki-
laki, namun ia lebih cenderung kepada pemaknaan yang egaliter dalam masalah
ini. Komentarnya bahwa harta warisan bukanlah termasuk jerih payah
seseorang, akan tetapi itu merupakan bagian yang tanpa adanya jerih payah.'?
Dalam analisis linguistiknya, ia berpendapat bahwa al-kasbu bermakna al-amal
(kerja atau usaha). Sehingga, mufasir klasik sebenarnya sudah memberikan
pemaknaan yang egaliter mengenai kesetaraan di mata Tuhan. Namun,
penafsirannya di akhir ayat masih menunjukkan akan adanya bias antara laki-
laki dan perempuan dalam ranah ketetapan Tuhan. Hal inilah yang menjadi
pendukung atas pemaknaan ayat lain yang bias gender.

Apabila melihat al-Qur’an secara konseptual, al-Qur’an mengaitkan
pemaknaan ayat tentang balasan amal dengan penegasan bahwa rahmat Allah
sangat luas tanpa ada batasan, sebagaimana dalam Q.S. an-Nahl/16:97 dan

dan nisa' (perempuan) berfungsi untuk menggambarkan konstruksi sosial yang lebih dari
sekadar perbedaan biologis antara kedua jenis kelamin, melainkan juga menunjukkan peran
dan posisi sosial mereka dalam budaya dan masyarakat. Asad menegaskan bahwa kesetaraan
yang disebutkan dalam al-Qur’an lebih merupakan hasil dari konteks kebudayaan dan sistem
sosial yang berkembang, bukan karena perbedaan kodrat.

121 Muhammad Asad, The Message of the Qur'an, Gibraltar: Dar al-Andalus, 1980,
hlm. 750-755, yang menjelaskan bahwa pada masa pra-Islam, perempuan sering
diperlakukan sebagai milik atau bagian dari warisan, dan mereka tidak memiliki hak atas
usaha yang mereka lakukan.

122 |pn Jarir at-Tabari, Tafsir at-Thabari, VI: 851 dan Ibn Kasir, Tafsir al-Qur’'an al-
‘Azim, 1, hlm 442,



263

Ghafir/40:40. Kedua ayat tersebut turun di Makkah pada saat pengepungan
yang dilakukan oleh kaum Quraisy yang menyebabkan umat Islam melakukan
hijrah ke Habsyi dan Madinah.

Kemudian, Q.S. Ghafir/40:40 menurut Abid al-Jabiri adalah surat
Makiyyah yang turun pada saat terjadi penindasan dan pengepungan terhadap
Nabi dan kaum muslimin yang menyebabkan di kemudian hari umat Islam
melakukan hijrah ke Habsyi. Kaum Quraisy melakukan penekanan terhadap
orang yang masuk Islam. Mereka menyiksa para budak dan kaum lemah yang
masuk Islam. Dalam Sirah Ibnu Ishaq diceritakan bahwa kaum musyrikin
melakukan penekanan dan penyiksaan terhadap para budak yang masuk
Islam.'*® Misalnya Bilal bin Rabbah yang disiksa oleh majikannya Umayyah
bin Khalaf karena tidak mau meninggalkan Islam, para sahabat yang disiksa
oleh kaum Quraisy hingga kelaparan dan kehausan. Begitupun juga terjadi pada
kaum muslim sebelum hijrah ke Madinah. Nabi dan para sahabat mengalami
penindasan dan penyiksaan oleh kaum Quraisy.***

Dari beberapa kondisi umat Islam pada saat itu yang menjadi konteks
makro turunnya ayat untuk memberikan peringatan terhadap umat Islam
bahwasanya, Allah telah mempunyai ketetapan kepada hamba-Nya yang
berbuat baik dan berbuat buruk. Ayat tersebut sebagai penyemangat umat Islam
untuk tetap berpegang teguh pada ajaran Islam, karena Allah telah menjanjikan
kepada mereka baik laki-laki maupun perempuan suatu balasan pahala,
kehidupan yang baik, dan surga bagi mereka yang selalu berbuat baik dan
berpegang teguh pada ajaran Islam. Oleh karena itu, balasan yang diberikan
oleh Allah bukan berdasarkan jenis kelamin (zakar dan unsa), namun
berdasarkan amal perbuatan masing-masing. Pendapat seperti ini sebenarnya
dari kalangan mufasir klasik telah sepakat bahwa ayat ini sebagai landasan atas
perolehan ganjaran atas perbuatan masing-masing orang baik laki-laki dan
perempuan. Mayoritas mereka berargumen bahwa amal shalih lah yang akan
membawa manusia menuju kebahagiaan di akhirat kelak.'*

128 Muhammad bin Yasar bin Ishag, Sirah Ibnu Ishag, 214. Lihat pula dalam Ibnu
Hisyam, Sirah Nabawiyyah, terj. Samson Rahman, Jakarta: AkbarMedia, 2013 ,him. 198.

124 Abu Jahal dalam Sirah lbn Ishaq dikatakan bahwa ia mempunyai ide untuk
membentuk suatu kelompok yang dipersenjatai dengan pedang tajam yang digunakan untuk
membunuh nabi. Lihat dalam Muhammad bin Yasar bin Ishaq, Sirah Ibnu Ishaq, him.4-5.

125 gehagaimana pendapat al-Qurtubi bahwa barangsiapa yang melakukan amal shalih
sedangkan dia seorang yang beriman dan dalam keadaan miskin atau dalam keadaan kaya
maka kehidupannya akan baik. Sedangkan orang yang berpaling dari dzikir kepada Allah dan
ia tidak beriman kepada Tuhannya dan tidak melakukan amal shalih, maka kehidupannya
tidak akan ada kebaikan di dalamnya. Lihat dalam Imam al-Qurtubi, Tafsir al-Qurtubi, terj.
Asmuni (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008), 433-434. Sebagaimana pula yang dikatakan oleh Ibn
Kasir bahwa pahala yang melimpah akan diberikan oleh Allah kepada seseorang yang berbuat
kebaikan tanpa melihat apakah laki-laki atau perempuan. Lihat dalam Ibn Kasir, Tafsir al-
Qur’an al-Azim, IV: him.164.



264

Berbeda dengan mufasir modern yang lebih detail membahas linguistik
Q.S. Ghafir/40:40 tersebut. Wadud misalnya, ia sangat mendalam membahas
mengenai kata man yang menunjukkan makna netral tidak cenderung kepada
salah satu. Sehingga, balasan yang akan diberikan oleh Tuhan bersifat netral
yang menunjukkan individu, terlepas dari perbedaan laki-laki dan perempuan.
Apabila dilihat dari sisi stilistikanya memang kata man tidak menunjukkan
kecenderungan kepada salah satu pihak, akan tetapi netral dapat digunakan
untuk siapa saja.

Kedua ayat di atas juga menggunakan term zakar dan unsa dalam medan
semantik mempunyai keterkaitan makna dengan beberapa kata yang
melingkupinya, yakni amal salih, ‘ajr, hayat tayyibah menunjukkan bahwa
secara linguistik term-term tersebut berhubungan dengan unsur teologis-
transendental antara masing-masing manusia dengan Tuhan penciptanya, bukan
keterkaitan dengan perbedaan di antara manusia dengan manusia itu sendiri.
Oleh karena itu, hierarki nilai dari ayat tersebut lebih mengarah kepada nilai
obligatori, yakni ketetapan dari Tuhan tentang hari pembalasan. Pesan inti ayat
yang mengarah kepada pemberian ganjaran individu diperkuat dengan beberapa
ayat lain, seperti Q.S. al-An’am/9:94, Q.S. al-Jatsiyah/45:21-22.1%

Adapun prinsip-prinsip egalitarianisme yang dibangun oleh al- Qur’an
juga dapat dilihat secara komprehensif melalui konteks ayat yang diturunkan
dalam Q.S. al-Ahzab/33:35-36. Ayat tersebut turun setelah sekian lama tidak
ada wahyu yang turun untuk perempuan yakni hampir tiga belas tahun setelah
di mulainya dakwah Islam. Konteks mikro ayat tersebut dapat dilihat dari
riwayat Mugattil ibn Hayyan bahwa Asma bint Umais ketika pulang ke
Habasyah bersama suaminya Ja’far Ibn Abi Thalib berkata:

“Ketika saya masuk (bilik) istri-istri rasul. Berkata: “Apakah ada wahyu yang
turun tentang kita (perempuan)?”. Mereka berkata: “Tidak”. Kemudian
Asma mendatangi Rasulullah dan bertanya: “Wahai Rasul, sungguh kami
perempuan merugi dan berputus asa?”. Rasul berkata: “Kenapa?”. la
mengatakan: ‘“Mereka (peremgman) tidak mendapatkan yang lebih baik
sebagaimana kaum laki-laki .*?

Avyat tersebut melihat konteks historisnya bahwa itu merupakan suatu
pernyataan tegas dan lugas tentang identitas manusia secara bersama-sama,
baik laki-laki dan perempuan dalam berbagai kewajiban agama, sosial,

126 Amina Wadud, Qur'an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman'’s
Perspective, New York: Oxford University Press, 1999, him. 105-110, yang mendalami
analisis linguistik pada Q.S. Ghafir (39): 40, khususnya mengenai kata man yang ia pahami
sebagai istilah netral, tidak mengarah kepada salah satu jenis kelamin. Wadud menekankan
bahwa dalam konteks ini, balasan dari Tuhan adalah bersifat individu dan bukan berdasarkan
jenis kelamin

1271 jhat dalam Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jami’ al-Bayan ‘an
Ta’wil..., XX, him.270.



265

spiritual, dan etika yang tanpa memperdulikan jenis kelamin. Secara faktual,
ayat tersebut diturunkan karena berlatar belakang adanya peristiwa yang
menggambarkan bagaimana perempuan di zaman awal Islam tanpa dengan
aktif mengeluarkan pendapat mereka dan memgertanyakan ketidakikutsertaan
mereka pergi berperang sebagaimana laki-laki.*?

Sedangkan Q.S. al-Ahzab/33:36 turun ketika ada seorang kaum mawali
(budak yang dimerdekakan) yakni Zaid bin Haristah salah satunya. Rasulullah
ingin melepas strata sosial yang begitu mengakar kuat tentang persepsi budak.
la dinikahkan dengan perempuan terhormat dari Bani Hasyim yakni Zainab
Bint Jasy. Pernikahan ini mempunyai misi untuk menghilangkan sekat-sekat
strata sosial tentang persepsi budak. Akan tetapi, Zainab pada saat itu menolak
lamaran Nabi dengan mengatakan: “saya lebih tinggi darinya baik dari nasab
maupun strata sosial”. Faktor inilah yang menjadi konteks turunnya Q.S. al-
Ahzab/33:36 tersebut.

Surat al-Ahzab ini semakin memperkuat mengenai konsep kesetaraan
manusia. Beberapa term yang disebutkan mulai dari term laki-laki dan
perempuan muslim sampai term yang mengarah kepada status sosial, yakni
laki-laki dan perempuan yang memelihara kehormatan dengan tidak
menggunakan kata ganti dhamir.® Ayat tersebut secara gamblang
menggunakan bentuk isim dhahir yang dalam analisis stilistika masuk dalam
bentuk gramatikal dengan menggunakan pola muzakkar dan muannas
menunjukkan dengan konkret bahwa ampunan, pahala, dan ganjaran berhak
atas setiap individu, tanpa terkecuali."*

Dua ayat di atas menspesifikkan bahwa keadaan laki-laki dan perempuan
sebagai orang Islam, orang mukmin, sifat keduanya, hubungan dengan manusia
lain dengan bersedekah menegaskan bahwa nilai kesetaraan tidak hanya secara
vertikal, namun itu menimbulkan efek secara horizontal terhadap kesetaraan di
antara satu sama lain tanpa melihat sisi agama, ras, budaya, dan strata sosial.

128Muhammad Asad, The Message of the Qur'an, Gibraltar: Dar al-Andalus, 1980,
him. 341-345, yang menjelaskan bahwa ayat ini menegaskan kesetaraan antara laki-laki dan
perempuan dalam kewajiban agama, sosial, spiritual, dan etika, tanpa memandang jenis
kelamin.

12%pendapat seperti ini juga telah dijelaskan oleh mufasir klasik seperti al- Qurtubi
dalam tafsirnya yang mengatakan bahwa Allah memulai penjelasan ayat ini dengan term
keislaman, karena keislaman mencakup keimanan dan perbuatan seluruh anggota tubuh
manusia. Setelah itu, Allah menyebutkan keimanan sebagai keutamaan pertama yang dimiliki
seorang muslim, dan sebagai pengingat bahwa keimanan itu penopang keislaman. Lihat
dalam Imam al-Qurtubi, Tafsir al-Qurtubi..., XIV, him.463.

%0 jhat penjelasan mufasir klasik dalam tafsirnya yang menerangkan bahwa
penyebutan kata-kata dalam Q.S. al-Ahzab (33): 35 sebagai penegasan untuk selalu
melakukan mengingat kepada Allah dan meminta ampunan guna memperoleh pahala dari-
Nya. Ibn Kasir, Tafsir al- ‘Azim..., ll1l, him.1484.



266

Berdasarkan analisa historis dan linguistik menunjukkan bahwasanya
secara inheren tidak ada pembeda antara laki-laki maupun perempuan.
Gambaran al-Qur’an tentang kematian, kebangkitan, pembalasan, surga dan
neraka menunjukkan akan kesetaraan esensial antara laki-laki dan perempuan.
Q.S. an-Nisa’/4:1 dan al-Hujurat/49:13 menunjukkan bahwa ketakwaan yang
menjadi pembeda di antara keduanya mencakup dua dimensi, yakni tindakan
dan sikap. Takwa adalah keinginan manusia untuk memeluk kebenaran dan
menjauhkan diri dari setan dengan cara menggunakan akal, intelektual, dan
pengetahuan. Takwa sebagai sebuah keseimbangan: kemampuan untuk
menyeimbangkan antara pemikiran otonom individual dengan hegemoni sosial
dan hukum llahiyah yang alamiyah. Orang yang bertakwa adalah mereka, baik
perempuan maupun laki-laki yang dapat menyeimbangkan antara tuntutan
moral-reliljius dengan pikiran untuk menerapkan pendidikan atau ajaran al-
Qur’an.13

Otentisitas spiritualitas dan nilai tindakan seorang individu dengan
demikian ditentukan semata oleh tingkat kesalehan dan kesadaran Ilahiyah
masing-masing. Lebih dari itu, tingkat spiritualitas dan nilai seseorang
tergantung pada kemampuan masing-masing dalam menyeimbangkan dua
aspek, antara statusnya sebagai individu dan masyarakat, antara tuntutan moral
yang bersifat relijius dan pemikiran yang rasional, antara otonomi individual
dan hegemoni masyarakat, dan sama sekali tidak terkait dengan persoalan jenis
kelamin.

Penjelasan di atas menyiratkan bahwa perempuan maupun laki-laki
secara individu memiliki potensi yang sama untuk dapat membangun
kehidupan dan hidup yang baik, terkait dengan hubungan mereka dengan
manusia, lingkungan, dan Tuhan. Konsep kesamaan status ontologis, potensi,
serta kesempatan, dan pertanggungjawaban secara individual di hadapan Tuhan
memberikan ilustrasi yang jelas tentang kesetaraan perempuan dan laki-laki
dalam kehidupan yang bersifat material maupun spiritual.

Masing-masing orang mempunyai porsi yang sama baik dalam konteks
sosial maupun dalam konteks teologis. Sehingga, ayat-ayat yang menjadi dasar
adanya kesetaraan dalam al-Qur’an apabila dikaji lebih jauh lagi dengan
menganalisa hierarki nilai ayat-ayat, sebagaimana yang menjadi gagasan
Abdullah Saeed, maka dapat dilihat bahwa ayat-ayat tersebut mengandung nilai
fundamental adanya hak otonomi masing-masing orang, yang dijelaskan
dengan nilai-nilai perintah, larangan, dan nasihat (intructional value). Hal itu
pada dasarnya menunjukkan bahwa operasional ayat tersebut bersifat temporal
dan spesifik. Artinya, ayat tersebut turun pada konteks atau situasi tertentu dan
merupakan respons al-Qur’an terhadap peristiwa tertentu. Respons tersebut di

¥ Ahmad Sa'id, Kesetaraan Esensial antara Laki-laki dan Perempuan dalam al-
Qur'an: Analisis Historis dan Linguistik, Yogyakarta: Pustaka Islamika, 2023, him. 142.



267

aplikasikan al-Qur’an dengan bentuk instruksi dengan perangkat linguistik
kalimat nahi dan ‘amr. Sehingga, nilai fundamental baik secara ontologis dan
substansial antara laki-laki dan perempuan setara yang dapat diaplikasikan
hingga konteks saat ini. %

Dari uraian ayat-ayat diatas penulis berasumsi bahwa “ayat-ayat tersebut
mengandung nilai fundamental kesetaraan merupakan ayat sebagai bentuk
kebijakan yang diambil al-Qur’an terkait masalah spesifik yang terjadi pada
saat masa pewahyuan. Hal ini melihat bentuk frekuensi kejadian dalam istilah
kunci takwa selalu mengiringi ayat-ayat tersebut, serta bentuk penekanan
dengan perangkat linguistik, dan relevansinya dengan budaya masa itu
menguatkan akan nilai fundamental yang berimplikasi pada nilai intruksional.

Beberapa ayat yang telah penulis paparkan di atas menunjukkan adanya
prinsip kesetaraan kedudukan antara laki- laki dan perempuan. Sehingga,
makna autentik dari beberapa ayat tersebut adalah prinsip ketauhidan yang
mengedepankan ketakwaan yang berimplikasi kepada fungsi moral ketauhidan
yang memberikan kesetaraan kedudukan setiap manusia di mata Tuhan.
Sehingga, dari pemaparan analisis Q.S. an-Nisa’/4:32 dan Q.S. Ghafir/40:40,
serta unit tematik lainnya memberikan makna berupa prinsip gender atas
adanya prinsip otonomi masing-masing orang baik laki-laki maupun
perempuan sebagai implikasi dari nilai transendental kesetaraan untuk
mendapatkan martabat kemuliaan di mata Tuhan. Pertanggungjawaban laki-laki
dan perempuan secara personal tidak mungkin dapat terwujud tanpa adanya
otonomi masing-masing dan aktualisasi dari otonomi tersebut.

Dengan demikian, pemaparan-pemaparan konteks historis dan analisis
linguistik tekstual ayat dengan mempergunakan metode musyarakah
memberikan jalan untuk mengetahui makna autentik ayat yang selama ini
menjadi legitimasi atas adanya konstruksi ontologi perempuan, fitrah
perempuan, dan ketergantungan perempuan menjadi terbantahkan. al-Qur’an
sama sekali tidak menginginkan adanya konstruksi-konstruksi tersebut, akan
tetapi yang al-Qur’an inginkan adalah adanya otonomi masing-masing dalam
memperoleh derajat yang sama di mata Tuhan dan manusia. Laki- laki dan
perempuan mempunyai kesetaraan dalam bentuk kedudukan dan peran baik
dalam bentuk otonomi masing-masing maupun dalam relasi keduanya.

32 Abdullah Saeed, Kesetaraan Gender dalam Al-Qur'an: Analisis Hierarki Nilai Ayat
dan Respons Terhadap Konteks Sosial, Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2022, him. 156.



268



BAB VI
PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan kajian dan penelaahan literatur mengenai metode
musyarakah sebagai upaya merekonsiderasi phallosentris dan implikasinya
terhadap stereotip tafsir patriarki, maka disertasi ini dapat disimpulkan
sebagai berikut:

Metode musyarakah mampu merekonsiderasi phallosentrisme dalam
tafsir al-Qur’an dengan cara menghadirkan partisipasi mufassir laki-laki dan
perempuan secara kolaboratif, sehingga makna ayat tidak lagi terpusat pada
pengalaman tunggal laki-laki, melainkan terbuka pada pengalaman sosial
yang lebih beragam dan setara. Melalui musyarakah, tafsir yang selama ini
didominasi mufassir laki-laki klasik dapat direkonstruksi ulang sehingga bias
gender yang bersifat patriarkal dapat diminimalisasi.

Kesimpulan tersebut didasarkan pada beberapa temuan sebagai berikut :
1. Tradisi tafsir yang phallosentris telah melahirkan stereotip patriarki dengan

menempatkan laki-laki sebagai pusat otoritas makna, sebagaimana tampak
dalam penafsiran terhadap ayat-ayat seperti QS. al-Nisa’ [4]:34, QS. al-
Bagarah [2]:30, dan QS. al-Rahman [55]:33 yang sering dijadikan
legitimasi dominasi laki-laki. Untuk mendekonstruksi bias tersebut,
penelitian ini menawarkan metode musyarakah, yakni pendekatan
kolaboratif yang mempertemukan mufassir laki-laki dan perempuan dalam
proses istinbat bersama agar tafsir tidak lagi bias gender. Melalui
musyarakah, tafsir menjadi dialogis, multi-voice, dan inklusif,
memungkinkan reinterpretasi terhadap konsep-konsep seperti gawwamiin
dan khalifah sebagai simbol tanggung jawab dan keadilan, bukan

269



270

superioritas. Pendekatan ini sekaligus menjadi kritik terhadap
phallogosentrisme dalam tafsir klasik serta membentuk paradigma baru
yang egaliter, representatif, dan sesuai dengan nilai rahmatan lil-‘alamin.

2. Phallosentrisme berperan signifikan dalam membentuk corak tafsir
patriarkis melalui penempatan maskulinitas sebagai pusat otoritas makna
dan epistemologi penafsiran. Paradigma ini menempatkan pengalaman,
perspektif, dan rasionalitas laki-laki sebagai standar universal dalam
memahami teks-teks keagamaan, sehingga menghasilkan konstruksi tafsir
yang bersifat androsentris dan hierarkis. Akibatnya, representasi dan
pengalaman perempuan tereduksi, bahkan terpinggirkan, dalam wacana
keagamaan. Dengan demikian, tafsir patriarkis dapat dipahami sebagai
produk dari struktur pengetahuan phallosentris yang mereproduksi
dominasi simbolik laki-laki dalam ranah teologis dan hermeneutis.

3. Metode musyarakah tidak sekadar menjadi wacana teoritik, tetapi juga
memiliki implikasi praktis bagi pengembangan tafsir yang responsif
terhadap realitas sosial. Kehadiran mufassir perempuan dalam proses
penafsiran membuka ruang bagi pengalaman, sensitivitas, dan perspektif
yang selama ini terpinggirkan akibat dominasi tafsir phallosentris. Melalui
interaksi dialogis antara mufassir laki-laki dan perempuan, musyarakah
melahirkan tafsir yang lebih komprehensif, berimbang, dan kontekstual
dengan nilai-nilai keadilan al-Qur’an. Pendekatan ini juga berfungsi
sebagai mekanisme korektif terhadap struktur epistemik patriarki yang
mengekalkan otoritas tunggal dan bias gender.

Lebih jauh, penerapan metode musyarakah berpotensi menjadi model
baru dalam studi tafsir kontemporer yang menyeimbangkan otoritas keilmuan
dengan pengalaman empirik kedua gender. Melalui pendekatan ini, tafsir
tidak lagi diproduksi secara hierarkis, tetapi melalui proses partisipatif dan
egaliter yang menghargai keragaman pandangan. Musyarakah menegaskan
bahwa keadilan dalam penafsiran tidak dapat dicapai tanpa keterlibatan aktif
perempuan sebagai subjek penafsir, bukan sekadar objek teks. Dengan
demikian, rekonstruksi epistemologis yang ditawarkan disertasi ini tidak
hanya mendobrak hegemoni tafsir phallosentris yang mengakar dalam tradisi
klasik, tetapi juga menghadirkan paradigma tafsir baru yang berbasis
kesalingan (mutuality), empati, dan keadilan. Secara praktis, pendekatan ini
diharapkan mampu membangun budaya tafsir yang lebih terbuka terhadap
kritik, reflektif terhadap konteks sosial, dan berorientasi pada nilai-nilai
kemanusiaan universal sebagaimana diamanatkan al-Qur’an.

B. Implikasi Hasil Penelitian

Penelitian ini memiliki sejumlah implikasi penting, baik dalam tataran
teoritis, praktis, maupun sosial-kultural, khususnya dalam konteks studi tafsir
al-Qur’an berbasis gender. Metode musyarakah yang ditawarkan sebagai



271

alternatif atas pendekatan phallosentris memberikan ruang baru bagi
rekonstruksi makna teks keagamaan secara partisipatif dan lebih berkeadilan
gender.

1.

Implikasi Teoritis

Secara teoritis, penelitian ini memperkaya khazanah metodologi
tafsir dengan menegaskan pentingnya Kketerlibatan subjek perempuan
dalam proses interpretasi teks suci. Metode musyarakah yang berbasis
pada prinsip kesalingan, dialog, dan partisipasi aktif menjadi tawaran
penting dalam mendekonstruksi asumsi-asumsi patriarkal yang selama ini
melekat dalam tradisi tafsir klasik maupun kontemporer. Hal ini membuka
kemungkinan terciptanya model hermeneutika yang lebih egaliter dan
kontekstual.
Implikasi Praktis

Dalam tataran praktis, penelitian ini mendorong lahirnya ruang-ruang
tafsir yang bersifat kolektif, inklusif, dan setara gender. Forum-forum tafsir
yang mengintegrasikan suara dan pengalaman perempuan dalam proses
penafsiran tidak hanya akan memperkaya pemahaman terhadap teks al-
Qur’an, tetapi juga dapat menjadi sarana edukatif yang membangun
kesadaran kritis terhadap bias gender dalam penafsiran. Praktik ini sangat
relevan untuk diterapkan di lembaga pendidikan keagamaan maupun dalam
proyek-proyek tafsir komunitas.
Implikasi Sosial-Kultural

Penafsiran al-Qur’an yang dibangun melalui pendekatan musyarakah
memiliki potensi untuk mereduksi stereotip negatif terhadap perempuan
yang selama ini dilegitimasi oleh tafsir patriarkal. Dengan demikian,
pendekatan ini turut berkontribusi terhadap perubahan budaya tafsir yang
lebih adil, manusiawi, dan tidak diskriminatif terhadap gender. Selain itu,
pendekatan ini juga menjadi bagian dari ikhtiar membangun relasi sosial
berbasis kesalingan antara laki-laki dan perempuan dalam komunitas
muslim.
Implikasi terhadap Pengembangan Studi Islam

Temuan ini relevan untuk menjadi pijakan dalam pengembangan
studi Islam interdisipliner yang sensitif terhadap isu gender. Integrasi
metode musyarakah dalam kajian tafsir tidak hanya membuka wacana baru
dalam studi keislaman, tetapi juga menegaskan pentingnya reformasi
epistemologis dalam memahami teks keagamaan. Hal ini dapat menjadi
referensi penting bagi para akademisi, peneliti, dan aktivis yang bergerak
di bidang feminisme Islam, tafsir tematik, dan studi gender dalam Islam.

C. Saran

Berdasarkan temuan dan analisis dalam disertasi berjudul "Metode

Musyarakah Sebagai Upaya Merekonsiderasi Phallosentris dan Implikasinya



272

Terhadap Stereotip Tafsir Patriarki”, berikut beberapa saran yang dapat
digunakan untuk pengembangan keilmuan dan implementasi praktis:

1.

Pengembangan Metode Musyarakah dalam Studi Tafsir, peneliti dan
pengajar di bidang keislaman perlu mengembangkan metode musyarakah
lebih lanjut, terutama dalam penerapannya pada teks-teks keagamaan yang
sering digunakan untuk mendukung pandangan patriarkal. Pendekatan ini
dapat menjadi sarana untuk menghasilkan tafsir yang lebih inklusif, yang
mencerminkan semangat keadilan sosial dan kesetaraan sebagaimana
diajarkan dalam Islam.

Peningkatan Partisipasi Perempuan dalam Studi Keislaman, memerlukan
upaya untuk meningkatkan partisipasi perempuan dalam studi keislaman,
baik sebagai penafsir, pengkaji, maupun penulis. Lembaga pendidikan
Islam, baik formal maupun informal, sebaiknya membuka ruang yang lebih
luas bagi perempuan untuk berkontribusi dalam wacana keilmuan,
sehingga suara perempuan dapat ikut mewarnai hasil tafsir yang lebih
representatif dan adil gender.

Penyelenggaraan Forum Dialog yang Inklusif Institusi keagamaan,
pendidikan, dan organisasi masyarakat perlu menyelenggarakan forum
dialog yang melibatkan berbagai pihak, termasuk ulama, cendekiawan,
aktivis perempuan, dan masyarakat umum. Forum ini dapat menjadi media
untuk  mendiskusikan isu-isu  gender dalam tafsir, sekaligus
memperkenalkan metode musyarakah sebagai pendekatan hermeneutika
alternatif yang inklusif.

Revisi Kurikulum Pendidikan Keislaman, Kurikulum pendidikan Islam di
berbagai tingkatan perlu disesuaikan untuk memuat pembahasan Kkritis
tentang phallosentris dan dampaknya terhadap tafsir keagamaan. Selain
itu, metode musyarakah dapat dimasukkan sebagai salah satu pendekatan
hermeneutika yang dipelajari, sehingga generasi muda memiliki kesadaran
terhadap pentingnya kesetaraan gender dalam penafsiran teks keagamaan.
Peningkatan Kesadaran Masyarakat terhadap Stereotip Gender dalam
Tafsir, upaya penyadaran masyarakat melalui ceramah, seminar, dan
publikasi populer sangat diperlukan untuk menunjukkan dampak stereotip
gender dalam tafsir terhadap kehidupan sosial. Dengan pemahaman yang
lebih kritis, masyarakat dapat berkontribusi dalam mendorong terciptanya
tafsir yang lebih adil dan berkeadilan gender.

Kolaborasi Lintas Disiplin dalam Kajian Tafsir, kajian tafsir dengan
metode musyarakah dapat diperkuat melalui kolaborasi dengan berbagai
disiplin ilmu, seperti sosiologi, antropologi, kajian gender, dan filsafat.
Kolaborasi lintas disiplin ini tidak hanya memperkaya analisis terhadap
tafsir, tetapi juga membantu memahami konteks sosial, budaya, dan sejarah
yang melatarbelakangi terbentuknya tafsir tertentu.



273

7. Evaluasi Kritis terhadap Tafsir Tradisional, tafsir-tafsir tradisional yang
dianggap mendukung patriarki perlu dievaluasi secara kritis menggunakan
metode musyarakah. Evaluasi ini bertujuan untuk menemukan penafsiran
alternatif yang lebih relevan dengan nilai-nilai keadilan, keadilan, dan
kemanusiaan dalam Islam, tanpa mengabaikan teks suci.

Saran-saran  ini  diharapkan dapat menjadi panduan untuk
mengintegrasikan metode musyarakah dalam studi tafsir dan keilmuan Islam
secara umum, sehingga tercipta wacana keagamaan yang lebih adil, inklusif,
dan relevan dengan kebutuhan masyarakat kontemporer. Dengan demikian,
Islam dapat terus menjadi rahmat bagi seluruh alam (rahmatan lil alamin),
yang menghormati dan menghargai keberagaman serta kesetaraan di antara
umat manusia.



274



DAFTAR PUSTAKA

Abadi, H. S. “Kekuasaan Seksualitas dalam Novel: Perspektif Analisis
Wacana Kritis Michel Foucault.” Belajar Bahasa: Jurnal llmiah
Program Studi Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia 2, no. 2
(2017): 167-178.

Abdul, Andi, Muis Amanda, Salsa Nabila, Nur Alfia, Siti Nurhaliza Idris, dan
Nurhaliza Arimbi. “Hakikat Manusia dalam Pandangan Islam:
Kesejahteraan dan Kesetaraan.” At-Tuhfah: Jurnal Studi Keislaman
12, no. 2 (2023): 1-14.

Abdillah, Fikri, & Fil Isnaeni. “Pengaruh Pembiayaan Musyarakah,
Murabahah dan ljarah Terhadap Kinerja Keuangan pada Bank
Umum Syariah.” Journal of Islamic Accounting Competency 4, no. 1
(2024): 18-35.

Abdullah, Amin. Islam dan Gender: Perspektif Keadilan dalam Tafsir Al-
Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002.

Abbas, Athar. “Beyond Modern Myths: Islamic Perspectives on Women’s
Rights and the Quran, Hadith, and Linguistic Narratives in Pakistani
Feminism Looking Past Contemporary.” Journal of Applied
Linguistics and TESOL (JALT) 8, no. 3 (2025): 2326-2347.

Adjie, O., & Christiasih, V. Review buku: Ecofeminism. New Delhi, 2014.

Afif, Nur Afifah. “Analisis Kontroversi Childfree di Media Sosial dalam
Relasinya dengan Feminisme dan Budaya Ketimuran.” Jurnal
Nomosleca 10 (November 2024): 28-41.

Ahmed, Akbar S. Postmodernism and Islam: Predicament and Promise.
London & New York: Routledge, 1992.

275



276

Ahmed, Leila. “Women and Gender in Islam: Historical Roots of a Modern
Debate.” International Journal of Middle East Studies, 27(3): 339-
356. 1995.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Islam and Secularism. ISTAC. 1987.

Al-ayyubi, M. Zia. “Penafsiran Kontekstual Abdullah (Metodologi Dan
Aplikasi Pada Ayat Jilbab) M. Zia Al-Ayyubi.” Rausyan Fikr 19(1):
53-80. https://doi.org/10.24239/rsy.v19i1.1708. 2023.

Alfiyah, Linggua Sanjaya Usop, Misnawati Misnawati, Alifiah Nurachmana,
dan Paul Diman. “Nilai-Nilai Religius Dalam Novel Buya Hamka
Karya Ahmad Fuadi.” Atmosfer: Jurnal Pendidikan, Bahasa, Sastra,
Seni, Budaya, Dan Sosial Humaniora 1(1): 184-200.
https://doi.org/10.59024/atmosfer.v1il.142. 2023.

Al-khawaldeh, Sami K. “The Semantic and Contextual Meanings of the
Cognitive  Words  ‘YQqilu:N, Yatafakaru:N, Yatadabaru:N,
Yafgahu:N’ in Holy Qur’an.” Theory and Practice in Language
Studies 14: 1838-49. https://doi.org/10.17507/tpls.1406.25. 2024.

Al-Mulhim, Latifa Abdulaziz Issa. “The Importance of the Goal of Justice in
Islamic Jurisprudence, and the Rulings Based on It.” Jurnal Studi
Islam dan Syariah Arabiyah. 2024.
https://doi.org/10.21608/jasis.2024.342523.

Ali, Kecia. Sexual Ethics and Islam: Feminist Reflections on Qur'an, Hadith,
and Jurisprudence. Oxford: Oneworld Publications, 2006.

Ali, Shaheen Sardar. Gender and Human Rights in Islam and International
Law: Equal Before Allah, Unequal Before Man? Dordrecht:
Springer, 2000.

Al-Razig, Ali Abd. Islam and the Foundations of Political Power. Edinburgh:
Edinburgh University Press, 2012.

al-Zamakhsyari, Abt al-Qasim Mahmid ibn ‘Umar. Al-Kashshaf ‘an Haqa iq
al-Tanzil wa ‘Uyun al-Agawil fi Wujith al-Ta'wil. Riyadh: Dar al-
Kutub al-‘Tlmiyyah. 1998.

Amali, Subhi. “Pembebasan Kaum Perempuan Dalam Tradisi Pendidikan
Islam: Analisis Historis Dan Kontemporer.” Tsagafatuna: Jurnal
Ilmu Pendidikan Islam, 6(1): 44-53. 2024.

Andri Nirwana, Fahmi Arfan, Fahmi Dolles Marshal, Candra Maulana, dan
Nazar Fadli. “Metodologi Tafsir Al-Qur’an: Methods of Qur’an
Research and Quran Tafseer Research Its Implications for
Contemporary Islamic Thought.” Bulletin of Islamic Research 2(1):
33-42. https://doi.org/10.69526/bir.v2i1.34. 2024.

Anam, K. “Perempuan Perspektif Tafsir Klasik dan Kontemporer.” De Jure:
Jurnal Hukum Dan Syar’iah. Volume 2 Nomor 2, Desember, 2010:
138-149



https://doi.org/10.24239/rsy.v19i1.1708
https://doi.org/10.59024/atmosfer.v1i1.142
https://doi.org/10.17507/tpls.1406.25
https://doi.org/10.21608/jasis.2024.342523
https://doi.org/10.69526/bir.v2i1.34

277

Anisa, Darania, dan Erna lIkawati. “Posisi Perempuan Dalam Hukum
Keluarga Islam Di Indonesia (Analisis Kompilasi Hukum Islam
Kajian Gender Dan Feminisme).” Jurnal Kajian Gender Dan Anak,
5(1): 1-16. https://doi.org/10.24952/gender.v5i1.3730. 2021.

Anwar, Zainah. Islamic Revivalism and Women's Rights: The Experience of
Malaysia. Singapura: Sisters in Islam. 2001.

Apandi, Gita Rachmasari. “Perbandingan Pandangan Feminis Pada Puisi
Theoresia Rumthe Dan.” Basastra: Jurnal Kajian Bahasa Dan
Sastra Indonesia, 10(2), 2021: 117-130.

Apandi, T. “Kritik atas Pemahaman Kaum Feminis terhadap Otoritas Mufasir
Laki-laki.” Kalimah. 2015.

Ariyani, D. “Wacana Liberasi Seksual dalam Majalah Perempuan (Analisis
Wacana Kritis pada Rubrik ‘Love & Lust’ di Majalah Cosmopolitan
Edisi Oktober—Desember 2008).” 2008.

Arman, Arief S. “The Discourse Of Renewal: Assessing Fazlur Rahman’s
Hermeneutics And Its Contemporary Relevance” Journal of Islamic
Thought and Civilization. 2024.

Arni, N., & Nur, A. “Resistensi Perempuan terhadap Kuasa di Balik Kasus
Perampasan Ruang Hidup: Studi Ekofeminisme.” Najwa: Jurnal
Muslimah Dan Studi Gender. 2021.

Asadullin, F. A. “Academic Islamic Studies and Islamic Theological Science:
Is Synergy of Different Worldviews and Discourses Possible?” Islam
in the Modern World, 21(2): 129-142.
https://doi.org/10.22311/2074-1529-2025-21-2-129-142. 2025.

Asmarani, N. N. O. “Ekofeminisme dalam Antroposen.” Balairung: Jurnal
Multidisipliner Mahasiswa Indonesia. 2018.

Astuti, T. M. P. “Ekofeminisme dan Peran Perempuan dalam Lingkungan.”
Indonesian Journal of Conservation. 2012.

Aswati, Eka Yuyun Indri. "Pengaruh Murabahah, Musyarakah, dan ljarah
Terhadap Profitabilitas BSI KCP Sungai Bahar." MARGIN: Journal
of Islamic Banking. 2022.

Aulia, R. N. “Perempuan dalam Penyelamatan Alam.” Jurnal Studi Al-
Qur’an: Membangun Tradisi Berfikir. 2008.

Ayu, A. N. “Konsep Ekofeminisme Vandana Shiva Dalam Perspektif Filsafat
Lingkungan Hidup.” Journal. 2023.

Ayuningrum, N. G. “Analisis Wacana Kritis Komentar Seksual dalam Media
Sosial Twitter Laki-Laki Berekspresi Gender Feminin.” Jurnal
Wanita Dan Keluarga. 2021.

Badran, Margot. Feminists, Islam, and the Qur'an: The Interface of Feminist
and Islamic Movements. Oxford University Press, 2009.

Bahruddin, M. “Kedudukan Perempuan Dalam Perspektif Hukum Islam.”
ASAS: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 2012.



https://doi.org/10.24952/gender.v5i1.3730
https://doi.org/10.22311/2074-1529-2025-21-2-129-142

2178

Barlas, Asma. “Believing Women” in Islam: Understanding Patriarchy in the
Qur'an.” American Journal of Islamic Social Sciences, 2001.

Bari, Abdul, Hasan Muhammad Alfatih, and Asep Abdul Muhyi. “Islamic
Understanding of Feminism and Gender : Between Tradition and the
Pressures of the Age.” Bulletin of Islamic Research 2, no. 3 (2024):
413-26. https://doi.org/10.69526/bir.v2i3.47.

Buana, Mohamad Torik Langlang, Nuradli Ridzwan Shah Mohd Dali, Abu
Hassan Makmun, Firmansyah, and Taufik Akbar. “Review of
Musharakah Islamic Finance Articles in Indonesia-Malaysia
Database and Scopus Bibliometrics.” KnE Social Sciences 2024
(2024): 868-80. https://doi.org/10.18502/kss.v9i14.16150.

------- . "Feminist Theory and the Interpretation of the Quran." Journal of
Feminist Studies in Religion, vol. 25, no. 2, 2009, pp. 34-52.
Bassiouney, Reem. Arabic Sociolinguistics. Edinburgh University Press,

2009.

Bilal, Igbal. "Revisiting Islamic Jurisprudence: A Musyarakah Perspective on
Gender Equality.” Journal of Islamic Law and Society, vol. 14, no. 1,
2020, pp. 22-39.

Billah, M. Wajih Mu’tashim. “Konsep Khairu Ummah Dalam Surah Ali
Imran Ayat 110: Studi Komparatif Atas Tafsir Mafatth Al-Ghaib
Karya Fakhruddin Al-Razi Dan Tafsir Al-Manar Karya Rasyid
Rida.” Qaf 4, no. 2 (2022): 196-232.

Boullata, Issa J. Trends and Issues in Contemporary Arab Thought. McGill
University: SUNY Press, 1990.

Chaudhry, Latif. “Patriarchy and Women’s Rights in Contemporary Islamic
Discourse.” International Journal of Islamic Thought, vol. 17, 2018,
pp. 12-25.

Cholilalah, Rois Arifin, A. I. H. Penafsiran K.H Husein Muhammad
Mengenai Ayat-Ayat Kesetaraan Gender dan Analisis Kritis
Terhadap Metode Penafsirannya. Angewandte Chemie International
Edition, 1967.

Clara, E. “Transformative Ecofeminism Movement in Empowering
Indonesian Women.” PEOPLE: International Journal of Social
Sciences, 2018.

Cooke, Miriam, and Roshni Rustomji-Kerns (Eds). Blood Into Ink: South
Asian and Middle Eastern Women Write War. Westview Press, 1994.

Damayanti, Nurzannah, Sabila Aida Nurazizah, and Ryan Abdurohman. “The
Concept of Human Rights from The Qur > an Perspective.” Bulletin
of Islamic Research 2, no. 1 (2024): 3-6.
https://doi.org/10.69526/bir.v2i1.20.

Denny, Frederick Mathewson. An Introduction to Islam. Prentice Hall, 2006.



279

Dewi, Selfiana, & Firdaus, Rayyan. "Pengaruh Pembiayaan Akad
Musyarakah terhadap Profitabilitas Bank Syariah di Indonesia.”
Jurnal Inovasi Ekonomi Syariah dan Akuntansi, vol. 1, no. 6, 2024,
pp. 66—72. https://doi.org/10.61132/jiesa.v1i6.601

Djodjobo, Cynthia Vanessa. “Pengaruh Penerapan Prinsip Non-Diskriminasi
Gender Terhadap Pengembangan Karir Dan Kepuasan Kerja Di
Perusahaan Penyedia Layanan Jalan Tol (Studi Kasus Pada PT. Jasa
Marga (Persero).” Jumek : Jurnal Manajemen Dan Ekonomi Kreatif
1, no. 1 (2023): 52—66.

Doniger, Wendy. The Implied Spider: Politics and Theology in Myth.
Columbia University Press, 1998.

Doumato, Eleanor Abdella. Getting God's Ear: Women, Islam, and Healing in
Saudi Arabia and the Gulf. New York: Columbia University Press,
2000.

Polat, M. “Individual and Social Perfection in Islamic Thought.” Current
Perspectives in Social Sciences 28, no. 2 (2024): 210-218.

Dworska, Zaklina. “Musawah Movement’s Activism for Women’s Rights as
Strengthening the Trend of Islamic Feminism.” Journal Of The Ca
Tholic Social Thought 28, no. 02 (2024): 278-91.

El Fadl, Khaled Abou. “The Human Rights Commitment in Modern Islam.”
In Human Rights and Responsibilities in the World Religions, edited
by Joseph Runzo, Nancy M. Martin, and Arvind Sharma, 301-364.
Oxford: Oneworld Publications, 2003.

------- . The Great Theft: Wrestling Islam from the Extremists. San Francisco:
HarperOne, 2005.

El Saadawi, Nawal. The Hidden Face of Eve: Women in the Arab World.
London: Zed Books, 1980.

Surya, Mintaraga Eman. “Tafsir Ayat-Ayat Gender dalam Al-Qur’an dengan
Pendekatan Ekofeminisme: Kritik Terhadap Tafsir Feminisme
Liberal.” Muwazah 6, no. 1 (2014): 55-75.

Engineer, Asghar Ali. The Rights of Women in Islam. New Delhi: Sterling
Publishers, 2004.

Esack, Farid. The Qur’an: A User’s Guide. Oxford: Oneworld Publications,
2005.

Esposito, John L. Islam: The Straight Path. Oxford: Oxford University Press,
2005.

Fahimah, Siti, dan Dewi Ayu Lestari. “Al-Jawahir Fi Tafsiril Al-Qur’anil
Karim Karya Tanthawi Jauhari: Kajian Tafsir Ilmi.” Al Furgan:
Jurnal llmu Al Qur’an dan Tafsir 6, no. 1 (2023): 136-149.

Faizah, N. “Ayat-ayat tentang relasi laki-laki dan perempuan dalam al-
Qur’an: Analisis struktural Levi-Strauss.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum
Keluarga Islam 8, no. 2 (2016): 111-124



280

Farooq, Shaista. "Rethinking Patriarchal Interpretations of the Qur'an:
Feminist Hermeneutics." Journal of Islamic Studies, vol. 36, no. 3,
2021, pp. 102-118.

Fahimah, Siti. “Ekofeminisme: Teori dan Gerakan.” Alamtara: Jurnal
Komunikasi dan Penyiaran Islam 1, no. 1 (Juni 2017): 1-18.

Fatoni, Ahmad, Maidah Siswati & Kurnia Dwi Sari Utami. “Non-performing
Financing and Rate of Return on Mudharaba and Musharaka
Contracts of Islamic Banks Before and During the COVID-19
Period.” Al-Muamalat: Jurnal Ekonomi Syariah 11, no. 1 (2023):
86-94.

Fauziah, Wiwi, & Miski, Miski. “Kritik Terhadap Tafsir Audiovisual: Telaah
Wacana Toleransi Beragama dalam Ragam Unggahan Tafsir QS. Al-
Kafirin pada Akun Hijab Alila Perspektif Analisis Wacana Kritis.”
Mashdar: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 3, no. 2 (2022): 57-82.

Febra, Ghozi, and Iril Admizal. “The Influence of Qira ’ at Variants in
Interpretation.” Indonesia Journal of Engineering and Education
Technology (IJEET) 2, no. April (2024): 267-73.

Febriani, Nur Arfiyah. "Ekoteologi berwawasan Gender dalam al-
Quran." Palastren: Jurnal Studi Gender 10.1 (2017): 67-90.

------- . N. A. “Wawasan Gender dalam Ekologi Alam dan Manusia Perspektif
al-Quran.” Ulul Albab Jurnal Studi Islam, 16, 2015. 131.
10.18860/ua.v16i2.3177.

Fitri, A. 1., & Akbar, 1. “Gerakan Sosial Perempuan Ekofeminisme Di
Pegunungan Kendeng Provinsi Jawa Tengah Melawan Pembangunan
Tambang Semen.” CosmoGov: Jurnal Illmu Pemerintahan,
Departemen Ilmu Pemerintahan FISIP Universitas Padjadjaran,
Bandung, 2017.

Fujiati, D. “Relasi Gender dalam Institusi Keluarga.” Muwazah, IAIN
Pekalongan, Pekalongan, 2014.

Gaol, Dahlianatalia Lumban, Fani Nolpiana Nadapdap, and Grace Michael
Sihombing. “Perlindungan Hak Perempuan Dalam Keluarga Menurut
Hukum Islam: Analisis Kasus Diskriminasi Gender.” Jurnal lImu
Hukum Dan Tata Negara 2, no. 1 (2024): 151-59.
https://doi.org/https://doi.org/10.55606/birokrasi.v2i1.897.

Gea, Tri Mania, and Trisnawati Hutagalung. “Aktualisasi Feminis Showalter
Dalam Novel Tarian Bumi Karya Oka Rusmini.” Pediaqu: Jurnal
Pendidikan Sosial Dan Humaniora 2, no. 3 (2023): 10122-43.
https://publisherqu.com/index.php/pediaqu.

Haddad, Yvonne Yazbeck, dan John L. Esposito. Islam, Gender, and Social
Change. New York: Oxford University Press, 1998.



281

------- . Muslim Women in America: The Challenge of Islamic Identity Today.
New York: Oxford University Press, 2006.

Hadi, A. “Relasi Gender dalam Tafsir Mutawalli Al-Sya’rawi.” Madani
Institute: Jurnal Politik, Hukum, Ekonomi, Pendidikan dan Sosial-
Budaya, 2021.

H, Nurul Isra. “Comparative Study of Verses on the Creation of Women from
the Perspective of Buya Hamka and Faqgihuddin Abdul Kodir.” An-
Nur International Journal of The Quran & Hadith 2, no. 1 (2024):
65-76. https://doi.org/https://journal.pesma-
annur.net/index.php/aijgh.

Hadjarab, Soraya. “Le Coran Au Regard Des Sciences Du Langage: La
Contextualisation Pour [I’interprétation Du Texte Coranique.”
Altralang Journal 5, no. 01 (2023): 120-27.
https://doi.org/10.52919/altralang.v5i01.265.

Hakiki, Kiki Muhamad, and Ratu Vina Rohmatika. “Riffat Hassan’s Thoughts
on Gender Issues in the Qur’an.” Al-Dzikra: Jurnal Studi limu Al-
Qur’an  Dan  Al-Hadits 18, no. 1  (2024): 131,
https://doi.org/10.24042/002024182212500.

Hakim, L. “Mis-Interpretasi Ayat Kepemimpinan Laki-Laki Atas Perempuan
(Kritik Terhadap Tafsir Feminis).” Studia Quranika, 2017.

Hakim, Lukman. “Mis-Interpretasi Ayat Kepemimpinan Laki-Laki Atas
Perempuan a(Kritik Terhadap Tafsir Feminis).” Studia Quranika 1,
no. 2 (2017): 236-60. https://doi.org/10.21111/studiquran.v1i2.848.

Halim K, A. “Konsep Gender Dalam Al-Quran (Kajian Tafsir tentang Gender
dalam QS. Ali Imran [3]:36”. Al-Maiyyah: Media Transformasi
Gender Dalam Paradigma Sosial Keagamaan, 2014.

Hamid, Sadek. Sufis, Salafis, and Islamists: The Contested Ground of British
Islamic Activism. I.B. Tauris, 2016.

Hanipah, Fatwah, Hilda Hilaliyah, and Tio Zulfan Amri. “Perspektif Gender
Pada Novel Lebih Senyap Dari Bisikan Karya Andina Dwifatma Dan
Implikasinya Terhadap Pembelajaran Bahasa Indonesia: Tinjauan
Feminisme.” Prosiding Konferensi Berbahasa Indonesia Universitas
Indraprasta PGRI, 2025, 90-96. https://doi.org/10.30998/kibar.28-
10-2024.8011.

Hannah, N. “Seksualitas dalam Alquran, Hadis dan Fikih: Mengimbangi
Wacana Patriarki.” Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama Dan Sosial
Budaya, 2017.

Harisuddin, M. N. “Pemikiran Feminis Muslim di Indonesia Tentang Figh
Perempuan.” Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 2015.

Hartanto dan Dwi Astuti. “Ketimpangan Relasi Kuasa dan Patriarki dalam
Kekerasan Seksual Berbasis Gender (Perspektif Sosiologi Dan



282

Hukum).” Supremasi Hukum 18, no. 12 (2022): 23-33.
https://doi.org/10.33592.

Haryati, S. “Aliran Feminisme Modern Dan Aliran Feminisme.” Jurnal
Hukum Jatiswara, 2017.

Hasan, M. "The Role of Musyarakah in Islamic Legal Reform." Islamic Law
and Society, vol. 11, 2014, pp. 25-40.

Hasbi, H. M. & Hamka. “Konstruksi Gender Dalam Pemikiran Mufasir
Indonesia Modern” Yogyakarta: IAIN Sunan Kalijaga, 2004.

Hassan, Riffat, and Baru Penafsiran. “Riffat Hassan Dan Wacana Baru
Penafsiran.” Jurnal Kalimah 11, no. 2 (2013): 305-109.
https://doi.org/https://doi.org/10.21111/klm.v11i2.98.

------- . "Equality of Women and Men in the Islamic Tradition: Reconciling
Tradition and Modernity." The Muslim World, 1993.

Hashi, Awil. “Revisiting Critical Thinking through Quranic Lens.” Al-Burhan
Journal of Qur’an and Sunnah Studies 8, no. 1 (2024): 22—41.

Hefner, Robert W. Shari'a Politics: Islamic Law and Society in the Modern
World. Indiana University Press, 2011.

Huda, Nur, dan Fitri Fajri. "The Analysis Of Musyarakah Contract Sharing
System Implementation in BPRS Saka Dana Mulia Kudus." AL-
ARBAH: Journal of Islamic Finance and Banking, 2019.

Ibn Warrag. Why I Am Not a Muslim. Prometheus Books, 1995.

Iksan, lksan, dan Wardah Yuspin. "Comparative Analysis of Malaysian
Islamic Bank Agreements with Indonesia.” Journal of
Transcendental Law, 2023.

ITham, L. “Pendidikan Seksual Perspektif Islam dan Prevensi Perilaku
Homoseksual.” Nalar: Jurnal Peradaban Dan Pemikiran Islam,
2019.

Isik, Semsettin. “Kur’an’da Adalet ve Evrensel Ilkeleri Justice in the Quran
and Its Universal Principles Semsettin ISIK,” no. Haziran (2024):
145-70.

Islamiyah, Agidatul, A. Faizul Mubin, and Zubeir Mohamad Nur Sholeh.
“Concept of Qiwamah in the Perspective of Feminist Activists
Amina Wadud and Zainab Al-Ghazali.” An-Nur International
Journal of The Quran & Hadith 2, no. 1 (2024): 1-16.
https://doi.org/10.62032/aijgh.v1i1.31.

Irianti, R. M. "Pengaruh Pembiayaan Musyarakah dan Murabahah terhadap
Kinerja Keuangan." Universitas Medan Area, 2023.

Irma, 1., Marlina, M., & Badawi, B. “Partisipasi Perempuan Dalam
Pengelolaan Lingkungan.” UNM Environmental Journals, 2022.

Irmawanti, N. A. "Pengaruh Pembiayaan Mudharabah dan Musyarakah
terhadap Kinerja Keuangan Perbankan Syariah di Indonesia.” Institut
Agama Islam Negeri Parepare, 2024.



283

Islahuddin, Islahuddin, Ku-Ares Tawandorloh, and Halimoh Ha. “Citra
Perempuan Dalam Cerita Rakyat Putri Kemang: Kajian Kritik Sastra
Feminis.” Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra 14, no. 2
(2021): 220. https://doi.org/10.30651/st.v14i2.8798.

Islami, A. “Gender Mainstreaming dalam al-Quran Hadis dan Relevansinya
Terhadap Epistemologi Hukum Islam.” Jurnal Hukum Islam, 2018.

Islamiyah, Agidatul, A. Faizul Mubin, and Zubeir Mohamad Nur Sholeh.
“Concept of Qiwamah in the Perspective of Feminist Activists
Amina Wadud and Zainab Al-Ghazali.” An-Nur International
Journal of The Quran & Hadith 2, no. 1 (2024): 1-16.
https://doi.org/10.62032/aijgh.v1i1.31.

Iverson, B. L., & Dervan, P. B. Ekofeminisme: Kritik Sastra Berwawasan
Ekologis dan Feminis. Jakarta, 2023.

------- . “Pendidikan Perspektif Gender di Indonesia.” Jurusan Tarbiyah
STAIN Jember, 2023.

Jacob, Louis. “The Question of Adequacy , from Hermeneutics to Writing
Strategies.”  Human  Studies, no. 0123456789  (2024).
https://doi.org/10.1007/s10746-024-09744-3.

Jama, K. B. “Kajian Ekofeminisme Dalam Estetika Sastra“ Goet Paki Ata
Karya Yoseph Ngadut. Jurnal Lazuardi, 2021.

Jamaluddin, Yuliana, and Siti Aisa. ‘“Paradigma Tafsir Adil Gender Pada
Akun Instagram @Mubadalah.ld.” Aglam: Journal of Islam and
Plurality 8, no. 1 (2023): 1-18.
https://doi.org/10.30984/ajip.v8il.2277.

Janah, N. “Telaah Buku Argumentasi Kesetaraan Gender Perspektif Al-
Qur’an Karya Nasaruddin Umar.” Sawwa: Jurnal Studi Gender,
2017.

Jansen, Julia. "Patriarchy in Classical Islamic Jurisprudence: A Comparative
Study.” International Journal of Middle East Studies, 2002.

Jibril, Abubakar Muhammad, Rabiu Abdulmudallib Bello, and Abbas
Abubakar. “Ai- Enhanced Criminal Investigations And Hudad
Offenses: A Shari‘ah Compliance Framework.” Alauddin Law
Development Journal (ALDEV) 7, no. 2 (2025): 137-50.
https://doi.org/10.24252/aldev.v7i2.56748.

Jirzanah. “Women ’ S Equality In Islamic Teachings Seen Through The
Perspective Of Fair And Civilized Humanity ( Kemanusiaan Yang
Adil Dan Beradab ).” Jurnal Filsafat 33, no. 2 (2023): 246-69.
https://doi.org/10.22146/j.82044.

------- .. “Women * S Equality in Islamic Teachings Seen Through The
Perspective Of Fair And Civilized Humanity (Kemanusiaan Yang
Adil Dan Beradab).” Jurnal Filsafat 33, no. 2 (2023): 246-69.
https://doi.org/10.22146/j.82044.



284

Jirzanah. “Women’ S Equality in Islamic Teachings Seen Through The
Perspective Of Fair And Civilized Humanity (Kemanusiaan Yang
Adil Dan Beradab).” Jurnal Filsafat 33, no. 2 (2023): 246-69.
https://doi.org/10.22146/jf.82044.

Juanda, J. “Gender Phenomenon in Short Story” by Fanny J. Poyk in Media
on Line, Indonesia. Kafa'ah: Journal of Gender Studies, 2019.

Juditha, C. “Gender dan Seksualitas dalam Konstruksi Media Massa.” Balai
Besar Pengkajian Dan Pengembangan Komunikasi dan Informatika
(BBPPKI) Makassar Kementerian Komunikasi dan Informatika RI,
2015.

Jumiati, N. “Analisis Wacana ‘Akar Pelecehan Seksual’ Pada Media Umat”
News Edisi 236 Teori Teun a. Van Dijk. Bahasa, Sastra, Seni, Dan
Budaya, 2022.

Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Islamic
Texts Society, 2003.

Karimullah, Suud Sarim. “Reinterpretasi Terhadap Kedudukan Perempuan
Dalam Islam Melalui Takwil Gender Kh. Husein Muhammad.”
Abdurrauf Journal Of Islamic Studies (ARJIS) 1, no. 2 (2022): 115-
33.

Kassam, Zayn. Women and Islam. Praeger, 2010.

Khaeroni, C. Konsep Ekofeminisme Vandana Shiva Paradigma Pendidikan
Agama Islam Inklusif Gender. Jakarta, 2009.

Khaeroni, C., & Halidin, A. “Pendidikan Islam Inklusif Gender (Studi Kritis
Ekofeminisme Vandana Shiva).” Al-Maiyyah: Media Transformasi
Gender dalam Paradigma Sosial Keagamaan, 2018.

Khan, Shahnaz. The Qur'an and Women: Reading the Sacred Text from a
Feminist Perspective. Oxford University Press, 2017.

Kholifah, Vivit Nur, and Guru. “Konsep Keadilan Dalam Al-Qur’an (Studi
Komparasi Tafsir Al-Mis}bah Dan Tafsir Marah Labid Terhadap
Ayat-Ayat Adil).” Qaf 17, no. 02 (1385): 302.

Khoury, Dina. "Gender, Authority, and Patriarchy in Islamic Legal Texts."
Gender and Development Journal, vol. 12, no. 4, 2011, pp. 75-89.

Khuza’i, M. “Problem Definisi Gender: Kajian Atas Konsep Nature Dan
Nurture.” Kalimah, Universitas Darussalam Gontor, 2012.

Komaruddin. “Tafsir Jalal Al-Din Al-Suyuti Dan lbn Jarir Al-Tabari
Terhadap Surah Al-Ma’idah Ayat 51: Studi Tafsir Muqaran.” Jurnal
llmu Al-Qur’an Dan Tafsir 5, no. 1 (2022): 20-34.

Kreatif, Teknologi. “Perempuan Dan Hak Asasi Manusia Dalam Lensa
Filsafat : Dilema Etika Dan Implementasi Women and Human Rights
through the Lens of Philosophy: Ethical Dilemmas and
Implementation,” 2:483-505, 2024.
https://doi.org/https://doi.org/10.24071/snf.v2i2.8517.



285

Kumari, F. “Perempuan Islam dalam Politik (Analisis Filsafat
Ekofeminisme)” Muadalah, 2015.

Kusuma, Fredi Wijaya. "The Effect of Financial Services Authority
Regulatory Implementation Concerning Financial Consumer
Protection on Banking Financial Performance.” Eduvest - Journal of
Universal Studies, vol. 3, no. 7, 2023, pp. 1289-1302.
https://doi.org/10.59188/eduvest.v3i7.845

Kwirinus, D. “Menyingkap Teori Seksualitas Psikoanalisa Sigmund Freud
Dan Usaha Penerapannya Dalam Pendidikan Seksualitas.” Jurnal
Pendidikan Sosiologi Dan Humaniora, 2022.

Latifah, S. “Studi Komparasi Penafsiran Henry Shalahuddin dan Musdah
Mulia Terhadap Ayat-Ayat Kesetaraan Gender.” Jurnal AL-
KARIMA: Jurnal Studi llmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2021.

Lin, Xuannan. “Feminine Body Writing in Untitled Film Stills.” Lecture
Notes in Education Psychology and Public Media 3, no. 1 (2023):
516-22. https://doi.org/10.54254/2753-7048/3/2022576.

Linton, J. D., Klassen, R., Jayaraman, V., Walker, H., Brammer, S,
Ruparathna, R., Hewage, K., Thomson, J., Jackson, T., Baloi, D.,
Cooper, D. R., Hoejmose, S. U., Adrien-Kirby, A. J., Sierra, L. A,
Pellicer, E., Yepes, V., Giunipero, L. C., Hooker, R. E., Denslow, D.,
Anane, A. “Pandangan Mufasir Klasik dan Modern terkait Poligami.
Sustainability” Switzerland, 2020.

Lutfi, M. “Teori Penafsiran Ayat-Ayat Gender.” Dakwah: Jurnal Kajian
Dakwah Dan Kemasyarakatan, 2019.

Magdalena, R. “Kedudukan Perempuan dalam Perjalanan Sejarah (Studi
tentang Kedudukan Perempuan dalam Masyarakat Islam).” Harkat
An-Nisa: Jurnal Studi Gender Dan Anak, 2017.

Mahfud, D., Nazmi, N., & Maula, N. “Relevansi Pemikiran Feminisme
Muslim.” Sawwa, 2015.

Maksum, Imam, Sokhi Huda, and Yor Hananta. “Analyzing Domestic
Violence in the Qur * an through Hermeneutics of H . G . Gadamer :
Views of Amina Wadud.” Al-Hayat: Journal of Islamic Education
(AJIE) 7, no. 2 (2023): 469-78.
https://doi.org/https://doi.org/10.35723/ajie.v7i2.427.

Marlinda, Marlinda, Iin Parninsih, and Muhammad Alwi HS. “Pendekatan
Ma’na — Cum - Maghza Atas Kisah Khaulah Binti Tsa’labah (QS.
Al-Mujadalah: 1-4) Dalam Kaitannya Dengan Hak Suara Perempuan
Di Indonesia.” TAFASIR: Journal of Quranic Studies 1, no. 2 (2023):
151-67. https://doi.org/10.62376/tafasir.v1i2.22.

Marzuki. “Kajian Awal Tentang Teori-Teori Gender.” In Civics 2007.

Masitha, Annisa, dan Wardah Yuspin. "Paradigma Profit and Loss Sharing:
Hambatan dan Peluang dalam Pembiayaan Musyarakah.” Annual



286

Conference of Ihtifaz: Islamic Economics, Finance, and Banking,
2021.

Masruki, Rosnia, Hanefah, Mustafa Mohd, & Dhar, Bablu Kumar. "Shariah
Governance Practices of Malaysian Islamic Banks in the Light of
Shariah Compliance.” Asian Journal of Accounting and Governance,
vol. 13, no. 1, 2020, pp. 91-97. https://doi.org/10.17576/AJAG-
2020-13-08

Maulan, Anas, Harahap, Burhanudin, & Sasmini. "Comparative Analysis of
Murabahah Financing Agreement with Musyarakah Mutanagisah
Financing Agreement in Indonesia’s Sharia Banking System."
International Journal of Law and Society, vol. 2, no. 1, 2023, pp. 43—
51. https://doi.org/10.59683/ijls.v2i1.31

Maulana, R., & Supriatna, N. “Perlawanan Atas Kuasa Patriarki dan
Pembangunan Dunia (Wangari Maathai dan Green Belt Movement
1990-2004). Factum, 2017.

Meijer, A. “Konsep Keadilan Gender Perspektif Mansour Fakih Dan
Relevansinya Dalam Pendidikan Sosial” Skripsi. Dxonomuka
Peruona, 2013.

Meivitasari, Yessy, and Ken Widyatwati. “Bentuk Ketidakadilan Gender Dan
Perlawanan Tokoh Kinanti Dalam Novel Layangan Putus (Kajian
Feminisme Eksistensialisme Simone de Behaviour).” Diglosia 6
(2023): 1071-80.
https://doi.org/https://doi.org/10.30872/diglosia.v6i4.798.

Meliani, Fitri. “Optimizing Human Potentials in Islamic Education: Senses,
Aql, and Qalb.” Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman
13, no. 2 (2023): 129-45. https://doi.org/10.33367/}i.v13i2.3803.

Mernissi, Fatema. The Forgotten Queens of Islam. University of Minnesota
Press, 1993.

Miah, Mohammad Dulal, & Suzuki, Yasushi. "Murabaha Syndrome of
Islamic Banks: A Paradox or Product of the System?" Journal of
Islamic Accounting and Business Research, vol. 11, no. 7, 2020, pp.
1363-1378. https://doi.org/10.1108/JIABR-05-2018-0067

Mir-Hosseini, Ziba. "Muslim Women’s Quest for Equality: Between Islamic
Law and Feminism." Critical Middle Eastern Studies, 2011.

------- . Islam and Gender: The Religious Debate in Contemporary Iran.
Princeton University Press, 1999.

MK Ridwan, A. K. “Mentradisikan Kritik Tafsir: Upaya Meretas Mata Rantai
Absolutisme Penafsiran.” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu
Keislaman, 2018.

Moghissi, Haideh. Feminism and Islamic Fundamentalism: The Limits of
Postmodern Analysis. Zed Books, 1999.



https://doi.org/https:/doi.org/10.30872/diglosia.v6i4.798

287

Mohammad, Nurhayati. Gender dan Tafsir: Menelisik Peran Perempuan
dalam Interpretasi Al-Qur’an. Penerbit Mizan, 2005.

Mohammed, Asma. "Reclaiming the Qur’an: Women’s Roles and Patriarchy."
Islamic Feminist Studies Journal, vol. 9, no. 2, 2017, pp. 120-134.

Moosa, Ebrahim. "The Dilemma of Islamic Rights Schemes." Journal of
Islamic Studies, 1998.

Mubhar, 1. Z. “Konsep Seksual Dalam Islam.” Jurnal Mimbar: Media
Intelektual Muslim Dan Bimbingan Rohani, 2021.

Mudaris, H. “Islam, Jender dan Hukum Islam; Diskursus Kesetaraan Jender
dalam Perspektif Hukum Islam.” Supremasi Hukum: Jurnal Kajian
llmu Hukum, 2015.

Muhammad, Hanif, and Razzaq Athar. “Development and Validation of
Patriarchal Beliefs Scale in Pakistani Culture.” Annals of Human and
Social Sciences 3, no. 3 (2022): 1-11.
https://ojs.ahss.org.pk/journal/article/view/21/69.

Muhtador, Moh. “Hadis-Hadis Misoginis Dalam Perspektif Gender Dan
Hermeneutika” Studi Hadis Tentang Perempuan Dalam Keluarga,
2015.

Mujahidin, Muhammad Saekul. “Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd Dalam
Metode Perkembangan Tafsir Modern.” Jurnal Kajian Al-Quran &
Tafsir 8, no. 1 (2023): 25-42.
https://doi.org/https://doi.org/10.47435/al-mubarak.v7il.

Mukhtar, Naqgiyah, and Nita Triana. “Qur ’ Anic Perspective on Social
Religious Conflict Resolution Based on Culture of Togetherness and
Rembugan in Indonesia.” Al-Hayat: Journal of Islamic Education
(AJIE) 7, no. 2 (2023).
https://doi.org/https://doi.org/10.35723/ajie.v7i2.424.

MUI. Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor U-287 Tahun 2001 -
Wikisource bahasa Indonesia, 2001.

Musdah Mulia, Mengupas Seksualitas: Marie-LouiseVon Frans, Feminim
Dalam Dongeng, Jakarta: Serambi IImu Semesta, 2015.

Nadia Iftikhar, and Amara Faheem. “The Impure Woman: A Psychodynamic
Exploration of Female Subjectivity in Kishwar Naheed’s A Bad
Woman’s Story and Héléne Cixous’ The Laugh of the Medusa.”
Panacea Journal of Linguistics & Literature 2, no. 2 (2023): 145-56.
https://doi.org/10.59075/pjll.v2i2.294.

Najmabadi, Afsaneh. Women with Mustaches and Men without Beards:
Gender and Sexual Anxieties of Iranian Modernity. University of
California Press, 2005.

Natasya, H. “Isyarat-Isyarat Ekofeminisme dalam Al-Qur’an.” Jakarta, 2016.

Niam, Z., & Wardana, G. K. "Pengaruh Pembiayaan Murabahah,
Mudharabah, Musyarakah dan Istishna terhadap Profitabilitas Bank



288

Syariah di Indonesia dan Malaysia." Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam,
vol. 8, no. 3, 2022, pp. 3022-3031.
https://doi.org/10.29040/jiei.v8i3.6134

Nichilo, Stefano De. "Substantive Analytical Procedures in Sharia Compliants
as Agreed-upon Procedures Service in Italian Corporate
Governance." Indonesian Interdisciplinary Journal of Sharia
Economics, vol. 3, no. 2, 2021, pp.  96-112.
https://doi.org/10.31538/iijse.v3i2.1069

Nisya, Risma Khairun. “Representasi Gender Dalam Cerita Anak : Kajian
Sastra Feminis.” Journal of Multidisciplinary Research and
Development 1, no. 1 (2024): 76-82.
https://doi.org/https://doi.org/10.56916/jmrd.v1il1.621.

Nofitayanti, Nofitayanti, Aam Abdussalam, and Edi Suresman. “Studi
Komparasi Metode Tafsir Tahlily Dan Metode Tafsir Muqaran.”
Civilization Research: Journal of Islamic Studies 1, no. 1 (2022):
54-76. https://doi.org/10.61630/crjis.v1il.5.

Nor, Amirudin Mohd, Ibrahim, Siti Nurulhuda, & Daud, Shahreena.
"Recovery Issues on Murabahah Financing in Malaysia."
International Journal of Academic Research in Business and Social
Sciences,  vol. 10, no. 4, 2020, pp. 323-336.
https://doi.org/10.6007/1JARBSS/v10-i4/7132

Nor, Mohd Zakhiri Md, et.al., "Legal Challenges of Musharakah Mutanagisah
as an Alternative for Property Financing in Malaysia." Journal of
Legal, Ethical and Regulatory Issues, vol. 22, no. 3, 2019.
https://www.abacademies.org/abstract/legal-challenges-of-
musharakah-mutanaqgisah-as-an-alternative-for-property-financing-
in-malaysia-8295.htmi

Nugraha, H. F., et.al., "Pengaruh Pembiayaan Mudharabah dan Musyarakah
terhadap Profitabilitas Bank Muamalat Indonesia." 2022.

Nuraini, S. Al-Quran dan Penciptaan Perempuan dalam Tafsir Feminis.
Hermeneutik, 2019.

Nurfajri, F., dan Priyanto, T. "Pengaruh Murabahah, Musyarakah,
Mudharabah, dan ljarah terhadap Profitabilitas Bank Umum Syariah
di Indonesia." Jurnal MONEX, 2019.

Nurhayati, Yuli, & Hasan, Asyari. "Analysis of the Mutanagisah Musyarakah
Contract as a Solution for Home Ownership Financing in Islamic
Banking." Indonesian Interdisciplinary Journal of Sharia
Economics, wvol. 5, no. 1, 2022, pp. 390-408.
https://doi.org/10.31538/iijse.v5i1.1770

Nurjanah, Siti, Agus Hermanto, Lutfiana Dwi Mayasari, and Nety Hermawati.
“Al-Mubadalah Fi Mafhdmi Fighi Al-Mar‘ah Al-Mu’ashirah Bi



289

Indinisiya.” Al-lhkam: Jurnal Hukum Dan Pranata Sosial 17, no. 1
(2022): 189-215. https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v17i1.6140.

Nuroniyah, Wardah. “Gender Discourses within Pesantren in Cirebon:
Understanding the Typologies of Kyais’ Interpretations of the
Concept of Qawwam.” Samarah 7, no. 2 (2023): 875-96.
https://doi.org/10.22373/sjhk.v7i2.15689.

Okay, O. E. “Kajian teori Kontruksi Epistemologi Feminis.” International
Journal of Development and Management Review, 2010.

Osmani, Noor Mohammad, & Abdullah, Md. Faruk. "Musharakah
Mutanagisah Home Financing: A Review of Literatures and
Practices of Islamic Banks in Malaysia." International Review of
Business Research Papers, vol. 6, no. 2, 2010, pp. 272-282.

P., Sari, N., & Yunus, R. “Ekofeminisme: Konstruksi Sosial Budaya.
Perempuan Dalam Pengelolaan Lingkungan Hidup” PALITA:
Journal of Social-Religion Research Oktober, 2019.

Pambayun, E. L., & Wahab, A. J. “Teori Tafsir dengan Pendekatan Gender
(Studi Kedudukan Perempuan Dalam Rumah Tangga) Theory of
Interpretation with A Gender Approach (Study of the Position of
Women in the Household.” Al-Burhan, 2021.

Permatasari, R. Y. A., & Siswadi, G. A. “Ekofeminisme di Indonesia: Sebuah
Kajian Reflektif atas Peran Perempuan Terhadap Lingkungan.”
Purwadita: Jurnal Agama Dan Budaya, 2022.

Pizaro. “Teori Seksualitas Sigmund Freud Tent Ang Kepribadian” Jurnal
Fakultas Dakwah Dan Komunikasi UIN Jakarta, 2008.

Prasetyo, A. M. "Pengaruh Pembiayaan Mudharabah, Musyarakah,
Murabahah dan Non-Performing Financing Terhadap Profitabilitas
Bank Umum Syariah Periode 2012-2016." 1AIN Salatiga, 2018.

Pratama. “Pandangan Mengenai Perempuan Dari Berbagai Zaman.” In
Lingkar Studi Filsafat Discourse, 2022.

Putra, A. “Seksualitas Dalam Islam: Kritik Wacana Tafsir Tentang Gender.
El-Furgania” Jurnal Ushuluddin Dan lImu-llmu Keislaman, 2019.

Putri, Dinda Arynomi Millenia, dkk. "Pengaruh Pembiayaan Murabahah,
Musyarakah, Mudharabah, ljarah, dan Tabungan Wadiah Terhadap
Profitabilitas Bank Umum Syariah di Indonesia Periode 2015-2020."
Journal of Islamic Accounting Competency, 2021.

Putri, T. A, et.al., "Pengaruh Pembiayaan Musyarakah terhadap Pendapatan
Bagi Hasil pada Tiga Bank Umum Syariah.” Jurnal Proaksi, 2021.

Quddus, A. “Green Religion: Konservasi Alam Berbasis Spiritualis Islam.’
Jakarta, 2020.

R. M., & M. A. "Analisis Pengaruh Pembiayaan Musyarakah terhadap
Profitabilitas Bank Syariah di Indonesia.” Jurnal Akuntansi, 2019.

)



290

Rahman, Fazlur. Major Themes of the Qur'an. University of Chicago Press,
2009.

Rambe, T., Sari, S. M., & Rambe, N. “Islam Dan Lingkungan Hidup:
Menakar Relasi Keduanya. Abrahamic Religions” Jurnal Studi
Agama-Agama, 2021.

Remiswal, R. “Pendidikan Gender Dalam Kerangka Peningkatan Partisipasi
Perempuan Di Lingkungan Nagari (Studi Kualitatif di Nagari
Salimpaung Kecamatan Salimpaung Kabupaten Tanah Datar).”
Jurnal limiah Pendidikan Lingkungan Dan Pembangunan, 2017.

Restufani, Y., Lestari, M. E., & Santoso, S. B. "Analisis Manajemen Laba,
Kinerja Keuangan dan Profitabilitas Bank Syariah di Indonesia."”
JFM: Journal of Fundamental Management, vol. 1, no. 2, 2021, pp.
136-146. https://doi.org/10.22441/jfm.v1i2.13858

Ridwan, M. “Tradisi Kritik Tafsir: Diskursus Kritisisme Penafsiran dalam
Wacana Qur’anic Studies.” Jurnal THEOLOGIA, 2017.

Rinaldi, Rinaldi, and Yulfa Lumbaa. “Kesetaraan Gender ‘Perjuangan
Perempuan Dalam Menghadapi Diskriminasi.” TUTURAN: Jurnal
IImu Komunikasi, Sosial Dan Humaniora 2, no. 3 (2024): 242-51.
https://doi.org/https://doi.org/10.47861/tuturan.v2i3.1107.

Rinaldo, Rachel. "Muslim Women, Feminism, and Islamic Authority."
Annual Review of Sociology, 2014.

Rippin, Andrew. The Qur'an and Its Interpretative Tradition. Routledge,
2006.

Rohman, A. “Seksual Dalam Al-Qur’an.” Jurnal Studi llmu-llmu Al-Qur’an
Dan Hadist, 2019.

Rojikin, Ikin. "Musyarakah Mutanagishah Contract Concept: Review of
Product Refinancing and Take Over." Jurnal Mediasas: Media lImu
Syari’ah dan Ahwal al-Syakhsiyyah, vol. 5, no. 2, 2022, pp. 188.
https://doi.org/10.58824/mediasas.v5i2.493

S. D., et al. "Analisis Pembiayaan pada Bank Syariah Indonesia." Jambura
Accounting Review, 2024.

Saba, G. "Gender, Islam, and Patriarchy: The Politics of Interpretation.”
Journal of Islamic Studies, vol. 25, no. 2, 2014, pp. 115-137.
Sabariman, H. “Perempuan Pekerja (Status Dan Peran Pekerja Perempuan

Penjaga Warung Makan Kurnia).” Jurnal Analisa Sosiologi, 2019.

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary
Approach. Routledge, 2006.

------- . Islamic Thought: An Introduction. Routledge, 2006.

Sakinah, D. N., ASM, S., & Suhardini, A. D. “Implikasi dari Qs Al-Israa Ayat
32 tentang Pendidikan Seks Terhadap Upaya Menjauhi Zina.”
Prosiding Penelitian Sivitas Akademika Unisba (Sosial Dan
Humaniora), 2015.



291

Salfa, H. N. “Peran Sosial Perempuan dalam Masyarakat dan Implikasinya
terhadap Penempatan Perempuan Anggota Legislatif Pada Komisi-
Komisi di DPR RI Periode 2019-2024 [Women’s Social Role in
Society and Its Implication to The Division of Job of Women’s
MP]”. Jurnal Politica Dinamika Masalah Politik Dalam Negeri Dan
Hubungan Internasional, 2023.

Salma, S., & Firdaus, B. “Analisis Kualitatif Konsep Seksualitas dalam Al-
Quran dan Hadist.” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal
of Islamic Studies, 2016.

Saptandari, P. Beberapa Pemikiran tentang Perempuan dalam Tubuh dan
Eksistensi. Surabaya: BioKultur, 2013.

Sari, A. Y. “Ketidaksetaraan Gender sebagai Bentuk Kekerasan Terhadap
Perempuan di Jepang.” Journal of International Relations, 2020.

Sari, D. M. S., et.al., "Pengaruh Pembiayaan Mudharabah, Musyarakah dan
Murabahah Terhadap Profitabilitas Bank Umum Syariah." Jurnal
lImiah Ekonomi Islam, vol. 7, no. 1, 2021, pp. 241-249.
https://doi.org/10.36778/jesya.v6il

Sari, N. I., & Nuraini, A. "Pengaruh Pembiayaan Mudharabah, Murabahah,
Dan ljarah Terhadap Laba Bersih Studi Kasus Pada Bank BRI
Syariah Periode 2016-2020." Jurnal lImiah Akuntansi Kesatuan, vol.
10, no. 2, 2022, pp. 221-232.
https://doi.org/10.37641/jiakes.v10i1.1322

Sarina, and M Ridwan Said Ahmad. “Diskriminasi Gender Terhadap
Perempuan Pekerja Di Kawasan Industri Makassar.” Pinisi Journal
Of Sociology Education Review 1, no. 2 (2021): 64-71.

Shaikh, Sa'diyya. "Transforming Feminism: Islam, Women, and Gender
Justice.” Journal of Feminist Studies in Religion, 2003.

Shihab, Muhamad Quraish. “Tafsir al-Misbah jilid 2.” Jakarta, 2021.

Sidik, M. Y. “Penafsiran Ayat-ayat yang Dimaknai Hubungan Seksual Suami
Istri menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah.” Skripsi
UIN Sunan Kalijaga, 2016.

Sihabudin, E., & Wirman. "The Effect Of Mudharabah Financing and
Musyarakah Financing On The Profitability Level (ROE) Of Sharia
Commercial Banks." Jurnal Ekonomi Syariah dan Bisnis, vol. 4, no.
1, 2021, pp. 8-18. https://ejournal.unma.ac.id/index.php/maro

Smith, Jane 1. Islam in America. Columbia University Press, 2000.

Soenarto, S. N. "The Influence of Murabahah, Mudharabah, Musyarakah
Financing Towards Syariah Bank Profitability.” Islamic University of
Indonesia, 2021.

Sopingi, 1., et.al., "Pengaruh Faktor Internal dan Eksternal Pada Profitabilitas
Bank Umum Syariah di Indonesia." Jurnal RAK Riset Akuntansi
Keuangan, vol. 8, no. 2, 2023, pp. 194-207.



https://doi.org/10.36778/jesya.v6i1

292

Sosial, Konstruksi Peran, Ruang Publik, and Teori Feminis. “Perempuan
Dalam Kajian Sosiologi Gender: Konstruksi Peran Sosial, Ruang
Publik, Dan Teori Feminis.” Polikrasi: Journal of Politics and

Democracy 1, no. 1 (2021): 71-79.
https://doi.org/https://idereach.com/Journal/index.php/polikrasi
Perempuan.

Sriningsih, K. “Peran Serta Perempuan dalam Pembangunan Lingkungan
Hidup.” Jakarta, 2018.

Stowasser, Barbara Freyer. Women in the Qur'an, Traditions, and
Interpretation. Oxford University Press, 1994.

------- . Women and Islam: An Historical and Theological Enquiry. Basil
Blackwell, 1991.

Suhra, S. “Kesetaraan Gender dalam Perspektif Al-Qur’an dan Implikasinya
Terhadap Hukum Islam.” Jurnal Al-Ulum, 2013.

Sule, Muhammad Maga, and Attahir Shehu Mainiyo. “Impact of Qur’Anic
Moral Excellence on the Lives of Muslim Society: An Exposition.”
Spektra: Jurnal Illmu-llmu Sosial 6, no. 1 (2024): 65-92.
https://doi.org/10.34005/spektra.v6i1.3637.

Suliantoro, B. & Murdiati, C. W. “Perjuangan Perempuan Mencari Keadilan
& Menyelamatkan Lingkungan; Telaah Kritis Etika Ekofeminis
Vandana Shiva.” In Cahaya Atma Pustaka, 2019.

Sumadi. “Islam Dan Seksualitas: Bias Gender.” El Harakah Jurnal Budaya
Islam, 2017.

Suprayetno, Edy. “Menyibak Sastra Feminisme Kekinian :” Eunoia: Jurnal
Pendidikan Bahasa Indonesia 1, no. 1 (2021): 66-74.
https://doi.org/http://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/eunoia/user
Surya, M. E. “Tafsir Ayat-Ayat Gender dalam Al-Quran dengan
Pendekatan Ekofeminisme: Kritik Terhadap Tafsir Feminisme
Liberal.” Muwazah, 2015.

Susanto, Dwi. “Pandangan Pengarang Terhadap Perempuan Dalam Cerpen
Tahun 1950-1960-an Karya Pengarang Peranakan Tionghoa-
Indonesia.” Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, Dan
Pengajarannya 5, no. 4 (2022): 883-96.
https://doi.org/10.30872/diglosia.v5i4.526.

Suwastini, N. K. A. “Perkembangan Feminisme Barat Dari Abad Kedelapan
Belas Hingga Postfeminisme: Sebuah Tinjauan Teoretis.” Jurnal
IImu Sosial Dan Humaniora, 2013.

Syed Alaudeen Seyed Ibrahim, and Ushama Thameem. “Maqasid Al-Qur’An:
Exploring Higher Objectives and Intellectual Insights.” Al-Burhan:
Journal of Qur’an and Sunnah Studies 8, no. 1 (2024). 1-21.
https://doi.org/10.31436/alburhn.v8i1.338.



https://doi.org/10.31436/alburhn.v8i1.338

293

Tasbih, Abbas Langaji, Saidah A. Hafid, Andi Faisal Bakti, and Abdul Gaffar
Haris. “Islamic Feminists” Rejection of the Textual Understanding of
Misogynistic Hadiths for the Advancement of Gender Justice in
Makassar, Indonesia.” Samarah 8, no. 1 (2024): 196-215.
https://doi.org/10.22373/sjhk.v8i1.19856.

Tayob, Abdulkader. Islam: A Short Introduction. Oneworld Publications,
2000.

Tetap, D., & Menganti, S. A. “Perempuan dalam Pandangan Feminis
Muslim” Jurnal Fikroh, 2015.

Tobroni, M. “Makna Seksualitas Dalam Alqur’an Menurut Husein
Muhammad. Al-A’raf” Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat, 2017.

Ulinnuha, M. “Rekonstruksi Metodologi Kritik Tafsir: Studi Buku al-Dakhill
Karya Fayed (1936-1999 M).” Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah,
2015.

Umar, N. Argumen Kesetaraan Gender Perpekstif Al-Qur’an Karya Prof. DR.
Nasaruddin Umar, MA. Paramadina, 2001.

Vandana Shiva, Mariamis, Ecofeminisme: Persepektif Gerakan Perempuan &
Lingkungan, Jakarta: IRE Press, 2005.

Verizaliani, V. D., & I. M. "Pengaruh Pembiayaan Murabahah dan
Musyarakah terhadap Profitabilitas.” Jurnal Akuntansi dan
Keuangan, 2021.

Vladimir, & Vega, F. “Sejarah Perkembangan Ekofeminisme” Gastronomia
Ecuatoriana Turismo Local, 1967.

Wadud, Amina. "A Feminist Reading of the Quran: An Islamic
Hermeneutics.” Islamic Studies Journal, 2005.

------- . Inside the Gender Jihad: Women's Reform in Islam. Oneworld
Publications, 2006.

------- . Qur'an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman's
Perspective. Oxford University Press, 1999.

Wahyu Fahrul Rizki. “The Qira’ah Mubadalah Approach to the Qur’an: A
Study of the Interpretation of Surah Al-Nisa’ [4]: 34.” Ulul Albab 21,
no. 2 (2020): 269-88.
https://doi.org/https://doi.org/10.18860/ua.v21i2.10218.

Wara, Jullul, and Lukman Marsaton. “Intertextuality in Tafsir Al-Jami ¢ Li
Ahkam Al-Qur > An by Al-Qur t Ub I1.” An-Nur International
Journal of The Quran & Hadith 2, no. 2 (2024): 24-33.
https://doi.org/https://doi.org/10.6203210. 62032/aijgh.v2i2.52.

Weiss, Anita. Interpreting Islam, Modernity, and Women’s Rights in
Pakistan. Palgrave Macmillan, 2014.

Wibowo, D. E. “Peran Ganda Perempuan dan Kesehatan Gender.”
Muwazah, 2022.



https://doi.org/https:/doi.org/10.18860/ua.v21i2.10218

294

Wibowo, Guntur Arie, Aulia Rahman, Dosen Pendidikan, and Bahasa Inggris.
“Kesetaraan Gender: Sebuah Tijauan Teori Feminisme Guntur.”
Jurnal llmu-llmu Sejarah, Sosial, Budaya Dan Kependidikan 9, no. 2
(2022): 121-27.
https://doi.org/http://ejurnalunsam.id/index.php/jsnbl/index.

Widarti, Taqwa Sejati, and Edi Wijaya. “Analisis Studi Kajian Teoritis
Feminisme.” AL MIKRAJ Jurnal Studi Islam Dan Humaniora 6, no.
1 (2025): 170-77. https://doi.org/10.37680/almikraj.v6il.7744.

Widjanarko, M., Environmental Conservation in the Karimunjawa Islands.
Jepara, 2019.

Widodo Metodologo Penelitian: Populer Dan Peraktis, Metodologi
Penelitian Kualitatif: Berbagi Pengalaman Dari Lapangan DR.,
Jakarta, 2020

Wijaya, S. “Kritik Wacana Tafsir tentang HAM.” Al Burhan: Jurnal Kajian
IImu Dan Pengembangan Budaya Al-Qur’an, 2018.

Wiyatmi, Swatikasari, M. S. E., & Cantrik. “Ekofeminisme: Kritik Sastra
Berwawasan Ekologis dan Feminis (Issue March).” Jakarta, 2017.

Wulan, T. R. “Ekofeminisme Transformatif: Alternatif Kritis.” Sodality:
Jurnal Transdisiplin Sosiologi, Komunikasi, Dan Ekologi Manusia,
2007.

Yakin, Ayman Shabana. Custom in Islamic Law and Legal Theory: The
Development of the Concepts of Urf and Adah in the Islamic Legal
Tradition. Palgrave Macmillan, 2010.

Yasin, F., Salviana Darvina S, V., & Su’adah, S. “Ecofeminism Movement
Through Household Waste Management in The Zona Bening
Community” Batu City- East Java. Jurnal Perempuan Dan Anak,
2021.

Yudithama, Mohammad, Al Kautsar, Wahyu Dwi, Agung Priyo, and Taufiq
Possumah. “Analysis Of The Prohibition Of Providing
Compensation To Foundation Board Members From An Islamic
Justice Perspective.” Eduvest — Journal of Universal Studies 4, no.
05 (2024): 3948-59.

Yuningsih, Hartati, Abdul Ghany, and Muhammad Abduh. “Transformasi
Tafsir Al-Qur’an Di Era Media Digital: Analisis Metodologi Tafsir
Dalam Channel Youtube Kajian Tafsir Al-Ma’rifah.” AL-QUDWAH
2, no. 2 (2024): 5-8.

Yusrul, M., Sekolah, H., Agama, T., Syekh, I., & Pati, J. “Kedudukan
Perempuan dalam Islam.” FIHROS: Jurnal Sejarah Dan Budaya,
2022.

Yusuf, Imtiyaz. Islam and the Malay-Indonesian World: Transmission and
Responses. 1.B. Tauris, 2001.



295

Zakia, Ayesha. "Musyarakah and Gender: Rethinking Women’s Roles in
Islamic Practices.” Journal of Islamic Thought and Civilization, vol.
3, no. 1, 2015, pp. 45-64.

Zamzuardi, Y. “Analisis Wacana Kasus Pelecehan Seksual Terhadap
Perempuan Pada Berita Online Dalam Perspektif Analisis Sara
Mils.” Dialektika: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Pendidikan Bahasa
Dan Sastra Indonesia, 2019.

Zayd, Nasr Abu. Islamic Theory of Human Rights: A Critical Perspective.
Brill, 2002.

Zhang, Kunyuan. “Womens Role of Materiality: A Revaluation of the
Subversive Power of Feminine Subjectivity in HIne Cixous L’criture
Feminine and Cindy Shermans Untitled Film  Stills.”
Communications in Humanities Research 2, no. 1 (2023): 490-98.
https://doi.org/10.54254/2753-7064/2/2022578.

Zubir, M., & Rezi, M. “Seksualitas Dalam Alquran (tinjauan Deskriptif
Analitis Ayat-ayat Alquran).” Humanisma: Journal of Gender
Studies, 2017.

Zuhur, Sherifa. Gender, Sexuality, and the Criminal Laws in the Middle East
and North Africa: A Comparative Survey. Brill, 2005.

Zulaiha, E. “Analisa Gender dan Prinsip Prinsip Penafsiran Husein
Muhammad pada Ayat-Ayat Relasi Gender.” Al-Bayan: Jurnal Studi
lImu Al- Qur’an Dan Tafsir, 2018.

Zulaiha, E. “Tafsir Feminis: Sejarah, Paradigma Dan Standar Validitas Tafsir
Feminis.” Al-Bayan: Jurnal Studi llmu Al- Qur’an dan Tafsir, 2016.

Zuraya, H., & Rosilawati, A. “Respon Islam Terhadap Isu Gender. Jurnal
Khatulistiwa” Journal of Islamic Studies, 2011.



BIODATA PENULIS

Nama : Ubu Misbahudin

Tempat, Tgl. Lahir : Tasikmalaya, 05 Februari 1975

Jenis Kelamin : Laki-laki

Alamat Rumah : Pondok Pesantren Alfa Sanah, Kp. Anamui

Email

Rt.003/Rw.003, Desa Suradita, Kec.Cisauk, Kab.
Tangerang, Banten.
: ubumisbah1975@gmail.com

Riwayat Pendidikan:

1.

2.

3.

Sekolah Dasar Negeri (SD) Linggawangi 1 Leuwisari, Singaparna,
Tasikmalaya.

Sekolah Menengah Pertama Negeri (SMPN) 1 Leuwisari, Singaparna,
Tasikmalaya

Madrasah Aliyah Cilenga, Sariwangi, Tasikmalaya.

S-1, Jurusan Ahwal Al-Syakhsiyyah (Hukum Keluarga). Fakultas
Syariah, Institut Agama Islam Cipasung Tasikmalaya. Tahun 2000
S-2, Jurusan Magister Manajemen, Sekolah Tinggi limu Ekonomi
“Ganesha” Jakarta.Tahun 2010.

S-3, Konsentrasi llmu al-Qur’an dan Tafsir, Pascasarjana Universitas
PTIQ Jakarta, (2023).

Riwayat Pekerjaan:

=

ok w

Guru di Pondok Pesantren Cipasung Tahun 1998-2000.

Wakil Kepala Sekolah Bidang Kurikulum, SMP Alfa Sanah Cisauk,
2000-2005.

Kepala Sekolah SMP Alfa Sanah Tahun 2000-Sekarang.

Pengasuh Pondok Pesantren Alfa Sanah Cisauk Tahun 2010-Sekarang.
Pimpinan Pondok Pesantren Daar EI-Misbah Alfitri Linggawangi
Tasikmalaya, Tahun 2019-Sekarang

Riwayat Organisasi:

oo E

Sekretaris IPNU/IPPNU Tasikmalaya 1997-2000.
Sekretaris HMI Tasikmalaya 1997-2000.

Dewan Tanfidiyyah NU Tasikmalaya 1998-2000.
Ketua Syuriah NU Cisauk Tangerang Tahun 2015
Dewan BMPS Kabupaten Tangerang.Tahun 2023.


mailto:ubumisbah1975@gmail.com

297



