
i 

 

AL-QUR’ÂN DAN KEBIJAKAN UMUM: MASHLAH̲AH ‘ÂMMAH 

DALAM INTERVENSI PEMERINTAH TERHADAP HARGA PASAR 

 

 

 

DISERTASI 

Diajukan kepada Program Studi Doktor Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir  

sebagai salah satu persyaratan menyelesaikan studi Strata Tiga  

untuk memperoleh gelar Doktor (Dr.) 

 

 

 

 
 

 

 

 

Oleh: 

SOFI FAIQOTUL HIKMAH 

NIM: 213530071 

 

 

 

 
 

 

PROGRAM STUDI DOKTOR ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

KONSENTRASI ILMU TAFSIR 

PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA 

2025 M./1446. 



ii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

 

ABSTRAK 

 

Kesimpulan disertasi ini, intervensi pemerintah terhadap harga pasar 

(tasʿîr) dilakukan untuk mewujudkan mashlaẖah ‘âmmah bagi penjual 

maupun pembeli. Hal kontradiktif terjadi ketika Nabi Muhammad melarang 

tasʿîr yang terdapat dalam Hadis Sunan Abû Dâwûd No. 3451 dikarenakan 

pasar dalam keadaan normal dan tidak adanya indikasi kecurangan dan 

penimbunan (iẖtikâr). Beberapa kebijakan yang diterapkan di Indonesia untuk 

mewujudkan mashlaẖah ‘âmmah dalam tasʿîr adalah penetapan HET (Harga 

Eceren Tertinggi)/ ceiling price apabila harga pasar sedang dalam keadaan 

tidak stabil untuk melindungi konsumen. Selain HET, juga ada floor price 

(harga terendah) untuk melindungi penjual, subsidi, dan kebijakan impor untuk 

menjaga harga supaya tetap stabil. Hal tersebut sesuai dengan kaidah fiqh 

“Jalb al-mashâliẖ wa dâr’ al-mafâsid”. 

Kesimpulan ini diperoleh dengan mengidentifikasi kebijakan dan 

intervensi pemerintah terhadap harga pasar untuk meraih mashlaẖah ‘âmmah 

meliputi: 1) Al-Qur’ân secara eksplisit tidak menetapkan formula harga pasar, 

tetapi menekankan pada prinsip keadilan dan penghapusan kemadharatan; 2) 

Diperlukan pemetaan sistematis bagaimana mashlaẖah ‘âmmah  dapat 

dijadikan kerangka etis dan aplikatif dalam tasʿîr; 3) Regulasi harga sering 

diambil karena pertimbangan ekonomi makro atau tekanan pasar global, tanpa 

adanya keterkaitan dengan kemaslahatan, keadilan; 4) Minimnya kajian yang 

secara langsung menghubungkan antara teks al-Qur’ân dengan tasʿîr; dan 5) 

Konsep mashlaẖah hanya dijadikan justifikasi moral, spiritual, bukan hanya 

sebagai instrumen analisis kebijakan ditetapkan dalam regulasi. 

Temuan disertasi ini terletak pada integrasi teks normatif dan mashlaẖah 

bukan dipandang sebagai dua kutub yang saling bertentangan, melainkan 

sebagai dua sumber hukum yang saling melengkapi dalam kebijakan tasʿîr 

oleh pemerintah. Teks (Hadis) memberikan landasan normatif yang bersifat 

transenden yang melarang tasʿîr secara langsung oleh Nabi, sedangkan 

konteks (wâqi’) merupakan realitas sosial ekonomi sebagai faktor penting 

dalam penetapan hukum atas dasar mashlaẖah ‘âmmah. Keseimbangan disini 

diartikan tidak memahami teks secara terpisah dari realitas tetapi juga tidak 

mengabaikan teks demi alasan pragmatis, karena kebijakan tasʿîr didasarkan 

pada konsep keadilan yang terdapat dalam Q.S al-Naẖl (16): 90, dan larangan 

kezhaliman dalam bertransaksi yang terdapat dalam al-H̲asyr (59): 7, al-

Mutaffifîn (83): 1-3, al-Baqarah (2): 275, al-Nisâ’ (4): 29, dan Hadis Shaẖîh 

Riwayat Bukhari No. 2142. 

Disertasi ini mendukung pandangan Nurasiah Ahmad (2019), Ziyadatus 

Shofiyah & M. Lathoif Ghozali (2021), Nurhasnah, dkk (2020) dan Ainiah 

Abdullah (2019), bahwa kebijakan intervensi harga (price fixing) hanya 



iv 

 

berlaku bagi pasar dalam kondisi tidak normal dan terjadi distorsi pasar, 

sehingga kebijakan harus diambil untuk menciptakan keadilan dan mencegah 

kemafsadatan. Intervensi harga bersifat dinamis dan bisa berubah jika sudah 

tidak adanya indikasi kecurangan dan juga penimbunan di pasar.   

Disertasi ini berbeda dengan pandangan Jamaluddina, Sofyan Nurb dan 

Muhammad Taufan Djafri (2023), Alif Mujiyana Eka Bella, dkk (2024), yang 

menjelaskan bahwa dalam keadaan apapun pemerintah tidak boleh melakukan 

intervensi harga, karena peren pemerintah hanya sebagai H̲isbah (pengawas 

pasar) dan tidak berperan aktif dalam menentukan harga pasar. Jika hal itu 

tetap dilakukan maka akan menzhalimi salah satu pihak, yaitu penjual atau 

pembeli. Jika penetapan harga lebih mahal dari harga pasar maka akan 

menzhalimi pembeli, dan apabila penetapan harga lebih murah dari harga pasar 

maka akan menzhalimi penjual.  

Metode penelitian yang digunakan dalam disertasi ini adalah adalah 

“Kualitatif Normatif” yang bersifat kepustakaan (library research) dan analitis 

konseptual, dengan pendekatan interdisipliner antara studi keislaman (tafsîr 

dan ushûl al-fiqh) dan kebijakan publik berupa intervensi harga. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

ABSTRACT 

 

The conclusion of this dissertation is that government intervention in 

market prices (tasʿîr) is carried out to realize the benefits for both sellers and 

buyers. A contradictory situation occurred when the Prophet Muhammad 

prohibited tasʿîr as stated in Hadith Sunan Abû Dâwûd No. 3451 because the 

market was in normal condition and there were no indications of fraud or 

hoarding (iẖtikâr). Several policies implemented in Indonesia to realize the 

benefits in tasʿîr include setting a Highest Retail Price (HRP)/ ceiling price 

when market prices are unstable to protect consumers. In addition to the HRP, 

there is also a floor price (lowest price) to protect sellers, subsidies, and import 

policies to maintain price stability. This is in accordance with the Islamic 

jurisprudence principle “Jalb al-mashâliẖ wa dâr’ al-mafâsid.” 

This conclusion was reached by identifying government policies and 

interventions on market prices to achieve mashlaẖah ‘âmmah, including: 1) 

The Qur’an explicitly does not establish a market price formula, but 

emphasizes the principles of justice and the elimination of harm; 2) A 

systematic mapping is needed to determine how mashlaẖah ‘âmmah can be 

used as an ethical and applicable framework in tasʿîr; 3) Price regulations are 

often taken due to macroeconomic considerations or global market pressures, 

without any connection to mashlaẖah or justice; 4) There is a lack of studies 

that directly connect the Qur’anic text with tasʿîr; and 5) The concept of 

mashlaẖah is only used as a moral and spiritual justification, not merely as an 

instrument for policy analysis stipulated in regulations. 

The findings of this dissertation lie in the integration of normative texts 

and mashlaẖah, not seen as two opposing poles, but as two complementary 

sources of law in the government's tasʿîr policy. The text (Hadith) provides a 

transcendent normative basis that prohibits tasʿîr directly by the Prophet, while 

the context (wâqi’) is the socio-economic reality as an important factor in 

determining the law based on mashlaẖah ‘âmmah. Balance here means not 

understanding the text separately from reality but also not ignoring the text for 

pragmatic reasons, because the tasʿîr policy is based on the concept of justice 

contained in Q.S al-Naẖl (16): 90, and the prohibition of injustice in 

transactions contained in al-H̲asyr (59): 7, al-Mutaffifîn (83): 1-3, al-Baqarah 

(2): 275, al-Nisâ’ (4): 29, and Hadith Shaẖîh Bukhari No. 2142. 

This dissertation supports the views of Nurasiah Ahmad (2019), 

Ziyadatus Shofiyah & M. Lathoif Ghozali (2021), Nurhasnah et al. (2020), and 

Ainiah Abdullah (2019), who argue that price intervention (price fixing) only 

applies to markets under abnormal conditions and where market distortions 

occur. Therefore, policies must be implemented to create fairness and prevent 



vi 

 

misuse. Price intervention is dynamic and can change if there are no indications 

of fraud or hoarding in the market. 

This dissertation differs from the views of Jamaluddina, Sofyan Nurb, 

and Muhammad Taufan Djafri (2023), and Alif Mujiyana Eka Bella et al. 

(2024), who explain that under no circumstances should the government 

intervene in prices, as the government's role is only as a market supervisor and 

does not play an active role in determining market prices. Failure to do so 

would be detrimental to one of the parties, namely the seller or the buyer. If 

the price is set higher than the market price, it will be unfair to buyers, and if 

the price is set lower than the market price, it will be unfair to sellers. 

The research method used in this dissertation is “Qualitative Normative,” 

which is library research and conceptual analysis, with an interdisciplinary 

approach combining Islamic studies (tafsîr and ushûl al-fiqh) and public policy 

in the form of price intervention.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

 ملخص 
خلاصة هذه الرسالة هي أن تدخل الحكومة في أسعار السوق )التسعير( يهدف إلى تحقيق 
النبي  الشأن عندما نهى  تناقضٌ في هذا  البائعين والمشترين. وقد حدث  مصلحة كل من 

،  ٣٤٥١محمد صلى الله عليه وسلم عن التسعير كما ورد في حديث سنن أبي داود رقم  
وذلك لاعتدال السوق وخلوه من أي دلائل على الغش والاحتكار. ومن السياسات المتبعة  
للبيع بالتجزئة أعلى سعر  التسعير تحديد  فائدة  لتحقيق  إندونيسيا  سقف  /(HET) في 
السعر عند عدم استقرار أسعار السوق لحماية المستهلكين. بالإضافة إلى ذلك، يوجد أيضًا  
 حد أدنى )أدنى سعر( لحماية البائعين، ودعم، وسياسات استيراد للحفاظ على استقرار 

 الأسعار. وهذا يتوافق مع المبدأ الفقهي جلب المصالح ودار المفاسد 
تم التوصل إلى هذا الاستنتاج من خلال تحديد السياسات والتدخلات الحكومية بشأن 

( لم يحدد القرآن صراحةً صيغة لسعر  ١أسعار السوق لتحقيق المصلحة العامة، بما في ذلك:  
( هناك حاجة إلى رسم خرائط منهجية  ٢السوق، لكنه أكد على مبدأ العدالة وإزالة الضرر؛  

( غالبًا ٣حول كيفية استخدام المصلحة العامة كإطار أخلاقي وقابل للتطبيق في التفسير؛  
ما يتم اتخاذ لوائح الأسعار بسبب الاعتبارات الاقتصادية الكلية أو ضغوط السوق العالمية،  

والعدالة؛   بالمصلحة  صلة  أي  مباشرة  ٤دون  القرآن  نص  تربط  دراسات  وجود  عدم   )
( لا يسُتخدم مفهوم المصلحة العامة إلا كمبرر أخلاقي وروحي، وليس فقط٥بالتفسير؛ و  

كأداة لتحليل السياسات المنصوص عليها في اللوائح     
لا كقطبين  العامة،  والمصلحة  المعيارية  النصوص  تكامل  في  الرسالة  هذه  نتائج  تكمن 
يوفر   المتعلقة بالتيسير.  للتشريع في سياسة الحكومة  متعارضين، بل كمصدرين متكاملين 
النص )الحديث( أساسًا معياريًً متساميًا يحرم التيسير المباشر من النبي، بينما يُُثل السياق  
)الواقع( الواقع الاجتماعي والاقتصادي عاملًا مهمًا في إرساء التشريع القائم على المصلحة  
العامة. والتوازن هنا يعني عدم فهم النص منفصلاً عن الواقع، بل يعني أيضاً عدم تجاهل 



viii 

 

النص لأسباب عملية، لأن سياسة التكييف تقوم على مفهوم العدل الوارد في سورة النحل 
- ١، والمطففين الآيًت  ٧م في المعاملات الوارد في سورة الحشر الآية  ، وتحريم الظل٩٠الآية    
٢١٤٢، والحديث الصحيح رواه البخاري رقم ٢٩، والنساء الآية  ٢٧٥، والبقرة الآية ٣  

 ( أحمد  نوراسية  آراء  الأطروحة  هذه  غزالي  ٢٠١٩تدعم  لطوف  وم.  شوفية،  وزيًدة   ،)
(، القائلة بأن التدخل  ٢٠١٩(، وعينية عبد الله )٢٠٢٠(، ونورحسنة وآخرون )٢٠٢١)

التي تشهد ظروفاً غير طبيعية   في الأسعار )تثبيت الأسعار( لا ينطبق إلا على الأسواق 
 وتشوهات سوقية، لذا يجب وضع سياسات لتحقيق العدالة ومنع سوء السلوك. التدخل  

  في الأسعار ديناميكي وقابل للتغيير في حال عدم وجود مؤشرات على الاحتيال أو
 الاحتكار في السوق 

تختلف هذه الرسالة عن آراء جمال الدين، وسفيان نورب، ومحمد طوفان جعفري  
(، الذين أوضحوا أنه لا ينبغي ٢٠٢٤(، وأليف موجيانا إيكا بيلا وآخرون )٢٠٢٣)

للحكومة، تحت أي ظرف من الظروف، التدخل في الأسعار، إذ يقتصر دورها على  
وإذا حدث ذلك،   .الإشراف على السوق، وليس لها دور فاعل في تحديد أسعارها

فإذا حُدد السعر أعلى من   .فسيكون ذلك مجحفًا بحق أحد الطرفين، البائع أو المشتري
سعر السوق، فسيكون ذلك مجحفًا بحق المشتري، وإذا حُدد أقل من سعر السوق،  

 .فسيكون ذلك مجحفًا بحق البائع
المنهج البحثي المستخدم في هذه الرسالة هو "المنهج النوعي المعياري" وهو بحث مكتبي 
 وتحليلي مفاهيمي، مع نهج متعدد التخصصات بين الدراسات الإسلامية )التفسير وأصول 

الفقه( والسياسة العامة في شكل التدخل في الأسعار    
 
 
 
 



ix 

 
 



x 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 

 
 



xii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiii 

 

 



xiv 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xv 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 
 

Pedoman transliterasi yang digunakan mengacu kepada Pedoman 

Transliterasi Arab-Indonesia berdasarkan SKB Menteri Agama dan Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, 22 Maret 1988. 
 

Arab Latin 

 

Arab Latin 

 

Arab Latin 

 Q ق  Z ز ‘ ا

 K ك S س B ب

 L ل sy ش T ت

 M م sh ص Ts ث

 N ن dh ض J ج

 W و th ط H ح

 H ه  zh ظ Kh خ

 A ء ‘ ع D د

 Y ي gh غ Dz ذ

   F ف R ر
 

Catatan: 

a. Konsonan yang ber-syaddah ditulis dengan rangkap, misalnya: رب ditulis 

rabba. 

b. Vokal panjang (mad): fathah (baris di atas) ditulis â atau Â, kasrah (baris di 

bawah) ditulis î atau Î, serta dhammah (baris di depan) ditulis dengan û atau Û. 

Misalnya; القارعة ditulis al-qâri’ah; المساكين ditulis al-masâkîn; dan المفلحون ditulis 

al-muflihûn. 

c. Kata sandang alif + lam (ال) apabila diikuti oleh huruf qamariyah ditulis al, 

misalnya: الكافرون ditulis al-kâfirûn. Sedangkan, bila diikuti oleh huruf 

syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang mengikutinya, misalnya: الرجال 

ditulis ar-rijâl, atau diperbolehkan dengan menggunakan transliterasi al-

qamariyah ditulis al-rijâl, dengan syarat ditulis dengan konsisten dari awal 

sampai akhir. 

d. Ta’ marbûthah ( ة), apabila terletak di akhir kalimat, ditulis dengan h, misalnya: 

زكاة   :ditulis al-Baqarah. Bila di tengah kalimat ditulis dengan t, misalnya البقرة

النساء ditulis zakât al-mâl, atau المال  ditulis sûrat an-Nisâ’. Penulisan kata سورة 

dalam kalimat menurut tulisannya, misalnya: الرازقين خير   ditulis wa huwa وهو 

khayr ar-Râziqîn. 

 



xvi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillah, segala puji dan syukur penulis persembahkan kehadirat 

Allah SWT. Yang telah melimpahkan rahmat dan hidayah-Nya serta kekuatan 

lahir dan batin sehingga penulis dapat menyelesaikan Disertasi ini. 

Shalawat dan salam semoga senantiasa dilimpahkan kepada Nabi akhir 

zaman, Rasulullah Muhammad SAW., begitu juga kepada keluarganya, para 

sahabatnya, para tâbi’în dan tâbi’ut-tâbi’în, serta para umatnya yang senantiasa 

mengikuti ajaran-ajarannya. Amin. 

Selanjutnya, penulis menyadari bahwa dalam penyusunan Disertasi ini 

tidak mengalami sedikit hambatan, rintangan, serta kesulitan yang dihadapi. 

Namun berkat bantuan dan motivasi serta bimbingan yang tidak ternilai dari 

berbagai pihak, akhirnya penulis dapat menyelesaikan Disertasi ini. 

Oleh karena itu, penulis menyampaikan ucapan terima kasih yang tidak 

terhingga kepada: 

1. Rektor Universitas PTIQ Jakarta, Imam Besar Masjid Istiqlal, juga sebagai 

Menteri Agama RI, dan sekaligus Dosen Pembimbing Disertasi Prof. Dr. 

Nasaruddin Umar, MA. 

2. Direktur LPDP Kementerian Keuangan RI, Andin Hadiyanto, S.H., M.A., 

Ph.D. atas kesempatan beasiswa yang diberikan kepada penulis. 

3. Direktur Program Kader Ulama Masjid Istiqlal (PKUMI), Prof. Dr. 

Ahmad Thib Raya, M.A., Manajer Program PKUMI Dr. Mulawarman 

Hannase, Lc., M.A.Hum. berserta jajaran manajemen dan staf. 

4. Direktur Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta, Prof. Dr. M. Darwis 

Hude, M.Si. 



xviii 

 

5. Ketua Program Studi Doktoral Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir Universitas 

PTIQ Jakarta, Dr. Muhammad Hariyadi, M.A. 

6. Dosen Pembimbing Disertasi, Prof. Dr. Made Saihu, M.Pd.I atas segala 

bimbingan dan arahannya selama proses penyusunan disertasi ini. 

7. Segenap Civitas Akademika Universitas PTIQ Jakarta, para dosen, staf, 

dan karyawan yang telah banyak membantu selama proses perkuliahan 

dan penulisan disertasi ini. 

8. Prof. Muhamad Ali, Ph.D selaku Supervisor selama menjalani Short 

Course di University of California Riverside (UCR) dan keluarganya, 

segenap civitas akademis Religious Studies UCR, serta Komunitas 

Muslim Nusantara di California dan Washington DC. 

9. Senat, Rektor dan segenap Civitas akademis Universitas KH. Mukhtar 

Syafaat (UIMSYA) Blokagung Banyuwangi. 

10. Suamiku Ilham Nur Kholiq, anak-anakku Zida Nelfaya Resqi dan Najma 

Silvia Nabila; kedua orang tuaku Bapak Sardiono dan Ibu Istiqomah; 

kedua mertua Bapak Paeran dan Ibu Sumarmi, adikku Lutvi Farikha, serta 

segenap keluarga penulis yang tidak bisa disebutkan satu-persatu. 

11. Semua pihak yang telah membantu dalam menyelesaikan Disertasi ini 

yang tidak dapat disebutkan nama dan gelarnya. 

Hanya harapan dan doa, semoga Allah SWT. memberikan balasan yang 

berlipat ganda krpada semua pihak yang telah berjasa dalam membantu penulis 

menyelesaikan Disertasi ini. 

Akhirnya, kepada Allah SWT. jualah penulis serahkan segalanya dalam 

mengharapkan keridhaan, semoga Disertasi ini bermanfaat bagi masyarakat 

umumnya dan bagi penulis khususnya, serta anak dan keturunan penulis kelak. 

Amin. 

 

Jakarta, 16 Agustus 2025 

Penulis 

 

 

 

Sofi Faiqotul Hikmah 

  

 

 

 

 

 

 



xix 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR ISI 

 

Judul ...............................................................................................................  i 

Abstrak .........................................................................................................  iii 

Pernyataan Keaslian Disertasi ......................................................................  ix 

Tanda Persetujuan Disertasi .........................................................................  xi 

Tanda Pengesahan Disertasi .......................................................................  xiii 

Pedoman Transliterasi .................................................................................  xv  

Kata Pengantar ..........................................................................................  xvii 

Daftar Isi .....................................................................................................  xix 

Daftar Bagan ...........................................................................................  xxvii  

Daftar Tabel ..............................................................................................  xxix 

 

BAB I: PENDAHULUAN.............................................................................. 1  

A. Latar Belakang Masalah............................................................... 1 

B. Identifikasi Masalah..................................................................... 8 

C. Pembatasan Masalah.................................................................... 9 

D. Perumusan Masalah.................................................................... 10 

E. Tujuan Penelitian........................................................................ 10 

F. Manfaat Penelitian...................................................................... 11 

G. Kerangka Teori........................................................................... 11 

H. Penelitian Terdahulu yang Relevan............................................ 23 

I. Metode Penelitian....................................................................... 39 

 

 

 



xx 

 

BAB II: DISKURSUS TENTANG MASHLAH̲AH ‘ÂMMAH DALAM  

KEBIJAKAN UMUM DAN INTERVENSI  HARGA.................. 41  

A. Konseptualisasi Mashlaẖah dalam Islam................................. 41 

1. Pengertian Mashlaẖah Secara Etimologis dan  

Terminologis..................................................................... 41 

2. Klasifikasi Mashlaẖah....................................................... 42 

a. Mashlaẖah Dharûriyyah (Primer) ............................... 42 

b. Mashlaẖah H̲âjiyyah (Sekunder) ................................. 55 

c. Mashlaẖah Taẖsîniyyah (Tersier) ................................ 58 

3. Mashlaẖah Berdasarkan Validitasnya dalam Syariah....... 61 

a. Mashlaẖah Mu’tabarah................................................ 61 

b. Mashlaẖah Mursalah.................................................... 62 

c. Mashlaẖah Mulghâh..................................................... 66 

4. Mashlaẖah dalam Maqâshid al-Syarî‘ah.......................... 69 

a. Menekankan Prinsip Keadilan (al-‘Adl) ...................... 69 

b. Hak Asasi Manusia (H̲uqûq Al-Insân) ........................ 70 

c. Pembangunan Berkelanjutan (Tanmiyah  

Mustadâmah)................................................................ 71 

d. Partisipasi Sosial (Musyârakah Madaniyyah) ............. 74 

5. Urgensi dan Posisi Mashlaẖah dalam Ijtihâd Hukum  

Islam.................................................................................. 75 

B. Intervensi Harga (Tas‘îr) dalam Perspektif Fiqh..................... 76 

1. Pengertian Tas‘îr............................................................... 76 

2. Jenis-Jenis Intervensi Harga.............................................. 78 

a. Intervensi Harga dalam Konteks Klasik....................... 78 

b. Itervensi Harga dalam Konteks Modern....................... 82 

3. Pandangan Ulama Klasik Terhadap Tas‘îr....................... 84 

a. Ulama yang Melarang Tas‘îr........................................ 84 

b. Ulama yang Membolehkan Tas‘îr................................ 85 

4. Analisis Hadis tentang Penolakan Nabi Terhadap  

Tas‘îr................................................................................. 87 

5. Pandangan Kontemporer Terkait Intervensi Harga dan 

Regulasi Pasar oleh Pemerintah........................................ 87 

C. Relasi Antara Mashlaẖah dan Tas‘îr........................................ 89 

1. Mashlaẖah Menjadi Dasar Justifikasi bagi Kebijakan 

Tas‘îr................................................................................. 89 

2. Tas‘îr Dibolehkan demi Mashlaẖah ‘Âmmah................... 90 

a. Prinsip Mashlaẖah Mursalah....................................... 90 

b. Qâ‘idah al-Fiqhiyyah................................................... 90 

c. Dalil dari Hadis............................................................. 90 

d. Pendapat Ulama............................................................ 90 



xxi 

 

3. Kriteria dan Batasan Intervensi yang Dibenarkan dalam 

Maqâshid........................................................................... 91 

4. Keadilan, Stabilitas Sosial, dan Perlindungan  

Masyarakat dalam Bingkai Mashlaẖah............................. 92 

a. Keadilan (al-‘Adl) dalam Bingkai Mashlaẖah............. 93 

b. Stabilitas Sosial sebagai Tujuan Mashlaẖah................ 93 

c. Perlindungan Masyarakat dalam Perspektif  

Mashlaẖah.................................................................... 94 

D. Mashlaẖah ‘Âmmah sebagai Prinsip Kebijakan Publik........... 94 

1. Mashlaẖah ‘Âmmah (Umum) & Mashlaẖah Khâshshah  

(Khusus) ........................................................................... 95 

2. Integrasi Nilai-Nilai Syariah dalam Kebijakan  

Ekonomi............................................................................ 97 

3. Peran Pemerintah sebagai H̲âmil Al-Mashlaẖah  

(Penanggung Jawab Kemaslahatan).................................. 99  

4. Contoh-Contoh Kebijakan Tas‘îr Kontemporer yang 

Berlandaskan Mashlaẖah ‘Âmmah.................................. 101  

E. Konseptualisasi Kebijakan Umum Atas Kenaikan Harga...... 103 

1. Demand Pull Inflation..................................................... 103 

2. Cost Push Inflation.......................................................... 104 

3. Quantity Theory of Money............................................... 105 

4. Teori Struktural dan Geopolitik...................................... 106 

 

BAB III: REALISASI INTERVENSI HARGA PASAR DALAM 

KEBIJAKAN PUBLIK UNTUK MEWUJUDKAN  

MASHLAH̲AH ‘ÂMMAH............................................................... 109  

A. Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga................................. 109  

1. Permintaan dan Penawaran dalam Hukum Pasar............ 109  

2. Mekanisme Pasar dan Intervensi Harga di Era Awal  

Islam dan Abad Pertengahan..........................................  111 

a. Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga pada Masa  

Nabi Muhammad.......................................................  111 

b. Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga Menurut  

Ibnu Taymiyyah.......................................................... 121 

c. Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga Menurut  

Abû Yûsuf.................................................................. 129 

d. Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga Menurut  

Al-Ghazâlî.................................................................. 135 

e. Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga Menurut  

Ibnu Khaldun.............................................................. 145 



xxii 

 

3. Mekanisme Pasar dan Intervensi Harga di Beberapa 

Negara............................................................................. 150 

a. Intervensi Harga di Negara Indonesia........................ 150 

b. Intervensi Harga di Negara Qatar............................... 153 

c. Intervensi Harga di Negara Malaysia......................... 158 

d. Intervensi Harga di Negara Arab Saudi...................... 161 

e. Intervensi Harga di Negara Iran................................. 163 

B. Intervensi Harga dalam Mekanisme Pasar............................. 164  

1. Intervensi Harga dalam Sistem Pasar Bebas................... 164 

a. Berorientasi pada Laba............................................... 165 

b. Berorientasi pada Volume.......................................... 166 

c. Stabilisasi pada Harga................................................ 166 

2. Intervensi Harga dalam Sistem Pasar Terkontrol............ 167 

3. Intervensi Harga dalam Sistem Pasar Islam.................... 168 

4. Realisasi Kemaslahatan dalam Sistem Pasar.................. 170 

C. Realisasi Mashlaẖah bagi Pelaku Ekonomi........................... 174 

1. Mashlaẖah Khâshshah Bagi Konsumen......................... 174 

a. Manfaat Bagi Konsumen............................................ 175 

b. Berkah Bagi Konsumen.............................................. 177 

2. Mashlaẖah Khâshshah Bagi Penjual............................... 182 

a. Manfaat Bagi Produsen.............................................. 184 

b. Berkah Bagi Produsen................................................ 186 

3. Mashlaẖah Khâshshah bagi Pemerintah......................... 187  

D. Pemerintah sebagai H̲âmil al-Mashlaẖah ............................. 189 

1. H̲isbah dan Fungsinya..................................................... 190 

a. Fungsi H̲isbah............................................................. 192 

b. Contoh Aplikasi H̲isbah dalam Sejarah Islam dan 

Kontemporer............................................................... 193 

2. Negara Sebagai Regulator Ekonomi............................... 194 

a. Fungsi Utama Negara sebagai Regulator Ekonomi.... 194 

b. Regulasi Harga Pasar Oleh Pemerintah...................... 197 

3. Maqâshid al-Syarî‘ah dalam Tata Kelola Publik............ 202 

a. Good Governance (Pemerintahan yang Baik) ........... 202 

b. Kebijakan Publik........................................................ 203 

c. Manajemen Pemerintahan.......................................... 207 

d. Tanggung Jawab Negara Menurut Siyasah  

Syar‘iyyah................................................................... 208 

 

 



xxiii 

 

BAB IV: TELAAH Al-QUR’ÂN DAN HADIS TENTANG  

KEADILAN DALAM PASAR.................................................... 211 

A. Penafsiran Tematik (al-Tafsîr al-Mawdhû‘î) Ayat-ayat 

Ekonomi................................................................................. 211 

1. Ayat-Ayat Tentang Keadilan dalam Muʿâmalah............ 211 

2. Ayat-Ayat yang Menyebabkan Distosi Pasar.................. 217 

a. Ayat Tentang Larangan Penimbunan (Iẖtikâr)........... 217 

b. Ayat Tentang Larangan Penipuan (Tadlîs)................. 225 

c. Ayat- Ayat Tentang Larangan Ribâ........................... 234 

d. Ayat Tentang Larangan Gharar................................. 242 

e. Ayat Tentang Larangan Bay’ Najasy......................... 247 

B. Aktualisasi Harga yang Adil dalam al-Qur’ân....................... 250 

1. Terciptanya Harga dari Analisis Biaya Produksi............ 251 

2. Jenis-Jenis Laba dalam Menciptakan Harga................... 254 

a. Laba dalam Pandangan Islam..................................... 254 

b. Laba dalam Pandangan Skuler................................... 256 

c. Maksimalisasi Laba dan Efek Sosialnya.................... 256 

C. Analisis Kritis Terhadap Makna Normatif Teks.................... 257 

1. Sûrah al-Muthaffifîn Ayat 1-3......................................... 257 

2. Sûrah Al-Baqarah Ayat 188............................................ 259 

3. Sûrah Al-H̲asyr Ayat 7.................................................... 260 

4. Sûrah Al-Baqarah Ayat 282............................................ 262 

5. Sûrah Al-Nisâ’ Ayat 29................................................... 264 

6. Sûrah Âli Imrân Ayat 130............................................... 265 

7. HR. Muslim No. 1513..................................................... 267 

D. Relevansi Makna Normatif Teks dengan Ekonomi 

Kontemporer........................................................................... 269 

1. Sûrah Al-Muthaffifîn Ayat 1-3....................................... 269 

2. Sûrah Al-Baqarah Ayat 188............................................ 271 

3. Sûrah Al-H̲asyr Ayat 7.................................................... 272 

4. Sûrah Al-Baqarah Ayat 282............................................ 274 

5. Sûrah Al-Nisâ’ Ayat 29 dan ‘Âli Imrân Ayat 130.......... 275 

6. H.R. Bukhârî No. 2142.................................................... 277 

 

BAB V: PENDEKATAN INTEGRATIF TEKS NORMATIF DENGAN 

PRINSIP MASHLAH̲AH ‘ÂMMAH DALAM TASʿÎR.................. 281 

A. Urgensi Pendekatan Integratif Nash dengan Mashlaẖah  

dalam Tasʿîr........................................................................... 281 



xxiv 

 

1. Keterbatasan Pendekatan Tekstual Literal dalam 

Menghadapi Masalah Kontemporer................................ 281 

2. Potensi Mashlaẖah ‘Âmmah sebagai Instrumen  

Dinamis dalam Ijtihâd Ekonomi..................................... 282 

3. Relevansi Integrasi Antara Teks dan Mashlaẖah untuk 

Menyelesaikan Konflik Antara Nash dan Realitas......... 285 

B. Model Pendekatan Integratif Teks al-Qur’ân dan  

Mashlaẖah dalam Tasʿîr........................................................ 286 

1. Prinsip-Prinsip Dasar Model Integratif........................... 286 

a. Keseimbangan Antara Teks dengan Konteks............. 286 

b. Keterbukaan Terhadap Perubahan (al-Tathawwur)... 287 

c. Berorientasi pada Maqâshid al-Syarî‘ah.................... 288 

d. Validitas Metodologis Mashlaẖah............................. 290 

2. Tahapan Struktur Model Pendekatan Integratif.............. 292 

a. Identifikasi dan Pemaknaan Teks (Nash)................... 292 

b. Analisis Realitas Sosial-Ekonomi (Tasykhîsh al-

Wâqi‘)......................................................................... 293 

c. Penilaian Mashlaẖah.................................................. 295 

d. Formulasi Hukum Integratif....................................... 296 

3. Contoh Penerapan Model Integratif................................ 297 

4. Keunggulan Model Integratif Teks Literal dengan 

Mashlaẖah dalam Tasʿîr................................................. 299 

a. Komprehensif............................................................. 299 

b. Responsif.................................................................... 299 

c. Kontekstual................................................................. 299 

d. Berbasis Maqâshid..................................................... 300 

e. Mendukung Peran Negara dalam Perlindungan 

Publik.......................................................................... 300 

f. Memberi Ruang Ijtihâd yang Kolektif....................... 301 

g. Menunjukkan Bahwa Islam adalah Agama  

Raẖmatan Lil-‘Âlamîn................................................ 301 

C. Tantangan Implementasi Model Integrasi.............................. 302 

1. Tantangan dalam Menentukan Mashlaẖah yang  

Objektif dan Menghindari Bias Kepentingan.................. 302 

2. Perbedaan Ijtihâd Ulama dan Kebijakan Negara dalam 

Tasʿîr............................................................................... 303 

3. Kecenderungan Sebagian Kelompok terhadap  

Literalisme Tekstual........................................................ 305 

a. Ciri-ciri Literalisme Tekstual dalam Tasʿîr................ 306 

b. Motivasi atau Latar Belakang Kecenderungan........... 306 

c. Dampak Pendekatan Literalisme Tekstual................. 306 



xxv 

 

d. Tanggapan Model Integratif....................................... 307 

 

BAB VI: PENUTUP.................................................................................... 309 

A. Kesimpulan............................................................................. 309 

B. Saran....................................................................................... 311 

DAFTAR PUSTAKA.................................................................................. 313 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

CEK PLAGIASI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xxvi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xxvii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR BAGAN 

 

Bagan I.1  : Mashlaẖah ‘Âmmah bagi Tiga Pelaku Pasar............................... 17 

Bagan IV.1: Skema Bubble Economy yang Mengandung Spekulasi............ 270 

Bagan IV.2: Skema Short Selling Saham...................................................... 271 

Bagan IV.3: Skema CSR Perusahaan Tambang Untuk Infrastuktur  

Masyarakat Sekitar.................................................................. 272 

Bagan IV.4: Skema Mudhârabah dalam Perbankan Syariah...................... 274 

Bagan IV.5: Skema Pinjol Ilegal.................................................................. 276 

Bagan IV.6: Skema Lelang Online yang Mengandung Bay’ Najasy............ 278 

Bagan V.1: Model Integratif Teks Literal Teks dengan Mashlaẖah  

dalam Tasʿîr yang Berorienstasi Maqâshid al-Syarî‘ah............ 290 

Bagan V.2: Uji Mashlaẖah Sampai pada Keputusan Tas’îr yang Adil......... 291 

Bagan V.3: Identifikasi dan Pemaknaan Teks dalam Model Integratif......... 293 

Bagan V.4: Tasykhîsh al-Wâqi‘ dalam Penerapan HET di Indonesia......... 295 

Bagan V.5: Model Integrasi Kebijakan Tasʿîr Penetapan HET pada  

Beras......................................................................................... 298 

Bagan V.6: Hubungan Ijtihâd Ulama dengan Kebijakan Negara dalam  

Penetapan Tasʿîr........................................................................ 305 

 

 

 

 

 



xxviii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xxix 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel III.1: Jenis-jenis Pendapatan pada Masa Nabi Muhammad................ 114 

Tabel V.1: Tahapan Analisis Integrasi Teks dengan Mashlaẖah dalam  

Tasʿîr......................................................................................... 289 

Tabel V.2: Integrasi Kondisi Pasar, Teks, dan Validitas Mashlaẖah.......... 291 

Tabel V.3: Kondisi Realitas Sosial Ekonomi yang Mengharuskan  

Adanya Intervensi..................................................................... 294 

Tabel V.4: Aspek Ijtihâd Ulama dan Kebijakan Negara dalam  

Penenetuan Hukum.................................................................... 305 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xxx 

 

 

 

 



 

   

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Perkembangan dunia global dalam bidang ekonomi dan kebijakan umum 

menunjukkan bahwa isu-isu yang menjadi perhatian pemerintah seperti, 

kesejahteraan masyarakat, perlindungan kepada kelompok rentan, keadilan 

dalam distribusi sumber daya, terjadi di setiap negara baik yang berideologi 

sekuler maupun religious. Fenomena ini menandai terjadinya pergeseran 

dalam sistem pasar bebas menuju pendekatan yang lebih intervensif yang 

berorientasi pada “public interest” atau “kemaslahatan umum”.1 Dalam konsep 

Islam public interest disebut sebagai mashlaẖah ʻâmmah yang hadir sebagai 

pilar normatif dalam diskursus kebijakan hukum yang menggabungkan antara 

teks normatif al-Qur’ân dengan realita sosial. Mashlaẖah âmmah mempunyai 

sifat universal yang tidak hanya terjadi atau berlaku bagi kelompok atau 

Negara Muslim saja, tetapi memiliki resonansi global, karena sejalan dengan 

nilai-nilai moral yang universal seperti menciptakan keadilan, kesejahteraan, 

solidaritas, perlindungan terhadap hak-hak manusia yang sesuai dengan 

maqâshid al-syarî‘ah.2 

Dalam praktik global, negara-negara sepeti Indonesia, Malaysia, Turki, 

Mesir dan komunitas Muslim di barat mencoba mengintegrasikan mashlaẖah 

dalam kebijakan publik mereka. Kebijakan publik seperti pengaturan harga 

 
1 An-Na’im and Abdullahi Ahmed, Islam and the Secular State: Negotiating the Future 

of Shari’a, Cambridge: Harvard University Press, 2008, hal. 521.  
2 John L Esposito, Islam and Politics, New York: Syracuse University Press, 1998, hal. 

376. 



2 

 

 

energi, subsidi bahan-bahan pangan, hingga regulasi keuangan syariah, adalah 

contoh bagaimana kemaslahatan digunakan sebagai justifikasi intervensi 

negara terhadap dinamika pasar yang dianggap tidak selalu membawa 

keadilan. Intervensi dianggap suatu keadilan di tengah arus kapitalisme global 

yang menimbulkan ketimpangan, eksploitasi sumber daya dan krisis 

kemanusiaan yang menyebabkan kesenjangan perekonomian, yang kaya 

semakin kaya dan yang miskin semakin miskin.3 

Lebih jauh lagi tantangan global seperti inflasi, pandemi, konflik 

geopolitik memperlihatkan bahwa mekanisme pasar tidak selalu menjamin 

keadilan dalam ekonomi. Hal ini memicu perlunya penguatan legitimasi 

normatif terhadap intervensi pemerintah, baik melalui hukum positif maupun 

moral keagamaan. Dalam hal ini mashlaẖah âmmah dapat berperan sebagai 

prinsip etis sekaligus epistemologis dalam merancang kebijakan yang adil dan 

berkelanjutan. Meskipun memiliki nilai universal, penerapan mashlaẖah 

dalam skala global juga menghadapi tantangan metodologis dan politik. Di 

satu sisi, mashlaẖah harus mampu berdialog dengan prinsip-prinsip modern 

dalam sistem pemerintahan dan kebijakan publik (public policy). Di sisi lain, 

ia harus tetap bersumber dari al-Qur’ân sebagai wahyu transenden yang 

menjadi fondasi normatif umat Islam.4 

Indonesia merupakan negara dengan mayoritas penduduknya beragama 

Islam, terdapat 87,18% warga Muslim dari total keseluruhan jumlah warga 

Negara Indonesia yaitu 284.438.800 juta jiwa, jadi tidak heran ketika Indonesia 

dijadikan negara kiblat pusat halal terbesar dunia, namun Indonesia bukan 

negara Islam yang seluruh sistemnya harus sesuai dengan syariah Islam.5 

Agama diturunkan kepada manusia untuk menjawab persoalan-persoalan baik 

skala mikro maupun makro, ajaran agama digunakan dalam segala aspek 

kehidupan, baik dalam beribadah maupun ber-muʿâmalah. Kehadiran inovasi 

dalam bertransaksi di era modern saat ini lebih didasarkan pada kemaslahatan, 

dapat dikatakan bahwa segala kegiatan, transaksi dan aktivitas dalam ekonomi 

acuannya adalah mashlaẖah, secara sederhana jika di dalamnya terdapat 

kemaslahatan maka hal tersebut dibenarkan secara syariah, tapi jika di 

dalamnya terdapat kemadharatan maka hal tersebut tidak dibenarkan secara 

syariah.  

Manusia sebagai makhluk sosial karena untuk memenuhi seluruh 

kebutuhannya pasti memerlukan orang lain, baik dalam urusan ibadah maupun 

muʿâmalah karena keterikatan inilah manusia tidak bisa sepenuhnya menjadi 

 
3 Al-Faruqi and Ismail Raji, Islamization of Knowledge: General Principles and 

Workplan, Herndon: IIIT, 1982, hal. 37-38.  
4 Doi and Abdur Rahman I, Syariah: The Islamic Law, London: Ta Ha Publishers, 1984, 

hal. 98. 
5 Nadiah Hidayati et al., KNEKS (Komite Nasional Ekonomi dan Keuangan Syariah), 

Jakarta: KNEKS, 2022, hal 7. 



3 

 

 

 

makhluk individu yang seluruh kebutuhannya cukup dilakukan sendiri.  

Transaksi jual beli terdapat beberapa pihak yang terlibat yaitu penjual pembeli 

dan pemerintah, penjual dan pembeli adalah pihak utama yang melakukan 

transaksi jual beli, sedangkan pemerintah mempunyai peran pasif dalam hal 

tersebut. Terdapat suatu keadaan dimana pemerintah hanyalah sebagai 

fasilitator penyediaan tempat untuk melaksanakan jual beli (pasar) juga 

menetapkan iuran pajak, adakalanya pemerintah juga sebagai pemeran aktif 

dalam transaksi jual beli, yaitu menetapkan harga barang di pasar.  

Kriteria pasar yang sehat ketika pasar mempunyai persaingan bebas bagi 

siapapun bebas berjualan dan siapapun juga bisa menjadi pembeli, produk 

yang dijual juga bersifat homogen sehingga harga barang di pasar ditentukan 

dari banyaknya permintaan dan penawaran di pasar. Pasar yang sehat juga 

terdapat hukum demand (permintaan) dan supply (penawaran) yang 

menyatakan bahwa “Semakin mahal harga suatu barang, maka permintaan 

akan menurun dan penawaran akan meningkat, berbeda jika harga suatu barang 

murah, maka jumlah permintaan akan meningkat dan penawaran akan 

menurun”.6 

Dalam penelitian yang ditulis oleh Toni Aspromourgos tentang harga 

pasar menurut Adam Smith yang berjudul “Adam Smith’s Treatment of Market 

Prices and Their Relation to Supply and Demand” yang menyimpulkan bahwa 

harga pasar saat ini tidak hanya dipengaruhi oleh banyaknya supply dan 

demand saja, melainkan bersifat elastis yang bisa dipengaruhi oleh faktor 

eksternal maupun internal, faktor eksternal yang berpengaruh terhadap harga 

pasar adalah persaingan, kekuatan industri tertentu, harga faktor-faktor 

produksi yang berfluktuasi. Sedangkan faktor internal yang dapat 

mempengaruhi supply dan demand yang dapat menyebabkan tinggi atau 

rendahnya suatu harga barang adalah naik atau turunnya income konsumen, 

sehingga kecenderungan mengkonsumsi barang inferior maupun barang 

superior akan berubah, penelitian ini membuktikan bahwa elastisitas demand 

dan supply yang dapat mempengaruhi harga pasar bisa berubah menjadi 

inelastis karena adanya faktor-faktor tertentu.7 

Penetapan harga pasar adalah penetapan harga barang-barang di pasar 

oleh penguasa/ pemerintah, yang mana penjual tidak boleh melebihkan atau 

mengurangi harga barang yang ditetapkan dan akan mendapatkan sanksi jika 

melanggar ketentuannya, di daerah atau wilayah kabupaten harga barang-

barang pokok ditetapkan oleh Dinas Perindustrian dan Perdagangan, 

 
6 Abdurrohman Kasdi, “Permintaan dan Penawaran dalam Mempengaruhi Pasar (Studi 

Kasus di Pasar Bintoro Demak),” dalam Jurnal BISNIS: Jurnal Bisnis dan Manajemen Islam, 

Vol. 4 No. 2 Tahun 2013, hal. 18. 
7 Tony Aspromourgos, “Adam Smith’s Treatment of Market Prices and Their Relation 

to Supplay and Demand,” dalam Jurnal Accademia Editoriale, Vol. 15 No. 3 Tahun 2007, hal. 

27–57. 



4 

 

 

sedangkan penetapan harga di pusat ibu kota dan daerah sekitarnya, yang 

menentukan harga adalah Kementerian Perdagangan melalui Peraturan Daerah 

dan Peraturan Menteri, penentuan harga pasar hanya terjadi pada waktu-waktu 

tertentu, terutama ketika di bulan Ramadhan dan mejelang hari raya.8 

Penetapan harga pasar dalam Islam disebut dengan tasʿîr, secara konseptual 

tasʿîr merupakan upaya pemerintah untuk mengendalikan harga di pasar 

supaya tidak memberatkan konsumen, biasanya pengendalian harga ini hanya 

terbatas pada barang-barang pokok (kebutuhan primer)9 yang biasanya dibeli 

oleh masyarakat, seperti minyak, beras, gula, kopi, cabai, bawang merah, 

bawang putih, daging, ayam, dan kebutuhan pokok lainnya. 

Kenaikan harga barang-barang di pasar bisa dikarenakan keadaan alami 

suatu pasar dan bisa juga karena ada pihak-pihak yang tidak bertanggungjawab 

yang telah mengeksploitasi pasar sehingga terjadi ketidakstabilan harga-harga 

pasar. Sebagai contoh kenaikan harga secara alami dikarenakan kondisi alam 

yang menyebabkan padi tidak panen, cabai terkena penyakit, bawang merah 

diserang hama, sehingga stok barang-barang semakin sedikit dan tidak sesuai 

dengan jumlahnya permintaan di pasar, sehingga harga barang menjadi mahal, 

harga yang mahal juga membawa konsekuensi bagi penjual atau petani yang 

panennya semakin sedikit tetapi membawa harga yang mahal, jika harga mahal 

disebabkan oleh hal tersebut, pemerintah akan menzhalimi petani jika ikut 

mengintervensi harga pasar dengan mengendalikan harga yang tinggi. Jika 

kenaikan harga barang di pasar dikarenakan ulah manusia, seperti adanya 

penimbunan (iẖtikâr), adanya ribâ, penipuan, suap dan eksploitasi lainnya, 

pemerintah harus mendatangkan kebijakan sehingga masyarakat (penjual dan 

pembeli) tidak terzhalimi akan hal itu, kebijakan yang diambil oleh pemerintah 

biasanya mendatangkan barang dari luar negeri (import), mengendalikan 

harga, membuat inovasi barang serupa dan lain sebagainya.  

Rasulullah Saw, dalam perjalanannya pernah menjadi seorang pedagang 

yang sukses dan selalu didukung oleh istrinya Khadijah, r.a dalam suka 

 
8 Zahratul Amal, “Hukum Tas'îr dalam Tinjauan Fikih Mu'âmalah (Studi Pendapat 

Madzhab Maliki),” dalam Skripsi Tahun 2022, hal. 1–55. 
9 Kebutuhan primer adalah kebutuhan pokok, terdapat tiga kebutuhan yang dikenal 

dalam ilmu ekonomi, yaitu kebutuhan primer, kebutuhan skunder dan kebutuhan tersier. 

Kebutuhan primer adalah kebutuhan pokok yang harus dipenuhi sehari-hari seperti sandang, 

pangan dan papan. Kebutuhan sekunder adalah, kebutuhan prioritas kedua yang tidak harus 

dipenuhi setiap hari seperti tas, sepatu, buku dan lain-lain. Sedangkan kebutuhan tersier adalah 

kebutuhan prioritas ketiga seperti rumah mewah, mobil, makan di restoran dan lain-lain. Rd. 

Ajeng Adistya Medina, “Pola Spesial Pemilihan Lokasi Belanja Kebutuhan Primer Penduduk 

Kecamatan Bogor Tengah,” dalam 8 th Industrial Research Workshop and National Seminar 

Politeknik Negeri Bandung, Juli 26-27, 2017, hal. 527–535. 



5 

 

 

 

maupun duka,10 dalam suatu perjalanan, Nabi Muhammad pernah ditanya 

sahabat: Siapakah yang paling berhak menentukan harga komoditas 

perdagangan dalam suatu daerah atau harga pasar? Nabi Muhammad 

menjawab, yang paling berhak menentukan harga di pasar adalah Allah Swt, 

jawaban tersebut oleh beberapa ahli diartikan sebagai “kekuatan pasar”, 

kekuatan pasar disini merupakan harga ditentukan oleh banyaknya permintaan 

dan juga penawaran.  

Harga barang-barang di pasar yang penetapannya terdapat intervensi 

pemerintah pasti tidak luput dari hal-hal yang tidak normal di pasar sehingga 

pemerintah harus turun tangan sehingga keadaan perekonomian tetap 

terkendali, hal ini dilakukan untuk menjaga kemaslahatan dan menghindari 

kemafsadatan. Hal-hal yang tidak normal di pasar disebut dengan distorsi 

pasar, distorsi pasar terjadi ketika moral dan etika sudah dianggap sebagai hal 

yang penting sehingga keuntungan, kapitalisme11, liberalisme, individualisme 

sebagai tujuan utama dalam berbisnis. 

Penetapan harga pasar biasanya terjadi di setiap daerah, wilayah, 

kabupaten dan kota yang masing-masing berbeda-beda dalam penentuan 

harganya, karena di masing-masing wilayah banyaknya jumlah demand dan 

supply-nya berbeda-beda. Harga yang menentukan permintaan, harga juga 

yang menetukan penawaran, semakin mahal harga barang maka akan semakin 

tinggi jumlah penawaran dan semakin rendah jumlah permintaan, begitu pula 

sebaliknya jika harga barang murah maka permintaan akan barang semakin 

tinggi dan penawaran di pasar semakin rendah, begitu hukum yang terjadi di 

pasar kecuali ada hal-hal yang tidak terduga sehingga hukum pasar tidak 

berlaku dalam kondisi tertentu.  

Nabi Muhammad menolak melakukan tasʿîr, karena akan terjadi 

ketidaknaturalan harga pasar, karena pasar yang sehat adalah pasar yang 

harganya tercipta karena proses permintaan dan penawaran, selain melarang 

tasʿîr, Nabi Muhammad juga melarang talaqqî al-rukbân12, bayʿ al-ẖâdhir li-

 
10 Een Mardiani, “Analisis Perbandingan Pemikiran Ekonomi Islam Tentang Uang, 

Harga dan Pasar (Telaah Dari Al-Ghâzalî dan Ibnu Taimiyah),” dalam Tesis Institut Agama 

Islam Negeri Bengkulu, 2021, hal. 1–110. 
11 Kapitalisme disebut sebagai sistem ekonomi yang meyakini atas kepemilikan secara 

individu, nama lain dari sistem ini adalah sistem liberalisme, individu, yang dibawa oleh Adam 

Smith yang disebut sebagai “Bapak Ekonomi Klasik” yang dalam teorinya yang fenomenal 

mengatakan bahwa, “Dalam berbisnis kita harus mengeluarkan modal yang sekecil-kecilnya 

dengan tujuan untuk mendatangkan keuntungan yang sebesar besarnya”, sistem ini dapat 

mengeksploitasi para buruh yang bekerja untuk para kapitalis, tetapi tidak diberi gaji yang 

sesuai dengan tenaga yang diberikannya. Syamsul Effendi, “Perbandingan Sistem Ekonomi 

Islam dengan Sistem Ekonomi Kapitalis dan Sosialis,” dalam Jurnal Riset Akuntansi 

Multiparadigma (JRAM), Vol. 6 No. 2 Tahun 2019, hal. 147–158. 
12 Talaqqî berasal dari kata laqiya yang berarti melihat atau menemui, rukbân berasal 

dari kata rakbun yang berarti segerombolan penunggang unta atau kuda yang jumlahnya lebih 

dari 10, jadi talaqqî al-rukbân merupakan segerombolan orang yang menemui pedagang untuk 



6 

 

 

l-bâdî 13, iẖtikâr dan berbagai kegiatan manipulasi yang menyebabkan harga 

pasar tidak menjadi alami. 

Penetapan harga pasar (tasʿîr) merupakan konsep yang dilarang oleh 

Nabi Muhammad tapi diperbolehkan oleh sebagian Ulama karena 

perkembangan situasi dan kondisi yang jauh berbeda dengan pada masa Nabi 

Muhammad.  Hal ini belum dikaji mashlaẖah ‘âmmah, karena mashlaẖah yang 

terjadi kepada pembeli, belum tentu penjual juga mendapatkan mashlaẖah-

nya, begitupun sebaliknya. Sebagai ilustrasi contoh peristiwa yang terjadi di 

lapangan, ketika harga cabai menjulang tinggi dan sangat mahal, banyak 

masyarakat yang mengeluh terhadap harga cabai, lalu pemerintah menetapkan 

standar maksimal harga cabai di suatu daerah dengan tujuan tidak 

memberatkan masyarakat/ pembeli, berbeda dengan seorang petani sekaligus 

sebagai produsen cabai yang kemungkinan mengalami penurunan jumlah 

panenan yang disebabkan karena cuaca, biaya produksi, atau faktor lain 

sehingga penetapan harga oleh pemerintah satu sisi menguntungkan pembeli 

tapi di sisi lain bisa merugikan petani.  

Indonesia merupakan negara yang tidak sepenuhnya menganut pasar 

bebas seperti Negara Amerika14, adakalanya pasar berjalan dengan harga alami 

yang harganya menurut banyaknya jumlah permintaan dan penawaran, sisi lain 

Indonesia menganut pasar persaingan tidak bebas (monopoli) karena tidak 

semua orang bisa bersaing dengan pasar monopoli yang dikuasai oleh 

 
membeli dagangannya sebelum sampai pasar, jika dilihat dalam konteks zaman saat ini, 

dilarangnya talaqqî al-rukbân karena penjual/ pedagang yang belum sampai pasar, secara 

otomatis belum tau harga yang berlaku di pasar, sehingga pembeli bisa mengelabuhi penjual 

dengan membeli barang-barangnya dengan harga yang murah, ataupun sebaliknya. Faiz 

Abdillah Junedi, “Tinjauan Maqâshid al-Syarî‘ah dalam Pengharaman Jual Beli dengan Cara 

Talaqqî Rukbân,” dalam Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Nusantara (JPkMN), Vol. 4 

No. 1 Tahun 2023, hal. 557–565. 
13 Bayʿ al-ẖâdhir li-l-bâdî terjadi ketika penjual yang berasal dari kota datang ke desa 

untuk membeli barang-barang hasil produksi orang desa dengan harga yang relatif murah, 

karena orang desa tradisional tidak mengetahui harga yang berlaku di kota, tujuan dari 

pembelian barang kepada orang desa tersebut untuk mendapatkan keuntungan yang berlipat 

ganda, jual beli ini hukumnya sah, namun pelaksanaannya dilarang dalam agama, karena 

merugikan pemilik barang yang relatif mendapatkan untung kecil, bahkan bisa juga mengalami 

kerugian.  Nurhafni Nurhafni, “Hukum Bayʿ al-H̲âdhir li-l-Bâdî pada Petani Menurut 

Madzhab al-Syâfiʿî (Studi Kasus di Desa Lubuk Palas Kecamatan Silau Laut Kabupaten 

Asahan)” Universitas Islam Negeri Sumatra Utara, 2017, hal. 79. 
14 Amerika merupakan negara adidaya yang sistem perekonomiannya menggunakan 

sistem kapitalisme/ liberalisme/ individu/ pasar bebas, di sini semua orang bisa menjadi 

pencipta, pemilik, pengelola atas inovasi yang telah dibuatnya. Peran pemerintah dalam sistem 

ekonomi di Amerika sangat pasif, mereka hanya mengawasi pasar dan mengatur jumlah pajak 

dagang yang harus dibayar, bahkan di Amerika yang mencetak dan mengedarkan uang adalah 

perusahaan swasta yaitu The Fed. Erna S Widodo, “Ideologi Utama dalam Ekonomi Politik 

Global Antara Merkantilisme dan Liberalisme,” dalam Majalah Manajemen dan Bisnis 

Ganesha, Vol. 1 No. 1 Tahun 2017, hal. 12–24. 



7 

 

 

 

pemerintah, pasar monopoli adalah pasar yang dimana hanya terdapat satu 

penjual dan banyak pembeli, satu penjual disini adalah pemerintah sebagai 

pemilik dan pengatur sepenuhnya BUMN (Badan Usaha Milik Negara), seperti 

PT. Pertamina dan PT. KAI yang siapapun ingin membeli atau menggunakan 

produknya, harus membayar dengan harga yang telah ditetapkan oleh 

pemerintah.  

Permintaan dan penawaran merupakan dua kegiatan yang dilakukan 

secara bersama karena tidak ada transaksi jual beli jika tidak adanya 

permintaan dan penawaran. Permintaan adalah kegiatan meminta atau 

membeli suata barang/ jasa dengan harga yang sudah ditentukan dan disepakati 

oleh kedua belah pihak, sedangkan penawaran merupakan kegiatan 

menawarkan/ menjual barang dengan tujuan mendapatkan keuntungan. Dalam 

konsep Islam maupun konvensional, konsep ini tidak ada perbedaan, namun 

yang membedakan adalah etika dan moral yang dilakukan oleh penjual atau 

pembeli sesuai syariah, seperti tidak adanya ribâ dalam transaksi, tidak adanya 

zhâlim, Erna S Widodo, “Ideologi Utama dalam Ekonomi Politik Global 

Antara Merkantilisme dan Liberalisme, dan transaksi lain yang dilarang dalam 

Islam. 

Al-Qur’ân tidak menjelaskan secara langsung tentang tasʿîr/ penetapan 

harga pasar oleh pemerintah, namun al-Qur’ân menjelaskan secara detail 

tentang transaksi-transaksi yang dilarang dalam pasar yang menyebabkan 

distorsi pasar sehingga pemerintah ikut mengintervensi pasar, atau melakukan 

upaya sehingga harga pasar menjadi normal yang tetap menguntungkan 

penjual dan tidak memberatkan pembeli, seperti larangan mengambil ribâ 

yang berlibat ganda, larangan melakukan penipuan, penimbunan, pengurangan 

timbangan, rekayasa permintaan, rekayasa penawaran, dan transaksi lainnya 

yang dapat mempengaruhi harga pasar dan dilarang dalam al-Qur’ân.15 

Kegiatan transaksi dalam ber-muʿâmalah menunjukkan kompleksitas 

dan penyimpangan etika, moral yang dilakukan oleh penjual maupun pembeli 

dan tentunya berbeda dengan kegiatan transaksi jual beli pada masa Nabi 

Muhammad, oleh karena itu pemerintah diharuskan untuk mengatasi dan 

membuat kebijakan-kebijakan untuk kebaikan bersama, terutama kebijakan 

dalam menentukan harga barang untuk mengurangi permasalahan distorsi 

yang ada di pasar.16 Distorsi pasar yang menyebabkan ketidaknormalan pada 

harga-harga barang seperti adanya penimbunan, penipuan, tidak adanya 

 
15 Moh. Asep Zakaria Ansori et al., “Pemikiran Tokoh-Tokoh Ekonomi Islam 

Mengenai Konsep Penetapan Harga Pasar,” dalam Economic Reviews Jurnal, Vol. 3 No. 1 

Tahun 2024, hal. 146–160. 
16 Fachrounissa Zein Vitadiar and Tika Widiastuti, “Analisis Faktor Penyebab Distorsi 

Harga Pasar dan Penanggulangan Dampaknya dalam Perspektif Islam,” dalam Jurnal 

Masharif Al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah, Vol. 8 No. 1 Tahun 2023, hal. 

256–274. 



8 

 

 

transparansi dalam transaksi, mengurangi timbangan, korupsi, ribâ, dan 

transaksi lain yang melanggar aturan syar‘î seperti yang terdapat dalam al-

Qur’ân Sûrah al-Nisâ’ Ayat 29 dan Surat al-Baqarah Ayat 188 tentang larangan 

mengambil harta orang lain secara bâthil dan bertransaksi atas dasar saling 

ridhâ seperti yang terdapat dalam Kitab Tafsîr al-Munîr fî al-‘Aqîdah wa al-

Syarî‘ah wa al-Manhaj" karya Wahbah az-Zuẖaylî.  

Dalam penelitian ini mengacu pada penelitian dialakukan oleh Ainiah 

Abdullah tentang mashlaẖah dalam tasʿîr (penetapan harga) menurut Ibnu 

Qayyim al-Jawziyyah yang terdapat dalam kitabnya al-Thuruq al-ẖukmiyyah, 

yang isinya tentang kemaslahatan yang terdapat dalam tasʿîr yaitu jalb al-

mashâliẖ wa daf‘al-mafâsid, dalam konteks tertentu tasʿîr memang diperlukan 

untuk tujuan kemaslahatan,17 namun kemaslahatan yang dibahas tidak 

dijelaskan secara khâshshah, maupun ‘âmmah.  

Dari latar belakang permasalahan yang telah disebutkan di atas, penulis 

akan mengkaji dan menganalisis terkait “Al-Qur’ân dan Kebijakan Umum: 

Mashlaẖah ‘Âmmah dalam Intervensi Pemerintah Terhadap Harga Pasar” yang 

di dalam penelitian-penelitian terdahulu belum pernah dibahas mashlaẖah 

‘âmmah nya, karena dalam konteks harga pasar, mashlaẖah ‘âmmah  harus 

terjadi pada pembeli (konsumen), penjual (produsen) dan pemerintah. 

Mashlaẖah ‘âmmah  dapat terjadi ketika mashlaẖah khâshshah pada subjek 

pelaku pasar dipenuhi semua. Integrasi dari prinsip maqâshid al-syarî‘ah yang 

berupa mashlaẖah ‘âmmah dari pendekatan tekstual ayat-ayat al-Qur’an dan 

Hadis terkait dengan kebijakan tasʿîr dengan menggunakan pendekatan tafsîr 

al-mawdhû‘î, yaitu pendekatan penafsiran al-Qur’ân yang meghimpun dari 

beberapa ayat al-Qur’ân dengan tema distorsi pasar yang menyebabkan 

intervensi pasar dengan analisis yang mendalam dan komprehensif dari 

beberapa buku dan kitâb tafsîr.  

 

B. Identifikasi Masalah  

Masalah utama dalam penelitian ini terletak pada upaya menemukan 

legitimasi normatif intervensi pemerintah terhadap harga pasar (tas'îr) melalui 

pendekatan Tafsîr al-Qur’ân dan konsep mashlaẖah ‘âmmah, dalam konteks 

tersebut, maka identifikasi masalah penelitian sebagai berikut: 

1. Tumpang tindih antara prinsip pasar bebas dan intervensi pemerintah. 

Dalam sistem ekonomi Islam maupun modern menimbulkan perdebatan, 

al-Qur’ân secara eksplisit tidak menetapkan formula harga pasar, tetapi 

menekankan pada prinsip keadilan dan penghapusan kemadharatan, hal 

ini menimbulkan pertanyaan bagaimana teks al-Qur’ân dijadikan sebagai 

landasan normatif dalam intervensi harga pasar (tas'îr). 

 
17 Ainiah Abdullah, “Mashlaẖah dalam Pelegalan Tasʿîr Menurut Ibnu Qayyim Al-

Jauziyyah,” dalam Jurnal Al Muamalat: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, Vol. 4 No. 1 Tahun 

2019, hal. 70–73. 



9 

 

 

 

2. Konsep mashlaẖah ‘âmmah sebagai dasar kebijakan publik yang bersifat 

teoritis dan fragmentaris, khususnya ketika dihadapkan pada kebijakan 

pemerintah yang memerlukan pendekatan praktis dan teknokratis. 

Diperlukan pemetaan sistematis bagaimana mashlaẖah ‘âmmah  dapat 

dijadikan kerangka etis dan aplikatif dalam intervensi ekonomi.  

3. Belum ditemukannya integrasi secara langsung antara prinsip-prinsip 

maqâshid al-syarî‘ah dengan praktik kebijakan harga oleh pemerintah. 

Regulasi harga sering diambil karena pertimbangan ekonomi makro atau 

tekanan pasar global, tanpa adanya keterkaitan dengan kemaslahatan, 

keadilan, dan penghilangan mafsadah.  

4. Minimnya kajian yang secara langsung menghubungkan antara teks al-

Qur’ân dengan kebijakan pemerintah terutama dalam intervensi harga, 

menjadikan argumen normatif al-Qur’ân kurang terdengar dalam 

diskursus publik kebijakan modern.  

5. Belum ditemukannya metodologi buku yang mengukur atau menilai 

kebijakan harga pasar berdasarkan pendekatan mashlaẖah, sehingga 

konsep ini hanya dijadikan justifikasi moral, spiritual, bukan hanya 

sebagai instrumen analisis kebijakan yang tersturtur yang ditetapkan 

dalam regulasi. 

 

C. Pembatasan Masalah  

Agar penelitian bisa terfokus dan terarah, serta dapat dikaji secara 

mendalam, maka penelitian hanya terbatas pada hal-hal berikut: 

1. Pendekatan normatif dan konseptual, yakni menelaah prinsip mashlaẖah 

‘âmmah berdasarkan ayat-ayat al-Qur’ân yang relevan serta penafsiran 

ulama klasik dan kontemporer, tanpa membahas secara teknis aspek 

ekonomi mikro atau statistik pasar secara mendalam.  

2. Fokus utama terletak pada kebijakan intervensi pemerintah terhadap harga 

pasar, seperti contoh bentuk intervensi ekonomi lainnya, seperti subsidi, 

pajak, distribusi barang, ekspor impor, dan kebijakan moneter lainnya, 

intervensi pemerintah terhadap harga yang dimaksud adalah tasʿîr, yakni 

penetapan dan pengendalian harga terhadap komoditas yang menyangkut 

hajat dan kehidupan orang banyak.  

3. Konteks intervensi harga yang dikaji dalam kerangka modern dengan 

melakukan studi perbandingan pada negara-negara yang mayoritas 

berpenduduk Muslim seperti Indonesia, Arab Saudi, Turky, dengan 

negara-negara yang dipandang maju oleh dunia seperti Amerika Serikat, 

Cina, namun tetap mengacu pada prinsip-prinsip universal mashlaẖah 

‘âmmah/ public good.  

4. Mashlaẖah yang dibahas difokuskan pada jenis mashlaẖah ‘âmmah 

(publik), tetapi mashlaẖah ‘âmmah tidak akan terwujud tanpa adanya 

mashlaẖah khâshshah, sehingga konseptualisasi mashlaẖah khâshshah 



10 

 

 

tetap dibahas dengan pembahasan yang tidak bertentangan dengan dalil 

qath‘î dalam syariat.  

5. Teks al-Qur’ân yang dianalisis terbatas pada ayat-ayat yang relevan 

dengan nilai-nilai keadilan ekonomi, larangan penimbunan, kezhaliman 

dalam transaksi perdagangan, dan perlindungan kepentingan umum, 

bukan seluruh ayat-ayat ekonomi atau transaksi mu‘âmalah secara 

menyeluruh.  

 

D. Perumusan Masalah 

Dari latar belakang masalah, identifikasi, dan batasan masalah di atas, 

maka rumusan masalah utama dalam disertasi ini adalah: bagaimana 

mashlaẖah ‘âmmah dalam intervensi pemerintah terhadap harga pasar 

berdasarkan al-Qur’ân dan kebijakan umum? Adapun rumusan masalah utama 

tersebut dapat diperinci ke dalam rumusan masalah minor sebagai berikut:  

1. Bagaimana diskursus tentang mashlah̲ah ‘âmmah dalam kebijakan umum 

dan intervensi  harga? 

2. Bagaimana realisasi intervensi harga pasar dalam kebijakan publik 

sehingga menghasilkan mashlaẖah ‘âmmah? 

3. Bagaimana telaah al-Qur’ân dan Hadis tentang keadilan dalam pasar, dan 

realisasinya dalam ekonomi kontemporer? 

4. Bagaimana model atau pendekatan integratif yang dapat dibangun antara 

teks normatif al-Qur’ân dengan prinsip mashlaẖah ‘âmmah dalam 

intervensi harga (tasʿîr)?    

 

E. Tujuan Penelitian 

Secara keseluruhan tujuan penelitian dalam disertasi adalah untuk 

menganalisis bagaimana mashlaẖah ‘âmmah dalam intervensi pemerintah 

terhadap harga pasar berdasarkan al-Qur’ân dan kebijakan umum, dan dapat 

diperinci sebagai berikut:  

1. Menjelaskan bagaimana diskursus tentang mashlah̲ah ‘âmmah dalam 

kebijakan umum dan intervensi  harga.  

2. Menguraikan bagaimana realisasi intervensi harga pasar dalam kebijakan 

publik sehingga menghasilkan mashlaẖah ‘âmmah dalam konteks klasik 

maupun modern. 

3. Menganalisis legitimasi telaah al-Qur’ân dan Hadis tentang keadilan 

dalam pasar dan realisasinya dalam ekonomi kontemporer.  

4. Menganalisis bagaimana model atau pendekatan integratif yang dapat 

dibangun antara teks normatif al-Qur’ân dengan prinsip mashlaẖah 

‘âmmah dalam intervensi harga (tasʿîr).  

 

 

 



11 

 

 

 

F. Manfaat Penelitian 

1. Manfaat Teoritis 

a. Hasil penelitian memberikan kontribusi terhadap pengembangan 

keilmuan dalam tafsir tematik (maudhû‘î) dan fikih kebijakan publik, 

khususnya dalam mengintegrasikan nilai-nilai al-Qur’ân dengan 

praktik intervensi harga oleh pemerintah. 

b. Memperkaya kajian maqâshid al-syarî‘ah dengan pendekatan 

kebijakan kontemporer, khususnya dalam menjelaskan konsep 

mashlaẖah ‘âmmah yang dapat dioperasionalisasikan dalam konteks 

intervensi harga. 

c. Menghadirkan pendekatan baru dalam hermeneutika al-Qur’ân 

dengan menempatkan ayat-ayat terkait keadilan dalam transaksi 

muʿâmalah dalam konteks regulasi negara modern. 

d. Memberikan fondasi normatif dan filosofis bagi integrasi nilai-nilai 

al-Qur’ân dan prinsip tata kelola ekonomi modern berbasis keadilan, 

menolak kerusakan, dan menjaga kemaslahatan.   

2. Manfaat Praktis 

a. Menjadi rujukan bagi pemerintah dan pembuat regulasi dalam 

merumuskan kebijakan intervensi harga, yang sejalan dengan prinsip 

keadilan, kemaslahatan, dan perlindungan terhadap kelompok yang 

rentan. 

b. Memberikan kerangka konseptual berbasis al-Qur’ân dan hukum 

Islam bagi institusi ekonomi syariah, organisasi keagamaan, serta 

pemangku kebijakan di bidang pangan, energi, dan kebutuhan pokok.  

c. Mendorong terciptanya model regulasi penetapan harga pasar yang 

adil dan berkelanjutan, yang tidak hanya terfokus pada sisi ekonomi 

teknis, namun juga berdasarkan nilai noral dan etika dalam Islam.  

d. Menjadi bahan pertimbangan dalam bidang studi Islam 

interdisipliner, terutama dalam bidang tafsîr al-Qur’ân, ekonomi 

Islam, dan kebijakan publik.  

 

G. Kerangka Teori 

1. Teori Mashlaẖah dalam Hukum Islam 

a. Konsep Mashlaẖah dalam Hukum Islam 

Mashlaẖah secara etimologi adalah bentuk kata tunggal dari al-

mashâliẖ, yang menpunyai arti sama dengan kata shalaẖ, yang 

mempunyai arti mendatangkan kebaikan, terdapat istilah lain yaitu al-

istishlâẖ yang mempunyai arti mencari kebaikan. 18 Sering sekali kata 

Mashlaẖah dengan kata istislâẖ disertai dengan kata al-munshib yang 

 
18 Salma Salma, “Mashlaẖah dalam Perspektif Hukum Islam,” dalam Jurnal Ilmiah Al-

Syir’ah, Vol. 10 No. 2 Tahun 2016, hal. 23. 



12 

 

 

mempunyai arti, sesuatu yang cocok, tepat guna, dan sesuai. Dari beberapa 

pengertian dan persamaan terkait mashlaẖah, yaitu segala sesuatu yang 

mendatangkan kebaikan dan kemanfaatan, serta menolak kemadharatan 

atau mafsadah. Takaran mashlaẖah tidak relatif subjektif yang dibatasi 

pada ruang dan waktu, tetapi harus sesuai dengan petunjuk syarâ‘, 

mashlaẖah juga tidak hanya tentang rasa enak atau tidak enak secara 

jasmani, melainkan juga dalam artian kebaikan mental maupun spiritual.19 

Al-Syâthibî menyatakan bahwa, tidak ada satupun hukum Allah 

yang tidak punya tujuan, semua hukum yang ditentukan secara syarâ‘ 

mempunyai tujuan mashlaẖah yang mendatangkan kebaikan.20 Menurut 

al-Syâthibî, terdapat tiga jenis kebutuhan yang mendasari terciptanya 

tujuan syariah yang mendatangkan kemaslahatan, yaitu dharûriyyât 

(kebutuhan primer), ẖâjiyyât (kebutuhan sekunder), taẖsîniyyât 

(kebutuhan tersier).  

Pertama, dharûriyyât (kebutuhan primer), yaitu sesuatu yang harus 

dipenuhi eksistensinya, apabila kebutuhan ini tidak dipenuhi maka 

rusaklah kehidupan seseorang, dharûriyyât disini terdapat lima perkara 

yang disebut juga sebagai dharûriyyâtul khamsah (darurat lima), yaitu al-

muẖâfazhah ʿalâ al-dîn (menjaga agama), al-muẖâfazhah ʿalâ al-mâl 

(menjaga harta), al-muẖâfazhah ʿalâ al-nasl (menjaga keluarga), al-

muẖâfazhah ʿalâ al-ʿaql (menjaga akal), dan al-muẖâfazhah ʿalâ al-nafs 

(menjaga jiwa).21 

Kedua, ẖâjiyyât (kebutuhan sekunder), merupakan kebutuhan 

prioritas kedua yang apabila tidak dipenuhi maka akan menimbulkan 

kesulitan bagi seseorang, kebutuhan ini tidak bersifat dharûri namun 

apabila dipenuhi, akan menghilangkan kesulitan dalam diri seseorang. 

Sebagai contoh dua orang perempuan sama-sama penyuka mangga, satu 

perempuan sudah lama tidak makan mangga dan ingin sekali makan 

mangga tersebut, pemenuhan terhadap mangga bagi perempuan tersebut 

termasuk kebutuhan ẖâjiyyât. Satu perempuan lain sedang mengandung 

dan ingin sekali makan mangga, apabila keinginannya itu tidak terpenuhi, 

maka akan kecewa dan mengganggu kesehatan diri dan janinnya, bahkan 

mengancam nyawanya, pemenuhan kebutuhan terhadap makan mangga 

 
19 Sahibul Ardi, “Konsep Mashlaẖah dalam Perspektif Ushuliyyin,” dalam Jurnal An-

Nahdhah, Vol. 10 No. 20 Tahun 2017, hal. 233–258.   
20 Kara Muslimin, “Pemikiran Al-Syâthibî Tentang Mashlaẖah dan Implementasinya 

dalam Pengembangan Ekonomi Syariah,” dalam Jurnal Assets, Vol. 2 No. 2 Tahun 2012, hal. 

173–184. 
21 Muslimin, “Pemikiran Al- Syâthibî Tentang Mashlaẖah dan Implementasinya dalam 

Pengembangan Ekonomi Syariah.” hal. 32. 



13 

 

 

 

untuk perempuan ini merupakan dharûri. Jadi dharûriyyât ataupun 

ẖâjiyyât tergantung kondisi dari masing-masing seseorang.22   

Ketiga, taẖsîniyyât (kebutuhan tersier), merupakan kebutuhan 

prioritas ketiga yang apabila tidak dipenuhi maka tidak akan menimbulkan 

kerusakan (dharûri) taupun kesulitan (ẖâjiyyât), kebutuhan ini biasanya 

dipenuhi karena gengsi, dipenuhi tidak hanya karena prestasi, namun 

prestise, seperti contoh handphone merupakan kebutuhan ẖâjiyyât bagi 

seseorang yang sibuk akan pekerjaan maupun pendidikannya untuk 

kepentingan interaksi sosial, namun pemenuhan handphone yang trendy, 

mahal dan bermerek merupakan salah satu bentuk kebutuhan 

taẖsîniyyât.23 

Sedangkan berdasarkan validitasnya dalam syariah terdapat tiga 

jenis mashlaẖah,  yaitu mashlaẖah mu’tabarah, mashlaẖah mursalah, dan 

mashlaẖah mulghah. Mashlaẖah mu’tabarah yaitu mashlaẖah yang 

diakui secara eksplisit oleh syariah karena terdapat dalam dalil-dalil baik 

secara langsung (shâriẖ) maupun secara tidak langsung (mafhum) yang 

terdapat dalam al-Qur’ân, al-Hadis, Ijmâ‘ maupun Qiyâs, sebagai contoh: 

larangan mencuri dengan alasan untuk menjaga harta seseorang.24 

Menurut al-Syâthibî dalam kitabnya al-Muwâfaqât bahwa mashlaẖah itu 

dapat diwujudkan, karena hukum itu datang untuk mewujudkan 

mashlaẖah dan menolah mafsadah. 

Menurut Ghazâlî, mashlaẖah mu’tabarah merupakan mashlaẖah 

yang sesuai dengan syarâ‘ dan sejalan dengan maqâshid al-syarî‘ah, jika 

tidak sesuai maka tertolak, mashlaẖah mu’tabarah merupakan maqâshid 

al-syarî‘ah dalam menjaga 5 aspek maqâshid, yaitu: dîn, mâl, nafs, ‘aql, 

dan nasl. Sedangkan mashlaẖah mursalah yaitu mashlaẖah yang tidak di 

atur secara spesifik di dalam al-Qur’ân maupun Hadis, tetapi tidak 

bertentangan dengannya, mashlaẖah ini diperdebatkan oleh para Ulama, 

seperti contoh: adanya lampu merah lalu lintas untuk ketertiban 

pengendara, catatan pernikahan di kantor sipil, pencatatan identitas 

kependudukan, dan lain sebagainya.  

Al-Malik adalah Madzhab yang menggunakan dalil mashlaẖah 

mursalah dan dapat dipahami sebagai berikut: Pertama, tidak boleh 

menegaskan dalil lain yang bertentangan dengan dalil qath’î maqâshid al-

syarî‘ah. Kedua, harus memiliki sifat dan pemikiran rasional dan dapat 

diterima. Ketiga, dalil mashlaẖah hanya digunakan untuk menghilangkan 

 
22 Khodijah, “Maqâshid al-Syarî‘ah dan Mashlaẖah dalam Ekonomi dan Bisnis 

Syariah,” dalam Jurnal Ilmiah Ilmu Ekonomi Kita, Tahun 2014, hal. 659–673. 
23 Muslimin, “Pemikiran Al-Syâthibî Tentang Mashlaẖah dan Implementasinya dalam 

Pengembangan Ekonomi Syariah.” hal. 78. 
24 Al-Ghazâlî and Abu Hamid, “Al-Mustashfâ min ‘Ilm al-Ushûl,” in Vol 2, Madinah: 

Universitas Islam Madinah, 1991, hal. 189.  



14 

 

 

kesulitan yang mesti terjadi (raf‘u al-kharâj al-lâzim). Dan mashlaẖah 

mulghah adalah mashlaẖah yang bertentangan dengan prinsip dan nash-

nash yang terdapat dalam al-Qur’ân dan Hadis, seperti contoh: bunga bank 

atau ribâ yang mungkin saja secara rasional bermanfaat bagi sebagian 

orang, dapat menumbuhkan perekonomian suatu negara, tetapi 

diharamkan dan bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah karena 

merugikan pihak lain.  

Kemaslahatan merupakan maqâshid al-syarî‘ah yang mempunyai 

tujuan mewujudkan manfaat dan mencegah madharrât. Dalam ushûl al-

fiqh mashlaẖah merupakan dasar rasional dalam proses istinbâth hukum 

(penggalian hukum), khususnya dalam isu-isu yang tidak ditemukan 

secara eksplisit dalam nash (al-Qur’ân dan Hadis).25 Selain itu mashlaẖah 

juga menempati posisi yang penting ketika hukum lama yang perlu dikaji 

ulang karena perubahan konteks zaman, dan untuk menjawab isu-isu 

kontemporer yang belum dikenal di masa klasik. Mashlaẖah digunakan 

sebagai dalil atau metode untuk menentukan hukum terutama dalam 

bentuk: Mashlaẖah mursalah, sadd al-dharâ’iʿ, istihsân dan istislâh. al-

Ghazâlî dan al-Syâthibî menekankan bahwa seluruh hukum Islam 

bermuara pada mashlaẖah, dan al-Shâthibî dalam kitab al-Muwâfaqât 

mengatakan bahwa “Tujuan syariat tidak lain kecuali untuk mewujudkan 

kemaslahatan bagi manusia di dunia dan akhirat”.26 Banyak kebijakan 

hukum di negara-negara Muslim, mengambil dasar mashlaẖah untuk 

keperluan pajak, vaksinasi, pengaturan lalu lintas, larangan merokok 

sebagai bentuk perlindungan konsumen, karena mashlaẖah berperan 

sebagai jembatan antara teks normatif al-Qur’ân dan realitas kehidupan 

yang terus berubah yang memungkinkan hukum Islam tetap relevan dan 

aplikatif.  

Relevansi mashlaẖah dalam tata kelola ekonomi dan sosial yaitu 

mashlaẖah harus mempunyai sifat keadilan dalam distribusi sumber daya 

dan kekayaan, dan ini merupakan tanggung jawab negara untuk mencegah 

akumulasi kekayaan pada kelompok elit tertentu. Oleh karena itu adanya 

kebijakan negara berupa subsidi, zakat, larangan penimbunan dan 

intervensi harga merupakan manifestasi prinsip dalam menciptakan 

kemaslahatan.27 Intervensi pemerintah dalam praktik penimbunan, 

spekulasi, monopoli, gharar, dilakukan untuk menciptakan mashlaẖah 

âmmah, sebagai bentuk tanggung jawab syar‘î. Islam sangat mengakui 

 
25 Yasin Dutton, The Origins of Islamic Law, London: Routledge, 1999, hal. 549. 
26 Al-Shâthibî and Abû Isẖâq, Al-Muwâfaqât Fî Ushûl Al-Syarî‘Ah, Beirut: Dâr al-

Ma‘rifah, 2005, hal. 379-380.  
27 Asyraf Wajdi Dusuki and Bouheraoua, The Framework of Maqasid Al-Syari’ah and 

Its Implications for Islamic Finance: Islamic Finance: Principles and Practice, ISRA, 2011, 

hal. 430.  



15 

 

 

 

hak individu, namun mashlaẖah menekankan bahwa kebebasan ekonomi 

harus dibatasi jika membahayakan masyarakat luas karena Islam 

mempunyai prinsip “la dharar wa la dhirâr”. Mashlaẖah juga menuntut 

agar kebijakan publik tidak diskriminatif dan bersifat inklusif terhadap 

seluruh lapisan masyarakat demi menjaga kemaslahatan umum. 

Mashlaẖah juga menjadi landasan dalam menetapkan kebijakan sosial, 

seperti jaminan sosial, wakaf produktif, dan bantuan sosial lainnya yang 

bertujuan untuk menciptakan masyarakat yang bermartabat dan sejahtera. 

Teori mashlaẖah menjembatani antara teks normatif (nash) dengan realita 

dinamis masyarakat, dalam kebijakan publik modern, mashlaẖah sejalan 

dengan prinsip public interest, social justice, dan welfare state.28 

b. Mashlaẖah Âmmah (Kepentingan Umum) 

Mashlaẖah merupakan lawan kata dari mafsadah yang berati 

kejelekan, keburukan atau kerusakan 29.الخيروالصواب Mashlaẖah ‘âmmah 

(kepentingan umum) yang merupakan kebaikan secara umum, dalam hal 

ini kebaikan yang terjadi oleh seseorang tidak mengganggu atau 

mengurangi kebaikan orang lain. Secara terminologi terdapat beberapa 

pendapat Ulama tentang kemaslahatan, menurut al-Ghazâlî  (Madzhab 

Syâfiʿî) dikatakan mashlaẖah bila bisa mengambil kebaikan dari suatu 

perkara dan meninggalkan keburukan dalam rangka untuk memerihara 

tujuaan syariat, terdapat 5 bentuk perkara yang harus dipelihara dan 

diambil kebaikannya untuk tujuan syarâ‘ yaitu memelihara akal, jiwa, 

agama, keturunan dan harta.  

Jalaluddin Abdur Rahman mendefinisan mashlaẖah sebagai segala 

sesuatu yang mendatangkan manfaat bagi manusia, baik manfaat itu untuk 

mendatangkan kemanfaatan yang lain maupun untuk menghilangkan 

suatu keburukan, kesusahan atau kesulitan untuk suatu tujuan syariat dan 

tetap berbagi kebaikan sesuai dengan kemampuan yang tidak hanya 

berorientasi pada nafsu dunia belaka. Sedangkan pendapat paling simpel 

namun tetap dalam maknanya yaitu menurut al-Khawarizmi menjelaskan 

bahwa mashlaẖah  yaitu memelihara tujuan syariat dengan cara 

menghindarkan sesuatu yang mendatangkan kemafsadatan bagi manusia. 

Mashlaẖah ‘âmmah dalam konsep ekonomi modern disebut sebagai 

public interest atau public welfare yaitu kesejahteraan masyarakat secara 

keseluruhan yang menjadi tujuan utama ekonomi pemerintah.  

Kesejahteraan ini mencakup upaya memastikan bahwa kebutuhan dasar 

warga masyarakat terpenuhi, ketimpangan ekonomi berkurang, kesehatan 

dan pendidikan adalah prioritas, dan kualitas hidup meningkat terutama 

 
28 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence, Cambridge: 

Islamic Texts Society, 2003, hal. 653-655. 
29 Marzuki, “Penerapan Mashlaẖah dalam Penetapan Harga Penjualan pada Minimarket 

di Kabupaten Bone.” Dalam Tesis, hal. 92-101. 



16 

 

 

bagi kelompok-kelompok yang rentan dan berpenghasilan rendah. 

Mashlaẖah ‘âmmah (public interest) yang melibatkan intervensi 

pemerintah untuk mewujudkan kesejahteraan masyarakat secara kolektif, 

bukan hanya keuntungan individu atau kelompok tertentu saja. Public 

interest menjadi dasar legitimasi bagi intervensi pemerintah dalam pasar 

yaitu meliputi: regulasi harga, redistribusi pendapatan30, perlindungan 

lingkungan, pengawasan monopoli, dan menyediakan barang-barang 

kebutuhan publik. 

Mashlaẖah ‘âmmah (kemaslahatan umum) merupakan 

kemaslahatan bagi pelaku transaksi jual beli, yaitu: konsumen/ pembeli, 

produsen/ penjual dan juga pemerintah. Kemaslahatan merupakan segala 

kegiatan yang mengandung manfaat dan berkah yang diformulasikan:31 

 

 

Keterangan:  

M = Mashlaẖah 

F  = Manfaat  

B = Berkah  

Manfaat bisa dirasakan bagi setiap orang termasuk pembeli, penjual 

dan juga pemerintah. Manfaat bagi konsumen/ pembeli bersifat subjektif 

dan bisa dirasakan bagi setiap orang, karena manfaat bersifat nyata, seperti 

manfaat ketika merasakan kenyang setelah makan, maka kegiatan makan 

bagi orang tersebut memberi manfaat berupa “kenyang”. Berbeda dengan 

seorang penjual, manfaat bagi seorang penjual adalah untung, keuntungan 

merupakan salah satu tujuan utama dalam berdagang. Jika seorang 

mengalami kerugian, maka pedagang tersebut tidak mendapatkan manfaat 

dari dagangannya, tapi jika mendapatkan “keuntungan”, maka manfaat 

dari kegiatan berdagangnya sangat jelas terlihat. Manfaat bagi pemerintah 

juga merupakan hal-hal yang terlihat sangat jelas dalam mematuhi 

peraturan, misi dan juga tujuan.32 Pemerintah merupakan seseorang yang 

ditunjuk untuk membantu negara dalam mewujudkan kesejahteraan, 

ketentraman dan juga keadilan, jika hal-hal itu tidak terealisasi maka tidak 

 
30 Bentuk dari redistribusi pendapatan bisa melalui pajak progresif dan program 

bantuan sosial, negara mengalihkan sebagian kekayaan dari kelompok kaya ke kelompok 

miskin demi keadilan sosial dan stabilitas ekonomi. Barr Nicholas, The Economics of the 

Welfare State, Oxford University Press, 2012, hal 389-392. 
31 Universitas Islam Indonesia Yogyakarta Pusat Pengkajian dan Pengembangan 

Ekonomi Islam (P3EI) and Bank Indonesia, Ekonomi Islam, 8th ed, Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2019, hal. 26. 
32 Khodijah, “Maqâshid al-Syarî‘ah dan Mashlaẖah dalam Ekonomi dan Bisnis 

Syariah.” hal. 30-33. 

M = F + B 



17 

 

 

 

adanya manfaat bagi kegiatan atau hal-hal yang dilakukan oleh 

pemerintah. Mashlaẖah ‘âmmah dapat diilustrasikan sebagai berikut:33 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Bagan I.1: Mashlaẖah ‘Âmmah Bagi Tiga Pelaku Pasar 
 

Mashlaẖah terjadi jika pembeli, penjual dan juga pemerintah 

mendapatkan manfaat dari kegiatan jual beli yang harga barang-barangnya 

ditetapkan oleh pemerintah, tidak hanya mendapatkan manfaat dari 

kegiatanya, namun juga mendapatkan keberkahan dari transaksi jual 

belinya. Berkah merupakan hal yang abstrak, tidak semua orang percaya 

akan keberkahan karena tidak terlihat dan terasa secara nyata. Seperti 

halnya “Manfaat”, keberkahan bagi penjual, pembeli dan pemerintah itu 

berbeda, keberkahan bagi pembeli/ konsumen itu ketika mengkonsumsi 

barang, seseorang itu mempunyai tujuan kebaikan, sedangkan keberkahan 

untuk produsen/ penjual ketika menyisihkan sebagian hartanya untuk 

ditasharufkan berupa ZISWAF (Zakat, Infaq, Sedekah dan Wakaf), untuk 

keberkahan pemerintah itu terletak pada ketentraman, kebaikan warga 

negaranya, moralitas terjaga dan keimanan meningkat.  

Dalam buku karangan Jasser Auda, yaitu Maqâshid al-Syarî‘ah yang 

bertujuan memaksimalkan mashlaẖah dan meminimalkan mafsadah 

mempunyai kritik-kritik terhadap maqâshid klasik, diantaranya yaitu: 1) 

Dalam maqâshid al-syarî‘ah secara klasik tidak menjelaskan klasifikasi 

mashlaẖah secara variatif sehingga menyebabkan tumpang tindih dalam 

mengklasifikasikan jenis maqâshid al-syarî‘ah. Untuk menghindari hal 

tersebut Jasser Auda mengklasifikasikan maqâshid menjadi 3 macam, 

yaitu mashlaẖah ‘âmmah (umum), mashlaẖah khâshshah (khusus) dan 

parsial maqâshid ‘âmmah yang terletak mencakup semua komponen 

agama bersifat universal seperti kebebasan, keadilan, persamaan, dan 

kenyamanan.34 Mashlaẖah khâshshah mempunyai karakteristik yang 

 
33 Pusat Pengkajian dan Pengembangan Ekonomi Islam (P3EI) and Indonesia, Ekonomi 

Islam. hal 12-13.  
34 Achmad Baihaqi, “KEPMENPERINDAG RI No. 651/MPP/KEP/10/2004 dalam 

Praktek Pengolahan Depot Air Minum Isi Ulang di Kecamatan Balong dalam Perspektif 

Mashlaẖah,” dalam Jurnal Al-Syakhsiyyah: Journal of Law & Family Studies, Vol. 2 No. 2 

Tahun 2020, hal. 346–363. 

Mashlaẖah ‘âmmah 

M = F +B 

 Mashlaẖah Khâshshah 

Konsumen/ Pembeli 

Mashlaẖah Khâshshah 

Produsen/ Penjual  

Mashlaẖah Khâshshah 

Pemerintah 



18 

 

 

unik, misalnya perlindungan diri dari monopoli dalam Undang-undang 

moneter, pemenuhan kebutuhan bayi dalam Undang-undang rumah 

tangga. 2) Kritik kedua tentang maqâshid klasik yaitu hanya mengarah 

pada permasalahan mikro, sedangkan maqâshid kontemporer menarik 

permasalahan dalam wilayah makro khususnya untuk kebaikan 

masyarakat, bangsa dan umat manusia. 3) Maqâshid klasik sumbernya 

dari literatur fiqh, sedangkan maqâshid kontemporer diekstrak dari teks 

yang datang dari Allah. 

2. Teori Intervensi Pasar dalam Fiqh Muʿâmalah 

a. Intervensi Harga (Tas’ir) dalam Perspektif Klasik 

 Penetapan harga oleh penguasa atau pemerintah disebut dengan 

istilah التسعير secara etimologi yang berasal dari fi'il mâdhî-nya   عسريعسر

 yang mempunyai arti “mempersulit”, sedangkan al-tas‘îr secara تسعيرا

terminologi mempunyai arti: penetapan suatu harga oleh pemerintah yang 

bertujuan untuk menyelesaikan permasalahan jual beli dengan cara tidak 

menzhalimi penjual dan tidak mempersulit pembeli.35 dalam Masâʾil Fiqh 

Muqârin, bahwa al-tas‘îr merupakan perintah dari penguasa atau 

wakilnya kepada para pedagang untuk tidak menjual barang dagangannya 

kecuali dengan harga yang telah ditentukan, tidak berkurang maupun 

berlebih dari ketetapan dengan tujuan terciptanya kemaslahatan.  

Pengertian yang senada terhadap al-tas‘îr al-jabaryy yaitu 

penetapan harga oleh pemerintah terhadap pedagang supaya bisa 

bekerjasama dengan pemerintah yang bertujuan untuk menjaga kestabilan 

harga barang. Ada beberapa faktor yang menyebabkan adanya tas‘îr yaitu: 

1) Intervensi harga menyangkut kepentingan penjual dalam hal profit 

margin, dan dalam hal purchasing power bagi pembeli. 2) Ketika tidak 

adanya intervensi bisa jadi penjual menjual barang dagangannya dengan 

harga yang sangat mahal, tas‘îr dapat mencegah adanya iẖtikâr dan juga 

al-ghabn al-fâẖish. 3) Intervensi dapat melindungi kelompok masyarakat 

yang lebih luas yaitu penjual dan pembeli. Tas‘îr merupakan hal yang 

lumrah yang terjadi di suatu negara, baik negara yang maju, berkembang, 

negara Islam maupun non-Islam yang lebih jelasnya melihat dari beberapa 

pendapat Ulama tentang tas‘îr. 

Ibnu Taymiyyah dalam Kitâb al-H̲isbah mengatakan bahwa, 

kenaikan harga-harga barang di pasar tidak selalu dikarenakan ulah 

manusia, tetapi dikarenakan kondisi alamiah yang dialami di suatu pasar, 

sesuai dengan hukum permintaan dan penawaran. Dalam Kitâb al-H̲isbah 

fî al-Islâm Ibnu Taymiyyah juga mengatakan bahwa “Apabila orang-

orang menjual barang-barang dengan harga yang masih dalam tingkat 

 
35 Nurasiah Ahmad, “Penetapan Harga Oleh Pemerintah dalam Pandangan Fuqaha,” 

dalam Jurnal Mau’izhah, Vol. 9 No. 1 Tahun 2019, hal. 165–182. 



19 

 

 

 

kewajaran, sedangkan harga tersebut mengalami kenaikan akibat dari 

konsekuensi kelangkaan barang di pasar (qillah al-syay’), maka 

sesungguhnya naiknya harga barang tersebut karena Allah”.36 Dalam 

Kitabnya Ibn Taymiyyah mengatakan bahwa, penetapan atau regulasi 

harga pasar oleh pemerintah terdapat dua jenis yaitu penetapan harga yang 

adil dan penetapan harga yang tidak adil (zhâlim).37 Penetapan harga yang 

adil oleh pemerintah adalah penetapan harga yang menguntungkan bagi 

penjual, namun tidak merasa keberatan atas kenaikan harga bagi si 

pembeli. 

Mekanisme pasar menurut al-Ghazâlî hubungan antara harga 

dengan jumlah permintaan dan penawaran berbeda dengan hukum positif, 

yaitu bukan harga yang mempengaruhi jumlah permintaan dan penawaran 

melainkan jumlah permintaan dan panawaran di pasar itu yang 

menciptakan suatu harga, selain itu dalam pandangan al-Ghazâlî transaksi 

jual beli mempunyai tujuan terciptanya kesejahteraan dunia dan akhirat 

melalui pertumbuhan ekonomi secara riil. Peran negara dan keuangan 

publik menurut al-Ghazâlî bahwa negara mempunyai peranan penting 

dalam suatu perekonomian yaitu terciptanya kesejahteraan secara umum 

bagi seluruh rakyatnya dengan menerapkan perekonomian yang aman, 

jujur, adil untuk menjaga stabilitas ekonomi yang kuat, apabila ada 

tindakan-tindakan zhâlim maka akan menciptakan ketidakstabilan dalam 

perekonomian. 

Dalam qâʿidah fiqhiyyah dikatakan “al-aslu fî al-mu‘âmalât al-

ibâẖah”, yaitu hukum asal dari mu‘âmalâh adalah kebolehan, kecuali jika 

ada dalil (nash) yang melarang atau mengharamkannya. Berdasarkan 

prinsip “al-aslu fî al-mu‘âmalât al-ibâẖah” dalam konteks harga dalam  

jual beli ditentukan secara bebas oleh penjual dan pembeli selama tidak 

ada unsur kezhaliman, manipulasi, atau penipuan.38 Dalam hal ini negara 

atau pemerintah tidak diperbolehkan dalam mengintervensi harga kecuali 

jika ada indikasi bahaya atau mafsadah  yang dapat merusak kemaslahatan 

umum. Di antaranya bahaya yang dapat merusak kemaslahatan umum 

adalah inflasi yang tidak terkendali, praktik monopoli, penimbunan 

(iẖtikâr), dan ketimpangan antara daya beli dan harga barang-barang 

 
36 Junia Farma, “Mekanisme Pasar dan Regulasi Harga: Telaah Atas Pemikiran Ibnu 

Taymiyyah,” dalam Jurnal Cakrawala: Jurnal Studi Islam, Vol. 13 No. 2 Tahun 2018, hal. 

182–193. 
37 Apriliana and Ariyadi, “Kenaikan Harga Ayam pada Masa Covid-19 di Kota 

Palangkaraya (Analisis Pemikiran Ibnu Taymiyyah Tentang Regulasi Harga).” hal. 210-220. 
38 Jasser Auda, Maqâshid al-Syarîʿah as Philosophy of Islamic Law, London: IIIT, 

2008, hal. 374. 



20 

 

 

kebutuhan pokok. Karena dalam pengecualian tersebut terdapat dasar 

qâʿidah yaitu: “al-dhararu yuzâl”, yaitu kerusakan harus dihilangkan, dan  

“tasharruf al-imâm manûthun bi al-mashlaẖah”, yang mempunyai arti 

tindakan pemerintah harus didasarkan pada kemaslahatan.39 

b. H̲isbah dan Institusi Pengawasan Pasar 

H̲isbah berasal dari kata ẖasaba–yaẖsibu yang mempunyai arti 

“menghitung” atau “memperkirakan”. H̲isbah mempunyai tugas amar 

ma’rûf nahi munkar yang dilaksanakan oleh otoritas publik dalam rangka 

menjaga kepentingan dan ketertiban umum, mencegah kemungkaran, 

serta melindungi hak-hak masyarakat dalam aspek sosial, moral dan 

ekonomi.40 Dalam konteks klasik H̲isbah adalah lembaga pengawasan 

pasar dan perilaku sosial yang dijalankan oleh Muẖtasib, yaitu petugas 

negara yang diberi wewenang untuk menjaga norma syariat di ruang 

publik. Wilâyat al-H̲isbah meliputi: mencegah monopoli, iẖtikâr, dan 

manipulasi harga, memberikan hukuman bagi penipu kuantitas dan 

kualitas barang, dalam kondisi tertentu Muẖtasib dapat melakukan tas’îr 

dengan harga yang masih wajar. Muẖtasib juga melindungi hak-hak 

konsumen sebagai pembeli seperti transparansinya harga, produk, 

kehalalan dan jenis barang, serta menerapkan prinsip keadilan dan 

kejujuran dalan bertransaksi.41 

Dalam sistem Islam, negara (dawlah) tidak hanya berperan sebagai 

regulator pasif, tapi juga menjamin keaadilan (hâfiz al-‘adl) dalam seluruh 

aspek kehidupan masyarakat, termasuk dalam pendistribusian sumber 

daya dan juga pengaturan harga, hal ini didasarkan pada prinsip keadilan 

sosial (al-‘adâlah al-ijtimâ‘iyyah) dan juga kepentingan umum (al-

mashlaẖah al-‘âmmah). Dalam literatur fiqh, fungsi ini disebut sebagai 

wewenang pemerintah untuk bertindak atas nama kepentingan umum 

(wilâyat al-tasharruf bi al-mashlaẖah), karena segala kebijakan negara 

harus menjamin kemaslahatan publik dan tidak hanya tertuju pada 

kelompok tertentu.  

c. Kebijakan Publik dan Ekonomi Pasar 

Intervensi pasar yang dilakukan oleh negara dalam otoritas ekonomi 

adalah: penetapan harga (tas’îr/ price control), distribusi barang dan 

sumber daya, stabilisasi permintaan dan penawaran serta regulasi 

 
39 Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Ushul Fikih: Kaidah Hukum Islam, ed. Ma’ruf Asrori, 

Jakarta: Pustaka Amani, 2003, hal. 310-311.  
40 Abdel and Hamid El-Affendi, Who Needs an Islamic State?, London: Grey Seal, 

1991, hal. 510-511. 
41 Mustafa Al-Khin and Et Al, Al-Fiqh Al- Manhâjî, Damaskus: Dâr al-Qalam, 2000, 

hal. 390-393.  



21 

 

 

 

perdagangan. Intervensi ini bersifat langsung dan tidak langsung, yang 

bersifat langsung seperti penetapan harga, pemberian subsidi dan 

pembatas impor/ ekspor, sedangkan yang bersifat tidak langsung seperti 

aturan regulasi perdagangan, pajak, dan insentif.  

Ekonomi modern (Aliran Neoklasik) pasar dianggap mampu 

menyeimbangkan dirinya sendiri melalui mekanisme permintaan dan 

penawaran dan pemerintah sangat minim intervensi (laissez-faire) dan 

kegagalan pasar (market failure) adalah justifikasi dari intervensi. 

Sedangkan aliran Keynesian berpendapat bahwa, pemerintah harus aktif 

mengintervensi pasar ketika terjadi krisis permintaan, pengangguran 

masal, inflasi dan deflasi yang sangat ekstreem. Hal tersebut dilakukan 

karena negara mempunyai tujuan redistribusi kekayaan, perlindungan 

konsumen dan UMKM, stabilisasi harga dan inflasi, pencegahan 

monopoli dan kartel, serta ketersediaan barang-barang kebutuhan 

publik.42 

Ekonomi pasar dalam sistem ekonomi di mana harga barang dan jasa 

ditentukan sepenuhnya oleh mekanisme permintaan dan penawaran tanpa 

adanya intervensi pemerintah secara signifikan disebut sebagai pasar 

bebas (free market). Ini berbeda sekali dengan pasar terkendali (controlled 

market), di mana pemerintah ikut aktif menetapkan harga, mengatur 

distribusi, dan mengintervensi kegiatan ekonomi demi tujuan tertentu 

yaitu keadilan sosial, stabilitas dan ketersediaan barang-barang kebutuhan 

pokok. Sedangkan Islam sangat mengakui pasar bebas selama tidak 

adanya transaksi-transaksi yang melanggar syarâ’, ketimpangan akses, 

dan juga kenaikan harga sehingga membebani konsumen, terutama untuk 

barang-barang kebutuhan pokok.43 

3. Al- Qur’ân sebagai Sumber Normatif Intervensi Harga 

a. Al-Qur’ân dan Mashlaẖah 

Mashlaẖah yang diartikan sebagai sesuatu yang mendatangkan 

manfaat dan menolak kerusakan, diartikan juga dalam ekonomi 

kontemporer sebagai sesuatu yang mendatangkan manfaat dan 

keberkahan. Sumber normatif al-Qur’ân terkait mashlaẖah terdapat dalam 

1) Sûrah al-Baqarah Ayat 143 tentang ummatan wasathan, 2) Sûrah al-

Baqarah Ayat 205 menolak mafsadah (kerusakan) yang merupakan 

prinsip mashlaẖah, 3) Sûrah al-H̲ashr Ayat 7 tentang distribusi kekayaan 

yang adil, yaitu intervensi harga menjadi sah untuk mencegah 

 
42 Muhammad Nejatullah Siddiqi, Role of the State in the Islamic Economic System, 

Leicester: The Islamic Foundation, 1980, hal. 421-422.  
43 Paul A. Samuelson and William D. Nordhaus, Economics, McGraw: Hill Education, 

2010, hal. 490-492.  



22 

 

 

ketimpangan distribusi , 4) Sûrah al-Nisâ’ Ayat 58 tentang keadilan (‘adl) 

menjadi dasar normatif semua kebijakan publik termasuk dalam 

penetapan harga, dan 5) Sûrah al-A‘râf Ayat 85 tentang menegakkan 

keadilan dalam takaran dan timbangan. Dalam hal ini pendekatan yang 

dipakai adalah pendekatan tafsîr tematik (mawdhûʿî) terhadap nilai-nilai 

mashlaẖah.  

b. Nilai-Nilai Etika Ekonomi Qurʾânî 

Pasar yang berjalan atas hukum yang berlaku antara supply dan 

demand dan tidak akan adanya intervensi jika nilai-nilai etika ekonomi 

Qur’ânî diterapkan dalam sebuah pasar. Sumber normatif yang yang 

berkaitan dengan etika Qurʾânî dalam pasar yaitu: 1) Sûrah al-Muthaffifîn 

(83) Ayat 1-3 tentang larangan penimbunan (iẖtikâr), 2) Sûrah al-Raẖmah 

(55) Ayat 7-9 tentang keadilan dalam timbangan, dan Sûrah al-Baqarah 

Ayat 177 tentang prinsip tanggung jawab sosial penguasa dan 

kepemimpinan. Mashlaẖah dan etika ekonomi Qurʾânî juga dijelaskan 

oleh Ibn Taymiyyah dalam Kitâb Majmû‘ al-Fatâwâ, 28/78 yang artinya: 

“Apabila harga meningkat bukan karena sebab alami, melainkan karena 

kezhaliman atau penimbunan, maka pemerintah boleh menetapkan harga 

demi keadilan”. Hal ini dilakukan oleh pemerintah semata-mata untuk 

menjaga mashlaẖah âmmah (kepentingan umum), karena al-Qur’ân 

sebagai sumber normatif untuk menjaga prinsip keadilan (‘adl), 

kemudahan (rifq), kasih sayang sosial (raẖmah) dan tanggung jawab 

(amânah).44 

4. Integrasi Teoritis: Mashlaẖah Âmmah dalam Kebijakan Publik 

a. Integrasi Mashlaẖah ‘Âmmah dalam Al-Qur’ân dan Tas‘îr 

Sebagai manifestasi dari prinsip keadilan (al-‘adl), perlindungan 

dari kerugian (daf‘ al-mafâsid), dan pemenuhan kebutuhan dasar (jalb al-

mashâliẖ) dalam konteks ekonomi Islam, tas’îr menjadi isu penting dalam 

menjaga keadilan sosial dalam menjaga keseimbangan pasar, yang 

digunakan untuk menggabungkan antara teks normatif al-Qur’ân dengan 

praktik kebijakan ekonomi kontemporer semata-mata untuk menciptakan 

mashlaẖah âmmah. Mashlaẖah ‘âmmah sebagai jembatan hermeneutik 

antara teks al-Qur’ân dan realitas sosial yang terus berkembang, termasuk 

intervensi pemerintah terhadap harga pasar (tas’îr).45 Meskipun secara 

eksplisit tidak ada dalam teks al-Qur’ân tentang perintah atau larangan 

tas’îr, namun ayat-ayat al-Qur’ân yang menekankan pada prinsip 

keadilan, penghapusan kezhaliman dan perlindungan kepada masyarakat 

terdapat dalam al-Qur’ân Sûrah al-Hadîd (57) Ayat 25, Sûrah al-Baqarah 

(2) Ayat 279, dan al-Muthaffifîn (83) Ayat 1-3. Ayat-ayat tersebut 

 
44 Jasser Auda, Maqâshid al-Syarîʿah as Philosophy of Islamic Law, hal. 390-392.  
45 Wael B Hallaq, A History of Islamic Legal Theories, Cambridge: Cambridge 

University Press, 1997, hal. 280-283.  



23 

 

 

 

menunjukkan prinsip keadilan dan larangan terhadap penipuan serta 

larangan dalam pengambilan keuntungan yang berlebih, sehingga menjadi 

dasar pijakan dalam kebijakan intervensi pasar jika terdapat harga yang 

eksploitatif.  

Dalam situasi di mana fluktuasi harga membahayakan stabilitas 

ekonomi dan harga kebutuhan pokok tidak terjangkau, tas’îr menjadi 

solusi yang diperlukan sehingga menciptakan mashlaẖah âmmah yang 

merupakan aktualisasi maqâshid al-syarî‘ah khususnya ẖifzh mâl 

(perlindungan harta) dan ẖifzh al-nafs (perlindungan jiwa), terutama 

kenaikan harga barang kebutuhan pokok yang tidak wajar dapat 

mengancam kelangsungan hidup masyarakat miskin. Mashlaẖah âmmah 

terbukti berfungsi sebagai prinsip penghubung teks al-Qur’ân yang 

bersifat umum menjadi dasar untuk kebijakan tas’îr, hal ini menunjukkan 

fleksibilitas hukum Islam dalam merespon kebutuhan zaman dengan tetap 

berpegang teguh terhadap prinsip-prinsip syariat, yaitu keadilan, 

perlindungan, dan kesejahteraan masyarakat secara luas.46 

b. Penggunaan Teori Mashlaẖah Sebagai Alat Ukur Kebijakan Publik 

Penggunaan mashlaẖah sebagai alat ukur kebijakan publik yang 

berupa intervensi harga oleh pemerintah dapat mendatangkan mashlaẖah 

âmmah dan menghindari mafsadah yang sesuai dengan prinsip maqâshid 

al-syarî‘ah yaitu berupa ẖifzh dîn, ẖifzh nafs, ẖifzh nasl, ẖifzh ‘aql, dan 

ẖifzh mâl. Karena kelima maqâshid al-syarî‘ah ini merupakan kebutuhan 

primer (dharûriyyât) umat manusia untuk menuju kehidupan yang hakiki 

(falâẖ).47 

 

H. Penelitian Terdahulu yang Relevan 

Beberapa penelitian terdahulu yang bersumber dari Disertasi dan 

beberapa artikel yang terpublish dalam jurnal yang bereputasi untuk 

menunjukkan perbedaan, persamaan serta relevansinya dengan disertasi ini 

adalah sebagai berikut:  

1. Penelitian Terdahulu dalam Bentuk Buku 

Karya Ibn Taymiyyah yang berjudul “Al-Siyâsah Al-Syar‘iyyah fî Ishlâẖ 

Al-Râ‘î wa Al-Ra‘iyyah” yang membahas kebijakan syariah (politik Islam) 

dan bagaimana penguasa harus berlaku adil dan mengusahakan kemaslahatan 

rakyat.48 Intervensi pasar dan harga bisa ditelusuri dari konsep “politik 

syariah” dan H̲isbah dalam karya ini. Buku ini merupakan risalah Ibn 

Taymiyyah yang membicarakan fungsi pemerintahan Islam, etika dan 

tanggung jawab, baik dari pihak penguasa (raʿî = pemimpin/ pemerintah) 

 
46 Al-Syâthibî and Isẖâq, Al-Muwâfaqât Fî Ushûl Al-Syarî‘ah. hal. 290. 
47 M. Amin Suma, Ushul Fiqh, Jakarta: Prenada Media, 2004, hal. 97-99.  
48 Ibn Taymiyyah. Al-Siyâsah Al-Syar‘iyyah Fî Ishlâẖ Al-Râ‘î Wa Al-Ra‘Iyyah. 

Damaskus: Ministry of Islamic Affairs, 1418 H., hal. 136 

https://en.wikipedia.org/wiki/Ibn_Taymiyyah


24 

 

 

maupun rakyat (raʿiyyah). Ibn Taymiyyah menyebut bahwa pemimpin perlu 

memiliki dua syarat utama: al-quwwah (kekuatan) dan al-amânah (kejujuran). 

Kekuatan agar mampu menegakkan hukum dan menjaga keamanan, dan 

kejujuran agar tidak menyalahgunakan kekuasaan. Negara wajib melakukan 

regulasi agar masyarakat berjalan sesuai dengan prinsip syariah, yaitu dengan 

menegakkan hukum publik, menagakkan norma sosial dan moral, dan 

mengatasi deviasi syariah. Intervensi pemerintah dibenarkan jika untuk 

memelihara kemaslahatan rakyat dan mencegah kemudharatan. 

Buku karya Ali Salman yang berjudul “Islam and Economics: A Primer 

on Markets, Morality” mengulas tentang perekonomian Islam, moralitas dan 

keadilan di pasar yang sangat relevan untuk memahami dasar teoritis intervensi 

pasar dalam perspektif Qur’ani.49 Penulis menekankan bahwa sistem ekonomi 

Islam tidak hanya tentang pertumbuhan dan efisiensi, tapi juga moralitas, 

keadilan dan tanggung jawab sosial. Prinsip-prinsip seperti kepemilikan 

(ownership), penciptaan kekayaan (wealth creation), dan sirkulasi kekayaan 

(wealth circulation) dibahas sebagai landasan moral yang harus mendasari 

sistem ekonomi. Buku ini membahas keseimbangan antara kebebasan harga 

dan perdagangan pasar, serta kebutuhan untuk regulasi jika pasar tidak 

menghasilkan keadilan, misalnya ketika ada ketidakadilan akibat monopoli, 

manipulasi harga, atau kegagalan pasar yang merugikan masyarakat. 

Buku yang berjudul “The Principles of State and Government in Islam” 

karya Muhammad Asad, membahas  tentang prinsip kenegaraan dalam Islam, 

termasuk bagaimana pemerintahan seharusnya bertindak dengan adil dan 

melayani masyarakat dengan tujuan menjaga kemaslahatan umum.50  Buku ini 

juga menjelaskan tentang kebutuhan akan prinsip politik dan pemerintah yang 

bersumber pada Islam, bukan hanya sebagai bentuk ritual keagamaan tetapi 

sebagai struktur moral dan sosial. Ia mempertanyakan bagaimana negara Islam 

bisa diformulasikan dalam masa modern. Penulis buku juga bersifat realistis, 

dia mengakui tantangan zaman modern, seperti kebutuhan konstitusi, 

pluralisme, serta kebutuhan untuk menyesuaikan struktur pemerintahan Islam 

dengan konteks kontemporer. Namun penulis juga menekankan bahwa prinsip 

dasar yang tidak boleh dilanggar, yaitu supremasi hukum Tuhan, norma etika 

moral, keadilan dalam musyawarah. 

Buku karya Ahmad ibn ʻAbd al-Halim Ibn Taymiyyah, yang diterjemah 

oleh Muhtar Holland yang berjudul “Public Duties in Islam: The Institution of 

the Hisba” ini merupakan buku klasik tentang institusi H̲isbah, yaitu  

pengawasan pasar, etika pasar dan peranan otoritas publik dalam melindungi 

 
49 Ali Salman. Islam and Economics: A Primer on Markets, Morality and Justice. 

Lahore: Aks Publications, 2021, hal. 160. 
50 Muhammad Asad. The Principles of State and Government in Islam. Barkeley: 

University of California Press, 1961, hal. 128. 

https://www.amazon.sg/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Ali+Salman&search-alias=books


25 

 

 

 

kemaslahatan umum.51 Buku ini membahas teori, filosofi, praktek klasikal dari 

institusi H̲isbah dalam Islam, khususnya sebagaimana dikemukakan oleh Ibn 

Taymiyyah, termasuk bagaimana prinsip “amar maʿrûf wa nahy munkar” 

diimplementasikan dalam pengaturan sosial dan ekonomi. Ibn Taymiyyah 

menekankan bahwa institusi H̲isbah bukan hanya tanggung jawab individu, 

tapi juga tanggung jawab negara atau pemerintah untuk memastikan Muẖtasib 

dapat bekerja, yaitu menyediakan struktur hukum dan regulatif, memberikan 

wewenang legal, menyetujui intervensi pemerintah apabila diperlukan, dan 

memastikan Muẖtasib tidak disalahgunakan atau terbebani. 

M. Nejatullah Siddiqi dalam buku karyanya yang berjudul “The Role of 

the State in the Economy: An Islamic Perspective” berbicara tentang peran 

negara dalam ekonomi menurut perspektif Islam, serta membahas kapan dan 

bagaimana intervensi negara dibenarkan.52 Penulis juga mengkritik keyakinan 

bahwa pasar bebas bisa menyelesaikan semua masalah sendirian. Ia 

mengajukan bahwa dalam Islam, pasar memiliki peran besar, tapi bukan satu-

satunya mekanisme, dan negara tetap memiliki peran penting ketika terjadi 

kegagalan pasar atau kebutuhan moral dan sosial yang tidak terpenuhi oleh 

mekanisme pasar. Penulis juga memaparkan bahwa tidak semua fungsi atas 

kesejahteraan dan distribusi berada di tangan negara, karena sektor sukarela 

seperti charity, wakaf, zakat, serta lembaga kemasyarakatan juga memiliki 

peran penting dalam melengkapi intervensi negara, terutama dalam konteks 

moralitas dan kepedulian sosial. 

Raja M. Almarzoqi, dkk. dalam karyanya yang berjudul “Islamic 

Macroeconomics: A Model for Efficient Government, Stability and Full 

Employment” membahas tentang model makroekonomi Islam, peran kebijakan 

publik, stabilitas dan bagaimana negara sebaiknya menyeimbangkan intervensi 

dan kebebasan.53 Penulis mengusulkan bahwa pemerintah seharusnya dibatasi 

hanya pada tugas-tugas alami (natural duties), yang meliputi: pertahanan, 

keadilan, pendidikan, kesehatan, infrastruktur, regulasi, serta perlindungan 

terhadap kelompok rentan. Intervensi yang tidak diperlukan dan dapat 

menghambat pasar bebas dapat dicegah. Penulis juga mengulas bagaimana 

sektor swasta menjadi penggerak utama roda pertumbuhan ekonomi jika 

diperlakukan secara adil dan bebas dari distorsi. Pemerintah harus 

menciptakan kerangka institusi yang mendukung perusahaan swasta agar dapat 

tumbuh dan menyerap tenaga kerja. 

 
51 Ahmad ibn ʻAbd al-Halim Ibn Taimiyyah. Public Duties in Islam: The Institution of 

the Hisba. Leicester: Islamic Foundation, 1982, hal. 192. 
52 M. Nejatullah Siddiqi, The Role of the State in the Economy: An Islamic Perspective. 

Leicester, UK: The Islamic Foundation, 1996, hal. 202. 
53 Raja M. Almarzoqi, Walid Mansour, and Noureddine Krichene. Islamic 

Macroeconomics: A Model for Efficient Government, Stability and Full Employment. 

Routledge: Taylor & Francis Group, 2020, hal. 301. 



26 

 

 

M. Umer Chapra dalam karyanya yang berjudul “Islam and the 

Economic Challenge” membahas visi Qur’ani tentang tujuan ekonomi, 

kesejahteraan dan kebijakan publik sangat berguna untuk landasan maqâshid 

atau mashlaẖah dalam praktik kebijakan harga.54 Penulis juga meninjau sistem 

ekonomi kapitalisme, sosialisme, economic liberalism, welfare state, dan 

aspek-aspek masalah yang muncul yaitu, ketidakadilan sosial, distribusi 

kekayaan yang timpang, eksploitasi, krisis moral, dan kegagalan sistem pasar 

murni dalam menjamin kesejahteraan semua orang. Buku menelusuri 

bagaimana negara Muslim dapat secara bertahap mengimplementasikan 

ekonomi Islam, termasuk melalui reformasi sosial, legislatif, institusional dan 

melalui kebijakan publik. Termasuk di dalamnya pengaturan regulasi pasar, 

pembatasan unsur ribâ, dan memperkuat mekanisme kesejahteraan sosial 

seperti zakat atau instrumen redistribusi lainnya. 

Muhammad Akram Khan dalam bukunya yang berjudul “An 

Introduction to Islamic Economics” menjelaskan secara ringkas konsep-

konsep ekonomi Islam, termasuk prinsip pasar, keadilan, dan peran negara.55 

Buku ini bertujuan memperkenalkan pembaca, baik yang awam maupun yang 

sudah memiliki latar belakang ekonomi kepada gagasan, prinsip dan praktek 

ekonomi Islam. Penulis membandingkan sistem ekonomi kapitalisme, 

sosialisme dengan ekonomi Islam, dan menunjukkan mengapa sistem Islam 

dipandang memiliki kelebihan dalam hal keadilan, distribusi dan etika sosial. 

Buku mencoba mengkaitkan prinsip-prinsip ekonomi Islam dengan tantangan 

ekonomi modern seperti inflasi, distribusi pendapatan, kesejahteraan sosial, 

stabilitas moneter, dan bagaimana ekonomi Islam bisa memberikan alternatif 

terhadap kelemahan sistem ekonomi barat atau sistem lain. 

Buku yang berjudul “Strategi Moneter Berbasis Ekonomi Syariah 

(Upaya Islami Mengatasi Inflasi)” karya Ahmad Mukri Aji, dkk, ini  

menjelaskan apa itu inflasi secara umum dan dalam konteks di Negara 

Indonesia, serta membedakan jenis-jenisnya seperti inflasi inti vs non-inti, 

serta yang disebabkan faktor internal maupun eksternal.56 Buku ini juga 

memaparkan bagaimana ajaran Islam yang terdapat dalam al-Qur’ân dan Hadis 

menyediakan prinsip-prinsip seperti keadilan ekonomi, larangan ribâ (bunga), 

etika bisnis, pemerataan kekayaan, tanggung jawab sosial, dan peranan negara 

untuk menjaga kestabilan ekonomi dan moneter. 

Buku yang berjudul “Essential Perspectives in Islamic Economics and 

Finance” karya Haniza Khalid, dkk, ini membahas definisi dan ruang lingkup 

 
54 M. Umer Chapra. Islam and the Economic Challenge. Leicester: The Islamic 

Foundation & International Institute of Islamic Thought (IIIT), 1992, hal. 428. 
55 Muhammad Akram Khan. An Introduction to Islamic Economics. Islamabad: 

International Institute of Islamic Thought (IIIT) & Institute of Policy Studies, 1994, hal. 93. 
56 Ahmad Mukri Aji and Syarifah Gustiawati Mukri. Strategi Moneter Berbasis 

Ekonomi Syariah (Upaya Islami Mengatasi Inflasi). Yogyakarta: Depublish, 2000, hal. 210. 



27 

 

 

 

ekonomi dan keuangan Islam, serta membedakannya dengan ekonomi 

konvensional.57 Termasuk konteks historis dan gagasan moral dan etika yang 

mendasari sistem Islam seperti keadilan, larangan ribâ, dan prinsip berbagi 

risiko. Dalam buku ini juga dijelaskan apa tujuan akhir syariah dalam ekonomi 

dan keuangan, termasuk kemaslahatan (benefit), keadilan sosial, pemerataan, 

dan kesejahteraan umum. Bab ini membantu pembaca memahami kenapa 

sistem Islam memandang regulasi pasar atau intervensi pemerintah sebagai 

sesuatu yang mungkin diperlukan untuk mencapai tujuan-tujuan kemaslahatan.  

2. Penelitian Terdahulu dalam Bentuk Disertasi 

Disertasi yang ditulis oleh Ayman Ibrahim Alshelfan yang berjudul 

“Maslaha: A New Approach for Islamic Bonds” yang menganalisis obligasi 

syarî‘ah dengan pendekatan baru yaitu mashlaẖah.58 Mashlaẖah sebagai salah 

satu prinsip maqâshid al-syarî‘ah dijadikan indeks pengukuran kemaslahatan 

dalam instrumen keuangan obligasi syariah. Penelitian dengan pengambilan 

data beberapa obligasi syariah yang ada di Negara Dubai, UEA dan Saudi 

Arabia menyebutkan bahwa indikator kemaslahatan dari obligasi atau sukuk 

yang mengandung mashlaẖah adalah sukuk yang yang tidak mengandung ribâ, 

penipuan, gharar, dan transaksi-transaksi yang tidak sesuai dengan prinsip 

syariah. Penelitian ini bertujuan untuk meningkatkan kepercayaan investor 

akan instrumen keuangan syariah yang benar-benar memenuhi standar 

kemaslahatan.  

Disertasi yang ditulis oleh Aksoy Nuri pada Tahun 2024 yang berjudul 

“Market Dinamics in Islamic Economics and Their Effects and Social 

Welfare” menganalisis bahwa dinamika pasar dalam Islam tidak hanya tentang 

mekanisme ekonomi dan perputaran uang, namun juga memiliki dimensi 

moral dan sosial.59 Selain berdasarkan hukum permintaan dan penawaran yang 

terjadi di pasar, dinamika pasar dalam Islam harus terbebas dari transaksi yang 

mengandung iẖtikar, ribâ, najasy dan penipuan lainnya. Selain itu pemerintah 

tidak mempunyai peran aktif dalam penentuan sebuah harga, karena 

pemerintah hanya berperan sebagai pengawas (H̲isbah) untuk menjaga 

keadilan dan memastikan tidak adanya kezhaliman di pasar. Dikatakan 

indikator pasar dalam keadaan normal jika semua orang atau badan usaha bisa 

 
57 Haniza Khalid, Nizar Barom, and Nasim Shah Shirazi. Essential Perspectives in 

Islamic Economics and Finance, Selangor: IIUM and Islamic Research and Training Institute 

(IRTI), 2016, hal. 588. 
58 Ayman Ibrahim Alshelfan, "Maslaha: A New Approach for Islamic Bonds, M.Fin. 

(RMIT)", Disertasi.  Victoria University Melbourne, 2014, hal. 1-283. 
59 Nuri Aksoy, "Market Dynamics in Islamic Economics and Their Effects on Social 

Welfare", Disertasi. Istanbul Sabahattin Zaim University, 2024, hal. 1-146 



28 

 

 

bersaing secara sehat dengan menjual barang-barang homogen sehingga harga 

yang adil dapat terjadi. 

Disertasi yang berjudul “A Perspective on Islamic Legal Methodology 

in Terms of Objectives of Law: (A Comparative Analysis With Special 

Reference to English Equity and Istiẖsân)” yang ditulis oleh Mohamed Haniffa 

Mohamed Razik pada Tahun 2010.60 Menjelaskan tentang istiẖsân sebagai 

metodologi hukum Islam yang digunakan untuk menganalisis beberapa surat 

berharga ekuitas. Metodologi istinbâth hukum tidak hanya berdasarkan 

sumber nash saja melainkan jua berdasarkan istiẖsân, yaitu menggali dalil 

qiyâs jalî (analogi kaku) menuju dalil yang lebih kuat dan mashlaẖah. Istiẖsân 

sebagai salah satu prinsip dalam maqâshid al-syarî‘ah yang bertujuan untuk 

memberikan keadilan dalam transaksi ekuitas yang ada di pasar modal. 

Penelitian ini bersifat kualitatif ini merupakan menggali kasus yang tidak 

terdapat di dalam nash dengan tetap berpedoman pada maqâshid al-syarî‘ah 

yang terdapat dalam instrumen investasi dan keuangan.  

Disertasi yang berjudul “The Making of Islamic Economics: An 

Epistemological Inquiry into Islam’s Moral Economic Teachings, Legal 

Discourse, and Islamization Process” yang ditulis oleh  Sami Al-Daghistani, 

pada Tahun 2017 di Universiteit Leiden.61 Disertasi ini mempunyai relevansi 

kajian yang mendalam tentang epistemologi ekonomi Islam dan bagaimana 

norma-norma yang diterapkan dalam syariah, termasuk konsep mashlaẖah dan 

landasan tekstual yang membentuk wacana ekonomi yang sangat berguna 

untuk teori hubungan al-Qur’ân dengan mashlaẖah dan bagaimana kebijakan 

ekonomi itu diambil. 

Disertasi yang berjudul “Utility in Classical Islamic Law: the Concept of 

Mashlaẖah in Ushûl al-Fiqh” yang ditulis oleh Ihsan Abdul Wajid Bagby 

Tahun 2020.62 Dalam disertasi ini dijelaskan bahwa posisi mashlaẖah dalam 

ushûl fiqh, serta hubungan mashlaẖah dengan dalil-dalil normatif, apakah ia 

berdiri sendiri atau hanya pelengkap qiyâs saja. Aspek Utilitarian terletak pada 

apakah mashlaẖah bisa dipahami sebagai “utility” (kemanfaatan) dalam 

kerangka filsafat hukum modern, dan bagaimana bisa dipadankan dengan 

prinsip moral atau etika dalam Islam. Jadi disertasi ini tentang peran dan 

 
60 Mohamed Haniffa Mohamed Razik, "A Perspective On Islamic Legal Methodology 

In Terms of Objectives of Law: (A Comparative Analysis With Special Reference To English 

Equity And Istihsan)", Disertasi. University of Wales Lampeter, 2010, hal. 1-279 
61 Sami Al-Daghistani, "The Making of Islamic Economics: An Epistemological 

Inquiry into Islam’s Moral Economic Teachings, Legal Discourse, and Islamization Process",  

Disertasi. Leiden University, 2017, hal. 1-206 
62 Ihsan Abdul Wajid Bagby, "Utility in Classical Islamic Law: The Concept of 

Mashlaẖah in Ushûl Fiqh", Disertasi. University of Michigan, 2020, hal. 1-193. 



29 

 

 

 

kedudukan konsep mashlaẖah sebagai dasar pembentukan hukum dalam ushûl 

fiqh klasik, serta bagaimana ia bisa dipahami sebagai bentuk “utility” atau 

kemanfaatan hukum dalam Islam. 

Dalam disertasi yang berjudul “Just Money and Interest: Moving Beyond 

Islamic Banking By Reframing Discourses” yang ditulis oleh Jibril Latif pada 

Tahun 2016.63 Disertasi ini sangat cocok untuk menggabungkan ide 

mashlaẖah dalam konteks keuangan dan pasar, karena melalui maqâshid. 

Penulis menilai apakah praktik ekonomi Islam saat ini benar-benar efektif 

dalam menjaga kemaslahatan sosial, bukan hanya kepatuhan formal kepada 

hukum. Wacana intervensi pasar muncul secara implisit dalam mengkritik 

struktur IBF (Islamic Banking and Finance), serta dorongan alternatif untuk 

menyiratkan bahwa intervensi pasar mungkin diperlukan agar pasar keuangan 

memberikan manfaat sosial dan lingkungan. Mashlaẖah dapat dijadikan tolak 

ukur jika praktik keuangan Islam yang sekarang gagal menciptakan “public 

interest” atau keadilan, maka mashlaẖah menghendaki perubahan struktur, 

regulasi, atau bahkan model keuangan baru. 

Disertasi yang ditulis oleh Harun Kapetanovic pada Tahun 2017 yang 

berjudul “Islamic Finance and Economic Development: The Case of Dubai”.64 

Disertasi ini menjelaskan tentang ide mashlaẖah dalam maqâshid al-syarî‘ah 

muncul dalam pembahasan tentang keadilan sosial, kesejahteraan, kestabilan 

ekonomi, distribusi manfaat dari keuangan Islam. Disertasi menilai sejauh 

mana praktik keuangan Islam di Negara Dubai mampu mempromosikan 

kemaslahatan publik. Dubai sebagai entitas menyediakan ruang regulasi dan 

kebijakan publik yang memungkinkan “Intervensi Positif” seperti 

pembangunan infrastruktur, regulasi finansial, promosi produk keuangan 

Islam, dan pengaturan institusi untuk memfasilitasi keuangan Islam. Ini bisa 

dianggap sebagai bagian dari intervensi pasar atau intervensi kebijakan publik 

untuk menjaga kemaslahatan.  

Disertasi yang ditulis oleh Tanvir Uddin  pada Tahun 2023 yang berjudul 

“Islamic Law and Development: Examining the law and practice of Islamic 

microfinance”.65 Lokasi penelitian ada di Negara Bangladesh dan Indonesia 

sebagai bagian dari praktik lapangan. IMF (International Monetery Fund) 

memiliki potensi konstruktif dalam konteks pembangunan sosial dan ekonomi 

 
63 Jibril Latif, "Just Money and Interest: Moving Beyond Islamic Banking by Reframing 

Discourses", Disertasi. University of Birmingham, 2016, hal. 1-220. 
64 Harun Kapetanovic, "Islamic Finance and Economic Development: The Case of 

Dubai", Disertasi. King’s College London, 2017, hal. 1-159. 
65 Tanvir Uddin, "Islamic Law and Development: Examining the Law and Practice of 

Islamic Microfinance", Disertasi. University of Sydney, 2023, hal. 1-310. 



30 

 

 

di negara yang mayoritas beragama Muslim melalui pemberdayaan penerima 

manfaat, pengurangan kemiskinan, inklusi keuangan. Namun terdapat 

hambatan yang nyata tentang regulasi dan hukum, yaitu ketidakjelasan dalam 

definisi produk syariah, kepatuhan syariah (sharia compliance) yang lemah, 

kurangnya regulasi impor yang mengatur keuangan mikro Islam, mungkin 

infrastruktur hukum dan kelembagaan yang belum kuat.  

Disertasi yang ditulis oleh Waleed Abdulaziz Abdullah Abalkhil yang 

berjudul “Islamic Finance in Saudi Arabia: Developing the Regulatory 

Framework” pada Tahun 2018.66 Merupakan reformasi regulasi yang 

diusulkan dan diarahkan untuk memastikan praktik keuangan Islam memberi 

manfaat sosial ekonomi (stabilitas, keadilan, perlindungan konsumen), yang 

secara normatif terkait erat dengan tujuan mashlaẖah dan maqâshid al-

syarî‘ah. Dalam disertasi terdapat beberapa implikasi regulatif yang relevan 

bagi intervensi pasar yaitu: peran regulator dalam mengatur instrumen 

pembiayaan yang dapat mempengaruhi biaya modal dan harga barang dan jasa, 

serta mekanisme perlindungan konsumen yang dapat melibatkan kebijakan 

harga, subsidi, atau pembatasan praktik yang dianggap merugikan.  

Disertasi yang berjudul “An Enhanced House Price Index Model in 

Malaysia: Maqasid Sharia Perspectives” yang ditulis oleh Nik Nor Amalina 

Nik Mohd Sukrri pada Tahun 2023. Pembahasan disertasi ini tentang indeks 

harga rumah di Malaysia atau Malaysian House Price Index (MHPI) adalah 

indikator penting untuk mengukur indeks harga perumahan. Tujuan utamanya 

yaitu membangun model HPI yang ditingkatkan dalam memasukkan variabel 

supply dan demand, serta menyelaraskannya dengan perspektif maqâshid al-

syarî‘ah, terutama yang terkait dengan keadilan, kesejahteraan dan 

keterjangkauan warga. Penelitian ini mengaitkan indikator ekonomi dengan 

tujuan keadilan, fasilitasi kebutuhan dasar (perumahan) dan kesejahteraan 

masyarakat yang inti dari mashlaẖah dalam konteks pemenuhan kebutuhan 

standar hidup.67 Dengan memperbaiki HPI agar mencerminkan realitas sosial 

ekonomi dan mendukung mashlaẖah karena membantu kebijakan yang lebih 

tepat sasaran. 

3. Penelitian Terdahulu dalam Bentuk Jurnal 

Nurasiah Ahmad, 2019, Penetapan Harga Oleh Pemerintah dalam 

Pandangan Fuqaha’.68 Penelitian ini mengatakan bahwa penetapan harga 

 
66 Waleed Abdulaziz Abdullah Abalkhil, "Islamic Finance in Saudi Arabia: Developing 

the Regulatory Framework", Disertasi. University of Exeter, 2018, hal. 1-187. 
67 Nik Nor Amalina Nik Mohd Sukrri, An Enhanced House Price Index Model in 

Malaysia: Maqasid Sharia Perspectives, Disertasi. Universiti Utara Malaysia, 2023, hal. 1-

313.  
68 Nurasiah Ahmad, “Penetapan Harga Oleh Pemerintah dalam Pandangan Fuqaha,” 

dalam Jurnal Mau’izhah, Vol. 9 No. 1 Tahun 2019, hal. 165–182. 



31 

 

 

 

disebut dengan tasʿîr yang sebenarnya sumber hukum utama berasal dari al-

Qur’ân dan Hadis, sedangkan dalam kasuistik seperti ini pendapat Ulama multi 

tafsir. Pada masa pemerintahan Umar bin Khaththab, Nabi Muhammad pernah 

ditanya oleh sekelompok pelaku jual beli karena berfluktuasinya harga-harga 

di pasaran, maka Nabi Muhammad membolehkan intervensi pemerintah demi 

kemaslahatan umum. Sedangkan Ulama Sunni69 terbagi menjadi dua pendapat, 

pendapat yang pertama, pemerintah tidak boleh ikut campur tangan dalam 

urusan harga pasar, sedangkan pendapat kedua, pemerintah membolehkan ikut 

campur tangan ketika ada distorsi pasar70 yang mengharuskan adanya 

intervensi pemerintah untuk kebaikan bersama. Persamaan terletak pada jenis 

penelitian yang ditulis adalah penelitian kualitatif dengan pembahasan tentang 

penetapan harga pasar (tasʿîr) oleh pemerintah, sedangkan perbedaannya 

terletak pada kemaslahatan yang dibahas. Penulis membahas tentang 

mashlaẖah ‘âmmah bagi pihak-pihak yang terlibat dalam penetapan harga 

(market price), yaitu kemaslahatan bagi pembeli, kemaslahatan bagi penjual 

dan kemaslahatan bagi pemerintah. Selain membahas pendapat para Fuqaha, 

penulis menggunakan perspektif al-Qur’ân dengan metode tafsir tematik 

dalam menganalisis permasalahan tersebut. 

Ziyadatus Shofiyah & M. Lathoif Ghozali, 2021, Implementasi Konsep 

Mashlaẖah Mursalah dalam Mekanisme Pasar.71 Artikel ini menjelaskan 

tentang konsep mashlaẖah mursalah dalam mekanisme pasar. Pada masa Nabi 

Muhammad, pemerintah memang tidak diperbolehkan menetukan harga pasar, 

harga pasar itu berdasarkan banyaknya permintaan dan penawaran barang yang 

ada di pasar, jadi penentuan harga barang-barang di pasar merupakan suatu 

 
69 Ulama Sunni yang dimaksud dalam artikel adalah dibagi menjadi dua golongan, 

Ulama yang tidak membolehkan penetapan harga oleh pemerintah (tasʿîr) dan Ulama yang 

membolehkan penetapan harga oleh pemerintah. Ulama yang mengharamkan penetapan harga 

oleh pemerintah yaitu: Syafi’iyah, Hanabilah, Ibn Taymiyyah, Asy-Syaukani, Ibn Qudamah. 

Ulama Sunni yang membolehkan penetapan harga pasar yaitu: Hanafiyah dan Malikiyah, 

awalnya Ibn Taymiyyah mengharamkan penetapan harga oleh pemimpin/ pemerintah, tapi 

dikecualikan untuk barang-barang kebutuhan pokok diperbolehkan dengan tujuan untuk 

kemaslahatan bersama.  Nurasiah Ahmad, “Penetapan Harga Oleh Pemerintah dalam 

Pandangan Fuqaha,”  hal. 185.  
70 Distorsi pasar merupakan bentuk penyimpangan yang terjadi di pasar sehingga 

menyebabkan ketidakseimbangan harga akibat terjadinya permintaan dan penawaran. Jenis-

jenis penyimpangan yang menyebabkan adanya distorsi pasar adalah sebagai berikut: 1) 

Iẖtikâr (penimbunan), 2) Bai’ Najasy (pura-pura adanya tawar menawar untuk menipu pembeli 

dengan menaikkan harga barang), 3) Tadlîs (penipuan), 4) Taghrir (ketidakjelasan/ 

ketidakpastian transaksi maupun barang yang diperjualbelikan). Lukmanul Hakim, “Distorsi 

Pasar dalam Pandangan Ekonomi Islam,” dalam Jurnal Ekomadania: Journal of Islamic 

Economic and Social, Vol. 1 No. 1 Tahun 2017, hal. 1–15. 
71 Ziyadatus Shofiyah and M. Lathoif Ghozali, “Implementasi Konsep Mashlaẖah 

Mursalah dalam Mekanisme Pasar,” dalam Jurnal Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum 

Ekonomi Syariah, Vol. 6 No. 2 Tahun 2021, hal. 135. 



32 

 

 

tindakan yang menyalahi keadaan alamiah di suatu pasar. Namun, Ibn 

Taymiyyah memperbolehkan intervensi pemerintah dalam menetukan harga 

barang di pasar ketika terjadi keadaan kolusi72 yang menyebabkan distorsi 

pasar sehingga harga barang-barang di pasar tidak stabil, hal itu dilakukan 

untuk kemaslahatan bagi penjual maupun pembeli. Persamaan terletak pada 

jenis penelitian yang merupakan penelitian kualitatif dengan tipe deskriptif 

dengan membahas tentang konsep mashlaẖah dalam intervensi pemerintah 

dalam menetapkan harga pasar. Sedangkan perbedaan terletak pada jenis 

mashlaẖah yang penulis tulis adalah mashlaẖah ‘âmmah  yang merupakan 

kemaslahatan bagi penjual, pembeli dan juga pemerintah, selain itu metode 

tafsir tematik yang penulis lakukan dalam menganalisis ayat-ayat yang 

berkaitan dengan penetapan harga oleh pemerintah. Penetapan harga oleh 

pemerintah berdasarkan peraturan pemerintah, Undang-Undang, maupun hal-

hal yang berkaitan dengan campur tangan pemerintah dalam menetapkan harga 

pasar (market price). 

Jamaluddina, Sofyan Nurb & Muhammad Taufan Djafri (2023) dalam 

penelitian yang berjudul  “Penetapan Harga dalam Jual Beli Perspektif Fikih 

Muʿâmalah (Studi Komparasi Madzhab Maliki dan Madzhab Syafi’i)”.73 

Artikel menjelaskan bahwa hukum asal penetapan harga oleh pemerintah tidak 

diperbolehkan dalam konsep fikih muʿâmalah, namun pendapat Maliki 

dianggap penulis sangat cocok dalam konteks saat ini. Menurut Maliki, 

pemerintah sebagai pengawas pasar mempunyai peran pasif dalam transaksi 

jual beli di pasar, tapi terdapat beberapa barang yang harganya harus tetap 

ditentukan oleh pemerintah dengan tujuan harga tetap stabil dan untuk 

kemaslahatan bersama. Sedangkan pendapat Syafi’i untuk konteks zaman saat 

ini, penetapan harga oleh pemerintah tetap tidak diperbolehkan karena 

mengacu pada masa Nabi Muhammad, walaupun harga barang di pasar 

melambung tinggi maupun menurun sangat drastis. Persamaan dengan artikel 

teletak pada pembahasan tentang penetapan harga pasar oleh pemerintah dalam 

transaksi jual beli, selain itu jenis penelitian dengan model deskriptif kualitatif 

yang data-datanya diambil dari library research. Sedangkan perbedaan 

terletak pada konsep mashlaẖah ‘âmmah yang digunakan untuk menganalisis 

transaksi jual beli yang harga barang-barangnya ditentukan oleh pemerintah. 

 
72 Kolusi merupakan kerjasama persekongkolan antara dua orang atau lebih untuk 

perbuatan yang tidak baik, perbuatan tersebut ditujukan untuk menguntungkan salah satu pihak 

dan merugikan pihak yang lain. Dalam dunia bisnis, kolusi dikenal sebagai kerjasama antara 

para pengusaha dalam hal menaikkan barang-barang sehingga mematikan persaingan bebas 

yang ada di pasar. Rahman, “Kolusi dan Nepotisme dalam Perspektif Al-Qur’ân (Studi 

Pendekatan Tafsir Tematik)” Vol. 14 No. 2 Tahun 2018, hal. 5–22. 
73 Muhammad Taufan Djafri Jamaluddin, Sofyan Nur, “Penetapan Harga dalam Jual 

Beli Perspektif Fikih Muʿâmalah (Studi Komparasi Madzhab Maliki dan Madzhab Syafi’i),” 

dalam Jurnal Al-Khiyar: Jurnal Bidang Muʿâmalah dan Ekonomi Islam, Vol. 3 No. 1 Tahun 

2023, hal. 18–40. 



33 

 

 

 

Selain itu pendekatan tafsir tematik juga digunakan dalam menganalisis data-

data yang diperoleh dari pustaka, lapangan maupun peraturan pemerintah dan 

juga literatur-literatur yang berkaitan dengan permasalahan penelitian. 

Penelitian ditujukan untuk mengetahui mashlaẖah, yaitu segala sesuatu yang 

mengandung manfaat dan berkah. 

Nurhasnah, Fikri, Rusdaya Basri & Aris, 2020, “Analisis Mashlaẖah 

Terhadap Praktik Penetapan Harga Eceran Tertinggi LPG 3 Kg di Panca 

Lautan Kabupaten Sidrap”.74 Penelitian lapangan ini merupakan penelitian 

untuk menjawab permasalahan-permasalahan tentang penetapan harga 

tertinggi LPG 3 Kg setelah ditetapkannya Peraturan Daerah No. 12, Tahun 

2014 memang dinilai sangat efektif, karena penjual tidak bisa semena-mena 

menjual harga gas LPG dengan harga yang tinggi kisaran Rp. 16.000-17.000, 

hal ini dilakukan untuk melindungi hak-hak konsumen mendapat LPG subsidi 

dengan harga terjangkau, namun ada beberapa daerah yang menjual harga LPG 

tinggi karena dianggap rantai penjualan yang panjang dan biaya distribusi yang 

tinggi sehingga mereka menjual LPG melebihi dari harga yang ditetapkan oleh 

Perda No. 12 Tahun 2014. Peraturan daerah dibuat untuk kemaslahatan dan 

perlindungan masyarakat/ konsumen. Persamaan terletak pada pembahasan 

tentang mashlaẖah dalam penetapan harga oleh pemerintah, serta jenis 

penelitian kualitatif. Perbedaan terletak pada objek dalam artikel hanya satu 

yaitu LPG 3 Kg, sedangkan objek dalam penelitian ini adalah harga-harga 

barang secara umum, terutama harga barang-barang pokok dan tidak terfokus 

pada satu daerah, sehingga bukan peraturan daerah yang digunakan untuk 

menganalisis data lapangan. Perbedaan lain terletak pada jenis kemaslahatan, 

dalam artikel pembeda, analisis mashlaẖah hanya terfokus pada kemaslahatan 

konsumen/ pembeli, dan tidak menganalisis kemaslahatan penjual atau 

produsen, padahal sudah diketahui produsen yang rantai penjualannya semakin 

banyak dan proses distribusinya sulit, maka akan membutuhkan biaya produksi 

yang lebih tinggi. 

Ainiah Abdullah, 2019, “Mashlaẖah dalam Pelegalan Tasʿîr Menurut 

Ibnu Qayyim Al-Jawziyyah”.75 Penelitian pustaka yang terbatas hanya pada 

pembahasan mashlaẖah menurut pendapat Ibnu Qayyim Al-Jawziyyah terkait 

tasʿîr ini mengambil dari Kitâb At-Thuruq al-H̲ukmiyyah fî al-Siyâsah al-

Syarʿiyyah yang kaitannya dengan penetapan harga oleh pemerintah yaitu jalb 

al-mashâliẖ wa daf‘ al-mafâsid, kaitan mashlaẖah dalam tasʿîr adalah ketika 

terjadi monopoli, penimbunan barang-barang sehingga harga tidak terkendali 

dan dapat menzhalimi salah satu pihak maka tasʿîr diperlukan dalam hal ini 

 
74 Nurhasnah, Fikri, and Rusdaya Basri, “Analisis Maslahat Terhadap Praktek 

Penetapan Harga Eceran Tertinggi LPG 3 Kg di Panca Lautang Kabupaten Sidrap,” dalam 

Jurnal Syariah dan Hukum, Vol. 18 No. 1 Tahun 2020, hal. 129–153. 
75 Abdullah, “Mashlaẖah dalam Pelegalan Tasʿîr Menurut Ibnu Qayyim Al-

Jawziyyah.” hal. 23. 



34 

 

 

untuk mencegah huru-hara yang yang di pasar. Persamaan terletak pada jenis 

penelitian deskriptif kualitatif yang dan juga pembahasan mashlaẖah dalam 

penetapan harga oleh pemerintah. Perbedaan terletak pada terbatasnya kajian 

tokoh di dalam artikel hanya menrut pendapat Ibnu Qayyim Al-Jauziyah 

tentang pelegalan tasʿîr demi kemaslahatan dan menghindari kemafsadatan, 

selain itu metode tafsir tematik yang digunakan oleh penulis untuk menganasis 

data terdapat perbedaan dalam artikel pembeda, dan pembahasan tentang 

mashlaẖah ‘âmmah juga tidak terdapat dalam artikel.  

Nahara Eriayanti, 2020, “Hukum Intervensi Pasar (Price Fixing) dalam 

Jual Beli Menurut Tinjauan Teori Mashlaẖah (Studi Pendapat Yûsuf al-

Qardhâwî)”.76 Dalam penelitian kualitatif menjelaskan bahwa dalam pendapat 

jumhur ulama price fixing tidak diperbolehkan bagaimanapun keadaannya, 

sedangkan Yûsuf al-Qardhâwî berbeda dalam hal ini, beliau membolehkan 

intervensi pemerintah dalam menetapkan harga pasar (price fixing) untuk 

menjaga kemaslahatan bersama. Beliau berpendapat bahwa price fixing/ tasʿîr 

adakalanya diperbolehkan disebut dengan tasʿîr masyru’ karena adanya 

penimbunan, monopoli77 dan permainan harga oleh kelompok-kelompok 

tertentu sehingga harga barang-barang di pasar tidak terkendali dan 

memerlukan intervensi pemerintah dalam hal ini. Selanjutnya ada tasʿîr 

mamnu’, yaitu price fixing yang tidak diperbolehkan, karena tinggi rendahnya 

harga barang di pasar dikarenakan tinggi atau rendahnya permitaan/ demand 

dan penawaran/ supply. Ketidakbolehan price fixing menurut Yûsuf al-

Qardhâwî berdasarkan QS. al-Nisâ’ (4) Ayat 29 dan Hadis Riwayat Abû 

Dawûd.  

Abdul Manan Ismail, 2015, “Mashlaẖah dalam Penetapan Harga 

Barang”.78 Penelitian yang dilakukan di Malaysia terkait dengan penetapan 

 
76 Nahara Eriayanti, “Hukum Intervensi Pasar (Price Fixing) dalam Jual Beli Menurut 

Tinjauan Teori Mashlaẖah (Studi Pendapat Yûsuf al-Qardhâwî),” dalam Jurnal Al-

Mudharabah, Vol. 2 No. 2 Tahun 2020, hal. 175–199. 
77 Monopoli merupakan penguasaan terhadap suatu barang secara individu, sehingga 

pihak yang menguasai barang tersebut bebas menentukan harga yang dikehendaki. Di 

Indonesia penguasaan barang-barang secara monopoli dan legal sudah diatur dalam UUD 1945 

Pasal 33, di antara barang-barang yang dikuasai secara monopoli adalah, produk PT. 

Pertamina, PLN, PT. Kereta Api Indonesia, dll. Selain barang-barang yang dianggap vital 

sehingga harus dimonopoli pemerintah, barang-barang lain seperti kebutuhan pokok tidak bisa 

dimonopoli oleh siapapun, karena sudah tertuang dalam Undang-Undang No. 5 Tahun 1999. 

Beberapa pandangan Ulama dalam kasus pasar monopoli diperbolehkan dengan catatan tidak 

adanya iẖtikâr (penimbunan) dan dilakukan supaya tidak adanya huru-hara di pasar, namun 

dalam konsep pasar Islam pasar monopoli tidak diperbolehkan karena dapat merusak hukum 

permintaan dan penawaran di pasar yang seharusnya berjalan secara alamiah. Didik Kusno 

Aji, “Konsep Monopoli dalam Tinjauan Ekonomi Islam,” dalam Rumah Jurnal IAIN Metro, 

Vol. 15 No. 1 Tahun 2019, hal. 48–60. 
78 Abdul Manan Ismail, “Mashlaẖah dalam Penetapan Harga Barang,” dalam Journal 

of Fatwa Management and Research, Vol. 5 No. 1 Tahun 2015, hal. 141–151. 



35 

 

 

 

harga barang-barang oleh pemerintah kerajaan Malaysia diperbolehkan 

berdasarkan peraturan pemerintah untuk kemaslahatan bersama. Dalam artikel 

dijelaskan bahwa yang menentukan harga adalah Kementerian Perdagangan 

dan Koperasi terutama untuk barang-barang pokok ketika harga barang sedang 

tidak terkendali. Kebijakan penentuan harga diambil ketika ada salah satu 

pihak dari penjual atau pembeli yang tidak mendapatkan keadilan dari 

transaksi tersebut, keputusan diambil untuk penjual agar tetap mendapatkan 

keuntungan dan pembeli tidak merasa keberatan terhadap harga yang 

ditetapkan. Persamaan terletak pada jenis penelitian lapangan kualitatif dengan 

mempertimbangkan peraturan pemerintah terhadap harga-harga barang secara 

umum, pembahasan kemaslahatan bagi semua, yaitu pembeli dan penjual juga 

dipertimbangkan dalam penentuan penetapan harga, selain itu penentuan harga 

berdasarkan musyawarah dan pendapat Ulama di Malaysia. Perbedaan terletak 

pada tempat penelitian dan kebijakan pemerintah berbeda negara dengan yang 

penulis lakukan. Kemaslahatan umum tidak hanya bagi penjual dan pembeli 

saja, melainkan kemaslahatan untuk pemerintah sebagai pihak yang 

menentukan kebijakan harga pasar. 

Artikel yang berjudul “Market Intervention Policy in The Case of Rising 

Rice Prices in Indonesia From The Perspective of Ibn Taimiyah” yang ditulis 

oleh Alif Mujiyana Eka Bella, dkk, yang terbit di Tahun 2024.79 Merupakan 

penelitian kualitatif dengan metode kepustakaan (library research) 

berdasarkan studi kasus. Penelitian yang dilatarbelakangi oleh keadaan dimana 

harga beras terus mengalami kenaikan, dan pemerintah melakukan berbagai 

intervensi dalam komoditas ini. Menurut Ibn Taimiyah, kenaikan harga beras 

sepenuhnya disebabkan oleh kekuatan pasar (market forces), bukan karena 

intervensi harga semata. Artinya, faktor-faktor penawaran dan permintaanlah 

yang menjadi penyebabnya. Meski Ibn Taimiyyah tidak menyetujui price 

ceiling dalam kondisi pasar yang normal, penelitian ini menyebut bahwa 

pemerintah Indonesia telah melakukan intervensi pasar sebagai berikut: 

Memperkuat program bantuan sosial (social assistance) untuk masyarakat 

yang terdampak kenaikan harga, melakukan operasi pasar melalui program 

SPHP (Stabilisasi Pasokan dan Harga Pangan) untuk menjaga pasokan dan 

menstabilkan harga, dan memperkuat CBP (Cadangan Beras Pemerintah) agar 

tersedia stok ketika pasar kekurangan. 

Artikel lain yang berjudul “Peranan Pemerintah Melalui Intervensi Pasar 

dalam Perspektif Islam (Studi Kasus: Inflasi Harga BBM di Indonesia)” yang 

 
79 Alif Mujiyana Eka Bella, Lilik Rahmawati, and Mahafizur Rahman Jim, “Market 

Intervention Policy in The Case of Rising Rice Prices in Indonesia From The Perspective of 

Ibn Taimiyah,” dalam Journal of Islamic Economic Laws (JISEL), Vol. 7 No. 1 Tahun 2014, 

hal. 36–55. 



36 

 

 

ditulis oleh Santi Merlinda. dkk.80 Penelitian ini bertujuan untuk memahami 

bagaimana peranan pemerintah dalam intervensi pasar (market intervention) 

dilihat dari perspektif Islam khususnya dalam kasus kenaikan harga BBM di 

Indonesia. Inflasi BBM memiliki efek berganda (multiplier effect) ke berbagai 

sektor transportasi, produksi dan secara keseluruhan terhadap inflasi.  

Pemerintah boleh melakukan intervensi pasar dalam kasus kenaikan harga 

BBM dari perspektif Islam, selama intervensi itu dilakukan dengan tujuan 

untuk kemaslahatan masyarakat dan tidak merugikan rakyat. Intervensi yang 

menetapkan harga semata sulit dibenarkan tanpa pertimbangan kondisi pasar 

atau akibat yang mungkin timbul. Intervensi harus redaksional yaitu menyasar 

menstabilkan harga, melindungi masyarakat miskin atau rentan, menyediakan 

subsidi atau pengaturan harga agar barang penting tetap terjangkau. 

Artikel yang berjudul “Ibn Taimiyyah’s Thought on Price Regulation in 

Housing Affordability”, yang ditulis oleh Hafirda Akma Musaddad, Zairy 

Zainol, dan Selamah Maamor.81 Artikel ini menghasilkan bahwa, menurut Ibn 

Taimiyyah regulasi harga dalam konteks housing affordability itu 

diperbolehkan dan kadang diwajibkan, asalkan situasinya adalah pasar telah 

terjadi distorsi yang merugikan publik. Regulasi harus dilakukan dengan adil, 

yaitu tidak memaksakan harga bila pasar berjalan normal, tetapi pemerintah 

punya tanggung jawab dalam memastikan bahwa harga yang terjangkau 

apabila sektor perumahan menjadi beban bagi masyarakat. Artikel 

merekomendasikan agar pemerintah Malaysia terus melakukan pengawasan 

dan pengaturan dalam sektor perumahan, yaitu dengan cara: mengontrol 

praktek spekulasi, memastikan perusahaan tidak menaikkan harga secara 

berlebihan, menetapkan kebijakan harga minimum/ maximum bila perlu, dan 

membuat regulasi yang transparan dan dapat diterima oleh stakeholders.  

Artikel yang berjudul “Price Control in an Islamic Economy” yang 

ditulis oleh Muhammad Lawal Ahmad Bashar, pada Tahun 1997.82 Penelitian 

yang menggunakan metode kepustakaan ini berdasarkan teks-teks klasik fiqh 

ekonomi, pendapat para Fuqaha, juga dihubungkan dengan teori ekonomi 

 
80 Santi Merlinda, Riqa Aniqa Helma Alam, and Qorry Anggita Rishaq, “Peranan 

Pemerintah Melalui Intervensi Pasar dalam Perspektif Islam (Studi Kasus: Inflasi Harga BBM 

di Indonesia),”dalam Jurnal DIKTUM: Jurnal Syariah dan Hukum, Vol. 20 No. 1 Tahun 2022, 

hal. 114–134. 
81 Hafirda Akma Musaddad, Zairy Zainol, and Selamah Maamor, “Ibn Taimiyyah’s 

Thought on Price Regulation in Housing Affordability,” dalam International Journal of 

Islamic Thought, Vol. 22 No. 1 Tahun 2022, hal. 32–39. 
82  Muhammad Lawal Ahmad Bashar, “Price Control in an Islamic Economy,” dalam 

Journal of King Abdulaziz University – Islamic Economics, Vol. 9 No. 2 Tahun 1997, hal. 13–

38. 



37 

 

 

 

kontemporer. Price control diperbolehkan dalam ekonomi Islam jika situasi 

memperlihatkan distorsi pasar dan dampak negatif terhadap masyarakat, 

khususnya kaum yang lemah. Pengendalian harga tidak boleh menjadi 

kebiasaan tetap karena bisa mengurangi motivasi produksi, merusak 

mekanisme pasar yang sehat, dan menimbulkan efek samping lain jika tidak 

hati-hati. Regulasi harus dilakukan dengan memperhatikan kondisi jenis 

barang, apakah urgensinya terhadap kebutuhan pokok, dampak terhadap rantai 

produksi, distribusi dan kesejahteraan keseluruhan masyarakat. 

Artikel “Government Intervention in Determining Prices According to 

Ibn Taimiyah’s” yang ditulis oleh Khanifah Nurfaizah.83 Artikel tersebut 

membahas bahwa menurut Ibn Taimiyyah, intervensi pemerintah dalam 

menentukan harga diperbolehkan bahkan perlu dilakukan dalam situasi di 

mana pasar tidak mampu menjaga keadilan dan kestabilan barang maupun 

harga. Tapi intervensi bukanlah norma tetap, ketika pasar berjalan normal dan 

tidak ada distorsi atau penyalahgunaan, maka sebaiknya harga dibiarkan 

mengikuti mekanisme supply dan demand. Institusi seperti H̲isbah disebut 

penting sebagai alat pengawasan dan regulasi dalam praktik intervensi untuk 

mencegah penyimpangan, manipulasi atau tindakan spekulatif yang merugikan 

kemaslahatan umum. 

Dalam artikel yang berjudul “Ibn Taimiyah’s View on Government 

Intervention in Pricing” yang ditulis oleh Ali Mujahidin, dkk.84 Merupakan 

penelitian yang menggunakan metode tinjauan literatur dengan data primer dan 

sekunder (kitab, tesis, artikel, website), dan didukung oleh dalil-dalil dari al-

Qur’ân dan Hadis. Ibn Taimiyyah tidak absolut menolak intervensi negara 

karena intervensi dianggap sah dan diperlukan dalam kondisi tertentu. 

Fokusnya adalah keadilan, kemaslahatan umum dan perlindungan konsumen 

terhadap praktik yang merugikan seperti monopoli, hoarding, spekulasi dan 

distribusi tidak merata. Intervensinya bersifat preventif dan regulatif, bukan 

dominatif sepanjang waktu, dan lembaga H̲isbah menjadi institusi utama 

dalam mengawasi pasar dari praktik tidak adil. 

Artikel yang berjudul “Pemikiran Ekonomi Ibnu Taimiyyah: Konsep 

Mekanisme Pasar, Harga Adil dan Peran Pemerintah dalam Ekonomi” yang 

 
83 Khanifah Nurfaizah, “Government Intervention in Determining Prices According To 

Ibn Taimiyah’S,” dalam Airlangga International Journal of Islamic Economics and Finance, 

Vol. 2 No. 2 Tahun 2020, hal. 97-109. 
84 Ali Mujahidin, Rika Pristian Fitri Astuti, and Ifa Khoiria Ningrum, “Ibn Taimiyah’s 

View on Government Intervention in Pricing,” dalam Jurnal Istiqro, Vol. 7 No. 2 Tahun 2021, 

hal. 163-177. 



38 

 

 

ditulis oleh Farah Qalbia, dkk.85 Dalam artikel menyatakan bahwa price 

ceiling/ HET sudah sesuai dengan logika Ibnu Taimiyyah, penetapan harga 

maksimum untuk barang pokok dapat dibenarkan sementara bila ada bukti 

penimbunan/ monopoli. Artikel ini menyebutkan peran infrastruktur dan 

regulasi distribusi, namun harus disertai langkah distribusi dan supply agar 

tidak menimbulkan distorsi. Kebijakan komprehensif terkait dengan intervensi 

pasar harus adanya pengaturan yang mengkombinasikan intervensi langsung 

dan kebijakan jangka panjang, seperti pembangunan infrastruktur, target 

subsidi dan edukasi pasar.  

Artikel yang berjudul “Analisis Harga Obat dan Alat Kesehatan di Masa 

Pandemi Covid-19 (Studi Literatur Pemikiran Ibnu Taimiyyah dan Abû 

Yûsuf)” yang ditulis oleh Zuhrotun Nisa’, dkk.86 Hasil penelitian dari penulis 

menyimpulkan bahwa kenaikan harga obat dan alat kesehatan selama pandemi 

memang terdapat unsur ketidakadilan yang menurut Ibnu Taimiyyah dan Abû 

Yûsuf harus adanya intervensi negara. Regulasi pemerintah sebagian sudah 

ada namun kurang tegas dan menyeluruh dalam menetapkan harga, terutama 

untuk menjaga harga agar tetap wajar dan tidak adanya eksploitasi. Relevansi 

pemikiran klasik terhadap prinsip keadilan, larangan penimbunan, pentingnya 

pengaturan moral ekonomi, dan peran negara dalam menjaga kemaslahatan 

umum. 

Dalam disertasi ini yang berjudul “Al-Qur’ân dan Kebijakan Umum: 

Mashlaẖah ‘Âmmah dalam Intervensi Pemerintah Terhadap Harga Pasar” 

merupakan penelitian kualitatif dengan menafsirkan ayat-ayat al-Qur’ân 

tentang keadilan dan mashlaẖah, serta bagaimana implikasinya dengan 

kegiatan ekonomi yang berupa kebijakan pemerintah dalam intervensi harga 

(tasʿîr). Intervensi harga yang terjadi tidak murni karena kemauan pemerintah, 

melainkan untuk menciptakan mashlaẖah ‘âmmah bagi tiga pelaku ekonomi, 

yaitu penjual, pembeli dan pemerintah. Penelitian dengan pendekatan tafsir 

tematik ini mengintegrasikan antara teks normatif al-Qur’ân dengan melihat 

realita dan regulasi pemerintah tentang intervensi harga sehingga 

mencipatakan mashlaẖah ‘âmmah, dengan tetap memperhatikan mashlaẖah 

khashshah bagi penjual, pembeli, dan pemerintah. Penelitian ini melihat 

kebijakan-kebijakan pemerintah yang diambil dalam intervensi harga, apakah 

dapat mencipatakan mashlaẖah atau menimbulkan kemafsadatan, karena 

 
85 Farah Qalbia and M Reza Saputra, “Pemikiran Ekonomi Ibnu Taimiyyah: Konsep 

Mekanisme Pasar, Harga Adil dan Peran Pemerintah dalam Ekonomi,” dalam Jurnal 

MASMAN: Master Manajemen, Vol. 1 No. 2 Tahun 2023, hal. 1–20. 
86 Zuhrotun Nisa, Lilik Rahmawati, and Maulana Firdaus, “Analisis Harga Obat dan 

Alat Kesehatan di Masa Pandemi Covid-19 (Studi Literatur Pemikiran Ibnu Taimiyyah dan 

Abû Yûsuf),” dalam Jurnal Ekonomi Islam, Vol. 13 No. 1 Tahun 2022, hal. 10–25. 



39 

 

 

 

mashlaẖah dapat terjadi apabila mampu memenuhi maqâshid al-syarî‘ah, 

terkhusus dalam tasʿîr adalah perlindungan terhadap harta (ẖifzh al-mâl) dan 

perlindungan terhadap jiwa (ẖifzh al-nafs). 

 

I. Metode Penelitian 

Jenis penelitian dalam disertasi ini adalah “Kualitatif Normatif” yang 

bersifat kepustakaan (library research) dana analitis konseptual, dengan 

pendekatan interdisipliner antara studi keislaman (tafsîr dan ushûl al-fiqh) dan 

kebijakan publik berupa intervensi harga. Pendekatan yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah gabungan dari: 1) Pendekatan tafsir tematik (mawdhû‘î), 

yang digunakan untuk mengkaji ayat-ayat al-Qur’ân, terkait konsep keadilan 

dalam transaksi, harga pasar, peran pemerintah. 2) Pendekatan maqâshid al-

syarî‘ah dan mashlaẖah ‘âmmah, untuk menganalisis landasan etis-filosofis 

terkait intervensi pemerintah dalam perspektif Islam. 3) Pendekatan ekonomi 

Islam dan kebijakan publik, sebagai alat analisis kebijakan harga dari sudut 

pandang syariah.  

Penelitian ini mempunyai dua sumber data, yaitu sumber data primer dan 

sumber data sekunder. Sumber data primer (utama) deperoleh dari ayat-ayat 

al-Qur’ân dan Hadis yang terkait dengan muʿâmalah, terutama tentang 

keadilan transaksi, harga pasar, dan pemerintahan, selain itu sumber primer 

juga dapat diperoleh dari kitab-kitab tafsir klasik dan kontemporer seperti 

Tafsîr al-Qurthubî, al-Mishbâẖ, al-Munîr, Kitab Ushûl al-Fiqh dan Maqâshid, 

seperti al-Shâthibî, Ibn ‘Âsyûr, al-Ghazâlî, selain itu sumber data primer juga 

diperoleh dari Undang-Undang kebijakan dan regulasi ekonomi terkait dengan 

harga seperti Fatwa DSN-MUI, UU Perdagangan, dan regulasi lain yang 

berkaitan dengan penelitian. Sedangkan sumber data sekunder dapat diperoleh 

dari jurnal-jurnal akademik yang bereputasi baik dalam skala nasional maupun 

internasional terkait ekonomi Islam, kebijakan harga, maqâshid, dan intervensi 

pasar, selain itu data sekunder juga dapat diperoleh dari dokumen pemerintah 

terkait kebijakan harga, UU, Perpres, dan studi penelitian terdahulu yang 

mempunyai kesamaan dengan disertasi ini.  

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan cara studi kepustakaan 

(library research), analisis teks (textual analysis) terhadap ayat-ayat tafsir, dan 

studi komparatif antar pendapat Ulama dan antar kebijakan negara.87 Teknik 

analisis data dilakukan adalah: 1) Analisis tematik (thematic content analysis), 

analisis digunakan untuk mengelompokkan ayat-ayat narasi mashlaẖah, 

keadilan ekonomi, dan kepemerintahan. 2) Analisis maqâshid al-syarî‘ah, 

digunakan untuk memahami nilai dan maksud di balik perintah/ larangan 

dalam intervensi harga. 3) Analisis kebijakan normatif, yang digunakan untuk 

 
87 Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek, Jakarta: 

Rineaka Cipta, 2012, hal. 34.  



40 

 

 

menilai kebijakan intervensi harga berdasarkan prinsip mashlaẖah dan 

keadilan dalam ekonomi serta mengintegrasikan antara teks literal (nash) 

dengan mashlaẖah dalam intervensi pemerintah terhadap harga pasar (tasʿîr). 

4) Analisis pendekatan integratif yang menghubungkan antara teks-teks 

normatif dengan prinsip mashlaẖah terhadap intervensi harga oleh pemerintah 

(tas’îr).  

Sedangkan langkah-langkah penelitian yang dilakukan adalah sebagai 

berikut: 1) Identifikasi ayat-ayat al-Qur’ân yang relevan dengan keadilan 

ekonomi, dan intervensi harga. 2) Mengkaji tafsir ayat-ayat dari berbagai 

Ulama klasik dan Ulama kontemporer. 3) Analisis menggunakan teori 

maqâshid khususnya dalam aspek mashlaẖah ‘âmmah, ẖifzh al-mâl, ẖifzh dîn, 

dan ẖifzh al-nafs.  4) Membandingkan prinsip-prinsip intervensi harga dalam 

teori ekonomi klasik, modern, dan kebijakan publik. 5) Menyimpulkan 

bagaimana teks al-Qur’ân mendukung atau mengarahkan bentuk intervensi 

harga untuk menciptakan keadilan yang akan mendatangkan mashlaẖah 

‘âmmah.  



 

41 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB II 

DISKURSUS TENTANG MASHLAH̲AH ‘ÂMMAH DALAM 

KEBIJAKAN UMUM DAN INTERVENSI  HARGA  

 

A. Konseptualisasi Mashlaẖah dalam Islam  

1. Pengertian Mashlaẖah Secara Etimologis dan Terminologis 

Secara etimologis (bahasa) berasal dari kata mashlaẖah (المصلحة) dari 

akar kata Arab   ص ل ح (sh-l-ẖ), yang mempunyai arti lurus, baik, layak, atau 

berguna. Kata mashlaẖah sendiri merupakan bentuk isim (kata benda) yang 

berarti kebaikan, kemanfaatan, atau hal-hal yang membawa perbaikan. Kata 

kerjanya adalah ashlaẖa (أصلح) yang berarti memperbaiki atau menjadikan 

sesuatu yang baik.1 Secara bahasa, mashlaẖah berarti segala sesuatu yang 

mendatangkan kebaikan, manfaat, atau menghindarkan kerusakan (mafsadah). 

Lawan dari kata mashlaẖah adalah mafsadah yang mempunyai arti keburukan 

atau kerusakan. Dalam konteks ushûl al-fiqh, mashlaẖah didefinisikan sebagai 

“Segala sesuatu yang mengandung manfaat dan mendatangkan kebaikan bagi 

manusia serta menghindarkan mereka dari madharrah, yang sejalan dengan 

tujuan utama syariat (maqâshid al-syarî‘ah). Mashlaẖah dijadikan dasar 

pertimbangan hukum ketika tidak ada nash (teks eksplisit) dari al-Qur’ân dan 

Hadis. Selain itu mashlaẖah juga merupakan bagian dari dalil ijtihâd, seperti 

istihsân, ‘urf, dan istishlâẖ. Konsep dasar mashlaẖah didasarkan pada al-

Qur’ân Sûrah al-Baqarah (2) Ayat 185 Allah Berfirman: 

ُ بكُِمُ الْيسُْرَ وَلََ يرُِيْدُ بكُِمُ الْعسُْرَ .....    ...... ۖيرُِيْدُ اللّٰه
 

1 Al-Ghazâlî and Abû H̲âmid, Al-Mustashfâ min ʿIlm al-Ushûl, in Vol 2, Madinah: 

Universitas Islam Madinah, 1991, hal. 420.  



42 

 

 

Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak menghendaki kesukaran. 

Selain ayat tentang kemudahan, terdapat ayat tentang menolak 

kemafsadatan juga terdapat dalam Sûrah al-Baqarah (2) Ayat 195 Allah 

Berfirman: 

 .....وَلََ تلُْقوُْا بِايَْدِيْكُمْ اِلَى التَّهْلكَُةِ ۛ.......
Janganlah jerumuskan dirimu ke dalam kebinasaan. 

Dalam Hadis yang diriwayatkan oleh Mâlik dari ‘Amr bin Yaẖyâ al-

Mâzinî, dari ayahnya Yaẖyâ bin ‘Amr Nabi Muhammad Saw Bersabda: 

“Tidak boleh membahayakan diri sendiri dan orang lain”.2 Al-Ghazâlî dan 

Al-Syâthibî mengartikan mashlaẖah sebagai tujuan dari hukum Islam 

(maqâshid al-syarî‘ah), dan penerapan mashlaẖah dalam hukum Islam itu 

berdasarkan Qiyâs 3, Istiẖsân4, dan Sadd al-Dzarâ’i. 5 

2. Klasifikasi Mashlaẖah 

Para Ulama membagi mashlaẖah menjadi 3 tingkatan berdasarkan 

urgensi kebutuhan manusia, yaitu:  

a. Mashlaẖah Dharûriyyah (Primer) 

Mashlaẖah dharûriyyah (الضرورية  adalah kebutuhan (المصالح 

pokok yang harus dipenuhi untuk menjaga eksistensi dan kelangsungan 

hidup manusia. Jika kebutuhan ini diabaikan, akan terjadi kerusakan 

(mafsadah) dalam kehidupan individu dan masyarakat. Menurut Ulama 

Ushûl al-Fiqh, dharûriyyah mencakup lima prinsip dasar (al-kulliyat al-

khams) yang dilindungi syariat: 1) ẖifzh ad-dîn (menjaga agama), 2) ẖifzh 

al-nafs (menjaga jiwa), 3) ẖifzh al-‘aql (menjaga akal), 4) ẖifzh al-

nasl (menjaga keturunan), 5) ẖifzh al-mâl (menjaga harta). 

1) H̲ifzh al-Dîn 

Sesuatu yang dilakukan oleh seseorang dalam menjaga agamanya 

yang merupakan salah satu kebutuhan primer adalah, melaksanakan 

kewajiban shalat, puasa, zakat, larangan murtad dan penodaan agama. 

 
2 Al-Muwaththa’ Malik, Kitâb al-Aqdhiyah, Hadis No. 1413, dalam Cahya Wulandari 

and Koiriyah Azzahra Zulqah, “Tinjauan Islam Terhadap Mekanisme Pasar dan Penanganan 

Distorsinya,” dalam Journal of Islamic Economics and Finance Studies, Vol. 1 No. 1 Tahun 

2020: 82. 
3 Qiyâs merupaan analogi hukum, seperti contoh: jika minuman keras diharamkan 

karena memabukkan, maka narkoba juga haram dengan alasan yang sama. Al-Syâthibî and 

Abû Isẖâq, Al-Muwâfaqât Fî Ushûl Al-Syarî‘ah, Beirut: Dâr al-Ma‘rifah, 2005, hal. 345. 
4 Istiẖsân merupakan preferensi hukum, yakni memilih solusi yang lebih adil dalam 

kasus tertentu. Jasser Auda, Maqâshid Al-Syarî'ah as Philosophy of Islamic Law, London: 

IIIT, 2008,  hal. 530. 
5 Sadd al- Dzarâ’i adalah menutup jalan menuju kemudharatan, yakni melarang sesuatu 

yang bisa mengarah pada dosa. Al-Ghazâlî, Al-Mustashfâ Fî ‘Ilm Al-Ushûl, Beirut: Dâr al-

Kutub al-‘Ilmiyyah, n.d. 

 



43 

 

 

ẖifzh al-dîn atau muẖâfazhah ʿalâ al-dîn yaitu menghindarkan adanya 

fitnah dan keselamatan dalam agama serta mendorong hawa nafsu untuk 

tidak melakukan hal-hal yang dapat merusak dan menghancurkan agama, 

karena Allah telah berfirman dalam al-Qur’ân Sûrah al-Baqarah (2) Ayat 

256: 

يْنِ    ... لََٓ اكِْرَاهَ فِى الد ِ
Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam). Sedangkan dalam 

Q.S al-Hajj (22) Ayat 41 Allah Berfirman: 

بِالْمَعْرُوْفِ   وَامََرُوْا  كٰوةَ  وَاٰتوَُا الزَّ لٰوةَ  اقََامُوا الصَّ كَّنههُمْ فِى الَْرَْضِ  اِنْ مَّ الََّذِيْنَ 

ِ عَاقِبةَُ الَْمُُوْرِ    وَنهََوْا عَنِ الْمُنْكَرِ  وَلِِلّه
(Yaitu) orang-orang yang jika Kami beri kemantapan (hidup) di bumi, 

mereka menegakkan salat, menunaikan zakat, menyuruh berbuat yang 

makruf, dan mencegah dari yang mungkar. Hanya kepada Allah 

kesudahan segala urusan. 

Dalam Zubdatu al-Tafsîr min Fatẖ al-Qadîr yang ditulis oleh 

Muhammad Sulaiman Al-Asyqar yaitu Mudarris Tafsîr Universitas Islam 

Madinah, pada lafadz alladzîna immâkannahum fî al-ardhi, yakni mereka 

yang ditolong oleh Allah adalah mereka yang mau menolong agamanya, 

yang dimaksud golongan ini adalah mereka yang tidak menjajah negeri 

orang lain dengan mengeksploitasi dan memanfaatkan sumber daya 

alamnya. Dalam ayat tersebut juga diperintahkan untuk mengerjakan 

kebaikan dan melarang perbuatan yang tidak baik (amar ma’rûf wa nahy 

munkar) bagi mereka yang diberi kekuasaan untuk menjalankan peran 

tersebut.6 Terdapat empat poin yang ada dalam al-Qur’ân Sûrah al-Hajj 

Ayat 41 tentang penegakan atau menjaga agama, yaitu:  

Pertama, ( َوة
ٰ
ل قَامُوا الصَّ

َ
 yaitu “menegakkan shalat”, shalat merupakan (ا

ibadah wajib dan salah satu rukun Islam dan merupakan tiang agama, 

seperti yang terdapat dalam Hadis: 

لَ   عَنْ أبَِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ أوََّ

لََةُ مَا وَإِنْ  عَمَلِهِ  فَإنِْ صَلحَُتْ صَلحَُ سَائرُِ  يحَُاسَبُ بِهِ الْعَبْدُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الصَّ فسََدتَْ  

  فسََدَ سَائرُِ عَمَلِهِ 7(رواه الترمذي)
Dari Abû Hurayrah r.a berkata, Rasulullah Saw bersabda: Sesungguhnya 

amal yang di hisab pertama kali di hari kiyamat adalah shalat, apabila 

shalatnya baik maka baik pula seluruh amalnya, jika shalatnya buruk, 

maka buruk pula amal perbuatannya”. (HR. At-Tirmidzî) 

 
6 https://Tafsîrweb.com/5777-surat-al-hajj-ayat-41.html, Diakses pada 17 April 2025. 
7 Sunan at-Tirmidzî, Kitâb Ash-Shalâh, No. 413. 

https://tafsirweb.com/5777-surat-al-hajj-ayat-41.html


44 

 

 

Jadi shalat merupakan tolak ukur amal seseorang, dari amalan wajib 

seseorang bisa menambah dengan amalan-amalan sunah untuk 

memperkuat keyakinan dan agamanya. 

Kedua ( َوة
ٰ
الزَّك تَوُا 

ٰ
 yaitu “menunaikan zakat”, zakat merupakan (وَا

ibadah finansial wajib sebagai bentuk kepedulian terhadap sesama dan 

merupakan tanggung jawab seorang Muslim terhadap rezeki atau 

penghasilan yang telah diterimanya. Zakat juga merupakan rukun Islam 

yang wajib ditunaikan bagi orang yang mampu dan hartanya sudah 

mencapai nishâb, biasanya bentuk zakat seperti ini adalah zakat mâl yang 

ditujukan kepada orang-orang kaya (muzakkî) dan ditasharrufkan kepada 

orang-orang miskin (mustaẖiq), zakat adalah penegak agama secara sosial 

maupun spiritual dan merupakan pelanggaran serius bagi orang yang tidak 

menunaikannya, seperti dalam Hadis yang diriwayatkan oleh Bukhârî dan 

Muslim, dari Abû Hurayrah r.a berkata Rasulullah Saw bersabda: “Islam 

dibangun atas 5 perkara: syahadat, mendirikan shalat, menunaikan zakat, 

puasa ramadhan dan pergi haji ke Baitullah”.8 Zakat sebagai betuk 

solidaritas antarumat Islam yang merupakan ketaatan terhadap Allah, 

penegak agama secara zhâhir dan bâthin dan bermanfaat untuk 

mengurangi kesenjangan perekonomian. 

Ketiga ( ِمَعْرُوْف
ْ
بِال مَرُوْا 

َ
 yaitu mengajak kebaikan, menjaga agama (وَا

salah satunya adalah mengajak untuk kebaikan, baik yang berupa syariah 

maupun mu‘âmalâh. Mengajak kebaikan dalam syariat seperti mengajak 

shalat, membayar zakat, mengajak untuk berpuasa dan haji apabila sudah 

mampu secara fisik maupun finansial, serta memberitahu faedah-faedah 

yang terkandung dalam ibadah ẖablun min Allâh. Sedangkan mengajak 

kebaikan untuk ibadah mu‘âmalâh seperti mengajak untuk tidak berbuat 

curang dalam bertransaksi, tidak menipu orang lain, tidak melakukan judi, 

tidak mengadu domba, tidak memfitnah orang lain, tidak iri dengki, dan 

hal-hal lain yang dapat merugikan orang lain. Mengajak kebaikan 

sangatlah luas karena banyak sekali hal-hal yang dilakukan seseorang 

yang hanya diketahui oleh dirinya dan Allah saja, seperti kebaikan dalam 

bekerja, tidak korupsi, kebaikan dalam rumah tangga, terhadap orang tua, 

tentangga, bahkan kebaikan terhadap makhluk hidup lainnya, seperti 

hewan dan tumbuhan. Untuk mengajak kebaikan identik dengan orang 

yang mempunyai kuasa (ulî al-amr) karena mereka mempunyai 

wewenang untuk mengajak warganya, rakyatnya atau umatnya, karena 

 
8 Shaẖîẖ al-Bukhârî, Kitâb al-Îmân, No. 8. Dalam Al-Ghazâlî, Al-Mustashfâ Min ‘Ilm 

Al-Ushûl, n.d. 



45 

 

 

pemimpin yang berkuasa tidak hanya sekedar memerintah saja melainkan 

menegakkan sebuah agama (ẖifzh al-dîn).9 

Keempat ( ِر
َ
مُنْك

ْ
ال عَنِ   yang berarti mencegah kemungkaran (وَنَهَوْا 

merupakan salah satu bentuk dakwah dalam menegakkan agama Islam 

yang biasanya bergandengan dengan amar ma’rûf. Ketika seorang 

Muslim diberikan kekuasaan untuk memimpin sebuah kekuasaan, maka 

tujuan utamanya adalah bukan duniawi melainkan alat untuk menegakkan 

agama Allah, mengajak untuk berbuat baik sesuai dengan nilai-nilai al-

Qur’ân dan Hadis, dan juga mencegah kemungkaran.10 Jadi dalam ẖifzh 

al-dîn seseorang harus mendirikan shalat, mengeluarkan zakat, pergi haji 

ke Baitullah dan melakukan amar ma’rûf nahy munkar.  

2) H̲ifzh an-Nafs 

H̲ifzh an-nafs atau al-muẖâfazhah ʿalâ al-nafs yaitu jaminan 

keselamatan jiwa, yang meliputi jaminan untuk hidup secara aman, 

terhormat dan mulia, termasuk juga jaminan keselamatan nyawa, 

keselamatan anggota badan dan terjaminnya kehormatan manusia. 

Kehormatan manusia mempunyai hak dan diberi kebebasan dalam 

menenetukan profesi, kebebasan berfikir, mengeluarkan pendapat, 

kebebasan berbicara dan kebebasan dalam menetukan tempat tinggal, 

dalam Q.S. al-Baqarah (2) Ayat 195 Allah Swt Berfirman: 

يحُِب    َ اللّٰه اِنَّ  وَاحَْسِنوُْا ۛ  التَّهْلكَُةِ ۛ  اِلَى  بِايَْدِيْكُمْ  تلُْقوُْا  وَلََ   ِ اللّٰه سَبِيْلِ  فِيْ    وَانَْفِقوُْا 

 الْمُحْسِنِيْنَ 
Berinfaklah di jalan Allah, janganlah jerumuskan dirimu ke dalam 

kebinasaan, dan berbuat baiklah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-

orang yang berbuat baik”. 

Dalam kaliamat Wâlâ tulqû bi’aydîkum ilâ at-tahlûkah yang artinya 

“Jangan menjerumuskan dirimu dalam kebinasaan” diartikan sebagai 

pencegahan terhadap “Self-Harm” (menyekiti diri sendiri), karena 

menjaga jiwa merupakan bentuk dari maqâshid al-syarî‘ah. Dalam Tafsîr 

al-Mishbâẖ karya M. Quraish Shihab, pada Q.S al-Baqarah Ayat 195 

merupakan perintah untuk berinfaq di jalan Allah, karena infaq merupakan 

sebuah kebaikan yang mempunyai nilai sosial yang tinggi, terlebih jika 

harta infaq ditasharufkan untuk kebaikan di jalan Allah, dengan 

melakukan kebaikan seseorang tidak akan terjerumus di dalam 

 
9 Dîna Taflilah, “Pengaruh Lingkungan Pendidikan Keluarga dalam Pembentukan 

Karakter Anak Perspektif Islam dalam Sûrah Thaha Ayat 132 dan Al-Hajj Ayat 41,” dalam 

Jurnal Al-Burhan, Vol. 23 No. 02 Tahun 2023, hal. 254–262. 
10 Fakhri Putra Tanoto, “Tafsîr Tarbawi Q.S. Al-Hajj Ayat 39-41: Penguatan Sistem 

Pertahanan,” dalam Research Gate, No. 2 June 2022, hal. 1–17. 

https://www.researchgate.net/publication/361542521%0ATafsîr. Diakses pada 5 Januari 

2025. 



46 

 

 

kebinasaan, orang yang melakukan kebaikan tentu mereka percaya akan 

keesaan Allah serta terdapat nilai-nilai positif yang melekat di dalam 

dirinya, karena mereka mendapatkan ketenangan lahir dan batin.11 

Dalam perspektif hermeneutika Abdullah Saeed pemaknaan yang 

terdapat dalam kalimat wâlâ tulqû bi’aydîkum ilâ at-tahlûkah, dimaknai 

sebagai larangan berprilaku destruktif yaitu self-harm karena dapat 

merusak jiwa dan menghancurkan potensi manusia, pelarangan terhadap 

self-harm akan berdampak terhadap psikologis seseorang, sehingga 

mengharuskan mereka untuk mencari solusi untuk mengobati mental dan 

emosional yang kurang stabil.12 Perilaku self-harm dilakukan karena 

seseorang tidak bisa mengungkapkan secara verbal permasalahan yang 

menyebabkan emosional dan mental terganggu sehingga mereka 

melampiaskan keadaan tersebut dengan cara menyakiti dirinya sendiri 

baik dengan cara memotong anggota tubuh, meminum racun, mencakar, 

menjambak yang menyebabkan dirinya sendiri terluka bahkan meninggal 

dunia. Jika hal ini dilakukan seseorang yang secara mental dan emosional 

kurang stabil, maka dapat merusak ẖifzh nafs, salah satu maqâshid al-

syarî‘ah yang perlu dijaga karena merupakan kebutuhan dharûriyyât. 

Pentingnya menjaga kesehatan mental dan emosional dengan 

melakukan keseimbangan hidup, yaitu secara material maupun secara 

spiritual. Islam menganjurkan seseorang harus menjaga hati, pkiran, dan 

perasaan dari rasa bersedih yang berlebihan karena perasaan tersebut dapat 

memicu ketidaksehatan mental dan emosional yang dapat menyebebakan 

seseorang dapat melukai fisiknya karena keputusasaan terhadap masalah 

yang sedang menimpanya.13 Kontekstualisasi dalam pencegahan self-

harm yang terdapat dalam QS. Al-Baqarah (2) Ayat 195 yaitu dengan 

cara: Pertama, menyadari bahwa tubuh merupakan anugrah Ilâhî yang 

perlu dijaga, dirawat, karena memotong, merusak atau melukai diri sendiri 

merupakan merupakan tindakan yang dapat merusak mental yang 

bertentangan dengan prinsip maqâshid al-syarî‘ah. Kedua, ayat ini 

mengingatkan seseorang untuk berbuat baik tidak hanya terhadap orang 

lain, melainkan juga berbuat baik terhadap dirinya sendiri sehingga tidak 

sampai terjerumus dalam perbuatan self-harm, kesedihan merupakan 

manusiawi, tetapi seseorang harus bisa mengendalikan kesedihan biar 

 
11 M. Quraish Shihab, Tafsîr Al-Mishbâẖ Sûrah Al-Fatiẖah, Sûrah Al-Baqarah, Volume 

1, Edisi Baru, Jakarta: Lentera Hati, 2009, hal. 564–566. 
12 Putri Ning Kautsar, “Dampak Self-Harm (Menyakiti Diri Sendiri) Dalam Al-Qur’ân 

Analisis Terhadap QS. Al-Baqarah Ayat 195 Perspektif Hermeneutika Abdullah Saeed” dalam 

Disertasi UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Tahun 2025, hal. 67. 
13 Fenti Zahara Nasution and Selly Angraini, “Gambaran Perilaku Self-Harm pada 

Remaja,” dalam Jurnal JRIK, Vol. 1 No. 1 Tahun 2021, hal. 121–137. 



47 

 

 

tidak berlebihan, karena dalam QS. al-Taubah (9) Ayat 40 Allah 

Berfirman: 

َ مَعَنَا  .…  ..… لََ تحَْزَنْ اِنَّ اللّٰه
 Janganlah engkau bersedih, sesungguhnya Allah bersama kita.  

Jika kita berpikir kalau masalah kita sebesar kapal, kita juga harus 

berpikir bahwa pertolongan dan Rahmat Allah seluas samudra, karena 

Allah selalu membersamai orang-orang yang beriman. Semua orang di 

dunia ini tidak ada yang tidak mempunyai masalah, ada yang dicoba 

dengan tetangganya yang usil, ada yang dicoba dengan mertuanya yang 

selalu ikut campur tangan dalam rumah tangganya, ada yang dicoba 

dengan suaminya, anaknya, saudaranya, perekonomiannya, teman 

kerjanya, dan lain sebagainya. Rasulullah Saw, seseorang yang paling 

disayangi Allah Swt diberikan cobaan dan ujian yang bertubi-tubi, tapi 

beliau bisa melewatinya karena keyakinannya terhadap Tuhannya yang 

selalu membersamainya. Seperti dalam Sûrah al-Insyirah (94) Ayat 5-6 

Allah Berfirman: 

 فَاِنَّ مَعَ الْعسُْرِ يسُْرًاۙ اِنَّ مَعَ الْعسُْرِ يسُْرًا   
Maka, sesungguhnya beserta kesulitan ada kemudahan. Sesungguhnya 

beserta kesulitan ada kemudahan. 

Penggalan ayat tersebut juga berkaitan dengan penggalan ayat lain 

yang terdapat dalam Q.S. Yûsuf (12) Ayat 87 “wâ lâ tay'asû min rûẖi 

llâh” yang berarti janganlah putus asa terhadap Rahmat Allah. Jika 

seseorang mampu memahami penggalan ayat-ayat al-Qur’ân tentang 

motifasi, larangan untuk bersedih secara berlebihan, dibalik banyaknya 

masalah pasti ada solusi yang akan datang, pasti tidak ada umat manusia 

di muka bumi ini yang melakukan self-harm, sehingga ẖifzh nafs dapat 

terjaga dengan baik.14 

3) H̲ifzh al-‘Aql,  

 H̲ifzh al-‘aql atau al-muẖâfazhah ʿalâ al-ʿaql yaitu jaminan 

keselematan akal yaitu terjaminnya akal pikiran dari kerusakan yang 

menyebabkan terjadinya kejahatan di masyarakat, kerusakan akal dapat 

disebabkan oleh minum-minuman keras, khamr, narkoba atau sejenisnya 

yang menyebabkan hilangnya kesadaran bagi yang mengkonsumsinya, 

bahkan dampak terburuk dari rusaknya akal yang disebabkan oleh khamr 

adalah pembunuhan, pemerkosaan bahkan kematian.15 Allah Berfirman 

dalam al-Qur’ân Sûrah al-Baqarah (2) Ayat 219: 

 
14 M. M Amiruddîn and M. R Ab. Aziz, “Mashlaẖah as an Islamic Source and Its 

Application in Financial Transactions,” dalam Quest Journals: Journal of Research in 

Humanities and Social Science,  Vol. 5 No. 2 Tahun 2014, hal. 23–40. 
15 Shihab, Tafsîr Al-Mishbâẖ Sûrah Al-Fâtiẖah, Sûrah Al-Baqarah, hal. 564-566. 



48 

 

 

مَنَافِعُ لِلنَّاسِۖ وَاِثمُْهُمَآ اكَْبرَُ  مِنْ   يسَْـَٔلوُْنكََ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ  قلُْ فِيْهِمَآ اِثمٌْ كَبِيْرٌ وَّ

 .... نَّفْعِهِمَا  
Mereka bertanya kepadamu (Nabi Muhammad) tentang khamr dan judi. 

Katakanlah, “Pada keduanya terdapat dosa besar dan beberapa manfaat 

bagi manusia. (Akan tetapi,) dosa keduanya lebih besar daripada 

manfaatnya. 

Sebab turunnya ayat ini berkenaan ketika ada seorang sahabat 

datang dan mereka bertanya tentang khamr dan judi, turun berkenaan 

dengan Umar bin Khaththab, Mu‘âdz bin Jabal, dan beberapa orang 

Anshâr, mereka mendatangi Rasulullah Saw dan berkata: “Beritahulah 

kami tentang hukum arak dan judi, sebab arak melenyapkan akal dan judi 

melenyapkan harta”, maka Allah Swt menurunkan Ayat 219 dari Sûrah al-

Baqarah tersebut.16 

Ayat tersebut menjelaskan tentang larangan minuman keras (khamr) 

disusul dengan berjudi, karena dulu pada zaman jahiliyah sering minum 

sambil berjudi. Yang disebut khamr adalah sesuatu yang memabukkan 

terlepas dari bahan baku apa yang dibuatnya, minuman yang berpotensi 

memabukkan jika diminum oleh orang normal dalam jumlah yang normal 

dan tidak menyebabkan mabuk maka tetap disebut sebagai khamr, jadi 

bukan karena bahan bahan pembuatannya dari alkoholik melainkan dari 

potensi yang menyebabkan orang mabuk ketika meminumnya. Hal ini 

dibantah oleh Hanafi, mereka menilai bahwa khamr merupakan minuman 

yang memabukkan yang terbuat dari anggur. Adapun minuman yang 

terbuat dari kurma, gandum, yang berpotensi memabukkan jika 

dikonsumsi dalam jumlah yang tidak wajar maka tidak disebut sebagai 

khamr, dan tidak haram jika dikonsumsi dalam jumlah yang wajar, 

menjadi khamr jika dikonsumsi dalam jumlah yang banyak sampai 

menyebabkan orang tidak waras.17 

Selain khamr ayat tersebut juga menjelaskan tentang larangan 

berjudi “maysir” yang berarti gampang, kasudnya adalah harta hasil judi 

dapat diperoleh dengan gampang, tanpa usaha, kecuai menggunakan 

undian yan dibarengi dengan faktor untung-untungan, tindakan ini dapat 

menyebabkan hilangnya keseimbangan, gangguan kesehatan, penipuan, 

kebohongan, memperoleh harta tanpa hak, benih-benih permusuhan, dan 

juga terdapat manfaat duniawi bagi hanya segelintir orang saja seperti 

keuntungan materi dan kesenangan sementara saja. Ada juga Riwayat 

 
16 Wahbah Az-Zuẖailî, Tafsîr Al-Munîr: ʿAqîdah, Syarîʿah, Manhaj (Sûrah Al-Fâtiẖah 

& Sûrah Al-Baqarah), Jilid 1, Jakarta: Gema Insani, 2013, hal. 494–498. 
17 R. P. F Astuti, A Mujahidîn, and I. K Ningrum, “Ibn Taimiyyah’s View on 

Government Intervention in Pricing,” dalam Jurnal Istiqro: Jurnal Hukum Islam, Ekonomi 

dan Bisnis, Vol. 7 No. 2 Tahun 2021, hal. 163–171. 



49 

 

 

yang menceritakan bahwa pada masa jahiliyah harta hasil judi 

disumbangkan kepada fakir miskin, semua itu adalah manfaat duniawi 

sedangkan dosa yang diperoleh lebih besar. Minum khamr dan judi 

merupakan kegiatan yang dapat merusak akal sehat manusia, sehingga 

perbuatan ini sangat dikecam dalam al-Qur’ân. Selain tidak bisa al-

muẖâfazhah ʿalâ al-ʿaql, khamr dan judi juga tidak dapat memenuhi 

maqâshid al-syarî‘ah perlindungan terhadap harta (Al-muẖâfazhah ʿalâ 

al-mâl), dalam al-Qur’ân Sûrah al-Mâidah (5) Ayat 90: 

عَمَلِ   نْ  م ِ رِجْسٌ  وَالَْزَْلََمُ  وَالَْنَْصَابُ  وَالْمَيْسِرُ  الْخَمْرُ  انَِّمَا  ا  اٰمَنوُْٓ الَّذِيْنَ  يٰٓايَ هَا 

 الشَّيْطٰنِ فَاجْتنَبِوُْهُ لعََلَّكُمْ تفُْلِحُوْنَ 
Wahai orang-orang yang beriman, sesungguhnya minuman keras, 

berjudi, (berkurban untuk) berhala, dan mengundi nasib dengan anak 

panah adalah perbuatan keji (dan) termasuk perbuatan setan. Maka, 

jauhilah (perbuatan-perbuatan) itu agar kamu beruntung. 

Salah satu cara dalam ẖifzh aql (menjaga akal) adalah tidak minum 

khamr.18 Dalam Tafsîr al-Munîr  khamr adalah minuman dari hasil anggur 

yang direbus dengan sangat panas dan berbusa, menurut jumhur Ulama 

segala macam jenis khamr yang yang memabukkan dapat merusak akal 

sehat dan kewarasan.19 Menurut Ulama Hanafiyah, karena khamr adalah 

berasal dari anggur yang direbus, mereka mengatakan bahwa khamr dari 

anggur saja yang diharamkan, dan segala sesuatu yang memabukkan tetapi 

tidak berasal dari anggur tidak disebut khamr, pendapat tersebut dibantah 

oleh jumhur Ulama, karena keharaman khamr tidak terbentuk terbentuk 

dari qiyâs. Keharaman berlaku untuk segala jenis yang memabukkan, dan 

segala sesuatu yang memabukkan itu adalah haram, karena dapat merusak 

akal, seperti Hadis yang diriwayatkan oleh Muslim dan Ibnu Umar, Hadis 

No. 2003, Rasulullah Saw Bersabda: 

ِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ  مُسْكِر   كُل  عَنْ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبيِ    

حَرَامٌ  20 (رواه أحمد)  خَمْرٌ وَكُل  مُسْكِر 
Segala sesuatu yang memabukkan adalah khamr, dan setiap yang 

memabukkan adalah haram. (HR. Ahmad) 

 
18  Dalam Tafsîr Al-Mishbâẖ, Khamr merupakan segala sesuatu yang memabukkan, 

salah satu hal yang dapat merusak harta, akal kewarasan adalah meminum minuman yang 

memabukkan, disusul dengan pelarangan berjudi yang secara nyata dapat memusnahkan harta, 

setelah itu disusul dengan pelarangan menyekutukan Allah dengan menyembah berhala karena 

dapat merusak agama dan keimanan. Ayat tersebut memerintahkan umat manusia untuk ẖifzh 

aql, ẖifzh mâl dan ẖifzh dîn secara beriringan, 3 tujuan syariah dalam satu ayat termaktub dalam 

al-Qur’ân Sûrah al-Mâidah Ayat 90. M. Quraish Shihab, Tafsîr Al-Mishbâẖ Sûrah Al-Mâidah 

Sûrah Al-An’âm, Volume 3, 15th ed., Jakarta: Lentera Hati, 2012, hal. 234–237. 
19 Wahbah Az-Zuhâilî, Tafsîr Al-Munîr (ʿAqîdah Syarîʿah Manhaj), Jilid 4, Jakarta: 

Gema Insani, 2016, hal. 58–62. 
20 Abu Al Husein, Shaẖîh Muslim, Juz 3, Kairo: Dâr Al-Kutub, 1918, hal. 265. 



50 

 

 

Betapa sangat jelas disebutkan dalam al-Qur’ân maupun Hadis 

tentang larangan minum-minuman yang memabukkan (khamr), baik 

dalam jumlah sedikit maupun banyak, bahkan minum-minuman khamr 

disebut sebagai ummul khabâ’its (induk keburukan atau kejahatan), 

karena orang yang hilang akal sehatnya dapat melakukan kejahatan-

kejahatan lainnya, seperti membunuh, memperkosa dan kemaksiatan 

lainnya, karena orang yang tidak punya akal sehat tidak akan bisa 

mengontrol dirinya sendiri, sehingga kejahatan dan kemaksiatan dapat 

dilakukan tanpa adanya kendali, seperti dalam Hadis yang diriwayatkan 

oleh an-Nasâ’î dalam Sunan al-Kubrâ No. 5666  ِِالْخَبَائث أمُ   الْخَمْرَ   yang ,إِنَّ 

berarti “Sesungguhnya khamr itu adalah induk dari keburukan”.21  

Selain merusak moral khamr juga dapat merusak kesehatan dan 

mengganggu keamanan sosial. Salah satu field reseach yang dilakukan 

oleh Aprianus Arnoldus Tes, kebiasaan minum-minuman keras (khamr) 

dilakukan oleh semua kalangan, dari yang mulai remaja hingga bapak-

bapak yang sudah tua. Mereka menganggap hal itu bukanlan kejahatan, 

melainkan kebiasaan untuk merayakan hari atau momen-momen tertentu, 

seperti pernikahan, ulang tahun, anniversary dan lain sebagainya. Miras 

sudah menjadi kebiasaan yang dianggap bukan perkara yang tabu lagi, 

faktor lain yaitu lingkungan yang menyebabkan seseorang bisa terjerumus 

dan terbiasa meminum-minuman keras. 22 Alasan lain yang menyebabkan 

orang memutuskan untuk terbiasa minum miras adalah karena individu itu 

sendiri, sudah terbiasa jika mendengar seseorang minum miras untuk 

mengatasi badan yang capek, lelah, stres, bahkan miras disebut sebagai 

obat atau jamu untuk menghilangkan kepenatan. 

Dalam kajian maqâshid al-syarî‘ah, ẖifzh al-‘aql (menjaga akal) 

merupakan salah satu dari lima tujuan utama. Hadis yang sering dijadikan 

dalil tentang pentingnya menjaga akal, khususnya yang berkaitan dengan 

larangan minuman keras, adalah Hadis tentang keharaman khamr, karena 

khamr merusak akal. Khamr diharamkan karena merusak akal, sehingga 

menunjukkan bahwa akal adalah sesuatu yang dijaga oleh syariat. 

Larangan ini menunjukkan perlindungan terhadap fungsi intelektual dan 

moral manusia, salah satu aspek utama dalam maqâshid al-syarî‘ah. 

4) H̲ifzh an-Nasl,   

 H̲ifzh an-nasl atau al-muẖâfazhah ʿalâ al-nasl yaitu jaminan 

keselamatan keturunan merupakan upaya untuk mendapatkan keturunan 

dengan cara yang halal (pernikahan) dengan tujuan untuk 

 
21 Sunan Ibn Majah, Kitab Al-Ashribân (Minuman), n.d. 
22 Aprianus Arnoldus Tes, Theresia Puspitawati, and V Utari Marlinawati, “Fenomena 

Perilaku Mengkonsumsi Minuman Keras Mahasiswa Program Studi S-1 Kesehatan 

Masyarakat Universitas Respati Yogyakarta,” dalam Jurnal Formil (Forum Ilmiah) KesMas 

Respati, Vol. 2 No. 1 Tahun 2017, hal. 26.   



51 

 

 

mempertahankan populasi manusia yang berkualitas dengan cara 

mengasuh dan mendidiknya dengan baik sehingga menghasilkan 

keturunan yang cerdas, shalih dan shalihah serta berbudi perkerti dan 

berakhlaqul karimah. Dalam al-Qur’ân Sûrah al-Isrâ’ (17) Ayat 31 Allah 

Berfirman: 

ا اوَْلََدكَُمْ خَشْيَةَ امِْلََق   نحَْنُ نرَْزُقهُُمْ وَاِيَّاكُمْ  اِنَّ قَتْلهَُمْ كَانَ خِطْـًٔا كَبِيْ   رًا وَلََ تقَْتلُوُْٓ
Janganlah kamu membunuh anak-anakmu karena takut miskin. Kamilah 

yang memberi rezeki kepada mereka dan (juga) kepadamu. Sesungguhnya 

membunuh mereka itu adalah suatu dosa yang besar. 

Dalam Tafsîr al-Mishbâẖ Karya Quraish Shihab ayat itu turun 

berkenaan dengan kebiasaan orang jahiliyah yang membunuh anak-anak 

perempuan karena faktor kekhawatiran kemiskinan, kekhawatiran 

diperkosa dan juga berzina, dan Allah memerintahkan untuk menghindari 

segala kekhawatiran seperti itu, Allah lah yang memberi rizqi pada setiap 

hambanya yang mau berikhtiar untuk mencarinya, karena sesungguhnya 

membunuh itu adalah dosa besar.23 Allah yang memberi rizqi pada setiap 

anak yang lahir, Allah juga yang memberi rizqi pada setiap orang tua dan 

semua orang, dan perintah Allah adalah untuk berkerja dengan 

semaksimal mungkin dengan mensyukuri setiap hasil yang diperolehnya, 

seperti terdapat kata-kata bijak yang mengatakan: “Bekerjalah untuk 

duniamu seakan kau hidup selamanya, dan beribadahlah untuk akhiratmu 

seakan kau besok akan tiada”. Larangan membunuh dalam ayat tersebut 

untuk melindungi jiwa-jiwa yang tidak bersalah yang sudah dijamin 

rizqinya oleh Allah yang merupakan bentuk dari ẖifzh al-nasl, bentuk ẖifzh 

al-nasl juga terdapat dalam al-Qur’ân Sûrah al-Isrâ’ (17) Ayat 32: 

نٰىٓ اِنَّهٗ كَانَ فَاحِشَةً  وَسَاۤءَ سَبِيْلًَ   وَلََ تقَْرَبوُا الز ِ
Janganlah kamu mendekati zina.24 Sesungguhnya (zina) itu adalah 

perbuatan keji dan jalan terburuk. 

Ayat tersebut adalah larangan untuk mendekati zina, mendekati hal-

hal yang memicu untuk berbuat zina, dalam Tafsîr al-Azhar karya Hamka, 

hal-hal yang dapat memicu perzinahan seperti mempunyai hubungan baik 

dengan laki-laki yang bukan mahramnya, memandangnya, menyentuh 

tangannya, meraba, mencium, serta berkhalwat yang disertai dengan 

syahwat. Hamka juga mengutip Hadis yang diriwayatkan oleh Aẖmad 

dalam Tafsîrnya: “Janganlah seorang pria berkhalwat dengan seorang 

 
23 M. Quraish Shihab, Tafsîr Al-Mishbâẖ: Pesan Kesan dan Keserasian, Volume 7, 

Jakarta: Lentera Hati, 2012, hal. 77–79. 
24 Zina merupakan memasukkan alat kelamin laki-laki kepada alat kelamin perempuan 

tanpa adanya ikatan pernikahan. Yahya Fathur Rozi, “Penafsiran ‘Lâ Taqrabû Al-Zinâ’ dalam 

QS. Al-Isrâ’ Ayat 32 (Studi Komparatif Antara Tafsîr Al-Azhar Karya Buya Hamka dan Tafsîr 

Al-Mishbâẖ Karya M.Quraish Shihab),” dalam Jurnal QiST: Journal of Qur’ân and Tafseer 

Stidies, Vol. 1 No. 1 Tahun 2022, hal. 65–77. 



52 

 

 

wanita (tanpa disertai mahramnya), karena sesungguhnya yang ketiga 

adalah setan”.  

Larangan mendekati zina yang memicu perbuatan zina salah satu 

bentuk ẖifzh al-nasl (menjaga keturunan) dari nasab yang tidak jelas, di 

era yang serba modern, hamil di luar nikah dianggap hal yang biasa, aborsi 

dilegalkan, pacaran, check in adalah hal yang lumrah, kekerasan seksual, 

pemerkosaan hingga menyebabkaan IMS (Infeksi Menular Seksual), 

bahkan kehamilan yang tidak jelas siapa bapaknya, padahal prilaku 

tersebut dapat mebahayakan kesehatan, emosional, hukuman sosial dan 

juga hukuman spritual.  

M. Quraish Shihab merujuk pada pendapat Sayyid Quth bahwa 

perzinahan menyebabkan beberapa pembunuhan yang menyebabkan ẖifzh 

al-nasl tidak dapat tercapai, yaitu: Pertama, sperma yang ditempatkan 

pada rahim perempuan (bukan istri), menyebabkan keinginan untuk 

menggugurkan atau membunuh janin yang terdapat dalam kandungan, 

kegiatan aborsi tidak hanya membunuh janin saja, melainkan juga 

membahayakan nyawa perempuan, seperti pendarahan, infeksi, 

eklampsia, hingga dampak terburuk dapat menyebabkan kematian.25 

Kedua, jika anak yang dilahirkan tidak jelas nasab bapaknya maka akan 

membunuh kepercayaan masyarakat terhadap kehormatan anak tersebut, 

hal ini menyebabkan kematian terhadap umat. Selain kedua jenis 

pembunuhan tersebut, orang yang melakukan perzinahan secara syariat 

dapat dihukum rajam (dilempari batu sampai mati) bagi pezina muẖshan 

(pezina yang sudah mempunyai suami/ istri), dan dihukum cambuk 100 

kali serta diasingkan dari wilayahnya bagi pezina ghayru muẖshan (pezina 

yang tidak mempunyai suami/istri).26 Menjaga keturunan untuk menjadi 

dhurriyyah yang baik supaya salah satu maqâshid al-syarî‘ah yang berupa 

ẖifzh al-nasl yang terdapat dalam Q.S al-Isrâ’ Ayat 31 dan 32 dapat 

terpenuhi adalah dengan cara tidak melakukan perzinahan, tidak 

membunuh keturunan karena takut miskin dan tidak bisa memberinya 

makan, dalam QS. al-Nisâ’ (4) Ayat 3 Allah Berfirman:  

نَ الن سَِاۤءِ مَثْنٰى وَثلُٰثَ  لَكُمْ م ِ الْيَتٰمٰى فَانْكِحُوْا مَا طَابَ  وَاِنْ خِفْتمُْ الَََّ تقُْسِطُوْا فِى 

 ا  وَرُبٰعَ   فَاِنْ خِفْتمُْ الَََّ تعَْدِلوُْا فَوَاحِدةًَ اوَْ مَا مَلكََتْ ايَْمَانكُُمْ   ذٰلِكَ ادَْنٰٓى الَََّ تعَوُْلوُْ 
 
 

 
25 Miftahul Jannah, “Analisis Larangan Abosi pada Tafsîr Al-Azhar: Studi Maqâshid 

al-Syarî‘ah Surat Al-Isrâ’ Ayat 31,” dalam Jurnal El-Waroqoh: Jurnal Ushûluddîn dan 

Filsafat, Vol. 9 No. 1 Tahun 2025, hal. 1–19. 
26 Rozi, “Penafsiran ‘Lâ Taqrabû Al-Zina’ dalam QS. Al-Isrâ’ Ayat 32 (Studi 

Komparatif Antara Tafsîr Al-Azhar Karya Buya Hamka dan Tafsîr Al-Mishbâẖ Karya 

M.Quraish Shihab).” hal. 324. 



53 

 

 

Jika kamu khawatir tidak akan mampu berlaku adil terhadap (hak-hak) 

perempuan yatim (bilamana kamu menikahinya), nikahilah perempuan 

(lain) yang kamu senangi: dua, tiga, atau empat. Akan tetapi, jika kamu 

khawatir tidak akan mampu berlaku adil, (nikahilah) seorang saja atau 

hamba sahaya perempuan yang kamu miliki. Yang demikian itu lebih 

dekat untuk tidak berbuat zhâlim. 

5) H̲ifzh al-Mâl  

H̲ifzh al-mâl atau  al-muẖâfazhah ʿalâ al-mâl atau jaminan 

keselamatan harta benda yaitu meningkatkan kekayaan dengan cara yang 

halal dan tidak mencari kekayaan dengan menzhalimi atau mencurangi 

orang lain, dalam al-Qur’ân Sûrah al-Nisâ’ (4) Ayat 29 

ٓ انَْ تكَُوْنَ تجَِارَةً عَنْ   ا امَْوَالكَُمْ بَيْنكَُمْ بِالْبَاطِلِ اِلََّ ترََاض   يٰٓايَ هَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا لََ تأَكُْلوُْٓ

نْكُمْ    ...... م ِ
Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan harta 

sesamamu dengan cara yang bâthil (tidak benar), kecuali berupa 

perniagaan atas dasar suka sama suka di antara kamu. 

Ayat tersebut ditujukan untuk semua orang dalam bentuk larangan 

memakan harta secara bâthil, dalam Tafsîr al-Munîr  harta dalam kalimat 

مْ )
ُ
ك
َ
مْوَال

َ
 adalah harta milik sendiri maupun harta milik orang lain, karena (ا

sesungguhnya harta yang dimiliki seseorang adalah harta milik umat dan 

memiliknya hanya bentuk nisbi (titipan) sehingga harus mempergunakan 

harta titipan Allah dengan baik dan bermanfaat. Tidak bâthil terhadap 

harta milik sendiri seperti, tidak mempergunakan harta untuk 

kemaksiatan, berjudi, meminjamkan kepada seseorang dengan syarat 

mengembalikannya disertai dengan ribâ, dan mentasyarrufkan sebagian 

harta untuk bersedekah, berinfaq dan juga berzakat. Tidak bâthil terhadap 

harta orang lain seperti tidak menipu dalam ketika berdagang, tidak 

mengurangi timbangan, tidak gharar, jujur dan transparan dalam ber-

mu‘âmalâh. 

Selain larangan bâthil terhadap harta, ayat tersebut juga 

menganjurkan untuk melakukan perniagaan yang bertujuan untuk 

melangsungkan kehidupan, bukan tujuan utama dalam hidup, karena 

sesungguhnya di dunia ini tidak ada yang kekal.  Berniaga dengan baik, 

jujur dan saling ridhâ bertujuan untuk persiapan dalam melangsungkan 

kehidupan di akhirat.27 Wahbah Az-Zuhailî dalam Tafsîr Al-Munîr 

menambahkan keterangan untuk memperkuat ayat tersebut dalam Hadis 

Nabi yang diriwayatkan oleh al-Asbihani Rasulullah Saw Bersabda:  

 

 
27 Al-Ashbahânî, At-Targhîb Wa at-Tarhîb, 3/116. Dalam Wahbah Az-Zuhailî, Tafsîr 

Al-Munîr: ʿAqîdah, Syarîʿah, Manhaj, Jilid 3, Jakarta: Gema Insani, 2016, hal. 135–144. 



54 

 

 

 ِ إِنَّ أطَْيبََ  قَالَ  صلى الله عليه وسلمعَنْ سُفْيَانَ عَنْ أبَِي حَمْزَةَ عَنْ الْحَسَنِ عَنْ أبَِي سَعِيد  عَنْ النَّبيِ   

ارِ: الَّذِينَ إذِاَ حَدَّثوُا لمَْ يكَْذِبوُا وَإذِاَ وَعَدوُا لمَْ يخُْلِفوُا وَإذِاَ ائْتمُِنوُا  الْكَسْبِ كَسْبُ الت جَّ

وا وَإذِاَ بَاعُوا لمَْ يطُْرُوا وَإذِاَ كَانَ  ديُوُنٌ لمَْ  عَلَيْهِمْ لمَْ يخَُونوُا وَإذِاَ اشْترََوْا لمَْ يذَمُ 

رُوا 28(رواه الأصبهَاني)   يمُْطِلوُا وَإذِاَ كَانَ لهَُمْ عَلَى غَيْرِهِمْ لمَْ يعُسَ ِ
Sebaik-baiknya pekerjaan adalah pedagang yang apabila dia berbicara 

tidak berbohong, jika dia berjanji tidak mengingkari, jika berbicara tidak 

berhianat, jika dia membeli tidak mencela (barang dagangan yang akan 

dibeli), jika dia menjual tidak memuji (barang dagangannya), jika dia 

punya utang tidak menunda-nunda (untuk membayarnya) dan jika dia 

punya piutang tidak akan mempersulit orang yang behutang kepadanya. 

(HR. Al-Ashbahânî) 

M. Quraish Shihab dalam karya Tafsîr Al-Mishbâẖ dalam 

menafsirkan Q.S al-Nisâ’ (4) Ayat 29, diawali dengan menyebutkan 

tentang sebuah pernikahan yang membutuhkan harta, setidaknya untuk 

mas kawin dan juga untuk memenuhi kehidupannya setelah pernikahan. 

Islam mengakui kepemilikan harta secara pribadi, namun harta yang 

sesungguhnya dimiliki oleh individu adalah harta bersama (terdapat hak-

hak orang lain) yang dititipkan dalam harta seseorang.29 Dalam hal 

duniawi, harta adalah salah satu kelemahan seseorang selain tahta dan 

wanita. Harta mempunyai kedudukan yang sangat penting setelah nyawa, 

bahkan seseorang rela mempertaruhkan nyawanya untuk memperoleh 

harta. Ayat tersebut juga menjelaskan tentang larangan membunuh orang 

lain, apalagi hanya disebabkan oleh harta, karena sesungguhnya 

membunuh orang sama dengan membunuh diri sendiri, karena hak orang 

lain sama dengan hak kita, jika orang lain terbunuh karena kita maka kita 

juga terancam terbunuh karena perbuatan kita.  

Tafsîr Kementerian Agama RI pada Sûrah al-Nisâ’ Ayat 29 

menjelaskan bahwa ayat tersebut melarang seseorang untuk mengambil 

harta orang secara bâthil kecuali dalam kegiatan perdagangan saling 

ridhâ, mengambil harta orang lain secara bâthil secara umum dapat 

diklasifikasikan menjadi 3 poin yaitu: Pertama, Islam sangat mengakui 

hak pribadi, jadi harta milik pribadi bisa mendapatkan perlindungan 

kepemilikan dan orang lain tidak dapat mengganggu kepemilikannya, 

perlindungan kepemilikan pribadi dapat berupa sertifikat hak milik 

kekayaan sehingga orang lain tidak dapat mengganggu atau 

menggugatnya. Kedua, kepemilikan pribadi yang sudah mencapai batas 

jumlah kekayaan yang disyariatkan, adanya pentasyarrufan harta berupa 

 
28 Al-Baihaqî, Syu’ab al-Imān. No. 4513. 
29 M. Quraish Shihab, Tafsîr Al-Mishbâẖ: Pesan Kesan dan Keserasian Al-Qur’ân 

(Sûrah Âl ’Imrân, Sûrah Al-Nisâ’), Volume 2, Jakarta: Lentera Hati, 2012, hal. 584–585. 



55 

 

 

Zakat, Infaq, Sedekah dan Wakaf (ZISWAF) yang akan digunakan untuk 

kepentingan agama dan kepentingan bangsa. Ketiga, kepemilikan atau 

harta pribadi yang dikuasai oleh seseorang dalam jumlah banyak, dan 

sebagian orang disekitar membutuhkan harta tersebut, maka tidak bisa 

diambil semena-mena tanpa seizin yang mempunyai harta.30 Terdapat 

juga dalam Hadis.31 Dari Abû Hurairah, ia berkata bahwa Rasulullah 

Bersabda: 

ُ عَنْهُمَا و رَضِيَ اللَّّٰ ِ بْنِ عَمْر  ِ  عَنْ عَبْدِ اللَّّٰ مَنْ أتُِيَ مَالهُُ فَلْيقَُاتلِْ  قَالَ  صلى الله عليه وسلمعَنِ النَّبِي   

  فهَُوَ شَهِيدٌ 32(رواه البخاري)
 

Barang siapa yang didatangi (dirampas) hartanya, maka hendaklah ia 

melawannya. Jika ia terbunuh (karena mempertahankannya), maka ia 

adalah syahid. (HR. Bukhârî) 
Tingkatan mashlaẖah dharûriyyât dalam Hukum Islam merupakan 

tingkat tertinggi, karena Jika satu dari lima prinsip ini terancam, syariat 

memberikan dispensasi (rukhshah), seperti: Boleh makan bangkai saat 

darurat kelaparan (QS. al-Baqarah (2) Ayat 173), boleh meninggalkan 

jihad jika nyawa terancam (QS. al-Nisâ’ (4) Ayat 97). Hukum bisa 

berubah jika berkaitan dengan dharûriyyât, contoh: ketika sedang darurat 

perang, boleh memakan makanan haram jika tidak ada pilihan. Contoh 

lain dalam darurat medis, yaitu boleh transfusi darah meski ada unsur 

najis.33 Mashlaẖah dharûriyyât adalah pondasi utama syariat Islam untuk 

menjaga hak-hak dasar manusia. Jika prinsip ini dilanggar, stabilitas 

masyarakat akan runtuh. Oleh karena itu, hukum Islam fleksibel dalam 

keadaan darurat selama tetap berpegang pada maqâshid al-syarî‘ah.34 

b. Mashlaẖah H̲âjiyyah (Sekunder) 

Mashlaẖah ẖâjiyyah (المصالح الحاجية) adalah kebutuhan sekunder yang 

bertujuan untuk menghilangkan kesulitan dalam menjalankan kehidupan, 

meskipun tidak sampai mengancam eksistensi manusia seperti 

dharûriyyât. Jika ẖâjiyyah diabaikan, manusia akan menghadapi 

kesempitan (ẖaraj), tetapi tidak sampai kehancuran total. Ulama 

seperti asy-Syâthibî menjelaskan bahwa ẖâjiyyah berfungsi 

sebagai pelengkap (takmîlah) bagi dharûriyyât, memastikan kehidupan 

berjalan dengan lebih mudah dan teratur. Sebagai salah satu bentuk 

 
30 Aris Munandar and Ahmad Hasan Ridwan, “Tafsîr Sûrah Al-Nisâ' Ayat 29 Sebagai 

Landasan Hukum Akad Bai' Assalam dalam Praktek Jual Beli Online,” dalam Jurnal Rayah 

Al-Islam, Vol. 7 No. 1 Tahun 2023, hal. 271–287. 
31 Wahbah Zuhailî, Ushûl Al-Fiqh Al-Islami, Damaskus: Dâr al-Fikr, 1998, hal. 96. 
32 Shaẖîh al-Bukhârî, Kitab al-Mazalim (Kitab tentang Kezaliman), Hadis No. 2480. 
33 Kamali and Mohammad Hashim, Principles of Islamic Jurisprudence, Cambridge: 

Islamic Texts Society, 2003, hal. 296-297. 
34 S Al‑Daghistani, “Beyond Mashlaẖah: Adab and Islamic Economic Thought,” dalam 

American Journal of Islam and Society, Vol. 39 No. 3 Tahun 2022, hal. 57–86. 



56 

 

 

kemaslahatan, ciri-ciri mashlaẖah ẖâjiyyah yaitu: 1) Bersifat kebutuhan 

praktis, yaitu memudahkan pelaksanaan ibadah atau muʿâmalah. 2) Tidak 

vital tapi penting, jika tidak terpenuhi, tidak mengancam nyawa atau 

agama, tetapi memberatkan. 3) Diberi keringanan (rukhshah), dan syariat 

memberikan dispensasi dalam kondisi tertentu. 

Contoh penerapan mashlaẖah ẖâjiyyah dalam hukum Islam, seperti  

dalam bidang ibadah yaitu bolehnya jama’/qashr shalat saat bepergian, 

bolehnya tayammum jika tidak ada air. Seperti yang terdapat dalam al- 

Qur’ân Sûrah al-Nisâ’ (4) Ayat 101,  

اِنْ خِفْتمُْ   لٰوةِ ۖ  وَاذِاَ ضَرَبْتمُْ فِى الَْرَْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ انَْ تقَْصُرُوْا مِنَ الصَّ

بِيْناً  ا م   انَْ يَّفْتنِكَُمُ الَّذِيْنَ كَفرَُوْا  اِنَّ الْكٰفِرِيْنَ كَانوُْا لكَُمْ عَدوًُّ
Apabila kamu bepergian di bumi, maka tidak dosa bagimu untuk 

mengqasar salat jika kamu takut diserang orang-orang yang kufur. 

Sesungguhnya orang-orang kafir itu adalah musuh yang nyata bagimu. 

Memaksakan diri keluar dari mashlaẖah ẖâjiyyah merupakan 

tindakan yang tidak akan memberikan kemaslahatan. Jadi mashlaẖah 

ẖâjiyyah berfungsi untuk memperluas maqâshid dan menghilangkan 

kesulitan, walaupun secara krusial kerusakan mashlaẖah ẖâjiyyah tidak 

merusak seluruh mashlaẖah, sebagaimana dalam mashlaẖah dharûriyyât. 

Adalapun tujuan dari mashlaẖah ẖâjiyyah dari segi penetapan hukumnya 

dikelompokkan menjadi 3 yaitu:35 

1) Hal-hal yang deperintah dalam syaraʿ, seperti mendirikan sekolah 

dalam dukungannya untuk menuntut ilmu dan meningkatkan kualitas 

akal, maka mendirikan sekolah merupakan hal yang penting, namun 

jika sekolah tidak didirikan tidak berarti menghalangi seseorang 

dalam mencari ilmu, karena mencari ilmu dapat dilakukan dimanapun 

di luar sekolah. Kebutuhan akan pemenuhan tempat untuk mencari 

ilmu “sekolah” berada dalam tingkat mashlaẖah ẖâjiyyah dalam 

konteks ẖifzh ‘aql.  

2) Hal-hal yang dilarang dalam syaraʿ untuk melakukannya, yaitu 

menghindarkan secara tidak langsung terhadap salah satu unsur 

dharûriy. Contoh pelarangn zina itu adalah untuk menjaga mashlaẖah 

dharûriyyât, namun segala perbuatan yang menjurus kepada 

perbuatan zina itu juga dilarang, hal ini menpunyai tujuan untuk 

menutup pintu supaya tidak terjadi perzinahan, misalnya adalah 

khalwah, merupakan pelarangan dalam tingkat menjaga mashlaẖah 

ẖâjiyyah dalam konteks ẖifzh nasl.36 

 
35 Salma Salma, “Mashlaẖah dalam Perspektif Hukum Islam,”  dalam Jurnal Ilmiah Al-

Syir’ah, Vol. 10 No. 2 Tahun 2016, hal. 67-80. 
36 Anon, “Tasʾîr (Price Control) in Islamic Law,” dalam Asian Journal of Islamic Social 

Sciences, Vol. 8 No. 2 Tahun 2022, hal. 341-360.  



57 

 

 

3) Segala bentuk kemudahan yang termasuk adalah hukum rukhshah 

(kemudahan) yang memberi kelapangan dalam kehidupan manusia. 

Sebenarnya tidak ada rukhshah pun tidak akan hilang unsur yang 

terdapat dalam mashlaẖah dharûriyyât, tetapi manusia akan 

mengalami kesulitan. Adapun rukhshah yang berlaku untuk hukum 

ibadah seperti shalatnya seorang musafir boleh di jama’/qashr,  

rukhshah dalam bidang muʿâmalah seperti contoh jual beli dengan 

metode salam (pesanan), dalam bidang jinâyât seperti contoh 

memaafkan atau membatalkan qishâsh bagi pembunuh dan diganti 

dengan diyah (denda) ataupun dengan tanpa diyah sama sekali. 

Kemudahan-kemudahan tersebut merupakan mashlaẖah dalam 

tingkat ẖâjiyyah. Terdapat dalam Sûrah al-Mâ’idah (5) Ayat 6 tenteng 

rukhshah bagi seseorang yang berada dalam perjalanan.  

نَ الْغَاۤىِٕطِ اوَْ لٰمَسْتمُُ الن سَِاۤءَ   .... نْكُمْ م ِ اوَْجَاۤءَ احََدٌ م ِ رْضٰٓى اوَْعَلٰى سَفرَ  وَاِنْ كُنْتمُْ مَّ

نْهُ  مُوْا صَعِيْداً طَي ِباً فَامْسَحُوْا بِوُجُوْهِكُمْ وَايَْدِيْكُمْ م ِ    ...   فَلمَْ تجَِدوُْا مَاۤءً فَتيَمََّ
Jika kamu sakit,37 dalam perjalanan, kembali dari tempat buang air 

(kakus), atau menyentuh perempuan38, lalu tidak memperoleh air, 

bertayamumlah dengan debu yang baik (suci); usaplah wajahmu dan 

tanganmu dengan (debu) itu.” 
 

Selain itu rukhshah dalam bidang muʿâmalah adalah, kebolehan jual 

beli salam (pesanan) untuk kebutuhan perdagangan, sewa-menyewa 

(ijârah), dalam Hadis Nabi Muhammad Saw: 

وَهُمْ عَنْ ابْنِ عَبَّاس  رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ النَّبِي  صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ   

كَيْل   يسُْلِفوُنَ فِي الث مَِارِالسَّنَةَ وَالسَّنَتيَْنِ فَقَالَ مَنْ أسَْلَفَ فِي شَيْء  فَلْيسُْلِفْ فِي

  مَعْلوُم  وَوَزْن  مَعْلوُم  إِلَى أجََل  مَعْلوُم  39(رواه البخاري)
Dari Ibnu Abbas r.a., ia berkata: Ketika Nabi Saw datang ke Madinah, 

mereka terbiasa melakukan salam (jual beli pesanan di muka) untuk 

buah-buahan satu tahun atau dua tahun sebelumnya. Maka 

Rasulullah Saw bersabda: Barang siapa melakukan salam dalam 

suatu barang, hendaknya dengan takaran yang jelas, timbangan yang 

jelas, dan waktu yang jelas. (HR. Bukhârî) 

Hadis ini menjadi landasan utama kebolehan jual beli salam, 

khususnya dalam kebutuhan perdagangan (terutama pertanian atau 

 
37 Maksudnya, sakit yang membuatnya tidak boleh terkena air. Muhammad Sulaiman 

Al Asyqar, Zubdatu al-Tafsîr min Fatẖ al-Qadîr. 
38 Dalam Sûrah al-Nisâ’ Ayat 43, menurut jumhur, kata menyentuh pada ayat ini adalah 

bersentuhan kulit, sedangkan sebagian Mufassir mengartikannya sebagai berhubungan suami 

istri. Ibnu Katsir, Tafsîr Al-Qur’ân Al-Azhim, Beirut: Dâr al-Fikr, 2000, hal. 520. 
39 Shaẖîẖ al-Bukhârî, Kitâb as-Salam, No. 2239. Dalam Musthafa Dieb al-Bugha, al-

Wâfî fî Sharẖ al-Arba‘în al-Nawawiyyah, Dâr al-Kalim al-Thayyib, hal. 654. 



58 

 

 

industri). Syarat utama: jenis, takaran/ukuran, harga, dan waktu 

penyerahan harus jelas.40 Dalam bidang pidana (jinâyah) diyah 

(denda) sebagai pengganti qishâsh untuk meredam konflik, dalam al- 

Qur’ân Sûrah al-Baqarah (2) Ayat 178.  

 ....يٰٓايَ هَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا كُتبَِ عَلَيْكمُُ الْقِصَاصُ فِى الْقَتْلٰى  
Wahai orang-orang yang beriman, diwajibkan kepadamu 

(melaksanakan) qishâsh berkenaan dengan orang-orang yang 

dibunuh.  
 

Dasar hukum Allah terhadap mashlaẖah ẖâjiyyah juga terdapat 

dalam QS. al-Baqarah (2) Ayat 286: “Allah tidak membebani seseorang 

melainkan sesuai kesanggupannya”. Selain itu juga terdapat dalam Hadis 

tentang kemudahan dalam beragama, sebagai bentuk Islam adalah 

“raẖmatan lil-ʿâlamîn”, Nabi Muhammad bersabda: 

ِ قَالَ أخَْبرََنِي سَعِيدُ بْنُ الْمُسَيَّبِ عَنْ  هْرِي  حَدَّثنََا أبَوُالْيمََانِ أخَْبرََنَا شُعَيْبٌ عَنِ الز 

ُ عَنْهُ  ِ صلى الله عليه وسلم قَ   أبَِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّّٰ ينَ يسُْرٌ أنََّ رَسُولَ اللَّّٰ ينَ  يشَُادَّ  وَلَنْ الَ إِنَّ الد ِ الد ِ  

  أحََدٌ إِلََّ غَلَبَهُ 41(رواه البخاري) 
Sesungguhnya agama itu mudah, dan tidak ada yang mempersulit agama 

kecuali dikalahkan. (HR. Bukhârî) 

Sedangkan dasar dalam qawâ‘id al-fiqhiyyah dalam mashlaẖah 

ẖâjiyyah  adalah المشقة تجلب التيسير (kesulitan mendatangkan kemudahan).42 

Mashlaẖah ẖâjiyyah adalah bukti fleksibilitas syariat Islam dalam 

menghadapi realitas kehidupan. Kebutuhan ini tidak bersifat mutlak 

seperti dharûriyyât, tetapi sangat penting untuk menjaga keseimbangan 

dan kemaslahatan umat. 

c. Mashlaẖah Taẖsîniyyah (Tersier) 

Mashlaẖah taẖsîniyyah (التحسينية  merupakan tingkat ketiga (المصالح 

dalam hierarki kebutuhan mashlaẖah setelah dharûriyyât dan ẖâjiyyah. 

Taẖsîniyyah bersifat pelengkap dan berkaitan dengan nilai-nilai etika, 

estetika, serta penyempurnaan dalam kehidupan manusia. Secara 

terminologis, taẖsîniyyah didefinisikan sebagai: “Kebutuhan yang 

bertujuan untuk menyempurnakan kehidupan manusia secara moral dan 

estetis, serta meningkatkan kualitas ibadah dan muʿâmalah sesuai dengan 

nilai-nilai Islam.” Mashlaẖah taẖsîniyyah yaitu kemaslahatan yang 

bersifat pelengkap yaitu berupa keleluasaan yang dapat melengkapi 

kemaslahatan sebelumnya, yaitu dharûriyyât dan ẖâjiyyat, dapat 

 
40 Departemen Agama RI, Terjemah dan Syarah Shaẖîh Bukhârî, Pustaka Azzam, 

Jakarta. 
41 HR. Al-Bukhârî, Shaẖîẖ al-Bukhârî, Kitâb Al-Îmân, Bâb ad-Dîn Yusru, No. 39 
42 Yûsuf al-Qardhâwî, Madkhal Li Dirâsah Al-Syarî'ah Al-Islâmiyyah, Kairo: 

Maktabah Wahbah, 2007, hal. 330-331.  



59 

 

 

dikatakan sebagai suatu kebutuhan hidup yang bersifat komplementer dan 

lebih menyempurnakan kesejahteraan hidup manusia. Jika kemaslahatan 

taẖsîniyyah tidak terpenuhi, maka kemaslahatan hidup manusia akan 

terasa kurang indah dan kurang nikmat, kendatipun tidak sampai 

menimbulkan kemadharatan dan kebinasaan dalam hidup, keberadaan 

mashlaẖah taẖsîniyyah dikehendaki untuk kemuliaan akhlak dan 

kebaikan tata tertib pergaulan.43 

Karakteristik mashlaẖah taẖsîniyyah yaitu, bersifat 

penyempurna (takmîlî), bukan kebutuhan pokok, menyangkut etika dan 

adab dalam beribadah dan ber-muʿâmalah, meningkatkan kualitas 

hidup secara spiritual dan sosial, dan fleksibel dalam penerapannya. Jenis-

jenis mashlaẖah taẖsîniyyah beserta penerapannya dapat dijelaskan 

sebagai berikut: 

1) Mashlaẖah Taẖsîniyyah dalam Ibadah 

Contoh penerapan mashlaẖah taẖsîniyyah, dalam bidang ibadah 

yaitu, mengenakan pakaian terbaik saat Shalat Jum’at, memakai 

wewangian ke Masjid, membersihkan gigi (siwak) sebelum shalat, 

terdapat dalam Sûrah al-A’râf (7) Ayat 31 Allah Berfirman: 

 ... يٰبَنيِْٓ اٰدمََ خُذوُْا زِيْنَتكَُمْ عِنْدَ كُل ِ مَسْجِد  
Wahai anak cucu Adam, pakailah pakaianmu yang indah pada setiap 

(memasuki) Masjid. 

2) Mashlaẖah Taẖsîniyyah dalam Muʿâmalah 

Untuk memenuhi maqâshid al-syarîʿah dalam mashlaẖah 

taẖsîniyyah terkait dengan bidang muʿâmalah, terdapat dalam Hadis 

Riwayat Bukhârî Muslim, tentang etika dalam jual beli (kejujuran, 

transparansi), larangan menimbun barang (iẖtikâr), anjuran memberi 

hadiah. Al-Qur’ân Sûrah al- Muthaffifîn Ayat 1-3 Allah Swt Berfirman 

زَنوُْهُمْ  فِيْنَۙ الَّذِيْنَ اذِاَ اكْتاَلوُْا عَلَى النَّاسِ يسَْتوَْفوُْنَۖ وَاذِاَ كَالوُْهُمْ اوَْ وَّ لْمُطَف ِ   وَيْلٌ ل ِ

 يخُْسِرُوْنَ  
Celakalah orang-orang yang curang (dalam menakar dan menimbang) 

1). (Mereka adalah) orang-orang yang apabila menerima takaran dari 

orang lain, mereka minta dipenuhi 2). (Sebaliknya) apabila mereka 

menakar atau menimbang untuk orang lain, mereka kurangi 3) Beliau 

menjawab, itu lebih buruk (asyarr) atau lebih jelek (akhbath). 
 

3) Mashlaẖah Taẖsîniyyah dalam Pelestarian Lingkungan 

Hadis Riwayat Bukhârî dalam bidang lingkungan terdapat banyak 

bentuknya, yaitu: menanam pohon sebagai sedekah, membersihkan jalan 

 
43 M. S. I. B. Ishak, “The Principle of Mashlaẖah and Its Application in Islamic Banking 

Operations in Malaysia,” dalam ISRA International Journal of Islamic Finance, Vol. 11 No. 4 

Tahun 2019, hal. 104–120. 



60 

 

 

dari gangguan, larangan buang air kecil di tempat umum, karena menjaga 

lingkungan adalah salah satu maqâshid al-syarîʿah kontemporer yang 

berupa ẖifzh al-bîʾah seperti dalam Hadis diriwayatkan dari Musaddad, 

dari Yaẖyâ (bin Sa‘îd al-Qaththân), dari Syu‘bah, dari Qatâdah, dari Anas 

bin Mâlik, dari Nabi Muhammad Saw:  

ِ صلى الله عليه وسلم قَالَ  عَنْ أنََسِ بْنِ مَالِك  رضي الله عنه سُ غَرْسًا  مِنْ مُسْلِم  يغَْرِ  مَاعَنِ النَّبِي 
 أوَْ يزَْرَ عُ  زَرْعًا فَيَأكُْلَ مِنْهُ طَيْرٌ أوَْ إِنْسَانٌ أوَْ بهَِيمَةٌ إِلََّ كَانَ لَهُ بِهِ صَدقََةٌ 44

  (رواه البخاري)
Tidaklah seorang Muslim menanam tanaman atau pohon, lalu burung, 

manusia, atau binatang memakan darinya, kecuali itu menjadi sedekah 

baginya. (HR. Bukhârî) 

Hadis membersihkan jalan dari gangguan, seperti menyingkirkan 

sampah dan menaruhnya di dalam tempat sampah, menyingkirkan kulit 

pisang supaya tidak mencelakai orang yang lewat, seperti yang terdapat 

dalam Hadis Riwayat Aẖmad, Muslim.45 

ِ صلى الله عليه وسلم قَالَ   وَتمُِيطُ الْأذَىَ عَنِ الطَّرِيقِ  عَن أبَِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، أنََّ رَسُولَ اللَّّٰ

  صَدقََةٌ 46(رواه وأحمد)
Menyingkirkan gangguan dari jalan adalah sedekah. (HR. Ahmad) 

Selain menyingkirkan sesuatu yang dapat mengganggu pejalan kaki, 

mashlaẖah taẖsîniyyah dalam bidang lingkungan juga melarang seseorang 

buang air kecil sembarangan, terlebih di tempat yang biasa digunakan 

seseorang berteduh, seperti dalam Hadis: “Nabi Muhammad Saw 

bersabda: “Hati-hatilah terhadap dua perbuatan yang mengundang 

laknat.” Para sahabat bertanya: “Apakah dua perbuatan itu, wahai 

Rasulullah?” Beliau menjawab: “(Yaitu) orang yang buang air di jalan 

umum atau di tempat berteduh manusia.”47 
Terdapat beberapa tingkatan mashlaẖah taẖsîniyyah, yaitu: 1) 

Taẖsîniyyah dalam ibadah, seperti memakai baju yang bagus dan wangi-

wangian ketika memasuki Masjid, memperindah bacaan al-Qur’ân 

(tajwîd), menghias Masjid tanpa berlebihan. 2) Taẖsîniyyah dalam 

muʿâmalah, seperti etika dalam bertetangga, sopan santun dalam 

bermasyarakat. 3) Taẖsîniyyah dalam akhlak, yaitu berbicara dengan 

lemah lembut, menjaga kebersihan diri dan lingkunga. Dasar Hukum 

mashlaẖah taẖsîniyyah terdapat dalam Hadis: 

 
44 HR. al-Bukhârî (2320) dan Muslim (1553), Shaẖîẖ al-Bukhârî, Kitâb al-H̲arth wa al-

Muzâra‘ah, Bâb Ghars al-Nabî (No. 2320). 
45  Yûsuf al-Qardhâwî, Fiqh Al-Aulawiyyat (Kairo: Maktabah Wahbah, 2006). 
46 Bukhârî meriwayatkan dari ‘Abdullâh bin Yûsuf, dari Mâlik bin Anas, dari Abî az-

Zinâd, dari al-A‘raj, dari Abî Hurairah. Shaẖîẖ al-Bukhârî, Kitâb al-Jihâd, No. 2989; juga 

Kitâb al-Adab, No. 6021. 
47 HR. Muslim (269) dan Ahmad (8323). 



61 

 

 

 
َ جَمِيلٌ يحُِب  الْجَمَالَ 48  عَنِ ابْنِ مَسْعوُد  رضي الله عنه قَالَ: قَالَ النَّبِي  صلى الله عليه وسلم إِنَّ اللَّّٰ

 (رواه ومسلم)
Sesungguhnya Allah itu indah dan menyukai keindahan. (HR. Muslim) 

Terdapat Hadis Riwayat Muslim terkait dengan kebersihan, Nabi 

Muhammad bersabda: 

ِ صلى الله عليه وسلم  ِ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّّٰ الط هُورُ شَطْرُ  عَنْ أبَِي مَالِك  الْأشَْعرَِي 

يمَانِ 49(رواه ومسلم)   الِْْ
Kebersihan adalah sebagian dari iman. (HR. Muslim) 

Kaidah Fiqh yang terdapat dalam mashlaẖah taẖsîniyyah adalah: 

“Menolak kerusakan didahulukan daripada menarik manfaat” (  درء المفاسد

المصالح  dan “Adat kebiasaan dapat menjadi pertimbangan ,(مقدم على جلب 

hukum” (محكمة  Mashlaẖah taẖsîniyyah merupakan aspek penting .(العادة 

dalam menyempurnakan kehidupan Muslim. Meskipun tidak sepenting 

dharûriyyât dan ẖâjiyyât, taẖsîniyyah berperan dalam meningkatkan 

kualitas ibadah, memperindah muʿâmalah, dan menyempurnakan akhlak. 

Penerapannya yang fleksibel memungkinkan penyesuaian dengan budaya 

lokal selama tidak bertentangan dengan prinsip syarî‘ah. Taẖsîniyyah 

menjadi bukti bahwa Islam bukan hanya mengatur hal-hal pokok, tetapi 

juga memperhatikan aspek estetika dan etika dalam kehidupan.50 

3. Mashlaẖah Berdasarkan Validitasnya dalam Syariah 

a. Mashlaẖah Mu’tabarah (Diakui) 

Mashlaẖah mu‘tabarah (المصلحة المعتبرة) adalah kemaslahatan yang 

diakui syariat dan dapat dijadikan dasar penetapan hukum, karena sejalan 

dengan maqâshid al-syarî‘ah (tujuan utama syariat), baik secara eksplisit 

maupun melalui kaidah-kaidah umum yang digariskan syariat dan bisa 

dijadikan hujjah. Mashlaẖah mu’tabarah juga diartikan sebagai 

mashlaẖah yang dapat diterima secara hakiki yang memiliki lima jaminan, 

yaitu keyakinan agama, jiwa, akal, keluarga dan keturunan, serta harta 

benda. Kelima jaminan keselamatan itu merupakan tiang penyangga bagi 

manusia untuk hidup aman, sentosa dan sejahtera.51 

 
48 Dari rawi sahabat ʿAbdullâh bin Masʿûd r.a. Muslim meriwayatkannya dari Zuhair 

bin Harb, dari Jarîr, dari al-A‘mash, dari Ibrâhîm, dari ʿAlqamah, dari ʿAbdullâh bin Masʿûd, 

dari Nabi. Shaẖîẖ Muslim, Kitâb al-Îmân, Bâb Taẖrîm al-Kibr. No. 91. 
49 Shaẖîẖ Muslim, Kitab Thaharah. No. 223. 
50 Al-Ghazâlî and Abû Hamid, Ihyâ' Ulûm Ad-Dîn, Beirut: Dâr al-Ma’rifah, 2000, hal. 

341. 
51 A. W. Dusuki and N.I Abdullah, “Maqâshid al-Syarî‘ah, Mashlaẖah, and Corporate 

Social Responsibility,” dalam American Journal of Islam and Society, Vol. 24, No. 1 Tahun 

2017, hal. 25–45. 



62 

 

 

Dasar Hukum mashlaẖah mu'tabarah didasarkan pada al-Qur’ân 

dan Sunnah yang mendorong kemaslahatan manusia, dalam QS. al-

Anbiyâ’ (21) Ayat 107 Allah Berfirman:  

لْعٰلَمِيْنَ   وَمَآ ارَْسَلْنٰكَ اِلََّ رَحْمَةً ل ِ
Kami tidak mengutus engkau (Nabi Muhammad), kecuali sebagai rahmat 

bagi seluruh alam.  

Ijmâ‘ Ulama tentang pentingnya mempertimbangkan kemaslahatan 

dalam hukum. Maqâshid al-syarî‘ah (tujuan syariat), terutama 

perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (al-

dharûriyyât al-khams). Menurut Ulama Ushûl, khususnya al-Ghazâlî dan 

al-Syâthibî, ada syarat-syarat agar suatu mashlaẖah dînilai mu‘tabarah: 1) 

Sejalan dengan maqâshid al-syarî‘ah (dharûriyyât, ẖâjiyyât, taẖsîniyyât). 

2) Tidak bertentangan dengan nash syarʿî (al-Qur’ân dan Sunnah). 3) 

Bersifat umum dan kolektif, bukan hanya untuk individu tertentu. 4) Dapat 

dipastikan secara rasional dampaknya positif, bukan dugaan lemah. 5) Ada 

kebutuhan nyata (ẖâjah/dharûrah) untuk diterapkannya. Sebagai contoh 

mashlaẖah mu‘tabarah adalah menetapkan larangan merokok karena 

merusak jiwa (ẖifzh al-nafs) adalah bentuk mashlaẖah mu‘tabarah, karena 

mendukung maqâshid syarî‘ah. Kebijakan karantina kesehatan (seperti 

dalam pandemi) demi menjaga nyawa (ẖifzh al-nafs). Pembatasan 

poligami dengan syarat adil untuk melindungi keadilan. 

Al-Ghazâlî (w. 505 H) dalam al-Mustashfâ, “Mashlaẖah 

mu‘tabarah adalah kemaslahatan yang didukung oleh dalil syarʿî, baik 

dalam bentuk ijmâ‘ atau nash, serta tidak bertentangan dengannya.” 

(al-Mustashfâ, Juz 1, hal. 286). Al-Syâthibî mengembangkan konsep 

maqâshid dengan menjadikan mashlaẖah sebagai ruh dari syariat. (al-

Muwâfaqât, Juz 2, hal. 9–10). Contoh aplikasi mashlaẖah mu‘tabarah 

dalam Fikih Kontemporer: 1) Fatwa haramnya narkoba dan rokok, 

merusak jiwa (ẖifzh al-nafs). 2) Asuransi syariah, menjaga harta (ẖifzh al-

mâl). 3) Vaksinasi, melindungi kesehatan (ẖifzh al-nafs). 4) Penggunaan 

teknologi keuangan digital syariah, memperluas kemaslahatan ekonomi. 

Konsep mashlaẖah mu'tabarah menjadi landasan penting dalam ijtihâd  

kontemporer, terutama untuk menjawab masalah baru dengan tetap 

berpegang pada prinsip syariah. 

b. Mashlaẖah Mursalah 

Mashlaẖah mursalah (المرسلة  adalah kemaslahatan yang (المصلحة 

tidak memiliki dalil khusus (nash) yang mendukung atau menolaknya, 

tetapi secara rasional sejalan dengan tujuan syariat (maqâshid al-

syarî‘ah). Konsep ini digunakan sebagai dalil hukum ketika tidak ada 



63 

 

 

ketentuan eksplisit dalam al-Qur’ân, Sunnah, atau Ijmâ’.52 Dalam bahasa 

sederhana, mashlaẖah mursalah adalah kemaslahatan yang tidak 

ditegaskan oleh nash, namun dibolehkan selama mendukung tujuan 

hukum Islam. Adapun syarat mashlaẖah mursalah yang sah yang bisa 

dijadikan istinbâth hukum menurut para Ushûliyyîn adalah: 1) Sesuai 

dengan maqâshid al-syarî‘ah, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, 

dan harta. 2) Tidak bertentangan dengan nash al-Qur’ân, Hadis, Ijmâ‘, 

atau Qiyâs. 3) Mashlaẖah tersebut bersifat umum dan nyata, bukan 

spekulatif. 4) Dibutuhkan oleh masyarakat secara mendesak atau 

darurat.53 

Adapun jenis-jenis mashlaẖah mursalah ada 3, yaitu: 1) Mashlaẖah 

mursalah dharûriyyât (primer), yaitu menyangkut kebutuhan mendasar, 

sebagai contoh: kebijakan lockdown saat wabah Covid-19, karena jika 

kebijakan lockdown tidak diterapkan akan akan membahayakan 

kehidupan orang banyak (ẖifzh al-nafs). 2) Mashlaẖah mursalah 

ẖâjiyyah (sekunder), yaitu bertujuan untuk memudahkan kehidupan, 

sebagai contoh: pembuatan SIM berkendara. 3) Mashlaẖah mursalah 

taẖsîniyyah (pelengkap), yaitu bertujuan untuk meningkatkan kualitas 

hidup, seperti contoh: larangan merokok di tempat umum. Meskipun tidak 

didukung nash secara langsung, mashlaẖah mursalah memiliki landasan 

syar‘î yaitu: QS. al-Baqarah (2) Ayat 185: 

ُ بكُِمُ الْيسُْرَ وَلََ يرُِيْدُ بكُِمُ الْعسُْرَ ۖ  ..  ...يرُِيْدُ اللّٰه
Allah menghendaki kemudahan bagimu, bukan kesulitan.  

Selain itu juga terdapat Hadis Nabi Muhammad Saw:  

امِتِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أنََّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  عَنْ عُبَادةََ بْنِ الصَّ

  قَضَى لََ ضَرَرَ وَلََ ضِرَارَ 54(رواه ابن ماجه)
Tidak boleh membahayakan diri sendiri maupun orang lain. (HR. Ibnu 

Majah) 

Maqâshid al-syarî’ah (tujuan syariat), terutama menjaga 

kemaslahatan manusia (mashlaẖah ‘ammah).55 Sedangkan kehujjahan 

mashlaẖah mursalah mempunyai 3 alasan, yaitu: 

 
52 M. Y. Ahmad, A. F. Omar, Abdullah M. Mu’izz, et al., “The Application of 

Mashlaẖah Mursalah Principle in Resolving Inheritance Claims by Non‑Muslim Heirs of 

Converts at Baitulmâl,” dalam International Journal of Academic Research in Business and 

Social Sciences, Vol. 14 No. 8 Tahun 2014, hal. 3098–3110. 
53 T. Khoir and E. Sulaiman, “Mashlaẖah Mursalah: A Substantial Effort to Overcome 

Income and Wealth Inequality in Indonesia.,” dalam Jurnal Shirkah: Journal of Economics 

and Business, Vol. 9 No. 3 Tahun 2024, hal. 360–377. 
54 Ibnu Mâjah, Sunan Ibni Mâjah, Kitâb al-Aẖkâm, Bâb man Banâ fî H̲aqqihi mâ 

Yadhurru bi Jârihi. No. 2340. 
55 Muhammad Abû Zahrah, Ushûl Fiqih, Jakarta: PT. Pustaka Firdaus, 2019, hal. 98-

102. 



64 

 

 

1) Praktik para sahabat yang menggunakan mashlaẖah mursalah di 

antaranya: Pertama, Sahabat yang mengumpulkan al-Qur’ân ke dalam 

beberapa mushẖaf, hal ini tidak pernah dilakukan oleh Nabi 

sebelumnya, alasan para sahabat melakukannya adalah menjaga al-

Qur’ân dari kepunahan, meninggalnya para Taẖfîzh dan menjaga 

kemutawatirannya, seperti yang terdapat dalam al-Qur’ân Sûrah al- 

H̲ijr (15) Ayat 9 Allah Swt Berfirman:  

كْرَ وَاِنَّا لَهٗ لحَٰفِظُوْنَ  لْنَا الذ ِ  اِنَّا نحَْنُ نزََّ
Sesungguhnya Kami-lah yang menurunkan al-Qur’ân dan 

sesungguhnya Kami benar-benar memeliharanya.  

Kedua, Khalifah ʿUmar bin al-Khaththâb  memerintahkan kepada 

penguasa/ pegawai untuk memisahkan harta miliknya dengan milik 

negara/ harta rampasan perang, hal ini dilakukan bertujuan untuk 

mengindari penguasa untuk memanipulasi harta milik negara dengan 

harta miliknya sendiri, serta bertujuan untuk menjaga kemaslahatan 

umat.56 

2) Adanya mashlaẖah sesuai dengan maqâshid al-syarî‘ah yang artinya 

menjalankan mashlaẖah sama dengan menjalankan maqâshid al-

syarî‘ah, menolak mashlaẖah sama dengan menolak maqâshid al-

syarî‘ah, berarti terdapat sinkronisasi antara mashlaẖah dengan 

maqâshid al-syarî‘ah. 

3) Seandainya mashlaẖah tidak diambil pada setiap kasus yang jelas 

mengandung mashlaẖah selama berada dalam konteks mashlaẖah 

syarʿîyyah, maka orang-orang mukalaf akan mengalami kesulitan dan 

kesempitan dalam menghadapi persoalan, Allah berfirman dalam Q.S 

Al-Baqarah (2) Ayat 185: 

ُ بكُِمُ الْيسُْرَ وَلََ يرُِيْدُ بكُِمُ الْعسُْرَ ..…    .……ۖ يرُِيْدُ اللّٰه
Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak menghendaki 

kesukaran.  

Ummul Mukminin Sayyidah Aisyah meriwayatkan Hadis dari al-

Bukhârî, dari Isẖâq, dari Ya‘qûb bin Ibrâhîm, dari Ibnu ʿUlayyah, dari 

Yaẖyâ bin Sa‘îd, dari Muẖammad bin Ibrâhîm at-Taimî, dari ʿUrwah bin 

al-Zubayr, dari ʿÂisyah Nabi Muhammad Saw: 

ُ عَنْهَا قَالتَْ  ِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَ  أنََّ عَائشَِةَ رَضِيَ اللَّّٰ مَا خُي رَِ رَسُولُ اللَّّٰ

 أمَْرَيْنِ إِلََّ أخََذَ أيَْسَرَهُمَا مَا لمَْ يكَُنْ  إِثمًْا 57 (رواه مسلم)

 
56 S. Rahmah and S. Z. Agam, Darwis, “Mashlaẖah Mursalah in Islamic Economic 

Philosophy,” dalam International Journal of Sharia Business Management (IJSBM), Vol. 4 

No. 1 Tahun 2015, hal. 11–16. 
57 Shaẖîẖ al-Bukhârî, Kitâb al-Manâqib, Bâb Shifat an-Nabî Saw. No. 3560 .  



65 

 

 

Bahwasanya tidak sekali-kali Nabi dihadapkan pada dua pilihan, kecuali 

beliau memilih yang mudah/ ringan selama bukan perbuatan dosa. (HR. 

Muslim) 

Itu merupakan beberapa alasan yang dikemukakan oleh Madzhab 

Maliki, sedangkan alasan bagi golongan yang tidak menerima mashlaẖah 

mempunyai alasan sebagai berikut:58 

1) Mashlaẖah tidak didukung oleh dalil khusus yang dianggap hanya 

mencari keenakan syariat atas hawa nafsu belaka, Imam Ghazâlî  

mengatakan bahwa “Terdapat hawa nafsu tanpa memandang dalil 

dalam penetapan hukum syar‘ disebut sebagai istiẖsân, ketika 

mashlaẖah mursalah tidak ditopang dengan kekuatan dalil syar‘ maka 

disebut sebagai istiẖsân”.59 

2) Mashlaẖah yang dapat diterima disebut sebagai mu’tabarah, ia 

termasuk qiyâs dalam arti umum, andaikan bukan mu’tabarah maka 

disebut dengan qiyâs.  

3) Mengambil dalil mashlaẖah tanpa berpegang pada nash terkadang 

berakibat pada penyampingan dari hukum syariat dan tindakan 

kelalaian terhadap masyarakat dengan dalih mashlaẖah. Hal tersebut 

menyebabkan Ibn Taymiyyah mengungkapkan pendapatnya: “Ketika 

suatu hal ditinjau dari segi agama maka akan menimbulkan 

kegoncangan terhadap agama, karena mengambil tanpa berpegang 

pada nash, di antara mashlaẖah-mashlaẖah mursalah tersebut 

terkadang ada yang berupa larangan syar‘ dan terkadang hukum-

hukum taklîfî yang sudah dikethui kejelasan dalil nash-nya”.  

4) Ketika kita menggunakan mashlaẖah sebagai pokok suatu hukum, 

niscaya akan terdapat perbedaan hukum ketika berada di negara atau 

wilayah lain. Misalkan di suatu negara mengharamkan suatu hal 

karena dipandang mengandung madharrah, sedangkan negara lainnya 

membolehkan suatu perkara karena terdapat manfaat yang ada di 

dalamnya, bahkan perbedaan dapat terjadi antar individu karena suatu 

hal dianggap subjektif, sehingga terdapat perbedaan hukum, karena 

sesungguhnya syariat itu berlaku universal sepanjang zaman. 

Jumhur Fuqaha sepakat bahwa mashlaẖah dapat diterima dalam fiqh 

Islam, dan mashlaẖah harus diambil sebagai sumber hukum selama bukan 

sebagai dorongan hawa nafsu semata dan tidak bertentangan dengan 

maqâshid al-syarî‘ah, namun Syâfiʿîyah dan Hanafiyah memperketat 

mashlaẖah mursalah dan harus mengacu pada qiyâs yang mempunyai 

 
58 U. Hadi and A Peristiwo, “Application of Mashlaẖah Mursalah Rules in Business 

Transactions in Islamic Banking,” dalam Asian Journal of Multidisciplinary Studies, Vol. 7 

No. 3 Tahun 2019, hal. 290–315. 
59 Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Ushûl Fikih: Kaidah Hukum Islam, ed. Ma’ruf Asrori, 

Jakarta: Pustaka Amani, 2003, hal. 56. 



66 

 

 

‘illat yang jelas batasannya (mundhabithah).60 Mashlaẖah mursalah 

banyak dibicarakan di beberapa Kitab, Al-Asnawi menuturkan hal itu 

dengan beberapa catatan, begitupula dengan Al-Syâthibî. Berkenaan 

dengan mashlaẖah mursalah para Ulama mengemukakan empat 

pandangan yaitu: Pertama, menolak mashlaẖah mursalah selama tidak 

berdasarkan kepada sumber yang pokok (ashl) yang kuat yaitu al-Qur’ân 

dan Hadis, maka jika berdasarkan pada ashl yang kuat maka disebut 

dengan qiyâs. Kedua, Mashlaẖah mursalah dapat diterima asalkan sesuai 

dengan maqâshid al-syarî‘ah dan tidak bertentangan dengan ashl yang 

thâbit (kuat), mashlaẖah-mashlaẖah yang dapat diterima bisa terbebas 

dari qayd (batasan) kecuali dua qayd tersebut. Ketiga, Mashlaẖah 

mursalah dapat diterima apabila mendekati dari makna ashl  thâbit 

(sumber pokok yang kuat yaitu al-Qur’ân dan Hadis), meskipun secara 

langsung tidak bersandar pada sumber pokok yang berdiri sendiri. 

Keempat, Al-Ghazâlî  berpendapat bahwa mashlaẖah mursalah dapat 

diterima apabila merupakan dharûrah yang pasti (qath’i).61 

c. Mashlaẖah Mulghâh 

Mashlaẖah mulghâh (المصلحة الملغاة) merupakan bagian dari konsep 

mashlaẖah dalam ushûl al-fiqh (ilmu ushûl hukum Islam), yaitu 

merupakan mashlaẖah yang secara lahir tampak mengandung 

kemaslahatan, tetapi ditolak oleh nash (dalil syarʿî) yang eksplisit. Maka, 

ia tidak sah dijadikan dasar penetapan hukum.  Mashlaẖah mulghâh 

mempunyai ciri-ciri: 1) Bertentangan dengan nash syarʿî yang qath’î  

(jelas dan tegas). 2) Tidak sesuai dengan maqâshid al-syarî‘ah. 3) 

Mendasarkan hukum pada logika manusia semata, bukan pertimbangan 

wahyu. 

Sebagai contoh, orang bisa berargumen bahwa bunga bank (ribâ) 

baik untuk ekonomi modern karena dapat membantu sirkulasi uang dan 

investasi, namun ribâ secara tegas diharamkan dalam al-Qur’ân dan 

Hadis. Meskipun terdapat kemaslahatan yang tampak, mashlaẖah ini 

ditolak oleh syariat. Contoh lain yaitu melegalkan minuman keras karena 

memberikan pajak yang besar sehingga bisa menambah pendapatan 

negara, walaupun bermanfaat bagi negara namun kegiatan tersebut 

diharamkan karena miras merupakan minuman yang diharamkan secara 

syarʿî. Pengaturan warisan sama rata sama rasa terhadap ahli waris 

perempuan dan laki-laki juga termasuk mashlaẖah mulghâh karena 

bertentangan dengan al-Qur’ân yang seharusnya pembagian warisan bagi 

 
60 Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Ilmu Ushûl al-Fiqh, Jakarta: Bulan Bintang, n.d., 

hal. 245.  
61 Al-Ghazâlî, Al-Mustashfâ Min ‘Ilm Al- Ushûl, Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

n.d., hal. 398. 



67 

 

 

laki-laki dan perempuan adalah 2:1. Contoh lain yaitu, menghalalkan 

pernikahan sesama jenis karena alasan kebebasan individu dan 

kebahagiaan, meskipun seseorang bisa berargumen tentang hak dan 

kebebasan, ini berlawanan dengan fitrah dan hukum Islam yang 

mengharamkan homoseksualitas. Menghapus hukuman ẖudûd, karena 

dianggap tidak sesuai HAM (Hak Asasi Manusia). Beberapa contoh 

mashlaẖah mulghâh dia atas dapat diklaim sebagai bentuk keadilan sosial, 

tetapi bertentangan dengan hukum tetap dalam syariah Islam. 

Mashlaẖah mulghâh menurut jumhur Ulama ditolak karena 

bertentangan dengan nash yang sudah terdapat dalam al-Qur’ân, Hadis, 

dan juga Ijmâ‘. Ulama Ushûl seperti: Al-Ghâzalî, dalam Kitabnya Al-

Mustashfâ, menyatakan bahwa mashlaẖah yang bertentangan dengan 

nash tidak bisa dijadikan ẖujjah (argumentasi hukum). Asy-Syâthibî, 

dalam Al-Muwafaqat, menekankan bahwa mashlaẖah yang diakui 

hanyalah yang sejalan dengan maqâshid al-syarî‘ah.62 

Terdapat contoh kasus yang terjadi pada raja sekaligus penguasa 

dari Andalusia Abdul Rahman Ibnu Hakim yang berhubungan badan 

dengan istrinya di siang hari di bulan Ramadhan, setelah sadar terhadap 

kesalahannya ia mengumpulkan para Ulama dan meminta fatwanya terkait 

kejadian tersebut tentang kaffârah apa yang dijalankan. Ulama bernama 

Al-Qâdhî Yaẖyâ bin Yaẖyâ al-Layts menetapkan kaffârah berupa 

berpuasa selama dua bulan berturut-turut dan bukan memerdekakan budak 

sesuai yang ditetapkan oleh nash, menurut al-Qâdhî Yaẖyâ 

memerdekankan budak bagi Abdul Rahman Ibnu Hakim adalah sesuatu 

yang dianggap mudah dan takutnya digampangkan sehingga tidak 

menghormati bulan Ramadhan, oleh sebab itu al-Qâdhî Yaẖyâ 

menetapkan kaffârah puasa selama dua bulan berturut-turut dinggap 

pilihan terbaik yang mampu mencapai kemaslahatan sebagaimana tujuan 

dalam hukum Islam. Penetapan kaffârah tersebut dianggap sebagai 

mashlaẖah mulghâh karena tidak sesuai dengan hirarki yang ditetapkan 

oleh nash. Mustafa Said Al-Kind mengatakan bahwa Madzhab Maliki 

dalam hal ini boleh memilih 3, yaitu kaffârah yang ditentukan oleh nash 

tanpa memprioritaskan mana yang harus dilakukan, karena kaffârah yang 

disebutkan dalam nash tidak diharuskan sesuai dengan urutan. Keputusan 

Yaẖyâ bin Yaẖyâ al-Layts merupakan keputusan berdasarkan 

kemaslahatan yang dînilai lebih tepat dan adil, sikan menolak mashlaẖah 

mulghâh menurut jumhur Ulama memang beralasan, namun sesuai 

 
62 Mohammad Sulthon, “Peranan Mashlaẖah Mursalah dan Mashlaẖah Mulghâh dalam 

Pembaruan Hukum Islam,” dalam Jurnal Al-Qanun: Jurnal Pemikiran dan Pembaharuan 

Hukum Islam, Mashlaẖah, Vol. 25 No. 1 Tahun 2022, hal. 59–70. 



68 

 

 

dengan tujuan agama fatwa tersebut layak dipertimbangkan yakni 

memutuskan hukum tersebut harus berurutan atau boleh memilih.  

Najmuddîn al-Tufi lebih mengutamakan mashlaẖah dari nash yang 

qath’î jika diantara keduanya tidak sama atau bertentangan. Dalam 

mengutip Hadis Arba’in karya al-Nawawi yang artinya: “Tidak boleh 

kemadharratan dan dimudharatkan”, di antara pendapat yang popular 

terkait mashlaẖah mulghâh yang tidak boleh dijadikan sumber hukum, 

tapi menurutnya bahwa mashlaẖah mulghâh bisa dijadikan sebagai dalil 

hukum terkait dengan permasalahan mu‘âmalâh, bukan tentang ibadah, 

muqaddarât63 dan sejenisnya. Tufi mempunyai pandangan bahwa 

mashlaẖah mempunyai empat prinsip: Pertama, Bahwa akal bisa 

membedakan antara mashlaẖah dengan mafshadah, tanpa bantuan nash 

bisa menentukan yang baik dan buruk. Kedua, Mashlaẖah merupakan 

dalil independen yang tidak membutuhkan nash dalam menetapkan 

hukum, hanya cukup dengan hukum adat saja. Ketiga, Cakupan 

mashlaẖah hanya sebatas untuk hal-hal yang bersifat mu‘âmalah dan 

hukum adat saja tanpa adanya hukum muqaddarât. Keempat, Mashlaẖah 

merupakan sumber hukum yang paling kuat. Pendapat Tufi banyak sekali 

dikecam oleh para Ulama karena dianggap terlalu berani dan maju tanpa 

memperhatikan aturan-aturan yang telah ada yang akan mengancam 

eksistensi hukum Islam, peranan mashlaẖah dalam hukum Islam sangat 

stategis sehingga akan membawa hukum Islam yang eksis sesuai dengan 

kaidah: “ẖukmu al-Islâm shâliẖ likulli makân wa zamân”.  

Terdapat contoh yang berkaitan dengan mashlaẖah ‘âmmah 

(kemaslahatan umum) terutama yang berkaitan dengan mashlaẖah 

mulghâh, di antaranya: tidak memberikan zakat kepada mualaf, tidak 

menerapkan hukum pengasingan bagi pezina, menyimpan barang-barang 

kebutuhan logistic dengan tujuan supaya harga di pasar tetap stabil. 

Berdasarkan beberapa contoh tersebut mashlaẖah mulghâh dapat 

dijadikan alternatif bahkan bisa dijadikan landasan dalil untuk 

menetapkan hukum sesuai dengan kebutuhan zaman.64 Mashlaẖah 

mulghâh adalah kemaslahatan semu yang tidak bisa dijadikan dasar 

hukum karena berlawanan dengan dalil syarʿî. Meskipun terlihat logis 

atau bermanfaat secara duniawi, syariat memiliki otoritas tertinggi dalam 

 
63 Muqaddârat adalah bagian atau ketentuan yang sudah ditetapkan dalam al-Qur’ân 

terkait dengan pembagian harta warisan. Efi Ariyanti, “Tinjauan Mashlaẖah Mursalah 

Terhadap Praktik Utang Piutang di Bank Titil (Studi Kasus Desa Semen Kecamatan Windusari 

Kabupaten Magelang),” Universitas Islam Negeri (UIN) Salatiga, 2025, hal. 98.  
64 Hamzah K, “Urgensi Mashlaẖah dalam Pembaruan Hukum Islam di Era Global,” 

dalam Jurnal Sustainability (Switzerland),  Vol. 11 No. 1 Tahun 2019, hal. 1–14,  



69 

 

 

penetapan hukum. Dalam Islam, manfaat sejati adalah manfaat yang 

sejalan dengan wahyu, bukan semata-mata logika manusia. 

4. Mashlaẖah dalam Maqâshid al-Syarî‘ah 

Mashlaẖah adalah hal yang mendatangkan manfaat atau menolak 

madharrat yang sejalan dengan tujuan syariat Islam (maqâshid al-syarî‘ah). 

Maqâshid al-syarî‘ah adalah nilai-nilai dasar dan tujuan utama dari hukum 

Islam yang bertujuan menjaga kemaslahatan umat manusia. Mashlaẖah adalah 

substansi utama dari maqâshid al-syarî‘ah, dengan kata lain maqâshid adalah 

“Visi Syariat”, sementara mashlaẖah adalah “Metode Aplikatif” dari visi 

tersebut dapat disempulkan bahwa: Tanpa mashlaẖah, maqâshid hanya jadi 

konsep normatif, maka pemahaman terhadap maqâshid harus selalu 

mempertimbangkan mashlaẖah sebagai dasar penerapan hukum Islam dalam 

konteks kontemporer.  

Ulama kontemporer seperti Jasser Auda mengembangkan maqâshid 

menjadi lebih fungsional dan sistemik dan memandang bahwa: Mashlaẖah 

hari ini bukan hanya tentang hukum individu, tapi juga keadilan sosial, HAM, 

lingkungan, kebebasan, dan transparansi, konsep ini disebut sebagai maqâshid 

syarî‘ah kontemporer dengan penekanan konseptual dalam: 

a. Menekankan Prinsip Keadilan (al-‘Adl) 

Al-‘Adl (keadilan) adalah nilai fundamental dalam Islam dan 

menjadi pilar utama dalam maqâshid al-syarî‘ah kontemporer. Allah 

berfirman dalam QS. al-Naẖl (16) Ayat 90:  

حْسَانِ  َ يَأمُْرُ بِالْعدَْلِ وَالَِْ  ...اِنَّ اللّٰه
Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat 

kebajikan. 

Keadilan sangat penting karena keadilan adalah fondasi dalam relasi 

sosial dan hukum, tanpa adanya keadilan, penerapan syariah bisa bersifat 

eksploitatif dan bertentangan dengan tujuan-tujuan maqâshid itu sendiri. 

Keadilan menjamin kesetaraan hak, distribusi sumber daya yang adil, serta 

penghapusan diskriminasi.65 Keadilan bersifat universal dan berlaku bagi 

siapapun, tidak adanya diskriminasi kelompok tertentu, menjaga 

kelestarian lingkungan, dan tidak mengeksploitasi alam. Keadilan dalam 

bentuk sosial dan ekonomi dapat berupa: mendorong distribusi kekayaan 

yang adil, penghapusan kemiskinan, dan perlindungan terhadap kaum 

lemah. Selain itu transaksi bisnis yang menerapkan konsep zakat, wakaf, 

 
65 Ahmad Al-Raysuni, Nazariyyat Al-Maqâshid ‘Inda Al-Imâm Al-Syâthibî, Beirut: Dâr 

al-Kalimah, 1992, hal. 482. 



70 

 

 

dan larangan ribâ adalah bagian dari penerapan keadilan dalam 

ekonomi.66 

Dalam Tafsîr al-Munîr, bahwa ‘adl adalah suatu kewajiban, 

sedangkan iẖsân tidak sekedar melaksanakan kewajiban, bahkan kebaikan 

untuk kerabat atau siapapun karena Allah melarang hambanya berbuat keji 

maupun kemungkaran. Ibnu Abi Hatim meriwayatkan dari Muhammad 

bin Ka’b Al-Qurazhi, ia berkata: Umar bin Abdul Aziz memanggilku lalu 

aku berkata “Tolong jelaskan kepadaku tentang keadilan, lalu aku berkata: 

sungguh anda bertanya kepada hal yang serius. Jadilah anda sebagai bapak 

dari seorang anak kecil, jadilah anak dari seorang ibu yang sudah tua renta, 

sebagai saudara yang mempunyai keimanan yang sepadan, dan jadilah 

sebagai kaum perempuan, setelah itu tetapkan hukuman bagi mereka 

sesuai dengan kesalahan yang mereka perbuat, sungguh kamu jangan 

memukul seseorang dengan cemeti karena suatu amarahmu, karena itu 

semua akan menjadikan kamu sebagai orang-orang yang melampaui 

batas. Iẖsân yang mempunyai kedudukan lebih tinggi daripada ‘adl dalam 

Hadis Nabi Muhammad  yang diriwayatkan oleh Bukhârî dan Muslim dari 

Umar r.a adalah:  

ِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ  قَالَ  بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ عَنْ عُمَرَ   وَسَلَّمَ  رَسُولُ اللَّّٰ

 الِْحْسَانُ  هُوَ أنَْ تعَْبدَُ اللهَ كَأنََّكَ ترََاهُ فَإنِْ لمَْ تكَُنْ ترََاهُ فَإنَِّهُ يرََاكَ  67(رواه مسلم)
Iẖsân adalah, ketika kamu menyembah Allah kamu melihat-Nya, apabila 

kamu tidak melihat-Nya maka sesungguhnya Dia melihatmu. (HR. 

Muslim) 

Jadi ‘adl merupakan Al-Inshâf (sesuatu yang berada di tengah-

tengah, moderat, objektif, tidak ke kanan maupun ke kiri), sedangkan al-

Iẖsân melebihi dari ‘adl, yaitu sesuatu yang dikerjakan secara 

professional, akurat, sempurna, seperti berbuat baik dan mengerjakan 

amal-amal saleh di luar amal-amal fardhu, membalas kebaikan dengan 

kebaikan yang lebih banyak, membalas keburukan dengan balasan yang 

sedikit dan ringan.68 

b. Hak Asasi Manusia (H̲uqûq Al-Insân) 

Hak asasi manusia (ẖuqûq al-insân), yaitu hak-hak fundamental 

yang melekat pada setiap manusia tanpa membedakan ras, agama, atau 

status sosial. Pendekatan ini menjadikan maslahah sebagai landasan 

 
66 Abdullahi Ahmed An-Na‘im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of 

Shari‘a, Cambridge: Harvard University Press, 2008, hal. 56. 
67  Shaẖîẖ Muslim, Kitâb Al-Îmân, No. 8. 
68 Az-Zuhailî, Tafsîr al-Munîr; ʿAqîdah Syarîʿah Manhaj (Yûsuf an-Naẖl) Juz 13 dan 

14, hal. 290-300. 



71 

 

 

dalam menjawab tantangan kemanusiaan modern. Dengan demikian, 

mashlaẖah menjadi jembatan antara nilai-nilai universal HAM dan 

prinsip-prinsip Islam.69 Banyak prinsip dalam HAM sejalan dengan 

maqâshid, seperti: hak hidup (ẖifzh al-nafs), kebebasan berpikir (ẖifzh al-

‘aql), hak berkeluarga (ẖifzh al-nasl), hak kepemilikan (ẖifzh al-mâl), 

kebebasan beragama (ẖifzh al-dîn) 

Maqâshid tidak eksklusif untuk Muslim; pendekatannya bersifat 

universal. Oleh karena itu, hak-hak dasar manusia juga harus dipenuhi 

untuk kepentingan umum (mashlaẖah ʿâmmah), bukan hanya mashlaẖah 

umat Islam saja. Hak asasi manusia dilandaskan pada kemanusiaan yang 

adil dan beradab. Dalam Islam, manusia dimuliakan sejak penciptaannya, 

Allah Berfirman dalam QS. al-Isrâ’ (17) Ayat 70  

مْنَا بَنِيْٓ اٰدمََ   .....وَلَقدَْ كَرَّ
Dan sungguh telah Kami muliakan anak cucu Adam.  

Ini menguatkan bahwa setiap bentuk penghinaan, diskriminasi, atau 

perampasan hak bertentangan dengan maqâshid al-syarî‘ah. Sebagian 

ulama konservatif masih menolak penerapan HAM karena dianggap 

sebagai produk barat, namun pendekatan maqâshid yang dinamis 

memungkinkan reinterpretasi hukum agar tetap berakar pada Islam, tetapi 

menjawab realitas global.70 

c. Pembangunan Berkelanjutan (Tanmiyah Mustadâmah) 

Konsep pembangunan berkelanjutan (tanmiyah mustadâmah) 

menekankan pemenuhan kebutuhan generasi sekarang tanpa 

mengorbankan kemampuan generasi masa depan dalam memenuhi 

kebutuhan mereka. Dalam konteks pembangunan berkelanjutan, 

maqâshid diperluas untuk mencakup kelestarian lingkungan, keadilan 

sosial, dan keseimbangan ekonomi sebagai bagian dari kemaslahatan 

umum (mashlaẖah ʿâmmah).71 

Penerapan mashlaẖah terhadap pembangunan berkelanjutan adalah 

dengan cara melestarikan lingkungan (ẖimâyat al-bî’ah), karena  

lingkungan adalah amânah dari Allah. Eksploitasi berlebihan melanggar 

prinsip mashlaẖah karena merusak keberlangsungan hidup. Dalam Al- 

Qur’ân Allah Berfirman dalam Q.S. al-A’râf (7) Ayat 56: 

 
69 Farid Esack, Qur’ân, Liberation and Pluralism: An Islamic Perspective of 

Interreligious Solidarity Against Oppression, Oxford: Oneworld, 1997, hal. 210-225. 
70 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 

Chicago: University of Chicago Press, 1982, hal. 391-410. 
71  Yûsuf al-Qardhâwî, Ri’ayat Al-Bî’ah fi Al-Syarî‘ah Al-Islâmiyyah, Kairo: Maktabah 

Wahbah, 2001, hal. 461-470.  



72 

 

 

 ....وَلََ تفُْسِدوُْا فِى الَْرَْضِ بعَْدَ اِصْلََحِهَا 
Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi, setelah Allah 

memperbaikinya. 

Terhadap pembangunan berkelanjutan adalah keadilan 

antargenerasi. Dalam Islam, tanah, air, dan udara adalah milik bersama 

yang tidak boleh dimonopoli atau dirusak. Ekonomi etis dan inklusif juga 

merupakan mashlaẖah terhadap pembangunan berkelanjutan, karena 

pembangunan berkelanjutan bukan hanya soal pertumbuhan ekonomi, 

tetapi juga soal pemerataan manfaat. Syariat menekankan prinsip anti-

eksploitasi dan perlindungan terhadap yang lemah, melalui mekanisme 

zakat, wakaf, larangan ribâ, dan larangan penimbunan (iẖtikâr).72 

Konsep tanmiyah mustadâmah dalam maqâshid mendukung 

Sustainable Development Goals (SDGs) secara moral dan etis. Ulama 

kontemporer seperti Jasser Auda dan Aẖmad al-Raysuni menegaskan 

bahwa maqâshid harus mengintegrasikan dimensi ekologi dan 

keberlanjutan agar syariat tetap relevan dengan tantangan zaman. 

Mashlaẖah dalam maqâshid al-syarî‘ah memberikan dasar teologis dan 

etis untuk mendukung pembangunan berkelanjutan.73 Islam tidak hanya 

mendukung pertumbuhan, tetapi juga keberlanjutan, keadilan, dan 

keseimbangan lingkungan. Konsep tanmiyah mustadâmah adalah bagian 

dari misi syariat dalam mewujudkan rahmat bagi seluruh alam (raẖmatan 

li al-‘âlamîn).74 

Tujuan pembangunan berkelanjutan (SDGs), atau dikenal sebagai 

tujuan global, adalah seruan universal untuk bertindak guna mengakhiri 

kemiskinan, melindungi planet, dan memastikan bahwa semua orang 

menikmati kedamaian dan kesejahteraan. SDGs dirancang sebagai agenda 

global yang bertujuan untuk mencapai pembangunan berkelanjutan dalam 

berbagai aspek kehidupan manusia dan lingkungan. SDGs secara implisit 

berorientasi pada kemaslahatan, yaitu terwujudnya kondisi kehidupan 

yang baik dan sejahtera bagi seluruh umat manusia. Tujuan-tujuan SDGs 

mencakup berbagai aspek yang esensial bagi kemaslahatan, seperti 

penghapusan kemiskinan dan kelaparan, kesehatan yang baik, pendidikan 

berkualitas, kesetaraan gender, serta akses terhadap air bersih dan 

sanitasi. SDGs menekankan pentingnya pembangunan yang tidak hanya 

 
72 Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis in Modern Man, ABC 

International Group, 1997, hal. 320-325.  
73 Auda, Maqâshid al-Syarî‘ah as Philosophy of Islamic Law, hal. 300.  
74 Shaikh Ali, “Islam and Environmental Ethics: Theory and Practice,” dalam Journal 

of Islamic Environmental Studies, Vol. 2 No. 1 Tahun 2015, hal. 78–99. 



73 

 

 

mengejar pertumbuhan ekonomi, tetapi juga memperhatikan aspek sosial 

dan lingkungan. Tujuan-tujuan SDGs dirancang untuk memastikan bahwa 

pembangunan saat ini tidak mengorbankan kebutuhan generasi 

mendatang.75 

SDGs bersifat terpadu, artinya berbagai tujuan dan target dalam 

SDGs saling terkait dan tidak dapat dicapai secara terpisah. Misalnya, 

peningkatan pendidikan akan berdampak pada peningkatan kesehatan, 

pengurangan kemiskinan, dan pemberdayaan perempuan. SDGs 

menekankan pentingnya keterlibatan semua pihak, termasuk pemerintah, 

masyarakat sipil, sektor swasta, dan individu, dalam mewujudkan tujuan-

tujuan tersebut. SDGs juga menekankan prinsip “Leave No One Behind” 

(tidak meninggalkan siapapun), yang berarti bahwa upaya pembangunan 

harus difokuskan pada kelompok-kelompok yang paling rentan dan 

terpinggirkan, sehingga tidak ada seorang pun yang tertinggal dalam 

menikmati manfaat pembangunan.76 

Contoh implementasi SDGs dalam kemaslahatan dalam bidang 

pendidikan adalah mendorong penyediaan pendidikan berkualitas untuk 

semua orang, termasuk pendidikan inklusif dan kesempatan belajar 

sepanjang hayat. Ini berkontribusi pada peningkatan kualitas sumber daya 

manusia dan pemberdayaan individu, yang pada akhirnya meningkatkan 

kemaslahatan sosial. SDGs dalam bidang kesehatan adalah bertujuan 

untuk menjamin kesehatan yang baik dan mendukung kesejahteraan bagi 

semua orang di segala usia. Upaya dalam bidang kesehatan, seperti 

pencegahan penyakit, peningkatan akses layanan kesehatan, dan promosi 

kesehatan mental, secara langsung berkontribusi pada peningkatan 

kemaslahatan masyarakat.77 SDGs dalam bidang pengentasan kemiskinan 

adalah memiliki tujuan untuk mengakhiri kemiskinan dalam segala 

bentuknya di seluruh dunia. Program-program pengentasan kemiskinan, 

seperti pemberian bantuan sosial, pelatihan keterampilan, dan akses 

terhadap modal usaha, dapat membantu masyarakat yang membutuhkan 

untuk keluar dari kemiskinan dan meningkatkan kemaslahatan 

mereka. SDGs dalam bidang kesetaraan gender adalah mendorong 

kesetaraan gender dan pemberdayaan perempuan. Upaya untuk mencapai 

 
75 W. Aldhaheri, “Islamic Green Finance: Shariah‑Compliant Pathways towards 

Sustainable Development Goals (SDGs),” dalam Open Journal of Applied Sciences, Vol. 15 

No. 5 Tahun 2025, hal. 1294–1309. 
76 Aziz A. Abdul et al., “SDG’s and Maqâshid Syarî‘ah Principles: Synergies for Global 

Prosperity,” dalam SDGs Review, Vol. 4 No. 1 Tahun 2014, hal. 78–89. 
77 B. H. Gosselink et al., “AI in Action: Accelerating Progress Towards the Sustainable 

Development Goals,” dalam Jurnal arXiv, Vol. 9 No. 1 Tahun 2014, hal. 294–313. 



74 

 

 

kesetaraan gender, seperti penghapusan diskriminasi, kekerasan berbasis 

gender, dan peningkatan partisipasi perempuan dalam pengambilan 

keputusan, berkontribusi pada terciptanya masyarakat yang lebih adil dan 

inklusif.78 

d. Partisipasi Sosial (Musyârakah Madaniyyah) 

Partisipasi sosial atau musyârakah madaniyyah dalam konteks Islam 

adalah keterlibatan aktif individu atau kelompok dalam kehidupan 

masyarakat, seperti dalam kegiatan kemasyarakatan, pengambilan 

kebijakan, pemberdayaan komunitas, dan pengawasan publik. Dalam 

maqâshid al-syarî‘ah, partisipasi sosial tidak hanya dianjurkan, tetapi 

merupakan bagian dari upaya menegakkan kemaslahatan umum 

(mashlaẖah ʿâmmah) dan menjaga tatanan sosial yang adil serta 

seimbang. 

Musyârakah madaniyyah mengandung nilai-nilai: keterlibatan aktif 

warga (civic engagement), musyawarah (syûrâ), amar ma‘rûf nahi 

munkar, dan kepedulian terhadap kesejahteraan kolektif. Partisipasi aktif 

masyarakat dalam berbagai aspek kehidupan mendukung terwujudnya 

maqâshid, khususnya: ẖifzh al-nafs karena partisipasi memperkuat 

solidaritas sosial dan keselamatan warga, ẖifzh al-‘aql dengan 

mengembangkan dialog dan pendidikan masyarakat, ẖifzh al-mâl dengan 

pengawasan sosial terhadap korupsi dan kezhaliman ekonomi. 79 Dalil dan 

landasan syariah dalam Sûrah ‘Ali-‘Imrân (3) Ayat 104:  

ةٌ يَّدْعُوْنَ اِلَى الْخَيْرِ وَيَأمُْرُوْنَ باِلْمَعْرُوْفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ  نْكُمْ امَُّ  ...وَلْتكَُنْ م ِ
Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru 

kepada kebaikan, menyuruh kepada yang ma’rûf, dan mencegah dari yang 

munkar. 

Tokoh kontemporer seperti Jasser Auda mendorong reinterpretasi 

maqâshid ke dalam aspek tata kelola masyarakat, termasuk partisipasi 

warga, transparansi, dan demokrasi partisipatif sebagai nilai-nilai yang 

sejalan dengan maqâshid syarî‘ah yang dînamis dan kontekstual. Konsep 

musyârakah madaniyyah adalah cerminan langsung dari penerapan 

mashlaẖah dalam maqâshid al-syarî‘ah, karena memungkinkan umat 

terlibat secara aktif dalam mewujudkan kehidupan yang adil, partisipatif, 

dan mashlaẖah. Dengan mendorong partisipasi sosial, Islam tidak hanya 

 
78 O. B. Ogutu and E. J. Oughton, “He Role of Broadband Connectivity in Achieving 

Sustainable Development Goals (SDGs),” dalam Jurnal arXiv, Vol. 12 No. 4 Tahun 2014, hal. 

540–556. 
79 M Fakhruddîn, Partisipasi Politik dalam Perspektif Islam, Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2007, hal. 320-321. 



75 

 

 

membina hubungan vertikal dengan Allah, tetapi juga tanggung jawab 

secara horizontal antar manusia sebagai khalifah di muka bumi.80 

Mashlaẖah adalah elemen inti dari maqâshid al-syarî‘ah, semua hukum 

Islam sejatinya bertujuan untuk menjamin, melindungi, dan merealisasikan 

kemaslahatan manusia, baik di dunia maupun akhirat. Dalam konteks modern, 

pendekatan maqâshid berlandaskan mashlaẖah sangat penting untuk 

menjawab tantangan baru tanpa keluar dari prinsip syariat. 

5. Urgensi dan Posisi Mashlaẖah dalam Ijtihâd Hukum Islam 

Dalam hukum Islam, ijtihâd adalah usaha para mujtahid untuk menggali 

dan merumuskan hukum berdasarkan dalil-dalil syarʿî ketika tidak ada nash 

yang eksplisit. Dalam konteks ini, mashlaẖah memainkan peran kunci sebagai 

salah satu landasan rasional dan syarʿî dalam membentuk hukum yang relevan 

dengan kondisi zaman. Urgensi mashlaẖah dalam ijtihâd  adalah sebagai 

berikut: 

a. Mengisi Kekosongan Nash, dalam banyak persoalan kontemporer 

(teknologi, ekonomi, bioetika, dll), tidak ditemukan dalil eksplisit dalam 

al-Qur’ân dan Hadis, mashlaẖah berfungsi sebagai alat untuk mengisi 

kekosongan hukum (manthiq al-faragh) secara syarʿî. 

b. Menyesuaikan Hukum dengan Realitas, jika realitas sosial berubah, 

sementara prinsip-prinsip syariat tetap, maka mashlaẖah memungkinkan 

hukum fleksibel namun tetap dalam koridor syarʿî. 

c. Menjaga Tujuan Syariat (Maqâshid al-Syarî‘ah), ijtihâd  berbasis 

mashlaẖah membantu menjaga lima prinsip dasar maqâshid: agama, jiwa, 

akal, keturunan, dan harta. 

d. Mewujudkan Keadilan dan Kebaikan Umum, karena tujuan utama syariah 

adalah rahmat dan keadilan (‘adâlah), maka mashlaẖah menjadi dasar 

untuk merealisasikan nilai-nilai ini. 

Adapun posisi mashlaẖah dalam kerangka ijtihâd yaitu: 1) Sebagai 

sumber hukum tambahan, yaitu mashlaẖah bukan sumber hukum independen, 

tapi alat ijtihâd  ketika tidak ada nash qath’î, tidak bertentangan dengan 

maqâshid, dan didukung oleh hikmah syariat secara umum. 2) Sebagai prinsip 

dalam istinbâth (penggalian hukum), mashlaẖah menjadi dasar dalam kaidah: 

“Al-ẖukm yadûru ma‘a al-mashlaẖah wujûdan wa ‘adaman.” (Hukum itu 

bergantung pada keberadaan mashlaẖah; ada mashlaẖah ada hukum, hilang 

mashlaẖah gugur hukum). 3) Dalam ijtihâd  tertutup vs terbuka, dalam sistem 

klasik, mashlaẖah digunakan oleh Ulama seperti Malik dan al-Syâthibî, seperti 

dalam sistem kontemporer, mashlaẖah jadi rujukan utama ijtihâd  kolektif 

 
80 Malik Badri, Contemplation: An Islamic Psychospiritual Study, IIIT, 2000, hal. 

587-599.  



76 

 

 

(ijtihâd jamâ‘î) seperti dalam fatwa MUI, Majma‘ al-Fiqh al-Islâmî, dll. 

Adapun teori-teori mashlaẖah dalam ijtihâd : 

a. Al-Ghazâlî (w. 505 H) dalam karyanya al-Mustashfâ fî ‘Ilm al-Ushûl, 

menyatakan bahwa mashlaẖah sebagai dasar syariat, dapat membedakan 

antara mashlaẖah muʿtabarah, mursalah, dan mulghâh, serta menolak 

mashlaẖah yang bertentangan dengan nash.81 

b. Al-Shâthibî (w. 790 H) dalam karyanya al-Muwâfaqât, Memformalkan 

maqâshid al-syarî‘ah, menganggap bahwa semua hukum syariat bertujuan 

mewujudkan mashlaẖah, dan menyatakan bahwa: “Al-maqshûd min al-

taklîf: ikhrâj al-mukallaf min da‘wâ al-hawâ ilâ al-ibtidâl bi ‘ubûdiyyat 

Allâh fî nizhâm mashlaẖatihi.”82 

c. Ibn ‘Âshûr (w. 1973) dalam karyanya Maqâshid al-Syarî‘ah al-

Islâmiyyah, yang menekankan bahwa pentingnya kebebasan berpikir dan 

kebebasan beragama sebagai bagian dari maqâshid. Mashlaẖah harus 

bersifat universal dan manusiawi, tidak terikat semata-mata pada adat atau 

budaya lokal.83 

d. Jasser Auda (kontemporer) dalam bukunya Maqâshid al-Syarî‘ah as 

Philosophy of Islamic Law, yaitu menawarkan pendekatan sistemik dan 

multi-dimensi dalam memahami mashlaẖah, serta menjadikan prinsip-

prinsip seperti kebebasan, keadilan, partisipasi, dan transparansi sebagai 

bentuk baru mashlaẖah.84 

 

B. Intervensi Harga (Tas‘îr) dalam Perspektif Fiqh 

1. Pengertian Tas‘îr  

 Kata tas‘îr ( التسعير) berasal dari akar kata Arab   َرُ    –سَعَّر تسَْعِيرًا  –يسَُع ِ  yang 

mempunyai arti menentukan harga, menetapkan nilai suatu barang atau jasa, 

bisa juga mrmpunyai arti “menyalakan” atau “mengobarkan” dalam konteks 

lain (seperti api), namun dalam konteks ekonomi, makna yang diambil adalah 

penetapan harga. Secara terminologi tas‘îr adalah penetapan harga suatu 

barang atau jasa oleh otoritas (pemerintah) secara paksa kepada pelaku pasar, 

baik penjual maupun pembeli, untuk mengatur stabilitas harga demi 

kemaslahatan umum. Dalam fikih Islam, tas‘îr adalah tindakan penguasa atau 

pihak berwenang untuk mengintervensi harga pasar, terutama ketika terjadi 

 
81 Al-Ghazâlî, Al-Mustashfâ Fî ‘Ilm Al-Ushûl, hal. 542. 
82 Al-Shâthibî and Isẖâq, Al-Muwâfaqât fî Ushûl Al-Syarî‘ah, hal. 76. 
83 Ibn ‘Âshûr, Maqâshid Al-Syarî‘ah Al-Islâmiyyah, Tunis: Dâr Sâẖil, 1996, hal. 658. 
84 Jasser Auda, Maqâshid Al-Syarî‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems 

Approach, London: IIIT, 2008, hal. 290. 



77 

 

 

kezhaliman harga, monopoli, atau krisis ekonomi yang merugikan masyarakat 

secara luas.85 

Salah satu Khulafa al-Rasyidîn yaitu Umar bin Khaththab berpendapat 

bahwa “Untuk melindungi hak pembeli dan penjual, Islam mewajibkan adanya 

intervensi harga oleh pemerintah apabila ketidakseimbangan harga barang di 

pasar disebabkan oleh distorsi penawaran dan permintaan, bahkan Umar bin 

Khaththab pernah menegur penjual anggur kering yang bernama Habib ibn Abi 

Balta’ah karena menjual anggur kering di bawah standar pasar, dan umar 

berkata: “Naikkan harga daganganmu atau kau tinggalkan pasar ini”.  

Dalam Kitâb Al-Thuruq al-H̲ukmiyyah fî al-Siyâsah al-Syarʿiyyah yang 

mengungkapkan bahhwa tas‘îr itu sama saja dengan al-si’r yang berarti harga 

dasar (price rate) yang berlaku di kalangan pedagang. Menurut Ibnu Qayyim 

pembagian tas‘îr terdapat dua jenis yaitu tas‘îr yang adil dan tas‘îr yang 

zhâlim. Contoh tas‘îr yang dianggap adil oleh Ibnu Qayyim yaitu: ketika ada 

penjual yang menolak menjual barang dagangannya karena terjadi kelangkaan, 

sedangkan banyak orang yang membutuhkannya, penjual mau menjual 

barangnya dengan syarat pedagang menaikkan harga, dalam kejadian seperti 

ini pemerintah wajib ikut campur tangan untuk mengendalikan harga barang 

atau mengembalikan ke harga normal supaya tetap stabil seperti semula. 

Penetapan harga yang adil oleh pemerintah ketika siatuasi pasar mengalami 

kekacauan, sehingga menimbulkan madharrah bagi pelaku pasar, hal ini 

menjadi peran pemerintah dalam wilâyat al-ẖisbah untuk mengurusi pasar dan 

mengintervensi harga komoditas di pasar demi terwujudnya mashlaẖah secara 

‘âmmah.86 

Harga biasanya merupakan hak penjual untuk menentukan nilai dari 

sebuah barang yang dijualnya dan sebagai ganti atas apa yang mereka 

keluarkan, baik materi, tenaga, dan juga waktu dan tidak seorangpun yang bisa 

membatasinya. Semua orang mempunyai hak atas kepemilikan dan nilai dari 

sebuah barang dagangannya, dalam hal ini tas‘îr membatasi kebebasan dan 

hak seorang penjual dalam menentukan nilai dari suatu komoditas yang akan 

menyebabkan semangat penjual melemah dalam berkreasi maupun berinovasi 

dalam memproduksi barang karena kebebasannya dibatasi sehingga 

menyebabkan kelangkaan suatu komoditas dan masyarakat mengalami 

kesulitan dalam mendapatkan barang. Jika tas‘îr yang ditetapkan oleh 

pemerintah melebihi biaya produksi harga normal, maka penjual 

 
85 Ibn Al-Qayyim, I‘lâm Al-Muwaqqi‘în, Kairo: Dâr al- Hadis, 2002, hal. 612. 
86 A. Rio Makkulau Wahyu, “Pemikiran Ekonomi Ibnu Qayyim Tentang Konsep 

Tas’îr,” dalam Jurnal DIKTUM: Jurnal Syarîʿah dan Hukum, Vol. 16 No. 2 Tahun 2018, hal. 

230–263. 



78 

 

 

mendapatakan reward lebih dari barang dagangannya, jika sebaliknya maka 

penjual akan mengalami kerugian.87  

2. Jenis-Jenis Intervensi Harga 

Harga merupakan salah satu variabel dalam transaksi jual beli, harga 

adalah besaran nilai yang terdapat dalam suatu barang terhadap kualitas 

maupun kuantitas sebuah barang dengan alat tukar berupa uang. Ulama fiqh 

mengartikan harga sebagai as-samn, terjadînya harga suatu barang akibat 

transaksi jual beli adalah karena kepuasan penjual maupun pembeli. Seorang 

penjual yang baik tidak mengambil keuntungan yang berlebih hanya untuk 

memenuhi kepuasan baginya, begitupun bagi seorang pembeli juga akan 

membeli barang sesuai dengan kebutuhannya. Penetapan harga dalam 

transaksi jual beli dikarenakan jumlah demand dan supply, dalam hukum 

permintaan dikatatakan bahwa “Semakin tinggi harga suatu barang maka 

jumlah permintaan akan menurun, begitupun sebaliknya semakin rendah harga 

suatu barang, maka jumlah permintaan akan naik”. Hukum permintaan 

berbandîng terbalik dengan hukum penawaran yang mengatakan bahwa 

“Semakin tinggi harga suatu barang maka jumlah penawaran akan naik, begitu 

pula sebaliknya semakin rendah harga suatu barang maka jumlah penawaran 

juga akan semakin menurun”. Dalam hal ini harga terjadi bukan ditetapkan 

oleh siapapun, baik itu pemerintah, penguasa, maupun individu yang kaya, 

melainkan harga ditetapkan oleh keadaan alamiah suatu pasar, banyaknya 

barang yang dijual, banyaknya barang yang dibeli.88 Dalam penetapan atau 

intervensi harga oleh pemerintah dalam konteks klasik maupun kontemporer 

adalah sebagai berikut:  

a. Intervensi Harga dalam Konteks Klasik 

1) Tas‘îr al-Jabârî (Penetapan Harga Wajib) 

Secara etimologis, tas’îr berarti menetapkan harga, dalam konteks 

ini, tas’îr merujuk pada tindakan pemerintah untuk mengatur harga. “al-

Jabârî” berarti memaksa atau mengikat, menunjukkan adanya campur 

tangan pemerintah dalam menentukan harga. Tas'îr al-Jabârî (penetapan 

harga oleh pemerintah) membahas intervensi pemerintah dalam 

menentukan harga barang atau jasa. Dalam konteks ini, tas'îr al-jabârî 

mengacu pada tindakan pemerintah untuk menetapkan harga jual suatu 

komoditas, baik dengan menurunkan harga yang terlalu tinggi atau 

menaikkan harga yang terlalu rendah, demi kepentingan masyarakat dan 

mencegah praktik monopoli atau penimbunan. Tas‘îr al-jabârî dalam 

perspektif Islam merujuk pada intervensi pemerintah atau penguasa dalam 

 
87 Yusnaidi Kamaruzzaman, “Price Determination Accordîng to Fiqh,” Universitas 

Islam Negeri Ar-Raniry (n.d.), hal. 1–14. 
88 Khodijah Ishak, “Penetapan Harga Ditinjau dalam Perspektif Islam,” dalam Jurnal 

STIE Syarîʿah Bengkalis, Vol. 01 No. 01 Tahun 2017, hal. 35–49. 



79 

 

 

penetapan harga barang dan jasa, terutama dalam situasi darurat atau 

ketika terjadi ketidakadilan pasar.89 

Tujuannya adalah untuk menjaga stabilitas harga, melindungi 

konsumen dan produsen, serta mencegah praktik monopoli, eksploitasi 

pedagang dan penimbunan untuk keuntungan pribadi.  Dalam konteks 

klasik, tas‘îr al-jabârî berkaitan dengan penetapan harga oleh pemerintah 

secara paksa yang harus diikuti oleh semua pedagang yang biasanya 

melalui kekuasaan.90 Pemerintah dapat melakukan intervensi jika harga 

yang berlaku di pasar tidak mencerminkan harga yang adil, misalnya 

karena adanya penimbunan atau praktik monopoli. Jika harga yang 

berlaku di pasar sudah mencerminkan harga yang adil dan sesuai dengan 

mekanisme pasar, maka pemerintah sebaiknya tidak melakukan 

intervensi. Pemerintah tidak boleh menetapkan harga yang bertentangan 

dengan prinsip-prinsip syariat Islam, seperti menetapkan harga yang 

terlalu rendah yang dapat merugikan penjual. Dalam pengertian tas‘îr al-

jabârî terdapat unsur-unsur pokok yaitu:91 

a) Tas‘îr îr al-jabârî dilakukan oleh pejabat yang berwewenang. 

b) Mencakup segala sesuatu barang yang dibutuhkan oleh manusia, 

hewan dan negara. 

c) Pada hakikatnya tas‘îr al-jabârî disebutkan secara sempurna dan 

bertujuan untuk menjelaskan pengertian tas‘îr dan membatasi 

hakikatnya secara syara‘. 

d) Adanya unsur memaksa karena larangan untuk menaikkan harga tanpa 

adanya perintah dari penguasa. 

e) Tidak khusus bagi pedagang saja, melainkan bagi semua orang yang 

mempunyai atau menyimpan sesuatu yang dibutuhkan oleh umat dan 

juga negara.  

Tujuan utama tas‘îr al-jabârî adalah untuk menjaga stabilitas harga, 

melindungi konsumen dari eksploitasi harga tinggi, dan melindungi 

produsen dari kerugian akibat harga yang terlalu rendah. Selain itu, tas‘îr 

al-jabârî juga bertujuan untuk mencegah praktik-praktik curang seperti 

monopoli dan penimbunan barang yang dapat merugikan 

masyarakat.  Intervensi harga oleh pemerintah biasanya dilakukan dalam 

kondisi darurat, seperti kelangkaan barang, bencana alam, atau situasi 

 
89 A. Patuti, A. Hafizah, and A. Aisyah, “The Position of Al‑Tas’îr Al‑Jabârî in the 

View of the Rule of Yutaẖammal Al‑Dharar Al‑Khâsh li Daf‘ Al‑Dharar Al‑‘Âm. Al‑Khiyâr,” 

dalam Jurnal Muamalah dan Ekonomi Islam, Vol. 3 No. 2 Tahun 2023, hal. 1083–1098. 
90 Didîn Baharudîn, “Relevansi Hadis Tas’îr (Penetapan Harga) Terhadap Sistem 

Perekonomian di Indonesia,” dalam Jurnal Riwayah: Jurnal Studi Hadis, Vol. 7 No. 2 Tahun 

2021, hal. 367–384. 
91 E Willya, “Ketentuan Hukum Islam Tentang At‑Tas’îr Al‑Jabârî,” dalam Jurnal 

Ilmiah Syari’ah (JIS), Vol. 11 No. 2 Tahun 2013, hal. 390–410. 



80 

 

 

perang yang menyebabkan harga melonjak tinggi dan tidak 

terkendali. Dalam melakukan tas‘îr al-jabârî, pemerintah harus 

memastikan keadilan bagi semua pihak. Harga yang ditetapkan harus 

mempertimbangkan biaya produksi dan keuntungan yang wajar bagi 

produsen, serta terjangkau oleh konsumen.92 Dalil dari al-Qur’ân 

digunakan untuk mendukung konsep tas‘îr al-jabârî adalah ayat tentang 

ketaatan pada pemimpin dan kewajiban untuk menjaga kemaslahatan 

umat menjadi dasar pemikiran bahwa pemerintah memiliki wewenang 

untuk campur tangan dalam masalah harga jika diperlukan, terdapat dalam 

al-Qur’ân Sûrah al-Nisâ’ (4) Ayat 59 

سُوْلَ وَاوُلِى الَْمَْرِ مِنْكُمْ   َ وَاطَِيْعوُا الرَّ ا اطَِيْعوُا اللّٰه  … يٰٓايَ هَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْٓ
Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nabi 

Muhammad) serta ulul amri (pemegang kekuasaan) di antara kamu. 

Contoh penerapan tas‘îr al-jabârî yaitu, pemerintah menetapkan 

HET (Harga Eceran Tertinggi) untuk barang-barang kebutuhan pokok 

untuk mencegah kenaikan harga yang tidak terkendali. Dalam hal 

pengawasan pasar, pemerintah melakukan pengawasan terhadap praktik-

praktik perdagangan yang mencurigakan, seperti penimbunan barang atau 

praktik monopoli. Pemerintah juga berupaya menyediakan barang 

kebutuhan pokok dalam jumlah yang cukup untuk menjaga stabilitas harga 

dan mencegah kelangkaan. Beberapa ulama dan ekonom Islam mengkritik 

tas‘îr al-jabârî, dengan alasan bahwa intervensi harga dapat merusak 

mekanisme pasar yang alami dan menghambat pertumbuhan 

ekonomi. Mereka berpendapat bahwa pasar yang bebas dan kompetitif 

akan menghasilkan harga yang paling adil dan efisien dan tidak ada pihak 

yang terzhalimi. Semua itu ditujukan untuk masyarakat yang bertujuan 

untuk menciptakan kemaslahatan umum, yaitu bagi penjual, pembeli dan 

juga pemerintah.93 

2) Tas‘îr al-Irsyâdî (Harga Anjuran) 

Tasʿîr al-irsyâdî atau penetapan harga secara irsyâd (petunjuk), 

adalah intervensi negara atau otoritas dalam menetapkan harga batas 

atas/bawah. Tas’îr ini digunakan untuk mengendalikan harga dan 

mencegah kerusakan pasar, tanpa menghilangkan fungsi pasar secara 

keseluruhan. Tasʿîr al-irsyâdî (penetapan harga secara persuasif) dalam 

perspektif ekonomi Islam berkaitan dengan upaya pemerintah untuk 

mempengaruhi harga pasar tanpa melakukan intervensi langsung untuk 

 
92 Q. Qusthoniah, “Tas’îr Al‑Jabârî (Penetapan Harga Oleh Negara) dalam Koridor 

Fiqh dengan Mempertimbangkan Realitas Ekonomi,” dalam Jurnal Syarî’ah, Vol. 2 No. 2 

Tahun 2014, hal. 21-40.  
93 S. Bashar, “Price Control in an Islamic Economy,” dalam Journal of King Abdul Aziz 

University–Islamic Economics, Vol. 9 No. 2 Tahun 1997, hal. 13–38. 



81 

 

 

mencapai stabilitas harga dan kemaslahatan bersama. Ini berbeda dengan 

tas‘îr al-jabârî (penetapan harga paksa), yang melibatkan intervensi 

langsung oleh pemerintah. Tasʿîr al-irsyâdî lebih mengarah pada 

pendekatan persuasif, edukatif, dan kerjasama dengan pelaku pasar untuk 

mencapai harga yang adil dan stabil. Tasʿîr al-irsyâdî juga melibatkan 

edukasi kepada pelaku pasar tentang prinsip-prinsip ekonomi Islam, 

transparansi harga, dan pentingnya menjaga stabilitas pasar.94 

 Dalam tasʿîr al-irsyâdî, pemerintah berperan sebagai fasilitator dan 

pengawas, bukan diktator harga. Pemerintah bisa memberikan informasi, 

mengadakan musyawarah antara produsen dan konsumen, serta 

memberikan insentif untuk praktik bisnis yang adil dan menekankan pada 

keseimbangan kepentingan antara produsen dan konsumen, sehingga tidak 

ada pihak yang dirugikan.95 Pemerintah hanya memberikan arahan dan 

pendekatan persuasif, tanpa memaksakan harga, sedangkan pelaku pasar 

tetap memiliki kebebasan untuk menentukan harga, tetapi dengan 

mempertimbangkan prinsip-prinsip ekonomi Islam dan kepentingan 

bersama. 

Mekanisme pasar yang menggunakan intervensi tasʿîr al-irsyâdî 

yaitu: tasʿîr al-Irsyâdî bersifat sementara dan hanya untuk barang 

strategis/esensial (misal pangan), tujuan utama adalah menghilangkan 

kharâj (kesulitan) akibat fluktuasi harga yang tidak wajar. Jika intervensi 

gagal menormalkan harga melalui hukum urus pasar dan pengawasan, 

maka tasʿîr diambil sebagai solusi ultima ratio. Contoh penerapan tasʿîr 

al-Irsyâdî: 1) Pemerintah mengadakan pertemuan dengan pelaku pasar 

untuk membahas kondisi pasar dan mencari solusi bersama terkait harga 

yang fluktuatif. 2) Pemerintah memberikan informasi tentang harga rata-

rata suatu komoditas di pasar lain untuk memberikan referensi harga yang 

adil. 3) Pemerintah memberikan insentif kepada pedagang yang menjual 

barang dengan harga wajar dan tidak menimbun barang untuk 

mendapatkan keuntungan berlebihan. Tasʿîr al-Irsyâdî merupakan 

pendekatan yang lebih moderat dan berkelanjutan dalam mengatur pasar 

dibandingkan tas‘îr al-jabârî. Pendekatan ini mengutamakan 

 
94 K. A. Kusuma, “The Concept of Just Price in Islam: The Philosophy of Pricing and 

Reasons for Applying It in Islamic Market Operation,” dalam Proceedîngs of the 5th 

International Conference on Accounting and Finance, Tahun 2019, hal. 782-799. 
95 M. H. Kamali, “Tas’îr (Price Control) in Islamic Law,” dalam American Journal of 

Islam and Society, Vol. 11 No. 1 Tahun 1994, hal. 25–37. 



82 

 

 

musyawarah, transparansi, dan kerjasama antara pemerintah dan pelaku 

pasar untuk mencapai stabilitas harga dan kemaslahatan bersama.96 

b. Itervensi Harga dalam Konteks Modern 

Intervensi harga yang bisa tertuan dalam bentuk regulasi pasar oleh 

pemerintah daerah merupakan kebijakan yang diambil oleh pemerintah 

daerah untuk mengawasi, mengontrol dan menjaga kestabilan pasar, baik 

terhadap harga maupun pasokan barang yang masuk dalam pasar supaya 

tidak adanya monopoli oleh pihak-pihak tertentu, tidak adanya 

kecurangan pasar, serta keseimbangan antara banyaknya permintaan 

maupun penawaran. Ada beberapa hal yang dilakukan oleh pemerintah 

daerah dalam menjaga kestabilan pasar, termasuk alasan ketika terjadînya 

regulasi pasar. Pemerintah tidak ikut campur tangan ketika pasar dalam 

kondisi yang stabil, tetapi pemerintah ikut turun tangan ketika terjadi 

monopoli dalam pasar, harga barang di pasar yang terlalu mahal atau 

terlalu murah, terdapat kecurangan di pasar, dan hal-hal lain yang harus 

diselesaikan oleh pemerintah, 

Intervensi harga yang dilakukan oleh pemerintah juga dapat 

melindungi hak-hak konsumen dari barang-barang yang tidak berkualitas 

tanpa diketahui oleh konsumen tersebut, jadi intervensi menyebabkan 

penjual harus lebih hati-hati dan transparan dalam memasarkan 

produknya. Adanya ekonomi politik juga mengharuskan pemerintah 

dalam memutuskan intervensi pasar, seperti contoh adanya keputusan 

harga suatu barang dipasar ditentukan karena adanya tekanan dari pelaku 

bisnis, penguasa kapital sehingga harga di pasar tidak murni karena jumlah 

permintaan maupun penawaran. Ada beberapa hal yang dilakukan 

pemerintah untuk kepentingan publik dalam hal intervensi harga 

diantaranya: 

1) Penetapan harga, misalnya pemerintah dapat menetapkan harga 

minimum dan maksimum suatu barang, ini sudah dilakukan oleh 

pemerintah Indonesia dalam menetapkan harga barang.97 Harga 

barang tidak dipatok secara mutlak, melainkan pemerintah 

memberikan kisaran harga supaya penjual atau produsen tidak 

semena-mena dalam menetapkan harga, begitu juga tidak 

menanggung risiko kerugian karena rendahnya suatu harga barang, 

 
96 Ainiah Abdullah, “Mashlaẖah dalam Pelegalan Tas’îr Menurut Ibnu Qayyim Al-

Jauziyyah,” dalam Jurnal Al-Muamalat: Jurnal Hukum Ekonomi Syarî‘ah, Vol.  4 No. 1 Tahun 

2019, hal. 70–73. 
97 Charles M Tiebout, “A Pure Theory of Local Expenditures,” dalam Journal of 

Political Economy, Vol. 64 No. 5 Tahun 1956, hal 589-590. 



83 

 

 

khusunya harga barang-barag sembako yang merupakan kebutuhan 

primer masyarakat.98 

2) Pengaturan zonasi pasar, dalam hal ini pemerintah mengatur zona 

pasar yang strategis dan memadai sehingga pembeli dan penjual dapat 

melaksankan transaksi dengan bahagia, namun tidak mengganggu 

pengguna jalan sehingga menyebabkan kemacetan. Zonasi pasar ini 

biasanya terjadi di perkotaan yang, sedangkan zonasi pasar tidak 

terjadi di pedesaan, orang desa bebas membuat tempat menjadi pasar, 

di pinggir jalan, depan Masjid, perempatan, karena di pedesaan tidak 

terlalu banyak pengendara sehingga dengan adanya pasar tidak 

menyebakan kemaceten, bahkan masyarakat lebih senang karena 

mereka bisa menjual barang juga membeli barang dengan bebas di 

pasar manapun.99  

3) Izin usaha dan perizinan pasar, bentuk dari adanya regulasi pasar yaitu 

SIUP (Surat Izin Usaha Perdagangan), regulasi tentang SIUP ini 

berbeda-beda tergantung dari dari jenis usaha besaran aset yang 

dimiliki oleh pedagang barang maupun jasa. SIUP wajib dimiliki oleh 

pelaku usaha, pemilik koperasi, firma, mapun PT (Perseroan 

Terbatas). Semakin besar aset yang dimiliki oleh pelaku usaha, maka 

pengurusan dan katagori SIUP juga semakin mahal.  

4) Pengawasan kualitas produk, terdapat lembaga yang mengawasi 

kualitas produk, terutama produk makanan, kosmetik dan juga obat 

yaitu BPOM (Badan Pengawas Obat dan Makanan). Pengawasan 

kualitas produk tidak hanya dilakukan oleh BPOM, melainkan juga 

kewajiban untuk sertifikasi halal untuk produk makanan, obat dan 

kosmetik. Undang-Undang Republik Indonesia No. 33 Tahun 2014 

tentang Jaminan Produk Halal dan Peraturan Pemerintah Nomor 39 

Tahun 2021 tentang penyelenggaraan bidang Jaminan Produk Halal 

(JPH) yang mewajibkan semua pelaku usaha makanan minuman, 

kosmetik, dan obat wajib tersertifikasi halal oleh MUI terakhir 

pengurusan pada tanggal 17 Oktober 2024, apabila produk belum 

tersertifikasi halal, maka akan dikenakan sanksi, dan pengurusan bisa 

dilakukan secara online dan tidak dipungut biaya. Apabila produk 

yang dijual mengandung babi atau tidak halal, produsen wajib 

 
98 George J. Stigler, “The Theory of Economic Regulation,” dalam He Bell Journal of 

Economics and Management Science, Tahun 1971, hal. 231-233. 
99 James M. Buchanan and Gordon Tullock, “The Calculus of Consent: Logical 

Foundations of Constitutional Democracy,” dalam Jurnal University of Michigan Press, 

Tahun 1962, hal. 209-211. 



84 

 

 

mencantumkan keterangan ketidakhalalan produk pada kemasan 

secara jelas. 

3. Pandangan Ulama Klasik Terhadap Tas‘îr 

Tas‘îr adalah penetapan harga oleh pemerintah atau otoritas terhadap 

barang dan jasa di pasar. Dalam sejarah fiqh Islam, tas‘îr menjadi perdebatan 

di antara para Ulama, ada yang membolehkannya dan sebagian Ulama tidak 

memperbolehkan tas‘îr, terutama bila dilakukan secara otoriter dan tidak 

berdasarkan kebutuhan yang mendesak.100 

a. Ulama yang Melarang Tas‘îr 

Ulama yang tidak memperbolehkan tas‘îr berargumen bahwa 

intervensi terhadap harga pasar adalah bentuk kezhaliman dan 

bertentangan dengan prinsip kebebasan mu‘âmalah yang diajarkan dalam 

Islam. Tokoh-tokoh yang memiliki pandangan terkait dengan larangan 

tas‘îr adalah: Asy-Syâfi’î, Mâlik, Ibn Taymiyyah (dalam kondisi normal), 

dan Ibnu Qudâmah.  

Tas‘îr merupakan penentuan harga pasar oleh pemerintah atau 

pemimpin dalam suatu wilayah, tas‘îr bukan konsep baru dalam dunia 

mu‘âmalâh. Nabi Muhammad Saw sangat menghargai mekanisme harga 

pasar, bahkan Nabi Muhammad Saw menolak untuk menetapkan harga di 

suatu pasar (intervensi pasar). Pada suatu hari di Madînah sedang terjadi 

kenaikan harga yang sangat tinggi yang terjadi secara alami bukan karena 

ada campur tangan pihak-pihak lain, kejadian ini terdapat dalam Hadis 

yang diriwayatkan oleh Abu Dâwûd, (W. 275 H), Ibnu Majah, (W. 275 

H), Tirmidhî, (W. 279 H), dan lainnya sebagai berikut: Anas Bin Mâlik 

(W. 93 H) menuturkan bahwa pada masa Nabi Muhammad pernah terjadi 

kenaikan harga yang tinggi, para sahabat lalu berkata pada Nabi 

Muhammad, dalam Hadis Abû Hurairah r.a, Abu Dâwûd  meriwayatkan 

dari al-H̲asan bin ‘Ali, dari ‘Abdurrazzaq, dari Ma‘mar, dari Hammâm bin 

Munabbih, dari Abî Hurairah, Nabi Muhammad Saw Bersabda:  

رْ لَنَا عَنْ أبَِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ  عْرُ فسََع ِ  قَالوُا: يَا رَسُولَ اللهِ غَلََ الس ِ

اقُ وَإِن ِي َلأرَْجُوْ أنَْ  زَّ رُ الْقَابضُِ الْبَاسِطُ الرَّ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم  إِنَّ اللهَ هُوَ الْمُسَع ِ

   ألَْقَى اللهَ وَلَيْسَ أحََدٌ يَطْلبُنُِي بمَِظْلِمَة  فِي دمَ  وَلََ مَال   101 (رواه أبو داود)

 
100 Paul A. Samuelson, “The Pure Theory of Public Expenditure,” Review of Economics 

and Statistics, Tahun 1954, hal. 509-511. 
101 Berdasarkan penelusuran dengan berbagai metode Takhrîj Hadis, Hadis tersebut 

terdapat dalam mashâdir ashliyyah-nya yaitu Musnad Al-Rabî, Musnad Abû Yaʿlâ, 

Mushannaf ʿAbd al-Razzâq, Musnad Aẖmad, Sunan al-Dârimî, Sunan al-Tirmidhî, Musnad 

al-Bazzâr, Sunan Abû Dâwûd, Sunan Ibn Mâjah, Shaẖîẖ Ibn H̲ibbân, Sunan al-Bayhaqî, dan 

Muʿjam al-Thabarânî. Hadis tentang larangan intervensi pemerintah terhadap harga pasar 

secara umum dapat disimpulkan sebagai Hadis Makbul dengan katagori Shaẖîh, karena 



85 

 

 

 

Sesungguhnya Allah lah zat yang menetapkan harga, yang menahan, yang 

mengulurkan, dan yang maha pemberi rizqi, sungguh aku berharap dapat 

menjumpai Allah tanpa ada seorangpun yang menuntutku atas 

kezhaliman yang aku lakukan dalam masalah darah dan tidak juga dalam 

masalah harta. (HR. Abu Dâwûd) 

Hadis tersebut menyatakan bahwa Allah merupakan dzât yang 

berhak menentukan harga pasar, dzât yang berhak memberi dan mencabut 

sesuatu. Jika menelisik dari kisah yang dialami pada waktu itu, harga 

barang yang ada di pasar, terutama bahan makanan melonjak tinggi karena 

barang-barang didatangkan dari luar Madinah yang otomatis biaya 

distribusi yang ditanggung oleh pedagang juga lebih tinggi.102  

Islam menjunjung tinggi prinsip kebebasan dalam transaksi 

ekonomi selama tidak melanggar syariat. Menetapkan harga bertentangan 

dengan prinsip ini. Harga merupakan hasil interaksi antara permintaan dan 

penawaran. Jika pemerintah menetapkan harga, maka hal ini mengganggu 

mekanisme pasar alami yang adil. Pemerintah bisa jadi tidak adil atau 

tidak objektif dalam menentukan harga, sehingga merugikan salah satu 

pihak, baik produsen maupun konsumen. Bila tas‘îr dibiasakan, para 

pelaku pasar akan terbiasa bergantung pada intervensi pemerintah, bukan 

pada inovasi dan efisiensi. Sedangkan alasan sosial tidak 

diperbolehkannya menetapkan harga adalah, jika pasar dibiarkan berjalan 

secara alami, maka pelaku ekonomi akan berkompetisi secara sehat dan  

menciptakan harga yang wajar. Alasan lain yaitu penetapan harga secara 

sepihak bisa menyebabkan kerugian pada pedagang kecil yang tak mampu 

menyesuaikan struktur biaya mereka. Alasan sosial yang terakhir yaitu 

tas‘îr berisiko menguntungkan konsumen tetapi merugikan produsen, 

terutama jika harga yang ditetapkan tidak mempertimbangkan biaya 

produksi yang dikeluarkan oleh produsen. 

b. Ulama yang Membolehkan Tas‘îr 

Sebagian Ulama membolehkan tas‘îr dalam kondisi tertentu, 

terutama jika terjadi monopoli, penimbunan barang, atau ketidakadilan 

harga yang merugikan masyarakat umum. Tas‘îr dipandang sebagai alat 

untuk menegakkan keadilan ekonomi dan mencegah eksploitasi pasar. 

Tokoh-tokoh yang membolehkan tas‘îr (dengan syarat) adalah: Aẖmad 

bin Hanbal, Mâlik (dalam sebagian riwayat), Ibn Taymiyyah (dalam 

kondisi pasar tidak adil), Ibnu al-Qayyim, Yûsuf al-Qardhâwî 

 
diriwayatkan oleh perawi yang tsiqah, yang sanadnya muttashil (liqâʾ), matannya marfû‘ 

(idhâfah pada Nabi Muhammad Saw, tidak ada ʿillah (penambahan, pengurangan dan 

penggantian), dan tidak adanya kejanggalan yang bertentangan dengan al-Qur’ân, Hadis 

Shaẖîẖ dan akal sehat. Sunan Abî Dâwûd, Kitâb al-Buyû‘, Bâb fî Tas‘îr. No. 3451. 
102 Mabarroh Azizah, “Harga yang Adil dalam Mekanisme Pasar dan Peran Pemerintah 

dalam Perspektif Islam,” dalam Jurnal Unisia, Vol. 34 No. 76 Tahun 2012, hal. 74–85. 



86 

 

 

(kontemporer), dan Wahbah al-Zuhaylî, dalil yang digunakan oleh Ulama 

yang memperbolehkan tas‘îr adalah:103 

1) Prinsip Amar Ma‘rûf Nahy Munkar dan H̲isbah. Tas‘îr merupakan 

bentuk pengawasan pasar yang termasuk tugas pemerintah dalam 

institusi H̲isbah untuk mencegah kemungkaran ekonomi, terdapat 

dalam al-Qur’ân Sûrah al-Mâ’idah (5) Ayat 2:  

ثمِْ وَالْعدُْوَانِ ۖ...  ...وَتعََاوَنوُْا عَلَى الْبرِ ِ وَالتَّقْوٰىۖ وَلََ تعََاوَنوُْا عَلَى الَِْ
Dan tolong-menolonglah kamu dalam kebajikan dan takwa, dan 

jangan tolong-menolong dalam dosa dan permusuhan.  

2) Qâ‘idah Fiqhiyyah: “Tasharrufu al-imâm ‘alâ al-ra‘iyyah manûthun 

bi al-mashlaẖah.” (Kebijakan penguasa terhadap rakyatnya 

bergantung pada kemaslahatan). Berdasarkan ini, penetapan harga 

diperbolehkan jika terdapat kemaslahatan umum (al-mashlaẖah al-

‘âmmah), seperti mencegah kelaparan atau eksploitasi harga oleh 

pedagang besar.104 

Logika dan argumen kebolehan tas‘îr adalah, Jika pelaku pasar 

menyimpang (fasâd al-sûq), misalnya dengan kartel atau penimbunan, 

maka harga tidak mencerminkan keadilan. Dalam kondisi ini, tas‘îr 

menjadi solusi untuk menegakkan keadilan. Selain itu Hadis Nabi tidak 

bersifat mutlak, karena Hadis Nabi yang menolak tas‘îr dipahami dalam 

konteks pasar yang masih sehat. Jika pasar menjadi sumber kezhaliman, 

maka Hadis itu tidak berlaku secara mutlak. Argumentasi lainnya yaitu 

melindungi kepentingan umum, karena tujuan syariat (maqâshid al-

syarî‘ah) adalah melindungi jiwa, harta, dan ketentraman publik, 

sedangkan harga yang mencekik bisa mengganggu stabilitas sosial dan 

mengancam nyawa rakyat miskin. 

Alasan dalam bidang sosial dan ekonomi yaitu: 1) Mencegah 

eksploitasi konsumen, dalam pasar oligopoli atau monopoli, penjual bisa 

menetapkan harga seenaknya, dan tas‘îr mencegah hal ini. 2) Menjamin 

akses rakyat ke barang pokok, dalam kondisi darurat seperti bencana, 

konflik, atau inflasi tinggi, tas‘îr diperlukan agar masyarakat tetap bisa 

memperoleh kebutuhan dasar. 3) Mengatur pasar demi stabilitas nasional, 

negara mempunyai kewajiban menjaga ketertiban dan stabilitas ekonomi, 

dan tas‘îr menjadi salah satu instrumen negara untuk mengontrol gejolak 

harga.105 

 

 

 
103 Kahf Monzer, Islamic Economics: Analitical Study of the Functioning of the Islamic 

Economic System, ed. Plainfield, Islamic Teaching Center, 1980, hal. 99.  
104 Zahrah, Ushûl Fiqih, hal 290. 
105  Yûsuf al-Qardhâwî, Fiqh Al-Zakâh dan Fiqh Al-Daulah, Kairo: Maktabah Wahbah, 

n.d., hal. 367-368.  



87 

 

 

4. Analisis Hadis tentang Penolakan Nabi Terhadap Tas‘îr 

Dalam HR. Abu Dâwûd No. 3451, HR. Tirmidzi No. 1314, HR. Aẖmad 

(Musnad Aẖmad) 3/286, dan dinyatakan shaẖîẖ oleh Albani dalam Shaẖîẖ Abu 

Dâwûd: Harga-harga naik pada masa Rasulullah Saw, lalu orang-orang 

berkata: Wahai Rasulullah, tetapkanlah harga bagi kami, maka beliau 

bersabda: “Sesungguhnya Allah-lah yang menetapkan harga, yang menahan, 

yang melapangkan, dan yang memberi rezeki. Aku sungguh berharap dapat 

berjumpa dengan Allah dalam keadaan tidak ada seorang pun dari kalian 

yang menuntutku karena kezhaliman dalam darah atau harta.” 

Konteks historis Hadis tersebut adalah ketika terjadi kenaikan harga pada 

masa Nabi Muhammad Saw di Madinah, dan para sahabat meminta tas‘îr 

kepada Nabi karena merasa kesulitan, dan waktu itu Nabi Muhammad Saw 

menolak intervensi harga, dan menyandarkan fluktuasi pasar kepada ketentuan 

Allah. Alasan Nabi Muhammad tidak mau mengintervensi dan menetapkan 

harga waktu itu karena, Nabi menunjukkan sikap menjaga keadilan dan tidak 

ingin berbuat zhâlim kepada para pedagang dengan memaksa harga tertentu 

yang bisa merugikan penjual. Selain itu penolakan tas‘îr menunjukkan 

pentingnya prinsip kejujuran dan keadilan pasar tanpa paksaan.106 

Pada dasarnya Nabi Muhammad menolak tas‘îr karena tidak sesuai 

dengan syariat, dan Nabi menolak tas‘îr karena tidak adanya kezhaliman 

dalam pasar saat itu. Selain itu harga adalah mekanisme alami pasar yang 

ditentukan oleh Allah Swt melalui supply (penawaran) dan demand 

(permintaan). Tetapi keadaan berbeda ketika harga melonjak karena adanya 

spekulasi, penimbunan, monopoli, maka tas‘îr boleh bahkan wajib untuk 

menghilangkan mafsadah (kerusakan sosial), berdasarkan qâ‘idah fiqhiyyah 

عَلىَ الِْمَامِ  فُ  بِالْمَصْلَحَةِ   تصََر  مَنوُطٌ  عِيَّةِ  الرَّ  (kebijakan pemerintah terhadap rakyat 

bergantung pada kemaslahatan).107 

5. Pandangan Kontemporer Terkait Intervensi Harga dan Regulasi Pasar oleh 

Pemerintah 

 Nabi Muhammad menolak untuk menetapkan harga karena 

sesungguhnya harga di pasar itu yang menentukan adalah Allah, jika Nabi 

menetapkan harga di pasar, bisa jadi Nabi menzhalimi salah satu pihak, baik 

penjual maupun pembeli. Teori ekonomi Islam kontemporer mengadopsi 

teorinya Adam Smith, seseorang yang dianggap sebagai bapak ekonomi 

kapitalis yang disebut sebagai teori “invisible hand” yaitu penetapan harga di 

pasar dikarenakan adanya campur tangan dari tangan-tangan yang tidak 

 
106 Wahbah al-Zuhaylî, Al-Fiqh Al-Islâmî Wa Adillatuhu, Damaskus: Dâr al-Fikr, n.d., 

hal. 303. 
107 Imam Nawawi, Al-Majmû‘ Syarẖ Al-Muhadzdzab, Beirut: Dâr al-Fikr, n.d., hal. 40. 



88 

 

 

terlihat, bahkan teori invisible hand ini juga disebut dengan teori God hands, 

yang berarti tangan-tangan Tuhan. Dalam teori invisible hand maupun God 

hands ini dapat diartikan bahwa hanya karena jumlah permintaan dan 

penawaran saja yang dapan mempengaruhi sebuah harga barang di pasar.108  

Penetapan harga oleh pasar karena jumlah permintaan dan penawaran 

tidak mutlak begitu saja dalam Islam, pada masa pemerintahan 

Khulafaurrasyidîn terdapat price intervention terhadap barang baik dari sisi 

supply maupun demand, dari sisi supply, pada masa pemerintahan Umar Bin 

Khaththâb pernah mengimpor gandum karena terdapat kelangkaan gandum 

yang ada di pasar, sedangkan dalam sisi demand, mereka dianjurkan untuk 

tidak bersifat konsumerisme terhadap suatu barang, sehingga tidak 

menimbulkan kemubadziran terhadap barang maupun makanan, etika-etika 

tersebut diterapkan pada masa pemerintahan sahabat Umar, dan intervensi 

terhadap pengawasan pasar (H̲isbah), dan menunjuk Sayyid ibn Sa‘îd Ibn al-

‘Ash sebagai kepala pusat pengawasan pasar (Muẖtasib).109  

Secara umum tugas pemerintah, khususnya pemerintah Indonesia adalah 

sebagai pengawas pasar, selain itu dalam menentukan harga pasar pemerintah 

mempunyai dua cara, yaitu secara langsung dan tidak langsung. Dalam 

menentukan harga barang di pasar secara langsung dengan cara: 1) Penetapan 

Harga Minimun (floor price), yaitu bertujuan untuk melindungi produsen yang 

barangnya dibeli oleh tengkulak, karena sering terjadînya pembelian barang 

yang terlalu murah dan tidak masuk akal oleh tengkulak, khusus dalam bidang 

logistik, apabila tidak ada yang membeli barang milik produsen, maka 

pemerintah langsung turun tangan untuk membeli langsung barangnya melalui 

Badan Usaha Logistik (BULOG) dan didistribusikan kepada konsumen 

melalui pasar. 2) Penetapan Harga Maksimum (ceiling price), bertujuan untuk 

melindungi konsumen, hal tersebut dilakukan oleh pemerintah supaya 

produsen atau penjual tidak menjual barangnya kepada konsumen dengan 

harga yang tinggi sehingga memberatkan konsumen, walaupun barang tersebut 

terjadi kelangkaan di pasar, pemerintah tetap menetapkan harga maksimum 

barang supaya harga di pasar tetap stabil yang disebut sebagai HET (Harga 

Eceran Tertinggi), dan produsen tidak boleh menatapkan harga di atas HET, 

contoh barang yang ditetapkan HET adalah BBM (Bahan Bakar Minyak), tarif 

angkutan, harga obat-obatan di apotek, dan lain sebagianya.110 

 
108 Syamsul Effendi, “Penetapan Harga dalam Perspektif Ekonomi Islam” n.d., hal. 26–

35. 
109 Tis’at Afriyandi, “Kewenangan Pemerintah Daerah dalam Menentukan Harga Jual 

dalam Transaksi Jual Beli Tanah dan Atau Bangunan,” dalam Jurnal Hukum Volkgeist, Vol. 1 

No. 2 Tahun 2018, hal. 28–40. 
110 K. Nurfaizah, “Government Intervention in Determining Prices Accordîng to Ibn 

Taymiyyah’s,” Airlangga International Journal of Islamic Economics and Finance, Vol. 2 No. 

2 Tahun 2020, hal. 97–104. 



89 

 

 

Untuk campur tangan pemerintah dalam menetapkan harga yang secara 

tidak langsung yaitu, menetapkan kebijakan pajak dan pemberian subsidi. 

Menetapkan kebijakan pajak dapat berupa penetapan pajak yang sangat tinggi 

terhadap barang impor, hal ini dilakukan untuk melidung barang-barang dalam 

negeri dengan harga yang murah, sehingga konsumen tidak ada pilihan untuk 

mengkonsumsi barang-barang luar negeri. Sedangkan kebijakan pemerintah 

dalam hal pemberian subsidi terhadap barang diutamakan untuk barang-barang 

pokok yang sering dikonsumsi oleh masyarakat, seperti beras, minyak, pupuk 

pertanian dan sebagainya. Kebijakan subsidi juga dilakukan oleh pemerintah 

yang diberikan kepada perusahaan-perusahaan baru dengan tujuan perusahaan 

tetap bisa eksis, dapat berkembang dan bisa bersaing dengan barang-barang 

ekspor. 

 

C. Relasi Antara Mashlaẖah dan Tas‘îr 

1. Mashlaẖah Menjadi Dasar Justifikasi bagi Kebijakan Tas‘îr 

Tas‘îr sebagai Instrumen mashlaẖah ‘âmmah ketika mekanisme pasar 

rusak dan merugikan masyarakat, maka intervensi negara menjadi penting 

demi keadilan. Ketika pasar dalam kondisi di mana harga barang kebutuhan 

pokok melonjak tanpa sebab wajar yang akan menyebabkan kelaparan dan 

keresahan sosial, maka penetapan harga (tas‘îr) yang wajar dapat menciptakan 

perlindungan kepada orang miskin.111 Apabila terjadi penimbunan barang 

(iẖtikâr) sehingga menciptakan kelangkaan buatan yang disebabkan oleh 

kelompok tertentu, maka intervensi harga dengan cara penetapan harga 

maksimum bertujuan untuk menciptakan keadilan dan keterjangkauan. Ketika 

terjadi monopoli oleh beberapa pelaku pasar yang menyebabkan eksploitasi 

konsumen, maka pemerintah dapat melakukan pembuatan regulasi yang resmi 

yang dapat dditerapkan oleh penjual dan pembeli sehingga menciptakan 

pemerataan ekonomi secara adil dan sejahtera. 

Mashlaẖah adalah prinsip yang merujuk pada upaya mendatangkan 

manfaat dan menolak madharrah, yang dianggap sah secara syarʿî jika: Tidak 

bertentangan dengan nash (al-Qurʾân dan Sunnah), Sejalan dengan maqâshid 

al-syarî‘ah (tujuan utama syariat). Dalam al-Muwâfaqât, al-Syâthibî 

menegaskan: “Syariat seluruhnya diturunkan untuk mewujudkan 

kemaslahatan manusia.” Contoh mashlaẖah yang terkait dengan intervensi 

harga adalah: Mashlaẖah dharûriyyah, milsalnya dalam bentuk kebijakan 

pemerintah dalam menstabilkan harga beras agar masyarakat miskin tidak 

 
111 B. M. M. Lutfi, “Justifications for Price Intervention: Between Capitalism and 

Islamic Economics: A Comparative Study,” dalam Journal of College of Sharia and Islamic 

Studies, Vol. 32 No. 2 Tahun 2014, hal. 657–671. 



90 

 

 

kelaparan.112 Mashlaẖah ẖâjiyyah, bentuk intervnsi yang dilakukan 

pemerintah yaitu mencegah keresahan sosial akibat inflasi barang-barang 

kebutuhan pokok. Mashlaẖah taẖsîniyyah, dengan cara mendorong etika 

dagang yang jujur dan adil. 

2. Tas‘îr Dibolehkan demi Mashlaẖah ‘Âmmah  

Dalam konteks ekonomi Islam, tas‘îr adalah isu yang sensitif karena 

berkaitan dengan prinsip keadilan, kebebasan pasar, dan intervensi negara. 

Secara umum, tas‘îr dibolehkan demi mashlaẖah ‘âmmah (kemaslahatan 

umum) jika memenuhi syarat-syarat tertentu, yaitu: 

a. Prinsip Mashlaẖah Mursalah 

 Mashlaẖah mursalah adalah kemaslahatan yang tidak secara 

eksplisit disebut dalam (al-Qur’ân dan Sunnah), namun tetap sejalan 

dengan tujuan syariat (maqâshid al-syarî‘ah). Jika tas‘îr dilakukan untuk 

mencegah kerugian besar terhadap masyarakat (seperti kelaparan karena 

harga makanan melambung), maka tas‘îr termasuk mashlaẖah yang sah 

untuk dijaga, karena mempunyai tujuan untuk menjaga al-nafs (jiwa) dan 

al-mâl (harta), dua dari lima maqâshid al-syarî‘ah. 

b. Qâ‘idah al-Fiqhiyyah 

Dalam qâ‘idah al-fiqhiyyah yang berbunyi “Tasharruf al-imâm 

manûthun bi al-mashlaẖah” (tindakan penguasa terikat pada 

kemaslahatan masyarakat).113 Qâ‘idah lain yang berkaitan dengan 

intervensi pemerintah yaitu: “Dâr’ al-mafâsid muqaddam ‘alâ jalb al-

mashâliẖ” (mencegah kerusakan didahulukan daripada meraih 

kemaslahatan). Maka, jika harga pasar mengakibatkan kerusakan (seperti 

eksploitasi, penimbunan, atau ketidakmampuan rakyat membeli 

kebutuhan pokok), tindakan tas‘îr oleh pemerintah bisa dibenarkan. 

c. Dalil dari Hadis 

 Nabi Muhammad Saw bersabda ketika para sahabat meminta beliau 

menetapkan harga dan beliau bersabda: “Sesungguhnya Allah yang 

menentukan harga...” (HR. Abû Dâwûd). Namun, Ulama memahami 

bahwa ini berlaku saat pasar berjalan normal, tapi bila terjadi kezhaliman, 

penimbunan (iẖtikâr), atau krisis yang menyengsarakan rakyat, maka 

intervensi negara menjadi dibolehkan, bahkan diwajibkan. 

d. Pendapat Ulama 

Ibn Taimiyyah dan Ibn al-Qayyim menyatakan bahwa tas‘îr 

dibolehkan bila produsen/penjual melakukan kezhaliman (ghabn fâẖish, 

 
112 A. Ahmad and Ali M. H., “Arguments of Mashlaẖah and Mafsadah in Modern 

Islamic Economic Law,” dalam Jurnal Iqtishâd: Jurnal Ilmu Ekonomi Syariah, Vol. 15 No. 2 

Tahun 2023, hal. 399–418. 
113 Monzer, Islamic Economics: Analitical Study of the Functioning of the Islamic 

Economic System, hal. 435-452. 



91 

 

 

penimbunan, dll), dan untuk mengembalikan keadilan dan kestabilan 

ekonomi. Al-Syâtibî dalam al-Muwâfaqât menyatakan bahwa syariat 

bertujuan untuk menjaga kemaslahatan, dan pemerintah berhak bertindak 

jika terjadi ketidakseimbangan pasar yang merugikan rakyat.114 

 Syarat-syarat tas‘îr yang dibolehkan yaitu ketika pasar tidak berfungsi 

secara adil atau normal karena terjadi manipulasi, kartel, penimbunan, dan 

dapat dilakukan dengan:115 1) Penetapan harga dilakukan untuk melindungi 

masyarakat dari ketidakadilan harga dan memastikan akses terhadap 

kebutuhan pokok. 2) Tujuannya bukan untuk merugikan pihak tertentu, tapi 

untuk menjaga stabilitas dan kesejahteraan umum. 3) Bersifat sementara dan 

akan dihentikan ketika kondisi pasar kembali sehat. Tas‘îr dibolehkan dalam 

Islam ketika pasar mengalami kegagalan dan masyarakat terancam oleh 

gejolak harga atau praktik ekonomi yang merugikan. 

3. Kriteria dan Batasan Intervensi yang Dibenarkan dalam Maqâshid 

Pemerintah tidak bisa semena-mena melakukan tindakan intervensi, 

karena landasan dasar intervensi harga itu adalah kemaslahatan, maka kriteria 

dan batasan intervensi dalam maqâshid al-syarî‘ah berfungsi sebagai panduan 

untuk menilai kapan dan sejauh mana tas‘îr dapat dibenarkan dalam syariat 

Islam. Dalam kerangka ini, intervensi tidak dilakukan secara sewenang-

wenang, tapi berdasarkan prinsip dan tujuan syariat (maqâshid), terutama 

dalam menjaga kemaslahatan umum dan mencegah kerusakan. Intervensi 

dibenarkan jika bertujuan untuk menjaga salah satu atau lebih dari maqâshid 

ini, yaitu: ẖifzh al-dîn, ẖifzh al-nafs, ẖifzh al-‘aql, ẖifzh al-mâl, ẖifzh al-nasl. 

Adapun kriteria intervensi yang dibenarkan dalam maqâshid:116 

a. Adanya mashlaẖah yang nyata dan urgen, intervensi harus dilakukan 

untuk kemaslahatan yang riil, bukan spekulatif, contoh: penetapan harga 

beras agar rakyat miskin tetap bisa makan. 

b. Mencegah madharrah (kerusakan atau kezaliman), jika pasar 

menghasilkan eksploitasi, ketimpangan, atau penindasan, negara wajib 

bertindak, hal ini didasarkan pada kaidah: “dâr’ al-mafâsid muqaddam 

‘alâ jalb al-mashâliẖ” 

c. Tidak bertentangan dengan nash syar‘î, intervensi tidak boleh melanggar 

larangan syar‘î yang eksplisit. 

 
114  Yûsuf al-Qardhâwî, Bayna Al-Syarî‘ah Wa Al-H̲ayâh, Kairo: Maktabah Wahbah, 

1993, hal. 190. 
115 I. Rosyadi et al., “Syâthibî’s Thoughts on Mashlaẖah Mursalah and Its Impact on 

the Development of Islamic Law,” dalam Journal of World Thinkers, Vol. 1 No. 1 Tahun 2024, 

hal. 63–74. 
116 M. S. I. Ishak and N. S. M. Nasir, “Maqâshid Al‑Syarîʿah in Islamic Finance: 

Harmonizing Theory and Reality,” dalam Journal of Muamalat and Islamic Finance Research, 

Vol. 18 No. 1 Tahun 2021, hal. 108–119. 



92 

 

 

d. Sesuai dengan qâ‘idah: al-dharûrah tuqaddar bi qadarihâ, yaitu 

intervensi harus bersifat proporsional, tidak melebihi kadar kebutuhan. 

e. Menghindari ketergantungan dan permanensi, yaitu intervensi harus 

bersifat sementara dan tidak permanen, dan jika masalah pasar bisa 

diserahkan kembali ke mekanisme alami, intervensi harus dihentikan. 

f. Dilakukan oleh otoritas yang sah (wilâyah), tidak sembarang pihak boleh 

menetapkan kebijakan tas‘îr, harus melalui pemerintah atau otoritas sah. 

g. Melibatkan pertimbangan profesional atau pakar, karena kebijakan 

intervensi harus berdasarkan data, riset, dan masukan para ahli (misalnya 

ekonom, Ulama), bukan emosi atau tekanan politik semata.117 

Terdapat beberapa batasan intervensi harga jika kebijakan tersebut harus 

di evaluasi, apakah kebijakan tersebut berdampak pada kesejahteraan atau 

malah menimbulkan kesengsaraan bagi masyarakat, karena intervensi harga 

dapat dilakuakan jika:  

a. Tidak menyebabkan madharrah yang lebih besar, karena jika intervensi 

justru menciptakan krisis yang lebih parah, misalnya pasar gelap, 

kelangkaan, maka harus dievaluasi.  

b. Tidak menyita hak wajar individu, misalnya, tas‘îr yang terlalu rendah 

sehingga melanggar hak pedagang mendapat keuntungan wajar (ghabn 

yasîr).  

c. Tidak menjadi alat politik atau kepentingan kelompok dan harus 

berprinsip untuk menjaga kemaslahatan umum, bukan untuk 

mempertahankan kekuasaan atau menguntungkan golongan tertentu.  

d. Bersifat adaptif dan fleksibel, intervensi harus dievaluasi secara berkala 

dan bisa disesuaikan jika keadaan berubah, contoh dalam praktik tas‘îr 

harga pokok, jika harga sembako melonjak akibat penimbunan, 

pemerintah menetapkan harga wajar.118 

Berdasarkan ẖifzh al-nafs (melindungi jiwa) dan ẖifzh al-mâl (menjaga 

harta rakyat), penetapan harga harus melalui konsultasi ahli ekonomi, terbatas 

pada masa krisis, dan tidak merugikan secara ekstrem para produsen/pedagang. 

4. Keadilan, Stabilitas Sosial, dan Perlindungan Masyarakat dalam Bingkai 

Mashlaẖah 

Keadilan, stabilitas sosial, dan perlindungan masyarakat merupakan 

prinsip yang terdapat dalam bingkai mashlaẖah terutama dalam tas’ir. Dalam 

 
117 Anas Malik, “Profit Maximization Versus Price Ceiling from Maqâshid Al‑Syarîʿah 

Perspective,” dalam Journal of Muamalat and Islamic Finance,  Vol. 12 No. 2 Tahun 2024, 

hal. 546–561. 
118 Inceif Research Team, “Understandîng the Concept of Mashlaẖah and Its Parameters 

When Enacting Syarîʿah Rules,” International Journal of Islamic Finance, Vol. 1 No. 1 Tahun 

2009, hal. 91–110. 



93 

 

 

teori maqâshid al-syarî‘ah, ketiga nilai tersebut termasuk dalam kemaslahatan 

yang dijaga dan dijadikan tujuan utama syariat. 

a. Keadilan (al-‘Adl) dalam Bingkai Mashlaẖah 

Keadilan (al-‘adl) adalah pilar utama syariat, dan merupakan tujuan 

maqâshid dalam aspek hukum, ekonomi, sosial, dan politik. Dalam 

maqâshid al-syarî‘ah, keadilan bukan hanya tujuan moral, tapi juga tujuan 

hukum dan kebijakan syariah.119 Sejatinya mashlaẖah yang  tidak pernah 

bertentangan dengan keadilan, karena mashlaẖah mempunyai fungsi: 1) 

Menghindari eksploitasi dan penindasan ekonomi, seperti ribâ, monopoli, 

atau manipulasi harga. 2) Menjamin distribusi kekayaan yang adil, adil 

tidak berarti harus rata dan sama, tapi proporsional dan berkeadilan. 3) 

Melindungi hak setiap individu dan kelompok secara seimbang. Terdapat 

dalam al-Qur’ân Sûrah al-Naẖl (16) Ayat 90: 

حْسَانِ  َ يَأمُْرُ بِالْعدَْلِ وَالَِْ  ..... اِنَّ اللّٰه

Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat iẖsân.  

Ulama maqâshid seperti al-Syâthibî menyebut bahwa syariat 

seluruhnya dibangun di atas asas keadilan, dan sesungguhnya kezhaliman 

bertentangan langsung dengan maqâshid, karena penegakan keadilan 

adalah bentuk perlindungan terhadap hak (ẖuqûq).120 

b. Stabilitas Sosial sebagai Tujuan Mashlaẖah 

Stabilitas sosial (istiqrâr ijtimâ‘î) adalah kondisi di mana 

masyarakat hidup damai, tidak terjadi kegaduhan sosial, kerusuhan, atau 

kecemburuan ekstrem akibat ketimpangan, dan merupakan bagian penting 

dari ẖifzh al-nafs, ẖifzh al-mâl, dan ẖifzh al-dîn. Stabilitas sosial 

mempunyai peranan penting dalam menciptakan kemaslahatan karena 

ketimpangan sosial yang tajam bisa memicu krisis, kerusuhan, dan 

kehancuran tatanan masyarakat. Selain itu Islam menekankan pentingnya 

kesetaraan peluang dan distribusi akses, termasuk melalui zakat, larangan 

penimbunan, dan intervensi harga jika perlu.  

Adapun mashlaẖah dalam stabilitas sosial mencakup: 1) Pemenuhan 

kebutuhan dasar rakyat berupa makanan, tempat tinggal, kesehatan. 2) 

Pencegahan kemiskinan ekstrem yang dapat merusak kehormatan 

manusia yang disebut sebagai karâmah. 3) Penguatan ukhuwwah dan 

 
119 Abdel. D. Kader, “Modernity, the Principles of Public Welfare (Mashlaẖah), and the 

End Goals of the Syarîʿah (Maqâshid) in Muslim Legal Thought,” dalam Jurnal Slam and 

Christian-Muslim Relations, Vol. 14 No. 2 Tahun 2003, hal. 164–174. 
120 D. A. Abdulkarim and M. Munawar, “The Role of Maqâshid Al‑Syarî‘ah and 

Mashlaẖah in Ethical Decision-Making: A Study of Professionals in Indonesia,”dalam  

Journal of Islamic Business and Ethics, Vol. 5 No. 1 Tahun 2023, hal. 46–50. 



94 

 

 

solidaritas sosial yang berbasis kasih sayang dan tanggung jawab kolektif. 

Stabilitas sosial merupakan salah satu indikator mashlaẖah dalam 

intervensi harga (tas‘îr) karena, stabilitas sosial menjamin kelangsungan 

hidup kolektif (ẖifzh al-nafs), ketimpangan ekonomi, kezhaliman, atau 

kelangkaan bisa memicu instabilitas. Oleh karena itu, tas‘îr, subsidi, 

redistribusi zakat adalah bentuk intervensi maqâshidiyah demi stabilitas 

sosial.121 

c. Perlindungan Masyarakat dalam Perspektif Mashlaẖah 

Perlindungan masyarakat (ẖimâyah al-mujtama‘) yaitu dengan cara 

melindungi kelompok rentan, seperti fakir, miskin, anak-anak, dan 

pekerja. Bentuk perlindungan lain seperti menjaga akses terhadap 

kebutuhan dasar, seperti pangan, kesehatan, pendidikan, dan keamanan. 

Untuk mencapai kemaslahatan, syariat mewajibkan negara dan 

masyarakat untuk melindungi rakyat dari bahaya dan kerusakan, baik fisik 

maupun ekonomi. Keterkaitan perlindungan terhadap masyarakat dengan 

mashlaẖah adalah,  perlindungan terhadap jiwa (ẖifzh al-nafs) dan harta 

(ẖifzh al-mâl) sangat ditekankan, misalnya: jika harga pangan naik tajam 

dan membahayakan keselamatan masyarakat, maka tas‘îr atau kontrol 

harga adalah bentuk perlindungan syar‘î. 

Dalam kerangka maqâshid al-syarî‘ah, keadilan, stabilitas sosial, dan 

perlindungan masyarakat bukan sekadar nilai etis, tetapi tujuan hukum yang 

konkret, yang dapat dijadikan dasar bagi kebijakan dan intervensi negara. 

Ketiganya merupakan bentuk realisasi dari mashlaẖah mursalah, terutama 

ketika tidak ada nash yang eksplisit, namun urgensinya jelas demi menjaga 

kehidupan sosial dan kesejahteraan publik.122 

 

D. Mashlaẖah ‘Âmmah sebagai Prinsip Kebijakan Publik 

 Mashlaẖah merupakan tujuan dari maqâshid al-syarî‘ah, dalam hal ini 

al-Syathibi mengatakan: 

ينِ  ... وُضِعَتْ لِتحَْقِيقِ مَقَاصِدِ الشَّارِعِ فِي قِيَامِ مَصَالِحِهِمْ فِي الد ِ هٰذِهِ الشَّرِيعَةُ 

  وَالد نْيَا مَعًا
Sesungguhnya syariah itu mempunyai tujuan untuk mewujudkan kemaslahatan 

(kebaikan) manusia di dunia dan akhirat. 

 
121 S. Samidi, F. R. Karnadi, and D. Nurfadilah, “The Role of Maqâshid Al‑Syarî‘ah 

and Mashlaẖah in Ethical Decision‑Making: A Study of Professionals in Indonesia,” dalam 

International Journal of Islamic Finance, Vol. 1 No. 1 Tahun 2017, hal. 91–110. 
122 H.S. Shah and A. Susilo, “E‑Commerce on the Study of Mashlaẖah Mursalah: A 

Review from an Islamic Economic Perspective,” dalam Jurnal Tasharruf: Journal of 

Economics and Business of Islam, Vol. 7 No. 1 Tahun 2022, hal. 17-28.  



95 

 

 

Berdasarkan jelas dan samarnya jenis mashlaẖah, al-Ghazâlî  membagi 

mashlaẖah menjadi tiga macam, yaitu mashlaẖah ‘âmmah, mashlaẖah 

ghâlibah dan mashlaẖah khâshshah nâdirah.123 Mashlaẖah ‘âmmah adalah 

kemaslahatan yang menyangkut kepentingan manusia secara umum, tidak 

untuk seseorang maupun kelompok tertentu. Sedangkan mashlaẖah ghâlibah 

adalah kemaslahatan yang terkait dengan kepentingan mayoritas secara umum, 

tidak untuk kemaslahatan secara keseluruhan, tidak untuk juga untuk 

kemaslahatan perorangan. Sedangkan mashlaẖah khâshshah nâdirah adalah 

kemaslahatan yang menyangkut kepentingan seseorang tertentu pada kejadian 

tertentu, dalam Kitab Syifâ’ al-Ghalîl, al-Ghazâlî berkata: 
 

وَ تنَْقسَِمُ قسِْمَةً أخُْرَى بِالِْضَافَةِ إِلَى مَرَاتبِهَِا فِي الْوُضُوحِ وَالْخَفَاءِ، فمَِنْهَا مَا يتَعََلَّقُ 

 بمَِصْلحََةِ الْأغَْلبَِ، وَمِنْهَا مَا يَتعََلَّقُ بمَِصْلحََةِ شَخْص  مُعَيَّن  فِي وَاقعَِة  نَادِرَة ، وَتتَفَاَوَتُ 

ةٌ بشَِرْطِ ألَََّ يكَُونَ غَرِيبًا   هَذِهِ الْمَرَاتبُِ بِتفََاوُتِ مَصَالِحِهَا فِي الظ هُورِ، وَكُل  ذلَِكَ حُجَّ

ضَ لَهُ بِالتَّغْيِيرِ   ا، وَلََ يتَعَرََّ بعَِيداً، وَبشَِرْطِ ألَََّ يصَُادِمَ نَصًّ   
Dalam pembagian lain berdasarkan jelas dan samarnya mashlaẖah, terdapat 

mashlaẖah yang terkait dengan kepentingan mayoritas dan ada yang terkait 

dengan mashlaẖah dalam kepentingan individu atau orang tertentu dalam 

kejadian tertentu. Perbedaan tingkat mashlaẖah ini berdasarkan perbedaan, 

lebih jelasnya mashlaẖah tersebut dan semuanya dinilai sebagai dalil dengan 

syarat mashlaẖah tersebut dapat diterima, tidak bertentangan dengan nash 

dan tidak bisa berubah”.  

Dari pernyataan al-Ghazâlî tersebut menuntukkan kejelasan bahwa al-

Ghazâlî dalam menilai kehujjahan mashlaẖah ‘âmmah, ghâlibah, dan 

mashlaẖah khâshshah nâdirah dengan syarat tidak bertentangan dengan nash, 

maka mashlaẖah tersebut tidak akan berubah. al-Ghazâlî juga mengakui 

kehujjahan mashlaẖah khâshshah nâdirah, walaupun hanya menyangkut 

individu, atau seseorang tertentu dalam suatu kejadian atau waktu tertentu.124  

1. Mashlaẖah ‘Âmmah (Umum) & Mashlaẖah Khâshshah (Khusus) 

Mashlaẖah ‘âmmah merupakan kemaslahatan umum, yaitu kebaikan 

atau manfaat yang mencakup masyarakat luas, sedangkan mashlaẖah 

khâshshah adalah kemaslahatan khusus yang hanya dînikmati oleh individu, 

kelompok tertentu, atau segmen terbatas masyarakat. Keduanya merupakan 

bagian dari konsep mashlaẖah dalam Islam, tetapi berbeda dari segi cakupan, 

 
123 Mohammad Hadi Sucipto and Khotib, “Perdebatan Mashlaẖah Mursalah dalam 

Kitab-Kitab Al-Imam Al-Ghazâlî ,” dalam Jurnal El-Faqih: Jurnal Pemikiran dan Hukum 

Islam, Vol. 6 No. 1 Tahun 2020, hal. 1–17. 
124 Henry Hermawan Adinugraha and M. Mashudi, “Al‑Mashlaẖah Al‑Mursalah in 

Determining Islamic Law,” dalam Scientific Journal of Islamic Economics, Vol. 4 No. 1 Tahun 

2018, hal. 63–75. 



96 

 

 

penerapan, dan kekuatan ẖujjah dalam pengambilan hukum.125 Perbedaan 

ruang lingkup mashlaẖah ‘âmmah diperuntukkan untuk masyarakat secara 

luas (publik, kolektif), seperti contoh stabilitas harga pangan, sistem 

pendidikan nasional, dan pengelolaan lingkungan, selain itu mashlaẖah 

‘âmmah juga diutamakan dan dijadikan dasar dalam ijtihâd hukum. Sedangkan 

mashlaẖah khâshshah diperuntukkan untuk kalangan terbatas (individu/ 

komunitas), seperti contoh keuntungan usaha pribadi, kenyamanan gaya hidup 

seseorang, dan hak waris keluarga, selain itu mashlaẖah khâshshah tidak bisa 

dijadikan landasan hukum kecuali jika mashlaẖah khâshshah tidak 

bertentangan dengan mashlaẖah ‘âmmah.126 

Dalam prinsip maqâshid, mashlaẖah umum harus lebih diprioritaskan  

daripada mashlaẖah khusus, seperti dalam qâ‘idah “yutahammal al-dharar al-

khâshsh li daf‘i al-dharar al-‘âm” (kerugian individu dapat ditanggung demi 

menghindari kerugian masyarakat umum). Contoh aplikatif mashlaẖah 

‘âmmah adalah: Pemerintah menetapkan batas harga beras agar seluruh rakyat 

bisa membelinya, mewajibkan vaksinasi demi mencegah wabah, dan melarang 

pembalakan liar agar lingkungan tetap lestari. Sedangkan contoh aplikatif 

mashlaẖah khâshshah adalah: Pedagang ingin menjual beras dengan harga 

tinggi agar mendapat untung besar, seseorang tidak mau divaksin karena alasan 

pribadi, dan pemilik lahan ingin menebang pohon secara bebas untuk 

kepentingan bisnisnya. Dalam semua contoh itu, mashlaẖah khâshshah tidak 

bisa mengalahkan mashlaẖah ‘âmmah, kecuali jika ada pertimbangan syar‘î 

yang sangat kuat.127 

Jika suatu kebijakan hanya menguntungkan sebagian kecil tapi 

membahayakan masyarakat umum, maka secara maqâshid, kebijakan itu harus 

ditolak. Sebaliknya, jika suatu tindakan membatasi kebebasan pribadi demi 

kemaslahatan umum, maka itu dibenarkan syariat, selama tidak melanggar 

nash eksplisit. Mashlaẖah ‘âmmah lebih utama, mencerminkan maqâshid 

syarî‘ah, dan bisa dijadikan landasan ijtihâd, dan mashlaẖah khâshshah harus 

tunduk pada kemaslahatan umum dan tidak boleh merugikan masyarakat, 

karena prinsip dasar syariat Islam memprioritaskan perlindungan dan 

kesejahteraan masyarakat secara luas.  

 

 

 
125 Ahmad Bin Muhammad Husni, “The Importance of Maqâshid Syarî‘ah in Siyasah 

Syarʿiyyah,” dalam SAS Publishers Journal, Vol. 4 No. 1 Tahun 2018, hal. 1–14. 
126 N Nurhadi, “The Importance of Maqâshid Syarî‘ah as a Theory in Islamic Economic 

Business Operations,” International Journal of Islamic Business and Economics, Vol. 3 No. 2 

Tahun 2019, hal. 130–145. 
127 M. N. Alias, “A Review of Mashlaẖah Mursalah and Maqâshid Syarî‘ah as Methods 

of Determining Islamic Legal Ruling,” dalam Turkish Journal of Computer and Mathematics 

Education (TURCOMAT), Vol. 12 No. 3 Tahun 2021, hal. 2994–3001. 



97 

 

 

2. Integrasi Nilai-Nilai Syariah dalam Kebijakan Ekonomi 

Integrasi nilai-nilai syariah dalam kebijakan ekonomi adalah bagian dari 

wacana besar dalam ekonomi Islam kontemporer yang berusaha menjadikan 

prinsip-prinsip syariat sebagai fondasi, nilai dan arah dalam perumusan dan 

pelaksanaan kebijakan ekonomi negara. Teori ini berakar pada maqâshid al-

syarî‘ah, hukum Islam, dan teori mashlaẖah. Integrasi nilai-nilai syariah dalam 

kebijakan ekonomi berarti menggabungkan prinsip moral, hukum, dan tujuan 

syariat Islam ke dalam sistem dan instrumen kebijakan ekonomi negara, baik 

pada level mikro maupun makro. Tujuannya adalah menciptakan keadilan, 

keberkahan, keseimbangan, dan keberlanjutan ekonomi dalam kerangka nilai-

nilai Ilâhiyyah.128 

Landasan teologis dan normatif nilai-nilai syarî‘ah dalam kebijakan 

ekonomi terdapat dalam al-Qur’ân Sûrah al-Baqarah (2) Ayat 275 tentang 

larangan ribâ dan perintah jual beli yang adil Allah Swt Berfirman:  

بٰوا   .… مَ الر ِ ُ الْبَيْعَ وَحَرَّ  .…وَاحََلَّ اللّٰه
Dan Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan ribâ. 

 

Larangan ribâ jika diterapkan dalam sistem ekonomi bisa berbentuk 

sistem moneter dan keuangan yang bebas bunga dan spekulasi. Selain itu Allah 

juga memerintahkan agar harta tidak beredar di kalangan orang yang kaya saja 

terdapat dalam al-Qur’ân Sûrah al-H̲asyr (59) Ayat 7 Allah Swt Berfirman: 

 .…كَيْ لََ يكَُوْنَ دوُْلَةً ۢ بَيْنَ الَْغَْنِيَاۤءِ مِنْكُمْ   ..…
 (Demikian) agar harta itu tidak hanya beredar di antara orang-orang kaya 

saja di antara kamu.  

Allah melarang harta hanya beredar dalam kalangan orang-orang kaya 

saja karena dalam Islam terdapat tanggung jawab sosial berupa kewajiban 

untuk mengeluarkan zakat, anjuran berinfaq dan redistribusi kekayaan negara, 

karena dalam pengelolaan fiskal (pajak) harus dilakukan dengan amânah dan 

transparansi. Allah juga memerintahkan keadilan (‘adl), iẖsân, dan memberi 

kepada kerabat yang terdapat dalam Sûrah al-Naẖl (16) Ayat 90 Allah 

Berfirman: 

حْسَانِ وَاِيْتاَۤئِ ذِى الْقرُْبٰى َ يَأمُْرُ بِالْعدَْلِ وَالَِْ  .… اِنَّ اللّٰه
Sesungguhnya Allah menyuruh berlaku adil, berbuat kebajikan, dan 

memberikan bantuan kepada kerabat.  
 

Perintah untuk berlaku adil yang dimasksud adalah menghapus 

kesenjangan dan ketimpangan dan mendistribusikan kekayaan secara adil. 

Sedangkan bentuk dari iẖsân (kebajikan) dalam ayat tersebut merupakan 

 
128 M. P. Midlaj, “The Role of Sharia Principles in Promoting Sustainable Economic 

Development: A Comparative Analysis of Islamic and Non‑Islamic Economies,” dalam Jurnal 

Al‑Fadilah: Islamic Economics Journal, Vol. 2 No. 2 Tahun 2025, hal. 146–168. 



98 

 

 

mengedepankan etika dalam berbisnis dan kebijakan dalam ekonomi. Selain 

terdapat dalam al-Qur’ân, integrasi nilai-nilai syariah dalam kebijakan 

ekonomi terdapat dalam Hadis Nabi yang diriwayatkan oleh Bukhârî dan 

Muslim: 

ِ صلى الله عليه وسلم يَقوُلُ  ُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّّٰ ِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّّٰ كُمْ رَاع   عَنْ عَبْدِ اللَّّٰ
كُل 

 وَكُل كُمْ مَسْئوُلٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ  129 (رواه البخاري ومسلم)
Setiap kamu adalah pemimpin, dan setiap pemimpin akan dimintai 

pertanggungjawaban atas kepemimpinannya. (HR. Bukhari dan Muslim) 

Pada dasarnya integrasi ini bertujuan menjaga lima tujuan utama dalam 

syariah yaitu: agama, jiwa, akal, harta, dan keturunan. Adapun integrasi nilai 

syariah dalam kebijakan ekonomi adalah: Kebijakan Fiskal Syarî‘ah,130 

Kebijakan Moneter Syariah,131 Intervensi Pasar,132 Pemberdayaan UMKM dan 

Ekonomi Rakyat,133 dan Instrumen Kesejahteraan Sosial.134 Sedangkan 

tantangan yang dihadapi dalam integrasi nilai-nilai syariah dalam kebijakan 

ekonomi adalah ketidaksinkronan antara sistem hukum positif dan syariah, 

minimnya SDM dan lembaga yang kompeten dalam ekonomi syariah, serta 

resistensi pasar terhadap regulasi berbasis moral/ agama. Selain tantangan 

peluang yang harus diadapai adalah potensi besar ekonomi halal global karena 

kebutuhan atas barang jasa yang tersertifikasi halal, kebangkitan kesadaran 

etika dalam bisnis, dan penerimaan luas terhadap keuangan syariah secara 

 
129 Shaẖîẖ Muslim, Kitâb al-Imârah, No. 1829. 
130 Kebijakan fiskal syarî‘ah yaitu bentuk dari optimalisasi zakat, wakaf, dan pajak 

halal, selain itu juga penggunaan anggaran negara untuk sektor kemaslahatan umum. E. T. P. 

Saratian, I. R. Aysa, and U. Sudiana, “Sharia Economic Law on Stock Investment in the 

Capital Market,” dalam International Journal of Financial Economics (IJEFE), Vol. 4 No. 2 

Tahun 2025, hal. 72–85. 
131 Kebijakan moneter syariah adalah sistem keuangan yang bebas ribâ, penggunaan 

sukuk (obligasi syariah), dan pengendalian inflasi tanpa adanya bunga. M. Chadi, Mursid, Aziz 

F. Aminudîn, and D. Anjani, “The Role of Sharia Economics in Realizing Sustainable Green 

Economic Development,” dalam Journal of Infrastructure, Policy and Development, Vol. 8 

No. 5 Tahun 2024, hal. 5012. 
132 Indikator dari intervensi pasar yaitu: penetapan harga dasar untuk barang pokok 

(tas‘îr), larangan penimbunan (iẖtikâr) dan monopoli (iẖtisâr), serta perlindungan konsumen 

dan produsen. M. Y. Ahmad, A.F. Omar, Muhammad Mu’izz Abdullah, et al., “The 

Application of Mashlaẖah Mursalah Principle in Resolving Inheritance Claims by 

Non‑Muslim Heirs of Converts at Baitulmal,” dalam International Journal of Academic 

Research in Business and Social Sciences, Vol. 14 No. 8 Tahun 2014, hal. 3098–3110. 
133 Pemberdayaan UMKM yaitu berupa akses modal melalui microfinance syariah, 

Pelatihan berbasis nilai Islam (jujur, amânah). Agus Sunaryo. “Moderatisme Mashlaẖah: 

Rereadîng the Concept of Mashlaẖah At‑Tûfî and Al‑Butî in Answering Contemporary 

Issues,” dalam International Journal of Social Science Research and Review, Vol. 5 No. 3 

Tahun 2022, hal. 389–403. 
134 Kesejahteraan sosial yaitu dapat berupa subsidi tepat guna untuk kelompok miskin, 

peran aktif baitul mâl dalam distribusi kekayaan. Hamzah, K, “Urgensi Mashlaẖah dalam 

Pembaruan Hukum Islam di Era Global.” hal. 98. 



99 

 

 

internasional. Integrasi nilai-nilai syariah dalam kebijakan ekonomi 

merupakan upaya untuk menjadikan hukum Islam sebagai kerangka kerja 

moral dan struktural, selain itu juga untuk mewujudkan keadilan, 

keseimbangan, dan keberkahan ekonomi dan juga membangun sistem 

ekonomi yang berbasis pada maqâshid, bukan sekadar pertumbuhan angka. 

3. Peran Pemerintah sebagai H̲âmil Al-Mashlaẖah  

Peran pemerintah sebagai ẖâmil al-mashlaẖah (penanggung jawab 

kemaslahatan) merupakan salah satu fondasi dalam siyasah syar‘iyyah (politik 

dan tata kelola Islam) dan maqâshid al-syarî‘ah, yang menegaskan bahwa 

negara atau pemimpin memiliki tanggung jawab syar’î untuk menjaga dan 

mewujudkan kemaslahatan umat. H̲âmil al-mashlaẖah secara harfiah berarti 

“pembawa” atau penanggung jawab kemaslahatan, dalam konteks 

pemerintahan Islam, istilah ini merujuk kepada Negara (pemerintah), yang 

berfungsi sebagai pelindung, pengatur, dan penjamin terwujudnya 

kemaslahatan umat dalam seluruh aspek kehidupan, yaitu: ekonomi, sosial, 

politik, hukum, dan agama.135 Landasan teoritis al-Qur’ân terdapat dalam 

Sûrah al-Nisâ’ (4) Ayat 58 Allah Swt Berfirman: 

َ يَأمُْرُكُمْ انَْ تؤَُد وا الَْمَٰنٰتِ اِلٰٓى اهَْلِهَاۙ   ...اِنَّ اللّٰه
Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amânah kepada 

pemiliknya. 

Amânah merupakan sebuah kepercayaan yan diberikan oleh masyarakat 

kepada pemegang kuasa (pemerintah), dalam hal ini masyarakat mempunyai 

harapan besar kepada pemerintah untuk mengatur negara dengan baik, 

membuat masyarakat semakin sejahtera dengan kejujuran dalam suatu 

kepemerintahan, dan masyarakat menjalani kehidupan dengan penuh ketaatan 

kepada pemerintah atas keputusan-keputusan yang diambilnya. Hal ini 

terdapat dalam dalam Sûrah al-Nisâ’ (4) Ayat 58: 

  ِ سُوْل  اِلََّ لِيطَُاعَ باِِذْنِ اللّٰه    ..وَمَآ ارَْسَلْنَا مِنْ رَّ
Kami tidak mengutus seorang Rasul pun, kecuali untuk ditaati dengan izin 

Allah. 

Rasul (Nabi Muhammad) selain sebagai pemimpin agama juga 

merupakan pemimpin dalam pemerintahan, dan dalam ayat tersebut Allah Swt 

mengutusnya untuk ditaati umatnya. Selain dalam al-Qur’ân, landasan teoritis 

juga terdapat dalam Hadis Nabi di atas “Pemimpin adalah penggembala, dan 

ia bertanggung jawab atas gembalaannya.” (HR Bukhârî dan Muslim). 

Landasan teoritis juga terdapat dalam qâ‘idah fiqhiyyah yang berbunyi: 

“Tasharruf al-imâm manûthun bi al-mashlaẖah” (kebijakan seorang 

 
135 I. A.-W. Bagby, “Utility in Classical Islamic Law: The Concept of ‘Mashlaẖah’ in 

Ushûl Al-Fiqh”, University of Michigan, 1986, hal. 342. 



100 

 

 

pemimpin harus didasarkan pada kemaslahatan).136 Dalam hal ini pemerintah 

sebagai ẖâmil al-mashlaẖah harus bertanggun jawab atas kemaslahatan umat/ 

masyarakatnya dengan tetap berprinsip pada kemaslahatan umum yang tidak 

mengorbankan prinsip-prinsip normatif yang sudah tertuang dalam nash (al-

Qur’ân dan Hadis Nabi). Adapun fungsi pemerintah sebagai ẖâmil al-

mashlaẖah adalah:137 

a. Sebagai penjaga maqâshid al-syarî‘ah, karena menjamin 

keberlangsungan lima aspek primer dalam kehidupan manusia, termasuk 

keamanan, pendidikan, dan kesehatan.  

b. Sebagai regulator ekonomi, dalam hal ini yang dilakukan pemerintah 

adalah mencegah monopoli dan ketimpangan, mengatur pasar melalui 

tas‘îr jika diperlukan, dan mendistribusikan zakat, wakaf, dan sumber 

daya alam untuk kesejahteraan umum.  

c. Sebagai pembuat hukum berbasis mashlaẖah, dalam hal ini pemerintah 

menyusun Undang-Undang dan kebijakan sesuai dengan prinsip-prinsip 

syariah dan kebutuhan kontekstual masyarakat.  

d. Sebagai penegak keadilan, melalui sistem peradilan yang adil, bebas dari 

korupsi, dan responsif terhadap kezhaliman.  

e. Sebagai pelayan publik, yaitu menyediakan akses terhadap pendidikan, 

kesehatan, pekerjaan, dan jaminan sosial. 

Terdapat pemikiran Ulama tentang ẖâmil al-mashlaẖah di antaranya 

yaitu: Al-Mâwardî, dalam Kitab al-Aẖkâm al-Sulthâniyyah, beliau 

berpendapat bahwa pemerintah bertugas menegakkan agama dan mengatur 

dunia berdasarkan agama. Al-Ghazâlî juga berpendapat bahwa, pemerintah 

diperlukan untuk menghilangkan kekacauan dan menegakkan maqâshid. 

Ulama Ibn Taymiyyah juga mempunyai pendapat bahwa, negara kafir yang 

adil lebih baik daripada negara Muslim yang zhâlim. Al-Syâthibî berpendapat 

bahwa siyasah harus berorientasi pada realisasi mashlaẖah mursalah bagi 

umat. Ibn ‘Âshûr mempunyai pendapat bahwa, pemerintah berfungsi sebagai 

pelindung sistem maqâshid al-syarî‘ah, bukan hanya administrator. Contoh 

implemetasi nyata ẖâmil al-mashlaẖah dalam bidang ekonomi adalah subsidi 

pangan, penetapan upah minimum, larangan ribâ, intervensi harga, regulasi 

perdagangan, mencegah penimbunan dan monopoli.  

H̲âmil al-mashlaẖah adalah konsep penting yang menempatkan 

pemerintah sebagai aktor utama dalam realisasi nilai-nilai syariah secara 

kolektif, karena negara bukan hanya alat kekuasaan, tapi penjamin 

 
136 A. Rosidîn, R. Andriani, and F. Fitriani, “The Role of Government in Implementing 

Mashlaẖah Mursalah: A Policy-Based Evaluation,” dalam Semantic Scholar Journal of 

Islamic Law and Policy, Vol. 5 No. 1 Tahun 2021, hal. 45–60. 
137 H. Amir Mu’allim, “Islamic Bureaucracy in Public Administration: Government as 

Holder of Mashlaẖah Mursalah,” dalam Journal of Namibian Islamic Studies, Vol. 11 No. 2 

Tahun 2023, hal. 620–639. 



101 

 

 

kemaslahatan umum, pelindung hak rakyat, dan pelaksana maqâshid al-

syarî‘ah. Teori ini mendorong agar semua kebijakan publik selalu mengacu 

pada keadilan, kemanfaatan, dan perlindungan dari kerusakan, karena 

pemerintah dalam Islam bukan hanya entitas administratif, tetapi juga lembaga 

moral dan maqâshidiyah (berorientasi tujuan syariah).138 

4. Contoh-Contoh Kebijakan Tas‘îr Kontemporer yang Berlandaskan 

Mashlaẖah ‘Âmmah 

Berikut adalah contoh-contoh kebijakan tas‘îr (penetapan harga oleh 

pemerintah) kontemporer yang berlandaskan pada mashlaẖah ‘âmmah 

(kemaslahatan umum):139 

a. Penetapan Harga Eceran Tertinggi (HET) untuk bahan pokok, pemerintah 

Indonesia menetapkan HET untuk beras, minyak goreng, gula, dan LPG, 

yang mempunyai tujuan untuk melindungi masyarakat dari harga yang 

melonjak tak terkendali dan menjamin keterjangkauan kebutuhan pokok. 

Landasan mashlaẖah yang terdaat dalam penetapan HET adalah 

menjamin akses kebutuhan dasar bagi semua lapisan masyarakat. 

b. Subsidi dan penetapan harga energi, subsidi harga BBM dan listrik 

diperuntukkan untuk masyarakat ekonomi lemah dan mempunyai tujuan 

untuk menjaga daya beli masyarakat dan kestabilan ekonomi nasional. 

Landasan mashlaẖah yang terdapat dalam pemberian subsidi dan 

penetapan penetapan harga energi adalah, mencegah kesenjangan sosial 

dan gejolak ekonomi akibat fluktuasi harga energi global. 

c. Penetapan tarif transportasi umum seperti KAI, penetapan harga KAI 

merupakan salah satu bentuk monopoli yang dilakukan oleh BUMN 

(Badan Usaha Milik Negara) dan tidak ada satupun perusahaan individu 

atau swasta yang dapat bersaing dengan KAI. Tarif yang sudah ditetapkan 

KAI bervariatif tergantung dari jarak tempuh dan jenis kelas yang dipilih, 

terdapat beberapa jenis kelas yang ditawarkan oleh PT. KAI yaitu: kelas 

ekonomi, bisnis, eksekutif, dan luxury. Penetapan harga atau tarif 

transportasi yang menjadi primadona masyarakat pulau jawa ini 

mempunyai tujuan untuk menjaga kenyamanan penumpang, kepastian 

harga yang stabil, juga jaminan keselamatan, sehingga kepercayaan 

penumpang KAI kebih banyak dibanding transportasi-transportasi lain 

yang dikelola oleh swasta.  

d. Pemerintah menetapkan tarif ojek online, bus transjakarta, dan KRL 

mempunyai tujuan untuk melindungi konsumen dari tarif berlebihan 

sekaligus menjamin kelayakan bagi penyedia jasa. Landasan mashlaẖah 

 
138 I. Alfian et al., “Islamic Bureaucracy in Public Administration Philosophy,” dalam 

Journal of Namibian Studies, Vol. 33 No. 1 Tahun 2023, hal. 1501–1513. 
139 M. Elkafrawy, “Price Control in an Islamic Economy,” dalam Jurnal MPRA Paper 

(Munich Personal RePEc Archive), Vol. 1 No. 1 Tahun 2018, hal. 19–41. 



102 

 

 

yang terdapat dalam penetapan tarif transportasi umum adalah, keadilan 

bagi penumpang dan pengemudi serta kelancaran layanan publik. 

e. Intervensi harga obat dan alat kesehatan, penetapan harga eceran 

maksimal untuk obat generik dan alat kesehatan tertentu, hal ini bertujuan 

untuk mencegah komersialisasi berlebihan atas layanan kesehatan. 

Landasan mashlaẖah dalam intervensi harga obat dan alat kesehatan 

adalah hak dasar, dan aksesibilitasnya wajib dijaga. 

f. Penetapan harga gabah/padi melalui Bulog, pemerintah menetapkan harga 

pembelian gabah agar petani tidak dirugikan oleh tengkulak, ini dilakukan 

oleh pemerintah karena mempunyai tujuan untuk menjamin stabilitas 

pendapatan petani dan ketahanan pangan nasional. Landasan mashlaẖah 

didasarkan pada keseimbangan antara produsen dan konsumen demi 

kemaslahatan bersama.140 

g. Pembekuan harga dalam situasi krisis atau bencana, yaitu dilakukan 

dengan cara melarang menaikkan harga barang pokok saat terjadi bencana 

alam atau pandemi ini mempunyai tujuan untuk mencegah penimbunan 

dan eksploitasi dalam situasi darurat. Landasan mashlaẖah-nya adalah 

menjaga keadilan dan solidaritas sosial saat kondisi genting. Kebutuhan 

pokok merupakan kebutuhan umum yang setiap hari dalam jangka waktu 

yang pendek seseorang membutuhkannya, seperti beras, minyak, telur, 

gula, dll. Jika kebutuhan pokok dinaikkan disaat masyarakat mengalami 

krisis financial maka ini disebut sebagai kezhaliman yang dapat 

mengancam ẖifzh al-nafs seseorang. Namun  hal ini tidak terjadi di Negara 

Indonesia, ketika suatu wilayah mengalami dan terdampak bencana alam, 

maka banyak sekali distribusi bantuan baik dari perusahaan pemerintah, 

swasta, atau individu mereka ikut andil bersama-sama membantu 

meringankan beban sodara setanah air, terutama dalam hal pemenuhan 

kebutuhan pangan dan kesehatan.  

Kebijakan tas‘îr dalam konteks kontemporer tetap relevan dalam fiqh 

mu‘âmalah, terutama apabila: dilakukan untuk mencegah dharar (kerugian 

besar), menghindari eksploitasi pasar, dan menjaga keadilan sosial 

berdasarkan prinsip mashlaẖah ‘âmmah. Contoh-contoh di atas merupakan 

implikasi nyata yang terdapat dalam Negara Indonesia dengan segala 

kebijakannya yang bertujuan untuk mensejahterakan masyarakatnya.141 Semua 

kebijakan yang ada di negara, khususnya Negara Indonesia mempunyai tujuan 

yaitu menciptakan keadilan yang sesuai dengan Pancasila sila kelima: 

 
140 A. Al‑Tahawi and M. Ramadan, “Price Control in an Islamic Economy: A 

Contemporary Perspective,” dalam SSRN Working Paper, Vol. 1 No. 1 Tahun 2022, hal. 1–

26. 
141 S. Al-Mahdi, “Islamic Economic System and the Role of State Mechanisms in 

Protecting Consumers,” dalam International Journal of Islamic Economics, Vol. 12 No. 2 

Tahun 2024, hal. 561–580. 



103 

 

 

”Keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia.” Sebagai negara yang 

mempunyai kekayaan sumber daya alam yang melimpah ruah, negara harus 

bisa memberikan kesejahteraan dan penghidupan yang layak bagi 

masyarakatnya, baik yang bersifat produktif maupun konsumtif. Ini dilakukan 

untuk menjaga kesenjangan perekonomian supaya tidak terlalu curam dengan 

tetap mengedepankan etika dan moralitas sebagai landasan kejujuran dalam 

penentuan kebijakan.  

 

E. Konseptualisasi Kebijakan Umum Atas Kenaikan Harga 

Kebijakan umum dapat terjadi dalam bentuk intervensi pemerintah 

Ketika harga barang kebutuhan pokok naik di pasar. Dalam ilmu ekonomi, 

naiknya harga barang di pasar dijelaskan dengan hukum permintaan dan 

penawaran (supply demand law), yaitu: Jika permintaan naik sementara 

penawaran tetap, maka harga cenderung naik. Jika penawaran turun sementara 

permintaan tetap, maka harga juga cenderung naik. Jika permintaan naik dan 

penawaran turun sekaligus, maka harga akan naik lebih tajam. Adapun faktor-

faktor kenaikan harga yang disebabkan oleh keadaan perekonomian global 

tanpa adanya kecurangan dan intervensi dari pihak manapun adalah sebagai 

berikut: 

1. Demand Pull Inflation  

Demand pull inflation adalah kenaikan harga dikarenakan adanya  

dorongan permintaan barang dan jasa lebih banyak daripada yang tersedia. 

Demand pull inflation merupakan jenis inflasi yang terjadi ketika permintaan 

agregat dalam suatu perekonomian meningkat lebih cepat dibanding kapasitas 

produksi yang tersedia. Kondisi ini muncul ketika konsumsi rumah tangga, 

investasi swasta, belanja pemerintah, atau permintaan ekspor mengalami 

lonjakan signifikan, sementara kemampuan produksi domestik tidak mampu 

menyesuaikan diri dengan cepat. Pada tahap awal, kenaikan permintaan 

mungkin masih direspons oleh peningkatan output, namun jika kapasitas 

produksi sudah terbatas, dorongan permintaan lebih lanjut akan terefleksi pada 

kenaikan harga semata. Dengan demikian, demand pull inflation sering disebut 

sebagai inflasi “tarikan permintaan” karena berasal dari daya beli masyarakat 

dan pemerintah yang melampaui kemampuan produksi.  

Faktor-faktor yang biasanya memicu kondisi ini antara lain kebijakan 

fiskal ekspansif (kenaikan belanja negara atau penurunan pajak), dan kebijakan 

moneter longgar (suku bunga rendah, peningkatan jumlah uang beredar), 

peningkatan kepercayaan konsumen, serta ledakan permintaan ekspor. Secara 

praktis, inflasi jenis ini ditandai oleh terjadinya positive output gap, yaitu 

produksi riil melebihi kapasitas potensial, tingkat pengangguran rendah, dan 

kenaikan upah yang sejalan dengan peningkatan permintaan. Dalam jangka 



104 

 

 

pendek, demand pull inflation dapat meningkatkan output dan kesempatan 

kerja, tetapi dalam jangka panjang hanya akan menghasilkan kenaikan harga 

yang berkelanjutan jika tidak diimbangi dengan peningkatan kapasitas 

produksi.142 Oleh karena itu, bank sentral biasanya merespons fenomena ini 

dengan kebijakan moneter kontraktif, seperti menaikkan suku bunga atau 

mengurangi jumlah uang beredar, untuk menahan laju permintaan dan 

menstabilkan harga.  

Contoh fenomena demand pull inflation di Indonesia dapat terlihat pada 

periode menjelang hari raya Idul Fitri atau perayaan hari besar lainnya. Setiap 

tahun, pola konsumsi masyarakat meningkat tajam karena adanya tradisi 

mudik, belanja pakaian baru, kebutuhan pangan, serta pemberian Tunjangan 

Hari Raya (THR) yang meningkatkan daya beli rumah tangga. Lonjakan 

permintaan agregat ini terjadi dalam waktu singkat, sementara kapasitas 

produksi barang kebutuhan pokok, seperti beras, daging, telur, dan minyak 

goreng, serta layanan transportasi relatif tetap. Akibatnya, harga barang-

barang konsumsi utama tersebut terdorong naik. Situasi serupa juga terlihat 

pada periode stimulus fiskal besar pasca-pandemi COVID-19, ketika 

pemerintah menggelontorkan bantuan sosial tunai, subsidi upah, serta insentif 

pajak untuk mendorong konsumsi dan investasi. Permintaan domestik yang 

meningkat secara cepat menciptakan tekanan inflasi meskipun di sisi lain 

pasokan barang masih terhambat oleh gangguan rantai distribusi. Kedua 

kondisi ini menggambarkan mekanisme khas demand pull inflation, yaitu 

kenaikan harga yang disebabkan oleh daya beli masyarakat dan pemerintah 

yang melampaui kapasitas produksi yang tersedia. 

2. Cost Push Inflation 

Cost push inflation merupakan kenaikan harga barang yang disebabkan 

oleh naiknya biaya produksi. Cost push inflation merupakan inflasi yang 

terjadi akibat kenaikan biaya produksi, sehingga produsen terpaksa menaikkan 

harga jual barang dan jasa untuk menutup biaya yang lebih tinggi. Berbeda 

dengan demand pull inflation yang dipicu oleh lonjakan permintaan, inflasi 

jenis ini bersumber dari sisi penawaran (supply side).143 Faktor penyebab 

utama antara lain kenaikan harga bahan baku, misalnya: minyak, gas, pupuk, 

atau komoditas impor, kenaikan upah buruh di atas produktivitas, depresiasi 

nilai tukar yang membuat barang impor lebih mahal, serta gangguan distribusi 

yang meningkatkan biaya logistik.  

 
142 N. Gregory Mankiw, Principles of Economics. Boston: Cengage Learning, 2021, 

hal. 305.  
143 Werner Baer, The Brazilian Economy: Growth and Development. Boulder: Lynne 

Rienner Publishers, 2008, hlm. 204.  



105 

 

 

Seperti yang dialami oleh banyak negara pada era krisis minyak 1970-

an. Secara praktis, cost push inflation ditandai oleh naiknya harga barang 

meskipun permintaan masyarakat tidak meningkat secara signifikan, bahkan 

bisa menurun akibat daya beli yang tertekan. Contoh nyata di Indonesia adalah 

ketika pemerintah menaikkan harga BBM bersubsidi, yang langsung 

mendorong kenaikan biaya transportasi dan distribusi, kemudian merembet ke 

harga barang-barang pokok lainnya. Untuk mengendalikan inflasi jenis ini, 

kebijakan moneter konvensional memainkan peran penting dengan cara 

menaikkan suku bunga, yang sering kali kurang efektif, karena akar 

masalahnya berada pada sisi penawaran. Oleh karena itu, strategi yang 

biasanya ditempuh adalah kombinasi kebijakan harga energi yang lebih stabil, 

subsidi tepat sasaran, efisiensi logistik, serta peningkatan produktivitas 

produksi domestik. 

3. Quantity Theory of Money  

Quantity theory of money adalah naiknya harga barang atau jasa 

dikarenakan jumlah uang beredar lebih banyak dibanding jumlah barang yang 

tersedia. Quantity theory of money menjelaskan bahwa tingkat harga suatu 

barang sangat ditentukan oleh jumlah uang yang beredar. Teori ini paling 

terkenal melalui persamaan MV = PQ, di mana M adalah jumlah uang beredar, 

V adalah kecepatan peredaran uang (velocity), P adalah tingkat harga umum, 

dan Q adalah output riil.144 Inti dari teori ini adalah bahwa jika V dan Q 

dianggap konstan dalam jangka pendek, maka kenaikan jumlah uang beredar 

(M) akan berbanding lurus dengan kenaikan harga (P). Dengan kata lain, 

inflasi pada dasarnya adalah fenomena moneter, yaitu terlalu banyak uang 

yang beredar untuk jumlah barang dan jasa yang relatif tetap.  

Pandangan ini banyak dipopulerkan oleh kaum monetaris, terutama 

Milton Friedman, yang menyatakan bahwa “inflasi selalu dan di mana pun 

merupakan fenomena moneter.” Implikasi kebijakan dari teori ini adalah 

pentingnya pengendalian pertumbuhan jumlah uang beredar sebagai instrumen 

utama untuk menjaga stabilitas harga. Jika pemerintah atau bank sentral 

membiarkan ekspansi moneter terlalu besar tanpa diimbangi peningkatan 

kapasitas produksi, maka perekonomian akan menghadapi inflasi yang 

persisten. 

Salah satu contoh penerapan quantity theory of money di Indonesia dapat 

dilihat pada periode hiperinflasi pada tahun 1960-an pada masa Orde Lama. 

Pada saat itu, pemerintah melakukan ekspansi moneter besar-besaran dengan 

 
144 David Laidler, The Golden Age of the Quantity Theory. Princeton: Princeton 

University Press, 1991, hlm. 295. 



106 

 

 

mencetak uang untuk membiayai defisit anggaran negara, terutama akibat 

tingginya pengeluaran pemerintah untuk pembangunan proyek mercusuar dan 

pembiayaan politik. Jumlah uang beredar (M) meningkat sangat cepat, 

sementara kapasitas produksi nasional (Q) tidak bertambah secara signifikan 

karena lemahnya infrastruktur, keterbatasan teknologi, dan ketergantungan 

impor. Akibatnya, sesuai dengan persamaan MV = PQ, kenaikan M berujung 

pada lonjakan tajam tingkat harga (P). Data historis mencatat bahwa inflasi 

Indonesia pada tahun 1965 mencapai lebih dari 600%, sehingga nilai rupiah 

jatuh drastis dan daya beli masyarakat anjlok. Kasus ini menjadi contoh klasik 

dari teori kuantitas uang, di mana inflasi yang ekstrem muncul bukan karena 

lonjakan permintaan riil atau biaya produksi, melainkan karena kebijakan 

moneter yang tidak terkendali. Situasi baru dapat dipulihkan setelah pergantian 

pemerintahan dan diterapkannya kebijakan moneter ketat pada era Orde Baru, 

yang fokus pada pengendalian uang beredar untuk menstabilkan harga. 

4. Teori Struktural dan Geopolitik 

Kenaikan harga barang di pasar dikarenakan adanya masalah  struktural 

dalam distribusi, produksi, atau ketergantungan impor. Teori struktural 

menjelaskan bahwa inflasi bukan hanya disebabkan oleh faktor moneter atau 

permintaan yang berlebihan, tetapi juga akibat adanya ketidakseimbangan 

dalam struktur ekonomi, khususnya pada sektor produksi, distribusi, dan 

ketergantungan impor. Menurut teori ini, naiknya harga barang di pasar karena 

adanya keterbatasan kapasitas produksi domestik yang tidak mampu 

memenuhi kebutuhan masyarakat, sehingga barang menjadi langka dan harga 

terdorong naik.145 Selain itu, hambatan distribusi seperti infrastruktur 

transportasi yang buruk, biaya logistik tinggi, atau rantai pasok yang panjang 

dapat menyebabkan perbedaan harga yang besar antara produsen dan 

konsumen.  

Ketergantungan pada impor bahan pokok atau energi juga menjadi faktor 

penting, karena ketika nilai tukar melemah atau harga internasional naik, biaya 

impor meningkat dan harga dalam negeri ikut terdorong naik. Teori struktural 

banyak digunakan untuk menjelaskan inflasi di negara berkembang, termasuk 

Indonesia, di mana inflasi sering muncul akibat masalah pasokan pangan, 

keterbatasan produksi dalam negeri, serta tingginya ketergantungan pada 

barang impor. Dengan demikian, solusi inflasi dalam perspektif struktural 

bukan hanya sekadar mengendalikan jumlah uang beredar, tetapi juga 

 
145 Milton Friedman, The Quantity Theory of Money: A Restatement. Chicago: 

University of Chicago Press, 1956, hlm. 195. 



107 

 

 

memperbaiki sektor produksi, distribusi, dan kemandirian ekonomi agar 

ketahanan harga lebih stabil dalam jangka panjang. 

Salah satu contoh nyata teori struktural dalam inflasi dapat dilihat pada 

kenaikan harga pangan di Indonesia. Misalnya, saat musim paceklik, produksi 

beras dalam negeri menurun karena keterbatasan lahan, iklim, dan 

produktivitas petani yang masih rendah. Akibatnya, pasokan beras menjadi 

terbatas sementara permintaan tetap tinggi, sehingga harga melonjak. Masalah 

distribusi juga memperburuk keadaan, misalnya biaya transportasi yang tinggi 

dari daerah sentra produksi ke kota besar menyebabkan disparitas harga yang 

tajam antara wilayah produsen dan konsumen. Selain itu, ketergantungan 

Indonesia pada impor komoditas seperti gandum dan kedelai membuat harga 

dalam negeri sangat sensitif terhadap fluktuasi harga global dan nilai tukar 

rupiah. Ketika kurs melemah, biaya impor meningkat, dan harga bahan 

makanan pokok berbasis gandum atau kedelai ikut naik di pasar domestik. 

Kondisi ini sesuai dengan pandangan teori struktural, bahwa inflasi di negara 

berkembang sering kali muncul akibat masalah fundamental dalam sektor 

produksi dan distribusi, bukan hanya karena kelebihan permintaan atau 

kebijakan moneter. 

Faktor geopolitik juga memiliki pengaruh yang signifikan terhadap 

fluktuasi harga pasar karena kondisi ekonomi global saling terhubung melalui 

perdagangan, energi, dan investasi. Konflik atau perang di negara produsen 

utama, seperti di kawasan Timur Tengah, dapat mengganggu pasokan minyak 

dan gas dunia sehingga harga energi melonjak dan memicu kenaikan biaya 

produksi maupun transportasi di banyak negara. Demikian pula, sanksi 

ekonomi atau embargo terhadap suatu negara, misalnya terhadap Rusia akibat 

perang Ukraina, menyebabkan gangguan ekspor gandum, pupuk, dan gas yang 

mendorong kenaikan harga pangan serta energi global.146 Ketidakpastian 

politik dalam negeri, seperti kudeta atau gejolak pemilu, juga dapat 

melemahkan nilai tukar sehingga harga barang impor meningkat. Selain itu, 

kebijakan perdagangan internasional seperti perang dagang AS dengan 

Tiongkok menimbulkan tarif impor tinggi, yang pada akhirnya membuat harga 

barang di pasar global semakin mahal. Dengan demikian, faktor geopolitik 

berperan penting dalam menciptakan kelangkaan, meningkatkan biaya 

produksi, dan memengaruhi distribusi barang, sehingga harga pasar menjadi 

tidak stabil. 

 

 

 
146 Taylor Lance, Macro Models for Developing Countries. New York: McGraw-Hill 

Education, 1979, hlm. 320. 



108 

 

 

 



 

109 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB III 

REALISASI INTERVENSI HARGA PASAR DALAM KEBIJAKAN 

PUBLIK UNTUK MEWUJUDKAN MASHLAH̲AH ‘ÂMMAH 

 

A. Mekanisme Pasar dan Peneapan Harga 

1. Permintaan dan Penawaran dalam Hukum Pasar 

 Hukum permintaan (demand) dan penawaran (supply) dalam pasar 

berbanding terbalik karena harga. Ketika harga murah, maka jumlah barang 

yang diminta atau dibeli akan naik, begitupun sebaliknya jika harga mahal 

maka jumlah barang yang diminta akan menurun, ini merupakan hukum 

permintaan di pasar. Sedangkan hukum penawaran mengatakan berbeda, 

ketika harga barang di pasar naik, maka jumlah barang yang ditawarkan akan 

naik pula, begitupula sebaliknya ketika harga barang di pasar turun maka 

jumlah barang yang ditawarkan juga akan menurun. Tapi Abû Yûsuf  

membantah pemikiran itu, karena pada kenyataannya di pasar tidak selalu 

seperti itu, terkadang ketika harga suatu barang murah, tetapi permintaan juga 

sedikit dan terkadang pula suatu harga mahal tetapi permintaan di pasar tetap 

melimpah. Jadi permintaan dan penawaran diibaratkan satu koin yang 

mempunyai dua sisi, jadi tidak hanya salah satu hukum saja yang berlaku, 

yaitu hukum permintaan maupun hukum penawaran saja.1  

 
1 M. Arif Hakim, “Peran Pemerintah dalam Mengawasi Mekanisme Pasar dalam 

Perspektif Isam,” dalam Jurnal Iqtishadia, Vol. 8 No. 1 Tahun 2015, hal. 19–40. 



110 
 

 

Hukum permintaan dan penawaran di pasar tidak mutlak selamanya 

berlaku, terdapat beberapa pengecualian yang menyebabkan hukum demand 

dan supply tidak berlaku, yaitu disebut sebagai elastisitas. Elastisitas 

merupakan keadaan dimana hukum penawaran dan permintaan yang biasanya 

berlaku, seperti contoh elastisitas pendapatan terhadap tiga jenis barang, yaitu 

barang inferior, barang normal, dan barang superior. Barang inferior adalah 

barang berkualitas rendah, yang mana ketika harga barang semakin murah, 

seseorang yang berpendapatan tinggi tidak akan melakukan jumlah 

permintaan terhadap barang tersebut, seperti contoh beras miskin (raskin). 

Jenis barang kedua yaitu barang normal, adalah bukan barang yang berkualitas 

rendah maupun berkualitas tinggi, barang-barang ini tidak mempengaruhi 

permintaan seseorang walaupun pendapatan seseorang semakin tinggi, 

sebagai contoh barang normal adalah, buku, bolpoin, laptop. Jenis barang yang 

ketiga adalah barang superior, merupakan barang mewah yang ketika 

pendapatan seseorang semakin meningkat, maka permintaan akan barang 

superior juga semakin meningkat, walaupun barang superior semakin mahal, 

contohny HP mewah, mobil, tas bermerek, dan lain sebagainya.2 

Dalam ilmu ekonomi Islam modern, hukum permintaan dan penawaran 

berlaku ketika mashlaẖah yang terkandung dalam suatu barang tersebut tidak 

berkurang.3 Misalkan dihadapakan dengan dua jenis beras kualitas sama, yang 

satu beras lokal dan yang satu lagi beras impor, kedua beras yang mempunyai 

harga dan kualitas yang sama tersebut mengandung berkah lebih banyak beras 

lokal, karena dengan membeli beras lokal, secara tidak langsung kita juga ikut 

mensejahterakan perekonomian petani lokal atau tetangga. Permintaan dan 

penawaran selalu terjadi di pasar, karena pasar merupakan tempat bertemunya 

penjual dan pembeli yang melakukan transaksi, yakni penjual menawarkan 

barangnya untuk dijual dan pembeli meminta barangnya untuk dibeli. 

Simbiosis mutualisme inilah yang terjadi dalam transaksi yang sama-sama 

membutuhkan, penjual membutuhkan keuntungan dari barang yang dijual, dan 

pembeli membutuhkan barang yang dijual untuk dikonsumsi. 4 

 

 
2 Universitas Islam Indonesia Yogyakarta Pusat Pengkajian dan Pengembangan 

Ekonomi Islam (P3EI) and Bank Indonesia, Ekonomi Islam, 8th ed., Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2019, hal. 14. 
3 I Niankara, “Empirical Analysis of the Global Supply and Demand of Entrepreneurial 

Finance: A Random Utility Theory Perspective,” dalam Journal of Open Innovation: 

Technology, Market, and Complexity, Vol. 8 No. 1 Tahun 2022, hal. 26. 
4 Pusat Pengkajian dan Pengembangan Ekonomi Islam (P3EI) and Indonesia, Ekonomi 

Islam, hal. 18. 



111 
 

 

2. Mekanisme Pasar dan Intervensi Harga di Era Awal Islam dan Abad 

Pertengahan 

a. Mekanisme Pasar dan Intervensi Harga pada Masa Nabi Muhammad 

Nabi Muhammad  adalah salah satu pembisnis yang dikenal dengan 

kejujurannya dalam berdagang, namun di awal Islam Nabi Muhammad  

masih fokus berdakwah untuk mengajak kaum Kafir Quraisy untuk 

mengikutinya menyembah Allah Swt dan tidak menyembah berhala. 

Keadaan seperti ini bertahan sampai kaum Muslimin pindah ke Kota 

Madinah untuk hijrah dan menetap di sana, hingga berjalannya waktu 

Nabi Muhammad  mendirikan al-H̲isbah, yaitu sebuah lembaga yang 

bertugas untuk mengawasi pasar (market controller).5  Selian itu Nabi 

Muhammad juga membentuk Bayt al-Mâl, yaitu sebuah institusi yang 

bertugas untuk mengelola keuangan negara yang bertujuan untuk 

mensejahterakan masyarakat, dan beliau juga diberi tugas untuk menjadi 

Muẖtasib (pengawas pasar).  

Mekanisme pasar pada masa Nabi Muhammad  sangat dihargai 

sekali pada waktu itu, hingga suatu saat ketika di Kota Madinah 

mengalami pelonjakan harga, seorang sahabat datang kepada Nabi untuk 

menetapkan harga barang di Kota Madinah, namun Nabi Muhammad Saw 

menolak permintaan tersebut karena harga murni tercipta karena keadaan 

di pasar, permintaan dan penawaran di pasar, dan sesungguhnya yang 

menentukan harga suatu barang adalah Allah Swt, oleh karena itu 

intervensi Nabi Muhammad  tidak diperlukan dan membiarkan harga 

barang tercipta karena keadaan alamiah yang dialami suatu negara.6 

Ilmu ekonomi sebagai studi modern yang baru muncul sejak tahun 

1970 sebagai displin ilmu yang mulai dikaji, dipelajari dan muncul teori-

teori baru yang terus berkembang dan menjadi kajian hangat yang 

diperbincangkan oleh para ilmuan, tetapi ilmu ekonomi Islam sudah 

muncul sejak abad ke 6 dan 7 M melalui al-Qur’ân dan Hadis serta 

dikembangkangkan oleh Khulafaurrasyidîn, para Ulama dan Mujtahid 

seiring dengan adanya transaksi-transaksi baru yang tidak ada pada masa 

Nabi Muhammad Saw. Perekonomian sederhana ketika masih di Kota 

Makah tetapi Nabi Muhammad  mempunyai komitmen dan pemegang 

prinsip yang tinggi terhadap perekonomian, khususnya tentang etika dan 

moral dalam berbisnis, beliau juga menyatakan bahwa “Kekayaan tidak 

 
5 Nazri, “Globalization’s Market Convergence in a Hadis: Assessing Economic Impact 

of Globalization and Islamic Business Perspective,” dalam Advanced International Journal 

of Business, Entrepreneurship and SMEs, Vol. 5 No. 18 Tahun 2023, hal. 205–217. 
6 Edi, Saputra, and Husna, “Mekanisme Pasar dalam Konteks Islam.” hal. 220-234. 



112 
 

 

hanya terpusat pada satu atau beberapa orang, sedang yang lain 

mengalami kefakiran”. Pernyataan tersebut mengindikasikan bahwa 

adanya pemerataan kekayaan bagi masyarakat supaya tidak terjadi 

ketimpangan dalam kepemilikan kekayaan, karena sesungguhnya 

seseorang dititipi kekayaan oleh Allah untuk digunakan dengan sebaik-

baiknya. Pemerataan tersebut bisa berupa distribusi pendapatan berupa 

Zakat, Infak, Sedekah maupun Wakaf yang diberikan oleh orang kaya 

kepada para fuqarâ’ dan masâkîn, sehingga kekayaan tidk terpusat pada 

beberapa pihak, walaupun ketimpangan harta benda yaitu adalah sesuatu 

yang wajar, distribusi bertujuan untuk menjadikan ketimpangan itu tidak 

terlalu tinggi dan berbeda.7 

Pada Masa Nabi Muhammad  pasar memiliki kedudukan penting 

dalam perekonomian, tetapi pemerintah dan masyarakat harus 

mempunyai peran aktif dalam mewujudkan perekonomian yang 

mashlaẖah dan berkeadilan. Keadilan dalam bertransaksi dalam kegiatan 

muʿâmalah antara penjual dan pembeli yang akan menghasilkan transaksi 

saling ridhâ, transparan dan tidak adanya kezhaliman.8 Menetapkan harga 

pasar tanpa adanya suatu alasan adalah prilaku zhâlim yang menciptakan 

ketidakadilan bagi salah satu pihak, boleh jadi ketika harga barang mahal, 

ada hal-hal yang harus dibayar oleh penjual, apakah biaya produksi 

meningkat, apakah mengalami kegagalan panen atau hal-hal lain yang 

diluar prediksi yang menyebabkan harga barang mengalami kenaikan, 

karena dalam suatu pasar harus tercipta saling ridhâ dan suka sama suka, 

sedangkan nilai moralitas yang harus dibangun dalam pasar adalah, 

persaingan bebas, kejujuran, keterbukaan dan keadilan.9 

Jauh sebelum Islam datang, bangsa Arab sudah berniaga untuk 

memenuhi kebutuhan hidupnya karena Wilayah Jazirah Arab yang 

terkenal dengan gurun pasir dan pegunungan dengan bebatuan yang 

tandus sehingga masyarakat memilih untuk melakukan perniagaan dalam 

aktifitas perekonomiannya. Sedangkan penduduk Kota Yatsrib (Madinah) 

memilih untuk bercocok tanam selain menjadi pengrajin besi dan 

berniaga sebagai sumber pencaharian utamanya karena Kota Madinah 

terkenal dengan tanahnya yang subur dengan curah hujan yang cukup 

sehingga mereka dapat bercocok tanam dengan baik. Dalam 

 
7 Pusat Pengkajian dan Pengembangan Ekonomi Islam (P3EI) and Indonesia, Ekonomi 

Islam, hal. 156-170. 
8 Wahbah Az-Zuhailî, Tafsîr Al-Munîr: 'Aqîdah Syarî'ah Manhaj (Al-Nisâ’, Al-Mâidah 

Juz 5 & 6), Jilid 3, Jakarta: Gema Insani, 2016, hal. 320-329. 
9 Edi, Saputra, and Husna, “Mekanisme Pasar dalam Konteks Islam.” hal. 89-90. 



113 
 

 

melaksanakan perniagaan, bangsa Arab juga mengambil ribâ dari jenis-

jenis transaksi yang dilakukan yaitu dengan cara: 

1) Penjual menjual barangnya kepada pembeli dengan sistem 

pembayaran di belakang, apabila pembeli tidak bisa membayar sesuai 

dengan tempo yang diberikan, maka pembeli harus membayar lebih 

atas pemunduran waktu pembayaran. 

2) Seseorang meminjamkan uang dengan jangka waktu yang telah 

ditentukan, dan peminjam harus mengembalikan pokok pinjaman 

plus ribâ yang telah ditetapkan di awal perjanjian. 

3) Peminjam dan pemberi pinjaman melakukan kesepakatan terkait ribâ 

yang telah ditetapkan di awal ketika peminjam tidak bisa 

mengembalikan pinjamannya, maka pemberi pinjaman memberikan 

tambahan waktu atas tambahan/ ribâ yang dibebankan kepada 

peminjam.10 

Kota Madinah lebih subur daripada Kota Makah, oleh karena itu 

Nabi Muhammad memulai pembangunan perekonomian dengan 

bercocok tanam, beternak dan juga berdagang lebih banyak dilakukan di 

Kota Madinah. Nabi Muhammad  memulai pembangunan tanpa adanya 

sumber keuangan yang pasti, sedangkan Kaum Muhâjirîn meninggalkan 

harta bendanya di Kota Makah dan Nabi Muhammad  menyuruh Kaum 

Muhâjirîn untuk menjalin persaudaraan dengan Kaum Anshâr supaya 

terjadi redistribusi kekayaan dan kerjasama, sehingga pembangunan 

perekonomian dapat terjadi.11 Bentuk-bentuk kerjasama yang mereka 

lakukan seperti mudhârabah, muzâra‘ah, musâqâh, dapat meningkatkan 

perekonomian dan taraf hidup Kaum Muhâjirîn. Seiring dengan 

berjalannya waktu umat Islam semakin bertambah dan berdampak positif 

terhadap pendapatan negara seiring dengan meningkatnya produktifitas, 

peternakan, pertanian maupun perdagangan, terutama pendapatan negara 

yang berupa Zakat dan ‘Ushr. Jenis-jenis pendapatan Negara dari kaum 

Muslim maupun non-Muslim pada masa Nabi dapat digolongkan dalam 

tabel sebagai berikut: 

 

 

 

 
10 Nurul Huda et al., Keuangan Publik Islami Pendekatan Teoritis dan Sejarah, Edisi 

Pertama, Jakarta: Kencana Pranada Media Group, 2012, hal. 56-57.  
11 Nejatullah Siddiqi, “Market Mechanism and Fair Pricing in Islam: The Thoughts of 

Nejatullah Siddiqi,” dalam Journal of Economics and Islamic Studies, Vol. 6 No. 1 Tahun 

2023, hal. 89. 



114 
 

 

Tabel III.1: Jenis-jenis Pendapatan pada Masa Nabi Muhammad  
 

Dari Kaum Muslim Dari Kaum non-

Muslim 

Umum 

1. Zakat 

2. ‘Ushr (5-10 %) 

3. ‘Ushr (2,5 %) 

4. Zakat Fitrah 

5. Wakaf 

6. Amwâl fadhlah 

7. Nawâʾib 

8. Khumus 

9. Sedekah yang lain 

 

 

 

1. Jizyah 

2. Kharâj 

3. ‘Ushr (5 %) 

1. Ghanîmah 

2. Fay’ 

3. Uang Tebusan 

4. Pinjaman dari kaum 

Muslim maupun non-

Muslim 

5. Hadiah dari 

pemimpin maupun 

pemerintah negara 

lain 

Sumber: Sabzwari, 1984 

Sampai tahun ke-4 Hijriyah pendapatan negara masih sedikit, yang 

menyumbangkan kekayaan cukup besar adalah kelompok Banû Nadhîr 

yaitu suku yang tinggal di pinggiran Kota Madinah, kelompok ini masuk 

dalam piagam Madinah tetapi mereka melanggar perjanjian dan harus 

meninggalkan kekayaan dan tempat tinggalnya, semua kekayaan milik 

Banû Nadhîr diserahkan kepada kaum Anshâr dan Muhâjirîn yang miskin. 

Salah satu Banû Nadhîr yang telah masuk Islam menyumbangkan tujuh 

kebunnya dan Nabi Muhammad  menjadikannya tanah wakaf, dan 

merupakan kekayaan orang Muslim pertama di Kota Madinah. 

Pendapatan yang hampir serupa yaitu berupa tanah Khaibar yang dikuasai 

pada tahun ke-7 Hijriyah, tanah dikuasai karena penduduk setempat 

memusuhi dan memerangi orang Muslim, namun mereka menyerah dan 

memberikan tanahnya kepada kaum Muslim.12 

Sejak belia Nabi Muhammad  sudah berkecimpung dalam dunia 

bisnis untuk memenuhi kehidupannya. Pada usia 12 tahun beliau ikut 

pamannya Abû Thâlib ke Syiria, sejak itu beliau tahu kalau pamannya 

mempunyai keluarga besar dengan keadaan perekonomian yang lemah, 

setelah itu Nabi Muhammad  mulai berbisnis dan berdagang dalam jumlah 

yang kecil di Kota Makah.13 Dalam berdagang beliau menggunakan 

modal dari janda kaya dan juga harta anak yatim yang tidak bisa 

mengelola uangnya, dari kerjasama tersebut Nabi Muhammad  

 
12 Pusat Pengkajian dan Pengembangan Ekonomi Islam (P3EI) and Indonesia, 

Ekonomi Islam, hal. 78-90. 
13 I. I. Hadhari, “Mekanisme Pasar dalam Konteks Islam: Pasar Anshâr di Madinah 

pada Masa Rasulullah Saw,” dalam Jurnal Bisnis Net, Vol. 8 No. 1 Tahun 2025, hal. 403–

420. 



115 
 

 

mendapatkan bagi hasil sebagai mitra dalam mengelola modal yang 

digunakan untuk usaha. Oleh karena itu beliau dijuluki amânah (dapat 

dipercaya) dan shiddîq (jujur). Setelah menikah dengan Khadijah, Nabi 

Muhammad  juga masih menjalankan usaha dagangnya, beliau menjadi 

manajer sekaligus mitra bisnis dengan sang istri. Perjalanan dagangnya 

ke berbagai pusat perdagangan di Semenanjung Arab di Negeri 

perbatasan Yaman, Bahrain, Irak dan Syiria, beliau juga terlibat dalam 

perdagangan besar festifal dengan Ukaz dan Dzul Majaz selama musim 

haji, sedangkan pada musim-musim lain beliau mengurusi perdagangan 

besar dan grosir di pasar-pasar Kota Makah. 14 

Setelah mendapatkan perintah dari Allah Swt, Nabi Muhammad  

hijrah ke Kota Madinah dan disambut hangat oleh penduduk Madinah. 

Mulai dari sini kekuatan politik dimulai, ajaran-ajaran Islam juga banyak 

turun di Madinah, beliau juga diangkat sebagai kepala negara sekaligus 

sebagai pemimpin agama di Kota Madinah. Beliau juga mulai membuang 

tradisi-tradisi yang dilarang oleh agama, dan beliau meletakkan dasar 

kehidupan dalam bermasyaakat, yaitu:15 

1) Membangun Masjid sebagai Islamic Centre. 

2) Menjalin ukhuwah Islamiyah antara Kaum Muhâjirîn dengan Kaum 

Anshâr. 

3) Mengeluarkan hak dan kewajiban bagi warga negaranya. 

4) Menjalin kedamaian dalam negara. 

5) Membuat konstitusi negara. 

6) Menyusun sistem pertahanan. 

7) Melatakkan dasar-dasar keuangan negara.  

Setelah menyelesaikan pembangunan politik, Nabi Muhammad  

mengubah sistem ekonomi dan pembangunan sesuai dengan perintah-

perintah Allah yang tertuang dalam al-Qur’ân adalah sebagai berikut: 

1) Allah adalah penguasa tertinggi dan pemegang absolut alam semesta 

secara mutlak. 

2) Manusia adalah khalifah bukan pemelik sebenarnya. 

3) Semua yang dimiliki manusia atas kehendak dan izin Allah Swt, oleh 

karena itu ada sebagian manusia yang beruntung diamanahi kekayaan 

Allah untuk dijaga dan dipergunakan dengan sebaik-baiknya. 

4) Kekayaan tidak boleh ditimbun dan harus diputar. 

5) Segala macam eksploitasi harus dilenyapkan dari muka bumi. 

 
14 A. D. Herfiana, “Mekanisme Pasar dalam Islam: Studi Kasus Masa Rasulullah Saw,” 

dalam Jurnal Taraadin, Vol. 2 No. 2 Tahun 2022, hal. 39–53. 
15 Huda et al., Keuangan Publik Islami Pendekatan Teoritis dan Sejarah, hal. 90-93. 



116 
 

 

6) Menerapkan sistem warisan dan redistribusi kekayaan. 

7) Menetapkan kewajiban untuk semua individu termasuk orang-orang 

miskin.16 

Apa yang menjadi bangunan dasar bernegara pada masa Nabi masih 

relevan dengan bangunan dasar bernegara saat ini, konsep pertahanan 

negara berupa militer, pembangunan perekonomian, kekuatan sosial 

dalam masyarakat adalah yang dipakai Nabi Muhammad untuk 

menciptakan negara digdaya. Oleh karena itu Malik pernah perpendapat 

bahwa dasar pembangunan negara itu terletak pada tiga hal, yaitu: militer, 

tanah air dan SDM (Sumber Daya Manusia) termasuk orang-orang yang 

berkompeten yang bisa memanfaatkan skill nya untuk menciptakan 

kemajuan dalam perekonomian, pendidikan dan lain-lain yang bisa 

berfikir strategis. Dalam Islam tidak hanya menjaga dasar pembangunan 

negara saja melainkan ada dîn yang menjadikan petunjuk dan arahan batin 

bagi pemeluknya, jika Islam adalah suatu sitem maka akan menjadi sistem 

yang paling unggul di dunia, seperti yang dijalankan oleh Nabi Daud a.s, 

Nabi Sulaiman, a.s, Nabi Yûsuf a.s yang membawa kemenangan dalam 

kedigdayaan dalam menjalankan pembangunan negerinya.17 

Aktifitas perekonomian pada masa Nabi Muhammad  tidak hanya 

dilakukan di pasar saja, melainkan secara tidak langsung sudah 

melaksanakan fungsi perbankan secara umum, yaitu menerima titipan 

kekayaan, meminjam uang dan menggunakan jasa untuk mengirim uang 

ke luar negeri, walaupun fungsi ini tidak terjadi di lembaga yang resmi 

seperti perbankan modern saat ini.18 Nabi Muhammad  dikenal dengan 

julukan al-amîn (seseorang yang dapat dipercaya) dipercaya oleh 

masyarakat Kota Makah menerima simpanan harta, hingga pada suatu 

hari sebelum Nabi Muhammad  hijrah ke Kota Madinah, beliau meminta 

Sayyidina Ali r.a untuk mengembalikan semua titipan harta kepada 

pemiliknya, dalam konsep ini yang dititipi harta tidak memanfaatkan 

harta tersebut sama sekali. Salah satu sahabat Nabi Muhammad, Zubair 

bin al-Awwam memilih tidak menerima titipan harta, melainkan 

menerimanya dalam bentuk pinjaman, hal yang dilakukan Zubair ini 

berbeda dengan yang dilakukan Nabi Muhammad, karena Zubair berhak 

memanfaatkan pinjaman tersebut dan berkewajiban untuk 

 
16 Ibnudin Ibnudin, “Pemikiran Ekonomi Islam pada Masa Nabi Muhammad,” dalam 

Jurnal Risalah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Vol. 5 No. 1 Tahun 2019, hal. 51–61. 
17 Huda et al., Keuangan Publik Islami Pendekatan Teoritis dan Sejarah, hal. 89-90. 
18 Adiwarman Karim, Bank Islam: Analisis Fiqih dan Keuangan, Edisi Kedua, Jakarta: 

PT. Raja Grafindo Persada, 2004, hal. 195-200. 



117 
 

 

mengembalikannya dengan keadaan dan jumlah yang utuh. Sahabat lain 

Ibnu Abbas juga melaksanakan salah satu fungsi perbankan yaitu 

mengirim uang kepada adiknya yang berada di Kufah yaitu Misab bin 

Zubair yang tinggal di Irak.19 

Penggunaan cek dalam transaksi perdagangan juga sudah dikenal 

pada masa Nabi Muhammad, bahkan perdagangan internasional ke Syam 

dan Yaman pada masa Khalifah ‘Umar ibn al-Khaththâb juga 

menggunakan cek, mereka juga mengambil gandum hasil impor dari 

Mesir di Baitul Mâl juga menggunakan cek. Istilah cek (Inggris: check; 

Perancis: cheque) yang diambil dari istilah shaqq (shuquq), dalam Bahasa 

Arab shuquq adalah pasar, sedangkan cek merupakan alat yang digunakan 

transaksi perdagangan di pasar.20  

Ghanîmah atau harta rampasan perang juga mempunyai peranan 

penting dalam menambah pendapatan negara, walaupun jumlah 

ghanîmah lumayan besar tetapi tidak sebanding dengan biaya perang 

yang keluarkan Nabi Muhammad,  dan hanya cukup untuk membiayai 

beberapa keluarga saja. Dalam menyumbang pendapatan negara, 

ghanîmah memberikan tidak lebih dari 2 % dari total keseluruhan 

pendapatan yang diperoleh pada masa Nabi Muhammad. Zakat dan ‘ushr 

merupakan pendapatan pokok negara dan zakat sudah mulai diwajibkan 

kepada kaum Muslim pada tahun ke-9 H, sedangkan untuk pendapatan 

lain pengeluarannya sesuai dengan perintah Nabi Muhammad. 

Pendistribusian zakat harus diperuntukkan untuk kaum Muslim, hal ini 

sesuai dengan Firman Allah dalam al-Qur’ân Sûrah al-Taubah (9) Ayat 

60: 

قَابِ  الر ِ وَفِى  وَالْمُؤَلَّفَةِ قلُوُْبهُُمْ  عَليَْهَا  وَالْعٰمِلِيْنَ  وَالْمَسٰكِيْنِ  لِلْفقُرََاۤءِ  دقَٰتُ  اِنَّمَا الصَّ

ُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ   ِ ِۗوَاللّٰه نَ اللّٰه ِ وَابْنِ السَّبِيْلِِۗ فرَِيْضَةً م ِ  وَالْغٰرِمِيْنَ وَفِيْ سَبِيْلِ اللّٰه
Sesungguhnya zakat itu hanyalah untuk orang-orang fakir, orang-orang 

miskin, para amil zakat, orang-orang yang dilunakkan hatinya (mu’allaf), 

untuk (memerdekakan) para hamba sahaya, untuk (membebaskan) orang-

orang yang berutang, untuk jalan Allah dan untuk orang-orang yang 

sedang dalam perjalanan (yang memerlukan pertolongan), sebagai 

kewajiban dari Allah. Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana. 

 
19 A. A. Islahi, “Market Mechanism in Islam: A Historical Perspective,” dalam 

International Journal of Economics, Management and Accounting, Vol. 21 No. 1 Tahun 2013, 

hal. 32–42. 
20 Karim, Bank Islam: Analisis Fiqih dan Keuangan, hal. 202.  



118 
 

 

Sedangkan untuk besaran pembayaran jizyah (pajak yang 

dibebankan kepada kaum non-Muslim) adalah 1 Dinar per tahun bagi 

masyarakat yang mampu, sedangkan anak kecil, wanita, orang yang 

lemah, sakit dan pendeta tidak dibebankan atas pengeluaran ini. Terdapat 

pendapatan-pendapatan lain yang menyumbang tidak terlalu besar 

terhadap negara yaitu: pinjaman dari kaum muslimin, tebusan tawanan 

perang, khumus atau rikâz (harta karun atau harta temuan), amwâl 

fâdhilah (harta kaum muslimin yang meninggal dan tidak mempunyai ahli 

waris, nawâ’ib (pajak tambahan yang dibebankan oleh orang kaya untuk 

menutupi kekekurangan negara), kaffârah (denda bagi kaum Muslim 

yang melanggar ritual keagamaan), dan sedekah-sedekah lain yang masuk 

dalam pendapatan Negara pada masa Nabi Muhammad Saw.21 

Berdagang dan berbisnis di pasar merupakan kegiatan muʿâmalah 

dimana pedagang dan pembeli sama-sama saling membutuhkan untuk 

memenuhi kebutuhan hidupnya, dalam berdagang terdapat suatu harga 

barang yang tercipta karena keadaan pasar yang menentukan nilai dan 

harga barang tersebut.22 Suatu hari di Madinah terdapat kelangkaan 

terhadap barang tertentu dan salah satu sahabat datang kepada Nabi 

Muhammad untuk menetapkan harga barang tersebut karena melonjak 

tinggi dan pembeli merasa keberatan atas hal itu. Sehubungan dengan 

penetapan harga oleh pemerintah, waktu itu Nabi Muhammad  menjadi 

pemimpin Negara sekaligus pemimpin agama, beliau bersabda:  

ِ بْنِ نمَُيْرٍحَدَّثنََاأبَيِ دُ بْنُ عَبْدِ اللَّّٰ ِ بْنُ إِيَادٍعَنْ إيَِادِ بْنِ غَنمٍَ  حَدَّثنََا مُحَمَّ  حَدَّثنََا عُبَيْدُ اللَّّٰ

ِ صلى الله عليه وسلم ازِقُ  قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّّٰ رُالْقَابضُِ الْبَاسِطُ الرَّ َ هُوَ الْمُسَع ِ لََرَْجُووَإِن ِي  إِنَّ اللَّّٰ  

َ وَلَيْسَ أحََدٌ  مِنْكُمْ يَطْلبُنُيِ بمَِظْلمََةٍ فِي دمٍَ وَلََ مَالٍ 23(رواه أبو داود)    أنَْ ألَْقَى اللَّّٰ
 

Allah-lah yang menentukan sebuah harga, yang mencabut yang 

meluaskan dan yang memberikan rezeki. Saya berharap ingin bertemu 

Allah sedang tidak ada seorangpun di antara kamu yang meminta saya 

supaya berbuat zhâlim baik terhadap darah maupun harta benda. (HR. 

Abû Dâwud) 

Makna ẖarfiyyah dari Hadis tersebut yaitu seolah-olah Nabi 

Muhammad  lepas tangan terhadap apa yang terjadi di Kota Madinah saat 

 
21 Pusat Pengkajian dan Pengembangan Ekonomi Islam (P3EI) and Indonesia, 

Ekonomi Islam, hal. 209-300.  
22 Noorwahidah, “An Analysis of Economic Policies Implemented by Prophet 

Muhammad,” dalam Jurnal At-Tasharruf: Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah, Vol. 5 

No. 1 Tahun 2023, hal. 1-15. 
23 Sunan Abî Dâwud, Kitâb al-Buyû ‘, Bâb fî al-Tas‘îr. No. 3451. 



119 
 

 

orang-orang sulit memenuhi kebutuhanya ketika barang di pasar naik 

tinggi. Pandangan pemahaman para sahabat dan Ulama Sunni terkait 

Hadis di atas yaitu:24 

1) Khulafâurrâsyidîn ‘Umar ibn al-Khaththâb dalam memaknai Hadis 

tersebut menyatakan bahwa, mewajibkan pemerintah mengintervensi 

harga pasar ketika pasar terjadi distorsi yang disebabkan oleh pihak-

pihak yang tidak bertanggung jawab, seperti terjadi penimbunan 

barang, pengurangan timbangan, penipuan, gharar, ribâ dan 

sebagainya.25 Bahkan ‘Umar ibn al-Khaththâb pernah menugur salah 

satu pedagang yang bernama H̲abîb ibn Abî Balta‘ah karena menjual 

anggur kering di bawah rata-rata harga pasar dan beliau berkata: 

“Naikkan harga daganganmu atau engkau tinggalkan pasar kami”. 

2) Abû H̲anîfah dan Mâlik ibn Anas dalam memahami Hadis tersebut 

bahwa, adanya intervensi dari pemerintah dalam menyetandarkan 

harga barang bertujuan untuk kemaslahatan orang banyak dalam 

melindungi kepentingan hajat orang banyak, baik bagi penjual 

maupun pembeli.  

3) Syâfi‘î dan Aẖmad ibn H̲anbal dalam memahami Hadis tersebut 

menyatakan bahwa pemerintah tidak memiliki hak untuk menetapkan 

harga pasar dengan alasan: Pertama, Nabi Muhammad  tidak pernah 

menetapkan harga walaupun saat itu penduduk Kota Madinah sangat 

menginginkannya untuk kepentingan orang banyak, Kedua, penetapan 

harga oleh pemerintah adalah suatu ketidakadilan (zhulm) karena 

berkaitan dengan hak milik seseorang dan harga tercipta karena 

kesepakatan antara penjual dan pembeli atau terciptanya hukum 

permintaan dan penawaran di pasar. 

Dari ketiga kelompok pendapat tentang Hadis Nabi Muhammad  di 

atas terbagi menjadi dua katagori, yaitu: Pertama, Syâfi‘î dan Aẖmad ibn 

H̲anbal mengatakan bahwa pemerintah tidak memiliki hak untuk 

mengintervensi harga barang di pasar. Kedua, ‘Umar ibn al-Khaththâb, 

Abû H̲anîfah dan Mâlik ibn Anas berpendapat bahwa pemerintah boleh 

mengintervensi harga barang di pasar ketika terjadi ketidakseimbangan 

harga, hal ini dilakukan untuk memenuhi hajat orang banyak dan menjaga 

 
24 Khodijah Ishak, “Penetapan Harga Ditinjau dalam Perspektif Islam,” STIE Syarî‘ah 

Bengkalis, Vol. 01 No. 01 Tahun 2017, hal. 35–49. 
25 Y. Permana, “Market Mechanism and Price Levels in Islamic Microeconomics 

Perspective,” dalam International Journal of Nusantara Islam, Vol. 7 No. 2 Tahun 2019, hal. 

167–175. 



120 
 

 

kemaslahatan antara penjual maupun pembeli.26 Hadis tersebut secara 

tekstual menjelaskan larangan intervensi pemerintah dalam menetapkan 

harga pasar, karena murah dan mahalnya harga di pasar ada faktor-faktor 

lain yang menyebabkan harga itu tercipta.  

Ketika harga mahal bisa jadi karena mahalnya biaya produksi dan 

faktor-faktor alamiah lainnya, hal ini akan menzhalimi penjual jika harga 

barang yang mahal akan diturunkan oleh pemerintah. Begitupula 

sebeliknya, jika harga barang murah bisa jadi karena melimpahnya jumlah 

barang dengan biaya produksi yang murah, apabila pemerintah 

menaikkan harga dalam keadaan seperti ini maka akan menzhalimi 

pembeli, apalagi untuk barang-barang kebutuhan pokok. Umumnya pada 

masa periode Nabi Muhammad  dan para sahabat untuk mengatasi 

kelangkaan suatu barang yang menyebabkan naiknya harga barang 

dengan cara mengimpor barang dari luar negeri sehingga permintaan 

masyarakat terpenuhi, selain itu mengawasi dan memberantas bagi pihak-

pihak yang melakakukan penimbunan, monopoli, dan praktik-praktik 

terlarang lainnya sehingga harga pasar dapat tercipta atas kekuatan 

permintaan dan penawaran di pasar.27  

Seperti yang dilakukan oleh ‘Umar ibn al-Khaththâb ketika di 

Madinah terjadi kelangkaan barang yang menyebabkan harga naik yang 

disebabkan oleh faktor genuine, ‘Umar ibn al-Khaththâb melakukan 

market intervention dengan cara mengimpor barang dari mesir sehingga 

harga barang menjadi normal kembali. Nabi Muhammad  juga pernah 

mengimpor gandum dari Mesir ketika di Madinah terjadi kelangkaan 

alamiah tanpa adanya distorsi dari pihak manapun, tetapi Nabi 

Muhammad  menolak untuk price intervention, dan harga tercipta karena 

kesepakatan antara penjual dan pembeli, hal ini sama dengan pendapat 

Ibnu Khaldûn yang menyatakan bahwa:28 “Ketika barang-barang yang 

tersedia di pasar sedikit maka harga akan mahal, namun apabila jarak 

antar kota dekat dan aman untuk melakukan perjalanan maka akan 

banyak barang yang diimpor sehingga ketersediaan barang akan 

melimpah dan harga menjadi turun”. 

Dalam kalangan ilmuan barat, Hadis Nabi terkait penetapan harga 

merupakan teori invisible hands (tangan-tangan yang tidak terlihat), 

karena Nabi Muhammad menyatakan bahwa Allah-lah yang menentukan 

 
26 Ishak, “Penetapan Harga Ditinjau dalam Perspektif Islam.” hal. 94-95. 
27 Ibnudin, “Pemikiran Ekonomi Islam pada Masa Nabi Muhammad.” hal 164-170 
28 Ishak, “Penetapan Harga Ditinjau dalam Perspektif Islam.” hal. 210-211. 



121 
 

 

harga suatu barang di pasar, maka harga ditentukan karena adanya supply 

dan demand dari penjual dan pembeli. Islam sudah mengenal teori 

tersebut 1160 tahun lebih dulu daripada teori Adam Smith yang disebut 

sebagai bapak ekonomi yang mengadopsi dari teori Ekonomi Islam pada 

masa Nabi Muhammad Saw, dalam Islam teori invisible hands lebih 

tepatnya disebut dengan God hands (tangan-tangan Allah).29 Karakter 

perekonomian pada masa Nabi Muhammad, komitmennya tinggi 

terhadap etika dan norma serta perhatian yang tinggi terhadap keadilan 

dan etis, seperti sumber kekayaan tidak boleh menumpuk hanya dikuasai 

oleh beberapa pihak saja, melainkan harus beredar kepada seluruh 

masyarakat bisa memanfaatkannya, selain itu pasar juga memiliki 

kedudukan penting dalam pembangunan perekonomian, sedangkan 

pemerintah dan masyarakat harus bisa bekerjasama untuk mewujudkan 

kesejahteraan yang bermartabat. 

b. Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga Menurut Ibnu Taymiyyah 

Salah satu pemberharu Islam yang mempunyai banyak karya yang 

berkontribusi dalam perekonomian Islam adalah Ibnu Taymiyyah, dalam 

salah satu karyanya yang berjudul Al-H̲isbah fî al-Islâm (lembaga H̲isbah 

dalam Islam) banyak membahas tentang mekanisme pasar dan intervensi 

pemerintah terhadap pasar. Taqîy ad-Dîn Aẖmad bin ʿAbd al-H̲alîm atau 

sering disebut dengan Ibnu Taymiyyah, yang lahir di Kota Harran pada 

tanggal 22 Januari 1263 M / 10 Rabî‘ al-Awwal 661 H. Merupakan Ulama 

besar Madzhab H̲anbalî yang sejak muda sudah belajar ilmu Tafsîr, Fiqh, 

Hadis, Filsafat, dan terlihat lebih unggul dibandingkan teman-temannya, 

beliau mempunyai 200 guru di antaranya Syams ad-Dîn al-Maqdisî, Ibnu 

Abî al-Yusr, Kamâl ibn ‘Abdul Majid ibn Asâkir, dan Aẖmad ibn Abû al-

Khayr. Dengan pemikiran yang revolusioner dan berkemajuan, karya dan 

pemikirannya sangat terkenal di seluruh dunia. Di kehidupan dan 

perpolitikan, beliau pernah dipenjara 4 kali karena karya dan pemikiran-

pemikirannya dianggap bertentangan dengan pemerintah waktu itu, 

dipenjara beliau menghabiskan waktunya dengan mengajar dan menulis, 

dan beliau menghembuskan nafasnya pada 26 September 1128 M, atau 20 

Dhûlqa‘dah 728 H. 

Hukum permintaan dan penawaran yang mengatakan bahwa: Jika 

harga barang di pasar mahal maka jumlah permintaan suatu barang 

menurun, begitu pula sebaliknya. Tetapi berbeda dengan hukum 

penawaran, jika harga barang mahal maka jumlah barang yang ditawarkan 

 
29 Ibnudin, “Pemikiran Ekonomi Islam pada Masa Nabi Muhammad.” hal. 109-111. 



122 
 

 

akan naik, begitu pula sebaliknya.30 Naiknya harga barang di pasar 

disebabkan karena ketersediaan barang yang sedikit sehingga tidak sesuai 

dengan jumlah permintaan, ketersediaan barang yang sedikit bisa 

disebabkan karena faktor cuaca, gagal panen, naiknya biaya faktor-faktor 

produksi, dan faktor-faktor lain yang dapat mempengaruhi jumlah 

produksi, jadi tidak ada faktor ketidakadilan, atau kezhaliman dalam 

kondisi-kondisi tersebut. 

Ibnu Taymiyyah juga menjelaskan bahwa naiknya jumlah 

permintaan yang tidak disertai dengan naiknya jumlah penawaran, maka 

harga suatu barang di pasar juga akan meningkat karena kurangnya 

ketersediaan barang akibat naiknya permintaan. Apabila penjual atau 

produsen menaikkan harga terhadap barang-barang dan bisa diterima oleh 

semua pihak, dan naiknya harga tidak menzhalimi pembeli maka itu 

adalah murni dari konsekuensi akibat kelangkaan suatu barang. Kenaikan 

harga-harga barang yang tidak dikarenakan campur tangan manusia, 

kemungkinan disebabkan karena naiknya harga-harga faktor produksi, 

terjadi kelangkaan pada produsen, terjadi inflasi, dan jenis mata uang 

yang digunakan. Hal itu menyebabkan keadaan pasar persaingan tidak 

sempurna karena ada hal-hal yang harus di bayar lebih yang berakibat 

naiknya harga-harga barang di pasar.31 

Walaupun pada kenyataannya ketika penjual tahu harga suatu 

barang naik, biasanya penjual akan menaikkan barang yang dijual di atas 

harga yang telah ditetapkan, di sini pendapat para Ulama sangat 

dipertimbangkan, mereka menyepakati bahwa hal itu tidak 

diperbolehkan. Sedangkan penetapan harga yang tidak adil (zhâlim) 

merupakan penetapan harga yang menguntungkan salah satu pihak, dan 

merugikan bagi pihak yang lain.32 Sebagai contoh, pemerintah 

menetapkan kenaikan harga suatu barang di pasar yang besar 

kemungkinan penjual akan mendapatkan keuntungan yang lebih, 

sedangkan bagi pembeli atau konsumen merasa keberatan karena 

kenaikan harga yang tinggi menyebabkan mereka susah untuk membeli 

dan mengatur keuangan sebisa mungkin.  

 
30 Fajaruddin et al., “Pemikiran Ibnu Taymiyyah Tentang Mekanisme Pasar dan 

Regulasi Harga di Indonesia Masa Pandemi Covid-19.” hal. 107-113. 
31 Islahi, “Ibn Taymiyyah’s Concept of Market Mechanism,” dalam Journal of 

Research in Islamic Economics, Vol. 2 No. 2 Tahun 1985, hal. 51–60. 
32 K Nurfaizah, “Government Intervention in Determining Prices According to Ibn 

Taymiyyah’s Perspective,” dalam Airlangga International Journal of Islamic Economics and 

Finance, Vol. 2 No. 2 Tahun 2019, hal. 97–104. 



123 
 

 

Ibnu Taymiyyah juga membuktikan bahwa Nabi Muhammad  juga 

pernah menetapkan harga dengan adil untuk beberapa kondisi sebagai 

berikut: 1) Kasus pembebasan budak pada zaman Nabi Muhammad, 

ketika menebus budak tidak adanya penambahan atau pengurangan harga 

yang disepakati, mereka membayar sesuai dengan harga yang ditetapkan 

di awal kesepakatan. 2) Ketika terjadi suatu perselisihan antara dua 

sahabat yang satu orang sebagai pemilik pohon, satu lainnya sebagai 

pemilik tanah. Suatu hari pemilik tanah mengadu kepada Nabi karena 

pohon milik tetangga sangat mengganggunya, lalu Nabi Muhammad  

memberikan pilihan kepada pemilik pohon untuk memberikannya secara 

sukarela kepada pemilik tanah, atau menjualnya kepada pemilik tanah. 

Dalam keadaan seperti apapun Nabi Muhammad  selalu mencari keadilan 

dan solusi dalam setiap masalah, termasuk dalam masalah 

bermuamalah.33 Dalam Sûrah al-Nisâ’ (4) Ayat 58 

ى اهَْلِهَاۙ وَاذِاَ حَكَمْتمُْ بَيْنَ النَّاسِ انَْ تحَْكُمُوْا 
َ يَأمُْرُكُمْ انَْ تؤَُدُّوا الَْمَٰنٰتِ اِلٰٰٓ اِنَّ اللّٰه

َ كَانَ سَمِيْعًاۢ بَصِيْرًا  ا يعَِظُكُمْ بِهٖ ِۗ اِنَّ اللّٰه َ نعِِمَّ  بِالْعدَْلِ ِۗ اِنَّ اللّٰه
Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amânah kepada 

pemiliknya. Apabila kamu menetapkan hukum di antara manusia, 

hendaklah kamu tetapkan secara adil. Sesungguhnya Allah memberi 

pengajaran yang paling baik kepadamu. Sesungguhnya Allah Maha 

Mendengar lagi Maha Melihat. 

Sebab turunnya Sûrah al-Nisâ’ Ayat 58 ini Ibnu ʿAbbâs berkata 

“Ketika Nabi Muhammad  berhasil beliau mengundang ‘Utsmân ibn 

Thalẖah dan Nabi berkata: berikan kunci Ka’bah itu kepadaku, dan 

‘Utsmân mengambil kunci serta hendak menyerahkannya kepada Nabi 

dan Al-ʿAbbâs berkata: saya bersumpah, pasrahkan kunci tersebut dan 

berikan tugas menyediakan air zam-zam untuk para jamaah haji 

kepadaku, mendengar perkataan Al-ʿAbbâs, ‘Utsmân menggenggam lagi 

kunci yang dipegangnya, lalu Nabi berkata: Wahai ‘Utsmân berikan kunci 

itu kepadaku, lalu ‘Utsmân memberikan kunci itu kepada Nabi dan 

berkata: “Ini kuncinya saya serahkan atas dasar amânah Allah”, lalu Nabi 

mengambil kuncinya dan membuka pintunya kemudian keluar lagi dan 

melakukan Thawâf, lalu setelah itu turunlah malaikat Jibril dan menyuruh 

mengembalikan kunci tersebut kepada ‘Utsmân ibn Thalẖah, lalu Nabi 

memanggil ‘Utsmân ibn Thalẖah dan mengembalikan kunci kepadanya 

sembari membaca Ayat 58 dalam Sûrah al-Nisâ’ tersebut.34 

 
33 Iqbal Ichsan, “Pemikiran Ekonomi Islam Tentang Uang, Harga dan Pasar,” dalam 

Jurnal Khatulistiwa: Journal of Islamic Studies, Vol. 2 No. 1 Tahun 2012, hal. 1–15. 
34 S Hafirda, “Ibn Taymiyyah’s Thought on Price Regulation in Housing 

Affordability,” dalam Jurnal Istiqro: Jurnal Hukum Islam, Ekonomi dan Bisnis, Vol. 7 No. 2 

Tahun 2021, hal. 163–171. 



124 
 

 

Ayat tersebut menjelaskan tentang jenis-jenis amal yang mulia yaitu 

menyampaikan amânah, menetapkan hukum yang adil, taat kepada Allah, 

Rasul, dan Ulî al-Amr. Pentingnya menjaga amânah yang dimaksud 

dalam ayat tersebut baik amânah terhadap diri sendiri, terhadap orang 

lain, dan juga amânah terhapap Allah. Jenis dan bentuk menjaga amânah 

terhadap Allah yaitu dengan cara menjalankan perintah-Nya dan 

menjauhi larangan-Nya, dalam Hadis Marfû‘ yang diriwayatkan oleh 

Ibnu Mas‘ûd di mana Nabi Muhammad  bersabda: 

ِ يكَُف ِرُكُلَّ  ِ صلى الله عليه وسلمالْقَتلُْ فِي سَبِيلِ اللَّّٰ ِ بْنِ عَمْرٍوقَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّّٰ شَيْءٍ عَنْ عَبْدِ اللَّّٰ  

  إِلََّ الَْمََانَةَ 35(رواه مسلم)
Mati di jalan Allah dapat menghapus semua dosa kecuali amânah. (HR. 

Muslim) 

 Oleh karena itu shalat, puasa, zakat, menjaga lisan merupakan salah 

satu bentuk menjaga amânah terhadap Allah. Dalam Hadis tersebut 

bahwa Allah tidak memberikan keringanan terhadap masalah amânah, 

baik kepada orang yang susah maupun kepada orang yang senang. Ibnu 

‘Umar juga berkata: Allah telah menciptakan kelamin manusia dan Ia 

berkata “Ini adalah amânah yang saya sembunyikan dari diri kamu, oleh 

karena itu jagalah dan pergunakanlah untuk jalan yang benar dan 

diridhai”.36 

Sedangkan bentuk amânah terhadap diri sendiri yaitu melakukan 

sesuatu yang bermanfaat, meninggalkan pekerjaan yang mengandung 

madharrah, menjaga kesehatan terhadap diri sendiri supaya terhindar dari 

penyakit. Terdapat dalam Hadis Nabi Muhammad  yang diriwayatkan 

oleh Bukhârî, Muslim, Ahmad Abû Dâwûd dan At-Tirmidhî, dari Ibnu 

‘Umar yang menceritakan bahwa Nabi Muhammad  bersabda: 

ِ صلى الله عليه وسلم قَالَ كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئوُلٌ عَنْ   عَنْ ابْنِ عُمَرَرَضِيَ اللهُ عَنْهُمَاعَنِ النَّبيِ 

مَامُ رَاعٍ  37 (رواه البخاري)     رَعِيَّتِهِ فَالِْْ
Setiap kalian adalah pemelihara, dan setiap dari kalian 

bertanggungjawab kepada apa yang dipelihara. (HR. Bukhârî) 

Setiap pemimpin negara (Imâm) bertanggung jawab atas rakyatnya: 

keamanan, keadilan, kesejahteraan, serta menjaga agama. Jika ia adil, 

mendapat pahala besar, tapi jika zhâlim ia menanggung dosa besar. Setiap 

laki-laki (pemimpin rumah tangga) bertanggung jawab mendidik istri dan 

 
35 Musnad Ahmad, No. 6589, riwayat ‘Abdullah bin ‘Amr. Juga diriwayatkan oleh al-

Hakim dalam al-Mustadrak No. 2487. 
36 L. Pusvisasari, Y. Janwari, and A. H. Ridwan, “Price Mechanism in Islamic 

Economics: Comparative Study of Yaẖyâ Bin Umar and Ibn Taymiyyah,” dalam Afkar 

Journal, Vol. 6 No. 4 Tahun 2023, hal. 67–80. 
37 Al-Nawawî, Syarẖ Shaẖîẖ Muslim, Juz 12, hlm. 213. 



125 
 

 

anak-anak, memberi nafkah halal, mengajarkan agama, serta menjaga 

akhlak mereka. Setiap perempuan (istri/ ibu) bertanggung jawab menjaga 

rumah suami, mengurus anak, serta mengelola urusan rumah tangga 

sesuai syariat. Setiap hamba (pembantu rumah tangga) bertanggung 

jawab menjaga harta dan amanah majikannya, saat ini dapat diperluas 

pada pegawai atau karyawan dalam pekerjaan yang diemban. Dalam 

sebuah Hadis Nabi Muhammad Bersabda: 

ُ عَنْهُمَاقَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ   ِ بْنِ عَمْرٍورَضِيَ اللَّّٰ عَنْ عَطَاءِ بْنِ يسََارٍ عَنْ عَبْدِ اللَّّٰ

ِ صلى الله عليه وسلم إِنَّ لِنَفْسِكَ عَلَيْكَ حَقًّا38(رواه البخاري ومسلم)   اللَّّٰ
Sesungguhnya diri kamu mempunyai hak atas diri kamu yang wajib kamu 

penuhi. (HR. Bukhârî dan Muslim) 

 Dari Hadis tersebut menjelaskan bahwa pentingnya menjaga 

amânah, karena amânah merupakan tanggungjawab, pemenuhan atas hak 

dan kewajiban yang harus dipenuhi atau dilaksanakan.39 Adapun bentuk 

amânah terhadap orang lain di antaranya yaitu mengembalikan barang 

pinjaman atau titipan kepada orang yang meminjaminya, tidak menipu 

dalam bertransaksi, berjihad, memberi nasihat, tidak menyebarkan aib 

orang lain. Banyak ayat maupun Hadis yang menerangkan tentang 

kewajiban menjaga amânah terhadap orang lain, di antaranya yaitu 

terdapat dalam al-Qur’ân Sûrah al-Ahzab (33) Ayat 72 Allah Berfirman: 

اِنَّا عَرَضْنَا الَْمََانَةَ عَلىَ السَّمٰوٰتِ وَالَْرَْضِ وَالْجِبَالِ فَابََيْنَ انَْ يَّحْمِلْنهََا وَاشَْفَقْنَ  

نْسَانُِۗ اِنَّهٗ كَانَ ظَلوُْمًا جَهُوْلًَۙ    مِنْهَا وَحَمَلهََا الَِْ
Sesungguhnya Kami telah menawarkan amânah kepada langit, bumi, dan 

gunung-gunung; tetapi semuanya enggan untuk memikul amânah itu dan 

mereka khawatir tidak akan melaksanakannya. Lalu dipikullah amanat 

itu oleh manusia. Sesungguhnya ia (manusia) sangat zhâlim lagi sangat 

bodoh. 

Terdapat dalam Hadis yang diriwayatkan oleh al-Bukhârî, Muslim, 

at-Tirmidhî, dan an-Nasâ’î meriwayatkan dari Abû Hurayrah yang 

menceritakan bahwa Nabi Muhammad  bersabda: 

ِ صلى الله عليه وسلم قَالَ  آيَةُ الْمُنَافِقِ ثلَََثٌ إذِاَ حَدَّثَ   عَنْ أبَِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، عَنِ النَّبيِ 

  كَذبََ وَإذِاَ وَعَدَ أخَْلَفَ وَإذِاَ اؤْتمُِنَ خَانَ 40(رواه البخاري ومسلم)

 
38 Shaẖîẖ al-Bukhârî, Kitâb al-Shawm, Bâb: Haqq al-Jasad fî al-Shawm, No. 1968. 
39 A. S. Pancarini, “Market Mechanism in the View of Ibn Taymiyyah,” dalam MPRA 

Paper, No. 87024, Tahun 2018, hal. 90. 
40 Shaẖîẖ al-Bukhârî, Kitâb al-Îmân, Bâb: Âyatu al-Munâfiq, No. 33. 



126 
 

 

Tanda-tanda orang munafik ada tiga yaitu: Apabila berbicara 

berbohong, apabila berjanji mengingkari, dan apabila diberi amânah dia 

berhianat. (HR. Bukhârî dan Muslim) 

Hadis ini menunjukkan sifat-sifat orang munafik dalam amal 

perbuatan, bukan berarti setiap pelaku dosa itu kafir. Jika sifat ini ada pada 

seseorang, ia menyerupai orang munafik, tetapi masih dianggap mukmin 

selama tidak disertai keyakinan kufur. Dalam dunia kerja dan politik, sifat 

ini sangat relevan. Pemimpin yang berbohong, ingkar janji dan berkhianat 

terhadap amânah rakyat jelas terkena ancaman Hadis ini. Dalam lingkup 

kecil, keluarga dan pergaulan pun membutuhkan prinsip amânah, jujur, 

dan konsisten. Selain itu perintah untuk menjaga amânah juga terdapat 

dalam al-Qur’ân Sûrah al-Mu’minûn (23) Ayat 8 Allah Berfirman: 

 وَالَّذِيْنَ هُمْ لَِمَٰنٰتهِِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُوْنَ ۙ 
Sungguh beruntung pula orang-orang yang memelihara amanat dan janji 

mereka.  

Dalam Tafsîr al-Qurthubî ayat ini menjadi dalil wajibnya menjaga 

amânah. Amânah itu mempunyai arti yang luas luas, bisa dari menjaga 

rahasia, menunaikan titipan, melaksanakan janji, hingga melaksanakan 

perintah Allah. Orang yang berkhianat terhadap amânah adalah munafik, 

sebagaimana disebut dalam Hadis tentang tanda orang munafik di atas. 

Juga terdapat dalam Q.S al-Anfâl (8) Ayat 27 Allah berfirman:  
 

ا امَٰنٰتكُِمْ وَانَْتمُْ تعَْلمَُوْنَ  سُوْلَ وَتخَُوْنوُْٰٓ َ وَالرَّ  يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا لََ تخَُوْنوُا اللّٰه
 

Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mengkhianati Allah 

dan Rasul serta janganlah kamu mengkhianati amanat yang 

dipercayakan kepadamu, sedangkan kamu mengetahui. 

Amânah merupakan tanggungjawab yang besar, apabila seseorang 

dititipi barang sedangkan barang tersebut rusak karena kecerobohannya 

maka yang diberi titipan wajib mengganti atas barang yang rusak karena 

kecerobohannya.41 Amânah merupakan prinsip yang sangat penting 

sehingga setiap Muslim harus mempunyai karakter amânah. Selain 

amânah seorang Muslim harus mampu bersikap adil, keadilan adalah 

dasar utama dalam suatu kepemerintahan, dengan adanya keadilan maka 

akan terciptanya kesejahteraan, kemakmuran, kemajuan pembangunan 

lebih terarah dengan adanya keadilan. Dengan adanya keadilan, orang 

lemah (miskin) akan memperoleh haknya dan orang yang kuat (kaya) baik 

yang sebagai penguasa atau bukan, tidak akan menzhalimi yang lemah. 

Agama-agama samawi sepakat dalam hal keadilan, keadilan tidak 

 
41 Az-Zuhailî, Tafsîr al-Munîr: ʿAqîdah Syarîʿah Manhaj (Al-Nisâ’, Al-Mâ’idah Juz 5 

& 6), Jilid 3, hal. 280-290. 



127 
 

 

diartikan sebagai sesuatu yang sama rasa sama rata, melainkan 

memberikan hak orang sesuai dengan porsinya, karena setiap orang 

mempunyai kebutuhan yang berbeda-beda dan bersifat subjektif.42 

Dimisalkan seperti contoh, Bapak Andy mempunyai 3 orang anak 

yaitu si A, B, dan C, si A kelas 1 SMA, si B kelas 5 SD dan si C, masih di 

TK A. Dalam memenuhi uang saku ketiga anaknya, Bapak Andy tidak 

mungkin memberikan uang saku dengan jumlah yang sama kepada 

anaknya, karena kebutuhan mereka yang berbeda-beda. Bapak Andy akan 

memberikan uang saku sesuai dengan porsi kebutuhan jajan yang 

dibutuhkan oleh ketiga anak-anaknya. Tidak hanya terjadi dalam 

kehidupan, keadilan juga harus ditegakkan dalam peradilan, hakim 

merupakan seseorang yang diberi wewenang sepenuhnya untuk 

menegakkan peradilan bagi orang-orang yang bersengketa tanpa 

memandang status sosial, hubungan dan juga kekayaan. Ayat-ayat Al-

Qur’ân yang membahas tentang peradilan terdapat dalam al-Qur’ân Sûrah 

al-Naẖl Ayat 90, al-An‘âm 152, al-Mâ’idah Ayat 8, dan Shâd Ayat 26. 

Selain ayat-ayat al-Qur’ân, dari Anas juga meriwayatkan bahwa Nabi 

Muhammad Bersabda: 

ِ صلى الله عليه وسلم قَالَ إنَّ المُقْسِطِينَ عِنْدَ الله عَلَى مَنَابرَِ مِنْ  ِ بْنِ عَمْرٍوعَنِ النَّبيِ  نوُرٍ  عَنْ عَبْدِ اللَّّٰ

وَجَ  حْمَنِ عَزَّ لَّ وَكِلْتاَ يدَيَْهِ يمَِينٌ الَّذِينَ يعَْدِلوُنَ فِي حُكْمِهِمْ وَأهَْلِيهِمْ  عَنْ يمَِينِ الرَّ

  وَمَا وَلوُا 43 (رواه مسلم)
Sesungguhnya orang-orang yang berlaku adil kelak di sisi Allah berada 

di atas mimbar-mimbar dari cahaya, yaitu mereka yang berlaku adil 

dalam hukum mereka, dalam keluarga mereka, dan terhadap orang-orang 

yang berada di bawah kekuasaan mereka. (HR. Muslim) 

Jadi, hadis ini menekankan bahwa keadilan bukan hanya dalam 

pengadilan atau hukum negara, tetapi juga dalam rumah tangga dan 

semua urusan yang diamanahkan kepada seseorang. 

Sedangkan lawan dari sikap adil adalah sikap zhâlim, ayat-ayat 

tentang sifat zhâlim terdapat dalam al-Qur’ân Sûrah Ibrâhîm Ayat 42, ash-

Shâffât Ayat 22, dan lain sebagainya. Pelajaran kehidupan yang diambil 

dari Sûrah al-Nisâ’ ayat 58 tentang: 1) Menjalankan amânah dengan baik 

yaitu dengan cara menyampaikan titipan atau pesan yang dititipkan oleh 

pemberi amânah kepada penerima amânah dengan jujur dan transparan, 

2) Menetapkan hukum yang adil bagi hakim, yaitu bersifat objektif 

kepada masyarakat yang meminta keadilan dengan tidak memihak pihak-

 
42 F. Qalbia and M. R. Saputra, “Pemikiran Ekonomi Ibnu Taimiyyah: Konsep 

Mekanisme Pasar, Harga Adil, dan Peran Pemerintah dalam Ekonomi,” dalam Jurnal 

MASMAN: Master Manajemen, Vol. 1 No. 2 Tahun 2023, hal. 1–20. 
43 Diriwayatkan oleh Muslim dalam Shaẖîẖ Muslim, Kitâb al-Imârah, Bâb Fadhl al-

Imâm al-ʿÂdil, No. 1827. 



128 
 

 

pihak tertentu karena lebih mempunyai kekuasaan dan harta, sehingga 

dapat membeli hukum dengan mudahnya.44 Menjalankan amânah dengan 

baik terutama menjaga amânah barang titipan merupakan hal yang berat 

dan sering dilupakan oleh orang. Sedangkan untuk keadilan tidak hanya 

dikhususkan untuk kegiatan sidang yang sedang berlangsung diperadilan, 

melainkan juga dalam kegiatan bertransaksi jual beli dan berbisnis dengan 

cara berlaku jujur baik bagi penjual maupun pembeli, tidak menipu, tidak 

melakukan penawaran dan permintaan palsu, tidak sumpah serapah 

mengatasnamakan Allah Swt untuk barang yang dijualnya, dalam Sûrah 

al-H̲adîd (57) Ayat 25 Allah Berfirman: 

 ... لَقدَْ ارَْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَي نِٰتِ وَانَْزَلْنَا مَعهَُمُ الْكِتٰبَ وَالْمِيْزَانَ لِيَقوُْمَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ  

Sungguh, Kami benar-benar telah mengutus rasul-rasul Kami dengan 

bukti-bukti yang nyata dan Kami menurunkan bersama mereka kitab dan 

neraca (keadilan) agar manusia dapat berlaku adil. 

Dalam Tafsîr al-Munîr Jilid 14 menjelaskan bahwa titik korelasi dan 

relevansi yang menjelaskan bahwa agama memiliki dua aspek yaitu aspek 

‘aqîdah dan muʿâmalah atau disebut juga sebagai aspek pokok dan aspek 

cabang.45 Aspek pokok atau aspek akidah tidak bisa terwujud tanpa 

adanya kitâb-kitâb Samâwî,46 terlebih apabila itu berbentuk mu’jiz. 

Sedangkan aspek cabang atau aspek muʿâmalah tidak akan bisa terwujud 

dengan baik tanpa adanya neraca (keadilan) yang menyertai kegiatan 

muʿâmalah, disini harus ada yang menopang, menjamin atau melindungi 

kegiatan syariah tersebut yaitu besi. Ibarat naraca atau timbangan 

(keadilan), satu sisi adalah aspek pokok (‘aqîdah), sisi yang lain adalah 

aspek cabang (muʿâmalah), besi tersebut untuk mendisiplinkan kedua 

aspek supaya tetap berjalan dengan seimbang. Ini mengisyaratkan bahwa 

al-Kitâb merepresentasikan kekuasaan tasyri’ (legislatif), keadilan 

merepresentasikan kekuasaan peradilan (yudikatif) dan besi 

merepresentasikan kekuasaan eksekutif. 

Al-Qur’ân Sûrah al-Hadîd Ayat 25 menjelaskan bahwa Allah 

mengutus Nabi dan Rasul untuk berbuat keadilan dalam kebenaran 

berdasarkan kitâb-kitâb Samâwî yang diturunkan Allah Swt, jika 

kebenaran dan keadiln ditegakkan baik dalam urusan ibadah maupun 

muʿâmalah, mereka akan menjunjung tinggi syariah dan menghormati 

 
44 Wahbah Az-Zuhailî, Tafsîr al-Munîr: ʿAqîdah Syarî‘ah Manhaj, Jilid 14, Jakarta: 

Gema Insani, 2010, hal. 200. 
45 Ain Rahmi, “Mekanisme Pasar dalam Islam,” dalam Jurnal Ekonomi Bisnis dan 

Kewirausahaan, Vol. 4 No. 2 Tahun 2015, hal. 177. 
46 Kitâb-kitâb Samawi adalah al-Qur’ân, Injîl, Tawrâh dan Zabûr. Wahbah Az-Zuhailî, 

Tafsîr al-Munîr: ʿAqîdah Syarîʿah Manhaj, Jilid 14, Jakarta: Gema Insani, 2010, hal. 190-

196. 



129 
 

 

para Rasul sebagai pembawa risalah kebaikan dan keadilan dari semua 

aspek, tujuan dari kebaikan dan keadilan ini adalah supaya mereka mau 

mengikuti Rasul, mengikuti syariah dengan berpedoman pada kitâb-kitâb 

yang sudah diturunkan Allah Swt, untuk para umatnya.47 Ayat tersebut 

menerangkan tentang konstitusi masyarakat Islam yaitu masyarakat yang 

berpegang teguh pada syariah Allah dan berpegang pada manhaj dalam 

keadilan, kebenaran dan persamaan, dan akan memberikan hukuman jika 

ada yang melanggar atau merendahkan syariah dengan berlandas al-

Qur’ân al-Karîm yaitu Kitâb Samâwî yang terakhir diturunkan oleh Allah 

Swt. Kata “Besi” yang terdapat dalam ayat tersebut merupakan 

penyangga dan pemberi keadilan bagi yang berbuat kejahatan atau 

keburukan yang melanggar hak-hak orang Muslim.  

c. Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga Menurut Abû Yûsuf 

 Abû Yûsuf atau Abû Yûsuf Ya‘qûb bin Ibrâhîm bin H̲abîb al-

Anshârî al-Jalbî al-Kûfî al-Baghdâdî lahir pada tahun 113 H/ 731/ 732 M 

di Kufah dan pernah tinggal di Baghdad dan meninggal pada tahun 182 

H/ 798 M, ia berasal dari Suku Bujailah yaitu salah satu suku di Arab, 

keluarganya disebut Anshârî karena dari pihak ibu masih ada 

hubungannya dengan kaum Anshâr (pemeluk Islam pertama dan 

penolong Nabi Muhammad Saw) ketika masa hidupnya di Kufah yang 

dikenal sebagai daerah pusat pendidikan yang diwariskan oleh ‘Abdullâh 

ibn Mas‘ûd yaitu seorang sahabat besar Nabi Muhammad Saw. Abû Yûsuf 

juga belajar bersama Abû H̲anîfah selama 17 tahun, karena semangatnya 

menuntut ilmu, Abû H̲anîfah juga membiayai pendidikan Abû Yûsuf.48 

Salah satu karya fenomenal milik Abû Yûsuf adalah Kitâb al-Kharâj 

atau dikenal sebagai kitab yang membahas masalah-masalah perpajakan, 

tetapi sesungguhnya al-Kharâj tidak hanya membahas perpajakan 

melainkan pendapatan-pendapatan negara yang berupa ghanîmah, fay’, 

jizyah, shadaqah, infâq, zakâh, dan hal-hal lain yang berkaitan dengan 

negara dan perekonomian. Dalam Kitâb al-Kharâj karya Abû Yûsuf 

mengatakan bahwa negara mempunyai andil yang amat penting dalam 

aktifitas ekonomi, seperti kewajiban negara atau pemerintah untuk 

bertanggungjawab dengan fasilitas-fasilitas umum seperti pembangunan 

taman kota, pembangunan tembok dan bendungan, membangun saluran 

 
47 Ria Tifanny Tambunan, “Perspektif Imam Al-Ghâzalî dan Ibn Taimiyyah dalam 

Konsep Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga Terhadap Perekonomian Islam,” dalam 

Jurnal Modeling: Jurnal Program Studi PGMI, Vol. 10 No. 3 Tahun 2023, hal. 654–662. 
48 M. Rosana, “Abû Yûsuf’s Thoughts on Islamic Economics: Principles, 

Methodologies, and Relevance to Modern Governance,” dalam Jurnal Al-Muamalat: Jurnal 

Ekonomi Syarî‘ah, Vol. 8 No. 2 Tahun 2023, hal. 117–123. 



130 
 

 

irigasi, dan hal-hal lain yanga berkaitan dengan kepentingan rakyat dan 

negara.49  

Abû Yûsuf merupakan seorang ahli fiqh yang beraliran Ahl ar-Ra’y, 

Abû Yûsuf  mengemukakan pemikirannya dengan menggunakan analisis 

qiyâs yang tentu melakukan kajian yang mendalam terhadap al-Qur’ân, 

Hadis Nabi, Atsar Shaẖâbî, serta praktik para penguasa yang shaleh, 

landasan pemikirannya adalah terwujudnya mashlaẖah ‘âmmah  untuk 

semua pihak yaitu pembeli, penjual maupun pemerintah atau negara.   

Pasar merupakan tempat terjadinya permintaan dan penawaran, 

menurut Abû Yûsuf  mekanisme pasar memberikan kebebasan penuh 

kepada pelaku pasar, yaitu penjual dan pembeli dan harga barang 

ditentukan oleh kekuatan-kekuatan pasar yang ada di dalamnya. Transaksi 

jual beli di pasar harus terjadi saling ridhâ dan tidak ada keterpaksaan 

terhadap harga yang sudah ditentukan. Pasar merupakan sarana 

bertemunya penjual dan pembeli melakukan transaksi perdagangan 

barang atau jasa yang bisa dilakukan melalui sarana elektronik, e-

commerce, telephone, internet dan juga faksimile. Abû Yûsuf  berpendapat 

bahwa ada hubungan yang erat yang terdapat dalam terciptanya harga 

dengan jumlah barang atau jasa yang tersedia di pasar, jika barang banyak 

maka harga akan murah, dan jika barang sedikit maka harga akan mahal 

yang akan digambarkan dalam grafik berikut:50 

 

Harga 

 

          P2 

 

 

          P1 

 

 

     Q1    Q2  Jumlah 

Q adalah Quantity (jumlah barang yang dijual), P adalah Price 

(harga), digambarkan dalam grafik di atas merupakan hubungan antara 

harga dan jumlah barang yang dibeli, jika harga murah maka jumlah 

permintaan akan tinggi, begitupula sebaliknya jika harga tinggi maka 

 
49 Haniatul Mukaromah and Fitra Rizal, “Relevansi Pemikiran Ekonomi Islam Abû 

Yûsuf dengan Mekanisme Pasar Modern,” dalam Journal of Islamic Economics and 

Philantrhropy (JIEP), Vol. 04 No. 01 Tahun 2021, hal. 1063–1079. 
50 Moh Agus Sifa’, “Mekanisme Pasar dalam Perspektif Islam (Kajian Pemikiran Abû 

Yûsuf),” dalam Journal of Sharia Economics, Vol. 2 No. 1 Tahun 2020, hal. 29–46. 



131 
 

 

jumlah yang diminta akan turun.51 Abû Yûsuf  tidak sependapat dengan 

hukum tersebut, karena pada kenyataannya ketika barang sedikit tetapi 

harga murah dan barang banyak harga tetap mahal, karena murah dan 

mahalnya harga tidak hanya tergantung dari jumlah permintaan saja, 

melainkan sinergi dari jumlah dan banyaknya permintaan dan penawaran 

di pasar.52 Dalam Kitâb al-Kharâj karangan Abû Yûsuf  mengatakan 

bahwa: “Murah dan mahanya sebuah harga merupakan ketentuan Allah, 

terkadang barang banyak tetap mahal dan barang sedikit tetap murah”. 

Pernyataan Abû Yûsuf  dapat digambarkan dalam grafik berikut: 

 

Harga 

      P4 

 

 

      P3 

 

 

            Q3 Q4 Jumlah 

Pada grafik di atas permintaan tetap banyak walau harga mahal, dan 

permintaan sedikit walau harga murah, karena keseimbangan di pasar 

dapat berlaku jika dibarengi dengan jumlah barang yang ditawarkan. Abû 

Yûsuf  dalam Kitâb Al-Kharâj mengatakan: 

وَظِيفَةُ  وَكَذلَِكَ  وَاحِدٍ.  أمَْرٍ  عَلىَ  يقَوُمَانِ  لََ  تعََالَى،   ِ اللَّّٰ يدَُ  وَالْغلَََءُ  خْصُ  الرُّ وَ 

خْصُ وَالْغَ لََءُ  الدَّرَاهِمِ مَعَ أشَْيَاءَ كَثِيرَةٍ تدَخُْلُ فِي ذٰلِكَ، تفَْسِيرُهَا يَطُولُ. وَلَيْسَ الرُّ

سَ حَدًّا يمَُرُّ فِيهِ، وَلََ يقَُامُ عَلَيْهِ، إِنَّمَا هُوَ أمَْرٌ مِنَ الْعِيَاءِ لََ يدُْرَى كَيْفَ هُوَ. وَلَيْ 

ِ وَقَضَاؤُهُ، وَقدَْ   خْصُ مِنْ كَثرَْةِ الطَّعَامِ، وَلََ غَلََؤُهُ مِنْ قِلَّتِهِ، إِنَّمَا ذٰلِكَ أمَْرُ اللَّّٰ  الرُّ

 يكَُونُ الطَّعَامُ كَثِيرًا غَالِيًا، وَقدَْ يكَُونُ قَلِيلًَ رَخِيصًا
Tidak ada batasan tertentu tentang murah dan mahal yang dapat 

dipastikan, hal tersebut sudah ada yang mengaturnya, pada dasarnya 

tidak dapat diketahui. Murah bukan karena melimpah ruahnya makanan 

begitupun juga mahal bukan karena sedikitnya makanan. Murah atau 

 
51 Rosana, “Abû Yûsuf’s Thoughts on Islamic Economics: Principles, Methodologies, 

and Relevance to Modern Governance.” hal. 67-70 
52 Islahi, “Market and Pricing Mechanism in Pre-Classical Literature: Abû Yûsuf, Al-

Ghazâlî, Ibn Taymiyyah, and Ibn Khaldûn,” dalam MPRA Paper No. 22793, Tahun 1991, hal, 

651-660. 



132 
 

 

mahal merupakan Sunnatullah, terkadang makanan yang tersedia sedikit 

tetapi harganya tetap murah.53 

Pernyataan Abû Yûsuf  yang menyatakan bahwa tidak mesti hukum 

permintaan dan penawaran berlaku di pasar, terkadang adanya distorsi 

pasar seperti penimbunan menyebabkan daya beli masyarakat dan 

kemampuan memproduksi barang oleh produsen semakin menurun. 

Selain penimbunan yang menyebabkan harga di pasar tidak stabil, jumlah 

uang yang beredar juga mempengaruhi sebuah harga barang atau jasa di 

pasar. Ketika terjadi distorsi pasar pemerintah harus ekstra menjadi 

pengawas yang handal yang tetap menjamin kebebasan di pasar sehingga 

harga tidak ditentukan oleh oknum-oknum tertentu.54 Abû Yûsuf  sangat 

menentang penentuan harga oleh pemerintah, jumlah panen yang banyak 

bukan alasan untuk menurunkan harga dan jumlah panen yang sedikit 

tidak memberinya hak untuk menaikkan harga panen, karena fakta di 

lapangan terkadang hasil panen yang melimpah dibarengi dengan harga 

yang mahal, begitu juga jumlah penen yang sedikit harga tetap terpantau 

murah. 

Pemikiran Abû Yûsuf  berbalik dengan hukum-hukum permintaan 

dan penawaran yang banyak terdapat dalam pemikir ekonom modern, 

tetapi Abû Yûsuf  mempunyai tujuan yang sama dalam pemikiran-

pemikiran yang tertuang dalam salah satu karyanya yaitu al-Kharâj adalah 

keadilan dan kemaslahatan secara umum, selain harga keadilan juga 

melibatkan orang-orang kaya yang mempunyai harta untuk membayar 

kharâj (pajak) untuk memenuhi kepentingan umum, pajak merupakan 

pengeluaran yang wajib dibayarkan oleh seseorang, lembaga, perusahaan, 

atau instansi lainnya untuk mengeluarkan sebagian harta bendanya dalam 

rangka memenuhi kewajibannya kepada negara sebagai bentuk rasa cinta 

dan pemenuhan tanggung jawab kepada negara atas kekayaan-kekayaan 

yang kita punyai.55 Terdapat beberapa jenis harta benda yang perlu 

dipajaki dan akan masuk ke dalam pendapatan negara adalah: ghanîmah 

(harta rampasan perang), zakat, harta fay’ (semacam ghanîmah tetapi 

 
53 I. R. M. Teteng, I. Royhana, and D. K. Yusup, “Mekanisme Pasar Menurut Islam 

dan Konvensional (Market Mechanism in Islamic and Conventional Perspectives),” dalam 

Jurnal Iqtishadiya: Jurnal Ilmu Ekonomi Islam, Vol. 2 No. 3 Tahun 2015, hal. 25. 
54 Putri Diesy Fitriani, “Penentuan Mekanisme Pasar Ekonom Muslim Klasik,” dalam 

Jurnal MAPS (Manajemen Perbankan Syarîʿah) (n.d.), hal. 1–9. 
55 Lily Astrin Agustiana and Khusniati Rofiah, “Mengupas Pemikiran Abû Yûsuf pada 

Zaman Klasik dan Implementasinya Terhadap Ekonomi di Indonesia,” dalam Jurnal 

JIMESHA: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Ekonomi Syariah, Vol. 3 No. 2 Tahun 2023, hal. 169–

178. 



133 
 

 

belum terjadinya peperangan), jizyah (pajak non-Muslim yang bertempat 

tinggal di tanah Muslim), ‘ushr (bea cukai).56 

Abû Yûsuf  merupakan salah satu tokoh yang sangat peduli dengan 

anggaran pendapatan dan belanja negara terutama dengan perpajakan, 

karena jika suatu negara memperoleh banyak pendapatan dari pajak, 

negara akan mampu mensejahterakan rakyatnya dan menyelesaikan 

permasalahan-permasahan dan kepentingan orang banyak, termasuk 

memberikan subsidi bagi masyarakat yang kurang mampu jika terjadi 

pelonjakan harga terhadap barang-barang pokok yang biasa dikonsumsi, 

salah satu pemikirannya yaitu mengganti wazîfah (fixed tax) dengan 

muqâsamah (proporsional tax). Wazîfah adalah pajak tetap yang 

ditetapkan oleh seluruh masyarakat tanpa memandang besar kecilnya 

pendapatan mereka, sedangkan muqâsamah adalah pajak yang tidak tetap 

yang dibebankan kepada masyarakat dengan melihat besar kecilnya 

pendapatan mereka, sehingga pengeluaran pajak tidak memberatkan 

masyarakat secara financial. Sistem muqâsamah dalam pemungutan 

pajak ini telah dipraktikan pada masa Khalifah ‘Umar ibn al-Khaththâb, 

sistem ini bertujuan untuk kemaslahatan umat, dan kelebihan sistem 

muqâsamah ini adalah sebagai berikut: 

1) Negara akan mendapatkan pemasukan setiap kali petani panen. 

2) Sistem ini juga mendorong sektor perekonomian dengan tetap 

mengontrol dan mengawasi pertanian yang dijalankan. 

3) Sistem ini dapat mewujudkan untuk memenuhi kebutuhan negara 

karena pemasukan yang stabil dapat mendukung pengalokasian 

anggaran untuk memenuhi hajat orang banyak demi kemaslahatan.  

Proporsional tax sangat memudahkan pelaku usaha tau petani 

karena disetiap musim atau penghasilan biaya-biaya produksi sangat 

diperhatikan. Jika hasil panen diperoleh ketika musim panas maka 

besaran wajib pajak yang diberikan ke nagara seberat 25 %, apabila hasil 

pertanian diperoleh dengan sistem irigasi maka besaran pajak yang 

diberikan sebesar 30 %, dan jika hasil pertanian diperoleh dari curah hujan 

maka besaran pajak yang wajib dikeluarkan untuk negara sebesar 40 %. 

Pajak proposional ini menunjukkan keadilan bagi setiap masyarakat 

karena mereka mengeluarkan berdasarkan hasil panen yang diperolehnya, 

 
56 Martina Nofra Tilopa, “Pemikiran Ekonomi Abû Yûsuf dalam Kitâb al-Kharâj,” 

dalam Jurnal Al-Intaj, Vol. 3 No. 1 Tahun 2017, hal. 154–171. 



134 
 

 

jika petani mengalami gagal panen maka tidak ada kewajiban hukum 

dalam mengeluarkan pajak.57 

Kalau diterapkan di Indonesia jenis pemungutan pajak tanah ini 

disebut dengan PBB (Pajak Bumi dan Bangunan), namun PBB yang 

diterapkan di Indonesia tidaklah sama dengan konsep pajak menurut Abû 

Yûsuf  karena proposional tax melihat produkstifitas tanah yang 

mengahasilkan panenan, sehingga besaran pajak yang diberikan kepada 

negara tergantung dari jumlah panen yang dihasilkan. Sedangkan PBB 

tidak melihat hal itu, Pajak Bumi dan Bangunan yang ada di Indonesia 

melihat luasnya tanah dan bangunan yang didirikan, semakin luas tanah 

dan semakin besar bangunan maka akan semakin besar juga pajak yang 

dikeluarkan untuk negara. 

Problematika juga muncul pada masa pemerintahan Hârûn Ar-

Râsyid dan Abû Yûsuf  merupakan salah satu kepercayaannya yaitu 

permasalahan Muslim dan non-Muslim terkait kewajibah hukum dalam 

membayar pajak. Menurut Abû Yûsuf  bahwa pajak dibebabankan kepada 

seluruh masyarakat baik H̲arbî,58 Musta’min,59 dan juga Dzimmi,60 

persamaan pajak yang dibebankan kepada ketiga golongan tersebut 

disebut dengan jizyah. Hal tersebut membuktikan bahwa persamaan 

hukum berlaku bagi semua masyarakat yang bertempat tinggal di suatu 

wilayah, baik bagi Muslim maupun non-Muslim. Abû Yûsuf  juga 

menolak pendapat yang melarang bahwa pedagang Muslim berjualan di 

wilayah kaum H̲arbî, karena hal tersebut akan menghalangi peluang 

kerjasama internasional antar negara dan perluasan wilayah 

 
57 Agustiana and Rofiah, “Mengupas Pemikiran Abû Yûsuf Pada Zaman Klasik dan 

Implementasinya Terhadap Ekonomi di Indonesia.” hal. 237-240. 
58 H̲arbî adalah orang non-Muslim yang memerangi orang Muslim, H̲arbî juga disebut 

Kâfir Muhârib atau Ahl al-H̲arb, menurut syariat orang Muslim bisa memerangi orang H̲arbî 

sesuai dengan kemampuan mereka. Muh Maksum, “Ekonomi Islam Perspektif Abû Yûsuf,” 

dalam Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Ponorogo, Vol. 1 No. 1 Tahun 2020, hal. 104–

121. 
59 Musta’min adalah orang asing non-Muslim yang tinggal sementara di wilayah 

Muslim dan berhak memperoleh tempat dan keamanan yang terjamin, mereka tidak 

dibebankan untuk membayar jizyah karena sudah dijamin oleh kaum dzimmi. Tilopa, 

“Pemikiran Ekonomi Abû Yûsuf dalam Kitâb Al-Kharâj.”, hal. 65. 
60 Dzimmi merupakan orang non-Muslim yang tidak memerangi orang Muslim, mereka 

juga bertempat tinggal di wilayah kaum Muslim dan berkewajiban untuk membayar zakat 

berupa jizyah. Agustiana and Rofiah, “Mengupas Pemikiran Abû Yûsuf pada Zaman Klasik 

dan Implementasinya Terhadap Ekonomi di Indonesia.” 



135 
 

 

perekonomian, juga untuk antisipasi jika suatu saat mebutuhkan barang-

barang kebutuhan pokok ketika terjadi kelangkaan.61  

Pemikiran Abû Yûsuf  merupakan sebuah pemikiran otonom yang 

tidak melibatkan pemerintah terhadap transaksi yang terjadi di pasar, 

terdapat dua faktor intern dan ekstern yang mempengaruhinya. Faktor 

intern yang mempengaruhi pemikirannya yaitu Abû Yûsuf  

mengedepankan rasionalisme untuk tidak bertaqlid tanpa mengetahui 

dasar dan sumber-sumber yang jelas, sedangkan faktor ekstern yaitu tidak 

melibatkan pemerintah dalam kegiatan-kegiatan muʿâmalah karena 

beliau berpikir bahwa tokoh agama dan tokoh pemerintah tidak akan 

pernah bertemu karena mereka mempunyai tujuan dan jalan yang 

berbeda. Jika ditinjau secara mendalam pemikiran Abû Yûsuf  berkaitan 

dengan Anggaran Pendapatan Belanja Negara (APBN) atau disebut 

dengan kebijakan fiskal yang sangat memperdulikan darimana negara 

memperoleh anggaran dan untuk apa anggaran tersebut dipergunakan, 

yang tertuang dalam karya fenomenalnya yaitu Al-Kharâj. 

d. Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga Menurut Al-Ghazâlî 

Al-Ghazâlî merupakan Ulama besar yang lahir pada abad ke-5 

Hijriyah tepatnya 450 H yang bertepatan pada tahun 1058 M di Ghazâlah 

yaitu sebuah kampung kecil di pinggir perkotaan bernama Tusi (sekarang 

Mashed) yang merupakan kota kedua di Khurasan (Sekarang Iran) setelah 

Naysabur salah satu kota di Khurasan yang didominasi oleh mayoritas 

Islam Sunni, sebagian Islam Syî‘ah dan sebagian kecil penduduk yang 

yang beragama Kristen. Nama lengkap al-Ghazâlî adalah Abû H̲âmîd 

Muhammad Ibn Muhammad Ibn Muhammad Ibn Ahmad al-Ghazâlî al-

Tusi, ia memperoleh banyak gelar kehormatan yang belum pernah 

diberikan Ulama sebelumnya.62 

Terdapat perbedaan gelar al-Ghazâlî yang diberikan, sebagian 

memberikan gelar “Al-Ghazâlî” dengan alasan tempat kelahiran beliau 

ada Desa Ghazâlah, sebagian lain memberinya gelar “Al-Ghazâlî” dengan 

alasan pekerjaan orang tua beliau adalah tukang pintal benang yang 

disebut dengan ghazzâl. Karir pendidikan dimulai dengan beliau yang 

berguru pada seorang sufi sahabat ayahnya yang bernama Aẖmad ibn 

Muhammad al-Rûzkanî dan Al-Ghazâlî banyak belajar ilmu tentang 

 
61 Muh Maksum, “Ekonomi Islam Perspektif Abû Yûsuf,” dalam Sekolah Tinggi 

Agama Islam Negeri Ponorogo, Vol. 1 No. 1 Tahun 2020, hal. 104–121. 
62 Anisah Luthpi Adawiyah et al., “Konsep Keseimbangan Ekonomi Terhadap 

Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga dalam Perspektif Islam,” dalam Jurnal Pendidikan 

dan Konseling,  Vol. 4 No. 6 Tahun 2022, hal. 3309–3316. 



136 
 

 

Bahasa Arab, Naẖwu, Ilmu H̲isab, Ilmu Fiqh, juga belajar tentang mebaca 

dan menulis al-Qur’ân, Al-Ghazâlî adalah Ulama yang menciptakan 

Kitâb Iẖyâ’ ‘Ulûmuddîn, yang merupakan kitâb fenomenal yang sangat 

berkontribusi dalam kegiatan ʿaqîdah maupun muʿâmalah.63 

Ketika berumur 15 tahun, al-Ghazâlî pindah ke Gurgan (Jurjan) dan 

berguru pada Syekh Abû Nashr Ismâ‘îl ibn Sa‘âdah al-Ismâ‘îl ibn Imâm 

ibn Bakr Aẖmad ibn Ibrâhîm al-Ismâ‘îlî al-Jurjânî, selama di Jurjan beliau 

berguru pada Yûsuf al-Nasaj dalam bidang tashawwuf selama lima tahun, 

setelah itu beliau memutuskan pulang ke kampungnya dan menetap 

selama 3 tahun. Setelah itu beliau tetap belajar tentang ilmu filsafat, 

teologi, logika, tashawwuf, dan juga ilmu ushûl al-fiqh pada seorang alim 

yang bernama Dhiyâ’ al-Dîn Abî al-Ma‘âlî al-Juwaynî yang terkenal 

dengan nama al-Imâm al-H̲arâmain pada tahun 478 H. Kehausan akan 

ilmu pengetahuan sejak intelektualnya berkembang dan cenderung 

mengetahui permasalahan-permasalahan dan mampu memahamkan dan 

mengatasi permasalahan diterangkan dalam Kitâb Sejarah Perkembangan 

Pemikiran, Al-Ghazâlî berkata: “Kehausanku untuk menggali hakikat 

segala sesuatu persoalan telah menjadi kebiasaanku dan tertanam dalam 

diriku semanjak aku masih belia, hal ini merupakan tabiat dan fitrah yang 

diberikan oleh Allah untuk diriku, bukan karena usahaku”.64 

Al-Ghazâlî adalah Ulama yang tidak hanya konsen terhadap satu 

permasalahan saja, tetapi permasalahan muʿâmalah dan perekonomian 

Islam terdapat dalam kitâb karyanya Iẖyâ’ ‘Ulûm ad-Dîn, At-Tibr al-

Masbûk fî Nashîẖat al-Mulk, Al-Mustashfâ dan Mîzân al-‘Amal. Konsep 

pemikiran ekonomi al-Ghazâlî harus bertujuan pada kesejahteraan sosial 

yang hakikatnya adalah maqâshid al-syarî‘ah (tujuan syariah) yaitu 

memelihara atau menjaga agama, jiwa, akal, harta dan keturunan. Al-

Ghazâlî juga membagi jenis-jenis kebutuhan berdasarkan prioritas yaitu, 

dharûriyyât, hâjiyyât dan taẖsîniyyât. Konsep kebutuhan al-Ghazâlî 

hampir sama dengan konsep kebutuhan menurut Aristoteles yaitu disebut 

dengan ordinal, dimana jenis-jenis kebutuhan dibagi menjadi tiga yaitu: 

1) Kebutuhan dasar yaitu kebutuhan-kebutuhan pokok yang harus 

 
63 Indra Hidayatullah, “Pemikiran Al-Ghazzâlî Tentang Mekanisme Pasar dan 

Penetapan Harga,” dalam JES (Jurnal Ekonomi Syarîʿah), Vol. 5 No. 1 Tahun 2020, hal. 42–

54. 
64 Moh. Asep Zakaria Ansori et al., “Pemikiran Tokoh-Tokoh Ekonomi Islam 

Mengenai Konsep Penetapan Harga Pasar,” dalam Economic Reviews Jurnal, Vol. 3 No. 1 

Tahun 2024, hal. 146–160. 



137 
 

 

dipenuhi, 2) Kebutuhan eksternal yaitu kebutuhan diluar kebutuhan 

pokok, dan 3) Kebutuhan psikis.65 

Menurut Al-Ghazâlî pasar merupakan elemen keselarasan kejadian 

secara alamiah antara permintaan dan penawaran sehingga menciptakan 

suatu harga. Dalam Kitâb Iẖyâ’ ‘Ulûmuddîn, al-Ghazâlî mengatakan 

bahwa pasar merupakan sarana yang sangat penting untuk memenuhi 

kebutuhan masyarakat. Filosofi al-Ghazâlî mengatakan bahwa 

terciptanya pasar diibaratkan ketika terdapat dua orang dalam suatu 

wilayah, si A adalah tukang pande besi, si B adalah petani, si A 

membutuhkan makan sehingga harus membeli atau menukar barang yang 

dimiliki petani dengan karya besi hasilnya, sedangkan si B tidak 

membutuhkan hal itu, ketika dua orang itu saling membutuhkan barang 

satu sama lain, kegiatan barter dapat dilakukan, tetapi ketika salah satunya 

tidak membutuhkan maka mereka membutuhkan pasar untuk sarana 

penukaran barang yang mereka punya dengan barang-barang yang 

mereka butuhkan. Apabila barang yang mereka jual tidak ada yang 

membeli atau menukar, mereka bisa menjual barang dagangannya kepada 

pedagang yang akan dijual kembali dengan harga yang lebih murah, 

supaya mereka bisa membeli barang-barang yang mereka butuhkan. 

Mengurangi margin keuntungan bagi penjual dapat menambah volume 

penjualan, sehingga keuntungan bagi penjual juga semakin banyak.66 

Penentuan harga dan laba menurut al-Ghazâlî tidak ditentukan oleh 

sepihak dari penjual, pembeli, bahkan juga bukan pemerintah tetapi 

karena kekuatan permintaan dan penawaran yang ada di pasar yang 

dilandasi oleh etika dan moral dalam ber-mu‘âmalah sehingga terjadi 

harga yang adil (al-tsaman al-‘âdil) yang menghasilkan keseimbangan 

harga (equilibrium price). Berkaitan dengan laba yang diambil oleh 

penjual, al-Ghazâlî menentukan besaran laba yang diambil kisaran 5-

10%, karena laba yang sesungguhnya itu diperoleh ketika di akhirat kelak.  

Sedangkan dalam konsep evolusi uang terjadi ketika kesulitan alam 

transaksi barter ketika barang yang ditukar tidak sama nilainya, sehingga 

munculnya uang dapat mempermudah transaksi dan mengatasi kesulitan 

tersebut, tetapi terdapat dosa besar ketika ada pihak-pihak yang 

 
65 Sisi Ade Linda, “Al-Mawardi and Al-Ghazâlî’s Thoughts on the Role of the State in 

Islamic Economic Law,” dalam Jurnal MEDIASAS: Media Ilmu Syarîʿah dan Ah̲wâl al-

Syakhsyiyyah, Vol. 5 No. 1 Tahun 2022, hal. 1–13. 
66 Ria Tifanny Tambunan, “Perspektif Imâm Al-Ghazâlî dan Ibn Taymiyyah dalam 

Konsep Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga Terhadap Perekonomian Islam,” dalam 

Jurnal Modeling: Jurnal Program Studi PGMI, Vol. 10 No. 3 Tahun 2023, hal. 654–662. 



138 
 

 

menciptakan dan mengedarkan uang palsu untuk memanipulasi penjual, 

karena uang mempunyai 3 fungsi yaitu: sebagai alat satuan hitung (unit of 

account), sebagai penyimpan kekayaan (store of value) dan sebagai alat 

untuk bertransaksi (medium of oxchange), tetapi fungsi uang sebagai store 

of value dianggap sebagai penimbunan uang yang menyebabkan 

pengangguran dan penurunan kesejahteraan dan tindakan tersebut 

dianggap zhâlim.67  

Penentuan keuntungan atau laba tidak hanya berdasarkan tujuan 

dunia saja melainkan bertujuan untuk kebaikan dunia dan akhirat, 

keuntungan di dunia berdasarkan laba yang diproleh dari hasil penjualan, 

sedangkan keuntungan akhirat dapat diperoleh melalui kebaikan untuk 

memudahkan dan tidak menzhalimi pembeli di antaranya, yaitu dengan 

cara mengambil laba yang tidak berlipat ganda dari modal awal yang 

dikeluarkan, karena berdagang merupakan sikap ta‘âwun (tolong 

menolong) untuk memperoleh kebutuhan bagi pembeli dan memperoleh 

untung bagi pedagang, dan berdagang merupakan salah satu bentuk 

ibadah ẖablumminannâs. Sedangkan prinsip dalam penetapan harga harus 

berdasarkan prinsip saling ridhâ, prinsip keterbukaan, prinsip kejujuran 

dan prinsip keadilan. Dalam Kitâb Iẖyâ’ ‘Ulûm al-Dîn al-Ghazâlî 

mengatkan bahwa “Barang siapa yang puas dengan jumlah keuntungan 

yang sedikit maka akan banyak bentuk muʿâmalah untuknya, dan 

kegiatan muʿâmalah akan mendatangkan banyak keuntungan”. Dalam 

hal ini mengambil keuntungan dari penjualan makanan pokok bukan 

termasuk sunnah, karena makanan merupakan sumber utama untuk 

menopang kehidupan.68 Oleh karena itu laba tidak boleh diambil dari hasil 

penjualan kebutuhan pokok, diantara kebutuhan pokok yaitu: pangan, 

papan, sandang dan pendidikan.  

Dalam pernyataan lain mengatakan bahwa “Jika petani tidak 

menenukan pembeli untuk hasil penenannya maka petani dapat 

menurunkan harga jualnya supaya meningkatkan hasil penjualannya”. 

Dalam hal ini pedagang yang menjual barang-barang kebutuhan pokok 

tidak diperkenankan mengambil laba yang banyak agar tidak membebani 

 
67 Linda, “Al-Mawardi and Al-Ghazâlî’s Thoughts on the Role of the State in Islamic 

Economic Law.” hal. 290-301. 
68 Siswadi Sululing, Alimuddin, and Amiruddin, “Thoughts of Al-Ghazâlî and Thomas 

Aquinas: Price Justice,” Jurnal Mutidisiplin Manadi (MUDIMA), Vol. 2 No. 3 Tahun 2022, 

hal. 1315–1330. 



139 
 

 

masyarakat.69 Al-Ghazâlî adalah cendekiawan yang lebih dulu hidupnya 

700 tahun sebelum Adam Smith (Bapak Ekonomi Modern), walapun al-

Ghazâlî tidak menggunakan istilah-istilah modern dalam teorinya tapi 

beliau mengungkapkan bahwa terdapat elastisitas penawaran karena jika 

penjualan tidak laku, maka penjual dapat mengurangi harga jual supaya 

meningkatkan volume penjualannya sehingga menambah keuntungan 

penjual juga. Keuntungan menurut al-Ghazâlî adalah nilai dari harga 

barang yang disebabkan oleh faktor-faktor risko, perjalanan, biaya impor, 

meningkatnya pesaing dan faktor-faktor lain yang dapat memepengaruhi 

harga barang.70  

Terdapat beberapa prinsip yang dipegang ketika bertransaksi 

muʿâmalah di pasar yaitu keimanan, kepemimpinan dan keadilan, ketika 

3 prinsip itu diterapkan di pasar tidak akan ada distorsi pasar yang 

menyebabkan pemerintah ikut menentukan harga barang di pasar dan 

mengawasi setiap transaksi yang terjadi. Tauẖîd dan ‘aqîdah merupakan 

2 hal yang sangat penting dalam mengiringi terciptanya transaksi yang 

adil dan tidak ada kezhaliman. Dalam penerapan ‘aqîdah dalam ekonomi 

Islam terdapat dua konsep yaitu: 

1) Ekonomi Islam Ilâhiyyah, yakni berpedoman pada ẖit ulûhiyyah 

yakni mempunyai keyakinan atas ke-Esaan Allah, dan segala sesuatu 

yang ada di bumi ini adalah milik Allah Swt. 

2) Ekonomi Islam Rabbâniyyah, yakni berpedoman pada ajaran Tauẖîd 

Rabbâniyyah, mempunyai keyakinan bahwa Allah Swt yang 

memberikan rizqi pada setiap umatnya dan Allah juga yang 

memberikan kesuksesan bagi yang dikehendaki.  

Sedangkan konsep tauẖîd merupakan konsep yang sangat penting 

dalam transaksi jual beli, karena konsep tauẖîd ini meyakini bahwa 

transaksi jual beli merupakan pekerjaan tujuan memperoleh keuntungan 

bagi penjual dan pembeli dapat membeli kebutuhannya dari penjual 

bukan tempat ibadah, maka dari itu konsep tauẖîd dalam ber-muʿâmalah 

adalah sebagai berikut:71 

 
69 Nur Syamsu, “Tinjauan Sejarah Mekanisme Pasar dalam Islam,” dalam Jurnal 

Iqtishadia: Jurnal Ekonomi Syarîʿah, Vol. 1 No. 1 Tahun 2016, hal. 1–14. 
70 Tambunan, “Perspektif Imâm Al-Ghazâlî dan Ibn Taymiyyah dalam Konsep 

Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga Terhadap Perekonomian Islam.” hal. 201-204. 
71 Academia Source, “Traditional Market Insight from Imam Al‑Ghâzalî’s Islamic 

Economic Perspective. Annuals of the University of Craiova for Journalism,” dalam Journal 

of Communication and Management, Vol. 8 No. 1 Tahun 2022, hal. 56. 



140 
 

 

1) Jujur, beberapa bentuk kejujuran dalam berdagang yaitu tidak 

mengurangi timbangan, tidak mengambil keuntungan yang berlebih 

sehingga memberatkan pembeli, tidak menyembunyikan cacat yang 

terdapat dalam barang dagangannya. Jika pedagang yang jujur dan 

menerapkan konsep tauẖîd maka kecurangan-kecurangan tidak akan 

terjadi, karena mereka meyakini bahwa dengan bersikap jujur maka 

keberkahan yang melimpah akan mendatanginya.  

2) Kebebasan, yakni tidak memaksa pembeli untuk membeli barang 

dagangannya atau memberi kebebasan bagi pembeli untuk 

menentukan barang yang mau dibeli, terkadang banyak kejadian di 

pasar penjual memaksa pembeli untuk membeli barang dagangannya 

dengan cara memuji barang dagangannya dan menjatuhkan barang 

dagangan penjual lain. 

3) Adil, dalam menerapkan keadilan dalam bertransaksi yaitu tidak 

adanya diskriminasi kepada pembeli baik pembeli yang kaya maupun 

yang miskin karena kebaikan penjual ketika bisa melayani semua 

pembeli tanpa membedakan kasta mereka.  

4) Tolong menolong, jika terdapat pembeli yang kekurangan atau tidak 

punya uang untuk membeli kebutuhan pokok maka penjual 

diharapkan untuk memberi atau meminjami barang-barang yang 

dibutuhkan untuk memenuhi kebutuhan pembeli, kalau hal ini 

diterapkan dalam kehidupan sehari-hari maka prinsip keseimbangan 

dalam ekonomi Islam dapat terpenuhi.  

Al-Ghazâlî menyadari bahwa dalam proses perdagangan pasti 

melalui perjalanan dan perjuangan yang sangat sulit, baik itu terkait 

dengan risiko yang dihadapi dan juga risko keselamatan, oleh karena itu 

motivasi utama dalam berbisnis adalah keuntungan walaupun yang 

dimaksud keuntungan yang sesunguhnya adalah diperoleh di akhirat.72 

Karena tujuan utama dalam berbisnis adalah mashlaẖah yakni menarik 

manfaat dan menolak madharrah. 

Menurut al-Ghazâlî pasar mempunyai kedudukan yang sangat 

penting untuk memenuhi kebutuhan manusia, menurutnya pasar harus 

berjalan berdasarkan kadar yang tidak emosional melalui perhitungan-

perhitungan realistis mempertimbangkan biaya-biaya produksi yang 

dikeluarkan dan tidak ditujukan untuk meminta-minta, karena penjualan 

di pasar bertujuan untuk mencukupi kebutuhan keluarga dan untuk 

 
72 Saleh, “Pasar Syarîʿah dan Keseimbangan Harga.” hal. 320-322. 



141 
 

 

bersedekah.73 Pasar merupakan tempat terjadinya kegiatan perekonomian 

timbal balik antara permintaan dan penawaran, antara penjual dan 

pembeli dan merupakan anugerah dan karunia Allah yang menimbulkan 

kasih sayang karena dua pihak yang saling membutuhkan (mutual 

goodwill), dimana pembeli membutuhkan barang-barang untuk 

memenuhi kebutuhan dan keinginannya, sedangkan penjual 

menginginkan keuntungan atas barang yang dijualnya. Dalam al-Qur’ân 

Sûrah al-Anfâl (8) Ayat 63 Allah Swt berfirman:  

 َ آٰ الََّفْتَ بَيْنَ قلُوُْبهِِمْ وَلٰكِنَّ اللّٰه   وَالََّفَ بَيْنَ قلُوُْبهِِمِْۗ لَوْانَْفَقْتَ مَا فِى الَْرَْضِ جَمِيْعًا مَّ

 الََّفَ بَيْنهَُمِْۗ اِنَّهٗ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ 
Dia (Allah) mempersatukan hati mereka (orang yang beriman). 

Seandainya engkau (Nabi Muhammad) menginfaqkan semua (kekayaan) 

yang berada di bumi, niscaya engkau tidak dapat mempersatukan hati 

mereka, tetapi Allah telah mempersatukan hati mereka. Sesungguhnya 

Dia Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana. 

Pemikiran ekonomi positif mengatakan bahwa ketika harga murah 

maka permintaan akan naik dan ketika harga mahal maka permintaan 

akan turun, begitu pula sebaliknya dengan penawaran ketika harga murah 

maka penawaran akan turun dan ketika harga mahal maka penawaran 

akan naik. Penetuan harga menurut al-Ghazâlî atas kekuatan permintaan 

dan penawaran di pasar dan tidak ada campur tangan pemerintah (price 

intervention), supaya terjadi persaingan yang sehat (fair play), kejujuran 

(honesty), keadilan (justice) dan keterbukaan (transparency), peran 

pemerintah hanyalah sebagai Muẖtashib yang mengawasi pasar bila 

terjadi ketidakseimbangan dan hal-hal lain yang menyebabkan persaingan 

pasar menjadi tidak sempurna. Menurut al-Ghazâlî dalam sistem pasar 

konvensional penawaran dan permintaan hanya terjadi untuk memenuhi 

utility (kepuasan) semata yang membuat manusia sangat menikmati 

materi tanpa terkendali.74 Anomaly terjadi ketika hari-hari dan momen 

tertentu yang disebut sebagai elastisitas di mana hukum permintaan dan 

penawaran tidak berlaku karena harga tinggi dan permintaan meningkat.75 

 
73 Yahanan, “Evolusi Pasar Menurut Pemikiran Imâm Al-Ghazâlî,” dalam Jurnal 

Hukum Islam, Vol. XIV No. 1 Tahun 2014, hal. 195–209. 
74 Suprihatin, Ibdalsyah, and Hendri Tanjung, “Analisis Pemikiran Imâm Al-Ghazâlî 

Mengenai Mekanisme dan Etika Perilaku Pasar,” dalam Jurnal Kasaba: Jurnal Ekonomi 

Islam, Vol. 11 No. 1 Tahun 2019, hal. 42–57. 
75 A. Putra, “Theory of Exchange and the Evolution of Markets: Perspective of 

Al‑Ghâzalî,” dalam Jurnal MPRA Paper, No. 87292 Tahun 2018, hal. 89. 



142 
 

 

Kapasitas al-Ghazâlî sebagai Sufi menyatakan bahwa mekanisme 

pasar yang terjadi tidak menjadikan manusia lupa akan kedudukannya 

sebagai makhluk Tuhan dan melakukan kerusakan-kerusakan sehingga 

mengorbankan etika dan moral yang mengalahkan rasionalitas, di 

antaranya: 

1) Mekanisme pasar hanya untuk makan dan bekerja. 

2) Transaksi di pasar hanya untuk memenuhi kebutuhan perut dan 

syahwat seks semata. 

3) Penjual hanya bertujuan memperbanyak harta. 

4) Mencari popularitas dan kekuasaan saja. 

Etika perilaku pasar al-Ghazâlî yaitu berdasarkan paham 

Asy‘ariyyah yakni mempunyai keyakinan bahwa kelak akan bertemu 

Allah di akhirat serta menolak hubungan sebab akibat dalam moralitas, 

paham Asy‘ariyyah meyakini bahwa akal tidak mengenal kebaikan, tetapi 

wahyu yang mengenalkan kebaikan-kebaikan yang ada di dalam pasar. 

Dalam memahami wahyu al-Ghazâlî membaginya lima bentuk yaitu: 

Wujud Esensi, Indrawi, Khayal, Rasional dan Metafora. Sedangkan 

landasan etika dalam pasar berdasarkan al-Qur’ân, Hadis, Atsar Sahabat 

yang dijelaskan dengan argumentative berdasarkan akal dan intuisi 

sehingga menghasilkan gagasan-gagasan yang religious dan spiritual. 

Secara konseptual etika pasar menurut al-Ghazâlî terdapat beberapa 

aspek, yaitu:76 

1) Aspek Kognitif (pengetahuan tentang nilai yang terdapat dalam 

kebaikan-kebaikan pasar), yaitu keadilan yang terjadi di pasar 

merupakan lawan kemadharratan yang menyebabkan kerugian orang 

banyak di antaranya penimbunan, peredaran uang palsu, menimbun 

ketika terjadi barang langka, promosi palsu, menyembunyikan cacat 

pada barang dagangan, tidak jujur pada pembeli, mengurangi 

timbangan. Sedangkan manusia dianjurkan untuk berbuat iẖsân 

(berbuat baik) di antaranya yaitu: Mecegah permaian harga dengan 

membentuk lembaga H̲isbah (pengawas pasar) untuk menjalankan 

tugas amar ma‘rûf nahy munkar, pembeli mentolerir pedagang kecil 

yang melakukan kecurangan harga dengan cara menjual barang 

dagangannya dengan harga yang tidak sesuai dengan kualitas, 

melakukan kebaikan harga dan mempermudah bagi pembeli yang 

mau berhutang dan pembeli yang berhutang dianjurkan segera 

 
76 W. Sahir, “Relevance of Al‑Tsaman Al‑‘adl on Modern Transaction,” dalam Jurnal 

Al‑Kharâj: Journal of Islamic Economics and Business, Vol. 3 No. 1 Tahun 2021, hal. 1–13. 



143 
 

 

membayar dan tidak menyulitkan pemberi utang, penjual dapat 

memperpanjang waktu bagi pembeli fakir miskin yang berhutang, 

dan memberi kemudahan bagi pembeli yang membatalkan pembelian 

barangnya.77 

2) Aspek Efektif (perasaan) dapat meletakkan aspek kebutuhan terdapat 

dalam tiga tingkatan yaitu dharûrî, ẖâjah dan tana’um. dharûrî, 

merupakan kebutuhan yang harus dan wajib dipenuhi dan jika 

kebutuhan ini tidak dipenuhi maka kehidupan seseorang akan rusak, 

kebutuhan dharûrî meliputi dîn, nafs, nasl, mâl dan ‘aql. H̲âjah 

merupakan kebutuhan prioritas kedua yang harus dipenuhi dan jika 

tidak dapat dipenuhi maka kehidupan seseorang akan mengalami 

kesulitan, seperti pengetahuan tentang hukum rukhshah dalam jamâ‘ 

qashar ketika menjadi musâfir. Tana’um merupakan kebutuhan 

untuk memperbagus kehidupan seseorang dan untuk bersenang-

senang saja, menurut al-Ghazâlî seseorang dapat memenuhi 

kebutuhan dharûrî dan ẖâjah saja, sedangkan untuk tana’um 

seseorang sebaiknya berhati-hati dan menjaga diri. Ketika sudah 

mengetahui kebutuhan prioritas, manusia diharapkan untuk 

mendahulukan hal-hal yang bersifat darurat daripada kesenangan saat 

melakukan transaksi jual beli. Untuk motivasi eksternal dalam 

mekasime pasar adalah yaitu terkait dengan sumber daya, al-Ghazâlî 

membagi sumber daya alam menjadi tiga jenis yaitu: tumbuh-

tumbuhan, barang tambang dan hewan.78 

3) Aspek Psikomotorik (perbuatan), dalam menjunjung agama 

pedagang seharusnya: a) Menjual barang-barang kebutuhan pokok 

masyarakat yang dibutuhkan sehari-hari, b) Tetap melakukan ibadah 

walaupun di pasar, c) Terus berdzikir, d) Tetap menunjukkan sikap 

bersahaja di pasar, e) Selalu menghindari perbuatan yang syubhat dan 

haram di pasar, f) Menjaga pergaulan supaya tidak melakukan hal-

hal yang dilarang dalam syariat. Sedangkan sikap pembeli atau 

konsumen di pasar adalah menyesuaikan peradaban, tidak melakukan 

isrâf (berlebih-lebihan) dan menerima apa yang telah tersedia.79 

 
77 K. A Kusuma, “The Concept of Just Price in Islam: The Philosophy of Pricing and 

Reasons for Applying It in Islamic Market Operation,” dalam  Proceeding of ICAF, Tahun 

2019, hal. 88. 
78 Ita Marianingsih and Lian Fawahan, “Konsep Tauhid Imam Al-Ghazâlî Tentang 

Mekanisme Pasar dalam Islam,” dalam Jurnal Al-Kharâj: Jurnal Ekonomi Keuanan dan 

Bisnis Syarî‘ah, Vol. 6 No. 1 Tahun 2023, hal. 644–653. 
79 M. Thahir, A. Lahuri, and M. Surur, “Traditional Market Insight from Imam 

Al‑Ghazâlî’s Islamic Economic Perspective. Annuals of the University of Craiova for 



144 
 

 

Menurut al-Ghazâlî orang yang melakukan transaksi di pasar 

seharusnya mengetahui ilmu muʿâmalah supaya ketika bertransaksi 

tidak melanggar hal-hal yang dilarang dalam syariat, akad-akad dan 

transaksi pada masa al-Ghazâlî yaitu, jual beli, sewa menyewa, 

salam, qirâdh dan syirkah, dan al-Ghazâlî juga melarang segala 

bentuk ribâ,  seperti yang dijaleskan dalam Sûrah al-Taubah (9) Ayat 

105: 

عٰلِمِ   اِلٰى  وَسَترَُدُّوْنَ  وَالْمُؤْمِنوُْنَِۗ  وَرَسُوْلهُٗ  عَمَلكَُمْ   ُ اللّٰه فسََيرََى  اعْمَلوُْا  وَقلُِ 

 الْغَيْبِ وَالشَّهَادةَِ فَينَُب ِئكُُمْ بمَِا كُنْتمُْ تعَْمَلوُْنَ  
Katakanlah (Nabi Muhammad), Bekerjalah! Maka, Allah, Rasul-

Nya, dan orang-orang mukmin akan melihat pekerjaanmu. Kamu 

akan dikembalikan kepada (dzât) yang mengetahui yang gaib dan 

yang nyata. Lalu, Dia akan memberitakan kepada kamu apa yang 

selama ini kamu kerjakan. Adapun dalam QS. al-Shâff (61) Ayat 10-

11: 

  ِ نْ عَذاَبٍ الَِيْمٍ تؤُْمِنوُْنَ بِاللّٰه يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا هَلْ ادَلُُّكُمْ عَلٰى تجَِارَةٍ تنُْجِيْكُمْ م ِ

ِ بِامَْوَالِكُمْ وَانَْفسُِكُمِْۗ ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ اِنْ كُنْتمُْ   وَرَسُوْلِهٖ وَتجَُاهِدوُْنَ فِيْ سَبِيْلِ اللّٰه

 نَۙ تعَْلمَُوْ 
Wahai orang-orang yang beriman, maukah kamu Aku tunjukkan 

suatu perdagangan yang (dapat) menyelamatkan kamu dari ‘adzâb 

yang pedih? (Caranya) kamu beriman kepada Allah dan Rasul-Nya 

dan berjihad di jalan Allah dengan harta dan jiwamu. Yang demikian 

itu lebih baik bagimu jika kamu mengetahui”. 

Untuk mengawasi tindakan zhâlim al-Ghazâlî pada waktu itu 

menetapkan H̲isbah (pengawas pasar) untuk memberi pengawasan 

terhadap perilaku-perilaku kecurangan seperti mengurangi timbangan, 

transaksi haram, laba palsu, ribâ, menyembunyikan cacat pada barang dan 

transaksi curang lainnya.80 Kalau di Indonesia pengawas pasar terutama 

dalam lembaga keuangan diawasi oleh OJK (Otoritas Jasa Keuangan), 

tindakan-tindakan korupsi diawasi oleh KPK (Komisi Pemberantas 

Korupsi), pengawasan terhadap barang-barang haram ada BNN RI 

(Badan Narkotika Nasional Republik Indonesia), pengawasan terhadap 

keamanan makanan dan obat ada BPOM (Badan Pengawas Obat dan 

Makanan), sertifikasi halal oleh MUI (Majlis Ulama Indonesia) dan 

 
Journalism,”dalam Jurnal Communication and Management, Vol. 8 No. 1 Tahun 2022, hal. 

33–38. 
80 An Ras Tri Astuti, “Islamic Economic Principles and Production Activities: Thought 

of Imam Al‑Ghâzalî from His Book Ihyâ’ Ulum al‑Dîn,” dalam Jurnal Dinasti: Journal of 

Islamic Management Studies, Vol. 3 No. 3 Tahun 2022, hal. 438–456. 



145 
 

 

sinergi pengawas-pengawas lain untuk menjamin keamanan konsumen 

dan produsen. Badan dan pengawas-pengawas tersebut masih belum 

menjangkau perdagangan dalam skala mikro, sehingga pasar-pasar kecil 

yang menjual kebutuhan pokok di pasar pedesaan masih banyak terjadi 

penipuan dan kecurangan lainnya. 

e. Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga Menurut Ibnu Khaldûn 

Nama lengkap Ibn Khaldûn adalah Abû Zayd ʿAbd al-Raẖmân ibn 

Muhammad ibn Khaldûn al-H̲adhramî, beliau lahir di Tunisia pada 

tanggal 1 Ramadhan 732 H, yang bertepatan pada tanggal 27 Mei 1332 

M.81 menurut silsilah beliau adalah keturunan dari Wâʾil ibn H̲ujr yaitu 

salah satu sahabat Nabi Muhammad  yang sangat terkenal, nenek moyang 

Ibn Khaldûn berasal dari Hadramaut, di Tunisia keluarganya menetap 

setelah pindah dari Spanyol, selama di Spanyol 4 tahun Ibn Khaldûn 

menyelesaikan Kitâb al-Muqaddimah sebelum menetap di Tunisia untuk 

menyelesaikan Kitâb Al-I‘bâr. Ibn Khaldûn pindah ke Mesir dan 

meninggal di Mesir pada tanggal 26 Ramadhan 808 H atau 16 Maret 1406 

M, dalam perhitungan Masehi beliau wafat pada umur 74 tahun dan dalam 

perhitungan Hijriyah 76 tahun, Ibn Khaldûn dimakamkan di kawasan 

makam Sufi.82 

Dalam Kitâb Muqaddimah karangannya yang terdapat dalam Bab 

“Harga-Harga di Kota” Ibn Khaldûn berpendapat bahwa “Then, when a 

city has a highly developed, aboundant civilization and is full of luxuries, 

there is a very large demand for those conveniences and for having as 

many of them as a personcan expect in view of his situation. This results 

in avery great shortage of such things. Many will bid for them, but they 

will be in short supply. They will be needed for many purposes, and 

prosperous people used to luxuries will pay exorbitant prices for them, 

because they need them more than others. Thus, as one can see, prices 

come to be high.83 

Mekanisme pasar menurut Ibn Khaldûn termuat dalam karya 

fenomenalnya Muqaddimah terutama masalah harga di perkotaan (price 

in town), menurut Ibn Khaldûn terdapat dua jenis barang yaitu barang 

pokok dan barang mewah. Perkotaan merupakan wilayah yang dianggap 

 
81 Adiwarman Azwar Karim, Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, Yogyakarta: Rajawali 

Pers, 2010, hal. 389-390. 
82 Moh Arifkan, “Pemikiran Ibn Khaldûn Tentang Mekanisme Pasar,” dalam Jurnal 

Fintech: Jounal of Islamic Finance, Vol. 1 No. 1 Tahun 2020, hal. 1–23. 
83 Indra Hidayatullah, “Pemikiran Ibn Khaldûn Tentang Mekanisme Pasar dan 

Penetapan Harga,” dalam Jurnal Profit, Vol. 01 No. 1 Tahun 2017, hal. 92–129. 



146 
 

 

maju di sebuah negara dan masyarakat yang tinggal lebih banyak daripada 

di pedesaan akan mempengaruhi jumlah permintaan dan penawaran. Biji-

bijian hasil panen merupakan kebutuhan pokok yang setiap hari orang 

membutuhkannya untuk keperluan pangan, di kota besar untuk barang 

kebutuhan pokok akan lebih murah karena volume permintaan dan 

penawaran akan lebih tinggi, sedangkan untuk barang mewah semakin 

mahal karena permintaan akan barang mewah hanya untuk orang-orang 

yang mampu secara financial serta untuk memenuhi gaya hidupnya. 

Sedangkan di pedesaan, karena permintaan dan penawaran barang-barang 

kebutuhan pokok sedikit, maka mereka biasa menyimpan hasil panennya 

untuk memenuhi kebutuhannya dalam jangka waktu yang panjang sampai 

musim panen kembali, sehingga apabila ada permintaan akan barang-

barang pokok maka petani akan menjualnya dengan harga yang mahal.84 

Pendapat Ibn Khaldûn tentang jumlah permintaan dan penawaran 

dapat menentukan sebuah harga barang dan jasa di pasar ini sama dengan 

pendapat Amirul Mukminin ‘Umar ibn al-Khaththâb tentang harga yaitu 

“Sesungguhnya kami tidak memaksamu atas harga tertentu”. Terciptanya 

harga yang alami di pasar dan keadaan harga yang berfluktuasi 

menyebabkan harga naik jika barang langka dan harga turun jika barang 

melimpah tanpa adanya campur tangan dari pihak manapun karena 

sesungguhnya keseimbangan harga itu tercipta ketika transaksi tersebut 

saling ridhâ (‘antarâdhin minkum). Seberapun harga yang tercipta tidak 

ada paksaan untuk membeli maupun menjual barang dan jasanya.85 

Ibn Khaldûn adalah Ulama yang mengakui tentang adanya 

mekanisme permintaan dan penawaran yang terjadi di pasar, namun 

istilah permintaan dan penawaran baru dikenal dalam literatur Bahasa 

Inggris pada tahun 1776 yakni pada era Adam Smith. Menurut Ibn 

Khaldûn faktor-faktor yang mempengaruhi hukum permintaan dan 

penawaran adalah: 1) Klasifikasi jenis kebutuhan masyarakat, yaitu 

kebutuhan primer, skunder dan tersier, 2) Jumlah penduduk juga 

mempengaruhi jumlah permintaan, di kota yang jumlah penduduknya 

lebih banyak dari pada di desa dapat mempengaruhi jumlah permintaan 

dan juga mempengaruhi tinggi rendahnya harga barang, 3) Perbedaan 

 
84 Khoirun Nisak, “The Relevance of Ibn Khaldûn’s Economic Thought on the Price 

Mechanism in the Modern Economy,” dalam Jurnal Invest: Jurnal Ekonomi dan Bisnis, Vol. 

2 No. 2, hal. 92–109. 
85 Hendra Pertaminawati, “Analisis Pemikiran Ibn Khaldûn Tentang Mekanisme Pasar 

dan Penetapan Harga dalam Perekonomian Islam,” dalam Jurnal Kordinat, Vol. 17 No. 2 

Tahun 2016, hal. 195–216. 



147 
 

 

kondisi pasar, letak posisi dan kondisi pasar juga mempengaruhi jumlah 

permintaan, pasar yang terletak di pedalaman dan pelosok akan 

membutuhkan biaya distibusi yang lebih sehingga barang-barang yang 

dijual di pasar pedalaman lebih mahal daripada pasar yang ada di 

perkotaan yang tidak membutuhkan biaya banyak untuk proses 

distribusinya.86 

Dalam istilah perekonomian disebut sebagai disposable income dari 

penduduk perkotaan sehingga meningkatkan MPC (Marginal Propencity 

to Consume) terhadap barang-barang mewah, hal ini menyebabkan 

naiknya harga barang-barang mewah karena semakin tinggi jumlah 

permintaan yang disebabkan karena disposable income. Sedangkan 

faktor-faktor yang mempengaruhi penawaran menurut Ibn Khaldûn 

adalah jumlah permintaan, tingkat keuntungan yang relatif, usaha 

manusia, skill dan ketrampilan yang dimiliki para buruh, keamanan dan 

ketenangan, serta perkembangan masyarakat. Sedangkan faktor-faktor 

yang mempengaruhi jumlah permintaan adalah pendapatan masyarakat, 

jumlah penduduk, kebiasaan dan adat istiadat masyarakat, serta 

pembangunan dan kesejahteraan masyarakat.87 Kesejahteraan suatu 

negara tidak ditentukan dari banyaknya uang yang beredar, melainkan 

banyaknya tingkat produksi dan neraca pembayaran yang positif di dalam 

negara tersebut karena perputaran uang yang produktif akan 

mensejahterakan masyarakat sehingga pendapatan negara juga bertambah 

karena pembayaran pajak dari para pengusaha. Pajak adalah salah satu 

faktor yang mempengaruhi harga pada barang, peraturan tentang 

perpajakan disebut sebagai “Kebijakan Fiskal” yakni pungutan yang 

dibebankan kepada pedagang atau produsen atas barang yang dijualnya, 

selain pajak ada bea cukai yang dibebankan kepada barang impor, oleh 

karena itu barang impor atau barang-barang yang dikenakan pajak lebih 

mahal karena terdapat beban biaya produksi.88 

Sama halnya dengan pendapat al-Ghazâlî, harga tercipta karena 

kesinambungan antara permintaan dan penawaran, namun harga akan 

naik menyesuaikan dengan biaya-biaya produksi yang dikeluarkan 

 
86 Abdul Aziz, Achmad Dasuki Aly, and Nila Afifah, “Mekanisme Pasar Produk Usaha 

Kreatif Home Industri di Desa Bodelor dalam Teori Ibn Khaldûn,” dalam Jurnal Al-

Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Islam, Vol. 2 No. 2 Tahun 2017, hal. 199–214. 
87 Yosi Aryan, “Ibn Khaldûn’s Economic Thought: Social-Economic and Political 

Dynamics Approach,” dalam Jurnal Imara, Vol. 2 No. 2 Tahun 2018, hal. 151–161. 
88 Aziz, Aly, and Afifah, “Mekanisme Pasar Produk Usaha Kreatif Home Industri di 

Desa Bodelor dalam Teori Ibn Khaldûn.” hal. 200-210. 



148 
 

 

produsen, seperti pengeluaran pajak dan pungutan lainnya. Dalam 

bukunya Ibn Khaldûn mengatakan bahwa jika barang sedikit maka harga 

akan mahal begitupula sebaliknya, namun jika terdapat kemudahan untuk 

barang masuk ke dalam negeri, maka akan memudahkan produsen luar 

negeri mengekspor barangnya sehingga persaingan di pasar semakin 

banyak sehingga menyebabkan harga menjadi murah.89 

Tentang keuntungan menuut Ibn Khaldûn ada kebijakan yang 

diambil, dan ada konsekuensi yang akan diterima. Ketika produsen 

mengambil keuntungan yang rendah maka akan menyebabkan produsen 

merasa lesu karena motivasi dalam berdagang adalah keuntungan, tetapi 

jika produsen mengambil keuntungan yang tinggi maka akan 

menyebabkan menurunnya volume permintaan karena mahalnya sebuah 

harga. Ibn Khaldûn tidak konsen pada intervensi pemerintah terhadap 

harga pasar melainkan bagaimana pasar bebas itu menciptakan sebuah 

harga dan hal-hal lain yang dapat mempengaruhi naik atau turunnya harga 

barang, serta peristiwa-peristiwa yang lebik aktual dalam menyikapi 

permasalahan. Keuntungan dapat diperoleh ketika harga dari tenaga kerja 

sudah dibayarkan karena itu merupakan salah satu biaya produksi, Ibn 

Khaldûn menyebutnya dengan “Kasab” atau nilai dari tenaga manusia, 

karena pendapatan yang diperoleh produsen adalah hasil dari tenaga 

kerjanya.90 

Secara umum Ibn Khaldûn menekankan pentingnya sistem pasar 

bebas tanpa adanya campur tangan dari manapun termasuk pemerintah 

maupun negara, karena jika pasar dipegang oleh pemerintah maka 

kekuasaan penuh sebagai pemegang otoritas tunggal akan menguasai 

segala aspek kehidupan terutama dalam perdagangan. Market 

intervention harus dicegah karena kekuasaan pemerintah akan digunakan 

untuk keperluan mereka sebagai pemagang pemegang puncak aristokrasi, 

terlebih lagi jika pemerintah ikut dalam proses perdagangan, produksi, 

maupun pertanian. Beliau juga mengatakan dalam kitabnya Muqaddimah 

bahwa setiap negara mempunyai tahap-tahap pertumbuhan maupun 

penurunan perekonomian. Jika suatu negara mempunyai pendapatan dan 

pengeluaran yang seimbang berarti negara tersebut mampu mengelola 

 
89 Pusat Pengkajian dan Pengembangan Ekonomi Islam (P3EI) and Indonesia, 

Ekonomi Islam, hal. 197-210. 
90 Abdullah Al Mamun, Bahadır Sinanoglu, and Muhammad Salah Uddin, “Ibn 

Khaldun’s Economic Theories Revisited,” dalam Journal of Islamic Economics, Vol. 4 No. 2 

Tahun 2022, hal. 28–47. 



149 
 

 

anggaran dengan baik dan mempunyai pertumbuhan perekonomian yang 

meningkat.91  

Negara mempunyai tugas untuk mensejahterakan rakyat dan 

menjaga kestabilan perekonomian, banyak cara yang dilakukan negara 

atau pemerintah untuk mewujudkan tujuan tersebut yaitu, membangun 

infrastuktur jalan, pusat perdagangan, dan hal lain yang mendorong 

jumlah produksi perdagangan karena roda jalannya perekonomian bisa 

tidak bisa berputar tanpa adanya pengusaha yang mempunyai jiwa 

entrepreneur yang menjalankan bisnis yang berisko dan menjanjikan 

keuntungan yang tinggi. Seperti dalam Kitâb al-Muqaddimah Ibn 

Khaldûn menyakatan “Maka apabila manusia malas bekerja dan tidak 

melakukan usaha maka pasar barang dan jasa akan rusak, tidak adanya 

gairah pembangunan, masyarakatpun mencari tempat yang ramai 

pekerjaan, pendudukpun jarang, daerah sepi, kota-kota mati, 

kerajaanpun juga akan rusak, karena sesungguhnya kerajaan adalah 

bagian dari sebuah pembangunan, jika unsur-unsurnya rusak maka 

pembangunan dan perkembangannyapun juga akan rusak”.92 

Dalam Kitâb al-Muqaddimah Bab 3 tentang bahayanya 

perdagangan jika dilakukan oleh raja atau negara akan merusak 

pendapatan masyarakat, karena pasar bebas akan tercipta jika 

perdagangan bisa dilakukan oleh siapapun, dalam kondisi tersebut maka 

price competition akan terjadi. tapi ketika raja atau pemerintah ikut andil 

dalam perdagangan, maka normalitas terciptanya harga akan rusak, 

karena pemerintah akan berusaha menguasai segalanya, dari proses 

faktor-faktor produksi, proses produksi, distribusi, penjualan hingga 

penentuan harga akan dilakukan sesuai dengan kehendaknya tanpa 

memperdulikan keadilan harga dan keadaan yang ada di pasar. Jika raja 

atau pemerintah berkuasa dalam perdagangan maka pedagang maupun 

petani akan mengalami kesulitan walaupun sebenarnya mereka 

menginginkan keadilan harga. Selain itu pajak-pajak pedagangan serta 

devisa negara akan mengalami penurunan karena komoditi dan bahan-

bahan pokok yang biasa dibutuhkan masyarakat akan mengalami 

kerugian dan gulung tikar.  

 
91 Nurdhin Baroroh, “Harga dan Mekanisme Pasar (Studi Perbandingan Ibn 

Taymiyyah dan Ibn Khaldûn),” dalam Jurnal Az-Zarqa’, Vol. 10 No. 2 Tahun 2018, hal. 337–

367. 
92 Afiqoh Agustin, Dudang Gojali, and Reza Fauzi Nazar, “Mekanisme Pasar Menurut 

Pemikiran Ibn Taymiyyah dan Ibn Khaldûn,” dalam Jurnal Branding: Jurnal Manajemen dan 

Bisnis, Vol. 1 No. 1 Tahun 2020, hal. 18–33. 



150 
 

 

Pendapat Ibn Khaldûn di atas dapat dipahami bahwa susungguhnya 

negara atau pemerintah bukanlan wakil dari seluruh masyarakat tetapi 

wakil dari kelompok aristokrasi yang minoritas seperti wakil dari 

kerajaan, karena sesungguhnya penggerak perekonomian dari masyarakat 

secara umum bukan dari golongan minoritas. Masalah ini tentu 

berlawanan dengan prinsip keadilan, keselarasan, dan keterbukaan dalam 

dunia usaha karena setiap pedagang atau pengusaha mempunyai hak 

untuk memaksimumkan keuntungannya dengan tidak menzhalimi dan 

mengambil hak-hak orang lain, semua dilakukan atas dasar saling ridhâ, 

keterbukaan dan tidak adanya paksaan, sehingga pasar Islami dengan 

kebebasan persaingan sempurna dapat terlaksana dengan baik.  

Tidak ada kebijakan negara yang menyebabkan rakyatnya 

sengasara dan merugi, tujuan dari kebijakan sebuah negara adalah 

kebaikan, kemaslahatan, keadilan dan kesejahteraan secara umum. Selain 

al-Qur’ân dan as-Sunnah Ibn Khaldûn adalah cendekiawan penganut 

Madzhab Mâlikî yaitu cara penyelesaian masalah dengan cara pendekatan 

metode mashlaẖah mursalah. Kemaslahatan yang dimaksud oleh Ibn 

Khaldûn adalah tidak adanya intervensi dari pemerintah terkait dengan 

penetapan harga pasar, karena tidak akan terjadinya keseimbangan harga 

dan juga keadilan.93 

3. Mekanisme Pasar dan Intervensi Harga di Beberapa Negara 

a. Intervensi Harga di Negara Indonesia 

Pada dasarnya penetapan harga barang yang terjadi di Indonesia 

terjadi karena mekanisme pasar yaitu tergantung dari jumlah permintaan 

dan penawaran, jika permintaan barang naik sedangkan stok barang 

jumlahnya tetap maka harga akan naik, begitupula sebaliknya jika stok 

barang bertambah sedangkan jumlah permintaan barang tetap maka harga 

barang akan turun. Tapi peristiwa ini tidak dapat di generalisasi terhadap 

semua barang maupun peristiwa.94 Selain terbentuknya sebuah harga 

secara alami terdapat struktur pasar, di mana hanya beberapa pihak saja 

yang dapat mempengaruhi dan menciptakan harga, seperti industri 

telekomukasi dan semen di Indonesia cenderung oligopolistik,95 di mana 

hanya pemain-pemain besar saja yang dapat mepengaruhi harga.  
 

93 Baroroh, “Harga dan Mekanisme Pasar (Studi Perbandingan Ibn Taymiyyah dan Ibn 

Khaldûn).” hal. 76-92.  
94 Arifin B, “On the Competitiveness and Sustainability of the Indonesian Agricultural 

Export Commodities,” dalam International Journal of Food and Agricultural Economics, 

Vol. 1 No. 1 Tahun 2013, hal. 55–74. 
95 Oligopolistik merupakan struktur pasar yang hanya beberapa perusahaan yang 

menguasai produksi dan penjualan barang dan jasa yang cukup besar dan berpenghasilan 

tinggi, seperti industri semen, telekomunikasi, otomotif, penerbangan. Perusahaan semacan 



151 
 

 

Dalam kegiatan ekonomi suatu Negara, khususnya di Negara 

Indonesia tidak ada satupun kegiatan perekonomian tanpa adanya campur 

tangan dari pemerintah, dalam Undang-Undang Dasar (UUD) 1945 pasal 

33 ayat 2 menyatakan bahwa: “Cabang-cabang produksi yang penting 

bagi Negara dan yang menguasai hajat hidup orang banyak dikuasai 

negara”. Secara umum terciptanya suatu harga itu karena mekanisme 

penawaran dan permintaan, namun apabila terjadi tas‘îr terjadi suatu 

kondisi di mana mengharuskan pemerintah menentukan kebijakan dalam 

bentuk intervensi harga. Penetapan harga barang juga diatur oleh hukum 

yang tertuang dalam Undang-Undang No. 7 Tahun 2014 tentang 

perdagangan serta Undang-Undang No. 5 Tahun 1999 tentang Larangan 

Praktik Monopoli dan Persaingan Usaha Tidak Sehat. 

Dalam Pasal 26 UU No.7 Tahun 2014 menyatakan: “Pemerintah 

berwewenang dan berkewajiban menetapkan standarisasi harga pasar, 

yaitu dengan mekanisme melalui penerbitan peraturan Menteri 

Perdagangan”. Dalam Pasal 29 menambahkan: “Pelaku usaha yang 

menyimpan barang kebutuhan pokok dan/ atau barang penting dalam 

jumlah dan waktu tertentu pada saat terjadi kelangkaan barang, gejolak 

harga, dan/ atau hambatan lalu lintas perdagangan barang dipidana 

dengan pidana penjara paling lama 5 (lima) tahun dan/ atau pidana 

denda paling banyak Rp. 50.000.000.000 (lima puluh miliar rupiah)”.  

Pada Pasal 26 ketentuan tentang HET (Harga Eceran Tertinggi) yang 

ditetapkan oleh pemerintah yang terdapat dalam regulasi Undang-Undang 

yang memperkuat kebijakan pemerintah Indonesia dalam menentukan 

harga pada produk tertentu yang sudah mempunyai kekuatan hukum.96 

Sedangkan pada Pasal 29 Undang-undang yang mengatur tentang 

larangan menimbun barang kebutuhan pokok yang mengakibatkan 

terjadinya kelangkaan barang sehingga memicu tingginya harga barang 

pokok, tidak hanya dalam Pasal 29 saja larangan menimbun juga terdapat 

dalam Hadis Nabi Saw Bersabda:  

 
ini cenderung mempunyai harga yang stabil tidak berfluktuasi dan persaingan sangat ketat, 

selain itu perusahaan baru sulit masuk karena selain modal besar, berkaitan dengan regulasi 

dan dominasi pemain lama. Y Nugroho and R.R Hidayat, “Analisis Struktur Pasar dan 

Perilaku Penetapan Harga Industri Semen di Indonesia,” dalam Jurnal Ekonomi dan Studi 

Pembangunan, Vol. 16 No. 1 Tahun 2015, hal. 13.  
96 Undang-Undang Republik Indonesia, “Undang-Undang Republik Indonesia No. 7 

Tahun 2014 Tentang Perdagangan,” LN.2014/No. 45, TLN No. 5512, LL SETNEG: 56 HAL 

Tahun 2014, hal. 1–56, https://peraturan.bpk.go.id/Home/Details/38584/uu-no-7-tahun-2014. 

Diakses pada 17 Maret 2025. 



152 
 

 

ِ عَنْ   هْرِي  حَدَّثنََا إسِْحَاقُ بْنُ إبِْرَاهِيمَ الْحَنْظَلِيُّ أخَْبرََنَا سُفْيَانُ بْنُ عُيَيْنةََ عَنِ الزُّ

ِ أنََّ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ  مَنْ   سَعِيدِبْنِ الْمُسَيَّبِ عَنْ مَعْمَرِبْنِ عَبْدِ اللهِ العدَوَِي 

 احِْتكََرَ فهَُوَ خَاطِئٌ  97(رواه مسلم)
Barang siapa menimbun barang, maka ia berdosa. (HR. Muslim) 

Dalam Hadis tersebut orang yang menimbun yaitu orang yang 

sengaja menyimpan barang supaya terjadi kelangkaan dan menjualnya 

kembali dengan harga yang mahal, orang tersebut disebut sebagai khathi’ 

karena perbuatannya dapat merugikan orang lain.    

Peraturan Undang-Undang No. 5 tahun 1999 tentang larangan 

praktik monopoli dan persaingan usaha yang tidak sehat. Pasar monopoli 

disebut sebagai pasar persaingan tidak sehat karena hanya terdapat posisi 

penguasa yang mendominasi sebuah usaha yaitu pemerintah dan tidak ada 

satupun orang, badan, maupun perusahaan yang menguasai pasar 

tersebut. Jika monopoli hanya terdapat satu penguasa yang menguasai 

100% suatu badan usaha, terdapat pasar oligopoli yang terdiri dari 2 atau 

3 orang yang menguasai 75% pangsa pasar satu jenis barang tertentu. 

Dalam hal penentuan harga, seorang pelaku usaha dengan pelaku usaha 

lainnya dilarang bersekongkol dalam menetapkan harga di pasar yang 

menyebabkan persaingan usaha yang tidak sehat.  

Dalam pasal 19 dinyatakan bahwa dilarang melakukan kegiatan 

yang dapat mengakibatkan praktik monopoli dan/ atau persaingan usaha 

yang tidak sehat sehingga mereka menghalangi pelaku usaha lain 

melakukan kegiatan usaha yang serupa karena faktor dominasi.98 Undang-

Undang No. 5 Tahun 1999 melupakan legal document tentang larangan 

praktik monopoli, oligopoli dan pasar persaingan tidak sehat lainnya, ini 

menunjukkan bahwa memberikan kebebasan perlindungan terhadap 

pelaku usaha dapat bersaing di pasar yang sehat tanpa adanya pihak-pihak 

tertentu yang mendomonasi pasar. Adapun bentuk campur tangan 

pemerintah Indonesia dalam menentukan harga barang dilakukan dengan 

cara:99 

1) Secara langsung, yaitu dengan cara menetapkan langsung harga 

BBM, menetapkan tarif PLN, air minum, harga patokan semen, dan 

lain-lain. Disebut sebagai penetapan harga secara langsung karena 

 
97 Shaẖîẖ Muslim, Kitâb al-Mûsâqâh, Bâb H̲adhr al-Iẖtikâr. No. 1605 
98 UU RI Nomor 5 Tahun 1999, “Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 5 Tahun 

1999 Tentang Larangan Praktek Monopoli dan Persaingan Usaha Tidak Sehat,” No. 1 Tahun 

1999, https://peraturan.bpk.go.id/Home/Details/38584/uu-no-7-tahun-2014. Diakses pada 17 

Februari 2025 
99 Muhammad Taufan Djafri Jamaluddin, Sofyan Nur, “Penetapan Harga dalam Jual 

Beli Perspektif Fikih Muʿâmalah (Studi Komparasi Madzhab Mâlikî dan Madzhab Syâfî’î),” 

dalam Jurnal Al-Khiyar: Jurnal Bidang Muʿâmalah dan Ekonomi Islam, Vol. 3 No. 1 Tahun 

2023, hal. 18–40. 



153 
 

 

pemerintah memberikan harga tersebut secara menyeluruh 

diberlakukan kepada warga negaranya, keculi apabila pendistribusian 

barang tersebut memerlukan biaya lebih karena lokasi jarak tempuh, 

seperti harga BBM di Papua berbeda dengan harga BBM di jawa 

karena biaya pendistribusian BBM ke papua lebih sulit dan 

membutuhkan biaya lebih untuk akses jalan tersebut. Perusahaan-

perusahaan yang ditetapkan harganya secara langsung oleh 

pemerintah merupakan perusahaan negara, sehingga dalam 

menetapkan harga secara langsung pemerintah melalui analisis dan 

perhitungan yang mendalam terkait biaya-biaya yang dikeluarkan 

dalam proses produksi, dalam hal ini peran negara adalah mengatur 

distribusi dan harga barang-barang kebutuhan pokok melalui 

kebijakan subsidi dan juga BUMN. 

2) Secara tidak langsung yang artinya mengubah permintaan dan 

penawaran, seperti contoh: pemerintah menetapkan Harga Eceran 

Tertinggi (HET) untuk harga beras premium, dan untuk barang-

barang kebutuhan pokok lainnya seperti, minyak telur, gula pasir, 

meskipun tidak secara ekplisit berbasis fiqh tas‘îr namun pada 

prinsipnya, kebijakan pemerintah ini bertujuan untuk perlindungan 

konsumen dan juga kestabilan pasar.100 Saat ini lembaga seperti 

BAZNAS (Badan Amil Zakat Nasional) dan DSN-MUI (Dewan 

Syariah Nasional-Majlis Ulama Indonesia) mengeluarkan panduan 

ekonomi syariah terkait kebijakan harga.  

b. Intervensi Harga di Negara Qatar 

 Sebagai negara Islam terkaya di dunia, sistem pasar di Qatar tidak 

dibiarkan bebas 100% dari intervensi pemerintah dalam penetapan harga 

barang, terutama barang kebutuhan dasar. Di Negara Qatar, intervensi 

harga (price intervention) terutama muncul lewat kebijakan terhadap 

barang subsidi (subsidised goods), regulasi pendistribusian makanan 

pokok, dan regulasi harga obat.  

Pemerintah Qatar menggunakan sistem regulasi dan subsidi untuk 

memastikan barang-barang kebutuhan dasar bisa terdistribusi secara 

merata ke seluruh penjuru secara adil, sehingga harga barang bisa 

terkontrol dan stabil.101 Salah satu langkah penting adalah ditetapkannya 

peraturan “Law No. 5 of 2017” tentang “dealing in subsidised 

 
100 Kahf Monzer, Islamic Economics: Analitical Study of the Functioning of the Islamic 

Economic System, ed. Plainfield, Islamic Teaching Center, 1980, hal. 369.  
101 N. Abdel Rida, M. I. Mohamed Ibrahim, and Z. U.D. Babar, “Relationship Between 

Pharmaceutical Pricing Strategies With Price, Availability, and Affordability of 

Cardiovascular Disease Medicines: Surveys in Qatar and Lebanon,”  dalam Jurnal BMC 

Health Services Research, Vol. 19 No. 1 Tahun 2019, hal. 1–14. 



154 
 

 

commodities”, yaitu merupakan Undang-Undang yang mengatur siapa 

saja yang boleh menjual barang-barang yang disubsidi, menetapkan harga 

maksimum, menentukan siapa penerima manfaat (beneficiaries), serta 

mewajibkan izin bagi siapa saja yang ingin menjual atau mendistribusikan 

barang subsidi.102 Beberapa ketentuan dalam Undang-Undang tersebut 

mencakup: Larangan menjual barang subsidi tanpa izin, karena 

merupakan tindakan ilegal trading; Larangan menjual dengan 

mengurangi atau melebihkan barang dari spesifikasi, karena merupakan 

tindakan penipuan; Larangan mengganti barang subsidi dengan barang 

berkualitas lebih rendah, karena merupakan salah satu bentuk manipulasi; 

Serta larangan mengekspor barang subsidi atau menjualnya ke pihak non-

penerima manfaat, karena akan menyebabkan distribusi yang tidak merata 

yang menyebabkan kelangkaan suatu barang.  

Untuk menjamin kepatuhan terhadap Undang-Undang, pemerintah 

Qatar menetapkan sanksi yang cukup berat, yaitu denda hingga 500.000 

Riyal Qatar dan hukuman penjara hingga satu tahun bagi siapa saja yang 

melakukan pelanggaran, seperti menjual kembali barang subsidi (resale) 

atau melakukan barter barang subsidi secara ilegal. Selain regulasi 

distribusi barang subsidi, pemerintah juga menerapkan mekanisme kuota 

dan berbagai jenis makanan pokok bagi warga penerima selama periode 

tertentu. Seperti kejadian terbaru pada bulan Ramadan 2025, pemerintah 

Qatar mendistribusikan sejumlah jenis kebutuhan pokok, seperti beras, 

gula, minyak dan susu yang di subsidi untuk warga yang membutuhkan 

dengan menggunakan “Kartu Ransum” sebagai bagian dari upaya sosial 

dan stabilitas biaya hidup di bulan suci Ramadhan.  

Intervensi harga di Qatar menunjukkan keseimbangan antara fungsi 

subsidi dan regulasi agar barang-barang esensial tetap mampu dijangkau 

oleh masyarakat, dengan menjaga agar distribusi dan penggunaan barang 

subsidi tepat sasaran dan tidak disalahgunakan. Regulasi izin serta 

pengawasan distribusi bertujuan meminimalkan perilaku 

penyalahgunaan, seperti menjual barang subsidi ke luar negeri atau 

mencampur dengan barang berkualitas lebih rendah. Namun, banyak 

kejadian yang terjadi seperti di negara lain, serta beberapa tantangan yang 

muncul, yaitu: Pertama, keterbatasan pengawasan pasar obat ketika pasar 

diliberalisasi oleh perusahaan swasta. Meskipun ada upaya promosi obat 

 
102 Nada Abdel Rida, Mohamed Izham Mohamed Ibrahim, and Zaheer Ud Din Babar, 

“Pharmaceutical Pricing Policies in Qatar and Lebanon: Narrative Review and Document 

Analysis,” dalam Journal of Pharmaceutical Health Services Research, Vol. 10 No. 3 Tahun 

2019, hal. 277–287. 



155 
 

 

generik, preferensi terhadap obat bermerek, harga impor dan regulasi 

yang berubah-ubah membuat harga obat generik tetap tinggi, ini yang 

menyebabkan masyarakat enggan memilih obat generik yang 

produksinya dikawal oleh pemerintah Qatar.103 Kedua, beban finansial 

pemerintah banyak, dari subsidi dan distribusi Ransum Makanan, 

terutama jika ada lonjakan permintaan yang terjadi pada bulan Ramadan. 

Pendistribusian Rasum Makanan adalah contoh intervensi yang baik, 

namun cadangan keuangan negara juga perlu diperhatikan. Ketiga, 

penegakan hukum dan pengawasan terhadap izin distribusi barang subsidi 

perlu kuat, agar Undang-Undang seperti “Law No. 5 of 2017” dapat 

berjalan dengan efektif.  

Pelanggaran seperti penjualan barang subsidi tanpa izin atau 

menjual di harga lebih tinggi dari yang ditetapkan diharuskan 

mendapatkan sanksi. Ketentuan izin (licensing) dan pemegang izin. Izin 

(license) hanya diberikan kepada individu atau perusahaan yang 

memenuhi syarat: asli warga Negara Qatar (natural persons), umur 

minimal 18 tahun, reputasi baik. Sedangkan untuk badan hukum harus 

dimiliki sepenuhnya oleh warga Qatar. Izin tersebut berlaku untuk satu 

tahun dan dapat diperpanjang. Pembatasan dan larangan‐larangan 

pemegang izin dilarang melakukan sejumlah aktivitas yang dianggap 

merugikan sistem subsidi, seperti:104 Menjual barang subsidi dengan 

harga di atas harga maksimum yang telah ditetapkan; Menjual barang 

palsu atau barang yang tidak sesuai dengan spesifikasi yang dilihat oleh 

pembeli; Mengganti barang subsidi dengan barang kualitas lebih rendah, 

atau mencampur barang subsidi dengan barang lain untuk mencari 

keuntungan; Menyimpan dan menutup toko, atau menolak menjual 

barang subsidi dengan tujuan mengganggu distribusi; Menjual barang 

subsidi kepada mereka yang bukan penerima manfaat (non-beneficiaries) 

kecuali jika memiliki izin khusus; Serta mengekspor barang subsidi 

keluar negara tanpa izin.   

Tujuan dan motivasi utama regulasi ini adalah untuk menjamin 

barang subsidi sampai ke penerima manfaat yang tepat (beneficiaries) dan 

 
103 Sa’d Shannak et al., “Powering Qatar’s Agricultural Growth: Examining the Link 

Between Electricity Prices and Development,” dalam Jurnal Frontiers in Environmental 

Science, Vol. 11 No. 1 Tahun 2023, hal. 1–13. 
104 Abdulkarem Amhamed et al., “Food Security Strategy to Enhance Food Self-

Sufficiency and Overcome International Food Supply Chain Crisis: The State of Qatar as a 

Case Study,” dalam Jurnal Green Technology, Resilience, and Sustainability, Vol. 3 No. 1 

Tahun 2023, hal. 1–18. 



156 
 

 

mencegah penyalahgunaan, seperti pasar gelap (black market), 

penyelundupan, atau penjualan kembali yang tidak sah. Selain itu juga 

menjaga kualitas barang subsidi agar tidak diganti dengan barang 

berkualitas rendah. Barang subsidi juga ditetapkan harga maksimumnya 

(maximum price) agar barang subsidi tetap terjangkau.  

Dalam sektor farmasi, ada penelitian yang menunjukkan bahwa 

ketika pemerintah memberikan keringanan terhadap harga obat yang 

sebagai bagian dari liberalisasi pasar. Hal ini berdampak pada harga obat 

yang tinggi, terutama untuk obat bermerek yang diproduksi oleh 

perusahaan swasta. Survei lapangan terhadap obat penyakit jantung di 

Qatar dan Lebanon ditemukan bahwa obat generik kurang diminati, dan 

obat yang berkualitas tinggi mendominasi minat konsumen, yang 

menyebabkan biaya kesehatan lebih tinggi dan tantangan aksesibilitas 

bagi sebagian warga yang berpendapatan rendah. Ada perbedaan harga 

antara obat di sektor publik dan sektor swasta di Qatar. Di sektor publik, 

obat-obatan tertentu tersedia gratis dan mempunyai harga yang relatif 

terjangkau bagi warga Qatar. Namun di sektor swasta harga sering lebih 

tinggi dibanding harga acuan internasional (international reference 

prices).   

Ketersediaan obat lebih baik di sektor publik untuk obat-obatan 

penyakit cardiovaskular (CVD) dibanding sektor swasta. Hanya sektor 

publik di Qatar yang memenuhi target WHO untuk ketersediaan obat 

CVD. Obat umum di sektor publik disediakan gratis untuk warga Qatar 

dalam program “National Chronic Drugs Program”, dan bagi selain 

warga, pada fasilitas kesehatan primer, obat-obatan tetap relatif 

terjangkau.105 Dampak dari kebijakan perubahan regulasi, terdapat 

catatan bahwa Qatar sempat melonggarkan beberapa kontrol harga obat 

dengan membuka lebih banyak agen impor dan pemasok, serta 

mengurangi intervensi pemerintah dalam beberapa aspek distribusi obat. 

Langkah-langkah ini berpotensi meningkatkan harga di beberapa fasilitas 

ritel karena persaingan, biaya impor, dan preferensi terhadap obat 

bermerek.  

Namun pemerintah tetap mempertahankan regulasi dalam 

menyediakan obat gratis bagi warga dalam sektor publik, dan memiliki 

mekanisme pengawasan margin harga pada berbagai proses distribusi 

(wholesaler dan retailer). Kebijakan juga menekankan promosi obat 

 
105 Abdulfatah Mohamed et al., “From Crisis to Resilience: Food Security Policy 

Development in Qatar,” dalam Jurnal Frontiers in Sustainable Food Systems, Vol. 9 No. 1 

Tahun 2025, hal. 1–10. 



157 
 

 

generik dengan berbagai varian yang lebih terjangkau dapat digunakan 

oleh pasien. Analisis implikasi dan tantangan keadilan akses dan efisiensi 

regulasi barang subsidi dan obat di Qatar menunjukkan upaya yang kuat 

untuk memastikan akses yang adil (equity). Dengan sistem Kartu 

Ransum/ smart cards bagi penerima manfaat, pemerintah berusaha 

menyalurkan barang subsidi hanya kepada yang benar-benar berhak.106 

Pengaturan izin (licensing), pengawasan toko‐toko subsidi, dan larangan 

penjualan ulang atau ekspor barang subsidi bertujuan menghindari 

penyalahgunaan. Namun mekanisme ini butuh kapasitas administratif 

yang memadai agar pengawasan efektif dan tidak terjadi kebocoran 

(leakage). 

Tekanan finansial dan anggaran subsidi menyebabkan pemerintah 

memikul beban anggaran yang tidak kecil untuk subsidi barang pokok. 

Menyediakan barang subsidi pada harga di bawah harga pasar dan 

mengelola distribusi memerlukan biaya logistik, pembelian, 

penyimpanan, dan pengawasan. Jika harga pasar barang pokok 

internasional naik, maka tekanan anggarannya juga meningkat. Distorsi 

pasar dan preferensi konsumen menyebabkan kebijakan subsidi dan 

regulasi yang dapat menciptakan ketidaknormalan harga barang di pasar, 

misalnya produksi barang subsidi mungkin tidak mencapai skala yang 

menguntungkan, atau pengusaha mungkin kurang termotivasi jika margin 

keuntungan dibatasi. Apalagi di sektor obat, apabila harga terpantau 

sangan murah atau regulasi liberalisasi terlalu cepat, harga obat bermerek 

bisa naik tinggi, sedangkan obat generik tidak terlalu dipasarkan atau 

dipercaya oleh konsumen dan tenaga medis. Transparansi dan keputusan 

memasarkan obat generic, menunjukkan bahwa penggunaan obat generic 

masih di bawah potensi, karena preferensi terhadap obat bermerek yang 

berkualitas lebih tinggi menarik keparcayaan masyarakat.107 

Penegakan Hukum dan Pengawasan. Undang-Undang barang 

subsidi Law No. 5/2017,  memperkuat sanksi hukum terhadap 

pelanggaran, termasuk denda dan hukuman penjara. Namun, tantangan 

praktis meliputi pengawasan distribusi, verifikasi penerima manfaat, dan 

kemampuan petugas untuk menelusuri pasar gelap. Kasus-kasus 

 
106 Esmat Zaidan, Sa’d Shannak, and Logan Cochrane, “The Effect of Subsidies, 

Climate, and Technology on Residential Electricity Consumption in Qatar,” dalam Jurnal 

Utilities Policy, Vol. 96 No. 1 Tahun 2025, hal. 1–15. 
107 Nada Abdel Rida, Manal Zaidan, and Mohamed Izham M. Ibrahim Ibrahim, “An 

Exploratory Insight on Pharmaceutical Sector and Pricing Policies in Qatar,” dalam Global 

Journal of Pharmacy & Pharmaceutical Sciences, Vol. 1 No. 4 Tahun 2017, hal. 1–6. 



158 
 

 

penjualan kembali (resale) barang subsidi oleh pihak yang tidak berhak 

tetap muncul sebagai masalah dalam pemerintahan Negara Qatar. 

c. Intervensi Harga di Negara Malaysia 

Malaysia merupakan salah satu negara yang mayoritas 

penduduknya beragama Muslim, yang juga mempunyai kebijakan 

penetapan atau intervensi harga barang yang dilakukan oleh pemerintah 

Malaysia dan bertujuan untuk mensejahterakan rakyatnya. Intervensi 

harga di Malaysia merupakan salah satu instrumen penting pemerintah 

dalam menjaga kestabilan ekonomi serta melindungi kepentingan 

masyarakat, khususnya golongan berpendapatan rendah, hal ini terdapat 

beberapa jenis intervensi harga di Negara Malaysia yaitu: 

Pertama, “Akta Kawalan Harga dan Anti Pencut” (Price Control 

dan Anti-Profiteering Act 2011), yaitu melalui cara ini pemerintah 

Malaysia memiliki wewenang untuk menetapkan ceiling price bagi 

barang kebutuhan pokok serta mencegah praktik pengambilan 

keuntungan secara berlebihan yang dilakukan oleh pedagang.108 

Kebijakan ini sering dilakukan menjelang Hari Raya Idul Fitri, Hari Raya 

Imlek, dan perayaan lainnya, dengan penetapan harga maksimum pada 

komoditi penting seperti ayam, telur, dan minyak goreng, supaya 

melonjaknya jumlah permintaan yang dilakukan oleh konsumen tidak 

mempengaruhi melonjaknya harga barang.  

Kedua, “Subsidi dan Mazru‘at Harga”, yaitu terdapat barang 

tertentu yang disubsidi oleh pemerintah untuk sejumlah barang yang 

sering dibutuhkan dalam kehidupan sehari-hari, seperti tepung gandum 

(GP flour) dan bahan bakar, sehingga harga yang tinggi tetap bisa 

terjangkau meski biaya produksi meningkat. Kementerian Perdagangan 

Dalam Negeri dan Hal Ehwal Pengguna (KPDNHEP) sering 

mengumumkan bahwa harga maksimum ayam, telur, bawang, dan 

minyak goreng tidak boleh mengalami kenaikan harga yang dapat 

memberatkan konsumen.  

Ketiga, “Harga Sokongan Bagi Padi/ Beras”, yaitu  garansi harga 

murah (Guaranteed Minimum Price). Kerajaan pernah memberikan 

garansi harga terhadap barang kebutuhan pokok khususnya harga beras, 

karena  beras yang merupakan makanan pokok rakyat Malaysia. Dalam 

sebuah penelitian menjelaskan bahwa Guaranteed Minimum Price 

melalui analisis kesejahteraan menemukan bahwa kebijakan harga beras 

 
108 Fatimah Binti Kari, Muhammad Mehedi Masud, Md. Khaled Saifullah, “Subsidy 

Rationalisation for General Purpose Flour: Market and Economics Implications,” dalam The 

Journal of Asian Finance, Economics and Business, Vol. 4 No. 2 Tahun 2017, hal. 25–36. 



159 
 

 

menghasilkan manfaat besar bagi konsumen berupa harga beras yang 

murah berdampak pada meningkatnya consumer surplus, tapi sebaliknya 

yaitu menurunkan kesejahteraan petani yang menyebabkan producer 

devisit.109 Dengan kata lain, kebijakan ini berpihak pada konsumen tetapi 

memiliki dampak negatif terhadap produsen, sehingga memunculkan 

dilema kebijakan. 

Dalam sektor pertanian, intervensi diwujudkan melalui bantuan 

terhadap harga beras atau padi yang menjamin petani dari harga yang 

yang terlalu murah, sehingga dapat merugikan petani dan harga yang 

ditetapkan pemerintah bertujuan untuk kestabilan harga dan mengurangi 

fluktuasi pasar. Dalam sebuah penelitian menunjukkan bahwa kebijakan 

ini meningkatkan kesejahteraan konsumen karena harga beras lebih 

terkendali, meskipun di sisi lain menekan surplus produsen dan 

menimbulkan beban fiskal bagi negara. Intervensi harga juga dilakukan 

di sektor lain, misalnya dalam pengendalian harga obat-obatan, di mana 

pemerintah berupaya menyeimbangkan kepentingan industri farmasi 

dengan aksesibilitas masyarakat terhadap obat murah. Walaupun 

kebijakan ini membawa manfaat berupa perlindungan konsumen dan 

stabilitas pasar, tantangan tetap ada, yaitu berupa potensi distorsi pasar, 

kekurangan pasokan ketika harga ditetapkan terlalu rendah, serta beban 

subsidi yang tinggi bagi anggaran negara.110 Dengan demikian, intervensi 

harga di Malaysia bukan hanya langkah ekonomi, tetapi juga cerminan 

nilai etis untuk menjaga keadilan dan kesejahteraan sosial sesuai dengan 

prinsip kemaslahatan umum. 

Intervensi harga di Malaysia merupakan salah satu ciri khas 

kebijakan ekonomi negara yang bertujuan menjaga keseimbangan antara 

stabilitas pasar, perlindungan konsumen, serta kesejahteraan produsen. 

Sejak awal kemerdekaan, pemerintah Malaysia menyadari pentingnya 

menjaga kestabilan harga barang kebutuhan pokok, seperti beras, tepung, 

minyak goreng, dan bahan bakar sebagai komoditas strategis yang dapat 

mempengaruhi kestabilan politik dan sosial. Oleh karena itu, pemerintah 

tidak menyerahkan mekanisme harga sepenuhnya pada pasar, tetapi 

menerapkan berbagai bentuk intervensi, baik berupa pengawasan harga 

(price control), subsidi, maupun dukungan harga (support price). 

 
109 Sabariyah Din, “Price Support and Stabilization Measures For Padi/ Rice in 

Peninsular Malaysia” dalam Disertasi, Australian National University, 1977, hal. 11. 
110 Muhamad Nazri Borhan, Nurul Aishah Abd. Rahman, and Riza Atiq Abdullah O.K. 

Rahmat, “Kesan Kenaikan Harga Bahan Bakar Terhadap Penggunaan Pengangkutan Awam,” 

dalam Jurnal Teknologi: Sciences and Enginering, Vol. 65 No. 2 Tahun 2013, hal. 129–133. 



160 
 

 

Selain intervensi harga, subsidi merupakan pilar utama kebijakan 

harga di Malaysia. Pemerintah menyalurkan subsidi terhadap barang-

barang kebutuhan pokok seperti minyak goreng dalam paket bersubsidi, 

tepung gandum umum (GP flour), serta bahan bakar seperti petrol dan 

diesel. Terdapat dalam sebuah kajian penelitian yang berjudul “Subsidy 

Rationalisation for General Purpose Flour” tahun 2017, menunjukkan 

bahwa mekanisme subsidi memastikan harga tepung tetap rendah untuk 

konsumen, tetapi sekaligus menimbulkan beban fiskal yang besar serta 

menimbulkan risiko salah sasaran jika kuota distribusi tidak dijaga dan 

dikawal secara ketat.111 Subsidi ini bukan hanya instrumen ekonomi, 

melainkan juga bentuk jaringan pengaman sosial (social safety net) untuk 

memastikan akses masyarakat luas terhadap kebutuhan dasar. 

Sementara itu, penelitian Suleiman, Abdullah, Shamsudin, dan 

Mohamed pada  tahun 2013, menggunakan pendekatan ekonometrika 

masa yang digunakan untuk mengukur dampak jika tidak terjadi 

intervensi terhadap harga padi. Hasilnya menunjukkan bahwa tanpa 

adanya itervensi harga, sektor padi akan mengalami penurunan produksi, 

penurunan pendapatan petani, dan berpotensi melemahkan ketahanan 

pangan nasional. Hal ini menegaskan pentingnya keberlanjutan kebijakan 

intervensi harga di sektor pertanian, meskipun harus diimbangi dengan 

reformasi agar lebih efisien dan tidak membebani fiskal secara berlebihan. 

Selain sektor makanan, intervensi harga juga berlaku di sektor 

kesehatan, khususnya obat-obatan. Malaysia menghadapi isu harga obat 

yang dianggap tinggi sehingga menyulitkan akses masyarakat 

berpendapatan rendah. Studi Ashraf & Ong pada tahun 2021, dalam 

International Journal of Health Governance menemukan bahwa terdapat 

dukungan publik dan politik yang kuat terhadap intervensi harga obat, 

meskipun implementasinya harus hati-hati agar tidak menimbulkan 

resistensi dari industri farmasi.112 Analisis stakeholder dalam penelitian 

tersebut menekankan perlunya kebijakan yang seimbang agar akses 

masyarakat terhadap obat murah dapat dijamin tanpa menghambat inovasi 

dan distribusi obat oleh pihak swasta. 

 
111 Umar Haruna Suleiman et al., “Effects of Paddy Price Support Withdrawal on 

Malaysian Rice Sector: Time Series Econometric Approach,” dalam Asian Jounal of 

Agriculture and Rural Development, Vol. 4 No. 7 Tahun 2014, hal. 401–413. 
112 Nik Hashim Mustapha, “Welfare Gains and Losses Under the Malaysian Rice 

Pricing Policy and Their Relationships to the Self-Sufficiency Level,” dalam Jurnal Ekonomi 

Malaysia, Vol. 32 No. 1 Tahun 1998, hal. 75–96. 



161 
 

 

Meskipun intervensi harga membawa banyak manfaat, sejumlah 

tantangan tetap mengemuka. Pertama, kebijakan ini menimbulkan beban 

fiskal yang besar karena pemerintah harus menyediakan dana subsidi 

dalam jumlah signifikan. Kedua, ceiling price yang terlalu rendah dapat 

menimbulkan kekurangan pasokan (shortage) karena produsen enggan 

memproduksi atau menjual dengan margin keuntungan yang sedikit. 

Ketiga, terdapat masalah kekuasaan (enforcement), terutama ketika 

muncul kartel atau monopoli dalam rantai distribusi, seperti yang pernah 

terjadi pada industri ayam, sehingga intervensi harga menjadi sulit 

dilaksanakan dengan efektif. 

Secara keseluruhan, intervensi harga di Malaysia mencerminkan 

keseimbangan antara tujuan ekonomi, sosial, dan etika. Dari perspektif 

ekonomi, kebijakan ini menjaga stabilitas harga dan melindungi 

konsumen dari inflasi barang keperluan asas.113 Dari sisi sosial, subsidi 

dan intervensi harga membantu kelompok rentan tetap mendapatkan 

akses pada kebutuhan dasar. Sedangkan dari sisi etika, kebijakan ini 

selaras dengan prinsip tasʿîr dalam Islam, yakni pengaturan harga demi 

mencegah ketidakadilan, eksploitasi dan menjaga kemaslahatan umum 

(al-mashlaẖah al-ʿâmmah). Dengan demikian, intervensi harga di 

Malaysia tidak hanya menjadi strategi teknis dalam pengelolaan ekonomi, 

tetapi juga mencerminkan nilai moral untuk menyeimbangkan 

kepentingan konsumen, produsen, dan pemerintah dalam kerangka 

keadilan sosial.  

d. Intervensi Harga di Negara Arab Saudi 

Sama halnya dengan Negara Indonesia, Arab Saudi merupakan 

salah satu negara yang mengatut sistem perekonomian campuran, di mana 

masyarakat dan pemerintah sama-sama ikut andil dan bekerjasama dalam 

mecipatakan perekonomian yang stabil, adil, jujur menuju sistem 

perekonomian yang Islami. Negara Arab Saudi yang dikenal sebagai 

negara yang menganut sistem ekonomi syariah, negara yang disebut 

sebagai Negara Islam Monarki ini mepunyai dua dasar hukum yaitu: 

Hukum Islam (fiqh mu‘âmalâh) serta kebijakan dari kerajaan yang harus 

dipatuhi oleh setiap warga negaranya. Untuk komoditas tertentu yang 

harganya dibatasi atau ditentukan yaitu roti, air, dan bahan-bahan bakar 

serta pengawasan ketat terhadap pelaku usaha yang menaikkan harga 

secara tidak wajar. Dalam konsep sistem ekonomi syariah yang dipakai 

 
113 Alias Azhar et al., “Kuatkuasa Kawalan Harga Barang dan Rantaian Bekalan dalam 

Kerangka Perundangan di Malaysia,” dalam International Journal of Law, Government and 

Communication (IJLGC), Vol. 2 No. 4 Tahun 2017, hal. 13–23. 



162 
 

 

saat ini yaitu larangan terhadap iẖtikâr (penimbunan), gharar 

(ketidakpastian) dan ribâ. 

Peran pemerintah dalam menangani dan menetapkan harga terhadap 

sektor-sektor strategis seperti energi, makanan pokok dan kesehatan yang 

bertujuan untuk melindungi konsumen dari praktik-praktik penetapan 

harga dari produsen yang tidak adil, menjaga stabilitas sosial dan juga 

mengendalikan laju inflasi terutama terhadap sektor pangan.114 Terdapat 3 

regulasi pemerintah Arab Saudi dalam intervensi harga di Sektor Energi, 

Sektor Pangan dan juga Sektor Kesehatan: 

1) Kementerian Perdagangan/ Ministry of Commerce (MoC), yaitu 

pemerintah Arab Saudi yang menangani dan mengawasi praktik 

perdagangan yang tidak adil, penimbunan dan manipulasi pasar, 

MoC juga menetapkan harga maksimum untuk beberapa produk 

untuk mencegah terjadinya tingginya harga barang dan melindungi 

konsumen. MoC juga mempunyai tugas menarapkan persaingan 

usaha dan mencegah monopoli, penimbunan serta manipulasi harga. 

2) Saudi Food and Drug Authority (SFDA), yaitu regulasi Pemerintah 

Arab Saudi yang menangani dan mengatur harga obat-obatan dan 

produk-produk medis, SFDA juga menentukan harga tertinggi 

(maximum price) untuk produk-produk kesehatan.115 

3) Saudi Energy Ministry dan Saudy Aramco, yaitu pemerintah Arab 

Saudi yang bertanggungjawab atas penetapan harga bahan bakar dan 

energi domestik, di Arab Saudi harga BBM berubah-ubah karena 

menyesuaikan harga minyak dunia dan subsidi dari pemerintah.  

Intervensi pemerintah dalam hal penetapan harga-harga barang di 

Sektor Energi, Sektor Pangan dan Sektor Kesehatan merupakan kebijakan 

pemerintah yang bertujuan untuk melindungi konsumen dari 

ketidakadilan harga yang ditetapkan oleh produsen dan pemerintah Arab 

Saudi memberikan subsidi supaya tidak mengurangi minat konsumsi 

masyarakat akan barang-barang kebutuhan pokok tersebut, namun dalam 

rangka mendiversifikasi ekonomi dan pengurangan devisit anggaran 

pemerintah sengaja memotong anggaran subsidi dan dialihkan untuk 

bantuan langsung tunai yang diberikan langsung kepada masyarakat. 

Seperti contoh kebijakan intervensi pemerintah yaitu: Pada tahun 2020 

ketika terjadi pandemi Covid-19 pemerintah menetapkan dan membatasi 

harga maksimum produk hand sanitizer dan masker, ini bertujuan untuk 

 
114 International Monetary Fund (IMF), “Saudi Arabia: Selected Issues,” 2021, 

https://www.imf.org. Diakses pada 03 Mei 2025.  
115 Jessica Claudia Mawikere, “Implikasi Kuota Produksi Minyak Organization of the 

Petroleum Exporting Countries (OPEC) dengan Kebijakan Keanggotaan dan Harga Bahan 

Bakar Minyak Pemerintah Indonesia Tahun 2008,” dalam Jurnal Analisis Hubungan 

Internasional, Vol. 5 No. 3 Tahun 2008, hal. 126–137. 



163 
 

 

menghindari lonjakan harga yang terjadi pada barang yang permintaannya 

sangat tinggi waktu itu, selain itu intervensi pemerintah dalam penetapan 

harga yang terjadi di Arab Saudi yaitu penetapan harga pada “Roti” dan 

memastikan ketersediaannya karena roti merupakan kebutuhan primer 

dan juga makanan pokok warga Arab Saudi.  

e. Peretapan Harga di Negara Iran 

Pada Tahun 1979 Iran memproklamirkan dirinya menjadi Negara 

Republik Islam lewat gerakan revolusi yang dipimpin oleh Ayatullah 

Agung Ruhollah Khomeini yang awalnya merupakan Negara Monarki 

yang sebelumnya dipimpin oleh Raja Shah Mohammad Reza Pahlavi, 

perubahan bentuk negara dari Monarki menjadi Republik Islam membuat 

kebijakan perekonomian juga berubah. Di bawah kepemerintahan 

Republik Islam Iran juga merubah kebijakan besar dalam hal moneter, 

yaitu bank-bank semua yang ada di Negara Iran harus terbebas dari ribâ 

dan transaksi-transaksi lainnya harus sesuai dengan prinsip syariah serta 

transaksi-transaksi yang dilarang dalam syariah harus dihapuskan. 

Gebrakan baru yang terjadi di Iran yang mengubah bank-bank yang 

semulanya berbasis bunga diganti dengan bagi hasil ini berbeda dengan 

negara-negara Islam lainnya seperti Indonesia dan Malaysia yang 

sebagian besar lembaga keuangan masih berbasis bunga.116  

Iran mempunyai organaisasi perlindungan produsen dan konsumen 

yang disebut dengan CPPO (Consumer and Producer Protection 

Organization) yang bertanggungjawab atas penatapan harga barang-

barang esensial, yaitu ketika harga-harga barang yang ditetapkan itu di 

bawah harga pasar dan harga produsen maka selisih dari harga tersebut 

akan ditanggung oleh anggaran pemerintah. Selain itu Iran juga 

mempunyai Undang-Undang Reformsi Subsidi yang ditargetkan yang 

disebut sebagai TSRL (Targeted Subsidy Reform Law) yang disahkan 

pada tahun 2012. Undang-Undang ini bertujuan untuk mengurangi 

subsidi langsung pada energi dan makanan dan menggantinya dengan 

bantuan tunai yang diberikan secara langsung kepada masyarakat. TSRL 

menetapkan target harga setelah reformasi untuk produk-produk yang 

disubsidi dan mengatur redistribusi pendapatan setelah terjadi kenaikan 

harga. Negara Islam ini juga melibatkan pemerintah sebagai penggerak 

perekonomian yaitu melibatkan Kementerian Perindustrian, 

Pertambangan dan Perdagangan yang mengatur harga secara efektif dan 

menetapkan harga barang-barang pokok melalui sistem kuota dan subsidi 

 
116 Riva Abdillah Aziz and Iwan Setiawan, “Kebijakan Moneter di Negara Islam dan 

Negara Muslim: Iran, Pakistan, Saudi Arabia, dan Indonesia,” dalam Jurnal Tawazun: 

Journal of Sharia Economic Law, Vol. 6 No. 2 Tahun 2023, hal. 203–217. 



164 
 

 

besar terdapat pada bahan bakar dan makanan dan mengawasi barang-

barang tersebut di pasar domestik.117 

Implementasi penetapan harga di Negara Iran hanya terdapat pada 

sektor-sektor tertentu yaitu sektor energi dan sektor pangan. Pemerintah 

Iran mengontrol harga energi termasuk minyak dan bahan bakar melalui 

subsidi yang diberikan oleh pemerintah kepada masyarakat, untuk 

mengurangi konsumsi energi dan mengurangi anggaran beban negara 

terjadi reformasi yang signifikan pada harga energi pada tahun 2010.118 

Dalam sektor pangan, Iran memberikan subsidi pada 20 bahan pokok 

makanan termasuk minyak dan tepung dengan penetapan harga oleh 

pemerintah. Satu hal yang dilakukan oleh pemerintah dalam sektor 

pangan pada tahun 2022 yaitu perubahan dalam sistem subsidi yaitu 

menghapus subsidi impor gandum yang menyebabkan lonjakan harga 

pangan yang memicu protes besar dari masyarakat. Melihat kebijakan 

penetapan harga yang dilakukan pemerintah Iran tidak selamanya 

mengandung mashlaẖah yang bisa mensejahterakan masyarakat, 

terkadang juga menimbulkan permasalahan bagi masyarakat dan 

menimbulkan konflik besar bagi kesejahteraan warga negaranya 

 

B. Intervensi Harga dalam Mekanisme Pasar  

1. Intervensi Harga dalam Sistem Pasar Bebas 

Sistem pasar bebas sering disebut sebagai sistem ekonomi kapitalis, 

yaitu sebuah sistem di mana alat-alat produksi dimiliki oleh sektor swasta atau 

individu, yang didorong oleh motif laba (profit motive).119 Pasar sebagai 

penentu harga bisa disebut dengan istilah sistem ekonomi kapitalis, sistem 

ekonomi kapitalis adalah sistem ekonomi yang segala sesuatu termasuk harga, 

supply dan demand, diserahkan pada keadaan pasar, dalam hal ini negara, 

pemerintah tidak ikut campur tangan dalam sistem ekonomi ini. Sistem 

ekonomi kapitalis bisa disebut dengan sistem ekonomi liberal, sistem ekonomi 

pasar, bisa juga disebut sebagai sistem ekonomi pasar bebas.120  

Salah satu negara yang menggunakan sistem ekonomi kapitalis adalah 

Negara Amerika, negara super power yang menjadi kiblat perekonomian 

 
117 Asep Dadang Hidayat, Yadi Janwari, and Sofyan Al-Hakim, “Analisis Komparatif 

Kebijakan Moneter Negara Islam Iran dan Pakistan,” dalam Jurnal AL-AFKAR: Journal for 

Islamic Studies, Vol. 7 No. 2 Tahun 2024, hal. 543–555. 
118 Islamic Republic of Iran, “International Monetary Fund,” dalam IMF Staff Report, 

Tahun 2014, hal. 301-310 
119 Syamsul Effendi, “Perbandingan Sistem Ekonomi Islam dengan Sistem Ekonomi 

Kapitalis dan Sosialis,” dalam Jurnal Riset Akuntansi Multiparadigma (JRAM), Vol. 6 No. 2 

Tahun 2019, hal. 147–158. 
120 Gusnardi Gusnardi, “Penetapan Harga Transfer dalam Kajian Perpajakan,” dalam 

Pekbis Jurnal, Vol. 1 No. 1 Tahun 2009, hal. 36–43. 



165 
 

 

dunia ini menyerahkan sepenuhnya perekonomian dalam pasar bebas, semua 

orang bebas memiliki usaha, berkreasi, bekerja, sehingga tidak ada campur 

tangan pemerintah dalam hal ini, pemerintah perperan sangat pasif dalam 

menenetukan besaran pajak yang harus dikeluarkan oleh produsen maupun 

konsumen. Salah satu contohnya adalah, di Amerika penjualan BBM (Bahan 

Bakar Minyak) di setiap stasiun mempunyai perbedaan harga, hal ini 

menunjukkan bahwa pemilik stasiun BBM tidak hanya satu orang, sehingga 

mereka mempunyai kebebasan dalam menentukan harga yang mereka 

kehendaki, walapun sebenarnya perbedaan harga tidak terlalu signifikan di 

setiap stasiun.  

Penetapan harga suatu barang di pasar tidak hanya semata-mata karena 

banyaknya permintaan dan penawaran saja, melainkan harus 

mempertimbangkan faktor-faktor yang dapat mempengaruhi bagaimana harga 

bisa terbentuk, di antaranya yaitu:121 

a. Berorientasi pada Laba 

Setiap penjual pasti memiliki asumsi dimana produk yang dijual 

dapat menghasilkan laba yang maksimal, laba merupakan keuntungan 

yang diperoleh oleh penjual dari hasil penjualannya, laba juga bisa 

dikatakan sebagai selisih dari pendapatan yang diperoleh oleh penjual 

dikurangi biaya-biaya yang digunakan dalam operasional. Laba 

merupakan salah satu tujuan utama pedagang untuk memperoleh 

keuntungan dan merupakan motivasi produsen atau pedagang dalam 

proses penjualan. Namun laba bukan satu-satunya tujuan utama pedagang 

Muslim, melainkan mashlaẖah, karena dalam mashlaẖah, selain 

keuntungan terdapat indikator keberkahan yang terdapat dalam transaksi 

perdagangan.122  

Tidak ada batasan dalam pengambilan keuntungan dalam Islam, 

namun etika bisnis dalam Islam mengatur bahwa dalam berbisnis atau 

berdagang seseorang tidak hanya memikirkan kebaikan bagi dirinya 

sendiri, melainkan juga harus memikirkan orang lain, apakah tindakan 

yang diambil dapat merugikan orang laian, apakah keuntungan yang 

ditetapkan penjual dapat memberatkan pembeli, karena dengan 

mengambil keutungan yang secara tidak wajar dapat menzhalimi dan 

memberatkan pembeli, terlebih ketika barang yang dijual adalah 

kebutuhan pokok. Dalam Q.S al-Nisâ’ (4) Ayat 29 Allah SWT berfirman: 
 

 
121 Supriadi Muslimin, Zainab Zainab, and Wardah Jafar, “Konsep Penetapan Harga 

dalam Perspektif Islam,” dalam Al-Azhar Journal of Islamic Economics, Vol. 2 No. 1 Tahun 

2020, hal. 1–11. 
122 Euis Amalia, “Mekanisme Pasar dan Kebijakan dalam Perspektif Ekonomi Islam,” 

dalam Jurnal Al-Iqtishad, Vol. V No. 1 Tahun 2013, hal. 1–22. 



166 
 

 

ٰٓ انَْ تكَُوْنَ تجَِارَةً عَنْ   ا امَْوَالكَُمْ بَيْنكَُمْ بِالْباَطِلِ اِلََّ ترََاضٍ يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا لََ تأَكُْلوُْٰٓ

نْكُمْ ِۗ  .... م ِ
 

Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan harta 

sesamamu dengan cara yang bâthil (tidak benar), kecuali berupa 

perniagaan atas dasar suka sama suka di antara kamu. 

Ayat tersebut merupakan larangan untuk orang-orang yang beriman 

mengambil atau memanfaatkan harta orang lain secara bâthil (tidak sah), 

yang termasuk bâthil dalam pengambilan harta adalah ribâ, korupsi, 

penipuan, suap, judi, pencurian/ perampokan, manipulasi kontrak atau 

kecurangan transaksi. Penekanan pada kalimat “amwâlakum baynakum” 

(harta kalian di antara kalian) menunjukkan pentingnya menjaga hak 

milik bersama dalam bermasyarakat, tidak hanya mementingkan 

kepentingan individu, namun juga sosial kemasyarakatan dalam 

bertransaksi. Pengecualian apabila transaksi terjadi karena saling ridhâ 

atau kerelaan antara dua belah pihak tanpa adanya paksaan, tanpa adanya 

penipuan, dan tidak merugikan salahsatu pihak, sehingga harta diperoleh 

dengan cara yang halal dan keberkahan akan didapatkan.123 

b. Berorientasi pada Volume 

Selain berorientasi pada laba, beberapa perusahaan tertentu 

berorientasi pada volume untuk melihat seberapa besar keuntungan yang 

diperoleh oleh produsen, ini berlaku pada usaha di bidang penerbangan, 

pendidikan, perusahaan tour, bioskop, travel, dan lain sebagainya. 

Perusahaan-perusahaan tersebut keuntungannya tergantung dari volume 

costumer yang menggunakan jasa usaha. Semakin banyak konsumen 

yang menggunakan jasa-jasa dari perusahaan tersebut, maka semakin 

besar pula keuntungan yang diperoleh oleh produsen, begitupula 

sebaliknya, jika konsumen mengalami jumlah penurunan, maka risiko 

kerugian akan dihadapi oleh produsen, karena sedikit atau banyaknya 

konsumen, produsen tetap membayar biaya-biaya produksi dari usahanya.  

c. Stabilisasi pada Harga 

Konsumen sangat sensitif dengan harga pasar, apabila salah satu 

produsen menurunkan harga suatu barang homogen (sejenis), maka 

produsen lain dengan barang yang sama juga akan ikut menurunkan 

harga. Kondisi seperti ini yang mendasari terbentuknya stabilisasi pada 

harga, harga suatu barang homogen mempunyai standar tertinggi dan 

terendah, seperti contoh perusahaan minyak goreng, walaupun tetap 

terdapat perbedaan dalam harga namun tidak siginifikan. Stabilisasi harga 

 
123 Munandar and Hasan Ridwan, “Tafsîr Sûrah Al-Nisâ' Ayat 29 Sebagai Landasan 

Hukum Akad Ba’i Assalam dalam Praktek Jual Beli Online.” hal. 98-110. 



167 
 

 

ini dapat terbentuk untuk menjaga standar harga dari beberapa perusahaan 

dengan harga perusahaan pimpinan (leader industry).124 

2. Intervensi Harga dalam Sistem Pasar Terkontrol 

Harga barang di pasar secara normal terjadi akibat hukum supply dan 

demand, namun terdapat beberapa kebijakan pasar di suatu negara atau 

pemerintahan dimana pemerintah atau penguasa sebagai penentu harga pasar. 

Harga pasar yang ditentukan oleh pemerintah disebut dengan sistem ekonomi 

sosialisme, yaitu sistem perekonomian terpusat, dimana harga suatu barang 

ditentukan oleh pemerintah, begitupun supply dan demand juga dibatasi dan 

tidak terdapat kebebasan, sistem ekonomi sosialisme ini biasa disebut dengan 

sistem ekonomi komando, sistem ekonomi terpusat dan sistem ekonomi 

terikat.125 Disini pemerintah berperan aktif sebagai pemeran ekonomi utama, 

sedangkan individu atau swasta tidak diberi kebebasan dalam berkreasi, 

berinovasi, menciptakan usaha, karena semua semua dibatasi, ditentukan dan 

dikendalikan oleh pemerintah. Dibanding dengan negara-negara yang 

menggunakan sistem ekonomi kapitalisme, negara yang menggunkan sistem 

ekonomi sosialisme sangat sedikit, di antaranya yaitu Negara Korea Utara, 

Kuba dan China. Berbeda dengan negara yang menggunakan sistem ekonomi 

kapitalisme yang membebaskan warga negaranya untuk berkreasi, berinovasi 

dan menciptakan usaha sesuai dengan prosedur yang ditetapkan. Negara yang 

menggunakan sistem ekonomi sosilisme mempunyai kelebihan yaitu tidak 

terdapat kesenjangan perekonomian yang jauh sesama penduduknya, karena 

negara sangat bertanggungjawab atas pekerjaan dan penghasilan warganya.126 

Karl Mark merupakan salah satu tokoh yang disebut sebagai bapak 

ekonomi sosialis yang beranggapan bahwa, dalam sistem ekonomi kapitalis 

terdapat dua golongan, yaitu golongan si kaya (borjuis) dan golongan si 

miskin (proletar), golongan borjuis yang meguasai suatu sistem 

perekonomian karena mereka mempunyai modal dan kekuasaan, sehingga 

kekuatan kapitalisasi ada di golongan borjuis. Berbeda dengan golongan 

borjuis, golongan proletar merupakan golongan yang tidak mempunyai 

modal, kekuasaan, maupun alat-alat produksi, mereka hanya mengandalkan 

tenaga dan otot yang dimilikinya untuk bertahan hidup, pada masa sistem 

perekonomian kapitalis klasik, tenaga mereka dieksploitasi oleh golongan 

proletar, dimanfaatkan dan dipekerjakan selama 19 jam per harinya, tetapi 

 
124 Muslimin, Zainab, and Jafar, “Konsep Penetapan Harga dalam Perspektif Islam.” 

hal. 32-35. 
125 Ahmad Jalili, “Zakat dan Keadilan Ekonomi Perspektif Islam, Kapitalisme, dan 

Sosialisme,” dalam Jurnal Istidlal: Jurnal Ekonomi dan Hukum Islam, Vol. 6 No. 1 Tahun 

2022, hal. 1-10. 
126 Rahma Dewi Anggraeni, Rizqa Rahmaddina, and Rohmadatul Aisyah, “Kegagalan 

Sistem Ekonomi Sosialis,” dalam Jurnal EQUILIBRIUM : Jurnal Ilmiah Ekonomi dan 

Pembelajarannya, Vol. 10 No. 2 Tahun 2022, hal. 172–178. 



168 
 

 

tidak diberi upah sesuai dengan kontribusi tenaga yang diberikan oleh kaum 

proletar. Oleh karena itu Karl Mark beranggapan bahwa, dalam sistem 

ekonomi kapitalis dianggap tidak adanya keadilan bagi kaum proletar 

sehingga mencetuskan sistem ekonomi sosialis yang dianggap memberikan 

keadilan bagi semua penduduk, karena tidak adanya kesenjangan dalam 

perekonomian. Walaupun begitu, Karl Mark sangat mengakui kehebatan 

dalam sistem ekonomi kapitalis karena tidak adanya pembatasan dalam 

kreatifitas, inovasi, karena kebebasan milik semua orang, kekayaan milik 

orang yang kuat secara modal dan juga alat-alat produksi.127 

Indonesia merupakan negara yang menggunakan sistem ekonomi 

campuran, yaitu campuran antara sistem ekonomi kapitalisme, sistem 

ekonomi sosialisme dan juga sistem ekonomi Islam. Dalam sistem ekonomi 

kapitalisme, Negara Indonesia memberikan kebebasan sepenuhnya kepada 

warga negaranya untuk memciptakan usaha, berkreasi, berinovasi, sehingga 

siapapun bisa kaya karena siapapun bisa menciptakan usaha, seperti contoh 

salah satu BUMS (Badan Usaha Milik Swasta) PT. Gudang Garam merupakan 

milik individu atau swasta. Sedangkan dalam sistem ekonomi sosialisme di 

Indonesia merupakan produksi-produksi vital yang dikuasai oleh pemerintah 

dan dianggap produksi tersebut tidak akan mampu jika dikuasai oleh swasta, 

produksi-produksi yang dikuasai oleh pemerintah ini merupakan perusahaan 

dalam skala besar, keuntungan dan risikonya juga besar, harga ditentukan oleh 

negara/ pemerintah, sehingga pembeli atau konsumen tidak bisa bernegosiasi 

atas harga yang ditetapkan oleh pemerintah, seperti contoh BUMN (Badan 

Usaha Milik Negara) adalah PT. PLN, PT. KAI, PT. Pertamina, dan lain-lain.  

Indonesia sebagai negara dengan mayoritas penduduk Islam, masih 

sangat minim sekali sistem perekonomian Islam yang digunakan, dan masih 

terus berkembang seiring berkembangnya inovasi-inovasi yang ditawarkan 

dalam lembaga keuangan Islam, dan juga kewajiban sertifikasi halal bagi 

produk usaha UMKM, industri makanan minuman, kosmetik dan juga obat-

obatan yang harus terdapat kejelasan kehalalannya yang terakhir pengurusan 

pada Bulan Oktober 2024, jika pemilik usaha tidak segera memproses 

sertifikasi halal pada produk usahanya, maka akan dikenakan sangsi. 

3. Intervensi Harga dalam Sistem Pasar Islam 

Mekanisme pasar dalam Islam adalah proses interaksi antara kekuatan 

permintaan dan penawaran yang terjadi secara adil, bebas dari unsur 

manipulasi, penipuan, dan eksploitasi, dengan tetap berpegang pada prinsip-

prinsip syarî‘ah. Islam mengakui pasar sebagai institusi penting dalam 

distribusi barang dan jasa, namun dengan batasan moral dan etika. Islam 

 
127 Itang & Adib Daenuri, “Sistem Kapitalis, Sosialis dan Islam,” dalam Jurnal 

TAZKIYA: Jurnal Keislaman, Kemasyarakatan & Kebudayaan, Vol. 18 No. 1 Tahun 2017, 

hal. 67–91. 



169 
 

 

membolehkan mekanisme pasar tetapi dengan prinsip-prinsip sebagai 

berikut:128  

a. Kebebasan Berusaha (Freedom to Trade), kebebasan berusaha adalah 

prinsip dasar dalam ekonomi Islam yang memberikan hak kepada setiap 

individu untuk melakukan kegiatan ekonomi, seperti berdagang, bertani, 

atau berproduksi, selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip 

syarî‘ah. Islam memberi kebebasan untuk melakukan kegiatan ekonomi, 

termasuk jual beli, namun harus dijalankan secara halal dan thayyib, tidak 

boleh ada paksaan atau monopoli yang merugikan. Islam memandang 

perdagangan sebagai aktivitas yang mulia dan dianjurkan, sebagaimana 

Nabi Muhammad Saw sendiri adalah seorang pedagang sebelum masa 

kenabian. Dalam Hadis dari Rifa‘ah bin Rafi‘ r.a, ia bertanya kepada 

Rasulullah Saw: 

حَدَّثنََا هَاشِمُ بْنُ الْقَاسِمِ حَدَّثنَاَ زُهَيْرٌ عَنْ يزَِيدَ بْنِ أبَِي حَبِيبٍ عَنْ رَاشِدِ بْنِ جُبَيْرٍ  

ِ عَ  سُئلَِ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم أيَُّ الْكَسْبِ   نْ الْمِقْداَمِ بْنِ مَعْدِي كَرِبَ قَالَ: قِيلَ يَا رَسُولَ اللَّّٰ

جُلِ بِيدَِهِ وَكُلُّ بَيْعٍ مَبْرُورٍ 129(رواه وأحمد)   أفَْضَلُ؟ قَالَ عَمَلُ الرَّ
Pekerjaan apakah yang paling baik?” Beliau menjawab: “Sebaik-baik 

pekerjaan adalah pekerjaan seseorang dengan tangannya sendiri dan 

jual beli yang mabrur. (HR. Ahmad) 

Kebebasan dalam Islam senantiasa diiringi oleh tanggung jawab sosial 

(al-mas’uliyyah al-ijtima‘iyyah). Seorang pedagang bebas, tapi harus 

menjaga: amânah, keadilan, transparansi dan kepatuhan terhadap syariah.  

b. Larangan ribâ, gharar, dan maysir, transaksi dalam pasar harus bebas dari 

ribâ (bunga), gharar (ketidakjelasan), dan maysir (spekulasi/untung-

untungan). 

c. Keadilan dan kejujuran, pasar dalam Islam menuntut kejujuran, tidak 

boleh ada penipuan dalam takaran, timbangan, atau kualitas barang. 

d. Larangan monopoli dan iẖtikâr, Islam melarang iẖtikâr (penimbunan) 

untuk menaikkan harga secara tidak adil. 

e. Peran negara (H̲isbah), negara (dalam hal ini melalui lembaga H̲isbah) 

berperan mengawasi pasar, memastikan transaksi berjalan sesuai syariah, 

dan mencegah praktik zhalim.130 

Dalam Hadis riwayat Abû Dâwûd, Rasulullah Saw menolak melakukan 

tas‘îr saat tidak ada kecurangan, namun mengizinkan bila terjadi ketidakadilan 

dalam pasar. Namun, para Ulama menafsirkan bahwa penolakan Nabi saat itu 

 
128 Nurhayati and Sri Yuliani, “Mechanism of Islamic Market: The Role of H̲isbah 

Institution in Controlling Market Price,” dalam International Journal of Islamic Business 

Ethics, Vol. 2 No. 2 Tahun 2017, hal. 18–30. 
129 Musnad Aẖmad III/439, No. 16628. 
130 Faizal Amir, “Market Mechanism in Islamic Perspective,” dalam International 

Journal of Islamic Economics and Finance Studies, Vol. 5 No. 1 Tahun 2019, hal. 90–104. 



170 
 

 

kontekstual, karena pasar belum menunjukkan ketimpangan struktural. Dalam 

kondisi kerusakan pasar (fasâd al-sûq), intervensi dibolehkan, bahkan wajib. 

Karena dalam etika pedagang Muslim harus menjaga amânah, tidak 

bersumpah palsu, tidak menyembunyikan cacat barang, dan tidak menipu atau 

memanipulasi pasar. 131 

4. Realisasi Kemaslahatan dalam Sistem Pasar 

Pasar yang bebas belum tentu terjadinya transaksi yang adil dan juga 

efisien, karena di dalam pasar bebas terkadang menimbulkan monopoli, 

oligopoly, eksternalisasi negatif, dan juga kegagalan pasar, dalam hal ini 

intervensi pemerintah hadir dan bertindak atas nama kepentingan umum untuk 

memperbaiki distribusi atau lokasi sumber daya. Selain itu barang-barang 

seperti pendidikan, layanan kesehatan, keamanan, dan infrastuktur disediakan 

oleh negara, karena pasar tidak akan bisa menyediakan barang-barang tersebut 

secara adil dan efisien. Prinsip-prinsip ekonomi yang mendasari public 

interest yaitu: Pareto Optimality, Equity, Utilitarianism, dan Social Contract. 

Pertama, Pareto Optimality (efisiensi pareto) merupakan situasi dalam 

alokasi sumber daya di mana tidak mungkin membuat seseorang lebih baik 

keadaannya tanpa membuat orang lain menjadi lebih buruk “An allocation is 

pareto efficient if no further pareto improvements can be made”. Pareto 

optimality mempunyai karakteristik efisien tapi tidak berarti adil dalam 

distribusi, banyak alokasi yang pareto optimalkan karena ketimpangan sangat 

tinggi, dan digunakan untuk standar efisiensi ekonomi mikro dan kebijakan 

publik. Seperti dalam contoh: Masyarakat A mempunyai 10 SDA yang sangat 

produktif, dan Masyarakat B mempunyai 2 SDA, jika terjadi redistribusi 

kekayaan berupa 1 SDA dari Masyarakat A yang diberikan kepada Masyarakat 

B dan tidak mengurangi kualitas hidup Masyarakat A, maka redistibusi 

tersebut disebut sebagai “pareto improvement” maka jika Masyarakat A 

merasa dirugikan maka bukan disebut sebagai pareto improvement.132 

Kedua, Equity (keadilan distribusi), mengacu pada keadilan distribusi 

sumberdaya, pendapatan, dan kesejahteraan. Berbeda dengan efisiensi, equity 

memperhatikan siapa mendapatkan apa, bukan hanya apakah sumberdaya 

dapat digunakan secara optimal. Ada da jenis equity, yaitu vertical equity dan 

horizontal equity. Vertikal equity adalah bentuk perlakuan yang berbeda 

terhadap individu, misalnya pemungutan pajak progresif yang dikhususkan 

untuk individu yang kaya, sedangkan horizontal equity adalah bentuk 

perlakuan yang sama kepada setiap individu terlepas apapun kondisi dari 

masing-masing individu. Fokus dari keadilian distribusi ini adalah 

 
131 Cahya Wulandari and Koiriyah Azzahra Zulqah, “Tinjauan Islam Terhadap 

Mekanisme Pasar dan Penanganan Distorsinya,” dalam Journal of Islamic Economics and 

Finance Studies, Vol. 1 No. 1 Tahun 2020, hal. 82. 
132 Joseph E. Stiglitz and Jay K. Rosengard, dalam Jurnal Economics of the Public 

Sector, W.W. Norton, Tahun 2015, hal. 542. 



171 
 

 

menciptakan peluang yang setara, mengurangi kemiskinan dan ketimpangan 

pendapatan, serta memperhatikan kelompok yang rentan dan marjinal. Suatu 

kebijakan yang berbentuk pareto optimality (efisiensi) tidak akan bisa menjadi 

equity (adil), begitu pula sebaliknya equity bisa terjadi jika mengorbankan 

efisiensi. Seperti contoh jika redistribusi kekayaan dari orang kaya akan 

mengganggu jumlah insentif kerja maupun investasi, namun meningkatkan 

keadilan sosial.133 

Ketiga, Utilitarianism adalah kebijakan paling baik yang bisa 

menghasilkan kesejahteraan terbesar bagi sebagian besar masyarakat, dalam 

teori yang dikemukaan oleh Jeremi Bentham dan John Stuart Mill (1863) 

dalam bukunya “Utilitarianism” disebut sebagai “the greatest happiness for 

the greatest number”, teori ini menjadi landasan moral dalam penilaian 

kebijakan publik terutama dalam kesejahteraan ekonomi. Utilitas dalam 

ekonomi dianggap baik apabila kebahagiaan, kepuasan dan kesejahteraan 

individu meningkat, begitupula sebaliknya jika kebahagiaan, kepuasan dan 

kesejahteraan masyarakat menurun, maka utilitas ekonomi masyarakat 

dianggap buruk. Dalam konsep utilitarianism juga mengenal redistribusi 

pedapatan, misalkan 1 dolar untuk orang miskin lebih berniai daripada 1 dolar 

untuk orang kaya, karena marginal utility of income menurun, maka 

redistribusi pajak dari orang kaya kepada orang miskin bisa meningkatkan 

utilitas total masyarakat.134 Kritik pada teori utilitarianism adalah terfokus 

pada mayoritas dan bisa mengorbankan minoritas, selain itu utilitarianism 

juga bersifat subjektif dan tidak dapat diukur secara objektif dan komparatif, 

serta total utilitas bisa sangat tinggi meskipun distribusinya sangat timpang. 

Contoh dari utilitarianism adalah subsidi pendidikan bagi masyarakat miskin 

sehingga dapat meningkat kesejahteraan, contoh lain yaitu asuransi kesehatan 

yang mempunyai manfaat secara kolektif. Contoh lain dari utilitarianism yang 

bersifat negatif yaitu pemaksaan relokasi masyarakat miskin demi proyek 

infrastuktur yang menguntungkan mayoritas, dianggap sah secara utilitarian 

dan dianggap tidak etis secara moral. 

 Keempat, Social Contract adalah masyarakat secara implisit 

menyepakati untuk menyerahkan sebagian hak individu kepada negara demi 

memperoleh ketertiban, keadilan dan kesejahteraan bersama. Tokoh yang 

pelopori teori social contract adalah Thomas Hobbes, John Locke, Jean-

Jacques Rousseau dan yang lebih kontemporer John Rawls135. Social contract 

 
133 Domas M. Hantke, “The Public Interest Theory of Regulation: Non‑existence or 

Misinterpretation?,” dalam European Journal of Law and Economics, Vol. 15 No. 2 Tahun 

2003, hal. 165–194. 
134 Bentham Jeremi, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, 

Oxford University Press, 1789, hal. 278-290. 
135 Dalam teorinya “A Theory of Justice” (1971) yang mengembangkan teori social 

contract dalam konteks keadilan ekonomi yang mempunyai dua prinsip utama, yaitu: 1) Equal 



172 
 

 

berfungsi sebagai landasan moral dan filosofis bagi peran negara yang 

mengatur perekonomian demi kepentingan bersama. Social contract 

mempunyai dasar legitimasi intervensi negara yaitu: negara atau pemerintah 

dibolehkan mengatur pasar dan menetapkan regulasi yang dijadikan pijakan 

dalam transaksi jual beli, selain itu pemerintah juga menetapkan pajak dan 

redistribusi kekayaan, serta menyediakan layanan publik. Social contract juga 

dikatakan sebagai hubungan antara negara dengan individu, di mana individu 

mengorbankan sebagian kesenangannya untuk diberikan kepada negara yaitu 

pajak. Sebagai imbal balik yang diperoleh individu adalah negara 

menyediakan jaminan sosial dan perlindungan hak ekonomi. Social contract 

dalam ekonomi menjadi dasar filosofis dan moral bagi intervensi pemerintah 

dalam mengatur pasar dan mendistribusikan sumber daya. Meskipun bersifat 

teoritis, konsep ini menguatkan legitimasi negara dalam menjamin keadilan 

sosial dan kesejahteraan kolektif melalui kebijakan ekonomi.136 

Ekonomi Islam mempelajari bagaimana manusia memenuhi kebutuhan 

materinya di dunia sehingga tercapai kesejahteraan yang akan membawanya 

kepada kebahagiaan di dunia dan akhirat (falâẖ). Tujuan dari prinsip-prinsip 

ekonomi adalah pemerintah mampu membawa kesejahteraan bagi 

masyarakatnya, yaitu kesejahteraan holistic dan seimbang, mencakup materi 

yang didukung oleh terpenuhinya kebutuhan spiritual serta mencakup individu 

dan sosial. Kesejahteraan holistic yang dimaksud adalah kesejahteraan dunia 

dan akhirat, sebab manusia tidak hanya hidup di alam dunia saja melainkan 

juga hidup di alam setelah kematian/ kemusnahan dunia, yaitu akhirat. 

Kecukupan materi di dunia ditujukan untuk memperoleh kecukupan di akhirat 

yang sesuai dengan maqâshid al-syarî‘ah, jika kondisi yang ideal ini tidak bisa 

dicapai, maka kesejahteraan akhirat lebih diutamakan sebab merupakan suatu 

kehidupan yang abadi dan bernilai (valuable) dibandingkan kehidupan 

dunia.137  

Untuk menuju pada falâẖ (kesejahteraan dunia dan akhirat) yaitu 

tercukupinya kebutuhan seseorang yang akan memberikan dampak yang 

disebut sebagai mashlaẖah. Mashlaẖah adalah segala sesuatu bentuk keadaan, 

baik material, maupun non-material yang mampu meningkatkan kedudukan 

manusia sebagai makhluk yang paling mulia. 5 mashlaẖah dasar kebutuhan 

 
Liberty, yaitu semua orang memiliki hak yang sama atas dasar kebebasan dasar. 2) Difference 

Principle, yaitu ketimpangan ekonomi dianggap sah jika menguntungkan pihak yang lemah. 

Social contract merupakan kebijakan ekonomi yang harus dibenarkan seolah-olah dipilih dari 

“veil of ignorance”, yaitu kondisi di mana individu tidak tahu posisi sosialnya. Rawls John, 

A Theory of Justice, Harvard University Press, 1971, hal. 459-461. 
136 Stiglitz Joseph E. and Rosengard Jay K., Economics of the Public Sector, W.W. 

Norton, 2015, hal. 201.  
137 Pusat Pengkajian dan Pengembangan Ekonomi Islam (P3EI) and Indonesia, 

Ekonomi Islam, hal. 4-5.  



173 
 

 

manusia menurut Asy-Syâthibî yaitu:138 agama (dîn), jiwa (nafs), intelektual 

(‘aql), keluarga (nasl), dan material (mâl). Dalam mewujudkan falâẖ 

seringkali seseorang dihadapkan dalam permasalahan yang kompleks, salah 

satunya adalah kelangkaan sumberdaya (resources), kelangkaan yang 

sesungguhnya hanyalah “kelangkaan relative” yaitu kelangkaan yang hanya 

terjadi pada waktu dan tempat tertentu, dan kelangkaan relatif ini disebabkan 

oleh 3 faktor yaitu: ketidakmerataan distribusi sumberdaya, keterbatasan 

manusia dan konflik antartujuan hidup.  

Konflik antartujuan hidup jangka pendek (kebahagiaan dunia) dengan 

tujuan hidup jangka panjang (dunia akhirat) atau berbenturan dengan 

kepantingan antar individu. Adakalanya kebahagiaan dunia hanya bisa diraih 

dengan mengorbankan kebahagiaan akhirat, begitupula sebaliknya, misalnya 

mengambil harta orang lain secara tidak sah dapat meningkatkan kesenangan 

dan kesejahteraan dunia namun mengorbankan kesejahteraan akhirat, jika hal 

ini terus dilakukan maka akan menimbulkan kelangkaan sumber daya bagi 

golongan atau kelompok tertentu.139 Peran ilmu disini untuk mengatasi 

kelangkaan relatif sehingga falâẖ dapat tercapai yang dikur dari mashlaẖah, 

karena kelangkaan tidak mesti terjadi dengan sendirinya melaikan karena 

perilaku dan campur tangan manusia. Untuk mewujudkan mashlaẖah dilihat 

dari seseorang atau beberapa orang dalam menentukan perilakunya, yaitu 

konsumsi, produksi dan distribusi. 

Masyarakat harus bisa memutuskan komoditas apa yang diperlukan 

dalam jumlah berapa dan kapan diperlukan sehingga mashlaẖah dapat 

terwujud. Pada dasarnya sumber daya dapat digunakan untuk memenuhi 

keinginan dan kebutuhan manusia, jadi terdapat pilihan-pilihan alternatif 

dalam memanfaatkan sumber daya. Ilmu ekonomi mempunyai keajaiban 

untuk memilih pemanfaatan sumber daya untuk berbagai komoditas yang 

benar-benar dibutuhkan sehingga mencapai falâẖ. Sedangkan produksi 

menciptakan komoditas yang dibutuhkan sehingga menghasilkan mashlaẖah. 

Masyarakat harus memutuskan siapa yang harus memproduksi komoditas, 

bagaimana teknologi yang digunakan dalam produksi, dan bagaimana 

memproduksi sumber daya sehingga mashlaẖah yang menjadi tujuan dapat 

terwujud dengan baik.  

Untuk distribusi komoditas yang sudah diproduksi harus dipastikan 

komoditas dapat terdistribusi dengan baik sehingga menghasilkan mashlaẖah. 

Masyarakat harus memutuskan siapa yang berhak mendapatkan barang dan 

jasa dan dengan cara bagaimana mereka memperolehnya, karena setiap 

 
138 Mohammad Habibi, “Teori Konsumsi, Produksi dan Distribusi dalam Perspektif 

Ekonomi Syarî‘ah,” dalam Jurnal. JPSDa: Jurnal Perbankan Syarî‘ah Darussalam, Vol. 2 

No. 1 Tahun 2022, hal. 88–104. 
139 Ayi Nurbaeti, “Konsumsi dalam Perspektif Ekonomi Islam,” dalam Jurnal Azmina: 

Jurnal Perbankan Syarîʿah, Vol. 2 No. 1 Tahun 2022, hal. 15–27. 



174 
 

 

masyarakat memiliki kesempatan untuk medapatkan mashlaẖah. Distribusi 

sumber daya dan pemanfaatannya harus dilakukan dengan adil dan baik 

sehingga setiap individu berhak mendapatkan kesejahteraan yang hakiki. Jika 

manusia menyadari pentingnya falâẖ, maka merea akan selalu berusaha 

mengelola sumber daya yang ada untuk mencapai falâẖ tersebut.140 

Konsep mashlaẖah dalam transaksi mu‘âmalâh adalah ketika suatu 

kegiatan yang mengandung manfaat dan juga berkah (M = F + B), M adalah 

Mashlaẖah, F adalah manfaat, dan B adalah berkah. Mashlaẖah ‘âmmah yang 

disebutkan di atas merupakan kemaslahatan (sesuatu yang mengandung 

manfaat dan berkah) yang terjadi bagi masyarakat yang mengkonsumsi barang 

dan jasa (konsumen), masyarakat yang menjual atau memproduksi barang dan 

jasa (produsen), dan masyarakat yang mendistribusikan barang dan jasa 

sampai ke tangan konsumen dengan baik (distributor). Sedangkan dalam 

penelitian ini mashlaẖah ‘âmmah yang dimaksud adalah kemaslahatan yang 

terjadi pada konsumen, produsen dan pemerintah, karena tas‘îr (penetapan 

harga) tidak bisa terjadi tanpa adanya campur tangan dari pemerintah.  

 

C. Realisasi Mashlaẖah bagi Pelaku Ekonomi 

Untuk menciptakan mashlaẖah ‘âmmah dalam transaksi jual beli yang 

melibatkan pemerintah ikut intervensi harga adalah terciptanya mashlaẖah 

khâshshah terhadap tiga pelaku ekonomi, yaitu penjual, pembeli, dan 

pemerintah. Jadi realisasi mashlaẖah khâshshah bagi pelaku ekonomi akan 

dijelaskan sebagai berikut:  

1. Mashlaẖah Khâshshah Bagi Konsumen 

Konsumen atau pembeli berhak mendapatkan perlindungan dari 

transaksi yang dilakukan secara sah dan adil. Keadilan dalam transaksi berhak 

diperoleh konsumen atau pembeli ketika bertransaksi dalam bentuk nilai yang 

dibayar atas barang tanpa adanya penipuan (gharar), spekulasi (maysir), 

bunga (ribâ), dan eksploitasi (iẖtikâr). Selain keadilan, konsumen juga berhak 

memperoleh keamanan dari barang dan jasa yang dibelinya dalam bentuk 

kehalalan barang, sehingga ketika dikonsumsi tidak akan mengganggu jiwa 

(nafs) dan juga akal (‘aql). Transparansi informasi mengenai barang, 

komposisinya, nilai gizinya, produksinya, dan informasi lainnya juga salah 

satu bentuk dari perlindungan konsumen secara finansial maupun moral.141 

 
140 Munawwarah Sahib, Muh. Fitrah Anugrah, and Nurfaidah Syam, “Implementasi 

Etika Ekonomi Islam dalam Kegiatan Produksi, Distribusi dan Konsumsi,” dalam Jurnal El-

Fata: Journal of Sharia Economics and Islamic Education, Vol. 1 No. 1 Tahun 2022, hal. 16–

27. 
141 J. L. Short, “In Search of the Public Interest,” dalam Yale Journal on Regulation,  

Vol. 40 No. 5 Tahun 2023, hal. 759–800. 



175 
 

 

Dalam perekonomian Islam mendorong produsen atau pemerintah untuk 

menyediakan barang dan jasa yang dapat memenuhi kebutuhan dasar 

(kebutuhan primer) masyarakat dan tidak berorientasi pada keuntungan. 

Perlindungan dalam bertransaksi melalui regulasi halal, standarisasi produk, 

dan pengawasan harga adalah hak yang wajib diperoleh oleh konsumen, 

sedangkan tujuan dari mengkonsumsi suatu barang/ jasa adalah konsumen 

Muslim mendapatkan manfaat dan juga keberkahan.142 Setiap transaksi 

termasuk aktifitas jual beli harus mengarah pada pemenuhan dan perlindungan 

5 aspek (dîn, nafs, ‘aql, nasl, dan mâl). Mashlaẖah khâshshah bagi konsumen 

merupakan mashlaẖah yang dikhususkan untuk konsumen atau bisa dikatakan 

sebagai kebaikan untuk konsumen. Dalam dunia bisnis Islam, mashlaẖah 

diartikan sebagai segala sesuatu yang mengandung manfaat dan juga 

keberkahan.  

Mashlaẖah dalam konteks transaksi ini bukan hanya sekedar normatif, 

tetapi merupakan prinsip operasional yang menjamin bahwa kegiatan 

ekonomi, termasuk jual beli memberikan perlindungan dan manfaat bagi 

pembeli. ini menempatkan kepentingan dan kesejahteraan konsumen sebagai 

bagian integral dari keadilan dan etika dalam ber-mu‘âmalâh.143 Mashlaẖah 

khâshshah bagi pembeli atau konsumen dalam ekonomi modern merupakan 

suatu penggunaan barang dan jasa yang mengandung manfaat juga 

keberkahan, dua indikator manfaat dan berkah yang diperoleh oleh konsumen 

yang akan dijabarkan sebagai berikut: 

a. Manfaat bagi Konsumen  

Manfaat dapat dartikan sebagai utility144 (kepuasan), adalah tingkat 

kenikmatan atau kepuasan yang diperoleh seseorang setelah 

mengkonsumsi barang/ jasa, karena tujuan utama dari konsumen dalam 

mengkonsumsi barang adalah memaksimalkan kepuasan dari 

 
142 M. Syafî’i Antonio, Bank Syarîʿah: Dari Teori Ke Praktik, Jakarta: Gema Insani, 

2001, hal. 67-69. 
143 Adiwarman A. Karim, Ekonomi Mikro Islami, Jakarta: Rajawali Pers, 2010, hal. 99-

102. 
144 Terdapat dua jenis utility, yaitu utility total dan utility marginal. Utility total 

merupakan jumlah keseluruhan kepuasan yang diperoleh konsumen dari mengkonsumsi 

barang atau jasa tertentu. Utility marginal merupakan tambahan kepuasan yang diperoleh 

konsumen dari mengkonsumsi satu unit tambahan dari  suatu barang dan jasa tertentu. Dalam 

hal ini ada hukum manfaat marginal yang menurun (Law of Deminishing Marginal Utility), 

yaitu semakin banyak suatu barang dikonsumsi, maka tambahan kepuasan dari setiap unit 

berikutnya akan semakin menurun, dengan asumsi faktor lainnya tetap. Sebagai contoh jika 

seseorang makan nasi satu porsi maka orang tersebut akan memperoleh utility yang maksimal, 

tapi saat makan porsi kedua dan ketiga, kepuasan yang diperoleh akan semakin menurun. Paul 

A. Samuelson and William D. Nordhaus, Economics, McGraw: Hill Education, 2010, hal. 

507. 



176 
 

 

pengeluaran yang mereka keluarkan terhadap barang dan jasa tersebut. 

Menurut Alfred Marshall, manfaat yang dapat mendatangkan kepuasan 

dapat dikuantitatifkan dengan angka, misalkan ketika makan di Cafe 

Robusta seorang konsumen mendapatkan tingkat kepuasan 8,5/10. 

Terdapat pendekatan ordinal yang dikemukakan oleh J.R. Hicks dan 

R.G.D. Allen yang mengasumsikan bahwa kepuasan tidak bisa diukur 

dengan angka tetapi dapat dibandingkan, misalnya seseorang lebih suka 

barang A daripada barang B.145  

Untuk mendapatkan manfaat yang menghasilkan utility seseorang 

dapat mengalokasikan pendapatannya, dan berhenti mengkonsumsi 

barang tersebut ketika harga barang naik dan utility tidak sebanding 

dengan biaya yang dikeluarkan. Utility dalam penggunaan barang dan jasa 

lebih tertuju pada kepuasan secara individu dan tidak telalu menghiraukan 

halal haram, karena yang menjadi tujuan utama adalah preferensi (selera) 

dan efisiensi. Dalam Islam konsumsi memiliki tujuan yang berbeda, 

karena selain tentang manfaat duniawi, konsumsi harus menyangkut nilai-

nilai spiritual dan moral. Konsumsi dianggap bermanfaat jika sesuai 

dengan prinsip syariah yaitu memilih yang halal, thayyib, tidak isrâf/ 

berlebihan, selain itu konsumsi diarahkan untuk menjaga keseimbangan 

hidup, bukan hanya pemenuhan nafsu.146 

Dalam skala makro, mashlaẖah menjadi dasar dalam penyusunan 

kebijakan ekonomi yang berpihak pada kesejahteraan masyarakat, 

termasuk perlindungan konsumen melalui regulasi halal certificate, 

standarisasi produk, larangan monopoli dan pengawasan harga. 

Mashlaẖah dalam ekonomi Islam kontemporer yaitu segala sesuatu yang 

mengandung manfaat dan berkah. Manfaat merupakan hal konkret yang 

bisa dirasakan oleh seseorang yang mendapatkan manfaat. Manfaat bagi 

konsumen yang mengkonsumsi barang adalah merasakan kepuasan 

setelah menggunakan barang atau jasa, misalnya orang yang lapar lalu 

makan nasi bungkus, orang tersebut akan memperoleh manfaat berupa 

kenyang. Contoh lain yaitu seseorang yang sakit dan minum obat, orang 

tersebut akan memperoleh manfaat sembuh dari penyakitnya. Konsumsi 

tidak hanya diartikan sebagai makanan, tetapi konsumsi merupakan 

penggunaan barang dan jasa untuk diambil manfaatnya, sebagai imbalan 

atas hal itu kita sebagai konsumen membayar atas barang atau jasa yang 

kita gunakan. Seperti menggunakan jasa asisten rumah tangga untuk 

membersihkan rumah, menggunakan jasa tukang bangunan untuk 

 
145 Sukirno Sadono, Pengantar Teori Mikroekonomi, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

2010, hal. 186-188. 
146 M. Umer Chapra, The Future of Economics: An Islamic Perspective, Leicester: The 

Islamic Foundation, 2010, hal. 563-566. 



177 
 

 

memperbaiki rumah, dan hal-hal lain yang berkaitan dengan penggunaan 

barang dan jasa.147 

Manfaat terhadap barang dan jasa yang dikonsumsi seseorang 

bersifat subjektif, karena setiap orang mempunyai kebutuhan, keadaan 

dan kondisi yang berbeda. Misalnya seseorang terindikasi mempunyai 

penyakit anemia (kurang darah), mengkonsumsi sate mempunyai manfaat 

yang besar bagi kondisi tubuhnya, sedangkan bagi orang yang 

mempunyai penyakit hipertensi (darah tinggi), mengkonsumsi sate akan 

menyebabkan penyakitnya kambuh dan kesehatannya terancam yang 

menyebabkan ẖifzh al-nafs dipertaruhkan. Sesuatu yang bermanfaat bagi 

seseorang, bisa jadi mengandung mafshadah bagi orang lain, karena 

sesungguhnya manfaat itu adalah sesuatu yang bersifat konkret, bisa 

dirasakan, dan mempunyai dampak yang luar biasa bagi kehidupan 

seseorang terutama dalam menjaga kesehatan akal (‘aql) dan jiwa (nafs) 

dalam memenuhi maqâshid al-syarî‘ah. 

b. Berkah bagi Konsumen 

Secara Bahasa barakah (berkah) berasal dari Bahasa Arab بارَكَة 

yang mempunyai arti kebaikan yang tetap dan bertambah. Dalam konteks 

Islam, barakah adalah kebaikan Ilâhî yang bertahan lama dan mempunyai 

manfaat yang luas, meskipun tidak terlihat secara bentuk fisik secara 

materi. Imam Al-Râghib al-Ashfahânî menjelaskan bahwa berkah adalah 

“Tetapnya kebaikan dari Allah Swt. dalam sesuatu”.148 Dalam ilmu 

konvensional kebaikan suatu hal dapat dibuktikan dari jumlah atau nilai 

yang didapat (output) yang diperoleh, sedangkan dalam Islam sesuatu 

dikatakan mendapat keberkahan jika memberikan dampak manfaat yang 

luas, tahan lama, mendatangkan ketenangan batin walaupun nilai secara 

materi terlihat sedikit. Keberkahan dalam hidup dapat diperoleh ketika 

seseorang patuh terhadap syariat Allah, mencari nafkah dengan cara yang 

 
147 Asyraf Wajdi Dasuki, “The Application of Mashlaẖah and Maqâshid Al-Syarî‘ah 

in Islamic Banking Practices: An Analysis,” dalam Jurnal Malaysian Accounting Review, Vol. 

6 No. 1 Tahun 2007, hal. 1–18. 
148 Dalam menjelaskan konsep “barakah”, Imam Al-Râghib Al-Ashfahânî terdapat 4 

poin: 1) Kebaikan Ilâhî yang tetap, yang diberikan oleh Allah Swt dan melekat secara terus 

menerus pada sesuatu, kebaikan ini bentuknya tidak hanya sementara melainkan tetap ada dan 

memberikan pengaruh yang positif. 2) Dampak positif, barakah memberikan dampak positif 

terhadap sesuatu yang diberkahi baik dalam bentuk material maupun spiritual, yang dapat 

dilihat dari bertambahnya kebaikan, bertambahnya rizeki atau meningkatnya nilai terhadap 

sesuatu yang diberkahi. 3) Penegasan kebaikan, berkah merupakan penegasan kebaikan Ilâhî 

terhadap sesuatu yang tetap melekat pada hal yang diberkahi. 4) Pengertian yang lebih luas, 

Al-Râghib juga menjelaskan bahwa berkah dalam konteks al-Qur’ân dan H̲adîth memiliki 

makna yang lebih luas, yaitu mencakup berbagai aspek kehidupan yaitu kesehatan, 

pengetahuan, rizki, keluarga, dan keberkahan hidup secara umum.  Al-Râghib Al-Ashfahânî, 

Al-Mufradât fî Gharîb al-Qur’ân, Beirut: Dâr al-Ma’rîfah, n.d., hal. 398-399. 



178 
 

 

halal, menjauhi ribâ, penipuan dan ketiadakadilan, menggunakan harta 

untuk tujuan yang baik (nafkah, zakat, sedekah), serta selalu bersyukur 

dan tawakal dalam mencari rizeki.149 Keberkahan terdapat dalam al-

Qur’ân Sûrah al-A’râf (7) Ayat 96 Allah Swt berfirman:150 

نَ السَّمَاۤءِ وَالَْرَْضِ وَلٰكِنْ   ى اٰمَنوُْا وَاتَّقَوْا لَفَتحَْنَا عَليَْهِمْ برََكٰتٍ م ِ وَلَوْ انََّ اهَْلَ الْقرُٰٰٓ

 كَذَّبوُْا فَاخََذْنٰهُمْ بمَِا كَانوُْا يكَْسِبوُْنَ 
Sekiranya penduduk negeri-negeri beriman dan bertakwa, niscaya Kami 

akan membukakan untuk mereka berbagai keberkahan dari langit dan 

bumi. Akan tetapi, mereka mendustakan (para Rasul dan ayat-ayat Kami). 

Maka, Kami menyiksa mereka disebabkan oleh apa yang selalu mereka 

kerjakan. 

Menurut Tafsîr Ibnu Katsîr yang dimaksud dari “berkah dari langit 

dan bumi” adalah segala jenis rezeki kebaikan, dari langit berupa hujan 

yang membawa manfaat dan dari bumi berupa hasil tanaman, buah-

buahan dengan kehidupan yang baik, tapi mereka mendustakan 

Rasulullah sehingga Allah membalas perbuatan mereka. Ibnu Katsîr juga 

menyebutkan bahwa ayat ini merupakan peringatan kepada manusia  

terkait dengan iman dan takwa bukan hanya membawa pahala ukhrâwî, 

namun juga keberkahan duniawi.151 M. Quraish Shihab dalam Tafsirnya 

juga menekankan terhadap ayat ini yang mengandung pelajaran sosial 

yang penting, bahwa iman dan takwa membawa implikasi sosial dan 

ekonomi yang positif, karena menjadi dasar pembangunan masyarakat 

yang harmonis dan sejahtera yang akan menumbuhkan kejujuran, 

keadilan dan tanggung jawab sosial.152 

Indikator keberkahan dari kegiatan ekonomi dan konsumsi yaitu: 

ketika harta yang dimiliki itu sedikit namun cukup untuk memenuhi 

segala kebutuhannya, usaha yang dijalankan membawa manfaat bagi 

orang lain, melakukan transaksi yang jujur dan adil, rizqi yang diperoleh 

selalu membawa ketenangan dan rasa syukur bukan keresahan dengan 

 
149  Yûsuf al-Qardhâwî, Halal dan Haram dalam Islam, Jakarta: Rajawali Pers, 1995, 

hal. 338. 
150 Pesan moral yang terkandung dalam ayat ini adalah: 1) Iman dan takwa adalah 

pundi dari keberkahan hidup secara material maupun spiritual. 2) Mendustakan kebenaran 

dapat menyebabkan kehancuran sosial dan mendatangkan adzab. 3) Ayat ini juga menegaskan 

tentang keterkaitan antara spiritualitas dengan kesejahteraan sosial. 4) Allah memberikan 

keadilan, Dia memberikan karunia bagi yang taat dan menghukum bagi yang zhâlim. Al-

Muyassar, Tafsîr Al-Muyassar, Riyadh: Mujamma’ al-Malik Fahd li Thibâ‘at al-Mushh̲af asy-

Syarîf, n.d., hal. 640. 
151 Ibnu Katsîr, Tafsîr Al-Qur’ân Al-'Azhîm (Tafsîr Ibnu Katsîr), Beirut: Dâr al-Fikr, 

2000, hal. 675. 
152 M. Quraish Shihab, Tafsîr Al-Mishbâh̲: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’ân, 

Volume 4, Jakarta: Lentera Hati, 2002, hal. 432-437. 



179 
 

 

tetap mengeluh, dan terdindar dari efek negative harta yaitu sifat 

sombong, tamak, sehingga tejerumus dalam kemaksiatan. Selain memilih 

barang yang halal dan juga thayyib, konsumen dalam mengkonsumsi 

barang dan jasa harus menghindari kemubadziran, yang terdapat dalam 

QS. al-Isrâ’ (17) Ayat 27 Allah Swt Berfirman:153  

ا اخِْوَانَ الشَّيٰطِيْنِ ِۗوَكَانَ الشَّيْطٰنُ لِرَب هِٖ كَفوُْرًا  رِيْنَ كَانوُْٰٓ  اِنَّ الْمُبذَ ِ
Sesungguhnya para pemboros itu adalah saudara-saudara setan dan 

setan itu sangat ingkar kepada Tuhannya.. 

Penghambur yang dimaksud dalam Tafsîr al-Muyassar adalah 

orang-orang yang memboroskan harta di jalan yang dilarang oleh syariat, 

seperti digunakan untuk maksiat atau suatu hal yang sia-sia. Dalam Tafsîr 

Ibnu Katsîr yang dimaksud pemborosan adalah bentuk ketidaksyukuran 

terhadap nikmat Allah karena menggunakan harta untuk mengkonsumsi 

suatu barang dan jasa secara berlebihan, baik untuk perkara yang halal 

maupun yang haram.154 M. Quraish Shihab menekankan bahwa ayat ini 

meberikan pesan moralitas ekonomi yang sangat penting dalam Islam, 

tidak hanya pemborosan, Islam juga menolak kebakhilan, pemboros 

disebut berperilaku seperti setan karena mempunyai sikap 

ketidaktanggungjawaban secara sosial, kemubadziran terhadap sumber 

daya dan ketidakpedulian terhadap kebutuhan orang lain. Beliau juga 

menekankan bahwa pemborosan itu tidak hanya sekedar tentang soal 

jumlah, melainkan konteks dan penggunaannya. Pembelanjaan dalam 

jumlah banyak namun bermanfaat tidak disebut sebagai mubâdhir, 

sedangkan belanja sedikit namun sia-sia dan tidak mempunyai manfaat 

itu yang dikatan mubâdhir yang sesungguhnya. Selain mubâdhir (boros), 

dalam etika konsumsi seseorang dilarang isrâf (berlebihan) dalam 

mengkonsumsi barang dan jasa. Larangan tersebut terdapat dalam al-

Qur’ân Sûrah al-A’râf (7) Ayat 31 Allah Swt Berfirman: 

كُلوُْا وَاشْرَبوُْا وَلََ تسُْرِفوُْا  اِنَّهٗ لََ يحُِبُّ الْمُسْرِفِيْنَ ࣖ ...    وَّ
Tetapi janganlah berlebihan. Sesungguhnya Dia tidak menyukai orang-

orang yang berlebihan. 

 
153 Pesan moral yang terkadung dari Sûrah al-Isrâ’ Ayat 27 adalah: 1) Pemborosan 

dilarang dalam Islam, meskipun itu berasal dari hartanya sendiri. 2) Pemborosan dapat 

menghantarkan seseorang tersesat pada jalan setan, baik dalam pola hidup maupun nilai. 3) 

Prinsip keseimbangan dan tanggungjawab dalam menggunakah harta untuk konsumsi. 4) 

Pengelolaan harta yang benar adalah bentuk rasa syukur terhadap nikmat Allah, dan 

pengelolaan harta yang salah (mubâdhir) merupakan bentuk kufur nikmat Allah Swt. 5) Ayat 

ini merupakan penekanan terhadap etika konsumsi dan pengelolaan keuangan dengan baik 

dan benar. M. Quraish Shihab, Tafsîr Al- Mishbâh̲: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’ân, 

Volume 6, Jakarta: Lentera Hati, 2002, hal. 341-342. 
154 Ibnu Katsîr, Tafsîr Al-Qur’ân Al-'Azhîm, Beirut: Dâr al-Fikr, 2000, hal. 302. 



180 
 

 

Larangan makan dan minum secara berlebihan dalam ayat tersebut 

terdapat pada kalimat “walâ tusrifû” untuk makan dan minum 

secukupnya dan melarang berlebihan, larangan berlebihan yang dimkasud 

mencakup: kuantitas/ jumlah makanan atau minuman yang terlalu banyak 

sehingga menimbulkan penyakit, jenis makanan yang mewah dan sangat 

mahal atau makanan yang haram dikonsumsi, serta gaya hidup yang 

konsumtif yang tidak memperdulikan manfaat dan kebutuhannya.155 

Dalam Tafsîr al-Mishbâẖ menekankan bahwa Islam tidak melarang 

kenikmatan duniawi, seperti makan enak, pakaian yang bagus namun 

harus disesuaikan dengan etika dan keseimbangan, keseimbangan antara 

pendapatan dan pengeluaran, keseimbangan antara manfaat dan 

madharrahnya, material dan spiritualnya. Kecukupan makanan bagi 

seseorang mempunyai porsi yang berbeda, bisa jadi kecukupan bagi si A 

tapi berlebihan bagi si B, dan ayat tersebut memerintahkan untuk selalu 

bersikap secara proporsional.156Dalam konteks isrâf (berlebihan) 

ditemukan pesan dalam Hadis Nabi Saw:  

ِ صلى الله عليه وسلم يَقوُلُ مَا مَلَََ آدمَِيٌّ   عَنْ الْمِقْداَمِ بْنِ مَعْدِي كَرِبَ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّّٰ

ا مِنْ بَطْنٍ بحَِسْبِ ابْنِ آدمََ أكُُلََتٌ يقُِمْنَ صُلْبَهُ فَإنِْ كَانَ لََ مَحَالَةَ   وِعَاءً شَرًّ

  فَثلُثٌُ لِطَعَامِهِ وَثلُثٌُ لِشَرَابِهِ وَثلُثٌُ لِنَفسَِهِ 157(رواه وأحمد) 
Tidak ada wadah yang dipenuhkan manusia lebih buruk dari perut. 

Cukuplah bagi putra-putri Adam beberapa suap yang menegakkan 

tubuhnya. Kalaupun harus (memenuhkan perut), hendaknya sepertiga 

untuk makanan, sepertiga untuk minuman, dan sepertiga untuk 

pernafasan. (HR. Ahmad) 

Ditemukan juga pesan yang mengatakan bahwa “Termasuk 

berlebihan apabila makan apa yang selera tetapi tidak tertuju padanya”. 

Ibn ʿAbbâs berkata: “Makanlah dan minumlah sesukamu selama tidak 

berbuat dua hal, yaitu berlebihan dan sombong.” Karena sesungguhya 

Allah Swt tidak menyukai orang yang berlebihan (isrâf).  

Wahbah al-Zuhaylî dalam Tafsîr al-Munîr  mengartikan bahwa isrâf 

merupakan melebihi batas segala sesuatu, oleh karena itu tidak boleh 

melebihi batas kewajaran seperti lapar, haus, kenyang, dan puas minum, 

serta tidak pula material, yaitu mengatur anggaran belanja berapa 

presentase tertentu tidak digunakan untuk belanja, tidak pula terlalu 

syarʿî. oleh karena itu tidak boleh makan yang diharamkan oleh Allah 

seperti darah, bangkai, daging babi, binatang yang disembelih bukan atas 

nama Allah, dan khamr kecuali dalam keadaan darurat. Selain itu tidak 

 
155 Katsîr, Tafsîr Al-Qur’ân Al-'Azhîm (Tafsîr Ibnu Katsîr), hal. 236. 
156 M. Quraish Shihab, Tafsîr Al-Mishbâh̲: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’ân, 

Volume 4, Jakarta: Lentera Hati, 2002, hal. 6-88.  
157 Sunan Ibn Mâjah, Kitâb Al-Ath‘Imah. No. 3349. 



181 
 

 

boleh makan dan minum dalam wadah emas dan perak, tidak boleh 

memakai pakaian yang berbahan dari sutra asli. Orang bakhîl dan 

bermegah-megahan juga termasuk golongan isrâf. Ibnu Majah 

meriwaatkan dalam Kitâb Sunan dari Anas bin Malik dari Nabi 

Muhammad Saw bersabda: “Termasuk berlebih-lebihan kamu makan 

semua apa yang kamu inginkan”.158 Selain larangan isrâf, keberkahan 

konsumen dapat diperoleh dari perilaku mengkonsumsi makanan 

minuman yang halal dan thayyib, yang terdapat dalam al-Qur’ân tentang 

perintah untuk memakan makanan yang halal dan thayyib dalam QS. al-

Baqarah (2) Ayat 168: 

ا فِى الَْرَْضِ حَلٰلًَ طَي ِبًا   …… ۖيٰٰٓايَُّهَا النَّاسُ كُلوُْا مِمَّ

Wahai manusia, makanlah sebagian (makanan) di bumi yang halal lagi 

baik. 

Pada ayat ini merupakan seruan langsung dari Allah yang tidak 

hanya ditujukan untuk orang Muslim saja, melainkan kepada seluruh 

umat manusia. Dalam kalimat  ًَحَلٰل yang mempunyai arti diperbolehkan 

secara syariat dan tidak termasuk yang yang diharamkan (bangkai, darah, 

daging babi, diperoleh dari hasil curian, ribâ, atau didapat secara bâthil). 

Kalimat طَي بًِا yang mempunyai arti baik, bersih, dan layak konsumsi secara 

akal dan fitrah manusia dapat diartikan sebagai makanan dan minuman 

yang tidak menjijikkan, tidak berbahaya bagi tubuh, bernutrisi dan 

bermanfaat bagi tubuh dan kesehatan. Karena menyeru kepada semua 

manusia untuk memperhatikan sumber dan jenis makanan, karena 

berkaitan dengan akhlaq, ibadah dan keberkahan dalam hidup.159 

Ayat ini merupakan perintah untuk memakan makanan yang halal 

dan baik, bukan hanya halal secara hukum saja namun juga tidak 

mebahayakan kesehatan. Sumber rizeki dan makanan yang haram akan 

merusak hati dan amal, bahkan dengan bentuk dan jumlah yang terlihat 

wajar. Halal bentuknya adalah objektif yang dapat dilihat dari sumber dan 

jenis makanan dan minuman yang mau dikonsumsi, sedangkan thayyib 

sifatnya subjektif yang dapat dilihat dari siapa yang mengkonsumsinya, 

kondisi tubuh, kesehatan, serta apa yang dibutuhkan tubuhnya. Karena 

pemilihan makanan minuman dapat memelihara maqâshid al-syarî‘ah 

yang dapat memenuhi kesehatan  ẖifzh al-nafs (menjaga jiwa) dan ẖifzh 

al-‘aql (menjaga akal).160 Perintah untuk memakan makanan yang halal 

dan baik juga terdapat dalam al-Qur’ân Sûrah al-Mâidah (5) Ayat 88: 
 

َ الَّذِيْٰٓ انَْتمُْ بِهٖ مُؤْمِنوُْنَ  اتَّقوُا اللّٰه ُ حَلٰلًَ طَي ِباً ۖوَّ ا رَزَقَكُمُ اللّٰه  وَكُلوُْا مِمَّ
 

158 Az-Zuhailî, Tafsîr Al-Munîr (ʿAqîdah Syarîʿah Manhaj), hal. 436-439. 
159 Katsîr, Tafsîr Al-Qur’ân Al-Azim. 
160 Shihab, Tafsîr Al-Mishbâh̲: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’ân (Sûrah Al-

Fâtih̲ah, Sûrah Al-Baqarah),  hal. 456-457. 



182 
 

 

Makanlah apa yang telah Allah anugerahkan kepadamu sebagai rezeki 

yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada Allah yang hanya kepada-

Nya kamu beriman. 

“Keberkahan” yang diartikan sebagai sesuatu yang mempunyai 

nilai tambah secara terus menerus mempunyai perbedaan dengan 

“Keberlimpahan”. 1) Keberkahan mempunyai kualitas spiritual dan 

manfaat jangka panjang sedangkan keberlimpahan mempunyai kuantitas 

fisik semata. 2) Keberkahan muncul dari cara yang halal dan syarʿî 

sedangkan keberlimpahan bisa muncul dari cara apapun termasuk yang 

haram. 3) Perbedaan lain yaitu keberkahan membawa ketenangan dan 

kepuasan batin sedangkan keberlimpahan bisa membawa kegelisahan dan 

kerakusan. 4) Keberkahan cenderung memberikan kecukupan sedangkan 

keberlimpahan bisa tidak cukup meskipun jumlahnya banyak. 

Keberkahan yang membawa kebaikan yang terus melekat, berkembang 

dan membawa manfaat yang sangat luas serta jangka panjang baik dalam 

aspek harta, waktu, usaha, keluarga, pendidikan, kesehatan maupun 

konsumsi. Kalau dalam ekonomi yang dijadikan patokan standar itu 

adalah angka, sedangkan keberkahan adalah nilai spiritual dan sosial yang 

mendalam, karena keberkahan merupakan salah satu indikator yang 

menjadi olak ukur keberhasilan yang hakiki dibanding hanya sekedar 

profit material dan kepuasan.161 

Berkah sering diatikan sebagai ziyâdah al-khayr (bertambahnya 

kebaikan), berkah merupakan suatu yang abstrak dan tidak nyata sehingga 

tidak semua orang mempercayai akan keberkahan suatu hal. Berkah bagi 

konsumen dapat diartikan sebagai bertambahnya kebaikan bagi seseorang 

yang telah mengkonsumsi barang atau jasa, seperti contoh ketika 

seseorang makan tidak hanya untuk menghilangkan rasa lapar, tetapi 

mepunyai tujuan baik atas konsumsinya terhadap barang tersebut itulah 

letak keberkahan daripada seorang konsumen.162 

2. Mashlaẖah Khâshshah Bagi Penjual 

Produsen adalah seseorang atau badan hukum yang memproduksi suatu 

barang maupun jasa untuk dibeli atau dimanfaatkan oleh konsumen. Produsen 

dan penjual mempunyai persamaan maupun perbedaan, persamaannya adalah 

sama-sama mencari keuntungan dan sama-masa menjual barang, sedangkan 

perbedaannya adalah, tidak semua penjual memproduksi suatu barang dan 

jasa, bisa jadi penjual adalah perantara antara produsen atau konsumen atau 

bisa disebut dengan distributor, makelar, marketing dan lainnya. Mashlaẖah 

 
161 Sahnan Rangkuti, “Konsumsi dalam Ekonomi Islam,” dalam Jurnal Bisnis Net, Vol. 

1 No. 2 Tahun 2018, hal. 76–82. 
162 Imam Barokah, “Faktor Berkah dalam Pola Konsumsi dan Tingkat Kepuasan Untuk 

Pemenuhan Kebutuhan,” dalam Jurnal Al-Muqayyad, Vol. 3 No. 2 Tahun 2020, hal. 114–125. 



183 
 

 

khâshshah (khusus) bagi produsen juga mempunyai tujuan yang sama, yaitu 

memelihara dari salah satu maqâshid al-syarî‘ah. Islam memberikan pedoman 

yang jelas dalam memproduksi barang dan jasa, mulai dari kehalalan bahan 

baku (input produksi), tidk mencemari lingkungan dan juga tidak merugikan 

orang lain, hal ini bisa memberikan mashlaẖah bagi produsen berupa rasa 

aman dan tanggungjawab moral dalam menjalankan usaha.163 

Mashlaẖah bagi produsen juga dapat dibuktikan dengan meningkatnya 

reputasi dan loyalitas konsumen yang berdampak pada keuntungan jangka 

panjang, hal ini dapat diperoleh ketika produsen memproduksi produk yang 

halal dan thayyib yang akan menciptakan kepercayaan yang tinggi di pasar. 

Mashlaẖah juga dapat dilihat dari keberkahan harta dan usaha yang dilakukan 

dengan cara yang halal dan jujur, yang meskipun secara nominal kelihatan 

sedikit, karena mashlaẖah bersifat spiritual dan material. Selain mendukung 

tujuan maqâshid al-syarî‘ah, produsen tidak boleh mementingkan keuntungan 

semata, mereka juga harus memperhatikan dampak sosial seperti kelestarian 

lingkungan, kesejahteraan pekerja dan keadilan dalam perdagangan yang 

dapat menjaga kelangsungan usaha jangka panjang dan dukungan dari 

masyarakat. Output (produk) hasil produksi dapat dilihat kemaslahatannya 

ketika: produk diterima luas oleh pasar Muslim, reputasinya baik dan terbebas 

dari sanksi hukum, konsumen percaya dan kembali membeli, produk lebih 

unggul dan kompetitif, serta hubungan kerja stabil dan produktifitas tinggi.164 

Mashlaẖah khâshshah bagi konsumen maupun produsen mempunyai 

komponen yang sama, yaitu suatu kegiatan yang mengandung manfaat dan 

juga berkah, tetapi manfaat dan berkah yang diperoleh oleh konsumen maupun 

produsen mempunyai kriteria atau substansi yang berbeda. Manfaat bagi 

produsen atau penjual adalah ketika mereka mendapatkan keuntungan165, 

dalam menjalankan bisnis usaha, seseorang atau perusahaan mempunyai tiga 

kemungkinan, yaitu untung, rugi, dan Break Even Poin (BEP)166. Sedangkan 

 
163 Antonio, Bank Syarîʿah: Dari Teori ke Praktik, hal. 124-125. 
164 Asyraf Wajdi Dusuki, “Understanding the Objectives of Islamic Banking: A 

Review of Priorities and Preferences,” dalam Jurnal Humanomics, Vol. 24 No. 3 Tahun 2008, 

hal. 23–25. 
165 Pusat Pengkajian dan Pengembangan Ekonomi Islam (P3EI) and Indonesia, 

Ekonomi Islam, hal. 6.  
166 BEP (Break Even Point) merupakan suatu keadaan di mana perusahaan tidak 

mengalami keuntungan maupun kerugian, yang dibuktikan dengan total pendapatan (Total 

Revenue/ TR) sama dengan total biaya (Total Cost/ TC) yang dikeluarkan perusahaan, dengan 

kata lain BEP adalah jumlah minimum penjualan yang harus dicapai perusahaan supaya tidak 

mengalami kerugian, dengan formulasi sebagai berikut: BEP = TR = TC. Misalnya, dari hasil 

panenannya petani padi mampu menghasilkan pendapatan 50 juta untuk 1 Hektar sawahnya, 

tetapi biaya yang dikeluarkan selama memproduksi padi dari mulai menanam sampai panen 

(pupuk, benih, pestisida, tenag kerja, perawatan, dll) yang dihabiskan adalah 50 juta, keadaan 



184 
 

 

bagi produsen yaitu ketika produsen atau penjual mentasyarufan sebagian 

keuntungannya untuk ZISWAF (Zakat, Infak, Sedekah dan Wakaf). 

Mashlaẖah khâshshah disini merupakan mashlaẖah yang sifatnya khusus 

untuk produsen atau penjual, apabila komponen manfaat dan berkah yang 

terkandung dalam mashlaẖah terpenuhi maka produsen atau penjual tersebut 

memperoleh masalahah khâshshah yang sempurna.167 Karena dalam ekonomi 

modern mashlaẖah (M) mempunyai indikator: manfaat (F) dan juga berkah 

(B), yang dapat dijabarkan sebagai berikut: 

a. Manfaat bagi Produsen 

Manfaat bagi produsen Muslim tidak hanya sekedar keuntungan 

atau laba rugi yang bersifat meteri saja, melainkan juga mencakup nilai 

spiritual, sosial dan moral yang selaras dengan tujuan syarî‘ah, karena 

dalam ber-mu‘âmalâh harus membawa kebaikan (manfaat) terutama bagi 

produsen. Ketika produsen menjual barangnya dengan cara yang halal, 

jujur, âmanah, maka ia akan memperoleh ketenangan batin selain 

keuntungan duniawi. Penjual atau produsen yang menjaga kejujuran dan 

âmanah akan digolongkan bersama dengan Nabi Muhammad Saw dan 

orang-orang shaleh, hal ini sesuai dengan Hadis dari sahabat Abû Sa‘îd 

al-Khudrî r.a, dari Ibnu ‘Umar r.a. Nabi Muhammad Saw Bersabda:168  

 ِ حَدَّثنََا أبَوُ بكَْر بْنُ أبَِي شَيْبَةَ حَدَّثنََا هَارُونُ حَدَّثنََا شُعْبَةُ عَنْ أبَِي سَعِيدٍ الْخُدْرِي 

ِ صلى الله عليه وسلم  يقِينَ  رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّّٰ د ِ ادِقُ الَمَِينُ مَعَ النَّبِي ِينَ وَالص ِ الصَّ

الِحِينَ 169(رواه البخاري)   وَالشُّهَداَءِ وَالصَّ
Orang yang jujur dan amânah maka akan bersama dengan Nabi, orang-

orang yang sangat jujur (shâdiqîn), syuhadâʼ, dan orang-orang shaleh. 

(HR. Bukhârî) 

Manfaat secara nyata yang dapat dilihat oleh produsen dan bisa 

dirasakan adalah apabila produsen mendapatkan kepuasan atas apa yang 

dilakukan, seperti halnya konsumen mendapatkan manfaat kenyang 

setelah makan, produsen atau penjual mendapatkan manfaat keuntungan 

setelah berhasil menjual barang hasil produksinya. Keuntungan adalah 

apabila hasil penjualan lebih besar daripada biaya produksi. Begitupun 

 
ini yang disebut dengan BEP. Ray H. Garrison and Eric Noreen, Managerial Accounting, New 

York: McGraw-Hill Education, 2014, hal. 89-90.  
167 Misalnya Ahmad menjual hasil produksi tanaman padinya seharga Rp. 25 Juta, 

biaya produksi yang dikeluarkan oleh Ahmad adalah Rp. 13 Juta, maka keuntungan Ahmad 

dapat dihitung sebagai berikut Rp. 25 Juta – Rp. 13 Juta = Rp. 12. Juta, maka keuntungan 

Ahmad yang diperoleh adalah sebesar Rp. 12 juta. Keuntungan terjadi ketika TR > TC, 

sedangkan kerugian terjadi ketika TR < TC, dan BEP terjadi ketika TR = TC. Ahmad Qorib 

and Isnaini Harahap, “Penerapan Mashlaẖah Mursalah dalam Ekonomi Islam,” dalam Jurnal 

Analytica Islamica, Vol. 5 No. 1 Tahun 2016, hal. 55–80. 
168 Shaẖîẖ al-Bukârî, Kitâb al-Amânât, Hadis No. 6814. 
169 Sunan al-Tirmidzî, Kitâb al-Buyû ‘, Bâb Mâ Jâ’a fî al-Tâjir al-Shadûq. No. 1209. 



185 
 

 

sebaliknya, jika biaya yang dikeluarkan dalam produksi lebih besar 

daripada hasil penjualan, maka kondisi tersebut disebut sebagai produsen 

atau penjual yang mengalami kerugian. Keuntungan (profit) merupakan 

selisih dari biaya modal dan biaya-biaya produksi yang dikeluarkan oleh 

produsen.  

Keuntungan (al-ribẖ) diakui sebagai sesuatu yang halal dan sah 

apabila dalam mengambil keuntungan dilakukan dengan cara yang halal, 

adil, terbebas dari ribâ, judi, tidak memanipulasi pasar, tidak boleh 

diperoleh dari transaksi yang tidak jelas (gharar) atau menyembunyikan 

cacat barang, dan tidak merugikan orang lain. Keuntungan yang diperoleh 

produsen atau penjual tidak hanya bertujuan untuk memperkaya diri 

sendiri, tetapi harus berdampak pada kesejahteraan masyarakat, seperti 

membuka lapangan pekerjaan, menjaga kualitas produk, dan 

mengedepankan etika. Cara mengambil keuntungan dibolehkan selama 

tidak mendzalimi pembeli, para Ulama menyatakan bahwa: selama tidak 

ada penipuan dan konsumen rela, maka besaran keuntungan diserahkan 

kepada mekanisme pasar yang adil. Karena keuntungan hanya dapat 

diperoleh dari transaksi jual beli, Allah berfirman dalam al-Qur’ân Sûrah 

al-Baqarah (2) Ayat 275:  

بٰواِۗ  .… مَ الر ِ ُ الْبَيْعَ وَحَرَّ  ……وَاحََلَّ اللّٰه

Padahal, Allah telah menghalalkan jual beli dan mengẖarâmkan ribâ. 

Dalam Tafsîr al-Mishbâẖ menyatakan bahwa jual beli dapat 

memperkuat produktifitas, sedangkan ribâ merusak keadilan dan 

menekan yang lemah.170 Segala bentuk perdagangan atau jual beli itu 

diperbolehkan selama tidak mengandung unsur-unsur yang dilarang 

agama. Jual beli atau dagang merupakan kepemilikan suatu harta dengan 

imbalan harta disertai dengan adanya îjâb qabûl, atau serah terima dengan 

dasar saling ridhâʼ antara penjual dan pembeli. Hadis dari al-Miqdâm bin 

Ma‘dî Karib r.a, ia berkata, Rasulullah Saw bersabda:  

دُ بْنُ يحَْيَى حَدَّثنَاَأبَوُبكَْرِحَدَّثنََا مَالِكُ عَنْ نَافعٍِ عَنْ ابْنِ عُمَرَرضي الله  حَدَّثنََا مُحَمَّ

ِ صلى الله عليه وسلم  ا مِنْ أنَْ يَأكُْلَ مِنْ عَمَلِ ما أكََلَ أحََدٌ طَعَامًا قَطُّ خَيْرً عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّّٰ  

ِ داَوُدَ كَانَ يَأكُْلُ مِنْ عَمَلِ يدَِهِ 171(رواه البخاري)   يدَِهِ وَإِنَّ نبَيَِّ اللَّّٰ

 
170 Shihab, Tafsîr Al-Mishbâh̲: Pesan Kesan dan Keserasian Al-Qur’ân (Sûrah 'Âl- 

’Imran, Sûrah Al-Nisâ’),  hal. 50. 
171 Dari al-Layth bin Sa‘d, dari Yazîd bin Abî H̲abîb, dari Sa‘îd bin Abî Hilâl, dari 

‘Umârah bin Ghaziyyah, dari al-Qâsim bin Muhammad, dari al-Miqdâm. Shah̲îh̲ al-Bukhârî, 

Kitâb al-Buyū‘, Bâb Kasb al-Rajul wa ‘Amal Yadih. No. 2072. dalam Wahbah al-Zuhaylî, 

Tafsîr al-Munîr fî al-‘Aqîdah wa al-Syarî‘ah wa al-Manhaj, Damaskus: Dâr al-Fikr, 1998, 

hal. 123. 



186 
 

 

Tidak ada seorang pun yang memakan makanan yang lebih baik dari 

hasil usahanya sendiri, dan sesungguhnya Nabi Allah (Dawud) pun 

makan dari hasil tangannya sendiri. (HR. Bukhârî) 

Manfaat yang konkret dalam perdagangan dan usaha bagi produsen 

adalah “Keuntungan”. Keuntungan diperbolehkan sebagai bagian dari 

ikhtiyâr menjalani kehidupan, namun keuntungan bukan satu-satunya 

tujuan, melainkan bagian yang harus membawa transaksi dengan prinsip 

keadilan, keterbukaan/ transparansi, tidak merugikan, dan membawa 

manfaat bagi masyarakat secara luas. Manfaat bagi produsen yang berupa 

keuntungan mencerminkan maqâshid al-syarî‘ah yang berupa ẖifzh al-

mâl (menjaga kekayaan) 

b. Berkah bagi Produsen 

Kalau manfaat bagi produsen adalah sebuah “Keuntungan” dan bisa 

dilihat serta dirasakan olehnya, sedangkan berkah bagi produsen adalah 

sesuatu yang bersifat abstrak, tidak terlihat, namun bisa dirasakan bagi 

sebagian orang yang mempercayai keberkahan dalam perdagangan. 

Berbisnis sesuai dengan ketentuan syariat, tidak merugikan pembeli 

merupakan tujuan dari produsen Muslim, Hadis Nabi Saw Bersabda:   

الْبَي عَِانِ بِالْخِيَارِمَا  عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَرَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أنََّ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ 

قَا فَإنِْ صَدقََا وَبَيَّناَ بوُرِكَ لهَُمَا فِي بَ  برََكَةُ يْعِهِمَا وَإِنْ كَتمََا وَكَذبََا مُحِقتَْ لمَْ يَتفَرََّ  

  بيَْعِهِمَا172(رواه البخاري) 
Penjual dan pembeli memiliki hak untuk memilih (meneruskan atau 

membatalkan jual beli) selama mereka belum berpisah. Jika keduanya 

bersikap jujur dan menjelaskan (kondisi barang), maka jual beli mereka 

akan diberkahi. Namun jika mereka menyembunyikan kecacatan barang 

dan berdusta, maka keberkahan dalam jual beli itu akan dihapuskan. 

(HR. Bukhârî) 

Hadis ini menekankan betapa pentingnya kejujuran dan 

transparansi (keterbukaan) dalam bertransaksi, karena keberkahan dalam 

berbisnis tidak hanya ditentukan dari laba dan rugi secara materi saja, 

melainkan nilai moral, kejujuran dan tanggungjawab. Sesuai Hadis di 

atas, Allah akan mengambil keberkahan hasil usaha yang dibangun atas 

dasar kebohongan dan penipuan, karena sesungguhnya jual beli yang 

diberkahi adalah yang dilakukan secara jujur dan terbuka.  

Berkah173 bagi produsen atau penjual adalah apabila mereka mau 

mentasyarufkan sebagian keuntungannya untuk orang atau kelompok 

 
172 Hadis dengan sanad dari Mâlik, Nâfi‘, Ibn ‘Umar, dari ‘Abdullâh bin ‘Umar ibn 

al-Khaththâb r.a. Al-Bukhârî, Shah̲îh̲ Al-Bukhârî, Kitab Al-Buyu‘: H̲adîst No. 2079. 
173 Berkah dalam berbisnis adalah salah satu indikator mashlaẖah, yaitu manfaat dan 

berkah. Berkah bagi produsen mempunyai konsep yang berbeda dengan berkah bagi 

konsumen. Dalam ilmu ekonomi Islam, berkah bagi produsen dapat diperoleh ketika produsen 



187 
 

 

yang membutuhkan berupa ZISWAF (Zakat, Infaq, Sedekah dan Wakaf). 

Sebagian orang dalam menjalankan usaha yang dicari adalah kepuasan, 

kepuasan yang dimaksud adalah ketika produsen atau penjual 

mendapatkan keuntungan yang tinggi, keuntungan yang bisa jadi 

memberatkan bagi pembeli ataupun tidak. Berkah bagi produsen sering 

disebut sebagai berkah cost (biaya berkah) yang diberikan produsen atas 

keuntungan yang diperolehnya, semakin tinggi tingkat keimanan 

seseorang, maka prosentase berkah cost yang diberikan juga semakin 

tinggi, karena mereka meyakini bahwa pentasyrufan harta yang diberikan 

produsen tidak akan mengurangi kekayaan yang dia punya, bahkan rizqi 

yang diproleh dipercaya semakin lancar dan berkah, walaupun secara riil, 

harta akan berkurang. 

3. Mashlaẖah Khâshshah bagi Pemerintah 

 Mashlaẖah khâshshah bagi pemerintah adalah mashlaẖah secara 

khusus yang terdiri dari komponen manfaat dan juga berkah. Salah satu peran 

pemerintah dalam perekonomian adalah menstabilkan harga-harga pasar. 

Tas‘îr (التسعير) adalah intervensi pemerintah terhadap harga barang/ jasa di 

pasar, untuk menjaga mashlaẖah ‘âmmah, dan mencegah kerusakan 

(mafshadah) tas‘îr tidak dilarang secara mutlak, dalam Hadis yang 

diriwayatkan oleh Abû Dâwûd, ketika terjadi kelonjakan harga di pasar, para 

sahabat datang kepada Nabi dan berkata: “Wahai Rasulullah, tetapkanlah 

harga bagi kami, dan Nabi Saw menjawab: Sesungguhnya hanya Allah lah 

yang menetukan harga, yang menyempitkan, yang melapangkan dan yang 

memberi rizqi. Aku tidak ingin bertemu dengan Allah dalam keadaan ada 

seseorang menuntutku karena kedzhâliman dalam darah dan harta.” 

Rasulullah tidak menetapkan harga di pasar karena keadaan di pasar sedang 

normal, dalam artian tidak terjadi penimbunan, dan praktik zhâlim lainnya, 

namun para Ulama menegaskan bahwa jika keadaan darurat (terjadi 

kedzhaliman di pasar) maka intervensi pemerintah dibutuhkan untuk menjaga 

kemaslaatan umum.174 

Tujuan utama pemerintah dalam intervensi tas‘îr ini adalah untuk 

kebaikan bersama (mashlaẖah), mashlaẖah dapat dicapai apabila pemerintah 

mampu: 1) Menjaga keadilan pasar (ʻadâlah), dalam artian pemerintah 

bertugas menjaga agar harga tidak dimonopoli oleh pihak tertentu dan 

 
mengeluarkan sebagian hartanya untuk ditasyarufkan kepada pihak yang membutuhkan 

berupa ZISWAF. Karena mashlaẖah bagi produsen dapat dirumuskan: M = F + B. M adalah 

mashlaẖah, F adalah manfaat yaitu berupa keuntungan yang diperoleh produsen, dan B adalah 

berkah cost (biaya berkah) yang dikeluarkan ketika produsen mendapatkan keuntungan 

berupa ZISWAF. Pusat Pengkajian dan Pengembangan Ekonomi Islam (P3EI) and Indonesia, 

Ekonomi Islam, hal. 243-247. 
174 Al-Ghazâlî , al-Mustasfâ min ‘Ilm al-Ushûl, Kairo: Al-Maktabah al-Tijârîyyah al-

Kubrâ, n.d., hal. 251. 



188 
 

 

masyarakat tidak terdzhalimi karena tingginya harga yang disebabkan oleh 

manipulasi. 2) Menghindari penimbunan dan spekulasi (iẖtikâr dan tadlîs) 

yang bisa dilakukan dengan pengawasan dari pemerintah. 3) Menjaga 

kebutuhan pokok masyarakat, apabila terjadi kenaikan harga pada kebutuhan 

pokok intervensi pemerintah dibutuhkan supaya kebutuhan dasar tetap 

terjangkau demi kemaslahatan masyarakat secara luas. 4) Dalam skala makro, 

intervensi pemerintah dalam penetapan harga pasar dapat mengendalikan 

inflasi, sehingga harga tetap stabil dan daya beli masyarakat tetap terjaga. 5) 

intervensi pemerintah juga dapat mewujudkan prinsip maqâshid al-syarî‘ah 

yang berupa: agama (al-dîn) dengan tetap menjaga keadilan dalam 

bertransaksi, harta (al-mâl) agar harta tidak habis karena eksploitasi harga 

yang dilakukan oleh pihak-pihak tertentu, dan jwa (al-nafs) karena harga yang 

tinggi akan membuat kaum lemah semakin berat dalam menjalani 

kehidupan.175 

Dalam penetapan harga pasar, tujuan pemerintah adalah menstabilkan 

harga barang-barang di pasar khususnya barang-barang kebutuhan pokok 

supaya harga tidak terlalu tinggi dan juga tidak terlalu rendah, sehingga tidak 

memberatkan produsen maupun konsumen. Apabila target dan tujuan 

pemerintah dapat dipenuhi, maka pemerintah memperoleh manfaat dari 

penetapan harga pasar secara sempurna. Strategi lain yang dilakukan oleh 

pemarintah dalam menetapkan harga pasar adalah mengimpor barang apabila 

terdapat kelangkaan suatu barang, sebagai contoh ketika Bulan Ramadhan 

menjelang Hari Raya Idul Fitri banyak sekali permintaan terhadap daging, 

karena ketidakseimbangan antara permintaan dan penawaran, harga daging 

melambung tinggi karena terdapat kelangkaan di pasar, dalam hal ini 

pemerintah melakukan kebijakan mengimpor daging untuk memenuhi 

permintaan konsumen dan supaya harga daging di pasar menjadi normal 

kembali.176 

Dalam Hadis riwayat Abû Dâwûd tentang ketika terjadi kelonjakan 

harga di pasar Madinah, salah satu sahabat meminta Nabi untuk menetapkan 

harga, Nabi menolaknya dengan alasan bahwa mahal atau murahnya harga 

dipasar terjadi karena ketetapan Allah, apabila Nabi menetapkan harga maka 

akan mendzalimi salah satu pihak yaitu penjual atau pembeli. Peristiwa 

mahalnya harga ini terjadi karena keeadaan alamiah yang terjadi di suatu 

pasar, namun apabila keadaan tersebut karena adanya zhulm yang 

mengakibatkan distorsi pasar, peran pemerintah disini sangat diperlukan, 

terutama kelangkaan barang terjadi karena penimbunan, rishwâh, penipuan 

 
175 M. Umer Chapra, The Future of Economics: An Islamic Perspective, Leicester: 

Islamic Foundation, 2000, hal. 87-89.  
176 Muhammad, Etika Bisnis Islam, Yogyakarta: UIII Press, 2005, hal. 261-262. 



189 
 

 

atau hal lainnya yang dilakukan oleh pihak-pihak yang tidak 

bertanggungjawab.  

Islam sangat konsen dalam kestabilan harga di pasar, terutama 

bagaimana pemerintah atau negara dalam mewujudkan hal ini. Sebagian 

Ulama berpendapat bahwa pemerintah secara mutlak tidak boleh menentukan 

harga barang di pasar, dan sebagian Ulama berpendapat bahwa pemerintah 

boleh menentukan harga di pasar ketika terjadi zhulm yang menyebabkan 

distorsi pasar. Kestabilan harga adalah tujuan yang harus dijaga oleh negara, 

jadi berkah bagi pemerintah yang menetapkan harga pasar adalah ketika suatu 

negara tidak terjadi inflasi.177 Peran pemerintah dalam penetapan harga (tas‘îr) 

sangat strategis untuk memastikan keadilan dan keseimbangan pasar terutama 

pada barang-barang kebutuhan pokok.  

Kebijakan tas‘îr harus dilakukan secara adil, proporsional dan 

transparan supaya tidak merugikan penjual dan tetap melindungi pembeli. 

Mashlaẖah khâshshah bagi pemerintah ketika pemerintah mampu 

mendatangkan manfaat dan berkah dalam kebijakannya, manfaat yang 

diperoleh oleh pemerintah ketika melakukan tas‘îr adalah kondisi 

perekonomian yang membaik, masyarakat sejahtera yang dibuktikan dengan 

produktifitas, daya beli masyarakat di negara tinggi, sehingga dapat 

mempengaruhi pendapatan negara yang juga semakin tinggi. Sedangkan 

berkah pemerintah dapat diperoleh dari terhindarnya masyarakat dari 

transaksi-transaksi yang dilarang dalam syariat, menciptakan keadilan dan 

menghilangkan kezhaliman.178 

 

D. Pemerintah sebagai H̲âmil Al-Mashlaẖah  

Secara etimologi, ẖâmil (حامل) berarti “pembawa” atau “penanggung”, 

al-mashlaẖah (المصلحة) berarti kemaslahatan, yaitu segala hal yang membawa 

kebaikan, manfaat, atau menghindarkan dari kerusakan (mafsadah) baik di 

dunia maupun di akhirat. Jadi ẖâmil al-mashlaẖah secara sederhana diartikan 

sebagai pihak yang bertanggung jawab dalam memikul, menjaga, dan 

merealisasikan kemaslahatan umum dalam kehidupan masyarakat. Dalam 

Islam, konsep pemerintahan sangat erat dengan prinsip mashlaẖah ‘âmmah 

 
177 Inflasi adalah kenaikan harga-harga barang secara umum di pasar, atau menurunnya 

nilai tukar mata uang, naik atau turunnya nilai tukar mata uang disamakan atau disetarakan 

dengan dolar Amerika, karena Amerika merupakan negara kiblat perekonomian dunia. Inflasi 

adalah salah satu masalah besar yang harus dihadapi oleh pemerintah, karena dinilai negara 

tidak bisa menjaga kestabilan perekonomian, dan penetapan harga pasar dalam hal ini sangat 

mempengaruhi inflasi di suatu negara. Anisah Luthpi Adawiyah et al., “Konsep 

Keseimbangan Ekonomi Terhadap Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga dalam Perspektif 

Islam,” dalam Jurnal Pendidikan dan Konseling, Vol. 4 No. 6 Tahun 2022, hal. 3309–3316. 
178 M. Maksum, “Implementation of Al‑Ghâzalî Mashlaẖah Concept in Islamic 

Economic Activities,” dalam Jurnal Sosial dan Budaya Syar'î, Vol. 9 No. 2 Tahun 2022, hal. 

481–490. 



190 
 

 

(kemaslahatan umum) sebagai tujuan utama dari kebijakan publik. Pemerintah 

sebagai ẖâmil al-mashlaẖah berarti bahwa pemerintah berkewajiban menjaga 

lima pokok maqâshid al-syarî‘ah: ẖifzh al-dîn, ẖifzh al-nafs, ẖifzh al-‘aql, 

ẖifzh al-nasl, ẖifzh al-mâl. Pemerintah memiliki wilayah (otoritas sah) untuk 

melakukan kebijakan yang menurutnya perlu untuk menjaga kemaslahatan 

tersebut.179 

Beberapa ulama yang mengembangkan teori ẖâmil al-mashlaẖah 

adalah: al-Ghâzalî mempunyai pendapat tentang ẖâmil al-mashlaẖah, yaitu 

pemerintah adalah pengatur urusan umat (siyâsah), tugasnya yaitu menutup 

pintu kerusakan dan membuka pintu kebaikan bagi rakyat. Al-Mâwardî  dalam 

Kitâb al-Aẖkâm al-Sulthâniyyah, mempunyai pendapat bahwa Negara adalah 

penjaga agama dan pengatur dunia, untuk menggapai mashlaẖah di dunia dan 

akhirat. Ibnu Taymiyyah mempunyai pendapat tentang ẖâmil al-mashlaẖah 

yaitu kekuasaan pemerintahan diperlukan untuk menegakkan keadilan, karena 

manusia tidak bisa hidup tanpa adanya otoritas yang mengatur kemaslahatan 

bersama. Asy-Syâthibî  dalam Kitâb al-Muwâfaqât berpendapat bahwa, 

seluruh tujuan syariat (maqâshid) tidak akan terwujud kecuali dengan adanya 

otoritas pemerintah sebagai ẖâmil al-mashlaẖah.180 

Dalam konsep umum, pemerintah memiliki peran utama sebagai aktor 

yang bertanggung jawab dalam menciptakan, menjaga, dan mengembangkan 

kesejahteraan umum (public welfare), mengatur keteraturan sosial dan 

menghindarkan masyarakat dari konflik serta kerusakan (disorder). Jika 

pemerintah sebagai ẖâmil al-mashlaẖah, maka pemerintah berwenang untuk: 

1) Membuat kebijakan publik meski tidak ada nash spesifik selama untuk 

kemaslahatan umum (berdasarkan prinsip mashlaẖah mursalah). 2) 

Melakukan intervensi ekonomi (misalnya pengaturan harga/ tas‘îr) demi 

stabilitas sosial. 3) Menetapkan sanksi dan hukum administrasi untuk menjaga 

keteraturan sosial. 4) Mengatur distribusi kekayaan untuk mengurangi 

kesenjangan sosial. 

1. H̲isbah dan Fungsinya 

H̲isbah (الحِسبة) berasal dari kata ẖasaba ( حسب), yang berarti menghitung, 

memperhitungkan, atau menilai. Secara istilah, H̲isbah adalah mekanisme 

pengawasan sosial dan moral dalam masyarakat Islam untuk memerintahkan 

yang ma‘rûf dan mencegah yang munkar (al-amr bi al-ma‘rûf wa al-nahy ‘an 

al-munkar), terutama dalam ranah publik, ekonomi dan akhlak. Definisi 

 
179 Zakiah and Amsari, “Al-Mashlaẖah Al-Mursalah and Istishlaẖ in Sharia Economic 

Practice,” dalam International Seminar on Islamic Studies Proceedings, Vol. 4 No. 1 Tahun 

2023, hal. 1067–1075. 
180 M. N. Alias, “A Review of Mashlaẖah Mursalah and Maqâshid Al-Syarî‘ah As 

Methods of Determining Islamic Legal Ruling,” dalam Jurnal TURCOMAT, Vol. 12 No. 3 

Tahun 2021, hal. 2994–3001. 



191 
 

 

populer al-Mâwardî: “H̲isbah adalah mengajak kepada kebaikan jika tampak 

ditinggalkan, dan mencegah kemungkaran jika tampak dilakukan.” Dalam al-

Aẖkâm al-Sulthâniyyah,  H̲isbah bukan hanya sekadar kewajiban individu, 

tetapi juga institusi yang secara historis pernah diterapkan oleh negara Islam 

untuk memastikan keadilan, etika, dan kepatuhan terhadap syariat dalam 

berbagai aspek kehidupan masyarakat. 

Secara terminologi, para ulama memberikan definisi yang beragam, 

namun intinya mengarah pada, al-Mawardi: H̲isbah adalah menyuruh kepada 

kebaikan jika terbukti kebaikan ditinggalkan, dan melarang dari kemungkaran 

jika terbukti kemungkaran dikerjakan. Ini dilakukan oleh seseorang yang 

ditunjuk (Muẖtasib) yang memiliki wewenang untuk itu. Menurut Ibnu 

Taymiyyah, H̲isbah adalah lembaga yang memiliki wewenang untuk 

menegakkan amr ma‘rûf nahy munkar yang bukan termasuk wewenang 

penguasa (umarâ’), peradilan (qadhâ’), dan pengawas keluhan (wilâyah al-

mazhâlim), artinya, H̲isbah mengisi celah pengawasan yang tidak tercakup 

oleh lembaga lain.181 Secara umum H̲isbah adalah suatu lembaga pengawasan 

publik atau fungsi kontrol pemerintahan terhadap tindakan seseorang, 

khususnya dalam ruang lingkup moral, agama, dan ekonomi, serta pada area 

kepentingan bersama atau kehidupan publik secara umum, untuk mencapai 

keadilan dan kebajikan berdasarkan prinsip-prinsip Islam. Landasan Syariat, 

al-Qur’ân Sûrah ‘Âli ‘Imrân (3) Ayat 104, Allah Berfirman:  

ةٌ يَّدْعُوْنَ اِلَى الْخَيْرِ وَيَأمُْرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ ِۗ وَاوُ نْكُمْ امَُّ ىِٕكَ وَلْتكَُنْ م ِ
ۤ
لٰ

 هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ  
Hendaklah ada di antara kamu segolongan orang yang menyeru kepada 

kebajikan, menyuruh (berbuat) yang ma‘rûf182, dan mencegah dari yang 

munkar, mereka itulah orang-orang yang beruntung. 

Dalam Hadis dari sahabat Abû Sa‘îd al-Khudrî r.a, dari sanad utama al-

A‘mash, dari Abû Wâ’il, dari Abû Sa‘îd, Nabi Muhammad Saw Bersabda:  

ِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم يَقوُلُ  مَنْ رَأىَ عَنْ أبَِي سَعِيدٍ الْخُدْرِي 

أضَْعَفُ  مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيغَُي رِْهُ بِيدَِهِ فَإنِْ لمَْ يسَْتطَِعْ فَبِلِسَانِهِ فَإنِْ لمَْ يسَْتطَِعْ فَبِقَلْبِهِ وَذلَِكَ   

 
181 Tengku Nurul Saadah et al., “The Roles of Muẖtashib in Islamic Medieval Urban 

Management,” dalam Environment‑Behaviour Proceedings Journal, Vol. 15 No. 6 Tahun 

2021, hal. 181–193. 
182 Ma‘rûf adalah segala kebaikan yang diperintahkan oleh agama serta bermanfaat 

untuk kebaikan individu dan masyarakat. Munkar adalah setiap keburukan yang dilarang oleh 

agama serta merusak kehidupan individu dan masyarakat. Shihab, Tafsîr Al-Mîsbâẖ: Pesan, 

Kesan dan Keserasian Al-Qur’ân, hal. 76. 



192 
 

 

يمَانِ 183(رواه مسلم)    الِْْ
Dari Abu Sa‘id al-Khudrî r.a, ia berkata: Aku mendengar Rasulullah Saw. 

bersabda: Barang siapa di antara kalian melihat kemungkaran, hendaklah ia 

mengubahnya dengan tangannya, jika tidak mampu, maka dengan lisannya, 

jika tidak mampu juga, maka dengan hatinya, dan itu adalah selemah-

lemahnya iman. (HR. Muslim) 

Tujuan utama dari H̲isbah adalah, menegakkan nilai-nilai Islam di ruang 

publik, menjaga tata tertib sosial dan akhlak masyarakat, melindungi hak-hak 

individu dan umum, dan mengawasi praktik ekonomi agar sesuai dengan 

prinsip syarî’ah.184  

a. Fungsi H̲isbah  

1) Pengawasan Pasar dan Kegiatan Ekonomi 

Ini adalah salah satu fungsi paling menonjol dari H̲isbah, yaitu 

Muẖtasib (petugas H̲isbah) bertugas mengawasi kejujuran dalam 

transaksi, memastikan tidak ada kecurangan dalam takaran, timbangan, 

kualitas barang, atau penipuan lainnya. Hal ini sangat ditekankan sejak 

zaman Nabi Muhammad. Dalam hal ketersediaan dan kualitas barang, 

memastikan pasokan barang kebutuhan pokok mencukupi dan 

kualitasnya sesuai standar, serta aman untuk dikonsumsi. Dalam hal  

keadilan harga, tugasnya adalah mengawasi praktik penimbunan (iẖtikâr), 

monopoli, atau penetapan harga yang tidak wajar (ghabn) yang 

merugikan masyarakat. Meskipun Islam tidak menetapkan harga secara 

kaku, H̲isbah berperan menjaga pasar agar tetap sehat dan adil. Muẖtasib 

juga memastikan kepatuhan syarî’ah dalam produk, yaitu memastikan 

produk yang diperdagangkan halal dan sesuai syariat Islam, seperti tidak 

menjual minuman keras, daging babi, atau barang haram lainnya. 

Muẖtasib juga mencegah perilaku curang yang dilakukan oleh pedagang, 

sumpah palsu, atau praktik yang merusak persaingan sehat di pasar. 

Dalam pengaturan lalu lintas pasar, memastikan pasar tertata rapi, tidak 

ada halangan yang mengganggu pembeli atau penjual. 

2) Penegakan Etika dan Moral Sosial 

Penegakan etika dan moral sosial dapat dilakukan dengan cara: 1) 

Mencegah kemungkaran publik, yaitu mengatasi perilaku-perilaku yang 

melanggar norma agama dan etika di ruang publik, seperti perbuatan 

asusila, mabuk-mabukan, atau perilaku yang mengganggu ketertiban 

umum. 2) Menyeru kepada kebaikan, yaitu mendorong masyarakat untuk 

menjalankan kewajiban agama, seperti salat berjamaah, menunaikan 

 
183 Shaẖīẖ Muslim, Kitâb al-Îmân. No. 49. 
184 S.E. Bikha, “The H̲isbah Principle in Islam,” dalam International Journal of 

Innovation, Creativity and Change, Vol. 15 No. 10 Tahun 2021, hal. 1–20. 



193 
 

 

zakat, atau berbuat baik kepada sesama. 3) Pengawasan kualitas layanan 

umum, yaitu memastikan penyedia layanan publik (seperti tukang roti, 

dokter, atau pengrajin) menjalankan tugasnya dengan baik dan 

profesional. 4) Menjaga ketertiban umum, yaitu dengan cara mengawasi 

kebersihan jalan, keamanan lingkungan, dan memastikan tidak ada 

bangunan yang membahayakan publik. 

3) Resolusi Konflik Sederhana 

Muẖtasib juga dapat bertindak sebagai mediator atau wasit dalam 

perselisihan sederhana antara individu, terutama yang berkaitan dengan 

transaksi ekonomi atau hak-hak umum, yang tidak memerlukan proses 

peradilan yang kompleks. 

4) Edukasi dan Sosialisasi Syariat  

Selain pengawasan, H̲isbah juga memiliki fungsi edukatif, yaitu  

Muẖtasib sering kali memberikan nasihat, peringatan, dan bimbingan 

kepada masyarakat tentang pentingnya menjalankan syariat dalam 

kehidupan sehari-hari.185 

Pejabat H̲isbah (Muẖtasib) adalah pejabat negara yang ditugaskan 

menjalankan fungsi H̲isbah. Di zaman kekhilafahan Muẖtasib memiliki 

otoritas, yaitu memberi teguran, peringatan, hingga hukuman ringan 

(ta‘zîr). Selain itu Muẖtasib juga menginspeksi pasar, toko, kantor, dan 

tempat umum lainnya, juga mengatur ketertiban lalu lintas manusia di 

pasar atau tempat ibadah. 

b. Contoh Aplikasi H̲isbah dalam Sejarah Islam dan Kontemporer 

Nabi Muhammad Saw, mengawasi pasar Madinah dan menegur 

penjual yang menipu dengan menyembunyikan gandum basah di bawah. 

Khilafah ‘Umar bin Khaththâb, membentuk pengawas pasar, menyelidiki 

kecurangan dan menetapkan sanksi. Khilafah Abbasiyah dan Utsmaniyah  

Menunjuk pejabat Muẖtasib resmi untuk mengatur pasar, transportasi, 

sanitasi publik, dll. Praktik H̲isbah sudah ada sejak masa Nabi 

Muhammad Saw, di mana beliau menunjuk beberapa sahabat untuk 

mengawasi pasar. Pada masa kekhalifahan setelahnya, lembaga H̲isbah 

menjadi lebih terstruktur dengan adanya jabatan Muẖtasib. Muẖtasib 

adalah pejabat yang ditunjuk oleh penguasa untuk menjalankan fungsi 

H̲isbah, lembaga ini berkembang pesat pada masa Dinasti Abbasiyah dan 

 
185 Ontris Widya, “Comparative Study of H̲isbah Institutions and Consumer Protection 

in Indonesia,” dalam International Journal of Islamic Economics, Vol. 4 No. 2 Tahun 2022, 

hal. 121–135. 



194 
 

 

Fatimiyah dan menjadi bagian integral dari sistem pemerintahan Islam 

yang bertujuan menjaga keadilan dan kesejahteraan umat.186 

Relevansi H̲isbah di era modern,  meskipun lembaga H̲isbah klasik 

mungkin tidak lagi eksis dalam bentuk aslinya di banyak negara modern, 

prinsip-prinsip dan fungsinya tetap relevan. Banyak fungsi H̲isbah kini 

diemban oleh lembaga-lembaga modern, seperti: 1) Badan Pengawas 

Obat dan Makanan (BPOM) yang menjamin keamanan dan kehalalan 

produk makanan dan obat-obatan. 2) Komisi Pengawas Persaingan Usaha 

(KPPU) yang mencegah praktik monopoli dan persaingan tidak sehat. 3) 

Dinas Perindustrian dan Perdagangan, yaitu bertugas mengawasi standar 

takaran, timbangan, dan kualitas barang. 4) Lembaga Perlindungan 

Konsumen, yaitu melindungi hak-hak konsumen. 5) Badan Zakat 

Nasional (BAZNAS) atau amil zakat lainnya, yaitu bertugas mengelola 

dan mendistribusikan zakat. 6) Lembaga Kebersihan dan Ketertiban 

Umum, yaitu bertugas menjaga kebersihan dan ketertiban lingkungan. 

H̲isbah adalah sistem pengawasan sosial dan moral dalam Islam yang 

dijalankan oleh negara melalui pejabatnya (Muẖtasib) untuk memastikan 

kebaikan dan mencegah kemungkaran dalam aspek sosial, ekonomi, dan 

publik. Fungsi ini sangat penting dalam menjaga keteraturan masyarakat dan 

integritas kehidupan publik dalam kerangka syarî‘ah. Dengan demikian, 

H̲isbah adalah konsep yang komprehensif dalam Islam untuk memastikan 

terwujudnya masyarakat yang adil, bermoral, dan sejahtera melalui 

pengawasan aktif terhadap perbuatan baik dan pencegahan kemungkaran.187 

2. Negara Sebagai Regulator Ekonomi 

Negara sebagai regulator ekonomi berperan mengatur, mengawasi, dan 

mengintervensi aktivitas ekonomi untuk menciptakan keseimbangan, 

stabilitas, keadilan, dan pertumbuhan ekonomi yang berkeadilan. Negara tidak 

selalu ikut dalam aktivitas produksi atau konsumsi langsung, tetapi mengatur 

aturan mainnya agar kegiatan ekonomi berjalan dengan sehat dan adil. 

a. Fungsi Utama Negara sebagai Regulator Ekonomi 

1) Menciptakan Kerangka Hukum dan Kelembagaan 

Negara menetapkan undang-undang, peraturan, dan kebijakan yang 

mengatur berbagai aspek kegiatan ekonomi. Ini termasuk: Hukum bisnis 

yang mengatur pendirian perusahaan, kontrak, kepailitan, dan praktik 

 
186 S. Ezzerouali, “Expanding the Authority of Muẖtasib to Protect Consumers: A 

Comparison between Moroccan Law and Islamic Qanun of Aceh,” dalam TLR: The Law 

Review, Vol. 7 No. 2 Tahun 2025, hal. 165–181. 
187 Ates, “A Pioneering Institution for Ombudsman: H̲isbah,” dalam Ombudsman 

Akademi,  2017, hal. 30–47. 



195 
 

 

bisnis yang sehat. Hukum ketenagakerjaan yang menentukan upah 

minimum, jam kerja, hak-hak pekerja, dan standar keselamatan kerja. 

Hukum perlindungan konsumen yang melindungi hak-hak konsumen dari 

praktik bisnis yang merugikan, seperti penipuan atau produk berbahaya. 

Hukum lingkungan yang mengatur dampak aktivitas ekonomi terhadap 

lingkungan, misalnya standar emisi atau pengelolaan limbah. Sistem 

peradilan yang menyediakan mekanisme penyelesaian sengketa ekonomi 

secara adil dan efisien. 

2) Menjaga Stabilitas Makroekonomi 

Pemerintah menggunakan berbagai instrumen kebijakan untuk 

menjaga stabilitas ekonomi secara keseluruhan, antara lain: 1) Kebijakan 

Fiskal, yaitu melalui pengaturan pendapatan (pajak) dan pengeluaran 

pemerintah (belanja negara), kebijakan fiskal juga bertujuan untuk 

mengendalikan inflasi, mendorong pertumbuhan ekonomi, dan 

mengurangi pengangguran. 2) Kebijakan Moneter yaitu dilakukan oleh 

bank sentral (Bank Indonesia) untuk mengendalikan jumlah uang beredar, 

suku bunga, dan nilai tukar mata uang, kebijakan moneter mempunyai 

tujuan menjaga stabilitas harga dan mendorong pertumbuhan ekonomi 

yang berkelanjutan. 3) Kebijakan Ekonomi Internasional yaitu mengatur 

perdagangan internasional (ekspor-impor), investasi asing, dan kurs 

valuta asing untuk menjaga keseimbangan neraca pembayaran dan daya 

saing ekonomi nasional.188 

3) Mengatasi Kegagalan Pasar (Market Failure) 

Negara berperan mengatasi situasi di mana pasar tidak dapat 

berfungsi secara efisien atau menghasilkan hasil yang merugikan 

masyarakat. Contohnya: 1) Monopoli dan Oligopoli, Negara 

mengeluarkan undang-undang antimonopoli dan mengawasi praktik 

bisnis untuk mencegah konsentrasi kekuatan pasar yang berlebihan, 

memastikan persaingan yang sehat dan melindungi konsumen. 2) 

Eksternalitas, yaitu  mengatasi dampak negatif (misalnya polusi) atau 

mendorong dampak positif (misalnya inovasi) dari kegiatan ekonomi 

melalui pajak, subsidi, atau regulasi langsung. 3) Barang publik, yaitu 

menyediakan barang dan jasa publik yang tidak dapat disediakan secara 

efisien oleh pasar swasta karena sifatnya non-rival dan non-eksklusif 

(misalnya pertahanan, jalan raya, pendidikan dasar, dan layanan 

kesehatan publik). 4) Asimetri Informasi, yaitu mengatur standar 

 
188 R. A. Peltz, “The Theory of Economic Regulation,” dalam JSTOR/ Journal of 

Political Economy, Tahun 1973, hal. 765. 



196 
 

 

informasi dan transparansi untuk melindungi pihak yang kurang informasi 

(misalnya konsumen dalam pembelian produk atau investor di pasar 

modal).189 

4) Distribusi Pendapatan dan Kesejahteraan 

Negara berperan dalam mengurangi kesenjangan ekonomi dan 

meningkatkan kesejahteraan sosial melalui pajak progresif, yaitu dengan 

cara memungut pajak lebih tinggi dari kelompok berpenghasilan tinggi 

untuk didistribusikan kembali. Selain itu distribusi pendapatan dan 

kesejahteraan dapat berupa subsidi dan bantuan sosial, yaitu memberikan 

bantuan kepada kelompok rentan atau sektor-sektor tertentu yang 

membutuhkan. Kesejahteraan juga bisa berupa penyediaan jaring 

pengaman sosial, seperti program jaminan sosial, asuransi kesehatan, dan 

bantuan pengangguran. Kesejahteraan yang sangat diharapkan oleh 

pegawai buruh adalah adanya regulasi upah minimum, yaitu menetapkan 

standar upah untuk memastikan pekerja mendapatkan penghasilan yang 

layak.190 

5) Mengatur Industri dan Sektor Tertentu 

Beberapa sektor ekonomi memerlukan regulasi khusus karena 

karakteristiknya, seperti sektor keuangan, yaitu mengatur bank, lembaga 

keuangan non-bank, dan pasar modal untuk menjaga stabilitas sistem 

keuangan dan melindungi nasabah/investor. Selain itu juga terdapat 

pengaturan sektor energi dan sumber daya alam, yaitu mengatur 

eksplorasi, produksi dan distribusi sumber daya alam untuk memastikan 

keberlanjutan dan keadilan dalam pemanfaatannya. Mengatur sektor 

telekomunikasi, yaitu mengatur penggunaan frekuensi, tarif, dan kualitas 

layanan untuk menjamin akses yang merata dan kompetisi yang sehat.191 

Mekanisme regulasi oleh negara yaitu mekanisme yang digunakan 

negara untuk menjalankan fungsi regulasinya meliputi: 1) Penyusunan 

dan penegakan peraturan, yaitu dengan cara membuat undang-undang, 

peraturan pemerintah, peraturan menteri, hingga peraturan daerah. 2) 

Lisensi dan perizinan, yaitu dengan cara mengatur kegiatan usaha melalui 

sistem perizinan. 3) Inspeksi dan pengawasan, yaitu dengan cara 

melakukan pengawasan terhadap kepatuhan pelaku usaha terhadap 

 
189 Hertog Den, “Review of Economic Theories of Regulation,” dalam Working Paper, 

Utrecht School of Economics, Utrecht University, Tahun 2010, hal. 340–351. 
190 S. Cowan, “Price‑Cap Regulation,” Swedish Economic Policy Review, Vol. 9 No. 1 

Tahun 2002, hal. 167–188. 
191 D. Baron and D. Besanko, “Recent Developments in the Theory of Regulation,” 

dalam Handbook of Regulation and Administrative Law, Tahun 2006, hal. 76–80. 



197 
 

 

regulasi. 4) Pemberian sanksi, yaitu dengan cara memberlakukan denda, 

pencabutan izin, atau sanksi pidana bagi pelanggaran regulasi. 5) Pajak 

dan subsidi, yaitu menggunakan instrumen fiskal untuk mempengaruhi 

perilaku ekonomi. 6) Kepemilikan dan operasi BUMN/BUMD, yaitu 

melalui badan usaha milik negara/daerah, negara bisa terlibat langsung 

dalam sektor-sektor strategis. Dengan menjalankan fungsi-fungsi ini, 

negara berupaya menciptakan tatanan ekonomi yang efisien, adil dan 

stabil yang pada akhirnya akan meningkatkan kesejahteraan seluruh 

warga negara. 

b. Regulasi Harga Pasar oleh Pemerintah  

Regulasi harga pasar dilakukan oleh pemerintah untuk 

mengembalikan harga yang tidak normal menjadi normal kembali demi 

menjaga kemaslahatan antara penjual dan pembeli. Penentuan harga pasar 

oleh pemerintah bisa jadi karena ada pihak-pihak yang melanggar etika 

dan moral dalam berbisnis, seperti ketidakjujuran penjual, tadlîs 

(penipuan), pengambilan ribâ, penimbunan, judi, zhalîm, bahkan 

rekayasa permintaan maupun penawaran. Harga yang tidak seimbang 

menyebabkan salah satu pihak merasa dirugikan, sehingga pemirintah 

turun tangan untuk mengatasi masalah tersebut. Pada dasarnya tidak ada 

yang menentukan harga di pasar, melainkan harga tercipta sendiri karena 

banyak atau sedikitnya jumlah penawaran dan permintaan, jika 

ketersediaan barang di pasar sedikit biasanya harga barang mahal, namun 

apabila ketersediaan barang di pasar banyak maka harga barang tersebut 

menjadi murah.  

Banyak atau sedikitnya barang yang tersedia di pasar pasti ada hal-

hal yang ditebus oleh penjual, misalnya harga cabai di pasar sangat mahal 

dan barang yang tersedia sangat terbatas, hal tersebut dikarenakan cabai 

di sawah diserang hama sehingga petani mengalami penurunan jumlah 

panen bahkan banyak yang menghadapi kerugian.192 Regulasi pasar 

merupakan upaya pemerintah untuk mengendalikan harga-harga barang 

di pasar, intervensi ini bisa dilakukan oleh pemerintah dengan 

menetapkan harga tertinggi (ceiling price) dan harga terendah (floor 

price) dengan tujuan untuk melindungi pembeli maupun penjual dari 

 
192 Sarwo Edi, Julfan Saputra, and Asmaul Husna, “Mekanisme Pasar dalam Konteks 

Islam,” dalam Jurnal Ekonomi dan Manajemen Teknologi (EMT), Vol. 6 No. 1 Tahun 2022, 

hal. 1–6. 



198 
 

 

harga yang kemungkinan akan memberatkan salah satu pihak serta 

meminimalisir terjadinya monopoli maupun oligopoli.193 

Ada beberapa hal yang harus dihadapi ketika ada regulasi 

pemerintah dalam menetapkan harga di pasar, ketika ceiling price 

pemerintah mempunyai tujuan untuk melindungi pembeli/ konsumen 

supaya pedagang tidak menentukan harga sesuai dengan kemauan mereka 

karena terjadinya kelangkaan barang di pasar, tetapi hal ini menyebabkan 

menurunnya keinginan penjual untuk memproduksi barang dagangannya, 

karena bisa jadi kenaikan harga-harga barang disebabkan karena naiknya 

bahan-bahan baku (faktor produksi). Floor price atau harga terendah yang 

ditetapkan oleh pemerintah bertujuan untuk melindungi produsen atau 

penjual ketika terjadi ketidakseimbangan antara permintaan maupun 

penawaran, kejadian ini dapat menyebabkan surplus barang di pasar 

karena tetap atau menurunnya jumlah permintaan namun naiknya jumlah 

penawaran secara terus-menerus.194 

Regulasi harga pasar juga terjadi di Indonesia ketika di seluruh 

dunia sedang mengalami pandemi Covid-19 di awal tahun 2020. Pandemi 

ini menyebabkan banyak orang yang sakit, meninggal, Pemberhentian 

Hak Kerja (PHK), mengurangi interaksi, karena pada waktu itu yang 

dibutuhkan seseorang adalah imun yang kuat dan kesehatan yang prima, 

sehingga bisa mengatasi virus apabila sedang terjangkit. Keadaan tersebut 

dimanfaatkan oleh pelaku usaha/ produsen untuk mencari peluang, 

barang-barang apa yang dibutuhkan oleh masyarakat saat itu sehingga 

mereka bisa menjualnya dengan harga di atas rata-rata, dan barang-barang 

yang sering dibutuhkan oleh konsumen untuk melindungi kesehatannya 

adalah vitamin, madu, masker, hand sanitizer, obat-obatan dan lain-lain. 

Dengan naiknya barang-barang kebutuhan covid-19 menyebabkan 

konsumen keberatan akan harga yang ditetapkan produsen sangat tinggi. 

Peristiwa ini menyebabkan pemerintah ikut campur tangan dalam 

menentukan harga terendah dan harga tertingi suatu barang biar terjadi 

keseimbangan antara permintaan yang dilakukan oleh konsumen maupun 

penawaran yang dilakukan oleh produsen.195 

 
193 G. Hodge and C. Grave, “Regulatory Developments in the Gig Economy,” dalam A 

Literature Review The Winners, Vol. 21 No. 2 Tahun 2020, hal. 141–153. 
194 Pindyck R. S and Rubinfeld D. L, Microeconomics, 9 Edition, Pearson, 2018, hal. 

23-25. 
195 Achmad Fajaruddin et al., “Pemikiran Ibnu Taimiyyah Tentang Mekanisme Pasar 

dan Regulasi Harga di Indonesia Masa Pandemi Covid-19,” dalam Jurnal Ilmiah Ekonomi 

Islam, Vol. 9 No. 02 Tahun 2023, hal. 2356–2363. 



199 
 

 

Terdapat regulasi pemerintah yang secara tidak langsung yaitu 

fatwa DSN-MUI (Dewan Syarîʿah Nasional-Majlis Ulama Indonesia) 

kepada pelaku di instrument dan lembaga keuangan syarîʿah. Dalam 

regulasinya DSN-MUI tidak secara langsung mengintervensi harga 

barang di pasar, melainkan melaui fawa-fatwanya untuk transaksi di pasar 

modal syarîʿah, pasar uang syarîʿah dan juga perbankan syarîʿah harus 

menggunakan akad-akad yang ditetapkan dalam fatwa, tidak boleh 

adanya unsur-unsur yang mengandung dharar, grarar, tadlîs, maysir, ribâ, 

bay najasy, dan lian-lain. Jumhur Ulama termasuk fatwa DSN-MUI 

berpendapat bahawa bunga bank adalah ribâ dan hukumnya adalah 

haram. Oleh karena itu instrument maupun lembaga keuangan syarîʿah 

memberikan secercah harapan untuk masyarakat yang hanya ingin 

bertransaksi di lembaga keuangan yang menjual jasa non-ribâwi. 

Jika pasar berjalan sempurna dengan tidak adanya regulasi dari 

pihak manapun, keadaan pasar tersebut sesuai dengan harapan konsumen 

maupun produsen, tetapi apabila terdapat suatu keadaan dimana beberapa 

jenis barang di pasar mengalami kelangkaan maka keadaan-keadaan yang 

tidak diharapkan mulai terjadi, ada pihak yang melakukan penimbunan, 

penipuan, bay’ najasy, gharar. Keadaan tersebut dimanfaatkan oleh 

beberapa pihak untuk bertahan hidup, memenuhi kebutuhannya walaupun 

di sisi lain dapat merugikan orang lain. Terdapat filosofi Adam Smith 

yang mengatakan bahwa, seseorang bisa mempertahankan kelangsungan 

hidupnya dengan cara mensejahterakan dirinya sendiri dan memikirkan 

dirinya sendiri ketika dalam keadaan buruk itu lebih baik daripada 

memikirkan kesejahteraan semua orang. Filosofi Adam Smith tersebut 

menunjukkan bahwa sistem pasar kapitalis itu lebih baik daripada pasar 

sosialis, karena dalam sistem pasar kapitalis memberikan kebebasan bagi 

siapapun yang ingin mempunyai usaha dalam bidang apapun tidak ada 

batasan dalam hal itu, begitupun keputusan penentuan harga ditentukan 

oleh pemilik usaha atas dasar biaya-biaya produksi yang dikeluarkan oleh 

pemilik usaha.196 

Terdapat dua jenis penetapan harga oleh pemerintah yaitu penetapan 

harga tetap (fixed prices)197 dan penetapan harga tidak tetap (variable 

 
196 Edi, Saputra, and Husna, “Mekanisme Pasar dalam Konteks Islam.” hal. 90-98. 
197 Fixed prices adalah penetapan harga barang secara langsung oleh pemerintah pusat, 

penetapan harga ini berlaku untuk seluruh masyarakat dan harga yang sudah ditetapkan adalah 

harga yang sudah final dan masyarakat sebagai konsumen tidak bisa menawarnya, seperti 

contoh penetapan harga barang atau jasa dari perusahaan BUMN seperti PLN, PT. Pertamina, 

PT. KAI dan lain sebagainya.  Mabarroh Azizah, “Harga yang Adil dalam Mekanisme Pasar 



200 
 

 

prices)198. Pematokan harga oleh pemerintah juga dapat menyebabkan 

timbulnya masalah baru yaitu adanya pasar gelap. Pasar gelap terjadi 

ketika penjual dan pembeli melakukan transaksi secara diam-diam dengan 

yang tidak sesuai yang ditapkan oleh pemerintah sehingga menyebabkan 

berkurangnya pasokan barang di pasar normal sehingga pasar gelap 

(black market) menyebabakan naiknya harga suatu barang di pasar 

normal. Sedangkan naiknya harga barang yang dikarenakan kondisi alami 

yang terjadi di pasar, pemerintah bisa melakukan startegi dengan 

mengimpor (mendatangkan barang dari luar negeri) untuk mengatasi 

kelangkaan dan memenuhi permintaan masyarakat. Hal yang sama terjadi 

pada masa pemerintahan ‘Umar bin Khaththâb saat terjadi kelangkaan 

barang di Hijaz karena paceklik, ‘Umar mendatangkan bahan makanan 

dari Mesir dan Syiria untuk memenuhi permintaan umatnya sehingga 

harga barang kembali normal kembali.199 

Ibnu Taimiyyah seorang pemikir yang berkontribusi banyak dalam 

perekonomian Islam dalam Kitâb Al-H̲isbah fî al-Islâmiyah yang 

menyatakan bahwa “Penguasa (pemerintah) harus melakukan 

musyawarah ketika menetapkan harga di pasar kepada pelaku usaha yaitu 

penjual dan pembeli atas dasar pertimbangan-pertimbangan dan analisis 

yang mendalam supaya harga tersebut terdapat keadilan antara penjual 

dan pembeli sehingga tidak ada yang mereasa terzhalimi, harga suatu 

barang dipasar tidak boleh ditetapkan tanpa adanya persetujuan dari 

mereka”. Pernyataan Ibnu Taimiyyah tersebut menyatakan bahwa 

pemerintah tidak boleh menentukan harga sesuai dengan keinginannya 

tanpa melibatkan pelaku usaha, regulasi harga yang ditetapkan 

pemerintahpun ketika terjadi ketidaksempurnaan dalam pasar, sehingga 

harga barang-barang di pasar tidak normal.200 

 
dan Peran Pemerintah dalam Perspektif Islam,” dalam Jurnal Unisia, Vol. 34 No. 76 Tahun 

2012, hal. 74–85. 
198 Variable prices merupakan penetapan harga secara tidak tetap, terdapat dua harga 

yaitu harga tertinggi dan harga terendah suatu barang yang bertujuan untuk menghindari 

pelonjakan harga yang secara drastis dan penurunan harga secara terus menerus. Regulasi 

harga seperti ini biasanya dilakukan oleh pemerintah Indonesia untuk memberikan standar 

harga untuk barang-barang kebutuhan pokok. Marhamah Saleh, “Pasar Syarîʿah dan 

Keseimbangan Harga,” dalam Jurnal Media Syarîʿah, Vol. XIII No. 1 Tahun 2011, hal. 21–

35. 
199 Yussi Septa Prasetia, “Implementasi Regulasi Pasar Modal Syarîʿah pada Sharia 

Online Trading System (SOTS),” dalam Jurnal Al-Tijary, Vol. 2 No. 2 Tahun 2018, hal. 133. 
200 Eka Sri Apriliana and Ariyadi, “Kenaikan Harga Ayam pada Masa Covid-19 di 

Kota Palangkaraya (Analisis Pemikiran Ibnu Taimiyyah Tentang Regulasi Harga),” dalam 

Jurnal Hadratul Madaniyah, Vol. 7 No. I Tahun 2020, hal. 15–19. 



201 
 

 

Regulasi harga oleh pemerintah setidaknya mempunyai tiga fungsi 

dasar, yaitu: 1) Fungsi ekonomi harus meningkatkan produktifitas barang 

dan peningkatan pendapatan masyarakat menengah ke bawah melalui 

alokasi dan realokasi sumber daya ekonomi karena regulasi harga. 2) 

Fungsi sosial harus memelihara keseimbangan dan kerukunan antara 

masyarakat miskin dengan masyarakat kaya serta tidak adanya 

kesenjangan sosial antara si kaya dengan si miskin. 3) Fungsi moral harus 

menunjukkan nilai-nilai keislaman dalam berbisnis dan bertransaksi, 

seperti memelihara kejujuran dan keadilan, tidak ribâ, menghindari 

penipuan serta menjual barang untuk menebar kemanfaatan (mutual 

goodwill) supaya bisa mendatangkan kemaslahatan. 

Regulasi terhadap harga pasar melihat beberapa aspek yang 

meliputi, jenis penyebab yang berakibat terhadap naiknya harga-harga 

barang di pasar,201 serta urgensi harga pasar terhadap kebutuhan 

masyarakat apakah pemerintah benar-benar harus mengintervensi harga 

pasar. Tugas pemerintah adalah memelihara kemaslahatan bersama baik 

masyarakat kaya maupun miskin, pejabat maupun rakyat biasa, pedagang 

maupun pembeli, produsen maupun konsumen. Ketika diketahui terdapat 

penimbunan yang menyebabkan harga di pasar naik, maka tugas 

pemerintah adalah memaksa pedang-pedagang yang melakukan 

penimbunan untuk mengeluarkan dan menjual barangnya kembali 

sehingga harga barang kembali normal. Pemerintah dapat mengajukan 

pembiayaan kepada negara apabila terjadi hal seperti ini, apabila negara 

sedang terkena krisis pemerintah bisa meminta anggaran tambahan 

kepada orang kaya untuk menanggulangi permaslahan ini, karena regulasi 

pemerintah dalam hal kenaikan harga barang, yang paling keberatan 

adalah masyarakat miskin, masyarakat miskin dapat memenuhi 

kebutuhannya walaupun harga barang di pasar melonjak dari bantuan 

pendistribusian kekayaan dari masyarakat yang kaya kepada masyarakat 

miskin, karena tujuan dari kesejahteraan perekonomian adalah 

kemaslahatan dan kebaikan untuk menuju kesejahteraan yang hakiki 

(falâẖ). 

 
201 Penyebab regulasi oleh pemerintah terdapat 2 jenis yaitu genuine factor dan non 

genuine factor. Genuine factor (faktor alami) bahwa naiknya harga barang di pasar karena 

suatu keadaan lamiah yang ada di pasar, yaitu terjadinya kelangkan barang serta naiknya 

jumlah permintaan. Sedangkan non genuine factor adalah naiknya harga barang di pasar 

disebabkan adanya tangan-tangan yang tidak bertanggungjawab untuk mengacaukan sebuah 

pasar, seperti penimbunan, penipuan, dan lain sebagainya. Mabarroh Azizah, “Harga yang 

Adil dalam Mekanisme Pasar dan Peran Pemerintah dalam Perspektif Islam,” dalam Jurnal 

Unisia, Vol. 34 No. 76 Tahun 2012, hal. 74–85. 



202 
 

 

3. Maqâshid al-Syarî‘ah dalam Tata Kelola Publik 

Maqâshid al-syarî‘ah dalam tata kelola publik merupakan pendekatan 

normatif yang menggunakan prinsip-prinsip dasar syariat Islam untuk 

merancang, menilai, dan mengelola kebijakan publik demi kemaslahatan 

masyarakat secara luas. Pendekatan ini telah banyak dikembangkan dalam 

konteks modern sebagai bagian dari integrasi nilai-nilai Islam dalam good 

governance, kebijakan publik, dan manajemen pemerintahan. Lima maqâshid 

al-syarî‘ah al-Ghâzalî (ẖifzh al-dîn, ẖifzh al-nafs, ẖifzh al-‘aql, ẖifzh al-mâl, 

ẖifzh al-nasl). Perkembangan modern menambahkan dimensi lain, seperti:  

ẖifzh al-bî'ah (menjaga lingkungan) ẖifzh al-ẖuqûq (menjaga hak asasi), dan 

good governance (partisipasi, dan keadilan sosial).202 

a. Good Governance (Pemerintahan yang Baik) 

Good governance adalah konsep tata kelola pemerintahan yang 

menekankan pada nilai-nilai transparansi, akuntabilitas, partisipasi 

masyarakat, supremasi hukum, dan efektivitas dalam pengelolaan sumber 

daya publik. Menurut UNDP (1997): “Good governance is the exercise 

of economic, political and administrative authority to manage a country’s 

affairs at all levels”. Good governance mempunyai prinsip-prinsip yang 

ditegakkan menuju tata kelola pemerintahan yang baik, adapun prinsip 

good governance adalah: 1) Partisipasi (participation), yaitu ikut terlibat 

aktif warga dalam mengambil suatu keputusan. 2) Transparansi 

(transparency), yaitu informasi apapun yang ada campur tangan 

pemerintah, baik regulasi, kebijakan, atau informasi lainnya tersedia dan 

dapat diakses secara bebas. 3) Akuntabilitas (accountability), yaitu 

pemerintah sebagai pihak yang mengambil keputusan harus 

bertanggungjawab secara publik. 4) Efektivitas dan efisiensi 

(effectiveness and efficiency), yaitu menggunakan sumber daya secera 

efektif dan efisien. 5) Penegakan hukum (rule of law), karena pada 

hakikatnya hukum bisa ditegakkan secara adil tanpa pandang bulu. 6) 

Responsif (responsiveness), yaitu pemerintah harus tanggap terhadap 

kebutuhan masyarakatnya. 7) Keadilan dan inklusivitas (equity and 

inclusiveness), yaitu dimana semua kelompok masyarakat terlibat dalam 

mendapatkan manfaat, seperti subsidi, bantuan langsung, dan lain 

sebagainya. 8) Konsensus orientasi, yaitu keputusan dibuat dengan 

memperhatikan berbagai kepentingan.203 

 
202 Dwidja Priyatno, Fiqh Tata Kelola Pemerintahan, Yogyakarta: UIII Press, 2021, 

hal. 78. 
203 World Bank, Governance and Development, Washington, DC, 1992. 



203 
 

 

Islam sebagai sistem nilai spiritual dan sosial menawarkan prinsip-

prinsip tata kelola yang sejalan (bahkan melampaui secara moral) prinsip 

good governance modern. Jika nilai-nilai Islam diterapkan dalam tata 

kelola good governance adalah: Syura (participation), Amânah 

(accountability), ‘Adalah (equity and rule of law), Iẖsân (efisiensi dan 

etika kerja), Mas’ûliyyah (responsiveness dan integritas pribadi), 

Mashlaẖah ‘âmmah (public interest/ common good), Nahy al-munkar 

(transparansi dan pengawasan publik). Contoh implementasi yang 

terdapat di Negara Malaysia, yaitu adanya Islamic Governance 

Framework oleh Bank Negara Malaysia (menggabungkan maqâshid, 

syarî‘ah compliance, dan prinsip efisiensi). Contoh lain yaitu di Negara 

Indoesia yang sedang menerapkan nilai maqâshid dalam perda syarî‘ah 

atau tata kelola zakat dan wakaf berbasis digital.204 

Islam memberikan legitimasi moral yang kuat terhadap tata kelola, 

dan nilai-nilai spiritual memperkuat motivasi etik aparatur negara. Dalam 

hal ini maqâshid al-syarî‘ah menyediakan framework normatif yang 

kompatibel dengan prinsip good governance modern. Good governance 

mempunyai beberapa tantangan jika diterapkan di Negara Muslim, yaitu 

dualisme sistem hukum dan politik di Negara Muslim, politik identitas 

yang bisa mereduksi nilai-nilai Islam hanya sebagai alat kekuasaan, dan 

kurangnya kapasitas kelembagaan dalam mengintegrasikan nilai-nilai 

spiritual secara sistemik. 

b. Kebijakan Publik 

Kebijakan publik adalah segala keputusan dan tindakan pemerintah 

yang dirancang untuk mengatasi persoalan publik. Menurut Thomas R. 

Dye (2002): “Public policy is whatever governments choose to do or not 

to do.” Terdapat empat kebijakan publik yang dilakukan oleh pemerintah, 

yaitu kebijakan distributif, kebijakan regulatif, kebijakan redistributif dan 

kebijakan konstituensi. Dalam hal intervensi harga oleh pemerintah, 

kebijakan publik yang dilakukan adalah kebijakan regulatif berupa 

peraturan dan Undang-Undang yang menyangkut hak dan kewajiban dari 

penjual dan pembeli dalam melakukan transaksi, dan peraturan tersebut 

harus dilaksanakan karena sudah tertuang dalam regulasi dan disahkan 

oleh pemerintah.205 

 
204 M.N. Siddiqi, Role of State in Islamic Economic System, Leicester: Islamic 

Foundation, 1996, hal. 98-101. 
205 S. Ortynsky, M. Farag, and H. Mou, “Factors Facilitating the Adoption of Wellbeing 

Budgets in New Zealand: A Case Study with Budget Actors,” dalam Journal of Public Policy, 

Tahun 2024, hal. 290–300. 



204 
 

 

Hak merupakan sesuatu yang berhak diterima, bisa berupa barang, 

perlakukan, perlindungan dan juga tuntutan, sedangkan kewajiban adalah 

sesuatu yang harus dilakukan untuk memenuhi hak-hak orang lain, hak 

dan kewajiban diibaratkan dua sisi koin yang mempunyai keterikatan 

karena untuk memperoleh hak-haknya, seseorang harus melakukan 

kewajiban-kewajibannya. Hak dan kewajiban tidak hanya diperuntukkan 

oleh konsumen saja, melainkan produsen juga berhak menerima hak dan 

melakukan kewajiban sesuai dengan Undang-Undang yang berlaku, 

karena mashlaẖah ‘âmmah tidak bisa diperoleh ketika hanya 

mempertimbangkan kebaikan salah satu pihak saja. Undang Undang 

Perlindungan Konsumen merumuskan hak-hak dan kewajiban konsumen 

yang terdapat dalam BAB III bagian kedua dari pasal 4 dan 5 adalah 

sebagai berikut.206 

1) Hak dan Kewajiban Konsumen 

Hak-hak yang wajib diperoleh konsumen dalam mengkonsumsi 

barang dan jasa adalah sebagai berikut: 

a) Konsumen berhak memperoleh kenyamanan, keamanan dan 

keselamatan dalam mengkonsumsi barang dan jasa. 

b) Hak untuk khiyâr atau memperoleh, mendapatkan, serta 

menukar barang dan jasa sesuai dengan perjanjian dan jaminan 

yang diberikan oleh produsen. 

c) Hak atas informasi yang benar, transparan, dan jujur mengenai 

kondisi barang atau jasa yang ditransaksikan. 

d) Konsumen juga berhak didengar terkait keluhan-keluhan atas 

barang atau jasa yang dikonsumsi. 

e) Konsumen juga barhak memperoleh advokasi yang benar dan 

jujur ketika terjadi perselisihan dan persengketaan antara 

konsumen dengan produsen. 

f) Hak untuk mendapatkan pembinaan pendidikan sebagai 

konsumen. 

g) Hak untuk memperoleh pelayanan yang jujur dan ramah, serta 

tidak adanya diskriminasi. 

h) Hak memperoleh kompensasi atau ganti rugi bilamana barang 

yang diterima tidak seseuai dengan apa yang ditransaksikan. 

i) Hak-hak lain yang diatur dalam peraturan dan perundang-

undangan lainnya. 

 
206 Sofwan Ahmad Fauzi, “Transaksi Jual-Beli Terlarang: Ghish Atau Tadlîs Kualitas.” 

hal. 39. 



205 
 

 

Sedangkan kewajiban-kewajiban yang harus diberikan 

konsumen kepada produsen adalah sebaga berikut: 

a) Membaca atau mengetahui produk yang dibeli supaya tau 

informasi tentang produk dan prosedur cara penggunaan dan 

pemanfaatannya sehingga barang dan jasa aman dikonsumsi atau 

digunakan.  

b) Mempunyai tujuan yang baik dalam membeli barang dan jasa. 

c) Membayar sesuai dengan jumlah nilai tukar yang telah 

disepakati kedua belah pihak. 

d) Mengikuti upaya penyelesaian sengketa perlindungan konsumen 

sesuai dengan prosedur yang ditetapkan.207 

2) Hak dan Kewajiban Produsen atau Penjual 

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 8 Tahun 1999 

tentang Perlindungan Konsumen Bagian Kedua Hak dan Kewajiban 

Pelaku Usaha atau produsen adalah sebagai berikut:  

a) Pelaku usaha berhak menerima pembayaran yang sesuai dengan 

nilai tukar yang digunakan untuk membeli barang dan jasa yang 

diperdagangkan. 

b) Produsen juga berhak mendapakan perlindungan dari konsumen 

yang mempunyai iʿtiqâd tidak baik.  

c) Hak mendapatkan pembelaan yang sepatutkan ketika terjadi 

persengketaan dengan konsumen. 

d) Hak memperoleh rehabilitasi nama baik yang disebabkan 

kesalahpahaman atas kerugian yang tidak disebabkan olehnya. 

e) Serta hak-hak yang terdapat dalam peraturan peundang-

undangan lainnya.  

Adapun kewajiban-kewajiban yang harus dilaksanakan oleh 

pelaku usaha/ produsen yang terdapat dalam UU Nomor 8 Tahun 

1999 adalah sebagai berikut:208 

a) Bertujuan baik dalam melakukan kegiatan usahanya. 

b) Memberikan informasi yang detail, jujur dan transparan 

mengenai kondisi barang atau jasa, dan memberitahu bagaimana 

cara melakukan perawatan, penggunaan dan perbaikan. 

c) Memperlakukan dan melayani konsumen dengan baik dan tidak 

melakukan diskrimisasi. 

 
207 Republik Indonesia, “Undang-Undang Nomor 8 Tahun 1999 Tentang Perlindungan 

Konsumen,” Pasal 8-17, Tahun 1999.. 
208 Republik Indonesia, “Undang-Undang Nomor 8 Tahun 1999 Tentang Perlindungan 

Konsumen,” Bagian Kedua Hak dan Kewajiban Pelaku Usaha Pasal 6, Tahun 1999. 



206 
 

 

d) Menjamin mutu barang dan/ atau jasa yang diperdagangkan 

dengan standar mutu jaminan yang berlaku. 

e) Memberi kesempatan kepada konsumen untuk mencoba barang 

atau jasa dan memberikan jaminan atau garansi atas barang atau 

jasa yang diperdagangkan. 

f) Memberi kompensasi atau ganti rugi atas barang atau jasa akibat 

dari penggunaan, pemakaian dan pemanfaatan. 

g) Memberi kompensasi atau ganti rugi apabila barang atau jasa 

yang diterima atau dimanfaatkan tidak sesuai dengan perjanjian 

di awal akad. 

Dalam Pasal 36, anggota Badan Perlindungan Konsumen terdiri 

atas unsur: pemerintah, pelaku usaha, lembaga perlindungan konsumen 

swadaya masyarakat, akademis dan tenga ahli. Dalam Undang-Undang 

Perlindungan Konsumen tidak hanya mencari keadilan dan kewajiban 

bagi konsumen saja melainkan pelaku usaha atau produsen juga 

mempunyai kedudukan yang sama dalam hal memperoleh keadilan 

maupun memberikan kewajiban kepada konsumen. Konsumen, produsen 

maupun pemerintah mempunyai andil yang sangat penting dalam 

kegiatan ber-mu’âmalah, mereka semua adalah manusia yang harus 

dimanusiakan, juga berhak memperoleh hak dan keadilan dalam 

bertransaksi. Di Amerika Serikat gerakan perlindungan konsumen hanya 

ditujukan untuk golongan tertentu, yaitu untuk masyarakat miskin (low 

income consumers) dan masyarakat yang berpendidikan rendah.209 

Transaksi jual beli lewat e-commerce, yang tidak ada pada masa 

Nabi Muhammad Saw ataupun sahabat merupakan salah satu jenis 

muʿâmalah di era modern yang menggunakan kecanggihan teknologi 

informasi untuk mempermudah pembeli maupun penjual dalam 

melaksanakan transaksi, namun risiko yang dihadapi pembeli lebih besar 

karena dari awal transaksi, pembelian dan pembayaran semuanya 

dilakukan secara virtual sehingga ada peluang pembeli mengalami 

penipuan, barang yang dibeli dengan yang dikirim tidak sesuai, cacat pada 

barang yang disembunyikan oleh penjual, dalam hal ini konsumen 

memerlukan perlindungan lebih untuk menghadapi risiko-risiko akibat 

transaksi lewat e-commerce.  

Di Indonesia salah satu cara untuk mengetahui suatu produk dengan 

kualitas yang sudah terstandar keamanannya adalah dengan cara melihat 

 
209 Abdul Halim Barkatullah, “Urgensi Perlindungan Hak-Hak Konsumen dalam 

Transaksi di E-Commerce,” dalam Jurnal Hukum, Vol. 14 No. 2 Tahun 2007, hal. 247–270. 



207 
 

 

dengan teliti apakah produk sudah bertuliskan SNI (Standar Nasional 

Indonesia) atau belum, jika produk yang dibeli sudah ber SNI 

kemungkinan keamanannya sudah terjamin karena sudah teruji, selain 

terstandar SNI produk yang dijual harus tertera kejelasan tentang 

kehalalan produk, jika produk tidak halal maka harus diberi petunjuk yang 

menjelaskan bahwa produk mengandung salah satu barang yang 

diharamkan dalam Islam, apalagi Negara Indonesia merupakan negara 

dengan mayoritas penduduknya beragama Islam.210 Dalam al-Qur’ân 

Sûrah al-Baqarah (2) Ayat 279 Allah Berfirman: 

 .…  لََ تظَْلِمُوْنَ وَلََ تظُْلمَُوْنَ .…
Kamu tidak berbuat zhalim (merugikan) dan tidak didzhalimi (dirugikan). 

Penggalan ayat tersebut merupakan suatu keadilan yang terdapat 

dalam dua orang yang sedang bertransaksi, baik sebagai penjual maupun 

pembeli berhak mendapatkan value dari hasil transaksinya dan 

berkewajiban untuk memberikan value yang terbaik bagi partner 

muʿâmalah-nya. Value yang dimaksud adalah kejujuran, keuntungan, 

keterbukaan dan hal-hal lain yang dapat memberikan manfaat bagi 

partner bisnisnya. 

Dalam Islam, setiap kebijakan seharusnya diarahkan untuk 

mencapai mashlaẖah dan menjaga maqâshid al-syarî‘ah. Prinsip Islam 

menuntut bahwa: Setiap kebijakan harus adil, transparan, dan berorientasi 

pada kesejahteraan umat, dan tujuan kebijakan tidak hanya duniawi tetapi 

juga ukhrawi (akhirat).211 

c. Manajemen Pemerintahan 

Manajemen pemerintahan adalah proses perencanaan, 

pengorganisasian, pelaksanaan, dan pengawasan atas fungsi-fungsi 

pemerintah dalam rangka mencapai tujuan negara secara efisien dan 

efektif. Menurut Henry Fayol (klasik): “To manage is to forecast and 

plan, to organize, to command, to coordinate and to control.” Dalam 

konteks pemerintahan, manajemen digunakan untuk, menyusun 

kebijakan publik, mengelola sumber daya (manusia, anggaran, 

informasi), memberikan pelayanan publik, dan menjalankan fungsi 

administrasi negara.  Dalam Islam, pemerintahan adalah amânah (trust) 

 
210 Ali Mansyur and Irsan Rahman, “Penegakan Hukum Perlindungan Konsumen 

Sebagai Upaya Peningkatan Mutu Produksi Nasional,” dalam Jurnal Pembaharuan Hukum, 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2015, hal. 1–10. 
211 M. H. Kamali, “Siyasah Syar’iyyah or the Policies of Islamic Government,” dalam 

American Journal of Islamic Social Sciences, Vol. 6 No. 1 Tahun 1989, hal. 59–80. 



208 
 

 

yang harus dijalankan dengan adil (al-‘adl), transparan, dan bertanggung 

jawab kepada Allah dan rakyat. 

Nilai-nilai Islam menuntut bahwa manajemen pemerintah tidak 

hanya untuk efektivitas administratif, tetapi juga untuk mewujudkan 

mashlaẖah ‘âmmah (kemaslahatan umum), menjaga maqâshid al-

syarî‘ah, dan menegakkan keadilan sosial dan moral. Contoh praktik 

Islami dalam manajemen pemerintahan Khalifah ‘Umar bin Khaththâb 

yaitu mengembangkan sistem audit pejabat (H̲isbah), pengaduan 

masyarakat (diwan al-shakwa), dan pengawasan pasar (Muẖtasib), 

penerapan sistem zakat dan wakaf sebagai bagian dari manajemen 

keuangan sosial, dan pelayanan publik yang ditekankan sebagai bentuk 

ibadah dan pelayanan kepada makhluk Allah.212 

Terdapat beberapa model manajemen pemerintah berbasis Islam 

(Islamic Public Management), yaitu: 1) Perencanaan (al-takhtîth), harus 

berdasar pada mashlaẖah dan istikharah/ijtihad kolektif, 2) 

Pengorganisasian (al-tanzîm), pengelolaan lembaga berdasarkan syura 

dan struktur amânah, 3) Pelaksanaan (al-tanfîdh), dilaksanakan secara 

profesional dan akuntabel, 4) Pengawasan (al-riqâbah) yaitu mencakup 

H̲isbah, pengawasan internal dan eksternal, serta evaluasi spiritual. 

Integrasi epistemologi dalam teori Barat berfokus pada efisiensi, hukum 

positif dan respons publik, sedangkan dalam teori Islam ditambah nilai 

ukhrawi, keadilan spiritual, serta amânah Ilahiah. 213 

Manajemen pemerintahan dalam Islam tidak hanya soal tata kelola 

administratif, tapi juga mengandung dimensi etika, spiritual, dan sosial. 

Integrasi nilai-nilai Islam ke dalam teori manajemen pemerintah 

menciptakan pendekatan yang lebih holistik, tidak hanya efektif secara 

administratif, tetapi juga adil secara moral dan mashlaẖah bagi umat. 

d. Tanggung Jawab Negara Menurut Siyâsah Syar‘iyyah 

 Siyâsah syar‘iyyah adalah kebijakan atau tindakan pemerintahan 

yang dilakukan untuk mengatur urusan rakyat, dengan tujuan 

merealisasikan kemaslahatan (manfaat) dan mencegah mafsadah 

(kerusakan), sepanjang tidak bertentangan dengan prinsip syarî‘ah. 

 
212 Haris Maiza Putra, H. Ahyani, and N. Naisabur, “Reconstruction of the Practice of 

Siyasa Syarʿiyyah During the Islamic Empire’s Relevance to CWLS Sukuk Regulation,” 

dalam Journal Al-Istinbath: Hukum Islam, Vol. 8 No. 2 Tahun 2022, hal. 65–79. 
213 Arsyad Dzimar and E Ghazlan, “The Urgency of Implementing Siyasah Syar’iyyah 

Values in National Law-Making: Harmonizing Islamic Governance Principles with 

Constitutional Democracy,” dalam Jurnal Syariat: Jurnal Hukum Islam, Tahun 2024, hal. 

540–551. 



209 
 

 

Dengan kata lain pemerintah boleh membuat kebijakan yang tidak secara 

eksplisit dijelaskan dalam nash (al-Qur’ân & Hadis), selama kebijakan itu 

bertujuan menjaga mashlaẖah rakyat, yaitu sesuai dengan tujuan syariat 

(maqâshid al-syarî‘ah), dan juga tidak melanggar prinsip-prinsip 

syarî‘ah. Tanggung jawab negara (siyâsah syar‘iyyah) adalah mengatur 

sistem ekonomi yang adil, selain itu juga melindungi hak kepemilikan, 

memberantas korupsi, penipuan dan kejahatan ekonomi.214 

Ruang lingkup tanggung jawab negara dalam siyâsah syar‘iyyah 

dalam bidang ekonomi adalah, menegakkan hukum pidana, perdata, 

administrasi, dan ekonomi sesuai syarî‘ah. Selain itu juga mengatur 

perdagangan, distribusi kekayaan, zakat, wakaf, pajak. Ruang lingkup 

tanggung jawab negara juga mengatur kekuasaan negara sesuai prinsip 

keadilan, dan negara bertanggung jawab untuk melindungi hak milik 

individu, mengatur ekonomi agar adil dan produktif, mencegah 

eksploitasi ekonomi (seperti ribâ), serta memastikan distribusi kekayaan 

yang merata melalui sistem zakat, infaq, dan sedekah. 

Negara, melalui aparaturnya, wajib melakukan pengawasan 

terhadap berbagai kegiatan di masyarakat (seperti H̲isbah dalam ekonomi) 

untuk memastikan tidak ada pelanggaran syariat dan terwujudnya 

kemaslahatan. Selain itu, pemimpin juga harus akuntabel kepada Allah 

dan kepada rakyatnya, karena rakyat memiliki hak untuk mengkritik dan 

menasihati penguasa jika terjadi penyimpangan. Negara juga bertanggung 

jawab dalam mengatur hubungan dengan negara lain berdasarkan prinsip-

prinsip Islam, yaitu perdamaian, keadilan, dan kerja sama, serta kesiapan 

untuk membela diri jika diserang. 

Contoh kasus yang terjadi di Negara Malaysia (Wilayah 

Persekutuan dan Negeri-Negeri Muslim), yaitu adanya Sistem Hukum 

Ganda (hukum syarî‘ah berjalan beriringan dengan hukum sipil).215 Di 

Malaysia juga terdapat Pengadilan Syarî‘ah, yaitu menangani urusan 

keluarga Islam, pernikahan, waris, zakat, dan juga terdapat Majelis 

Agama Islam Negeri yaitu mengatur wakaf, zakat dan pendidikan Islam. 

Penerapan ekonomi syarî‘ah yaitu Perbankan Syariah, Asuransi (takaful), 

sukuk, dsb. Terdapat juga yang berkaitan dengan siyâsah syar‘iyyah, yaitu 

pemerintah menjadi penanggung jawab kemaslahatan (ẖâmil al-

 
214 “Al-Siyâsah Al-Syar’iyyah: Good Governance in Islam,” Research Gate 

Publication, 2016, hal. 65-67. 
215 A. A. M Robbi and M. S. Ishak, “Al‑Siyâsah Al‑Syarʿiyyah’s Consideration and Its 

Approach among the Governors in Islamic Financial Institutions: A Malaysian’s Experience,” 

dalam Journal of Islamic Marketing, Tahun 2014, hal. 301–310. 



210 
 

 

mashlaẖah) bagi kaum muslimin dalam aspek-aspek tertentu. Karena taat 

kepada pemimpin terdapat dalam kaidah: “Tasharruf al-imâm manûthun 

bi al-mashlaẖah”, yaitu kebijakan pemimpin terhadap rakyatnya harus 

berdasarkan kemaslahatan.  

Setiap negara mempunyai tanggung jawab terhadap rakyatnya 

termasuk Negara Indonesia. Pemerintah yang mereprentasikan tugas 

negara harus memastikan bahwa warga negaranya tidak mengalami 

kezhaliman atau ketidakadilan dengan tidak melakukan korupsi, 

monopoli dan penindasan, hal ini sesuai dengan pancasila sila kelima 

yaitu “Keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia”. Selain itu 

pemerintah harus bisa menjamin keamanan setiap warganya, baik 

keamanan jiwa, harta, maupun agama, ini sesuai dengan Pasal 29 UUD 

1945 tentang perlindungan HAM dan kebebasan beragama yang berbunyi 

“Ayat (1): Negara berdasar atas Ketuhanan Yang Maha Esa, Ayat (2): 

Negara menjamin kemerdekaan setiap orang untuk memeluk agamanya 

masing-masing dan beribadat menurut agama dan kepercayaannya itu”. 

Sebagai penyumbang pendapatan tertinggi negara yang berupa 

pajak (82%), masyarakat juga berhak memperoleh kesejahteraan sosial 

yang berupa pengelolaan sumber daya alam untuk kepentingan 

masyarakat, memberikan fasilitas pendidikan dan kesehatan, serta 

memberdayakan perekonomian dan mencegah kesenjangan. Ini juga 

sesuai dengan Pasal 33 UUD 1945 terkait dengan kesejahteraan rakyat 

melalui program pembangunan, distribusi ekonomi, dan pengelolaan 

Sumber Daya Alam (SDA) yang berbunyi “Ayat (1): Perekonomian 

disusun sebagai usaha bersama atas asas kekeluargaan, Ayat (2): Cabang 

produksi penting dan menguasai hajat hidup orang banyak dikuasai oleh 

negara, Ayat (3): Bumi,air, dan kekayaan alam dikuasai oleh negara 

untuk sebesar-besarnya kemakmuran rakyat”.216 

Sebagai rakyat dan pemerintah yang baik harus sama-sama saling 

menjaga kedaulatan dengan tetap berpegang teguh pada masing-masing 

hak dan kewajiban. Pemerintah mempunyai kewajiban untuk melayani 

dan menampung aspirasi dan keluhan masyarakat, sedangkan masyarakat 

mempunyai kewajiban untuk membayar pajak dan juga berhak 

memperoleh alokasi anggaran pajak berupa pendidikan, kesehatan, 

layanan publik lainnya. Jika masyarakat saling menjaga kejujuran maka 

negara Indonesia akan berkembang maju menuju Indonesia emas.  

 
216 MKRI, “Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia 1945,” UUD RI 1945, 

Vol. 105 No. 3 Tahun 1945, hal. 129–133.  



 

211 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB IV 

TELAAH Al-QUR’ÂN DAN HADIS TENTANG KEADILAN DALAM 

PASAR 

 

A. Penafsiran Tematik (al-Tafsîr al-Mawdhû‘î) Ayat-ayat Ekonomi 

1. Ayat-Ayat Tentang Keadilan dalam Muʿâmalah 

Pada dasarnya terjadi ketidakadilan dalam penentuan harga karena 

terjadinya ketidakseimbangan antara permintaan dan penawaran yang 

menyebabkan munculnya distorsi seperti penimbunan sehingga pemerintah 

terpaksa harus turun tangan untuk penentuan harga yang disebabkan oleh 

manusia-manusia yang tidak bertanggung jawab dengan cara ceiling price dan 

floor price.1 Peranan pemerintah dalam mengawasi pasar ketika terjadi 

ketidakadilan harga barang adalah sebagai berikut: 1) Pemerintah sebagai 

pengawas pasar harus menjamin bahwa harga-harga perjalan dengan normal 

karena pasar telah terjaga kebebasannya, yang disebut sebagai pasar 

persaingan sempurna, menghapus monopoli, membongkar penimbunan, 

melarang kartel yang merugikan, dan memberikan informasi dengan jelas. 2) 

Meningkatkan daya konsumsi untuk produsen kecil dan konsumen miskin dan 

melindungi hak-hak mereka.2 3) Menggunakan berbagai kebijakan untuk 

 
1 Sabrina Farah Fuadia et al., “The Concept of The State in Islam: A Study of 

Mawdhû‘î’s Interpretation,” dalam Bulletin of Islamic Research, Vol. 2 No. 2 Tahun 2024, 

hal. 163–180. 
2 Nanang Ardiansyah Lubis and Milhan Milhan, “Analysis of Mawdhû‘î’s Tafsîr 

Method: A Thematic Approach in Interpreting the Qur’ân,” dalam Jurnl Syahadat: Journal 

of Islamic Studies, Vol. 1 No. 3 Tahun 2024, hal. 81–87. 



212 
 

 

mendapatkan harga yang adil dengan cara menghapus monopoli, karena 

monopoli dianggap hanya bisa merusak pasar persaingan sempurna, yang 

mana mereka adalah satu-satunya pemain atau pedagang yang bisa 

menentukan besarnya harga barang sesuai keinginan mereka karena tidak ada 

pesaingnya.3  

Pasar monopoli yang merupakan pasar persaingan tidak sempurna 

karena hanya terdapat satu penjual dalam pasar sehingga keputusan harga 

langsung diambil alih oleh perusahaan sebagai penguasa pasar, tidak 

selamanya mempunyai citra yang negatif dalam hal keadilan harga bagi 

konsumen maupun produsen, kalau dalam pasar tersebut tidak ada kezhaliman 

antara konsumen maupun produsen, maka penetapan harga pada pasar 

monopoli dianggap adil, karena keduabelah pihak saling meridhai (‘an tardhâ 

minkum). Pasar monopoli yang ada di Indonesia yang kebanyakan dikuasai 

oleh pemerintah, seperti PT. Pertamina, PT. PLN merupakan pasar monopoli 

skala nasional karena tidak ada individu maupun swasta yang bisa bersaing 

untuk menciptakan produk tersebut, namun pasar tersebut tidak selalu 

menzhalimi masyarakat atau konsumen pengguna, bahkan pemerintah sebagai 

produsen juga memberikan subsidi kepada masyarakat miskin untuk 

meringankan pada produk-produk monopoli.  

Harga yang adil (justum pretium) pertama kali muncul pertama 

dilaksanakan di Roma dengan latar belakang ditempatkannya kasus-kasus 

yang dihadapi oleh hakim bahwa keadilan itu terjadi jika sebuah nilai itu 

seimbang dengan barang atau jasa. Sedangkan dalam konsep Yunani harga 

yang adil bila mereka memperoleh pertukaran barang atau atau jasa sama 

dengan sebelumnya yang mereka miliki sejak awal, jadi tidak kurang ataupun 

tidak lebih, jadi tidak ada yang dirugikan dalam hal ini. Dalam konsep Yunani 

transaksi seperti ini lebih mengedepankan etika dan moral daripada 

keuntungan dan kerugian.4 Sedangkan Islam memandang harga yang adil 

dilihat dari berbagai aspek, karena harga yang normal terjadi ketika terjadi 

keseimbangan antara permintaan dan penawaran di pasar dan tidak ada 

pengaruh dari manapun yang menciptakan harga menjadi naik atau turun. 

Selain saling ridhâ dan tidak saling menzhalimi, dalam Isam tidak ada yang 

boleh menentukan harga di pasar baik penjual, pembeli bahkan pemerintah 

karena harga tercipta atas keadaan alamiah di suatu pasar, harga keseimbangan 

pasar dapat terbentuk karena beberapa hal sebagai berikut: 1) Pasar kompetitif 

sehingga saling terbuka antara penjual dan pembeli dan tidak ada yang 

disembunyikan dari keadaan barang dan jasa yang diperjualbelikan. 2) 

 
3 Lily Astrin Agustiana and Amin Wahyudi, “Intervensi Pemerintah Terhadap Harga 

Gabah,” dalam Jurnal Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal, Vol. 6 No. 3 

Tahun 2024, hal. 210-222. 
4 Azizah, “Harga yang Adil dalam Mekanisme Pasar dan Peran Pemerintah dalam 

Perspektif Islam.” hal. 65-66.  



213 
 

 

Produsen tidak menghadang pemasok barang di jalan sebelum sampai pasar 

yang belum tau harga barang tersebut di pasar. 3) Pasar monopoli maupun 

oligopoli tetap diperbolehkan asal produsen memberi harga dalam batas 

koridor yang normal yang tidak memberatkan pembeli. 4) Tidak 

menyembunyikan cacat barang hanya untuk mendapatkan keuntungan yang 

lebih tinggi. 5) Tidak melakukan penipuan dalam bentuk apapun. 6) Tidak 

menimbun barang hanya untuk mencari keuntungan karena barang dijual 

dengan harga yang lebih mahal.  

Pemerintah yang aktif dalam sistem perekonomian ikut campur tangan 

dalam mentukan harga skaligus menjadi pelaku ekonomi yang aktif, 

sedangkan pemerintah yang pasif dalam sitem pasar hanya sebagai pengawas 

dan penentuan kebijakan pajak yang dibebankan kepada produk yang dijual. 

Keadilan dalam pasar besifat objektif berlaku untuk semua pihak, tidak hanya 

diperuntukkan untuk pihak-pihak tertentu. Seperti yang terdaat dalam al-

Qur’ân Sûrah al-Naẖl (16) Ayat 90 Allah Berfirman:  

وَالْمُنْكَرِ  الْفحَْشَاۤءِ  عَنِ  وَيَنْهٰى  الْقرُْبٰى  ذِى  وَاِيْتاَۤئِ  حْسَانِ  وَالِْْ بِالْعدَْلِ  يَأمُْرُ   َ اللّٰه اِنَّ 

 وَالْبغَْيِ يعَِظُكُمْ لعََلَّكُمْ تذَكََّرُوْنَ 
Sesungguhnya Allah menyuruh berlaku adil, berbuat kebajikan, dan 

memberikan bantuan kepada kerabat. Dia (juga) melarang perbuatan keji, 

kemungkaran, dan permusuhan. Dia memberi pelajaran kepadamu agar kamu 

selalu ingat. 

Dalam penggalan ayat inna Allâha ya’muru bil-‘adl, dikatakan oleh 

Ibnu Mas’ud r.a, yang merupakan ayat al-Qur’ân yang komprehensif 

menyangkut akhlak yang baik dan buruk pada masa jahiliyah, Qatadah 

menuturkan bahwa tidak adanya akhlak yang baik dan luhur yang dipraktikan 

pada masa jahiliyah, dan tidak adanya cibiran bagi yang melakukan 

keburukan.5 Terdapat Hadis yang diriwayatkan oleh At-Tabrani, Abû Na’im, 

Al-H̲akim, dan Al-Baihaqi dari Sahl Ibnu Sa’d r.a Nabi Muhammad Saw 

Bersabda:  

بيَْ  ِ حَدَّثنََا سُفْيَانُ عَنْ أبَيِ الزُّ دُ بْنُ عَبْدِ اللَّّٰ رِعَنْ حَدَّثنََا أبَوُ بكَْرِ بْنُ أبَِي شَيْبَةَ حَدَّثنََا مُحَمَّ

َ جَمِيلٌ يحُِبُّ الْجَمَالَ وَيبُْغِضُ الْقَبَاح ِ صلى الله عليه وسلم إِنَّ اللَّّٰ  جَابرٍِرضي الله عنه قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّّٰ

 6 (رواه مسلم)

Sesungguhnya Allah Swt. menyukai akhlak yang luhur dan membenci akhlak 

yang buruk (HR. Muslim) 

 Al-Baihaqi dalam Kitâb Syu‘âbul Îmân meriwayatkan dari H̲asan r.a 

dalam Sûrah al-Naẖl Ayat 90 di atas, bahwa Allah menghimpun kebaikan dan 

 
5 Wahbah Az-Zuhailî, Tafsîr al-Munîr; ʿAqîdah Syarîʿah Manhaj (Yûsuf al-Naẖl) Juz 

13 dan 14, 7th ed. Jakarta: Gema Insani, 2016, hal. 532-536. 
6 Shaẖîẖ Muslim, Kitâb al-Birr wa al-Silah, Hadis No. 2595. 



214 
 

 

keburukan dalam satu ayat yang merupakan perintah untuk berbuat kebaikan 

dan larangan dalam berbuat keburukan dan keji.  

Ayat tersebut menjelaskan tentang berbuat adil bagi siapapun, karena 

adil mempunyai sifat objektif dan tidak pandang bulu. Dalam Tafsîr Li 

Yaddabbaru Âyâtih  atau markas Tadabbur di bawah pengawasan Umr bin 

Abdullah Al-Muqbil, Profesor Fakultas Syarîʿah Universitas Qashim Saudi 

Arabia, yang dimaksud ‘adl dalam ayat tersebut adalah memberikan sesuatu 

yang menjadi hak orang lain, dan juga mengambil sesuatu yang seharusnya 

menjadi milik kita. Sedangkan iẖsân adalah memberikan sesuatu melebihi dari 

hak yang seharusnya diterima oleh orang lain, dan mengambil sesuatu lebih 

sedikit sesuatu yang seharusnya menjadi hak kita, oleh karena itu menegakkan 

keadilan adalah suatu kewajiban sedangkan berbuat baik (iẖsân) adalah suatu 

anjuran, dan Allah memberikan imbalan yang setimpal bagi orang-orang yang 

mau berbuat kebaikan.7 

Pemerintah secara umum mempunyai peran yang sangat penting dalam 

mengatur sistem kenegaraan, baik tentang politik maupun ekonomi yang 

bertujuan untuk mensejahterakan masyarakat dan tatanan kepemerintahan 

yang kondusif. Terdapat dua jenis peran pemerintah yaitu pemerintah bisa 

berperan aktif dan pemerintah bisa berperan pasif. Khususnya dalam sistem 

perekonomian, pemerintah yang berperan aktif ikut campur tangan dalam 

pengelolaan produksi, distribusi maupun konsumsi suatu barang dan jasa, 

sedangkan pemerintah yang berperan pasif dalam sistem perekonomian adalah 

sebagai pengawas pasar (al-H̲isbah), penentuan pajak, dan penetapan harga 

apabila terjadi distorsi di pasar yang harus melibatkan pemerintah dalam 

menentukan harga barang dan jasa dalam keadaan yang darurat. Dalam sistem 

pasar dan perekonomian terdapat implementasi nilai dan moral yang 

diterapkan di pasar, dan implementasi teknis operasional di pasar. 

Implementasi nilai dan moral yang harus diterapkan di pasar adalah sebagai 

berikut:8 

a. Mengimplementasikan nilai-nilai etika dan moral benar-benar diterapkan 

di pasar. 

b. Memastikan barang dan jasa yang dipasarkan adalah barang dan jasa yang 

ẖalâlan thayyiban, dan melarang barang-barang yang haram dan makruh 

baik secara produksi, distribusi hingga konsumsi. 

c. Pemerintah sebagai muẖtasib (pengawas pasar) akan menyelesaikan 

kasus-kasus yang menyimpang sehingga hanya terjadi persaingan yang 

 
7 Umar bin Abdullah Al-Muqbil, “Tafsîr Al-Qur’ân Sûrah Al-Naẖl Ayat 90,” 

Tafsîrweb.Com, last modified 2024, https://tafsîrweb.com/4438-Sûrah-an-Naẖl-ayat-90.html. 

Diakses pada 20 Februari 2025. 
8 Dy Siti Jumiati and Sisi Amalia, “Penetapan Harga Oleh Pemerintah dan Mekanisme 

Pasar dalam Perspektif Islam,” dalam Prosiding Seminar Nasional Program Studi Ekonomi 

Islam, Vol. 1 No. 1 Tahun 2023, hal. 256–262. 



215 
 

 

sehat (fair pay), saling keterbukaan antara penjual dan pembeli, keadilan, 

saling ridhâ, karena Nabi Muhammad  dulu juga terjun langsung ke pasar 

untuk menyelesiakan suatu permaslahan di pasar. 

d. Membatasi barang-barang mewah dan memprioritaskan barang dan jasa 

yang bersifat primer, pemerintah sebagai muẖtasib harus mengontrol para 

produsen untuk menyediakan barang dan jasa kebutuhan pokok yang 

dibutuhkan oleh Masyarakat secara keseluruhan. 

Istilah harga yang adil dalam Islam terdapat beberapa terminologi antara 

lain si’r al-mitsl, tsaman al-mitsl (harga yang setara), dan qîmah al-ʿadl. 

Istilah qîmah al-ʿadl (harga yang adil) pernah digunakan untuk peristiwa 

pembebasan budak, yang mana Nabi Muhammad  memberikan kompensasi 

kebebasan budak, tetapi majikan tetap memperoleh ganti rugi atau kompensasi 

yang adil atau qîmah al-ʿadl, ini terdapat dalam Shaẖîẖ Muslim. Penggunaan 

qîmah al-ʿadl juga pernah digunakan pada masa pemerintahan ʿUmar ibn al-

Khaththâb dan ʿAlî ibn Abî Thâlib yang menetapkan nilai baru atas diyah 

(denda) setelah nilai dirham turun sehingga harga-harga naik.9  

Dalam Islam istilah penetapan harga oleh pemerintah disebut dengan al-

tas‘îr al-jabârî, tas‘îr yang artinya penetapan harga dan jabârî yang artinya 

secara paksa. Menurut Ulama Hambali tas‘îr jabârî adalah: Upaya pemerintah 

dalam menetukan harga suatu komoditas dan memberlakukannya untuk 

seluruh warganya dalam bertransaksi. Menurut Asy-Syaukani yaitu himbauan 

kepada seluruh warganya untuk tidak menjual komoditasnya kecuali dengan 

harga yang ditetapkan oleh pemerintah dengan tujuan kemaslahatan bersama. 

Pakar Fiqh Mâlikî yaitu ‘Urfah al-Mâlik mendefinisikan tas‘îr jabârî adalah: 

Penetapan harga barang oleh pemerintah untuk barang-barang yang bersifat 

konsumtif. Dari beberapa istilah yang dikemukakan oleh Ulama, Ahli Fiqh 

dan juga Mujtahid penetapan harga yang dianggap paksaan dari penguasa 

yang bertujuan untuk kemaslahatan bersama untuk penjual maupun pembeli 

belum tentu bisa menciptakan mashlaẖah ‘âmmah  yang sesuai dengan 

ekspektasi pemerintah, karena sesungguhnya harga yang adil merupakan 

harga yang ditetapkan oleh Allah, yaitu terciptanya harga karena banyaknya 

jumlah permintaan dan penawaran di pasar. Terkadang tujuan pemerintah 

untuk kemaslahatan orang banyak, ada penjual atau produsen yang terdzhalimi 

dikarenakan keputusan pemerintah yang memberi batasan tingginya harga 

barang, bisa jadi banyak biaya yang dikeluarkan oleh produsen untuk biaya 

produksinya yang menyebabkan barang menjadi mahal dan langka. 

Pasar mempunyai peran yang sangat penting dalam kegiatan ber-

mu’âmlah, transaksi jual beli, adanya permintaan dan penawaran sehingga 

 
9 Yenti Afrida, “Intervensi Pemerintah Indonesia dalam Menetapkan Harga BBM 

Ditinjau dari Mekanisme Pasar Islam,” dalam Jurnal FITRAH: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu 

Keislaman, Vol. 1 No. 1 Tahun 2015, hal. 71–88. 



216 
 

 

pasar merupakan salah satu tempat yang sering dikunjungi orang untuk 

memenuhi kebutuhan hidupnya terutama untuk memenuhi kebutuhan 

konsumtifnya. Dalam sebuah Hadis Nabi Muhammad Saw Bersabda: 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لََنَْ يحَْتطَِبَ  ِ صَلَّى اللَّّٰ ُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّّٰ عَنْ أبَِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّّٰ

ةِ أحََدكُُمْ حُزْمَةً عَلَى ظَهْرِهِ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أنَْ يسَْألََ أحََداً فَيعُْطِيَهُ أوَْيمَْنعََهُ عَلَيْكُمْ بِالت جَِارَ   

زْقِ  10 (رواه البخاري)   فَإنَِّ فِيهَا تسِْعَةَ أعَْشَارِ الر ِ
Sungguh seseorang dari kalian yang memanggul kayu bakar di punggungnya 

lebih baik baginya daripada ia meminta-minta kepada seseorang, baik orang 

itu memberinya atau menolaknya. (HR. Bukhari) 

Dari Hadis di atas menjelaskan bahwa pintu rizqi terbanyak itu ada 

dalam perdangangan, kalau dalam suatu perdangan banyak terjadi 

ketidakjujuran, penipuan, pemimbunan sehingga menyebabkan pemerintah 

turun tangan dan ikut campur tangan dalam pasar, terutama dalam penetapan 

harga maka esensial pasar yang sesungguhnya telah hilang dan hilang 

keberkahan yang ada di dalamnya, seperti yang terdapat dalam Hadis Nabi 

Muhammad Saw Bersabda: 
 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ الْبَي عَِانِ باِلْخِيَارِ مَا لمَْ   ِ صَلَّى اللَّّٰ حديث حَكِيمُ بْنِ حِزَامٍ عَنْ النَّبيِ 
قَا فَإنِْ صَدقََا وَبَيَّنَا بوُرِكَ لهَُمَا فِي بَيْعِهِمَاوَإِنْ كَذبََا وَكَتمََا مُحِقَ برََكَةُ بَيْعِهِمَا11  يَتفَرََّ

 (رواه البخاري)
Penjual dan pembeli memiliki hak khiyar (pilihan untuk melanjutkan atau 

membatalkan transaksi) selama keduanya belum berpisah. Jika keduanya 

jujur dan menjelaskan (kondisi barang), maka jual beli mereka akan 

diberkahi. Sebaliknya, jika keduanya berdusta dan menyembunyikan (cacat 

barang), maka keberkahan jual beli mereka akan dihapus. (HR. Bukhârî) 
 

Hadis Ibnu Hizam di atas menjelaskan bahwa terdapat keberkahan yang 

nyata ketika transaksi jual beli yang disertai dengan kejujuran dan keterbukaan 

antara penjual dan pembeli, ketika kedua belah pihak saling tidak jujur atau 

menyembunyikan hal-hal yang berkaitan dengan dagangannya, maka akan 

hilang keberkahan yang ada di dalamnya. Keberkahan merupakan salah satu 

komponen yang terdapat dalam kemaslahatan, jika keberkahan hilang dari 

kegiatan muʿâmalah maka kemaslahatan dalam bertransaksi tidak ada, yang 

ada hanyalah keuntungan materi karena hasil penipuan, utility atau kepuasan 

bagi pihak yang menipu karena mendapatkan keuntungan yang melebihi 

ekpektasi. 

 

 
10 Shaẖîẖ al-Bukhârî, Kitab Zakat, Bab Menjaga Diri dari Meminta-Minta, No. 1470. 
11 Shaẖiẖ al-Bukhârî, Kitâb al-Buyû‘, No. 2079, dalam Idris Parakkasi and Kamiruddin 

Kamiruddin, “Analisis Harga dan Mekanisme Pasar dalam Perspektif Islam,” dalam Jurnal 

Laa Maysir, Vol. 5 No. 1 Tahun 2018, hal. 107–120. 



217 
 

 

2. Ayat-Ayat yang Menyebabkan Distorsi Pasar 

Distorsi pasar merupakan keadaan dimana suatu kondisi pasar terjadi 

kesalahan atau ketidaknormalan, seperti terjadinya monopoli, ketidakadilan 

dalam distribusi barang, penimbunan, ribâ, penipuan,  sehingga menyebabkan 

harga barang tidak stabil, karena pihak-pihak tertentu yang melakukan 

kecurangan. Suatu pasar yang normal itu terjadi ketika transparansi dalam 

bertransaksi, adil, dan juga saling ridhâ antara penjual dan pembeli, di antara 

ayat-ayat yang menyebabkan distorsi pasar adalah sebagai berikut:  

a. Ayat Tentang Larangan Penimbunan (Iẖtikâr)  

Rekayasa permintaan (iẖtikâr) merupakan penimbunan barang 

supaya terjadi kelangkaaan dengan tujuan spekulasi, dan dijual di 

kemudian hari dengan harga yang lebih tinggi, atau di atas harga standar 

pada umumnya. Sebenarnya tidak ada larangan ketika seseorang 

menyimpan barang dalam jumlah yang banyak untuk keperluannya 

sendiri, tetapi yang menjadi pernasalahan adalah ketika penyimpanan atau 

penimbunan itu bertujuan untuk menjadikan kelangkaan barang di pasar, 

sehingga barang langka yang ia simpan bisa dijual dengan harga sesuai 

dengan keinginannya, dalam istilah ekonomi disebut dengan “Monopoly’s 

Rent Seeking”.12 Dalam dunia bisnis, semua orang diberikan kebebasan 

untuk melakukan usaha tetapi tetap dalam penjagaan koridor yang sesuai 

dengan etika dan moral dalam berbisnis. Tidak semua kegiatan 

menyimpan dan memonopoli barang adalah kegiatan iẖtikâr, penimbunan 

barang/ iẖtikâr yang dapat menyebabkan ketidakseimbangan harga di 

pasar dan menyebabkan kelangkaan barang di pasar apabila memenuhi 

kriteria-kriteria sebagai berikut:  

1) Mengupayakan dengan niat yang menyebabkan barang langka di 

pasar, baik dengan cara menimbun atau dengan cara entri barriers.13 

 
12 Wulandari and Zulqah, “Tinjauan Islam Terhadap Mekanisme Pasar dan 

Penanganan Distorsinya.” hal. 202-203. 
13 Entri barriers merupakan hambatan-hambatan yang dilakukan pihak tertentu untuk 

menghalangi pedagang atau penjual untuk masuk dalam pasar, hambatan-hambatan itu bisa 

berupa biaya masuk pasar yang terlalu tinggi yang meliputi: 1) Membebankan pajak khusus 

bagi peserta baru untuk perusahaan yang sudah ada di pasar, 2) Biaya perlindungan paten, 3) 

Identitas merek yang kuat, 4) Biaya peralihan pelanggan yang sangat tinggi, 5) Biaya loyalitas 

pelanggan, 5) Biaya administrasi lain bagi perusahaan yang baru untuk kepentingan lisensi 

atau izin regulasi sebelum perusahaan beroprasi. Hambatan-hambatan masuk pasar ini 

disebabkan karena persaingan dan biaya yang tinggi, sedangkan masuk pasar yang tidak 

terdapat persaingan yang tinggi maka tidak memerlukan biaya, tetapi rasio penjualan di pasar 

sangat rendah. Anisah Luthpi Adawiyah et al., “Konsep Keseimbangan Ekonomi Terhadap 

Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga dalam Perspektif Islam,” dalam Jurnal Pendidikan 

dan Konseling, Vol. 4 No. 6 Tahun 2022, hal. 3309–3316. 



218 
 

 

2) Menjual dengan harga yang lebih tinggi dibandingkan dengan harga 

barang sebelum munculnya kelangkaan barang di pasar. 

3) Mengambil keuntungan yang lebih besar dibandingkan dengan 

keuntungan sebelum penimbunan maupun entry barriers. Dalam al-

Qur’ân Sûrah al-H̲asyr (59) Ayat 7 Allah Swt Berfirman: 

 ...... كَيْ لَْ يكَُوْنَ دوُْلَةً ۢ بَيْنَ الْْغَْنِياَۤءِ مِنْكُمْ   .....
(Demikian) agar harta itu tidak hanya beredar di antara orang-orang 

kaya saja di antara kamu.  

Ayat tersebut tentang larangan penumpukan harta hanya pada 

pihak-pihak tertentu, seperti halnya penimbunan yang menyebabkan 

ketidakmerataan kekayaan, baik kekayaan negara maupun kekayaan 

individu. Salah satu hal yang menyebabkan ketidakmerataan dalam 

distribusi adalah rendahnya mobilitas sosial, rendahnya mobilitas sosial 

disebabkan karena ketidakmerataan jumlah penduduk yang ada di kota 

dan di desa. Sehingga masyarakat yang tinggal di desa atau pedalaman 

lebih sulit mendapatkan akses dan mengakibatkan tidak meratanya 

distribusi. Dalam hal ini pendistribusian kekayaan dalam ekonomi Islam 

tidak hanya penyaluran barang dan jasa dari produsen kepada konsumen 

saja, atau dari kota ke desa, melainkan penyaluran pendapatan dari orang-

orang yang kaya kepada orang-orang yang membutuhkan, sebagai prinsip 

untuk mewujudkan kesejahteraan yang merata dan penolakan sistem 

ekonomi kapitalis yang mana harta dan faktor produksi hanya dikuasai 

oleh kelompok-kelompok kapitalis.14 

Dalam Tafsîr al-Munîr kata distribusi dalam kata daulah pada 

penggalan ayat tersebut yang berarti harus berputar atau perpindahan 

sesuatu dari satu tempat ke tempat yang lain, sedangkan dalam 

terminologi daulah berarti suatu proses perputaran atau peredaran yang 

bersifat konstan dan tidak ada hambatan. Menurut penjelasan al-Qarni 

dalam Tafsîr al-Muyassar, bahwa harta yang dimkasud dalam Sûrah al-

H̲asyr Ayat 7 adalah harta fay’ yang diperoleh dari hasil rampasan perang 

melawan orang musyrik yang belum sampai terjadi peperangan, maka 

harta itu adalah milik Allah dan Rasul-Nya dan akan didistribusikan untuk 

kemaslahatan umatnya, untuk para kerabat Nabi Muhammad yaitu Banî 

Hâsyim dan Banî Al-Muththalib, untuk anak yatim, orang miskin, ibnu 

sabil, musafir yang kehabisan bekal, dan orang-orang yang 

 
14 Faiha Fikriyyah, “Distribusi Kekayaan dalam Perspektif Al Qur’ân Sûrah Al-H̲asyr 

Ayat 7,” dalam Jurnal Ulumul Qur’ân: Jurnal Ilmu al-Qur’ân dan Tafsîr, Vol. 2 No. 1 Tahun 

2020, hal. 5. 



219 
 

 

membutuhkannya, supaya harta tersebut tidak hanya tertuju pada 

segelintir orang saja.15 

Larangan menumpuk kekayaan hanya pada kelompok tertentu, 

mengajarkan pentingnya distribusi pendapatan kepada pihak-pihak yang 

membutuhkan untuk menumbuhkembangkan kesejahteraan yang 

berkelanjutan, baik dari segi sumber daya alam, sumber daya manusia, 

supaya semua orang dan masyarakat kecil dapat berkontribusi dalam 

memberdayakan perekonomian. Bentuk pemberdayaan perekonomian 

berupa distribusi pendapatan, supaya harta tidak hanya terkumpul pada 

pihak-pihak tertentu saja dapat berupa ZISWAF (Zakat, Infaq, Sedekah, 

dan Wakaf). Distribusi pendapatan berupa ZISWAF dapat memberikan 

pelajaran kepada setiap orang bahwa, harta yang sesungguhnya kita miliki 

hanyalah berupa titipan, dan terdapat hak-hak orang lain yang harus 

ditunaikan supaya harta yang dimiliki selelu mendapat keberkahan. 

Seperti yang terdapat dalam al-Qur’ân Sûrah al-Baqarah (2) Ayat 265: 

نْ انَْفسُِهِمْ كَمَثلَِ جَنَّةٍۢ  ِ وَتثَبِْيْتاً م ِ   وَمَثلَُ الَّذِيْنَ ينُْفِقوُْنَ امَْوَالهَُمُ ابْتغَِاۤءَ مَرْضَاتِ اللّٰه

بمَِا   ُ فَطَلٌّ  وَاللّٰه وَابلٌِ  يصُِبْهَا  لَّمْ  فَاِنْ  ضِعْفَيْنِِۚ  اكُُلهََا  فَاٰتتَْ  وَابلٌِ  اصََابهََا  برَِبْوَةٍ 

  بَصِيْرٌ  تعَْمَلوُْنَ 
Perumpamaan orang-orang yang menginfakkan harta mereka untuk 

mencari ridhâ Allah dan memperteguh jiwa mereka adalah seperti sebuah 

kebun di dataran tinggi yang disiram oleh hujan lebat, lalu ia (kebun itu) 

menghasilkan buah-buahan dua kali lipat. Jika hujan lebat tidak 

menyiraminya, hujan gerimis (pun memadai).16 Allah Maha Melihat apa 

yang kamu kerjakan. 

Ayat tersebut merupakan ayat perumpamaan (amtsâl) dalam al-

Qur’ân, amtsâl al-Qur’ân merupakan ayat perumpamaan yang berusaha 

menjelaskan sesutu dengan diumpamakan terhadap suatu perkara. Dalam 

ayat tersebut apabila seseorang mau berinfaq di jalan Allah, maka 

diumpamakan seperti sebuah kebun yang di tanam di dataran yang tinggi 

 
15 Dedi Mardianto, Ahmad Mujahid, and Muhsin Mahfud, “Konsep Pertumbuhan 

Ekonomi dalam Perspektif Al-Qur’ân Sûrah Al-H̲asyr Ayat 7,” dalam Jurnal Al-Ghaaziy: 

Jurnal Ilmu Al-Qur’ân dan Tafsîr, Vol. 1 No. 1 Tahun 2025, hal. 40–55. 
16 Diumpamakan dengan dataran tinggi karena dataran tinggi yang lebih dingin 

berpotensi mendapatkan awan hujan lebih banyak daripada dataran rendah sehingga 

tanamannya lebih subur. Kalaupun tidak ada hujan lebat, gerimis pun cukup untuk membasahi 

tanahnya. Sofi Faiqotul Hikmah, “The Mashlaẖah Values in the Matsâl Musharrah Economic 

Verse in Q.S. Al-Baqarah Verse 265,” dalam Proceeding of International Conference: on 

Multidisciplinary Sciences for Humanity in The Society 5.0 Era, Vol.  2 No. 1 Tahun 2022, 

hal. 115–125. 



220 
 

 

yang selalu di aliri dengan air hujan secara terus menerus sehingga 

menghasilkan buah yang sangat lebat. Dapat diartikan bahwa orang yang 

mau berinfaq di jalan Allah, secara materi akan berkurang nilainya tetapi 

keberkahan yang terus mengalir atas rezeki yang diterima akan berlipat-

lipat dari apa yang sudah dikeluarkannya, itu merupakan bentuk distribusi 

kekayaan supaya kekayaan tidak bertumpuk hanya pada beberapa 

golongan saja.  

Dalam konsep ekonomi distribusi kekayaan itu tidak hanya 

bagaimana cara menyalurkan kekayaan dari si kaya kepada si miskin saja, 

melainkan bagaimana si miskin dapat memperoleh akses yang sama untuk 

mengembangkan perekonomian berupa pendirian UMKM, sehingga si 

miskin tidak hanya berpangku tangan pada si kaya berupa pemberian 

ZISWAF yang konsumtif, dan kekayaan bisa terdistribusi dengan rata. 

Larangan menimbun juga terdapat dalam Hadis yang diriwayatkan dari 

Abû Hurairah, Muslim meriwayatkan melalui jalur Ma‘mar, dari 

Hammâm bin Munabbih, dari Abû Hurairah, Nabi Muhammad Saw 

Bersabda: 
 

حَدَّثنََاأبَوُبكَْرِبْنُ أبَِي شَيْبةََ وَزُهَيْرُبْنُ حَرْبٍ قَالَْحَدَّثنََاابْنُ عُلَيَّةَ عَنْ مَعْمَرٍعَنْ أيَُّوبَ 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقوُلُ مَنِ  ِ صَلَّى اللَّّٰ احْتكََرَ عَنْ نَافعٍِ عَنْ مَعْمَرٍ أنََّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّّٰ  

  فهَُوَ خَاطِيٌّ 17 (رواه مسلم)
Barangsiapa menimbun maka dia telah berbuat dosa. (HR. Muslim) 

Hadis yang diriwayatkan oleh Muslim dalam Shaẖîẖ Muslim, Kitâb 

al-Musaqât, Bab al-H̲ikr, dalam kata khâthiʾ yang mempunyai arti “pelaku 

dosa” atau orang yang mempunyai salah secara moral. Hadis ini menjadi 

dasar larangan dalam praktik penimbunan barang-barang kebutuhan 

pokok yang bertujuan untuk mencari keuntungan saat terjadi kelangkaan 

dan membuat banyak orang kesusahan.18 Dalam Hadis yang bersanad 

mauqûf dan termasuk dalam katagori Hadis mursal atau atsar, yaitu Hadis 

yang bukan marfû' atau langsung dari Nabi, melainkan dari 

sahabat/tâbi’în. Riwayat tambahan tentang perkataan Sa‘id bin al-

Musayyib terdapat dalam sebagian jalur periwayatan, disebut oleh Ibn Abi 

Shaybah, al-Mushshannaf 6/11.    

 
17 Shaẖiẖ Muslim, Kitâb al-Musaqât, No. 1605. 
18 Rizqa Ananda, Akh. Fauzi Aseri, and Anwar Hafidzi, “Keadilan Distributif dalam 

Ekonomi Syariah: Studi QS. Al-H̲asyr Ayat 7 Terhadap Kebijakan Fiskal dan Pemerataan 

Ekonomi di Indonesia,” dalam Journal of Islamic and Law Studies, Vol.  9 No. 1 Tahun 2025, 

hal. 91–103. 



221 
 

 

حَدَّثنََا أبَوُبكَْرِبْنُ أبَيِ شَيْبَةَ قاَلَ حَدَّثنََا سُفْيَانُ بْنُ عُييَْنَةَ عَنْ عَمْرٍوعَنْ سَعِيدِبْنِ  

ِ صلى الله عليه وسلم  ِ بْنِ نَافعٍِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّّٰ مَنِ احْتكََرَفَهُو   الْمُسَيَّبِ عَنْ مَعْمَرِ بْنِ عَبْدِ اللَّّٰ

ثُ هَذاَالْحَدِيثَ   خَاطِيٌّ فَقِيلَ لِسَعِيدٍ فَإنَِّكَ تحَْتكَِرُ قَالَ سَعِيدإٌِنَّ مَعْمَرًاالَّذِي كَانَ يحَُد ِ

  كَانَ يحَْتكَِرَُ 19(رواه مسلم)
Barangsiapa menimbun maka dia telah berbuat dosa. Lalu Sa’id ditanya, 

“Kenapa engkau lakukan iẖtikâr? Sa’id menjawab, Sesungguhnya 

Ma'mar yang meriwayatkan Hadis ini telah melakukan iẖtikâr. (HR. 

Muslim).  

Yang dilarang iẖtikâr hanyalah bahan makanan saja, karena Sa’id 

bin Musayyab dan Ma’mar (perawi Hadis) menimbun minyak, karena 

minyak bukan merupakan bahan makanan dan boleh melakukan iẖtikâr 

barang-barang selain bahan makanan. Terdapat dalam suatu Riwayat yang 

mengatakan bahwa iẖtikâr boleh dilakukan kecuali di kota Makah dan 

Madinah, karena jika melakukan iẖtikâr jenis barang apapun di dua kota 

ini, maka akan menghambat perekonomian masyarakat sekitar, berbeda 

dengan melakukan iẖtikâr selain di kota Makah dan Madinah, 

perekonomian mereka tidak terhambat karena wilayah yang luas tidak 

seperti di kota Makah dan Madinah. Terdapat juga Hadis yang 

diriwayatkan dari sahabat ‘Abdullah bin ‘Umar r.a: 

ُ عَنْهُمَا قَالَ رَأيَْتُ الَّذِينَ يشَْترَُونَ الطَّعَامَ مُجَازَفَةً عَلَى  عَنْ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّّٰ

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَنْهَوْنَ أنَْ يبَِيعوُهُ حَتَّى يؤُْوُوهُ إِلَى رِحَالِهِمْ  ِ صَلَّى اللَّّٰ  عَهْدِ رَسُولِ اللَّّٰ

 20 (رواه البخاري)
Dari Ibnu Umar r.a. beliau berkata: Aku melihat orang-orang yang 

membeli bahan makanan dengan tanpa ditimbang pada zaman 

Rasulullah Saw mereka dilarang menjualnya kecuali harus 

mengangkutnya ke tempat tinggal mereka terlebih dahulu. (HR. Bukhari) 

Dapat dikatakan sebagai iẖtikâr yang dapat menzhalimi orang lain 

apabila: 1) Seseorang membeli barang dengan niat untuk ditimbun, 2) 

Menyimpan barang tersebut supaya terjadi kelangkaan di pasar, 3) 

Kurangnya persediaan barang di pasar sehingga menyebabkan 

ketidakseimbangan permintaan dan penawaran di pasar, 4) Orang yang 

telah melakukan iẖtikâr mengeluarkan dan menjual barang timbunannya 

ketika harga melonjak sangat tinggi, 5) Hal ini yang dapat merusak 

 
19 Shaẖiẖ Muslim, Kitâb al-Mûsâqât, Bâb H̲urmat Al-Iẖtikâr. No. 1605. 
20 Shaẖiẖ al-Bukhari, No. 1987. 



222 
 

 

harga.21 Kejadian seperti ini pernah terjadi di Indonesia pada awal tahun 

2022 sangat langka minyak goreng di pasaran, bahkan supermarket.  

Masyarakat sangat mengalami kebingungan karena minyak goreng 

adalah salah satu bahan masakan yang pasti dibutuhkan oleh masyarakat 

Indonesia, sampai sekarangpun tidak tahu siapa yang bertanggungjawab 

atas kejadian waktu itu, karena pada waktu itu harga minyak goreng naik 

100% dari harga normal biasanya, hal ini terjadi karena banyaknya 

permintaan dari masyarakat sedangkan barang yang tersedia di pasar 

sangat sedikit. Selain harganya sangat mahal, minyak goreng olahan dari 

minyak bekas, dan juga minyak goreng kualitas rendah beredar di pasaran 

untuk memenuhi permintaan masyarakat. Walaupun berkualitas rendah, 

masyarakat menengah ke bawah lebih memilih minyak olahan yang 

berkualitas rendah daripada minyak kemasan yang harganya sangat 

tinggi, walaupun minyak yang dibeli itu diketahui akan menyebabkan 

penyakit jika dikonsumsi. Terdapat kaidah yang berkaitan dengan iẖtikâr 

yang dapat membahayakan seseorang dan keadaan lingkungan sekitar: 22 

  كُلُّ مَا أضََرَّ النَّاسَ حَبْسُهُ فَهُوَ احْتكَِارٌ 
Setiap penyimpanan atau penahanan yang sekiranya bisa menyulitkan 

manusia maka dikatakan sebagai iẖtikâr.  

Kaidah terebut diperkuat dengan Hadis Nabi Muhammad tentang 

tindakan salah yang dilakukan orang demi mendapatkan keuntungan 

dengan mengabaikan kepentingan dan kebutuhan orang lain, yaitu iẖtikâr, 

Nabi Muhammad Saw Bersabda: 

ِ صلى الله عليه وسلم مَنْ احْتكََرَحُكْرَةً يرُِيْدُ انَْ  ُ عَنْهُ قَالَ رَسُولُ اللَّّٰ  عَنْ أبَِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّّٰ

  يغُْلِيَ بهَِاعَلىَ الْمُسْلِمِيْنَ فهَُوَ خَاطِئٌ 23(رواه ابن ماجه وأبي هريرة)
Siapa yang melakukan penimbunan barang dengan tujuan merusak harga 
pasar, sehingga harga naik secara tajam, maka ia telah berbuat salah. 

(HR. Ibnu Mâjah dari Abû Hurayrah).  

Berkaitan dengan penimbungan (iẖtikâr), juga terdapat dalam al-

Qur’ân Sûrah al-Nisâ’ (4) Ayat 29 Allah Swt Berfirman:  

ٰٓ انَْ تكَُوْنَ تجَِارَةً عَنْ   ا امَْوَالكَُمْ بَيْنكَُمْ بِالْباَطِلِ اِلَّْ ترََاضٍ يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا لَْ تأَكُْلوُْٰٓ

َ كَانَ بكُِمْ رَحِيْمًا   ا انَْفسَُكُمْ   اِنَّ اللّٰه نْكُمْ   وَلَْ تقَْتلُوُْٰٓ  م ِ
Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan harta 

sesamamu dengan cara yang bâthil (tidak benar), kecuali berupa 

 
21 Shaẖiẖ al-Bukhari, Kitâb al-Buyû‘, No. 2135. 
22 Silviana Chairunnisa, “Pemikiran Ekonomi Islam Tentang Iẖtikâr,” dalam Jurnal Al-

Ibar: Artikel Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, Vol. 1 No. 1 Tahun 2022, hal. 1–21. 
23 Sunan Ibnu Mâjah, Hadis No. 2331 dan 2332. 



223 
 

 

perniagaan atas dasar suka sama suka di antara kamu. Janganlah kamu 

membunuh dirimu. Sesungguhnya Allah adalah Maha Penyayang 

kepadamu. 

Larangan untuk memakan harta secara bâthil dalam ayat ini 

merupakan larangan yang jelas memakan harta sendiri atau mengambil 

harta orang lain (amwâlakum) dengan cara-cara yang dilarang oleh 

syariat. Mengambil harta orang lain secara bâthil dilakukan dengan cara 

menipu dalam transaksi perdagangan, ribâ, melakukan iẖtikâr, judi, dan 

transaksi-transaksi lain yang dapat menzhalimi pelaku muʿâmalah 

lainnya, sedangkan memakan harta sendiri dengan cara yang bâthil 

merupakan menggunakan harta sendiri untuk kegiatan-kegiatan yang 

tidak bermanfaat, bahkan sangat merugikan pemilik harta, seperti 

digunakan untuk membeli minuman keras, menjual atau membeli babi, 

lalat bangkai, atlat-alat musik, bahkan upah menangisi orang mati.24 

Harta-harta yang diperoleh dengan cara yang bâthil harus dikembalikan 

kepada yang berhak, karena kita mendapatkan atau memakan harta harus 

sesuai dengan koridor Islam, salah satunya dengan cara perniagaan yang 

baik, jujur, saling ridhâ dan tidak menzhalimi orang lain, karena 

melakukan penipuan secara kasat mata akan menghasilkan keuntungan 

yang banyak, namun sejatinya kebinasaan di hadapannya sudah 

menantinya.   

Kalimat amwâlakum dalam ayat di atas adalah merupakan harta 

umat, maksudnya adalah harta atau kepemilikan individu merupakan 

harta umat yang memilikinya adalah nisbi, dan merupakan cara Allah 

untuk menitipkan harta tersebut supaya tidak dimilikinya secara mutlak, 

karena ada hak-hak orang lain yang terdapat dalam harta tersebut dan bisa 

diberikan dalam bentuk zakat, infak, sedekah dan wakaf. Sedangkan harta 

umat juga merupakan salah satu harta pribadi dan sebagai individu yang 

harus bisa menjaga harga umat sebagaimana menjaga harta pribadi, 

dengan seperti itu dapat menyebabkan ketentraman bagi masyarakat dan 

kemaslahatan harta individu maupun harta umat bersama. 

Penimbunan barang (iẖtikâr) merupakan salah satu bentuk transaksi 

muʿâmalah yang satu sisi diperbolehkan dalam syariat bila kegiatan 

tersebut tidak merugikan orang lain, sisi yang lain tidak memperbolehkan 

transaksi tersebut karena dapat menyebabkan langkanya barang di pasar 

dan tidak seimbangnya jumlah penawaran dan permintaan sehingga harga 

 
24 Wahbah Az-Zuhailî, Tafsîr al-Munîr: ʿAqîdah, Syarîʿah, Manhaj (Al-Nisâ’, Al-

Mâ’idah), Jilid 3, Jakarta: Gema Insani, 2016, hal. 30-39. 



224 
 

 

barang tersebut bisa menjulang tinggi.25 Karena dalam ber-mu’âmalah 

selain saling ridhâ dan tidak menzhalimi yang lain, kita juga 

diperintahkan untuk saling tolong menolong, seperti yang terdapat dalam 

al-Qur’ân Sûrah al-Mâ’idah (5) Ayat 2, Allah Swt berfirman:  

 َ َ  اِنَّ اللّٰه ثمِْ وَالْعدُْوَانِ ۖوَاتَّقوُا اللّٰه   وَتعََاوَنوُْا عَلَى الْبرِ ِ وَالتَّقْوٰىۖ وَلَْ تعََاوَنوُْا عَلَى الِْْ

 شَدِيْدُ الْعِقَابِ 
Tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, 

dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan permusuhan. 

Bertakwalah kepada Allah, sesungguhnya Allah sangat berat siksaan-

Nya. 

Ayat tersebut menunjukkan kewajiban manusia untuk saling tolong 

menolong dalam kebaikan, bersinergi dalam kebajikan dan takwa, saling 

bahu membahu, gotong royong untuk keperluan umum serta menjauhi apa 

yang dilarang oleh Allah Swt, karena dalam ayat tersebut juga terdapat 

larangan dalam tolong menolong terhadap keburukan, dosa dan 

kemaksiatan, hal seperti ini dipertegaas dalam Hadis yang diriwayatkan 

oleh At-Thabrânî Nabi Muhammad Saw bersabda:  

ِ صلى الله عليه وسلم قَالَ مَنْ دلََّ عَلَىٰ  ِ رضي الله عنه أنََّ رَسُولَ اللَّّٰ عَنْ أبَِي مَسْعوُدٍ الَْنَْصَارِي 

  خَيْرٍ فَلَهُ مِثلُْ أجَْرِ فَاعِلِهِ 26 (رواه مسلم)
Barang siapa yang menunjukkan kepada kebaikan adalah seperti orang 

yang melakukan kebaikan itu sendiri. (HR. Muslim) 

Adapun Hadis Riwayat Ibnu Mâjah tentang larangan menimbun 

(iẖtikâr) karena menyebabkan kerusakan harga di pasar, diriwayatkan 

‘Umar bin al-Khaththâb Nabi Muhammad Saw Bersabda: 

ِ صلى الله عليه وسلم الْجَالِبُ مَرْزُوقٌ   عَنْ عُمَرَبْنِ الْخَطَّابِ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّّٰ

 وَالْمُحْتكَِرُمَلْعوُنٌ  27 (رواه ابن ماجه)
Orang yang membawa barang (ke pasar) akan diberi rezeki, sedangkan 

orang yang menimbun barang dilaknat. (HR. Ibnu Majah).  

Betapa penimbunan ini sangat merugikan orang lain sehingga 

dalam Hadis yang diriwayatkan dari ‘Umar bin al-Khaththâb Nabi 

Muhammad Saw Bersabda: 

ِ   عَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ  عَلَى الْمُسْلِمِينَ  صلى الله عليه وسلم مَنِ احْتكََرَ قَالَ رَسُولُ اللَّّٰ

فْلََسِ  28 (رواه ابن ماجه) ُ بِالْجُذاَمِ وَالِْْ  طَعَامًا ضَرَبَهُ اللَّّٰ

 
25 M. Nur Rianto Al Arif, “Monopoly and Iẖtikâr in Islamic Economic,” dalam Jurnal 

Shirkah: Journal of Economics and Business, Vol. 1 No. 3 Tahun 2016, hal. 299–310. 
26 Shaẖiẖ Muslim, Kitâb al-Imârah, No. 1893. 
27 Sunan Ibnu Mâjah, Hadis No. 215. 
28 Ibn Mâjah, Sunan Kitâb at-Tijârah, Bâb al-H̲ikr, No. 2155. 



225 
 

 

Barang siapa menimbun makanan untuk (merugikan) kaum Muslimin, 

maka Allah akan menimpanya dengan penyakit kusta dan kefakiran. (HR. 

Ibnu Majah) 

Walaupun dalam al-Qur’ân secara langsung tidak ada larangan 

penimbunan (iẖtikâr) namun dalam al-Qur’ân terdapat larangan 

mengambil harta secara bâthil, larangan menumpuk harta hanya pada 

kelompok tertentu, dan itu merupakan representasi dari larangan 

penimbunan, tetapi banyak Hadis tentang larangan penimbunan.29 Dalam 

Islam, iẖtikâr yang dimaksud adalah penimbunan barang pokok untuk 

keuntungan pribadi dan merugikan masyarakat yang merupakan tindakan 

yang diharamkan. Meskipun tidak disebutkan eksplisit dalam al-Qur’ân, 

prinsip-prinsip keadilan, distribusi merata, dan larangan eksploitasi 

ekonomi sangat mendukung pelarangan tersebut. Hadis-Hadis Nabi 

Muhammad Saw dengan tegas mengutuk praktik penimbunan ini. 

b. Ayat Tentang Larangan Penipuan (Tadlîs) 

Tadlîs (تدليس) dalam istilah Hadis juga berarti menyembunyikan 

cacat riwayat atau menyamarkan informasi. Tapi dalam konteks 

muʿâmalah, tadlîs berarti penipuan tersembunyi, seperti memoles barang 

rusak agar tampak bagus, menyembunyikan kerusakan, atau memberikan 

informasi yang menyesatkan. Dalam Sûrah al-Mutaffifîn (83) Ayat 1–3 

Allah Berfirman: 

زَنوُْهُمْ  فِيْنََۙ الَّذِيْنَ اذِاَ اكْتاَلوُْا عَلَى النَّاسِ يسَْتوَْفوُْنَۖ وَاذِاَ كَالوُْهُمْ اوَْ وَّ لْمُطَف ِ   وَيْلٌ ل ِ

 يخُْسِرُوْنَ  
Celakalah orang-orang yang curang (dalam menakar dan menimbang). 

(Mereka adalah) orang-orang yang apabila menerima takaran dari 

orang lain, mereka minta dipenuhi. Sebaliknya, apabila mereka menakar 

atau menimbang untuk orang lain, mereka kurangi.  

Menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsîr al-Mishbâẖ bahwa dalam 

Sûrah al-Muthaffifîn Ayat 1-3 tentang pengurangan timbangan dalam 

berdagagang merupakan bentuk ketidakjujuran dan ketidakadilan dalam 

ber-muʿâmalah. Ayat ini ditujukan untuk para “Muthaffifîn” (orang yang 

curang dalam hal timbangan), yaitu tindakan tidak bermoral seseorang 

ketika menimbang untuk dirinya takaran selalu dilebihkan dan ketika 

menimbang untuk orang lain takaran akan dikurangi. Ini merupakan 

bentuk penipuan yang menunjukkan sikap yang tidak adil dalam berbisnis 

yang sangat dicela dalam Islam. M. Quraish Shihab juga menjelaskan 

 
29 Nuril Laila Maghfuroh et al., “An Overview of Islamic Business Ethics Perspectives 

and The Role of The Government in Preventing Ihtikar,” dalam Jurnal Dinar: Jurnal Ekonomi 

dan Keuangan Islam, Vol. 11 No. 2 Tahun 2024, hal. 203–208. 



226 
 

 

dalam kata  
 
 yang merupakan lambang kebinasaan (kecelakaan besar) وَيْل

bagi seseorang yang melakukan penipuan atau sebuah lembah di neraka 

yang sangat curam. Sedangkan kata al-muthaffifîn berasal dari kata thaffa 

yang mempunyai arti melompati atau berbuat curang, yang diartikan 

sebagai mengisi takaran timbangan yang tidak penuh namun terkesan 

berisi penuh, ini merupakan bentuk penipuan yang dapat mempengaruhi 

interaksi sosial dalam berbisnis dan ber-muʿâmalah.30 

Dalam Tafsîr al-Mishbâẖ mencurangi orang lain merupakan sikap 

yang mengakibatkan runtuhnya kepercayaan dari rekan-rekan bisnisnya, 

dan akan membuat hancur bisnis dan usahanya. Secara materi seseorang 

yang melakukan kecurangan akan mendapatkan keuntungan yang lebih, 

namun di balik itu semua keberkahan dalam berdagang akan sirna dan 

kehancuran akan menimpa di depan mata.31 Kejujuran dalam berbisnis 

harus dibangun untuk menciptakan keparcayaan dari pelanggan, karena 

usaha tidak hanya tentang keuntungan dan kebutuhan saja melainkan 

tentang etika dan moral dalam berbisnis harus diterapkan sebagai sebuah 

prinsip. Dari perspektif akhirat, seseorang yang dicurangi atau dikurangi 

haknya akan menuntut haknya di akhirat dan meminta ganti rugi, bahkan 

ia meminta pahala amal baik dari pelaku curang sebagai balasan atas 

kerugian yang diterima ketika di dunia.  

Ayat kedua dari Sûrah al-Muthaffifîn tentang menerima takaran 

atau timbangan yang dilebihkan, dan ayat ketiga tentang pengukuran 

takaran dan penimbangan untuk orang lain yang dikurangi bagi pelaku 

kecurangan. Perilaku seperti ini sering terjadi dalam transaksi bisnis, 

terlebih apabila proses penakaran atau penimbangan tidak diketahui oleh 

mitra bisnis dan tidak ada saksi dalam proses itu. Oleh karena itu ayat ini 

mengingatkan tentang prinsip jujur dalam setiap interaksi, transaksi baik 

dalam takaran, timbangan, harga, dan jenis barang yang dijual. 

Kecurangan bukan hanya tentang ketidakjujuran dan pencurian hak milik 

orang lain, namun tentang keburukan hati dan moral dalam berbisnis 

dapat menghacurkan seseorang baik di dunia dan akhirat, tidak hanya 

menghancurkan kepercayaan mitra dagang, tapi juga bentuk penghianatan 

terhadap Tuhan. Ayat ini secara tegas mencela pelaku penipuan dalam jual 

beli, baik dengan cara mengurangi takaran maupun timbangan. Tadlîs 

 
30 Wahyudi Zulfa Hariki et al., “Menerapkan Pentingnya Nilai-Nilai Kejujuran di 

dalam Berbisnis: Studi Analisis Q.S. Al-Muthaffifîn 1-3 Berdasarkan Tafsîr Al-Mishbâẖ,” 

dalam Jurnal El-Mu’jam: Jurnal Kajian Al-Qur’ân dan Al-Hadis, Vol. 5 No. 1 Tahun 2025, 

hal. 44–132. 
31 Mohd Khairulazman, Abû Bakar, and Mohd Fariz bin Abdul Azziz, “Penafsiran 

Sûrah Al-Muthaffifîn, Al-Humazah dan Al-Masad: Satu Analisa Terhadap Tafsîr Ibn Katsîr,” 

dalam e Proceedings 10th National Conference in Education Technical & Vocational 

Education Politeknik Tuanku Syed Sirajuddin, Vol. 10 No. 1 Tahun 2020, hal. 1–9. 



227 
 

 

(Penipuan) juga terdapat dalam Sûrah al-Baqarah (2) Ayat 42 Allah 

Berfirman:  

 وَلَْ تلَْبسُِوا الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتكَْتمُُوا الْحَقَّ وَانَْتمُْ تعَْلمَُوْنَ  
Janganlah kamu campuradukkan kebenaran dengan kebathilan dan 

(jangan pula) kamu sembunyikan kebenaran, sedangkan kamu 

mengetahuinya. 

Dalam Tafsîr Al-Muyassar, ayat tersebut merupakan larangan 

mencampuradukkan antara kebanaran dengan kebathilan atau 

menyembunyikan kebenaran sehingga menyebabkan kesesatan, dan 

memerintahkan untuk menyampaikan sesuatu dengan jujur. Implikasi dari 

ayat ini adalah larangan terhadap penipuan yang dapat menyesatkan, 

sehingga yang diperbolehkan hanyalah kebenaran, kejujuran, dan 

transparansi. Tidak melakukan penipuan dalam berbisnis seperti contoh: 

menjual barang yang cacat namun disembunyikan agar tampak baru, 

memberikan informasi yang palsu terhadap produk, karena selain saling 

ridha (al-tarâdhîn) sebuah transaksi harus didasari dengan keterbukaan/ 

transparansi produk yang diperjualbelikan (‘adam al-gharar).32 

Kebathilan yang dimaksud ayat di atas adalah kesalahan, kejahatan, 

kemungkaran, dan sebagainya yang dapat mendzalimi orang lain. Selain 

itu larangan tadlîs juga terdapat dalam Sûrah al-A’râf (7) Ayat 85 Allah 

Swt Berfirman: 

 .....فَاوَْفوُا الْكَيْلَ وَالْمِيْزَانَ وَلَْ تبَْخَسُوا النَّاسَ اشَْياَۤءَهُمْ  .....

Maka, sempurnakanlah takaran dan timbangan, dan janganlah 

merugikan (hak-hak) orang lain sedikit pun. 

Dalam Tafsîr Kementerian Agama RI, ayat ini menceritakan tentang 

kaumnya Nabi Syu’aib yaitu Kaum Madyan yang menyekutukan Allah 

dan tidak pernah bersukur atas nikmat-nikmat yang diberikan kepadanya. 

Moralitas yang buruk sehingga mereka melakukan penipuan dalam hal 

timbangan dan takaran, sampai pada urusan tukar menukar uang. Menurut 

suatu riwayat, apabila ada orang asing yang datang ke  wilayah itu, 

mereka bekerjasama untuk menipu orang tersebut dengan mengatakan 

bahwa uang yang dibawa adalah uang palsu dan uang yang dibawa diberi 

harga (kurs) yang sangat rendah. Bentuk-bentuk penipuan dalam 

pengurangan timbangan dan takaran, serta penipuan dalam bentuk nilai 

tukar mata uang (kurs) merupakan bentuk kezhaliman dalam transaksi 

dagang karena melanggar aturan dalam etika dan moralitas dalam 

 
32 Cinta Rohaini Munthe et al., “Etika Akademis dalam Perspektif Sûrah Al-Baqarah 

Ayat 42 dan Kaitannya dengan Asbâbûn Nuzul (Larangan Mencampuradukkan Kebenaran 

dan Kebâthilan),” dalam Jurnal Sulawesi Tenggara Educational Journal, Vol. 4 No. 3 Tahun 

2024, hal. 203–207. 



228 
 

 

berbisnis. Selain ayat-ayat al-Qur’ân, dasar larangan penipuan juga 

terdapat dalam Hadis Nabi Muhammad Saw Bersabda:  
ِ صلى الله عليه وسلم مَنْ غَشَّ فَلَيْسَ مِن ِي 33 ُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّّٰ  عَنْ أبَِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّّٰ

 (رواه مسلم)

Barang siapa yang menipu, maka ia bukan golonganku. (HR. Muslim) 

Hadis ini sangat terkenal dan menunjukkan betapa besar dosa 

penipuan dalam Islam, bahkan Nabi Muhammad tidak akan mengakui 

sebagai umatnya jika orang itu melakukan penipuan, mengambil hak-hak 

orang lain, atau menyembunyikan informasi terhadap barang yang 

diperjualbelikan.34 Selain itu juga terdapat Hadis tentang penipuan dalam 

jual beli kurma basah dan kering yang terdapat dalam Hadis dari Abû 

Hurairah r.a, Nabi Muhammad Saw, melewati seorang penjual kurma, 

beliau masukkan tangannya ke dalam tumpukan dan jari beliau 

menyentuh bagian yang basah, lalu beliau bersabda: 

ُ عَنْهُ قَالَ  ِ صلى الله عليه وسلم   عَنْ أبَِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّّٰ مَاهَذاَ يَاصَاحِبَ الطَّعَامِ؟  قَالَ رَسُولُ اللَّّٰ

 قَالَ أصََابَتْهُ السَّمَاءُ قَالَ أفَلَََجَعَلْتهَُ فَوْقَ الطَّعَامِ كَيْ يرََاهُ النَّاسُ؟ مَنْ غَشَّ فَلَيْسَ 

  مِن ِي35(رواه مسلم)
Apa ini wahai penjual? ia menjawab, terkena hujan. Nabi berkata: 

mengapa tidak kau letakkan di atas agar orang bisa melihatnya? Siapa 

yang menipu, bukan dari golonganku. (HR. Muslim) 

Hadis tersebut menjelaskan bahwa pentingnya keterbukaan 

(transparansi) dalam berjualan, seperti yang dilakukan oleh penjual kurma 

pada masa Nabi Muhammad, yang berusaha menutupi kurma basahnya 

dengan kurma yang kering supaya yang dilihat oleh pembeli adalah kurma 

yang kering, karena kurma yang kering mempunyai kualitas yang bagus 

daripada kurma yang basah, yang otomatis harga kurma kering lebih 

mahal daripada kurma yang basah. Nabi mengetahui bahwa di bawah 

tumpukan kurma yang kering terdapat timbunan kurma yang basah dan 

Nabi memberikan ultimatum yang tegas suruh menampakkan kurma 

basahnya supaya pembeli tidak tertipu dengan jenis kurma yang 

dijualnya, bahkan Nabi tidak akan mengakui sebagai umatnya jika hal itu 

tetap dilakukan oleh pedagang kurma. Penipuan merupakan bentuk 

ketidakjujuran dalam bertransaksi, dan Allah akan memberkahi orang-

orang yang jujur seperti dalam Hadis tentang kejujuran dalam jual beli 

yang terdapat sabda Nabi Muhammad Saw:  

 
33 Hadis Shaẖîẖ Muslim, No. 102. 
34 Muhammad Nawaz, “Understanding Tadlîs: A Key Concept in the Science of Hadis 

Criticism Understanding Tadlîs: A Key Concept in the Science of Hadis Criticism,” dalam 

Jurnal Al-Marjan Research Journal, Vol. 2 No. 3 Tahun 2024, hal. 50–58. 
35 Shaẖîẖ Muslim, No. 102 



229 
 

 

ِ صلى الله عليه وسلم قَالَ البَي عَِانِ بِالخِيَارِمَا   ِ بْنِ عُمَرَرضي الله عنهما أنََّ رَسُولَ اللَّّٰ عَنْ عَبْدِ اللَّّٰ

قَا فَإنِْ صَدقََا وَبَيَّناَ بوُرِكَ لهَُمَا فِي بَيْعِهِمَا وَإِنْ كَتمََا وَكَذبََا مُحِقتَْ  برََكَةُ  لمَْ يَتفَرََّ  

  بيَْعِهِمَا36 (رواه البخاري)
Penjual dan pembeli berhak memilih selama belum berpisah. Jika 

keduanya jujur dan saling menjelaskan, maka diberkahi jual belinya. Jika 

keduanya menyembunyikan cacat dan berdusta, maka keberkahan jual 

beli itu akan dihapus. (HR. Bukhari) 

Etika dalam berdagang tidak hanya mengutamakan keuntungan dan 

kepuasan semata, melainkan juga harus mengutamakan keberkahan, 

karena berkah merupakan komponen yang bisa menyelamatkan seseorang 

di dunia dan akhirat.37 Dalam Hadis tersebut, untuk mendapatkan 

keberkahan dalam berbisnis harus jujur dan tidak menyembunyikan 

kecacatan dalam barang, karena jika penjual menyembunyikan kecacatan 

barang dan berdusta kepada pembeli maka Allah akan mencabut 

keberkahannya, kejujuran tidak hanya berlaku bagi penjual saja, 

melainkan pembeli juga harus transparansi tentang alat tukar yang 

digunakan untuk membeli, juga tidak menipu penjual dengan 

memanipulasi transaksi dengan melakukan pembayaran palsu, atau 

menggunakan uang palsu yang tidak diketahui oleh penjual.  

Transaksi yang mengandung penipuan (tadlîs) merupakan salah 

satu distorsi pasar yang meyebabkan salah satu pihak yang bertransaksi 

mengalami kerugian, dan transaksi ini menzhalimi yang lain, tadlîs adalah 

salah satu kegiatan menyembunyikan informasi (asymmetric information) 

dari orang lain, seperti penjual menyembunyikan cacat yang terdapat 

dalam barang yang dijual, sehingga pembeli membelinya dengan harga 

kualitas bagus. Terdapat 4 jenis tadlîs, yaitu:38  

1) Tadlîs Kuantitas  

Tadlîs kuantitas (jumlah barang yang dijual) merupakan penipuan 

jumlah barang yang dijual dan tidak diketahui oleh salah satu pihak, 

seperti contoh penjual menjual pakaian satu container sebanyak 100 kodi 

dengan harga 1 Miliar, suatu hari penjual ingin menipu pembeli dengan 

mengurangi jumlah barang barang yang dijual dengan mengirim 98 kodi 

dengan harga yang tetap, yaitu 1 Miliar, pembeli tidak tau hal itu, dan 

 
36 Shaẖîẖ al-Bukhari, No. 2079. 
37 Putroe Salsabila Mauza, “Analysis of the Existence of Elements of Gharar and Tadlîs 

in Member Card Operationsin Buying and Selling,” dalam Jurnal Jurista: Jurnal Hukum dan 

Keadilan, Vol. 2 No. 1 Tahun 2018, hal. 24–56. 
38 Syafika Handayani and Fatimah Zahara, “Legal Consequences of Product Quality 

Tadlîs on Shopee E-Commerce from the Perspective of DSN MUI Fatwa Number 146 of 2021 

on Online Shops Based on Sharia Principles,” dalam Journal Equity of Law and Governance, 

Vol. 4 No. 2 Tahun 2021, hal. 294–299. 



230 
 

 

pembeli mengira jumlah barang yang dikirim tetap sebanyak 100 kodi, 

transaksi seperti ini dapat menyebabkan pembeli mengalami kerugian 

akibat ketidaktahuan jumlah barang yang dikirim karena kerjasama 

tersebut sudah terjalin lama, sehingga kepercayaan lebih yang diberikan 

pembeli kepada penjual. Tadlîs semacam ini tidak hanya bisa dilakukan 

oleh penjual kepada pembeli, hal yang sama bisa dilakukan oleh pembeli 

dengan mengurangi jumlah lembaran uang yang dibayarkan pembeli 

kepada penjual, karena kerjasama sudah terjalin lama, penjual tidak 

menghitung kembali uang yang diberikan pembeli untuk membayar 

dagangannya.39 

2) Tadlîs Kualitas (Ghisy) 

Merupakan jenis tadlîs yang sering terjadi di pasar karena jarang 

diketahui pembeli ketika terjadi transaksi, penipuan ini dilakukan dengan 

cara menjual barang kualitas rendah (cacat) dan menjualnya kepada 

pembeli seharga dengan barang yang berkualitas tinggi, sehingga pembeli 

membeli barang tersebut dengan harga barang yang berkualitas tinggi. 

Tadlîs ghisy juga bisa dilakukan dengan cara mecampurkan barang yang 

berkualitas rendah dengan barang yang berkualitas tinggi, misalnya 

mencampurkan beras murah dengan beras mahal dan menjualnya seharga 

dengan beras mahal. Praktik seperti ini sering sekali terjadi di pasar 

tradisional bahkan sampai pasar internasional.40 

3) Tadlîs Harga 

Tadlîs harga biasanya memanfaatkan pembeli karena ketidaktahuan 

harga pasar sehingga penjual bisa menetapkan harga semaunya tanpa 

adanya protes dari pembeli, sebagai contoh penjual menjual souvenir 

oleh-oleh kepada wisatawan dengan harga tinggi karena wisatawan pasti 

akan membeli souvenir tersebut walaupun harganya mahal, contoh lain 

tukang becak menjual jasanya untuk wisatawan asing dengan harga 10 

kali lipat, karena berapapun harga yang ditetapkan oleh tukang becak, 

pasti wisatawan asing membayarnya, selain tidak mengetahui harga pada 

umumnya, wisatawan asing membutuhkan transportasi untuk menuju 

destinasi. 

4) Tadlîs Waktu 

Penipuan waktu dapat dilihat dalam contoh, ketika terjadi transaksi 

jual beli, penjual menyepakati akan mengirim barang yang dijual esok 

hari walaupun sesungguhnya pada hari itu penjual tidak bisa mengirim 

barangnya karena suatu hal, penjual menyembunyikan 

 
39 Alawi, “Aspek Tadlîs pada Sistem Jual Beli: Analisis pada Praktik Jual Beli Pulsa 

Listrik (Token) Prabayar.” hal. 97-100. 
40 Syifa Un Nafsi, Chairul Fahmi, and Azmil Umur, “The Validity of Used Goods 

Auction Practices on Facebook Platform: A Study of Gharar and Tadlîs Theory,” dalam Jurnal 

JURISTA: Jurnal Hukum dan Keadilan, Vol. 8 No. 2 Tahun 2024, hal. 626–647. 



231 
 

 

ketidaksanggupannya dalam mengirim barang esok hari dan pembeli 

mengharapkan barang tersebut datang pada esok hari.41 

Terdapat dalam al-Qur’ân Sûrah al-Nisâ’ Ayat 29 seperti yang 

dijelaskan di atas bahwa kita sebagai orang beriman dilarang memakan 

harta sesama dengan cara yang bâthil, karena sesunggunya perdagangan 

yang saling meridhai itu akan membawa keberkahan, dalam transaksi 

tadlîs yang biasanya tidak diketahui oleh pembeli, selain akan merugikan 

pembeli, jika transaksi tersebut dilakukan oleh penjual secara sengaja dan 

diketahui oleh pembeli maka transaksi perdagangan itu tidak akan 

diridhai oleh pembeli. terjadi tadlîs jika informasi yang diberikan oleh 

penjual terkait dengan barang yang dijual tidak lengkap, pembeli 

menerima barang yang telah ditransaksikan, namun keadaan barang 

berbeda dengan apa yang disampaikan oleh penjual, baik dari segi 

kuantitas, kualitas, harga, maupun waktu penyerahan barang.  

Pada dasarnya manusia memiliki rasa ketidakpuasan terhadap apa 

yang dimiliki, sehingga keinginan untuk mendapatkan keuntungan yang 

lebih merupakan faktor utama dalam memicu seseorang melakukan 

penipuan. Salah satu cara untuk meminimaisir penipuan terhadap barang 

karena asymmetric information, pembeli dapat melakukan kesepakatan 

dengan penjual jika suatu hari barang yang dibeli terdapat cacat, maka 

pembeli boleh mengembalikan atau menukar barangnya kepada penjual, 

transaksi seperti ini disebut dengan khiyâr ‘ayb. Keinginan manusia yang 

tidak pernah mencapai kepuasan menyebabkan seseorang melakukan 

transaksi berbisnis dengan menorbanakan etika dan moral, seperti dalam 

teori Adam Smith yang mengatakan bahwa “Carilah keuntungan yang 

sebesar-besarnya dengan pengeluaran modal yang sekecil-kecilnya”.  

Teori berbisnis tersebut memberikan gambaran bahwa dalam 

berbisnis tujuan utamanya adalah keuntungan, walaupun keuntungan 

tersebut diperoleh dengan menindas pihak lain, karena tidak ada 

keuntungan yang besar tanpa berhadapan dengan risiko yang besar juga 

atau dalam istilah ekonomi disebut dengan “high risk high return & low 

risk low return”, karena risiko dan keuntungan ibarat satu koin yang 

memiliki dua sisi, suatu saat orang yang berbisnis mengalami keuntungan, 

suatu saat juga mengalami kerugian, karena dalam berbisnis selalu 

berhadapan dengan ketidakpastian. Seperti yang terdapat dalam Hadis 

Nabi Muhammad  bersabda: 
ِ صلى الله عليه وسلم: وَلَْ رِبْحُ مَا لمَْ تضَْمَنْ 42 ُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّّٰ  عَنْ أبَِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّّٰ

 
41 Alawi, “Aspek Tadlîs pada Sistem Jual Beli: Analisis pada Praktik Jual Beli Pulsa 

Listrik (Token) Prabayar.” hal. 103. 
42 Al-Tirmidzî, Sunan, No. 1234, dalam Taufiq, “Tadlîs Merusak Prinsip ’Antarâdhin 

dalam Transaksi.” hal. 32. 



232 
 

 

 (رواه أبو داود)
Tidak boleh mendapat keuntungan tanpa menanggung risiko kerugian. 

(HR. Abû Dâwûd). 

Seorang pembisnis atau pengusaha yang menginginkan keuntungan 

yang besar, pasti mereka juga mengeluarkan modal dengan jumlah yang 

besar, selain itu mereka juga berhadapan dengan kerugian yang besar 

pula. Seorang pembisnis harus pintar mencari peluang yang ada di pasar, 

produktif, progresif dan inovatif sehingga mereka tetap eksis dan mampu 

bersaing di pasar modern yang kebanyakan kaum Gen Z yang menguasai 

komunitas.43 Dalam al-Qur’ân Sûrah al-An’âm (6) Ayat 152 

 وَاوَْفوُا الْكَيْلَ وَالْمِيْزَانَ بِالْقِسْطِِۚ 
Sempurnakanlah takaran dan timbangan dengan adil.  

Timbangan yang adil yang dimaksud ayat di atas adalah melakukan 

kejujuaran apabila menimbang untuk dirinya sendiri maupun untuk orang 

lain, karena dalam Sûrah al- Muthaffifîn Ayat 1-3 juga dijelaskan bahwa 

seseorang akan celaka apabila minta kepada orang lain untuk dicukupkan 

takarannya, tetapi mengurangi takaran jika menakar untuk orang lain. 

Allah mengancam akan memberikan hukuman yang pedih bagi seseorang 

yang melakukan kecurangan seperti mengurangi timbangan atau takaran, 

seperti yang terjadi pada penduduk Madyan yaitu kaum Nabi Syu’aib 

yang terdapat dalam al-Qur’ân Sûrah Hûd (11) Ayat 85 Allah Berfirman:  

وَيٰقَوْمِ اوَْفوُا الْمِكْيَالَ وَالْمِيْزَانَ بِالْقِسْطِ وَلَْ تبَْخَسُوا النَّاسَ اشَْيَاۤءَهُمْ وَلَْ تعَْثوَْا فِى 

 الْْرَْضِ مُفْسِدِيْنَ  
Wahai kaumku, penuhilah takaran dan timbangan dengan adil! 

Janganlah kamu merugikan manusia akan hak-hak mereka dan janganlah 

kamu membuat kejahatan di bumi dengan menjadi perusak. 

Perintah untuk tidak boleh mengurangi takaran maupun timbangan 

karena penduduk kota Madyan sudah makmur, kaya dan sejahtera. Karena 

sesungguhnya ketidakjujuran dalam menakar atau menimbang akan 

menyebabkan kehancuran dan hukuman yang pedih seperti yang terjadi 

pada Kaum Nabi Nuh yang tenggelam akibat banjir yang tak kunjung 

usai, kaum Nabi Hud yang diberi kebinasaan oleh Allah SWT berupa 

angin topan, kaum Nabi Shâliẖ yang ditimpa gempa yang sangat dahsyat, 

serta kaum Nabi Lûth yang diberi adzab di dunia yang sangat pedih.44 

Dari kejadian-kejadian yang sudah terjadi harus bisa mengambil ibrah 

sebagai pelajaran supaya kitab bisa bersikap jujur, baik ketika melakukan 

 
43 Sofwan Ahmad Fauzi, “Transaksi Jual-Beli Terlarang: Ghisy Atau Tadlîs Kualitas,” 

dalam Jurnal MIZAN: Journal of Islamic Law, Vol. 1 No. 2 Tahun 2017, hal. 143–154. 
44 Wahbah az-Zuhailî, Tafsîr al-Munîr: ʿAqîdah, Syarîʿah, Manhaj (At-Taubah & 

Yûsuf), Jilid 6, 2013, hal. 510-511. 



233 
 

 

muʿâmalah maupun dalam bermasyarakat. Beberapa hal yang dapat 

mengurangi transaksi yang mengandung tadlîs dalam bentuk apapun, 

yaitu:  

Pertama, menyadari bahwa tujuan utama dari berbisnis adalah 

bukan hanya keuntungan namun kemaslahatan, kemaslahatan dalam ilmu 

Ekonomi Islam diartikan sebagai sesuatu yang mengandung manfaat dan 

juga berkah. Manfaat bagi produsen merupakan keuntungan yang 

diperoleh dari hasil produksi atau hasil penjualannya, penjual yang 

mengalami kerugian tidak mendapatkan manfaat dari hasil jualannya. 

Sedangkan berkah bagi produsen merupakan distribusi dari sebagian 

keuntungannya untuk disalurkan kepada seseorang yang membutuhkan 

dalam bentuk ZISWAF (Zakat, Infaq, Sedekah dan Wakaf).45 Karena harta 

atau rezeki yang diperoleh dari hasil kerja maupun berdagang, sejatinya 

hanyalah titipan dari Tuhan untuk digunakan dengan baik, dan sebagian 

dari keuntungan yang diperoleh terdapat hak-hak orang lain dan 

seseorang yang dititipi hanyalah kepemilikan secara nisbi bukan secara 

mutlak. 

Kedua, mewaspadai adanya madharrah yang diterima pedagang 

apabila pembeli tau pedagang telah melakukan kecurangan bisa 

berdampak pada pertikaian bahkan sampai pada jalur hukum, selain 

madharrah, mewaspadai juga bahawa transaksi yang mengandung tadlîs 

terdapat kezhaliman yang menyebabkan orang lain mengalami kerugian, 

kekecewaan, dan hilangnya kepercayaan kepada penjual walaupun sudah 

menjalin kerjasama yang cukup lama. Hilangnya kepercayaan kepada 

penjual menyebabkan hilangnya salah satu pelanggan, sehingga omset 

penjual juga akan menurun bersamaan dengan menurunnya tingkat 

kepercayaan pembeli yang menyebabkan penjual juga mengalami 

kerugian. Jika mampu berpikir secara rasional, maka penjual maupun 

pembeli tidak akan melakukan tadlîs dalam bentuk apapun.  

Ketiga, adanya transparansi antara penjual dengan pembeli, penjual 

harus transparansi tentang kualitas dan kuantitas barang yang dijual 

secara detail dan jujur, begitu juga pembeli juga harus transparansi terkait 

dengan harga yang disepakati oleh kedua belah pihak, sehingga tidak ada 

yang mengecewakan dan tidak ada yang merasa dikecewakan.  

Keempat, adanya kesepakan antara penjual dan pembeli terkait 

barang yang dibelinya. Apabila barang yang dibeli terdapat kecacatan 

yang menyebabkan nilai dari kualitas barang menurun, pembeli bisa 

mengembalikan barang tersebut kepada penjual sesuai kesepakatan di 

 
45 Universitas Islam Indonesia Yogyakarta Pusat Pengkajian dan Pengembangan 

Ekonomi Islam (P3EI) and Bank Indonesia, Ekonomi Islam, 8th ed. Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2019, hal. 238-239. 



234 
 

 

awal, yang disebut dengan khiyâr 'aib. Khiyâr 'aib adalah hak yang 

diberikan penjual kepada pembeli apabila terdapat cacat terhadap barang 

yang dibeli, maka pembeli bisa mengembalikan barang cacat yang sudah 

dibeli. Pengembalian barang bisa ditukar dengan uang sebesar yang telah 

diberikan pembeli kepada penjual, atau menukarnya dengan barang sama 

yang tidak terdapat cacat di dalamnya.46 

Kelima, pembeli harus benar-benar teliti terhadap barang yang 

dibeli, sehingga ketidaktahuan barang yang cacat akibat kurang telitinya 

pembeli tidak menyalahkan penjual yang kemungkinan tidak tahu 

terhadap barang cacat yang dijualnya. Bagaimana kualitasnya, bagaimana 

kuantitasnya, kesepakatan harga yang ditapkan oleh kedua belah pihak 

sesuai dengan barang yang diinginkan atau tidak. 

Keenam, mengadukan tindakan penipuan kepada Lembaga 

Perlindungan Konsumen (Consumers Aware), sehingga penjual atau 

pembeli yang melakukan penipuan dapat ditindak dan di evaluasi. 

Consumers aware juga menganalisis kejadian yang terjadi di lapangan, 

serta penyebab yang menyebabkan seseorang melakukan transaksi 

tersebut, mengetahui motiv dan menindaklanjuti perkara dengan seadil-

adilnya merupakan salah satu tindakan untuk mengurangi transaksi tadlîs 

yang akan menyebakan ketidakseimbangan di pasar. 47 

c. Ayat- Ayat Tentang Larangan Ribâ 

Filosofi diharamkannya ribâ dikarenakan terjadinya ketidakadilan 

dari salah satu pihak yang bertransaksi. Ribâ yang secara bahasa diartikan 

sebagai ziyâdah merupakan tambahan atau kelebihan dari suatu pokok 

pinjaman, dampak yang terjadi karena ribâ adalah terhambatnya 

pertumbuhan ekonomi, karena ribâ hanya mensejahterakan orang yang 

mempunyai modal yaitu pihak kreditur, seperti konsep dalam ekonomi 

kapitalis yaitu “Orang yang kaya semakin kaya dan orang yang miskin 

semakin miskin”, pihak yang kaya adalah orang yang mempunyai modal 

sehingga mereka mampu meminjamkan uangnya kepada yang 

membutuhkan, sedangkan orang yang miskin adalah pihak peminjam atau 

debitur yang sangat membutuhkan uang, baik digunakan untuk keperluan 

konsumtif maupun produktif.  

Keperluan konsumtif adalah yang digunakan untuk memenuhi 

kebutuhannya sehari-hari, seperti makan, bayar sekolah, bayar lstrik, dan 

 
46 Sofwan Ahmad Fauzi, “Transaksi Jual-Beli Terlarang: Ghisy atau Tadlîs Kualitas.” 

hal. 94-99.  
47 Muhammad Reza Palevy, Hafas Furqani, and Nevi Hasnita, “Sistem Transaksi dan 

Pertanggungan Risiko dalam Jual Beli Dropshipping Menurut Perspektif Ekonomi Islam,” 

dalam Journal of Sharia Economics, Vol. 1 No. 2 Tahun 2020, hal. 99–119. 



235 
 

 

lain-lain.48 Sedangkan pinjaman yang bersifat untuk keperluan produktif 

adalah digunakan untuk mengembangkan usaha, membuka usaha baru, 

membeli keperluan untuk membudidayakan persawahan atau peternakan, 

dan lain-lain. Perbedaan dari pinjaman yang bersifat konsumtif dan 

produktif yaitu terletak pada hasil yang diperolehnya, kalau pinjaman 

yang bersifat konsumtif akan habis untuk memenuhi kebutuhan 

konsumsinya (sandang, pangan dan papan), sedangkan pinjaman yang 

bersifat produktif akan menghasilkan keuntungan yang sesuai dengan apa 

yang diharapkan. Kejelasan tentang haramnya ribâ terdapat dalam al-

Qur’ân Sûrah al-Baqarah (2) Ayat 275 

كَمَايَقوُْمُ الَّذِيْ يَتخََبَّطُهُ الشَّيْطٰنُ مِنَ الْمَس ِ  ذٰلِ  بٰوالَْ يَقوُْمُوْنَ اِلَّْ كَ الََّذِيْنَ يأَكُْلوُْنَ الر ِ

بٰوا  فمََنْ جَاۤءَهٗ مَ  مَ الر ِ ُ الْبَيْعَ وَحَرَّ بٰواۘ وَاحََلَّ اللّٰه ا اِنَّمَا الْبَيْعُ مِثلُْ الر ِ عِظَةٌ وْ بِانََّهُمْ قَالوُْٰٓ

ىِٕكَ اصَْحٰبُ النَّارِ ِۚ هُمْ 
ۤ
ِ   وَمَنْ عَادَ فَاوُلٰ ب ِهٖ فَانْتهَٰى فَلَهٗ مَا سَلَفَ  وَامَْرُهٰٗٓ اِلَى اللّٰه نْ رَّ م ِ

 فِيْهَا خٰلِدوُْنَ 
Orang-orang yang memakan (bertransaksi dengan) ribâ tidak dapat 

berdiri, kecuali seperti orang yang berdiri sempoyongan karena 

kesurupan setan. Demikian itu terjadi karena mereka berkata bahwa jual 

beli itu sama dengan ribâ. Padahal, Allah telah menghalalkan jual beli 

dan mengharamkan ribâ. Siapapun yang telah sampai kepadanya 

peringatan dari Tuhannya (menyangkut ribâ), lalu dia berhenti sehingga 

apa yang telah diperolehnya dahulu menjadi miliknya dan urusannya 

(terserah) kepada Allah. Siapa yang mengulangi (transaksi ribâ), mereka 

itulah penghuni neraka, mereka kekal di dalamnya.  

Dalam terjemahan Tafsîr al-Munîr Jilid 2, di al-Qur’ân terdapat 

penjelasan tentang pengharaman ribâ persis sama dengan pengharaman 

minuman keras, yaitu letak pertama terdapat dalam Makiyyah dan tiga di 

antaranya terletak di Madaniyyah, sehingga letak pengharamana ribâ di 

dalam al-Qur’ân mempunyai 4 fase:49 

1) di Makkah Allah menurunkan Sûrah al-Rûm Ayat 39 yang artinya: 

“Ribâ yang kamu berikan agar berkembang pada harta orang lain, 

tidaklah berkembang dalam pandangan Allah”. Hal ini sama dengan 

diturunkannya Sûrah al-Naẖl Ayat 67 yang artinya “Dari buah kurma 

dan anggur, kamu membuat minuman yang memabukkan dan rizqi 

 
48 Ummi Kalsum, “Ribâ dan Bunga Bank dalam Islam (Analisis Hukum dan 

Dampaknya Terhadap Perekonomian Umat),” dalam Jurnal Al-’Adl, Vol. 7 No. 2 Tahun 2014, 

hal. 67–83. 
49 Wahbah Az-Zuhailî, Terjemah Tafsîr al-Munîr Jilid 2 Juz 3 Dan 4 (Al-Baqarah, Âl 

Imrân, Al-Nisâ’), 2013th ed. Jakarta: Gema Insani, 2013, hal. 120-121. 



236 
 

 

yang baik”. Kedua jenis ayat Makkiyyah tersebut sama-sama 

sindiran terhadap transaksi ribâ dan khamr yang sama-sama dilarang 

oleh Allah SWT, dan menjauhi perkara tersebut merupakan suatu 

keharusan. 

2) Sedangkan di Madinah, al-Qur’ân mengisahkan tentang kaum 

Yahudi yang tetap mengambil ribâ padahal Allah telah melarangnya, 

sehingga Allah menurunkan Sûrah al-Nisâ’ (4) Ayat 161 Allah 

Berfirman: 

بٰوا وَقدَْ نهُُوْا عَنْهُ وَاكَْلِهِمْ امَْوَالَ النَّاسِ باِلْباَطِلِ  وَاعَْتدَْنَا لِلْكٰفِرِيْنَ   اخَْذِهِمُ الر ِ وَّ

 مِنْهُمْ عَذاَبًا الَِيْمًا  
Melakukan ribâ, padahal sungguh mereka telah dilarang darinya;, 

dan memakan harta orang dengan cara tidak sah (bâthil). Kami 

sediakan untuk orang-orang kafir di antara mereka adzâb yang 

sangat pedih.  

Persamaan dengan ayat tentang hukuman bagi orang yang minum 

khamr yang terdapat dalam Sûrah al-Baqarah (2) Ayat 219: 

مَنَافعُِ لِلنَّاسِۖ وَاِثمُْهُمَآٰ اكَْبرَُ    يسَْـَٔلوُْنكََ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ  قلُْ فِيْهِمَآٰ اِثمٌْ كَبِيْرٌ وَّ

   .....مِنْ نَّفْعِهِمَا  
Mereka bertanya kepadamu (Nabi Muhammad) tentang khamr dan 

judi. Katakanlah, pada keduanya terdapat dosa besar dan beberapa 

manfaat bagi manusia, tetapi dosa keduanya lebih besar daripada 

manfaatnya.  

Kedua ayat Madaniyyah ini merupakan konsekuensi bagi seseorang 

yang membangkang larangan Allah dengan tetap melakukan 

transaksi ribâ dan minum khamr, yaitu berupa dosa dan adzâb yang 

pedih, ketegasan dalam hukum ribâ dan khamr ini benar-benar tidak 

adanya keraguan (qath‘î). 50 

3) Pada fase ketiga di Madinah tentang larangan ribâ fâẖish yaitu ribâ 

yang berlipat lipat karena peminjam tidak mampu mengembalikan 

pokok pinjaman ketika sudah jatuh tempo, yang terdapat dalam al-

Qur’ân Sûrah ‘Âli Imrân (3) Ayat 130: 

َ لعََلَّكُمْ تفُْلِحُوْ  اتَّقوُا اللّٰه ضٰعَفَةً ۖوَّ ا اضَْعَافًا مُّ بٰوٰٓ  نَِۚ  يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا لَْ تأَكُْلوُا الر ِ

 
50 Al-Qurthubî berkata, bahwa yang dimaksud harta yang haram tidak hanya ribâ saja, 

melainkan harta-harta yang diambil dengan cara yang tidak baik, seperti yang dilakukan oleh 

kaum Yahudi pada waktu itu yang terdapat dalam al-Qur’ân Sûrah al-Mâ’idah Ayat 42 

“Mereka (orang-orang Yahudi itu) sangat suka mendengar berita bohong lagi banyak 

memakan makanan yang haram”. Az-Zuhailî, Terjemah Tafsîr Al-Munîr Jilid 2 Juz 3 dan 4 

(al-Baqarah, Âli Imrân, al-Nisâ’), hal. 122. 



237 
 

 

Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan ribâ 

dengan berlipat ganda51 dan bertakwalah kepada Allah agar kamu 

beruntung.  

Fase ketiga tentang pengharaman ribâ ini sama persis dengan fase 

ketiga ketika khamr diharamkan, yang terdapat dalam al-Qur’ân 

Sûrah al-Nisâ’ (4) Ayat 43  

لٰوةَ وَانَْتمُْ سُكٰرٰى حَتهى تعَْلمَُوْا مَا تقَوُْلوُْنَ   يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا لَْ تقَْرَبوُا الصَّ
Wahai orang-orang yang beriman, janganlah mendekati shalat, 

sedangkan kamu dalam keadaan mabuk sampai kamu sadar akan 

apa yang kamu ucapkan.  

Kedua ayat tentang larangan ini masih sebagian belum sepenuhnya, 

larangan untuk tidak memakan ribâ yang berlipat-lipat karena jenis 

ribâ fâẖish atau ribâ nâshî’ah ini merupakan ribâ yang paling jelek 

yang terjadi pada masa jahiliyah, sedangkan untuk larangan minum 

khamr merupkan larangan ketika mau menunaikan shalat, karena 

dengan meminum khamr orang akan mabuk dan tidak melakukan 

shalat dengan benar.52  

4) Pada fase keempat madaniyyah penegasan tentang ribâ dan khamr 

benar-benara diharamkan dari segala bentuk dan jenis ribâ dan 

khamr, segala bentuk dan jenis tambahan akibat utang piutang yang 

dilarang oleh Allah Swt, seperti yang terdapat dalam al-Qur’ân Sûrah 

al-Baqarah (2) Ayat 278:  

ؤْمِنِيْنَ   ا اِنْ كُنْتمُْ مُّ بٰوٰٓ َ وَذرَُوْا مَا بَقِيَ مِنَ الر ِ  يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُا اتَّقوُا اللّٰه
Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan 

tinggalkan sisa ribâ (yang belum dipungut) jika kamu orang-orang 

yang beriman.  

Sedangkan pada fase keempat Allah melarang segala bentuk jenis 

khamr beserta dengan perbuatan-perbuatan tercela lainnya, seperti 

judi, berqurban untuk berhala, mengudi nasib dengan anak panah, 

 
51 Berlipata ganda di sini merupakan tambahan hutang yang diberikan peminjam atas 

konsekuensi waktu karena peminjam tidak bisa mengembalikan uang ketika jatuh tempo, ini 

disebut sebagai ribâ nâshî’ah yang hukumnya haram walaupun tambahan uang yang 

diberikan oleh peminjam atas permintaan orang yang meminjami tidak berlipat ganda. Al-

Qur’ân Kementrian Agama RI, Al-Qur’ân dan Terjemahannya, Jakarta: Lajnah Pentashihan 

Musẖaf Al-Qur’ân Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama Republik Indonesia, 2015, 

hal. 431. 
52 Moh Mauluddin, “Critical Criticism of the Interpretation of Usury by Al-Jashshash 

in Tafsîr Aẖkam Al-Qur’ân,” daam Jurnal Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’ân dan al-

Hadis, Vol. 18 No. 2 Tahun 2024, hal. 251–268. 



238 
 

 

karena semua itu merupakan perbuatan setan seperti dalam al-Qur’ân 

Sûrah al-Mâ’idah (5) Ayat 90: 

نْ عَمَلِ   ا اِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْْنَْصَابُ وَالْْزَْلَْمُ رِجْسٌ م ِ يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْٰٓ

 الشَّيْطٰنِ فَاجْتنَبِوُْهُ لعََلَّكُمْ تفُْلِحُوْنَ 
Wahai orang-orang yang beriman, sesungguhnya minuman keras, 

berjudi, (berkurban untuk) berhala, dan mengundi nasib dengan 

anak panah adalah perbuatan keji (dan) termasuk perbuatan setan, 

maka jauhilah (perbuatan-perbuatan) itu agar kamu beruntung. 

Tidak ada yang memperdebatkan tentang keharaman ribâ, karena 

ribâ yang terjadi pada zaman jahiliyah benar-benar sangat mendzhalimi 

orang yang berhutang, tetapi transaksi dan kegiatan muʿâmalah yang 

transaksinya menyerupai dengan ribâ pada saat ini dan tidak ada pada 

masa Nabi Muhammad, adalah “Bunga Bank”. Bunga bank yang 

dianggap oleh beberapa Mujtahid sebagai ribâ, dikarenakan transaksi 

simpan pinjam uang di lembaga keuangan atau perbankan disertai dengan 

tambahan yang disepakati di awal kontrak yang disetujui oleh kedua belah 

pihak. Terdapat dua jenis suku bunga di perbankan, yaitu interest dan 

usury. Interest adalah jenis suku bunga yang wajar dan tidak tinggi, 

biasanya suku bunga ini sudah ditetapkan oleh Bank Indonesia dan 

diterapkan oleh Bank Umum, khususnya bank-bank di bawah BUMN 

(Badan Usaha Milik Negara) 53 Sedangkan usury adalah suku bunga yang 

tinggi yang ditetapkan oleh lembaga keuangan atau perbankan sehingga 

suku bunga jenis ini dapat memberatkan peminjam. Dari kedua jenis suku 

bunga bank ini, para Ulama mempunyai pendapat yang berbeda tentang 

bunga bank, walaupun jumhur Ulama berpendapat bahwa bunga bank 

adalah ribâ, tetapi Abdullah Yûsuf Ali dan Muhammad Asad berpendapat 

bahwa bunga bank dengan jenis “Interst” bukan merupakan ribâ, karena 

yang disebut dengan ribâ adalah bunga bank dengan jenis usury yang 

berlipat ganda yang terdapat dalam al-Qur’ân Sûrah ‘Âli Imrân (3) Ayat 

130: 

َ لعََلَّكُمْ تفُْلِحُوْ  اتَّقوُا اللّٰه ضٰعَفَةً ۖوَّ ا اضَْعَافًا مُّ بٰوٰٓ  نَِۚ  يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا لَْ تأَكُْلوُا الر ِ
Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan ribâ 

dengan berlipat ganda dan bertakwalah kepada Allah agar kamu 

beruntung. 

 
53 Sofi Faiqotul Hikmah, “Bunga Bank Perspektif Ahli Tafsîr (Telaah Kritis Terhadap 

Bunga Simpanan dan Bunga Pinjaman pada Bank Konvensional),” dalam Jurnal Ekonomi 

Syarî‘ah Darussalam, Vol. 5 No. 1 Tahun 2024, hal. 102–122. 



239 
 

 

Allah tidak serta merta mengharamkan ribâ tanpa adanya sebab, 

karena Islam menjaga nilai-nilai luhur dan moralitas, sedangkan ribâ 

mengandung banyak perkara negatif, maka disebabkannya ribâ haram 

karena beberapa hal sebagai berikut:54 

1) Ribâ menyebabkan orang mendapatkan keuntungan tanpa bekerja, 

berdagang, menjadi dokter, pengacara, dan profesi lainnya, mereka 

hanya sebagai vampire (lintah darat) yang hanya bisa mengambil 

keuntungan dari kinerja orang lain. 

2) Ribâ menyebabkan seseorang meraup keuntungan tanpa adanya 

biaya pengganti, agama Islam melarang seseorang menzhalimi yang 

lain, dengan mengambil ribâ seseorang menjadi tidak adil terhadap 

orang lain dan merupakan penindasan terhadap orang yang lemah 

karena suatu pinjaman. 

3) Ribâ menyebabkan rasa iri dan dengki serta kebencian terhadap kaum 

kapitalis yang semena-mena meraup keuntungan dan penindasan 

terhadap yang lemah, ribâ menyebabkan seseorang menjadi budak 

harta, dan pihak kapitalis menjadi srigala yang meraup pundi-pundi 

keuntungan dari jiwa-jiwa yang miskin. 

4) Ribâ menyebabkan putusnya tali persaudaraan, mengamputasi rasa 

untuk saling membantu meminjamkan uang tanpa adanya 

keuntungan, serta merampas harta orang-orang yang miskin untuk 

memperkaya para pemilik modal.55 

Ribâ menyebabkan hancurnya nilai-nilai kemanusiaan, seperti yang 

dijelaskn dalam ayat sebelumnya bahwa Allah SWT menghancurkan ribâ 

dan menyuburkan sedekah. Perlu diketahui bahwa kehancuran ribâ tidak 

hanya terjadi pada orang yang mengambil keuntungan dengan cara ribâ, 

tetapi pihak yang membayar ribâ, yang mencatat dan yang menjadi saksi 

transaksi yang mengandung ribâ. Seperti contoh yang sering terjadi dalam 

lingkungan kita saat ini, seorang petani yang meminjam pada seseorang 

atau lembaga yang mengandung ribâ, yang terjadi petani tersebut menjual 

lahan pertaniannya untuk melunasi hutang-hutang yang tidak bisa dibayar 

dengan hasil panenannya karena tingginya prosentase ribâ yang 

 
54 Muhammad Nur Ishak and Robiatul Adawia, “Penerapan Etika Bisnis Islam dalam 

Transaksi Jual Beli di Pasar Tradisional (Studi Pada PT Bangun Prima Lestari Kencana 

Bekasi),” dalam Jurnal DIRHAM: Jurnal Ekonomi Islam, Vol. 3 No. 1 Tahun 2023, hal. 30–

38. 
55 Achmad Munajib, “Usury in the Study of Mawdhû‘î Interpretaion,” dalam Prosiding 

ICoSLaw 2022: International Conference on Sharia and Law, Vol. 1 No. 1 Tahun 2022, hal. 

148–159. 



240 
 

 

ditetapkan oleh pihak yang meminjamkan uang.56 Sûrah al-Baqarah (2) 

Ayat 276 Allah Swt Berfirman: 

دقَٰتِ   بٰوا وَيرُْبِى الصَّ ُ الر ِ  ... يمَْحَقُ اللّٰه
Allah menghilangkan (keberkahan dari) ribâ dan menyuburkan sedekah. 

Dalam Tafsîr Ibnu Katsîr menjelaskan tentang kehancuran dari 

pelaku ribâ, baik musnah segala hartanya akibat prilakunya ataupun tidak 

ada keberkahan dari harta yang terdapat ribâ, begitu harta diperoleh tidak 

ada kemanfaatan yang terdapat di dalamnya dan hilang begitu saja. Ini 

berbanding terbalik dengan sedekah, yaitu terdapat keberkahan harta bagi 

orang yang mau bersedekah. Allah memberikan keberkahan kepada 

seseorang yang tidak hanya mencari kekayaan materi, namun terdapat 

dalam hal-hal lain seperti, ketentraman dalam keluarga, kesehatan yang 

paripurna, pendidikan yang diberikan kelancaran, karir yang baik, dan 

juga anak-anak yang solih solihah.57 Tidak hanya dalam al-Qur’ân, dalam 

Hadis Nabi Muhammad Saw, terdapat enam barang ribâwi Hadis 

Mu’awiyah dan Ubadah bin Shamit Nabi Muhammad Saw Bersabda: 

امِتِ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم الذَّهَبُ بِالذَّهَبِ  عَنْ أبَُادةََ بْنِ الصَّ

وَالشَّعِيرُ  ةِ وَالْبرُُّ باِلْبرُ ِ ةُ بِالْفِضَّ بِالشَّعِيرِوَالتَّمْرُباِلتَّمْرِوَالْمِلْحُ بِالْمِلْحِ مِثلًَْ  وَالْفِضَّ

  بمِِثلٍْ يدَاًبِيدٍَ فمََنْ زَادَ أوَِاسْتزََادَ فَقدَْ أرَْبَى 58 (رواه مسلم)
(Tukar-menukar) emas dengan emas, perak dengan perak, gandum keras 

dengan gandum keras, gandum halus dengan gandum halus, kurma 

dengan kurma, garam dengan garam, harus sama dan tunai. Siapa yang 

menambah atau meminta tambahan, maka dia telah melakukan ribâ. (HR. 

Muslim) 

Ibnu Qudamah mengtakan bahwa 6 barang ribâ tersebut jika di 

qiyaskan dengan zaman sekarang yang mempunyai kegunaan dan fungsi 

yang sama itu disebut sebagai barang ribâ, kualitas dan kuantitasnya 

harus sama karena mempunyai ‘illah yang sama, seperti menukar mata 

uang (karena dulu emas dan perak merupakan jenis uang yang disebut 

sebagai dinar dan dirham).59 Selain itu gandum, kurma dan garam 

 
56 Az-Zuhailî, Terjemah Tafsîr al-Munîr Jilid 2 Juz 3 Dan 4 (Al-Baqarah, Âli Imrân, 

Al-Nisâ’), hal. 431-432. 
57 Eja Armaz Hardi, “Etika Produksi Islami: Mashlaẖah dan Maksimalisasi 

Keuntungan,” dalam Jurnal El-Jizya: Jurnal Ekonomi Islam, Vol. 8 No. 1 Tahun 2020, hal. 

98–119. 
58 Shaẖîẖ Muslim, Kitâb al-Mushâqât No. 1587.  
59 Rudiger Lohlker, Krueger Tumiwa, and Telsi Fratama Dewi Samad, “The Discourse 

of Usury in the Views of Islam and Christianity,” dalam Jurnal Tasharruf: Journal Economics 

and Business of Islam, Vol. 7 No. 2 Tahun 2022, hal. 185-197. 



241 
 

 

merupakan jenis kebutuhan pokok yang setiap orang mengkonsumsinya, 

jika terjadi pertukaran harus dengan kuantitas dan kualitas yang sama, jika 

di qiyaskan dengan kondisi saat ini, kebutuhan pokok khususnya di 

Negara Indonesia adalah beras. Hadis ini menjadi dasar utama untuk ribâ 

fadhl (tambahan dalam pertukaran barang ribâwi, seperti 1 kg emas, 

dengan 1,2 kg emas) dan ribâ nasi’ah (penundaan penyerahan terhadap 

barang ribâwi, meskipun mempunyai jumlah yang sama). Begitu vitalnya 

masalah ribâ, dan Nabi juga bersbda dalam Hadis: 

جُلُ   صلى الله عليه وسلمِ قَال رِبَا وَاحِدٌ يصُِيبهُُ الرَّ ِ بْنِ حَنْظَلَةَ رضي الله عنه عَنِ النَّبِي  عَنْ عَبْدِاللَّّٰ

ٍ وَثلَََثِينَ زَنْيَةً 60(رواه وأحمد)   أشََدُّ مِنْ سِت 
Satu dirham ribâ yang dimakan seseorang, lebih berat dosanya daripada 

tiga puluh enam kali zina. (HR. Ahmad) 

Ribâ merupakan dosa besar bahkan melebihi perbuatan zina, karena 

dalam Hadis dikatakan orang yang makan ribâ sekali lebih besar dosanya 

daripada orang yang melakukan zina 36 kali. Ribâ mempunyai dampak 

sosial yang begitu besar yaitu: menzhalimi pihak lain secara ekonomi, 

menjadikan utang sebagai alat penindas, memeras harta orang miskin, dan 

merusak konsep distribusi kekayaaan. Karena ribâ sangat merusak tataan 

sosial, sehingga dosanya lebih besar daripada melakukan zina berkali-

kali. Angka 36 kali zina tidak semata-mata dimaknai secara literal, tapi 

lebih ke pelajaran yang dimbil dan betapa besar dosa yang diterima dari 

perbuatan ribâ tersebut, bahkan beberapa riwayat mengatakan bahwa 

orang yang melakukan ribâ “seperti zina dengan ibunya sendiri”.61 

Konsep ribâ dalam ekonomi modern seperti dalam transaksi pengambilan 

bunga dari kredit konsumtif, bunga bank, dan juga pinjaman online yang 

berbunga tinggi, karena itu semua merusak prinsip keadilan dalam 

ekonomi. Selain itu terdapat dalam Hadis tentang pelaku ribâ semuanya 

dilaknat yang terdapat dalam Shaẖîẖ Muslim Nabi Muhammad Bersabda:  

بَا وَمُوكِلَهُ وَكَاتِبَهُ وَشَاهِديَْهِ  ِ آكِلَ الر ِ عَنْ جَابرٍِرضي الله عنه قَالَ لعََنَ رَسُولُ اللَّّٰ

  وَقَالَ هُمْ سَوَاءٌ 62 (رواه مسلم)
Dari jabir r.a berkata: Rasulullah Saw melaknat pemakan ribâ, pemberi 

ribâ, penulis transaksi ribâ, dan dua saksinya. (HR. Muslim)  

 
60 Al-Haytsamî dalam Majma‘ al-Zawâ’id mengatakan bahwa perawi Hadis adalah 

tsiqah, dan Al-Bânî juga menilai bahwa Hadis ini H̲asan. Al-Albânî, Shaẖîẖ al-Jâmi‘ al-

Shaghîr wa Ziyâdatuh, Hadis No. 3375. 
61 Dedeng Sehabudin et al., “Perspectives of Quraish Shihab and Yûsuf al-Qardhâwî 

on Usury and Interest in the Context of Islamic Finance,” dalam Jurnal JISEL: Journal of 

Islamic Economic Laws, Vol. 7 No. 1 Tahun 2024, hal. 18–35. 
62 Shaẖîẖ Muslim, Kitâb al-Mushâqât, No. 1598.  



242 
 

 

Rasulullah melaknat yang artinya orang itu tidak akan memperoleh 

Rahmat Allah bagi seluruh pelaku ribâ dan para pendukungnya, jadi tidak 

hanya pelaku utama yang mendapatkan dosa ribâ, namun semua pihak 

yang terlibat di dalamnya.63 Pihak pihak tersebut adalah: akila-al-ribâ, 

yaitu pemakan ribâ, atau orang yang mendapatkan keuntungan dari 

pinjaman yang diberikannya, maukilahu yaitu orang yang membayar 

ribâ/ bunga atau orang yang meminjam uang dan mengembalikannya 

disertai dengan bunga, katibatuhu yaitu orang yang mencatat 

transaksinya, dalam dunia perbankan disebut sebagai sekretaris atau yang 

mebuat akad perjanjian yang disertai dengan pembayaran ribâ yang 

disepakatinya, dan syahidaihi yaitu orang-orang yang menjadi saksi atas 

transaksi pinjaman yang disertai dengan ribâ tersebut. Hum sawa’un yaitu 

segala sesuatu yang terlibat dan menyerupainya, baik yang secara aktif 

maupun yang secara pasif, semua yang terlibat tidak akan pernah 

mendapatkan Raẖmat Allah, ini menunjukkan bahwa Islam tidak hanya 

mengharamkan ribâ, tapi juga semua sistem, proses manajemen, dan 

institusi yang menopangnya. 

d. Ayat Tentang Larangan Gharar 

Gharar merupakan suatu ketidakpastian dalam transaksi, baik 

ketidakjelasan dalam jenis dan kualitas barang, waktu, tempat, maupun 

harga suatu barang yang ditransaksikan oleh kedua belah pihak, yaitu 

penjual dan pembeli. Ketidakjelasan dalam bertransaksi ini seperti, 

seseorang menjual burung yang masih terbang di udara, menjual ikan 

yang masih ada di laut. Walaupun transaksi terlihat jelas barangnya, 

namun apabila barang masih belum di tangan penjual maka transaksi ini 

masih dikatakan sebagai transaksi jual beli yang mengandung gharar. 

Contoh lain yang sering kita lihat di lingkungan kita yaitu seseorang 

menjual buah yang belum masak dan masih ada di pohon, transaksi ini 

dikatakan gharar karena buah yang belum masak itu apakah bisa tumbuh 

dan masak dengan baik atau tidak, sedangkan harga dan waktu 

bertransaksi sudah disepakati di awal oleh kedua belah pihak, baik 

mengenai harga, waktu dan jenis barang yang ditransaksikan.64  Dalam 

Sûrah al-Nisâ’  (4) Ayat 29 Allah Swt Berfirman: 

 
63 M Anton Athoillah and Sofyan Al-Hakim, “Reinterpreting the Ratio Legis of the 

Prohibition of Usury,” dalam Middle-East Journal of Scientific Research, Vol. 14 No. 10 

Tahun 2013, hal. 1390–1400. 
64 Hadis Shaẖîẖ and Ro’fah Setyowati, “Perspektif Hukum Islam Mengenai Praktik 

Gharar dalam Transaksi Perbankan Syarîʿah,” dalam Jurnal Dialogia Iuridica: Jurnal Hukum 

Bisnis dan Investasi, Vol. 12 No. 2 Tahun 2021, hal. 69–82. 



243 
 

 

ٰٓ انَْ تكَُوْنَ تجَِارَةً عَنْ  ا امَْوَالكَُمْ بَيْنكَُمْ بِالْباَطِلِ اِلَّْ ترََاضٍ يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا لَْ تأَكُْلوُْٰٓ

نْكُمْ   .....    م ِ

Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan harta 

sesamamu dengan cara yang bâthil (tidak benar), kecuali berupa 

perniagaan atas dasar suka sama suka di antara kamu. 

Dijelaskan dalam Tafsîr al-Mukhtasyar di bawah pengawasan 

Syaikh Salih bin Abdullah bin Humaid Imam Masjidil Haram, 

menjelaskan bahwa larangan memakan harta secara bâthil (ilegal), seperti 

prilaku mencuri, merampok, merampas, korupsi, suap menyuap dan 

prilaku-prilaku lain yang tidak dibenarkan dalam syariat, kecuali dengan 

perdagangan atas dasar saling ridha. Saling ridha antara penjual dan 

pembeli jika keduabelah pihak melakukan trnsaksi dengan jujur, 

transparan masalah kualitas dan kuantitas barang, serta dengan 

pembayaran yang disepakati. Jika salah satu pihak melakukan gharar 

(ketidakjelasan) dalam transaksi maka jual beli tidak bisa dibenarkan.  

Larangan jual beli secara bâthil juga terdapat dalam Sûrah al-Baqarah (2) 

Ayat 188:  

ا امَْوَالكَُمْ بَيْنكَُمْ بِالْبَاطِلِ   ...وَلَْ تأَكُْلوُْٰٓ
Janganlah kamu makan harta di antara kamu dengan jalan yang bâthil.  

Selain dalam ayat-ayat tersebut, terdapat dalam Hadis-Hadis yang 

merupakan landasan langsung larangan jual beli yang mengandung 

gharar, Nabi Muhammad Saw Bersabda dalam Hadis: 

ِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ  عَنْ أبَِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ نهََى رَسُولُ اللَّّٰ

  بَيْعِ  الْغرََرِ 65(رواه مسلم)
 Dari Abu Hurairah r.a. Rasulullah Saw melarang jual beli yang 

mengandung gharar (ketidakjelasan). (HR. Muslim) 

 Ini adalah dalil utama dalam fikih muʿâmalah yang dijadikan 

landasan oleh seluruh madzhab. Contoh jual beli yang mengandung 

gharar adalah: jual beli ikan yang masih ada di dalam air laut, jual beli 

burung yang masih terbang di udara, jual beli buah yang belum diketahui 

kematangannya, dan lain sebagainya.66 Bayʿ al-gharar adalah segala 

bentuk transaksi yang mengandung ketidakpastian tentang objek barang, 

 
65 Shaẖîẖ Muslim, Kitâb al-Buyû‘,  No. 1513. 
66 Mohammad Ashraful Ferdous Chowdhury, “Why Islamic Finance is Differen? A 

Short Review of Islamic Jurisprudential Interpretation About Usury, Ambiguity (Gharar), 

Gambling (Maysir) and Exploitative Commercial Arbitrage (Talaqqî al-Rukbân),” dalam 

Journal of Emerging Economies and Islamic Research, Vol. 3 No. 3 Tahun 2015, hal. 70–83. 



244 
 

 

jumlah/ ukuran, waktu penyerahan, atau hasil dari transaksi tersebut. 

Hadis lain tentang bayʿ al-gharar yaitu tentang larangan menjual barang 

yang belum dimiliki, Nabi Muhammad Saw Bersabda: 

جُلُ فَيسَْألَنُِي   عَنْ حَكِيمِ بْنِ حِزَامٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ قلُْتُ يَارَسُولَ اللهِ يَأتِْينِي الرَّ

  الْبيَْعَ لَيْسَ عِنْدِي أفََأبَْتاَعُهُ لَهُ مِنَ السُّوقِ قَالَ لَْتبَعِْ مَالَيْسَ  عِنْدكََ 67(رواه الترمذي)
Rasulullah Saw melarang menjual sesuatu yang belum kamu miliki. (HR. 

Tirmidzi) 

Gharar juga terjadi ketika objek jual beli belum ada, belum bisa 

diserahkan, atau belum diketahui keberadaannya.68  Contoh transaksi 

gharar perspektif transaksi modern yaitu: 1) Menjual barang yang belum 

dimiliki atau belum jelas spesifikasinya. 2) Asuransi konvensional 

(mengandung gharar dan maysir menurut jumhur Ulama). 3) Investasi 

bodong: tidak jelas sumber keuntungan dan risiko. 4) Jual beli lewat 

gambar palsu atau deskripsi menipu di platform marketplace. 

Pada transaksi yang mengandung gharar pasti terjadi ketidakrelaan 

salah satu pihak, selain itu pada transaski gharar terlihat begitu 

menyenangkan, tetapi kenyataannya begitu sangat menyakitkan, karena 

kenyataan tidak sesuai dengan apa yang terlihat oleh mata. Terdapat 

beberapa transaksi jual beli yang inheren dengan gharar, yaitu:  

1) Jual beli ẖashâh (batu kecil) merupakan jual beli tanah pada masa 

jahiliyah yang tidak jelas ukuran luas tanah yang diperjualbelikan, 

jual beli ini dilakukan dengan melempar batu kecil di tanah, di mana 

jatuhnya batu kecil tersebut menjadi tanah yang diperlualbelikan. 

Nabi Muhammad Saw Bersabda: 

ِ صلى الله عليه وسلمعَنْ بَيْعِ الْحَصَاةِ وَعَنْ  عَنْ أبَِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ  نهََى رَسُولُ اللَّّٰ

  بَيْعِ الْغرََرِ 69 (رواه مسلم)

  
Dari Abu Hurairah r.a Rasulullah Saw melarang jual beli dengan 

melempar kerikil (bayʿ al-ẖashâh) dan jual beli yang mengandung 

gharar (ketidakjelasan). (HR. Muslim) 

 
67 Sunan al-Tirmidzî No. 1232 
68 Sirajul Arifin, “Gharar dan Risiko dalam Transaksi Keuangan,” dalam Jurnal 

Tsaqafah, Vol. 6 No. 2 (n.d.), hal. 312–334. 
69 Shaẖîẖ Muslim, Kitâb al-Buyû‘ No. 1513, dalam Muhammad Taufan Djafri 

Jamaluddin, Sofyan Nur, “Penetapan Harga dalam Jual Beli Perspektif Fikih muʿâmalah 

(Studi Komparasi Mazhab Maliki dan Madzhab Syafi’î),” dalam Jurnal Al-Khiyar: Jurnal 

Bidang Mu'âmalah dan Ekonomi Islam, Vol. 3 No. 1 Tahun 2023, hal. 18–40.  



245 
 

 

2) Jual beli mulâmasah yaitu jual beli pada masa jahiliyah ini dikatakan 

sempurna jika pembeli menyentuh barang yang diperjualbelikan tanpa 

melihat barang tersebut, seperti membeli baju tetapi baju itu 

dibungkus plastik dan berada di kegelapan sehingga pembeli hanya 

diperbolehkan untuk meraba barangnya saja, apabila pembeli 

mendesak untuk tetap melihat barangnya, maka jual beli itu tidak bisa 

dibatalkan.70 

3) Jual beli nitâj adalah jual beli hasil peternakan tetapi masih belum 

kelihatan hasilnya, misalnya jual beli susu kambing yang masih 

berada di mammae (kantong susu) yang belum diperah. 71  

4) Jual beli muzâbanah adalah jual beli ini merupakan jual beli dengan 

menukar buah belum di panen yang belum diketahui kualitas dan 

kuantitasnya dengan buah yang sudah di panen atau buah kering yang 

sudah diketahui kualitas dan kuantitasnya. Misalnya, menukar kurma 

yang masih ada di pohon dengan kurma kering yang sudah di panen.72 

5) Jual beli muẖâqalah adalah hampir sama dengan jual beli muzabanah, 

contoh dari transaksi jual beli muhaqalah adalah menukar gandum 

dengan gandum yang masih ada bulirnya, jual beli ini hanya 

menggunakan sistem terkaan atau perkiraan, karena jumlah dan 

kualitas dari barang yang ditukar tidak jelas.73  

6) Jual beli mukhâdharah adalah Jual beli buah yang masih mentah dan 

belum kelihatan kualitasnya, seperti jual beli kurma hijau yang belum 

tau kualitasnya.74  

7) Jual beli bulu domba yang masih ada di badan domba dan belum di 

potong. 

8) Jual beli susu padat yang masih berada di kantong susunya. 

 
70Ishak and Adawia, “Penerapan Etika Bisnis Islam dalam Transaksi Jual Beli di Pasar 

Tradisional (Studi Pada PT Bangun Prima Lestari Kencana Bekasi).” hal. 31. 
71 M Tholib Alawi, “Aspek Tadlîs pada Sistem Jual Beli: Analisis pada Praktik Jual 

Beli Pulsa Listrik (Token) Prabayar,” dalam Jurnal Bâbu Al-Ilmi Ekonomi dan Perbankan 

Syarîʿah, Vol. 2 No. 1 Tahun 2017, hal. 129–138. 
72 Cahya Wulandari and Koiriyah Azzahra Zulqah, “Tinjauan Islam Terhadap 

Mekanisme Pasar dan Penanganan Distorsinya,” dalam Journal of Islamic Economics and 

Finance Studies, Vol. 1 No. 1 Tahun 2020, hal. 82. 
73 Ar Royyan Ramly, “Konsep Gharar dan Maysir dan Aplikasinya pada Lembaga 

Keuangan Islam,” dalam Jurnal Islam Universalia: International Journal of Islamic Studies 

and Social Sciences, Vol. 1 No. 1 Tahun 2019, hal. 62–82. 
74 Shohih and Setyowati, “Perspektif Hukum Islam Mengenai Praktik Gharar dalam 

Transaksi Perbankan Syarîʿah.”, hal. 32-34. 



246 
 

 

9) Jual beli ẖabal al-ẖabalah adalah, seperti contoh jual beli anak unta 

yang masih ada di dalam perut induknya.75 

Transaksi muʿâmalah modern yang terjadi saat ini yang 

kemungkinan mengandung unsur gharar adalah asuransi, dalam kontrak 

asuransi melibatkan beberapa pihak, di ataranya pemegang polish, 

perusahaan asuransi, dan pihak ketiga yang ditunjuk perusahaan asuransi 

untuk mengelola dana dari peserta asuransi. 1) Dalam perjanjian asuransi, 

pemegang polish atau peserta asuransi diharuskan membayar premi setiap 

bulan atau setiap tahun sesuai dengan kesepakatan untuk jangka waktu 

yang tak terbatas. 2) Pembayaran premi asuransi setiap anggota tidak 

sama jumlahnya, tergantung risiko yang ada dalam peserta asuransi, 

semakin tua peserta asuransi maka premi yang dibayarkan juga semakin 

tinggi, karena risiko sakit dan meninggal dunia pada peserta asuransi yang 

sudah tua juga semakin besar. 3) Peserta asuransi yang tidak mengalami 

sakit, kecelakaan, atau meninggal tidak akan bisa klaim asuransi 

walaupun sudah membayar premi yang cukup lama, kalaupun bisa klaim 

asuransi atas dana premi yang dibayarkan, maka peserta asuransi 

mengalami kerugian yang sangat besar. 4) Dalam kasus asuransi ini 

terdapat peserta yang sangat dirugikan, terdapat juga peserta yang 

memperoleh klaim yang berlipat-lipat karena mengalami risiko.76 

Gharar tidak terjadi akibat ketidakpastian dalam mendapatkan 

keuntungan, seseorang yang melakukan usaha pasti akan menghadapi tiga 

kemungkinan, untung, rugi dan tidak untung/rugi. Dalam berinfestasi di 

sektor riil maupun di pasar modal (saham, obligasi dan reksadana), 

investor tidak hanya siap menerima keuntungan, tetapi juga harus siap 

menghadapi kerugian yang menyebakan investasi yang diberikan akan 

mengalami gulung tikar77. 

Gharar terjadi karena unclomplete information yang diberikan oleh 

penjual kepada pembeli sehingga menyebakan ketidakjelasan dalam 

bertransaksi. Jika dalam dunia perbankan, gharar terjadi ketika 

ketidakjelasan dalam akad, apabila terjadi ketidakpastian dari return 

(pengembalian) akibat dari investasi, hal tersebut bukan disebut dengan 

gharar, melainkan konsekuensi yang didapat investor karena 

investasinya, karena keuntungan investasi tidak bisa dipastikan dalam 

 
75 Taufiq, “Tadlîs Merusak Prinsip ’Antaradhin dalam Transaksi,” dalam Jurnal Ilmiah 

Syarîʿah, Vol. 15 No. 1 Tahun 2016, hal. 1–10. 
76 Arifin, “Gharar dan Risiko dalam Transaksi Keuangan.” hal. 103. 
77 Ramly, “Konsep Gharar dan Maysir dan Aplikasinya pada Lembaga Keuangan 

Islam.” hal. 32-35. 



247 
 

 

sebuah usaha, bisa jadi usaha mengalami keuntungan, kerugian, bahkan 

Break Even Point (BEP)/ keadaan dimana tidak mengalami keuntungan 

maupun kerugian. Sedangkan apabila memperoleh fixed income 

(pendapatan tetap) itu merupakan suatu bunga yang ditetapkan di awal 

kontrak sesuai kesepakatan dua belah pihak.78 Dalam al-Qur’ân Sûrah al-

An’âm (6) Ayat 152 Allah SWT berfirman: 

 وَاوَْفوُا الْكَيْلَ وَالْمِيْزَانَ بِالْقِسْطِِۚ 
Sempurnakanlah takaran dan timbangan dengan adil. 

Dalam Tafsîr al-Munîr Karya Wahbah Az-Zuhailî takaran dan 

timbangan yang adil adalah tidak boleh mengurangi timbangan jika kita 

menimbang untuk orang lain, dan tidak boleh melebihkan timbangan jika 

menimbang atau menakar untuk diri sendiri, jadi bersikap adil untuk 

orang lain maupun untuk diri sendiri. Seperti dalam al-Qur’ân Sûrah al- 

Muthaffifîn (83) Ayat 1-3 yang artinya: 

فِيْنََۙ  لْمُطَف ِ ل ِ يسَْتوَْفوُْنَۖ ) ١ (وَيْلٌ  النَّاسِ  اذِاَاكْتاَلوُْاعَلَى  اوَْ  ) ٢ (الَّذِيْنَ  وَاذِاَكَالوُْهُمْ 

زَنوُْهُمْ يخُْسِرُوْنَ    )٣(وَّ
Celakalah orang-orang yang curang (dalam menakar dan menimbang) 

(1). Mereka adalah orang-orang yang apabila menerima takaran dari 

orang lain, mereka minta dipenuhi (2). Sebaliknya, apabila mereka 

menakar atau menimbang untuk orang lain, mereka kurangi (3)”.79  

Dalam al-Qur’ân Sûrah Hûd Ayat 85 juga perintah untuk berbuat 

adil dengan menimbang dan memberi takaran yang benar, baik ketika 

menimbang harus dilakukan dengan adil dengan tidak mengambil hak 

orang lain dengan cara mengurangi timbangannya, maupun ketika 

mendapatkan takaran timbangan tidak melebih-lebihkan, karena itu 

merupakan bukan haknya dan akan merugikan penjual, perkara ini 

menyebabakan ketidakadilan dan menzhalimi salah satu pihak, dan Allah 

berjanji akan memberikan hukuman yang berat bagi orang-orang yang 

masih mengurangi timbangan atau takaran untuk orang lain dan 

menambah takaran atau timbangan untuk dirinya sendiri. 

e. Ayat Tentang Larangan Bay’ Najasy 

Al-Qur’ân tidak menyebutkan secara langsung tentang larangan 

jual beli najasy (bay’ an-najasy), namun secara umum al-Qur’ân 

melarang seseorang melakukan penipuan (al-Baqarah Ayat 22), 

melakukan kecurangan (al-Muthaffifîn Ayat 1-3), mengambil harta 

 
78 Wulandari and Zulqah, “Tinjauan Islam Terhadap Mekanisme Pasar dan 

Penanganan Distorsinya.” hal. 167. 
79 Kementrian Agama RI, Al-Qur’ân dan Terjemahannya. 



248 
 

 

seseorang secara bâthil (al-Baqarah Ayat 188), yang maknanya sama 

dengan larangan dalam melakukan bay’ najasy. Bay’ najasy dilakukan 

oleh rang lain yang bekerjasama dengan penjual untuk mengelabuhi calon 

pembeli, orang yang pura-pura menawar barang dengan harga yang tinggi 

akan mempengaruhi calon pembeli, padahal sebenarnya penawar tersebut 

tidak benar-benar ingin membeli barang yang dijual. Rekayasa 

permintaan ini biasanya dilakukan oleh dua orang atau lebih yang 

direncanakan sebelumnya dengan tujuan untuk menaikkan harga barang 

seolah-orang barang yang dijual mempunyai kualitas yang bagus. 

Walaupun secara eksplisit tidak terdapat dalam al-Qur’ân, larangan bay’ 

najasy terdapat dalam Hadis Nabi Muhammad Saw Bersabda: 

صلى الله عليه وسلمِعَنِ النَّجْشِ 80(رواه مسلم)    عَنْ ابْنِ عُمَرَرضي الله عنهما نهََى رَسُولُ اللَّّٰ
Dari Ibnu ‘Umar, bahwa Nabi Muhammad  melarang jual beli najasy. 

(HR. Muslim) 

Dalam jual beli najasy, penjual menyuruh orang lain untuk memuji 

barang dagangannya dengan pura-pura membelinya dengan harga di atas 

standar dengan tujuan orang lain mau membeli dengan harga di atasnya, 

padahal orang yang berpura-pura tersebut sudah disuruh oleh penjual dan 

tidak ingin membeli barangnya. 81 

Kasus seperti ini sering ditemui saat ini di terminal umum ketika 

baru naik bis, tiba-tiba ada orang yang pura-pura salah jalur untuk jurusan 

bisnya, sedangkan barang-barang bawaannya sudah berada di bis lainnya, 

tidak ada harta benda, hanya jam tangan yang ia punya, dan diniatkan 

untuk dijual kepada penumpang bis lain dan berpura-pura bersedih karena 

ketinggalan bis yang sebenarnya ingin ia naiki, orang lain yang 

bekerjasama dengannya pura-pura menawar jam tangannya dengan harga 

yang tinggi, karena jam tangan tersebut original dan buatan luar negeri, 

penumpang yang kasihan dengan orang tersebut akhirnya membeli jam 

tangan dengan harga yang tinggi karena pengaruh dari beberapa orang 

yang melakukan rekayasa permintaan, padahal jam tangan tersebut 

sebenarnya bukan barang original dan bukan buatan luar negeri. Penipuan 

semacam ini terdapat dalam Hadis yang diriwayatkan oleh Tirmidhî, Nabi 

Muhammad Saw Bersabda: 

ِ صلى الله عليه وسلم قَالَ لَْ يسَُومَنَّ أحََدكُُمْ عَلَى   عَنْ أبَِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه أنََّ رَسُولَ اللَّّٰ

  سَوْمِ أخَِيهِ 82 (رواه الترمذي)

 
80 Shaẖîẖ Bukhari, Kitâb al-Buyû‘ No. 2142, dan Muslim No. 1515 
81 Shaẖîẖ Bukharî, Kitâb al-Buyû ‘, No. 2140. 
82 H.R. Tirmidhî No. 1292 



249 
 

 

Dari Abu Hurairah r.a., Rasuullah Saw Bersabda: Janganlah salah 

seorang di antara kalian menawar atas tawaran saudaranya. (H.R. 

Tirmidhî) 

Transaksi tersebut mengandung unsur penipuan karena pembeli 

terprovokasi oleh seseorang yang pura-pura melakukan permintaan, 

selain itu transaksi ini dapat menzhalimi pembeli yang tidak mengetahui 

kondisi yang sebenarnya barang yang dibeli dengan harga yang tinggi. 

Kejadian seperti ini menyebabkan pelaku bay’ najasy akan mendapatkan 

profit lebih karena rekayasa yang dilakukannya oleh beberapa pihak, 

sedangkan pembeli yang tidak mengetahui akan persekongkolan yang 

dilakukan oleh penjual dan penawar palsu mendapatkan perlakuan zhâlim 

dan juga mendapatkan kerugian.83 Karena sesungguhnya jual beli yang 

sesuai dengan etika moral dalam berbisnis adalah jual beli yang 

mengandung kejujuran, keadilan, transparansi, cash (berwujud), jelas, 

bersaing secara sehat baik jasmani maupun rohani. Dalam Hadis Nabi 

Muhammad Saw Bersabda: 

ِصلى الله عليه وسلممَنِ ابْتاَعَ طَعَامًا فلَََ يَبعِْهُ  عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّّٰ

حَتَّى يَقْبِضَهُ قَالَ: وَكَانَ رِبْعِيٌّ لَْيرََى بَأسًْابِالنَّجْشِ فَقَالَ سَعِيدٌ إِنَّ مَعْمَرًا الَّذِي  

  حَدَّثنَاَهَذاَالْحَدِيثَ قَالَ لَْ يَصْلحُُ النَّجْشُ 84(رواه البخاري)
 

Dari Ibnu Abbas r.a. Nabi Saw Bersabda: Siapa yang membeli makanan, 

maka jangan ia jual lagi sebelum ia menerimanya. Rabi' (perawi) tidak 

melihat najasy sebagai masalah, tetapi Ma’mar (perawi lainnya) 

berkata: Najasy itu tidak boleh. (HR. Bukhari) 

Hadis ini menunjukkan perbedaan pendapat Ulama tentang bay’ 

najasy, namun pendapat yang rajih (kuat) bahwa bay najasy tidak 

diperbolehkan dalam syariat. Bay’ najasy merupakan jual beli dengan 

bentuk penipuan yang mengelabuhi orang lain dan bersifat gharar dengan 

cara manipulasi harga (ghubn), jika hal ini diketahui oleh pembeli maka 

jual beli ini dapat dikatakan fâsid (rusak) dan pembeli boleh membatalkan 

transaksinya. Karena pada dasarnya segala macam transaksi (muʿâmalah) 

harus disertai dengan prinsip kejujuran, transparansi, keadilan, sehingga 

menghasilkan keberkahan yang dapat diterima di dunia dan akhirat.  

 

 

 
83 Fachrounissa Zein Vitadiar and Tika Widiastuti, “Analisis Faktor Penyebab Distorsi 

Harga Pasar dan Penanggulangan Dampaknya dalam Perspektif Islam,” dalam Jurnal 

Masharif Al-Syarîʿah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syarîʿah, Vol. 8 No. 1 Tahun 2023, 

hal. 256–274. 
84 Shaẖîẖ Bukharî, No. 2136, 2137. Abû Dâwûd No. 3386 



250 
 

 

B. Aktualisasi Harga yang Adil dalam Al-Qur’ân 

Harga merupakan nilai dari suatu barang yang diperjualbelikan, baik 

dari sisi kualitas maupun kuantitas barang. Ketika di dalam pasar proses tawar 

menawar antara penjual dan pembeli menghasilkan pembentukan harga, yang 

mana harga mencapai titik kesepakatan antara penjual dan pembeli sehingga 

menghasilkan keseimbangan dan menciptakan transaksi saling rela (ridha).85  

Terciptanya harga karena kekuatan dari permintaan dan penawaran yang 

dilakukan oleh penjual dan pembeli, sedangkan penawaran dan permintaan 

dipengaruhi oleh gaya hidup, jumlah pendapatan, kebutuhan, dan kondisi 

pasar.86 Harga yang tercipta oleh hukum pasar dan jumlah permintaan dan 

penawaran biasanya harga pada barang-barang kebutuhan pokok manusia, 

seperti beras, tomat, cabai, bawang putih, bawang merah, sayur-sayuran, buah 

buahan, dan lainnya, tetapi untuk barang-barang olahan pabrik, buatan 

Perusahaan, harga yang menentukan adalah produsen/ perusahaan yang tidak 

bisa di tawar oleh pembeli, seperti harga skincare, makanan olehah sosis, 

sepatu, handphone, dengan memperhatikan biaya-biaya produksinya.  

Pembahasan keadilan yang terdapat dalam al-Qur’ân biasanya tidak 

bersifat material, sehingga pembahasan konsep harga yang adil kecara tekstual 

tidak terdapat dalam al-Qur’ân, namun indikator dan prinsip dalam 

menciptakan harga yang adil, serta aturan-aturan yang sesuai dengan syariah 

itu dijelaskan dalam al-Qur’ân maupun Hadis Nabi. Konsep harga yang adil 

dalam al-Qur’ân ketika: 1) Tidak melakukan kecurangan dalam takaran atau 

timbangan (al-Muthaffifîn Ayat 1-3). 2) Tidak memanipulasi harga dengan 

cara bay’ najasy (al-Baqarah Ayat 188). 3) Tidak melakukan iẖtikâr atau 

informasi yang palsu (al-H̲asyr Ayat 7). 4) Transparansi yaitu harga 

mencerminkan kualitas dan kuantitas barang (al-Baqarah Ayat 282). 5) Saling 

ridha antara penjual dan pembeli (al-Nisâ’ Ayat 29). 6) Tidak mengambil 

keuntungan yang berlipat ganda (ribâ) (‘Âli Imrân Ayat 130). 7) Tidak adanya 

intervensi dalam penentuan harga pasar kecuali ada tindakan-tindakan yang 

dapan menzhalimi pihak lain (HR. Abû Dâwûd No. 3451).  

Harga tidak hanya tercipta karena keadaan dan hukum pasar, tetapi 

terdapat andil yang utama yaitu produsen yang memproduksi barang yang 

 
85 Zaenuddin Mansyur, “Relevance of the Concept of Fair Prices and Profits for the 

Community, (Study of Ibn Taymiyyah Thoughts on Justice in Trade),” dalam Jurnal 

Muamalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah, Vol. 1 No. 2 Tahun 2019, hal. 1–18. 
86 Kumara Adji Kusuma, “The Concept of Just Price in Islam: The Philosophy of 

Pricing and Reasons for Applying It in Islamic Market Operation,” dalam Proceeding of 

ICAF: 5th International Conference of Accounting and Finance (ICAF 2019), Vol. 102 No. 1 

Tahun 2019, hal. 116–123. 



251 
 

 

lebih mengetahui biaya-biaya yang dikeluarkan sehingga suatu harga bisa 

tercipta. Produsen dalam skala produksi besar biasanya menggunakan analisis 

biaya produksi untuk menciptakan sebuah harga, adapun analisis jenis-jenis  

biaya yang dikeluarkan produsen adalah sebagai berikut:87 

1. Terciptanya Harga dari Analisis Biaya Produksi  

Biaya produksi adalah biaya-biaya yang dikeluarkan produsen dalam 

memproduksi barang dan jasa, baik yang bersifat tetap (fixed) maupun tidak 

tetap (variable). Biaya tetap (fixed cost) adalah biaya yang dikeluarkan 

perusahaan yang sifatnya tetap tiap bulannya, seperti biaya asuransi, biaya gaji 

satpam, dll, sedangkan biaya tidak tetap (variabel cost) adalah biaya yang 

tidak tetap yang dikeluarkan oleh perusahaan setiap bulannnya seperti biaya 

listrik, gaji pegawai, biaya pembelian bahan baku, biaya perawatan alat-alat 

kantor, dll. Jika dilihat dari jenis pengeluarannya terdapat dua jenis biaya 

yaitu: Biaya eksplisit adalah biaya yang dikeluarkan untuk mendatangkan 

bahan baku atau faktor produksi dari luar, dan biaya implisit yaitu biaya yang 

dikeluarkan untuk mendapatkan faktor-faktor produksi yang dimiliki oleh 

perusahaan itu sendiri.88  

Untuk menganalisis sebuah harga barang, biaya produksi yang 

dikeluarkan, keuntungan yang diperoleh produsen, terdapat beberapa jenis 

biaya, yaitu: 

a. Biaya Total (Total Cost/ TC), yaitu biaya total yang dikeluarkan oleh 

perusahaan yang bersumber dari biaya tetap dan biaya tidak tetap. Total 

Cost dapat dihitung dengan menggunakan rumus sebagai berikut:  TC = 

TFC + TVC. 

b. Biaya Tetap Total (Total Fixed Cost/ TFC) merupakan total biaya yang 

tidak berubah mengikuti tingkat produksi yang dilakukan oleh 

perusahaan. Seperti contoh: biaya pemeliharaan pabrik/ perusahaan dan 

asuransi, biaya abonemen telepon bulanan. Total Fixed Cost dapat 

dihitung dengan rumus: TFC = AFC x Q 

c. Biaya Variabel Total (Total Variabel Cost/ TVC) adalah total biaya yang 

berubah secara linier sesuai dengan volume output operasi perusahaan. 

Sebagai contoh: biaya pulsa telepon bulanan, biaya pengeluaran untuk 

upah dan bahan baku, biaya listrik, biaya bahan baku, dll. Total Variabel 

Cost dapat dihitung dari penurunan rumus menghitung biaya total, yaitu: 

TVC = AVC x Q 

 
87 Savika Alvani and Galuh Widitya Qomaro, “Islamic Perspective on Fair Pricing in 

The Religious Tourism Area,” dalam Jurnal Ekonomi dan dan Bisnis, Vol. 13 No. 1 Tahun 

2025, hal. 15–28. 
88 Shahim Ahmad Siddiqui, “Factors of Production and Factor Returns Under Political 

Economy of Islam,” dalam Jurnal J.KAU: Islamic Econ, Vol. 8 No. 1 Tahun 1996, hal. 3–28. 



252 
 

 

d. Biaya Tetap Rata-Rata (Average Fixed Cost/ AFC) adalah biaya tetap rata-

rata yang dikeluarkan oleh perusahaan untuk memproduksi sejumlah 

barang tertentu (Q).89 Average Fixed Cost dapat dihitung dengan 

menggunakan rumus sebagai berikut: AFC = TFC / Q 

e. Biaya Variabel Rata-Rata (Average Variabel Cost/ AVC) merupakan total 

biaya variabel yang dibagi dengan jumlah barang yang diproduksi oleh 

perusahaan/ output perusahaan. Average Variabel Cost dapat dihitung 

dengan menggunakan rumus sebagai berikut, yaitu: AVC = TVC / Q 

f. Biaya Total Rata-Rata (Average Total Cost/ ATC) adalah total biaya 

keseluruhan dibagi dengan jumlah ouput yang diproduksi oleh 

perusahaan. Average Total Cost dapat dihitung dengan menggunakan 

rumus sebagai berikut, yaitu: ATC = TC / Q  

g. Biaya Marginal (Marginal Cost/ MC) dapat dikatakan sebagai biaya 

pertambahan (incremental cost) atau biaya marginal yang dikeluarkan 

oleh perusahaan karena penambahan terhadap faktor-faktor produksi. 

Marginal Cost dapat dihitung dengan menggunakan rumus: MC = ∆TC / 

∆Q 
Keterangan :  

Q   = Jumlah barang yang diproduksi/ output  

TR = Total pendapatan 

P    = Harga barang 

Sebagai contoh aplikasi tentang analisis biaya dalam menetukan sebuah 

harga barang sebagai berikut: Sebuah pabrik Sandal dengan Merk “Swallow” 

mempunyai biaya tetap total (TFC) = 1.575.000; biaya untuk membuat sebuah 

sandal (AVC) Rp 575; apabila sandal tersebut dijual dengan harga Rp 1.100, 

maka yang ditanya:90 

a. Fungsi biaya total (TC), fungsi pendapatan total (TR) dan Variable Cost 

(TVC)? 

b. Pada saat kapan pabrik sandal mencapai BEP? 

c. Untung atau rugikah apabila memproduksi 9.000 unit? 

d. Berapa maslahah yang diterima produsen saat BC =  200.000? 

Dari beberapa permasalahan yang dipertanyakan, maka analisis biaya 

dapat dijawab sebagai berikut:91 

 
89 M. Kabir Hasan, “The Cost, Profit and X-Efficiency of Islamic Banks,” 12th ERF 

Conference Paper, Department of Economics and Finance, Vol. 12 No. 1 Tahun 2013, hal.  

1–34. 
90 Md Shajedur Rahman, “A Cost Efficiency Analysis of Boro Rice Production in 

Dinajpur District of Bangladesh,” dalam Jurnal Econstor: Fundamental and Applied 

Agriculture, Vol. 6 No. 1 Tahun 2021, hal. 67–77. 
91 Syful Islam et al., “Financial Analysis of Sesame Production in Selected Areas of 

Bangladesh,” dalam Jurnal Farm Economy: The Journal of the Bangladesh Agricultural 

Economists Association June, Vol. XVII No. 1 Tahun 2022, hal. 139–146. 



253 
 

 

a. FC = Rp 1.000.000      VC= Rp 500. 

Fungsi biaya variabel VC = 500  Q..................(1) 

Fungsi biaya total TC = FC + VC     -----> TC = 1.000.000 + 500 Q...(2) 

Fungsi penerimaan total  TR = P.Q -----> TR = 1.000 Q....(3) 

b. Break Even Point terjadi pada saat TR = TC/ (tidak untung tidak rugi) 

1.000 Q  = Rp 1.000.000 + 500 Q 

1.000 Q - 500 Q = 1.000.000 

500 Q = 1.000.000 

Q = 2.000 unit 

Pabrik sandal akan  mengalami BEP pada saat Q = 2.000 unit 

Pada biaya total  TC = 1.000.000 + 500 ( 2.000) 

TC = 2.000.000 

c. Pada saat memproduksi Q = 9000 unit 

TR = P x Q 

 = 1.000  X  9.000 

 = 9.000.000 

TC = 1.000.000 + 500 (Q) 

 = 1.000.000 + 500 (9.000) 

 = 1.000.000 + 4500.000 

 = 5.500.000 

Bila  TR > TC, maka keadaan laba / untung. 

Laba  = TR – TC 

= 9.000.00 - 5.500.000 

   = 3.500.000 

d. Maslahah bagi produsen dalam ilmu ekonomi dirumuskan sebagai 

berikut:92 

M = TR – TC – BC  

 = 9.000.000 – 5.500.000 – 200.000 =  3.300.000 

Harga yang adil, selain tidak menzhalimi pembeli yaitu tidak merugikan 

penjual. Dalam ekonomi modern penciptaan harga dapat dilakukan dengan 

menganalisis bagaimana harga dapat tercipta dengan menghitung biaya-biaya 

produksi yang dikeluarkan, sehingga produsen dapat menciptakan harga 

dengan tidak memberatan pembeli dan tidak merugikan penjual. Selain itu 

dalam menciptakan harga tujuan utama produsen adalah keuntungan, jika 

pencapaian utama seorang produsen adalah mashlaẖah, maka terdapat biaya 

berkah yang harus dikeluarkan produsen atas keuntungan yang diperolehnya, 

 
92 Sahidul Islam and Tapan Kumar Roy, “A Fuzzy EPQ Model With Flexibility and 

Reliability Consideration and Demand Dependent Unit Production Cost Under a Space 

Constraint: A Fuzzy Geometric Programming Approach,” dalam Jurnal Applied Mathematics 

and Computation, Vol. 176 No. 2 Tahun 2006, hal. 531–544. 



254 
 

 

biaya berkah (Berkah Cost/ BC) tersebut berupa ZISWAF (Zakat, Infaq, 

Sedekah, dan Wakaf).93 

2. Jenis-Jenis Laba dalam Menciptakan Harga   

Penentuan posisi laba dalam Islam, perilaku rasional dalam 

maksimalisasi laba pada dasarnya dikondisikan oleh tiga faktor, yaitu; 

pandangan Islam tentang bisnis, perlindungan kepada konsumen, dan bagi 

hasil di antara faktor yang mendukung. 

a. Laba dalam Pandangan Islam 

Terdapat dua jenis pengambilan laba dalam Islam, yaitu profit 

sharing (bagi hasil) dan revenue sharing (bagi pendapatan). Dalam profit 

sharing yaitu bagi keuntungan, akad yang digunakan adalah mudhârabah 

dengan perincian biaya produksi ditanggung oleh pelaksana (mudhârib).  

Jumlah produk yang dihasilkan pada saat profit sharing paling kecil jika 

dibandingkan pada saat menggunakan sistem revenue sharing. Dalam 

revenue sharing (bagi pendapatan) yaitu akad mudhârabah yang 

digunakan dengan perincian biaya produksi ditanggung oleh pemodal. 

Sistem yang paling mendorong produktivitas adalah saat menggunakan 

revenue sharing karena jumlah produk (Q) yang harus dihasilkan untuk 

mencapai BEP lebih tinggi daripada sistem lainnya.94 

Mudhârabah adalah akad kerja sama antara pemilik modal (shâhib 

al-mâl) dan pengelola usaha (mudhârib), di mana keuntungan dibagi 

menurut kesepakatan, dan kerugian ditanggung pemilik modal selama 

bukan karena kelalaian mudhârib. Musyârakah adalah akad kerja sama 

antara dua pihak atau lebih yang masing-masing menggabungkan modal 

(uang, aset, atau keahlian), kemudian berbagi keuntungan dan risiko 

sesuai kontribusi dan kesepakatan. Meskipun tidak disebut secara 

eksplisit dengan istilah mudhârabah dan musyârakah, konsep dasarnya 

sangat kuat diisyaratkan dalam al-Qur’ân Sûrah al-Muzammil (73) Ayat 

20 Allah Swt Berfirman: 

....  ِ  ....ۙ وَاٰخَرُوْنَ يَضْرِبوُْنَ فِى الْْرَْضِ يَبْتغَوُْنَ مِنْ فَضْلِ اللّٰه
Dan yang lain berjalan di bumi mencari sebagian karunia Allah. 

Ayat ini menjadi indikasi bolehnya usaha bersama, termasuk kerja 

sama bisnis (mudhârabah dan musyârakah) untuk mencari rezeki Allah.95 

 
93 Imroatus Sholiha, “Teori Produksi dalam Islam,” dalam Jurnal Iqtishodiyah: Jurnal 

Ekonomi dan Bisnis Islam, Vol. 4 No. 2 Tahun 2018, hal. 1–19. 
94 Aulia Fitria Yustiardhi et al., “Issues and Challenges of the Application of 

Mudhârabah and Musyârakah in Islamic Bank Financing Products,” dalam Journal of Islamic 

Finance, Vol. 9 No. 2 Tahun 2020, hal. 26–41. 
95 Hechem Ajmi et al., “Adverse Selection Analysis for Profit and Loss Sharing 

Contracts,” dalam International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and 

Management, Vol. 12 No. 4 Tahun 2019, hal. 532–552. 



255 
 

 

Akad mudhârabah dan musyârakah juga sering digunakan dalam 

lembaga keuangan syarî‘ah yang menerapkan prinsip-prinsip syarî‘ah 

yang non-bunga, dalam Sûrah al-Nûr (24) Ayat 37 Allah Swt Berfirman: 

 ِ لَْ بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللّٰه  .... رِجَالٌ لَّْ تلُْهِيْهِمْ تجَِارَةٌ وَّ
Orang-orang yang tidak dilalaikan oleh perniagaan dan jual beli dari 

mengingat Allah. 

Tentang kerjasama mudhârabah dan musyârakah juga terdapat 

dalam Hadis Qudsi: 

صلى الله عليه وسلمِقَالَ  وَجَلَّ أنََاثاَلِثُ الشَّرِيكَيْنِ عَنْ أبَِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه عَنِ النَّبيِ  ُ عَزَّ قَالَ اللَّّٰ

  مَا لمَْ يخَُنْ أحََدهُُمَاصَاحِبَهُ فَإذِاَ خَانَهُ خَرَجْتُ مِنْ بَيْنهِِمَا96(رواه أبو داود)
Allah ‘azza wa jalla berfirman: Aku adalah pihak ketiga dari dua orang 

yang berserikat (bermitra), selama salah satu dari mereka tidak 

mengkhianati yang lain. Namun jika salah satu mengkhianatinya, maka 

Aku keluar dari antara mereka (tidak lagi memberkahi kerja sama itu). 

(HR. Abû Dâwûd) 

Riwayat tentang praktik para sahabat Nabi seperti Abbas bin Abdul 

Muththalib dan Abdurrahman bin Auf melakukan akad mudhârabah. 

Nabi mengetahuinya dan tidak melarangnya, yang berarti ada taqrîr 

(persetujuan diam-diam) dari Nabi Muhammad Saw. Ijma’ Ulama sepakat 

bahwa akad mudhârabah dan musyârakah boleh dilakukan, dengan 

syarat: Akadnya jelas, nisbah keuntungan disepakati keduabelah pihak, 

dan tidak mengandung ribâ, gharar, atau unsur haram lainnya. Qiyâs 

dalam Kaidah Fiqh:  َالتَّيْسِير تجَْلِبُ   yaitu “kesulitan yang membawa الْمَشَقَّةُ 

kemudahan”. Mudhârabah dan musyârakah adalah dua sistem keuangan 

syarî‘ah yang sangat dianjurkan sebagai alternatif sistem ribâwi dan 

menjadi dasar utama perbankan syarî‘ah modern (misalnya: pembiayaan 

modal usaha, pembiayaan proyek, dll.  

Islam mengakui laba adalah sebagai hasil dari modal yang tak 

berbunga, Umat Islam hendaknya memperhatikan soal keadilan dalam 

menentukan keuntungan/ laba/ profit. Ibnu Taimiyyah (661-728 H/1263-

1328 M) di dalam Kitâb Majmu’ Fatawa, mengartikan bahwa laba ialah 

“Kompensasi (keuntungan) yang setara akan diukur dan ditaksir dengan 

hal-hal yang setara, dan inilah esensi keadilan”, sehingga menurutnya, 

bagian penting dalam menentukan harga yang adil adalah keuntungan 

yang adil, sebab biaya produksi relative bisa diukur sedangkan 

keuntungan (laba) dasar penentuannya tidak ada standasrisasi. Dengan 

pengertian bahwa laba yang adil adalah laba yang normal tanpa adanya 

unsur merugikan (dzulm) dan eksploitatif (ghaban fahiys) serta tidak 

 
96 Sunan Abî Dâwûd, Kitâb al-Buyû ‘, No. 2936. 



256 
 

 

mengambil keuntungan yang tidak lazim dengan memanfaatkan 

ketidaktahuan pembeli terhadap kondisi pasar.97 

b. Laba dalam Pandangan Skuler 

 Teori ekonomi sekuler dalam hal ini biasanya menggunakan 

pendekatan impersonal dalam kaitan dengan masalah distribusi. 

Pendekatan ini terutama berlandaskan pada kekuatan-kekuatan pasar, 

sebagaimana yang telah diatur oleh kompetisi untuk menjadi suatu 

pembagian adil bagi produk  faktor-faktor produksi. Bagian pekerja 

biasannya masuk dalam biaya-biaya produksi, sehingga dapat 

mengurangi bagian pekerja tersebut. 

Maksimalisasi laba bukan untuk kelangsungan hidup perusahaan 

tetapi memberi dampak terhadap pengisapan dan perlakuan sewenang-

wenang perusahaan terhadap karyawannya. Sebaliknya, Islam 

menggunakan pendekatan instruksional dalam masalah distribusi. Pada 

dasarnya, Islam lebih suka memperlakukan nilai produk keseluruhan 

dikurangi dengan depresiasi dan gaji minimum sebagai laba yang dibagi 

antara pekerja dan pemilik modal atas dasar keadilan.98 Dengan demikian, 

teori maksimalisasi laba juga dibutuhkan dalam teori ekonomi dalam 

kerangka Islam. Ilmu ekonomi sekuler mempertahankan asumsi 

maksimalisasi laba meskipun karakaternya tidak realistis dan bahkan 

terkadang menyesatkan, terutama karena dua alasan: 1) Teori harga, 

merupakan inti teori dari ilmu ekonomi, tidak dapat berdiri tegak setelah 

asumsi tersebut dihapuskan. 2)  Para kritikus tersebut selama ini tidak 

dapat mengajukan suatu kaidah perilaku alternatif yang dapat memiliki 

nilai yang sama, jika tidak lebih baik, prediktif dan mengarah pada 

kesimpulan-kesimpulan yang dapat diuji secara empirik. 

c. Maksimalisasi Laba dan Efek Sosialnya 

Mudah untuk melihat bahwa dalam sistem Islam, keseimbangan 

output adalah lebih besar, harga lebih rendah dan profit lebih besar 

daripada kerangka sekuler. Di dalam keadaan kompetisi monopolistik, 

maksimasi laba mungkin mengarahkan pada sistem Islami, yang 

bertujuan untuk memberikan harga komoditas paling rendah, volume 

hasil yang lebih besar, dan keuntungan netto yang lebih besar, 

dibandingkan dengan model perusahaan sekuler. 

Perusahaan yang menerapkan prinsip syarî‘ah akan beroperasi 

dengan menggunakan mekanisme bagi hasil, dalam kerangka bagi hasil 

 
97 Marizah Minhat and Nazam Dzolkarnaini, “Islamic Corporate Financing: Does It 

Promote Profit and Loss Sharing?,” dalam Jurnal Business Ethics the Environment & 

Responsibility, Vol. 25 No. 4 Tahun 2016, hal. 482–497. 
98 Rosyid Arifin and Ayudia Sokarina, “Towards the Concept of Divine Justice 

Income: An Imaginary Dialogue,” dalam Jurnal IMANENSI: Jurnal Ekonomi, Manjemen, dan 

Akuntansi Islam, Vol. 4 No. 1 Tahun 2019, hal. 14–22. 



257 
 

 

maka akan terjadi pembagian hasil dan risiko. Penghapusan mekanisme 

bunga dalam perusahaan yang berkoridor Islam, akan melakukan 

penyebaran risiko atas investasi keseluruhan secara adil. Hubungan antara 

profit dengan risiko dalam praktek perusahaan Islam yang dapat dicapai 

biasanya masuk di dalam biaya-biaya produksi, sehingga dapat 

mengurangi bagian pekerja. Dengan demikian untuk memaksimumkan 

profitnya, perusahaan akan menentukan tingkat input dan output 

optimalnya.99  

Untuk memperoleh profit yang maksimal, perusahaan berupaya 

memperbesar perbedaan antara pendapatan dengan biayanya. Semakin 

besar perbedaan maka akan semakin besar tingkat keuntungan 

perusahaan. Pada pasar persaingan sempurna, dimana perusahaan sebagai 

price taker, maka upaya untuk memaksimalisasi profit dapat dilakukan 

dengan mengefisienkan penggunaan sumber daya dan mengoptimalkan 

produksinya. Para ekonom Islam memberikan saran alternatif yaitu 

dengan pembatasan maksimalisasi laba, dan pelaku usaha dianjurkan 

untuk memperhatikan faktor lain selain maksimalisasi keuntungan, yaitu 

keberkahan yang terdapat dalam usaha yang dijalani.100 

 

C. Analisis Kritis Terhadap Makna Normatif Teks 

1. Sûrah al-Muthaffifîn Ayat 1-3 

Dalam al-Qur’ân Sûrah al-Muthaffifîn Ayat 1-3 tentang larangan keras 

terhadap kecurangan dalam transaksi yaitu karena Islam melarang keras 

kecurangan dalam takaran dan timbangan. Ayat ini menjelaskan ketimpangan 

moral, di mana seseorang ingin haknya dipenuhi secara utuh, tapi justru 

mengurangi hak orang lain. Peringatan dan ancaman bagi pelaku kecurangan 

adalah: 1) Kata  ٌوَيْل (kecelakaan/ celaka) menunjukkan bentuk ancaman keras 

yang berupa siksaan, baik sikasaan di dunia maupun akhirat. 2) Pelaku 

kecurangan dianggap sebagai orang yang merusak keadilan sosial dan 

ekonomi, karena hal tersebut dapat merugikan orang lain tanpa sepengetahuan 

dari orang yang dicurangi. 

Menegaskan prinsip timbal balik dan keadilan, yaitu bahwa ajaran Islam 

menunjukkan bahwa keadilan adalah asas utama muʿâmalah dalam Islam, 

selain itu juga menuntut hak tanpa menunaikan kewajiban adalah bentuk 

kezhaliman. Dalam etika ekonomi Islam terdapat prinsip yang harus dijaga 

 
99 Marianne Bowes, “Profit-Maximizing vs. Optimal Behavior in a Spatial Setting: 

Summary and Extensions,” dalam Southern Economic Journal, Vol. 50 No. 3 Tahun 1984, 

hal. 680–689. 
100 Robert White, “Profit Maximization Does Not Necessitate Profit Prioritization,” 

dalam The Journal of Ayn Rand Studies, Vol. 17 No. 2 Tahun 2017, hal. 201–226. 



258 
 

 

yaitu: transparansi, amânah, dan keadilan. Islam mengajarkan bahwa 

keuntungan tidak boleh diperoleh dengan cara manipulatif, serta timbangan 

dan takaran yang benar adalah bagian dari ibadah dan tanggung jawab sosial. 

Adapun analisis kritis Sûrah al-Muthaffifîn Ayat 1-3 ini adalah:101 

a. Konteks historis (asbâb al-nuzûl) menurut riwayat, ayat ini diturunkan di 

Madinah, di mana praktik kecurangan dalam takaran dan timbangan 

merajalela di pasar. Para pedagang meminta haknya secara penuh, namun 

saat menjual mereka mengurangi hak orang lain. Sedangkan kritik historis 

dalam Sûrah al-Muthaffifîn Ayat 1-3 ini mengoreksi struktur pasar yang 

timpang dan menunjukkan bahwa syariat Islam hadir sebagai reformasi 

sosial-ekonomi, bukan hanya ritual agama. 

b. Dimensi sosial dan ekonomi, ayat ini relevan dalam pengawasan pasar 

dan konsumen. Dalam praktik modern, manipulasi harga, pengemasan, 

takaran palsu, hingga digital fraud dalam e-commerce bisa termasuk 

dalam kategori ini. Kritik kontekstualnya adalah, kecurangan kini bukan 

hanya soal timbangan fisik, tapi juga data, kualitas, dan layanan, maka 

ayat ini perlu dibaca dengan kacamata kontemporer, termasuk regulasi 

konsumen dan audit keuangan. 

c. Kritik moral yang terdapat dalam Ayat 1-3 Sûrah al-Muthaffifîn ini 

mengecam kemunafikan moral, yaitu bersikap adil hanya saat menerima, 

tapi tidak saat memberi. Ini adalah bentuk ketidakadilan struktural yang 

ditoleransi oleh budaya bisnis licik. Analisis dalam perspektif ekonomi 

Islam adalah menginginkan ekonomi yang bermoral, adil, dan saling 

menguntungkan. Ayat ini relevan untuk etika korporasi, tanggung jawab 

sosial perusahaan, dan integritas profesional.102 

d. Relevansi dalam tatanan hukum Islam ayat ini menjadi dasar normatif 

dalam hukum-hukum muʿâmalah, termasuk larangan gharar 

(ketidakjelasan dalam transaksi), larangan tadlîs (penipuan), kewajiban 

akad yang shaẖih dan adil, dan juga bisa menjadi basis intervensi negara 

(H̲isbah) dalam pengawasan pasar. 

Kesimpulan dari analisis kritis, Ayat 1–3 dari Sûrah al-Muthaffifîn 

adalah, secara normatif mengandung larangan keras atas praktik kecurangan 

dalam takaran dan timbangan. Sedangkan secara sosial-ekonomi, menjadi 

kritik terhadap budaya bisnis curang yang merusak tatanan masyarakat. Dalam 

 
101 Hariki et al., “Menerapkan Pentingnya Nilai-Nilai Kejujuran di Dalam Berbisnis: 

Studi Analisis Q.S. Al-Muthaffifîn 1-3 Berdasarkan Tafsîr Al-Mishbâẖ.” hal. 44-60. 
102 Fathin Fadhlullah, “Celaan Bagi Pelaku Curang dalam Jual Beli: Pelajaran QS. Al-

Muthaffifîn Ayat 1-3,” dalam Jurnal Ayat dan Hadis Ekonomi, Vol. I No. 4 Tahun 2023, hal. 

62–68. 



259 
 

 

konteks modern, berlaku luas pada kecurangan transaksi digital, bisnis 

korporasi, bahkan manipulasi data dan layanan, dan ini menjadi landasan etika 

ekonomi Islam yang mendorong kejujuran, keadilan, dan tanggung jawab 

sosial.  

2. Sûrah Al-Baqarah Ayat 188 

Ayat ini memuat larangan eksplisit terhadap praktik korupsi, suap dan 

perampasan harta orang lain dengan cara yang tidak sah. Berikut nilai-nilai 

normatif yang terkandung di dalamnya:103 1) Larangan memakan harta secara 

bâthil, karena harta dianggap amânah yang suci, dan memakan 

(mengambil/manfaat) harta dengan cara yang bâthil artinya tanpa adanya hak 

syar’î, seperti: penipuan, kecurangan, perampokan, manipulasi, korupsi. 2) 

Larangan suap ( رشوة) untuk membelokkan keadilan, dalam kalimat “tudlu 

biha ilal hukkâm” menunjukkan tindakan menyuap hakim atau aparat hukum 

untuk mendapatkan keputusan yang menguntungkan secara tidak adil. Ini 

adalah bentuk penyalahgunaan kekuasaan dan manipulasi hukum, tidak hanya 

dalam kasus hukum, risywah juga terjadi dalam dunia kerja, pendidikan, 

jabatan, dll. 3) Tanggung jawab moral dan pengetahuan, dalam kalimat “wa 

antum ta‘lamûn” menyatakan bahwa perbuatan ini dilakukan dalam keadaan 

sadar dan tahu, bukan karena kelalaian, maka pertanggungjawabannya lebih 

berat di sisi Allah karena dilakukan atas dasar sengaja. Adapun analisis kritis 

yang terdapat dalam al-Qur’ân Sûrah al-Baqarah Ayat 188 adalah:  

a. Konteks historis dalam tafsîr klasik seperti Ibnu Katsîr dan al-Qurthubî, 

ayat ini turun berkaitan dengan, kaum muslimin yang memperkarakan 

harta secara tidak sah ke penguasa, bahkan menggunakan sistem hukum 

untuk membenarkan perampasan terhadap orang lain. Adapun analisis 

historis yang terdapat dalam ayat ini adalah mereformasi praktik hukum 

jahiliyah yang membolehkan manipulasi, dan Islam datang untuk 

menegakkan keadilan substantif, bukan hanya legal formal. 

b. Kritik terhadap sistem peradilan, Ayat 188 dalam Sûrah al-Baqarah ini 

mengkritik sistem hukum yang bisa dibelokkan melalui kekayaan, jabatan 

atau yang dapat mempengaruhinya. Keadaan yang relevan dengan situasi 

di mana penguasa hukum bisa dikendalikan oleh elite atau pemodal, 

sebagai contoh modern yaitu: mafia peradilan, praktik suap dalam sistem 

hukum, tender proyek, birokrasi, dll. 

c. Relevansi etika ekonomi dan politik yaitu, dalam ayat ini menjadi 

landasan etis dalam penegakan integritas ekonomi dan pemerintahan, 

 
103 Ismi Wakhidatul Hikmah, “Suap Dalam Q.S. Al-Baqarah (2): 188 (Studi Analisis 

Ma’na-Cum-Maghza),” dalam Jurnal Pappasanf: Jurnal Studi Al-Qur’ân-Hadis dan 

Pemikiran Islam, Vol. 4 No. 1 Tahun 2022, hal. 90. 



260 
 

 

serta menekankan terhadap larangan korupsi dan nepotisme, keadilan 

dalam distribusi harta, dan transparansi dalam pengambilan keputusan 

hukum. 

d. Implikasi hukum Islam dalam fiqh al-muʿâmalah dan siyasah syar’îyyah, 

yaitu didasarkan pada larangan ghasb (perampasan), risywah (suap). 

Pengambilan harta tanpa hak merupakan kejahatan sosial ekonomi, dan 

negara wajib menerapkan sanksi terhadap pelanggar ekonomi dan 

penguasa korupsi, hal ini didasarkan pada konsep H̲isbah dan pengawasan 

kekuasaan (accountability).104 

Kesimpulan analisis kritis dalam ayat ini adalah penegasan tentang 

larangan keras atas korupsi, suap, dan manipulasi hukum. Islam mendorong 

ekonomi dan pemerintahan yang transparan dan berkeadilan. Nilai-nilai 

keadilan dalam ayat ini transenden dan relevan sepanjang zaman, dari sistem 

hukum tradisional hingga tata kelola modern. Ayat ini menjadi fondasi utama 

dalam pembangunan etika bisnis, integritas birokrasi yang anti korupsi. Dalam 

Islam, prinsip keadilan bersifat substantif dalam fiqh dan hukum Islam 

kontemporer. 

3. Sûrah Al-H̲asyr Ayat 7 

Makna normatif yang terdapat dalam Ayat 7 Sûrah al-H̲asyr adalah, ayat 

ini memuat nilai-nilai dasar dalam ekonomi Islam, khususnya terkait 

pendistribusian kekayaan, keadilan sosial, dan peran negara. Makna normatif 

dari ayat ini mencakup:105 1) Kepemilikan negara atas harta fai’, harta fai’ 

adalah harta dari hasil tanpa peperangan sebelum peperangan terjadi, dan 

bukan milik pribadi Nabi Muhammad Saw, tapi untuk dikelola dan 

didistribusikan kepada kelompok yang berhak. Ini menunjukkan negara 

memiliki hak atas sebagian kekayaan umat yang didapat dari sumber-sumber 

publik. 2) Distribusi yang adil, Allah memerintahkan agar kekayaan tidak 

hanya berputar di kalangan elite saja, seperti dalam penggalan kalimat “lâ 

yakûna dûlatan baynal-aghniyâ”, serta menolak sistem ekonomi yang 

memusatkan kekayaan pada golongan tertentu dan marginalisasi masyarakat 

miskin. 3) Perhatian terhadap kelompok rentan, yaitu berupa penyaluran 

kekayaan yang ditujukan kepada: dzawil qurba (kerabat Rasul), yatim piatu, 

 
104 Farhan Suhada and Anggun Puspita Ningrum, “Potensi dan Keterbatasan 

Kecerdasan Buatan (Artificial Intelligence) dalam Penafsiran Al-Qur’ân Sûrah Al-Baqarah 

Ayat 188,” dalam Jurnal Fikr: Jurnal Pemikiran Studi Islam, Vol. 1 No. 1 Tahun 2025, hal. 

51–64. 
105 Ananda, Aseri, and Hafidzi, “Keadilan Distributif dalam Ekonomi Syarî‘ah: Studi 

QS. Al-H̲asyr Ayat 7 Terhadap Kebijakan Fiskal dan Pemerataan Ekonomi di Indonesia.” hal. 

91-103 



261 
 

 

fakir miskin, ibnu sabîl (musafir yang kehabisan bekal), ini merupakan model 

sistem jaminan sosial (social safety net) dalam Islam, adapun analisis kritis 

terhadap Ayat 7 Sûrah al-H̲asyr adalah: 

a. Kritik terhadap ketimpangan ekonomi yang terdapat dalam ayat ini 

menjadi koreksi langsung terhadap sistem kapitalisme ekstrem, di mana 

kekayaan terkonsentrasi pada segelintir orang. Secara tidak langsung, ayat 

ini menolak: sistem oligarki ekonomi, korupsi aset negara, pengabaian 

terhadap redistribusi kekayaan. Kritik sosial Islam sangat jelas, yaitu harta 

bukan hanya milik individu, tapi juga amânah sosial yang harus 

didistribusikan dengan adil, amânah dan transparan.106 

b. Landasan sistem kebijakan fiskal dalam Islam, adalah Ayat ini menjadi 

dasar teologis dan normatif bagi: kebijakan pajak (kharaj, jizyah, ‘ushr), 

zakat sebagai redistribusi wajib, serta kepemilikan publik dan negara atas 

sumber daya strategis. Negara dalam Islam tidak hanya berfungsi sebagai 

penegak hukum, tapi juga sebagai pengelola distribusi ekonomi dan 

pelindung keadilan sosial. 

c. Relevansi dalam tata kelola kekuasaan modern dalam ayat ini adalah, 

mewajibkan penguasa agar tidak menumpuk kekayaan hanya untuk elite 

penguasa. Dalam konteks kontemporer, ayat ini menolak praktik 

nepotisme, privatisasi berlebihan terhadap sumber daya strategis, 

manipulasi hukum dan anggaran publik demi kepentingan elite, praktik 

penimbunan kebutuhan pokok demi keuntungan, karena keadilan 

ekonomi dalam Islam bersifat struktural, bukan hanya sekadar karitatif.107 

Dalam Tafsîr al-Qurthubî, ayat ini menunjukkan bahwa kekayaan negara 

tidak boleh dikuasai oleh orang kaya atau elite penguasa, dan harus disalurkan 

kepada kelompok lemah dan yang membutuhkan. Tafsîr al-Râzî, lebih 

menekankan pentingnya keadilan distribusi agar masyarakat tidak timpang 

dan bermusuhan satu sama lain. Kesimpulan analisis kritis terdapat nilai 

normatif yang terkandung dalam ayat tersebut adalah, bahwa harta tidak boleh 

berputar di kalangan orang-orang kaya saja/ kapitalis, disinilah peran dan 

tanggungjawab negara yaitu menyalurkan kekayaan publik kepada kelompok 

rentan. Kritik sosialnya yaitu menolak monopoli kekayaan, korupsi, dan 

sistem ekonomi yang eksploitatif, dan relevansi modern terhadap distribusi 

 
106 Iin Prasetyo, Rahmi Syahriza, and Azhari Akmal Tarigan, “Kontekstualisasi 

Ekonomi Syarî‘ah dalam Distribusi Pendapatan dan Kekayaan: Perspektif Q.S. Al-H̲asyr Ayat 

7,” dalam Jurnal Lisyabab: Jurnal Studi Islam dan Sosial, Vol. 6 No. 1 Tahun 2025, hal. 15–

28. 
107 Mulyana Fitri, “Redistribusi Pendapatan dan Kekayaan Telaah Sûrah Al-H̲asyr 

Ayat 7,” dalam Aghniya Jurnal Ekonomi Islam, Vol. 6 No. 1 Tahun 2024, hal. 68–77. 



262 
 

 

saat ini adalah menjadi dasar untuk kebijakan fiskal, pengelolaan SDA, 

jaminan sosial, dan regulasi ekonomi negara. 

4. Sûrah Al-Baqarah Ayat 282 

Makna normatif yang terkandung dalam Ayat 282 Sûrah al-Baqarah ini 

memuat pedoman normatif yang sangat penting dalam muʿâmalah, khususnya 

yang berkaitan dengan transaksi utang-piutang, administrasi keuangan, dan 

prinsip keadilan dalam akad, yaitu sebagai berikut:108 1) Perintah pencatatan 

transaksi (al-kitâbah). “fa’ktubûh” (maka catatlah), merupakan bentuk 

perintah (amr). Islam mewajibkan pencatatan utang piutang untuk 

menghindari sengketa, hal ini mencerminkan prinsip akuntabilitas dan 

transparansi ekonomi. 2) Keadilan dalam dokumentasi pencatatan harus 

dilakukan oleh penulis yang adil, dan tidak boleh berpihak, meskipun yang 

berhutang adalah kerabat atau orang lemah. Ini merupakan sikap dan prinsip 

dalam menjunjung tinggi keadilan formal dan substantif. 3) Peran saksi dalam  

transaksi harus disaksikan oleh dua orang laki-laki, atau satu laki-laki dan dua 

perempuan, bila laki-laki tidak tersedia, hal ini mencerminkan mekanisme 

perlindungan hukum dan kekuatan bukti syar’î. 4) Pengakuan hak dan 

kewajiban, dalam Ayat 282 Sûrah al-Baqarah ini menunjukkan bahwa setiap 

transaksi dalam Islam harus dilakukan dengan kesadaran, sukarela dan 

berdasarkan akad yang jelas, serta menjunjung tinggi hak dan tanggung jawab 

kedua belah pihak. Adapun kritik terhadap analisis Ayat 282 Sûrah al-Baqarah 

adalah sebagai berikut:109 

a. Relevansi terhadap administrasi dan hukum modern dalam ayat ini adalah 

landasan syariat tertulis (dokumen hukum) dalam transaksi keuangan, dan 

secara normatif mengharuskan bagi pihak yang bertransaksi harus 

menuliskan kontrak tertulis (akad), dokumentasi hukum, dan administrasi 

yang rapi. Dalam konteks modern, ayat ini mendasari adanya sistem 

pembukuan, kontrak hukum, notaris, perbankan syarî‘ah, bahkan sistem 

audit. 

b. Prinsip preventif dalam sengketa ekonomi, yaitu pencatatan dan saksi 

adalah langkah preventif dan bukan reaktif. Islam mengatur sistem 

pembuktian yang adil untuk melindungi kedua belah pihak, terutama yang 

lemah (debitur). 

 
108 Natasya Nuzulia Rahma, “Keabsahan Akta Otentik Notaris Beserta Ketentuannya 

dalam Al-Qur’ân Sûrah Al-Baqarah Ayat 282,” dalam Jurnal Nihaiyyat: Journal of Islamic 

Interdisciplinary Studies, Vol. 2 No. 3 Tahun 2023, hal. 251–260,  
109 Ikmal Mumtahaen, “Tinjauan Analisis Tafsîr Aẖkam Tentang Utang Piutang (Al-

Qur’ân Sûrah Al-Baqarah Ayat 282),” dalam Jurnal Ilmiah Mahasiswa Fakultas Hukum 

Universitas Malikussaleh, Vol. 6 No. 1 Tahun 2023, hal. 198–214. 



263 
 

 

c. Kritis terhadap budaya ekonomi tanpa dokumentasi, ternyata masih 

banyak praktik bisnis tradisional yang mengabaikan pencatatan utang, 

padahal Islam justru sangat rinci soal ini, dan ayat ini mengoreksi budaya 

transaksional lisan yang rentan konflik dan wanprestasi. 

d. Sensitivitas terhadap gender dan peran sosial sebagian pihak mengkritik 

ayat ini karena menyebutkan dua perempuan setara dengan satu laki-laki 

sebagai saksi, namun menurut al-Râzî dan Ibn ‘Âsyûr, ini bukan soal 

kapasitas intelektual, tapi soal konteks sosial saat itu, di mana laki-laki 

lebih dominan dalam urusan ekonomi. Dalam konteks kontemporer, 

banyak Fuqaha modern membolehkan perempuan menjadi saksi tunggal 

dalam hal yang sesuai keahliannya. 

e. Kekuatan regulasi dalam Islam terhadap sistem keuangan yang terdapat 

dalam ayat ini tidak hanya mengatur moral personal, tetapi menjadi 

fondasi bagi hukum keuangan Islam, hal ini didasarkan untuk menjadikan 

standar kontrak syarî‘ah, pengelolaan utang piutang, sistem nota riil dan 

bukti tertulis, serta etika profesi penulis dan saksi.110 

Tafsîr Ibn Katsîr dalam Ayat 282 Sûrah al-Baqarah ini menunjukkan 

perhatian Islam yang besar terhadap keadilan dan keteraturan dalam transaksi, 

selain itu juga menganjurkan agar pihak yang menulis dan menjadi saksi harus 

jujur dan tidak menzhalimi salah satu pihak.111 Tafsîr al-Qurthubî dalam ayat 

ini menjadi landasan wajibnya dokumentasi transaksi yang bernilai ekonomi, 

dan juga dalil untuk pengakuan hukum tertulis dalam Islam. Kesimpulan 

terhadap analisis kritis yaitu etika dan hukum transaksi utang-piutang, nilai 

normatif yang terdapat di dalamnya yaitu: transparansi, keadilan, tanggung 

jawab, dan perlindungan hak, hal ini mempunyai tujuan untuk mencegah 

sengketa, menjaga kepercayaan, melindungi pihak lemah. Adapun relevansi 

modern yang terjadi dalam transaksi keuangan yaitu, adanya dokumentasi 

keuangan, audit, hukum perdata syarî‘ah. Sedangkan kritik sosialnya adalah 

menolak praktik informal dan transaksional yang tidak terdokumentasi, ini 

dimensi fiqh-nya menjadi basis hukum tertulis (ʿaqd maktûb), saksi, dan 

kontrak di Perbankan Syariah.  

 

 
110 Taufik Taufik and Sofian Muhlisin, “Hutang Piutang dalam Transaksi Tawarruq 

Ditinjau dari Perspektif Al-Qur’ân Sûrah Al-Baqarah Ayat 282,” dalam Jurnal Syarikah: 

Jurnal Ekonomi Islam, Vol. 1 No. 1 Tahun 2015, hal. 35–42. 
111 Nur Dalilah Harahap, Rahmi Syahriza, and Azhari Akmal Tarigan, “Studi 

Kontekstual Akuntansi Syarî‘ah: Perspektif Q.S Al-Baqarah Ayat 282,” dalam Jurnal 

INNOVATIVE: Journal of Social Science Research, Vol. 5 No. 1 Tahun 2025, hal. 4301–

4313. 



264 
 

 

5. Sûrah Al-Nisâ’ Ayat 29 

Sûrah al-Nisâ’ Ayat 29 ini mengandung prinsip dasar dalam ber-

muʿâmalah, khususnya mengenai kepemilikan, transaksi, dan etika ekonomi, 

berikut adalah nilai-nilai normatif yang terkandung di dalamnya: 1) Larangan 

memakan harta dengan cara bâthil, terdapat dalam kalimat “lâ ta’kulû 

amwâlakum bainakum bil-bâthil”, contohnya seperti penipuan, ribâ, 

kecurangan, korupsi, monopoli, gharar (ketidakjelasan), karena harta dalam 

konsep Islam bukan hanya milik pribâdi, tapi juga amânah sosial, dan 

kepemilikan bagi manusia hanyalah nisbi dan tidak mutlak. 2) Syarat sahnya 

transaksi yaitu, kerelaan (ʿan tarâdhin minkum), kerelaan tidak cukup secara 

lisan saja, tapi harus tetapi harus terbebas dari paksaan dan tidak adanya unsur 

penipuan. Selain kerelaan juga harus adanya kejelasan akad, hal ini 

menunjukkan penghargaan terhadap hak-hak ekonomi dan persetujuan bebas 

dalam Islam. 3) Larangan membunuh diri sendiri, yang terdapat dalam kalimat 

“wa lâ taqtulû anfusakum” juga bisa bermakna: jangan saling membunuh 

dikarenakan konflik sosial akibat ekonomi, dan jangan merusak diri sendiri 

secara ekonomi dan moral dengan cara bunuh diri karena hutang, beban 

hidup.112 Adapun analisis kritis yang terdapat dalam Sûrah al-Nisâ’ Ayat 29 

adalah sebagai beriku:  

a. Etika ekonomi dalam Islam, ayat ini adalah basis moral Islam dalam 

seluruh bentuk transaksi ekonomi yang mengandung prinsip: keadilan 

(ʿadl), kerelaan (ridhâ), transparansi (bayan), amânah dan larangan tipu 

daya, karena Islam tidak hanya menilai hasil, tapi bagaimana cara 

mendapatkan harta juga harus halal dan etis. 

b. Kritik terhadap sistem kapitalisme yaitu, ayat ini menolak pengambilan 

keuntungan yang eksploitatif, meskipun secara legal dalam hukum 

sekuler. Dalam kapitalisme modern yang memanipulasi pasar, mendorong 

konsumerisme berlebih, dan mengabaikan etika sosial berseberangan 

dengan makna ayat ini, karena etika dalam transaksi lebih penting 

daripada hanya profit atau keuntungan belaka. 

c. Relevansi dalam ekonomi kontemporer dalam ayat larangan “memakan 

harta dengan cara bâthil” dapat diterapkan pada: praktik risywah, mark-

up proyek, money game, skema ponzi, pemasaran menyesatkan 

(misleading marketing), monopoli dan kartel pasar 

d. Prinsip tarâdhin dan perlindungan konsumen, yaitu ayat ini sangat 

relevan untuk kontrak digital modern, yang sering kali memuat syarat 

 
112 Nanda Kartika Putri, “Prinsip Perdagangan dalam Islam Menurut Tafsîr Al-Qur’ân: 

Analisis Q.S. Al-Baqarah Ayat 275 dan Q.S. Al-Nisâ' Ayat 29,” dalam Jurnal Sahmiyya, Vol. 

3 No. 2 Tahun 2024, hal. 349–355. 



265 
 

 

tidak adil secara sepihak (terms dan conditions yang tersembunyi), Islam 

menuntut kerelaan yang setara dan saling paham, bukan sekadar klik atau 

tanda tangan formal. 

e. Kaitannya dengan kesejahteraan dan hak hidup, dalam ayat ini 

mengaitkan harta dengan nyawa, yaitu merampas harta dengan cara bâthil 

dan merusak nyawa orang lain. Hal ini menyiratkan bahwa ketimpangan 

ekonomi, eksploitasi dan kezhaliman finansial bisa memicu krisis sosial 

yang merenggut nyawa.113 

Dalam Tafsîr Ibn Katsîr, Sûrah al-Nisâ’ Ayat 29 melarang pengambilan 

harta tanpa hak, seperti penipuan, perjudian, ribâ, dan segala bentuk 

kecurangan dalam akad, ini menunjukkan bahwa Allah melarang 

membinasakan diri dengan melakukan dosa besar dalam ekonomi. Sedangkan 

Tafsîr al-Qurthubî dalam memaknai ayat ini adalah, harta harus diperoleh 

dengan jalan yang syar’î dan tidak menimbulkan kerugian bagi orang lain. 

Kata “bil-bâthil” mencakup semua jalan yang tidak dibenarkan secara 

syariat.114 

Analisis kritis menyimpulkan ayat tentang Larangan mengambil harta 

secara bâthil dan pentingnya persetujuan dalam transaksi ini, secara nilai 

normative dalam etika muʿâmalah adalah: keadilan, amânah, kerelaan, dan 

larangan kezhaliman. Tujuan hukumnya yaitu menjaga harta (ẖifzh al-mâl) 

dan nyawa (ẖifzh al-nafs), sedangkan relevansi terhadap situasi modern yaitu 

kritik terhadap kapitalisme bebas, ketimpangan sosial, dan praktik ekonomi 

eksploitatif, dan Implikasi hukum Islam yaitu, perlindungan konsumen, anti 

ribâ, dan larangan penipuan. Al-Qur’ân Sûrah al-Nisâ’ ayat 29 menegaskan 

bahwa aktivitas ekonomi dalam Islam adalah ibadah yang harus dijalankan 

dengan keadilan, kejujuran, dan saling ridha, serta menghindari semua bentuk 

kecurangan dan penindasan ekonomi. 

6. Sûrah ‘Âli Imrân Ayat 130 

Makna normatif yang terkandung dalam Sûrah ‘Âli Imrân Ayat 130 

adalah: 1) Larangan keras terhadap ribâ, secara eksplisit ayat ini melarang 

praktik ribâ, terutama ribâ yang berlipat ganda (ribâ mudhâ‘afah), ribâ dalam 

konteks ini adalah tambahan yang diambil atas pinjaman, baik dalam bentuk 

 
113 Lena Ishelmiani Ziarahah and Rosihon Anwar, “Akad Mudhârabah dan 

Relevansinya dengan Tafsîr Qur’ân Sûrah Al-Nisâ' Ayat 29 Tentang Larangan Mencari Harta 

dengan Cara yang Bâthil,” dalam Jurnal Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Vol. 1 No. 

1 Tahun 2023, hal. 26–38. 
114 Mega Arfia and Hery Sasono, “QS. Al-Nisâ' Ayat 29: Strategi Pemasaran dengan 

Media Sosial,” dalam Jurnal JAHE: Jurnal Ayat dan Hadis Ekonomi, Vol. 2 No. 2 Tahun 

2023, hal. 26–35. 



266 
 

 

bunga maupun denda keterlambatan. Islam menolak pengambilan keuntungan 

atas dasar eksploitasi kebutuhan dan kelemahan orang lain, karena dianggap 

tidak adil. 2) Anjuran bertakwa sebagai landasan etika ekonomi, terdapat 

dalam kalimat “wa-ttaqullâh” menunjukkan bahwa larangan ini bukan 

sekadar hukum ekonomi, melainkan bagian dari ketakwaan, karena keadilan 

dalam berekonomi bukan hanya soal aturan, tapi ibadah dan tanggung jawab 

moral kepada Allah. 3) Motif ekonomi dan spiritual, yaitu menuju 

kebahagiaan yang hakiki (al-falâẖ), larangan ini diakhiri dengan motivasi 

transenden yang terdapat dalam kalimat “la‘allakum tufliẖûn” (agar kamu 

beruntung), karena kesuksesan dalam Islam tidak hanya diukur dari kekayaan 

materi semata, tapi juga keberkahan dan keadilan. Sedangkan analisis kritis 

terhadap Ayat 130 Sûrah Âli Imrân adalah sebagai berikut:115 

a. Kritik terhadap sistem bunga dan ekonomi kapitalistik, yaitu ayat ini 

secara prinsip menolak sistem bunga, yang menjadi fondasi dalam 

kapitalisme konvensional, adapun ribâ yang berlipat ganda dapat  

menyebabkan ketimpangan ekonomi, eksploitasi kaum miskin, dan 

akumulasi kekayaan hanya pada pemilik modal. Dalam sistem ribâ, uang 

melahirkan uang tanpa produktivitas, hal ini sangat bertentangan dengan 

prinsip kerja dan risiko dalam Islam.116 

b. Makna “adh‘âfan mudhâ‘afah” yang mempunyai arti tambahan yang 

terus berlipat-lipat, bisa 2x, 3x, dan bahkan lebih, dalam hal ini Ulama 

berbeda pandangan, tapi mayoritas Ulama menyiratkan larangan semua 

bentuk ribâ, bukan hanya yang berlipat ganda, dan sebagian Ulama hanya 

mengharamkan ribâ yang ekstrem, namun pandangan ini lemah, karena 

dikuatkan oleh QS. al-Baqarah 275–279. Ayat ini merupakan pintu 

masuknya menuju pengharaman total ribâ, yang kemudian ditegaskan 

dalam Sûrah al-Baqarah. 

c. Relevansi sosial-ekonomi terhadap ayat ini sangat relevan dengan: kritik 

terhadap bank konvensional yang berbasis bunga, sistem pinjaman online 

(pinjol) dengan bunga mencekik dan berlipat-lipat, rentenir modern dan 

sistem keuangan predatorik. Sesungguhnya tujuan ekonomi dalam Islam 

ingin mencegah krisis hutang dan kemiskinan sistemik akibat ribâ. 

 
115 Raoda Boga, “Transaksi Ribâ dengan Pendekatan Tafsîr Al- Qur’ân Sûrah Âli 

Imrân (3) Ayat 130,” dalam Jurnal JAHE: Jurnal Ayat dan Hadis Ekonomi, Vol. I No. 3 

Tahun 2023, hal. 41–48. 
116 Fauzan Ashar, Nur Huda, and Muhammad Sapil, “Larangan Ribâ dalam Al- Qur’ân: 

Analisis Sûrah Âli Imrân Ayat 130 dalam Praktik Pinjaman Online,” dalam Jurnal Al-

Kareem: Jurnal Ilmu Al-Qur’ân dan Tafsîr, Vol. 3 No. 1 Tahun 2025, hal. 79–93. 



267 
 

 

d. Tujuan syariah (maqâshid al-syarî‘ah) adalah, larangan ribâ bertujuan 

untuk melindungi harta (ẖifzh al-mâl), melindungi jiwa dan moral (ẖifzh 

al-nafs wa al-‘ird), dan menegakkan keadilan dan keseimbangan dalam 

transaksi. 

Tafsîran Ibn Katsîr yaitu, ribâ yang berlipat ganda dahulu umum 

dilakukan oleh orang Arab Jahiliyah, mereka memberikan tenggang waktu 

dengan syarat bunga semakin meningkat, ini diharamkan karena zhalim dan 

merusak tatanan sosial. Sedangkan dalam Tafsîr al-Qurthubî adalah, meskipun 

ayat menyebut “berlipat ganda”, semua bentuk ribâ tetap haram, baik sedikit 

maupun banyak, kalimat itu digunakan karena itulah bentuk yang umum saat 

itu.117 Kesimpulan dari analisis kritis tentang ayat larangan ribâ dan seruan 

keadilan ekonomi yaitu terletak pada: nilai normatif, etika muʿâmalah, 

larangan eksploitasi, dan tanggung jawab moral, sedangkan kritik sosialnya 

yaitu menolak bunga pinjaman, sistem ekonomi predatorik. Relevansi 

terhadap sistem keuangan modern adalah, kritik terhadap bank konvensional, 

pinjol, dan ketimpangan ekonomi, sedangkan maqâshid syarî‘ah nya adalah 

menjaga harta, keadilan, dan mencegah kemiskinan secara sistemik. QS. Âli 

‘Imrân Ayat 130 tidak hanya melarang ribâ secara teknis, tapi juga membawa 

pesan sosial dan spiritual, bahwa ekonomi dalam Islam harus berlandaskan 

keadilan, saling tolong-menolong, dan bebas dari eksploitasi. 

7. HR. Muslim No. 1513 

Makna normatif yang terdapat dalam Hadis yang diriwayatkan dari Abû 

Hurairah r.a. dalam HR. Muslim No. 1513 adalah:118 Larangan jual beli gharar 

yaitu “Rasulullah Saw. melarang jual beli gharar”. Gharar secara bahasa 

berarti ketidakjelasan, ketidakpastian, spekulasi, dalam istilah fikih, jual beli 

gharar adalah transaksi yang mengandung unsur ketidakjelasan terkait: objek 

akad (barang belum jelas atau belum ada), harga, waktu penyerahan, syarat 

dan risiko yang tidak transparan, sebagai contoh transaksi gharar adalah, 

menjual ikan di dalam air sebelum ditangkap, menjual janin hewan dalam 

kandungan, menjual barang yang belum dimiliki atau tidak dijelaskan 

spesifikasinya. Adapun analisis kritis terhadap Hadis ini adalah: 

 
117 Deni Lubis, Siti Maryam, and Qoriatul Hasanah, “The Relation Between Islamic 

Business Ethics and The Performance of Traders in The Traditional Market of Cipanas,” 

dalam Jurnal BECOS: Business, Communication, and Social Sciences, Vol. 5 No. 2 Tahun 

2023, hal. 147–158. 
118 Ainiah Abdullah, “Mashlaẖah dalam Pelegalan Tas’îr Menurut Ibnu Qayyim Al-

Jauziyyah,” dalam Jurnal Al-Muamalat: Jurnal Hukum Ekonomi Syarî‘ah, Vol. 4 No. 1 Tahun 

2019, hal. 70–73. 



268 
 

 

a. Prinsip perlindungan konsumen, Hadis ini menunjukkan bahwa Islam 

sangat menekankan kejelasan dan kejujuran dalam transaksi, agar tidak 

ada pihak yang dirugikan karena ketidaktahuan, selain itu juga mencegah 

eksploitasi informasi dan spekulasi, ini sejalan dengan maqâshid al-

syarî‘ah dalam ẖifzh al-mâl dan mencegah konflik.119 

b. Landasan etika bisnis Islam yaitu, larangan gharar menjadi prinsip 

penting dalam hukum ekonomi Islam, termasuk akad harus jelas 

(transparansi objek, waktu, dan harga), dilarang menjual sesuatu yang 

belum dimiliki atau belum jelas keberadaannya, karena hal ini dapat 

melindungi kepercayaan dan keadilan dalam transaksi 

c. Kritik terhadap praktik ekonomi spekulatif, H.R. Abû Dâwûd ini dapat 

dikembangkan menjadi kritik terhadap sistem ekonomi modern yang 

berbasis pada spekulasi berlebihan (gharar fâẖisy) seperti perdagangan 

derivatif ekstrem, transaksi forex harian yang sangat spekulatif, opsi 

saham tanpa underlying asset, asuransi konvensional yang dinilai oleh 

sebagian ulama mengandung gharar karena tidak jelas nilai manfaat dan 

premi sebenarnya 

d. Batas gharar yang dimaafkan yaitu, menurut mayoritas Ulama tidak 

semua gharar dilarang, ada gharar yang dianggap ringan dan dimaafkan 

yaitu gharar yasîr, misalnya ketidakpastian kecil dalam akad beli rumah 

(seperti jumlah genteng), ketidaktahuan minor dalam belanja kebutuhan 

sehari-hari, Ulama kontemporer seperti Wahbah al-Zuhailî dan Syeikh 

Taqi Usmani mengembangkan parameter gharar untuk digunakan dalam 

konteks ekonomi modern.120 

Pandangan Imam Nawawî, larangan gharar adalah kaidah besar dalam 

fikih muʿâmalah yaitu, banyak cabang transaksi bâthil yang dikembalikan 

kepada Hadis ini. Sedangkan Ibnu Taymiyyah berpendapat bahwa jual beli 

gharar dilarang karena melibatkan ketidakjelasan yang membuka celah 

sengketa dan ketidakadilan. Kesimpulan dan analisis kritis terhadap Hadis ini 

adalah, nilai utamanya yaitu transparansi, keadilan, dan perlindungan dalam 

transaksi. Jenis larangan jual beli yang mengandung gharar (ketidakjelasan 

objek, waktu, dan hak). Hadis ini mempunyai tujuan hukum yaitu menjaga 

 
119 Waeibrorheem Waemustafa and Suriani Sukri, “Theory of Gharar and Its 

Interpretation of Risk and Uncertainty from the Perspectives of Authentic Hadis and the Holy 

Qur’ân: Review of Literatures,” dalam International Journal of Economic Perspectives, Vol. 

10 No. 1 Tahun 2016, hal. 1307–1637. 
120 A Nehad and A Khanfar, “A Critical Analysis of the Concept of Gharar in Islamic 

Financial Contracts: Different Perspective,” dalam Journal of Economic Cooperation & 

Development, Vol. 37 No. 1 Tahun 2016, hal. 220–230. 



269 
 

 

kejelasan akad, mencegah perselisihan dan eksploitasi, sedangkan kritik sosial 

yaitu menolak praktik spekulatif dan manipulatif dalam ekonomi Relevansi 

kontemporer dilandaskan pada penolakan terhadap: asuransi konvensional, 

derivatif ekstrem, judi online, dan skema ponzi, HR. Muslim No. 1513 

merupakan pilar penting dalam sistem ekonomi Islam, dan Hadis ini 

mendasari larangan transaksi yang berpotensi merugikan karena 

ketidakjelasan, dan menjadi dasar bagi etika bisnis yang adil dan 

berkelanjutan. 

 

D. Relevansi Makna Normatif Teks dengan Ekonomi Kontemporer 

1. Sûrah Al-Muthaffifîn Ayat 1-3 

Sûrah al-Muthaffifîn ayat 1-3 merupakan ayat memberi ancaman keras 

kepada pelaku curang, baik curang dalam harga, kualitas, dan juga kuantitas. 

Kecurangan-kecurangan dalam transaksi dapat berupa larangan gharar, 

larangan dalam iẖtikâr, dan kewajiban atas bertransaksi dengan transparan. 

Larangan gharar dalam konteks kontemporer dapat dicontohkan sebagai 

transaksi yang mengandung spekulasi di pasar saham atau kripto tanpa 

kejelasan dasar aset (bubble economy).121 Praktik keadilan lain yaitu terjadi 

pada transaksi insider trading, yaitu perdagangan saham berdasarkan 

informasi rahasia, manipulasi harga oleh kartel perusahaan atau ketidakjelasan 

dalam kontrak jual beli seperti investasi bodong.122 Agar mudah dipahami, 

penulis akan menjelaskan terkait skema bubble economy yang mengandung 

spekulasi, serta mengandung risiko kerugian yang sangat besar. Adapun skema 

bubble economy dapat dilihat dalam bagan berikut:  

 

 

 

 

 

 
121 Secara Bahasa bubble adalah gelembung, jadi bubble economy adalah “ekonomi 

gelembung” yaitu suatu keadaan ketika harga suatu aset naik secara terus-menerus karena 

adanya spekulasi dan fomo, dan investor terus menuerus membeli aset tanpa disertai dengan 

pengetahuan fundamental ekonomi yang kuat, dan ketika aset sudah menggelembung besar 

maka akan pecah seperti halnya gelembung balon ketika semakin ditiup semakin membesar, 

dan  akan pecah setelah udara yang di dalamnya semakin kuat. Ilma Aurelly Anior, Nur 

Kholillah, and Ana Rahmawati, “Konsep Kejujuran dan Keadilan dalam Al-Qur’ân (Studi 

Tafsîr Tematik),” dalam Jurnal Al-Qadim: Journal Tafsîr dan Ilmu Tafsîr (JTIT), Vol. 1 No. 

2 Tahun 2024, hal. 1–10. 
122 Ermiannur Ermiannur et al., “Analisis Konsep Keadilan Ekonomi dalam Pemikiran 

Ibnu Taimiyah: Relevansi Terhadap Sistem Ekonomi Kontemporer,” dalam Jurnal Riset 

Rumpun Ilmu Ekonomi, Vol. 4 No. 1 Tahun 2025, hal. 387–401. 



270 
 

 

 

                                                  a 

 

 

                                                                               b 

 

 

 
 

Bagan IV.1: Skema Bubble Economy yang Mengandung Spekulasi 
 

Bubble economy sering terjadi dunia pasar modal, terutama pada 

instrumen saham. Beberapa hal terjadi dan menyebabkan krisis ekonomi, 

salah satunya yaitu bubble economy, dalam skema tersebut transaksi yang 

mengandung spekulasi sehingga menyebabkan bubble economy dapat 

dijelaskan sebagai berikut: 

a. Investor ramai dan berbondong-bondong menginvestasikan sebagian 

besar kekayaan untuk membeli aset tertentu yang sedang naik daun 

dengan harganya yang setiap hari melambung tinggi, bahkan banyak yang 

memutuskan untuk mengambil pinjaman demi membeli aset dengan 

tujuan untuk mendapatkan keuntungan yang berlipat. 

b. Ketika harga sudah melambung tinggi dan para invistor akan menjual aset 

yang mereka miliki secara bersamaan, harga dan nilai aset langsung turun 

drastis sebagai bentuk banyaknya investor yang ingin menjual asetnya 

secara bersamaan. Anjloknya harga secara drastis menyebabkan investor 

yang mengikuti fomo dan trend mengalami kerugian berat, terlebih jika 

mereka membeli aset dari modal pinjaman. 

Transaksi bubble economy dimanfaatkan investor untuk berspekulasi 

dan ingin mendapatkan keuntungan yang banyak dalam waktu yang singkat, 

di sini letak gharar atau transaksi yang mengandung ketidakjelasan terjadi. 

Contoh kejadian yang mengandung bubble economy terjadi di Negara Belanda 

yang dikenal sebagai Negara Tulip, saat itu herga bunga tulip melambung 

tinggi 20x lipat, tingginya harga bunga tulip disebabkan banyaknya 

permintaan.123 Hal tersebut menyebabkab banyak orang ingin memiliki umbi 

tulip untuk berinvestasi, dan hargapun turun drastis sehingga banyak investor 

bunga tulip mengalami kerugian yang sangat besar bahkan jatuh miskin. 

 

 
123 Józef Maria Ruszar, “The Bitter Smell of Tulips (The Speculative Bubble in 

Literature),” dalam Jurnal Konteksty Kultury, Vol. 12 No. 3 Tahun 2015, hal. 341–353. 

Aset Investor 

Penurunan aset 



271 
 

 

2. Sûrah Al-Baqarah Ayat 188 

Ayat ini menjelaskan tentang larangan mengambil harta secara bâthil 

karena akan menzhalimi pihak lain. Pengambilan harta secara bâthil bisa 

berbentuk ribâ, gharar, maysir, spekulasi dan lain-lain. Dalam praktik 

ekonomi modern pengambilan harta secara bâthil dapat dicontohkan dalam 

transaksi short selling saham (menjual saham dalam waktu singkat).124 Agar 

mudah dipahami, bagaimana cara trader memperoleh keuntungan dalam 

waktu yang singkat dengan memanfaatkan ketidaktauhan para investor dan 

pasar. Adapun transaksi yang mengandung spekulasi ini, penulis 

menggambarkan skema short selling saham dalam sebuah bagan agar mudah 

dipahami, dapat dilihat sebagai berikut:  

 

          a            b 

 

 

 

 

      
       

       d  c 

 

Bagan IV.2: Skema Short Selling Saham 
 

Transaksi yang mengandung short selling saham melibatkan 3 pelaku, 

yaitu: broker/ lembaga kustodian yang disebut sebagai pemilik saham, trader 

yaitu pelaku dagang dengan sistem short selling, dan investor yaitu pemilik 

modal yang membeli saham dari trader.125 Adapun penjelasan dari skema 

tersebut adalah sebagai berikut:  

a. Trader meminjam saham dari broker/ lembaga kustodian dengan 

perjanjian, saham akan dikembalikan sesuai dengan kesepakatan yang 

telah dijanjikan. 

b. Trader menjual saham kepada investor dengan tujuan harga saham akan 

turun dengan jangka waktu yang singkat. 

c. Setelah harga saham turun trader akan membeli saham kembali dengan 

harga yang lebih rendah (buy to cover), pada tahap inilah trader 

 
124 Reinan Syah, Budianto Chai, and Astika Nurul Hidayah, “Dilema Short Selling 

Terhadap Saham Syariah: Tinjauan Kepastian Hukum di Bursa Efek Indonesia,” dalam 

Pagaruyuang Law Jurnal, Vol. 8 No. 2 Tahun 2025, hal. 57–80. 
125 Pocut Ainiah, “Kajian Trading Saham Syarî‘ah di Bursa Efek Indonesia,” dalam 

Jurnal JIEI: Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, Vol. 9 No. 01 Tahun 2023, hal. 1322–1328. 

Broker/ 

Lembaga 

Kustodian 

Trader  

Investor 



272 
 

 

mengharapkan keuntungan dari transaksi short selling-nya. Namun jika 

harga saham lebih mahal dari harga jual di awal, maka trader tetap harus 

membelinya karena kewaiban trader harus mengembalikan saham kepada 

broker, dan disinilah letak gharar (ketidakpastian) dalam transaksi 

terjadi.  

d. Trader akan mengembalikan saham kepada broker karena broker hanya 

meminjamkan saham kepada trader dan tidak menjualnya 

Short selling saham merupakan salah satu transaksi yang dilarang oleh 

Nabi Muhammad Saw, dengan alasan barang yang diperjualbelikan adalah 

bukan barang yang dimiliki oleh penjual, dalam HR. Abû Dâwûd “Janganlah 

engkau menjual sesuatu yang bukan milikmu”, ini merupakan transaksi yang 

mengandung gharar yang dapat merugikan penjual maupun pembeli.  

3. Sûrah Al-H̲asyr Ayat 7 

Dalam Sûrah al-H̲asyr Ayat 7 berbicara tentang distribusi kekayaan tidak 

hanya berputar pada orang-orang yang kaya saja, hal ini bertujuan untuk 

menghindari kesenjangan kelas supaya tidak terlalu mencolok antara si kaya 

dengan si miskin. Dalam hal ini dapat dicontohkan sebagai pendistribusian 

zakat, infaq, dan sedekah oleh BAZNAS (Badan Amil Zakat Nasional), atau 

lembaga lain yang bertugas dalam pentasyarufan dana zakat,infaq, sedekah, 

dan wakaf.126 Adapun dalam praktik ekonomi modern dapat dicontohkan 

dalam pemberian CSR (Corporate Social Responsibility), merupakan 

pengalokasian dana dari perusahaan untuk kebaikan atau kepentingan orang 

banyak, baik berupa pendidikan, kesehatan, infrasturkur, dll. Supaya mudah 

dipahami, implementasi skema CSR yang sesuai dengan penafsiran 

kontemporer dalam Sûrah al-H̲asyr Ayat 7 adalah sebagai berikut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bagan IV.3: Skema CSR Perusahaan Tambang Untuk Infrastuktur 

Masyarakat Sekitar 

 
126 Jihan Humaira and Cupian Cupian, “Implementasi Program Corporate Social 

Responsibility dalam Mendukung Pencapaian Sustainable Development Goals (Studi Kasus 

pada Program CSR PT Bio Farma Persero),” dalam JIS: Jurnal Ilmu Sosial, Vol. 3 No. 3 

Tahun 2023, hal. 343–358. 

(a) Analisis dampak 

& kebutuhan 

(b) Perencanaan 

program CSR 

(e) Pelaporan & 

perbaikan  

(c) Implementasi 

(d) Monitoring & 

evaluasi 



273 
 

 

Skema tersebut menjelaskan tentang tahapan-tahapan perusahaan dalam 

pengalokasian CSR untuk kebutuhan masyarakat. Prioritas utama penerima 

CSR adalah masyarakat yang terkena dampak dari pabrik atau perusahaan 

tempat operasional produksi, biasanya adalah masyarakat yang berada di 

wilayah sekitar perusahaan. Skema tersebut merupakan pemberian CSR 

perusahaan tambang kepada masyarakat berupa infrastruktur jalan, dengan 

penjelasan sebagai berikut:127 

a. Analisis dampak tambang dilakukan dengan cara mengkaji dampak sosial 

ekonomi dan lingkungan dari aktifitas pertambangan, serta 

mengidentifikasi masyarakat sekitar, pemerintah LSM, dan pihak yang 

terkena dampak tambang. Selain itu menganalisis apa kebutuhan 

masyarakat (need assessment) dilakukan dengan cara survey lapangan 

untuk mengetahui apa kebutuhan masyarakat yang bisa direalisasikan 

oleh perusahan, apakah kebutuhan pendidikan, kesehatan, ekonomi, atau 

infrastruktur.  

b. Hal yang dilakukan selanjutnya adalah perencanaan program CSR. 

Setelah analisis dan dampak kebutuhan ditemukan dari hasil analisis, 

yaitu dampak yang terjadi jalanan mengalami kerusakan akibat 

pengangkutan barang-barang muatan berat perusahaan, dan hal yang 

dibutuhkan adalah perbaikan infrastuktur jalan raya. Perencanaan 

program dilakukan dengan cara menyusun program sesuai dengan 

kebutuhan perbaikan infrastruktur dan menentukan prosentase alokasi 

anggaran dari pendapatan perusahaan, serta menetapkan indikator 

keberhasilan program (output dan outcome).128 

c. Implementasi dan pelaksanaan program dilakukan dengan cara sosialisasi 

ke masyarakat dan menjelaskan tujuan dan manfaat program perbaikan 

infrastruktur jalan dan berkolaborasi dengan LSM (Lembaga Swadaya 

Masyarakat), BUMDes, untuk memperlancar berjalannya program 

perbaikan infrastruktur jalan raya. 

d. Setelah implementasi program, yang dilakukan selanjutnya adalah 

monitoring dan evaluasi. Monitoring dilakukan untuk melihat bagaimana 

progres program pembangunan infrastruktur, dan evaluasi dilakukan 

untuk mengukur dampak pembangunan infrastuktur jalan raya terhadap 

 
127 Risman Hambali and Nurul Huda, “Realisasi Corporate Social Responsibility: 

Sebuah Tinjauan Distribusi Pendapatan dalam Islam (Studi Kasus PT. Pertamina (Persero) 

RU II Dumai),” dalam Jurnal Syarikat: Jurnal Rumpun Ekonomi Syariah, Vol. 2 No. 1 Tahun 

2019, hal. 62–74. 
128 Yuni Mayanti, “Corporate Social Responsibility in Islamic Business,” dalam 

Journal of Applied Islamic Economics and Finance, Vol. 1 No. 3 Tahun 2021, hal. 651–660. 



274 
 

 

lingkungan dan masyarakat, serta mengevaluasi perbaikan program untuk 

periode selanjutnya.  

e. Selanjutnya adalah pelaporan dan perbaikan, dilakukan dengan cara 

membuat laporan CSR yang sesuai dengan standar dan mempublikasikan 

kepada pemegang saham perusahaan tambang, masyarakat, dan juga 

pemerintah, hal ini dilakukan untuk menunjukkan transparansi dan 

akuntabilitas yang dimiliki oleh perusahaan.  

Program CSR yang dicontohkan dalam skema di atas dicontohkan 

sebagai perusahaan tambang yang sedang mengalokasikan dana dan sebagian 

keuntungannya untuk membangun jalan dan infrastruktur di sekitar 

perusahaan tambang, dan desa di wilayah operasionalnya. Ini dilakukan 

supaya harta atau keuntungan yang diperoleh perusahaan tidak hanya berputar 

pada pemilik modal, melainkan masyarakat sekitar bisa menikmati dan 

mendapatkan manfaatnya yang sesuai dengan Sûrah al-H̲asyr Ayat 7. 

4. Sûrah Al-Baqarah Ayat 282 

Sûrah al-Baqarah ayat 282 menekankan tentang pentingnya prinsip 

pencatatan yang terdokumentasi, transparansi, akuntabilitas, dan berkeadilan 

yang menjadi fondasi utama dalam ekonomi modern berbasis syariah. Supaya 

mudah dipahami, implementasi ekonomi kontemporet dengan Sûrah al-

Baqarah Ayat 282, yang dapat dicontohkan sebagai pencatatan dalam transaksi 

mudhârabah, yang dapat dilihat dalam skema berikut:129 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

       2 

 

Bagan IV.4: Skema Mudhârabah dalam Perbankan Syariah 
 

Mudhârabah merupakan kerjasama antara pemilik modal/ shâẖibul mâl 

dengan mudhârib/ pengusaha yang mana mereka menggunakan prinsip bagi 

 
129 Mujahidin Mujahidin, “The Concept of Profit Sharing in The Industrial Field in 

Islamic Economic,” dalam Jurnal Al-Kharaj: Journal of Islamic Economic and Business, Vol. 

3 No. 1 Tahun 2021, hal. 171–177. 

Shâẖibul mâl/ Bank/ 

Investor 

Mudhârib/ Pengusaha/ 

UMKM 

1 

 



275 
 

 

hasil yang telah disepakati oleh keduabelah pihak.130 Adapun jika dalam 

kerjasama tersebut mengalami kerugian maka kerugian akan ditanggung oleh 

shâẖibul mâl selagi tidak disebabkan oleh kelalaian pelaku usaha/ mudhârib. 

Skema pencatatan dalam transaksi mudhârabah yang harus transparan, adil 

akuntabel sesuai dengan al-Baqarah Ayat 282 dapat dijabarkan sebagai 

berikut: 

1) Shâẖibul mâl memberikan dana kepada mudhârib untuk mengelola usaha 

sesuai dengan kesepakatan, yang dapat diaplikasikan dalam kasus: 

Bank Syarî‘ah memberikan modal Rp. 100 juta 

UMKM toko kelontong sebagai pengelola usaha 

Jangka waktu kerjasama 12 bulan 

Nisbah bagi hasil Bank Syarî‘ah 40 % dan UMKM 60 % 

Laba bersih bulanan Rp. 10 juta 

2) Mudhârib memberikan nisbah bagi hasil kepada shâẖibul mâl sesuai 

dengan persentase yang telah disepakati, dan apabila terjadi kerugian 

yang bukan disebabkan oleh mudhârib, maka kerugian akan ditanggung 

oleh shâẖibul mâl, namun mudhârib menanggung kerugian waktu dan 

tenaga yang sudah dihabiskan dalam menjalankan usaha, dalam 

perhitungan bagi hasil:131 

Laba bulanan Rp. 10 juta (Bank 40 % = 4 juta, dan UMKM 60 % = 6 juta) 

Total laba setahun (Bank Rp. 48 Juta, dan UMKM Rp. 72 Juta) 

Tidak boleh ada jaminan laba tetap untuk bank karena bertentangan 

dengan prinsip syariah, akad tersebut harus tertulis dan disepakati oleh 

shâẖibul mâl dan mudhârib sebelum kerjasama dimulai biar sejajan dengan 

Sûrah al-Baqarah Ayat 282.  

5. Sûrah Al-Nisâ’ Ayat 29 dan ‘Âli Imrân Ayat 130 

Larangan mengambil harta secara bâthil yang terdapat dalam Sûrah al-

Nisâ’ Ayat 29, dapat diartikan sebagai larangan terhadap tindakan korupsi, 

monopoli, sesuatu yang mengandung unsur penipuan, kolusi, suap dan 

eksploitasi ekonomi. Dalam ekonomi kontemporer mengambil harta secara 

bâthil dapat dicontohkan dalam transaksi pengambilan ribâ dalam sistem 

keuangan, yaitu kedit konsumtif dengan pengambilan bunga yang tinggi, 

seperti pinjol (pinjaman online) yang menetapkan bunganya sebesar 1-2%  per 

 
130 Rizal Yaya et al., “Governance of Profit and Loss Sharing Financing in Achieving 

Socio-Economic Justice Available to Purchase,” dalam Journal of Islamic Accounting and 

Business Research, Vol. 12 No. 6 Tahun 2021, hal. 814–830. 
131 Fatemah A. Al Madalah, “Islamic Finance and the Concept of Profit and Risk 

Sharing,” dalam Midde East Journal of Entrepreneurship, Leadership and Sustainable 

Development, Vol. 1 No. 1 Tahun 2017, hal. 89. 



276 
 

 

hari.132 Dianggap bâthil karena mengambil bunga yang tinggi tanpa adanya 

usaha yang produktif, selain itu bunga (ribâ) secara tegas dilarang dalam 

banyak ayat yang terdapat dalam al-Qur’ân. Adapun contoh dari transaksi 

mu’âmalah yang sesuai dengan Sûrah al-Nisâ’ Ayat 29 dan ‘Âli Imrân Ayat 

130, yaitu transaksi yang mengandung kebâthilan dicontohkan dalam skema 

pengambilan bunga konsumtif oleh pinjol yang dapat menzhalimi peminjam. 

Supaya mudah dipahami, penulis mengilustrasikan transaksi pinjol (pinjaman 

online) yang mengandung ribâ adalag sebagai berikut:  

     c 

 

     a 

     

     b 

 

d 

 

Bagan IV.5: Skema Pinjol Ilegal 
 

Pinjol ilegal merupakan kejahatan teknologi yang sudah banyak 

menelan korban, terdapat 2.930 kasus pinjol di tahun 2024 yang merupakan 

kasus terbanyak dari tahun-tahun sebelumnya.133 Masyarakat yang terjerat 

pinjol akan mengalami kerugian secara financial dan juga mental, adapun 

penjelasan dari skema transaksi pinjol tersebut adalah: 

1. Nasabah mengunduh aplikasi pinjol dan mengisi data pribadi dan 

permohonan pinjaman dengan menyebutkan jumlah pinjaman dan jangka 

waktu. Sebeum disetujui, aplikasi pinjol akan mengevaluasi KTP, kontak 

darurat, rekening bank, dan akses HP (galeri, kontak dan map). 

2. Jika disetujui maka dana akan dicairkan ke rekening nasabah, tapi dana 

akan dipotong di awal pinjaman (diskonto), dan nasabah akan 

menggunakan dana pinjaman tersebut untuk kebutuhan konsumtif, usaha, 

atau kebutuhan yang mendesak lainnya.  

3. Nasabah akan membayar cicilan disertai dengan bunga sesuai dengan 

tanggal jatuh tempo.  

 
132 Mark Y. Tampuri, “Digital Lending in Emerging Economies: The Nexus Between 

Financial Innovation and Consumer Protection,” dalam American Journal of Finance and 

Accounting, Vol. 7 No. 2 Tahun 2023, hal. 145–168. 
133 Kevin Lang et al., “Lending the Unbanked: Relational Contracting in Singapore’s 

Unlicensed Moneylending Market,” dalam  Jurnal Nayang Technology University, Vol. 21 

No. 5 Tahun 2018, hal. 1–30. 

Nasabah Aplikasi Pinjol  



277 
 

 

4. Jika nasabah telat membayar maka akan dilakukan teror penagihan lewat 

telepon, pesan, kontak darurat, dan pinjol ilegal akan mengancam disertai 

dengan pelecehan di media sosial. Apabila selesai pelunasan maka akan 

selesai kontrak pinjaman, namun apabila gagal membayar maka nasabah 

akan masuk dalam katagori daftar SLIK OJK dalam pinjol legal, dan akan 

mengalami teror psikologis dalam pinjol ilegal.134  

Banyak kasus bunuh diri yang terjadi akibat terjerat pinjol, karena 

mereka tidak bisa tahan dengan teror psikologis melalui sosial media. 

Tingginya bunga yang ditatapkan oleh pinjol merupakan bentuk kezhaliman 

terhadap orang yang lemah, serta pengambilan harta secara bâthil seperti yang 

terdapat dalam Sûrah al-Nisâ’ Ayat 29 dan Sûrah Âli Imrân Ayat 130 tentang 

pelarangan ribâ (bunga). Seharusnya Negara-negara dengan mayoritas 

Muslim termasuk Indonesia, telah menyusun kebijakan penguatan ekonomi 

dan keuangan syarî‘ah, seperti pengembangan sukuk negara, bank syarî‘ah, 

lembaga zakat dan wakaf produktif, semua ini bertujuan menghindari ribâ dan 

menerapkan prinsip keberkahan dan keadilan yang sejalan dengan Sûrah Âli 

Imrân Ayat 130. Sistem keuangan global yang berbasis bunga telah berkali-

kali menyebabkan krisis ekonomi. Ayat ini menjadi dasar untuk mendorong 

kebijakan yang berbasis pada ekonomi riil, bukan spekulasi dan leverage 

tinggi demi stabilitas ekonomi jangka panjang, ayat ini juga mendorong 

negara untuk mengambil peran aktif dalam menciptakan ekosistem ekonomi 

yang berkeadilan dan bertakwa.135 

6. H.R. Bukhârî No. 2142 

Salah satu transaksi yang dilarang dalam H.R. Bukhârî No. 2142 yang 

dapat menyebakan harga suatu barang naik adalah bay’ najasy. Larangan bay’ 

najasy juga terdapat dalam HR. Bukharî No. 2142 dan Muslim No. 1516. 

Transaksi yang mengandung bay najasy tidak bisa dilakukan oleh seseorang 

atau secara individu, karena ini merupakan sindikat kejahatan yang dapat 

mengelabuhi calon pembeli dengan pura-pura menawar barang dengan harga 

yang tinggi.136 Bay’ najasy merupakan penipuan penjualan yang menciptakan 

ilusi, seolah-olah barang yang jual mempunyai kualitas yang bagus, harga 

 
134 Ang Chong Han Jansen, “Unveiling Unlicensed Money Lending Syndicates in 

Singapore” Bond University, 2024, hal. 65-66. 
135 Tetty Handayani Siregar, Isnaini Harahap, and Muhammad Ridwan, “The Role of 

Islamic Financial Institutions: Maintaining Market Integration and Preventing Distortion,” 

dalam Jurnal Danadyaksa: Post Modern Economy Journal, Vol. 2 No. 2 Tahun 2025, hal. 

154–166. 
136 Farida Arianti, Tezi Asmadia, and Maisarah Leli, “Fruit Sale Strategy with The 

Lowest Price Sorakan (Cheering) in The View of Fiqh Mu'âmalah,” dalam Jurnal Legality: 

Jurnal Ilmiah Hukum, Vol. 30 No. 2 Tahun 2022, hal. 243–254. 



278 
 

 

yang tinggi, dan banyak konsumen yang ingin membelinya. Penipuan lain 

yang banyak sekali kasus dalam ekonomi kontemporer saat ini yang 

mengandung unsur najasy, seperti lelang online palsu, menciptakan ulasan 

fiktif dalam platform online marketplace, dengan target konsumen yang mau 

membli HP nya agen properti menipu soal minat pembeli yang tinggi. Penulis 

membuat bagan transaksi yang mengandung bay’ najasy dalam kasus lelang 

online dengan melibatkan pembeli asli dengan pembeli palsu (ghost bidder),  

yang dapat dilihat dalam skema berikut: 

 

 

        a 

     

          b 

      

 

            c 

        d     

          

 

 

Bagan IV.6:  Skema Lelang Online yang Mengandung Bay’ Najasy 
 

Skema di atas dicontohkan penjual yang melakukan lelang produk 

iPhone 13 bekas melalui platform lelang online eBay. Harga awal dibuat 

rendah untuk menarik banyak peserta lelang, dan penjual menggunakan akun 

bayangan (ghost bidder), biasanya teman atau keluarganya sebagai ghost 

bidder. Adapun skema lelang iPhone online dapat dijelaskan sebagai berikut: 

a. Transaksi dimulai penjual melelang iPhone 13 bekas dengan harga Rp. 4 

juta, dan ghosh bidder 1 melakukan penawaran palsu dengan harga Rp. 

4,5 juta. 

b. Pembeli asli melakukan penawaran di atasnya yaitu Rp. 5 juta, karena 

memang pembeli asli ingin membeli iPhone 13 bekas dengan sungguh-

sungguh. 

c. Dan akun ghost bidder 2 menawar di atasnya dengan harga Rp. 5,5 juta, 

ini menciptakan kesan bahwa barang sangat diminati dan memicu peserta 

asli menaikkan tawaran karena takut kalah yang disebut sebagai Psikologi 

Scarcity/ Fomo. 

Penjual 

melelang 

iPhone 13 bekas 

Ghost bidder 

1 

Pembeli asli  

Ghost bidder 

2 
Pembeli asli  



279 
 

 

d. Pembeli asli mulai tertekan dan menawarnya dengan harga lebih tinggi 

lagi yaitu Rp. 6 juta, dan ghost bidder pun berhenti.137 

Setelah penjual mendapatkan harga yang tinggi, akun ghost bidder pun 

berhenti menawar, dan pembeli asli tidak tau telah tertipu oleh aktifitas fiktif 

yang dibuat oleh penjual. Padahal harga iPhone 13 bekas di pasaran bisa 

dihargai Rp. 4,5 juta, karena hasil tindakan penipuan sistemik yang termasuk 

dalam bay’ najasy dan mengandung gharar (ketidakjelasan) dan tadlîs 

(penipuan), sehingga pembeli mengalami kerugian financial sebesar Rp. 1,5 

juta. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
137 Wulandari and Zulqah, “Tinjauan Islam Terhadap Mekanisme Pasar dan 

Penanganan Distorsinya.”, hal. 82. 



280 
 

 

 

 



 

281 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB V 

PENDEKATAN INTEGRATIF TEKS NORMATIF DENGAN PRINSIP 

MASHLAH̲AH ‘ÂMMAH DALAM TASʿÎR 

 

A. Urgensi Pendekatan Integratif Nash dengan Mashlaẖah dalam Tasʿîr 

Dalam konteks ekonomi modern permasalahan tasʿîr merupakan isu 

yang dianggap strategis, terutama dalam menghadapi pasar dan tantangan 

global, serta pratik monopoli yang semakin kompleks. Satu sisi terdapat teks 

normatif al-Qur’ân dan Hadis tentang prinsip-prinsip keadilan, keseimbangan, 

dan etika dalam ber-mu’âmalah, tapi di sisi lain terdapat realitas ekonomi yang 

menuntut respon secara cepat dan adaptif supaya kesejahteraan masyarakat 

tetap terjaga. Oleh karena itu terdapat beberapa alasan yang menyebabkan 

bahwa pendekatan integratif nash dengan mashlaẖah dalam tasʿîr itu sangat 

urgen, yaitu:1 

1. Keterbatasan Pendekatan Tekstual Literal dalam Menghadapi Masalah 

Kontemporer 

Teks-teks normatif dalam al-Qur’ân dan Hadis memang menjadikan 

landasan moral dalam kegiatan ekonomi, seperti larangan ribâ, maysir, 

manipulasi, penipuan, gharar, zhalim, namun dalam hal permasalahan tasʿîr 

(penetapan harga) tidak ada aturan secara eksplisit yang memberikan aturan 

teks secara final. Terdapat Hadis menunjukkan bahwa Nabi Muhammad Saw 

 
1 Firdaus Firdaus and Zainal Azwar, “The Role of Substantive Understanding 

Approach in the Changes of Fiqh,” dalam Jurnal Al-’Adalah, Vol. 17 No. 1 Tahun 2020, hal. 

71–96. 



282 
 

 

tidak menenetukan harga di pasar, melainkan Allah lah yang menentukan 

harga di pasar, Allah yang mengatur harga, memberikan keberkahan, 

melapangkan dan menyempitkan rizki pada umatnya (HR. Abû Dâwûd No. 

3451). Jika hanya berpegang pada teks literal maka kebijakan perekonomian 

modern dapat terhambat, padahal fluktuasi harga yang tidak wajar dapat 

menyebabkan ketimpangan, kerusakan sosial dan ekonomi secara nyata.  

Realitas ekonomi modern saat ini tidak sama dengan pasar pada masa 

Nabi Muhammad, seperti kondisi pasar sekarang tidak hanya bersifat lokal 

melainkan pasar global yang rentang terjadi penipuan dan manipulasi harga. 

Selain itu ruh kapitalisme minoritas yang dapat menguasai pasar sehingga 

menyebabkan praktik monopoli karena adanya dominasi korporasi yang dapat 

merusak harga barang di pasar secara alami. Manusia juga mempunyai 

permintaan akan kebutuhan pokok (need basic) yang harus dipenuhinya setiap 

hari, jika harga akan barang kebutuhan sangat tinggi maka mereka tidak akan 

mampu membelinya, sehingga akan berdampak membahayakan jiwa dan 

kehidupannya, disinilah intervensi harga diperlukan.2 

Perubahan ini memunculkan kebutuhan akan fleksibilitas ijtihâd 

ekonomi dalam mengambil kebijakan tasʿîr yang tetap responsif terhadap 

mashlaẖah ‘âmmah (kebaikan publik). Hal ini menuntut penyusunan 

kebijakan tidak hanya berlandaskan pada pemahaman tekstual tetapi juga 

harus mengakomodasi dinamika kepentingan umum melalui pendekatan 

mashlaẖah sebagai prinsip dari maqâshid al-syarî‘ah.3  

2. Potensi Mashlaẖah ‘Âmmah sebagai Instrumen Dinamis dalam Ijtihâd 

Ekonomi 

Pentingnya peran Ulama, praktisi ekonomi dan pemerintah sebagai 

pembuat kebijakan untuk bersama-sama mengkaji dan merumuskan strategi 

yang sejalan dengan maqâshid al-syarî‘ah. Dengan kolaborasi antar displin 

diharapkan mampu merumuskan kebijakan intervensi pasar dapat dirancang 

dengan sebaik mungkin untuk memberikan perlindungan secara adil kepada 

masyarakat, dan tetap mempertahankan nilai-nilai etika dalam koridor Islam. 

Ini menunjukkan bahwa keberlanjutan syarî‘ah bergantung pada kemampuan 

untuk terus melakukan pembaruan dan penyesuaian terhadap perkembangan 

zaman, bukan hanya sekedar berpacu pada teks belaka.4 Seperti teori 

mashlaẖah menurut menurut al-Ghâzalî yaitu terdapat tiga jenis mashlaẖah, 

yaitu mashlaẖah ‘âmmah (umum), mashlaẖah ghâlibah (kelompok 

 
2 Misbahul Munir, Studi Tentang Hadis-Hadis Nabi dalam Ilmu Ekonomi: Analisis 

Tematik Perspektif Integratif, Malang: UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, 2015, hal. 65. 
3 Hayatullah Laluddin, “Mashlaẖah’s Role as an Instrument for Revival of Ijtihâd,” 

dalam International Journal of Islamic Thought, Vol. 8 No. 1 Tahun 2015, hal. 27–34. 
4 Chamim Tohari, Hudzaifah Fawwaz, and Isma Swadjaja, “The Ijtihâd Construction 

of Islamic Law Based on The Maqâshid al-Syarî‘ah Approach in the Indonesian Context,” 

dalam Jurnal Prophetic Law Review, Vol. 4 No. 2 Tahun 2022, hal. 195–221. 



283 
 

 

mayoritas), dan mashlaẖah khashshah nâdhirah (khusus). Sebagai upaya 

ijtihâd mencapai maqâshid al-syarî‘ah, penentuan mashlaẖah oleh Ulama 

harus berdasarkan kebaikan bersama (mashlaẖah ‘âmmah). Dalam kebijakan 

tasʿîr kebaikan tersebut harus menyangkut kebaikan terhadap semua pihak, 

yaitu pembeli, penjual, dan pemerintah sebagai pembuat regulasi.   

Mashlaẖah ‘âmmah merupakan prinsip penting dalam maqâshid al-

syarî‘ah yang berfungsi untuk menyesuaikan hukum Islam dengan dinamika 

zaman yang sudah banyak mengalami perubahan tanpa mengabaikan nilai-

nilai syar’î. Seperti dalam tasʿîr, mashlaẖah dianggap sebagai bentuk 

penerapan untuk melindungi masyarakat dari prkatik-praktik ilegal yang 

spekulatif dan merugikan sehingga tasʿîr bisa diterapkan lebih komprehensif 

dan berprinsip keadilan. Sebagai instrumen maqâshid al-syarî‘ah yang 

dinamis, mashlaẖah ‘âmmah sebagai landasan dalam pengembilan kebijakan 

dalam penetapan harga (tasʿîr) yang mempunyai beberapa alasan, yaitu:5 

a. Kebijakan tasʿîr dilakukan untuk menghindari mafsadah (kerusakan) dan 

mewujudkan mashlaẖah (kebaikan). Seperti yang terdapat dalam kaidah 

fiqhiyah “Jalb al-mashâliẖ wa dâr’ al-mafâsid” yaitu mengambil 

kemaslahatan dan mencegah kemadharatan. Jika penetapan tasʿîr oleh 

pemerintah dapat menjaga kemaslahatan secara umum dapat menghindari 

kemadharatan yang dapat mebahayakan dan mengancam keselamatan  

jiwa (nafs) dan  harta (mâl) karena tidak bisa memenuhi atau membeli 

barang-barang kebutuhan dasar, maka ijtihâd dan kebijakan tasʿîr oleh 

pemerintah dapat memenuhi mashlaẖah dharûriyyât masyarakat secara 

umum.  

b. Negara bertindak sebagai wakil pemimpin yang mempunyai tujuan untuk 

menjaga keadilan di pasar. Disebut sebagai pasar yang adil ketika pasar 

berjalan normal sesuai dengan keadaaan dan jumlah permintaan dan 

penawaran di pasar, sehingga harga tercipta secara alami akibat 

berlakuknya hukum permintaan dan penawarana di pasar. Namun apabila 

kondisi pasar sedang tidak normal karena adanya tindakan penimbunan, 

penipuan, dan transaksi lain yang merugikan yang menyebabkan 

rusaknya harga barang di pasar, disinilah peran pemerintah sebagai 

penyeimbang harga barang di pasar dibutuhkan untuk mengatasi 

kekacauan di pasar. Adapun terdapat beberapa sektor dan pengawas pasar 

oleh pemerintah sebagai peran pasif dan pembuat regulasi yang harus 

dipatuhi di Indonesia adalah: 1) Sektor pasar modal dengan lembaga 

 
5 Rr. Hesti Setyodyah Lestari, Andia Kusuma Damayanti, and Mowafg Abrahem 

Masuwd, “Optimising Societal Welfare: The Strategic Role of Maqâshid al-Syarî‘ah and 

Mashlaẖah in Contemporary Islamic Economics and Business,” dalam Jurnal Al-Insyiroh: 

Jurnal Studi Keislaman, Vol. 11 No. 1 Tahun 2025, hal. 20–40. 



284 
 

 

pengawas OJK yang dahulu disebut sebagai Bapepam-LK6 dengan dasar 

hukum UU No. 8 Tahun 1995. 2) Sektor barang dan jasa (konsumen) 

dengan lembaga pengawas Kementerian Perdagangan/ INAMS7 dengan 

regulasi atau dasar hukum UU No. 8 Tahun 1999 + Permendag No. 

69/2018. 3) Sektor jasa keuangan (bank, asuransi, kripto) dengan lembaga 

pengawas OJK dan mempunyai dasar hukum dan regulasi UU No. 21 

Tahun 2011 dan UU No. 4 Tahun 2023.  

c. Kebijakan tasʿîr tidak dipandang sebagai pelanggaran terhadap Hadis 

melainkan reinterpretasi berdasarkan maqâshid al-syarî‘ah.  Salah satu 

bukti kekuatan hukum Islam adalah kemampuannya untuk bersikap 

dinamis dan kontekstual. Integrasi antara teks dengan mashlaẖah dalam 

tasʿîr memberikan contoh nyata bahwa syarî‘ah tidak bersifat statis. 

Meskipun teks normatif mempunyai kedudukan tinggi dalam penentuan 

hukum, tetapi prinsip mashlaẖah dalam maqâshid al-syarî‘ah 

memungkinkan adanya penyesuaian dengan perubahan zaman di era 

global dan semakin kompleks ini. Dengan begitu kebijakan tasʿîr tidak 

dianggap sebagai kebijakan yang menyalahi aturan dan norma hukum, 

melainkan sebagai manifestasi adaptasi hukum Islam terhadap tantangan 

kontemporer. Namun di sisi lain kebijakan tasʿîr sering dikaitkan dengan 

Hadis Nabi yang diriwayatkan dalam beberapa Kitâb Hadis, ketika Nabi 

menolak diminta menetapkan harga, dengan alasan bahwa Allah yang 

menentukan dan mengatur harga. Tapi tidak semua Ulama memahami 

kebijakan tasʿîr seperti itu, karena dalam kerangka maqâshid al-syarî‘ah 

Hadis tersebut merupakan reinterpretasi sebagai larangan tasʿîr yang 

dapat menzhalimi atau hanya menguntungkan beberapa pihak, sehingga 

kebijakan yang diambil dianggap sebagai kebijakan yang tidak adil. 

Tokoh utama dalam kebijakan tasʿîr yang dilakukan oleh pemerintah 

adalah penjual dan pembeli, jika hanya salah satu dari mereka yang 

 
6 OJK merupakan singkatan dari Otoritas jasa Keuangan yang bertugas sebagai 

pengawas akifitas pasar modal, mulai dari emiten (perusahaan yang menawarkan saham, 

obligasi), perusahaan efek, hingga transasi dan penyelaiannya. UU ini mencakup tentang 

ketentuan penyidikan, sanksi, pelaporan, dan larangan seperti manipulasi pasar dan insider 

trading. Sebelum OJK dulu tugas ini diamanahkan kepada Bapepam-LK (Badan Pengawas 

Pasar Modal-Lembaga Keuangan). Aulia Anjani Nurdin, Rezky Fabyo Darussalam, and Muh 

Rozi Asri, “The Role of The Financial Services Authority in Supervision and Regulation of 

Financial Institutions in Indonesia,” dalam Jurnal Media Hukum Indonesia (MHI), Vol. 2 No. 

4 Tahun 2024, hal. 816–821. 
7 INAMS (Indonesian Market Surveillance) merupakan sistem pengawasan pasar 

secara digital yang dikembangkan oleh kementerian perdagangan. INAMS digunakan untuk 

memantau, melaporkan, dan mengelola pengawasan barang dan jasa yang berada di pasar 

Indonesia yang bertujuan untuk meningkatkan efektivitas dan transparansi proses 

pengawasan. Rohmatun Rohmatun, Restu Argarinjani, and Endang Kartini Panggiarti, “Peran 

Otoritas Jasa Keuangan (OJK) dalam Pengawasan dan Pencegahan Investasi Ilegal di 

Indonesia,” dalam Jurnal Maneksi, Vol. 12 No. 2 Tahun 2023, hal. 362–368. 



285 
 

 

mendapat keuntungan maka salah satu indikator dari mashlaẖah ‘ammah 

tidak terpenuhi. 

3. Relevansi Integrasi Antara Teks dan Mashlaẖah untuk Menyelesaikan 

Konflik Antara Nash dan Realitas 

Tantangan utama dalam kebijakan tasʿîr ini adalah kesenjangan antara 

norma yang tertuang dalam teks dengan kondisi sosial dan ekonomi 

konteporer. Pendekatan teks yang terkesan kaku berpotensi mengabaikan 

realitas ekonomi, dimana fluktuasi harga, inflasi dan ketidakpastian sering 

terjadi di pasar dan bersifat dinamis, di sinilah pendekatan integratif dengan 

menadukan unsur teks dengan mashlaẖah dalam tasʿîr tidak lagi dipandang 

kontradiksi antara prinsip syarî‘ah yang tertuang dalam teks dengan kebutuhan 

aplikatif, melainkan sebagai upaya harmonisasi antara keduanya. Melalui 

integrasi ini teks sebagai pijakan moral dan etika sedangkan mashlaẖah 

memberikan ruang dan reinterpretasi kontekstual guna menangani 

permasalahan ekonomi kontemporer. Proses ini memungkinkan para 

pengambil kebijakan melakukan ijtihâd yang responsif, sehingga intervensi 

harga yang dihasilkan tidak hanya berlandaskan aturan literal tetapi juga 

mengakomodasi kondisi sosial ekonomi sehingga mendatangkan mashlaẖah 

‘âmmah.8  

Pendekatan integratif memungkinkan adanya jembatan antara teks 

normatif yang tetap berpegang pada nilai Ilahiah dan prinsip keadilan dalam 

al-Qur’ân, sedangkan mashlaẖah kontemporer yang mengacu pada kondisi 

sosial dan ekonomi secara nyata. Dengan pendekatan ini tasʿîr tidak dianggap 

sebagai kebijakan yang keluar dari koridor nash, melainkan penyesuaian 

terhadap prinsip maqâshid al-syarî‘ah, yaitu: perlindungan terhadap jiwa 

(ẖifzh al-nafs), perlindungan terhaap harta (ẖifzh al-mâl), dan menjaga 

keterjangkauan masyarakat akan kebutuhan pokok.9 

Integrasi ini bersifat urgensi karena untuk menunjukkan bahwa syarî‘ah 

itu bersifat dinamis dan kontekstual, karena hukum Islam mampu 

menghadirkan solusi yang adil dan aplikatif bagi tantangan sosial dan ekonomi 

kontemporer. Integrasi ini juga menunjukkan bahwa intervensi harga (tasʿîr) 

yang sesuai dengan prinsip syarî‘ah tetap menjunjung tinggi nilai-nilai 

spiritual dan sosial yang terkandung dalam al-Qur’ân dan Hadis. Integrasi ini 

tidak hanya memastikan bahwa bahwa kebijakan tasʿîr sesuai dengan prinsip 

syarî‘ah, tetapi juga efektif mencegah ketimpangan ekonomi dengan 

menyelaraskan kepentingan umum dengan hukum Islam.  

 
8 Mohammad Mufid, “Nalar Fiqh Realitas Al-Qardhâwî (Mendudukkan Relasi Teks 

dan Realitas Sosial),” dalam Jurnal Syarî‘ah: Jurnal Hukum dan Pemikiran, Vol. 14 No. 1 

Tahun 1996, hal. 1–11. 
9 Tb. Abdul Hanan Muhajir, Febryan Reza Yusuf, and Nurul Ma’rifah, “Analisis 

Qowâidul Fiqhiyyah: Solusi Terhadap Integrasi Hukum Islam dan Hukum Positif,” dalam 

Jurnal Studi Hukum Modern, Vol. 7 No. 3 Tahun 2025, hal. 74–92. 



286 
 

 

B. Model Pendekatan Integratif Teks Al-Qur’ân dan Mashlaẖah dalam 

Tasʿîr 

Dalam dinamika ekonomi kontemporer jika pendekatan hukum Islam 

hanya bertumpu pada teks literal (nash) sering kali belum mencukup tantangan 

dalam penyelesaian permasalahan yang semakin kompleks, seperti krisis 

pangan, fluktuasi harga, dan juga intervensi pemerintah dalam penetapan 

harga di pasar bebas (tasʿîr). Tasʿîr merupakan isu penting dalam kegiatan 

mu’amâlah yang berada di persimpangan antara nilai-nilai normatif dengan 

kenyataan pragmatis. Karena itu diperlukannya model pendekatan integratif 

yang tidak memperlakukan teks literal dengan mashlaẖah sebagai dua kutub 

yang saling bertentangan, melainkan sebagai dua sumber hukum yang saling 

melengkapi dalam mewujudkan keadilan sosial yang sesuai dengan prinsip 

maqâshid al-syarî‘ah. Model ini menjadi jalan tengah untuk menjaga otoritas 

dari nilai normatif teks literal sekaligus merespon realitas.10 

1. Prinsip-Prinsip Dasar Model Integratif 

Model pendekatan integratif teks normatif dengan mashlaẖah dalam 

tasʿîr ini dibangun atas dasar beberapa prinsip utama, yaitu: 

a. Keseimbangan Antara Teks dengan Konteks 

Teks (Hadis) memberikan landasan normatif yang bersifat 

transenden yang melarang tasʿîr secara langsung oleh Nabi, sedangkan 

konteks (wâqi’) merupakan realitas sosial ekonomi sebagai faktor penting 

dalam penetapan hukum atas dasar mashlaẖah ‘âmmah. Keseimbangan 

disini diartikan tidak memahami teks secara terpisah dari realitas tetapi 

juga tidak mengabaikan teks demi alasan pragmatis. Cara memelihara 

kemurnian teks Hadis tentang tasʿîr dengan cara mengakui bahwa 

larangan tasʿîr dalam Hadis Nabi adalah prinsip penting untuk mencegah 

intervensi pemerintah ketika pasar dalam keadaan normal, dan 

menghindari tafsîr yang dapat mengubah makna teks tanpa adanya alasan 

syar’î yang kuat.  

Selain memahami teks, konteks dan tujuan Hadis larangan 

penetapan tasʿîr adalah, ketika harga barang kebutuhan pokok di Madinah 

harganya semakin tinggi, kenaikan tersebut disebabkan oleh suatu 

keadaan alamiah hukum pasar yaitu banyaknya supply dan demand oleh 

pembeli dan penjual, sehingga terjadinya harga mahal waktu itu karena 

tingginya permintaan dan rendahnya penawaran, sehingga 

ketidakseimbangan barang yang menyebakan harga mahal terjadi. 

Adapun dalam konteks modern, kestabilan pasar akan terganggu karena 

 
10 Mokhamad Sukron et al., “Reassessing Women’s Obligation in Friday Prayer on 

Fiqh Al-Hadis and Maqâshid Al-Syarîʿah in the Perspective of Majelis Tafsîr Al-Qur’ân 

(MTA),” dalam Jurnal Al-Manhaj: Jurnal Kajian Hukum Islam, Vol. 19 No. 1 Tahun 2025, 

hal. 65–80. 



287 
 

 

adanya monopoli, kartel11, penimbunan, sehingga menyulitkan 

masyarakat untuk mendapatkan barang dan terjadi kelonjakan harga yang 

tinggi.     

b. Keterbukaan Terhadap Perubahan (al-Tathawwur) 

Mashlaẖah memungkinkan syariat untuk menjawab perubahan 

zaman tanpa meninggalkan nilai dan norma pokok agama.12 Keterbukaan 

terhadap perubahan (al-tathawwur) merupakan kemampuan Ulama, 

pembuat kebijakan (pemerintah) dan masyarakat untuk menyesuaikan 

pemahaman dan penerapan hukum yang sesuai dengan perkembangan 

kondisi sosial, ekonomi, dan teknologi tanpa keluar dari koridor prinsip-

prinsip syarî‘ah. Al-tathawwur adalah sikap menerima dinamika zaman, 

mamahami bahwa hukum fiqh bersifat taʿlîlî (berdasarkan alasan) dan 

dapat berubah jika ‘illat dan konteksnya berubah. Dalam tasʿîr 

merupakan kebijakan penetapan harga yang dapat dipahami bukan 

sebagai aturan yang statis melainkan dapat menyesuaikan dengan kondisi. 

Penyesuaian suatu kondisi dikarenakan prubahan pola perdagangan saat 

ini ada yang offline yaitu berupa pasar fisik dan ada yang online yaitu 

berupa e-commerce, selain itu perubahan instrumen harga menjadi 

algoritma penetapan harga, dan kondisi ekonomi makro seperti inflasi, 

resesi, krisis pangan, yang dapat memicu perubahan kondisi pasar saat 

sangat berbeda jauh dengan kondisi pasar pada zaman dahulu.  

Dalam konteks al-tathawwur terdapat kaidah fiqh “Lâ yunkaru 

taghayyur al-aẖkâm bi taghayyur al-azmân wa al-amkinah wa al-aẖwâl” 

yaitu: tidak diingkari bahwa hukum bisa berubah karena perubahan 

waktu, tempat dan kondisi. Kaidah tersebut didasarkan pada 

kemashlahatan dan mencegah kemudharatan dan melindungi masyarakat 

dari praktik-praktik yang mengandung kezhaliman. Implementasi 

keterbukaan dalam perubahan (al-tathawwur) dalam tasʿîr dapat muncul 

dalam beberapa bentuk: 1) Metode penetapan harga, dulu intervensi harga 

langsung dilakukan oleh pemerintah dalam menetapkan harga-harga 

barang kebutuhan pokok, sekarang intervensi bersifat adaptif, yaitu 

 
11 Kartel Adalah perjanjian atau kesepakatan antara beberapa perusahaan besar sebagai 

pelaku usaha dalam suatu pasar untuk membatasi persaingan. Tujuan kartel adalah 

mengendalikan harga, produksi, atau pembagian pasar demi keuntungan bersama. Kartel 

dianggap praktik yang ilegal karena hanya menguntungkan beberapa pihak dan merugikan 

konsumen, dan ini disebut sebagai salah satu bentuk dari pasar persaingan tidak sempurna, 

karena tidak semua orang bisa bersaing menjadi produsen, sehingga dapat menciptakan 

persaingan usaha yang tidak sempurna. Lunita Jawani, “Prinsip Rule of Reason Terhadap 

Praktik Dugaan Kartel di Indonesia,” dalam Jurnal Renaissance, Vol. 7 No. 1 Tahun 2022, 

hal. 31–40. 
12 Edi Kurniawan and Ahmad Mustaniruddin, “The Unity of Qur’ânic Themes: 

Historical Discourse and Contemporary Implications for Tafsîr Al-Mawdhū’î Methodology,” 

dalam Jurnal Tajdid, Vol. 23 No. 2 Tahun 2024, hal. 674–698. 



288 
 

 

berbasis data pasar real time, subsidi silang13, atau pengendalian 

distribusi. 2) Ruang lingkup intervensi dulu terbatas pada kebutuhan 

pokok di pasar lokal, saat ini meliputi barang dan jasa digital, seperti 

internet, transportasi online, sedangkan teknologi pengawasan 

menggunakan jasa digital, dan AI (Artificial Intelegent). 

c. Berorientasi pada Maqâshid al-Syarî‘ah  

Berorientasi pada maqâshid al-syarî‘ah yang merupakan menjaga 

kesetiaan terhadap nash sambil mengoptimâlkan pada kemaslahatan 

publik (mashlaẖah ‘âmmah). Model ini tidak hanya mencari solusi legal-

formal saja, tetapi juga solusi substantif, yaitu mashlaẖah ‘âmmah, 

keadilan, dan perlindungan kebutuhan dasar manusia, dalam konteks 

tasʿîr yaitu perlindungan terhadap agama, jiwa, dan harta. Teks literal (al-

nash al-ẖarfî) memberikan batasan normatif dan menghindarkan dari 

kebijakan yang menimpang dari nilai-nilai syarî‘ah. Adapun mashlaẖah 

‘âmmah memberikan fleksibilitas untuk mengatasi masalah harga sesuai 

konteks dan kondisi zaman. Sedangkan maqâshid al-syarî‘ah menjadi 

arah utama sehingga kebijakan intervensi harga tidak hanya sah secara 

hukum, tapi juga mewujudkan keadilan, kesejahteraan dan pencegahan 

kerusakan.14 

Integrasi ini menetapkan titik temu antara larangan dalam Hadis 

tasʿîr dalam konteks pasar normal dengan ayat dan prinsip umum syarî‘ah 

yang menuntut keadilan dan menghapus praktik zhalim yang digunakan 

untuk membolehkan tasʿîr saat terjadi distorsi pasar. Integrasi ini 

digunakan untuk memastikan bahwa kebijakan tasʿîr adalah berdasarkan 

‘illah (alasan hukum) yang relevan untuk menghindari iẖtikâr (monopoli) 

dan mencegah eksploitasi harga yang tidak wajar. Maqâshid al-syarî‘ah 

merupakan filter dari beberapa mashlaẖah dharûriyyât yang berupa: hifzh 

al-nafs yaitu mencegah dari kelaparan akibat harga barang kebutuhan 

pokok yang tinggi, hifzh al-mâl yaitu melindungi harta masyarakat dari 

inflasi dan penipuan harga, serta hifzh al-dîn yaitu memastikan bahwa 

transaski harus tetap sesuai dengan prinsip halal.15 Adapun model langkah 

 
13 Subsidi silang adalah sebagian konsumen atau kelompok yang dikenakan pajak atas 

pembelian barang dan jasa, atas pajak tersebut dialokasikan untuk pemberian subsidi kepada 

kelompok, produk, atau layanan lain yang kurang menguntungkan. Sederhanya dapat 

dikatakan “membantu yang kurang mampu” dalam satu sistem yang sama. Riska Syafitri et 

al., “Manajemen Pembiayaan Pendidikan Berbasis ‘Subsidi Silang’ pada SDIT Imam Asy-

Syafii Jl. Delima Pekanbaru,” dalam Jurnal Hikmah: Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 11 No. 2 

Tahun 2022, hal. 274–284. 
14 Didin Baharuddin, “Tasʿîr (Price Fixing) dalam Perspektif Maqâshid al-Syarî‘ah,” 

dalam Jurnal Tahkim, Vol. 13 No. 2 Tahun 2017, hal. 138–156. 
15 Ma’rifah Yuliani, “Analisis Maqâshid al-Syarî‘ah dalam Setoran Awal Dana Haji di 

Indonesia,” dalam Jurnal Istinbath, Vol. 21 No. 2 Tahun 2023, hal. 374–390. 



289 
 

 

penerapan model integrasi dalam prinsip berorientasi pada maqâshid al-

syarî‘ah adalah sebagai berikut: 
 

Tabel V.1: Tahapan Analisis Integrasi Teks dengan Mashlaẖah dalam 

Tasʿîr 
 

Tahap Fokus Teks 

Literal 

Fokus 

Mashlaẖah 

Orientasi 

Maqâshid 

Identiikasi 

masalah harga 

Melihat pasar 

apakah sesuai 

dengan larangan 

tasʿîr pada Hadis 

Nabi, atau terjadi 

distorsi pasar 

Analisis data 

pasar dan 

dampaknya 

terhadap sosial-

ekonomi  

Mencegah praktik 

zhalim 

(ketidakadilan) 

dan kerusakan 

ekonomi 

Penetapan ‘illah Menggunakan 

kaidah fiqh untuk 

melihat relevansi 

sebab hukum 

Menggali 

kemaslahatan 

(aksesibilitas 

harga dan 

kestabilan pasar) 

Menjaga hak 

dasar masyarakat 

Perumusan 

kebijakan harga 

Menetapkan 

mekanisme 

sesuai batasan 

syariah (tidak 

menzhalimi 

penjual 

Memilih metode 

yang paling 

mashlaẖah 

(subsidi, batas 

harga, distribusi 

logistik) 

Menyeimbangkan 

keadilan penjual 

dan pembeli 

(produsen dan 

konsumen) 

Evaluasi dan 

adaptasi  

Memastikan 

kebijakan tetap 

dalam koridor 

teks 

Menyesuaikan 

kebijakan sesuai 

dengan dinamika 

pasar 

Memastikan 

kemaslahatan 

yang 

berkelanjutan 

Sumber: Sukron, 2025 

Filter ‘illah didasarkan pada teks literal kenapa tasʿîr dilarang sama 

Nabi Muhammad karena pasar sedang dalam keadaan normal dan tidak 

ada yang berbuat kecurangan begitupula iẖtikâr. Pertimbangan 

mashlaẖah ketika pasar dalam keadaan yang tidak normal sehingga filter 

‘illah dalam konteks tasʿîr diperbolehkan karena kondisi dan kedaan 

pasar sedang mengalami distorsi.16 Kebijakan tersebut juga berdasarkan 

pemenuhan maqâshid al-syarî‘ah dengan prinsip menjaga keadilan dan 

mashlaẖah yang relevan. Untuk lebih jelasnya dapat dilihat dalam bagan 

berikut:  

 

 

 
 

16 Irsyad Al Fikri Ys and Asep Fu’ad, “Peran Mashlaẖah Mursalah dalam Legislasi 

Islam Kontemporer: Analisis Maijtihâdab dan Implikasi Kebijakan,” Equality: Journal of 

Islamic Law (EJIL), Vol. 3 No. 2 Tahun 2025, hal. 31–46. 



290 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Bagan V.1: Model Integratif Teks Literal dengan Mashlaẖah dalam 

Tasʿîr yang Berorienstasi pada Maqâshid al-Syarî‘ah 
 

d. Validitas Metodologis Mashlaẖah 

Validitas metodologis mashlaẖah dalam model integrasi teks literal 

dengan mashlâhah dalam tasʿîr merupakan jaminan bahwa penggunaan 

konsep kemaslahatan benar-benar sah secara ilmiah (ushûl fiqh) dan tidak 

menyimpang dari koridor nash, yaitu bukan mashlaẖah yang liar dan 

spekulatif, mengikuti standar penalaran hukum yang dapat 

dipertanggungjawabkan, dan selaras dengan maqâshid al-syarî‘ah. 

Mashlaẖah yang dijadikan dasar pijakan harus memenuhi syarat 

mashlaẖah mu’tabarah, yaitu nyata, umum, dan tidak bertentangan 

dengan dalil qath’î. Menurut al-Ghazâlî, al-Syâthibî berdasarkan kaidah 

ushûl fiqh, mashlaẖah dapat dikatakan valid apabila memenuhi kriteria 

sebagai berikut:17 

1) Mashlaẖah ẖaqîqiyyah yaitu nyata, terukur, dan bukan karena dugaan 

spekulatif. 

2) Mashlaẖah ʿâmmah yaitu memberikan dampak manfaatnya untuk 

kepentingan publik, bukan untuk individu atau kelompok tertentu. 

3) Tidak bertentangan dengan nash qath’î, yaitu tidak menabrak teks 

dan makna al-Qur’ân dan Hadis. 

4) Relevan dengan maqâshid al-syarî‘ah (agama, jiwa, harta). 

 
17 Mohammad Rusfi, “Validitas Maslahat Al-Mursalat Sebagai Sumber Hukum,” 

dalam Jurnal Al-’Adalah, Vol. XII No. 1 Tahun 2014, hal. 63–74. 

Teks literal (al-

nash al-ẖarfī) 

Pertimbangan 

mashlaẖah 

Filter ‘illah dan 

konteks  

Uji dengan 

maqâshid syarî‘ah 

Kebijakan tas’îr 

(adil, mashlaẖah, 

relevan) 



291 
 

 

5) Memiliki ‘illah rasional, yaitu terdapat sebab logis yang 

menghubungkan kebijakan dengan tujuan kemaslahatan.18  

Contoh penerapan validitas metodologis mashlaẖah dalam konteks 

kebijakan tasʿîr yaitu dapat dilihat dalam tabel berikut:  
 

Tabel V.2: Integrasi Kondisi Pasar, Teks, dan Validitas Mashlaẖah 
 

Kondisi Teks Literal Mashlaẖah Validitas 

harga beras 

melonjak 

akibat 

terjadinya 

penimbunan 

(iẖtikâr) 

Hadis 

larangan 

iẖtikâr (HR. 

Muslim No. 

1605) dan 

prinsip 

keadilan 

harga (al-

Baqarah ayat 

279) 

Menjaga 

akes 

pangan 

masyarakat 

miskin  

1. Mashlaẖah nyata 

(kelangkaan dan harga 

tinggi) 

2. Bersifat umum 

(berdampak pada seluruh 

masyarakat) 

3. Tidak bertentangan dengan 

nash 

4. Sejalan dengan maqâshid 

(jiwa & harta) 

5. Ada ‘illah yang jelas: 

penimbunan yang merusak 

harga pasar 

Sumber: Bahsoan, 2011 
 

Bagan Validitas Mashlaẖah dalam Model Integratif Kebijakan 

Tasʿîr adalah sebagai berikut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bagan V.2: Uji Mashlaẖah Sampai pada Keputusan Tas’îr yang Adil 
 

 
18 Agil Bahsoan, “Mashlaẖah Sebagai Maqâshid Al-Syarî‘ah (Tinjauan dalam 

Perspektif Ekonomi Islam),” dalam Jurnal INOVASI, Vol. 8 No. 1 Tahun 2011, hal. 113–132. 

Identifikasi masalah harga  

(fakta empiris) 

Keutusan kebijakan tas’îr 

(adil & Mashlaẖah) 

Uji kesesuaian dengan maqâshid 

(al-dîn, al-nafs dan al-mâl) 

Analisis nash dan ‘illah  

(teks literal) 



292 
 

 

2. Tahapan Struktur Model Pendekatan Integratif  

Terdapat empat tahapan dalam struktur model pendektan integratif, 

yaitu: identifikasi dan pemaknaan teks (nash), analisis realitas sosial ekonomi 

(tasykhîsh al-wâqi‘), penilaian mashlaẖah, dan formulasi hukum integratif, 

yang dapat dijabarkan dalam penjelasan sebagai berikut:19 

a. Identifikasi dan Pemaknaan Teks (Nash) 

Identifikasi dan pemaknaan teks dalam struktur model pendekatan 

integratif dalam kebijakan intervensi harga (tasʿîr) adalah tahapan awal 

yang sangat menetukan, karena di sinilah dasar normatif diambil dari al-

Qur’ân, Hadis, kaidah, fiqh, untuk kemudian disinergikan dengan analisis 

mashlaẖah.   

Dalam tahap awal yaitu menelaah ayat-ayat al-Qur’ân yang 

berkaitan dengan etika ekonomi, keadilan, dan pengendalian pasar. al-

Naẖl Ayat 90 tentang keadilan, iẖtikâr dalam Surah al-H̲asyr Ayat 7, QS. 

al-Mutaffifîn Ayat 1-3 tentang penipuan atau kecurangan dalam takaran, 

larangan ribâ dalam QS. al-Baqarah Ayat 275, dan QS. al-Nisâ’ Ayat 29 

tentang larangan gharar atau memakan harta dengan cara bâthil. 

Larangan bay’ najasy yang tertuang dalam Hadis Shaẖîh Riwayat Bukharî 

(2142) Muslim (1515), larangan iẖtikâr (HR. Muslim No. 1605), dan 

larangan tasʿîr (HR Abû Dâwûd No. 3451, Tirmidzî No. 1314). Dalam 

hal ini menggunakan pendekatan tafsîr tematik dan maqâshid dapat 

digunakan untuk menggali semangat dan tujuan ayat.20 Setelah itu 

mengklasifikasikan teks-teks tersebut, yaitu bersifat qatʿî atau zhannî, 

serta membedakan katagori hukum apakah teks tersebut bersifat tasyriʿî 

(pembentukan hukum langsung) atau irsyâdî (bimbingan etis). 

Tahapan selanjutnya adalah pemaknaan teks agar relevan untuk 

integrasi dengan mashlaẖah. Kontekstualisasi historis memahami bahwa 

larangan tasʿîr yang terjadi di Madinah ketika pasar berjalan dalam 

keadaan normal dan tidak adanya gangguan distribusi (iẖtikâr), sehingga 

terdapat tiga kata kunci penafsiran teks, yaitu tasʿîr, ‘adl, dan iẖtikâr. 

Tasʿîr dipahami dalam rangka untuk menjaga keadilan harga, ‘adl 

dipahami untuk melindungi konsumen dan produsen, dan iẖtikâr 

dipahami untuk mencegah kerusakan ekonomi. ‘Illah hukum terhadap 

harangan tasʿîr dalam Hadis disebabkan oleh kekhawatiran berbuat 

 
19 Faiz Abdillah Junedi, “Tinjauan Maqâshid al-Syarî‘ah dalam Pengharaman Jual Beli 

dengan Cara Talaqqî al-Rukbân,” dalam Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Nusantara 

(JPkMN), Vol. 4 No. 1 Tahun 2023, hal. 557–565. 
20 B Bernardlauwers et al., “Islamic Business Ethics and Political Economy: A Study 

of Government Policies in Handling the Food Crisis,” dalam Demak Universal Journal of 

Islam and Sharia, Vol. 2 No. 2 Tahun 2024, hal. 91–110. 



293 
 

 

zhalim terhadap penjual, bukan larangan absulut di segala kondisi. 

Berikut identifikasi dan pemaknaan teks dalam model integratif tasʿîr:21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bagan V.3: Identifikasi dan Pemaknaan Teks dalam Model Integratif 
 

Bagan di atas adalah tahap identifikasi dan pemaknaan teks dalam 

model integratif kebijakan tasʿîr, yang menunjukkan alur dari mulai 

penentuan tema dan pengumpulan nash, lalu menganalisinya dengan 

konteks dan makna hingga mengaitkannya dengan maqâshid al-syarî‘ah 

sebelum masuk ke tahap integrasi dengan mashlaẖah.  

b. Analisis Realitas Sosial-Ekonomi (Tasykhîsh al-Wâqi‘) 

Analisis realitas ekonomi dalam kebijakan tasʿîr merupakan proses 

mendiagnosa kondisi nyata pasar, masyarakat, dan faktor-faktor ekonomi 

yang dapat mempengaruhi harga sebelum memutuskan suatu kebijakan. 

Hal ini dilakukan supaya hukum yang dihasilkan tidak hanya sah secara 

syar’î, tetapi juga tepat sasaran secara kontekstual. Tahapan ini mengkaji 

kondisi faktual terkait harga barang, kekuatan pasar, peran pemerintah, 

praktik penimbunan, atau distorsi pasar, pada tahap ini harus melibatkan 

 
21 Dedi Dedi, Ibnu Rusydi, and Nursyamsi Nursyamsi, “Aplikasi Mashlahat dalam 

Transaksi Ekonomi Syarî‘ah Kontemporer di Indonesia Perspektif Legislasi,” Al-Afkar, 

Journal For Islamic Studies, Vol. 5 No. 4 Tahun 2022, hal. 190–206. 

1. Menentukan tema  

(tasʿîr, iẖtikâr, 

keadilan harga) 

2. Mengumpulkan 

nash (al-Qur’ân 

dan Hadis) 

3. Kalsifikasi nash 

(qath’î/ zhanni) 

4. Kontekstualisasi 

historis (kondisi 

saat nash turun) 

5. Analisis linguistik 

(makna kata kunci) 

6. Penentuan ‘illah 

(sebab hukum) 

7. Korelasi dengan 

maqâshid (keadilan, 

hifzh mâl, hifzh nafs)  



294 
 

 

data ekonomi dan sosial yang objektif. Kajian ini menunjukkan urgensi 

untuk intervensi dalam bentuk tasʿîr demi melindungi masyarakat.22 

Tasykhîsh al-wâqi‘ memastikan bahwa data lapangan cocok dengan 

‘illah hukum dan maqâshid al-syarî‘ah, baik data kualitatif maupun data 

kuantitatif. Terdapat beberapa komponen yang menjelaskan tentang 

kondisi realitas sosial ekonomi yang dapat dilihat dalam tabel berikut: 
 

Tabel V.3: Kondisi Realitas Sosial Ekonomi yang Mengharuskan 

Adanya Intervensi 
 

Komponen Kunci Realitas Sosial-Ekonomi 

Kondisi pasar Apakah pasar bekerja 

normal atau distorsi  

Volume perdagangan, 

distribusi, rantai pasok 

Kestabilan harga Apakah kenaikan harga 

wajar atau akibat 

manipulasi  

Indeks Harga Konsumen 

(IHK), tren harga historis  

Perilaku pelaku pasar Apakah ada monopoli 

kartel atau iẖtikâr 

Laporan pengawasan, 

pola distribusi  

Dampak sosial Siapa yang paling 

berdampak  

Daya beli, persentase 

kemiskinan, dan beban 

rumah tangga 

Kapasitas pemerintah  Apakah ada instrumen 

yang efektif untuk 

intervensi harga 

Anggaran subsidi, stok 

pangan, regulasi 

perdagangan 

Sumber: Fathoni, 2022 

Prinsip dasar tasykhîsh al-wâqi‘ adalah data baik data kualitatif 

maupun data kuantitatif, bukan berdasarkan asumsi belaka. Selain itu 

bersifat objektif, yaitu menghindari bias politik dan kepentingan 

kelompok, serta terukur yaitu menggunakan indikator yang jelas untuk 

menilai mashlaẖah atau mafsadah. Selain itu prinsip tasykhîsh al-wâqi‘ 

juga terhubung dengan ‘illah hukum, yaitu hasil analisis harus 

menunjukkan keterkaitan dengan alasan syar’î dengan kebijakan tasʿîr. 

Contoh penerapan tasykhîsh al-wâqi‘ dalam konteks ketika harga minyak 

goreng pada tahun 2022 naik tajam, hasil tasykhîsh diketahui bahwa 

kejadian tersebut dikarenakan distribusi minyak hanya dikuasai oleh 5 

perusahaan besar yang mengindikasikan terjadi pasar oligopoli, produksi 

dalam jumlah yang cukup namun stok di tahan untuk mempengaruhi 

harga karena terjadi ketidakseimbangan antara penawaran dan 

 
22 Siti Nur Fatoni, “Abû Yûsuf’s Economic Thought: Principles, Methodologies, and 

Relevance To Modern Islamic Economics,” dalam Jurnal Al-Mu'amâlat: Jurnal Ekonomi 

Syarî‘ah, Vol. 8 No. 2 Tahun 2022, hal. 117–123. 



295 
 

 

permintaan, sehingga berdampak kepada menurunnya daya beli 

masyarakat miskin terhadap minyak goreng.23 

Teks dalam kasus tersebut mengacu pada larangan iẖtikâr dan 

perintah untuk menjaga keadilan harga di pasar. Kondisi tersebut dapat 

mempengaruhi ‘illah tasʿîr, yaitu pemerintah dapat menetapkan harga 

tertinggi yang disebut dengan kebijakan HET (Harga Eceran Tertinggi) 

dan mengatur distribusi minyak goreng yang adil dan merata di setiap 

wilayah.24 Jika digambarkan dalam diagram alur tasykhîsh al-wâqi‘ 

(diagnosis realitas sosial) adalah sebagai berikut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bagan V.4: Tasykhîsh al-Wâqi‘ dalam Penerapan HET di Indonesia 

Diagram tersebut menggambarkan tasykhîsh al-wâqi‘ di tengah 

proses, yaitu sebagai jembatan antara pemaknan teks normatif dan analisis 

mashlaẖah.  

c. Penilaian Mashlaẖah 

Tahapan selanjutnya adalah penilaian mashlaẖah, yaitu menilai 

apakah intervensi harga tersebut membawa mashlaẖah ‘âmmah 

(kemaslahatan publik) dan tidak bertentangan dengan prinsip syariah. 

Penilaian mashlaẖah dapat digunakan ketika harus memenuhi kriteria: 1) 

H̲aqîqiyyah yaitu bersifat nyata, spekulatif dan hanya memenuhi 

kepentingan pemangku kebijakan, 2) ‘Âmmah yaitu bersifat umum dan 

bukan hanya untuk kebaikan idividu atau kelompok tertentu, 3) 

 
23 Mayadina Rohmi Musfiroh, Fatma Mohamed Mansour Saqr, and Alfa Syahriar, “The 

Urgency of Mashlaẖah in the Formulation of Fatwa and Legislation in Indonesia: An 

Analytical Study,” dalam Jurnal Ulûl Albâb: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam, Vol. 

8 No. 1 Tahun 2024, hal. 80–92. 
24 Ali Murtadho, Siti Mujibatun, and Maizatul Saadiah Mohamad, “Reconstructing 

Integrative Islamic Economics: Imam Mâlik’s Substantive Legal-Economic Framework in Al- 

Muwaththaʾ and Its Relevance for Contemporary Plural Legal System,” dalam Jurnal 

Contemporary Issues on Interfaith Law and Society, Vol. 4 No. 1 Tahun 2025, hal. 141–182. 

Identifikasi & 

pemaknaan teks 

(larangan iẖtikâr)  

Analisis mashlaẖah 

(hifzh al-nasl, hifzh 

al-mâl, hifz al-dîn)  

Tasykhîsh al-wâqi‘ 

(Realitas harga 

minyak 2022) 

Uji maqâshid dan 

penerapan 

kebijakan (HET)  



296 
 

 

Muʿtabarah yaitu diakui oleh syara‘ dan tidak bertentangan dengan nash 

qath’î, 4) Menimbang mafsadah, jika madharat lebih besar maka 

kebijakan tidak boleh diteruskan. Metode penilaian dapat dilakukan 

dengan langkah-langkah sebagai berikut:25 

1) Menetukan katagori manfaat apakah termasuk dharûriyyât, ẖâjiyyât, 

atau taẖsîniyyât. Jika kebijakan tasʿîr adalah menetapkan harga beras 

supaya terjangkau karena beras merupakan kebutuhan pokok 

masyarakat, maka katagori manfaat adalah dharûriyyât (ẖifzh al-nafs). 

2) Menentukan distribusi manfaat, yaitu memastikan kemerataan 

distribusi supaya bisa dinikmati oleh semua kalangan. Dapat 

dicontohkan dalam pemerataan distribusi gas elpiji 3 kg yang sudah 

subsidi berdampak juga pada rumah tangga miskin, tidak hanya pada 

industri saja.26 

3) Uji kelayakan dan keberlanjutan, yaitu mengukur kemampuan fiskal 

dan daya tahan kebijakan dalam jangka panjang, dapat dicontohkan 

dalam kebijakan penetapan harga minyak goreng dengan tetap 

ekonomis tanpa membebani APBN (Anggaran Pendapatan Belanja 

Negara).  

4) Penilaian dampak yaitu mengantisipasi efek negatif terhadap pasar, 

hal ini dapat dilakukan dengan menghindari kelangkaan barang akibat 

harga yang terlalu murah.  

Kebijakan tasʿîr untuk memenuhi mashlaẖah ‘âmmah tidak bersifat 

statis, melainkan bisa diteruskan, diubah, atau dibatalkan dengan alasan 

syar’î dan empiris supaya kebijakan tetap transparan dan dapat 

dipertanggungjawabkan.  

d. Formulasi Hukum Integratif 

Dalam tahap terahir ini dilakukan ijtihâd sintesis dengan cara: 1) 

Menggunakan teks sebagai rujukan nilai dan prinsip, 2) Menjadikan 

mashlaẖah sebagai faktor kontekstual penentu kebijakan hukum, 3) 

Mengembangkan bentuk tasʿîr yang sesuai harga batas atas, harga eceran 

tertinggi, harga eceran terendah, subsidi, dan regulasi distribusi. Hukum 

yang dihasilkan adalah kebijakan tasʿîr yang tetap memegang nilai-nilai 

Qur’âni tetapi adaptif terhadap kebutuhan zaman. 

 
25 Rachmat Azra’I Perangin Angin and Cahaya Permata, “Protecting Traders at the Fish 

Market in Medan City in Relation to Subscription-Based Parking: An Analysis from the 

Perspective of Mashlaẖah Mursalah,” dalam Jurnal Law and Economics, Vol. 19 No. 3 Tahun 

2025, hal. 197–206. 
26 Abdullaah Jalil, “The Concept of Mashlaẖah and Doctrine of Maqâshid (Objectives) 

Al-Syarî‘ah in Project Eveluation,” dalam The Journal of Mu'amâlat and Islamic Finance 

Research (JMIFR), Vol. 3 No. 1 Tahun 2006, hal. 171–202. 



297 
 

 

Jika tasykhîsh al-wâqi‘ merupakan realitas sosial ekonomi yang 

terjadi dalam kebijakan tasʿîr, maka taẖqîq al-manâth merupakan 

penentuan ‘illat (alasan hukum) yang terdapat dalam teks masih relevan 

atau perlu reinterpretasi. Pendekatan teks dalam Hadis mengidentifikasi 

bahwa larangan tasʿîr pada masa Nabi didasarkan pada mekanisme pasar 

normal dan sehat tanpa adanya distorsi. Adapun pendekatan mashlaẖah, 

mengidentifikasi jika pasar sudah dalam keadaan yang tidak sehat (iẖtikâr, 

monopoli, dan kartel) maka kebijakan tasʿîr sebagai alat untuk 

mengembalikan keadilan dan tidak menghasilkan mafsadah baru.27 

3. Penerapan Model Integratif 

 Studi dalam penerapan model integratif yaitu ketika terjadi kenaikan 

harga beras di pasar tradisional dengan tahapan sebagai berikut:  

a. Identifikasi masalah (takyîf al-mas’alah), yaitu melihat teks Hadis Nabi 

HR. Abû Dâwûd No. 3451 tentang larangan tasʿîr ketika keadaan pasar 

sedang normal. Tetapi mashlaẖah menuntut untuk penentuan kebijakan 

tasʿîr karena kondisi yang terjadi harga beras naik tajam 50% dalam kurun 

waktu satu bulan yang diakibatkan oleh penimbunan oleh distributor 

besar, dan jika terus dibiarkan akan menyulitkan masyarakat miskin untuk 

membeli beras dan berakibat membahayakan nyawa mereka. 

b. Analisis realitas sosial ekonomi (tasykhîsh al-wâqi‘), ketika fakta di 

lapangan terlihat bahwa produksi beras nasional dalam keadaan stabil. 

Namun pasokan beras ke pasar menurun akibat penimbunan atau 

monopoli dalam distribusi sehingga menyebabkan inflasi dan bahan 

pangan meningkat hingga 12 %, maka dapat dipastikan bahwa keadaan 

pasar sedang tidak sehat karena adanya distorsi akibat praktik iẖtikâr 

(penimbunan). 

c. Penerapan ‘illat hukum (taẖqîq al-manâth), ‘illat teks menunjukkan 

bahwa larangan tasʿîr karena naiknya harga di Madinah waktu itu karena 

pasar dalam keadaan sehat, dan naiknya harga secara alami karena 

kelangkaan pasokan barang sehingga terjadi ketidakseimbangan antara 

barang yang dijual dengan barang yang dibeli oleh masyarakat. 

Sedangkan konteks yang terjadi karena kenaikan beras karena 

pelanggaran terhadap pasar sehat, sehingga ‘illat hukum larangan tasʿîr 

tidak terpenuhi, sehingga penetapan harga dilakukan untuk menegakkan  

keadilan.28 

 
27 Abbas Arfan, Iklil Athroz Arfan, and Abdulrahman Alkoli, “The Implementation of 

Maqâshid Sharia: Heterogeneity of Scholars’ Fatwas Towards Islamic Banking Contracts,” 

dalam Jurnal Legality: Jurnal Ilmiah Hukum, Vol. 32 No. 1 Tahun 2024, hal. 105–128. 
28 Muhammad Salman Al Farisi et al., “Consumer Behavior PT Muslim Minorities in 

Purchasing Halal Products: A Mashlaẖah Perspective,” dalam Julnal Ilmiah Al-Syarî’ah, Vol. 

22 No. 2 Tahun 2024, hal. 221–232. 



298 
 

 

d. Penetapan hukum (istinbâth hukmî), yaitu dengan melihat teks dengan 

mashlaẖah. Larangan menimbun barang-barang kebutuhan pokok 

(iẖtikâr) terdapat dalam HR. Muslim No. 1605, dan perintah untuk 

menegakkan keadilan dalam ber-mu’amâlah terdapat dalam QS. al-Naẖl 

Ayat 90. Adapun pertimbangan mashlaẖah yaitu menjaga kestabilan 

harga, melindungi daya beli masyarakat miskin, dan mencegah kerusakan 

dalam sosial ekonomi.  

e. Formulasi hukum integratif (shiyâghah al-ẖukm), yaitu pemerintah 

mengambil kebijakan Harga Eceran Tertinggi (HET) beras yaitu Rp. 

12.500, karena dari harga Rp. 12.100/kg mencapai Rp. 15.350/kg pada 

tahun 2024 di seluruh pasar tradisional. Distributor akan dikenakan sanksi 

apabila ketahuan melakukan penimbunan dengan sengaja dan menjual 

harga beras di atas HET yang telah ditetapkan. Mekanisme pengawasan 

pasar ini dilakukan oleh satgas pangan dan Dinas Perdagangan.  

f. Implementasi dan evaluasi (tanfîdh wa murâja‘ah), kebijakan tersebut 

diimplementasikan dalam jangka waktu 6 bulan, apabila stok kembali 

normal dan harga stabil maka HET dicabut untuk mengembalikan 

mekanisme pasar secara normal.29   

Kajian teks tidak berlaku saat kondisi pasar sedang rusak dan berlaku 

saat kondisi pasar sedang normal, karena mashlaẖah menjamin akses 

masyarakat terhadap kemudahan masyarakat dalam mendapatkan bahan 

makanan pokok, mencegah eksploitasi dan menjaga stabilitas ekonomi. 

Integrasi tasʿîr dalam kebijakan HET dapat dilihat dalam bagan berikut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Bagan V.5: Model Integrasi Kebijakan Tasʿîr Penetapan HET pada Beras 
 

 
29 Adi Santoso and Yuyun Kristinawati, “Strategic Innovation Isn Islamic 

Organizations: Exploring the Gold Ocean Strategy Framework,” dalam Jurnal JEMASI: 

Jurnal Ekonomi Manajemen dan Akuntansi, Vol. 21 No. 1 Tahun 2025, hal. 100–117. 

Teks  

(Hadis larangan tasʿîr & 

iẖtikâr) 

Mashlaẖah  

(stabilkan harga & lindungi 

masyarakat) 

Analisis Integratif 

(pasar rusak, dan tasʿîr 

dibolehkan) 

Keputusan hukum tasʿîr 

(penetapan HET beras dan 

sanksi penimbunan) 



299 
 

 

Ini merupakan bagan alur itegratif untuk kasus kenaikan beras yang 

terjadi pada tahun 2024, bagaimana dalil, teks dan pertimbangan mashlaẖah 

bertemu dalam analisis integratif, lalu menghasilkan keputusan tasʿîr berupa 

penetapan HET dan sanksi bagi pihak-pihak yang melakukan penimbunan.  

4. Keunggulan Model Integratif Teks Literal dengan Mashlaẖah dalam 

Tasʿîr 

Terdapat bebeapa keunggulan model integratif antara teks dengan 

mashlaẖah dalam tasʿîr, ini dapat dilihat dari berbagai sisi normatif, praktis, 

dan kontekstual, di antaranya yaitu:  

a. Komprehensif 

Komprehensif yang dimaksud adalah mampu menggabungkan dan 

menyelaraskan antara nash dengan realitas sosial. Nash memberikan 

fondasi secara normative-transenden yang bersumber dari wahyu (al-

Qur’ân dan Hadis), sedangkan mashlaẖah bersifat kontekstual dan 

rasional. Pendekatan integratif dapat mengharmonikan idealitas syariat 

dengan tuntutan realitas sosial ekonomi, khususnya dalam menghadapi 

dinamika harga pasar yang semakin kompleks.30 Dalam kebijakan tasʿîr 

oleh pemerintah penggabungan dan penyelarasan nash dengan realitas 

sosial menghasilkan kebijakan yang lebih diterima oleh masyarakat 

karena bersifat adil dan mempunyai kejelasan dasar hukumnya.  

b. Responsif 

Mempunyai sifat responsif yaitu mampu menjawab persoalan 

kontemporer tanpa meninggalkan teks. Teks syariat yang berkaitan 

dengan tasʿîr tidak bersifat melarang atau memerintah secara mutlak, 

melainkan bersifat kondisional, yaitu bergantung situasi yang sedang 

terjadi. Dengan mempertingbangkan kemaslahatan, kebijakan tasʿîr tidak 

terjebak pada pemahaman literal semata, tetapi dapat dievaluasi secara 

kotekstual dan mashlaẖah oriented. Seperti kebijakan pemerintah dalam 

penentuan HET yang bersifat responsif pada beras karena mengalami 

kenaikan yang sangat tinggi sehingga menyebabkan masyarakat miskin 

kesulitan dalam membeli bahan makanan pokok tersebut. Kebijakan atas 

HET terhadap harga beras bertujuan untuk menghindari manipulasi dan 

penimbunan demi keuntungan kelompok tertentu.  

c. Kontekstual 

Dalam hal ini mampu menyentuh realitas hidup masyarakat dan 

berorientasi keadilan sesuai yang tertuang dalam literal secara tekstual. 

 
30 Kiki Hardiansyah and Fitranty Adirestuty, “Islamic Business Ethics: The Key to 

Success in Family Business (Case Study at Green Hotel Ciamis),” dalam Jurnal Upu: Review 

of Islamic Economics and Finance, Vol. 4 No. 2 Tahun 2021, hal. 81–98. 



300 
 

 

Mashlaẖah sebagai pendekatan ushûl fiqh sangat relevan dalam merespon 

perubahan sosial, ekonomi, dan teknologi. Dengan pendekatan integratif 

hukum tasʿîr secara kontekstual dapat beradaptasi dengan berbagai 

kondisi zaman tanpa kehilangan akar syariat. Dalam teks Hadis Nabi 

melarang tasʿîr karena kenaikan harga di Madinah terjadi secara normal 

tanpa adanya spekulasi dan juga iẖtikâr, namun kebijakan tidak hanya 

secara teks, tetapi juga harus berkontribusi pada tujuan besar syariat 

dengan melihat secara kontekstual kondisi sosial ekonomi yang terjadi di 

pasar.31 

d. Berbasis Maqâshid 

Pendekatan ini mendukung tercapainya tujuan-tujuan luhur syarî‘ah 

(maqâshid al-syarîʿah) terutama dalam: ẖifzh al-mâl karena terjadi 

kezhaliman dalam ekonomi, ẖifzh al-nafs untuk mencegah dan 

melindungi dari rasa kelaparan karena tidak mampu untuk membeli 

kebutuhan pokok, dan ẖifzh al-dîn untuk melindungi seseorang 

melakukan praktik-praktik yang dilarang dalam syarî‘ah, seperti iẖtikâr, 

monopoli, spekulasi, dan tetap berada pada transaski yang tidak keluar 

dari koridor halal. Tasʿîr dilakukan demi untuk mencegah kerugian masal 

atau kerusakan pasar adalah bentuk perlindungan terhadap kepentingan 

umum (mashlaẖah ‘âmmah) yang sejalan dengan maqâshid al-syarîʿah. 

e. Mendukung Peran Negara dalam Perlindungan Publik 

Salah satu peran negara atau pemerintah yaitu menjaga kestabilan 

perekonomian dengan cara mengontrol harga yang tetap stabil yang dapat 

melindungi konsumen maupun produsen. Model integratif ini 

membolehkan tasʿîr jika terdapat kerusakan harga di pasar yang 

disebabkan inflasi, iẖtikâr, dan juga ketidakadilan dalam distribusi, karena 

terdapat dasar mashlahâh ‘âmmah yang didukung oleh teks-teks syariat. 

Negara atau pemerintah mempunyai kuasa untuk melindungi 

masyarakatnya secara publik, karena salah satu tugas pemerintah dalam 

ekonomi kenegaraan adalah mengurangi kemiskinan. Kebijakan dalam 

pemberian subsidi produk tertentu, penetapan HET, alokasi dan distribusi 

barang merupakan salah satu kebijakan pemerintah untuk menjaga 

stabilitas, menjaga daya beli masyarakat, dan juga menghindari 

 
31 Yuli Utami, “An Islamic Jurisprudence Approach to the Contemporary Islamic 

Economics, Banking and Financial Issues: Introduce Al- Qardhâwî Approaches,” Proceding 

International Conference on Islamic Economics and Financial Inclusion (ICIEFI), Vol. 1 No. 

1 Tahun 2015, hal. 100–117. 



301 
 

 

ketimpangan sosial pendapatan antara kehidupan yang ada di kota dan 

desa jika kebijakan-kebijakan dilakukan secara adil dan jujur.32 

f. Memberi Ruang Ijtihâd yang Kolektif 

Model integratif ini membuka ruang untuk ijtihâd jama’i (kolektif) 

yang melibatkan ahli syarî‘ah/ Ulama, ahli ekonomi, dan pemerintah  

untuk merumuskan kebijakan tasʿîr yang komprehensif dan legitimete. Ini 

mendorong kebijakan publik berbasis syarî‘ah yang inklusif dan semata-

mata tidak hanya berbasis teks literal saja. Ketiga pihak tersebut masing-

masing mempunyai peran dalam penentuan kebijakan yang adil dan 

berdasarkan mashlaẖah. Ulama berperan untuk memberikan 

pertimbangan fatwa yang dikutip secara tekstual dari al-Qur’ân, Hadis, 

dan ijtihâd kontekstual yang berprinsip pada maqâshid al-syarî‘ah. 

Sedangkan ahli ekonomi berperan dalam menganalisis keadaan ekonomi 

dan pasar dengan terjun langsung di masyarakat dan mendengarkan 

keluhan-keluhan dan kebutuhan mereka, data ini bisa berupa data angka 

maupun data dokumen, data-data tersebut juga digunakan pertimbangan 

dalam membuat keputusan. Adapun pemerintah yang memberikan 

kebijakan atas pertimbangan-pertimbangan dari fatwa Ulama dan analisis 

dari ahli ekonomi untuk kebijakan tasʿîr yang dapat berbentuk regulasi 

dan mempunyai kekuatan hukum yang mengikat bagi seluruh masyarakat.  

g. Menunjukkan Bahwa Islam adalah Agama Rahmatan Lil-‘Âlamîn 

Dengan mempertimbangkan mashlaẖah, menunjukkan bahwa 

agama Islam adalah agama yang responsif, solutif, adil, dan bukan agama 

yang kaku dan menyulitkan. Tasʿîr dilakukan hanya untuk memenuhi 

kesejahteraan masyarakat dengan prinsip keadilan sosial dalam Islam. 

Seperti dalam QS. Al-Anbiyâ’ Ayat 107: “Dan tidaklah kami mengutus 

engkau (Muhammad) melainkan sebagai raẖmat bagi seluruh alam”. 

Tasʿîr merupakan raẖmat ketika digunakan untuk menghapus praktik 

iẖtikâr, monopoli, manipulasi, dan spekulasi yang dapat merugikan 

masyarakat serta melindungi kelompok rentan dari penindasan dan 

ketidakadilan. 

 

 

 

 

 

 
32 Sholikul Hadi, “Implikasi Kebijakan Ekonomi 'Umar Ibn Khaththâb Kebijakan 

Ekonomi Masa Kini,” dalam Jurnal Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal, 

Vol. 3 No. 1 Tahun 2021, hal. 31–51. 



302 
 

 

C. Tantangan Implementasi Model Integrasi 

1. Tantangan dalam Menentukan Mashlaẖah yang Objektif dan 

Menghindari Bias Kepentingan 

Penggunaan mashlaẖah dalam otoritas publik sebagai legitimasi 

intervensi harga (tasʿîr) dapat membuka ruang ijtihâd yang dinamis, tapi tanpa 

adanya standar objektif dan mekanisme kontrol mashlaẖah bisa 

disalahgunakan untuk kepentingan tetentu tanpa memandang kepentingan 

umum. Mashlaẖah sering ditentukan oleh ijtihâd manusia yang sangat 

mungkin dipengaruhi oleh latar belakang ideologis, ekonomi, politik, atau 

bahkan emosi, dan tidak ada ketentuan secara eksplisit dalam teks syarî‘ah 

yang menjadi tolak ukur kemaslahatan. Sebagai contoh apakah pemberian 

subsidi pupuk terhadap petani merupakan kemaslahatan atau justru merupakan 

distorsi pasar, ini dianggap multi tafsir 33 

 Dengan tujuan obektivitas dapat menyebabkan pertentangan 

mashlaẖah jangka pendek dengan jangka panjang. Misalkan sesuatu bisa 

nampak mashlaẖah untuk jangka pendek dalam pembekuan harga bahan 

pokok, namun jika dilakukan dalam jangka waktu yang panjang maka akan 

merugikan penjual/ produsen dan merusak harga pasar. Ini tampak terlihat 

demi menjaga kemaslahatan kelompok mayoritas (konsumen), bisa jadi 

mengorbankan kemaslahatan kelompok minoritas (produsen). Intervensi pasar 

(tasʿîr) juga menjadi sasaran bagi kepentingan atau intervensi politik ekonomi, 

untuk menjaga kepentingan pemilu pemerintah yang mempunyai hak 

intervensi akan menjaga stabilitas harga menjelang pemilu sebagai bentuk 

menjaga citra pemerintah. Sulitnya menjaga objektivitas keaslahatan juga 

disebabkan karena kurangnya ahli yang telibat, seperti pakar ekonomi, 

statistik, kebijakan publik yang menyebabkan keputusan bersifat bias karena 

tidak berbasis data. Cara untuk menghindari bias dan menjamin objektivitas 

mashlaẖah dalam tasʿîr adalah:  

a. Menggunakan pendekatan maqâshid al-syarî‘ah sebagai parameter 

objektifitas transaksi, dalam transaski tasʿîr terdapat tiga perlindungan, 

yaitu ẖifzh al-nafs, ẖifzh al-mâl, dan ẖifzh al-dîn. Jika tasʿîr dapat 

mencegah lerugian masal maka disebut sebagai mashlaẖah syar’îyyah.  

b. Mebentuk dewan ijtihâd kolektif yang terdiri dari: Ulama fikih/ ushûl, 

Ekonom Muslim, akademisi, perwakilan masyarakat sipil, supaya ijtihâd 

 
33 Asnawati Patuti and Afia Hafizah, “Kedudukan Al-Tas‘îr Al-Jabarî dalam Tinjauan 

Kaidah Yutaẖammâl Al-Dharar Al-Khâsh Li Daf‘ Al-Dharar Al-‘Âm,” dalam Jurnal Al-

Khiyar: Jurnal Bidang Mu'amâlah dan Ekonomi Islam, Vol. 3 No. 2 Tahun 2023, hal. 114–

129. 



303 
 

 

kolektif dapat menekan ego sektoral dan memberikan hasil yang lebh adil 

dan rasional.34 

c. Menggunakan data analisis ekonomi yang transparan dan didasarkan pada 

data inflasi, distribusi, dan harga pasar, serta kajian suplay-demand dan 

daya beli masyarakat, ini bertujuan untuk memberi dasar rasional bagi 

kemaslahatan dan dapat di audit secara publik.  

d. Jika memang tasʿîr harus dilakukan maka harus dievaluasi secara 

periodik, dan dapat disesuaikan jika sudah tidak terdapat mashlaẖah lagi. 

Evaluasi harus melibatkan masyarakat dan stakeholder untuk 

menghindari dominasi kaum elite.  

e. Mempunyai kejelasan tujuan dan batas waku, karena tasʿîr harus bersifat 

situalisional dan tidak permanen. Tujuan yang jelas dimaksudkan untuk 

menjaga kestabilan harga saat krisis dan mampu membantu kelompok 

rentan, semua ini harus tertulis dengan jelas dan diumumkan secara 

terbuka.35 

2. Perbedaan Ijtihâd Ulama dan Kebijakan Negara dalam Tasʿîr 

Perbedaan ijtihâd Ulama dengan kebijakan negara dalam konteks tasʿîr 

yaitu terletak pada ranah metode dan sifat keputusan, keduanya saling 

melengkapi tetapi memilih fokus dan mekanisme yang berbeda, dan 

perbedaan ijtihâd Ulama dan kebijakan negara itu terletak pada: 

a. Dasar kewenangan, berdasarkan otoritas keilmuan ijtihâd ulama berfokus 

pada bidang syarî‘ah (fikih, ushûl fikih, dan maqâshid al-syarî‘ah). 

Ijtihâd ulama tidak mepunyai kekuatan eksekusi secara langsung terhadap 

suatu kebijakan, melainkan dapat memberikan panduan normatif yang 

menjadi acuan dan pengambilan keputusan. Adapun kebijakan negara 

berdasarkan otoritas politik dan administratif yang diberikan oleh undang-

undang dan konstitusi, berbeda dengang ijtihâd Ulama, kebijakan negara 

mempunyai kekuatan hukum yang mengikat dan dapat memaksa 

masyarakat untuk patuh terhadap hukum dan memberikan hukuman 

terhadap masyarakat yang melanggarnya.36 

b. Tujuan utama ijtihâd Ulama adalah menentukan hukum syar’î yang terdiri 

dari wajib, sunah, makruh, mubah, halal, haram, syubhat, serta menjaga 

kesesuaian kebijakan dengan prinsip syarî‘ah. Sedangkan kebijakan 

negara menjaga stabilitas dan kesejahteraan masyarakatnya dengan cara 

 
34 Aisyatul Azizah, Nu’man Moch, and M. Syam’un Rosyadi, “Nalar Maqâshid 

Syarî‘ah di Era Sahabat dan Tâbi’în,” dalam Jurnal Fakta, Vol. 2 No. 2 Tahun 2024, hal. 124–

129. 
35 Ahmad Zaky Md Ali Tahir, Mohamad Sabri Haron, and Rosli Mokhtar, “Hukum 

Penetapan Harga (Tasʿîr) dalam Perbandingan Ijtihâd Sebagai Asas Kepada Hukum Tambatan 

Mata Uang dalam Islam,” dalam Jurnal Al-Ummah, Vol. 1 No. 1 Tahun 2019, hal.  171–187. 
36 Evra Willya, “Ketentuan Hukum Islam Tentang At-Tasʿîr al-Jabârî,” dalam Jurnal 

Islam Al-Syir’ah, Vol. 11 No. 3 Tahun 2013, hal. 1–42. 



304 
 

 

mengatur mekanisme pasar supaya tetap adil dan tidak merugikan 

kelompok yang rentan. 

c. Metode yang digunakan dalam ijtihâd Ulama mengguanakn dalil naqlî 

(nash a-Qur’ân dan Hadis) dan dalil ‘aqlî (qiyas, istiẖsân, mashlaẖah 

mursalah, dan maqâshid al-syarî‘ah) dan ditekankan pada keshahihan 

argumentasi secara syar’î. Sedangkan metode yang digunakan dalam 

kebijakan negara yaitu menganalisis dengan menggunakan data empiris 

tentang ststistik harga, inflasi, supply-demand, distribusi, dan laporan 

perdagangan, adapun penekanannya pada efektivitas kebijakan dalam 

menyelesaikan masalah yang riil. 37 

d. Sifat keputusan dalam ijtihâd Ulama adalah fatwa (rekomendasi hukum) 

yang tidak mengikat hukum negara, kecuali diadopsi dalam regulasi, serta 

mempunyai sifat fleksibel karena pasti terdapat perbedaan antar madzhab/ 

Ulama. Sedangkan kebijakan negara bersifat regulasi/ UU yang mengikat 

semua warga negara, walaupun bersifat mengikat tetap tidak boleh 

bertentangan dengan konstitusi dan hukum positif, meskipun kadang 

mempertimbangkan fatwa Ulama.  

e. Ruang lingkup ijtihâd Ulama berfokus pada hukum syar’î dan etika dalam 

pasar, seperti ulama memberikan fakta kapan tasʿîr diperbolehkan dan 

tidak diperbolehkan berdasarkan Hadis Nabi tentang penolakan tasʿîr. 

Adapun kebijakan negara berfokus pada mekanisme teknis dan 

implementasi, seperti kebijakan penetapan Harga Eceran Tertinggi 

(HET), pajak ekspor impor, dan subsidi.  

f. Hubungan ijtihâd Ulama dengan kebijakan negara yaitu, ijtihâd Ulama 

menjadi rujukan normatif bagi kebijakan negara, dan negara 

mengadaptasi hasil ijtihâd ke dalam kebijakan publik dengan 

pertimbangan teknis dan administratif. Konflik dapat terjadi jika 

kebijakan negara mengklaim mashlaẖah tetapi tidak sesuai dengan 

standar syar’î. 

Adapun tabel tentang perbedaan Ijtihâd Ulama dengan Kebijakan 

Negara terkait dengan intervensi pemerintah terhadap harga pasar (tasʿîr) 

terdapat dalam tabel berikut: 

 

 

 

 

 
 

 
37 MA Sofwan Hadi, “Tinjauan Fikih Tasʿîr Menurut Sayyid Sabiq Terhadap Penetapan 

Tarif Air Minum Perumdam Tirta Mukti,” dalam Jurnal Muawadah: Jurnal Hukum Ekonomi 

Syarî‘ah, Vol. 3 No. 2 Tahun 2024, hal. 107–120. 



305 
 

 

Tabel V.4: Aspek Ijtihâd Ulama dan Kebijakan Negara dalam Pennetuan 

Hukum 
 

No Aspek Ijtihâd Ulama Kebijakan Negara 

1 Dasar Kewenangan  Keilmuan syarî‘ah Otoritas politik dan 

hukum  

2 Tujuan  Kepatuhan pada syariat Stabilitas dan 

kesejahteraan publik 

3 Metode Dalil naqlî dan ‘aqlî Data empiris dan 

analisis ekonomi  

4 Sifat Keputusan Fatwa (tidak mengikat 

secara hukum negara) 

Regulasi (mengikat 

secara hukum) 

5 Ruang Lingkup  Etika dan hukum pasar 

menurut syariat 

Mekanisme teknis dan 

administratif 

6 Hubungan Ideal Panduan normatif Implementasi kebijakan 

Sumber: Lukman Arake, 2019 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bagan V.6: Hubungan Ijtihâd Ulama dengan Kebijakan Negara 

dalam Penetapan Tasʿîr 
 

3. Kecenderungan Sebagian Kelompok terhadap Literalisme Tekstual 

Kecenderungan sebagian kelompok terhadap literalisme tekstual dalam 

konteks tasʿîr biasanya muncul karena mereka memahami dalil secara apa 

adanya (literal) tanpa mempertimbangkan konteks historis (asbâb al-wurûd) 

maupun maqâshid al-syarî‘ah.38 Adapun permasalahan tersebut dapat 

dijelaskan sebagai berikut:  

 
38 Basri Na’ali, “Tipologi Metode Ijtihâd Fikih Kontemporer,” dalam Jurnal 

ALHURRIYAH: Jurnal Hukum Islam, Vol. 1 No. 2 Tahun 2016, hal. 245–262. 

Ijtihâd Ulama  

1. Dalil ‘aqlî & naqlî 

2. Status Hukum Syar’i 

3. Etika Pasar 

Kebijakan Negara  

1. Data Empiris 

2. Stabilitas ekonomi  

3. Implementasi Teknis  

Proses Integrasi  

1. Sinkronisasi Norma & 

Teknis  

2. Pertimbangan mashlaẖah 

3. Ijtihâd Kolektif   



306 
 

 

a. Ciri-ciri Literalisme Tekstual dalam Tasʿîr 

Terdapat beberapa ciri-ciri literalisme tekstual dalam tasʿîr adalah: 

1) Berpegang pada makna teks literal tanpa analisis kontekstual, ini 

didasarkan pada sebagian kelompok yang mengacu pada Hadis Nabi 

Muhammad yang menolak menetapkan harga saat terjadi kelonjakan 

harga bahan kebutuhan pokok di Madinah “Sesungguhnya allah-lah yang 

menetapkan harga, menahan, melapangkan, dan memberi rizki...”. Dari 

Hadis ini secara mutlak melarang intervensi harga oleh negara tanpa 

membedakan ketika kondisi pasar sedang normal atau rusak. 2) 

Mengabaikan dimensi mashlaẖah dan realitas ekonomi, karena mereka 

menganggap bahwa campur tangan manusia dalam harga sama saja 

dengan melawan takdir Allah, padahal yang dimaksud Hadis itu ketika 

pasar dalam keadaan normal. 3) Menolak ijtihâd yang berbasis maqashid, 

ini dianggap bahwa penambahan analisis mashlaẖah sebagai bentuk taẖrîf 

(penyimpangan) hanyalah mengada-ngada hukum baru. 4) 

menyeragamkan konteks sejarah, mereka menganggap bahwa situasi 

pasar di Madinah waktu itu sama dengan pasar modern saat ini, sehingga 

solusi dianggap sama. 39 

b. Motivasi atau Latar Belakang Kecenderungan  

Motivasi atau latar belakang kecenderungan sebagian kelompok 

yang mengartikan dalil hanya pada teks literal belaka adalah: 1) Kehati-

hatian dalam menjaga kemurnian nash dan takut menyimpang dari 

perintah Nabi. 2) Kritik terhadap intervensi pemerintah yang dianggap 

sering disalahgunakan. 3) Minimnya pemahaman ekonomi modern 

sehingga sulit memahami efek jangka panjang dari kebijakan harga. 4) 

Preferensi ideologis, yaitu untuk membatasi peran negara dan 

menguatkan mekanisme pasar bebas.40 

c. Dampak Pendekatan Literalisme Tekstual  

Terdapat dua dampak pendekatan literalisme tekstual bagi sebagian 

kelompok yang cenderung mengartikan dalil secara tekstual yaitu dampak 

positif dan dampak negatif. Dampak positif yaitu menjaga kemurnian teks 

dan menghindari penafsiran secara liar, selain itu dapat meningkatkan 

agar kebijakan tidak mudah mengklaim “mashlaẖah” tanpa adanya dasar 

syar’î. Adapun dampak negatif yaitu: berpotensi menghambat solusi 

syarî‘ah terhadap masalah pasar modern (inflasi, iẖtikâr, kartel), selain itu 

 
39 Asep Muharam, “Analisis Perbandingan Pemikiran Ekonomi Abû Yûsuf dan Ibn 

Taimiyyah Tentang Perubahan dan Intervensi Harga” Institut Agama Islam Negeri (IAIN) 

Bengkulu, 2016, hal. 68. 
40 Ahmad Syaripudin, Muhammad Ikhsan, and Mujahid Al-Islam, “Menjual Murah 

Barang Dagang yang Menyelisihi Harga Pasar Menurut Tinjauan Hukum Islam (Studi Kasus 

di Pasar Tramo Kabupaten Maros),” dalam Jurnal AL-KHIYAR: Jurnal Bidang Mu'âmalah 

dan Ekonomi Islam, Vol. 4 No. 1 Tahun 2024, hal. 96–123. 



307 
 

 

juga menutup peluang ijtihâd dinamis yang relevan dengan 

perkembangan zaman modern saat ini, selain itu juga bisa membuat 

masyarakat salah paham bahwa Islam tidak punya solusi untuk problem 

ekonomi kontemporer. 41 

d. Tanggapan Model Integratif  

Pendekatan integratif teks, dengan mashlaẖah dalam kebijakan 

tasʿîr menjawab literalisme tekstual dengan: 1) Memahami Hadis secara 

tematik (mawdhûʿî) dan mengaitkan dengan Hadis-Hadis yang 

membolehkan kebijakan tasʿîr dalam konteks dhârurat. 2) 

Mempertimbangkan maqâshid al-syarîʿah sebagai panduan agar 

kebijakan harga tidak hanya sah seecara teks literal, tetapi juga efektif dan 

adil. 3) Dapat membedakan antara larangan tasʿîr di pasar sehat dan 

bolehnya tasʿîr di pasar yang rusak (iẖtikâr, manipulasi).  

Tanggapan model integratif ini menjelaskan bahwa dalam 

memaknai Hadis, tidak hanya bersifat tekstual dan melihat konteks 

keadaan pasar yang terjadi pada masa Nabi, apa yang menjadi alasan Nabi 

sehingga Nabi melarang tasʿîr karena dianggap sebagai ketidakadilan 

terhadap penjual. Tidak ada yang melakukan iẖtikâr dan tidak ada yang 

melakukan penipuan, pasar terjadi dengan normal sesuai dengan jumlah 

permintaan dan penawaran yang menyebabkan harga menjadi mahal. 

Mahalnya harga bahan makanan pokok pada masa Nabi dikarenakan ada 

harga yang harus dibayar oleh produsen yaitu kelangkaan faktor produksi, 

mahalnya biaya produksi, atau kegagalan dalam proses produksi, 

sehingga kelangkaan tersebut yang menyebabkan berkurangnya jumlah 

barang yang dijual dan mengalami ketimpangan terhadap jumlah barang 

yang dibeli.  

Sahabat Nabi ‘Umar bin Khaththâb tidak menentukan harga barang 

makanan pokok ketika terjadi kenaikan, tetapi ikut campur tangan dalam 

mengambil tindakan dan kebijakan yang menyebabkan harga kembali 

stabil yaitu dengan melakukan impor barang. Strategi ini dilakukan ‘Umar 

bin Khaththâb supaya tidak terjadi kelangkaan barang secara alami, dan 

kebutuhan masyarakat akan bahan pokok makanan dapat terpenuhi 

dengan harga yang stabil. Pemerintah Indonesia juga sering melakukan 

intervensi harga dengan mengimpor sejumlah barang kebutuhan pokok 

terutama ketika Bulan Ramadhan dan menjelang Hari Raya Idul Fitri. 

Permintaaan akan barang-barang konsumtif saat menjelang hari raya 

mengalami kenaikan, sehingga menyebabkan semua harga barang naik 

dan pasokan barang yang ada tidak bisa memenuhi jumlah permintaan 

 
41 Moh. Asep Zakaria Ansori et al., “Pemikiran Tokoh-Tokoh Ekonomi Islam 

Mengenai Konsep Penetapan Harga Pasar,” dalam Economic Reviews Jurnal, Vol. 3 No. 1 

Tahun 2024, hal. 146–160. 



308 
 

 

yang diinginkan, seperti permintaan daging sapi saat menjelang hari raya. 

Dalam hal ini pemerintah mengatur strategi supaya harga daging sapi di 

pasar tidak mengalami kenaikan harga, dengan cara mendatangkan atau 

mengimpor daging sapi untuk memenuhi permintaan konsumen dan 

menjaga harga supaya tetap stabil.42 

Tasʿîr hanya dilakukan untuk menjaga kemashlahatan ketika 

kondisi pasar sedang tidak normal dan terjadi distorsi pasar, karena pasar 

yang normal itu ketika harga tercipta karena ketentuan dari Allah dan 

tidak siapapun boleh mengintervensi harga pasar, baik penjual, pembeli, 

maupun pemerintah, karena tasʿîr dapat menyebakan kezhaliman bagi 

salah satu pihak, baik penjual maupun pembeli.  

 

 

 

 

 

 
42 Lukman Arake, “Otoritas Kepala Negara dalam Menentukan Suatu Kebijakan 

Perspektif Siyasah Syar’iyah,” Al-Bayyinah: Jurnal of Islamic Law/ Jurnal Hukum Islam, Vol. 

3 No. 2 Tahun 2019, hal. 166–189. 



 

309 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB VI 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan  

Disertasi ini menghasilkan mashlaẖah ‘âmmah yang membenarkan 

intervensi pemerintah terhadap harga pasar. Jika intervensi tersebut secara 

nyata melindungi kepentingan publik (keamanan pangan, kestabilan ekonomi, 

keadilan distribusi), serta mencegah kemudaratan besar (penimbunan/ ih̲tikâr, 

spekulasi, penipuan). Kebijakan intervensi harga (tasʿîr) yang mendatangkan 

mashlaẖah ‘âmmah serta berdasarkan prinsip-prinsip maqâshid al-syarî‘ah 

yang berupa: h̲ifzh al-mâl (perlindungan harta), h̲ifzh al-nafs (perlindungan 

kehidupan, ketahanan pangan, dan keadilan), dan h̲ifzh al-dîn (perlindungan 

terhadap praktik transaksi yang dilarang dalam syariat). Intervensi harga 

dibenarkan bila memenuhi syarat-syarat mashlaẖah yaitu: bersifat ‘âmmah, 

tidak kontradiksi dengan nash syar’i eksplisit, proporsional.  Intervensi harga 

merupakan kebijakan yang diambil dengan jalan terakhir (subsidiarity) untuk 

meraih kemaslahatan yang bersifat transparan, dan diukur berdasar manfaat 

nyata bagi masyarakat, dan berdasarkan kaidah fiqh “Jalb al-mashâliẖ wa dâr’ 

al-mafâsid”. Kesimpulan tersebut didasarkan pada beberapa temuan sebagai 

berikut:  

1. Diskursus tentang mashlaẖah ‘âmmah dalam kebijakan umum dan 

intervensi harga memperlihatkan interaksi antara teori hukum Islam, 

prinsip maqâshid al-syarî‘ah, dan praktik kebijakan ekonomi 

kontemporer. Dalam tradisi ushul fiqh, mashlaẖah ‘âmmah diposisikan 

sebagai landasan ijtihâd untuk memastikan tercapainya tujuan syariah, 



310 
 

 

khususnya keadilan distribusi dan perlindungan masyarakat dari kerugian 

kezhaliman yang besar. Diskursus klasik menekankan batasan agar 

mashlaẖah tidak bertentangan dengan nash, sedangkan diskursus modern 

mengaitkannya dengan peran negara dalam menjaga stabilitas ekonomi 

dan kesejahteraan masyarakat secara ‘âmmah. Dalam konteks kebijakan 

harga, mashlaẖah ‘âmmah digunakan sebagai justifikasi normatif 

sekaligus kerangka etis untuk menentukan kapan intervensi diperlukan, 

bagaimana proporsionalitasnya dijaga, dan sejauh mana kebijakan itu 

benar-benar mencerminkan kepentingan publik. 

2. Realisasi intervensi harga pasar dalam kebijakan publik dapat berbentuk 

regulasi harga, kebijakan HET (Harga Eceran Tertinggi)/ ceiling price, 

subsidi, impor, floor price (harga terendah), cadangan pangan, maupun 

kebijakan anti penimbunan. Agar intervensi tersebut benar-benar 

menghasilkan mashlaẖah ‘âmmah, ia harus memenuhi prinsip-prinsip 

maqâshid al-syarî‘ah: menjamin ketersediaan barang pokok, melindungi 

daya beli masyarakat, menegakkan keadilan distribusi, dan menghindari 

kemudaratan baru bagi produsen maupun negara. Dengan demikian, 

mashlaẖah tercapai bukan hanya dari niat intervensi, tetapi dari 

bagaimana kebijakan itu dirancang, diimplementasikan, serta dievaluasi 

secara transparan dan berkeadilan.  

3. Telaah al-Qur’ân dan Hadis menunjukkan bahwa prinsip keadilan dalam 

pasar (Sûrah al-H̲asyr Ayat 7), kejujuran (Sûrah al-Baqarah Ayat 188), 

larangan ribâ (Sûrah Âli Imrân Ayat 130), larangan penimbunan (Sûrah 

al-Nisâ’ Ayat 29), serta kewajiban menyempurnakan takaran dan 

timbangan (Sûrah al-Muthaffifîn Ayat 1-3) sebagai fondasi moral dalam 

aktivitas pasar. Prinsip-prinsip tersebut membentuk kerangka etika 

ekonomi Islam yang menolak eksploitasi dan ketidakadilan seperti, 

ihtikâr, najasy, gharar, dan kecurangan dalam takaran. Dalam ekonomi 

kontemporer, prinsip-prinsip tersebut terealisasi melalui kebijakan publik 

seperti regulasi anti-monopoli, perlindungan konsumen, standar takaran, 

serta lembaga pengawasan pasar. Dengan demikian, nilai keadilan yang 

diajarkan al-Qur’ân dan Hadis tidak hanya relevan secara normatif, tetapi 

juga aplikatif dalam sistem ekonomi modern sebagai pedoman untuk 

menciptakan pasar yang sehat, seimbang, dan berorientasi pada 

kemaslahatan umum. 

4. Pendekatan integratif antara teks normatif al-Qur’ân dan prinsip 

mashlaẖah ‘âmmah dalam intervensi harga (tasʿîr) dapat dibangun 

dengan menjadikan nash sebagai landasan nilai yang mengikat, sementara 

mashlaẖah berfungsi sebagai perangkat analisis kontekstual untuk 

menentukan kebijakan yang relevan dengan kondisi pasar modern. 

Dengan demikian, intervensi harga yang semula diperdebatkan dapat 

ditempatkan dalam kerangka maqâshid al-syarî‘ah, sehingga setiap 



311 
 

 

kebijakan tasʿîr tidak hanya sah secara syar’i, tetapi juga terukur 

kontribusinya terhadap kemaslahatan publik dan keadilan ekonomi. 

 

B. Saran  

Terdapat dua saran dalam disertasi ini, yaitu saran secara praktis dan 

saran secara teoritis. Saran secara praktis ditujukan untuk 3 pelaku ekonomi, 

yaitu pedagang, masyarakat dan pemerintah, dan saran secara teoritis untuk 

pengembangan riset dan penelitian selanjutnya, khususnya yang terkait 

dengan al-Qur’ân dan kebijakan umum: mashlaẖah ‘âmmah dalam intervensi 

pemerintah terhadap harga pasar. Adapun saran-saran tersebut adalah sebagai 

berikut: 

1. Saran Praktis  

a. Pemerintah: 

1) Menjadikan nilai al-Qur’ân (keadilan, larangan kezhaliman, 

pemerataan distribusi) dan prinsip mashlaẖah ‘âmmah sebagai dasar 

kebijakan harga. 

2) Melakukan intervensi harga secara selektif pada komoditas pokok 

untuk mencegah monopoli, penimbunan, dan spekulasi. 

3) Menguatkan pengawasan pasar agar kebijakan harga efektif dan 

berpihak pada masyarakat luas. 

b. Pedagang/ Pelaku Ekonomi: 

1) Mengedepankan etika bisnis Islami (jujur, adil, tanpa ribâ dan 

iẖtikâr). 

2) Mendukung regulasi harga pemerintah yang jelas berpihak pada 

maslahat umum. 

c. Masyarakat 

1) Bersikap kritis sekaligus kooperatif dalam mendukung kebijakan 

harga yang adil. 

2) Aktif mengawasi praktik pasar yang merugikan kepentingan publik. 

2. Saran Teoritis 

a. Pengembangan Konsep: 

1) Memperluas model integratif teks al-Qur’ân dan mashlaẖah ‘âmmah 

dalam kerangka maqâshid al-syarî‘ah kontemporer. 

2) Menyusun metodologi ijtihâd baru yang memadukan otoritas teks 

dengan analisis mashlaẖah berbasis data empiris. 

b. Pendekatan Interdisipliner: 

1) Mengintegrasikan kajian hukum Islam dengan ilmu ekonomi dan 

kebijakan publik agar hasilnya komprehensif. 

2) Melakukan studi komparatif antarnegara Muslim terkait 

implementasi tasʿîr. 



312 
 

 

c. Kontribusi Akademik: 

1) Menjadikan hasil penelitian ini sebagai pijakan awal teori kebijakan 

ekonomi Islam berbasis maslahat, dengan melakukan penelitian 

secara langsung dan pengambilan data di lapangan terkait indikator 

yang terdapat formulasi mashlaẖah, yaitu M (mashlaẖah) = F 

(manfaat) + B (berkah). 

2) Melakukan riset empiris lanjutan pada sektor strategis (pangan, 

energi, kesehatan) untuk mengukur efektivitas intervensi harga. 

  

 



 

 

313 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

‘Âsyûr, Ibn. Maqâshid Al-Syarî‘ah Al-Islâmiyyah. Tunis: Dâr Sâẖil, 1996. 

 

Abalkhil, Waleed Abdulaziz Abdullah. “Islamic Finance in Saudi Arabia: 

Developing the Regulatory Framework.” Disertasi. University of 

Exeter, 2018. 

 

Abdel, and Hamid El-Affendi. Who Needs an Islamic State? London: Grey 

Seal, 1991. 

 

Abdel Rida, Nada, Mohamed Ibrahim, and Zaheer Uddin Babar. “Relationship 

Between Pharmaceutical Pricing Strategies with Price, Availability, 

and Affordability of Cardiovascular Disease Medicines: Surveys in 

Qatar and Lebanon.” BMC Health Services Research, Vol. 19 No. 1 

Tahun 2019, hal. 1–14. 

 

-------. “Pharmaceutical Pricing Policies in Qatar and Lebanon: Narrative 

Review and Document Analysis.” Journal of Pharmaceutical Health 

Services Research, Vol. 10 No. 3 Tahun 2019, hal. 277–287. 

 

Abdul, Aziz A., P. Manalu, W. Oktaviandi, D. Apriadi, Candri, and Suteja. 

“SDG’s and Maqâshid Syarî‘ah Principles: Synergies for Global 

Prosperity.” SDGsReview, Vol. 4 No. 1, Tahun 2014, hal. 78–89. 

 



314 

 

Abdulkarim, D. A., and M. Munawar. “The Role of Maqâshid Al-Syarî‘ah and 

Mashlaẖah in Ethical Decision-Making: A Study of Professionals in 

Indonesia.” Journal of Islamic Business and Ethics, Vol. 5 No. 1, 

Tahun 2023, hal. 46–50. 

 

Abdullah, Ainiah. “Mashlaẖah dalam Pelegalan Tas’îr Menurut Ibnu Qayyim 

Al-Jauziyyah.” Al Muamalat: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, Vol. 4 

No. 1, Tahun 2019, hal. 70–73. 

 

Abidin, Achmad Azis. Hadis Mursal dalam Madzhab Dzahiri, Bolehkah? 

Studi Pemikiran Ibnu Hazm Tentang Penggunaan Hadis Mursal dan 

Implikasi Hukumnya. 1st ed. Semarang: Southeast Asian Publishing, 

2020. 

 

Adawiyah, Anisah Luthpi, Dedek Kustiawati, Ghaida Alya Nuha, and Nanda 

Ajijah. “Konsep Keseimbangan Ekonomi Terhadap Mekanisme Pasar 

dan Penetapan Harga dalam Perspektif Islam.” Jurnal Pendidikan dan 

Konseling, Vol. 4 No. 6, Tahun 2022, hal. 3309–3316. 

 

Adinugraha, Henry Hermawan, and M. Mashudi. “Al‑Mashlaẖah Al‑Mursalah 

in Determining Islamic Law.” Scientific Journal of Islamic Economics, 

Vol. 4 No. 1, Tahun 2018, hal. 63–75. 

 

Afrida, Yenti. “Intervensi Pemerintah Indonesia dalam Menetapkan Harga 

BBM Ditinjau dari Mekanisme Pasar Islam.” FITRAH: Jurnal Kajian 

Ilmu-Ilmu Keislaman, Vol. 1 No. 1, Tahun 2015, hal. 71–88. 

 

Afriyandi, Tis’at. “Kewenangan Pemerintah Daerah dalam Menentukan Harga 

Jual dalam Transaksi Jual Beli Tanah dan Atau Bangunan.” Jurnal 

Hukum Volkgeist, Vol. 1 No. 2, Tahun 2018, hal. 28–40. 

 

Agustiana, Lily Astrin, and Khusniati Rofiah. “Mengupas Pemikiran Abu 

Yûsuf pada Zaman Klasik dan Implementasinya Terhadap Ekonomi di 

Indonesia.” JIMESHA: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Ekonomi Syarî’ah,  

Vol. 3 No. 2, Tahun 2023, hal. 169–178. 

 

-------. Amin Wahyudi. “Intervensi Pemerintah Terhadap Harga Gabah.” 

Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal, Vol. 6 No. 3, 

Tahun 2024, hal. 1586–1598. 

 

Agustin, Afiqoh, Dudang Gojali, and Reza Fauzi Nazar. “Mekanisme Pasar 

Menurut Pemikiran Ibnu Taimiyyah dan Ibnu Khaldûn.” Branding: 



315 

 

 

 

Jurnal Manajemen dan Bisnis, Vol. 1 No. 1, Tahun 2020, hal. 18–33. 

 

Ahmad, A., and Ali M. H. “Arguments of Mashlaẖah and Mafsadah in Modern 

Islamic Economic Law.” Iqtishâd: Jurnal Ilmu Ekonomi Syarî’ah, Vol. 

15 No. 2, Tahun 2023, hal. 399–418. 

 

Ahmad, Omar. Abdullah, Mu’izz S. Ahmad, and Mohd, Noor. “The 

Application of Mashlaẖah Mursalah Principle in Resolving Inheritance 

Claims by Non‑Muslim Heirs of Converts at Baitulmal.” International 

Journal of Academic Research in Business and Social Sciences, Vol. 

14 No. 8, Tahun 2014, hal. 3098–3110. 

 

Ahmad, Nurasiah. “Penetapan Harga Oleh Pemerintah dalam Pandangan 

Fuqaha.” Mau’izhah, Vol. 9 No. 1, Tahun 2019, hal. 165–182. 

 

Ainiah, Pocut. “Kajian Trading Saham Syarî’ah di Bursa Efek Indonesia.” 

JIEI: Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, Vol. 9 No. 01, Tahun 2023, hal.  

1322–1328. 

 

Aji, Ahmad Mukri, and Syarifah Gustiawati Mukri. Strategi Moneter Berbasis 

Ekonomi Syariah (Upaya Islami Mengatasi Inflasi). Yogyakarta: 

Depublish, 2000. 

 

Aji, Didik Kusno. “Konsep Monopoli dalam Tinjauan Ekonomi Islam.” 

Rumah Jurnal IAIN Metro, Vol. 15 No. 1, Tahun 2019, hal. 48–60. 

 

Ajmi, Hechem, Hassaneddeen Abd Aziz, Salina Kassim, and Walid Mansour. 

“Adverse Selection Analysis for Profit and Loss Sharing Contracts.” 

International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and 

Management, Vol. 12 No. 4, Tahun 2019, hal. 532–552. 

 

Aksoy, Nuri. “Market Dynamics in Islamic Economics and Their Effects on 

Social Welfare.” Disertasi. Istanbul Sabahattin Zaim University, 2024. 

 

Al-Asfahani, Al-Raghib. Al-Mufradât Fî Gharîb Al-Qur’ân. Beirut: Dâr al-

Ma’rifah, n.d. 

 

Al-Bukhârî. Shaẖîh Al-Bukhârî, Kitâb Al-Buyû‘: Hadis No. 2079, n.d. 

 

Al-Daghistani, Sami. “The Making of Islamic Economics: An Epistemological 

Inquiry into Islam’s Moral Economic Teachings, Legal Discourse, and 

Islamization Process.” Disertasi. Leiden University, 2017. 



316 

 

 

-------. “Beyond Mashlaẖah: Adab and Islamic Economic Thought.” American 

Journal of Islam and Society, Vol. 39 No. 3, Tahun  2022, hal. 57–86. 

 

Al-Faruqi, and Ismail Raji. Islamization of Knowledge: General Principles 

and Workplan. Herndon: IIIT, 1982. 

 

Al-Ghazâlî. Al-Mustashfâ Fî ‘Ilm Al-Ushûl. Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

n.d. 

 

-------. dan Abû Hamid. Al-Mustashfâ Min Ilmi Al-Ushûl, In Vol 2. Madinah: 

Universitas Islam Madinah, 1991. 

 

-------. Iẖyâ' Ulûm Ad-Dîn. Beirut: Dâr al-Ma’rifah, 2000. 

 

Al-Khin, Mustafa, and Et Al. Al-Fiqh Al-Manhaji. Damaskus: Dâr al-Qalam, 

2000. 

 

Al-Mahdi, S. “Islamic Economic System and the Role of State Mechanisms in 

Protecting Consumers.” International Journal of Islamic Economics, 

Vol. 12 No. 2, Tahun 2024, hal. 561–580. 

   

Al-Madalah, Fatemah A. “Islamic Finance and the Concept of Profit and Risk 

Sharing.” Midde East Journal of Entrepreneurship, Leadership and 

Sustainable Development, Vol. 1 No. 1, Tahun 2017, hal. 89. 

 

Al-Muqbil, Umar bin Abdullah. “Tafsîr Al-Qur’ân Sûrah Al-Naẖl Ayat 90.” 

Tafsîrweb.Com. Last modified 2024. https://Tafsîrweb.com/4438-

surat-an-Naẖl-ayat-90.html. Diakses pada 23 Maret 2025. 

 

Al-Muyassar. Tafsîr Al-Muyassar. Riyadh: Mujamma’ al-Malik Fahd li 

Thibâ‘at al-Mushẖaf Asy-Syarîf, n.d. 

 

Al-Nawawî, Syarẖ Shaẖîẖ Muslim, Juz 12. 

 

Al-Qardhâwî, Yûsuf. Ri’ayat Al-Bî’ah Fî Al-Syarî‘ah Al-Islâmiyyah. Kairo: 

Maktabah Wahbah, 2001. 

 

-------. Bayna Al-Syarî‘ah Wa Al-H̲ayâh. Kairo: Maktabah Wahbah, 1993. 

 

-------. Madkhal Lî Dirasah Al-Syarî‘ah Al-Islamiyyah (Penerapan H̲ajiyat 

Kontemporer). Kairo: Maktabah Wahbah, 2007. 



317 

 

 

 

 

Al-Qayyim, Ibn. I‘lâm Al-Muwaqqi‘în. Kairo: Dâr al-Hadis, 2002. 

 

Al-Raysuni, Ahmad. Nazariyyat Al-Maqâshid ‘Inda Al-Imam Al-Syâthibî. 

Beirut: Dâr al-Kalimah, 1992. 

 

Al-Shâthibî, and Abû Isẖâq. Al-Muwâfaqât Fî Ushûl Al-Syarî‘ah. Beirut: Dâr 

al-Ma‘rifah, 2005. 

 

Al‑Tahawi, A., and M. Ramadan. “Price Control in an Islamic Economy: A 

Contemporary Perspective.” SSRN Working Paper, Vol. 1 No. 1, Tahun 

2022, hal. 1–26. 

 

Al-Zuhaylî, Wahbah. Al-Fiqh Al-Islâmî Wa Adillatuhu. Damaskus: Dâr al-

Fikr, n.d. 

 

-------. “Al-Siyasah Al-Syar’iyyah: Good Governance in Islam.” Research 

Gate Publication, 2016. 

 

-------. Maqâshid Al-Syarî‘ah as Philosophy of Islamic Law. London: IIIT, 

2008. 

 

-------. Terjemah Tafsîr Al-Munîr: Aqîdah, Syarî'ah, Manhaj. Jilid 6, Jilid 3, 

Jilid 1, Jilid 14, Jilid 4,  Jakarta: Gema Insani, 2016. 

 

Aldhaheri, W. “Islamic Green Finance: Syarî’ah‑Compliant Pathways towards 

Sustainable Development Goals (SDGs).” Open Journal of Applied 

Sciences, Vol. 15 No. 5, Tahun 2025, hal. 1294–1309. 

 

Ali, Shaikh. “Islam and Environmental Ethics: Theory and Practice.” Journal 

of Islamic Environmental Studies, Vol. 2 No. 1, Tahun 2015, hal. 78–

99. 

 

Alias, M. N. “A Review of Mashlaẖah Mursalah and Maqâshid Syarî‘ah as 

Methods of Determining Islamic Legal Ruling.” Turkish Journal of 

Computer and Mathematics Education (TURCOMAT), Vol. 12 No. 3, 

Tahun 2021, hal. 2994–3001. 

 

Almarzoqi, Raja M., Walid Mansour, and Noureddine Krichene. Islamic 

Macroeconomics: A Model for Efficient Government, Stability and Full 

Employment. Routledge: Taylor & Francis Group, 2020. 

 



318 

 

Alshelfan, Ayman Ibrahim. “Maslaha: A New Approach for Islamic Bonds.” 

Disertasi. Victoria University Melbourne, 2014. 

 

Alvani, Savika, and Galuh Widitya Qomaro. “Islamic Perspective On Fair 

Pricing In The Religious Tourism Area.” Jurnal Ekonomi dan dan 

Bisnis, Vol. 13 No. 1, Tahun 2025, hal. 15–28. 

 

Al Farisi, Muhammad Salman, Erlina Puspitaloka Mahadewi, Nour Khalid, 

Aryanti Ratnawati, Heri Erlangga, and Hariyaty Ab Wahid. “Consumer 

Behavior Pf Muslim Minorities in Purchasing Halal Products: A 

Mashlaẖah Perspective.” Julnal Ilmiah Al-Syir’ah, Vol. 22 No. 2, 

Tahun 2024, hal. 221–232. 

 

Amal, Zahratul. “Hukum Ta’sîr dalam Tinjauan Fikih Mu'âmalah (Studi 

Pendapat Madzhab Maliki).” Skripsi, Tahun 2022, hal. 1–55. 

 

Amalia, Euis. “Mekanisme Pasar dan Kebijakan dalam Perspektif Ekonomi 

Islam.” Al-Iqtishad, Vol. V No. 1, Tahun 2013, hal. 1–22. 

 

Amir, Faizal. “Market Mechanism in Islamic Perspective.” International 

Journal of Islamic Economics and Finance Studies, Vol. 5 No. 1, Tahun 

2019, hal. 90–104. 

 

Amiruddin, M. M, and M. R Ab. Aziz. “Mashlaẖah as an Islamic Source and 

Its Application in Financial Transactions.” Quest Journals: Journal of 

Research in Humanities and Social Science, Vol. 5 No. 2, Tahun 2014, 

hal. 23–40. 

 

An-Na‘im, Abdullahi Ahmed. Islam and the Secular State: Negotiating the 

Future of Shari‘a. Cambridge: Harvard University Press, 2008. 

 

Ananda, Rizqa, Akh. Fauzi Aseri, and Anwar Hafidzi. “Keadilan Distributif 

dalam Ekonomi Syarî‘ah: Studi QS. Al-Hasyr Ayat 7 Terhadap 

Kebijakan Fiskal dan Pemerataan Ekonomi di Indonesia.” Journal of 

Islamic and Law Studies, Vol. 9 No. 1, Tahun 2025, hal. 91–103. 

 

Anggraeni, Rahma Dewi, Rizqa Rahmaddina, and Rohmadatul Aisyah. 

“Kegagalan Sistem Ekonomi Sosialis.” EQUILIBRIUM: Jurnal Ilmiah 

Ekonomi dan Pembelajarannya, Vol. 10 No. 2, Tahun 2022, hal. 172–

178. 

 

Angin, Rachmat Azra’i Perangin, and Cahaya Permata. “Protecting Traders at 



319 

 

 

 

the Fish Market in Medan City in Relation to Subscription-Based 

Parking: An Analysis from the Perspective of Mashlaẖah Mursalah.” 

Law and Economics, Vol. 19 No. 3, 2025: 197–206. 

 

Anior, Ilma Aurelly, Nur Kholillah, and Ana Rahmawati. “Konsep Kejujuran 

dan Keadilan dalam Al-Qur’ân (Studi Tafsîr Tematik).” Al-Qadim: 

Journal Tafsîr dan Ilmu Tafsîr (JTIT), Vol. 1 No. 2, Tahun 2024, hal. 

1–10. 

 

Anon. “Tasʾîr (Price Control) in Islamic Law.” Asian Journal of Islamic Social 

Sciences, Vol. 8 No. 2, Tahun 2022, hal 321-332. 

 

Ansori, Moh. Asep Zakaria, Abdul Aziz, Dicky Irmansyah, Irma Wati, Dinda 

Aulia Rahmi, Nadya Rahma Putri Latiepah, and Muhammad Andri 

Ramadhan Ramadhan. “Pemikiran Tokoh-Tokoh Ekonomi Islam 

Mengenai Konsep Penetapan Harga Pasar.” Economic Reviews Jurnal, 

Vol. 3 No. 1, Tahun 2024, hal. 146–160. 

 

Antonio, M. Syafi’i. Bank Syarî’ah: Dari Teori ke Praktik. Jakarta: Gema 

Insani, 2001. 

 

Apriliana, Eka Sri, and Ariyadi. “Kenaikan Harga Ayam pada Masa Covid-19 

di Kota Palangkaraya (Analisis Pemikiran Ibnu Taimiyah Tentang 

Regulasi Harga).” Jurnal Hadratul Madaniyah, Vol. 7 No. I, Tahun 

2020, hal. 15–19. 

 

Aqbar. “Exploring Hisbah as a Supervisory Mechanism for Promoting Sharia 

Compliance in Islamic Economics.” Journal of Enterprise and 

Development, Vol. 5 No. 1, Tahun 2023, hal. 118–131. 

 

Arake, Lukman. “Otoritas Kepala Negara dalam Menentukan Suatu Kebijakan 

Perspektif Siyâsah Syar’iyah.” Al-Bayyinah: Jurnal of Islamic Law/ 

Jurnal Hukum Islam, Vol. 3 No. 2, Tahun 1979, hal. 166–189. 

 

Ardi, Sahibul. “Konsep Mashlaẖah dalam Perspektif Ushûliyyin.” An-

Nahdhah, Vol. 10 No. 20, Tahun 2017, hal. 233–258.  

 

Arfan, Abbas, Iklil Athroz Arfan, and Abdulrahman Alkoli. “The 

Implementation of Maqâshid Syarî‘ah Heterogeneity of Scholars’ 

Fatwas Towards Islamic Banking Contracts.” Legality: Jurnal Ilmiah 

Hukum, Vol. 32 No. 1, Tahun 2024, hal. 105–128. 

 



320 

 

Arfia, Mega, and Hery Sasono. “QS. Al-Nisâ' Ayat 29: Strategi Pemasaran 

dengan Media Sosial.” JAHE: Jurnal Ayat dan Hadis Ekonomi, Vol. 2 

No. 2, Tahun 2023, hal. 26–35. 

 

Arianti, Farida, Tezi Asmadia, and Maisarah Leli. “Fruit Sale Strategy with 

The Lowest Price Sorakan (Cheering) in The View of Fiqh 

Mu'âmalah.” Legality: Jurnal Ilmiah Hukum, Vol. 30 No. 2, Tahun 

2022, hal. 243–254. 

 

Arif, M. Nur Rianto Al. “Monopoly and Iẖtikâr in Islamic Economic.” 

Shirkah: Journal of Economics and Business, Vol. 1 No. 3, Tahun 

2016, hal. 299–310. 

 

Arifin, Rosyid, and Ayudia Sokarina. “Towards the Concept of Divine Justice 

Income: An Imaginary Dialogue.” IMANENSI: Jurnal Ekonomi, 

Manjemen, dan Akuntansi Islam, Vol. 4 No. 1, Tahun 2019, hal. 14-22. 

 

Arifin, Sirajul. “Gharar dan Risiko dalam Transaksi Keuangan.” Jurnal 

Tsaqafah, Vol. 6 No. 2 (n.d.), hal. 312–334. 

 

Arifkan, Moh. “Pemikiran Ibnu Khaldûn Tentang Mekanisme Pasar.” Fintech: 

Jounal of Islamic Finance, Vol. 1 No. 1, Tahun 2020, hal. 1–23. 

 

Arikunto, Suharsimi. Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek. Jakarta: 

Rineaka Cipta, 2012. 

 

Ariyanti, Efi. “Tinjauan Mashlaẖah Mursalah Terhadap Praktik Utang Piutang 

di Bank Titil (Studi Kasus Desa Semen Kecamatan Windusari 

Kabupaten Magelang).” Universitas Islam Negeri (UIN) Slatiga, 2025.  

 

Arohman. “Larangan Menimbun dan Monopoli.” Jurnal Ilmu Hadis UIN 

Maulana Hasanudin Banten, No. 1, Tahun 2020, hal. 1–11. 

 

Aryan, Yosi. “Ibn Khaldûn’s Economic Thought: Social-Economic and 

Political Dynamics Approach.” Jurnal Imara, Vol. 2 No. 2, Tahun 

2018, hal. 151–161. 

 

Asad, Muhammad. The Principles of State and Government in Islam. 

Barkeley: University of California Press, 1961. 

 

Ash-Shiddieqy, Hasbi. Pengantar Ilmu Ushûl Fiqh. Jakarta: Bulan Bintang, 

n.d. 



321 

 

 

 

 

Ashar, Fauzan, Nur Huda, and Muhammad Sapil. “Larangan Ribâ dalam Al-

Qur'ân: Analisis Sûrah 'Âli Imrân Ayat 130 dalam Praktik Pinjaman 

Online.” Al Kareem: Jurnal Ilmu Al-Qur’ân dan Tafsîr, Vol. 3 No. 1, 

Tahun 2025, hal. 79–93. 

 

Asmuni. “Penetapan Harga dalam Islam: Perspektif Fikih dan Ekonomi.” 

Penulis adalah Kabid Akademik Magister Studi Islam Program 

Pascasarjana Universitas Islam Indonesia (n.d.). 

 

Aspromourgos, Tony. “Adam Smith’s Treatment of Market Prices and Their 

Relation to Supplay and Demand.” Accademia Editoriale, Vol. 15 No. 

3, Tahun 2007, hal. 27–57. https://www.jstor.org/stable/23723287. 

 

Astuti, An Ras Tri. “Islamic Economic Principles and Production Activities: 

Thought of Imam Al‑Ghâzalî from His Book Ihyâ’ Ulûm Al‑Dîn.” 

Dinasti: Journal of Islamic Management Studies, Vol. 3 No. 3, Tahun 

2022, hal. 438–456. 

 

Astuti, R. P. F, A Mujahidin, and I. K Ningrum. “Ibn Taimiyyah’s View on 

Government Intervention in Pricing.” Jurnal Istiqro': Jurnal Hukum 

Islam, Ekonomi dan Bisnis, Vol. 7 No. 2, Tahun 2021, hal. 163–171. 

 

Al Asyqar, Muhammad Sulaiman. “Zubdadut Tafsîr Min Fatẖil Qadîr.” 

https://Tafsîrweb.com/1568-surat-an-nisa-ayat-36.html. Diakses pada 

17 April 2025 

 

Ates. “A Pioneering Institution for Ombudsman: H̲isbah.” Ombudsman 

Akademi, Tahun 2017, hal. 56-71. 

 

Athoillah, M Anton, and Sofyan Al-Hakim. “Reinterpreting the Ratio Legis of 

the Prohibition of Usury.” Middle-East Journal of Scientific Research, 

Vol. 14 No. 10, Tahun 2013, hal. 1390–1400. 

 

Auda, Jasser. Maqâshid Al-Syarî‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems 

Approach. London: IIIT, 2008. 

 

Azhar, Alias, Nazli Binti Mahdzir, Nor Anita binti Abdullah, Yusramizza Binti 

Md Isa, Fathiyyah Binti Abu Bakar. “Kuatkuasa Kawalan Harga 

Barang dan Rantaian Bekalan dalam Kerangka Perundangan di 

Malaysia.” International Journal of Law, Government and 

Communication (IJLGC), Vol. 2 No. 4 Tahun 2017, hal. 13–23. 



322 

 

 

Aziz, Abdul, Achmad Dasuki Aly, and Nila Afifah. “Mekanisme Pasar Produk 

Usaha Kreatif Home Industri di Desa Bodelor dalam Teori Ibn 

Khaldûn.” Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Islam, 

Vol. 2 No. 2, Tahun 2017, hal. 199–214. 

 

Aziz, Riva Abdillah, and Iwan Setiawan. “Kebijakan Moneter di Negara Islam 

dan Negara Muslim: Iran , Pakistan, Saudi Arabia, dan Indonesia.” 

Tawazun: Journal of Sharia Economic Law, Vol. 6 No. 2, Tahun 2023, 

hal. 203–217. 

 

Azizah, Aisyatul, Nu’man Moch, and M. Syam’un Rosyadi. “Nalar Maqâshid 

Syarî’ah di Era Sahabat dan Tâbi’in.” Jurnal Fakta, Vol. 2 No. 2, 

Tahun 2024, hal. 124–129. 

 

Azizah, Mabarroh. “Harga yang Adil dalam Mekanisme Pasar dan Peran 

Pemerintah dalam Perspektif Islam.” Unisia, Vol. 34 No. 76, Tahun 

2012, hal. 74–85. 

 

Badri, Malik. Contemplation: An Islamic Psychospiritual Study. IIIT, 2000. 

 

Baer, Werner. The Brazilian Economy: Growth and Development. Boulder: 

Lynne Rienner Publishers, 2008. 

 

Bagby, Ihsan Abdul Wajid. “Utility in Classical Islamic Law: The Concept of 

Maslahah in Usul Al-Fiqh.” Disertasi. University of Michigan, 2020. 

 

Baharuddin, Didin. “Tas’îr (Price Fixing) Dalam Perspektif Maqâshid 

Syarî’ah.” Tahkim, Vol. 13 No. 2, Tahun 2017, hal. 138–156. 

 

-------. “Relevansi Hadis Tas’îr (Penetapan Harga) Terhadap Sistem 

Perekonomian di Indonesia.” Riwayah: Jurnal Studi Hadis, Vol. 7 No. 

2, Tahun 2021, hal. 367–384. 

 

Bahsoan, Agil. “Mashlaẖah Sebagai Maqâshid Al Syarî’ah (Tinjauan dalam 

Perspektif Ekonomi Islam).” INOVASI, Vol. 8 No. 1, Tahun 2011, hal. 

113–132. 

 

Baihaqi, Achmad. “KEPMENPERINDAG RI No. 651/MPP/KEP/10/2004 

dalam Praktek Pengolahan Depot Air Minum Isi Ulang di Kecamatan 

Balong dalam Perspektif Mashlaẖah.” Al-Syakhsiyyah Journal of Law 

& Family Studies, Vol. 2 No. 2, Tahun 2020, hal. 346–363. 



323 

 

 

 

 

Bank, World. “China Economic Update–Price Controls and Economic 

Reforms.” Washington, DC: World Bank Group, 2019. 

 

-------. Governance and Development. Washington, DC, 1992. 

 

Barkatullah, Abdul Halim. “Urgensi Perlindungan Hak-Hak Konsumen dalam 

Transaksi di E-Commerce.” Jurnal Hukum, Vol. 14 No. 2, Tahun 2007, 

hal. 247–270. 

 

Barokah, Imam. “Faktor Berkah dalam Pola Konsumsi dan Tingkat Kepuasan 

Untuk Pemenuhan Kebutuhan.” Al-Muqayyad, Vol. 3 No. 2, Tahun 

2020, hal. 114–125. 

 

Baron, D., and D. Besanko. “Recent Developments in the Theory of 

Regulation.” Handbook of Regulation and Administrative Law, Tahun 

2006, hal. 76–80. 

 

Baroroh, Nurdhin. “Harga dan Mekanisme Pasar (Studi Perbandingan Ibn 

Taimiyyah dan Ibn Khaldûn).” Az-Zarqa’, Vol. 10 No. 2, Tahun 2018, 

hal. 337–367. 

 

Bashar, S. “Price Control in an Islamic Economy.” Journal of King Abdulaziz 

University Islamic Economics, Vol. 9 No. 2, Tahun 1997, hal. 13–38. 

 

Beales, Howard, and Et Al. “The FTC’s Use of Unfairness Authority: Its Rise, 

Fall, and Resurrection.” Journal of Public Policy & Marketing, 2003. 

 

Bella, Alif Mujiyana Eka, Lilik Rahmawati, and Mahafizur Rahman Jim. 

“Market Intervention Policy in The Case of Rising Rice Prices in 

Indonesia From The Perspective of Ibn Taimiyah.” Journal of Islamic 

Economic Laws (JISEL), Vol. 7 No. 1 Tahun 2014, hal. 36–55. 

 

Bernardlauwers, B, Rezaul Islam, M Muthoifin, and Jihan Husna Husna. 

“Islamic Business Ethics and Political Economy: A Study of 

Government Policies in Handling the Food Crisis.” Demak Universal 

Journal of Islam and Sharia, Vol. 2 No. 2, Tahun 2024, hal. 91–110. 

 

Bikha, S.E. “The H̲isbah Principle in Islam.” International Journal of 

Innovation, Creativity and Change, Vol. 15 No. 10, Tahun 2021, hal. 

1-20. 

 



324 

 

Borhan, Muhamad Nazri, Nurul Aishah Abd. Rahman, and Riza Atiq Abdullah 

O.K. Rahmat. “Jurnal Teknologi Kesan Kenaikan Harga Bahan Bakar 

Terhadap Penggunaan Pengangkutan Awam.” Jurnal Teknologi 

(Sciences and Enginering), Vol. 65 No. 2 Tahun 2013, hal. 129–133. 

 

Boga, Raoda. “Transaksi Ribâ dengan Pendekatan Tafsîr Al-Qur’ân Sûrah 

'Âlî-Imrân (3) Ayat 130.” JAHE: Jurnal Ayat dan Hadis Ekonomi, Vol. 

I No. 3, Tahun 2023, hal. 41–48. 

 

Bowes, Marianne. “Profit-Maximizing vs. Optimal Behavior in a Spatial 

Setting: Summary and Extensions.” Southern Economic Journal, Vol. 

50 No. 3, Tahun 1984, hal. 680–689. 

 

Buchanan, James M., and Gordon Tullock. “The Calculus of Consent: Logical 

Foundations of Constitutional Democracy.” University of Michigan 

Press, 1962. 

 

Chadi, Mursid, M., Aziz F. Aminudin, and D. Anjani. “The Role of Sharia 

Economics in Realizing Sustainable Green Economic Development.” 

Journal of Infrastructure, Policy and Development, Vol. 8 No. 5, 

Tahun 2024, hal. 50. 

 

Chairunnisa, Silviana. “Pemikiran Ekonomi Islam Tentang Iẖtikar.” Al-Ibar: 

Artikel Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, Vol. 1 No. 1, Tahun 2022, 

hal. 1–21. 

 

Chapra, M. Umer. The Future of Economics: An Islamic Perspective. 

Leicester: Islamic Foundation, 2000. 

 

-------. Islam and the Economic Challenge. Leicester: The Islamic Foundation 

& International Institute of Islamic Thought (IIIT), 1992. 

 

China, State Council of the People’s Republic of. “Foreign Investment Law of 

the People’s Republic of China,” 2020. 

 

Chowdhury, Mohammad Ashraful Ferdous. “Why Islamic Finance Is 

Differen? A Short Review of Islamic Jurisprudential Interpretation 

About Usury, Ambiguity (Gharar), Gambling (Maysir) and 

Exploitative Commercial Arbitrage (Talaqqî Al-Rukbân).” Journal of 

Emerging Economies and Islamic Research, Vol. 3 No. 3, Tahun 2015, 

hal. 70–83. 

 



325 

 

 

 

Cowan, S. “Price‑Cap Regulation.” Swedish Economic Policy Review, Vol. 9 

No. 1, Tahun 2002, hal. 167–188. 

 

Damayanti, Arka, and Rahman Ambo Masse. “Market Engineering in Supply: 

Iẖtikar of Perspectives Islamic Economics.” Balanca: Jurnal Ekonomi 

dan Bisnis Islam, Vol. 5 No. 2, Tahun 2023, hal. 117–130. 

 

Dasuki, Asyraf Wajdi. “The Application of Mashlaẖah and Maqâshid Al-

Syarî'ah in Islamic Banking Practices: An Analysis.” Malaysian 

Accounting Review, Vol. 6 No. 1, Tahun 2007, hal. 1–18. 

 

Dedi, Dedi, Ibnu Rusydi, and Nursyamsi Nursyamsi. “Aplikasi Mashlahat 

dalam Transaksi Ekonomi Syarî’ah Kontemporer di Indonesia 

Perspektif Legislasi.” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, Vol. 5 No. 

4, Tahun 2022, hal. 190–206. 

 

Den, Hertog. “Review of Economic Theories of Regulation.” Working Paper, 

Utrecht School of Economics, Utrecht University, Tahun 2010, hal. 

340–351. 

 

Din, Sabariyah. “Price Support and Stabilization Measures For Padi/ Rice in 

Peninsular Malaysia.” dalam Disertasi. Australian National University, 

1977. 

 

Doi, and Abdur Rahman I. Syarî'ah: The Islamic Law. London: Ta Ha 

Publishers, 1984. 

 

Dusuki, A. W., and N.I Abdullah. “Maqâshid Al‑Syarî'ah, Mashlaẖah, and 

Corporate Social Responsibility.” American Journal of Islam and 

Society, Vol. 24 No. 1, Tahun 2017, hal. 25–45. 

 

Dusuki, Asyraf Wajdi. “Understanding the Objectives of Islamic Banking: A 

Review of Priorities and Preferences.” Humanomics, Vol. 24 No. 3, 

Tahun 2008, hal. 23–25. 

 

-------, dan Bouheraoua. The Framework of Maqâshid Al-Syarî’ah and Its 

Implications for Islamic Finance: Islamic Finance: Principles and 

Practice. ISRA, 2011. 

 

Dutton, Yasin. The Origins of Islamic Law. London: Routledge, 1999. 

 

Dzimar, Arsyad, and E Ghazlan. “The Urgency of Implementing Siyasah 



326 

 

Syar’iyyah Values in National Law-Making: Harmonizing Islamic 

Governance Principles with Constitutional Democracy.” Syariat: 

Jurnal Hukum Islam, Tahun 2024, hal. 540–551. 

 

Edi, Sarwo, Julfan Saputra, and Asmaul Husna. “Mekanisme Pasar dalam 

Konteks Islam.” Jurnal Ekonomi dan Manajemen Teknologi (EMT), 

Vol. 6 No. 1, Tahun 2022, hal. 1–6. 

 

Effendi, Syamsul. “Penetapan Harga dalam Perspektif Ekonomi Islam” (n.d.), 

hal. 26–35. 

 

-------. “Perbandingan Sistem Ekonomi Islam dengan Sistem Ekonomi 

Kapitalis dan Sosialis.” Jurnal Riset Akuntansi Multiparadigma 

(JRAM), Vol. 6 No. 2, Tahun 2019, hal. 147–158. 

 

Elkafrawy, M. “Price Control in an Islamic Economy.” MPRA Paper (Munich 

Personal RePEc Archive), Vol. 1 No. 1, Tahun 2018, hal. 19–41. 

 

Eriayanti, Nahara. “Hukum Intervensi Pasar (Price Fixing) dalam Jual Beli 

Menurut Tinjauan Teori Mashlaẖah (Studi Pendapat Yûsuf Al- 

Qardhâwî).” Jurnal Al-Mudhârabah, Vol. 2 No. 2, Tahun 2020, hal. 

175–199. 

 

Ermiannur, Ermiannur, Siti Jumaidah, Neha Sartika, Dinda Ravina, and Fitri 

Hayati. “Analisis Konsep Keadilan Ekonomi dalam Pemikiran Ibnu 

Taimiyyah: Relevansi Terhadap Sistem Ekonomi Kontemporer.” 

Jurnal Riset Rumpun Ilmu Ekonomi, Vol. 4 No. 1, Tahun 2025, hal. 

387–401. 

 

Esack, Farid. Qur’ân, Liberation and Pluralism: An Islamic Perspective of 

Interreligious Solidarity against Oppression. Oxford: Oneworld, 1997. 

 

Esposito, John L. Islam and Politics. New York: Syracuse University Press, 

1998. 

 

Ezzerouali, S. “Expanding the Authority of Muẖtasib to Protect Consumers: A 

Comparison between Moroccan Law and Islamic Qanun of Aceh.” 

TLR: The Law Review, Vol. 7 No. 2, Tahun 2025, hal. 165–181. 

 

Fadhlullah, Fathin. “Celaan Bagi Pelaku Curang Dalam Jual Beli: Pelajaran 

QS. Al-Muthaffifîn Ayat 1-3.” Jurnal Ayat dan Hadis Ekonomi, Vol. I 

No. 4, Tahun 2023, hal. 62–68. 



327 

 

 

 

 

Fajaruddin, Achmad, Indra Sholeh Husni, Meichio Lesmana, and Fini Shofiati. 

“Pemikiran Ibnu Taimiyah Tentang Mekanisme Pasar dan Regulasi 

Harga di Indonesia Masa Pandemi Covid-19.” Jurnal Ilmiah Ekonomi 

Islam, Vol. 9 No. 02, Tahun 2023, hal. 2356–2363. 

 

Fakhruddin, M. Partisipasi Politik dalam Perspektif Islam. Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 2007. 

 

Farhandi Himawan, and Anna Maria Tri Anggraini. “Comparison of 

Application Predatory Pricing According to Business Competition Law 

Indonesia and the United States of America.” Reformasi Hukum 

Trisakti, Vol. 5 No. 3, Tahun 2023, hal. 847–860. 

 

Farma, Junia. “Mekanisme Pasar dan Regulasi Harga: Telaah Atas Pemikiran 

Ibnu Taimiyah.” Cakrawala: Jurnal Studi Islam, Vol. 13 No. 2, Tahun 

2018, hal. 182–193. 

 

Fatimah, Kari, Muhammad Mehedi Masud, and Md. Khaled Saifullah. 

“Subsidy Rationalisation for General Purpose Flour: Market and 

Economics Implications.” The Journal of Asian Finance, Economics 

and Business, Vol. 4 No. 2 Tahun 2017, hal. 25–36. 

 

-------. Moh. Yasin Soumena, St. Nurhayati, Ikhsan Gasali, and A. Rio 

Makkulau. “Penetapan Harga Menurut Ibnu Taimiyah.” Jurnal 

Ekonomi Syarî’ah, Vol. 2 No. 1, Tahun 2023, hal. 45–59.  

 

Fatoni, Siti Nur. “Abû Yûsuf’s Economic Thought: Principles, Methodologies, 

and Relevance To Modern Islamic Economics.” Al-Muamalat: Jurnal 

Ekonomi Syarî’ah, Vol. 8 No. 2, Tahun 2022, hal. 117–123. 

 

Fikriyyah, Faiha. “Distribusi Kekayaan dalam Perspektif Al Qur’ân Sûrah Al 

Hasyr Ayat 7.” Ulumul Qur’ân: Jurnal Ilmu al-Qur’ân dan Tafsîr, Vol. 

2 No. 1, Tahun 2020, hal. 5-10. 

 

Firdaus, Firdaus, and Zainal Azwar. “The Role of Substantive Understanding 

Approach in the Changes of Fiqh.” Al-’Adalah, Vol. 17 No. 1, Tahun 

2020, hal. 71–96. 

 

Fitri, Mulyana. “Redistribusi Pendapatan dan Kekayaan Telaah Sûrah Al 

Hasyr Ayat 7.” Aghniya Jurnal Ekonomi Islam, Vol. 6 No. 1, Tahun 

2024, hal. 68–77. 



328 

 

 

Fitriani, Putri Diesy. “Penentuan Mekanisme Pasar Ekonom Muslim Klasik.” 

Jurnal MAPS (Manajemen Perbankan Syarî’ah) (n.d.), hal. 1–9. 

 

Friedman, Milton. The Quantity Theory of Money: A Restatement. Chicago: 

University of Chicago Press, 1956. 

 

Fuadia, Sabrina Farah, Raudotul Aini, Raka Meirwanto Soba, and Asep Abdul 

Muhyi. “The Concept of The State in Islam: A Study of Maudhû’i’s 

Interpretation.” Bulletin of Islamic Research, Vol. 2 No. 2, Tahun 2024, 

hal. 163–180. 

 

Garrison, Ray H., and Eric Noreen. Managerial Accounting. New York: 

McGraw-Hill Education, 2014. 

 

Gosselink, B. H., K. Brandt, M. Croak, K. DeSalvo, B. Gomes, L. Ibrahim, R. 

Porat, K. Walker, and J. Manyika. “AI in Action: Accelerating Progress 

Towards the Sustainable Development Goals.” arXiv, Vol. 9 No. 1, 

Tahun 2014, hal. 294–313. 

 

Gunawijaya, Rahmat. “Kebutuhan Manusia dalam Pandangan Ekonomi 

Kapitalis dan Ekonomi Islam.” Al-Mashlaẖah, Vol. 13 No. 01, tahun 

2017, hal. 131–150. 

 

Gusnardi, Gusnardi. “Penetapan Harga Transfer dalam Kajian Perpajakan.” 

Pekbis Jurnal, Vol. 1 No. 1, Tahun 2009, hal. 36–43. 

 

Habibi, Mohammad. “Teori Konsumsi, Produksi dan Distribusi dalam 

Perspektif Ekonomi Syarî’ah.” JPSDa: Jurnal Perbankan Syarî’ah 

Darussalam Vol. 2 No. 1, Tahun 2022, hal. 88–104. 

 

Hadhari, I. I. “Mekanisme Pasar dalam Konteks Islam: Pasar Anshâr di 

Madinah pada Masa Rasulullah SAW.” Jurnal Bisnis Net, Vol. 8 No. 

1, Tahun 2025, hal. 403–420. 

 

Hadi, Sofwan. “Tinjauan Fikih Tas’îr Menurut Sayyid Sabiq Terhadap 

Penetapan Tarif Air Minum Perumdam Tirta Mukti.” Muawadah: 

Jurnal Hukum Ekonomi Syarî’ah, Vol. 3 No. 2, Tahun 2024, hal. 107–

120. 

 

Hadi, Sholikul. “Implikasi Kebijakan Ekonomi 'Umar Ibn Khaththâb 

Kebijakan Ekonomi Masa Kini.” Reslaj: Religion Education Social 



329 

 

 

 

Laa Roiba Journal, Vol. 3 No. 1, Tahun 2021, hal. 31–51. 

 

Hadi, U., and A Peristiwo. “Application of Mashlaẖah Mursalah Rules in 

Business Transactions in Islamic Banking.” Asian Journal of 

Multidisciplinary Studies, Vol. 7 No. 3, Tahun 2019, hal. 290–315. 

 

Hafirda, S. “Ibn Taymiyyah’s Thought on Price Regulation in Housing 

Affordability.” Jurnal Istiqro: Jurnal Hukum Islam, Ekonomi dan 

Bisnis, Vol. 7 No. 2, Tahun 2021, hal. 163–171. 

 

Hakim, Lukmanul. “Distorsi Pasar dalam Pandangan Ekonomi Islam.” 

Ekomadania: Journal of Islamic Economic and Social, Vol. 1 No. 1, 

Tahun 2017, hal. 1–15. 

 

Hakim, M. Arif. “Peran Pemerintah dalam Mengawasi Mekanisme Pasar 

dalam Perspektif Isam.” Iqtishadia, Vol. 8 No. 1, Tahun 2015, hal. 19–

40. 

 

Hallaq, Wael B. A History of Islamic Legal Theories. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1997. 

 

Hambali, Risman, and Nurul Huda. “Realisasi Corporate Social 

Responsibility: Sebuah Tinjauan Distribusi Pendapatan dalam Islam 

(Studi Kasus PT. Pertamina (Persero) RU II Dumai).” Syarikat: Jurnal 

Rumpun Ekonomi Syarî’ah, Vol. 2 No. 1, Tahun 2019, hal. 62–74. 

 

Handayani, Syafika, and Fatimah Zahara. “Legal Consequences of Product 

Quality Tadlis on Shopee E-Commerce from the Perspective of DSN 

MUI Fatwa Number 146 of 2021 on Online Shops Based on Sharia 

Principles.” Journal Equity of Law and Governance, Vol. 4 No. 2, 

Tahun 2021, hal. 294–299. 

 

Hantke, Domas. “The Public Interest Theory of Regulation: Non‑Existence or 

Misinterpretation?” European Journal of Law and Economics, Vol. 15 

No. 2, Tahun 2003, hal. 165–194. 

 

Harahap, Nur Dalilah, Rahmi Syahriza, and Azhari Akmal Tarigan. “Studi 

Kontekstual Akuntansi Syarî’ah: Perspektif Q.S Al-Baqarah Ayat 

282.” INNOVATIVE: Journal of Social Science Research Volume, Vol. 

5 No. 1, Tahun 2025, hal. 4301–4313. 

 

Hardiansyah, Kiki, and Fitranty Adirestuty. “Islamic Business Ethics: The Key 



330 

 

to Success in Family Business (Case Study at Green Hotel Ciamis).” 

Jurnal Upu: Review of Islamic Economics and Finance, Vol. 4 No. 2, 

Tahun 2021, hal. 81–98. 

 

Hariki, Wahyudi Zulfa, Muhammad Athurjaza Isty, Nabil Farhan, and Edi 

Hermanto. “Menerapkan Pentingnya Nilai-Nilai Kejujuran di Dalam 

Berbisnis: Studi Analisis Q.S. Al-Muthaffifîn 1-3 Berdasarkan Tafsîr 

Al-Misbaẖ.” El-Mu’jam: Jurnal Kajian Al-Qur’ân dan Al-Hadis, Vol. 

5 No. 1, Tahun 2025, hal. 44–132. 

 

Hasan, M. Kabir. “The Cost, Profit and X-Efficiency of Islamic Banks.” 12th 

ERF Conference Paper, Department of Economics and Finance, Vol. 

12 No. 1, Tahun 2013, hal. 1–34. 

 

Hasan, Zubair. “Determination of Profit and Loss Sharing Ratios in Interest-

Free Business Finance.” J. Res. Islamic Econ, Vol. 3 No. 1, Tahun 

1985, hal. 13–29. 

 

Herfiana, A. D. “Mekanisme Pasar dalam Islam: Studi Kasus Masa Rasulullah 

SAW.” Taraadin, Vol. 2 No. 2, Tahun 2022, hal. 39–53. 

 

Hidayat, Asep Dadang, Yadi Janwari, and Sofyan Al-Hakim. “Analisis 

Komparatif Kebijakan Moneter Negara Islam Iran dan Pakistan.” AL-

AFKAR: Journal for Islamic Studies, Vol. 7 No. 2, Tahun 2024, hal. 

543–555. 

 

Hidayati, Nadiah, Citra Sari, Fayca Swartidyana, Ginanjar Dewandaru, M 

Quraisy, and Sutan Hidayat. “KNEKS (Komite Nasional Ekonomi dan 

Keuangan Syarî’ah).” Jakarta: KNEKS, 2022. 

 

Hidayatullah, Indra. “Pemikiran Al-Ghâzalî Tentang Mekanisme Pasar dan 

Penetapan Harga.” JES (Jurnal Ekonomi Syarî’ah), Vol. 5 No. 1, 

Tahun 2020, hal. 42–54. 

 

-------. “Pemikiran Ibnu Khaldûn Tentang Mekanisme Pasar dan Penetapan 

Harga.” Profit, Vol. 1 No. 1, Tahun 2017, hal. 92–129. 

 

Hikmah, Ismi Wakhidatul. “Suap dalam Q.S. Al-Baqarah/2: 188 (Studi 

Analisis Ma’na-Cum-Maghza).” Pappasanf: Jurnal Studi Al-Qur’ân-

Hadis dan Pemikiran Islam, Vol. 4 No. 1, Tahun 2022, hal. 90. 

 

Hikmah, Sofi Faiqotul. “Bunga Bank Perspektif Ahli Tafsîr (Telaah Kritis 



331 

 

 

 

Terhadap Bunga Simpanan dan Bunga Pinjaman pada Bank 

Konvensional).” Jurnal Ekonomi Syarî’ah Darussalam, Vol. 5 No. 1, 

Tahun 2024, hal. 102–122. 

 

-------. “The Mashlaẖah Values in the Matsâl Musharraẖah Economic Verse in 

Q.S. Al-Baqarah Verse 265.” Proceeding of International Conference: 

on Multidisciplinary Sciences for Humanity in The Society 5.0 Era, 

Vol. 2 No. 1, Tahun 2022, hal. 115–125. 

 

Hodge, G., and C. Grave. “Regulatory Developments in the Gig Economy.” A 

Literature Review. The Winners, Vol. 21 No. 2, Tahun 2020, hal. 141–

153. 

 

Huda, Nurul, Achmad Aliyadin, Agus Suprayogi, Decky Mayricko Arbain, 

Hastomo Aji, Restukanti Utami, Rika Andriyati, and Totok Harmoyo. 

Keuangan Publik Islami Pendekatan Teoritis dan Sejarah. Edisi Pert. 

Jakarta: Kencana Pranada Media Group, 2012. 

 

Humaira, Jihan, and Cupian Cupian. “Implementasi Program Corporate Social 

Responsibility dalam Mendukung Pencapaian Sustainable 

Development Goals (Studi Kasus Pada Program CSR PT Bio Farma 

Persero).” JIS: Jurnal Ilmu Sosial, Vol. 3 No. 3, Tahun 2023, hal. 343–

358. 

 

Husein, Abû Al. Shaẖîẖ Muslim. Juz 3. Kairo: Dâr Al-Kutub, 1918. 

 

Husni, Ahmad Bin Muhammad. “The Importance of Maqâshid Syarî’ah in 

Siyasah Syarʿiyyah.” SAS Publishers Journal, Vol. 4 No. 1, Tahun 

2018, hal. 1–14. 

 

Ibnudin, Ibnudin. “Pemikiran Ekonomi Islam pada Masa Nabi Muhammad.” 

Risalah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Vol. 5 No. 1, Tahun 2019, 

hal. 51–61. 

 

Ichsan, Iqbal. “Pemikiran Ekonomi Islam Tentang Uang, Harga dan Pasar.” 

Jurnal Khatulistiwa: Journal od Islamic Studies, Vol. 2 No. 1, Tahun 

2012, hal. 1–15. 

 

Imansari, Nur Indah. “Praktikum Mengenai Kebutuhan Atau Utilitas dalam 

Khidupan Sehari-Hari.” Jurnal Masharif al-Syarî’ah: Jurnal Ekonomi 

dan Perbankan Syarî’ah, Vol. 5 No. 2, Tahun 2020, hal. 85–93. 

 



332 

 

Indonesia, Republik. “Undang-Undang Nomor 8 Tahun 1999 Tentang 

Perlindungan Konsumen.” Pasal 8-17 Tahun 1999. 

 

International Monetary Fund (IMF). “Saudi Arabia: Selected Issues,” 2021. 

https://www.imf.org. Diakses pada 5 Mei 2025. 

 

Iran, Islamic Republic of. “International Monetary Fund.” IMF Staff Report, 

2014. 

 

Ishak, Khodijah. “Penetapan Harga Ditinjau dalam Perspektif Islam.” STIE 

Syarî’ah Bengkalis, Vol. 01 No. 01, Tahun 2017, hal. 35–49. 

 

Ishak. “The Principle of Mashlaẖah and Its Application in Islamic Banking 

Operations in Malaysia.” ISRA International Journal of Islamic 

Finance, Vol. 11 No. 4, Tahun 2019, hal. 104–120. 

 

-------. and Nasir. “Maqâshid Al‑Syarîʿah in Islamic Finance: Harmonizing 

Theory and Reality.” Journal of Muamalat and Islamic Finance 

Research, Vol. 18 No. 1, Tahun 2021, hal. 108–119. 

 

-------. and Robiatul Adawia. “Penerapan Etika Bisnis Islam dalam Transaksi 

Jual Beli di Pasar Tradisional (Studi Pada PT Bangun Prima Lestari 

Kencana Bekasi).” DIRHAM Jurnal Ekonomi Islam, Vol. 3 No. 1, 

Tahun 2023, hal. 30–38. 

 

Islahi, A. A. “Ibn Taymiyyah’s Concept of Market Mechanism.” Journal of 

Research in Islamic Economics, Vol. 2 No. 2, Tahun 1985, hal. 51–60. 

 

-------. “Market and Pricing Mechanism in Pre-Classical Literature: Abû 

Yûsuf, Al-Ghazâlî, Ibn Taymiyyah, and Ibn Khaldûn.” MPRA Paper 

No. 22793, 1991. 

 

-------. “Market Mechanism in Islam: A Historical Perspective.” International 

Journal of Economics, Management and Accounting, Vol. 21 No. 1, 

Tahun 2013, hal. 32–42. 

 

Islam, Sahidul, and Tapan Kumar Roy. “A Fuzzy EPQ Model With Flexibility 

and Reliability Consideration and Demand Dependent Unit Production 

Cost Under a Space Constraint: A Fuzzy Geometric Programming 

Approach.” Applied Mathematics and Computation, Vol. 176 No. 2, 

Tahun 2006, hal. 531–544. 

 



333 

 

 

 

Islam, Syful, M. Mosharraf Uddin Molla, M. Habibur Rahman, and Razia 

Sultana. “Financial Analysis of Sesame Production in Selected Areas 

of Bangladesh.” Farm Economy: The Journal of the Bangladesh 

Agricultural Economists Association June, Vol. XVII No. 1, Tahun 

2022, hal. 139–146. 

 

Ismail, Abdul Manan. “Mashlaẖah dalam Penetapan Harga Barang.” Journal 

of Fatwa Management and Research, Vol. 5 No. 1, Tahun 2015, hal. 

141–151. 

 

Itang & Adib Daenuri. “Sistem Kapitalis, Sosialis dan Islam.” TAZKIYA Jurnal 

Keislaman, Kemasyarakatan & Kebudayaan, Vol. 18 No. 1, Tahun 

2017, hal. 67–91. 

 

Jalil, Abdullaah. “The Concept of Mashlaẖah and Doctrine of Maqâshid 

(Objectives) Al-Syarî’ah in Project Eveluation.” The Journal of 

Muamalat and Islamic Finance Research (JMIFR), Vol. 3 No. 1, Tahun 

2006, hal. 171–202. 

 

Jalili, Ahmad. “Zakat dan Keadilan Ekonomi Perspektif Islam, Kapitalisme, 

dan Sosialisme.” Istidlal: Jurnal Ekonomi dan Hukum Islam, Vol. 6 

No. 1, Tahun 2022, hal. 1–10. 

 

Jamaluddin, Sofyan Nur, Muhammad Taufan Djafri. “Penetapan Harga dalam 

Jual Beli Perspektif Fikih Muamalah (Studi Komparasi Madzhab 

Mâlikî dan Mazhab Syâfi’î).” Al-Khiyar: Jurnal Bidang Muamalah 

dan Ekonomi Islam, Vol. 3 No. 1, Tahun 2023, hal. 18–40. 

 

Jannah, Miftahul. “Analisis Larangan Abosi Pada Tafsîr Al-Azhar: Studi 

Maqâshid Syarî’ah Sûrah Al-Isrâ’ Ayat 31.” El-Waroqoh: Jurnal 

Ushuluddin dan Filsafat, Vol. 9 No. 1, Tahun 2025, hal. 1–19. 

 

Jansen, Ang Chong Han. “Unveiling Unlicensed Money Lending Syndicates 

in Singapore.” Bond University, 2024. 

 

Jawani, Lunita. “Prinsip Rule of Reason Terhadap Praktik Dugaan Kartel di 

Indonesia.” Renaissance, Vol. 7 No. 1, Tahun 2022, hal. 31–40. 

 

Jeremi, Bentham. An Introduction to the Principles of Morals and Legislation. 

Oxford University Press, 1789. 

 

John, Rawls. A Theory of Justice. Harvard University Press, 1971. 



334 

 

 

Joseph E., Stiglitz, and Rosengard Jay K. Economics of the Public Sector. 

W.W. Norton, 2015. 

 

Jumiati, Dy Siti, and Sisi Amalia. “Penetapan Harga Oleh Pemerintah dan 

Mekanisme Pasar dalam Perspektif Islam.” Prosiding Seminar 

Nasional Program Studi Ekonomi Islam, Vol. 1 No. 1, Tahun 2023, hal. 

256–262. 

 

Junedi, Faiz Abdillah. “Tinjauan Maqâshid Syarî’ah dalam Pengharaman Jual 

Beli dengan Cara Talaqqî Rukbân.” Jurnal Pengabdian kepada 

Masyarakat Nusantara (JPkMN), Vol. 4 No. 1, Tahun 2023, hal. 557–

565. 

 

K, Hamzah. “Urgensi Mashlaẖah dalam Pembaruan Hukum Islam di Era 

Global.” Sustainability (Switzerland), Vol. 11 No. 1, Tahun 2019, hal. 

1–14.  

 

Kader, Abdel. D. “Modernity, the Principles of Public Welfare (Mashlaẖah), 

and the End Goals of the Syarîʿah (Maqâshid) in Muslim Legal 

Thought.” slam and Christian-Muslim Relations, Vol. 14 No. 2, Tahun 

2003, hal. 164–174. 

 

Kalsum, Ummi. “Riba dan Bunga Bank dalam Islam (Analisis Hukum dan 

Dampaknya Terhadap Perekonomian Umat).” Jurnal Al-’Adl, Vol. 7 

No. 2, Tahun 2014, hal. 67–83.  

 

Kamali, and Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. 

Cambridge: Islamic Texts Society, 2003. 

 

-------. “Siyasah Syar’iyyah or the Policies of Islamic Government.” American 

Journal of Islamic Social Sciences, Vol. 6 No. 1, Tahun 1989, hal. 59–

80. 

 

-------. “Tas’îr (Price Control) in Islamic Law.” American Journal of Islam and 

Society, Vol. 11 No. 1, Tahun 1994, hal. 25–37. 

 

Kamaruzzaman, Yusnaidi. “Price Determination According to Fiqh.” 

Universitas Islam negeri Ar-Raniry, hal. 1–14. 

 

Kapetanovic, Harun. “Islamic Finance and Economic Development: The Case 

of Dubai.” Disertasi. King’s College London, 2017. 



335 

 

 

 

 

Karim, Adiwarman. Bank Islam: Analisis Fiqih dan Keuangan. Edisi Kedua. 

Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2004. 

 

-------. Ekonomi Mikro Islami. Jakarta: Rajawali Pers, 2010. 

 

-------. Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Yogyakarta: Rajawali Pers, 2010. 

 

Kasdi, Abdurrohman. “Permintaan dan Penawaran dalam Mempengaruhi 

Pasar (Studi Kasus di Pasar Bintoro Demak).” BISNIS: Jurnal Bisnis 

dan Manajemen Islam, Vol. 4 No. 2, Tahun 2016, hal. 18. 

 

Katsîr, Ibnu. Tafsîr Al-Qur’ân Al-Azhîm. Beirut: Dâr al-Fikr, 2000. 

 

-------. Tafsîr Al-Qur’ân Al-Azhîm. (Tafsîr Ibnu Katsîr). Beirut: Dâr al-Fikr, 

2000. 

 

Kautsar, Putri Ning. “Dampak Self-Harm (Menyakiti Diri Sendiri) dalam Al-

Qur’ân Analisis Terhadap QS. Al-Baqarah Ayat 195 Perspektif 

Hermeneutika Abdullah Saeed.” UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, 

2025. 

 

Kementrian Agama RI, Al-Qur’ân. Al-Qur’ân dan Terjemahannya. Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushẖaf Al-Qur’ân Badan Litbang dan Diklat 

Kementrian Agama Republik Indonesia, 2015. 

 

Khairulazman, Mohd, Abû Bakar, and Mohd Fariz bin Abdul Aziz. 

“Penafsiran Sûrah Al-Muthaffifîn, Al-Humazah dan Al-Masad: Satu 

Analisa Terhadap Tafsîr Ibn Kathîr.” e Proceedings 10th National 

Conference in Education Technical & Vocational Education Politeknik 

Tuanku Syed Sirajuddin, Vol. 10 No. 1, Tahun 2020, hal. 1–9. 

 

Khalid, Haniza, Nizar Barom, and Nasim Shah Shirazi. Essential Perspectives 

in Islamic Economics and Finance. Selangor: IIUM and Islamic 

Research and Training Institute (IRTI), 2016. 

 

Khallaf, Abdul Wahhab. Ilmu Ushûl Fikih: Kaidah Hukum Islam. Edited by 

Ma’ruf Asrori. Jakarta: Pustaka Amani, 2003. 

 

Khan, Muhammad Akram. An Introduction to Islamic Economics. Islamabad: 

International Institute of Islamic Thought (IIIT) & Institute of Policy 

Studies, 1994. 



336 

 

 

Khodijah. “Maqâshid Syarî’ah dan Mashlaẖah dalam Ekonomi dan Bisnis 

Syarî’ah.” Jurnal Ilmiah Ilmu Ekonomi Kita, Tahun 2014, hal. 659–

673. 

 

Khoir, T., and E. Sulaiman. “Mashlaẖah Mursalah: A Substantial Effort to 

Overcome Income and Wealth Inequality in Indonesia.” Shirkah: 

Journal of Economics and Business, Vol. 9 No. 3, Tahun 2024, hal. 

360–377. 

 

Kotimah, Kotimah, and Yulian Adi Wijaya. “Analisis Iẖtikar dalam Perspektif 

Fikih dan Ekonomi.” EKSYA: Jurnal Ilmiah Ekonomi Syarî‘ah, Vol. 1 

No. 2, Tahun 2024, hal. 105–111. 

 

Kurniawan, Edi, and Ahmad Mustaniruddin. “The Unity of Qur’ânic Themes: 

Historical Discourse and Contemporary Implications for Tafsîr Al-

Mawdhû’î Methodology.” Tajdîd, Vol. 23 No. 2, Tahun 2024, hal. 

674–698. 

 

Kusuma, Kumara Adji. “The Concept of Just Price in Islam: The Philosophy 

of Pricing and Reasons for Applying It in Islamic Market Operation.” 

Proceedings of the 5th International Conference on Accounting and 

Finance, Tahun 2019, hal. 782-799. 

 

Laidler, David. The Golden Age of the Quantity Theory. Princeton: Princeton 

University Press, 1991. 

 

Laluddin, Hayatullah. “Mashlaẖah’s Role as an Instrument for Revival of 

Ijtihâd.” International Journal of Islamic Thought, Vol. 8 No. 1, Tahun 

2015, hal. 27–34. 

 

Lance, Taylor. Macro Models for Developing Countries. New York: McGraw-

Hill Education, 1979. 

 

Lang, Kevin, Kaiwen Leong, Huailu Li, and Haibo Xu. “Lending the 

Unbanked: Relational Contracting in Singapore’s Unlicensed 

Moneylending Market.” Nayang Technology University, Vol. 21 No. 5, 

Tahun 2018, hal. 1–30. 

 

Latif, Jibril. “Just Money and Interest: Moving Beyond Islamic Banking by 

Reframing Discourses.” Disertasi. University of Birmingham, 2016. 

 



337 

 

 

 

Lestari, Rr. Hesti Setyodyah, Andia Kusuma Damayanti, and Mowafg 

Abrahem Masuwd. “Optimising Societal Welfare: The Strategic Role 

of Maqâshid Syarî‘ah and Mashlaẖah in Contemporary Islamic 

Economics and Business.” Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman, Vol. 

11 No. 1, Tahun 2025, hal. 20–40. 

 

Lin, and Justin Yifu. “Rural Reforms and Agricultural Growth in China.” The 

American Economic Review, Vol. 82 No. 1, Tahun 1992, hal. 210-221. 

 

Linda, Sisi Ade. “Al-Mawardi and Al-Ghâzalî’s Thoughts on the Role of the 

State in Islamic Economic Law.” Jurnal MEDIASAS: Media Ilmu 

Syarî’ah dan Ahwal Al-Syakhsiyyah, Vol. 5 No. 1, Tahun 2022, hal. 1–

13. 

 

Lohlker, Rudiger, Krueger Tumiwa, and Telsi Fratama Dewi Samad. “The 

Discourse of Usury in the Views of Islam and Christianity.” Tasharruf: 

Journal Economics and Business of Islam, Vol. 7 No. 2, Tahun 2022, 

hal. 185-197. 

 

Lubis, Deni, Siti Maryam, and Qoriatul Hasanah. “The Relation Between 

Islamic Business Ethics and The Performance of Traders in The 

Traditional Market of Cipanas.” Jurnal BECOS: Business, 

Communication, and Social Sciences, Vol. 5 No. 2, Tahun 2023, hal. 

147–158. 

 

Lubis, Nanang Ardiansyah, and Milhan Milhan. “Analysis of Maudhu'î’s 

Tafsîr Method: A Thematic Approach in Interpreting the Qur’ân.” 

Syahadat: Journal of Islamic Studies, Vol. 1 No. 3, Tahun 2024, hal. 

81–87. 

 

Lutfi, B. M. M. “Justifications for Price Intervention: Between Capitalism and 

Islamic Economics: A Comparative Study.” Journal of College of 

Sharia and Islamic Studies, Vol. 32 No. 2, Tahun 2014, hal. 657–671. 

 

Maghfuroh, Nuril Laila, Ahmad Djalaluddin, Nur Asnawi, Azy Athoillah 

Yazid, and Zaydan Muhammad. “An Overview of Islamic Business 

Ethics Perspectives and The Role of The Government in Preventing 

Iẖtikar.” Dinar: Jurnal Ekonomi dan Keuangan Islam, Vol. 11 No. 2, 

Tahun 2024, hal. 203–208. 

 

Majâh, Sunan Ibn. Kitâb Al-Ashriban (Minuman), n.d. 

 



338 

 

Maksum, M. “Implementation of Al‑Ghâzalî Mashlaẖah Concept in Islamic 

Economic Activities.” Jurnal Sosial dan Budaya Syar‑î, Vol. 9 No. 2, 

Tahun 2022, hal. 481–490. 

 

Malik, Anas. “Profit Maximization versus Price Ceiling from Maqâshid 

Al‑Syarîʿah Perspective.” Journal of Muamalat and Islamic Finance, 

Vol. 12 No. 2, Tahun 2024, hal. 546–561. 

 

Mankiw, N. Gregory. Principles of Economics. Boston: Cengage Learning, 

2021. 

 

Mansyur, Ali, and Irsan Rahman. “Penegakan Hukum Perlindungan 

Konsumen Sebagai Upaya Peningkatan Mutu Produksi Nasional.” 

Jurnal Pembaharuan Hukum, Vol. 2 No. 1, Tahun 2015, hal. 1–10. 

 

Mansyur, Zaenuddin. “Relevance of the Concept of Fair Prices and Profits for 

the Community, (Study of Ibn Taymiyyah Thoughts on Justice in 

Trade).” Journal Mu’âmalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syarî’ah, 

Vol. 1 No. 2, Tahun 2019, hal. 1–18. 

 

Mardiani, Een. “Analisis Perbandingan Pemikiran Ekonomi Islam Tentang 

Uang, Harga dan Pasar (Telaah dari Al-Ghâzalî dan Ibnu Taimiyyah).” 

Institut Agama Islam Negeri Bengkulu, 2021. 

 

Mardianto, Dedi, Ahmad Mujahid, and Muhsin Mahfud. “Konsep 

Pertumbuhan Ekonomi Dalam Perspektif Al-Qur’ân Sûrah Al-Hasyr 

Ayat 7.” Al-Ghâziy: Jurnal Ilmu Al-Qur’ân dan Tafsîr, Vol. 1 No. 1, 

Tahun 2025, hal. 40–55. 

 

Marianingsih, Ita, and Lian Fawahan. “Konsep Tauhid Imam Al-Ghâzalî 

Tentang Mekanisme Pasar dalam Islam.” Al-Kharaj: Jurnal Ekonomi 

Keuangan dan Bisnis Syarî’ah, Vol. 6 No. 1, Tahun 2023, hal. 644–

653. 

 

Marzuki, Sitti Nikmah. “Penerapan Mashlaẖah dalam Penetapan Harga 

Penjualan pada Minimarket di Kabupaten Bone.” Jurnal Al-Tsarwah, 

Vol. 4 No. 1, Tahun 2021, hal. 88–98. 

 

Maskanah, Ummi, Shintadewi Dibrata, Selly Purnama, and Indri Meliani. 

“Perbandingan Hukum Lelang Non Eksekusi Sukarelapada E-Market 

Place Auction Antara Indonesia dengan Amerika Serikat.” Jurnal 

Syntax Administration, Vol. 5 No. 8, Tahun 2024, hal. 2986–2997. 



339 

 

 

 

 

Mauluddin, Moh. “Critical Criticism of the Interpretation of Usury by Al-

Jashshash in Tafsîr Aẖkam Al-Qur’ân.” Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu 

Al-Qur’ân dan al-Hadis, Vol. 18 No. 2, Tahun 2024, hal. 251–268. 

 

Mauza, Putroe Salsabila. “Analysis of the Existence of Elements f Gharar and 

Tadlîs in Member Card Operationsin Buying and Selling.” Jurista: 

Jurnal Hukum dan Keadilan, Vol. 2 No. 1, Tahun 2018, hal. 24–56. 

 

Mawikere, Jessica Claudia. “Implikasi Kuota Produksi Minyak Organization 

of the Petroleum Exporting Countries (OPEC) dengan Kebijakan 

Keanggotaan dan Harga Bahan Bakar Minyak Pemerintah Indonesia 

Tahun 2008.” Jurnal Analisis Hubungan Internasional, Vol. 5 No. 3, 

Tahun 2008, hal. 126–137. 

 

Mayanti, Yuni. “Corporate Social Responsibility in Islamic Business.” Journal 

of Applied Islamic Economics and Finance, Vol. 1 No. 3, Tahun 2021, 

hal. 651–660. 

 

Medina, Rd. Ajeng Adistya. “Pola Spesial Pemilihan Lokasi Belanja 

Kebutuhan Primer Penduduk Kecamatan Bogor Tengah.” 8th 

Industrial Research Workshop and National Seminar Politeknik 

Negeri, Tahun 2017, hal. 527–535. 

 

Merlinda, Santi, Riqa Aniqa Helma Alam, and Qorry Anggita Rishaq. 

“Peranan Pemerintah Melalui Intervensi Pasar dalam Perspektif Islam 

(Studi Kasus: Inflasi Harga BBM di Indonesia).” DIKTUM: Jurnal 

Syariah dan Hukum, Vol. 20 No. 1 Tahun 2022, hal. 114–134. 

 

Midlaj, M. P. “The Role of Sharia Principles in Promoting Sustainable 

Economic Development: A Comparative Analysis of Islamic and 

Non‑Islamic Economies.” Al‑Fadilah: Islamic Economics Journal, 

Vol. 2 No. 2, Tahun 2025, hal. 146–168. 

 

Minhat, Marizah, and Nazam Dzolkarnaini. “Islamic Corporate Financing: 

Does It Promote Profit and Loss Sharing?” Business Ethics the 

Environment & Responsibility, Vol. 25 No. 4, Tahun 2016, hal. 482–

497. 

 

MKRI, “Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia 1945,” UUD RI 

1945, Vol. 105 No. 3 Tahun 1945, hal. 129–133 

 



340 

 

Maksum, Muh. “Ekonomi Islam Perspektif Abû Yûsuf.” Sekolah Tinggi 

Agama Islam Negeri Ponorogo, Vol. 1 No. 1, Tahun 2020, hal. 104–

121. 

 

Mohamed, Abdulfatah, Charlotte Salmon, Bushra Faizi, and M. Evren Tok. 

“From Crisis to Resilience: Food Security Policy Development in 

Qatar.” Frontiers in Sustainable Food Systems, Vol. 9 No. 1 Tahun 

2025, hal. 1–10. 

 

Mohammad, Hadi Sucipto, and Khotib. “Perdebatan Mashlaẖah Mursalah 

dalam Kitab-Kitab Al-Imâm Al-Ghâzalî.” El-Faqih : Jurnal Pemikiran 

dan Hukum Islam, Vol. 6 No. 1, Tahun 2020, hal. 1–17. 

 

Monzer, Kahf. Islamic Economics: Analitical Study of the Functioning of the 

Islamic Economic System. Edited by Plainfield. Islamic Teaching 

Center, 1980. 

 

Mu’allim, H. Amir. “Islamic Bureaucracy in Public Administration: 

Government as Holder of Mashlaẖah Mursalah.” Journal of Namibian 

Islamic Studies, Vol. 11 No. 2, Tahun 2023, hal. 620–639. 

 

Mufid, Mohammad. “Nalar Fiqh Realitas Al- Qardhâwî (Mendudukkan Relasi 

Teks dan Realitas Sosial).” Syarî’ah: Jurnal Hukum dan Pemikiran, 

Vol. 14 No. 1, Tahun 1996, hal. 1–11. 

 

Muhajir, Tb. Abdul Hanan, Febryan Reza Yûsuf, and Nurul Ma’rifah. 

“Analisis Qowâidul Fiqhiyyah: Solusi Terhadap Integrasi Hukum 

Islam dan Hukum Positif.” Jurnal Studi Hukum Modern, Vol. 7 No. 3, 

Tahun 2025, hal. 74–92. 

 

Muhammad. Etika Bisnis Islam. Yogyakarta: UIII Press, 2005. 

 

Muharam, Asep. “Analisis Perbandingan Pemikiran Ekonomi Abû Yûsuf dan 

Ibn Taimiyyah Tentang Perubahan dan Intervensi Harga.” Institut 

Agama Islam Negeri (IAIN) Bengkulu, 2016. 

 

Mujahidin. “The Concept of Profit Sharing in The Industrial Field in Islamic 

Economic.” Al-Kharaj: Journal of Islamic Economic and Business, 

Vol. 3 No. 1, Tahun 2021, hal. 171–177. 

 

-------. Ali, Rika Pristian Fitri Astuti, and Ifa Khoiria Ningrum. “Ibn 

Taimiyah’s View on Government Intervention in Pricing.” Jurnal 



341 

 

 

 

Istiqro, Vol. 7 No. 2 Tahun 2021, hal. 163. 

 

Mukaromah, Haniatul, and Fitra Rizal. “Relevansi Pemikiran Ekonomi Islam 

Abû Yûsuf dengan Mekanisme Pasar Modern.” Journal of Islamic 

Economics and Philantrhropy (JIEP), Vol. 4 No. 1, Tahun 2021, hal. 

1063–1079. 

 

Mumtahaen, Ikmal. “Tinjauan Analisis Tafsîr Aẖkam Tentang Utang Piutang 

(Al-Qur’ân Sûrah Al-Baqarah Ayat 282).” Jurnal Ilmiah Mahasiswa 

Fakultas Hukum Universitas Malikussaleh, Vol. 6 No. 1, Tahun 2023, 

hal. 198–214. 

 

Munajib, Achmad. “Usury in the Study of Maudhû'î Interpretaion.” ICoSLaw 

2022: International Conference on Sharia and Law, Vol. 1 No. 1, 

Tahun 2022, hal. 148–159. 

 

Munandar, Aris, and Ahmad Hasan Ridwan. “Tafsîr Sûrah Al-Nisâ' Ayat 29 

Sebagai Landasan Hukum Akad Bai' Assalam dalam Praktek Jual Beli 

Online.” Rayah Al-Islam, Vol. 7 No. 1, Tahun 2023, hal. 271–287. 

 

Munir, Misbahul. Studi Tentang Hadis-Hadis Nabi dalam Ilmu Ekonomi: 

Analisis Tematik Perspektif Integratif. Malang: UIN Maulana Malik 

Ibrahim Malang, 2015. 

 

Munthe, Cinta Rohaini, Fadwa Nabilah, Liza Aulia Br Manurung, Mala 

Purnawati, and Nursumayyah Damanik. “Etika Akademis dalam 

Perspektif Sûrah Al-Baqarah Ayat 42 dan Kaitannya dengan Asbâbun 

Nuzûl (Larangan Mencampuradukkan Kebenaran dan Kebatilan).” 

Sulawesi Tenggara Educational Journal, Vol. 4 No. 3, Tahun 2024, 

hal. 203–207. 

 

Murtadho, Ali, Siti Mujibatun, and Maizatul Saadiah Mohamad. 

“Reconstructing Integrative Islamic Economics: Imam Mâlik’s 

Substantive Legal-Economic Framework in Al- Muwaththaʾ and Its 

Relevance for Contemporary Plural Legal System.” Contemporary 

Issues on Interfaith Law and Society, Vol. 4 No. 1, Tahun 2025:, hal. 

141–182. 

 

Musaddad, Hafirda Akma, Zairy Zainol, and Selamah Maamor. “Ibn 

Taimiyyah’s Thought on Price Regulation in Housing Affordability.” 

International Journal of Islamic Thought, Vol. 22 No. 1 Tahun 2022, 

hal. 32–39. 



342 

 

 

Musfiroh, Mayadina Rohmi, Fatma Mohamed Mansour Saqr, and Alfa 

Syahriar. “The Urgency of Mashlaẖah in the Formulation of Fatwa and 

Legislation in Indonesia: An Analytical Study.” Ulul Albab: Jurnal 

Studi dan Penelitian Hukum Islam, Vol. 8 No. 1, Tahun 2024, hal. 80–

92. 

 

Muslimin, Kara. “Pemikiran Al-Syâthibî Tentang Mashlaẖah dan 

Implementasinya dalam Pengembangan Ekonomi Syarî’ah.” Assets, 

Vol. 2 No. 2, Tahun 2012, hal. 173–184. 

 

Muslimin, Supriadi, Zainab Zainab, and Wardah Jafar. “Konsep Penetapan 

Harga dalam Perspektif Islam.” Al-Azhar Journal of Islamic 

Economics, Vol. 2 No. 1, Tahun 2020, hal. 1–11. 

 

Mustapha, Nik Hashim. “Welfare Gains and Losses Under the Malaysian Rice 

Pricing Policy and Their Relationships to the Self-Sufficiency Level.” 

Jurnal Ekonomi Malaysia, Vol. 32 No. 1 Tahun 1998, hal. 75–96. 

 

Na’ali, Basri. “Tipologi Metode Ijtihâd Fikih Kontemporer.” ALHURRIYAH: 

Jurnal Hukum Islam, Vol. 1 No. 2, Tahun 2016, hal. 245–262. 

 

Nafsi, Syifa Un, Chairul Fahmi, and Azmil Umur. “The Validity of Used 

Goods Auction Practices on Facebook Platform: A Study of Gharar and 

Tadlîs Theory.” JURISTA:Jurnal Hukum dan Keadilan, Vol. 8 No. 2, 

Tahun 2024, hal. 626–647. 

 

Nasr, Seyyed Hossein. Man and Nature: The Spiritual Crisis in Modern Man. 

ABC International Group, 1997. 

 

Nasution, Fenti Zahara, and Selly Angraini. “Gambaran Perilaku Self-Harm 

Pada Remaja.” Jurnal JRIK, Vol. 1 No. 1, Tahun 2021, hal. 121–137. 

 

Nawawi,. Al-Majmû‘ Sharẖ Al-Muhadzdzab. Beirut: Dâr al-Fikr, n.d. 

 

Nawaz, Muhammad. “Understanding Tadlîs: A Key Concept in the Science of 

H̲adîth Criticism Understanding Tadlîs: A Key Concept in the Science 

of ẖadîth Criticism.” Al-Marjan Research Journal, Vol. 2 No. 3, Tahun 

2024, hal. 50–58. 

 

Nazri, N. M. Z. “Globalization’s Market Convergence in a Hadith: Assessing 

Economic Impact of Globalization and Islamic Business Perspective.” 



343 

 

 

 

Advanced International Journal of Business, Entrepreneurship and 

SMEs, Vol. 5 No. 18, Tahun 2023, hal. 205–217. 

 

Nehad, A, and A Khanfar. “A Critical Analysis of the Concept of Gharar in 

Islamic Financial Contracts: Different Perspective.” Journal of 

Economic Cooperation & Development, Vol. 37 No. 1, Tahun 2016, 

hal. 220–230. 

 

Niankara, I. “Empirical Analysis of the Global Supply and Demand of 

Entrepreneurial Finance: A Random Utility Theory Perspective.” 

Journal of Open Innovation: Technology, Market, and Complexity, 

Vol. 8 No. 1, Tahun 2022, hal. 26. 

 

Nicholas, Barr. The Economics of the Welfare State. Oxford University Press, 

2012. 

 

Nisa, Zuhrotun, Lilik Rahmawati, and Maulana Firdaus. “Analisis Harga Obat 

dan Alat Kesehatan di Masa Pandemi Covid-19 (Studi Literatur 

Pemikiran Ibnu Taimiyah dan Abû Yûsuf).” Ekonomi Islam, Vol. 13 

No. 1 Tahun 2022, hal. 10–25. 

 

Nisak, Khoirun. “The Relevance of Ibn Khaldûn’s Economic Thought on the 

Price Mechanism in the Modern Economy.” Invest: Jurnal Ekonomi 

dan Bisnis, Vol. 2 No. 2, Tahun 2022, hal. 92–109. 

 

Noorwahidah. “An Analysis of Economic Policies Implemented by Prophet 

Muhammad.” At-Tasharruf: Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis 

Syarî’ah, Vol. 5 No. 1, Tahun 2023, hal. 1–15. 

 

Nugroho, Y, and R.R Hidayat. “Analisis Struktur Pasar dan Perilaku Penetapan 

Harga Industri Semen di Indonesia.” Jurnal Ekonomi dan Studi 

Pembangunan, Vol. 16 No. 1, Tahun 2015, hal. 1–13. 

 

Nurbaeti, Ayi. “Konsumsi Dalam Perspektif Ekonomi Islam.” Azmina: Jurnal 

Perbankan Syarî’ah, Vol. 2 No. 1, Tahun 2022, hal. 15–27. 

 

Nurdin, Aulia Anjani, Rezky Fabyo Darussalam, and Muh Rozi Asri. “The 

Role of The Financial Services Authority in Supervision and 

Regulation of Financial Institutions in Indonesia.” Media Hukum 

Indonesia (MHI), Vol. 2 No. 4, Tahun 2024, hal. 816–821. 

 

Nurfaizah, K. “Government Intervention in Determining Prices According to 



344 

 

Ibn Taymiyyah’s.” Airlangga International Journal of Islamic 

Economics and Finance, Vol. 2 No. 2, Tahun 2020, hal. 97–104. 

 

Nurfaizah, K. “Government Intervention in Determining Prices According to 

Ibn Taymiyyah’s Perspective.” Airlangga International Journal of 

Islamic Economics and Finance, Vol. 2 No. 2, Tahun 2019, hal. 97–

104. 

 

Nurhadi, N. “The Importance of Maqâshid Sharia as a Theory in Islamic 

Economic Business Operations.” International Journal of Islamic 

Business and Economics, Vol. 3 No. 2, Tahun 2019, hal. 130–145. 

 

Nurhafni, Nurhafni. “Hukum Bayʿ Al-H̲âdhir Lil-Bâdî pada Petani Menurut 

Mazhab Syafi’î (Studi Kasus di Desa Lubuk Palas Kecamatan Silau 

Laut Kabupaten Asahan).” Universitas Islam Negeri Sumatra Utara, 

2017. 

 

Nurhasnah, Fikri, and Rusdaya Basri. “Analisis Maslahat Terhadap Praktek 

Penetapan Harga Eceran Tertinggi LPG 3 Kg di Panca Lautang 

Kabupaten Sidrap.” Jurnal Syarî’ah dan Hukum, Vol. 18 No. 1, Tahun 

2020, hal. 129–153. 

 

Nurhayati, and sri Yuliani. “Mechanism of Islamic Market: The Role of H̲isbah 

Institution in Controlling Market Price.” International Journal of 

Islamic Business Ethics, Vol. 2 No. 2, Tahun 2017, hal. 18–30. 

 

Ogutu, O. B., and E. J. Oughton. “He Role of Broadband Connectivity in 

Achieving Sustainable Development Goals (SDGs).” arXiv, Vol. 12 

No. 4, Tahun 2014, hal. 540–556. 

 

Ortynsky, S., M. Farag, and H. Mou. “Factors Facilitating the Adoption of 

Wellbeing Budgets in New Zealand: A Case Study with Budget 

Actors.” Journal of Public Policy, Tahun 2024, hal. 290–300. 

 

Palevy, Muhammad Reza, Hafas Furqani, and Nevi Hasnita. “Sistem 

Transaksi dan Pertanggungan Risiko dalam Jual Beli Dropshipping 

Menurut Perspektif Ekonomi Islam.” Journal of Sharia Economics, 

Vol. 1 No. 2, Tahun 2020, hal. 99–119. 

 

Pancarini, A. S. “Market Mechanism in the View of Ibn Taymiyyah.” MPRA 

Paper No. 87024, Tahun 2018, hal. 90. 

 



345 

 

 

 

Parakkasi, Idris, and Kamiruddin Kamiruddin. “Analisis Harga dan 

Mekanisme Pasar dalam Perspektif Islam.” Laa Maysir, Vol. 5 No. 1, 

Tahun 2018, hal. 107–120. 

 

Patuti, A., A. Hafizah, and A. Aisyah. “The Position of Al‑Tas’îr Al‑Jabârî in 

the View of the Rule of Yutaẖammal Al‑Dharar Al‑Khâsh Li Daf‘ 

Al‑Dharar Al‑‘Âm. Al‑Khiyâr.” Jurnal Mu'âmalah dan Ekonomi 

Islam, Vol. 3 No. 2, Tahun 2023, hal. 1083–1098. 

 

Patuti, Asnawati, and Afia Hafizah. “Kedudukan Al-Tas‘îr Al-Jabarî dalam 

Tinjauan Kaidah Yutaẖammal al-Dharar al-Khâsh Li Daf‘ al-Dharar al-

‘Âm.” Al-Khiyar: Jurnal Bidang Mu'âmalah dan Ekonomi Islam, Vol. 

3 No. 2, Tahun 2023, hal. 114–129. 

 

Peltz, R. A. “The Theory of Economic Regulation.” JSTOR/ Journal of 

Political Economy, 1973, hal. 765. 

 

Permana, Y. “Market Mechanism and Price Levels in Islamic Microeconomics 

Perspective.” International Journal of Nusantara Islam, Vol. 7 No. 2, 

Tahun 2019, hal. 167–175. 

 

Permata, Srianti, Hardiyanti Ridwan, Abustani Ilyas, Darsul S Puyu, Samsul 

Arifai, and Ahmad Arkal Pratama. “Kriteria Pedagang yang Baik 

dalam Perspektif Hadist.” Al-Mubarak; Jurnal Kajian Al-Qur’ân & 

Tafsîr, Vol. 8 No. 2, Tahun 2023, hal. 10–27.  

 

Pertaminawati, Hendra. “Analisis Pemikiran Ibnu Khaldûn Tentang 

Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga dalam Perekonomian Islam.” 

Kordinat, Vol. 17 No. 2, Tahun 2016, hal. 195–216. 

 

Post, The Washington. Google Holds an Illegal Monopoly in Ad Sales, Court 

Rules, 2025. 

 

Prasetia, Yussi Septa. “Implementasi Regulasi Pasar Modal Syarî’ah pada 

Sharia Online Trading System (SOTS).” Al-Tijary, Vol. 2 No. 2, Tahun 

2018, hal. 133. 

 

Prasetyo, Iin, Rahmi Syahriza, and Azhari Akmal Tarigan. “Kontekstualisasi 

Ekonomi Syarî’ah dalam Distribusi Pendapatan dan Kekayaan: 

Perspektif Q.S. Al-Hasyr Ayat 7.” Lisyabab: Jurnal Studi Islam dan 

Sosial, Vol. 6 No. 1, Tahun 2025, hal. 15–28. 

 



346 

 

Priyatno, Dwidja. Fiqh Tata Kelola Pemerintahan. Yogyakarta: UIII Press, 

2021. 

 

Pusat Pengkajian dan Pengembangan Ekonomi Islam (P3EI), Universitas 

Islam Indonesia Yogyakarta, and Bank Indonesia. Ekonomi Islam. 8th 

ed. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2019. 

 

Pusvisasari, L., Y. Janwari, and A. H. Ridwan. “Price Mechanism in Islamic 

Economics: Comparative Study of Yaẖya Bin Umar and Ibn 

Taymiyyah.” Afkar Journal, Vol. 6 No. 4, Tahun 2023, hal. 67–80. 

 

Putra, A. “Theory of Exchange and the Evolution of Markets: Perspective of 

Al‑Ghâzalî.” MPRA Paper No. 87292, 2018. 

 

Putra, Haris Maiza, H. Ahyani, and N. Naisabur. “Reconstruction of the 

Practice of Siyasa Syarʿiyyah During the Islamic Empire’s Relevance 

to CWLS Sukuk Regulation.” Journal Al-Istinbath: Hukum Islam, Vol. 

8 No. 2, Tahun 2022, hal. 65–79. 

 

Putri, Nanda Kartika. “Prinsip Perdagangan dalam Islam Menurut Tafsîr Al-

Qur’ân: Analisis Q.S. Al-Baqarah Ayat 275 dan Q.S. Al-Nisâ' Ayat 

29.” Jurnal Sahmiyya, Vol. 3 No. 2, Tahun 2024, hal. 349–355. 

 

Qalbia, F., and M. R. Saputra. “Pemikiran Ekonomi Ibnu Taimiyyah: Konsep 

Mekanisme Pasar, Harga Adil, dan Peran Pemerintah dalam Ekonomi.” 

MASMAN: Master Manajemen, Vol. 1 No. 2, Tahun 2023, hal. 1–20. 

 

Qorib, Ahmad, and Isnaini Harahap. “Penerapan Mashlaẖah Mursalah dalam 

Ekonomi Islam.” Analytica Islamica, Vol. 5 No. 1, Tahun 2016, hal. 

55–80. 

 

Qusthoniah, Q. “Tas’îr Al‑Jabârî (Penetapan Harga Oleh Negara) dalam 

Koridor Fiqh dengan Mempertimbangkan Realitas Ekonomi.” Jurnal 

Syari’ah, Vol. 2 No. 2, Tahun 2014, hal. 53-60. 

 

R. S, Pindyck, and Rubinfeld D. L. Microeconomics. 9 Edition. Pearson, 2018. 

 

Rahma, Natasya Nuzulia. “Keabsahan Akta Otentik Notaris Beserta 

Ketentuannya dalam Al-Qur’ân Sûrah Al-Baqarah Ayat 282.” 

Nihaiyyat: Journal of Islamic Interdisciplinary Studies, Vol. 2 No. 3, 

Tahun 2023, hal. 251–260. 

 



347 

 

 

 

Rahmah, S., and S. Z. Agam, Darwis. “Mashlaẖah Mursalah in Islamic 

Economic Philosophy.” International Journal of Sharia Business 

Management (IJSBM), Vol. 4 No. 1, Tahun 2015, hal. 11–16. 

 

Rahman. “Kolusi dan Nepotisme dalam Perspektif Al-Qur’ân (Studi 

Pendekatan Tafsîr Tematik)”, Vol. 14 No. 2, Tahun 2018, hal. 5–22. 

 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 

Tradition. Chicago: University of Chicago Press, 1982. 

 

Rahman, Md Shajedur. “A Cost Efficiency Analysis of Boro Rice Production 

in Dinajpur District of Bangladesh.” Econstor: Fundamental and 

Applied Agriculture, Vol. 6 No. 1, Tahun 2021, hal. 67–77. 

 

Rahmi, Ain. “Mekanisme Pasar dalam Islam.” Jurnal Ekonomi Bisnis dan 

Kewirausahaan, Vol. 4 No. 2, Tahun 2015, hal. 177. 

 

Ramly, Ar Royyan. “Konsep Gharar dan Maysir dan Aplikasinya pada 

Lembaga Keuangan Islam.” Islam Universalia: International Journal 

of Islamic Studies and Social Sciences, 1 No. 1, Tahun 2019, hal. 62–

82. 

 

Rangkuti, Sahnan. “Konsumsi dalam Ekonomi Islam.” Jurnal Bisnis Net, Vol. 

1 No. 2, Tahun 2018, hal. 76–82. 

 

Razik, Mohamed Haniffa Mohamed. “A Perspective On Islamic Legal 

Methodology In Terms Of Objectives Of Law : (A Comparative 

Analysis With Special Reference To English Equity And Istihsan).” 

Disertasi. University of Wales Lampeter, 2010. 

 

Republik Indonesia. “Undang-Undang Nomor 8 Tahun 1999 Tentang 

Perlindungan Konsumen.” Bagian Kedua Hak dan Kewajiban Pelaku 

Usaha Pasal 6 (n.d.). 

 

Rida, Nada Abdel, Manal Zaidan, and Mohamed Izham M. Ibrahim Ibrahim. 

“An Exploratory Insight on Pharmaceutical Sector and Pricing Policies 

in Qatar.” Global Journal of Pharmacy & Pharmaceutical Sciences, 

Vol. 1 No. 4 Tahun 2017, hal. 1–6. 

 

Robbi, A. A. M, and M. S. Ishak. “Al‑Siyâsah Al‑Syarʿiyyah’s Consideration 

and Its Approach among the Governors in Islamic Financial 

Institutions: A Malaysian’s Experience.” Journal of Islamic Marketing, 



348 

 

Tahun 2014, hal. 301–310. 

 

Rohmatun, Rohmatun, Restu Argarinjani, and Endang Kartini Panggiarti. 

“Peran Otoritas Jasa Keuangan (OJK) dalam Pengawasan dan 

Pencegahan Investasi Ilegal di Indonesia.” Jurnal Maneksi, Vol. 12, 

No. 2, Tahun 2023, hal. 362–368. 

 

Rosana, M. “Abû Yûsuf’s Thoughts on Islamic Economics: Principles, 

Methodologies, and Relevance to Modern Governance.” Al-Muamalat: 

Jurnal Ekonomi Syarî’ah, Vol. 8 No. 2, Tahun 2023, hal. 117–123. 

 

Rosidin, A., R. Andriani, and F. Fitriani. “The Role of Government in 

Implementing Mashlaẖah Mursalah: A Policy-Based Evaluation.” 

Semantic Scholar Journal of Islamic Law and Policy, Vol. 5 No. 1, 

Tahun 2021, hal. 45–60. 

 

Rosyadi, I., A. F. Haq, Rumaf, M. Fatimah, and N. Yaman. “Syâthibî’s 

Thoughts on Mashlaẖah Mursalah and Its Impact on the Development 

of Islamic Law.” Journal of World Thinkers, Vol. 1 No. 1, Tahun 2024, 

hal. 63–74. 

 

Rozi, Yahya Fathur. “Penafsiran ‘Lâ Taqrabû Al-Zinâ’ dalam QS. Al-Isrâ’ 

Ayat 32 (Studi Komparatif Antara Tafsîr Al-Azhar Karya Buya Hamka 

dan Tafsîr Al-Misbâẖ Karya M.Quraish Shihab).” QiST: Journal of 

Qur’ân and Tafseer Studies, Vol. 1 No. 1, Tahun 2022, hal. 65–77. 

 

Rusfi, Mohammad. “Validitas Maslahat Al-Mursalat Sebagai Sumber 

Hukum.” Al-’Adalah, Vol. XII No. 1, Tahun 2014, hal. 63–74. 

 

Ruszar, Józef Maria. “The Bitter Smell of Tulips (The Speculative Bubble in 

Literature).” Konteksty Kultury, Vol. 12 No. 3, Tahun 2015, hal. 341–

353. 

 

Saadah, Tengku Nurul, Tengku Zawawi, Amal Hayati Ishak, and Mohd Dani 

Muhamad. “The Roles of Muẖtasib in Islamic Medieval Urban 

Management.” Environment‑Behaviour Proceedings Journal, Vol. 15 

No. 6, Tahun 2021, hal. 181–193. 

 

Sadono, Sukirno. Pengantar Teori Mikroekonomi. Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2010. 

 

Safitri, Rossi Primalia, Fitria Dina Riana, and Wiwit Widyawati. “Structure, 



349 

 

 

 

Conduct, and Performance of Corn (Zea Mays L.) Seed Market in 

United States of America, India, and Indonesia.” Jurnal Ekonomi 

Pertanian dan Agribisnis (JEPA), Vol. 5 No. 4, Tahun 2021, hal. 1019–

1036. 

 

Sahib, Munawwarah, Muh. Fitrah Anugrah, and Nurfaidah Syam. 

“Implementasi Etika Ekonomi Islam dalam Kegiatan Produksi, 

Distribusi dan Konsumsi.” El-Fata: Journal of Sharia Economics and 

Islamic Education, Vol. 1 No. 1, Tahun 2022, hal. 16–27. 

 

Sahir, W. “Relevance of Al‑ṡaman Al‑‘adl on Modern Transaction.” 

Al‑Kharaj: Journal of Islamic Economics and Business, Vol. 3 No. 1, 

Tahun 2021, hal. 1–13. 

 

Saleh, Marhamah. “Pasar Syarî’ah dan Keseimbangan Harga.” Media 

Syarî’ah, Vol.  XIII No. 1, Tahun 2011, hal. 21–35. 

 

Salma, Salma. “Mashlaẖah dalam Perspektif Hukum Islam.” Jurnal Ilmiah Al-

Syir’ah, Vol. 10 No. 2, Tahun 2016, hal. 193-202. 

 

Salman, Ali. Islam and Economics: A Primer on Markets, Morality and 

Justice. Lahore: Aks Publications, 2021. 

 

Samidi, S., F. R. Karnadi, and D. Nurfadilah. “The Role of Maqâshid 

Al‑Syarîʿah and Mashlaẖah in Ethical Decision‑Making: A Study of 

Professionals in Indonesia.” International Journal of Islamic Finance, 

Vol. 1 No. 1, Tahun 2017, hal. 91–110. 

 

Samuelson, Paul A, Nordhaus, and William D. Economics. 19th ed. McGraw-

Hill Education, 2010. 

 

-------. “The Pure Theory of Public Expenditure.” Review of Economics and 

Statistics, 1954. 

 

Santoso, Adi, and Yuyun Kristinawati. “Strategic Innovation Isn Islamic 

Organizations: Exploring the Gold Ocean Strategy Framework.” 

JEMASI: Jurnal Ekonomi Manajemen dan Akuntansi, Vol. 21 No. 1, 

Tahun 2025, hal. 100–117. 

 

Saratian, E. T. P., I. R. Aysa, and U. Sudiana. “Sharia Economic Law on Stock 

Investment in the Capital Market.” International Journal of Financial 

Economics (IJEFE), Vol. 4 No. 2, Tahun 2025, hal. 72–85. 



350 

 

 

Sehabudin, Dedeng, Lamlam Pahala, Sri Rahayu, and Kurganov Maksim 

Vladimirovich. “Perspectives of Quraish Shihab and Yûsuf Qardhâwî 

on Usury and Interest in the Context of Islamic Finance.” JISEL: 

Journal of Islamic Economic Laws, Vol. 7 No. 1, Tahun 2024, hal. 18–

35. 

 

Shah, H.S., and A. Susilo. “E‑Commerce on the Study of Mashlaẖah Mursalah: 

A Review from an Islamic Economic Perspective.” Tasharruf: Journal 

of Economics and Business of Islam, Vol. 7 No. 1, Tahun 2022, hal. 72-

88. 

 

Shannak, Sa’d, Riham Surkatti, Mohammad Al-Kuwari, and Abdulkarem 

Amhamed. “Powering Qatar’s Agricultural Growth: Examining the 

Link Between Electricity Prices and Development.” Frontiers in 

Environmental Science, Vol. 11 No. 1 Tahun 2023, hal. 1–13. 

 

Shihab, M. Quraish. Tafsîr Al-Misbâẖ: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-

Qur’ân. Volume 4, Volume 7, Volume 2, Volume 1, Volume 3, 

Volume 6. Jakarta: Lentera Hati, 2012. 

 

Shofiyah, Ziyadatus, and M. Lathoif Ghozali. “Implementasi Konsep 

Mashlaẖah Mursalah dalam Mekanisme Pasar.” Al-Mustashfa: Jurnal 

Penelitian Hukum Ekonomi Syarî’ah, Vol. 6 No. 2, Tahun 2021, hal. 

135. 

 

Shohih, Hadist, and Ro’fah Setyowati. “Perspektif Hukum Islam Mengenai 

Praktik Gharar dalam Transaksi Perbankan Syarî’ah.” Dialogia 

Iuridica: Jurnal Hukum Bisnis dan Investasi, Vol. 12 No. 2, Tahun 

2021, hal. 69–82. 

 

Sholiha, Imroatus. “Teori Produksi dalam Islam.” Iqtishodiyah: Jurnal 

Ekonomi dan Bisnis Islam, Vol. 4 No. 2, Tahun 2018, hal. 1–19. 

 

Short, J. L. “In Search of the Public Interest.” Yale Journal on Regulation, Vol. 

40 No. 5, Tahun 2023, hal. 759–800. 

 

Siddiqi, Muhammad Nejatullah. Role of the State in the Islamic Economic 

System. Leicester: The Islamic Foundation, 1980. 

 

-------. “Market Mechanism and Fair Pricing in Islam: The Thoughts of 

Nejatullah Siddiqi.” Journal of Economics and Islamic Studies, Vol. 6 



351 

 

 

 

No. 1, Tahun 2023, hal. 89. 

 

Siddiqui, Shahim Ahmad. “Factors of Production and Factor Returns Under 

Political Economy of Islam.” J.KAU: Islamic Econ, Vol. 8 No. 1, 

Tahun 1996, hal. 3–28. 

 

Sifa’, Moh Agus. “Mekanisme Pasar dalam Perspektif Islam (Kajian 

Pemikiran Abû Yûsuf).” Journal of Sharia Economics, Vol. 2 No. 1, 

Tahun 2020, hal. 29–46. 

 

Siregar, Tetty Handayani, Isnaini Harahap, and Muhammad Ridwan. “The 

Role of Islamic Financial Institutions: Maintaining Market Integration 

and Preventing Distortion.” Danadyaksa: Post Modern Economy 

Journal, Vol. 2 No. 2, Tahun 2025, hal. 154–166. 

 

Sofwan, Ahmad Fauzi. “Transaksi Jual-Beli Terlarang: Ghisy Atau Tadlîs 

Kualitas.” MIZAN: Journal of Islamic Law , Vol. 1 No. 2, Tahun 2017, 

hal. 143–154. 

 

Source, Academia. “Traditional Market Insight from Imam Al‑Ghâzalî’s 

Islamic Economic Perspective. Annals of the University of Craiova for 

Journalism.” Communication and Management, Vol. 8 No. 1, Tahun  

2022, hal. 56. 

 

Stigler, George J. “The Theory of Economic Regulation.” He Bell Journal of 

Economics and Management Science, 1971. 

 

Stiglitz, Joseph E., and Jay K. Rosengard. Economics of the Public Sector. 

W.W. Norton, 2015. 

 

Suhada, Farhan, and Anggun Puspita Ningrum. “Potensi dan Keterbatasan 

Kecerdasan Buatan (Artificial Intelligence) dalam Penafsiran Al-

Qur’ân Sûrah Al-Baqarah Ayat 188.” Fikr: Jurnal Pemikiran Studi 

Islam, Vol. 1 No. 1, Tahun 2025, hal. 51–64. 

 

Sukrri, Nik Nor Amalina Nik Mohd. “An Enhanced House Price Index Model 

in Malaysia: Maqasid Shariah Perspectives.” Disertasi. Universiti 

Utara Malaysia, 2023. 

 

Sukron, Mokhamad, Said Agil Husin Al-munawar, Zaitunah Subhan, and 

Supriyanto Supriyanto. “Reassessing Women’s Obligation in Friday 

Prayer on Fiqh Al-Hadis and Maqâshid Al-Syarîʿah in the Perspective 



352 

 

of Majelis Tafsîr Al-Qur’ân (MTA).” Al-Manhaj: Jurnal Kajian 

Hukum Islam, Vol. 19 No. 1, Tahun 2025, hal. 65–80. 

 

Suleiman, Umar Haruna, Amin Mahir Abdullah, Mad Nasir Shamsudin, 

Serdang Selangor, and Zainal Abidin Mohamed. “Effects of Paddy 

Price Support Withdrawal on Malaysian Rice Sector: Time Series 

Econometric Approach.” Asian Jounal of Agriculture and Rural 

Development, Vol. 4 No. 7 Tahun 2014, hal. 401–413. 

 

Sulthon, Mohammad. “Peranan Mashlaẖah Mursalah dan Mashlaẖah Mulghah 

dalam Pembaruan Hukum Islam.” Al-Qanun: Jurnal Pemikiran dan 

Pembaharuan Hukum Islam, Vol. 25 No. 1, Tahun 2022, hal. 59–70. 

 

Sululing, Siswadi, Alimuddin, and Amiruddin. “Thoughts of Al-Ghâzalî and 

Thomas Aquinas: Price Justice.” Jurnal Mutidisiplin Manadi 

(MUDIMA), Vol. 2 No. 3, Tahun 2022, hal. 1315–1330. 

 

Suma, M. Amin. Ushul Fiqh. Jakarta: Prenada Media, 2004. 

 

Sunaryo, Agus. “Moderatism Mashlaẖah: Rereading the Concept of 

Mashlaẖah At‑Tûfî and Al‑Butî in Answering Contemporary Issues.” 

International Journal of Social Science Research and Review, Vol. 5 

No. 3, Tahun 2022, hal. 389–403. 

 

Suprihatin, Suprihatin, Ibdalsyah Ibdalsyah, and Hendri Tanjung. “Analisis 

Pemikiran Imam Al-Ghâzalî Mengenai Mekanisme dan Etika Perilaku 

Pasar.” Kasaba: Jurnal Ekonomi Islam, Vol. 11 No. 1, Tahun 2019, 

hal. 42–57. 

 

Syafitri, Riska, Miskun, Erfina, Rusli Ibrahim, and Wismanto. “Manajemen 

Pembiayaan Pendidikan Berbasis ‘Subsidi Silang’ pada SDIT Imam 

Asy-Syafi'î Jl. Delima Pekanbaru.” Jurnal Hikmah: Jurnal Pendidikan 

Islam, Vol. 11 No. 2, Tahun 2022, hal. 274–284. 

 

Syah, Reinan, Budianto Chai, and Astika Nurul Hidayah. “Dilema Short 

Selling Terhadap Saham Syarî’ah: Tinjauan Kepastian Hukum di Bursa 

Efek Indonesia.” Pagaruyuang Law Jurnal, Vol. 8 No. 2, Tahun 2025, 

hal. 57–80. 

 

Syahputri, Eno Fitrah, Muhammad Wahyuddin Abdullah, Abdul Wahid 

Haddade, and Widyantono Arif. “Disclose Tadlîs Practice of Muslim 

Traders in Traditional Market.” Technium, Vol. 7 No. 1, Tahun 2023, 



353 

 

 

 

hal. 12–19. 

 

Syamsu, Nur. “Tinjauan Sejarah Mekanisme Pasar dalam Islam.” Iqtishadia: 

Jurnal Ekonomi Syarî’ah, Vol. 1 No. 1, Tahun 2016, hal. 1–14. 

 

Syaripudin, Ahmad, Muhammad Ikhsan, and Mujahid Al-Islam. “Menjual 

Murah Barang Dagang yang Menyelisihi Harga Pasar Menurut 

Tinjauan Hukum Islam (Studi Kasus di Pasar Tramo Kabupaten 

Maros).” AL-KHIYAR: Jurnal Bidang Mu'âmalah dan Ekonomi Islam, 

Vol. 4 No. 1, Tahun 2024, hal. 96–123. 

 

Taflilah, Dina. “Pengaruh Lingkungan Pendidikan Keluarga dalam 

Pembentukan Karakter Anak Perspektif Islam dalam Sûrah Thâhâ Ayat 

132 dan Al-Hajj Ayat 41.” Al-Burhan, Vol. 23 No. 2, Tahun 2023, hal. 

254–262. 

 

Tahir, Ahmad Zaky Md Ali, Mohamad Sabri Haron, and Rosli Mokhtar. 

“Hukum Penetapan Harga (Tas’îr) dalam Perbandingan Madzhab 

Sebagai Asas Kepada Hukum Tambatan Mata Wang dalam Islam.” 

Jurnal Al-Ummah, Vol. 1 No. 1, Tahun 2019, hal. 171–187. 

 

Tambunan, Ria Tifanny. “Perspektif Imam Al-Ghâzalî dan Ibn Taimiyyah 

dalam Konsep Mekanisme Pasar dan Penetapan Harga Terhadap 

Perekonomian Islam.” Modeling: Jurnal Program Studi PGMI, Vol. 10 

No. 3, Tahun 2023, hal. 654–662. 

 

Tampuri, Mark Y. “Digital Lending in Emerging Economies: The Nexus 

Between Financial Innovation and Consumer Protection.” American 

Journal of Finance and Accounting, Vol. 7 No. 2, Tahun 2023, hal. 

145–168. 

 

Tanoto, Fakhri Putra. “Tafsîr Tarbawi Q.S. Al-Hajj Ayat 39-41 : Penguatan 

Sistem Pertahanan dan Pangan.” Research Gate, Tahun 2022, hal. 1–

17. https://www.researchgate.net/publication/361542521%0ATafsîr. 

Diakses pada 12 Januari 2025. 

 

Taufik, Taufik, and Sofian Muhlisin. “Hutang Piutang dalam Transaksi 

Tawarruq Ditinjau dari Perspektif Al-Qur’ân Sûrah Al-Baqarah Ayat 

282.” Jurnal Syarikah: Jurnal Ekonomi Islam, Vol. 1 No. 1, Tahun 

2015, hal. 35–42. 

 

Taufiq. “Tadlis Merusak Prinsip ’Antarâdhin dalam Transaksi.” Jurnal Ilmiah 



354 

 

Syarî’ah, Vol. 15 No. 1, Tahun 2016, hal. 1–10. 

 

Taimiyyah, Ahmad ibn ʻAbd al-Halim Ibn. Public Duties in Islam: The 

Institution of the Hisba. Leicester: Islamic Foundation, 1982. 

 

Taymiyyah, Ibn. Al-Siyâsah Al-Syar‘iyyah Fî Ishlâẖ Al-Râ‘î Wa Al-Ra‘Iyyah. 

Damaskus: Ministry of Islamic Affairs, n.d. 

 

Team, Inceif Research. “Understanding the Concept of Mashlaẖah and Its 

Parameters When Enacting Shariʿah Rules.” International Journal of 

Islamic Finance, Vol. 1 No. 1, Tahun 2009, hal. 91–110. 

 

Tes, Aprianus Arnoldus, Theresia Puspitawati, and V Utari Marlinawati. 

“Fenomena Perilaku Mengkonsumsi Minuman Keras Mahasiswa 

Program Studi S-1 Kesehatan Masyarakat Universitas Respati 

Yogyakarta.” Jurnal Formil (Forum Ilmiah) KesMas Respati, Vol. 2 

No. 1, Tahun 2017, hal. 26.  

 

Teteng, I. R. M., I. Royhana, and D. K. Yusup. “Mekanisme Pasar Menurut 

Islam dan Konvensional (Market Mechanism in Islamic and 

Conventional Perspectives).” Iqtisadiya: Jurnal Ilmu Ekonomi Islam, 

Vol. 2 No. 3, Tahun 2015, hal. 25. 

 

Thahir, M., A. Lahuri, and M. Surur. “Traditional Market Insight from Imâm 

Al‑Ghâzalî’s Islamic Economic Perspective. Annals of the University 

of Craiova for Journalism.” Communication and Management, Vol. 8 

No. 1, Tahun 2022, hal. 33–38. 

 

Tiebout, Charles M. “A Pure Theory of Local Expenditures.” Journal of 

Political Economy, Vol. 64 No. 5, Tahun 2011, hal. 19-56. 

 

Tilopa, Martina Nofra. “Pemikiran Ekonomi Abû Yûsuf dalam Kitâb Al-

Kharâj.” Al-Intaj, Vol. 3 No. 1, Tahun 2017, hal. 154–171. 

 

Tohari, Chamim, Hudzaifah Fawwaz, and Isma Swadjaja. “The Ijtihâd 

Construction of Islamic Law Based on The Maqâshid Syarî’ah 

Approach in the Indonesian Context.” Prophetic Law Revie, Vol. 4 No. 

2, Tahun 2022, hal. 195–221. 

 

Uddin, Tanvir. “Islamic Law and Development: Examining the Law and 

Practice of Islamic Microfinance.” Disertasi. University of Sydney, 

2023. 



355 

 

 

 

 

Undang-Undang Republik Indonesia. “Undang-Undang Republik Indonesia 

No. 7 Tahun 2014 Tentang Perdagangan.” LN.2014/No. 45, TLN No. 

5512, LL SETNEG: 56 HLM, Tahun 2014, hal. 1–56.  

-------. “Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 5 Tahun 1999 Tentang 

Larangan Praktek Monopoli dan Persaingan Usaha Tidak Sehat,” No. 

1, Tahun 1999.  

 

Utami, Yuli. “An Islamic Jurisprudence Approach to the Contemporary 

Islamic Economics, Banking and Financial Issues: Introduce Al- 

Qardhâwî Approaches.” Proceding International Conference on 

Islamic Economics and Financial Inclusion (ICIEFI), Vol. 1 No. 1, 

Tahun 2015, hal. 100–117. 

 

Vitadiar, Fachrounissa Zein, and Tika Widiastuti. “Analisis Faktor Penyebab 

Distorsi Harga Pasar dan Penanggulangan Dampaknya dalam 

Perspektif Islam.” Jurnal Masharif Al-Syarî’ah: Jurnal Ekonomi dan 

Perbankan Syarî’ah, Vol. 8 No. 1, Tahun 2023, hal. 256–274. 

 

Waemustafa, Waeibrorheem, and Suriani Sukri. “Theory of Gharar and Its 

Interpretation of Risk and Uncertainty from the Perspectives of 

Authentic Hadis and the Holy Qur’ân: Review of Literatures.” 

International Journal of Economic Perspectives, Vol. 10 No. 1, Tahun 

2016, hal. 1307–1637. 

 

Wahyu, A. Rio Makkulau. “Pemikiran Ekonomi Ibnu Qayyim Tentang Konsep 

Tas’îr.” DIKTUM: Jurnal Syarî’ah dan Hukum, Vol. 16 No. 2, Tahun 

2018, hal. 230–263. 

 

Waqiuddin, Ahmad Hadi. “Kewajibab Pemimpin Menurut Tafsîr Sûrah Al-

Hajj Ayat 41.” Universitas Islam Negeri Ar-Raniri Darussalam Banda 

Aceh, 2023. 

 

White, Robert. “Profit Maximization Does Not Necessitate Profit 

Prioritization.” The Journal of Ayn Rand Studies, Vol. 17 No. 2, Tahun 

2017, hal. 201–226. 

 

Widodo, Erna S. “Ideologi Utama Dalam Ekonomi Politik Global Antara 

Merkantilisme dan Liberalisme.” Majalah Manajemen dan Bisnis 

Ganesha, Vol. 1 No. 1, Tahun 2017, hal. 12–24. 

 

Widya, Ontris. “Comparative Study of H̲isbah Institutions and Consumer 



356 

 

Protection in Indonesia.” International Journal of Islamic Economics, 

Vol. 4 No. 2, Tahun 2022, hal. 121–135. 

 

Wijayanti, Sheila. “Smartphone Menjadi Kebutuhan Primer Mahasiswa dalam 

Aktivitas Perkuliahan.” MIZANIA: Jurnal Ekonomi dan Akuntansi, 

Vol. 2 No. 2, Tahun 2022, hal. 190–195. 

 

Willya, Evra. “Ketentuan Hukum Islam Tentang Al‑Tas’îr Al‑Jabârî.” Jurnal 

Ilmiah Syariah (JIS), Vol. 11 No. 2, Tahun 2013, hal. 390–410. 

 

Wulandari, Cahya, and Koiriyah Azzahra Zulqah. “Tinjauan Islam Terhadap 

Mekanisme Pasar dan Penanganan Distorsinya.” Journal of Islamic 

Economics and Finance Studies, Vol. 1 No. 1, Tahun 2020, hal. 82. 

 

Yahanan. “Evolusi Pasar Menurut Pemikiran Imâm Al-Ghâzalî.” Hukum Islam 

Vol. XIV No. 1, Tahun 2014, hal. 195–209. 

 

Yaya, Rizal, Ilham Maulana Saud, M. Kabir Hassan, and Mamunur Rashid. 

“Governance of Profit and Loss Sharing Financing in Achieving Socio-

Economic Justice Available to Purchase.” Journal of Islamic 

Accounting and Business Research, Vol. 12 No. 6, Tahun 2021, hal. 

814–830. 

 

Yuliani, Ma’rifah. “Analisis Maqâshid Syarî’ah dalam Setoran Awal Dana 

Haji di Indonesia.” Istinbath, Vol. 21 No. 2, Tahun 2023, hal. 374–390. 

 

Zahrah, Muhammad Abu. Ushûl Fiqih. Duapuluhsa. Jakarta: PT. Pustaka 

Firdaus, 2019. 

 

Zakiah, and Amsari. “Al-Mashlaẖah Al-Mursalah and Istishlah in Sharia 

Economic Practice.” International Seminar on Islamic Studies 

Proceedings, Vol. 4 No. 1, Tahun 2023, hal. 1067–1075. 

 

Zaidan, Esmat, Sa’d Shannak, and Logan Cochrane. “The Effect of Subsidies, 

Climate, and Technology on Residential Electricity Consumption in 

Qatar.” Utilities Policy, Vol. 96 No. 1 Tahun 2025, hal. 1–15. 

 

Ziarahah, Lena Ishelmiani, and Rosihon Anwar. “Akad Mudhârabah dan 

Relevansinya dengan Tafsîr Qur’ân Sûrah Al-Nisâ' Ayat 29 Tentang 

Larangan Mencari Harta dengan Cara yang Bâthil.” Equality: Journal 

of Islamic Law (EJIL), Vol. 1 No. 1, Tahun 2023, hal. 26–38. 

 


