PEMIKIRAN ALI JUM‘AH TENTANG AYAT-AYAT RIBA
DAN IMPLIKASINYA TERHADAP KONSEP MATA UANG FIAT
(ANALISIS KAJIAN DI KANAL YOUTUBE RESMI)

TESIS
Diajukan kepada Program Studi Magister [Imu Al-Qur’an dan Tafsir
sebagai Salah Satu Persyaratan Menyelesaikan Studi Strata Dua
untuk Memperoleh Gelar Magister Agama (M.Ag.)

Universitas
PTIQ Jakarta

Oleh:
MUHAMAD MUSHOLLIH ABDUL GOFAR
NIM: 2386131023

PROGRAM STUDI MAGISTER ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR
KONSENTRASI ILMU TAFSIR
PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA
2025 M / 1447 H.






ABSTRAK

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pemikiran Ali Jum‘ah mengenai
ayat-ayat riba menegaskan perbedaan ontologis antara emas dan perak sebagai
ats-tsamanain (dua alat tukar utama, yaitu emas dan perak yang bernilai
intrinsik) dengan uang fiat modern yang tidak memiliki nilai pada zatnya
termasuk uang kertas. Menurutnya, uang kertas bersifat i ‘tibari (memiliki nilai
karena kesepakatan sosial dan keputusan otoritas, bukan karena zatnya),
sehingga bunga bank dalam sistem berbasis uang fiat tidak termasuk kategori
riba sebagaimana yang diharamkan Al-Qur’an. Kesimpulan ini berimplikasi
pada legitimasi transaksi keuangan modern, termasuk sistem perbankan,
dengan menegaskan fleksibilitas ijtihad dalam menghadapi perkembangan
instrumen ekonomi global selama tetap berlandaskan pada keadilan dan
kemaslahatan.

Kesimpulan tersebut diperoleh melalui kajian tematik terhadap ayat-
ayat riba, terutama QS. al-Baqarah [2]: 275-280, QS. Ali ‘Imran [3]: 130-132,
dan QS. an-Nisd’ [4]: 160—161. Penelitian menelaah tafsir Ali Jum‘ah yang
terekam dalam ceramah pada kanal YouTube resminya serta karya-karyanya,
lalu mengaitkannya dengan konsep ‘%/lat hukum dalam usul fikih. Analisis
dilakukan dengan mempertimbangkan konteks transformasi sistem moneter
pasca-Nixon Shock 1971 yang menggantikan standar emas dengan uang fiat,
sehingga muncul perbedaan nilai antara instrumen klasik dan modern dalam
penerapan hukum riba.

Tokoh utama penelitian ini adalah Ali Jum‘ah (1993) sebagai mantan
Mufti Mesir yang berpandangan kontekstual. Ia menolak giyas mayoritas
ulama yang menyamakan uang fiat dengan emas dan perak, sehingga
menimbulkan konsekuensi bahwa riba berlaku pada uang fiat. Mayoritas
ulama kontemporer, seperti Ibnu Mani’ (1984), Muhamad Rawwas Qal’ahji
(w.2014), Wahbah al-Zuhaili (w. 2015), Majma ‘ al-Figh al-Islami (1988), dan
DSN-MUI (2002), menilai uang fiat termasuk dalam ‘i//at riba karena fungsi
moneter yang serupa. Sebaliknya, Ali Jum‘ah menekankan perbedaan
substansial, yakni uang fiat rentan inflasi dan tidak bernilai intrinsik, sesuai
dengan teorinya atsar dzahdb al-mahal fi al-hukm (pengaruh hilangnya lokus
atau objek pada hukum). Pandangan ini memunculkan pro-kontra: sebagian
mengkritiknya karena dianggap merombak hukum klasik, sementara yang lain
menilai pendekatannya adaptif dan solutif terhadap dilema umat Islam di
tengah dominasi bank konvensional.

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
studi pustaka (library research). Data primer bersumber dari ceramah Ali



Jum‘ah di kanal YouTube resmi, wawancara langsung, serta karya-karyanya
yang relevan dengan tafsir dan fikih muamalah. Data sekunder diperoleh dari
kitab tafsir klasik dan kontemporer, literatur fikih, usul fikih serta kajian
ekonomi Islam. Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dengan
pendekatan tematik (maudhu ‘i) untuk mengelaborasi konsep riba secara
konseptual dan kontekstual. Dengan metode ini, penelitian berhasil
menegaskan posisi pemikiran Ali Jum‘ah serta implikasinya terhadap status
uang fiat dalam hukum riba kontemporer.



ABSTRACT

This study concludes that Ali Jum‘ah’s thought on the Qur’anic
verses concerning riba emphasizes the ontological distinction between gold
and silver as al-thamanayn (the two principal means of exchange with intrinsic
value) and modern fiat money, including paper currency, which lacks intrinsic
value. According to him, fiat money is i tibari (deriving its value from social
convention and authoritative decree rather than from its substance).
Consequently, bank interest in a fiat-based system does not fall under the
category of riba as prohibited in the Qur’an. This conclusion carries
significant implications for the legitimacy of modern financial transactions,
including banking systems, by affirming the flexibility of ijtihad in addressing
the evolution of global economic instruments, provided that justice and public
welfare remain the guiding principles.

This conclusion was derived through a thematic examination of
Qur’anic verses on riba, particularly QS al-Baqarah [2]: 275-280, QS Ali
‘Imran [3]: 130-132, and QS al-Nisa’ [4]: 160—161. The research analyzes Ali
Jum‘ah’s exegesis as articulated in his lectures on his official YouTube
channel and his written works, linking them to the concept of ‘illat (effective
legal cause) in usul al-figh. The analysis takes into account the monetary
transformation following the 1971 Nixon Shock, which replaced the gold
standard with fiat money, thereby generating a value disparity between
classical and modern instruments in the application of riba rulings.

The central figure of this study, Ali Jum‘ah (b. 1952), former Grand
Mufti of Egypt, adopts a contextual approach. He rejects the majority opinion
that applies giyas (analogical reasoning) to equate fiat money with gold and
silver, which would entail that riba applies to fiat currency. Most
contemporary scholars, such as Ibn Mani‘ (1984), Muhamad Rawwas Qal‘ahji
(d. 2014), Wahbah al-Zuhaili (d. 2015), the International Islamic Figh
Academy (1988), and Indonesia’s DSN-MUI (2002), argue that fiat money
falls under the same %llat as gold and silver due to its similar monetary
function. By contrast, Ali Jum‘ah emphasizes its essential difference: fiat
money is subject to inflation and lacks intrinsic value, consistent with his
theory of athar dhahab al-mahall fi al-hukm (the effect of the disappearance
of the object of ruling on the ruling itself). This position has sparked debate:
some critics regard it as undermining classical jurisprudence, while others
view it as an adaptive and pragmatic response to the dilemmas Muslims face
in the context of conventional banking dominance.

v



This research employs a qualitative methodology with a library-based
approach. Primary data are drawn from Ali Jum‘ah’s official YouTube
lectures, direct interviews, and his relevant works on Qur’anic exegesis and
figh al-mu‘amalah. Secondary data are obtained from classical and
contemporary exegesis, literature on figh, usul al-figh, and Islamic economics.
The analysis is conducted descriptively and analytically, employing a thematic
(mawdu ) approach to elaborate on the concept of riba both conceptually and
contextually. Through this method, the study clarifies the position of Ali
Jum‘ah’s thought and its implications for the status of fiat money in
contemporary riba jurisprudence.

vi



N

IV s G L LT o e o S5 0T ) ol s ald
ey (B 2l (3193 Gt ) DLl glows) «Opradlly Loghuogy dadlly Conddl o
352l OF (9 215 & ayngk a0 @l (I i gl (Hlat money) anadk i, 55ail
oo Y ggglldl Al olaar VI G e Lzed ez (&) (g)lzed mlbs 15 234
505 & =5 Y adyll ssadl e Ul (3 a8l sl OB E ey ((aagr
L (3 polall I oMalal) g in o Bl odn oSty 0 SU OTAN (3 $520 L)
Alall 5LaV) g 35 dgrlye (3 MgV By 155 3] (bl pllad) Sl
ol dlaa) tosle Lo 3555 culs Lo

AW g Lo Y (Ul O esogn s oo ol oda ] Joosdl) & 39
sl 3y0ws 132—130 :[3] OVese JT 5y9my 280275 :[2] 5,201 5,9 2
el e whole @ o)l dea o s duhl) Solsy 161160 :[4]
Bl @ ekl T LS 2k Jgenl 3 alall psgis adayyy cililie (39 «osigy 3
3520L Ldizaly coaddl 3asls el @ 1971 ale 00uSG tass sy (il St
Al ST ke (3 ity 3wl s oy el (3 Bkt Wy e i)

S (p1952) mea e st ggb aahll oda (3 Al dasid) U
o) slodall jsem 3 s 3 Bl boogn 2 G i e st Ll
AT i W o ade Cajy e oy ciadlly condlly a5l 25 o lpsls
339 (2014 ©) o als i ey (p1984) mte ) oo cppolall sl
Y g Olgs anay (p1988) Sl widl mazy (p2015 &) L))
Lesibsl Ul ale @ s ad)sh 553 OF ((,2002) (DSN-MUI) Lewsipuit
Sy WFeall 40,8 ] 3] aaebl gl i e 4Sh (LN 3 L abLL B
Vot sl s 6T 8y oKLt 3 1 ol 3y ag o e gilsn L gl 2l )

Vii



Wes Moy Tt g o) o g (SIS AU TR o)Lt ot e
i) Sodl dres b 3 el JSY

BJa W ULy iy L oSU Sl Ol gl gl Ayl sda sazady
cane 8L SN cosiny 3 A Ol e pad) daa e Lol )
i) (S e dadunls &gl SUL L L oSlalall adby il Alall ols 5Lisey
Lol (6 By Yl Apalas¥l lul,lly dsuoly il jslaey 3 aolally agill
oW n W psede Sl ((£9053) (Sose meiy eldm ey sbol
Ly Baa oSG mgn 1ol o tnldl o8 el s s ny Adlodly Bongadl
polald L) s es 23,801 50l B0 Lt 3 8T e ade Lo

viii



PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Yang bertanda tangan dibawah ini

Nama : Muhamad Mushollih Abdul Gofar

Nomor Induk Mahasiswa : 2386131023

Program Studi ¢ Himu Al-Qur’an dan Tafsir

Konsentrasi : Himu Tafsir

Judul Tesis . Pemikiran Ali Jum‘ah tentang Ayat-Ayat Riba

dan Implikasinya terhadap Konsep Mata uang
fiat (Analisis Kajian di Kanal Youtube Resmi)

Menyatakan bahwa:

1. Tesis ini adalah murni hasil karya sendiri, apabila saya mengutip dari
orang lain maka akan saya cantumkan sumbernya sesuai dengan
ketentuan yang berlaku.

2. Apabila di kemudian hari terbukti atau dapat dibuktikan Tesis ini hasil
jiplakan (plagiat), maka saya bersedia menerima sanksi yang berlaku si
lingjungan atas perbuatan tersebut, sesuai dengan sanksi yang berlaku di
lingkungan Universitas PTIQ Jakarta dan peraturan perundang-
undangan yang berlaku.

Jakarta, 30 Agustus 2025
Yang membuat pernyataan
.|

Ix






TANDA PERSETUJUAN TESIS

PEMIKIRAN ALI JUM‘AH TENTANG AYAT-AYAT RIBA DAN
IMPLIKASINYA TERHADAP KONSEP MATA UANG FIAT
(ANALISIS KAJIAN DI KANAL YOUTUBE RESMI)

TESIS
Diajukan kepada Program Studi Magister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
Sebagai Salah Satu Persyaratan Menyelesaikan Studi Strata Dua
untuk Memperoleh Gelar Magister Agama (M.Ag)

Disusun oleh:
Muhamad Mushollih Abdul Gofar
NIM: 2386131023

Telah selesai dibimbing oleh kami, dan menyetujui untuk selanjutnya dapat
diujikan.

Jakarta, 30 Agustus 2025

Menyetujui
Pembimbing I Pembimbing I1

Prof. O/ Nur Arfiyah Febriani, M.A. Dr. Syahrullah Iskandar, M.A.

Mengetahui,
Ketua Program Studi

{ Prect/

Dr. Abd. Muid N., M.A.

xi



xii



TANDA PENGESAHAN TESIS

PEMIKIRAN ALI JUM‘AH TENTANG AYAT-AYAT RIBA DAN
IMPLIKASINYA TERHADAP KONSEP MATA UANG FIAT
(ANALISIS KAJIAN DI KANAL YOUTUBE RESMI)

Nama

Disusun Oleh:
: Muhamad Mushollih Abdul Gofar

Nomor Induk Mahasiswa ;2386131023

Program Studi
Konsentrasi

: Magister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
: llmu Tafsir

Telah diajukan pada sidang munagasah pada tanggal:

16 September 2025

No

Nama Penguji

Jabatan dalam

TIM Tanda Tangan

Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si. Penguji I

Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si. Ketua ?am;

Dr. Abd. Muid N, M.A. Penguji 11 w

Prof. Dr. Nur Arfiyah Febriani, M.A. Pembimbing I %&&,M~

Dr. Syahrullah Iskandar, M.A. Pembimbing I1 /\;ﬁ ’

Dr. Abd. Muid N, M.A. Sekretaris £ et

Jakarta 05 November 2025
Mengetahui,
Direktur Pascasarjana
Universitas PTIQ Jakarta

Prof. . H.M. Darwis Hude, M.Si.

Xiii




Xiv



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Arb Ltn Arb Ltn Arb Ltn
\ 3 Z 3 Q
- b o S < K
& t o Sy J L
& ts ue Sh ¢ M
d o= Dh o N
d h L Th s W
d kh 35 Zh s H
R d & ¢ 3 A
2 dz ' G s Y
J T —a F - -
Catatan:
a. Konsonan yang ber-syaddah ditulis dengan rangkap, misalnya < o ditulis
b. $§1§23 panjang (mad): fathah (baris di atas) ditulis a atau A, kasrah (baris
di ba\ivah) ditulis 1 atau I, serta dhammah (baris depan) ditulis dengan G
atau U, misalnya <= & ditulis dengan al-qari‘ah, (sSkwall ditulis dengan
al-masakin, ¢saliall ditulis al-muflihn.
c. Kata sandang alif + lam (J)) apabila diikuti huruf gamariyah ditulis al,

misalnya: ¢988Y ditulis al-kafiriin. Sedangkan, bila diikuti oleh huruf
syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang mengikutinya, misalnya
Jad ditulis ar-rijal, atau diperbolehkan dengan menggunakan
transliterasi al-qamariyah ditulis al-rijal. Asalkan konsisten dari awal
sampai akhir.

Ta’marblthah (3), apabila terletak diakhir kalimat, ditulis dengan h,

misalnya 884 ditulis al-bagarah. Bila di tengah kalimat ditulis dengan t,
misalnya ; Jwl) 385 zakat al-mal, atau ditulis (=) 3,8« surit an-Nisd’.
Penulisan kata dalam kalimat dilakukan menurut tulisannya, misalnya saja:
O30 A ea g ditulis wa huwa khair ar-raziqgi.

XV



XVi



KATA PENGANTAR

Segala puji dan syukur penulis panjatkan kehadirat Allah Swt., atas
limpahan rahmat, petunjuk, serta kekuatan lahir dan batin yang telah
mengiringi proses penulisan hingga terselesaikannya tesis ini. Shalawat
dan salam senantiasa tercurahkan kepada junjungan, Nabi Muhammad
shallallahu ‘alaihi wasallam, beserta keluarga beliau, para sahabat,
tabi‘in, tabi‘ut tabi‘in, dan seluruh pengikutnya yang setia menjaga dan
mengamalkan ajarannya hingga akhir zaman. Amin.

Perjalanan dalam menyusun tesis ini tentu tidak lepas dari berbagai
tantangan, dinamika intelektual, dan proses perenungan yang mendalam.
Namun, berkat pertolongan Allah serta dukungan dari banyak pihak
yang sangat berarti, penulis dapat menyelesaikan karya ilmiah ini
dengan penuh rasa syukur dan haru.

Dengan penuh rasa hormat dan terima kasih yang tulus, penulis
menyampaikan apresiasi khusus kepada:

1. Kementerian Keuangan RI melalui Lembaga Pengelola Dana
Pendidikan (LPDP) yang telah memberikan beasiswa penuh
selama dua tahun, memungkinkan penulis menyelesaikan studi
ini tanpa hambatan finansial.

2. Prof. Dr. H. Nasaruddin Umar, M.A., Rektor Universitas PTIQ
Jakarta, atas kesempatan istimewa yang diberikan untuk
melanjutkan studi di kampus yang penuh keberkahan ini.

XVii



10.

I1.

. Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si., Direktur Pascasarjana

Universitas PTIQ Jakarta, atas dedikasinya dalam membina
mahasiswa dengan penuh perhatian dan kesabaran.

. Dr. H. Abd. Muid N., M.A., Ketua Program Studi Magister [lmu

Al-Qur’an dan Tafsir, yang sejak awal hingga akhir studi
senantiasa mendampingi dan memastikan kelancaran proses
akademik penulis.

Prof. Dr. H. Ahmad Thib Raya, M.A., Direktur Pendidikan Kader
Ulama Masjid Istiglal Jakarta terima Kasih bimbingan yang
santun, perhatian yang konsisten, dan motivasi yang tiada henti.

. Dr. Mulawarman Hannase, Lc., M.A.Hum., Manajer Pendidikan

PKU Masjid Istiqlal, yang telah memberikan arahan, semangat,
dan pendampingan akademik yang berharga.

Prof. Dr. Nur Arfiyah Febriani, MA. dan Dr. Syahrullah Iskandar,
M.A. selaku pembimbing I dan pembimbing II, yang telah dengan
penuh kesabaran meluangkan waktu dan tenaga untuk
memberikan arahan intelektual yang mendalam dan sangat
berarti.

. Ucapan terima kasih penulis sampaikan kepada Prof. Dr. Ali

Jum‘ah, yang dengan penuh kebijaksanaan telah berkenan
meluangkan waktu untuk wawancara di tengah padatnya
kesibukan beliau, serta dengan tulus memberikan referensi dan
kitab-kitab beliau beserta ijazahnya kepada penulis, pada saat
pelaksanaan short course di Mesir.

. Ucapan terima kasih yang tak terhingga penulis sampaikan

kepada kedua orang tua dan kakak tercinta, yang telah menjadi
sumber kekuatan, keteguhan, dan inspirasi sepanjang perjalanan
hidup dan studi ini. Doa yang tidak pernah putus, dukungan yang
tulus, serta kasih sayang yang tiada batas menjadi cahaya
penuntun dalam setiap langkah penulis. Tanpa pengorbanan,
kesabaran, dan semangat yang mereka curahkan, mustahil penulis
dapat menyelesaikan tahapan akademik ini dengan baik. Semoga
Allah Swt. senantiasa melimpahkan kesehatan, umur yang
berkah, dan balasan terbaik atas segala kebaikan dan cinta yang
mereka berikan.

Ucapan terima kasih yang paling tulus penulis sampaikan kepada
istri dan anak tercinta, yang telah menjadi sahabat sejati,
penenang di tengah kegelisahan, dan sumber kekuatan dalam
setiap langkah perjuangan akademik ini

Penulis juga menyampaikan rasa terima kasih yang mendalam
kepada teman-teman dan sahabat seperjuangan, baik di
lingkungan kampus, komunitas intelektual, maupun dalam ruang-

XViii



ruang diskusi informal yang penuh semangat. Terima kasih atas
kebersamaan, dukungan moril, pertukaran ide, dan motivasi yang
telah menguatkan penulis di tengah dinamika akademik. Tawa,
diskusi kritis, dan saling menyemangati di saat-saat sulit menjadi
bagian yang sangat berarti dalam perjalanan ini. Semoga
persahabatan ini senantiasa terjaga dan menjadi bagian dari amal
jariyah ilmu yang bermanfaat.

Akhir kata, penulis menyadari bahwa tesis ini masih jauh dari
sempurna. Oleh karena itu, kritik dan saran yang konstruktif sangat
diharapkan demi perbaikan di masa yang akan datang. Semoga tulisan
ini memberikan kontribusi bermakna dalam pengembangan ilmu,
khususnya dalam bidang studi Al-Qur’an dan tafsir, serta menjadi amal
jariyah yang bermanfaat di sisi Allah Swt.

Jakarta, 30 Agustus 2025

/7
Muhamad Mushollih Abdul Gofar

XiX



XX



DFTAR ISI

JUAULL .o et i
ADSITAK ...t e et e e e e e eareeennns 1ii
Pernyataan Keaslian TesiS........cccvievuiiriiiciieniieiienie e ix
Halaman Persetujuan Pembimbing..........cccccocevviiriininiiinieninicnecieciceeee, Xi
Halaman Pengesahan TeSiS ........cccccveviiiiieiiiieeiiieeciecee e xiil
Pedoman Transliterasi.........ceceerieeiienieiiiieieeieeee e XV
Kata Pengantar...........cocvieeiiiieieeeieeee e e Xvii
Daftar IST cooeeeeiieeieeieeee e e XX1
BAB1 PENDAHULUAN......cooiiitiitieeeeseee et 1
A. Latar Belakang ..........cccoooviieiiiiiiiiiceeeeceece e 1
B. Rumusan Masalah............ccccooiiiiiiiiiiieeee e, 5
C. Tujuan Penelitian.........cccceeeviiieiiieeiiie e 6
D. Manfaat Penelitian.........cccoceeeiieiieniienieeieeie e 8
E. Kerangka Teorl ....c.eeevuviieiiiieiieeiieeeeeeeeee e 8
F. Tinjauan Pustaka..........cccoeoieniiiiiiniieiieeecee e 10
G. Metode Penelitian ..........ooceeviiiiiiiiiniiiieiceceeeceeeeen 14
1. Pemilihan Objek Penelitian..........cccccooeeviriieniininiicniennene 13
2. Data dan Sumber Data ..........cccccoovieeiiiiiiieieeceeeee e 14
3. Teknik Pengolahan dan Analisis Data...........cccceeveereenennee. 14
H. Sistematika Penulisan............cccoeovvieeiiieniiienieccieceee e, 15

BAB II KAJIAN TEORETIS TENTANG RIBA DAN MATA UANG
FLAT ..ot 17

XXi



A. Kajian Teoretis tentang Riba ...........ccceeeevieeiiiiiiieeeieeeiee, 17

1. Pengertian Riba.........ccccoevviiiiiiiiiiiecieieceeeeeee e 17
2. Sejarah dan Perkembangan Praktik Riba..............c..c....... 25
3. Riba sebagai Bentuk Eksploitasi Finansial dan Pelanggaran
IMOTAL...ceiii s 32
4. Larangan Riba sebagai Upaya Penguatan Kepercayaan,
Keadilan, dan Stabilitas Ekonomi.........ccccccvvveiiiviiinnnnnne.n. 36
5.Riba sebagai Pemicu Ketimpangan Sosial dan Pendapatan
Tidak Produktif.........cccooiiiiiiiie, 40
6. Larangan Riba dalam Fatwa MUL..............ccccceevvevvennnnnnn. 43
7.Riba dalam Kajian Tafsir Al-Qur'an ..........cccceeeveeeeveeennenn. 46
a. Ayat-Ayat tentang Riba dalam Al-Qur'an...................... 47
b. Tahapan Larangan Riba dalam Al-Qur’an .................... 52
c. Pendekatan Tematik dalam Menafsirkan Ayat Riba...... 55
B. Kajian Teoretis tentang Mata Uang Fiat ............ccccceeeeeiniens 58
1. Pengertian Mata Uang Fiat ..........cccocoeevviiiiiiniienienieenen, 58
2. Sejarah dan Perkembangan Mata Uang Fiat .................... 74
3. Problematika Mata Uang Fiat ..........ccccccceevieniinciiennennen. 82
BAB III BIOGRAFI ALI JUM‘AH DAN PROFIL KANAL YOUTUBE.91
A. Profil Pribadi Ali Jum‘ah.......c.ccoooeeiiiiniiiieee 91
1. Latar Belakang Pendidikan ............ccocceeniiniiiniiniiennen, 91
2. Karier Akademik dan Keulamaan ............ccccocevierininnnenne. 94
3. Orientasi Pemikiran dan Metodologi Keilmuan.................. 98
B. Karya dan Gagasan Tafsir Ali Jum‘ah..........ccccoeoveenneennnn. 102
1. Karya Tulis dan TafSir ........ccoooeeriieniiniieieccee e 102
2. Corak dan Pendekatan TafSir.........ccccooveeniiiiiinicnncennene 105
C. Profil Kanal YouTube Resmi Ali Jum‘ah ................occoeeei. 107
1. Konten Kajian TafSir .......cccceeeveeriiieeniiieeniie e 107
2. Gaya Penyampaian dan Target Audiens..........ccccceceevuenee 109
BAB IV URAIAN AYAT-AYAT RIBA DALAM AL-QUR'AN
PERSPEKTIF ALT JUM AH ...ccooiiiiiiiiiicieeeeeeeee 111
A. Gambaran Pemakan Riba dan Distorsi Akal (QS. al-Baqarah-
(215 275) ceeeeeeeeeee e 111
B. Penghapusan Keberkahan Harta Riba dan Ganjaran bagi yang
Bersedekah (QS. al-Baqgarah [2]: 276) ...ccceevvveiiieniiiiieene 116
C. Ganjaran Kebaikan dan Peringatan Keras terhadap Riba (QS.
Al-Bagarah [2]: 277-278) cecuveeeeeieeeeeeeee et 121

D. Mengutamakan Ketakwaan, Meninggalkan Riba, dan
Memberi Kelonggaran bagi yang Sulit (QS. Al-Baqarah [2]:

2T8-280).eeeeiieee et 126
E. Larangan Melipatgandakan Riba dan Ajakan untuk Bertakwa
(QS. Ali “Tmran [3]: 130-132) oveveveiieieeieieieeeieieeeeeeieiee, 132

XXii



F. Hukuman terhadap Pelaku Kezaliman, Penghalang JalanAllah,

dan Pemakan Riba (QS. an-Nisa’ [4]: 160-161).................. 136
BABV IMPLIKASI PEMIKIRAN ALI JUM‘AH TERKAIT AYAT RIBA
TERHADAP MATA UANG FIAT ..o 143
A. Pandangan Ali Jum‘ah terhadap Uang Fiat dan Bunga Bank......
.............................................................................................. 143
B. Pro-Kontra Ulama dan Posisi Ali Jum’ah Terkait Uang
FIAt oo 155
C. Analisis ‘Illat Riba dan Keterkaitannya dengan Status Uang
Fiat dalam Hukum Riba........cccoceniiiiiiniiee, 164
BAB VI PENUTUP ..ottt 177
AL KeSIMPUIan .........eeoviiiiiiieieeeeeee e 177
B. Implikasi Hasil Penelitian............cccccccveeveiieniieenieeeeeeen 179
CLoSATAN c.eeiee e 179
DAFTAR PUSTAKA ...ttt 181
LAMPIRAN
DAFTAR RIWAYAT HIDUP

XXii



XXiv



BABI
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Perkembangan sistem keuangan global setelah Nixon Shock (1971)
menandai era transisi radikal dari standar emas ke mata vang fiat (fiat money)
tanpa nilai intrinsik.! Kebijakan ini tidak hanya mengubah struktur moneter
dunia, tetapi juga memicu perdebatan teologis dan hukum yang kompleks
dalam diskursus ekonomi Islam. Sebelum 1971, mata uang global terikat
dengan emas, di mana setiap dolar AS dapat ditukar dengan sejumlah emas
fisik. Namun, setelah Presiden Richard Nixon mengakhiri konvertibilitas
dolar ke emas, mata uang fiat menjadi alat tukar utama yang nilainya
bergantung pada kepercayaan terhadap pemerintah dan stabilitas ekonomi
negara.” Transformasi ini menciptakan paradoks: di satu sisi, sistem keuangan
modern menjadi lebih fleksibel; di sisi lain, ia meninggalkan fondasi nilai
intrinsik yang selama ini menjadi basis hukum Islam dalam transaksi
ekonomi.’

Dalam konteks inilah, perdebatan mengenai status riba dan
aplikasinya pada sistem bunga bank modern muncul sebagai isu kritis. Dalam
kajian larangan riba, sumber utama yang acap dijadikan rujukan adalah ayat-
ayat Al-Qur'an yang menjadi landasan hukum dan etika dalam Islam. Tafsir
Al-Jami' li Ahkam al-Qur'an karya Al-Qurthubi merupakan salah satu

! Paul R. Krugman, The Return of Depression Economics and the Crisis of 2008,
New York: W.W. Norton & Company, 2009, hal. 45.

2 Frassminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar: Analisis dan Evaluasi
Kritis Sistem Moneter Internasional," dalam Jurnal Ekonomi dan Bisnis, Vol. 15 No. 2, Tahun
2023, hal. 237.

3 Muhammad Nejatullah Siddiqi, Riba, Bank Interest, and the Rationale of Its
Prohibition, Jeddah: IRTI, 2004, hal. 12.



referensi klasik yang sangat penting, karena secara komprehensif membahas
aspek hukum dan moral larangan riba. Dalam tafsirnya, Al-Qurthubi tidak
hanya menjelaskan ayat-ayat terkait riba secara mendalam, tetapi juga
menguraikan ruang lingkup, klasifikasi berbagai jenis riba, serta nilai keadilan
sosial yang menjadi dasar pelarangan tersebut. Pendekatan sistematis dan
aplikatif dari tafsir ini membantu memperjelas makna ‘i//lat (alasan hukum)
riba dalam konteks syariah sehingga menjadi pijakan utama bagi pemahaman
tradisi ulama klasik terhadap isu ini.* Figih klasik Islam yang dirumuskan
oleh empat mazhab utama (Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali), menyepakati
penerapan ‘illat riba pada emas dan perak (ats-tsamanain).’ Imam Syafi’i
dalam al-Umm menegaskan bahwa riba al-fadhl (kelebihan dalam pertukaran
barang sejenis) dan riba an-nasi’ah (pembayaran dengan tambahan) hanya
berlaku pada komoditas yang memiliki kesamaan fungsi dengan emas, perak,
gandum, kurma, sya’ir dan garam.® Namun, dalam sistem ekonomi
kontemporer, di mana uang fiat telah menggantikan peran logam mulia,
muncul pertanyaan mendasar: Apakah ‘i/lat (alasan hukum) riba yang awalnya
terbatas pada emas dan perak dapat digiyaskan (dianalogikan) ke uang kertas?

Mayoritas ulama kontemporer, seperti Majma’ al-Figh al-Islami
(organisasi fikih di bawah Organisasi Kerjasama Islam) dan Dewan Syariah
Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), berpendapat bahwa uang fiat
termasuk dalam kategori ‘illat riba.” Mereka beralasan bahwa uang fiat
memiliki fungsi yang sama dengan emas dan perak sebagai alat tukar (medium
of exchange), penyimpan nilai (store of value), dan satuan hitung (unit of
account). Dengan demikian, transaksi yang melibatkan kelebihan atau
penundaan pembayaran dalam mata uang fiat dianggap sebagai riba yang
diharamkan.® Fatwa DSN-MUI No. 1 Tahun 2004, misalnya, secara eksplisit
menyatakan bahwa bunga bank konvensional termasuk riba dan haram
hukumnya.

Namun, pandangan ini tidak diterima secara universal. Ali Jum’ah,
mantan Mufti Agung Mesir, pakar fikih kontemporer, dan mufassir yang
sebagian tafsirnya telah dibukukan dengan nama A/-Nibras Fi Tafsir AlI-Quran
Al-Karim menawarkan perspektif yang berbeda. Dalam karyanya Atsar
Dzihdb al-Mahhall fi al-Hukm (Pengaruh Hilangnya Objek Hukum pada
Status Hukum), ia berargumen bahwa uang fiat tidak dapat disamakan dengan
emas dan perak karena ketiadaan nilai intrinsik (ghair mugawwam bi-dzatih).’
Menurutnya, nilai uang fiat bersifat konvensional (i #ibari), ditentukan oleh

4 Abu 'Abd Allah Muhammad ibn Ahmad al-Anshari al-Qurthubi, Al-Jami' li
Ahkdam al-Qur'an, cetakan ke-2, jilid 2, Kairo: Dar al-Kutub al-Mishriyah, 1384 H/ 1964 M,
hal. 347.

5 Ibn Rushd, Biddyat al-Mujtahid, Beirut: Daral-Kutub al-Ilmiyah, 2002, hal. 143.

6 Al-Syafi’i, al-Umm, Beirut: Darul-Ma’rifah, 1990, hal. 67.

7 Dewan Syariah Nasional MUIL, Fatwa No. I Tahun 2004 tentang Bunga Bank,
Jakarta: MUI, 2004.

8 Majma’ al-Figh al-Islami, Putusan No. 10/5 Tahun 1985, Mekah: OIC, 1985.

 Ali Jum’ah, Atsar Dzihdb al-Mahhall fi al-Hukm, Kairo: Daral-Salam, 1993, hal.
60.



otorltas negara dan kepercayaan masyarakat, bukan oleh kandungan logam
mulia.!'”

Perbedaan pendapat ini tidak hanya bersifat teoritis, tetapi memiliki
implikasi praktis yang luas. Misalnya di Indonesia, menurut survei yang
dilakukan oleh Populix pada Maret 2023 terhadap 1.014 responden Muslim
berusia 17-55 tahun menunjukkan bahwa mayoritas masyarakat Indonesia
masih lebih memilih bank konvensional dibandingkan bank syariah. Hasil
survei tersebut menunjukkan bahwa 61% responden menggunakan bank
konvensional, sementara hanya 35% yang menggunakan bank syariah. 1 Jika
bunga bank dlanggap haram secara mutlak, maka mayoritas umat Islam yang
terlibat dalam transaksi bank konvensional berada dalam situasi dilematis:
antara mematuhi prinsip syariah atau memenuhi kebutuhan ekonomi.!? Di sisi
lain, jika pandangan Ali Jum’ah diterima, sistem perbankan konvensional
dapat dianggap sah selama memenuhi prinsip keadilan. Pertanyaan ini menjadi
semakin relevan di era globalisasi, di mana integrasi ekonomi lintas negara
menuntut fleksibilitas interpretasi hukum Islam.

Sejarah moneter manusia telah melalui beberapa fase: dari sistem
barter, , penggunaan logam mulia (emas dan perak), hingga mata vang fiat dan
digital.'® Fase terakhir, yang dimulai pada abad ke-20, menciptakan tantangan
unik bagi hukum Islam. Emas dan perak, yang selama berabad-abad menjadi
standar nilai, kehilangan peran sentralnya setelah Perjanjian Bretton Woods
(1944) menetapkan dolar AS sebagai mata uang cadangan global yang terikat
emas. Namun, pada 1971, Presiden AS Richard Nixon secara sepihak
mengakhiri konvertibilitas dolar ke emas, mengubah sistem moneter global
menjadi fiat money mata uang yang nllalnya ditopang oleh kepercayaan
publik, bukan logam mulia.'

Perubahan ini menciptakan kesenjangan (gap) antara teori fikih
klasik yang beristidlal dengan ayat-ayat riba seperti tafsir Al-Qurthubi dalam
menjelaskan surah Al-Baqarah ayat 275-279 dan realitas ekonomi modern.
Dalam fikih klasik, riba didefinisikan sebagai kelebihan yang timbul dari
pertukaran atau pinjaman komoditas tertentu (ribawi items), terutama emas,
perak, gandum, kurma, garam, dan barley. Imam Malik dalam a/-Muwaththa
menegaskan bahwa riba hanya berlaku pada barang barang yang memiliki
kesamaan fungsi moneter dengan emas dan perak 3> Namun, dalam sistem fiat
money, uang fiat tidak memiliki nilai intrinsik, 1a hanya selembar kertas yang
nilainya ditentukan oleh regulasi pemerintah.'® Kondisi ini memunculkan

10 Ali Jum’ah, Atsar Dzihdb al-Mahhall fi al-Hukm,...hal. 61.

1 Populix. "Survei Populix: 51 Persen Masyarakat Indonesia Miliki Akun Bank
Syariah dan Bank Syariah Digital," dalam htips://indonesia.jakartadaily.id/ekonomi-
bisnis/6938716565/survei-populix-5 I -persen-masyarakat-indonesia-miliki-akun-bank-
syvariah-dan-bank-syariah-digital. Diakses pada 6 Februari 2025, pukul 10:58 WIB.

12 M. Umer Chapra, The Islamic Vision of Development, Jeddah: IRTI, 2008, hal. 56.

13 Niall Ferguson, The Ascent of Money, London: Penguin Books, 2008, hal. 112.

14 Paul R. Krugman, The Return of Depression Economics,...hal. 92.

15 Malik Ibn Anas, al-Muwaththa, Beirut: Daral-Kutub al-Ilmiyah, 2005, hal. 205.

16 Muhammad Mukhtar As-Salami, Buhuts Mukhtdrah fi al-Tamwil al-Islami, Kairo:
Daral-Nahdah, 2010, hal. 56.



https://indonesia.jakartadaily.id/ekonomi-bisnis/6938716565/survei-populix-51-persen-masyarakat-indonesia-miliki-akun-bank-syariah-dan-bank-syariah-digital
https://indonesia.jakartadaily.id/ekonomi-bisnis/6938716565/survei-populix-51-persen-masyarakat-indonesia-miliki-akun-bank-syariah-dan-bank-syariah-digital
https://indonesia.jakartadaily.id/ekonomi-bisnis/6938716565/survei-populix-51-persen-masyarakat-indonesia-miliki-akun-bank-syariah-dan-bank-syariah-digital

pertanyaan kritis: Apakah uang fiat dapat dikategorikan sebagai barang
ribawi?

Mayoritas ulama kontemporer menjawab "ya". Dalam al-Figh al-
Islami wa Adillatuhu, Wahbah al-Zuhaili menyatakan bahwa uang fiat adalah
haq al-mal (hak kekayaan) yang menggantikan emas dan perak, sehingga
semua hukum riba berlaku padanya. Argumentasi ini didasarkan pada giyas
(analogi) fungsional: karena uang fiat berperan sebagai alat tukar, ia harus
tunduk pada aturan yang sama dengan emas dan perak. Pandangan ini juga
diadopsi oleh Majma’ al-Figh al-Islami dalam putusannya tahun 1985, yang
menegaskan bahwa transaksi riba berlaku pada semua mata uang, baik kertas
maupun logam.!’

Namun, Ali Jum’ah menolak pendekatan ini. Dalam penafsiran dia
terkait ayat 275 surah Al-Baqarah di kanal youtube resminya dan kitabnya
Atsar Dzihab al-Mahhall fi al-Hukm, ia menekankan bahwa ‘i//at riba tidak
dapat dikiaskan ke uang fiat karena perbedaan ontologis antara kedua
instrumen tersebut. Emas dan perak memiliki nilai intrinsik yang stabil dan
universal, sedangkan nilai uang fiat bersifat relatif dan rentan terhadap inflasi.
Sebagai contoh, pada 1998, krisis moneter di Indonesia menyebabkan rupiah
terdepresiasi hingga 80% terhadap dolar AS dalam hitungan bulan, fenomena
yang tidak mungkin terjadi pada emas.'® Dengan demikian, Ali Jum’ah
berpendapat bahwa bunga bank tidak dapat disamakan dengan riba dalam
konteks klasik, karena tidak melibatkan komoditas bernilai intrinsik.

Ali Jum’ah membedakan antara riba (al-riba al-muharram) dan
bunga bank (al-fa’idah al-mashrafiyah). Riba, menurutnya, merujuk pada
praktik eksploitatif yang melibatkan komoditas bernilai intrinsik, sedangkan
bunga bank adalah mekanisme keuangan modern yang diatur oleh hukum
positif dan kebijakan moneter transparan.'®

Pandangan ini bertentangan dengan fatwa MUI No. 1 Tahun 2004,
yang menyamakan bunga bank dengan riba.?® Data dari OJK per September
2021 menunjukkan bahwa pangsa pasar perbankan syariah di Indonesia baru
mencapai 6,52%, yang berarti mayoritas aset perbankan masih didominasi
oleh bank konvensional.?! Dilema ini diperparah oleh terbatasnya akses ke
perbankan syariah di daerah pedesaan, di mana bank konvensional menjadi
satu-satunya pilihan.?> Jika pandangan Ali Jum’ah melalui pemikirinya
terhadap ayat -ayat riba diterima, mereka dapat menggunakan layanan ini
tanpa merasa melanggar syariah, selama transaksi dilakukan secara adil.

17 Majma’ al-Figh al-Islami, Putusan No. 10/5 Tahun 1985, Mekah: OIC, 1985.

18 Lepi T. Tarmidi, "Krisis Moneter Indonesia: Sebab, Dampak, Peran IMF dan
Saran," Buletin Ekonomi Moneter dan Perbankan 1, no. 4 (1999): 1-25

19 Jati Riwi Maliastuti dan Tedi Kholiluddin, "Analisis Pendapat Yusuf Qardhawi
dan Ali Jum'ah tentang Hukum Bunga Bank," dalam Tasamuh: Media Pengembangan Ilmu-
Ilmu Keislaman, Vol. 3 No. 2 Tahun 2020, hal. 134-155.

20 Dewan Syariah Nasional MU, Fatwa No. 1 Tahun 2004 tentang Bunga Bank,
Jakarta: MUI, 2004.

21 Otoritas Jasa Keuangan. "Snapshot Perbankan Syariah September 2021" dalam
https://www.ojk.go.id Diakses pada Kamis, 6 Februari 2025, pukul 11:43 WIB.

22 QJK, Laporan Akses Keuangan Pedesaan 2023, Jakarta: OJK, 2023, hal. 12.



https://www.ojk.go.id/

Namun, kritikus seperti Talhah Muhammad Al-Masir dalam bukunya
Kitab al-Duktur Ali Jum'ah ila Ayna menganggap bahwa Ali Jum'ah,
berusaha keras untuk mencari jalan keluar yang berkontribusi dalam
merombak pemahaman asli dari banyak transaksi yang terlarang, sehingga
menghasilkan fatwa yang menghalalkan transaksi- transak51 tersebut di
antaranya seperti membolehkan riba pada simpanan bank.?® Perdebatan ini
mencerminkan ketegangan dalam perdebatan yang ingin menyesuaikan
hukum Islam dengan realitas kontemporer dan konservatif yang berpegang
pada interpretasi literal teks-teks klasik.

Penelitian ini memiliki signifikansi ganda: akademis dan praktis.
Secara akademis, ia menguji validitas teori ‘illat riba dalam konteks sistem
keuangan modern. Apakah giyas fungsional (menyamakan uang fiat dengan
emas/perak) masih relevan? Ataukah perlu reinterpretasi berbasis magashid
al-syariah (tujuan syariah) seperti keadilan dan kemaslahatan?

Secara praktis, penelitian ini dapat menjadi rujukan bagi regulator
keuangan syariah dalam merumuskan kebijakan yang responsif terhadap
dinamika global. Misalnya, jika bunga bank dianggap halal dengan syarat
tertentu, bagaimana mekanisme pengawasan untuk mencegah penyalahguna-
an? Pertanyaan ini memerlukan kerangka regulasi yang kuat, sebagaimana
diusulkan oleh Monzer Kahf dalam The Islamic Economy.**

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
studi kepustakaan (/ibrary research).® Sumber primer meliputi kajian tafsir
dia di kanal youtube resmi dan karya-karya Ali Jum’ah, terutama Atsar Dzihab
al-Mahhall fi al-Hukm. Sumber sekunder mencakup buku-buku ekonomi
Islam kontemporer, jurnal akademis, dan fatwa lembaga syariah.

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademis
dengan memetakan perbedaan pendapat ulama, menganalisis metodologi dia
dalam menafsirkan ayat-ayat riba, meninjau kekuatan dan kelemahan argumen
Ali Jum’ah, serta mengevaluasi implikasinya bagi pengembangan hukum
ekonomi Islam. Selain itu, penelitian ini dapat menjadi bahan pertimbangan
bagi regulator dan praktisi keuangan dalam merumuskan kebijakan yang
sejalan dengan prinsip syariah tanpa mengabaikan realitas ekonomi global.

B. Permasalahan
1. Identifikasi Masalah

Perubahan sistem moneter global pasca Nixon Shock (1971) dari

standaremas ke mata uang fiat (fiat money) telah menimbulkan dilema

teologis dan hukum dalam ekonomi Islam. Beberapa isu kritis yang
teridentifikasi adalah:

a. Perbedaan ontologis mata uang fiat dan logam mulia: Mata uang fiat
tidak memiliki nilai intrinsik, sementara emas/perak dijadikan basis
hukum riba dalam figih klasik. Apakah analogi (qiyas) antara keduanya
valid?

23 Talhah Muhammad al-Masir, Kitdb al-Duktur Ali Jum'ah ila Ayna, Kairo: Daral-
Kutub al-Misriyah, 1432 H/ 2011 M, hal. 142.
24 Monzer Kahf, The Islamic Economy, Jeddah: IRTL, 2005, hal. 6.



b. Konflik interpretasi ulama: Mayoritas ulama kontemporer (seperti MUI
dan Majma’ al-Figh al-Islami) menyamakan bunga bank dengan riba,
sementara Ali Jum’ah membedakan keduanya berdasarkan sifat
konvensional uang kertas.

c. Implikasi praktis bagi umat Islam: Survei Populix (2023) menunjukkan
61% Muslim Indonesia menggunakan bank konvensional. Jika bunga
bank dianggap haram, mayoritas masyarakat berada dalam situasi
dilematis antara kepatuhan syariah dan kebutuhan ekonomi.

d. Kesenjangan teori dan realitas: Fiqih klasik membatasi riba pada
komoditas bernilai intrinsik, sementara sistem keuangan modern
mengandalkan uang fiat yang rentan inflasi.

e. Polarisasi pandangan ulama: Kritik terhadap Ali Jum’ah (misalnya dari
Talhah Muhammad Al-Masir) menyebut pemikirannya merombak
hukum asli, sementara pendukungnya menilai pendekatannya
kontekstual.

2.Pembatasan dan Perumusan Masalah

Penelitian ini difokuskan pada analisis pemikiran Ali Jum’ah tentang ayat-

ayat riba dan implikasinya terhadap mata uang fiat yang berkaitan dengan

hukum bunga bank dengan batasan sebagai berikut:

a. Substansi Kajian: Membahas pemikiran Ali Jum’ah tentang ayat-ayat
riba dalam Al-Qur’an yang berimplikasi pada konsep uang fiat dan riba,
termasuk argumen ontologis (ketiadaan nilai intrinsik) dan metodologis
(penolakan giyas fungsional).

b. Ruang Lingkup Teoritis: Menguji konsistensi pemikiran Ali Jum’ah
dengan prinsip magqashid al-syariah (keadilan, kemaslahatan) dan
perbandingannya dengan fatwa ulama lain (seperti MUI dan Wahbabh al-
Zuhaili).

c. Konteks Praktis: Dampak pandangan Ali Jum’ah pada legitimasi sistem
perbankan konvensional dan respons masyarakat Muslim, khususnya di
Indonesia.

d. Eksklusi: Tidak membahas detail teknis kebijakan moneter global atau
perbandingan mendalam antar mazhab fiqih klasik.

3.Rumusan Masalah

Berdasarkan identifikasi dan pembatasan di atas, rumusan masalah peneli-

tian ini adalah:

a. Bagaimana Ali Jum’ah menafsirkan ayat-ayat riba dalam Al-Qur’an?

b. Bagaimana para mufasir lain menafsirkan ayat-ayat riba?

c. Apa perbedaan mendasar antara pandangan Ali Jum’ah dengan ulama
kontemporer lainnya mengenai hubungan riba, mata uang fiat dan
bunga bank?

d. Apa implikasi penafsiran Ali Jum’ah pada ayat-ayat riba terhadap
status hukum mata uang fiat ?

C. Tujuan Penelitian

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan menganalisis
pemikiran Ali Jum’ah tentang tafsir ayat-ayat riba serta implikasinya terhadap
status hukum mata uang fiat yang berhubungan dengan konsep riba dan bunga
bank. Adapun tujuan penelitian ini dirinci sebagai berikut:



Menganlisis pemikiran dan penafsiran Ali Jum’ah mengenai ayat-ayat
riba

Penelitian ini bertujuan untuk menelusuri bagaimana Ali
Jum’ah memahami dan menafsirkan ayat-ayat riba dalam Al-Qur’an,
terutama dalam konteks sosial dan ekonomi kontemporer. Fokus kajian
ini adalah pada pendekatan tafsir tematik dan argumentasi fighiyah
yang digunakan oleh Ali Jum’ah dalam menjelaskan larangan riba,
bentuk-bentuk riba, serta hikmah di balik pengharamannya. Melalui
kajian ini, diharapkan dapat tergambar bagaimana pandangan Ali
Jum’ah memberikan kontribusi terhadap dinamika hukum ekonomi
Islam modern, termasuk dalam membedakan antara transaksi ribawi
dan non-ribawi dalam praktik keuangan saat ini.
. Menganalisis Makna Hukum Mata uang fiat Menurut Ali Jum’ah

Penelitian ini berusaha untuk memahami bagaimana Ali
Jum’ah memaknai status hukum mata uang fiat dalam ekonomi Islam,
khususnya dalam konteks ketiadaan nilai intrinsik dan implikasinya
terhadap hukum riba. Dengan demikian, penelitian ini dapat
mengklarifikasi apakah uang fiat dapat dianggap sebagai komoditas
ribawi sebagaimana emas dan perak dalam fiqih klasik.
Mengidentifikasi Tafsir Ayat-Ayat Riba oleh Para Mufasir

Tujuan kedua dari penelitian ini adalah menelaah bagaimana
para mufasir menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan
riba. Dengan melakukan kajian tafsir, penelitian ini dapat
mengevaluasi sejauh mana interpretasi klasik dan kontemporer
terhadap konsep riba sejalan atau mengalami pergeseran dalam
memahami fenomena ekonomi modern.
. Membandingkan Pendapat Ali Jum’ah dengan Ulama Kontemporer
Lainnya

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan memban-
dingkan argumen Ali Jum’ah dengan pendapat ulama kontemporer
lainnya, seperti Majma’ al-Figh al-Islami, Dewan Syariah Nasional
Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), dan Wahbah al-Zuhaili, dalam
menyikapi hubungan antara riba dan bunga bank. Analisis ini
diharapkan dapat memberikan pemetaan yang lebih jelas terhadap
perbedaan metodologi dan argumentasi hukum yang digunakan oleh
para ulama.
Menganalisis Implikasi Penafsiran Ali Jum’ah pada Ayat-Ayat Riba
terhadap Status Hukum Mata uang fiat

Penelitian ini juga bertujuan untuk menganalisis konsep mata
uang fiat  menurut Ali Jum’ah tdengan meninjau penafsirannya
terhadap ayat-ayata riba, dan menganalisis konsep illat riba pada uang
flat yang menjadi sumber perdebatan antara para ulama. Dengan
memahami implikasi praktis dari pandangan ini, penelitian ini dapat
memberikan wawasan bagi regulator keuangan syariah dalam
merumuskan kebijakan yang lebih inklusif dan relevan dengan
dinamika ekonomi global.



D. Manfaat Penelitian
1. Manfaat Teoretis
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam
pengembangan kajian hukum ekonomi Islam, khususnya dalam memahami
status hukum mata uang fiat melalui studi tafsir Ali Jum’ah mengenai ayat-
ayat riba. Dengan adanya penelitian ini, diharapkan dapat memperkaya
khazanah penafsiran ayat-ayat riba dalam mengkaji hukum riba yang
berkaitan dengan konsep uang fiat dan bunga bank, serta memberikan
landasan teoritis bagi penelitian-penelitian selanjutnya.
2. Manfaat Praktis.

a. Bagi Akademisi dan Peneliti: Penelitian ini dapat menjadi referensi
akademis bagi para mahasiswa, dosen, dan peneliti mengenai penafsiran
Ali Jum’ah tentang ayat-ayat riba, mengingat kitab tafsirnya “A/-
Nibrds” belum sampai pada pembahasan ayat riba, yang berimplikasi
pada pemahaman konsep mata uang, riba dan bunga bank dalam konteks
kontemporer.

b. Bagi Regulator Keuangan Syariah: Hasil penelitian ini dapat menjadi
bahan pertimbangan dalam merumuskan kebijakan yang lebih adaptif
terhadap dinamika ekonomi global, sehingga dapat memberikan solusi
bagi umat Islam.

c. Bagi Masyarakat Muslim: Penelitian ini dapat membantu masyarakat
dalam memahami perbedaan pendapat ulama mengenai hukum maya
uang fiat yang berkaitan dengan bunga bank dan riba, sehingga dapat
memberikan wawasan dalam menentukan pilihan keuangan yang sesuai
dengan prinsip syariah.

d.Bagi Industri Perbankan Syariah: Temuan dari penelitian ini dapat
digunakan sebagai referensi dalam meningkatkan literasi keuangan
syariah.

E. Kerangka Teori

Penelitian ini membahas pemikiran Ali Jum’ah tentang ayat-ayat riba
dan implikasinya terhadap konsep mata uang fiat . Perbedaan pandangan
antara Ali Jum'ah dan mayoritas ulama kontemporer mengenai status
ontologis uang fiat dan implikasinya terhadap hukum riba dijelaskan secara
detail. Perbedaan ini didasarkan pada perbedaan metodologis dalam
memahami nilai uang kertas, apakah ia memiliki nilai intrinsik seperti emas
dan perak atau hanya nilai konvensional yang ditetapkan oleh otoritas.

Konsep riba dalam Islam merupakan salah satu pilar fundamental
dalam sistem ekonomi Islam yang secara tegas dilarang dalam Al-Qur'an.
Larangan riba ini didasarkan pada prinsip keadilan, persamaan, dan larangan
eksploitasi dalam transaksi ekonomi. Al-Qur'an, khususnya dalam Surah Al-
Baqgarah ayat 275-276, mengecam praktik riba dan menggambarkannya
sebagai tindakan yang menzalimi dan merugikan pihak yang lemah. Ayat-
ayat ini menjadi dasar bagi para ulama untuk merumuskan hukum riba dan
mengembangkan mekanisme transaksi ekonomi yang adil dan beretika.

Dalam khazanah fikih klasik, riba diklasifikasikan menjadi dua jenis
utama: riba al-fadl (riba karena kelebihan dalam pertukaran barang sejenis)



dan riba an-nasi'ah (riba karena penundaan pembayaran dengan tambahan).?
Riba al-fadl terjadi ketika adanya pertukaran barang sejenis dengan jumlah
yang berbeda, misalnya menukar satu kilogram beras kualitas A dengan dua
kilogram beras kualitas B. Sedangkan riba an-nasi'ah terjadi ketika terdapat
tambahan atas penundaan pembayaran utang, misalnya meminjam uang 1 juta
rupiah dan harus mengembalikan 1,1 juta rupiah sebulan kemudian. Para
ulama empat mazhab, yaitu Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan Hanbali, sepakat
mengharamkan kedua jenis riba ini, mesklpun terdapat perbedaan pendapat di
antara mereka dalam menentukan cakupan barang ribawi.?® Perbedaan
pendapat ini menunjukkan dinamika pemikiran fikih dalam merespons
perkembangan ekonomi dan sosial.

Transformasi sistem moneter global pasca Nixon Shock 1971, yang
menandai berakhirnya standar emas dan beralihnya sistem moneter dunia ke
mata uang fiat (fiat mone%/), telah menciptakan paradigma baru dalam
diskursus ekonomi Islam.?’ Perubahan fundamental ini memunculkan
pertanyaan krusial tentang status hukum mata uang fiat dalam konteks riba.
Sebelum Nixon Shock, standar emas menjamin nilai intrinsik mata uang,
sehingga relatif mudah untuk mengategorikannya sebagai barang ribawi.
Namun, dengan mata uang fiat yang tidak memiliki nilai intrinsik, persoalan
menjadi lebih kompleks.

Mayoritas ulama kontemporer, sebagaimana tercermin dalam fatwa
Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) dan Majma’
al-Figh al-Islami (Organisasi Konferensi Islam), menyamakan uang fiat
dengan emas dan perak dalam konteks hukum riba.”® Mereka berargumen
bahwa meskipun uang fiat tidak memiliki nilai intrinsik seperti emas dan
perak, fungsinya sebagai alat tukar dan satuan hitung membuatnya setara
dengan logam mulia dalam hukum riba. Pendekatan ini didasarkan pada giyas
(analogi) fungsional, yaitu menyamakan hukum sesuatu yang baru dengan
hukum sesuatu yang telah ada berdasarkan kesamaan fungsi.

Di sisi lain, Ali Jum'ah, seorang ulama kontemporer Mesir,
menawarkan perspektif berbeda dalam kajian tafsir dikanal youtube resminya
dan karyanya Atsar Dzihdab al-Mahhall fi al-Hukm. la membedakan antara
mata uang fiat dan logam mulia secara ontologis. Menurutnya, uang fiat tidak
dapat dlkategorlkan sebagai barang ribawi karena tidak memiliki nilai
intrinsik.?’ Nilai uang fiat bersifat konvens10na1 (i'tibari), ditentukan oleh
otoritas negara dan kepercayaan masyarakat.’® Nilai ini dapat berubah
sewaktu-waktu tergantung pada kebijakan moneter dan kondisi ekonomi suatu
negara. Konsekuensinya, bunga bank, menurut Ali Jum ah, tidak dapat
disamakan dengan riba yang diharamkan dalam Al-Qur'an.’! Sehingga, bunga

5 Tbn Rushd, Bidayat al-Mujtahid,...hal. 143.

26 Al-Syafi'i, al-Umm,.. hal. 3.

27 Paul R. Krugman, The Return of Depression Economics,...hal. 45.

28 Majma' al-Figh al-Islami, Putusan No. 10/5 Tahun 1985, Mekah: OIC, 1985.

2 Ali Jum'ah, Atsar Dzihdb al-Mahhall fi al-Hukm, Kairo: Daral-Salam, 1993, hal.
60.

30 Ali Jum'ah, Atsar Dzihdb al-Mahhall fi al-Hukm,.. hal. 61.

3UAl Jum'ah, Atsar Dzihdb al-Mahhall fi al-Hukm,.. hal. 63.



10

bank merupakan konsekuensi logis dari sistem moneter berbasis mata uang
fiat dan tidak memiliki kesamaan esensial dengan riba.

Perbedaan pandangan antara Ali Jum'ah dan mayoritas ulama
kontemporer mencerminkan perbedaan metodologis dalam memahami nilai
uang fiat dan implikasinya terhadap hukum riba. Ulama kontemporer yang
menyamakan uang fiat dengan emas dan perak menggunakan pendekatan
qiyas fungsional, sementara Ali Jum'ah menekankan perbedaan ontologis
antara keduanya. Wahbah al-Zuhaili, misalnya, berpendapat bahwa meskipun
uang fiat tidak memiliki nilai 1ntr1n51k fungsinya sebagai alat tukar utama
membuatnya tunduk pada hukum riba.>? Perbedaan metodologis ini memiliki
implikasi praktis yang s1§n1ﬁkan terutama dalam konteks legitimasi sistem
perbankan konvensional.* Pandangan Ali Jum'ah membuka peluang bagi
reinterpretasi hukum riba dalam konteks sistem moneter modern, sementara
pandangan mayoritas ulama kontemporer cenderung mempertahankan
interpretasi  klasik dengan menyesuaikannya pada realitas ekonomi
kontemporer.

F. Tinjauan Pustaka

Dalam penelitian ini, penulis menggali informasi dari beberapa
penelitian terdahulu sebagai pertimbangan mengenai kekurangan dan
kelebihan yang sudah ada. Selain itu peneliti menggali dari sumber seperti
buku-buku maupun jurnal dalam rangka untuk mendapatkan informasi
terdahulu serta teori yang digunakan untuk sebagai landasan teori ilmiah.
Penelitian terdahulu yang membahas transformasi sistem moneter global
seperti diantaranya:

1. karya Paul R. Krugman dengan judul The Return of Depression
Economics and the Crisis of 2008 yang menganalisis perubahan
fundamental sistem moneter global pasca Nixon Shock 1971 dan
dampaknya terhadap perekonomian dunia.>*

2. Karya Frassminggi Kamasa dengan judul "Dari Bretton Woods ke
Petro-Dollar:  Analisis dan Evaluasi Kritis Sistem Moneter
Internasional” yang membahas sejarah perkembangan s1stem moneter
global dari era Bretton Woods hingga dominasi petrodolar.®

3. Karya Niall Ferguson dengan buku The Ascent of Money yang
mengulas evolusi historis sistem keuangan dari sistem barter hingga
mata uang digital.*® Ketiga karya tersebut memberikan landasan
pemahaman tentang transformasi sistem moneter global yang
mempengaruhi diskursus ekonomi Islam kontemporer.

32 Wahbah al-Zuhaili, Al-Figh al-IsIAmi wa Adillatuhu, Damaskus: Daral-Fikr, 2007,
jilid 5, hal. 327.

3 M. Umer Chapra, The Islamic Vision of Development, Jeddah: IRTI, 2008, hal. 56.

3 Paul R. Krugman, The Return of Depression Economics and the Crisis of
2008,...hal. 45.

3% Frassminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar: Analisis dan Evaluasi
Kritis Sistem Moneter Internasional," dalam Jurnal Ekonomi dan Bisnis, Vol. 15 No. 2, Tahun
2023, hal. 237.

36 Niall Ferguson, The Ascent of Money, London: Penguin Books, 2008, hal. 112.



4.

11

Ilyas, R. (2016). Konsep Uang Dalam Perspektif Ekonomi Islam.
Tulisan ini dipublikasikan dalam BISNIS: Jurnal Bisnis dan
Manajemen Islam, Volume 4, Nomor 1, Tahun 2016. Penelitian ini
membahas tentang pemahaman uang dalam perspektif ekonomi Islam
yang menekan fungsi uang sebagai alat tukar, satuan hitung, dan
penyimpan nilai yang sesuai prinsip syariah. Uang ideal dalam Islam
adalah yang berbentuk logam mulia seperti emas (dinar) dan perak
(dirham), yang memiliki nilai intrinsik dan kestabilan tinggi. Studi ini
menjelaskan keunggulan uang logam mulia yang sudah digunakan
sejak zaman Nabi Muhammad saw., yang diteruskan oleh para
khalifah, dengan nilai yang stabil dan diterima masyarakat luas.
Konsep uang ini menjadi dasar penting agar aktivitas ekonomi dan
transaksi keuangan berjalan sesuai prinsip syariah, terhindardari riba
dan ketidakadilan. Penelitian menggunakan pendekatan kajian literatur
terhadap prinsip-prinsip ekonomi Islam terkait uang sekaligus
membahas efektivitas terhadap sistem moneter kontemporer.*’

Ibn Mant' dalam bukunya Al-Waraq al-Nagdi mengulas secara
mendalam sejarah, hakikat, nilai, dan hukum penggunaan kertas
sebagai alat pembayaran dalam perspektif fikih Islam. Buku ini
menjadi rujukan penting dalam memahami konsep mata uang fiat ,
yang merupakan fenomena modern jika dibandingkan dengan sistem
moneter klasik yang menggunakan logam mulia seperti emas dan
perak. Ibn Mani yang membahas bagaimana perkembangan
penggunaan uang fiat dalam ekonomi modern harus dilihat melalui
kerangka hukum Islam, terutama terkait dengan isu riba dan legalitas
transaksi yang melibatkan uang kertas. Dalam kitab ini, i1a
menguraikan latar belakang sejarah munculnya uang kertas, nilai
intrinsik yang melekat padanya, serta implikasi fikih terhadap
transaksi yang menggunakan alat pembayaran tersebut. Analisis
komprehensif yang disediakan menjadl dasar penting bagi penelitian
yang membahas validitas uang kertas.’

Penelitian terdahulu yang membahas konsep riba dalam perspektif
fikih klasik juga mencakup karya tafsir Al-Qur'an dari mazhab
tradisional, salah satunya adalah tafsir Al-Jami' li Ahkam al-Qur'an
oleh Al-Qurthubi. Tafsir ini merupakan salah satu karya klasik
terpenting yang memerinci hukum-hukum fikih berdasarkan ayat-ayat
Al-Qur'an, termasuk penjelasan mendalam mengenai larangan riba,
ruang lingkup, serta klasifikasi berbagai jenis riba. Dalam tafsirnya,
Al-Qurthubl mengulas konteks ayat-ayat yang membahas riba dengan
menegaskan landasan hukum dan moral dalam fikih Islam klasik.*

37 Ilyas, R., "Konsep Uang Dalam Perspektif Ekonomi Islam", dalam BISNIS:

Jurnal Bisnis dan Manajemen Islam , Volume 4, Nomor 1, Tahun 2016, hal. 35-57.

38 <Abd Allah ibn Sulayman, Ibn Mani‘, Al-Waraq al-Naqdi: Tarikhuh, Hagiqatuh,

Qimatuh, Hukmuh, Cet. ke-2, t.tp., t.p., 1984.

39 Abii 'Abd Allah Muhammad ibn Ahmad al-Anshari al-Qurthubi, Al-Jdmi' li

Ahkam al-Qur'an, cetakan ke-2, jilid 2, Kairo: Ddr al-Kutub al-Mishriyah, 1384 H/ 1964 M,

hal. 347.



12

Tafsir Al-Qurthubi ini menjadi referensi penting untuk memahami
bagaimana tradisi ulama klasik menafsirkan ayat-ayat syariah dengan
pendekatan yang sistematis dan aplikatif.

7. Selain itu, Ibn Rusyd dalam Bidayat al-Mujtahid menjelaskan
klasifikasi riba menurut empat mazhab utama (Hanafi, Maliki, Syafi'i,
dan Hanbali) serta metodologi penetapan hukum riba. Penjelasan Ibn
Rusyd melengkapi pendekatan tafsir Al-Qurthubl dengan memberikan
gambaran perbandingan mazhab dan argumentasi figh yang mendasari
hukum-hukum terkait riba.*°

8. Karya Imam al-Syafi'i dengan kitab a/-Umm yang membahas secara
mendalam tentang konsep riba al- fadhl dan riba an-nasi'ah serta
aplikasinya dalam transaksi ekonomi.*!

9. karya Imam Malik dalam a/-Muwatha yang me éuralkan batasan-
batasan barang ribawi dan kriteria penetapannya.”” Beberapa kitab
klasik di atas menjadi rujukan utama dalam memahami konsep dasar
riba dalam hukum Islam.

10. Nico P. Swartz dalam artikel berjudul "The Prohibition of Usury
(Riba): A Moral-Ethical Perspective of Islamic Financial and Banking
Law." Penelitian ini menegaskan bahwa larangan riba turut bertujuan
untuk membangun sistem ekonomi yang lebih stabil, adil, dan
harmonis secara sosial. Di sisi lain, penerapan prinsip-prinsip ini
membutuhkan reformasi dalam sistem keuangan modern agar lebih
menjiwai nilai-nilai moral dan keseimbangan sosial sebagaimana
diajarkan dalam Islam. Jurnal tersebut juga menjelaskan larangan riba
dalam Islam tidak hanya berdasarkan hukum dan aturan ritual semata,
tetapt juga didasari oleh nilai moral dan etika yang mendalam.
Dijelaskan bahwa sistem ekonomi dunia modern telah banyak
mengabaikan fondasi agama dalam ekonomi, sehingga menimbulkan
ketimpangan nyata dalam distribusi kesejahteraan, yang membuat
kekayaan terkonsentra51 pada segelintir orang dan kemiskinan
meningkat.*’

11. Penelitian terdahulu yang mengkaji hubungan antara mata uang fiat
dan riba dalam konteks kontemporer seperti karya Muhammad
Nejatullah Siddiqi dengan judul Riba, Bank Interest, and the Rationale
of Its Prohibition yang mengana11s1s rasionalitas pelarangan riba dalam
sistem keuangan modern.**

40 Ibn Rushd, Bidayat al-Mujtahid, Beirut: Daral-Kutub al-Ilmiyah, 2002, hal. 143.

4 Al-Syafi'i, al-Umm,...hal. 67.

42 Malik, al-Muwaththa, Beirut: Daral-Kutub al-Ilmiyah, 2005, hal. 205.

43 Nico P. Swartz, "The Prohibition of Usury (Rib4): A Moral-Ethical Perspective of
Islamic Financial and Banking Law: A Comparative Study Between the Islamic and the
Conventional Model", dalam Jurnal Syariah, Jil. 17, Bil. 2 (2009), hal. 409-430.

4 Muhammad Nejatullah Siddiqi,...hal. 12.



12.

13.

14.

15.

16.

17.

13

Karya Muhammad Mukhtar As-Salami dalam Buhuts Mukhtarah fi al-
Tamwil al-Islami yang membahas inovasi keuangan Islam dalam
merespons perubahan sistem moneter.*’

karya M. Umer Chapra dengan judul The Islamic Vision of
Development yang mengkaji irnglikasi sistem bunga bank terhadap
pembangunan ekonomi Islam.*® Ketiga karya teakhir di atas
memberikan perspektif kontemporer tentang adaptasi hukum Islam
terhadap perubahan sistem keuangan global.

Penelitian terdahulu yang secara khusus membahas pemikiran Ali
Jum'ah seperti karya Talhah Muhammad al-Masir dengan judul Kitab
al-Duktur Ali Jum'ah ila Ayna yang mengkritisi metodologi ijtihad Ali
Jum'ah dalam masalah ekonomi kontemporer.

Karya Ali Jum'ah sendiri dalam Atsar Dzihab al-Mahhall fi al-Hukm
yang menjelaskan argumentas1 ontologis tentang perbedaan mata uang
fiat dengan emas dan perak.*®

Penelitian terdahulu yang secara khusus membahas pemikiran Ali
Jum'ah juga mencakup karya tafsir dia AI-Nibras fi Tafsir al-Qur’an
al-Karim, yang menjadi referensi penting dalam memahami
pendekatan metodologi ijtthad Ali Jum'ah terhadap al-Qur'an.
Meskipun saat ini dalam Al-Nibras dia baru membahas sampai pada
Surat Al-Baqarah ayat 25 dan belum sampai pada ayat yang membahas
riba, penafsiran dalam bagian tersebut sudah menampilkan corak khas
ushul figh dalam metodologi tafsirnya. Ali Jum'ah menggunakan
pendekatan yang mengintegrasikan prinsip-prinsip ushul figh ke dalam
penafsiran, dengan tekanan telaah mendalam terhadap konteks teks,
bahasa, dan aspek normatif hukum Islam. Hal ini mencerminkan
bagaimana dia memadukan ilmu ushul figh dengan tafsir untuk
memberikan penafsiran yang aplikatif dan relevan bagi permasalahan
kontemporer, khususnya dalam dinamika hukum ekonomi syariah.*
Kanal YouTube resmi yang memuat kajian dan tafsir yang dibawakan
oleh Ali Jum'ah adalah "Dr. Ali Gomaa" ( sle 2.1 dluadl 3o sl dpans ) 3L
4242), Kanal ini diakses melalui tautan: https:/www.youtube.com/@
DrAliGomaa dan diunggah pertama kali pada tanggal 8 Februari 2012.
Kanal ini menjadi media utama penyebaran pemikiran, tafsir, dan
kajian keilmuan Ali Jum'ah yang ditujukan kepada audiens luas baik
di dunia Arab maupun internasional.

4 Muhammad Mukhtar As-Salami, Buhuts Mukhtdrah fi al-Tamwil al-Islami, Kairo:

Daral-Nahdah, 2010, hal. 56.

46 M. Umer Chapra, The Islamic Vision of Development, Jeddah: IRTI, 2008, hal. 56.
47 Talhah Muhammad al-Masir, Kitdb al-Duktur Ali Jum'ah ila Ayna, Kairo: Daral-

Kutub al-Misriyah, 1432 H/ 2011 M, hal. 142.

4 Ali Jum'ah, Atsar Dzihdb al-Mahhall fi al-Hukm, Kairo: Daral-Salam, 1993, hal.

4 Ali Jum'ah, Al-Nibrds fi Tafsir al-Qur’dn al-Karim. Juz al-Muqaddimah, Sitrat

al-Fatihah, wa al-Rub® al-Awwal min Siirat al-Baqarah. Cet. ke-1. Kairo: Al-Wabil li al-Intaj
wa al-Tawzi‘ wa al-Nashr, 2008, hal. 10


https://www.youtube.com/@DrAliGomaa
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

14

18. karya Wahbah al-Zuhaili dalam Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu yang
merepresentasikan pandan%an mayoritas ulama kontemporer yang
berbeda dengan Ali Jum'ah.>®

19. Penelitian terdahulu yang mengkaji implementasi praktis konsep riba
dalam sistem perbankan modern seperti fatwa DSN-MUI No. 1 Tahun
2004 tentang Bunga Bank yang menegaskan keharaman bunga bank
konvensional.’! Putusan Majma' al-Figh al-Islami No. 10/5 Tahun
1985 yang menyamakan status hukum mata vang fiat dengan emas
dan perak.>?

20. laporan OJK tentang Akses Keuangan Pedesaan 2023 yang
menggambarkan realitas akses masyarakat terhadap layanan
perbankan syariah.>
Berdasarkan tinjauan pustaka di atas, penelitian ini berupaya mengisi

kesenjangan dalam kajian akademis dengan menganalisis secara
komprehensif pemikiran Ali Jum'ah tentang ayat-ayat riba yang berimplikasi
pada status hukum mata uang fiat dan konsep riba. Berbeda dengan penelitian-
penelitian sebelumnya yang cenderung fokus pada aspek tertentu (historis,
fikih klasik, atau implementasi praktis), penelitian ini mengintegrasikan
berbagai perspektif tersebut dengan menggunakan pendekatan tafsir maudhu’i
ayat-ayat riba sebagai kerangka analisis.

G.Metode Objek Penelitian
1. Pemilihan Objek Penelitian

Penelitian ini berfokus pada pemikiran Ali Jum'ah sebagai tokoh
ulama kontemporer yang memiliki pandangan distingtif tentang konsep mata
uang fiat dan hukum bunga bank melalui pendekatan tafsir ayat-ayat riba.
Penelitian ini akan mengkaji interpretasi dan metodologi Ali Jum'ah dalam
menafsirkan ayat-ayat riba serta pandangannya mengenai status hukum mata
uang fiat dan bunga bank dalam konteks sistem keuangan modern. Penelitian
akan membatasi kajian pada karya-karya Ali Jum'ah yang secara spesifik
membahas tentang mata uang fiat, riba, dan bunga bank, termasuk kajian tafsir
di kanal youtub resminya, kitab-kitab tafsir, fatwa-fatwa, dan tulisan-
tulisannya yang berkaitan dengan ekonomi Islam sebagai landasan teori
primer.

Penelitian ini tidak membahas pemikiran Ali Jum'ah dalam aspek-
aspek di luar syariah, tafsir ayat riba, ekonomi dan keuangan, akan tetapi akan
meneliti bagaimana pandangan dan argumentasinya dapat memberikan solusi
terhadap problematika sistem keuangan modern. Penelitian ini juga tidak akan
mengkaji secara detail tentang sistem operasional perbankan atau aspek-aspek
teknis dari produk-produk keuangan modern yang tidak berkaitan langsung
dengan fokus penelitian.

30'Wahbah al-Zuhaili, AI-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Damaskus: Déral-Fikr, 2007,
jilid 5, hal. 327.

3! Dewan Syariah Nasional MUI, Fatwa No. 1 Tahun 2004 tentang Bunga Bank,
Jakarta: MUI, 2004.

52 Majma' al-Figh al-Islami, Putusan No. 10/5 Tahun 1985, Mekah: OIC, 1985

33 QJK, Laporan Akses Keuangan Pedesaan 2023, Jakarta: OJK, 2023, hal. 12.



15

2. Data dan Sumber Data

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari dua jenis, yaitu data
primer dan data sekunder. Data primer mencakup karya-karya Ali Jum'ah yang
berkaitan langsung dengan tema penelitian, di antaranya: kitab-kitab tafsir dan
karya tulis Ali Jum'ah yang membahas tentang ayat-ayat riba, kajian tafsir di
kanal youtube resminya, fatwa-fatwa Ali Jum'ah tentang mata uang fiat dan
bunga bank, karya-karya Ali Jum'ah dalam bidang ekonomi Islam dan
muamalah, rekaman ceramah, wawancara, dan dokumentasi pemikiran Ali
Jum'ah yang berkaitan dengan tema penelitian.

Sedangkan data sekunder meliputi berbagai referensi dan dokumen
yang mendukung penelitian ini, seperti: kitab-kitab tafsir klasik dan
kontemporer yang membahas ayat-ayat riba, karya-karya ulama klasik dan
kontemporer tentang mata uang dan riba, buku-buku, jurnal, dan artikel ilmiah
yang membahas pemikiran Ali Jum'ah, literatur tentang sejarah dan
perkembangan mata uang fiat , kajian-kajian tentang sistem perbankan dan
ekonomi [slam.

3. Teknik Input dan Analisis Data

Metode yang digunakan dalam penelitian ini meliputi pengumpulan
berbagai data yang berkaitan dengan variabel penelitian. Data yang terkumpul
kemudian akan disesuaikan dengan kerangka penulisan yang telah dirancang.
Pemikiran Ali Jum'ah tentang mata uang fiat dan bunga bank dijadikan
sebagai acuan utama untuk menganalisis dan mengeksplorasi ayat-ayat riba
yang telah ditentukan. Secara ringkas, terdapat empat langkah dalam fase
pengumpulan dan analisis data:

Pertama, peneliti mengumpulkan sebanyak mungkin data yang
relevan dengan variabel penelitian, termasuk karya-karya primer Ali Jum'ah
dan literatur sekunder yang mendukung.

Kedua, data yang terkumpul diseleksi untuk menghasilkan data yang
benar-benar diperlukan, guna menghindari pembahasan yang terlalu luas.
Seleksi dilakukan dengan memfokuskan pada aspek-aspek yang berkaitan
langsung dengan mata uang fiat dan bunga bank dalam perspektif tafsir.

Ketiga, data tersebut dianalisis menggunakan metode deskriptif-
analitis dan komparatif. Metode deskriptif-analitis digunakan untuk
menguraikan pemikiran Ali Jum'ah secara sistematis, sedangkan metode
komparatif digunakan untuk membandingkan pemikirannya dengan pandang
-an ulama lain.

Keempat, peneliti melakukan validasi terhadap data dan kesimpulan
yang diperoleh untuk meminimalisir kesalahan dan memastikan akurasi
interpretasi pemikiran Ali Jum'ah.

H. Sistematika Penulisan

Penelitian ini disusun dalam enam bab yang saling berkaitan secara
sistematis. Bab pertama merupakan pendahuluan memuat latar belakang
masalah, rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, kerangka teori,
tinjauan pustaka, serta metode penelitian yang mencakup pemilihan objek,



16

sumber data, teknik pengolahan dan analisis data. Bagian ini berfungsi sebagai
landasan awal yang menjelaskan konteks dan arah penelitian.

Bab kedua membahas kajian teoritis tentang riba mencakup definisi
riba, sejarah dan perkembangan praktik riba, serta konsepsi riba sebagai
bentuk eksploitasi finansial dan pelanggaran moral. Bab ini juga menguraikan
larangan riba dalam konteks penguatan keadilan ekonomi, ketimpangan sosial,
fatwa MUI, dan kajian tafsir Al-Qur’an terkait ayat-ayat dan tahapan larangan
riba.

Bab ketiga membahas biografi Ali Jum‘ah dan profil kanal youtube,
menampilkan latar belakang pendidikan dan karier keilmuan Ali Jum‘ah,
orientasi pemikiran dan metodologi tafsirnya, serta profil kanal YouTube
resmi yang mengandung kajian tafsir dengan gaya penyampaian dan target
audiens yang spesifik.

Bab keempat mengenai uraian ayat-ayat riba dalam Al-Qur'an
perspektif Ali Jum‘ah, mengkaji secara detail tafsir Ali Jum‘ah terhadap ayat-
ayat riba, mulai dari gambaran pelaku riba, penghapusan keberkahan harta riba
dan ganjaran sedekah, peringatan keras terhadap riba, hingga ajakan bertakwa
dan larangan melipatgandakan riba.

Bab kelima membahas mengenai implikasi pemikiran Ali Jum‘ah
terkait ayat riba terhadap Mata uang fiat , mencakup pengertian dan sejarah
mata uang fiat , pandangan Ali Jum‘ah terhadap uang fiat dan bunga bank,
posisi pro-kontra ulama atas uang kertas, serta analisis ‘illat riba dalam
kaitannya dengan status hukum uang kertas.

Bab keenam merupakan penutup berisi kesimpulan hasil penelitian,
implikasi pemikiran yang ditemukan, serta saran untuk pengembangan
penelitian selanjutnya sebagai bahan pertimbangan akademik dan praktis.



BAB 11
KAJIAN TEORETIS TENTANG RIBA DAN MATA UANG FIAT

A. Kajian Teoretis tentang Riba
1. Pengertian Riba

Riba secara etimologis berasal dari akar kata Arab s » - L) yang
bermakna “bertambah” atau “meningkat”. Dalam bahasa Arab, kata tersebut
digunakan untuk menunjukkan segala bentuk pertambahan baik secara fisik
maupun nilai. Ibn Manzhir dalam Lisan al- ‘Arab mendefinisikan riba sebagai
“JI3aY1 (s 58 5 le 335307 (tambahan atas pokok modal).! Konteks tambahan ini
menjadi kunci utama dalam memahami larangan riba dalam Islam, karena
menyiratkan adanya kelebihan yang tidak adil dalam transaksi. AI-Raghib al-
Ashfahani dalam al-Mufradat juga menegaskan bahwa riba merupakan
tambahan yang muncul tanpa disertai kerja atau kompensasi, dan hal ini
dianggap merusak prinsip keadilan dalam jual beli.> Secara terminologis, para
ulama mendefinisikan riba sebagai tambahan yang tidak sah atau tidak
dibenarkan syariat dalam transaksi muamalah, khususnya dalam utang-
piutang dan pertukaran barang ribawi. As-Sarakhsi dalam al-Mabsiith
menyebut bahwa  gall &by hkall pasall (e JAN Jladll 54 U5l artinya: “riba
adalah kelebihan yang tidak disertai dengan imbalan yang disyaratkan
dalam jual beli.””® Definisi ini menjadi dasar bagi para fugaha untuk

! Ibn Manzhiir, Lisdn al- ‘Arab, juz 14, Beirut: Dar Shadir, 1994, hal. 304.

2 Al-Raghib al-Ashfahani, al-Mufradat fi Gharib al-Qur’dn Beirut: Dar al-Qalam,
1412 H , hal. 340.

3 Al-Sarakhsi, al-Mabsiith, juz 12 Beirut: Ddr al-Ma‘rifah, 1993, hal. 109.

17



18

mengharamkan praktik riba dalam semua bentuknya karena dianggap merusak
keseimbangan dan keadilan dalam transaksi.

Lebih jelas lagi untuk mengetahui lebih dalam mengenai pengertian
riba, perlu diketahui lebih dahulu mengenai bagaimana praktik riba. Dalam
Tafsir at-Thabari dijelaskan bahwa bentuk praktik riba pada masa Jahiliyah
digambarkan melalui sejumlah riwayat. Salah satunya berasal dari Ibn Zaid,
yang menuturkan bahwa ayahnya menjelaskan: riba ketika itu dilakukan
dengan cara menambah nilai utang seiring dengan penundaan waktu
pembayaran. Ketika waktu jatuh tempo tiba, pihak yang memberi utang akan
menemui si peminjam dan berkata, “Bayar sekarang atau tambahkan jumlah
utangnya.” Jika si peminjam mampu membayar, maka ia melunasi utangnya
sesuai kesepakatan. Namun, bila tidak mampu, maka utangnya diperpanjang
dengan penambahan nilai. Bila utangnya berupa seekor hewan, maka
pembayaran ditukar dengan hewan yang usianya lebih tua. Misalnya, jika
awalnya seekor hewan berusia satu tahun (bintu makhadh), maka penundaan
akan menuntut pembayaran dengan hewan berusia dua tahun (bintu labiin),
kemudian menjadi tiga tahun (higqah), dan selanjutnya empat atau lima tahun
(jaz'ah), seiring lamanya penundaan. Praktik seperti inilah yang
memperlihatkan sistem pelipatgandaan dalam riba Jahiliyah, di mana
penambahan nilai utang terjadi semata karena penundaan pembayaran, bukan
karena nilai tambah riil dari transaksi tersebut.*

Kemudian dalam menafsirkan ayat 275 dalam surat al-Baqarah;
Maksud kata alladzina ya’kuliin ar-ribd menurut at-Thabari adalah alladzina
yurbiina (yang menambahkan/melipatgandakan), oleh karena itu pelaku riba
disebut murbin disebabkan melipatgandakan harta (pinjaman) atau menambah
harta itu disebabkan karena penangguhan pembayaran.’

Ayat tersebut mengandung hukum-hukum riba dan kebolehannya jual-
beli serta ancaman bagi yang menghalalkan riba. Dia menjelaskan ayat
tersebut dengan 38 masalah diantaranya adalah:®

Pertama: kata “alladzina ya’kuliina: ya’khudzuna”. kata “mengambil”
diartikan dengan “memakan” karena pengambilan dimaksudkan untuk makan.
Dia juga menyatakan bahwa “riba menurut bahasa adalah az-ziyddah
mutlagan (penambahan secara mutlak)”. sedangkan dalam surat an-nisa ayat
161 bahwa yang dimaksud bukan riba syar’i akan tetapi yang dimaksud adalah
harta haram sebagaimana juga dijelaskan dalam surat al-maidah ayat 42 bahwa
mereka gemar memakan harta haram dari ar-rasya (suap menyuap). Dan

4 Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir at-Thabari, Jami’al-Baydn fi Ta 'wil Ayi Al-Qur an,
jilid 6, Makkah: Daru al-Tarbiyah wa al-Turats, t.th., , hal. 7

5 Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir at-Thabari, Jami’ al-Bayédn fi Ta'wil Ayi Al-
Qur’an,...hal. 7.

¢ Al-Qurtubi, Jami’ li Ahkdm al-Qur’an, jilid 11, al-Qahirah: Dar al-Hadits, 2002,
hal.299.



19

dalam surat Ali Imran ayat 75, bahwa tidak ada dosa bagi kami terhadap harta
orang-orang ummi. Dan oleh karena itu masuk dalam kategori didalamnya
adalah pelarangan dari tiap harta yang haram dari usaha apa saja.

Dia menjelaskan bahwa dalam syariat Islam, ada dua jenis riba yang
dikenal, yaitu tahrim an-nasa dan tafadul fi al-ugid. Pengharaman riba
disebabkan oleh penundaan pembayaran dan kelebihan nilai dalam bentuk
pertukaran barang, khususnya jenis makanan. Praktik ini umumnya dilakukan
oleh orang Arab pada masa lalu, di mana pihak peminjam diberi pilihan antara
melunasi utangnya atau menambahkan sejumlah tertentu sebagai imbalan
penundaan (dengan perkataan "ataqdhi am turbi”). Hal ini telah disepakati
sebagai perbuatan yang haram. Selanjutnya, dijelaskan bahwa sebagian besar
jual beli yang diharamkan terjadi karena adanya tambahan, baik pada nilai
pokok harta maupun manfaat yang diperoleh dari penundaan pembayaran.

Maka, dapat disimpulkan bahwa pemahaman tafsir al-Qurtubi tentang
riba masih terikat pada konteks transaksi pada masa Jahiliyah, yang berbeda
dengan kondisi dan situasi ekonomi umat Islam saat ini. Oleh karena itu,
penting untuk meninjau kembali pemahaman ini dengan merujuk pada
penjelasan para mufasir kontemporer yang memahami tantangan dan
dinamika zaman modern yang dihadapi umat Islam. Selanjutnya, pandangan
yang paling umum didengar, yaitu bahwa setiap tambahan dalam pinjaman
pasti riba, bersumber dari kaidah dalam literatur klasik.” Kaidah tersebut
menyatakan bahwa setiap pinjaman yang menghasilkan manfaat atau
keuntungan adalah riba (kullu qardhin jarra manfa’atan fahuwa ribd).?
Athiyah Shaqr dalam karyanya Ahkam al-Kalam fi al-Fatawa wa al-Ahkam
menyebutkan bahwa ada beberapa atsar yang menjelaskan prinsip kaidah ini:’

Pertama, diriwayatkan oleh Imam Baihaqi dari Fadhalah bin Ubaid,
mauquf dengan lafaz “kullu qardhin jarra naf’an fahuwa wajhun min wujih
ar-riba”.

Kedua, diriwayatkan oleh al-Haris bin Usamah dari hadis Ali dengan
lafaz “Innannabiyya shallallahu ‘alaihi wa sallam naha ‘an qardhin jarra
naf’an”. Ada sebagian ulama yang berpendapat bahwa walaupun ungkapan
itu kaidah dan bukan hadis, namun ulama sepakat bahwa maknanya shahih,
kemudian pendapat ini dirinci oleh sebagian ulama fikih bahwa setiap utang-
piutang yang memberikan manfaat kepada kreditor termasuk riba jika
dipersyaratkan (idza kdna masyriithan fihi naf’un lil mugridh). Hal ini

7 Megawati, "Riba Menurut Ulama Klasik dan Kontemporer, " Tesis Magister Agama,
Institut PTIQ Jakarta, 2020, hal. 49

8 Hussein Ahmad Shalih al-Bakri, Bughyat al-Bdhits ‘an Zawd'id Musnad al-Harith,
ed. oleh Hussein Ahmad Shalih al-Bakri, cet. 1, jilid. 1, Madinah: Markaz Khidmat as-Sunnah
wa as-Sirah an-Nabawiyyah, Universitas Islam Madinah, 1994, hal. 500

% Athiyah Shagqr, Ahsan al-Kaldm fi Fatdwa wa al-Ahkdm, Kairo: Dar al-Gad al-
Arabi, cet.2, jilid 1, 1994, hal. 197.



20

dipegang oleh kelompok pertama, ulama seperti Ibn Qudamah, dalam al-
Mughni karya Ibn Qudamah, bahwa “Para ulama sepakat bahwa setiap
pinjaman yang disyaratkan ada tambahannya itu diharamkan”, kemudian Ibn
al Mundzir berkata “Para ulama telah sepakat bahwa pihak yang
meminjamkan jika memberi syarat kepada pihak peminjam agar dibayar lebih
dengan tambahan atau hadiah dan ia meminjam atas dasar itu, jika ia
mengambil kelebihan tersebut, itu termasuk riba”!°

Dalam tafsir tersebut, Husain bin Mas’ud al-Baghawi (wafat 1122 M)
menjelaskan bahwa riba merupakan kullu gardin jarra manfa’atan adalah
jenis pinjaman yang memberikan suatu manfaat atau tambahan bagi pihak
pemberi pinjaman. Dengan kata lain, pinjaman yang mengandung unsur
tambahan atau keuntungan yang diperoleh dari akad pinjam-meminjam itulah
yang disebut riba.!!

Dalam Tafsir Jami’ li Ahkam Al-Qur’dn atau Tafsir al-Qurtubi,
disebutkan bahwa berdasarkan keterangan Nabi SAW, mempersyaratkan
adanya tambahan dalam utang adalah termasuk riba, meskipun tambahan
tersebut hanya berupa segenggam pakan ternak.'> Maksudnya adalah, semua
utang yang disyaratkan untuk dilunasi dengan jumlah yang lebih banyak dari
yang dipinjamkan hukumnya haram, tanpa adanya perbedaan atau
pengecualian.'®

Dalam Tuhfah al-Muht3aj dan penjelasan Hasyiyah Ibnu Qasim
disebutkan bahwa setiap bentuk pinjaman (qardh) yang mensyaratkan
keuntungan bagi pemberi pinjaman termasuk dalam kategori riba dan dapat
membatalkan akadnya, baik keuntungan itu hanya untuk pemberi pinjaman
maupun untuk kedua belah pihak. Hal ini didasarkan pada hadis: "Setiap
pinjaman yang menghasilkan manfaat adalah riba." Meskipun hadis ini
memiliki kelemahan sanad, maknanya diperkuat oleh riwayat dari sejumlah
sahabat. Contoh praktik riba ini adalah apabila seseorang memberikan
pinjaman kepada pihak yang menyewa propertinya dengan harga sewa lebih
tinggi dari nilai sewajarnya karena adanya pinjaman. Jika hal ini menjadi
syarat dalam akad, maka hukumnya haram secara ijma’. Namun bila tidak
disyaratkan, maka menurut mazhab Syafi'i hukumnya makruh, sedangkan
menurut sebagian besar ulama hukumnya tetap haram, sebagaimana
ditegaskan oleh Imam Subki, kaidah ini seolah mencakup semua transaksi
pinjaman yang memberikan keuntungan kepada kreditur, baik kecil maupun
besar, berlipat ganda ataupun tidak, yang kemudian disebut sebagai riba.
Perbedaan pandangan sebagian ulama tentang konsep riba ini menyebabkan

19 1bn Qudamah, al-Mughni ma’a Syarh al- Kabir, Beirut: Dar el-Fikr, 1985, hal. 36.

' Abu Muhammad al-Husain ibn Mas’ud ibn Muhammad ibn al-Farra’ al-Baghawi,
Tafsir Al-Baghawi, Beirut: Dar Thya at-Turats, 1420 H, Jilid 1, hal. 383.

12 Al-Qurtubi, Jami’ Li Ahkdm Al-Qur’an, ..., hal. 241.

13 Ibn Qudamah, AI-Mughni ma’a Syarh al-Kabir, jilid 1V, hal. 36.



21

adanya variasi dalam penafsiran tersebut. Menurut al-Baji, makna kaidah ini
diperkuat oleh hadis shahih yang diriwayatkan oleh beberapa sahabat Nabi.'*
Salah satu dalil yang mereka jadikan huj jah adalah hadits riwayat al-Bukhari:

15 -

wcuw\w‘m‘f(oéfd\d A U.C« WL.;J&- u}é-“o\.;il.i»u.\.a-
Juqu\ 6% e @ 4 s e leabl s A VT L0 Sl o d e
J}jscwyj\wuyw\dhuc 185 e 3l B 6 1 )

15 L’) &\;9 é-L’-LJ 3)\3 ‘w

w\

Abdullah bin salam ra berkata, “Sesungguhnya engkau tinggal di suatu negeri
yang padanya praktik riba merajalela. Dan sesungguhnya di antara pintu-pintu
riba adalah seseorang dari kalian memberikan piutang hingga tempo tertentu
dan bila telah jatuh tempo, penghutang datang dengan uang yang ia hutang
sambil membawa serta keranjang yang berisikan hadiah berupa gandum atau
makanan pokok lainnya, maka hendaknya engkau jangan mengambilnya,
karena itu riba”

Hadis tersebut mengindikasikan bahwa peminjam tidak diperkenankan
memberi imbalan atau hadiah kepada pihak pemberi pinjaman sebelum
hutangnya dilunasi atau sebelum jatuh tempo. Pemberian tambahan ini
dilarang karena adanya syubhat, bahwa pemberian tambahan tersebut
dimaksudkan agar peminjam memperoleh kelonggaran atau tambahan waktu
pelunasan, mirip dengan praktik risywah (suap). Maksud hadiah atau imbalan
tersebut adalah yang terkait langsung dengan pinjaman yang diterima.
Sebaliknya, tambahan yang tidak terkait dengan pinjaman, seperti biaya
administrasi, diperbolehkan. Adapun hadiah yang diberikan peminjam kepada
pemberi pinjaman boleh diberikan pada saat pelunasan hutang, dengan catatan
tidak menjadi syarat atau kebiasaan yang melekat.

Riba memiliki dua makna istilah, yaitu dalam arti luas dan dalam arti
sempit. Riba dalam arti luas mencakup semua transaksi jual-beli yang dilarang
oleh syariat. Hal ini berdasarkan keterangan sahabat Ibn Abi Aufa ra yang
mengecam praktek transaksi najasy. la menyebutkan bahwa, "Orang yang
melakukan jual-beli najasy adalah orang yang memakan riba dan seorang
yang tidak amanah.” Najasy sendiri adalah tindakan pura-pura menawar
barang bukan untuk membeli, melainkan untuk menipu pembeli asli. Meski

14 Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Ali ibn Hajar al-Haitami, Tuhfat al-Mubhtdj i Sharh
al-Minhdj, disertai hasyiah ‘Abd al-Hamid al-Sharwani dan Ahmad ibn Qdsim al- ‘Abbadi, jil.
5 Kairo: al-Maktabah al-Tijdriyah al-Kubrd, 1357 H/1938 M; cetak ulang: Dar Thya’ al-Turats
al-‘Arabi, Beirut, hal. 46.

15 Al-Bukhari, Shahih al-Bukhdri, jilid 3, no. 3603, Damaskus: Dar Ibn Katsir, 1993,
hal. 1388.



22

tindakan ini bukan riba secara teknis, ia tetap haram, dan Ibn Abi Aufa
menyebut pelaku najasy sebagai pemakan riba dalam makna luas.
Begitu pula, pernyataan Aisyah ra turut menguatkan pengertian ni:

LfJ" UL‘» WLcuccd ’Jc (,.Lw.au.c Y\Jcc@.&d\fcu\wu.\:-
PRS- N RUN(] (,.LL’«U..&“\&.&LSJ\ &G @ 5a) s;ywow cj;\

16”;&-\ \;”- D}- (" cUAU\

“Tatkala diturunkan beberapa ayat terakhir dari surat al-Baqarah yang isinya
melarang riba, Rasulullah SAW pergi ke masjid lantas mengharamkan jual-
beli khamar sebagai realisasi pelarangan riba”.

Jual-beli khamar bukan termasuk transaksi riba, meskipun transaksi ini
dilarang oleh syariat. Ketika turun ayat pelarangan riba, Rasulullah SAW juga
melarang jual-beli khamar karena masuk dalam kategori riba dalam pengertian
luas. Demikian pula dengan keterangan dari Umar bin Khattab ra, yang
mengatakan bahwa, “Sungguh termasuk riba adalah menjual kurma dalam
kondisi masih hijau dan belum enak dikonsumsi.” Jual beli kurma yang masih
hijau ini termasuk dalam transaksi jual-beli ijon (jual-beli tangguh) yang
dilarang karena mengandung unsur gharar (ketidakpastian) yang tinggi. Oleh
karena itu, sahabat Umar ra menyebut transaksi tersebut sebagai bentuk riba
dalam arti luas.!’

Yang kedua adalah pengertian riba dalam arti sempit. Dalam
pengertian ini, para ulama memiliki perbedaan redaksi, demikian pula definisi
riba menurut syara’ masih menjadi perselisihan di kalangan ahli fiqih,
bergantung pada pemahaman mereka tentang haramnya riba tersebut.

Misalnya, Mazhab Hanafiyah mendefinisikan riba sebagai tambahan
yang tidak disertai dengan imbalan menurut standérsyariat, yang disyaratkan
bagi salah satu pihak dalam akad pertukaran. Tambahan ini dianggap sebagai
bentuk ketidakseimbangan yang dilarang dalam muamalah Islam. Mazhab
Malikiyah memandang riba sebagai tambahan dalam jumlah atau timbangan,
baik tambahan yang nyata maupun yang bersifat dugaan, serta termasuk pula
dalam bentuk penundaan pembayaran. Definisi ini menunjukkan bahwa riba
tidak hanya terkait dengan kelebihan fisik, tetapi juga mencakup aspek waktu
dalam transaksi. Sementara itu, Mazhab Syafi’iyah menjelaskan riba sebagai
akad atas suatu pengganti tertentu yang tidak diketahui kesetaraannya menurut
ukuran syariat pada saat akad berlangsung, atau yang disertai penundaan
dalam penyerahan kedua barang yang dipertukarkan atau salah satunya.

16 Al-Bukhari, Shahih al-Bukhari, jilid 1, n0.447,... hal. 175
17 Ammi Nur Baits, Ada Apa Dengan Riba?, Yogyakarta: Pustaka Muamalah, 2017,
hal. 2-5.



23

Penekanan pada ketidaktahuan terhadap kesetaraan dan unsur penundaan
menjadi ciri khas pandangan Syafi’iyah.!®

Adapun Mazhab Hanabilah mendefinisikan riba sebagai adanya
kelebihan pada sebagian barang dan penundaan pada sebagian lainnya, yang
terbatas pada jenis-jenis tertentu yang secara khusus telah ditetapkan
keharamannya oleh syariat. Yang dimaksud dengan kelebihan dalam definisi
Hanabilah adalah tambahan pada barang-barang yang sejenis dan termasuk
dalam kategori barang yang ditakar atau ditimbang, seperti satu takaran
dengan jenisnya sendiri atau satu timbangan dengan jenisnya sendiri.
Sedangkan penundaan yang dimaksud mencakup pertukaran barang-barang
tersebut, meskipun tidak sejenis, jika dilakukan secara tidak tunai. Jenis-jenis
barang ini, menurut Hanabilah, dibatasi hanya pada barang-barang yang
ditakar dan ditimbang, sebagaimana telah diatur keharamannya dalam nash
syar’i. Dengan demikian, keempat mazhab sepakat bahwa riba adalah
tambahan yang dilarang dalam transaksi tertentu karena mengandung unsur
ketidakadilan dan manipulasi, meskipun masing-masing mazhab menyoroti
aspek yang berbeda dalam mendefinisikannya.Menurut golongan Syafi’i,
transaksi yang melibatkan imbalan tertentu yang tidak diketahui kesamaan
takarannya maupun ukuran waktu pelaksanaan transaksi, atau transaksi yang
dilakukan dengan penundaan waktu penyerahan dari kedua barang yang
dipertukarkan atau salah satunya, termasuk dalam definisi riba.!” Adapun
dalam Tafsir Mafatih al Ghaib dikatakan bahwa:

2 a5 A5 ey ca:bjﬂ L e uUs ¢ 6

Riba menurut bahasa adalah tambahan, tapi tidak semua tambahan adalah
riba.??

Kata riba dari segi bahasa berarti "kelebihan". Jika makna riba hanya
berhenti pada arti "kelebihan" tersebut, maka pandangan kaum musyrik yang
menganggap riba adalah sesuatu yang wajar atau lumrah memiliki dasar yang
dapat dipahami secara bahasa. Namun, dalam konteks syariat Islam, makna
riba memiliki batasan yang lebih spesifik dan ketat.

Hal ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. al—Baqarah/2'275

JS\W /c:,J f»‘\’ s 14

“...Dan Allah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba...”

18 Marziq, Waliyah Mahmud, et al., Figh al-Mu ‘Gmaldt al-Muqdran: Materi
Kuliah Tingkat Dua Fakultas Syariah dan Hukum, Universitas Al-Azhar Kairo. Kairo:
Universitas Al-Azhar, 2019/202, hal. 191

19 Marziq, Waliyah Mahmid, et al., Figh al-Mu ‘Gmalat al-Mugdran: Materi Kuliah
Tingkat Dua Fakultas Syariah dan Hukum,...hal. 192

20 Ar-Razi, Mafitih al-Ghaib, Beirut: Dar lhya at-Turats al-Arabi, 1420 H, jilid VII,
hal. 73.



24

Para ulama berbeda pendapat tentang maksud kata riba dalam ayat QS. al-
Bagarah/2:275 di atas. Sebagian ulama seperti Ibn Abbas, Ibn Umar, dan
Muawiyah berpendapat bahwa yang dimaksud riba dalam ayat tersebut adalah
riba dalam arti bahasa atau yang dikenal dengan riba jahiliyah (riba qardh).
Sedangkan mayoritas ulama berpendapat bahwa riba yang dimaksud dalam
ayat tersebut adalah riba dalam transaksi jual-beli. Pendapat ini didukung oleh
tokoh-tokoh seperti Aisyah, Abu Sa’id al-Khudri, dan lain-lain. Sementara itu,
Ibn Asyur mengemukakan bahwa pendapat yang lebih rajih (lebih kuat) adalah
bahwa maksud riba dalam ayat tersebut adalah riba jahiliyah. Dalilnya adalah
bahwa ayat tersebut secara khusus menyinggung riba jahiliyah, sedangkan
riba yang berkaitan dengan jual-beli dijelaskan dalam hadis-hadis lain.?!
Adapun pengertian riba di masa modern, sebagaimana penjelasan Ali
Jum‘ah yang menegaskan definisi riba sebenarnya tidak memiliki kejelasan
sejak masa awal Islam. Bahkan Umar ibn al-Khattab berharap Nabi Saw.
memberikan penjelasan lebih rinci mengenai batasannya. Para imam mazhab
juga menekankan bahwa larangan riba bersifat ta ‘abbudiyah karena pada
masa jahiliyah orang-orang musyrik menyamakan jual beli dengan riba,
padahal al-Qur’an secara tegas menghalalkan jual beli dan mengharamkan
riba. Untuk menjelaskan kekeliruan tersebut, Ali Jum‘ah memberikan
perbandingan antara jual beli secara kredit dan praktik riba. Dalam jual beli,
penjual memperoleh piutang dan pembeli memiliki barang, sedangkan dalam
riba, peminjam tetap harus mengembalikan tambahan utang yang dipakai
membeli barang yang sama. Dari sisi ekonomi praktis kedua transaksi ini
tampak serupa, namun perbedaan prinsipil terletak pada dampak sistemiknya:
riba menciptakan ketidakstabilan nilai uang dan memicu inflasi, yang pada
gilirannya merugikan kaum miskin. Dalam konteks modern, riba dipahami
dalam bentuk inflasi dimana nilai harga bertambah tanpa bertambahnya
jumlah produksi barang, yang muncul setelah sistem moneter global
meninggalkan standar emas. Sejak keputusan Nixon pada 1970-an, uang
kertas tidak lagi didukung cadangan emas, dan bank sentral berupaya
mengendalikan inflasi dengan suku bunga. Menurut Ali Jum‘ah, hal ini
menegaskan bahwa dunia telah berubah sehingga pemahaman hukum Islam
harus mempertimbangkan realitas kontemporer. Ia mengutip Imam al-Qarafi
yang mengingatkan bahaya memahami teks secara kaku tanpa memperhatikan
perubahan zaman, karena dapat menyesatkan diri sendiri dan orang lain*?
Berdasarkan keterangan di atas penulis menyimpulkan secara
etimologis, riba berarti "bertambah" atau "meningkat," yang dalam konteks

2! Oni Syahroni, Ushul Figh Muamalah: Kaidah-kaidah Ijtihad dan Fatwa dalam
Ekonomi Islam. Depok: PT. RajaGrafindo Persada, 2019, hal. 58-59.

22 Ali Jum‘ah, “Apa Pengertian Riba di Era Modern...Apakah Merupakan Pinjaman
Yang Berlipat?”, YouTube resmi Ali Jum‘ah, https://voutu.be/X74g6aHhAPE?si=7CV-
S56iuOTtdAwi, (diakses pada 26 Agustus 2025), menit 00:07-00:48,



https://youtu.be/X74g6aHhAPE?si=7CV-S56iuOTtdAwi
https://youtu.be/X74g6aHhAPE?si=7CV-S56iuOTtdAwi

25

syariat Islam diterjemahkan sebagai tambahan yang tidak sah dalam transaksi
keuangan, khususnya dalam utang-piutang dan jual beli tertentu. Larangan
riba bersandar pada prinsip keadilan dan keseimbangan dalam muamalah, di
mana setiap keuntungan yang diperoleh tanpa kerja atau kompensasi yang
layak dianggap merugikan pihak lain dan merusak tatanan ekonomi Islam.
Pemahaman klasik yang menempatkan riba sebagai tambahan karena
penundaan pembayaran pada masa Jahiliyah masih menjadi dasar utama
dalam literatur figh dan tafsir. Namun, seiring dinamika ekonomi modern,
penting untuk memperkaya pemahaman ini dengan tafsir kontemporer yang
mengakomodasi kompleksitas transaksi masa kini. Secara umum, dalam
konteks pinjaman maupun jual beli, tambahan yang disyaratkan oleh kreditur
adalah termasuk riba dan diharamkan menurut ijmak ulama.

2. Sejarah dan Perkembangan Praktik Riba

Konsep riba telah dikenal sejak zaman dahulu dan mengalami
perkembangan makna seiring waktu. Kajian tentang riba tidak hanya menjadi
pembahasan di kalangan umat Islam, tetapi juga menjadi perhatian serius
berbagai kalangan di luar Islam. Jika ditelusuri sejarahnya, konsep riba sudah
dibahas lebih dari dua ribu tahun yang lalu oleh berbagai peradaban, termasuk
kalangan non-Muslim seperti agama Hindu dan Buddha.?® Yahudi, Yunani,
Romawi dan Kristen.?* Dalam prakteknya, kaum Yahudi merupakan umat
yang gemar melakukan riba.*’

Pada zaman pra-Islam, di kalangan bangsa Arab tidak dikenal bentuk
pemerintahan kerajaan seperti yang ada pada Romawi, Persia, dan lain-lain.
Masyarakat Arab pada masa itu hidup dalam bentuk kelompok klen (qaum)
atau suku (qabilah), di mana keterikatan seseorang kepada klen atau sukunya
sangat krusial untuk kelangsungan hidup. Solidaritas antar anggota klen sangat
kuat; misalnya, bila ada anggota yang dibunuh, seluruh anggota klen memiliki
tanggung jawab untuk menuntut balas. Istilah riba telah lama dikenal dan
dipraktikkan dalam transaksi perekonomian masyarakat Arab pra-Islam.
Namun, pada masa itu, riba yang berlaku tidak hanya sebatas tambahan uang
akibat penundaan pelunasan hutang, melainkan juga dapat berupa tambahan
lain dalam berbagai bentuk transaksi. Larangan terhadap riba bukanlah hal
baru yang muncul dengan Islam saja, melainkan sudah dikenal dan diterapkan
dalam berbagai agama lain sebelum ajaran Islam yang dibawa Muhammad
datang.

23 Veithzal Rivai, et al., Bank and Financial Institution Manajement Conventional
and Sharia System, Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2007, hal. 761

24 Muhammad Syafi'i Antonio, Bank Syari'ah: Dari Teori ke Praktik, Jakarta: Gema
Insani Press, 2001, hal, 42

2> M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep
Konsep Kunci, Vol Il No. 9, Jakarta: LSAF, 1991, hal. 45.



26

Secara historis, konsep riba hampir setua dengan peradaban manusia,
dan praktiknya telah ada sejak lama. Tokoh-tokoh filsuf Yunani seperti Plato
(424-347 SM) dan Aristoteles termasuk yang sangat mengutuk praktik
pembungaan uang, yang dalam literatur Barat dikenal dengan istilah usury
atau interest. Bangsa Yunani kuno, yang memiliki peradaban tinggi pada
zamannya, secara tegas melarang pinjaman uang dengan riba. Dalam beberapa
pernyataannya, Aristoteles menyatakan bahwa "riba tidaklah adil" dan bahwa
"meminjamkan uang dengan riba adalah sesuatu yang rendah derajatnya."
Demikian pula dalam sejarah Kerajaan Romawi, setiap bentuk pengambilan
riba dilarang melalui peraturan dan undang-undang ketat guna membatasi
besarnya tambahan yang boleh dipungut. Kerajaan Romawi bahkan
merupakan salah satu kerajaan pertama yang secara resmi menerapkan
peraturan untuk melindungi para peminjam dari praktik riba yang
merugikan.?®

Dalam agama Yahudi, larangan terhadap praktik pengambilan riba
sangat jelas tercantum dalam berbagai kitab sucinya, baik dalam Perjanjian
Lama maupun dalam undang-undang Talmud. Misalnya, Kitab Keluaran
22:25 menyatakan: "Jika engkau meminjam uang dari salah satu umatku,
orang miskin di antaramu, maka janganlah engkau berlaku sebagai penagih
hutang terhadap dia, janganlah kamu bebankan bunga terhadapnya."” Ayat ini
secara tegas melarang pengambilan bunga atau keuntungan dari peminjaman
uang kepada sesama umat, khususnya kepada orang yang berada dalam
kondisi kurang mampu. Larangan ini memperlihatkan bahwa agama Yahudi
memandang praktik riba sebagai sesuatu yang tidak adil dan merugikan
sesama. Selain itu, ayat lain yang membahas hal serupa terdapat dalam
Perjanjian Lama, pasal 22 ayat 25, yang menegaskan bahwa ketika seseorang
memberi pinjaman kepada warga bangsanya, maka dia tidak boleh berlaku
seperti penagih hutang yang mencari keuntungan dari pinjamannya.?’

Dalam Kitab Suci Yahudi, terutama dalam Perjanjian Lama, terdapat
larangan yang jelas terhadap praktik riba. Misalnya, dalam pasal 36
disebutkan: "Supaya ia dapat hidup di antaramu janganlah engkau
mengambil bunga uang atau riba dari padanya, melainkan engkau harus takut
akan Allahmu, supaya saudaramu dapat hidup di antaramu.” Larangan ini
menegaskan bahwa mengambil riba dari sesama umat adalah perbuatan yang
dilarang agar sesama bisa hidup dengan adil. Namun, dalam pandangan
sebagian orang Yahudi, riba hanya dianggap terlarang jika dilakukan antar
sesama Yahudi saja, sementara pengambilan riba terhadap non-Yahudi

26 Gedung Pusat Pengembangan Islam, Buku Pintar BMT Unit Simpan-Pinjam dan
Grosir, Surabaya: t.p, t.th., hal. 11.

27 Karnaen Purwaatmaja, Apakah Bunga Sama dengan Riba? Kertas kerja seminar
ekonomi Islam, Jakarta: LPPBS, 1997. Dikutip oleh Muhammad, Manajemen Bank Syariah,
Yogyakarta: Unit Penerbit dan Percetakan (UPP) AMP YKPN, 2002, hal. 37.



27

dianggap diperbolehkan. Pendekatan ini menyebabkan masyarakat Yahudi
dikenal mempraktikkan riba terhadap pihak lain di luar komunitas mereka.
Praktik seperti ini menjadi sorotan keras dalam Al-Qur'an Surat An-Nisa' ayat
160-161, di mana Allah mengecam tindakan kaum Yahudi yang memakan
harta orang lain dengan jalan batil, salah satunya akibat praktik riba tersebut,
dan menyatakan bahwa mereka akan mendapatkan siksaan yang pedih.?

Berbeda dengan pandangan sebagian masyarakat Yahudi yang
membatasi larangan riba hanya untuk sesama anggota komunitasnya, umat
Nasrani memandang bahwa riba haram dilakukan oleh semua orang, tanpa
kecualikan siapa pun dan dari agama apa pun. Larangan ini tercermin dalam
beberapa kitab suci mereka. Dalam Perjanjian Lama, kitab Deuteronomy pasal
23 ayat 19 menyatakan: "Janganlah engkau membungakan uang terhadap
saudaramu baik uang maupun bahan makanan atau apapun yang dapat
dibungakan.” Selanjutnya, dalam Perjanjian Baru, kitab Injil Lukas ayat 34
menyebutkan: "Jika kamu menghutangi kepada orang yang engkau harapkan
imbalannya, maka di mana sebenarnya kehormatan kamu. Tetapi berbuatlah
kebaikan dan berikanlah pinjaman dengan tidak mengharapkan kembalinya,
karena pahala kamu sangat banyak." Ayat-ayat ini menegaskan bahwa umat
Nasrani diajarkan untuk menghindari segala bentuk riba dan memberikan
pinjaman secara tanpa pamrih serta tidak mengharapkan keuntungan materiil
dari peminjaman tersebut. Dengan demikian, sikap tegas ini memperlihatkan
nilai solidaritas dan kebaikan yang dijunjung tinggi dalam ajaran Nasrani
terkait masalah keuangan.?’

Dalam agama Kristen, larangan praktik riba banyak dikemukakan
dalam kitab Perjanjian Baru. Ayat dalam Injil Lukas yang telah disebutkan
sebelumnya mengecam praktik pengambilan riba secara tegas. Meskipun
semua agama besar mengutuk praktik riba, kenyataannya praktik ini masih
berlangsung hingga saat ini. Menurut Miller, riba merupakan sejumlah dana
yang diterima oleh pemberi pinjaman, sementara suku bunga adalah rasio
bunga terhadap jumlah pinjaman. Dalam sejarahnya, pengambilan bunga
dilarang oleh gereja hingga abad ke-13 Masehi. Namun pada akhir abad ke-
13, beberapa faktor mulai mengikis pengaruh gereja yang masih konservatif,
dan pengaruh mazhab baru yang lebih longgar membuat praktik peminjaman
dengan bunga mulai diterima masyarakat luas. Para pedagang pada masa itu
berusaha mengurangi pengaruh gereja untuk membenarkan keuntungan yang
sebelumnya dianggap haram oleh gereja. Bahkan ada beberapa tokoh gereja
yang berpendapat bahwa keuntungan yang diberikan sebagai imbalan atas
administrasi dan keberlangsungan organisasi bisa dibenarkan, karena bukan

28 Washilul Chair, “Riba dalam Perspektif Islam dan Sejarah”, dalam Jurnal
Igtishadia, Vol. 1 No. 1 Tahun 2014, hal. 6.

2 Muhammad, Manajemen Bank Syariah, Yogyakarta: Unit Penerbit dan Percetakan
(UPP) AMP YKPN, 2002. hal. 39.



28

keuntungan langsung dari hutang. Namun demikian, sikap pengharaman riba
secara mutlak tetap ditegaskan oleh tokoh gerakan Protestan, Martin Luther.
Ia menegaskan bahwa keuntungan berupa bunga, baik sedikit maupun banyak,
selama harga yang dibayar lebih tinggi dari harga tunai, tetap hukumnya
adalah riba dan oleh karenanya haram.>’

Dalam Kitab Leviticus (Imamat), yang merupakan salah satu kitab suci
agama Yahudi, terdapat larangan yang tegas mengenai praktik riba. Dalam
pasal 23 ayat 19 disebutkan secara eksplisit: "Janganlah engkau mengambil
bunga uang atau riba darinya, melainkan engkau harus takut akan Allahmu,
supaya saudaramu bisa hidup di antaramu. Janganlah engkau memberi
uangmu kepadanya dengan meminta bunga, juga makananmu janganlah kau
berikan dengan meminta riba.™’

Menurut Rasyid Ridha, larangan riba dalam agama Yahudi tidak
berlaku secara universal melainkan hanya untuk kalangan sendiri (sesama
umat Yahudi). Pendapat ini didasarkan pada referensi dari Syifr Awwalin
(Kitab Perjanjian Lama) yang menyatakan bahwa: "Apabila saudaramu
membutuhkan sesuatu, sedangkan ia tidak mampu meminta pertolongan,
maka jangan kamu ambil darinya harta riba dan keuntungan, tapi takutlah
pada Tuhanmu supaya saudaramu dapat hidup bersama..." Lebih lanjut,
dikatakan dalam Kitab Perjanjian Lama juga ditegaskan bahwa: "Janganlah
menghubungi saudaramu dengan menggunakan sistem riba atau riba apapun
yang menggunakan bentuk pertanggungan dengan riba, tetapi untuk orang
lain, hutangilah dengan menggunakan sistem riba, akan tetapi jangan kamu
lakukan terhadap saudaramu.™?

Dalam sejarah agama Kristen, selama lebih dari satu milenium, praktik
riba dipandang sebagai sesuatu yang terlarang oleh para teolog, cendekiawan,
dan juga diatur dalam undang-undang gereja. Namun, kenyataannya praktek
riba sulit untuk diberantas sepenuhnya, sehingga para penguasa dan pemimpin
gereja terpaksa melakukan kompromi dengan melakukan pengaturan dan
pembatasan terhadap aktivitas pembungaan wuang agar tetap dapat
dikendalikan secara moral dan sosial. Dalam Kitab Lukas 6:34-35, terdapat
ayat yang secara esensial melarang praktik riba: "Dan jika kamu meminjamkan
sesuatu kepada orang lain, karena kamu berharap akan meminta sesuatu dari
padanya, apakah jasamu? Orang-orang berdosa pun meminjamkan kepada
orang berdosa, supaya mereka menerima kembali sama banyak. Tetapi
kasihanilah musuhmu dan berbuat baiklah kepada mereka dan pinjamkan

30 Gedung Pusat Pengembangan Islam, Buku Pintar BMT Unit Simpan-Pinjam dan
Grosir, ..., hal. 12.

31 Muhammad Syafi’i Antonio, Islamic Banking Bank Syari’ah dari Teori ke Praktek,
Jakarta: Gema Insani, 2001, hal. 66.

32 Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir AlI-Qur’an Al-Hakim (Tafsir al-Mandr), Mesir:
Dar Al-Manar, 1376 H, Jilid. IV, hal. 131



29

dengan tidak mengharapkan balasan, maka upahmu akan besar dan kamu
akan menjadi anak-anak Tuhan Yang Maha Tinggi, sebab la baik terhadap
orang-orang yang tidak tahu berterima kasih dan terhadap orang-orang
Jjahat."™? Ayat ini menegaskan bahwa pemberian pinjaman dengan mengharap
imbalan atau bunga bertentangan dengan prinsip kebaikan dan kasih yang
diajarkan oleh agama Kristen. Memberi pinjaman secara cuma-cuma tanpa
mengharapkan balasan dianggap sebagai perbuatan mulia dan mendapat
pahala dari Tuhan.

Setelah masa Thomas Aquinas, dalam pemikiran teologi di kalangan
gereja, muncul usaha untuk menghindari praktik riba dengan cara baru. Salah
satunya adalah dengan memungkinkan seseorang meminjamkan modalnya
kepada pihak lain untuk digunakan dalam kegiatan seperti berdagang atau
memproduksi barang. Kesepakatan ini menetapkan bahwa pemilik modal
akan memperoleh bagian dari keuntungan yang diperoleh, sekaligus ikut
menanggung risiko kerugian jika usaha tersebut gagal. Pendekatan ini dikenal
dengan istilah prinsip bagi hasil (profit and sharing) dan dianggap bukan
sebagai bentuk pengambilan riba.>*

Menurut Dawam Rahardjo, yang mengutip mufassir Muhammad
Assad, bangsa Yahudi setelah dibebaskan oleh Nabi Musa dari perbudakan
Fir’aun sempat menikmati kemakmuran. Namun, terutama setelah era Nabi
Isa, mereka mengalami banyak kesengsaraan yang salah satu penyebabnya
adalah praktik riba dan pengambilan harta orang lain secara tidak adil.
Padahal, Al-Qur’an menegaskan bahwa larangan riba sudah tercantum dalam
kitab suci mereka, Taurat dan Zabur (Kitab Perjanjian Lama). Larangan
terhadap riba bukan hanya wilayah agama Yahudi saja. Para filsuf Yunani dan
Romawi kuno pun menolak riba. Aristoteles menganggap uang adalah alat
tukar yang tidak dapat tumbuh dengan sendiri; oleh karena itu, meminta bunga
atas pinjaman uang dianggap melanggar hukum alam. Plato juga mengecam
praktik bunga uang. Di Athena, pada masa Solon, bunga uang tidak dilarang,
tetapi besaran bunganya dibatasi untuk melindungi para petani. Namun pada
342 SM diberlakukan Lex Genucia yang melarang pengambilan bunga uang
sepenuhnya. Membungakan uang saat itu dianggap sebagai tindakan
kriminal.*®

Pada awalnya, bangsa Yahudi di Eropa dikenal maju dan aktif dalam
dunia perdagangan. Namun, kemajuan ini menimbulkan rasa cemburu di
kalangan penduduk asli, sehingga mereka menekan orang Yahudi agar mundur

3 Muhammad Syafi“i Antonio, Islamic Banking Bank Syari’ah dari Teori ke
Praktek, ..., hal. 66

3% M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep
konsep Kunci Ulumul Qur’an, ..., hal. 602.

35 M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-
konsep Kunci, ..., hal. 599.



30

dari sektor perdagangan. Akibatnya, mulai abad ke-11, orang-orang Yahudi
beralih profesi menjadi pemberi pinjaman dengan bunga (pembunga uang),
sebuah praksis yang kemudian semakin meluas dan mencapai puncaknya pada
abad ke-14. Larangan resmi terhadap praktek riba dan bunga uang baru secara
signifikan dihapus lewat undang-undang di beberapa negara Barat pada abad
ke-19, seperti di Inggris tahun 1854 dan Belanda tahun 1857. Namun, di
banyak negara bagian Amerika Serikat pada waktu yang sama, larangan
terhadap bunga uang masih tetap ditegakkan secara hukum ketat.*®

Pada abad ke-16 dan ke-17, terdapat upaya dari kalangan ahli hukum
Eropa untuk melemahkan atau mengurangi keberlakuan undang-undang yang
melarang riba. Tokoh-tokoh penting dalam perjuangan ini antara lain John
Calvin dan ahli hukum asal Perancis, Dumoulin. Dalam konteks masyarakat
feodal, di mana pemilik tanah mendominasi norma moral dan sosial, praktik
membungakan uang dipandang sebagai pekerjaan yang rendah. Pasalnya,
orang yang meminjam uang biasanya untuk kebutuhan konsumtif, yang
berisiko membuat mereka terperangkap dalam hutang yang tak mampu
dibayar, bahkan jatuh pada perbudakan akibat hutang. Karena itu, sistem riba
dianggap berpotensi merusak atau melemahkan struktur sosial dan pertahanan
masyarakat feodal yang bergantung pada stabilitas ekonomi dan tatanan sosial
yang mapan.’’

Adapun sejarah riba pra-Islam, pada zaman jahiliyah, praktik riba
sudah umum dan tercatat dalam pendapat para ulama terdahulu. At-Thabari
menafsirkan surat Ali-Imran/3:130 bahwa masyarakat saat itu melakukan riba
secara berlebihan. Contohnya, seseorang yang berutang kepada orang lain lalu
saat pelunasan tiba, diminta agar utang itu dilipatgandakan, dan jika disetujui,
berarti keduanya melakukan riba yang diharamkan Allah.8

Dalam ar-Ribd wa al-Mudmalah fi al-Islam, Rasyid Ridha mengutip
Abu Bakar Jashash Hanafi (w. 270 H) yang menyatakan:

S 55y, ol ) o805 sl o3 05U alaisy b8 il B30 605

..... 4 030 B e (o At G )ik

“...Riba yang dikenal oleh masyarakat Arab adalah pinjaman sejumlah

dirham atau dinar dengan waktu tertentu, dan pengembaliannya lebih dari
jumlah pokok atas persetujuan kedua belah pihak...”

36 M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur “an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-
konsep Kunci, .. .hal. 44.

37 Ayn Rand Institute, The morality of moneylending: A short history, Diambil 21 Juli
2025,  pukul, 13.30 WIB dari https://ari.aynrand.org/issues/government-and-
business/capitalism/the-morality-of-moneylending-a-short-history/

3% Abi Ja“far Muhammad ibn Jarir at-Thabari. Jami’ al-Baydn ‘an Ta'wil Ayi Al
Qur’an, Cairo; Maktabah Taufiqiyah, 2004. Vol. III, hal. 59.



https://ari.aynrand.org/issues/government-and-business/capitalism/the-morality-of-moneylending-a-short-history/
https://ari.aynrand.org/issues/government-and-business/capitalism/the-morality-of-moneylending-a-short-history/

31

Sebelum Islam, praktik riba terjadi karena kehidupan banyak suku
Arab bergantung pada perdagangan, serta kecenderungan mereka yang
materialistis dan individualis, sehingga berfokus pada keuntungan sebanyak-
banyaknya. Inilah yang menjadi momentum merebaknya praktik riba.>*Orang-
orang Arab mengenal praktik riba dari pengaruh kaum Yahudi yang banyak
bermukim di Madinah. Kelompok Yahudi tersebut adalah para pengungsi yang
melarikan diri dari Palestina setelah Raja Titus mengusir mereka pada abad
ke-71 Masehi.*

Praktik riba pada masa itu dilakukan melalui perjanjian pinjam-
meminjam dengan jangka waktu yang sudah disepakati, di mana ada tambahan
tertentu atas pokok pinjaman. Penentuan besarnya tambahan tersebut biasanya
diberikan oleh pihak pemberi pinjaman. Jika pada saat jatuh tempo peminjam
tidak mampu melunasi hutang beserta tambahan itu, maka peminjam diberikan
tenggang waktu tambahan dengan ketentuan tambahan yang sama besarnya
dengan tambahan pertama. Akibatnya, jumlah uang yang harus dibayar
peminjam bisa menjadi berlipat ganda. Model praktik riba semacam ini
mengandung unsur ketidakadilan karena sering kali peminjam—yang
biasanya berasal dari kalangan kurang mampu—justru menambah beban
kesulitan ekonominya. Oleh sebab itu, Al-Qur'an dengan tegas mengecam
praktek riba ini.*!

Pelarangan riba dalam Al-Qur’an disampaikan secara bertahap untuk
menyesuaikan dengan kondisi dan kesiapan masyarakat pada masa itu, serupa
dengan proses pelarangan minuman keras. Pada tahap pertama, Allah
mengingatkan bahwa riba akan menjauhkan kekayaan dari keberkahan-Nya,
sementara sedekah justru memberikan keberkahan yang berlipat ganda,
sebagaimana disebutkan dalam QS. Ar-Rum: 39. Kemudian pada tahap kedua,
yang terjadi pada masa awal hijrah ke Madinah, praktik riba dikecam dengan
keras, sesuai dengan larangan yang juga terdapat di kitab-kitab suci
sebelumnya. Riba disamakan dengan tindakan mengambil harta orang lain
secara tidak adil dan diancam dengan siksa yang pedih, sebagaimana tertulis
dalam QS. An-Nisa’: 160-161. Pada tahap ketiga, larangan riba dikaitkan
dengan unsur tambahan yang berlipat ganda, seperti yang dijelaskan dalam
QS. Ali Imron: 130. Istilah “berlipat ganda” ini menunjukkan sifat umum riba,
bukan batas minimal yang diharamkan, karena pada saat itu riba umumnya
memang bersifat demikian. Tahap terakhir merupakan pengharaman total dan
tegas atas riba, yang membedakan secara jelas antara jual beli yang dibolehkan

3 Abu Bakr al-Jashshas, Tafsir Ahkdm Al-Qur’an, Beirut: Dar Thya at-Turits al
Arabi, 1405 H, jilid II, hal. 184.

40 Syabirin Harahap, Bunga Uang dan Riba dalam Hukum Islam, Jakarta: Pustaka Al
Husna, 1993, Cet. ke-2, hal. 48.

4l Muyhammad Muslehuddin, Sistem Perbankan dalam Islam, Jakarta: PT. Rineka
Cipta, 1994, Cet. ke-2, hal. 78.



32

dan riba yang diharamkan, sekaligus menuntut penghapusan hutang-hutang
yang mengandung unsur riba, sebagaimana diperintahkan dalam QS. Al-
Bagarah: 278-279.%?

Dengan pendekatan bertahap tersebut, Al-Qur’an memberikan solusi
yang bijak agar masyarakat dapat memahami dan menjalankan larangan riba
secara bertahap tanpa menimbulkan kesulitan sosial yang besar.

3. Riba sebagai Bentuk Eksploitasi Finansial dan Pelanggaran Moral

Dalam sistem ekonomi yang didominasi oleh praktik bunga (riba),
seringkali muncul permasalahan fundamental terkait eksploitasi finansial dan
pelanggaran moral. Islam, secara tegas melarang riba, memandang praktik ini
sebagai bentuk pemerasan yang tidak etis, terutama terhadap mereka yang
membutuhkan bantuan finansial. Berbeda dengan konsep keuntungan dalam
perdagangan yang menanggung risiko, bunga justru membebani peminjam
dengan pengembalian tetap tanpa melibatkan risiko bagi pemberi pinjaman,
dan bahkan dapat membahayakan peminjam.** Tingkat bunga yang dijamin
dan ditentukan sebelum investasi sering kali dianggap eksploitatif, tidak
produktif secara sosial, dan boros secara ekonomi, karena memungkinkan
transfer risiko dari pemberi pinjaman ke peminjam, di mana pemberi pinjaman
menerima keuntungan yang tidak semestinya dari peminjaman uang tanpa
memiliki kepentingan finansial dalam penggunaan uang tersebut.**

Praktik riba menimbulkan beberapa dampak buruk yang secara
langsung berkontribusi pada eksploitasi dan pelanggaran moral dalam
masyarakat. Salah satunya adalah pelebaran kesenjangan kelas, di mana
sistem berbasis bunga cenderung memperlebar jurang antara kelompok kaya
dan miskin. Pihak yang memiliki dana berlebih dapat mengakumulasi
kekayaan tanpa risiko yang berarti, sementara pihak yang kekurangan dana
terbebani dengan bunga majemuk, yang pada akhirnya dapat memicu
lingkaran utang dan kebangkrutan. Lebih lanjut, eksploitasi kekuasaan sering
terjadi, karena pemberi pinjaman dalam transaksi berbasis bunga seringkali
memperoleh posisi dominan atas peminjam. Kekuasaan ini berpotensi
disalahgunakan untuk menekan atau memengaruhi peminjam agar melakukan

42 Amelia Wulandari, "Bunga Bank dalam Perspektif Islam", Jurnal Keuangan Islam,
Vol. 5, No. 2 (2022), hal. 7.

4 Tayyaba Rafique Makhdoom dan Naseem Akhtar, "English-Conflict Between
Justification Of Interest (Ribd) And Its Prohibition For The Welfare Of Mankind: Theories
And Opinions," The Scholar Islamic Academic Research Journal 3, No. 2 (Juni—-Desember
2017), hal. 3

4 Adnan Zikri Jaafar dan Marc Brightman, "From Structure to Purpose: Green and
Social Narratives, and the Shifting Morality of Islamic Finance in Kuala Lumpur,"
Sustainability 14, no. 9 (30 April 2022), hal. 6



33

tindakan yang mungkin tidak adil atau tidak bermoral demi memenuhi
kewajiban utang.*’

Selain itu, terdapat kritik mendasar terhadap transfer risiko yang tidak
adil dalam praktik riba. Ajaran Islam mendorong konsep berbagi risiko antara
pihak-pihak dalam suatu usaha bisnis untuk memastikan distribusi kekayaan
yang adil dan lebih mencerminkan produktivitas ekonomi riil. Hal ini sangat
berbeda dengan praktik utang dalam keuangan konvensional yang secara
efektif menggeser seluruh risiko kepada peminjam. Moralitas keuangan Islam
juga diperkuat dengan larangan terhadap praktik gharar (ketidakpastian) dan
maysir (perjudian), yang keduanya bertujuan untuk mencegah keuntungan
yang tidak adil dan pengambilan risiko yang berlebihan. Larangan-larangan
ini secara kolektif menekankan pada persoalan distribusi risiko yang adil, yang
menjadi inti moralitas dalam keuangan Islam. Penerima pinjaman tidak
seharusnya menjadi pihak yang dirugikan dalam transaksi, menegaskan
prinsip bahwa tidak ada pihak yang boleh menjadi pihak yang kalah dalam
proses pinjam-meminjam.*® Bahkan dari sisi etika transaksi Islam, baik riba,
bunga, maupun gharar melanggar etika transaksi, karena pertimbangan etika
melarang ketidakadilan, eksploitasi, dan ketidakproduktifan.*’

Tidak hanya dalam ajaran Islam, banyak cendekiawan dan pemikir
non-Muslim juga mengkritik keras bunga. Mereka memandang bunga sebagai
mekanisme yang secara sistematis mentransfer kekayaan dari pihak yang
kurang mampu kepada pihak yang lebih kaya, sehingga memperparah krisis
utang dan menciptakan sistem moneter yang cenderung memperbudak melalui
utang.*® Pelarangan riba/bunga pada dasarnya didasarkan pada fondasi etis
yang kuat, dengan tujuan utama menghindari segala bentuk eksploitasi
finansial serta mengintegrasikan penciptaan kekayaan dengan pengentasan
kemiskinan. Sistem ekonomi Islam diyakini mewakili jalan tengah antara
sosialisme dan kapitalisme, dengan fokus pada pencapaian keadilan ekonomi

4 Tayyaba Rafique Makhdoom dan Naseem Akhtar, "English-Conflict Between
Justification Of Interest (Ribd) and Its Prohibition For The Welfare Of Mankind: Theories
And Opinions,"...hal. 8-9

4 Mohammad Omar Farooq, "Exploitation, profit and the riba-interest
reductionism," International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and
Management 5, no. 4 (2012), hal. 1

47 Neni Hardiati dan Syahrul Anwar, "Incompatible Business Behavior Toward
Islamic Ethics: A Study On The Practices Of Riba and Bank Interest," Current Advanced
Research On Sharia Finance And Economic Worldwide (Cashflow) 1, no. 1 (2022), hal. 1

48 Tayyaba Rafique Makhdoom dan Naseem Akhtar, "English-Conflict Between
Justification Of Interest (Riba) and Its Prohibition For The Welfare Of Mankind: Theories And
Opinions,"...hal. 10-11



34

yang bermanfaat bagi seluruh lapisan masyarakat, baik kaya maupun miskin.*’
Tujuan utama gerakan perbankan dan keuangan syariah adalah untuk selaras
dengan magasid Islam guna meminimalisir zulm (ketidakadilan/eksploitasi)
dalam masyarakat.>

Landasan etis pelarangan riba ini berakar pada prinsip-prinsip Magasid
al-Shari'ah (tujuan syariah) yang secara fundamental berusaha mencegah
segala bentuk ketidakadilan dalam perolehan dan pengelolaan aset. Larangan
riba secara eksplisit menghendaki bahwa penyedia dana harus menanggung
risiko tertentu dan tidak berhak atas penambahan nilai aset orang lain tanpa
adanya usaha atau risiko yang sepadan. Dalam konteks ini, kegiatan pinjam-
meminjam (qard) seharusnya bersifat kebajikan dan amal, bukan sebagai
sarana untuk menghasilkan keuntungan finansial.>! Kegagalan dalam
mengamati tujuan-tujuan pelarangan riba ini dapat menjadikan kontrak-
kontrak yang diklaim "syariah" sekadarkedok superficial yang menutupi
praktik terlarang, sehingga mengurangi efektivitas keuangan Islam dalam
mencapai keadilan.> Oleh karena itu, etika perbankan syariah secara
keseluruhan berlandaskan pada penghindaran segala bentuk eksploitasi
finansial dan memiliki tujuan utama untuk mengombinasikan penciptaan
kekayaan dengan pengentasan kemiskinan, memastikan bahwa efisiensi
ekonomi berjalan seiring dengan keadilan sosial.>

Lebih dalam lagi, istilah Al-Quran "Riba" meskipun secara literal
berarti "peningkatan" atau "pertumbuhan", secara inheren menyiratkan
eksploitasi; tanpa sifat eksploitatif ini, penyamaan 'Riba’ dengan bunga bank
menjadi menyesatkan. Sejarah menunjukkan bahwa praktik riba al-jahiliyya,
di mana tumpukan utang meningkat ketika debitur tidak mampu membayar
pada waktunya, merupakan contoh pasti dari riba yang dilarang, yang secara

4 Nico P. Swartz, "The Prohibition Of Usury (Riba) A Moral-Ethical Perspective Of
Islamic Financial And Banking Law: A Comparative Study Between The Islamic And The
Conventional Model," Jurnal Syariah 17, no. 2 (2009), hal. 2

30 Mohammad Omar Farooq, "Exploitation, profit and the riba-interest
reductionism," International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and
Management 5, no. 4 (2012), hal. 292

>l Monzer Kahf, "Maqasid al Shari'ah in the Prohibition of Riba and their
Implications for Modern Islamic Finance,” Paper prepared for the IIUM International
Conference on Magqasid al Shari'ah (Agustus 8-10, 2006), hal. 2

52 Monzer Kahf, "Maqasid al Shari'ah in the Prohibition of Riba and their
Implications for Modern Islamic Finance,"...hal. 26

33 Nico P. Swartz, "The Prohibition Of Usury (Ribd) A Moral-Ethical Perspective Of
Islamic Financial And Banking Law: A Comparative Study Between The Islamic And The
Conventional Model," Jurnal Syariah 17, no. 2 (2009), hal. 2



35

jelas menunjukkan pengambilan harta orang lain tanpa imbalan yang adil.>

Meskipun para sarjana awal Islam memiliki beberapa perbedaan pendapat
mengenai cakupan 'Riba’, sebagian besar kemudian sepakat untuk melarang
semua tingkat bunga karena sifat eksploitatifnya. Namun demikian, ada
kekhawatiran bahwa fokus yang terlalu sempit pada "pengurangan bunga"
tanpa mengatasi akar masalah eksploitasi yang lebih luas, seperti dorongan
tanpa batas untuk mencari keuntungan dan kekuasaan, dapat menyebabkan
reduksionisme miopik. Ini berarti bahwa meskipun perbankan syariah
bertujuan untuk menghilangkan bunga, jika tidak sepenuhnya menghilangkan
eksploitasi yang didorong oleh kekuatan finansial, tujuan inti keadilan dalam
Islam mungkin tidak tercapai sepenuhnya.*

Dalam menghadapi kompleksitas sistem ekonomi global modern,
konsep riba terus menimbulkan tantangan signifikan. Terdapat ketegangan
yang jelas antara doktrin agama yang melarang riba dan pragmatisme ekonomi
yang dominan dalam sistem berbasis bunga saat ini.’® Oleh karena itu, sangat
penting bagi keuangan Islam kontemporer untuk tidak hanya berfokus pada
kepatuhan formal terhadap syariah (Shariah-compliant), yang kadang-kadang
hanya meniru produk perbankan konvensional dan mengukuhkan "hegemoni
bunga", tetapi juga untuk secara substansial berlandaskan pada prinsip-prinsip
syariah (Shariah-based). Pendekatan ini menekankan keadilan sosial,
tanggung jawab kolektif, dan investasi yang berorientasi pada komunitas.®’
Upaya ini membutuhkan pengembangan solusi finansial yang inovatif dan
berlandaskan etika, yang mampu menjunjung tinggi prinsip-prinsip Islam
sambil tetap relevan dan efektif dalam realitas ekonomi global.>®

Dengan demikian, riba tidak hanya dipandang sebagai masalah
ekonomi, tetapi juga sebagai pelanggaran moral yang mendalam karena sifat
eksploitatifnya yang merusak keadilan sosial dan menciptakan
ketidakseimbangan yang merugikan kesejahteraan umum. Penghapusan
bunga dari sistem ekonomi akan membawa manfaat besar bagi masyarakat
dan mendorong pembangunan yang lebih berkelanjutan.

3 Mohammad Omar Farooq, "Exploitation, profit and the riba-interest

reductionism," International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and
Management 5, no. 4 (2012): 297-299

3 Mohammad Omar Farooq, "Exploitation, profit and the riba-interest
reductionism,"...hal. 314

3 Mukhlis dan Alam Tarlam, "Understanding the Concept of Riba in Figh al-
Muamalat: Challenges in the Modern Global Economic System," Ar-Rayyan: Journal of
Islamic Education 2, no. 1 (Juni 2025), hal. 1

57 Adnan Zikri Jaafar dan Marc Brightman, "From Structure to Purpose: Green and
Social Narratives, and the Shifting Morality of Islamic Finance in Kuala Lumpur,"
Sustainability 14, no. 9 (30 April 2022), hal. 7

8 Monzer Kahf, "Maqasid al Shari'ah in the Prohibition of Riba and their
Implications for Modern Islamic Finance,"...hal. 26



36

4. Larangan Riba sebagai Upaya Penguatan Kepercayaan, Keadilan,

dan Stabilitas Ekonomi

Larangan riba dalam Islam adalah lebih dari sekadar aturan finansial; ia
merupakan landasan etika yang mendalam untuk membentuk suatu tatanan
ekonomi yang adil, stabil, dan berbasis kepercayaan. Tujuan utamanya adalah
menciptakan sistem yang tidak hanya mendorong pertumbuhan ekonomi,
tetapi juga memastikan distribusi kekayaan yang merata, mencegah
eksploitasi, dan menumbuhkan rasa saling percaya di antara anggota
masyarakat. Ini adalah upaya holistik untuk mencapai falah (kesejahteraan
komprehensif) dan keadilan sosial-ekonomi yang merupakan inti dari
Magqasid al-Shari'ah (tujuan-tujuan syariah).

Riba secara fundamental memperburuk kesenjangan sosial dan
ekonomi antara mereka yang memiliki modal (kreditur) dan mereka yang
membutuhkan modal (debitor).”® Dalam sistem bunga konvensional, pemilik
modal dapat memperoleh keuntungan pasif dan tanpa risiko yang signifikan,
hanya karena kepemilikan uang. Mereka dijamin pengembalian pokok
pinjaman beserta bunga, terlepas dari hasil usaha peminjam.®® Sebaliknya,
peminjam menanggung seluruh risiko bisnis dan kewajiban pengembalian
tetap, bahkan jika proyek atau usaha mereka gagal, atau menghadapi kerugian.
Situasi ini menciptakan ketidakseimbangan kekuasaan yang struktural, di
mana keuntungan terakumulasi pada satu pihak tanpa adanya pembagian
risiko yang adil, sementara pihak lain rentan terhadap beban utang yang
berlebihan.

Ketidakadilan inheren ini secara progresif mengikis kepercayaan sosial.®!
Masyarakat mulai skeptis dan kehilangan keyakinan terhadap sistem ekonomi
yang tampaknya dirancang untuk menguntungkan segelintir orang sambil
menekan mayoritas. Riba dapat memicu eksploitasi yang kejam (zu/m) oleh
pihak yang kuat terhadap pihak yang lemah, seperti terlihat pada praktik lintah
darat di masa lalu atau tekanan finansial yang tak berkesudahan di masa kini.®?
Fenomena ini merusak ikatan sosial, memicu rasa frustrasi, dan berpotensi

% Fany Andriany Z, Andi Aisyah, "Stabilitas Sistem Keuangan (SKS) dan Stabilitas
Moneter," Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar (2021), hal. 1

60 Adnan Zikri Jaafar dan Marc Brightman, "From Structure to Purpose: Green and
Social Narratives, and the Shifting Morality of Islamic Finance in Kuala Lumpur,"...hal.6

6l Tayyaba Rafique Makhdoom dan Naseem Akhtar, "English-Conflict between
Justification of Interest (Ribd) And Its Prohibition for The Welfare Of Mankind: Theories And
Opinions,"...hal, 10-11

62 Mohammad Omar Farooq, '"Rent-seeking behaviour and zulm
(injustice/exploitation) beyond riba-interest equation," ISRA International Journal of Islamic
Finance 11,no0. 1 (2019), hal 110



37

menimbulkan ketegangan antar kelas, bahkan mengarah pada "kehancuran
masyarakat" jika eksploitasi terus berlanjut tanpa kendali.®®

Larangan riba oleh Islam bukan hanya perintah agama, tetapi juga
sebuah kebijakan sosial-ekonomi yang bertujuan mencegah segala bentuk
praktik yang menimbulkan tirani, ketidakadilan, dan manipulasi.®* Dengan
menghapuskan mekanisme keuntungan tanpa risiko dan mendorong
partisipasi dalam risiko riil, sistem ekonomi Islam berupaya mengembalikan
dan memperkuat kepercayaan timbal balik (mutual trust) di antara para pelaku
ekonomi. Kepercayaan ini krusial untuk transaksi yang sehat, di mana setiap
pihak merasa diperlakukan secara adil dan memiliki kesempatan yang sama.
Prinsip ini berakar pada etika transaksi Islam yang menekankan kejujuran,
transparansi, dan persaingan sehat, sehingga secara efektif mengatasi masalah
gharar (ketidakpastian berlebihan) dan maysir (spekulasi/judi) yang sering
menyertai praktik riba.%®> Kepercayaan yang dibangun atas dasar keadilan ini
sangat fundamental untuk setiap sistem ekonomi yang ingin mencapai
keberlanjutan dan dukungan publik yang luas, karena tanpa kepercayaan,
legitimasi dan efektivitas pasar akan melemabh.

Penolakan terhadap riba juga dapat dilihat sebagai upaya untuk
memanusiakan transaksi finansial. Ketika keuntungan tidak lagi menjadi satu-
satunya tujuan dan risiko dibagi, hubungan antara pemberi dan penerima
modal menjadi lebih kolaboratif daripada konfrontatif. Hal ini mendorong
terbentuknya iklim ekonomi di mana bantuan finansial diberikan dengan motif
tolong-menolong (ta'awun) dan solidaritas, bukan hanya berdasarkan peluang
akumulasi kekayaan.®® Dengan demikian, larangan riba berkontribusi pada
penciptaan ekosistem ekonomi yang lebih etis dan berorientasi pada
kesejahteraan bersama, memperkuat fondasi sosial masyarakat secara
keseluruhan.

Larangan riba adalah instrumen utama dalam mewujudkan keadilan
ekonomi distributif (tagsim) dalam kerangka ekonomi Islam.®” Berbeda
dengan sistem konvensional yang melegitimasi keuntungan dari uang itu
sendiri, Islam menegaskan bahwa kekayaan hanya boleh diperoleh melalui

63 Camille Paldi, "Usury and its' Islamic and Interreligious Dimensions," Journal of
Islamic Banking & Finance 40, no. 4 (Oktober-Desember 2023).

% Komala Dewi, "Konsep Riba Dalam Perckonomian Islam," Journal of Islamic
Economics and Finance 2, no. 1 (Februari 2024), hal. 1

9 Neni Hardiati dan Syahrul Anwar, "Incompatible Business Behavior Toward
Islamic Ethics: A Study On The Practices Of Riba And Bank Interest," Current Advanced
Research On Sharia Finance And Economic Worldwide (Cashflow) 1, no. 1 (2022), hal. 1

% Monzer Kahf, "Maqasid al Shari'ah in the Prohibition of Riba and their
Implications for Modern Islamic Finance,"...hal. 2

7 Fany Andriany Z, Andi Aisyah, "Stabilitas Sistem Keuangan (SKS) dan Stabilitas
Moneter,"...hal. 1



38

aktivitas produktif dan berbagi risiko.®® Artinya, keuntungan finansial harus
menjadi imbalan atas usaha, inovasi, dan partisipasi dalam kegiatan ekonomi
riil yang memberikan nilai tambah kepada masyarakat. Konsep ini mendorong
investasi pada sektor riil dan melarang keuntungan pasif yang hanya
didasarkan pada kepemilikan modal.

Dalam pandangan Islam, uang adalah medium pertukaran dan satuan
nilai, bukan komoditas yang dapat diperjualbelikan untuk menghasilkan
keuntungan. Oleh karena itu, pinjaman dalam Islam, yang dikenal sebagai
qgard hasan (pinjaman kebajikan), harus bebas bunga dan murni bersifat amal,
sebagai bentuk bantuan tanpa mengharapkan keuntungan materi.® Pelarangan
riba secara efektif menghindari eksploitasi pihak lemah secara struktural.”® Ini
adalah manifestasi dari Magqasid al-Syari'ah yang berupaya membersihkan
perekonomian dari zulm (ketidakadilan atau penindasan).”! Islam secara tegas
mengutuk zul/m dan menganggap riba sebagai salah satu bentuknya,
menekankan bahwa tidak seorang pun boleh menzalimi atau dizalimi.”?

Sistem keuangan Islam, dengan penekanan pada bagi hasil (profit-and-
loss sharing), mendorong semua pihak untuk menanggung risiko bersama. Ini
memastikan bahwa jika ada keuntungan, semua pihak berhak atas bagiannya,
dan jika ada kerugian, kerugian tersebut juga ditanggung bersama secara
proporsional.”” Pendekatan ini tidak hanya mendorong tanggung jawab
bersama tetapi juga memotivasi investasi pada kegiatan produktif yang benar-
benar menciptakan lapangan kerja dan kekayaan nyata bagi masyarakat.
Dengan demikian, ekonomi Islam berupaya menumbuhkan distribusi
kekayaan yang lebih adil, mengurangi kesenjangan pendapatan, dan
menciptakan masyarakat yang lebih inklusif dan merata, di mana
kesejahteraan dapat dinikmati oleh semua lapisan masyarakat, bukan hanya

% Mohammad Nejatullah Siddiqi, "Riba, Bank Interest and the Rationale of its
Prohibition," Visiting Scholars Research Series No.2, Islamic Research and Training Institute,
Islamic Development Bank (2004), hal. 26

% Mohammad Nejatullah Siddiqi, "Riba, Bank Interest and the Rationale of its
Prohibition,"...hal. 36

70 Komala Dewi, "Konsep Riba Dalam Perekonomian Islam," Journal of Islamic
Economics and Finance 2, no. 1 (Februari 2024), hal. 1

"Mohammad  Omar  Farooq, "Rent-seeking  behaviour and  zulm
(injustice/exploitation) beyond riba-interest equation," ISRA International Journal of Islamic
Finance 11,no. 1 (2019), hal. 110

’Mohammad Omar Farooq, "Rent-seeking behaviour and zu/m beyond riba-interest
equation,”...hal.115

73 Adnan Zikri Jaafar dan Marc Brightman, "From Structure to Purpose: Green and
Social Narratives, and the Shifting Morality of Islamic Finance in Kuala Lumpur,"...hal, 6-7



39

segelintir elit.”* Keadilan ekonomi ini juga diperkuat oleh institusi seperti

zakat, infak, dan sedekah, yang bekerja sinergis dengan larangan riba untuk
memastikan bahwa kekayaan tidak hanya berputar di kalangan orang kaya,
tetapi juga menjangkau mereka yang membutuhkan.”

Sejarah ekonomi global berulang kali menunjukkan bahwa sistem
keuangan yang sangat bergantung pada bunga (riba) memiliki kecenderungan
inheren untuk memicu krisis utang, spekulasi berlebihan, dan pembentukan
gelembung aset.”® Krisis finansial global 2008, yang disebabkan oleh ledakan
gelembung properti dan instrumen keuangan derivatif yang kompleks dan
berbasis utang, adalah bukti nyata bagaimana model ini dapat menyebabkan
keruntuhan ekonomi yang sistemik dan meluas.”” Riba mendorong ekspansi
kredit yang tidak terkendali dan menciptakan ketergantungan pada utang,
mengalihkan fokus dari nilai produktif riil ke permainan angka di pasar
keuangan.’® Mekanisme ini dapat menghambat pertumbuhan ekonomi riil dan
menyebabkan ketidakseimbangan yang berbahaya.”

Pelarangan riba mendukung pengembangan sistem ekonomi yang
berbasis pada nilai produktif, partisipasi risiko, dan aset riil, bukan semata-
mata utang.®® Dalam kerangka keuangan Islam, pembiayaan harus terkait
langsung dengan aktivitas ekonomi yang menghasilkan barang dan jasa yang
nyata, seperti perdagangan, manufaktur, pertanian, dan jasa. Pendekatan ini
secara inheren membatasi spekulasi dan mengurangi potensi terbentuknya
gelembung aset, karena setiap transaksi harus didasarkan pada aset fisik atau
proyek yang berwujud.®' Ini mendorong stabilitas karena nilai uang yang
diciptakan selalu memiliki basis aset riil yang mendasarinya.

Selain itu, sistem keuangan Islam, dengan penekanan pada bagi hasil
dan investasi riil, cenderung lebih resisten terhadap guncangan eksternal.

74 Nico P. Swartz, "The Prohibition Of Usury (Riba) A Moral-Ethical Perspective Of
Islamic Financial And Banking Law: A Comparative Study Between The Islamic And The
Conventional Model," Jurnal Syariah 17, no. 2 (2009), hal. 2

7> Abdul Zahoor Ahmadi, Ade Muthia Afifah, Walid Qarar, Hasibullah Atigi,
"Understanding Islamic Economics as an Islamic Moral Economy," COMSERVA: Jurnal
Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 4, no. 5 (September 2024), hal. 1

76 Tayyaba Rafique Makhdoom dan Naseem Akhtar, "English-Conflict Between
Justification Of Interest (Rib&) And Its Prohibition For The Welfare Of Mankind: Theories
And Opinions,"...hal. 10-11

77 Nabila Kurnia Pangestuti, Bahtiar Effendi, "Resesi dan Dampaknya Terhadap
Perbankan Syariah Indonesia," Jurnal Sahmiyya (2023), hal. 1

8 Tayyaba Rafique Makhdoom dan Naseem Akhtar, "English-Conflict Between
Justification Of Interest (Ribd) And Its Prohibition For The Welfare Of Mankind: Theories
And Opinions,"...hal. 6-7

7 Komala Dewi, "Konsep Riba dalam Perekonomian Islam,"...hal. 1

80 Nelly Lestari, Muhammad Igbal Fasa, Suharto, "Memahami Riba: Definisi, Tujuan
dan Penyebab," Tamaddun Journal of Islamic Studies 1, no. 1 (Juni 2022), hal. 1

81 Komala Dewi, "Konsep Riba dalam Perekonomian Islam,"...hal. 1



40

Meskipun bank syariah juga dapat terpengaruh oleh krisis ekonomi, mereka
umumnya menunjukkan ketahanan yang relatif lebih baik karena keterikatan
mereka pada sektor riil dan prinsip berbagi risiko, yang mengurangi leverage
berlebihan dan eksposur terhadap fluktuasi suku bunga. Oleh karena itu,
larangan riba adalah strategi makroekonomi yang vital untuk menciptakan
stabilitas sistem keuangan dan moneter yang lebih besar, memitigasi risiko
krisis, dan mendorong pertumbuhan ekonomi yang berkelanjutan, inklusif,
dan berorientasi pada kesejahteraan riil masyarakat, bukan sekadar
pertumbuhan nominal yang didorong utang.®? Dengan demikian, ini bukan
hanya tentang kepatuhan agama, tetapi tentang konstruksi ulang sistem
ekonomi menuju ketahanan dan keadilan yang lebih baik.

5. Riba sebagai Pemicu Ketimpangan Sosial dan Pendapatan Tidak
Produktif

Larangan riba dalam Islam secara fundamental bertujuan untuk
mencegah ketimpangan sosial dan ekonomi yang diakibatkan oleh akumulasi
kekayaan yang tidak adil. Riba dipandang sebagai mekanisme yang secara
inheren mendorong konsentrasi modal pada segelintir pihak, sekaligus
menghalangi produktivitas riil dan mobilitas ekonomi bagi sebagian besar
masyarakat. Ini adalah ancaman serius terhadap keadilan distributif dan
kesejahteraan sosial yang menjadi inti ajaran Islam.

Riba secara sistematis menciptakan dan memperparah konsentrasi
kekayaan pada tangan segelintir pemilik modal, sementara sebagian besar
masyarakat, terutama para peminjam, terjerumus dalam kesulitan finansial.®’
Pemilik modal dalam sistem berbasis bunga mendapatkan keuntungan secara
terus-menerus dan terjamin, seringkali tanpa perlu berkontribusi secara
langsung pada sektor riil atau menanggung risiko yang sepadan dengan
keuntungan yang diperoleh.®* Keuntungan ini, yang diperoleh dari "uang yang
menghasilkan uang" (money begetting money), bertentangan dengan prinsip
keadilan Islam yang mensyaratkan keuntungan berasal dari usaha, risiko, dan
aktivitas produktif.®

Fenomena ini menjadikan peminjam sebagai korban siklus utang yang
sulit diputus.®® Ketika peminjam tidak mampu melunasi pokok pinjaman

82 Nabila Kurnia Pangestuti, Bahtiar Effendi, "Resesi dan Dampaknya terhadap
Perbankan Syariah Indonesia," Jurnal Sahmiyya (2023), hal. 1

8 Tayyaba Rafique Makhdoom dan Naseem Akhtar, "English-Conflict Between
Justification Of Interest (Ribd) And Its Prohibition For The Welfare Of Mankind: Theories
And Opinions,"...hal. 8-9

8 Adnan Zikri Jaafar dan Marc Brightman, "From Structure to Purpose: Green and
Social Narratives, and the Shifting Morality of Islamic Finance in Kuala Lumpur,"...hal. 6

85 Komala Dewi, "Konsep Riba dalam Perekonomian Islam,"...hal. 2

8 Ersa Al-Farizy Saragih, Fiki Oktama Putra, dan Muhammad Hanif, "Dampak
Negatif Riba terhadap Perekonomian Islam (Perspektif Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fiy Zilalil



41

beserta bunganya, beban utang akan terus bertambah secara eksponensial
(adh'afam mudha'afah), menjebak mereka dalam lingkaran kemiskinan dan
ketergantungan finansial.}” Ini adalah bentuk riba nasi'ah yang sangat
merugikan, terutama bagi mereka yang secara ekonomi lemah.® Akibatnya,
kekayaan terus mengalir dari pihak yang membutuhkan kepada pihak yang
sudah kaya, menciptakan kesenjangan ekonomi yang semakin melebar dan
memperburuk polarisasi sosial antara "si kaya yang semakin kaya dan si
miskin yang semakin miskin".%

Salah satu kritik fundamental Islam terhadap riba adalah bahwa ia
memungkinkan uang "menghasilkan uang" tanpa proses produksi.’® Ini secara
langsung bertentangan dengan prinsip kasb (usaha) dalam ekonomi Islam,
yang menekankan bahwa setiap perolehan kekayaan harus berasal dari kerja
keras, inovasi, atau partisipasi dalam aktivitas ekonomi yang menciptakan
nilai tambah. Riba, dalam pandangan ini, adalah keuntungan batil (bil batil)
karena diperoleh tanpa adanya kompensasi atau imbalan yang sah dari usaha
atau risiko.”!

Praktik ini menyebabkan ketidakseimbangan antara sektor riil dan
sektor moneter. Ketika investasi lebih menarik di pasar uang melalui bunga
daripada di sektor produksi barang dan jasa, modal cenderung mengalir ke
aktivitas spekulatif dan finansial, bukan ke industri, pertanian, atau
perdagangan yang sesungguhnya membangun ekonomi.”> Hal ini dapat
menghambat pertumbuhan ekonomi riil dan menyebabkan stagnasi, karena
inovasi dan penciptaan lapangan kerja yang seharusnya didorong oleh
investasi produktif menjadi terabaikan.”® Sistem bunga juga cenderung

Qur’an)," Pappasang | Jurnal Studi Alquran-Hadis Dan Pemikiran Islam 5, no. 2 (Desember
2023), hal. 142

87 Aida Efendi, Carina Septiani, Saidah Syakira, Taura Zilhazem, dan Wismanto,
"Dampak Riba dalam Kehidupan Ekonomi: Perspektif Syariah dan Ekonomi Kontemporer,"
Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam 1, no. 4 (Desember 2024), hal 137

8 Rozatul Ikhwa dan Rayyan Firdaus, "Pandangan Islam Tentang Riba dalam
Transaksi Keuangan: Tinjauan Ayat Al-Qur'an, Hadis, dan Pendapat Para Ulama," Jurnal
Ilmiah Ekonomi, Akuntansi, dan Pajak 1, no. 4 (Desember 2024), hal. 5

8 A. Taufiq Buhari, "Bank dan Riba: Implikasinya dalam Ekonomi Islam," Jurnal
Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman 6, no. 1 (Maret 2020), hal. 134

% Rozatul Ikhwa dan Rayyan Firdaus, "Pandangan Islam Tentang Riba Dalam
Transaksi Keuangan: Tinjauan Ayat Al-Qur'an, Hadis, dan Pendapat Para Ulama," Jurnal
llmiah Ekonomi, Akuntansi, dan Pajak 1, no. 4 (Desember 2024), hal. 2

9l Ersa Al-Farizy Saragih, Fiki Oktama Putra, dan Muhammad Hanif, "Dampak
Negatif Riba terhadap Perekonomian Islam (Perspektif Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fiy Zilalil
Qur’an),"...hal. 4-6

92 Nabila Kurnia Pangestuti dan Bahtiar Effendi, "Resesi dan Dampaknya Terhadap
Perbankan Syariah Indonesia,"...hal. 1

9 A. Taufiq Buhari, "Bank dan Riba: Implikasinya dalam Ekonomi Islam," Jurnal
Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman 6, no. 1 (Maret 2020), hal. 133



42

mendorong konsumsi berlebihan dan utang yang tidak berkelanjutan, yang
dapat memicu krisis likuiditas dan solvabilitas di tingkat makroekonomi.”*
Dengan demikian, riba tidak hanya merugikan secara individu, tetapi juga
secara struktural melemahkan fondasi ekonomi produktif suatu bangsa.

Dampak kumulatif dari konsentrasi kekayaan dan pendapatan tidak
produktif yang disebabkan oleh riba adalah ketimpangan sosial yang parah.
Riba cenderung menumbuhkan kelas kapitalis predatorik yang hidup dari
akumulasi bunga, sementara mempersempit mobilitas ekonomi masyarakat
kecil.”> Mereka yang tidak memiliki akses modal atau terpaksa meminjam
dengan bunga akan semakin sulit untuk keluar dari jerat kemiskinan, karena
sebagian besar keuntungan dari usaha mereka harus diserahkan sebagai bunga.
Ini menciptakan jurang yang dalam antara "pemakan riba" dan "korban riba".”®
Ketimpangan ini pada gilirannya memicu keresahan sosial dan krisis moral
ekonomi.”” Ketika masyarakat melihat bahwa sistem ekonomi tidak adil dan
hanya menguntungkan segelintir orang, hal ini dapat menimbulkan
ketidakpuasan, konflik, bahkan kejahatan ekonomi.”® Riba dianggap sebagai
pelanggaran moral yang serius karena sifat eksploitatifnya yang merusak
keadilan sosial dan menciptakan ketidakseimbangan yang merugikan
kesejahteraan umum.®® Larangan riba oleh Islam adalah upaya untuk
membangun masyarakat berdasarkan keadilan dan kejujuran, di mana
kekayaan tidak hanya berputar di kalangan orang kaya, tetapi juga
didistribusikan secara lebih merata untuk kesejahteraan seluruh umat
manusia.'® Dengan demikian, penghapusan riba bukan hanya perintah agama,
tetapi sebuah keharusan sosial untuk mencapai masyarakat yang harmonis dan
berkeadilan.

% Aida Efendi, Carina Septiani, Saidah Syakira, Taura Zilhazem, dan Wismanto, "Dampak
Riba dalam Kehidupan Ekonomi: Perspektif Syariah dan Ekonomi Kontemporer," Hikmah:
Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam 1, no. 4 (Desember 2024), hal. 138

% A. Taufiq Buhari, "Bank dan Riba: Implikasinya dalam Ekonomi Islam,"...hal.134

% Ersa Al-Farizy Saragih, Fiki Oktama Putra, dan Muhammad Hanif, "Dampak
Negatif Riba terhadap Perekonomian Islam (Perspektif Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fiy Zilalil
Qur’an),"...hal. 5

97 Camille Paldi, "Usury and its' Islamic and Interreligious Dimensions," Journal of
Islamic Banking & Finance 40, no. 4 (Oktober-Desember 2023), hal. 50

% Aida Efendi, Carina Septiani, Saidah Syakira, Taura Zilhazem, dan Wismanto,
"Dampak Riba dalam Kehidupan Ekonomi: Perspektif Syariah dan Ekonomi Kontemporer,"
Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam 1, no. 4 (Desember 2024), hal. 141

% Shahzada Benazeer, "Is the 'Riba' Identical to Bank Interest? Towards
Understanding the Quranic Term 'Riba'," European Journal of Islamic Finance (Maret 2025),
hal. 1

10 Nico P. Swartz, "The Prohibition Of Usury (Ribd) A Moral-Ethical Perspective
Of Islamic Financial And Banking Law: A Comparative Study between The Islamic and The
Conventional Model," Jurnal Syariah 17, no. 2 (2009), hal. 2



43

Dampak negatif riba melampaui sekadar angka-angka ekonomi,
merambah ke dimensi psikologis dan sosial yang lebih dalam. Individu atau
keluarga yang terjerat utang berbunga tinggi seringkali mengalami kesulitan
berkepanjangan, termasuk kesehatan mental yang buruk akibat stres finansial.
Data menunjukkan bahwa masyarakat yang hidup dalam lingkaran utang
cenderung lebih rentan terhadap masalah sosial seperti kriminalitas dan
kejahatan ekonomi, menciptakan lingkaran setan kemiskinan dan degradasi
sosial.!”! Kondisi ini diperparah oleh fakta bahwa bunga bank, meskipun
implikasi negatifnya tidak dirasakan langsung secara individu dalam jangka
pendek, akan terasa secara makro dalam jangka waktu yang relatif lebih
panjang dengan tingkat kerusakan yang besar dan tiba-tiba.'®? Ini
menunjukkan bahwa sistem riba memiliki efek merusak yang tersembunyi,
yang pada akhirnya akan membebani seluruh masyarakat.

Oleh karena itu, larangan riba adalah bagian integral dari visi ekonomi
Islam yang lebih besar untuk membangun masyarakat yang adil dan sejahtera.
Sistem keuangan syariah menawarkan alternatif yang lebih etis dan
berkelanjutan, seperti mudharabah (kemitraan bagi hasil) dan murabahah (jual
beli dengan margin keuntungan yang jelas), yang mendorong distribusi
keuntungan dan risiko secara adil. Penerapan prinsip-prinsip ini tidak hanya
mengurangi ketergantungan pada utang berbunga, tetapi juga meningkatkan
akses keuangan bagi usaha kecil dan menengah, mendorong pertumbuhan
ekonomi inklusif, dan pada akhirnya mengurangi kemiskinan.'®® Dengan
demikian, larangan riba bukan hanya tentang menghindari dosa, tetapi tentang
membangun fondasi ekonomi yang kokoh dan berkeadilan, yang mampu
menopang kesejahteraan sosial dan moral masyarakat secara berkelanjutan.

6. Larangan Riba dalam Fatwa MUI

Majelis Ulama Indonesia (MUI) melalui Dewan Syariah Nasional
(DSN-MUI) telah memainkan peran sentral dalam memberikan panduan
hukum Islam terkait transaksi keuangan modern di Indonesia. Fatwa-fatwa
yang dikeluarkan oleh DSN-MUI menjadi pijakan penting dalam upaya
memastikan bahwa praktik ekonomi dan keuangan di negara ini sejalan
dengan prinsip-prinsip syariah, khususnya dalam isu riba.

Penerbitan fatwa oleh DSN-MUI mengenai riba dilatarbelakangi oleh
meningkatnya praktik bunga dalam sistem keuangan nasional yang

101 Ajda Efendi, Carina Septiani, Saidah Syakira, Taura Zilhazem, dan Wismanto,
"Dampak Riba dalam Kehidupan Ekonomi: Perspektif Syariah dan Ekonomi
Kontemporer,"...hal. 5

102 A, Taufiq Buhari, "Bank dan Riba: Implikasinya dalam Ekonomi Islam,"...hal. 8

103 Aida Efendi, Carina Septiani, Saidah Syakira, Taura Zilhazem, dan Wismanto,
"Dampak Riba dalam Kehidupan Ekonomi: Perspektif Syariah dan Ekonomi
Kontemporer,"...hal. 6



44

didominasi oleh perbankan konvensional.!®* Seiring dengan perkembangan
ekonomi dan keuangan di Indonesia, praktik-praktik yang melibatkan bunga
bank menjadi semakin umum, menimbulkan pertanyaan dan kebingungan di
kalangan umat Islam mengenai status hukumnya dalam syariah.'®
Perkembangan perbankan syariah di Indonesia juga menunjukkan adanya
kontribusi berbagai pemangku kepentingan, termasuk MUI, dalam
memberikan arahan yang jelas.!%

Dalam konteks ini, muncul kebutuhan mendesak akan standarhukum
syariah yang jelas dan otoritatif dalam transaksi modern.'?” Fatwa DSN-MUI
dibutuhkan untuk memberikan kepastian hukum bagi para praktisi ekonomi
syariah, masyarakat, dan pemerintah (regulator) dalam menjalankan kegiatan
ekonomi yang sesuai dengan prinsip syariah. DSN-MUI dibentuk pada tahun
1999 oleh MUI sebagai lembaga yang berwenang untuk menggali, menguji,
dan merumuskan nilai serta prinsip-prinsip hukum Islam (syariah) untuk
dijadikan pedoman dalam kegiatan transaksi di lembaga-lembaga keuangan
syariah.!%® Ini menjadi jawaban atas harapan besar umat terhadap ekonomi
syariah yang valid dan akurat.

Salah satu fatwa paling fundamental yang dikeluarkan oleh MUI
adalah Fatwa MUI Nomor 1 Tahun 2004 tentang Bunga (Interest/Fa'idah),
yang diterbitkan pada 16 Desember 2003. Isi pokok fatwa ini secara tegas
menyatakan bahwa bunga (interest/fa'idah) adalah riba dan hukumnya haram.
Fatwa ini secara eksplisit mengutip ayat-ayat Al-Qur'an dan hadis Nabi
Muhammad SAW yang melarang riba, serta merujuk pada keputusan berbagai
forum ulama internasional yang juga mengharamkan bunga bank. Fatwa ini
menegaskan bahwa bunga uang atas pinjaman (qardh) yang berlaku saat ini
lebih buruk dari riba yang diharamkan Allah SWT dalam Al-Qur'an, karena
tambahan sudah langsung dikenakan sejak awal transaksi, berbeda dengan riba
Jahiliyah yang tambahan dikenakan saat peminjam tidak mampu
mengembalikan pinjaman pada saat jatuh tempo. Fatwa ini berlaku umum
untuk semua jenis kontrak pinjaman atau utang piutang, baik yang dilakukan

104 Muhammad Ghafur W., "Pengaruh Fatwa Mui Tentang Keharaman
Bunga/Interest terhadap Perkembangan Perbankan Syariah Di Indonesia," Jurnal Penelitian
Agama 17, no. 2 (Mei-Agustus 2008), hal. 357

105 Majelis Ulama Indonesia, "Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 1 Tahun 2004
Tentang Bunga (Interest/Fa'idah)," Himpunan Fatwa Majelis Ulama Indonesia (2004), hal.
32

106 Muhammad Ghafur W., "Pengaruh Fatwa Mui Tentang Keharaman
Bunga/Interest terhadap Perkembangan Perbankan Syariah Di Indonesia,"...hal. 355

107 Chairunisa Indri Rahmatika dan Herlina Yustati, "Analisis Pengaruh Fatwa MUI
terhadap Perkembangan Ekonomi Syariah di Indonesia," Jurnal Penelitian Illmu Ekonomi dan
Keuangan Syariah 2, no. 4 (November 2024), hal. 79

108 Ahyar A. Gayo, "Kedudukan Fatwa Mui Dalam Upaya Mendorong Pelaksanaan
Ekonomi Syariah,"...hal. 10



45

oleh lembaga keuangan maupun individu, karena umat Islam masih
mempertanyakan status hukum bunga yang dikenakan dalam berbagai
transaksi tersebut.!”” Dengan demikian, Fatwa MUI No. 1/2004 menjadi
landasan hukum syariah yang kuat dalam membedakan transaksi yang halal
dan haram dalam sistem keuangan Indonesia.

Dalam menegakkan syariah di bidang ekonomi, DSN-MUI
mengadopsi pendekatan yang komprehensif. Pendekatan ini menekankan
aspek keadilan, kepercayaan, dan akuntabilitas dalam setiap transaksi
keuangan. DSN-MUI tidak hanya berperan sebagai lembaga yang
mengeluarkan fatwa, tetapi juga sebagai otoritas yang mengawasi
implementasinya melalui Dewan Pengawas Syariah (DPS) yang ditempatkan
di setiap lembaga keuangan syariah.!!° Hal ini menunjukkan komitmen DSN-
MUI untuk memastikan bahwa prinsip syariah tidak hanya dipahami secara
teoretis, tetapi juga diterapkan secara praktis dan diawasi secara ketat. Bahkan,
fatwa-fatwa DSN-MUI, seperti Fatwa No. 17/DSN-MUI/IX/2000 tentang
Sanksi atas Nasabah Mampu yang Menunda Pembayaran, menunjukkan
penekanan pada disiplin dan keadilan, di mana sanksi bertujuan agar nasabah
lebih disiplin dan dana denda diperuntukkan sebagai dana sosial.!!!

Untuk menggantikan sistem bunga yang diharamkan, DSN-MUI
secara aktif menyediakan alternatif melalui skema bagi hasil, seperti
mudharabah dan musyarakah. Skema ini didasarkan pada prinsip berbagi
keuntungan dan kerugian, yang mendorong investasi pada sektor riil dan
menumbuhkan semangat kerja sama dan keadilan dalam bertransaksi.'
Fatwa-fatwa DSN-MUI juga mencakup berbagai akad lain yang sesuai
syariah, seperti murabahah (jual beli dengan margin keuntungan), ijarah
(sewa), wakalah (perwakilan), dan kafalah (penjaminan), yang semuanya
dirancang untuk memenuhi kebutuhan transaksi modern tanpa melanggar
prinsip riba. Pendekatan ini memastikan bahwa larangan riba tidak
menciptakan kekosongan, melainkan membuka jalan bagi inovasi produk
keuangan yang lebih etis dan berkeadilan.

Fatwa-fatwa DSN-MUI, khususnya yang mengharamkan bunga,
memiliki dampak yang sangat signifikan terhadap perkembangan ekonomi
syariah di Indonesia. Fatwa ini menjadi dasar hukum bagi berdirinya dan

109 Majelis Ulama Indonesia, "Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 1 Tahun 2004
Tentang Bunga (Interest/Fa'idah),"...hal. 32-34

10 Ahyar A. Gayo, "Kedudukan Fatwa Mui Dalam Upaya Mendorong Pelaksanaan
Ekonomi Syariah,"...hal. 2

" Dewan Syariah Nasional MUI, "Fatwa Dewan Syari'ah Nasional No: 17/Dsn-
Mui/Ix/2000 Tentang Sanksi Atas Nasabah Mampu Yang Menunda-Nunda Pembayaran,”
(2000), hal. 3

112 Chairunisa Indri Rahmatika dan Herlina Yustati, "Analisis Pengaruh Fatwa MUI
terhadap Perkembangan Ekonomi Syariah di Indonesia," Jurnal Penelitian Ilmu Ekonomi dan
Keuangan Syariah 2, no. 4 (November 2024), hal. 82



46

beroperasinya bank syariah di Indonesia.'!* Dengan adanya fatwa yang jelas,
lembaga keuangan syariah memiliki legitimasi syariah yang kuat, yang pada
gilirannya mendorong pertumbuhan industri perbankan syariah di tanah air.''*
Bahkan, Undang-Undang No. 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah
secara eksplisit menyatakan bahwa setiap Bank Syariah wajib tunduk pada
prinsip syariah yang difatwakan oleh MUL'!®

Lebih lanjut, Fatwa DSN menjadi rujukan utama bagi Otoritas Jasa
Keuangan (OJK) dan Bank Indonesia (BI) dalam pengawasan keuangan
syariah. Bank Indonesia (BI) sebagai regulator perbankan nasional
menggunakan fatwa DSN-MUI sebagai salah satu referensi utama dalam
penyusunan Peraturan Bank Indonesia (PBI) dan Surat Edaran Ekstern terkait
kegiatan usaha perbankan syariah. Meskipun fatwa DSN-MUI tidak termasuk
dalam jenis peraturan perundang-undangan yang mengikat secara umum,
namun ketika diserap dan ditransformasikan ke dalam PBI, fatwa tersebut
memiliki kekuatan hukum yang mengikat bagi industri perbankan syariah.!!
Ini menunjukkan sinergi antara otoritas keagamaan dan regulator negara
dalam membangun kerangka hukum yang kokoh untuk ekonomi syariah.
Fatwa DSN-MUI juga berperan penting dalam sosialisasi dan edukasi
masyarakat mengenai prinsip-prinsip syariah dalam keuangan, meskipun hasil
penelitian menunjukkan bahwa fatwa MUI belum memiliki dampak besar
terhadap pertumbuhan aset, simpanan, dan pembiayaan perbankan syariah
pada periode awal penerbitannya, mengindikasikan bahwa sosialisasi dan
penerimaan masyarakat masih memerlukan waktu dan upaya lebih lanjut.!!”

7. Riba dalam Kajian Tafsir Al-Qur'an

Kajian terhadap ayat-ayat riba dalam Al-Qur'an merupakan fondasi
teologis penting dalam memahami larangan praktik bunga dan eksploitasi
ekonomi dalam Islam. Tafsir ayat-ayat tersebut menunjukkan bahwa
pelarangan riba tidak hanya berdimensi hukum, melainkan juga memiliki
aspek moral, sosial, dan spiritual yang mendalam. Dalam konteks ini,
pendekatan tafsir tematik (maudhu'i) digunakan untuk mengungkap makna
ayat-ayat riba secara integral dan menyeluruh. Sub-bab ini akan mengkaji: (1)
ayat-ayat riba dalam Al-Qur’an, (2) tahapan pelarangan riba menurut urutan

13 Ahyar A. Gayo, "Kedudukan Fatwa Mui Dalam Upaya Mendorong Pelaksanaan
Ekonomi Syariah,"...hal. 3 & 10-11

114 Chairunisa Indri Rahmatika dan Herlina Yustati, "Analisis Pengaruh Fatwa MUI
terhadap Perkembangan Ekonomi Syariah di Indonesia,"...hal. 79

115 Ahyar A. Gayo, "Kedudukan Fatwa MUI Dalam Upaya Mendorong Pelaksanaan
Ekonomi Syariah,"...hal. 75

116 Ahyar A. Gayo, "Kedudukan Fatwa MUI Dalam Upaya Mendorong Pelaksanaan
Ekonomi Syariah,"...hal. 76

17 Muhammad Ghafur W., "Pengaruh Fatwa MUI Tentang Keharaman
Bunga/Interest Terhadap Perkembangan Perbankan Syariah Di Indonesia,"...hal. 355



47

turunnya wahyu, dan (3) karakteristik pendekatan tafsir tematik terhadap ayat-
ayat tersebut.
a. Ayat-Ayat tentang Riba dalam Al-Qur'an

Kata riba dalam Al-Qur’an disebutkan sebanyak delapan kali, yang
tersebar dalam empat surat, yaitu: Al-Bagarah (ayat 275, 276, dan 278), Ali
‘Imran (ayat 130), An-Nisa’ (ayat 161), dan Ar-Rum (ayat 39). Tiga surat
pertama tergolong Madaniyyah (turun setelah Nabi hijrah ke Madinah),
sedangkan surat Ar-Rum tergolong Makkiyyah (turun sebelum Nabi hijrah ke
Madinah). Masing-masing ayat tersebut menyoroti aspek yang berbeda dari

riba, baik dari segi moral, sosial, hukum, maupun spiritual.''®

1. Al-Baqarah: 275

56 220 GS . ol o il sty A 2 LSY\ Syisks ¥ 6 08T 2

A/A

i.l_eu.é_ub aéu/)u.ﬂc\jz;y ,o;\}-u,a.é b}h W/ / \ \J"‘/ébjj‘g}*‘C"‘j\ LC\
SPRVERNFIVES W N List A4 s asedl ) el Gl

"Orang-orang yang makan (mengambil) riba tidak dapat berdiri melainkan
seperti berdirinya orang yang kemasukan syaitan karena tekanan penyakit gila.
Keadaan mereka yang demikian itu disebabkan mereka berkata:
'Sesungguhnya jual beli itu sama dengan riba,’ padahal Allah telah
menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba. Maka barang siapa mendapat
peringatan dari Tuhannya, lalu ia berhenti, maka baginya apa yang telah
diambilnya dahulu, dan urusannya kepada Allah. Orang yang mengulangi
(riba), maka mereka itu penghuni neraka; mereka kekal di dalamnya." (QS.
Al-Bagarah: 275)

2. Al-Baqarah: 276
(w\ Ju{ﬁLi Y T 53T G T AT 555

"Allah memusnahkan riba dan menyuburkan sedekah. Dan Allah tidak
menyukai setiap orang yang tetap dalam kekafiran dan selalu berbuat dosa."
(QS. Al-Baqgarah: 276)

3. Al-Baqarah: 278

Gl A0 T e (i ey AT 1T T 0 GG

118 Nyoko Adi Kuswoyo, “Riba dalam Perspektif Al-Qur’an: Kajian Tafsir
Tematis,” Jurnal Mafhum, vol. 8, no. 2 (2017), hal. 89



48

"Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan tinggalkanlah
sisa riba yang belum dipungut jika kamu orang-orang yang beriman."
(QS. Al-Bagarah: 278)

4. Ali ‘Imran: 130

bttt K0T T Lt el T 18 Y e T B
"Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan riba dengan
berlipat ganda, dan bertakwalah kepada Allah supaya kamu mendapat
keberuntungan."
(QS. Ali ‘Imran: 130)

5. An-Nisa’: 161

Ul 010 gt o aSl) BT il T 4T 2l 2 s 365 G a2 Ty
"Dan karena mereka memakan riba, padahal sesungguhnya mereka telah
dilarang daripadanya, dan karena mereka memakan harta orang lain dengan
cara yang batil. Kami telah menyediakan untuk orang-orang kafir di antara

mereka itu azab yang pedih."
(QS. An-Nisa’: 161)

6. Ar-Rum: 39
62 .o < 5 20,2 Son . To. &7 4. e W% @ Lof ot g0t pu w 2ol T~
W 335 09y 8355 (3 oBle Leguedl e Va5 S WUV SR 3 185 6 3 o5 g

Osanladll 14 G50
"Dan sesuatu riba (tambahan) yang kamu berikan agar dia bertambah pada
harta manusia, maka riba itu tidak akan bertambah di sisi Allah. Dan apa yang
kamu berikan berupa zakat yang kamu maksudkan untuk memperoleh
keridaan Allah, maka (yang berbuat demikian) itulah orang-orang yang
melipatgandakan (pahalanya)."
(QS. Ar-Rum: 39)

Surat Al-Baqarah ayat 275 membuka rangkaian ayat riba dengan
menggambarkan kondisi pelaku riba yang secara mental dan spiritual
menyimpang. Mereka digambarkan seperti orang yang kerasukan setan karena
gila. Hal ini dipahami oleh banyak mufasir sebagai simbol kekacauan akal
sehat dan nilai yang terjadi pada pelaku riba. Penafsiran Quraish Shihab
menyebutkan bahwa bentuk kegilaan itu adalah ketidaksadaran moral karena



49

menghalalkan riba dan menyamakannya dengan jual beli.'’® Ayat ini juga
menegaskan bahwa Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan
riba, menolak argumen keliru dari pelaku riba yang menyamakan keduanya. '’

Selanjutnya, ayat 276 dari surat yang sama menyatakan bahwa Allah
menghancurkan riba dan menumbuhkan sedekah. Perbandingan ini
menunjukkan bahwa Al-Qur’an secara normatif mendukung sistem ekonomi
yang berlandaskan kemurahan hati, gotong royong, dan keadilan sosial.
Menurut al-Maraghi, riba menghancurkan keharmonisan masyarakat dan
memperluas kesenjangan antara si kaya dan si miskin. Sebaliknya, sedekah
menumbuhkan cinta kasih dan menutup celah sosial.'?! Dengan kata lain, riba
bukan sekadar pelanggaran hukum, tetapi juga bentuk pengkhianatan terhadap
solidaritas sosial.

Ayat 278 dan 279 memberikan tekanan yang lebih tajam terhadap
larangan riba. Ayat 278 menyeru secara langsung kepada orang-orang beriman
agar meninggalkan sisa-sisa riba jika mereka benar-benar beriman. Sementara
itu, ayat 279 menyampaikan ancaman eksplisit berupa perang dari Allah dan
Rasul-Nya kepada mereka yang tetap menjalankan riba. Dalam pandangan
Sayyid Qutb, ancaman ini tidak ditemukan dalam pelanggaran syariat lainnya,
yang menunjukkan betapa seriusnya kejahatan ekonomi yang ditimbulkan
oleh riba.'?> Ancaman tersebut juga mencerminkan ketegasan Islam dalam
menjaga keadilan dan mencegah penindasan finansial.

Surat Ali 'Imran ayat 130 menambah kedalaman pemahaman terhadap
larangan riba dengan menyoroti praktik penggandaan riba (riba muda'afah).
Ayat in1 mengingatkan umat Islam agar tidak memakan riba yang berlipat
ganda dan disertai seruan agar bertakwa. Menurut Sayyid Qutb, ayat ini
menegaskan bahwa riba dalam bentuk apa pun, baik kecil maupun besar,
merupakan tindakan yang menyalahi prinsip ketakwaan dan keadilan.!?
Meskipun ayat ini secara redaksional menyebut riba yang berlipat, para ulama
sepakat bahwa semua bentuk riba, baik sedikit maupun banyak, tetap
haram.'*

Dalam surat An-Nisa' ayat 161, Allah menyebut bahwa sebagian kaum Yahudi
telah melakukan dosa besar karena memakan riba padahal sebelumnya telah
dilarang. Penjelasan ayat ini memperkuat argumentasi bahwa larangan riba
bukan hanya berlaku dalam Islam, melainkan telah ditetapkan sejak agama-

19 M. Quraish Shihab, Tafsir AI-Misbah, Jilid 2, Jakarta: Lentera Hati, 2000, hal.
613.

120 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an: Studi Tematik," Jurnal Ushuluddin,
Vol. 20, No. 2 (2012), hal. 200

121 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, Juz 3, Beirut: Daral-Fikr, t.th., hal. 129-130.

122 Sayyid Qutb, Fi Zilal al-Qur’an, Jilid 1, Kairo: Daral-Shuruq, 2000, hal. 325

123 Sayyid Qutb, Fi Zilal al-Qur’an, Jilid 1,... hal. 213.

124 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 213.



50

agama terdahulu. Tafsir al-Sa‘di menyebutkan bahwa pelanggaran ini adalah
bentuk pengingkaran terhadap ajaran para nabi terdahulu, serta mencerminkan
keinginan untuk mempertahankan dominasi ekonomi atas kaum lemah.'?

Adapun surat Ar-Rum ayat 39 memuat kritik terhadap praktik
pemberian harta yang dimaksudkan agar memperoleh tambahan dari manusia,
tanpa adanya motivasi spiritual. Ayat ini membandingkan antara harta riba dan
zakat. Jika harta riba tidak akan berkembang di sisi Allah, maka zakat justru
akan dilipatgandakan. Menurut al-Sabuni, ayat ini menekankan pentingnya
keikhlasan dan keadilan dalam aktivitas ekonomi. Riba, dalam pandangan ini,
tidak hanya merusak struktur ekonomi tetapi juga mencerminkan spiritualitas
yang rapuh.'?

Penempatan ayat riba dalam struktur mushaf, meskipun tidak
berdasarkan kronologi turunnya wahyu, menyiratkan kesinambungan makna
dan urgensi pesan. Dimulai dari Ar-Rum ayat 39 sebagai teguran moral,
dilanjutkan dengan kritik terhadap umat terdahulu (An-Nisa'), lalu peringatan
terhadap praktik riba ekstrem (Ali 'Imran), dan ditutup dengan pelarangan total
serta ancaman dalam surat Al-Baqgarah.'?” Secara keseluruhan, ayat-ayat ini
tidak hanya menyampaikan larangan legal-formal, tetapi juga membangun
narasi keadilan ekonomi dan etika sosial yang menjadi prinsip dasar Islam.'?

Kesatuan tema dalam ayat-ayat riba menunjukkan bahwa Al-Qur’an
membangun sistem nilai ekonomi yang konsisten dan berbasis pada keadilan.
Riba diposisikan sebagai bentuk kezaliman yang harus diberantas, karena
memicu akumulasi kekayaan pada segelintir orang dan menghalangi distribusi
kekayaan secara adil. Oleh karena itu, larangan terhadap riba tidak boleh
dimaknai sekada r sebagai larangan hukum, melainkan sebagai upaya
membangun struktur ekonomi yang inklusif dan berkeadilan.'?’

Penafsiran para ulama terhadap ayat-ayat riba juga memperlihatkan
adanya konsensus dalam menolak segala bentuk praktik riba, meskipun
terdapat perbedaan penekanan. Ulama klasik seperti Ibn Katsir dan al-Qurtubi,
misalnya, lebih menekankan aspek ancaman hukuman dan pelanggaran syar'i,
sedangkan mufasir kontemporer seperti Quraish Shihab dan Muhammad
Sayyid Tantawi lebih menyoroti dampak sosial dan ekonomi dari praktik
riba.'*% Hal ini menunjukkan bahwa meskipun latar konteks berubah, substansi
ajaran tetap dipertahankan.'’!

125 Al-Sa‘di, Taisir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan, Riyadh: Dar al-
Salam, 2001, hal. 228

126 Al-Sabuni, Shafwat al-Tafasir, Jilid 2, Beirut: Daral-Fikr, 1981, hal. 230.

127 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an," hal. 201.

128 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 212.

129 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 213

130Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an," hal. 202.

131 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 213.



51

Dalam konteks kontemporer, ayat-ayat riba menjadi sangat relevan
untuk membingkai kritik terhadap sistem ekonomi kapitalistik yang
menjadikan bunga sebagai instrumen dominan. Riba yang dulunya dilakukan
secara langsung dalam praktik pinjam-meminjam, kini menjelma menjadi
sistem bunga bank, obligasi, hingga derivatif keuangan yang kompleks. Oleh
karena itu, semangat pelarangan riba dalam Al-Qur’an tetap harus dijaga dan
dikontekstualisasikan. '

Dengan demikian, ayat-ayat riba dalam Al-Qur’an merupakan
landasan etis, normatif, dan spiritual dalam membangun sistem keuangan
Islam. Penekanan terhadap keadilan, larangan eksploitasi, dan keberpihakan
kepada kelompok lemah menjadi pesan kunci dari larangan riba. Ayat-ayat
tersebut juga memperlihatkan bahwa Islam tidak memisahkan antara ibadah
dan muamalah, melainkan menjadikannya satu kesatuan dalam menciptakan
masyarakat yang adil dan beradab.'*?

Penekanan ayat-ayat riba dalam Al-Qur'an menunjukkan pentingnya
masalah ini dalam struktur ekonomi dan spiritual umat Islam. Allah tidak
hanya mengatur bentuk-bentuk riba, tetapi juga menggambarkan akibat-
akibatnya dalam kehidupan sosial dan akhirat. Hal ini menandakan bahwa riba
tidak semata urusan muamalah, tetapi juga menyentuh aspek akidah dan
moralitas. Dalam QS. Al-Baqarah 275, pelaku riba disamakan dengan orang
yang kerasukan setan karena gila. Penggambaran ini sangat kuat secara
psikologis, menimbulkan rasa takut yang mendalam terhadap konsekuensi
memakan riba. Tafsir Al-Maraghi menjelaskan bahwa kegilaan ini merupakan
bentuk kehilangan akal sehat dan ketidakseimbangan jiwa akibat kerakusan
terhadap harta.'3*

Ayat 276 dari surah yang sama menjelaskan bahwa Allah menghapus
keberkahan harta riba dan justru memberkahi sedekah. Kontras ini
mengajarkan bahwa dalam sistem ekonomi Islam, keberkahan lebih utama
daripada pertumbuhan harta yang tidak sah. Riba dipandang mengandung
unsur kezaliman yang merusak tatanan sosial. QS. Ali Imran 130 menegaskan
larangan riba yang berlipat ganda, menyoroti praktik eksploitatif yang terjadi
ketika bunga pinjaman terus bertambah secara tidak manusiawi. Tafsir al-
Munir karya al-Zuhaili menyebut bahwa bentuk riba seperti ini sangat lazim
di masa jahiliyyah dan merusak tatanan masyarakat miskin.!3’

132 Nyoko Kuswoyo dan Sularno, "Riba dalam Perspektif Al-Qur’an: Kajian Tafsir
Tematis," Jurnal Ushuluddin, Vol. 36, No. 2 (2022), hal. 229-230.

133Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 203.

34Ahmad Musthafa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, Jilid 3 (Beirut: Darlhya al-
Turats al-‘Arabi, 2004), hal. 101.

135Wahbah al-Zuhaili, Tafsir al-Munir fi al-‘Aqidah wa al-Shari‘ah wa al-Manhaj,
Jilid 4, Beirut: Daral-Fikr al-Mu‘asir, 1998, hal. 117



52

QS. An-Nisa 161 menunjukkan bahwa riba bukanlah praktik baru,
melainkan sudah menjadi penyebab kehancuran umat-umat terdahulu, seperti
Bani Israil. Dengan mengaitkan praktik riba dengan sejarah kegelapan
spiritual bangsa sebelumnya, Al-Qur’an menanamkan kesadaran kolektif akan
bahayanya. Penutup ayat-ayat riba dalam Al-Qur’an, yakni QS. Al-Baqgarah
278-279, merupakan puncak larangan dengan ancaman perang dari Allah dan
Rasul-Nya. Ini menunjukkan bahwa riba bukan hanya dosa besar, tetapi juga
bentuk permusuhan langsung terhadap hukum Ilahi. Ini satu-satunya dosa
yang disebutkan dengan redaksi demikian keras.'3®

b. Tahapan Larangan Riba dalam Al-Qur’an

Larangan riba dalam Al-Qur’an tidak datang sekaligus, melainkan
melalui tahapan yang bertahap dan berlapis, mengikuti perkembangan
masyarakat Islam saat itu. Pendekatan bertahap ini merupakan metode
pedagogis yang sangat efektif dalam mengubah kebiasaan sosial yang sudah
mengakar kuat dalam masyarakat. Riba pada masa Jahiliyyah merupakan
praktik ekonomi umum, sehingga larangan total secara langsung bisa
menyebabkan gejolak sosial yang besar. Oleh karena itu, tahapan-tahapan
pelarangan riba menunjukkan strategi gradual dalam tasyri’ atau proses
pensyariatan hukum Islam. '3’

Tahapan pertama terdapat dalam QS. Ar-Rum ayat 39, yang tidak
secara eksplisit mengharamkan riba, tetapi memberikan isyarat bahwa harta
yang berkembang melalui riba tidak akan berkembang di sisi Allah. Ayat ini
berfungsi sebagai kritik moral terhadap praktik riba dan mulai mengarahkan
umat Islam untuk membedakan antara orientasi duniawi dan ukhrawi. Ayat ini
lebih bersifat pengenalan konsep, bukan hukum. Tahapan kedua muncul dalam
QS. An-Nisa ayat 161. Di sini, Al-Qur’an mengecam umat terdahulu (Bani
Israil) karena memakan riba yang telah dilarang. Ini merupakan tahap transisi
menuju pelarangan langsung, dengan menanamkan kesadaran bahwa riba
telah menjadi sumber kemurkaan Allah di masa lalu. Kritik terhadap umat
terdahulu digunakan untuk menciptakan kesan psikologis negatif terhadap riba
di kalangan umat Islam.'3®

Tahapan ketiga terwujud dalam QS. Ali 'Imran ayat 130, yang sudah
lebih eksplisit dalam melarang umat Islam memakan riba yang berlipat ganda
(riba muda'afah). Dalam ayat ini, Al-Qur’an mulai menetapkan larangan yang

136M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Jilid 2, Jakarta: Lentera Hati, 2002, hal. 510.

137 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur'an dan Implementasinya,"
Jurnal Theologia, Vol. 28, No. 2 (2017), hal. 211.

138 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an: Studi Tematik," Jurnal Ushuluddin,
Vol. 20, No. 2 (2012), hal. 201.



53

bersifat eksplisit terhadap bentuk riba yang sangat kejam dan eksploitatif,
sekaligus menyerukan takwa sebagai nilai spiritual untuk menjauhi riba.!'*’

Tahap final terjadi dalam QS. Al-Baqgarah ayat 275-279. Pada bagian
ini, larangan riba ditegaskan secara total dan mencakup semua bentuknya,
tidak hanya yang berlipat ganda. Allah menyamakan pelaku riba dengan orang
yang kerasukan setan karena gila, serta mengancam mereka dengan perang
dari Allah dan Rasul-Nya. Ini adalah bentuk pelarangan mutlak yang tidak
hanya bersifat hukum, tetapi juga mencakup dimensi spiritual, etika, dan
sosial. !4

Secara kronologis, para mufasir seperti al-Zuhaili dan Sayyid Qutb
mengakui bahwa tahapan-tahapan ini menunjukkan metode tasyri’ yang
progresif, serupa dengan tahapan pengharaman khamr. Model gradual ini
mengajarkan bahwa perubahan sosial dan hukum yang efektif perlu melalui
pendidikan bertahap dan internalisasi nilai.'*! Dalam pandangan Quraish
Shihab, pendekatan bertahap ini juga menunjukkan rahmat dan hikmah Allah
dalam menerapkan syariat. Masyarakat tidak dipaksa secara instan untuk
meninggalkan praktik yang sudah mengakar, tetapi diarahkan secara perlahan
menuju kesadaran spiritual dan sosial yang lebih tinggi.'*?

Beberapa mufasir juga melihat bahwa pengurutan ayat-ayat ini
mencerminkan proses transisi dari kritik moral ke pelarangan hukum yang
final. Mulai dari penggambaran dampak spiritual riba (Ar-Rum), kemudian
kecaman atas sejarah kelam riba (An-Nisa), lalu larangan parsial (Ali ‘Imran),
hingga larangan total dan ancaman keras (Al-Bagarah).!** Pendekatan
bertahap ini juga selaras dengan magqashid al-shari’ah (tujuan-tujuan syariat),
khususnya dalam aspek hifzh al-mal (menjaga harta) dan hifzh al-nafs
(menjaga jiwa). Riba secara struktural mengancam dua hal ini, dan
pelarangannya secara bertahap memberi ruang bagi masyarakat untuk
beradaptasi tanpa mengorbankan stabilitas sosial.

Tahapan pelarangan riba juga menjadi dasar pembenaran bagi para
ulama kontemporer yang menolak bunga bank secara mutlak, dengan
menegaskan bahwa sistem bunga modern adalah bentuk baru dari riba yang
sudah dilarang secara total dalam Al-Bagarah: 275-279.!* Oleh karena itu,
tahapan ini tidak boleh dipahami sebagai toleransi bertahap yang
membolehkan sebagian riba, melainkan sebagai fase menuju penyempurnaan
syariat. Dari segi metodologi tafsir, para ulama seperti al-Razi dan al-
Shawkani menekankan pentingnya mengurutkan ayat-ayat tersebut secara

139 Sayyid Qutb, Fi Zilal al-Qur’an, Jilid 1,...hal. 213.

140 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, Juz 3,...hal. 129-130.

141 Wahbah al-Zuhaili, Tafsir al-Munir, Juz 3 (Beirut: Daral-Fikr, 1998), hal. 215.
142 Quraish Shihab, Tafsir AlI-Misbah, Jilid 2,...hal. 613

143 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 212

144 Nyoko Kuswoyo dan Sularno, "Riba dalam Perspektif Al-Qur’an,"...hal. 229.



54

kronologis dalam menafsirkan hukum riba. Ini juga menghindarkan dari
kekeliruan penarikan hukum dengan hanya mengacu pada ayat-ayat awal yang
belum bersifat final.'*

Tahapan pelarangan riba dalam Al-Qur’an memperlihatkan bahwa
syariat Islam  mengatur  persoalan  keuangan dengan  cermat,
mempertimbangkan konteks sosial, serta membangun kesadaran etis dan
spiritual secara bertahap. Dengan demikian, pelarangan riba dalam Islam
bukan hanya produk hukum semata, melainkan hasil dari proses pendidikan
sosial yang bersifat integral dan komprehensif, ¢

Dalam konteks pendidikan sosial, tahapan pelarangan riba juga
mencerminkan strategi Qur’ani dalam mengubah sistem ekonomi masyarakat
secara bertahap dan persuasif. Alih-alih memberlakukan transformasi hukum
yang drastis, Al-Qur’an membimbing umat untuk memahami dampak negatif
riba, kemudian menanamkan nilai-nilai spiritual dan sosial yang bertentangan
dengan riba, sebelum akhirnya menegaskan larangannya.'#’

Beberapa ulama kontemporer juga menegaskan bahwa strategi gradual
ini tetap relevan dalam membumikan syariat pada era modern. Perubahan
sistemik dalam masyarakat memerlukan pendekatan bijak yang
memperhatikan kesiapan mental, budaya, dan struktur sosial umat. Dengan
demikian, tahapan larangan riba dapat menjadi model dalam
mengimplementasikan syariat secara kontekstual.!*® Secara keseluruhan,
pendekatan bertahap dalam pelarangan riba menunjukkan karakter syariat
Islam yang penuh hikmah (hikmah), rahmat (rahmah), dan keadilan ( ‘adalah).
Pelarangan ini bukanlah reaksi semata atas penyimpangan ekonomi,
melainkan bagian dari proyek besar Islam dalam membangun sistem ekonomi
yang bersih dari eksploitasi dan penindasan. Selain pendekatan bertahap
sebagai strategi syar’i, para ulama juga mengkaji dimensi tarbiyah
(pendidikan) dalam proses pelarangan riba. Ayat-ayat tersebut tidak hanya
menyasar hukum, tetapi juga membentuk kesadaran umat terhadap bahaya
sistem ekonomi yang eksploitatif.'*’

Ayat pertama dalam kronologi pelarangan riba (QS. Ar-Rum: 39)
mengandung pendekatan spiritual dan nilai ukhrawi, mengingatkan bahwa
keuntungan duniawi tanpa keadilan tidak memiliki nilai di sisi Allah. Ayat ini
memberi kesan awal bahwa keberkahan tidak dapat diukur dengan jumlah.
Kemudian, dalam QS. An-Nisa: 161, Allah mengangkat kembali kisah umat
terdahulu agar umat Islam belajar dari sejarah. Tafsir ini menunjukkan bahwa

195 Al-Razi, Tafsir al-Kabir, Juz 3, Beirut: Dar Thya’ al-Turats al-‘ Arabi t.th, hal. 222.
146 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an: Studi Tematik,"...hal. 203

147 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 212.

148 Nyoko Kuswoyo dan Sularno, "Riba dalam Perspektif Al-Qur’an,"...hal. 230.

149 Nyoko Kuswoyo dan Sularno, "Riba dalam Perspektif Al-Qur’an,"...hal. 226.



55

metode Qur’ani tidak lepas dari pendekatan historis dan moral dalam proses
hukum.!'>°

Dalam QS. Ali Imran: 130, larangan mulai bersifat positif dengan
bentuk imperatif dan penanaman nilai takwa. Ini menjelaskan bahwa setiap
larangan Qur’an selalu memiliki tujuan etis dan pendidikan karakter spiritual.
Sedangkan dalam QS. Al-Baqarah: 275-279, selain menetapkan hukum, ayat-
ayat ini juga menunjukkan dampak sosial dan psikologis pelaku riba. Mereka
dipotret sebagai tidak stabil secara akal dan emosional, sehingga ditekankan
bahwa riba bukan hanya persoalan harta, tetapi juga mental dan masyarakat
secara luas. Dengan urutan ini, dapat dipahami bahwa pelarangan riba tidak
serta merta sebagai hukum semata, melainkan jalan menuju masyarakat ideal
yang adil, seimbang, dan penuh kasih sayang dalam dimensi ekonomi. Ini
mencerminkan bahwa tujuan syariat lebih luas daripada sekadarmengatur
transaksi, melainkan membangun peradaban berbasis keadilan.!>!

c. Pendekatan Tematik dalam Menafsirkan Ayat Riba

Pendekatan tematik atau tafsir maudhiii merupakan metode
penafsiran Al-Qur’an yang menghimpun seluruh ayat yang berkaitan dengan
suatu tema tertentu, lalu menganalisisnya secara menyeluruh, kontekstual, dan
sistematis. Pendekatan ini berkembang sebagai respons terhadap kebutuhan
pemahaman tematik yang lebih utuh, berbeda dengan metode tafsir tahlili
yang menafsirkan ayat per ayat secara berurutan. Dalam konteks ayat-ayat
riba, pendekatan tematik menjadi penting untuk melihat keterkaitan makna di
antara ayat-ayat yang tersebar dalam berbagai surah.!>

Dengan menggunakan pendekatan tematik, peneliti atau mufassir
dapat menyusun peta makna yang utuh terkait hukum, hikmah, dan implikasi
moral dari riba. Ini memungkinkan pemahaman menyeluruh terhadap
larangan riba, tidak hanya sebagai instrumen hukum, tetapi juga sebagai nilai
keadilan sosial dalam struktur ekonomi Islam.** Langkah awal dalam
pendekatan tematik adalah dengan menginventarisasi seluruh ayat yang
memuat istilah atau konteks riba, baik secara langsung maupun implisit. Ayat-
ayat seperti QS. Al-Baqarah ayat 275-279, Ali ‘Imran ayat 130, An-Nisa’ ayat
161, dan Ar-Rum ayat 39 menjadi dasar utama dalam membentuk kerangka
tematik tersebut.'>?
Setelah dikumpulkan, ayat-ayat tersebut dianalisis secara kontekstual, baik
dari sisi sabab al-nuzul (sebab turunnya ayat), urutan kronologis, maupun

150 Sularno, "Riba sebagai Pelanggaran Moral dan Sosial dalam Perspektif Al-
Qur’an," Jurnal Al-Qalam Vol. 20 No. 2 (2018): hal. 203.

151 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an," Tafsiruna: Jurnal Ilmu
Tafsir Vol. 10 No. 1 (2018), hal. 212.

152 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 200-201.

133 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an," ...hal. 212.



56

struktur redaksional dalam mushaf. Pendekatan ini memungkinkan lahirnya
sintesis makna yang lebih utuh daripada hanya membaca satu ayat secara
terpisah. Dalam tafsir tematik, tidak hanya isi teks (nas) yang diperhatikan,
tetapi juga konteks sosial, budaya, dan ekonomi saat ayat diturunkan.
Misalnya, pemahaman tentang praktik riba jahiliyah menjadi penting dalam
menafsirkan ayat-ayat Al-Baqarah. Konteks ini membantu menjelaskan
mengapa larangan riba mendapat tekanan yang begitu keras dalam Al-
Qur’an.'>

Tafsir tematik terhadap ayat-ayat riba juga mengkaji sisi linguistik
ayat, termasuk analisis semantik terhadap istilah “riba”, “bai’”, “shadaqah”,
dan “harb” yang muncul dalam konteks pelarangan riba. Melalui pendekatan
ini, dimensi spiritual dan hukum dari larangan riba dapat digali lebih
mendalam.!'>®
Pendekatan ini juga memungkinkan dilakukannya komparasi antara ayat satu
dengan lainnya, misalnya membandingkan ancaman dalam Al-Baqarah
dengan kritikan terhadap umat terdahulu dalam An-Nisa’. Hasilnya adalah
pemahaman komprehensif bahwa riba adalah bentuk kezaliman lintas zaman
yang dikutuk secara konsisten oleh wahyu. !>

Dalam karya tafsir seperti Fi Zilal al-Qur’an karya Sayyid Qutb dan
Tafsir Al-Misbah karya Quraish Shihab, pendekatan tematik sangat terasa.
Keduanya berupaya memahami nilai-nilai Qur’ani dalam satu kesatuan narasi
yang holistik, termasuk dalam tema riba. Ini menunjukkan bahwa tafsir
tematik tidak hanya bersifat akademik, tetapi juga sangat relevan secara
sosial.!>” Keunggulan pendekatan tematik terlihat dari kemampuannya
membongkar makna tersirat (ma’ani khafiyyah) dalam ayat-ayat Al-Qur’an.
Tafsir tidak hanya berhenti pada makna literal, tetapi menukik pada implikasi
sosial, ekonomi, dan spiritual yang dibawa oleh ayat. Hal ini penting dalam
membentuk wawasan tafsir yang aplikatif.'®

Dalam konteks kontemporer, tafsir tematik terhadap riba dapat
membantu menjawab problematika bunga bank, sistem keuangan modern, dan
ketimpangan distribusi kekayaan. Mufassir tidak cukup hanya mengutip ayat-
ayat secara literal, tetapi perlu mengaitkan dengan maqashid al-shari‘ah dan
prinsip keadilan dalam ekonomi Islam.'>

Tafsir tematik juga sejalan dengan semangat ijtihad dan pembaruan
pemikiran Islam (fajdid). Dengan mengumpulkan ayat-ayat dan menafsirkan
dalam kerangka baru, pendekatan ini memberi ruang bagi respons kritis

154 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 201.

155 Nyoko Kuswoyo dan Sularno, "Riba dalam Perspektif Al-Qur’an,"...hal. 230.

156 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"... hal. 213.

157 Sayyid Qutb, Fi Zilal al-Qur’an,...hal. 213, 325

158 Quraish Shihab, Tafsir AI-Misbah,...hal. 613.

1599 Nyoko Kuswoyo dan Sularno, "Riba dalam Perspektif Al-Qur’an,"...hal. 229-230.



57

terhadap tantangan zaman, tanpa harus meninggalkan otoritas teks. Kelebihan
lain dari pendekatan tematik adalah fleksibilitasnya dalam menggali isu-isu
sektoral secara spesifik, seperti riba konsumtif, riba produktif, bunga dalam
pinjaman perbankan, hingga riba dalam transaksi digital. Hal ini tidak
mungkin dilakukan secara optimal dengan metode tahlili.'®

Kritik terhadap pendekatan tematik biasanya datang dari sisi potensi
subyektivitas mufassir. Karena memilih tema tertentu dan menyusun kerangka
sendiri, mufassir bisa saja terjebak dalam bias ideologis atau selektivitas
sumber. Namun, jika dilakukan secara akademik dan komprehensif,
pendekatan ini tetap sahih dan sangat produktif. Metode ini sangat sesuai
digunakan dalam dunia akademik, khususnya dalam kajian tafsir tematik di
tingkat magister dan doktoral. Ila memberikan ruang eksplorasi makna, sintesis
pemikiran antar-ulama, serta relevansi langsung terhadap isu-isu kontemporer
umat.'®" Dalam kajian ayat-ayat riba, pendekatan tematik menjadi sarana
untuk menyatukan pesan moral, hukum, dan sosial dari larangan riba. Ini
mendukung pembentukan pemahaman holistik tentang pentingnya keadilan
dan keseimbangan dalam sistem keuangan Islam.!'®?

Akhirnya, pendekatan tematik bukan hanya sarana memahami Al-
Qur’an secara tematik, tetapi juga cara menghidupkan kembali pesan
universal wahyu dalam konteks kehidupan nyata. Dalam isu riba, pendekatan
ini dapat membongkar eksploitasi sistemik dalam ekonomi global dan
membimbing umat kepada sistem yang lebih etis dan berkeadilan. Pendekatan
tematik dalam kajian tafsir riba juga menjadi media untuk mengkaji ulang
secara kritis pendekatan literal atau formalistik yang kadang hanya berfokus
pada aspek teks tanpa memperhatikan konteks. Dengan mengedepankan aspek
tematik, penafsiran tidak hanya menyentuh lapisan makna, tetapi juga
mengungkap realitas sosial yang ingin diubah oleh ayat.!6®

Sejumlah akademisi juga mengembangkan pendekatan interdisipliner
dalam tafsir tematik ayat-ayat riba, seperti menggabungkan tafsir dengan
kajian ekonomi syariah, sosiologi, dan sejarah Islam. Hal ini memperkaya
pendekatan tafsir karena tidak hanya bertumpu pada teks, tetapi juga
menyentuh realitas empiris.

Dalam pengembangan tafsir tematik modern, muncul pula upaya
digitalisasi dan pengumpulan ayat-ayat tematik dalam aplikasi dan basis data
elektronik. Ini memperkuat metodologi pengumpulan data dalam studi tematik
dan memudahkan penelitian lanjutan terkait isu-isu spesifik seperti riba.
Seiring perkembangan zaman, pendekatan tematik terus mengalami
penyempurnaan, baik dalam metodologi maupun aplikasinya. Ia tidak hanya

160 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 203.
161 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 214
162 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 203.
163 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 215



58

menjadi pendekatan akademik, tetapi juga alat dakwah dan advokasi sosial,
termasuk dalam isu riba yang menyentuh aspek ekonomi mikro dan makro
umat. %4

Dengan segala kompleksitasnya, pendekatan tematik telah
membuktikan kemampuannya dalam merangkul keberagaman ayat dan
menyajikannya dalam bentuk sintesis yang utuh, yang dapat menjawab
berbagai problematika kontemporer. Dalam konteks larangan riba, pendekatan
ini adalah jalan strategis untuk mengaktualisasikan nilai-nilai Qur’ani dalam

sistem keuangan yang lebih adil dan manusiawi.!®®

B. Kajian Teoretis tentang Mata uang fiat
1. Pengertian Mata uang fiat

Dalam studi ekonomi modern dan syariah, uang didefinisikan secara
beragam, mencerminkan evolusinya sebagai alat tukar. Secara umum, uang
adalah segala sesuatu yang diterima secara luas dan berfungsi sebagai media
pertukaran, satuan hitung, serta penyimpan nilai. Dari sudut pandang fikih,
uang dapat dipahami dalam tiga pengertian, yaitu uang yang dicetak dari emas
dan perak, uang yang secara mutlak terbuat dari emas dan perak, serta segala
sesuatu yang disepakati sebagai alat tukar oleh masyarakat, termasuk tembaga
dan kertas. Pengertian terakhir ini menjadi landasan untuk memahami konsep
uang fiat yang berkembang saat ini. Mata uang fiat yang istilah lainnya juga
dikenal dengan uang kertas, atau fiat money, merupakan representasi dari
perkembangan tersebut. Mata uang ini tidak memiliki nilai intrinsik karena
tidak didukung oleh komoditas fisik seperti emas atau perak, melainkan
memperoleh nilainya dari dekret atau perintah pemerintah yang berwenang.
Berbeda secara mendasar dari uang komoditas, yang nilainya melekat pada
bahan pembuatnya, nilai mata uang fiat murni didasarkan pada kepercayaan
publik dan legitimasi yang diberikan oleh otoritas negara.'® Ini berarti bahwa
mata uang fiat hanya memiliki nilai karena pemerintah menyatakan bahwa ia
memiliki nilai.

Mata uang fiat adalah jenis uang yang keberlakuannya ditetapkan
oleh negara melalui undang-undang dan tidak memiliki nilai intrinsik yang
sebanding dengan nilai nominalnya. Berbeda dengan uang komoditas seperti
emas atau perak, mata uang fiat tidak ditopang oleh cadangan logam mulia,
melainkan hanya bergantung pada kepercayaan masyarakat dan otoritas
penerbitnya, yaitu negara atau bank sentral. Dengan demikian, nilai uang fiat

164 Qularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 204.

165 Nyoko Kuswoyo dan Sularno, "Riba dalam Perspektif Al-Qur’an,"...hal. 230

166 Muchammad Ichsan, “Konsep Uang Dalam Perspektif Ekonomi Islam,” Jurnal
Tkonomika, 1 (1), 2016, hal. 7.



59

bersifat konvensional dan dipertahankan melalui regulasi serta kebijakan
moneter.'¢’

Istilah “fiat” sendiri berasal dari bahasa Latin yang berarti “jadilah itu”
atau “biarkan itu terjadi.”'*® Adapun dalam kamus besar bahasa Indonesia fiat
berarti “persetujuan penuh dan resmi.”!% Dalam konteks ekonomi, istilah ini
merujuk pada kekuasaan pemerintah atau bank sentral untuk mendeklarasikan
suatu mata uang sebagai alat pembayaran yang sah. Kekuatan ini membuat
mata uvang fiat dapat digunakan untuk bertransaksi dan menyelesaikan utang,
karena secara hukum, mata uang tersebut harus diterima dalam setiap transaksi
di wilayah yurisdiksi yang bersangkutan.!’® Dengan demikian, pengakuan dan
kekuatan hukum dari negara menjadi pilar utama yang menopang nilai mata
uang fiat .

Uang fiat dalam bahasa arab sering disebut sebagai al-nuqud al-
waragiyah. Namun, secara etimologis, istilah uang dikenal dengan beberapa
sebutan, antara lain nuqud, dirham, dinar, dan wariq. Bangsa Arab pada masa
lalu jarang menggunakan istilah nuqud dalam transaksi sehari-hari, sehingga
kata ini tidak ditemukan dalam Al-Qur’an maupun hadits Nabi. Mengenai
uang, Al-Qur’an menggunakan berbagai istilah seperti dinar, dirham, dan
wariq. Istilah dinar merujuk pada mata uang berbahan emas, sedangkan
dirham untuk mata uang dari perak. Sementara itu, warig menunjukkan
dirham perak, dan kata ‘4in dipakai untuk menyebut dinar emas. Adapun fulus
(uang tembaga) berfungsi sebagai alat tukar tambahan untuk pembelian
barang-barang dengan nilai kecil.””/

Kata an-nugiid (252Y) adalah bentuk jamak dari naqdu (). Dalam
Magayis al-Lughah disebutkan, “naqada dengan huruf niin, qdf, dan dal
merupakan akar kata yang sahih, yang menunjukkan makna menampakkan
sesuatu dan memperlihatkannya,” naqdu al-dirham berarti menyingkap
keadaan suatu dirham, apakah ia berkualitas baik atau tidak. Sedangkan
dirham naqdu berarti dirham yang seimbang dan bagus, seakan-akan telah
disingkap keadaannya sehingga diketahui kualitasnya.”'’? Dalam Mukhtar
ash-Shihah disebutkan: “naqadahu ad-darahim wa naqada lahu ad-darahim”
artinya, ia memberikan dirham kepadanya lalu ia mengambilnya, yakni telah

167 < Abd al-*Aziz bin ‘Ali bin ‘Abd Allah al-Barhamati, Asbab al-Tadhakhkhum fi al-
Awragq al-Naqdiyyah, Dimasyq: Dar al-Qalam, 2015, hal. 29.

168 Frassminggi Kamasa, “Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar: Analisis dan Evaluasi
Kritis Sistem Moneter Internasional,” dalam Jurnal Global & Strategis, 8 (2), 2014, hal. 254.

169 Kamus  Besar ~ Bahasa  Indinesia ~ (KBBI) VI Daring,
https.//kbbi.kemdikbud.go.id/entri/fiat, diakses pada 31 Agustus 2025

170 Muchammad Ichsan, “Konsep Uang Dalam Perspektif Ekonomi Islam,”...hal. 8

17l M. Igbal, Ayat-Ayat Alqur’an Dan Hadis-Hadis Tematik Tentang Uang Dan
Pembiayaan, Aghniya Jurnal Ekonomi Islam, Vol. 1, No. 2 (Juni 2019), hal. 10

172 Abii al-Husain Ahmad Ibnu Faris, Maqdyis al-Lughah, Juz 5, t.tp, Ddr al-Fikr,
1979, hal. 467



https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/fiat

60

menerimanya. Dan nagada al-dardahim wa intagadaha berarti menyaringnya
dari yang palsu. Kata kerja keduanya mengikuti bab nashara. Sedangkan
dirham naqdu artinya dirham yang seimbang dan bagus.”!”3

Dalam al-Qamiis al-Muhith disebutkan, “An-naqdu adalah lawan dari
an-nasi’ah (jual beli dengan penangguhan). la juga berarti membedakan
dirham dan selainnya.”'’* Dari definisi-definisi tersebut tampak bahwa kata
an-nagd memiliki beberapa makna, yaitu, menampakkan sesuatu dan
memperlihatkannya, menyingkap kualitas dirham serta membedakan yang asli
dari yang palsu, dirham yang seimbang dan bagus, penerimaan (transaksi)
secara tunai.

Dalam literatur fikih, pembahasan mengenai uang kertas (a/-awraqg an-
naqdiyyah) menjadi penting karena statusnya berbeda dengan dinar dan
dirham. Sebagian fuqaha mengategorikan uang fiat sebagai "fuliis" modern,
yakni alat tukar yang diterima karena kesepakatan masyarakat dan ketetapan
penguasa, meskipun tidak memiliki nilai intrinsik.!”® Hal ini menunjukkan
bahwa konsep uang fiat sebenarnya telah memiliki akar dalam diskursus
klasik Islam, meskipun dalam bentuk yang berbeda. Adapun para ahli fikih
menggunakan istilah nugiid dalam tiga pengertian:!7®

Pengertian pertama, uang adalah logam yang dicetak dari emas dan
perak saja. Pendapat ini dikemukakan oleh jumhur (mayoritas) ulama
Hanafiyyah, serta sebagian ulama Malikiyyah dan Syafi‘iyyah. Yang
dimaksud dengan logam yang dicetak dari emas dan perak adalah kepingan
logam yang ditempa dan dipergunakan sebagai alat tukar dalam transaksi.
Contohnya adalah dinar, yaitu dinar adalah kepingan logam yang dicetak atau
ditempa dari emas, sedangkan dirham adalah kepingan logam yang dicetak
atau ditempa dari perak. Menurut mazhab Hanafiyyah, emas dan perak pada
asal penciptaannya memang dimaksudkan sebagai alat tukar, yakni keduanya
merupakan tsaman (harga/alat tukar) secara fitrah. Akan tetapi, sifat
tsamaniyyah (fungsi sebagai alat tukar) yang dianggap sah secara fikih hanya
berlaku pada emas dan perak yang telah dicetak (berbentuk mata uang resmi).
Dalam al-Hiddayah mengutip dari al-Jami* as-Saghir disebutkan, “tidak sah
akad mufawadhah (transaksi tukar menukar) dengan menggunakan timbangan
emas atau perak, yang dimaksud adalah at-tibr (emas atau perak murni yang
belum dicetak). Hal ini karena sudah diketahui bahwa keduanya pada asalnya

173 Zainuddin Abu ‘Abdillah Muhammad ar-Razi, Mukhtdar ash-Shihdh, cet. 5, 1999,
Beirut: al-Maktabah al-‘Ashriyyah 1999, hal. 317,

174 Al-Fairizabadi, Majduddin Abli Thahir Muhammad, al-Qdmiis al-Muhit, cet. 8,
Beirut: Mu’assasah ar-Risalah 1i-Thiba‘ah wa an-Nashr wa at-Tawzi‘, 2005, hal. 322.

15 Muhammad Mahfudz, “Diskursus Paradigma Makroekonomi Inklusif dalam
Perspektif al-Qur’an,” Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 2, No. 1 (2019), hal. 115.

176 al-Barhamati, Hayat ‘Umar, Asbdb at-Tadakhkhum fi al-Awrdq an-Naqdiyyah
(Disertasi), cet. 1, Damaskus: Dar al-Qalam, 2015, hal. 31-42.



61

memang diciptakan sebagai alat tukar. Akan tetapi meskipun pada asalnya
diciptakan untuk perdagangan, namun sifat tsamaniyyah (fungsi sebagai
harga) itu hanya khusus berlaku pada logam yang telah dicetak secara resmi.”
177

Dalam al-Mabsiith dinyatakan, “Ketahuilah bahwa akad syirkah
dengan menggunakan uang berupa dirham dan dinar adalah sah, tetapi tidak
sah akad syirkah dengan menggunakan at-tibr (emas atau perak batangan
vang belum dicetak), menurut pendapat yang masyhur dalam mazhab
(Hanafi).”'”® Hal ini menunjukkan bahwa pendapat tersebut adalah pendapat
yang terkenal dalam mazhab Hanafiyyah. Adapun ulama Malikiyyah,
sebagian dari mereka berpendapat bahwa al-nagd (uang) khusus digunakan
untuk menyebut logam emas dan perak yang sudah dicetak. Di antara ulama
yang berpendapat demikian adalah Ibnu ‘Arafah,!” demikian pula ad-Dardir:

Dalam Manh al-Jalil disebutkan, “Pengkhususan istilah an-naqd pada
logam yang dicetak adalah pendapat Ibnu ‘Arafah, sedangkan menurut
selainnya, istilah itu juga berlaku pada logam yang tidak dicetak. ”'*’ Dalam
asy-Syarh al-Kabir karya ad-Dardir dalam bab larangan riba disebutkan,
“Yang dimaksud dengan naqd adalah emas dan perak. Namun, jika dia
mengatakan ‘ayn (harta benda riil) maka itu lebih tepat, karena istilah naqd
khusus digunakan untuk logam yang dicetak ... "% Dengan demikian, tampak
bahwa Dardir mengikuti metode Ibnu ‘Arafah dalam mengkhususkan istilah
nuqiid hanya pada logam emas dan perak yang telah dicetak. Adapun ulama
Syafi‘iyyah, penyebutan istilah ini (yakni bahwa nugiid khusus untuk emas
dan perak yang dicetak) juga ditemukan pada sebagian ulama mereka, seperti
al-Haramain al-Juwayni,'®> demikian pula as-Subki,'®® Dalam al-Burhan

177 Al-Marghinéni, Abii al-Hasan Burhanuddin ‘Alf, al-Hiddyah fi Syarh Biddyah al-
Mubtadi, Juz 3, Beirut: Dar Thya’ at-Turats al-‘Arabi, t.th, hal. 8.

178 As-Sarakhsi, Muhammad bin Ahmad, al-Mabsiith, Juz 11, cet. 1993, Beirut: Ddr
al-Ma‘rifah, hal. 159.

179 Abii ‘Abdillah Muhammad bin Muhammad bin ‘Arafah al-Wargam? at-Tiinist,
seorang faqih, ushuliyy, dan mutakallim besar dari kalangan Malikiyyah di Afrika Utara.
Karya-karyanya antara lain: al-Mukhtashar al-Fighi, Mukhtashar Fard’idh al-Hifi,
Mukhtashar fi al-Manthiq wa al-hudiid al-Fighiyyah (dijelaskan oleh ar-Ridha‘). Dia wafat
pada tahun 803 H.

130 Abii ‘Abdillsh Muhammad Alisy, Manh al-Jalil Syarh Mukhtashar Khalil, Juz 4,
cet. 1989, Beirut: Dar al-Fikr, hal. 493.

181 Ahmad bin Ahmad Ad-Dardir, al-Syarh al-Kabir dengan Hdsyiyah ad-Dasigi,
Juz 3, Beirut: Dar al-Fikr, t.th, hal. 28.

182 Abd al-Malik bin ‘Abdillah bin Yiisuf bin Muhammad al-Juwayni an-Naisabiri,
bergelar Imam al-Haramayn, Abii al-Ma‘ali, seorang fakih syafi’i, ushuliyy, dan mutakallim
besar dari Naisabur. Di antara karya-karyanya: an-Nihdyah fi al-Figh, asy-Syamil fi al-Ushiil,
dan lain-lain.

183 <Alf bin ‘Abd al-KAafi bin ‘Ali bin Tamam as-Subki al-Anshari al-Khazraji, Abd
al-Hasan, bergelar Taqiyyuddin, seorang fakih syafi’i, mutakallim, hdfiz, sekaligus mufassir.



62

disebutkan, “Menurut mazhab, riba tidak berlaku pada fulits (uang tembaga)
sekalipun dipergunakan sebagai alat tukar, sebab an-naqdiyyah (fungsi
sebagai uang) yang sah secara syar‘i itu hanya khusus pada logam yang
dicetak dari dua jenis tibr (emas dan perak).”'®* Yang dimaksud dengan al-
mashnii ‘at adalah logam yang dicetak (mata uang resmi), sedangkan at-tibran
adalah emas dan perak. Dalam Takmilah al-Majmii® karya as-Subki
disebutkan, “Dua jenis nagdan (emas dan perak) itu berkumpul pada
substansi sifat naqdiyyah, sebab at-tibr (emas atau perak murni) pada zatnya
bukanlah uang, demikian pula perhiasan maupun bejana (dari emas dan
perak).”'® Dari sini tampak jelas bahwa as-Subki berpendapat bahwa uang
(nugiid) hanya terbatas pada logam emas dan perak yang dicetak.

Pengertian kedua, uang adalah emas dan perak secara mutlak, baik
yang dicetak maupun yang tidak dicetak. Pendapat ini dianut oleh sebagian
ulama Hanafiyyah, mayoritas Malikiyyah, mayoritas Syafi‘iyyah, dan juga
mayoritas Hanabilah. Menurut ulama Hanafiyyah, istilah ini banyak
ditemukan khususnya dalam bab zakat dan riba. Dalam Tabyin al-Haqa'’iq
Syarh Kanz ad-Daqd’iq disebutkan, “(Seperlima hasil tambang berupa naqd
dan selainnya seperti besi yang ditemukan di tanah kharaj atau tanah ‘usyiir).
Maksudnya, jika ditemukan tambang emas atau perak (yang dimaksud
dengan naqd di sini) atau besi, tembaga, atau timah di tanah khardaj atau
tanah ‘usyiir, maka wajib diambil seperlimanya. ”'%® Kutipan ini dengan jelas
menunjukkan bahwa yang dimaksud dengan naqd di sini adalah tambang emas
dan perak, bukan hanya yang sudah dicetak. Menurut Malikiyyah, jumhur
mereka berpendapat bahwa naqd adalah emas dan perak, baik yang sudah
dicetak maupun belum. Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya dalam
nukilan dari Manh al-Jalil, bahwa pengkhususan istilah nagdain (dua uang)
pada emas dan perak yang sudah dicetak merupakan pendapat Ibnu ‘Arafah,
sedangkan pendapat mayoritas Malikiyyah menyatakan bahwa istilah nagdain
mencakup emas dan perak, baik yang dicetak maupun tidak. Menurut
Syafi‘iyyah, jumhur mereka berpendapat bahwa istilah nagd mencakup emas
dan perak, baik yang dicetak maupun tidak. Dalam Tuhfah al-Muhtaj pada bab
riba disebutkan, “al-Naqd, maksudnya emas dan perak, meskipun belum

Dia adalah ayah dari Tdj as-Subki, penulis Thabagdt. Karya-karyanya antara lain: Tafsir ad-
Durr an-Nazim, Mukhtashar Thabaqdt al-Fugahd’, dan al-Ibtihdj fi Syarh al-Minhdj. Wafat
pada tahun 756 H.

184 Abii al-Ma‘ali ‘Abd al-Malik Al-Juwayni, al-Burhdn fi Ushiil al-Figh, Juz 2, cet.
1, Beirut: Ddr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997, hal. 147.

185 As-Subki, al-Majmii ‘ Syarh al-Muhadzdzab karya an-Nawawi, dengan Takmilah
oleh as-Subki dan al-Muthi ‘i, Juz 11, Beirut: Dar al-Fikr, t.th, hal. 240.

186 Az-Zayla‘q, Tabyin al-Haqd'iq Syarh Kanz ad-Daqd’iq dengan Hdsyiyah as-
Salabi, Juz 2, cet. 1, Kairo: al-Mathba‘ah al-Kubrd al-Amiriyyah 1313 H, hal. 147.



63

dicetak. Pengkhususan makna naqd hanya pada logam yang sudah dicetak
adalah pendapat yang ditinggalkan dalam kebiasaan fugaha’ "%’

Dalam Mughni al-Muhtaj pada bab riba disebutkan, “(4n-nagd
dengan an-naqd), yang dimaksud adalah emas dan perak, baik yang dicetak
maupun yang belum dicetak.”’®® Kedua nukilan ini dengan tegas
menunjukkan bahwa jumhur Syafi‘iyyah memandang istilah naqd berlaku
untuk emas dan perak, baik berbentuk mata uang resmi maupun tidak.
Menurut Hanabilah, jumhur mereka juga menggunakan istilah naqd untuk
emas dan perak, baik yang dicetak maupun tidak. Dalam al-Mubdi‘ fi Syarh
al-Mugni‘ pada bab riba al-fadhl disebutkan, “Hukum riba berlaku pada
kedua naqdain (emas dan perak), baik berupa batangan atau yang sudah
dicetak, baik yang berkualitas bagus maupun jelek, dalam bentuk apapun
keduanya.”'® Pernyataan ini secara tegas menunjukkan bahwa mayoritas
Hanabilah mengartikan nagdain (dua uang) sebagai emas dan perak dalam
bentuk apapun dan kondisi apapun.

Pengertian ketiga, uang adalah segala sesuatu yang dapat dijadikan
harga atau nilai tukar, baik berupa emas, perak, tembaga, perunggu, maupun
kertas. Para ulama yang berpendapat demikian sepakat bahwa emas dan perak
merupakan pokok atau dasar uang. Namun, menurut mereka, fungsi uang tidak
terbatas pada kedua logam tersebut, melainkan mencakup juga benda-benda
lain yang secara umum digunakan oleh masyarakat sebagai alat tukar atau
harga. Hal ini pernah diperhatikan oleh Umar bin Khattab ketika dia
menetapkan penggunaan kulit unta sebagai dirham. Ketika dikatakan
kepadanya, “Kalau begitu, tidak ada unta,” dia menahan diri dari menolak
praktik tersebut.'”® Pendapat ini diikuti oleh sejumlah ulama, di antaranya
Muhammad bin Hasan'®! dari kalangan Hanafiyah, Malik'®? dalam Al-
Mudawwanah (yang berbeda dengan pendapat mayoritas Mazhab Malikiyah),

187 Ibnu Hajar Ahmad bin Muhammad al-Haitami, Tuhfat al-Muhtdj fi Syarh al-
Minhdj, Juz 4, cet. 1983, Mesir: al-Maktabah at-Tijdriyyah al-Kubrd, hal. 279.

188 Asy-Syarbini, Syamsuddin Muhammad, Mughni al-Muhtdj ilé Ma ‘rifah Ma ‘ani
Alfazh al-Minhdj, Juz 2, cet. 1, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994, hal. 396.

139 Ibnu Muflih, al-Mubdi ‘ i Syarh al-Mugni‘, Juz 4, cet. 1, Beirut: Dar al-Kutub al-
“Ilmiyyah, 1997, hal. 128.

190 Al-Baladhuri, Ahmad bin Yahya, Futuh al-Buldan, Beirut: Dar wa Maktabah al-
Hilal 1988, hal. 452.

191 Muhammad bin Hasan bin Furqad bin Abu Abdullah Al-Syaibani, murid Abu
Hanifah dan pengikut Mazhab Hanafiyah. la belajar dari Malik dan meriwayatkan Al-
Muwatta’, serta belajar dari Imam Syafi’i. Wafat tahun 359 H.

192 Malik ibn Anas, pendiri Mazhab Maliki.



64

Al-Rafi’i'”* dan Al-Nawawi'** dari kalangan Syafi’iyah. Ibnu Taimiyah'®> dan
muridnya Ibnu Qayyim'% dari kalangan Hanbali.

Dalam Bada’i’ al-Shana’i’ disebutkan, “Diperbolehkan menjual
barang-barang yang sejenis dan berjumlah hampir sama (al-ma’dudat al-
mutaqaribah) dari jenis non-makanan secara berbeda nilainya menurut Abu
Hanifah dan Abu Yusuf, setelah dilakukan secara tunai (yada bi-yad) seperti
menjual koin perak dengan dua keping lainnya secara nyata”. Sedangkan
menurut Muhammad, hal ini tidak diperbolehkan. Pendapat dia:
“Sesungguhnya koin (al-fulus) adalah harga atau nilai (atsman), sehingga
tidak diperbolehkan menjualnya sejenis dengan selisih nilai, seperti dirham
dan dinar. "’ Maksudnya, Muhammad (Muhammad bin Hasan) menetapkan
bahwa fulus (yaitu koin yang terbuat dari tembaga, perunggu, atau logam lain)
diperlakukan seperti uang.

Dalam A/-Mudawwanah, mengenai masalah penundaan dalam
penyerahan fulus disebutkan, “Saya bertanya: Bagaimana jika saya membeli
fulus dengan dirham dan kemudian kita berpisah sebelum melakukan serah
terima (taqabudh)? Dijawab: Ini tidak sah menurut pendapat Malik, dan
hukumnya batal. Malik mengatakan kepadaku tentang fulus: ‘Tidak ada nilai
padanya, baik dibandingkan dengan emas maupun kertas. Bahkan jika
masyarakat membolehkan penggunaan kulit agar bisa dijadikan satuan dan
objek tukar, saya tetap tidak menyukai jika dijual dengan emas atau kertas.
Saya bertanya lagi: Bagaimana jika saya membeli cincin perak, cincin emas,
atau emas batangan dengan fulus, lalu kita berpisah sebelum melakukan

’

193 Abdul Karim bin Muhammad bin Abdul Karim bin Al-Fadl bin Al-Hasan Al-
Qazwini Abu Al-Qasim Al-Rafi’i, ulama Syafi’i, ahli usul figh, dan muhaddits. Karya-
karyanya antara lain: Al-Fath al-Aziz fi Sharh al-Wajiz, AI-Sharh al-Saghir, Al-Muharrar, dan
Sharh Musnad al-Syafi’i. Wafat tahun 623 H.

194 Yahya bin Syaraf bin Mary bin Hasan bin Husain Al-Nawawi, Muhyiddin Abu
Zakariya, ulama Syafi’i, ahli usul figh, mutakallim, dan hafiz. Dari karyanya: Al-Rawdah
Mukhtasar Sharh al-Rafi’i, AI-Majmu’ Sharh al-Muhadzab, "Uyun al-Masa’il, AI-Minhaj fi
al-Figh, Masalik al-A’immah al-Huffaz, Sharh Muslim, Tahdhib al-Asma’ wa al-Lughat, dan
Al-Arba’in al-Nawawiyah. Wafat tahun 676 H.

195 Taqi al-Din Abu al-Abbas Ahmad bin al-Mufti Abdul Halim bin Imam Abdul
Salam bin Abdullah bin Abu Qasim al-Harrani Ibnu Taimiyah, ulama Hanbali, hafiz, kritikus,
dan mujtahid. Karya-karyanya antara lain: Majmu’ al-Fatawa, Al-Siyasah al-Shar’iyah wa
Qawa’id fi al-‘Uqud, Al-Jam’ bayn al-‘Aql wa al-Naql, Minhaj al-Sunnah, dan Nagd al-
Mantig. Wafat tahun 728 H

19 Muhammad bin Abu Bakr bin Ayyub bin Sa’ad al-Zur’ii al-Dimasyqi, Abu
Abdullah Shams al-Din Ibnu Qayyim al-Jawziyyah, murid Ibnu Taimiyah. Ulama Hanbali,
ahli usul figh, hafiz. Karya-karyanya antara lain: 4 'lam al-Muwaqqi’in, Al-Turuq al-Hikmiyah
fi al-Siyasah al-Shar’iyah, Shifa’ al-‘Alil fi Masa’il al-Qada’ wa al-Qadr wa al-Hikmah wa
al-Ta’'lil, Ahkam Ahl al-Dhimmah, Zad al-Ma’ad, dan Al-Ruh. Wafat tahun 751 H.

197 Al-Kasani, ‘Ala’ al-Din Abu Bakr, Bada i’ al-Shana’i’fi Tartib al-Shara’i’, Juz 5,
cet. 2, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986, hal. 185.



65

serah terima? Apakah ini diperbolehkan menurut Malik? Dijawab: Tidak
diperbolehkan menurut Malik, karena Malik berkata, ‘Tidak boleh menukar
fulus dengan fulus lain, dan fulus tidak boleh ditukar dengan emas, perak,
atau dinar secara tangkas (nazhar).’”'”® berarti, Malik memandang fulus
setara dengan emas dan perak, sehingga dia mensyaratkan serah terima segera
(fawriyyah) saat pertukaran dengan emas dan perak. Sementara itu, Sahnun'®’
memandang pertukaran ini sebagai bentuk penukaran (sharf).

Malik memperluas konsep uang, dengan menetapkan bahwa segala
sesuatu yang dibolehkan oleh masyarakat untuk dijadikan alat tukar dalam
pertukaran diperlakukan seperti emas dan perak. Pendahulunya dalam hal ini
adalah Umar bin Khattab, seperti telah disebutkan sebelumnya. Dalam Al-
Majmu‘ Syarh al-Muhadzab disebutkan, “Jika di suatu daerah terdapat satu
Jjenis uang atau beberapa jenis uang tetapi yang dominan hanya satu, maka
kontrak mengacu pada uang yang dominan itu. Jika yang dipakai adalah
fulus, maka kontrak berlaku untuknya secara umum.” Pendapat ini ditegaskan
oleh Al-Baghawi*®, Al-Rafi’i, dan lainnya®!. Ini berarti, fulus diperlakukan
setara dengan emas dan perak. Ibnu Taimiyah dari kalangan Hanbali
mengikuti pendapat Malik dalam memandang fulus sebagai nilai tukar, dan
dia memperluasnya ke jenis lain dengan menetapkan bahwa konsep uang
merujuk pada kebiasaan dan kesepakatan masyarakat. Dalam Majmu* al-
Fatawa disebutkan, “Sesungguhnya fulus yang berlaku harus mengikuti
hukum nilai tukar (atsman), dan dijadikan standar harta masyarakat. Karena
itu, penguasa wajib mencetak fulus dengan nilai yang adil dalam transaksi
mereka, tanpa menzalimi mereka.**"’

Ibnu Taimiyah menyatakan dalam Majmu‘ al-Fatawa, “Adapun
dirham dan dinar, tidak ada batasan yang diketahui secara alami maupun
syar’i, melainkan kembali kepada kebiasaan dan kesepakatan masyarakat”.
Hal ini karena pada dasarnya, yang dimaksud bukanlah benda itu sendiri,
melainkan fungsinya sebagai alat untuk transaksi. Dirham dan dinar tidak

198 Sahnun, Abu Sa’id Abd al-Salam al-Tanukhi, A/-Mudawwanah al-Kubra, Juz 3,
cet. 1, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994, hal. 5

199 Abu Sa’id Abd al-Salam Sahnun bin Sa’id bin Habib al-Tanukhi al-Qayrawani,
dikenal sebagai Imam Sahnun, salah satu imam Mazhab Maliki. Belajar dari para pengikut
Malik seperti al-Bahlul bin Rashid, Ali bin Ziyad, Asad bin al-Furat, Ibn al-Qasim, Ibn Wahb,
Ibn al-Majshun, Murtaf, dan Ashhab. Karya utamanya adalah A/-Mudawwanah al-Kubra,
salah satu kitab pokok Mazhab Maliki. Wafat tahun 240 H.

200 Al-Husain bin Mas’ud bin Muhammad, ulama Syafi’i, mufassir, dan muhaddits,
dikenal sebagai Al-Baghawi atau Ibnu al-Farra’. Karya-karyanya antara lain: Al-Tahdzib,
Ma ‘alim al-Tanzil, dan Syarh al-Sunnah. Wafat tahun 516 H.

201 Al-Nawawi, Abu Zakariya Yahya Muhyiddin, 4/-Majmu‘ Syarh al-Muhadzab,
Beirut: Dar al-Fikr, hal. 329.

202 Tbnu Taimiyah, Taqi al-Din Abu al-Abbas Ahmad, Majmu‘ al-Fatawa, Juz 24,
Riyadh: Majma“ al-Malik Fahd li-Tiba‘at al-Mushaf al-Sharif 1995, hal. 469



66

dimaksudkan untuk diri mereka sendiri, melainkan sebagai sarana untuk
bertransaksi. Karena itu, keduanya termasuk atsman (nilai atau harga),
berbeda dengan jenis harta lainnya, yang dimaksudkan untuk dimanfaatkan
secara langsung. Harta lainnya memiliki nilai tetap menurut kaidah alami atau
syar’i, sedangkan sarana murni, yang tidak dimaksudkan untuk material atau
bentuknya, tetap bisa digunakan untuk mencapai tujuan transaksi,
bagaimanapun wujudnya.”?®® Artinya, segala sesuatu yang disepakati
masyarakat sebagai alat tukar dan diterima secara umum merupakan uang
(nagd), dan memiliki hukum yang sama seperti dinar dan dirham, atau emas
dan perak.

Ibnu Taimiyah diikuti oleh muridnya Ibnu Qayyim, dalam A4 ‘lam al-
Muwagqqi in, menjelaskan bahwa harga (fsaman) adalah ukuran yang
digunakan untuk menilai harta, sehingga harus ditentukan secara pasti dan
stabil, tidak naik dan tidak turun. Jika harga naik-turun seperti barang
dagangan, maka kita tidak memiliki standar untuk menilai jual beli, karena
semua dianggap barang. Kebutuhan manusia terhadap harga yang dijadikan
tolok ukur dalam jual beli merupakan kebutuhan umum yang mendesak, dan
hal ini hanya bisa terpenuhi dengan harga yang diketahui nilainya, yaitu harga
yang menjadi dasar penilaian barang. Harga tersebut harus tetap dalam kondisi
tertentu, tidak boleh digantikan dengan yang lain, karena jika harga menjadi
barang yang naik-turun, transaksi masyarakat akan rusak, terjadi sengketa, dan
kerugian akan meluas, sebagaimana terlihat dari kerusakan transaksi mereka.
Kerugian timbul ketika fulus dijadikan barang untuk keuntungan semata,
sehingga menimbulkan ketidakadilan. Jika dibuat satu harga yang stabil, tidak
naik dan tidak turun, dan digunakan untuk menilai semua barang, maka urusan
masyarakat akan baik.2%*

Dalam pandangan ulama kontemporer, uang fiat dapat dikategorikan
sebagai naqd i‘tibari (uang konvensional) yang nilai dan keberlakuannya
ditentukan oleh otoritas negara. Oleh karena itu, keberadaan uang fiat
merupakan bentuk ijtihad baru dalam bidang muamalah untuk menjawab
kebutuhan sistem ekonomi modern.?*

Ulama fikih klasik sebenarnya telah membahas konsep serupa dalam
pembahasan fuliis, yaitu alat tukar dari bahan selain emas dan perak, seperti
tembaga, yang diterima karena ditetapkan penguasa dan disepakati
masyarakat. Hal ini menunjukkan adanya landasan historis dalam hukum

203 Tbnu Taimiyah, Majmu ‘ al-Fatawa, Juz 19,...hal. 252.

204 Tbnu Qayyim al-Jawziyyah, Shams al-Din Muhammad, 4 ‘lam al-Muwaqqi ‘in ‘an
Rabb al-‘Alamin, Juz 2,cet. 1, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1991, hal. 105

205 Umar bin Sulaymén al-Asyqar, al-Waraq al-Naqdi: Haqiqatuhu wa Hukmuhu
‘Amman: Dar al-Nafa’is, 2000, hal. 18.



67

Islam yang dapat dijadikan pijakan bagi legitimasi uang fiat .2°° Namun, para
fuqaha juga mengingatkan adanya potensi ketidakstabilan pada penggunaan
instrumen moneter yang tidak memiliki nilai intrinsik. Dalam catatan sejarah
Islam, penggunaan fuliis sering menimbulkan inflasi apabila dicetak
berlebihan tanpa kontrol, sehingga menimbulkan keresahan sosial dan
ketidakadilan ekonomi.?’” Oleh karena itu, perbincangan tentang uang fiat
dalam fikih kontemporer tidak hanya berhenti pada status kebolehannya
sebagai alat tukar, tetapi juga merambah pada persoalan etika moneter,
stabilitas ekonomi, dan tanggung jawab negara dalam menjaga nilai mata uang
agar tidak merugikan masyarakat.?%

Secara ekonomi, uvang fiat didefinisikan sebagai token money, yaitu
uang yang nilai nominalnya jauh melebihi nilai material kertas yang
digunakan sebagai media fisiknya. Dengan demikian, daya beli uang fiat
sepenuhnya bersifat legalistik dan bukan karena kandungan intrinsiknya. Hal
ini berbeda dengan dinar dan dirham yang memiliki nilai intrinsik sesuai kadar
logam mulia yang dikandungnya.?”” Terlihat bahwa para ekonom lebih
menekankan definisi uang berdasarkan fungsinya, yaitu mereka
mendefinisikan uang dari sisi kegunaannya, bukan dari hakikatnya. Beberapa
definisi yang penting antara lain, definisi yang paling umum saat ini adalah
seperti yang diungkapkan oleh Sir John Hicks, “Uang yaitu apa yang
dilakukan atau diwujudkan oleh uang” (Money is what Money Does). Miranda
Zaghloul Rizk mendefinisikannya sebagai, “Segala sesuatu yang diterima
secara umum sebagai alat tukar dan sebagai ukuran nilai.”?!’ Nazem Al-
Shammari mendefinisikannya sebagai, “Segala sesuatu yang diterima oleh
semua orang secara umum, baik menurut kebiasaan maupun hukum, atau
berdasarkan nilai benda itu sendiri, dan mampu menjadi perantara dalam
berbagai transaksi barang dan jasa serta sah untuk penyelesaian utang, maka
itulah yang disebut uang.”*'' Definisi-definisi ini menunjukkan bahwa uang
dapat bersifat konvensional atau berdasarkan kebiasaan (‘urfi), artinya
nilainya dan fungsinya ditetapkan oleh kesepakatan masyarakat, bukan
semata-mata karena materialnya.

206 Ahmad Hasan, al-Nugid al-Waraqiyyah wa Ahkdmuhd fi al-Figh al-Islami, Kairo:
Dar al-Salam, 2004, hal. 12.

207 Abd al-‘Aziz bin ‘Al al-Barhamati, Asbdb al-Tadhakhkhum fi al-Awrdq al-
Nagdiyyah, Damaskus: Dar al-Qalam, 2015, hal. 31.

208 Muhammad Mahfudz, “Diskursus Paradigma Makroekonomi Inklusif dalam
Perspektif al-Qur’an,” Al-Falah: Journal of Islamic Economics, Vol. 5, No. 1 (2020), hal. 46.

209 Chairul Iksan B., “Uang dalam Perspektif Islam,” Jurnal UM Sorong, Vol. 4, No.
2 (2018), hal. 109.

210 Rizk, Miranda Zaghloul, A/l-Naqud wa al-Bunuk, Universitas Benha: Fakultas
Perdagangan edisi 20082009, hal. 26-27

21 Al-Shammari, Nazem Muhammad Nuri, A/l-Naqud wa al-Masarif wa al-
Nazariyah al-Naqdiyah, cet. 1, Amman: Dar Zahran li al-Nashr wa al-Tawzi‘, 1999, hal. 32.



68

Uang dapat bersifat konvensional, yaitu diterima masyarakat karena
kebiasaan dan kesepakatan, atau legal, yaitu ditetapkan oleh negara
berdasarkan hukum, atau alami, yaitu uang yang sudah melekat sejak
penciptaannya, seperti emas dan perak. Geoffrey Crowther mendefinisikannya
sebagai, “Uang dapat didefinisikan sebagai segala sesuatu yang diterima
secara umum sebagai alat tukar (misalnya, sebagai sarana penyelesaian
utang) dan sekaligus berfungsi sebagai ukuran nilai dan penyimpan nilai.”*'?
Beberapa ahli mendefinisikan uang sebagai segala sesuatu yang memiliki
penerimaan umum sebagai perantara dalam pertukaran, dan sekaligus
berfungsi sebagai ukuran dan satuan perhitungan.?!® Definisi lain menyatakan
bahwa uang adalah alat yang diterapkan negara dalam penerbitannya untuk
mengukur nilai, menyimpan nilai, dan menyelesaikan utang, sekaligus
menggerakkan sumber daya dan energi ekonomi.?'* Definisi ini menekankan
bahwa uang dapat berfungsi sebagai alat yang dikontrol oleh negara, terutama
dalam hal penerbitan dan penetapan nilainya.

Frederic Mishkin mendefinisikan uang sebagai, “Segala sesuatu, atau
catatan yang dapat dibuktikan, yang diterima secara umum sebagai alat
pembayaran dan pertukaran untuk barang dan jasa, serta untuk penyelesaian
utang, di suatu negara atau dalam konteks ekonomi dan sosial tertentu.””!
Dalam definisi ini, terdapat tambahan yang membedakannya dari definisi lain,
yaitu “catatan yang dapat dibuktikan”, yang menunjukkan bahwa uang bisa
saja tidak memiliki wujud materi. Hal ini memperlihatkan bahwa para ekonom
memperluas konsep uang dengan mendefinisikannya secara fungsional, tanpa
menekankan bentuk fisiknya, sehingga definisi mereka mencakup semua
bentuk uang yang ada saat ini maupun yang mungkin muncul di masa depan.
Artinya, para ekonom memandang uang sebagai fungsi, bukan sebagai benda
fisik seperti yang didefinisikan oleh para ahli fikih. Segala sesuatu yang
disepakati masyarakat untuk menjalankan fungsi uang disebut sebagai uang.
Ditinjau definisi-definisi para ekonom tersebut, fungsi-fungsi uang dapat
dirangkum sebagai berikut, yaitu, alat perantara dalam pertukaran (medium of
exchange), mekanisme Pemenuhan Fungsi Uang, alat untuk memenuhi
kewajiban utang, alat ukur nilai, satuan perhitungan, dan penyimpan nilai.

Berdasarkan kajian definisi-definisi yang dikutip dalam bab ini, dapat
ditarik beberapa kesimpulan penting mengenai konsep uang dalam perspektif

212 Crowther, Geoffrey, An Outline of Money, t.tp: Thomas Nelson & Sons Ltd 1940,
hal. 35.

213 Mas’ud, Muhammad, Tawhid al- ‘Umlat al-Nagdiyah wa Atsaruha fi Iqtisadiyyat
al-Duwal al-Namiyah, cet. 2010, Kairo: Dar al-Nashr li al-Jami‘at, hal. 16.

214 Mas’ud, Muhammad, Tawhid al- ‘Umlat al-Naqdiyah wa Atharuha fi Iqtisadiyyat
al-Duwal al-Namiyah,...hal. 17.

215 Mishkin, Frederic S., The Economics of Money, Banking, and Financial Markets,
Boston: Addison Wesley, 2007, hal. 8.



69

fikih dan ekonomi. Istilah nugud atau uang dalam pandangan para ahli fikih
pada awalnya digunakan untuk menyebut koin emas dan perak, sebagaimana
ditegaskan oleh mayoritas ulama Hanafi, sebagian Malikiyah, Syafi’iyah, dan
Hanabilah. Namun, sebagian ahli fikih, termasuk mayoritas ulama Hanafi,
juga menggunakan istilah ini untuk emas dan perak dalam bentuk apapun, baik
berupa koin maupun bukan koin. Lebih jauh, beberapa ulama fikih seperti
Muhammad bin al-Hasan, Malik, An-Nawawi, Al-Baghawi, Ibnu Taimiyah,
dan Ibnu Qayyim memperluas makna uang sehingga mencakup segala sesuatu
yang dapat dijadikan harga atau nilai tukar, termasuk tembaga, perunggu,
kertas, atau kulit. Pandangan ini juga selaras dengan konsep al-Ghazali dan
Ibnu Khaldun, serta praktik sahabat Umar bin Khattab yang sempat
mempertimbangkan penggunaan kulit unta sebagai uang.?'® Tidak terdapat
perbedaan pendapat di kalangan fugaha bahwa emas dan perak merupakan
uang secara kodrati (natural money), sedangkan selain keduanya dianggap
sebagai uang secara konvensional (conventional money).?!”

Dalam definisi para fugaha, perhatian lebih banyak diberikan pada
aspek material uang. Hal ini terlihat dari sifat definisi yang deskriptif,
mengingat berbagai hukum syariah seperti zakat, riba, utang, diyat, arus,
kafarat, dan jizyah melekat pada emas dan perak. Tujuan syari’ dalam
menetapkan hukum-hukum ini terkait emas dan perak adalah untuk menjaga
kestabilan nilai relatifnya sepanjang waktu, sehingga misalnya nilai diyat tetap
relatif sama sejak 1400 tahun lalu hingga masa kini. Di sisi lain, para ekonom
modern menitikberatkan pada fungsi uang itu sendiri dan mengabaikan materi
atau sifat intrinsik yang memegang fungsi tersebut. Dengan kata lain, bagi
ekonom, uang pada dasarnya adalah suatu fungsi, sehingga apa pun yang
mampu menjalankan fungsi tersebut, meskipun keberadaannya bersifat
konvensional atau simbolik, tetap dianggap sebagai uang. Perbedaan
mendasar antara definisi fuqaha dan para ekonom terletak pada keterkaitan
fungsi uang dengan materi yang memegangnya. Bagi fuqaha, fungsi uang
tidak dapat terlepas dari wujud materi yang memegangnya, sedangkan bagi
ekonom, fungsi uang dapat eksis secara terpisah dari materi sehingga uang
bisa bersifat abstrak atau simbolik.?!® Kesimpulan ini menegaskan bahwa
konsep uang memiliki dimensi ganda, yakni sebagai entitas materi yang nyata
sekaligus sebagai fungsi yang dapat dijalankan oleh berbagai bentuk simbolik,
tergantung pada perspektif yang digunakan, baik fikih maupun ekonomi.

216 Muhammad al-Lajmi, Khalq al-Nugiid: Hagigatu-hu wa Hukmu-hu fi al-Figh al-
Islami: Dirdsa Ta siliyya, Tunisia: Dar al-Malikiyya, 1442 H/ 2021 M, hal. 32-34

217 Muhammad al-Lajmi, Khalg al-Nugid: Haqgiqatu-hu wa Hukmu-hu fi al-Figh al-
Islami: Dirdsa Ta siliyya, Tunisia: Dar al-Malikiyya, 1442 H/ 2021 M, hal. 38

218 Muhammad al-Lajmi, Khalaq al-Nugiid: Haqiqatu-hu wa Hukmu-hu fi al-Figh
al-Islami: Dirdsa Ta siliyya,...hal. 39



70

2. Sejarah dan Perkembangan Mata uang fiat
a. Sejarah Mata Uang dari Masa Jahiliah sampai Dinasti Mamluk

Seorang sejarawan mesir Al-Magqrizi®'® menjelaskan bahwa, mata
uang bangsa Arab pada masa Jahiliyah yang beredar di antara mereka
hanyalah emas dan perak. Mata uang ini didapatkan dari kerajaan-kerajaan
lain berupa dinar emas Kaisariyah dari Romawi, dan dirham perak dalam dua
jenis: hitam sempurna dan Tabariyah kuno. Berat dirham dan dinar pada masa
Jahiliyah adalah dua kali beratnya pada masa Islam, dan misqal disebut dirham
sebagaimana juga misqal disebut dinar. Tidak ada satu pun dari mata uang
tersebut yang digunakan oleh penduduk Mekah pada masa Jahiliyah,
melainkan mereka bertransaksi dengan misqal seberat dirham dan misqal
seberat dinar, dan mereka menggunakan bobot yang telah disepakati di antara
mereka. Ketika Allah mengutus Nabi-Nya Muhammad Saw., dia membiarkan
penduduk Mekah tetap menggunakan sistem tersebut, dan bersabda,
"Timbangan adalah timbangan Mekah." Dalam riwayat lain disebutkan:
"Timbangan adalah timbangan Madinah." Rasulullah Saw. mewajibkan zakat
harta berdasarkan hal tersebut.??

Dari penjelasan tersebut, terlihat bahwa pada masa Nabi %, kedua jenis
mata uang tersebut digunakan di Hijaz berdasarkan beratnya, bukan
jumlahnya, artinya koin tidak memiliki nilai di mata mereka, melainkan nilai
didasarkan pada beratnya.

Kita menemukan jejak makna ini dalam Al-Qur'an dan Sunnah. Allah Ta'ala
berfirman:

3
)cs/ 0 & o48°

. S NP S SO S S D I
""o:j., Y L\.,.b' a3l O] Fe aged oW Died%) ey a5 O 2 vigj\ $\ 3
mul&u;l“”:}:;u @Y\du&wj\;u Pl AL‘,JLml.c SRR IU]
do} 1o n/‘ Q;ﬁ‘

"Dan di antara Ahli Kitab ada orang yang jika kamu mengamanatkan
kepadanya harta yang banyak, niscaya dia mengembalikannya kepadamu; dan
di antara mereka ada orang yang jika kamu mengamanatkan kepadanya satu
dinar pun, niscaya dia tidak mengembalikannya kepadamu, kecuali jika kamu

219 Ahmad bin Ali bin Abd al-Qadir, Abu al-Abbas al-Husaini al-Ubaidi, Taqi al-Din
al-Magrizi, sejarawan dari Diyar Mesir, pernah menjabat sebagai al-hisbah (pengawas pasar),
al-khatabah (pemberi khotbah), dan al-imamah (pemimpin salat) berkali-kali. Di antara
karyanya adalah al-Mawa'izh wa al-I'tibar bi Dhikr al-Khitat wa al-Atsar, al-Suluk fi Ma'rifat
Duwal al-Muluk, Ighatsat al-Ummah bi Kasyf al-Ghummah, dan al-Awzan wa al-Akyal Durar
al-Uqud al-Faridah. Dia wafat pada tahun 845 H

220 Taqi al-Din Abu al-Abbas Ahmad Al-Magrizi, Ighdtsat al-Ummah bi Kasyf al-
Ghummah, cet. 1, Kairo: Ain lil Dirasat wa al-Buhuts al-Insaniyah wa al-Ijtima'iyah, 2007,
hal. 121-124.



71

selalu menagihnya. Yang demikian itu disebabkan mereka berkata: 'Tidak ada
dosa bagi kami terhadap orang-orang ummi.' Mereka mengatakan kebohongan
terhadap Allah, padahal mereka mengetahui." (QS. Ali 'Imran [3]: 75).

Ayat tersebut memperbandingkan antara gintar dan dinar, yang
menunjukkan bahwa keduanya berasal dari jenis yang sama meskipun berbeda
dalam kuantitas. Dalam Lisan al-Arab disebutkan: "Al-Qintar yaitu standar
ukuran, ada yang mengatakan, berat empat puluh ugiyah emas, dan ada yang
mengatakan, seribu seratus dinar, dan ada pula yang mengatakan, seratus dua
puluh rithl."*?! Artinya, gintar adalah satuan berat, sehingga dinar juga musti
menjadi satuan berat.

Dalam hadits yang diriwayatkan dari Fadhala bin Ubaid, dia berkata,
"Kami pernah bersama Rasulullah pada hari Perang Khaibar, dan kami
berdagang dengan orang Yahudi, yaitu satu uqiyah emas dengan dua atau tiga
dinar. Maka Rasulullah bersabda: 'Janganlah kalian menjual emas dengan
emas kecuali beratnya sama dengan beratnya."'??’Ini menunjukkan bahwa
dinar adalah mata uang yang dicetak, namun ia juga dianggap sebagai satuan
berat, sebagaimana disebutkan dalam ayat Ali 'Imran sebelumnya.

Abu Bakar menerapkannya selama kekhalifahannya setelah
Rasulullah, dan tidak mengubah sedikit pun darinya. Ketika Umar bin Khattab
menjadi khalifah, dia membiarkan mata uang tetap seperti adanya, dan tidak
mengusiknya sama sekali, hingga tahun ke-18 Hijriyah, dan pada tahun
keenam kekhalifahannya. Umar mencetak dirham dengan ukiran dan bentuk
Persia yang sama persis, hanya saja dia menambahkan pada sebagiannya kata
4 2aal) (Segala puji bagi Allah), pada sebagian lain 44 J s~ (Rasulullah), pada
yang lain lagi, 4 ¥) 4l ¥ (Tidak ada Tuhan selain Allah), dan pada yang
terakhir <=, Gambar yang tertera adalah gambar raja, bukan gambar Umar.
Dia menetapkan berat setiap sepuluh dirham adalah enam misqal.***

Di sini terlihat bahwa bentuk mata uang mulai mendapatkan sedikit
kepentingan, dan upaya-upaya awal kemandirian moneter mulai terlihat di
tangan Umar bin Khattab. Selanjutnya, pada saat Utsman bin Affan dibaiat,
dia mencetak dirham, dan mengukirnya dengan S| 44 (Allah Maha Besar).
Ketika urusan diserahkan kepada Mu'awiyah bin Abi Sufyan, dia mencetak
dirham hitam yang kurang beratnya . Ketika Abdullah bin Zubair, mengambil
alih kekuasaan di Mekah, dia mencetak dirham berbentuk bulat, dia adalah
orang pertama yang mencetak dirham bulat. Sebelumnya, jika ada yang
dicetak, bentuknya pipih, tebal, dan pendek. Abdullah lah yang membuatnya
bulat, dan mengukir di salah satu sisinya 4 Jss) s« (Muhammad

221 Tbnu Manzur, Abu al-Fadl Muhammad, Lisan al-Arab, Juz 5, hal. 118, cet. 3,
Beirut: Dar Shadir, 1414 H.

222 Muslim, As-Shahih, Kitab al-Musdgah, Hadis No. 91, Juz 2, cet. 2, Istanbul: Dar
Da'wah & Tunisia: Dar Sahnun, 1992, hal. 1214

23 Al-Magqrizi, Ighdtsat al-Ummah bi Kasyf al-Ghummah,...hal. 124,



72

Rasulullah), dan pada sisi lainnya Jalbs s L ) i (Allah memerintahkan
pemenuhan janji dan keadilan). Dan saudaranya, Mus'ab bin Zubair, mencetak
dirham di Irak, dan menetapkan setiap sepuluh dirham seberat tujuh misqal.
Dia memberikannya kepada masyarakat sebagai tunjangan, hingga Al-Hajjaj
bin Yusuf Ats-Tsaqafi tiba di Irak atas perintah Abdul Malik bin Marwan, lalu
ia berkata: "Tidak pantas kita meninggalkan sedikit pun dari sunnah munafik."
Maka ia mengubahnya.

Jadi, penerbitan mata uang Islam dimulai pada masa Umar bin Khattab
(berdasarkan riwayat darinya), berlanjut pada masa Utsman, dan Ali hingga
kekuasaan beralih ke Bani Umayyah. Ini adalah periode transisi di mana
bentuk mata uang mulai memiliki peran penting, dan menjadi alat politik dan
propaganda yang melaluinya penguasa menyatakan kekuasaannya.

Pada masa kekuasaanAbdul Malik bin Marwan, setelah terbunuhnya
Abdullah dan Mus'ab, putra-putra Zubair bin Awwam, ia meneliti mata uang,
timbangan, dan takaran. Dia mencetak dinar dan dirham pada tahun tujuh
puluh enam Hijriyah. Penyebabnya adalah ia menulis di bagian depan surat-
suratnya kepada Romawi, 32/ & s g (Katakanlah: Dia-lah Allah, Yang Maha
Esa)", dan menyebutkan nama Nabi bersama dengan tanggal. Kemudian raja
Romawi membalasnya, "Kalian telah menciptakan ini dan itu, hentikanlah
atau akan datang dalam dinar-dinar kami sebutan nabi kalian yang tidak kalian
sukai." Hal ini sangat memberatkannya, lalu ia berbicara kepada Khalid bin
Yazid bin Mu'awiyah, yang menyarankan agar ia meninggalkan dinar-dinar
Romawi, melarang transaksi dengannya, dan mencetak dirham dan dinar
untuk masyarakat muslim. Maka, dicetaklah dinar dan dirham, dan ia menulis
kepada Al-Hajjaj di Irak untuk mencetak di tempatnya. Maka Al-Hajjaj
mencetak dirham, lalu ia melarang siapa pun untuk mencetak selain dirinya.
Abdul Malik mengirimkan cetakan uang ke Al-Hajjaj di Irak, lalu Al-Hajjaj
mengirimkannya ke berbagai wilayah untuk mencetak dirham dengannya.
Dan ia datang ke seluruh provinsi agar mereka menuliskan kepadanya setiap
bulan tentang jumlah uang yang terkumpul di tempat mereka agar ia dapat
mencatatnya. Dan dirham harus dicetak di seluruh wilayah dengan stempel
Islam, dan dibawa kepadanya secara bertahap. Dia menetapkan satu dirham
dari setiap seratus dirham untuk biaya kayu bakar dan upah pencetak.?**

Dapat disimpulkan, bahwa pencetakan uang Islam murni yang pertama
terjadi di tangan Abdul Malik bin Marwan pada tahun tujuh puluh enam
Hijriyah (76 H). Dengan ini, pencetakan resmi dinar dan dirham Islam telah
disatukan, dan mata uang ini memiliki berat yang diketahui, bentuk yang
diketahui, dan ukiran yang diketahui.

Selanjutnya pada masa Abbasiyah, terjadi perkembangan mendadak
dalam sejarah mata uang, dan dirham palsu mulai muncul pada masa Dinasti

224 Al-Magqrizi, Ighdtsat al-Ummah bi Kasyf al-Ghummah,...hal. 126-128.



73

Abbasiyah. dikatakan bahwa orang pertama yang memalsukan dirham dan
mencetaknya sebagai uang palsu adalah Ubaidullah bin Ziyad, ketika ia
melarikan diri dari Basra pada tahun enam puluh empat Hijriyah (64 H).
Kemudian, dirham palsu menyebar luas di kota-kota pada masa pemerintahan
non-Arab, dan pendapat mereka di Irak mengenai hal itu berbeda-beda, dan
masalahnya belum terkendali hingga sekarang. Adapun perak di Mesir
digunakan untuk membuat perhiasan dan perkakas. Kadang-kadang, sebagian
darinya dicetak untuk transaksi yang dibutuhkan sehari-hari untuk
pengeluaran rumah tangga. Dirham-dirham ini (dua pertiganya perak dan
sepertiganya tembaga) menjadi populer di sisa-sisa Bani Ayyub, kemudian
pada masa pengikut mereka, Turki di Mesir dan Syam, menjadi sangat
populer, sehingga emas menjadi langka dibandingkan dengannya. Penjualan
barang-barang berharga besar diperdagangkan dan dinilai dengan dirham ini,
dan pada dirhamlah sebagian besar harga barang dagangan dan nilai pekerjaan
disandarkan, begitu juga untuk pembayaran pajak tanah, sewa tempat tinggal,
dan lain-lain.??® Pada masa inilah, kemunculan pertama mata uang
konvensional (fiats) dalam sejarah Islam, di mana dirham palsu menjadi dasar
dalam transaksi dan pertukaran. Penggunaan berdasarkan berat ditinggalkan,
dan jumlah menjadi penggantinya. Nilai dirham tidak lagi ditentukan oleh
berat perak yang dikandungnya, melainkan memiliki nilai nominal yang
ditentukan oleh pasar.

Selanjutnya, pada masa Mamluk dan Turki koin fulus
(tembaga/perunggu) berkembang menggantikan ditham dan menjadi mata
uang yang dominan dan paling banyak beredar, setelah sebelumnya hanya
digunakan untuk pertukaran barang dan jasa yang bernilai rendah. Ini terjadi
pada masa Az-Zahir Barquq. Ketika tiba masa Az-Zahir Barquq, Mahmud bin
Ali al-Ustadar mengambil alih urusan keuangan Kesultanan. Ia sangat
berhasrat untuk mendapatkan keuntungan dan mengumpulkan harta. Salah
satu hal yang ia lakukan adalah peningkatan besar-besaran dalam produksi
fulus. Ia mengirim utusan ke negeri-negeri untuk mendatangkan tembaga
merah, dan ia menjamin percetakan uang di Kairo dengan sejumlah besar
uang. Pencetakan fulus terus berlangsung selama masa pemerintahannya, dan
ia mendirikan percetakan uang di Iskandariah untuk membuat fulus.
Akibatnya, fulus menjadi sangat banyak di tangan masyarakat dan sangat
populer, hingga menjadikannya mata vang yang dominan di negeri itu.
Sementara itu, dirham berkurang karena dua sebab: pertama, tidak ada
pencetakan dirham sama sekali; kedua, masyarakat melebur dirham yang
mereka miliki untuk dijadikan perhiasan. Maka, ketika Az-Zahir wafat,
masyarakat memiliki tiga jenis mata uang. Yang paling banyak adalah fulus,
ini adalah mata uang yang paling populer dan dominan. Kedua: emas, yang

225 Al-Magqrizi, Ighdtsat al-Ummah bi Kasyf al-Ghummah,...hal. 135-141.



74

lebih jarang ditemukan daripada fulus. Adapun perak, jumlahnya sangat
sedikit hingga tidak lagi digunakan dalam transaksi karena kelangkaannya...
Popularitas fulus semakin besar dan jumlahnya sangat melimpah, hingga
semua penjualan dan nilai pekerjaan dikaitkan secara khusus dengan fulus.??

Demikianlah mata uang konvensional (fiat money) berkembang dan
diterima luas oleh masyarakat, meskipun materialnya murah. Nilainya
menjadi didominasi oleh konvensi (kesepakatan) dan kekuatan penguasa, serta
mampu menjalankan fungsi kedua jenis mata uang (emas dan perak) dalam
transaksi.

b. Sejarah Perkembangan Mata uang fiat

Mata uang fiat, merupakan mata uang yang tidak memiliki nilai
intrinsik dan mendapatkan nilainya dari dekrit pemerintah, telah mengalami
perjalanan historis yang panjang dan kompleks, berawal dari peradaban kuno
hingga menjadi fondasi sistem moneter global modern. Konsep uang yang
tidak didukung oleh komoditas fisik seperti emas atau perak bukanlah
fenomena baru. Secara historis, uang fiat pertama kali muncul sebagai uang
kertas di Tiongkok pada masa Dinasti Sung, sebagai respons terhadap
permasalahan yang timbul dari penggunaan uang komoditas seperti koin besi
yang berat dan tidak praktis. Para pedagang di wilayah Sichuan mulai
menggunakan tanda terima (receipts) dari uang besi yang mereka simpan,
yang kemudian dikenal sebagai Chiao-tzu, sebagai alat tukar yang lebih
efisien. Pada tahun 1011 M, enam belas rumah dagang berkolaborasi untuk
menerima dan menghormati tanda terima satu sama lain, dan ini menjadi debut
bersejarah uang kertas sebagai mata uang formal dalam perdagangan.
Perkembangan uang kertas di Tiongkok tidak lepas dari tantangan dan
masalah, terutama terkait dengan kelebihan penerbitan. Para pedagang yang
tidak bijaksana seringkali menerbitkan catatan melebihi koin besi yang
mereka miliki di penyimpanan. Hal ini menyebabkan krisis kepercayaan
ketika beberapa toko uang tidak mampu menukarkan kembali catatan-catatan
tersebut, mengakibatkan kebangkrutan deposan. Sejarah ini mengajarkan
pelajaran penting yang masih relevan hingga kini: kepercayaan publik adalah
elemen fundamental yang menopang nilai mata uang fiat.®

Pemerintah akhirnya mengambil alih peran penerbitan uang kertas dari
para pedagang untuk mengatasi masalah ketidakstabilan ini, yang secara
efektif mengawali sistem mata uang fiat yang dikendalikan oleh otoritas
pusat.” Proses ini menunjukkan evolusi dari uang yang didukung oleh janji

226 Al-Magqrizi, Ighdtsat al-Ummah bi Kasyf al-Ghummabh,...hal. 145.



75

individu menjadi uang yang didukung oleh otoritas negara, meskipun masih
terikat pada komoditas fisik pada awalnya.??’

Di belahan dunia lain, sistem uang fiat juga berevolusi, seringkali
sebagai respons terhadap kebutuhan ekonomi atau perang. Frank Fenwick
McLeod, dalam karyanya pada tahun 1898, menguraikan bagaimana koloni
Massachusetts di Amerika mencoba mengatasi masalah keuangan dengan
menerbitkan "Bills of Credit" atau "fiat money" sebagai pinjaman kepada
rakyat.® Meskipun ini dianggap sebagai langkah yang membantu sementara,
sejarah mencatat bahwa setiap bentuk uang yang tidak memiliki nilai intrinsik
akhirnya menghadapi tantangan serius, dari degenerasi hingga inflasi yang
memuncak pada penolakan. Menurut McLeod, uang fiat yang tidak terkendali
cenderung mengalami degenerasi, memicu inflasi, dan pada akhirnya berakhir
dengan penolakan.??® Perjalanan historis ini menekankan bahwa uang fiat
bukanlah solusi tanpa masalah, melainkan sebuah instrumen yang menuntut
disiplin fiskal dan moneter yang ketat.

Pergolakan dalam sistem moneter juga terlihat pada masa modern,
terutama saat berakhirnya sistem Bretton Woods. Sistem ini, yang didirikan
pada tahun 1944, mengaitkan dolar AS dengan emas dan mata uang lainnya
dengan dolar AS, menciptakan semacam "standar emas buatan". Namun, pada
awal tahun 1970-an, sistem ini berada di bawah tekanan besar akibat defisit
neraca pembayaran internasional Amerika Serikat, biaya Perang Vietnam, dan
gejolak minyak. Tekanan ini, terutama dari negara-negara seperti Prancis dan
negara-negara Arab penghasil minyak, berperan sebagai katalisator
substansial bagi berakhirnya sistem Bretton Woods. Amerika Serikat dianggap
menciptakan kekayaan dari sesuatu yang tiada (Kamasa 2012), yang terus-
menerus menurunkan nilai dolar AS, dan mengganggu anggaran penerimaan
negara-negara lain yang bertransaksi menggunakan dolar AS.??’ Pada tahun
1971, Nixon Shock secara efektif mengakhiri konvertibilitas dolar AS dengan
emas. Langkah ini secara fundamental mengubah sistem moneter global, yang
sebelumnya berdasar pada komoditas, menjadi sistem uang fiat murni.
Peristiwa ini dikenal sebagai "The Nixon Shock Heard 'Round the World."*°
Sejak saat itu, nilai mata uang utama di dunia tidak lagi ditentukan oleh

227 Farah Yassen Durani, "The Life-Cycle Of Fiat Money : An Insight Into Its History
and Evolution," dalam Journal of Indian Research, Vol. 3, No. 4, Oktober-Desember 2015,
hal. 4.

228 Frank Fenwick McLeod, "A History of Fiat Money," dalam Annals of the
American Academy, Vol. 11, No. 1 (1898), hal. 66 - 77

229 Frassminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar," dalam Global &
Strategis, Vol. 8, No. 2 (Juli-Desember 2014), hal. 243.

230 Tewis E. Lehrman, "The Nixon Shock Heard 'Round the World," dalam
Frassminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar," dalam Global & Strategis, Vol.
8, No. 2 (Juli-Desember 2014), hal. 254.



76

cadangan emas, melainkan oleh kekuatan ekonomi, stabilitas politik, dan
kebijakan moneter negara penerbit. Peralihan ini juga membuka jalan bagi era
petro-dolar, di mana Amerika Serikat mencapai kesepakatan dengan negara-
negara penghasil minyak untuk menjual minyak dalam dolar AS, yang secara
efektif memperkuat permintaan dan nilai dolar di seluruh dunia pasca-Bretton
Woods.?!

Pada perkembangannya, muncul perdebatan mengenai peran dan
hakikat vang fiat dalam ekonomi modern. Dalam perspektif ekonomi modern,
uang adalah sebuah simbol dari kehidupan komunitas, sebuah media yang
memfasilitasi pertukaran nilai. Namun, para kritikus seperti Morgan Ricks
berpendapat bahwa uang fiat , terutama dalam bentuknya yang tidak didukung
komoditas, memungkinkan penciptaan uang tanpa batas, yang dapat
berpotensi merusak stabilitas ekonomi.?*? Konsep ini menjadi dasar dari teori
moneter modern (Modern Money Theory), yang menyatakan bahwa
pemerintah yang menerbitkan mata uang fiat tidak perlu memajaki atau
meminjam terlebih dahulu sebelum dapat membelanjakan uang, karena
mereka adalah pencipta uang itu sendiri. Konsep ini menggeser paradigma
dari vang sebagai komoditas yang terbatas menjadi uang sebagai instrumen
kebijakan yang fleksibel.?*?

Uang fiat juga disebut sebagai penemuan terbesar dalam sejarah
karena perannya dalam memungkinkan perkembangan ekonomi yang pesat
dan jauh melampaui keterbatasan uang komoditas.?> Dengan uang fiat ,
pertumbuhan ekonomi tidak lagi dibatasi oleh ketersediaan logam mulia atau
komoditas lain. Fleksibilitas ini memungkinkan bank sentral untuk
mengimplementasikan kebijakan moneter, seperti mencetak uang, untuk
merangsang ekonomi, mengelola inflasi, atau mengatasi resesi.”** Namun,
fleksibilitas ini juga membawa risiko. Sejarah menunjukkan bahwa kelebihan
penerbitan mata uang fiat dapat menyebabkan hiperinflasi, seperti yang
terjadi di banyak negara. Hal ini menjadi dilema sentral dalam manajemen
moneter modern: bagaimana menyeimbangkan fleksibilitas yang dibutuhkan
untuk pertumbuhan dengan disiplin yang diperlukan untuk menjaga
stabilitas.>*

231 Fragssminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar,"...hal. 244,

232 Morgan Ricks, "Regulating Money Creation after the Crisis," dalam Harv. Bus.
L. Rev. 15, (2011), hal. 15.

233 Fric Tymoigne, "Seven Replies to The Critiques of Modern Money Theory,”
dalam Jurnal Levy Economics Institute, Working Papers Series, (2021), hal. 26.

234 Andrzej Sop6zko, "Fiat Money. Over Thousand Years of the Biggest Invention in
the History," dalam Annales. Etyka, Estetyka, Akustyka, (2019), hal. 11.

2% Jamaluddin, "Fiat Money: Masalah dan Solusi," dalam Jurnal Akuntansi
Multiparadigma, Vol. 4, No. 2 (Agustus 2013), hal. 267.



77

Peralihan dari mata uang berbasis komoditas ke mata uang fiat juga
mengubah dinamika kekuasaan ekonomi. Sistem yang berdasar pada emas
menuntut kedisiplinan dan kehati-hatian dalam pengeluaran dan peredaran
uang, karena setiap mata uang harus didukung oleh cadangan emas yang
terbatas. Namun, dalam sistem uang fiat , negara penerbit, seperti Amerika
Serikat dengan dolar AS, dapat menciptakan kekayaan tanpa terikat pada aset
fisik, memberikan kekuatan moneter yang sangat besar. Kekuatan ini telah
menjadi sumber perdebatan geopolitik, di mana negara-negara lain
menyuarakan kekhawatiran tentang dampak dolar AS yang terus menurun
akibat perilaku AS yang mencetak uang berlebihan.?*¢

Perdebatan mengenai stabilitas uang fiat terus berlanjut hingga kini,
terutama dengan munculnya mata uang digital dan mata uang kripto yang
mencoba menawarkan alternatif. Namun, di sisi lain, uang fiat telah terbukti
dapat beradaptasi dan terus menjadi alat tukar utama, didukung oleh
kepercayaan pada otoritas penerbit dan ekosistem ekonomi yang luas.?*’ Ini
menunjukkan bahwa sejarah uang fiat adalah sejarah adaptasi, inovasi, dan
tantangan yang tak ada habisnya.

Perkembangan uang kertas di Tiongkok, yang merupakan cikal bakal
mata uang fiat , menunjukkan bahwa konsep ini tidak lahir tanpa tantangan.
Awalnya, uang kertas dianggap sebagai solusi dari masalah uang koin besi
yang berat dan tidak praktis; namun, para pedagang yang tidak bijaksana
seringkali menerbitkan catatan melebihi koin yang mereka simpan. Hal ini
menyebabkan keruntuhan sistem karena banyak toko uang yang tidak dapat
menukar catatan mereka, meninggalkan para deposan dalam kerugian. Sejarah
mencatat bahwa ini adalah takdir yang juga dihadapi oleh banyak mata uang
kertas berikutnya, menunjukkan kerentanan inherennya terhadap manajemen
yang buruk.?**

Pelajaran dari Tiongkok juga terulang di tempat lain. Frank Fenwick
McLeod, dalam karyanya pada tahun 1898, menguraikan bagaimana koloni
Massachusetts mencoba mengatasi masalah keuangan dengan mencetak "Bills
of Credit" atau "fiat money" sebagai pinjaman kepada rakyat. Meskipun
tindakan ini bersifat sementara, sejarah menunjukkan bahwa uang fiat yang
tidak memiliki nilai intrinsik akhirnya menghadapi tantangan serius, dari
degenerasi hingga inflasi yang memuncak pada penolakan. Menurut McLeod,
uang fiat yang tidak terkendali cenderung mengalami degenerasi, memicu
inflasi, dan pada akhirnya berakhir dengan penolakan.?*° Perjalanan historis

236 Frassminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar,". . .hal. 243,

237 Frank Fenwick McLeod, "A History of Fiat Money," dalam Annals of the
American Academy, Vol. 11, No. 1 (1898), hal. 66.

238 Farah Yassen Durani, "The Life-Cycle of Fiat Money : An Insight Into Its History
and Evolution," hal. 4.

239 Frank Fenwick McLeod, "A History of Fiat Money,"...hal. 67



78

ini menekankan bahwa uang fiat bukanlah solusi tanpa masalah, melainkan
sebuah instrumen yang menuntut disiplin fiskal dan moneter yang ketat.?*°
Di sisi lain, perdebatan mengenai peran dan hakikat uang fiat dalam
ekonomi modern juga memunculkan perbandingan dengan mata uang yang
didukung komoditas seperti emas dan perak. Para kritikus berpendapat bahwa
uang fiat , terutama dalam bentuknya yang tidak didukung komoditas,
memungkinkan penciptaan uang tanpa batas, yang berpotensi merusak
stabilitas ekonomi. Berbeda dengan uang fiat , emas menawarkan stabilitas
yang unik karena ketersediaannya yang terbatas. Peningkatannya yang hanya
berkisar antara 1,5% hingga 2,0% per tahun dianggap cukup untuk memenuhi
kebutuhan manusia tanpa menimbulkan inflasi berlebihan. Keterbatasan ini
menjadikan emas sebagai patokan nilai yang stabil, berbeda dengan uang fiat
yang pasokannya bisa diperbesar tanpa batas oleh bank sentral, sehingga
berpotensi menyebabkan inflasi dan devaluasi.?*! Sejarah menunjukkan
bahwa penggunaan uang fiat yang tidak terkendali telah membawa kegagalan
yang gamblang, memberikan pelajaran penting tentang pentingnya disiplin
fiskal.
Peralihan dari sistem moneter yang didukung emas ke sistem fiat murni pasca-
Bretton Woods, meskipun awalnya tampak sebagai respons pragmatis, juga
memiliki konsekuensi jangka panjang. Keputusan AS untuk mengakhiri
konvertibilitas dolar dengan emas pada tahun 1971—sebuah peristiwa yang
dikenal sebagai Nixon Shock—secara fundamental mengubah fondasi
ekonomi global.**> Langkah ini diambil sebagai respons terhadap defisit
neraca pembayaran yang terus-menerus dan tekanan dari negara-negara lain
untuk menukarkan dolar mereka dengan emas AS, yang cadangannya terus
menipis.?* Akhir dari Bretton Woods ini, pada dasarnya, adalah sebuah
pengakuan bahwa nilai dolar AS tidak lagi dapat dipertahankan oleh cadangan
emas, melainkan harus didukung oleh kekuatan ekonomi AS itu sendiri.**
Kekuasaan moneter AS semakin diperkuat dengan terbentuknya sistem
petro-dolar. Dalam sistem ini, negara-negara penghasil minyak, khususnya
OPEC, setuju untuk menjual minyak mereka dalam dolar AS. Sebagai
imbalannya, AS akan memberikan perlindungan militer dan dukungan politik.
Kesepakatan ini secara efektif menciptakan permintaan global yang besar dan
berkelanjutan untuk dolar AS, yang menjadikannya mata uang cadangan
utama dunia dan memperkuat posisinya sebagai fondasi sistem finansial
global pasca-Bretton Woods.?** Sistem petro-dolar menjadi contoh nyata

240 Morgan Ricks, "Regulating Money Creation after the Crisis,"...hal. 16.

241 Jamaluddin, "Fiat Money: Masalah dan Solusi,"...hal. 267.

242 Fragsminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar,"...hal. 243.

2431 ewis E. Lehrman, "The Nixon Shock Heard 'Round the World,"...hal. 255.
244 Fragssminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar,"...hal. 245.



79

bagaimana mata uang fiat , melalui manuver geopolitik, dapat
mempertahankan nilainya tanpa dukungan komoditas fisik.?*’

Perkembangan uang fiat juga telah menimbulkan perdebatan tentang
peran dan hakikat uang dalam ekonomi modern. Dalam perspektif ekonomi
modern, uang adalah sebuah simbol dari kehidupan komunitas, sebuah media
yang memfasilitasi pertukaran nilai. Namun, para kritikus seperti Morgan
Ricks berpendapat bahwa uang fiat , terutama dalam bentuknya yang tidak
didukung komoditas, memungkinkan penciptaan uang tanpa batas, yang dapat
berpotensi merusak stabilitas ekonomi. Konsep ini menjadi dasar dari teori
moneter modern (Modern Money Theory), yang menyatakan bahwa
pemerintah yang menerbitkan mata vang fiat tidak perlu memajaki atau
meminjam terlebih dahulu sebelum dapat membelanjakan uang, karena
mereka adalah pencipta uang itu sendiri.>*® Konsep ini menggeser paradigma
dari vang sebagai komoditas yang terbatas menjadi uang sebagai instrumen
kebijakan yang fleksibel. Menurut teori disrupsi, dinar dan dirham dianggap
gagal untuk berinovasi dan bersaing dengan sistem ekonomi konvensional
yang mengadopsi mata uang fiat .**’ Inovasi dalam teori ini tidak hanya berarti
perbaikan fungsi, tetapi juga efektivitas dan efisiensi. Uang fiat , terutama
dengan adanya digitalisasi, terbukti lebih efisien dan efektif dalam
memfasilitasi transaksi dalam skala global, mengalahkan dinar dan dirham
yang dinilai tidak mampu beradaptasi dengan perkembangan tersebut.

Uang fiat juga disebut sebagai penemuan terbesar dalam sejarah
karena perannya dalam memungkinkan perkembangan ekonomi yang pesat
dan jauh melampaui keterbatasan uang komoditas.>*® Dengan uang fiat ,
pertumbuhan ekonomi tidak lagi dibatasi oleh ketersediaan logam mulia atau
komoditas lain. Fleksibilitas ini memungkinkan bank sentral untuk
mengimplementasikan kebijakan moneter, seperti mencetak uang, untuk
merangsang ekonomi, mengelola inflasi, atau mengatasi resesi.

Peralihan dari mata uang berbasis komoditas ke mata vang fiat juga
mengubah dinamika kekuasaan ekonomi. Sistem yang berdasar pada emas
menuntut kedisiplinan dan kehati-hatian dalam pengeluaran dan peredaran
uang, karena setiap mata uang harus didukung oleh cadangan emas yang
terbatas. Namun, dalam sistem uang fiat , negara penerbit, seperti Amerika
Serikat dengan dolar AS, dapat menciptakan kekayaan tanpa terikat pada aset

245 Morgan Ricks, "Regulating Money Creation after the Crisis,"...hal. 15.

26 Eric Tymoigne, "Seven Replies to The Critiques of Modern Money
Theory,”...hal. 26.

247 Chairul Thsan Burhanuddin, "Fiat Money Inconsistency and the Return of Dinar-
Dirham as a Medium of Exchange," dalam Jurnal Riset Akuntansi dan Keuangan, Vol. 9, No.
1 (2021), hal. 114

248 Andrzej Sopozko, "Fiat Money. Over Thousand Years of the Biggest Invention in
the History," hal. 11



80

fisik, memberikan kekuatan moneter yang sangat besar.?** Kekuatan ini telah
menjadi sumber perdebatan geopolitik, di mana negara-negara lain
menyuarakan kekhawatiran tentang dampak dolar AS yang terus menurun
akibat perilaku AS yang mencetak uang berlebihan.?>

Perdebatan mengenai stabilitas uang fiat terus berlanjut hingga kini,
terutama dengan munculnya mata uang digital dan mata uang kripto yang
mencoba menawarkan alternatif. Namun, di sisi lain, uang fiat telah terbukti
dapat beradaptasi dan terus menjadi alat tukar utama, didukung oleh
kepercayaan pada otoritas penerbit dan ekosistem ekonomi yang luas.?*! Ini
menunjukkan bahwa sejarah uang fiat adalah sejarah adaptasi, inovasi, dan
tantangan yang tak ada habisnya. Sejak berakhirnya Bretton Woods, peran
bank sentral menjadi semakin krusial dalam mengelola stabilitas dan nilai
mata uang fiat . Melalui alat-alat kebijakan moneter seperti suku bunga,
operasi pasar terbuka, dan pelonggaran kuantitatif (quantitative easing), bank
sentral, seperti Federal Reserve AS, berfungsi sebagai penjaga nilai mata uang,
bertindak sebagai jangkar yang mengendalikan pasokan uang dan mengelola
inflasi. Kepercayaan pada sistem fiat modern tidak hanya bersandar pada
dekrit pemerintah, tetapi juga pada kompetensi dan independensi bank sentral
dalam menjalankan mandatnya.

Ujian terbesar bagi sistem uang fiat di era modern datang dengan krisis
finansial global tahun 2008. Keruntuhan lembaga keuangan besar memicu
kekhawatiran yang meluas tentang stabilitas sistem finansial yang ada.
Sebagai respons, bank sentral di seluruh dunia melakukan intervensi masif
dengan mencetak uang dalam jumlah besar—sebuah kebijakan yang dikenal
sebagai pelonggaran kuantitatif—untuk menyuntikkan likuiditas ke dalam
ekonomi.?*? Meskipun langkah ini berhasil mencegah keruntuhan total, hal ini
juga memicu kritik dan mempertanyakan integritas mata uang fiat , yang
dianggap memungkinkan penciptaan uang tanpa batas untuk menyelamatkan
lembaga yang gagal.

Sebagai respons langsung terhadap krisis ini, sebuah fenomena baru
muncul: mata uang kripto. Pada tahun 2008, Satoshi Nakamoto menerbitkan
makalah yang memperkenalkan Bitcoin, sebuah sistem uang elektronik peer-
to-peer yang sepenuhnya terdesentralisasi dan tidak bergantung pada bank
sentral atau otoritas pemerintah mana pun.?>® Bitcoin, dengan pasokannya

249 Frassminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar,".. .hal. 243

250 Frank Fenwick McLeod, "A History of Fiat Money,"...hal. 67.

25! Friedman, Milton. "The Role of Monetary Policy," The American Economic
Review, Vol. 58, No. 1, 1968, hal. 1-17.

232 Yermack, David. "Is Bitcoin a Real Currency? An Economic Appraisal," National
Bureau of Economic Research Working Paper, 2013, hal. 1928-1951.

233 Bordo, Michael D., and Harold James. "A History of the Future of Monetary
Policy," NBER Working Paper, 2019, hal. 2623-2641.



81

yang terbatas dan sifatnya yang transparan melalui teknologi blockchain,
secara eksplisit dirancang sebagai antitesis terhadap kelemahan uang fiat —
terutama masalah inflasi dan kelebihan pencetakan uang oleh bank sentral.>>*
Kemunculan mata uang kripto ini menunjukkan adanya permintaan yang
signifikan dari masyarakat untuk sebuah sistem moneter alternatif yang bebas
dari kontrol pusat.

Namun demikian, mata uang kripto juga menghadapi tantangannya
sendiri. Volatilitas harga yang ekstrem, masalah skalabilitas, dan kerentanan
terhadap serangan siber membuat penggunaannya sebagai alat tukar sehari-
hari masih terbatas. Selain itu, regulasi yang belum jelas dan kekhawatiran
terkait potensi penggunaan ilegal juga menghambat adopsi massal.?>> Maka,
alih-alih menggantikan uang fiat , mata uang kripto hingga saat ini lebih
berfungsi sebagai aset spekulatif atau komoditas digital, yang keberadaannya
justru mendorong bank sentral untuk mempertimbangkan inovasi mereka
sendiri.

Sebagai tanggapan terhadap kemajuan teknologi dan popularitas mata
uang kripto, banyak bank sentral mulai menjajaki pengembangan mata uang
digital mereka sendiri, yang dikenal sebagai Central Bank Digital Currency
(CBDC).>*¢ CBDC adalah bentuk uang fiat yang sepenuhnya digital,
diterbitkan dan dijamin oleh bank sentral. Konsep ini bertujuan untuk
menggabungkan efisiensi dan inovasi teknologi dari mata uang kripto dengan
stabilitas dan kepercayaan yang hanya bisa diberikan oleh otoritas moneter
pusat.?” CBDC juga dapat menawarkan solusi untuk masalah-masalah seperti
inklusi finansial, mempercepat sistem pembayaran, dan mengurangi biaya
transaksi.

Di sisi lain, implementasi CBDC memunculkan serangkaian tantangan
dan kekhawatiran baru. Salah satu kekhawatiran utama adalah isu privasi, di
mana bank sentral bisa memiliki akses ke data transaksi setiap individu,
menimbulkan potensi pengawasan pemerintah yang berlebihan. Selain itu, ada
kekhawatiran bahwa CBDC dapat mengikis peran bank komersial jika
masyarakat memilih untuk menyimpan uang mereka langsung di bank sentral,
yang bisa memicu 'bank run' dalam skala yang belum pernah terjadi

254 Adrian, Tobias. "The Case for a Central Bank Digital Currency," IMF Staff
Discussion Note, 2021, hal. 1-28.

255 Fernandez-Villaverde, Jesus. "Central Bank Digital Currency: A View from the
Trenches," Federal Reserve Bank of St. Louis Review, Vol. 104, No. 1, 2022, hal. 1-14.

2% Blinder, Alan S. "Central Bank Independence and Fiscal Responsibility," NBER
Working Paper, 2018, hal. 2542.

257 Eichengreen, Barry. "The Dollar and its Discontents: The Rise and Fall of the
Global Currency," Foreign Affairs, 2011, hal. 31-43.



82

sebelumnya.?>® Tantangan ini menunjukkan bahwa transisi ke bentuk uang fiat
yang lebih modern memerlukan pertimbangan yang sangat matang terkait
kebijakan dan teknologi.

Pada panggung global, sistem moneter fiat juga terus berevolusi.
Institusi seperti Dana Moneter Internasional (IMF) dan Bank Dunia berperan
penting dalam menjaga stabilitas sistem ini, terutama dengan memberikan
pinjaman dan bantuan kepada negara-negara yang mengalami krisis
ekonomi.”® Dominasi dolar AS sebagai mata uang cadangan global, yang
diperkuat oleh sistem petro-dolar, memberikan AS pengaruh geopolitik yang
signifikan, sebuah fenomena yang terus menjadi subjek perdebatan di antara
negara-negara. Upaya beberapa negara untuk mengurangi ketergantungan
pada dolar AS melalui perjanjian bilateral dalam mata uang lokal
menunjukkan pergeseran halus dalam dinamika kekuasaan moneter global.

Secara keseluruhan, perjalanan sejarah uang fiat adalah kisah tentang
adaptasi dan inovasi yang tak ada habisnya. Dari uang kertas Tiongkok kuno
hingga krisis Bretton Woods dan munculnya mata uang digital, setiap era
menghadirkan tantangan unik yang membentuk evolusi uang. Kekuatan uang
fiat terletak pada fleksibilitasnya sebagai alat kebijakan, yang memungkinkan
pemerintah dan bank sentral merespons dinamika ekonomi yang kompleks.
Namun, kelemahan mendasarnya, yaitu ketiadaan nilai intrinsik,
menempatkan beban berat pada kepercayaan publik dan disiplin institusional.
Di masa depan, seiring teknologi terus mengubah cara kita berinteraksi dengan
uang, perdebatan tentang peran dan bentuk mata uang fiat  akan terus
berlanjut.?%

3. Problematika Mata uang fiat

Mata uvang fiat ~modern merupakan sistem keuangan yang tidak
memiliki nilai intrinsik karena tidak didukung oleh komoditas berharga seperti
emas atau perak. Nilainya sepenuhnya bergantung pada kepercayaan publik
serta legitimasi otoritas negara yang menerbitkannya. Dalam praktiknya, uang
fiat diciptakan “dari udara kosong” melalui pengeluaran pemerintah yang
berlebihan dan penciptaan kredit spekulatif. Akibatnya, uang fiat menjadi
rentan terhadap inflasi dan hiperinflasi, sehingga pada akhirnya dapat
kehilangan nilainya dan merugikan pemegangnya.?¢! Uang fiat tidak pernah

28 Fernandez-Villaverde, Jesus. "Central Bank Digital Currency: A View from the
Trenches," Federal Reserve Bank of St. Louis Review, Vol. 104, No. 1, 2022, hal. 1-14.

259 Blinder, Alan S. "Central Bank Independence and Fiscal Responsibility," NBER
Working Paper, 2018, hal. 2543.

260 Eichengreen, Barry. "The Dollar and its Discontents: The Rise and Fall of the
Global Currency," Foreign Affairs, 2011, hal. 31-43.

261 Karl Svozil, “An Apology for Money”, dalam jurnal arXiv:0811.3130v6, Vienna
University of Technology, 2018, hal. 1-2.



83

lahir secara “alami” melalui mekanisme interaksi pasar bebas, melainkan
muncul melalui intervensi otoritas politik yang memaksakan penggunaannya.
Dari sisi etika dan ekonomi, ia menyebut sistem fiat money bermasalah karena
memuat unsur ketidakadilan: masyarakat dipaksa menerima sesuatu yang
tidak memiliki dasar nilai komoditas, sementara negara memperoleh
keuntungan besar dari monopoli pencetakannya.?6?

Hal ini menimbulkan kritik bahwa akar permasalahan fiat money
terletak pada kedekatan hubungan antara uang dan negara. Pemerintah kerap
memanfaatkan mata uang fiat sebagai instrumen untuk memperluas
kekuasaan politik maupun membiayai peperangan. Misalnya, pada masa
Perang Dunia I, banyak negara di Eropa menangguhkan konvertibilitas emas
dan mencetak uang kertas dalam jumlah besar guna membiayai perang.
Praktik tersebut berkontribusi terhadap inflasi masif yang kemudian berujung
pada hiperinflasi di Jerman pada awal 1920-an, yang pada gilirannya memicu
instabilitas sosial-politik.?%*> Melalui telaah terhadap teori siklus bisnis Mises—
Hayek, menunjukkan bahwa dalam rezim uang fiat , bank sentral sering kali
memperluas kredit secara berlebihan karena tidak ada mekanisme pembatas
alami sebagaimana pada standar emas. Akibatnya, struktur modal mengalami
distorsi karena sumber daya dialihkan ke sektor yang tidak produktif. Distorsi
tersebut menciptakan siklus ekonomi semu yang diawali dengan “boom”
tetapi kemudian diikuti dengan “bust” atau krisis mendalam.?¢*

Hasil eksperimen Cary A. Deck, Kevin A. McCabe, dan David P.
Porter semakin menegaskan kerentanan sistem fiat. Dalam eksperimen
laboratorium, mereka menemukan bahwa meskipun fiat money dapat diterima
sebagai alat tukar dalam kondisi normal, keberadaan pemerintah yang
mencetak uang berlebihan memicu hiperinflasi dramatis yang meruntuhkan
mekanisme perdagangan. Dengan demikian, persoalan utama uang fiat tidak
hanya terletak pada sifatnya yang tanpa nilai intrinsik, tetapi juga pada risiko
penyalahgunaan otoritas dalam mencetaknya.?®> Kelemahan fundamental
uang fiat adalah sifatnya yang sangat bergantung pada kepercayaan publik.
Begitu kepercayaan tersebut hilang, uang fiat kehilangan fungsinya sebagai
alat tukar. krisis moneter merupakan “takdir ekonomi yang tidak dapat
dihindari,” karena setiap rezim fiat pada akhirnya mengalami degradasi nilai

%62 Hans-Hermann Hoppe, “How is Fiat Money Possible? Or, The Devolution of
Money and Credit”, The Review of Austrian Economics, Vol. 7, No. 2, 1994, hal. 49-50.

263 Marcus M. Dapp, “From Fiat to Crypto: The Present and Future of Money,” dalam
Finance 4.0—Towards a Socio-Ecological Finance System, Springer, 2021, hal. 3-5.

264 Nicolas Cachanosky, “The Mises-Hayek Business Cycle Theory, Fiat Currencies
and Open Economies”, dalam jurnal Suffolk University Working Paper, 2012, hal. 6-7.

265 Cary A. Deck, et al., “Why Stable Fiat Money Hyperinflates: Results from an
Experimental Economy”, dalam jurnal University of Arkansas & George Mason University,
2001, hal. 64—66.



84

akibat pencetakan berlebihan. Uang fiat dengan demikian membawa
paradoks: ia adalah prasyarat bagi kesejahteraan, tetapi sekaligus ancaman
eksistensial bagi stabilitas ekonomi.?®¢

Secara teoretis uang fiat tidak dapat dipertahankan sebagai bentuk
“uang netral.” Setiap uang fiat selalu lahir melalui pemaksaan negara,
sehingga penggunaannya terkait erat dengan pelanggaran prinsip keadilan dan
efisiensi ekonomi. Bahkan disebutkan bahwa fiat money tidak mungkin
muncul secara innocent atau immaculate, melainkan selalu melalui proses
yang bersifat koersif dan monopolistik.2¢’

Dari perspektif historis, tercatat bahwa kelemahan uang fiat tampak
nyata dalam peristiwa-peristiwa besar abad ke-20. Pemerintah yang
memutuskan hubungan dengan emas seringkali menggunakan uang fiat untuk
membiayai perang, program belanja besar-besaran, dan kebijakan ekspansif
lainnya. Meskipun hal tersebut memberi ruang fiskal jangka pendek, dampak
jangka panjangnya adalah ketidakstabilan nilai mata uang yang menggerogoti
kepercayaan publik terhadap sistem moneter.?®® Dalam konteks ekonomi
terbuka, interaksi antar bank sentral memperburuk persoalan uang fiat . Tanpa
adanya pembatas cadangan emas, bank sentral cenderung melanjutkan
kebijakan ekspansif karena dampaknya bisa diserap oleh negara lain melalui
mekanisme perdagangan internasional. Hal ini menunda gejala inflasi di
negara pusat, namun pada saat yang sama menciptakan distorsi serius dalam
struktur modal negara-negara perifer.?®’

Eksperimen laboratorium oleh Deck dan koleganya mendukung
temuan ini, selama pemerintah tidak ikut mencetak uang, sistem fiat relatif
stabil. Namun, ketika otoritas publik masuk dan menggunakan “mesin cetak”
untuk membiayai kebutuhan, pasar kehilangan efisiensi dan inflasi meningkat
secara drastis. Dengan kata lain, problem utama fiat money bukan hanya
bersifat teoretis, melainkan dapat dibuktikan secara empiris dalam kondisi
simulasi nyata. 2’ Salah satu kritik mendasar terhadap uang fiat adalah
sifatnya yang memunculkan risiko moral dalam kebijakan fiskal maupun
moneter. Dengan adanya kemampuan untuk mencetak uang tanpa batas,
pemerintah cenderung menggunakan fiat money sebagai jalan pintas
pembiayaan, baik untuk menutup defisit anggaran maupun membiayai proyek

266 Karl Svozil, “An Apology for Money”,..hal. 2-3

267 Hans-Hermann Hoppe, “How is Fiat Money Possible? Or, The Devolution of
Money and Credit”,...hal. 52-53

268 Marcus M. Dapp, “From Fiat to Crypto: The Present and Future of Money,”. . .hal.
5-6.

269 Nicolas Cachanosky, “The Mises-Hayek Business Cycle Theory, Fiat Currencies
and Open Economies”,...hal. 7-8.

270 Cary A. Deck, et al., “Why Stable Fiat Money Hyperinflates: Results from an
Experimental Economy”,...hal. 66-67



85

politik. Bahkan diganbarkan bahwa fenomena ini membuat pemerintah dapat
“memperoleh sesuatu tanpa mengeluarkan apa pun,” karena biaya pencetakan
fiat money mendekati nol sementara nilainya dipaksakan kepada publik.?"!

Persoalan ini merupakan bentuk eksploitasi sistematis terhadap
masyarakat. Uang fiat tidak hanya menyebabkan redistribusi kekayaan dari
masyarakat kepada negara, tetapi juga menciptakan ketidakadilan antar
generasi. Generasi sekarang mungkin menikmati hasil ekspansi moneter,
tetapi generasi mendatang menanggung akibat berupa inflasi, utang, dan
degradasi nilai tukar. Dengan demikian, uang fiat adalah instrumen yang
merusak keadilan intergenerasi.”’’”> Uang fiat sangat rapuh terhadap gejolak
politik. Setiap krisis politik, konflik, atau perubahan kebijakan drastis dapat
dengan cepat menggerus kepercayaan publik terhadap uang fiat . Sejarah telah
menunjukkan bahwa ketidakstabilan politik seringkali diikuti oleh krisis
moneter, karena masyarakat tidak lagi yakin terhadap kemampuan negara
menjaga nilai uang kertas yang diterbitkannya.?”

Dimensi lain dari problematika uang fiat dalam konteks teori siklus
bisnis. menunjukkan bahwa ekspansi kredit berbasis fiat money menciptakan
sinyal harga yang keliru (false signals) dalam pasar modal. Hal ini membuat
investor salah membaca prospek keuntungan, sehingga modal dialokasikan ke
sektor-sektor spekulatif. Pada akhirnya, ketika gelembung ini pecah, krisis
yang muncul jauh lebih parah dibandingkan dalam sistem berbasis emas yang
memiliki pembatas alami.?’* Hasil penelitian laboratorium oleh Deck dan
koleganya semakin menguatkan bahwa persoalan fiat money tidak hanya
bersifat teoretis. Mereka mendapati bahwa dalam kondisi di mana otoritas
publik memiliki akses mencetak uang tanpa batas, perdagangan antar agen
ekonomi menjadi tidak efisien dan bahkan terhenti. Hal ini menunjukkan
bahwa hiperinflasi dalam sistem fiat bukan sekadar akibat jumlah uang
beredar yang besar, melainkan karena rusaknya proses pembentukan harga
yang sehat akibat intervensi pemerintah.?’>

Salah satu problem klasik yang berkaitan dengan fiat money adalah
apa yang disebut oleh para ekonom sebagai “the big problem of small
change.” Dalam sejarah panjang moneter, persoalan kesulitan
mempertahankan kestabilan nilai uang kecil menunjukkan bahwa uang fiat

271 Karl Svozil, “An Apology for Money”,..hal. 2-3

272 Hans-Hermann Hoppe, “How is Fiat Money Possible? Or, The Devolution of
Money and Credit”,...hal. 52-53

273 Marcus M. Dapp, “From Fiat to Crypto: The Present and Future of Money,”. . .hal.
9-7

274 Nicolas Cachanosky, “The Mises-Hayek Business Cycle Theory, Fiat Currencies
and Open Economies”,...hal. 8-9

275 Cary A. Deck, et al., “Why Stable Fiat Money Hyperinflates: Results from an
Experimental Economy”,...hal. 67-68



86

memiliki kelemahan struktural dalam denominasi dan kepercayaan. Kajian
historis menegaskan bahwa sejak awal, uang fiat selalu dihadapkan pada
dilema antara kebutuhan praktis dalam sirkulasi uang kecil dan ancaman
inflasi yang ditimbulkan oleh pencetakan berlebih.?’® Lebih lanjut, penelitian
kontemporer mengenai sejarah seribu tahun uang fiat di Eropa menyoroti
bahwa ketidakstabilan merupakan pola berulang. Setiap kali pemerintah atau
otoritas moneter berusaha menggunakan fiat money sebagai sumber
pembiayaan, kejatuhan nilai mata uang menjadi konsekuensi yang hampir tak
terelakkan. Hal ini membuktikan bahwa kelemahan uang fiat tidak hanya
bersifat teoretis, tetapi juga empiris dengan rekam jejak sejarah yang
panjang.?”’

Michael Reiss, dalam analisisnya mengenai utilitas marjinal uang fiat
, menyoroti persoalan teoretis yang lebih mendalam. Ia mempertanyakan
bagaimana mungkin uang yang tidak memiliki nilai intrinsik tetap dapat
mempertahankan nilai positif di pasar. Menurutnya, terdapat lingkaran setan
(circularity) dalam penjelasan klasik, orang menggunakan uang fiat karena
orang lain juga menggunakannya. Paradoks ini menunjukkan kelemahan
mendasar teori ekonomi dalam menjelaskan legitimasi uang fiat . Reiss juga
menjelaskan bahwa problem nilai fiat money tidak dapat sepenuhnya
dijelaskan dengan pendekatan utilitas marginal standar. Dalam kerangka
rasionalitas ekonomi, uang fiat seharusnya tidak memiliki nilai karena tidak
ada dasar komoditas yang mendukungnya. Namun, kenyataan menunjukkan
sebaliknya, uang fiat tetap digunakan secara luas. Pertentangan antara teori
dan praktik ini menimbulkan keraguan serius tentang fondasi epistemologis
sistem uang fiat . Sejumlah pemikir menilai bahwa keberadaan fiat money
lebih merupakan hasil dari “kepercayaan sosial terinstitusionalisasi” daripada
logika ekonomi murni. Artinya, fiat money bertahan bukan karena memiliki
nilai riil, melainkan karena masyarakat secara kolektif bersedia menerima dan
menggunakannya. Akan tetapi, sifat ini justru problematis, sebab begitu
kepercayaan itu hilang, fiat money kehilangan seluruh fungsinya. Dengan
demikian, fiat money menyimpan potensi keruntuhan mendadak yang sulit
diprediksi.?”

Sejarah menunjukkan bahwa setiap rezim uang fiat selalu berakhir
dengan penurunan drastis nilai mata uangnya. Tercatat bahwa dari Dinasti
Tang di Tiongkok hingga Jerman pada awal abad ke-20, inflasi dan hiperinflasi
muncul berulang kali ketika pemerintah terlalu bergantung pada pencetakan

276 Jerzy Strzelecki, “Fiat Money. Over a Thousand Years of the Biggest Invention in
the History”, dalam jurnal Problemy Zarzgdzania, Vol. 13, No. 3, 2015, hal. 14-15.

277 Jerzy Strzelecki, “Fiat Money. Over a Thousand Years of the Biggest Invention in
the History”,...hal. 18-19

278 Michael Reiss, “On the Marginal Utility of Fiat Money: Insurmountable
Circularity or Not?”, dalam jurnal arXiv:2103.05556, 2021, hal. 2-4



87

uang kertas. Pola ini membuktikan bahwa uang fiat memiliki “built-in
instability” yang sulit dielakkan.”’”® Sifat uang fiat  yang elastis
memungkinkan otoritas moneter memperluas basis moneter tanpa batas. Jika
tidak dikendalikan secara ketat, suplai uang berlebihan akan memicu
ketidakstabilan harga yang merusak daya beli masyarakat. Fenomena ini
disebut sebagai paradoks uang fiat , “alat vital bagi perekonomian sekaligus
racun bagi stabilitas jangka panjang”.?®" Sistem pada uang fiat secara inheren
melibatkan pemaksaan karena masyarakat diwajibkan menerima uang yang
pada dasarnya tidak memiliki nilai riil. Hal ini membuat uang fiat berbeda
secara fundamental dengan uang komoditas, yang lahir secara spontan melalui
mekanisme pasar. Dengan demikian, keberadaan uang fiat merupakan
penyimpangan dari prinsip kebebasan ekonomi.?*!

Dalam perspektif ekonomi modern, uang fiat tidak hanya rawan
inflasi, tetapi juga menciptakan ketergantungan masyarakat pada otoritas
negara. Hal ini membuat uang fiat berperan sebagai instrumen kekuasaan
yang dapat digunakan untuk kepentingan politik jangka pendek. Ketika
legitimasi politik terguncang, kepercayaan terhadap uang fiat pun ikut
tergerus, memperburuk krisis ekonomi.?*?

Dalam sistem fiat, ekspansi kredit sering menimbulkan sinyal harga
yang menyesatkan. Investor salah membaca peluang keuntungan, sehingga
modal dialihkan ke sektor yang tidak produktif. Akibatnya, ketika siklus kredit
terhenti, ekonomi mengalami kontraksi yang lebih tajam dibandingkan pada
sistem berbasis emas yang memiliki mekanisme pembatas alami.?®® Reiss
menambahkan dimensi teoretis: fiat money hanya berfungsi karena adanya
kepercayaan bersama (shared belief) yang dikuatkan oleh institusi. Namun,
kondisi ini rentan terhadap krisis koordinasi. Jika mayoritas pelaku pasar
kehilangan keyakinan, uang fiat dapat runtuh dalam waktu singkat. Hal ini
menunjukkan bahwa fondasi fiat money jauh lebih rapuh dibandingkan uang
komoditas.?®* Fiat money tidak hanya bersifat moneter, tetapi juga sosial.
Hiperinflasi di Jerman pada 1923, misalnya, tidak hanya menghancurkan
perekonomian, tetapi juga menimbulkan instabilitas sosial dan politik yang

27 Jerzy Strzelecki, “Fiat Money. Over a Thousand Years of the Biggest Invention in
the History”,...hal. 19-20.

280 Karl Svozil, “An Apology for Money”,..hal. 4-5

281 Hans-Hermann Hoppe, “How is Fiat Money Possible? Or, The Devolution of
Money and Credit”, dalam jurnal The Review of Austrian Economics, Vol. 7, No. 2, 1994, hal.
54.

282 Marcus M. Dapp, “From Fiat to Crypto: The Present and Future of Money,” dalam
Finance 4.0—Towards a Socio-Ecological Finance System, Springer, 2021, hal. 7-8.

283 Nicolas Cachanosky, The Mises-Hayek Business Cycle Theory, Fiat Currencies
and Open Economies, Suffolk University Working Paper, 2012, hal. 9-10.

284 Michael Reiss, “On the Marginal Utility of Fiat Money: Insurmountable
Circularity or Not?”,...hal. 5



88

menjadi jalan bagi munculnya rezim otoriter. Hal ini memperlihatkan bahwa
problem uang fiat dapat merembet jauh melampaui ranah ekonomi.?*®

Uang fiat menciptakan “parasitisme struktural.” Pemerintah dan
lembaga keuangan yang dekat dengan otoritas moneter menikmati keuntungan
dari penciptaan uang baru, sementara masyarakat luas menanggung beban
berupa inflasi. Ketidakadilan distribusi ini menjadi salah satu kritik paling
tajam terhadap keberadaan uang fiat 2% Uang fiat bukan hanya sistem
ekonomi yang cacat, tetapi juga ancaman terhadap kebebasan individu.
Dengan adanya monopoli pencetakan uang oleh negara, kebebasan pasar dan
hak milik individu secara perlahan tergerus. Oleh karena itu, ia menyebut uang
fiat sebagai “devolusi” dari konsep asli uang sebagai medium pertukaran yang
lahir secara alami.?®’

Uang fiat juga menghadirkan masalah legitimasi dalam jangka
panjang. Reiss menegaskan bahwa teori utilitas marjinal tidak mampu
memberi jawaban tuntas tentang mengapa uang tanpa nilai intrinsik tetap
dipertahankan. Dengan demikian, sistem ini bertahan bukan karena kekuatan
ekonominya, melainkan karena adanya legitimasi hukum dan tekanan
institusional. Ini membuat uang fiat berada dalam posisi rapuh ketika
legitimasi negara melemah.?®® Selain itu, uang fiat memperkuat siklus
ketergantungan pada negara. Masyarakat terbiasa mengandalkan intervensi
moneter untuk mengatasi krisis, meskipun justru intervensi itulah yang
menjadi sumber masalah. Akibatnya, setiap kali muncul gejolak ekonomi,
solusi yang dipilih adalah menambah suplai uang, yang dalam jangka panjang
justru memperparah instabilitas.?*’

Dalam dimensi internasional, ekonomi global, uang fiat memicu
ketidakseimbangan antarnegara. Negara-negara dengan mata uang cadangan
global, seperti dolar AS, dapat melakukan ekspansi moneter lebih lama karena
bebannya sebagian ditanggung oleh negara lain. Hal ini menciptakan asimetri
dalam sistem moneter internasional dan meningkatkan risiko krisis global.>*
Kondisi ini seperti paradoks berulang. Uang fiat pada awalnya memberikan
kelonggaran fiskal dan moneter, tetapi semakin lama justru menciptakan
beban inflasi dan utang yang sulit dikendalikan. Ketika pemerintah berusaha

285 Jerzy Strzelecki, “Fiat Money. Over a Thousand Years of the Biggest Invention in
the History”,...hal. 21.

286 Karl Svozil, “An Apology for Money”,..hal. 5-6

287 Hans-Hermann Hoppe, “How is Fiat Money Possible? Or, The Devolution of
Money and Credit”, ...hal. 55

288 Michael Reiss, “On the Marginal Utility of Fiat Money: Insurmountable
Circularity or Not?”,...hal. 6.

289 Marcus M. Dapp, “From Fiat to Crypto: The Present and Future of Money,” dalam
Finance 4.0—Towards a Socio-Ecological Finance System, Springer, 2021, hal. 9.

2% Nicolas Cachanosky, “The Mises-Hayek Business Cycle Theory, Fiat Currencies
and Open Economies”, dalam Suffolk University Working Paper, 2012, hal. 11.



89

menunda krisis dengan menambah suplai uang, hal tersebut justru
memperburuk kondisi dan mempercepat keruntuhan.’*! Argumen ini
diperkuat dengan bukti sejarah, setiap kali uang fiat digunakan tanpa kontrol
yang memadai, kejatuhan nilai mata uang menjadi tak terhindarkan. Dari
kasus Tiongkok abad pertengahan hingga hiperinflasi modern, pelajaran yang
sama terulang bahwa uang fiat tidak mampu mempertahankan stabilitas
jangka panjang.?®?

Hal ini disebut sebagai bentuk circular fragility. Nilai uang fiat
bertahan karena adanya kepercayaan kolektif, tetapi kepercayaan itu sendiri
bisa runtuh kapan saja ketika masyarakat kehilangan keyakinan terhadap
otoritas moneter. Ini menjadikan uang fiat tidak hanya rapuh secara ekonomi,
tetapi juga secara psikologis dan sosiologis.?®®> Dari segi dimensi filosofis
bahwa uang fiat bertentangan dengan prinsip keadilan alami dalam ekonomi.
Uang seharusnya lahir dari konsensus sukarela melalui pasar, bukan dari
paksaan institusi negara. Dengan demikian, uang fiat dianggap sebagai
konstruksi artifisial yang cenderung memperbesar kekuasaan pemerintah
sekaligus melemahkan kebebasan individu.?** Kesimpulannya uang fiat
cenderung gagal menjaga stabilitas dalam jangka panjang. Eksperimen
mereka menunjukkan bahwa otoritas publik hampir selalu tergoda untuk
mencetak uang demi keuntungan jangka pendek, meskipun konsekuensinya
adalah hancurnya mekanisme perdagangan. Hasil ini memperkuat pandangan
bahwa problem utama uang fiat adalah time inconsistency dalam kebijakan.

Akhirnya, problematika uang fiat dapat dirangkum dalam tiga aspek
besar. Pertama, aspek teoretis, yaitu ketidakjelasan dasar nilai uang tanpa
komoditas; kedua, aspek praktis, yaitu kecenderungan inflasi dan krisis
berulang dalam sejarah; dan ketiga, aspek normatif, yaitu persoalan keadilan
dan legitimasi politik. Dengan mempertimbangkan semua kritik ini, dapat
disimpulkan bahwa uang fiat , meskipun menjadi fondasi sistem moneter
modern, tetap menyimpan kelemahan mendasar yang membuatnya selalu
berada dalam bayang-bayang krisis.?’

1 Karl Svozil, “An Apology for Money”,...hal. 7.

22 Jerzy Strzelecki, “Fiat Money. Over a Thousand Years of the Biggest Invention in
the History”,...hal. 22-23.

293 Michael Reiss, “On the Marginal Utility of Fiat Money: Insurmountable
Circularity or Not?”,... hal. 7

2% Hans-Hermann Hoppe, “How is Fiat Money Possible? Or, The Devolution of
Money and Credit”, dalam jurnal The Review of Austrian Economics, Vol. 7, No. 2, 1994, hal.
56

295 Karl Svozil, “An Apology for Money”,..hal. 8.



90



BAB III
BIOGRAFI ALI JUM’AH DAN PROFIL KANAL YOUTUBE

A. Profil Pribadi Ali Jum’ah

Bagian ini bertujuan untuk memberikan gambaran komprehensif
mengenai profil pribadi Ali Jum’ah, yang merupakan figur sentral dalam tesis
ini. Memahami latar belakang kehidupannya, perjalanan pendidikan, serta
karier keulamaannya adalah kunci untuk menganalisis pemikiran dan gagasan
tafsirnya. Oleh karena itu, sub-bagian berikut akan mengupas tuntas setiap
aspek tersebut, dimulai dari fondasi intelektual yang ia bangun sejak dini
hingga posisi keilmuan yang ia capai.
1. Latar Belakang Pendidikan

Ali Jum’ah, seorang ulama terkemuka dalam konteks keilmuan Islam
kontemporer, memiliki nama lengkap Ali Muhammad Jum’ah Abdul Wahhab.
Dia lahir di kota Beni Suef, Mesir, pada tanggal 3 Maret 1952 Masehi. Sejak
usia dini, Jum’ah telah menunjukkan bakat dan minat yang besar terhadap
ilmu-ilmu agama, sebuah indikasi awal dari jalur yang akan ia tempuh di masa
depan. Lingkungan Mesir yang kaya dengan tradisi keilmuan Islam,
khususnya di bidang Al-Qur'an dan ilmu-ilmunya, sangat memengaruhi
pembentukan karakter dan intelektualnya.’

Masa-masa awal pendidikannya dihabiskan di sekolah-sekolah
tradisional yang berfokus pada pengajaran dasar-dasar Islam, seperti hafalan
Al-Qur'an dan penguasaan bahasa Arab. Pembelajaran ini tidak hanya

! Mustafa Reda Al-Azhari, AI-Mujaddid, Kairo: Darul-Imam al-Razi li al-Nashr wa
al-Tawzi', 2020, hal. 9.

91



92

bertujuan untuk transfer ilmu, tetapi juga untuk menanamkan adab dan etos
seorang penuntut ilmu. Fondasi yang kuat ini menjadi modal penting bagi
Jum’ah dalam melangkah ke jenjang pendidikan yang lebih tinggi dan lebih
formal. Proses pendidikan ini merupakan tradisi yang telah membentuk
banyak ulama besar dari Mesir. Titik balik utama dalam perjalanan
pendidikannya adalah ketika ia diterima di Universitas Al-Azhar, yang dikenal
sebagai institusi pendidikan Islam tertua dan paling prestisius di dunia Sunni.
Memasuki Al-Azhar membuka aksesnya pada warisan keilmuan Islam yang
luas dan mendalam. Di sinilah ia mulai berinteraksi dengan berbagai disiplin
ilmu secara lebih sistematis dan komprehensif, jauh melampaui pembelajaran
dasar yang ia dapatkan di masa kanak-kanak.?

Di Al-Azhar, Ali Jum’ah terdaftar di Fakultas Dirasat Islamiyah dan
Arab. Kurikulum di fakultas ini sangat kaya, mencakup berbagai bidang ilmu
seperti fikih, ushul fikih, tafsir, hadis, dan sastra Arab. Keberagaman ilmu
yang ia pelajari membekalinya dengan wawasan yang holistik terhadap ajaran
Islam, membantunya menghindari pemahaman yang parsial atau sempit. Pada
tahun 1973, ia berhasil menyelesaikan studi sarjananya dan meraih gelar A/-
ljgzah al-‘Alivah (setara Lisensi atau Bachelor) dari Fakultas Dirasat
Islamiyah dan Arab, Universitas Al-Azhar. Pencapaian ini menegaskan
ketekunan dan kemampuannya dalam menguasai ilmu-ilmu keislaman pada
jenjang perguruan tinggi, dan menjadi langkah awal yang penting dalam karier
keilmuannya. Setelah meraih gelar sarjana, Ali Jum’ah melanjutkan studinya
ke jenjang magister di fakultas yang sama. Pada tahap ini, ia memfokuskan
studinya pada disiplin ilmu ushul fikih, sebuah ilmu yang sangat fundamental
dalam metodologi hukum Islam. Pilihan ini mencerminkan ketertarikannya
yang mendalam pada kerangka konseptual dan rasional di balik setiap hukum
syariah.’

Ia sukses meraih gelar Master pada tahun 1985 dari Fakultas Dirasat
Islamiyah dan Arab, dengan spesialisasi ushul fikih. Penguasaan mendalam
pada ilmu ini sangat vital dalam membentuk dirinya menjadi seorang mutfti,
karena ushul fikih adalah alat utama untuk memahami teks-teks Al-Qur'an dan
Sunnah, serta merumuskan fatwa yang relevan dengan tantangan zaman.
Dedikasi Jum’ah pada ilmu pengetahuan terus berlanjut hingga ia mengambil
program doktoral di fakultas yang sama. Program ini memberinya kesempatan
untuk melakukan penelitian mendalam dan orisinal, yang puncaknya adalah
penulisan disertasi. Pada tahun 1988, ia berhasil menyelesaikan studi

2 Muhammad Mustafa Abu Zaid, A/-Radd Al-Mubin 'Ala Talhah al-Miskin Fi Haqqi
al-Imam al-'Allamah al-Duktur 'Ali Jum’ah al-Muwaqqar, Giza: Daral-Farouq 1i al-
Istitsmarat al-Thaqafiyah, 2013, hal. 3.

3 Mustafa Reda Al-Azhari, Al-Mujaddid,...hal. 16.



93

doktoralnya dan meraih gelar Ph.D. dari Al-Azhar.* Keberhasilan ini

mengukuhkan posisinya sebagai seorang sarjana yang memiliki otoritas
keilmuan tinggi, dan menjadi bekal besar bagi karier keulamaannya di masa
depan. Gelar doktoral ini juga menjadi bukti nyata dari komitmennya yang
tanpa henti pada pengabdian ilmu.

Selama menempuh pendidikan di berbagai jenjang, Ali Jum’ah
berkesempatan untuk belajar dari banyak ulama besar dan cendekiawan
terkemuka di Al-Azhar. Interaksi langsung dengan para guru ini, yang dikenal
dengan tradisi talagqi, memberinya pemahaman yang tidak hanya bersifat
tekstual, tetapi juga kontekstual dan spiritual. Para guru inilah yang
menanamkan kepadanya pentingnya moderasi, keterbukaan, dan penghargaan
terhadap perbedaan pendapat dalam tradisi Islam.’

Selain pendidikan formal, Ali Jum’ah juga sangat menjunjung tinggi
tradisi sanad keilmuan. Melalui jalur ini, ia terhubung secara intelektual dan
spiritual dengan mata rantai keilmuan yang tidak terputus, hingga pada
akhirnya sampai kepada Rasulullah Saw. Tradisi ini membedakannya dari para
akademisi yang hanya fokus pada aspek teoretis semata, karena ia memiliki
legitimasi keilmuan yang berbasis pada tradisi yang hidup. Proses pendidikan
yang panjang dan komprehensif di Al-Azhar ini membentuk pemikirannya
yang unik, yang menggabungkan kedalaman tradisi dengan relevansi
kontemporer. la mampu menelaah isu-isu modern dengan menggunakan
perangkat metodologi klasik, menjadikannya sosok yang sangat dihormati
dalam diskursus keagamaan global. Oleh karena itu, latar belakang pendidikan
Ali Jum’ah tidak dapat dipisahkan dari institusi Al-Azhar. Institusi ini tidak
hanya memberinya pengetahuan ensiklopedis, tetapi juga menanamkan etos
keilmuan yang menekankan keseimbangan antara akal dan wahyu, tradisi, dan
inovasi. Etos inilah yang menjadi ciri khas dari seluruh karya dan gagasan
yang ia kembangkan kemudian. Singkatnya, perjalanan pendidikan Ali
Jum’ah adalah cerminan dari dedikasi dan ketekunan yang luar biasa. Dari
madrasah tradisional hingga universitas ternama, setiap tahapan
pendidikannya memberikan kontribusi penting dalam membentuknya menjadi
ulama besar dengan otoritas keilmuan yang diakui luas. Fondasi yang kuat ini
menjadi bekal utamanya dalam mengemban berbagai amanah keulamaan dan
akademik di masa depan.®

4 Mustafa Reda Al-Azhari, Izdlat al-Ghumdmah'an Sirah wa Masirah al-Imam al-
'Alldmah, Kairo: t.p, 2022, hal. 134.

SMustafa Reda Al-Azhari, Izdlat al-Ghumdmah 'an Sirah wa Masirah al-Imam al-
'Alldmah,...hal. 27.

¢ Kelompok Peneliti, Qird'ah fi Fikr al-Imdm al-Ustddz al-Duktir Ali Jum’ah wa
Juhidihi fi Khidmat al-Qur'an al-Karim wa 'Ulimih, Kairo: al-Wabil al-Sayyib li al-Intaj wa
al-Nashr wa al-Tawzi', 2020, hal. 394.



94

Fondasi pendidikan yang kuat ini juga memungkinkan Ali Jum’ah
untuk mengembangkan pemikirannya yang unik dan responsif terhadap
tantangan zaman. la mampu menggabungkan kedalaman tradisi dengan
relevansi kontemporer, menjadikannya suara yang dihormati dalam diskursus
keagamaan global. Ini adalah hasil dari proses pembelajaran yang panjang dan
komprehensif di bawah naungan salah satu universitas tertua di dunia.

2. Karier Akademik dan Keulamaan

Setelah menyelesaikan studi doktoralnya, Ali Jum’ah memulai karier
akademiknya sebagai dosen di Universitas Al-Azhar, tempat ia menimba ilmu.
Perannya sebagai pengajar memungkinkan dia untuk berbagi pengetahuan
mendalam yang telah ia kumpulkan selama bertahun-tahun, serta
menanamkan etos keilmuan yang moderat kepada generasi mahasiswa yang
baru. Ia mengajar di berbagai fakultas, khususnya di bidang ushul fikih, ilmu
hadis, dan fikih. Keterlibatannya dalam dunia akademik tidak hanya terbatas
pada mengajar. Dia juga aktif dalam berbagai forum ilmiah, konferensi, dan
seminar, baik di dalam maupun luar negeri. Kontribusinya dalam diskusi
ilmiah ini memperluas pengaruhnya sebagai seorang intelektual dan ulama
yang dihormati, dan membantunya membangun jaringan keilmuan yang luas.
Puncak karier keulamaannya datang pada tahun 2003, ketika ia ditunjuk
sebagai Mufti Agung Mesir (Grand Mufti of Egypt) oleh Presiden Mesir saat
itu, Hosni Mubarak. Jabatan ini merupakan salah satu posisi keagamaan paling
prestisius dan berpengaruh di Mesir. Sebagai Mufti Agung, ia menjadi kepala
darul-Ifta’ al-Misriyyah, lembaga resmi yang bertanggung jawab untuk
mengeluarkan fatwa.’

Posisi Mufti Agung menempatkannya di garis depan dalam menjawab
berbagai pertanyaan hukum yang dihadapi umat Islam, baik yang bersifat
tradisional maupun kontemporer. Fatwa-fatwa yang dikeluarkannya memiliki
dampak besar terhadap kehidupan sehari-hari jutaan Muslim di Mesir dan di
seluruh dunia. Selama masa jabatannya, ia menangani ribuan fatwa yang
mencakup berbagai isu, mulai dari ibadah, muamalah, hingga masalah sosial
dan etika. Sebagai kepala Ddral-Ifta’, Jum’ah memimpin sebuah institusi yang
memiliki sejarah panjang dan kredibilitas tinggi. [a memastikan bahwa proses
pemberian fatwa dilakukan secara kolektif dan metodologis, dengan merujuk
pada empat mazhab fikih Sunni. Pendekatan ini menunjukkan komitmennya
untuk menjaga integritas tradisi keilmuan Islam sambil tetap responsif
terhadap kebutuhan masyarakat. Metodologi Jum’ah dalam mengeluarkan
fatwa dikenal dengan pendekatannya yang moderat dan komprehensif. Ia
selalu menekankan pentingnya memahami konteks zaman (wagqi") dan tujuan

7 Mustafa Reda Al-Azhari, Izdlat al-Ghumdmah'an Sirah wa Masirah al-Imam al-
'Alldmah, .. .hal. 70.



95

syariat (magqasid al-syari'ah) dalam setiap putusan hukum. Pendekatan ini
memungkinkan fatwa-fatwanya untuk tetap relevan dan aplikatif, tanpa
mengabaikan prinsip-prinsip syariat yang fundamental. Selain peran
resminya, Ali Jum’ah juga dikenal sebagai sosok yang sangat produktif dalam
dunia tulis-menulis. Karyanya mencakup berbagai disiplin ilmu, termasuk
fikih, ushul fikih, hadis, dan tasawuf. Melalui buku-buku dan artikel-
artikelnya, ia berupaya untuk menghidupkan kembali pemikiran Islam yang
moderat dan otentik di tengah arus pemikiran yang ekstrem.Karya-karyanya
sering kali menyoroti pentingnya toleransi, inklusivitas, dan penghargaan
terhadap perbedaan pendapat di kalangan umat Islam. Salah satu buku yang
mengulas tentang dirinya bahkan menyorotinya sebagai seorang "Mujaddid"
atau pembaharu, yang berperan penting dalam membawa pemikiran Islam ke
era modern dengan tetap berakar pada tradisi.

Ia juga dikenal karena pandangannya yang kritis terhadap gagasan-
gagasan ekstremis. la secara terbuka mengkritik kelompok-kelompok radikal
dan ideologi-ideologi mereka yang tidak sesuai dengan ajaran Islam yang
sebenarnya. Sikapnya ini menjadikannya target kritik dan serangan dari media
dan kelompok-kelompok tertentu, yang laporannya kadang tidak objektif.” Ali
Jum’ah berpandangan bahwa Al-Qur'an harus dipahami sebagai satu kesatuan
(ka al-jumlah al-wdhidah) dari segi tujuan, maksud, dan tema. Pandangan ini
menolak interpretasi yang terfragmentasi, yang sering kali digunakan oleh
kelompok ekstremis untuk membenarkan tindakan mereka. Menurutnya,
pemahaman yang holistik terhadap Al-Qur'an akan menghasilkan hukum dan
pemikiran yang lebih moderat dan berimbang. '

Sebagai seorang tokoh publik, Ali Jum’ah juga aktif menggunakan
media untuk menyebarkan pemikirannya. Dia memiliki kanal YouTube dan
akun media sosial yang digunakan untuk menyampaikan ceramah, menjawab
pertanyaan, dan berinteraksi langsung dengan audiens dari seluruh dunia.
Melalui platform digital ini, ia memperluas jangkauan dakwahnya jauh
melampaui batas-batas Mesir. Aktivitasnya di media sering kali menjadi
sasaran kritik, terutama dari media-media tertentu. Kritikan ini sering kali
tidak berdasar dan hanya bertujuan untuk merusak reputasinya.'! Meskipun

8 Mustafa Reda Al-Azhari, Al-Mujaddid,.. .hal. 1.

9 Muhammad Mustafa Abu Zaid, Iftird'at Shahdfiyyah 'ala Mufti al-Diydr al-
Misriyyah Duktur 'Ali Jum’ah al-Muftard 'alaihi, Giza: Daral-Farouq li al-Istitsmarat al-
Thaqafiyah, 2008, hal. 3

10 Kelompok Peneliti, Qira'ah fi Fikri al-Imam al-Ustadh al-Duktur Ali Jum’ahh wa
Juhudihi fi Khidmati al-Qur'an al-Karim wa 'Ulumihi, Kairo: al-Wabil al-Sayyib li al-Int3j
wa al-Nashr wa al-Tawzi', 2020, hal. 339.

' Muhammad Mustafa Abu Zaid, 4/-Radd Al-Mubin 'Ala Talhah al-Miskin Fi Haqqi
al-Imam al-'Allamah al-Duktur 'Ali Jum’ah al-Muwagqqar,... hal. 2.



96

demikian, Jum’ah tetap teguh dalam menyebarkan pesan-pesan moderasi dan
persatuan umat Islam.

Selain di media, ia juga mendirikan beberapa lembaga, seperti Yayasan
Jum’ah untuk Ilmu dan Budaya, yang bertujuan untuk mempromosikan
penelitian, pendidikan, dan dialog antaragama. Lembaga ini menjadi wadah
untuk melestarikan dan mengembangkan warisan keilmuan Islam, serta
menjembatani kesenjangan antara tradisi dan modernitas'? Kontribusi Jum’ah
tidak hanya terbatas di Mesir. Ia juga menjadi anggota di berbagai lembaga
dan dewan fatwa internasional, seperti Majelis Fikih Internasional dan
Lembaga Islam Internasional. Keterlibatannya di forum-forum ini
menunjukkan pengakuan global terhadap keilmuannya dan perannya sebagai
suara moderasi di kancah internasional.'?

Di balik semua prestasi dan perannya, ia juga dikenal karena
pribadinya yang rendah hati dan dekat dengan masyarakat. Ia sering kali
menerima tamu dari berbagai kalangan, termasuk para ulama, mahasiswa, dan
masyarakat biasa, untuk berdiskusi dan memberikan nasihat. Hal ini
menunjukkan bahwa ia bukan hanya seorang Mufti Agung, tetapi juga seorang
pendidik dan pembimbing spiritual bagi banyak orang.'*

Karier keulamaan Ali Jum’ah adalah cerminan dari perpaduan antara
keunggulan akademik, otoritas keagamaan, dan pengaruh sosial yang luas. Ia
berhasil mengemban amanah sebagai Mufti Agung, seorang akademisi, dan
seorang intelektual publik dengan penuh dedikasi. Hal ini menjadikannya
salah satu tokoh paling berpengaruh dalam Islam kontemporer. Sebagai
seorang 'alim (ulama), 1a tidak hanya fokus pada teori, tetapi juga pada praktik.
Ia menganggap bahwa tugas ulama adalah memberikan solusi nyata bagi
masalah yang dihadapi umat. Prinsip ini menjadi landasan utama dalam setiap
fatwa dan tindakan yang ia lakukan, memastikan bahwa ajaran Islam tetap
relevan dan memberikan bimbingan yang jelas dalam setiap aspek
kehidupan.'

Pengaruhnya tidak hanya dirasakan di Mesir, tetapi juga di seluruh
dunia Islam, termasuk Indonesia. Pemikirannya yang moderat, rasional, dan
berakar pada tradisi menjadikannya figur yang dihormati dan diikuti. Ia
dianggap sebagai jembatan antara masa lalu dan masa kini, yang mampu
membawa warisan keilmuan Islam ke era globalisasi tanpa kehilangan
esensinya. Secara keseluruhan, karier Ali Jum’ah menunjukkan sebuah

12 Mustafa Reda Al-Azhari, AI-Mujaddid,.. hal. 1.

13 Mustafa Reda Al-Azhari, , Izdlat al-Ghumdmah'an Sirah wa Masirah al-Imam
al-'Allamah,.. hal. 70.

14 Mustafa Reda Al-Azhari, Izdlat al-Ghumdmah'an Sirah wa Masirah al-Imam al-
'Allamah,.. hal. 134.

15 Mustafa Reda Al-Azhari, Izdlat al-Ghumdmah'an Sirah wa Masirah al-Imam al-
'Alldmah,. . .hal. 71.



97

perjalanan yang luar biasa, dari seorang mahasiswa yang tekun hingga
menjadi Mufti Agung dan seorang pembaharu yang diakui secara global.
Seluruh hidupnya didedikasikan untuk mengabdi pada ilmu dan umat, dengan
visi untuk mempromosikan Islam yang damai, moderat, dan toleran.'¢

Kontribusi signifikannya sebagai seorang mufti di Ddral-Ifta’ Mesir
adalah memperkenalkan transparansi dan sistematisasi dalam proses fatwa. la
memimpin upaya untuk mendigitalkan arsip-arsip fatwa dan membuatnya
dapat diakses oleh publik, sebuah langkah revolusioner yang meningkatkan
kepercayaan masyarakat. Dengan demikian, ia memastikan bahwa fatwa tidak
lagi menjadi domain eksklusif para ulama, tetapi dapat diakses dan dipahami
oleh masyarakat umum. Selain itu, ia juga memimpin inisiatif untuk
memperluas jangkauan Ddral-Ifta’ dengan mendirikan cabang-cabang di
berbagai provinsi dan meluncurkan layanan fatwa online. Langkah-langkah
ini sangat krusial dalam memastikan bahwa bimbingan agama dapat
menjangkau lebih banyak orang, termasuk mereka yang tinggal di daerah
terpencil atau di luar negeri. Upaya ini mencerminkan visinya untuk
menjadikan institusi keagamaan lebih adaptif dan relevan dengan perubahan
sosial dan teknologi.!’

Sebagai seorang 'a/im yang mendalam, Ali Jum’ah tidak hanya terbatas
pada fikih, tetapi juga memiliki kontribusi besar dalam bidang hadis. Ia
dikenal sebagai salah satu ulama yang memiliki banyak sanad hadis, yang
menunjukkan otoritasnya dalam ilmu hadis dan tradisi kenabian. Keahlian ini
menjadi dasar bagi pemahamannya yang utuh terhadap ajaran Islam, yang
tidak hanya berlandaskan pada teks Al-Qur'an tetapi juga pada tradisi
kenabian. Dalam konteks sosial dan politik, Ali Jum’ah mengambil posisi
yang jelas dalam mendukung stabilitas dan persatuan negara. Ia secara
konsisten menyerukan persatuan di Mesir dan menentang segala bentuk
kekerasan dan perpecahan. Sikapnya ini menjadikannya tokoh sentral dalam
mempertahankan narasi Islam yang damai dan patriotik di tengah gejolak
politik.'®

Dia juga sangat vokal dalam mempromosikan toleransi antaragama
dan dialog antar-peradaban. la berpendapat bahwa Islam adalah agama yang
menganjurkan koeksistensi damai dengan agama lain, dan ia secara aktif
terlibat dalam berbagai pertemuan dialog antaragama. Upaya ini bertujuan
untuk menepis stereotip negatif tentang Islam dan mempromosikan
pemahaman yang lebih baik tentang ajaran Islam yang moderat.
Kepiawaiannya sebagai seorang orator juga patut dicatat. Ceramah-

16 Mustafa Reda Al-Azhari, Al-Mujaddid,.. hal. 2

17 Mustafa Reda Al-Azhari, , Izdlat al-Ghumdmah'an Sirah wa Masirah al-Imam al-
'Allamah,. . .hal. 73.

18 Mustafa Reda Al-Azhari, , Izdlat al-Ghumdmah'an Sirah wa Masirah al-Imam al-
'Alldmah,...hal. 263.



98

ceramahnya sering kali disampaikan dengan bahasa yang sederhana namun
sarat makna, sehingga mudah dipahami oleh audiens dari berbagai latar
belakang. la mampu menjelaskan isu-isu kompleks dengan cara yang lugas
dan mengena, menjadikannya penceramah yang sangat populer di Mesir dan
dunia Arab. Dalam hal pengajaran, ia tidak hanya mengajar di kelas, tetapi
juga mengadakan majelis ilmu di rumahnya, yang terbuka untuk umum.
Tradisi ini, yang dikenal sebagai majlis al-'ilm, adalah cara kuno para ulama
untuk meneruskan ilmu dan adab kepada murid-murid mereka. Melalui
majelis ini, ia menjaga tradisi keilmuan yang otentik dan memastikan bahwa
ilmu tidak hanya dipelajari dari buku, tetapi juga dari interaksi langsung
dengan seorang guru yang memiliki otoritas.'

Peninggalan Ali Jum’ah sebagai Mufti Agung tidak hanya sebatas pada
fatwa-fatwa yang ia keluarkan, tetapi juga pada reformasi institusional yang
ia lakukan di Ddral-Ifta’. 1Ta mengubah lembaga tersebut menjadi sebuah
institusi modern yang efisien, transparan, dan responsif terhadap kebutuhan
masyarakat global. Reformasi ini memastikan bahwa Ddral-Ifta’ tetap menjadi
lembaga rujukan yang relevan dan terpercaya. Pada akhirnya, karier Ali
Jum’ah adalah narasi tentang bagaimana seorang ulama modern dapat
menggabungkan tradisi keilmuan yang kaya dengan inovasi dan adaptasi
terhadap perubahan zaman. Ia berhasil membuktikan bahwa keilmuan Islam
tidak harus statis, melainkan dinamis dan relevan untuk setiap era, selama
berakar pada prinsip-prinsip yang moderat dan seimbang.?’

3. Orientasi Pemikiran dan Metodologi Keilmuan

Ali Jum‘ah merupakan sosok ulama yang dikenal memiliki orientasi
keilmuan moderat (wasathi) dan terbuka terhadap dialog antara tradisi dan
pembaharuan. Dalam mengkaji suatu persoalan, ia tidak hanya berpegang
pada pendekatan literal terhadap teks, tetapi juga mempertimbangkan
magqashid al-syari‘ah (tujuan-tujuan syariat) dan realitas kontemporer.
Pendekatan ini membuatnya kerap dijadikan rujukan dalam menjawab
problematika figh dan sosial yang kompleks dalam kehidupan modern. Salah
satu pilar utama dalam metodologi keilmuannya adalah keterikatan dengan
manhaj Ahlussunnah wal Jama‘ah dalam kerangka Asy‘ariyah pada aspek
akidah, mazhab Syafi‘i dalam aspek fikih, serta tasawuf dalam aspek
spiritualitas. la menegaskan bahwa ketiganya merupakan kerangka utuh dalam
membentuk keberagamaan yang selaras antara teks dan konteks. Ali Jum‘ah
juga sangat menekankan pentingnya sanad dan otoritas keilmuan dalam setiap
kajian, baik dalam tafsir, hadis, maupun fikih. Ia dikenal sebagai murid dari

19 Mustafa Reda Al-Azhari, , Izdlat al-Ghumdmah'an Sirah wa Masirah al-Imam al-
'Allamah, ... hal. 27.

20 Kelompok Peneliti, Qird'ah fi Fikr al-Imédm al-Ustadz al-Duktir Ali Jum’ah wa
Juhidihi fi Khidmat al-Qur'an al-Karim wa 'Uliimih,...hal. 394.



99

para masyayikh besar di Al-Azhar, di antaranya ‘Ali as-Sayyis, Muhammad
al-Ghazali, dan ‘Isa Mahmud. Tradisi talagqi yang ia jalani memberikan
kedalaman dan kekokohan dalam menyampaikan pendapatnya.?!

Pemikiran dan metodologi keilmuan Ali Jum'ah berpusat pada upaya
menjembatani kesenjangan antara tradisi keilmuan Islam (turats) yang kaya
dan tuntutan zaman modern yang terus berubah. Ia menolak pendekatan yang
memisahkan Muslim dari warisan intelektualnya atau bahkan berupaya
menghancurkannya. Sebaliknya, Ali Jum'ah berpendapat bahwa seorang
Muslim modern haruslah bersikap ilmiah dan kritis terhadap warisan,
mengambil manfaat dari metodologinya alih-alih terpaku pada isu-isu historis
yang tidak lagi relevan. la memandang peradaban Islam sebagai warisan
agung yang terbukti mampu membangun masyarakat yang adil, manusiawi,
dan bebas dari kezaliman. Metodologi Ali Jum'ah dilandasi oleh empat prinsip
utama yang ia yakini dapat menjadi pedoman bagi seorang Muslim:*?

1) Penghormatan terhadap Turats

Ali Jum'ah menekankan bahwa para ulama terdahulu telah berupaya
keras untuk menjaga dan mengembangkan Islam. Oleh karena itu, tugas umat
Muslim saat ini adalah melanjutkan estafet ini, bukan menolaknya. Ia
mengadopsi teori wajib al-waqt (kewajiban saat ini) yang berarti seorang
Muslim harus proaktif dalam menjawab tantangan kontemporer dengan
semangat dan kecintaan yang sama seperti para pendahulunya.

2) Kesadaran terhadap Dinamika Zaman

Ia menyadari bahwa dunia terus berubah. Teknologi dan komunikasi
modern telah mengubah cara manusia hidup dan berinteraksi. Dengan
demikian, Ali Jum'ah berpendapat bahwa fatwa dan pemahaman agama harus
mempertimbangkan konteks yang sangat relatif ini. [a memandang Islam
sebagai agama yang universal dan komprehensif, sehingga penyampaiannya
harus relevan dan tidak menjadi penghalang bagi manusia untuk mengenal
Tuhannya.

3) Pemilahan antara Metodologi dan Isu

Ali Jum'ah membedakan dengan tegas antara metodologi keilmuan
yang abadi dan isu-isu fiqih yang bersifat temporal. Baginya, metodologi
adalah esensi yang harus digali dari warisan, sementara isu-isu adalah
implementasi yang mungkin berbeda sesuai konteks. Pendekatan ini
memungkinkan fleksibilitas tanpa mengorbankan prinsip-prinsip syariah.

4) Ijtihad Berlandaskan Prinsip dan Kemanusiaan

Dalam proses pengambilan keputusan fiqih, Ali Jum'ah melakukan

ijtihad dengan membedakan antara masalah gqath'i (pasti) dan dzanni

2! Mustafa Reda Al-Azhari, , Izdlat al-Ghumdmah'an Sirah wa Masirah al-Imam al-
'Alldmah, ... hal. 90.

22 Ali Jum'ah, Wa Qdla al-Imdm, cet. 1 Kairo: Al-Wabil al-Shayyib li al-Intij wa al-
Tawzi® wa al-Nashr, 2010, hal. 9-12



100

(spekulatif). Ia menolak fanatisme mazhab yang mengabaikan universalitas
Islam. Tujuannya adalah untuk menghidupkan kembali tradisi ijtihad para
ulama terdahulu dengan mempertimbangkan kemaslahatan umat manusia,
sehingga Islam dapat menjadi solusi nyata bagi tantangan peradaban. Secara
keseluruhan, pemikiran Ali Jum'ah dapat diartikan sebagai upaya sintesis
antara tradisi dan modernitas. la memadukan keilmuan agama yang mendalam
dengan pemahaman yang komprehensif tentang realitas global.
Metodologinya bertujuan agar seorang Muslim dapat hidup di zamannya,
mencintai agamanya, dan berkontribusi aktif dalam membangun peradaban
manusia yang berlandaskan nilai-nilai ilahi.

Adapun dalam metodologi tafsir, Ali Jum‘ah menggabungkan
pendekatan bayani (tekstual-linguistik), isyari (spiritual-sufistik), dan
magqashidi (tujuan syar‘i). la tidak menolak makna zhahir ayat, namun juga
membuka ruang untuk penafsiran yang memperhatikan dimensi ruhani dan
sosial. Hal ini terlihat dalam penjelasannya terhadap ayat-ayat hukum maupun
akhlak dalam Al-Qur’an.”®> Kekayaan pendekatan Ali Jum‘ah juga tampak
dalam caranya mengontekstualisasikan ayat-ayat Al-Qur'an untuk menjawab
tantangan zaman. la berpandangan bahwa tafsir tidak boleh hanya menjadi
ilmu yang membahas makna kata dan sebab turun ayat semata, tetapi harus
dapat menghadirkan solusi dan cahaya bagi umat di tengah kompleksitas
kehidupan modern. Dalam berbagai kesempatan, ia menekankan bahwa ilmu
tafsir yang bersumber dari ulama klasik harus terus dihidupkan melalui
pendekatan baru, selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariat. Oleh
karena itu, ia tidak ragu menggabungkan pengetahuan kontemporer seperti
ekonomi, politik, dan sosiologi dalam membaca ayat-ayat Al-Qur’an secara
lebih utuh.?*

Ali Jum‘ah menolak keras pendekatan ekstrem literal yang digunakan
oleh sebagian kelompok radikal yang cenderung menyalahgunakan ayat-ayat
Al-Qur’an untuk kepentingan ideologis. Ia mengingatkan pentingnya
pemahaman menyeluruh terhadap maqashid ayat dan menghindari pendekatan
parsial yang dapat menimbulkan kerusakan sosial.® Keilmuannya yang
multidisipliner menjadikannya sebagai salah satu ulama terkemuka di dunia
Islam kontemporer. Ia tidak hanya menulis karya akademik, tetapi juga aktif
berdakwah melalui media massa, platform digital, dan kuliah umum.

2 Kelompok Peneliti, , Qird'ah fi Fikr al-Imdm al-Ustddz al-Duktir Ali Jum’ah wa
Juhiudihi fi Khidmat al-Qur'an al-Karim wa 'Ulimih,...hal. 12

24 Mustafa Reda Al-Azhari, Al-Mujaddid,...hal. 52.

25 Kelompok Peneliti, Qird'ah fi Fikr al-Imédm al-Ustddz al-Duktir Ali Jum’ah wa
Juhiidihi fi Khidmat al-Qur'an al-Karim wa 'Ulimih,...hal. 12.



101

Keberhasilannya menjembatani antara khazanah klasik dan tantangan
modernitas menjadi ciri khas pemikirannya.?®

Dalam banyak fatwanya, ia menggunakan metode tarjih berdasarkan
kekuatan dalil, kemaslahatan, dan maqgashid. Ia juga tidak segan
menyampaikan pandangan minoritas apabila menurutnya lebih relevan
dengan situasi umat masa kini. Hal ini menunjukkan keberaniannya dalam
berijtihad dengan tetap menjunjung tinggi prinsip-prinsip ilmiah.?’ Pemikiran
Ali Jum’ah tidak hanya teoritis, melainkan terwujud dalam sebuah metodologi
tafsir yang sistematis. Dalam menafsirkan Al-Qur'an, ia menggunakan
pendekatan yang kokoh dan berakar pada tradisi keilmuan Islam yang otentik,
namun tetap relevan dengan konteks kontemporer. Metodologinya dapat
diidentifikasi melalui beberapa prinsip utama yang saling terkait.

Prinsip pertama yang sangat menonjol adalah pendekatan ushuli,
seperti yang disampaikan oleh Usamah al-Azhari. Jum’ah dipandang sebagai
pemikir metodologis yang tidak parsial. Pikirannya tidak terkotak-kotak
dalam satu disiplin ilmu, melainkan komprehensif. Sebagai contoh, saat
menafsirkan sebuah ayat, ia tidak hanya melihat dari sudut pandang makna
tekstualnya, tetapi juga menganalisis implikasi hukum, relevansi historis, dan
hubungannya dengan ayat lain. Ini menunjukkan bahwa ia selalu
menempatkan Al-Qur'an dalam kerangka metodologi yang utuh.?®

Prinsip kedua adalah penekanan pada kemukjizatan Al-Qur'an yang
tak terbatas. Jum’ah meyakini bahwa Al-Qur'an memiliki banyak aspek
kemukjizatan yang terus-menerus terungkap seiring berjalannya waktu. Ia
menjelaskan bahwa para ulama telah mengidentifikasi puluhan wajah
kemukjizatan, seperti yang dikutip dari Al-Hafizh al-Suyuthi, dan Jum’ah
menambahkan bahwa "tidak ada akhir dari wajah-wajah kemukjizatan-Nya."
Contohnya adalah bagaimana ayat-ayat tentang penciptaan alam semesta
dapat memberikan pemahaman baru seiring dengan penemuan ilmiah modern,
tanpa mengubah makna dasarnya.”’

Ketiga, Jum’ah sangat memperhatikan keterkaitan antara Al-Qur'an
dan Sunnah. Ia berpandangan bahwa hadis-hadis Nabi Muhammad adalah
penjelas utama dari Al-Qur'an. Oleh karena itu, dalam menafsirkan sebuah
ayat, ia selalu merujuk pada hadis-hadis yang berkaitan untuk mendapatkan
pemahaman yang lebih utuh dan terperinci. Hal ini didasarkan pada posisinya
sebagai seorang ahli hadis yang memiliki banyak sanad. Sebagai contoh, untuk

26 Mustafa Reda Al-Azhari, Izdlat al-Ghumdmah 'an Sirah wa Masirah al-Imam al-
'Alldmah, ... hal. 90.

27 Mustafa Reda Al-Azhari, Al-Mujaddid,.. .hal. 81.

28 Muhammad Mustafa Abu Zaid, 4/-Radd Al-Mubin 'Ala Talhah al-Miskin Fi Haqqi
al-Imam al-'Allamah al-Duktur 'Ali Jum’ah al-Muwagqqar,...hal. 10.

2 Ali Jum’ah, Al-Nibrds fi Tafsir al-Qur'an al-Karim, Kairo: al-Wabil al-Sayyib li
al-Intaj wa al-Nashr wa al-Tawzi', 2009, hal. 10.



102

memahami cara pelaksanaan salat yang disebutkan dalam Al-Qur'an, ia akan
merujuk pada hadis-hadis yang menjelaskan tata cara salat secara praktis.*°

Keempat, dalam menafsirkan ayat-ayat hukum, Ali Jum’ah sangat
memerhatikan aspek balaghah (retorika dan keindahan bahasa) Al-Qur'an. Ia
meyakini bahwa keindahan bahasa Al-Qur'an memiliki pengaruh besar dalam
proses istinbat (pengambilan kesimpulan hukum). Dengan mengkaji pilihan
kata, susunan kalimat, dan gaya bahasa Al-Qur'an, seorang penafsir dapat
menangkap makna yang lebih dalam dan nuansa yang mungkin terlewatkan
jika hanya melihat makna literal. Contohnya, ia akan menganalisis
penggunaan kata-kata tertentu untuk memahami mengapa sebuah hukum
diterapkan dengan cara tertentu. Kelima, ia mendorong keragaman penafsiran
selama masih berada dalam koridor metodologi yang valid. Jum’ah menyadari
bahwa Al-Qur'an memiliki kedalaman yang memungkinkan berbagai ulama
untuk menafsirkannya dengan cara yang berbeda, sesuai dengan latar belakang
dan fokus keilmuan mereka. Ia mengutip bahwa para ulama, terlepas dari
perbedaan aliran dan mazhab, menemukan keluasan yang luas untuk
memahami Al-Qur'an. Ini menunjukkan sikapnya yang inklusif dan
menghargai perbedaan pendapat dalam tradisi keilmuan. Terakhir, Jum’ah
mengusulkan sebuah proyek ensiklopedia tafsir (Mu'jam ma Ulifa Hawla al-
Qur'an al-Karim) sebagai wujud dari penghargaannya terhadap warisan
keilmuan masa lalu. Proyek ini bertujuan untuk mengumpulkan semua karya
yang pernah ditulis tentang Al-Qur'an, yang menurutnya adalah "catatan ide-
ide kreatif" sepanjang sejarah Islam. Ini adalah bukti nyata bahwa
metodologinya tidak hanya berfokus pada analisis teks, tetapi juga pada
pelestarian dan pengembangan warisan intelektual Islam sebagai sebuah
kesatuan yang utuh.’!

B. Karya dan Gagasan Tafsir Ali Jum‘ah
1. Karya Tulis dan Tafsir

Ali Jum’ah adalah seorang ulama yang sangat produktif, dengan karya-
karya yang mencakup spektrum luas ilmu-ilmu Islam. Produktivitas ini
merupakan buah dari penguasaannya yang mendalam terhadap warisan
keilmuan Islam yang ia peroleh selama bertahun-tahun, baik melalui jalur
pendidikan formal di Universitas Al-Azhar maupun tradisi sanad yang kuat.
Karyanya tidak hanya terbatas pada buku-buku, tetapi juga mencakup ribuan
fatwa yang ia keluarkan, yang semuanya merefleksikan kedalaman dan
keluasan ilmunya.

30 Mustafa Reda Al-Azhari, Izdlat al-Ghumdamah 'an Sirah wa Masirah al-Imam al-
'Allamah,.. hal. 223.
31 Ali Jum’ah, Al-Nibrds fi Tafsir al-Qur'an al-Karim,... hal. 90



103

Fokus utama karya tulis Ali Jum'ah terlihat jelas pada ilmu usul fikih.
Banyak dari buku-bukunya yang secara spesifik membahas metodologi dan
konsep-konsep mendasar dalam ilmu ini. Beberapa karyanya yang menonjol
dalam bidang ini antara lain: Al-Mushthalah al-Ushilt wa al-Tathbiq 'ala
Ta'vif al-Qiyas, Al-Hukm al-Shar't 'inda al-Ushiiliyyin, Al-Nasakh 'inda al-
Ushuliyyin, Al-Iima’ 'inda al-Ushiliyyin, dan Al-Qiyas 'inda al-Ushiliyyin. Di
samping itu, ia juga membahas isu-isu kontemporer terkait metodologi ini
dalam bukunya Qadhiyyat Tajdid Ushiil al-Figh. Dalam disiplin fikih (hukum
Islam), karyanya sangat berlimpah, terutama yang terwujud dalam bentuk
fatwa. Spektrum karya Ali Jum'ah juga meluas ke kajian perbandingan mazhab
dan isu-isu sosial-keagamaan. Ia menulis A/-Madkhal li Dirasat al-Madzahib
al-Fighiyyah al-Islamiyyah dan Al-Mar'ah fi al-Hadharah al-Islamiyyah
bayna Nushiish al-Shar' wa Turats al-Figh wa al-Wagqi' al-Ma'tsh. Karyanya
yang berjudu/ Al-Tarig ila al-Turath menunjukkan perhatiannya terhadap
warisan intelektual Islam secara lebih luas, yang menjadi dasar penting dalam
metodologi tafsirnya.*

Secara keseluruhan, karya-karya Ali Jum'ah mencerminkan keluasan
ilmu, keahlian, dan relevansi pemikirannya, yang menggabungkan kedalaman
ilmu-ilmu klasik dengan kebutuhan praktis masyarakat modern. Karya-
karyanya juga mencakup penyusunan ensiklopedia, seperti A/-Mawsu'ah al-
Qur'aniyyah al-Mutakhassishah dan Mawsu'ah 'Ulim al-Hadits, serta
berbagai penelitian dan artikel yang dipresentasikan di konferensi
internasional. Hal ini menunjukkan bahwa produktivitasnya tidak terbatas
pada buku-buku saja, melainkan juga mencakup kontribusi signifikan dalam
proyek-proyek ilmiah kolektif. Selama menjabat sebagai Mufti Agung Mesir
dari tahun 2003, Jum’ah memimpin Dadaral-Ifta’ al-Misriyyah dan
mengeluarkan ribuan fatwa yang menjawab persoalan-persoalan umat, dari
yang bersifat ibadah hingga masalah sosial kontemporer. Fatwa-fatwa ini
dikumpulkan dan diterbitkan, menjadi rujukan penting bagi kaum Muslimin.
Pendekatannya dalam fikih dikenal sangat moderat, dengan tetap
mempertahankan prinsip-prinsip mazhab klasik.>

Selain itu, Ali Jum'ah juga memiliki banyak karya yang berkaitan
dengan fatwa, mencerminkan perannya sebagai seorang mufti. Karya-karya
ini tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga praktis, berisi kumpulan fatwa yang
relevan dengan kehidupan sehari-hari umat Islam. Beberapa judul yang
mencerminkan corak ini adalah: A/-Kalim al-Thayyib: Fatawa 'Ashriyyah, Al-

32 ¢Alf Jum‘ah, “Al-Sirah al-Dzatiyyah al-Khashah bi al-Duktlr ‘Ali Jum‘ah,”
Quranic Thought, https://www.quranicthought.com/ar/books/- e - siSUl-Lal S L5 g/
=23/, 3 Juni 2024 (diakses pukul 17.26 WIB, 7 Agustus 2025) hal. 4

33 Mustafa Reda Al-Azhari, Izalat al-Ghumdmah 'an Sirah wa Masirah al-Imam al-
'Allamah,...hal. 70.



https://www.quranicthought.com/ar/books/السيرة-الذاتية-الخاصة-بالدكتور-علي-جمعة/
https://www.quranicthought.com/ar/books/السيرة-الذاتية-الخاصة-بالدكتور-علي-جمعة/

104

Din wa al-Hayah Fatawa Mu'ashirah, Fatawa al-Nisa’, Fatawa al-Bayt al-
Muslim, dan Shind'at al-Ifta’. >*

Sebagai seorang ahli hadis (muhaddits), Ali Jum’ah memiliki sanad
yang otentik, yang menghubungkannya dengan para ulama hadis terkemuka
hingga Rasulullah Saw.. Keahliannya ini terbukti dalam karyanya yang sering
kali menyertakan analisis hadis sebagai penjelas Al-Qur'an dan Sunnah.
Karyanya seperti AI-Mugaranat al-Tashri'iyyah dan Al-Tajrid menunjukkan
bagaimana ia mengintegrasikan ilmu hadis untuk memberikan solusi hukum
yang komprehensif, dan menjadikannya seorang ‘Allamah (cendekiawan
agung).’’

Karya-karya dia juga mencakup bidang tafsir, sirah, dan akidah.
Sebagai contoh, kitab Al-Nibras fi Tafsir al-Qur'an al-Karim (Juz 1)
merupakan salah satu karya tafsirnya. kitab tafsir tersebut merupakan
manifestasi nyata dari metodologi tafsirnya yang unik. Dalam pengantar buku
ini, ia menjelaskan bahwa tujuan penulisan tafsir ini adalah untuk
menunjukkan keluasan makna Al-Qur'an yang tidak ada habisnya. Kitab ini
tidak hanya berfokus pada makna literal ayat, tetapi juga menghubungkannya
dengan berbagai disiplin ilmu lainnya. Dalam bidang sirah dan akidah, ia
menulis Sayyiduna Muhammad shalla Allahu 'alayhi wa sallam Rasul Allah
ila al-'Alamin, serta seri khutbah Jumatnya yang berjudul A/l-Silsilah al-
Niiraniyyah yang membahas berbagai topik, termasuk Al-Qur'an dan Nabi
Muhammad Saw.*°

Jum’ah juga dikenal memiliki banyak karya dalam bidang tasawuf
(sufisme), yang ia anggap sebagai dimensi spiritual Islam. Pandangannya
tentang tasawuf berakar kuat pada tradisi, menekankan pentingnya pensucian
jiwa dan akhlak mulia. Karyanya di bidang ini memberikan pemahaman yang
seimbang, menolak pandangan ekstremis, dan menyajikan tasawuf sebagai
bagian integral dari Islam yang otentik, selaras dengan pemahamannya akan
Imam al-Allamah. Secara keseluruhan, karya-karya Ali Jum’ah adalah
cerminan dari seorang ulama yang memiliki pandangan holistik. Ia mampu
mengintegrasikan berbagai ilmu agama dari ushul fikih, fikih, hadis, hingga
tasawuf untuk menghasilkan pemikiran yang komprehensif. Karyanya tidak
hanya berfungsi sebagai sumber pengetahuan, tetapi juga sebagai jembatan
yang menghubungkan keilmuan klasik dengan kebutuhan masyarakat modern,
sehingga layak baginya digelari AI-Mujaddid (pembaharu).’’”

3 ¢Al7 Jum‘ah, “Al-Sirah al-DzAtiyyah al-Khashshah bi al-Dukttir ‘Ali Jum‘ah,”
Quranic Thought,...hal. 2

35 Mustafa Reda Al-Azhari, , Izdlat al-Ghumdamah 'an Sirah wa Masirah al-Imam al-
'Alldmah,...hal. 223.

36 Alf Jum‘ah, “Al-Sirah al-Dzatiyyah al-Khashshah bi al-Duktiir ‘Ali Jum‘ah,”
Quranic Thought,...hal. 7

37 Mustafa Reda Al-Azhari, 4l-Mujaddid,...hal. 1.



105

2. Corak dan Pendekatan Tafsir

Pendekatan tafsir Ali Jum'ah, sebagaimana tercermin dalam kitab A4/-
Nibras, secara fundamental didasarkan pada keyakinan yang mendalam
terhadap keotentikan dan keuniversalan Al-Qur'an. Corak tafsirnya tidak
hanya bersifat tekstual, melainkan juga berdimensi metodologis yang
komprehensif, bertujuan untuk menghidupkan kembali fungsi Al-Qur'an
sebagai pedoman hidup yang relevan di setiap zaman. Pendekatan ini
dibangun di atas beberapa prinsip utama yang saling terkait dan membentuk
sebuah sistem pemahaman yang utuh, yaitu:

Corak tafsir Ali Jum'ah dimulai dengan penegasan yang kuat terhadap
otentisitas Al-Qur'an sebagai firman Allah yang tidak ada keraguan di
dalamnya. la menegaskan bahwa Al-Qur'an adalah teks yang terjaga (mashiin)
dari segala bentuk penambahan atau pengurangan, sebuah fakta yang ia
dukung dengan bukti sejarah dan penelitian komparatif terhadap manuskrip-
manuskrip mushaf. Keyakinan ini menjadi fondasi utama yang
memungkinkan setiap huruf dan kata dalam Al-Qur'an memiliki posisi dan
hikmahnya tersendiri.*®

Pendekatan tafsir Ali Jum'ah sangat menekankan pada analisis
linguistik yang mendalam. Ia menegaskan bahwa pemahaman yang benar
harus dimulai dari pemahaman bahasa Arab secara utuh, dengan segala
karakteristik, kaidah, hukum, dan gaya bahasanya. Perhatiannya tidak hanya
sebatas pada kata, tetapi juga pada makna yang terkandung dalam setiap huruf
(huruf al-ma’ani), sebuah pendekatan yang ia sebut sebagai "berinteraksi pada
tingkat huruf."’

Ali Jum’ah menggunakan metodologi penafsiran huruf dan kata yang
menuntut penafsiran pada level yang sangat rinci, yaitu dengan menganalisis
makna-makna yang terkandung dalam huruf-huruf (huruf al-ma'ani) yang
digunakan dalam Al-Qur'an. Ia merujuk pada karya ulama terdahulu seperti
Ibnu Hisyam dalam Mughni al-Labib untuk mengidentifikasi berbagai makna
yang mungkin terkandung dalam satu huruf. Selain itu, ia juga memperhatikan
level kata, termasuk fenomena musytarak (satu kata banyak makna), hagiqah
dan majaz (arti sebenarnya dan kiasan), serta taraduf (sinonim) dalam bahasa
Arab.

Salah satu corak utama tafsir Ali Jum’ah adalah keyakinan pada prinsip
keabsolutan Al-Qur'an (ithlagiyyah). Prinsip ini berarti bahwa Al-Qur'an tidak
terbatas pada waktu, tempat, orang, atau kondisi tertentu. Ali Jum'ah secara
tegas menolak pandangan historis (tarikhaniyyah) yang membatasi relevansi
Al-Qur'an hanya pada masa kenabian. Baginya, Al-Qur'an adalah firman Allah

38 Ali Jum’ah, Al-Nibrds fi Tafsir al-Qur'an al-Karim,,...hal. 95
39 Ali Jum’ah, Al-Nibrds fi Tafsir al-Qur'an al-Karim,...hal. 92



106

yang relevan sepanjang masa dan tempat, sebagaimana ia mengutip ayat-ayat
yang menegaskan misi Nabi Muhammad untuk seluruh alam.*°

Pendekatan keshahihan teks secara utuh (kesatuan al-Qur'an). Di mana
pendekatan ini menganggap Al-Qur'an sebagai satu kesatuan yang koheren, di
mana satu bagiannya menjelaskan, menguatkan, dan melengkapi bagian
lainnya. Menurutnya, pemahaman yang benar tidak bisa diperoleh dengan
mengisolasi satu ayat, melainkan dengan melihat bagaimana setiap ayat saling
terhubung untuk membentuk visi holistik. Metodologi ini juga mencakup
perhatian pada konteks ayat, baik yang mendahuluinya (sabaq), konteksnya
secara keseluruhan (siyaq), maupun yang mengikutinya (lahaq).

Corak tafsir Ali Jum'ah sangat berorientasi pada tujuan tertinggi Al-
Qur'an yang berupa Magashid al-Qur’an, yang ia rangkum dalam tiga poros
utama: ibadah kepada Allah, memakmurkan bumi (‘imarah al-ardh), dan
menyucikan jiwa (fazkiyah al-nafs). la meyakini bahwa ketiga tujuan ini
menjadi kunci untuk memahami banyak hal dalam Al-Qur'an dan menjadi
panduan untuk mengimplementasikan ajarannya dalam kehidupan nyata.

Dalam menafsirkan Al-Qur'an, Ali Jum'ah tidak hanya mengandalkan
ilmu tafsir semata. la menegaskan perlunya membangun di atas warisan ulama
terdahulu dengan merujuk pada berbagai sumber, seperti kitab-kitab hadis,
fiqih, sastra, dan bahasa. Baginya, seluruh peradaban Islam telah
didedikasikan untuk melayani Al-Qur'an, sehingga seorang penafsir harus
memanfaatkan kekayaan ilmu-ilmu yang ada untuk memahami Kitab suci
secara komprehensif.*! Ia juga menempatkan ilmu Ushul Figh sebagai ilmu
yang vital dan fundamental dalam metodologi pemahaman Al-Qur'an.
Menurutnya, Ushul Figh adalah ilmu yang matang dan akurat yang
mengintegrasikan berbagai alat dan metodologi untuk memahami teks suci.
Melalui Ushul Figh, ia dapat memahami kaidah-kaidah pengambilan hukum
(istinbath) dan memastikan penafsiran yang dihasilkan tidak bertentangan
dengan prinsip-prinsip syariah secara keseluruhan.*?

Corak tafsirnya juga tidak hanya berhenti pada pemahaman teoretis,
melainkan juga berorientasi pada penerapan praktis. la menekankan perlunya
menafsirkan ayat dengan tujuan membangun dan mengembangkan
masyarakat manusia. Pendekatan ini terlihat dari penafsirannya yang mencari
"sunah-sunah ilahiyah" dan "sistem nilai" untuk membangun seorang mukmin
yang kuat, yang ia sebut sebagai perpaduan antara teori dan praktik. Ali Jum'ah
mengusung pendekatan yang inovatif dan dinamis terhadap Al-Qur'an, yang
ia sebut sebagai "visi kreatif" (al-tasawwur al-khallaq), "asosiasi ide" (tada't
al-afkar), dan 'pertanyaan-pertanyaan yang meluas" (al-as’ilah al-

40 Ali Jum’ah, Al-Nibrds fi Tafsir al-Qur’an al-Karim,...hal. 93, 94, dan 110
4 Ali Jum’ah, 4l-Nibrds fi Tafsir al-Qur’an al-Karim,...hal. 96 - 111
42 Ali Jum’ah, AI-Nibrds fi Tafsir al-Qur’an al-Karim,...hal. 109



107

mumtaddah). Metodologi ini mengajak penafsir untuk terus-menerus bertanya
"bagaimana saya menerapkannya?" pada setiap ayat, sehingga memicu
pemikiran yang terus-menerus dan melahirkan solusi-solusi praktis untuk
masalah-masalah kontemporer. Ila menyebut Al-Qur'an sebagai kitab petunjuk
yang keajaibannya tidak pernah berakhir. Lalu Ali Jum'ah menegaskan bahwa
metodologi ini tidak bersifat kaku, melainkan "terbuka" (maftiithah). Artinya,
ia memungkinkan adanya penemuan alat-alat baru untuk menyempurnakan
pemahaman, yang sejalan dengan perkembangan zaman. Konsep-konsep Al-
Qur'an bersifat abstrak dan abadi, sehingga hukum-hukum temporal harus
terus berkembang untuk mencapai tujuan-tujuan universalnya.*’

C. Profil Kanal YouTube Resmi Ali Jum‘ah

Setelah membahas karya-karya tulis dan metodologi tafsir Ali Jum’ah,
penting untuk mengkaji bagaimana ia menggunakan platform digital modern
untuk menyebarkan pemikirannya. Kanal YouTube resminya menjadi salah
satu media dakwah paling efektif yang ia gunakan, memungkinkan jangkauan
audiens yang jauh lebih luas dibandingkan karya-karya cetak.
1. Konten Kajian Tafsir

Kanal YouTube resmi Ali Jum’ah, dengan nama pengguna
@DrAliGomaa, berfungsi sebagai arsip digital dari berbagai kajian, ceramah,
dan program televisinya. Walaupun kontennya sangat beragam, kajian tafsir
Al-Qur'an menempati posisi penting dan menjadi salah satu pilar utama di
kanal tersebut. Konten ini merupakan perpanjangan dari pemikiran tafsirnya
yang telah ia tulis dalam kitab-kitab, seperti AI-Nibras fi Tafsir al-Qur'an al-
Karim. Kanal YouTube ini secara eksplisit menyatakan diri sebagai " sLall
daan Glo of dlicadl sl dsan " (Satu-satunya kanal resmi milik Prof. Ali
Jum’ah), menegaskan keaslian dan kredibilitas konten yang diunggah.
Terdapat total 7.897 video di kanal ini yang telah diunggah sejak 8 Februari
2012, yang disajikan dalam bahasa Arab. Video-video ini mencakup berbagai
topik keislaman, dan kajian tafsir Al-Qur'an menjadi salah satu fokus
utamanya.44

Kajian tafsir Al-Qur'an yang disajikan di kanal ini sangat terperinci dan
terstruktur. Hingga saat ini, daftar putar (playlist) tafsir Al-Qur'an di kanal
tersebut memuat 666 video, dengan total penayangan sebanyak 98.084 kali.
Angka ini menunjukkan minat yang konsisten dari audiens terhadap
penjelasan ayat-ayat Al-Qur'an secara mendalam. Jumlah video yang besar

43 Ali Jum’ah, 4I-Nibrds fi Tafsir al-Qur’an al-Karim,...hal. 96 dan 112
4“4 Al Jum’ah, "DrAliGomaa YouTube Channel," YouTube,
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa (diakses pada 8 Agustus 2025).



https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

108

dalam daftar putar ini mencerminkan komitmen Ali Jum’ah dalam mengkaji
Al-Qur'an secara sistematis dan berkelanjutan.*’

Setiap video dalam daftar putar tafsir ini memiliki durasi yang relatif
singkat, berkisar antara 8 hingga 13 menit. Format ini sangat strategis untuk
platform YouTube, di mana durasi pendek mempermudah audiens untuk
mengikuti kajian tanpa harus mengalokasikan waktu yang lama. Durasi yang
ringkas memungkinkan Ali Jum’ahuntuk fokus pada satu atau beberapa ayat
dalam setiap sesi, memberikan penjelasan yang padat dan jelas. Gaya
penyampaian ini membuat materi tafsir yang sering dianggap berat menjadi
lebih mudah dicerna oleh masyarakat umum.*®

Konten tafsir di kanal YouTube ini merupakan kelanjutan dari program
kajian yang ia lakukan. Misalnya, video terakhir dalam daftar putar tafsir saat
ini membahas Surah An-Nisa ayat 49. Hal ini menunjukkan bahwa kajian
tafsir dia terus berlanjut secara kronologis, memungkinkan audiens untuk
mengikuti urutan ayat-ayat Al-Qur'an secara sistematis, sebagaimana
layaknya sebuah kitab tafsir yang disusun secara berurutan.*’

Kajian tafsir yang disampaikan melalui video-video ini juga memiliki
keterkaitan erat dengan karya-karya tulisnya. Sebagian dari tafsir lisan yang
dia sampaikan telah dibukukan oleh muridnya, Usamah al-Azhari, dalam
sebuah kitab yang berjudul Al-Nibras fi Tafsir al-Qur'an al-Karim. Pada jilid
pertama kitab tersebut, tafsirnya baru sampai pada Surah Al-Baqarah ayat 25.
Keterkaitan ini menunjukkan bahwa materi di kanal YouTube dan karya
tulisnya saling melengkapi.*®

Dalam penyampaiannya, Ali Jum’ah sering menggunakan pendekatan
multidisipliner. Selain tafsir murni, ia juga mengintegrasikan ilmu-ilmu lain
seperti fikih, hadis, dan tasawuf. Pendekatan ini mencerminkan tradisi
keilmuan Al-Azhar yang holistik, di mana ilmu-ilmu agama tidak dipisahkan
satu sama lain. la sering mengutip pandangan ulama-ulama klasik,
menjembatani pemahaman kontemporer dengan tradisi keilmuan Islam yang
kaya.

Secara keseluruhan, kanal YouTube ini adalah manifestasi dari visi Ali
Jum’ah untuk mendemokratisasi ilmu pengetahuan Islam. Dengan
menyediakan akses gratis ke ribuan kajiannya, ia memastikan bahwa

$Ali - Jum’ah,  "Tafsir  Al-Quran  Al-Karim," YouTube  playlist,
https.://www.youtube.com/(@AzharTvSit (diakses pada 8 Agustus 2025)

46 Berdasarkan pengamatan terhadap video-video di kanal YouTube Ali Jum’ah,
YouTube, https://www.voutube.com/@DrAliGomaa (diakses pada 8 Agustus 2025).

4TAli Jum’ah, " Surat an-Nisa’, halagah 667, ayat 49 Tafsir al-Qur’an al-Karim, Prof.
Dr. ‘Ali Jum‘ah," YouTube, https://www.youtube.com/@DrAliGomaa (diakses pada 8 Agustus
2025)

% Ali Jum’ah, disusun oleh Usamah al-Azhari, 4I-Nibrds fi Tafsir al-Qur’an al-
Karim, jilid 1, Kairo: al-Wabil al-Sayyib li al-Intdj wa al-Nashr wa al-Tawzi', 2009.


https://www.youtube.com/@AzharTvSit
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

109

pemikirannya yang moderat dan berbasis tradisi dapat dijangkau oleh siapa
saja yang memiliki akses internet. Ia berhasil mengubah platform digital
menjadi madrasah virtual yang efektif, tempat jutaan orang dapat belajar
langsung dari seorang ulama terkemuka.

Kehadiran kanal YouTube ini juga menegaskan peran Ali
Jum’ahsebagai ulama yang relevan di era digital. Ia tidak hanya mengandalkan
media tradisional seperti buku dan televisi, tetapi juga secara aktif
memanfaatkan potensi media sosial untuk berdakwah. Hal ini menunjukkan
adaptabilitasnya terhadap perubahan zaman tanpa mengorbankan kedalaman
dan keaslian ilmu yang ia sampaikan.

2. Gaya Penyampaian dan Target Audiens

Keberhasilan kanal YouTube ini tidak hanya terletak pada kuantitas
konten, tetapi juga pada strategi penyebaran informasi yang terstruktur. Kanal
ini secara tegas menyatakan diri sebagai "4xes e 2§ iuadl s o) A ) sl
(Satu-satunya kanal resmi milik Prof. Dr. Ali Jum’ah), yang menunjukkan
keotentikan kontennya. Selain itu, kanal ini juga terhubung dengan ekosistem
digital lainnya, seperti situs web pribadi draligomaa.com serta akun resmi di
Facebook, Twitter, dan SoundCloud. Koneksi ini memastikan kontennya
tersebar luas di berbagai platform dan memudahkan audiens untuk mengakses
informasi dari sumber yang valid.*

Kanal ini menunjukkan jejak digital yang signifikan sejak didirikan
pada 8 Februari 2012. Sejak saat itu, kanal ini telah berkembang menjadi arsip
yang luar biasa besar, dengan total 106.436.419 kali penayangan video. Angka
yang fantastis ini mencerminkan produktivitas dan konsistensi Ali
Jum’ahdalam menyampaikan dakwah melalui media digital. Mayoritas
kontennya disajikan dalam bahasa Arab, yang menargetkan audiens yang fasih
berbahasa Arab di seluruh dunia, termasuk di Amerika Serikat tempat kanal
ini terdaftar.>

Dalam menyampaikan materinya, Ali Jum’ah dikenal memiliki gaya
yang tenang dan argumentatif. la jarang menggunakan retorika yang
emosional atau provokatif, melainkan lebih mengandalkan kekuatan dalil dan
narasi dari kitab-kitab klasik. Pendekatan ini sangat efektif untuk audiens yang
mencari pemahaman agama yang mendalam dan rasional, jauh dari sensasi.
Kehadirannya di media digital menunjukkan bahwa ia mampu menjembatani
pemahaman keilmuan klasik yang mendalam dengan gaya penyampaian yang
relevan dengan kebutuhan audiens modern. Video-video di kanal ini sering
menampilkan Ali Jum’ahdalam berbagai latar belakang, mulai dari studio
televisi hingga majelis ilmu. Keragaman ini menunjukkan fleksibilitasnya

4 “Kanal Resmi Ali Jum’ah,” Deskripsi Kanal YouTube Dr. Ali Gomaa, YouTube,
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa (diakses pada 8 Agustus 2025).

0 “Informasi Kanal Dr. Ali Gomaa,” Tentang Kanal YouTube Dr. Ali Gomaa,
YouTube, https://www.youtube.com/(@DrAliGomaa/about (diakses pada 8 Agustus 2025).



https://www.youtube.com/@DrAliGomaa
https://www.google.com/search?q=https://www.youtube.com/%40DrAliGomaa/about

110

dalam berdakwah. Terkadang ia memberikan ceramah yang serius, namun di
lain waktu ia bisa menjawab pertanyaan-pertanyaan ringan dari audiens,
seperti dalam program "ale! 45", Adaptabilitas ini memungkinkan ia untuk
menjangkau berbagai segmen masyarakat dengan kebutuhan spiritual yang
berbeda-beda.>!

Target audiens Ali Jum’ah dari pengamatan penulis melalui kanal
youtube resminya juga sangat beragam. Dari akademisi dan mahasiswa yang
mencari referensi ilmiah, hingga masyarakat umum yang ingin mendapatkan
panduan praktis dalam kehidupan sehari-hari, semuanya bisa menemukan
konten yang relevan. Meskipun videonya dalam bahasa Arab, dampaknya
terasa secara global. Para pelajar dari berbagai negara, termasuk Indonesia,
sering kali mencari dan mempelajari kontennya untuk memperdalam
pengetahuan keislaman mereka. Kanal ini bukan sekadar platform untuk
menyiarkan ceramah, melainkan juga sebuah media untuk membangun
komunitas. Melalui konten-kontennya, ia menginspirasi audiens untuk
kembali kepada tradisi keilmuan yang moderat dan toleran. Banyak
pengikutnya yang merasa terbantu dalam memahami Islam secara lebih
komprehensif, terutama dalam menghadapi isu-isu kontemporer yang rumit.>?

Kehadiran Ali Jum’ah di YouTube memperkuat posisinya sebagai
ulama terkemuka yang tidak hanya berkarya melalui tulisan, tetapi juga secara
aktif membentuk lanskap dakwah digital. la menggunakan teknologi untuk
mencapai misi dakwahnya, yaitu menyebarkan pemahaman Islam yang
berbasis pada tradisi, ilmu pengetahuan, dan moderasi, ke seluruh penjuru
dunia. Kesuksesan kanal ini juga menunjukkan pergeseran paradigma dalam
dunia dakwah. Bahwa seorang ulama besar tidak lagi harus terikat pada
mimbar masjid atau rak-rak buku. Dengan satu klik, pemikiran dan ajarannya
dapat diakses oleh jutaan orang, melintasi batas-batas geografis dan bahasa,
menjadikannya teladan bagi para pendakwah di era digital.

SIAli Jum’ah, “Barnimij walladhu a’lam”, Youtube www.youtube.com/@WAllahA3Im
(diakses pada 8 Agustus 2025).

52 Berdasarkan pengamatan penulis pada kanal YouTube resmi Ali Jum’ah
(@DrAliGomaa) https://www.youtube.com/(@DrAliGomaa, (diakses pada 8 Agustus 2025).



http://www.youtube.com/@WAllahA3lm
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

BAB IV
URAIAN AYAT-AYAT RIBA DALAM AL-QUR'AN PERSPEKTIF
ALI JUM‘AH

A. Gambaran Pemakan Riba dan Distorsi Akal (QS. al-Baqarah [2]: 275)

Ayat ke-275 dari Surah al-Baqarah merupakan titik awal dalam
serangkaian ayat Al-Qur'an yang secara tegas melarang praktik riba. Ayat ini
tidak hanya menetapkan larangan hukum, tetapi juga memberikan gambaran
yang sangat dramatis dan menakutkan tentang kondisi spiritual, psikologis,
dan fisik para pelakunya. Ali Jum’ah menyajikan penafsiran yang mendalam
tentang ayat ini, menggabungkan pemahaman tekstual dengan analisis sosial-
historis dan psikologis. Dalam pandangannya, ayat ini menggambarkan
distorsi akal dan hati sebagai konsekuensi langsung dari praktik riba, baik di
dunia maupun di akhirat. Penafsiran Ali Jum’ah terhadap UL & ;Ei-' Gl
(orang-orang yang memakan riba) berawal dari pemahaman majas atau kiasan.
Dalam video ceramahnya, dia menjelaskan bahwa frasa "memakan" bukanlah
makna harfiah, melainkan metafora untuk "mengambil" atau "mengamalkan"
riba.! Penggunaan kata ini mengisyaratkan bahwa riba adalah sesuatu yang
diharamkan secara total dan masuk ke dalam harta seseorang dengan cara yang
tidak benar, mengikis keberkahan dan keadilan sosial.? Larangan ini bertujuan

I Ali Jum’ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 327 Tafsir Al-Qur’an Al-Karim”,
YouTube, https://www.voutube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit
00:5.

2Ali Jum’ah, “Surat al-Bagarah ayat 275, Halagah 327 Tafsir Al-Qur’an Al-
Karim”,...menit 02:10.

111


https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

112

untuk melindungi masyarakat, khususnya kaum miskin dan berpenghasilan
rendah, dari eksploitasi dan ketidakadilan yang merusak.’

Poin sentral dari penaf51ran Ali Jum’ah terletak pada analogi yang
digunakan Al-Qur'an: Cwall ie Gl Al @l 2 L&Y G sh sk ¥ (mereka tidak
dapat berdiri melainkan seperti berdirinya orang yang kemasukan setan karena
gila). Dia menafsirkan bahwa kondisi ini merujuk pada kebangkitan di Hari
Kiamat. Mereka akan bangkit dari kubur dalam keadaan yang tidak normal
dan tidak seimbang, persis seperti orang yang terkena penyakit epilepsi (ash-
shara'). Kondisi ini, menurut dia, adalah manifestasi fisik dari kekacauan akal
dan hati yang mereka alami di dunia akibat harta riba yang haram.*

Ali Jum’ah juga menekankan bahwa pemakan riba dibangkitkan dalam
keadaan demikian karena mereka melakukan kekeliruan fundamental. Mereka
berdalih bahwa G Jis 4l &) (sesungguhnya jual-beli itu sama dengan riba).®
Dia menjelaskan bahwa ini adalah argumen yang digunakan oleh orang-orang
pada masa Jahiliyah untuk melegitimasi riba. Mereka gagal membedakan
antara al-bay' (jual-beli), yang melibatkan pertukaran barang, usaha, dan
risiko yang sah, dengan riba, yang merupakan tambahan tanpa imbalan riil.
Kekeliruan logis ini menjadi pangkal dari kekacauan spiritual dan psikologis
yang mereka alami. Untuk menepis argumen tersebut, Ali Jum’ah mengutip
jawaban tegas Al-Quran: Uil a3 &l &) Jals (Padahal Allah telah
menghalalkan jual-beli dan mengharamkan riba). Dia menegaskan bahwa
hukum halal dan haram adalah hak prerogatif Allah yang bersifat ta’abbudi,
artinya perintah yang harus ditaati tanpa perlu mempertanyakan alasan
logisnya.® Ini serupa dengan kewajiban salat Zuhur empat rakaat, yang
menjadi aturan yang harus dipatuhi semata-mata karena perintah Ilahi.
Penjelasan ini memperkuat dimensi teologis dalam pelarangan riba, di mana
ketaatan kepada hukum Allah adalah landasan wutama, melampaui
pertimbangan rasional manusia.

Pandangan Ali Jum’ah ini sejalan dengan penafsiran para ulama klasik.
Imam at-Tabari, dalam tafsirnya, mencatat riwayat-riwayat dari para sahabat
dan tabi'in yang menguatkan interpretasi ini. At-Tabari mengutip Qatadah, al-
Rabi’, al-Suddi, dan al-Dhahhak yang menyatakan bahwa pemakan riba akan
dibangkitkan pada Hari Kiamat dalam keadaan gila atau tidak seimbang akibat

3 Ali Jum’ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halagah 327 Tafsir Al-Qur’an Al-
Karim”,...menit 01:13.

4 Ali Juma'a, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 328 Tafsir Al-Qur’an Al-Karim”,
YouTube, https://www.youtube.com/@DrAliGomaa,, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit
04:06.

> Ali Jum’ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 328 Tafsir Al-Qur’an Al-
Karim”,...menit 08:08

¢ Ali Jum’ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halagah 328 Tafsir Al-Qur’an Al-
Karim,...menit 05:00 - 08:52


https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

113

dari khabal (kegilaan) yang disebabkan oleh setan.” At-Tabari menegaskan
bahwa frasa osdl e gUapdll 4daiy (dikacaukan oleh setan dari sentuhan)
merujuk pada kondisi gila yang disebabkan oleh sentuhan setan, yang mana
kondisi tersebut merupakan hukuman bagi para pemakan riba.

Senada dengan at-Tabari, Imam Ibn Katsir juga mengutip berbagai
riwayat yang mendukung penafsiran ini. Dia meriwayatkan dari Ibnu Abbas
bahwa pemakan riba akan dibangkitkan dalam keadaan gila dan dicekik. Lebih
jauh, Ibn Katsir menyajikan hadis dari Abu Said al-Khudri yang menceritakan
bahwa Nabi Muhammad Saw. dalam perjalanan Isra’ Mi’raj melihat
sekelompok orang yang perutnya seperti rumah dan dipenuhi ular. Ketika
ditanya, Jibril menjawab bahwa mereka adalah para pemakan riba.® Riwayat-
riwayat ini memperkuat gambaran visual dan eskatologis yang keras tentang
nasib para pemakan riba, yang sejalan dengan penjelasan Ali Jum’ah.

Tidak hanya ulama klasik, tafsir kontemporer juga mengamini makna
kiasan dari ya'kuluna al-riba. Wahbah al-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir
menjelaskan bahwa "memakan" adalah metafora untuk "mengambil" atau
"menggunakan" riba, karena penggunaan utama harta adalah untuk makan.’
Al-Zuhaili juga memperluas hukuman riba tidak hanya kepada pemakan,
tetapi juga kepada semua pihak yang terlibat. Hal ini senada dengan poin Ali
Jum’ah yang mengutip hadis Nabi Muhammad Saw. yang melaknat pemberi,
penerima, saksi, dan juru tulis dalam transaksi riba, menunjukkan bahwa
dosanya ditanggung bersama. '’

Meskipun demikian, ada pandangan yang sedikit berbeda namun
saling melengkapi. Muhammad Rashid Rida dalam Tafsir al-Manar
mengemukakan bahwa yaqimu bisa juga diartikan sebagai "berdiri" atau
"bertingkah laku" di dunia.!! Dia berpendapat bahwa perilaku pemakan riba
dan para spekulan pasar modal cenderung tidak teratur, gelisah, dan kacau,
mirip dengan orang yang terkena kegilaan. Rashid Rida mengaitkan kondisi
ini dengan efek psikologis dari kegilaan harta yang menyebabkan perilaku
abnormal. Meskipun dia mengakui pandangan mayoritas tentang kebangkitan
di akhirat, dia melihat bahwa takhabbat ini juga memiliki manifestasi nyata

7 Muhammad Ibn Jarir at-Tabari, Jami' al-Baydn 'An Ta'wil Ayi al-Qur'dn, vol. 6,
Mekah: Dar at-Tarbiyah wa at-Turats, t.t, hal. 10-11.

8 Isma'il ibn Umar ibn Katsir, Tafsir al-Qur'dn al-'Azim, vol. 2, Beirut: Dar al-Kutub
al-'Tlmiyah, 1998, hal. 278

9 Wahbah az-Zuhaili, al-Tafsir al-Munir fi al- ‘Agidah wa al-Syari'ah wa al-Manhdj,
vol. 3 Damaskus: Dar al-Fikr, 1991, hal. 84

0Ali Jum’ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 327 Tafsir al-Qur’an al-
Karim”,...menit 07:22-07:31

' Muhammad Rashid Rida, Tafsir al-Qur'dn al-Hakim (Tafsir al-Mandr), vol. 3,
Kairo: al-Ha'iah al-Misriyah al-'Ammah li al-Kitab, 1990, hal. 79.



114

dalam kehidupan dunia.!? Pandangan Rashid Rida ini memberikan jembatan
interpretasi yang relevan dengan realitas ekonomi modern.

Selanjutnya, Ali Jum’ah menghubungkan penafsiran ini dengan
konteks historis mata uang pada masa Nabi Muhammad Saw., yaitu dinar emas
dan dirham perak.'> Menurutnya, pemahaman mengenai sistem moneter ini
sangat penting untuk memahami larangan riba. Pada masa itu, dinar adalah
koin emas murni yang berasal dari Romawi, dengan berat sekitar 4.21 gram,
sementara dirham adalah koin perak dari Persia.!* Penggunaan mata uang
berbasis komoditas ini menjadi landasan bagi pemahaman para ulama tentang
riba, di mana riba berlaku untuk emas dan perak karena keduanya berfungsi
sebagai alat tukar dan penyimpan nilai.

Ali Jum’ah juga menyoroti peran Khalifah Umar bin Khattab dalam
mereformasi mata uang. Pada masanya, Umar menstandardisasi berbagai jenis
dirham yang beredar menjadi satu dirham Islam dengan berat standar sekitar
2.9 gram.'® Stabilitas nilai tukar juga menjadi poin penting, di mana pada era
Nabi, satu dinar emas memiliki nilai yang setara dengan sepuluh dirham
perak.'® Namun, rasio ini kemudian berubah seiring waktu, menunjukkan
bagaimana nilai komoditas relatif dapat bergeser, sebuah fakta yang penting
untuk dipahami dalam konteks ekonomi Islam.

Pergeseran mendasar dari mata uang berbasis komoditas ke uang fiat
modern menjadi salah satu fokus analisis Ali Jum'ah. Dia menjelaskan bahwa
emas dan perak, dengan pasokannya yang terbatas dari tambang, secara alami
berfungsi sebagai penjaga nilai yang mencegah inflasi dari dalam sistem.!’
Peran mereka sebagai alat tukar, pengukur nilai, dan penyimpan kekayaan
diakui secara historis. Di sisi lain, uang fiat awalnya diperkenalkan sebagai
kuitansi yang bisa ditukarkan dengan emas, yang disimpan di bank-bank. '

12 Muhammad Rashid Rida, Tafsir al-Qur'dn al-Hakim (Tafsir al-Mandr), vol.
3,...hal. 80

13 Ali Jum'ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halagah 329 Tafsir Al-Qur’an Al-Karim”,
YouTube, hitps://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit
O1:11.

4 Ali Jum'ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halagah 329 Tafsir Al-Qur’an Al-
Karim”,...menit 01:28, 03:34

5'Ali Juma'a, “Surat al-Bagarah ayat 275, Halagah 329 Tafsir Al-Qur’an Al-
Karim”,...menit 03:34

16 Ali Jum'ah, “Surat al-Bagarah ayat 275, Halagah 330 Tafsir Al-Qur’an Al-Karim”,
YouTube, https://www.voutube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit
04:53.

17 Ali Jum'ah, “Surat al-Bagarah ayat 275, Halagah 330 Tafsir Al-Qur’an Al-Karim”,
YouTube, https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit
00:47

'8 Ali Jum'ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 330 Tafsir Al-Qur’an Al-
Karim”,...menit 03:29


https://www.youtube.com/@DrAliGomaa
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

115

Transisi ini mencapai puncaknya pada tahun 1916, ketika bank-bank
secara bertahap menghentikan penukaran uang fiat dengan emas, menandai
berakhirnya standar emas dan dimulainya era uang fiat. Menurut Ali Jum’ah,
peristiwa ini adalah awal mula masalah ekonomi global karena
memungkinkan pemerintah untuk mencetak uang tanpa batas, jauh melampaui
cadangan emas yang mereka miliki. Akibatnya, inflasi yang tidak terkendali
terjadi, merugikan masyarakat berpenghasilan tetap dan menciptakan
ketidakadilan ekonomi yang ia kaitkan dengan esensi riba. Meskipun
demikian, Ali Jum’ah juga mencatat pandangan menarik dari al-Syafi’iyah
yang berpendapat bahwa tidak ada riba pada uang kertas atau uang fiat ,
bahkan jika uang tersebut beredar luas sebagai mata uang.'® Ini menunjukkan
bahwa isu uang fiat dalam konteks riba merupakan topik yang kompleks dan
telah menjadi bahan perdebatan panjang di kalangan ulama. Namun, bagi Ali
Jum’ah, pergeseran ke uang fiat dan inflasi yang diakibatkannya adalah bentuk
distorsi ekonomi yang merugikan dan secara moral sejalan dengan kerusakan
yang ditimbulkan oleh riba.

Dengan demikian, analisis historis Ali Jum’ah menempatkan
pelarangan riba dalam kerangka yang lebih luas. Riba tidak hanya dipahami
sebagai transaksi haram secara teologis, tetapi juga sebagai peringatan
terhadap sistem ekonomi yang tidak adil dan korup. Distorsi akal dan hati yang
dialami pemakan riba, sebagaimana digambarkan dalam ayat, dapat diartikan
sebagai konsekuensi dari pengamalan sistem ekonomi yang menyimpang dari
prinsip-prinsip keadilan, baik dalam konteks mata uang tradisional maupun
modern. Kesimpulan dari analisis perbandingan tafsir ini menunjukkan
adanya konsensus yang kuat di antara ulama klasik dan kontemporer mengenai
makna fundamental ayat riba. Ali Jum’ah, at-Tabari, Ibn Katsir, dan al-Zuhaili
semuanya sepakat bahwa ya'kuluna ar-riba adalah kiasan untuk mengambil
atau menggunakan harta riba, dan hukuman yatakhabbatuhii ash-shaythan
min al-mass adalah gambaran kondisi tidak seimbang di Hari Kiamat.
Konsistensi ini menegaskan bahwa pemahaman tekstual dan eskatologis ayat
ini telah mapan, didukung oleh riwayat-riwayat sahih yang memperkuat pesan
peringatan yang keras dari Allah.

Namun, yang membedakan tafsir Ali Jum’ah dari tafsir-tafsir lain
adalah kemampuannya untuk menjembatani pemahaman klasik dengan isu-
isu ekonomi modern. Sementara at-Tabari dan Ibn Katsir fokus pada aspek
naratif dan hadis, Ali Jum’ah melangkah lebih jauh dengan menganalisis
sejarah mata uang, dari dinar/dirham hingga uang fiat modern (fiat money),
untuk menjelaskan akar masalah ekonomi yang ia kaitkan dengan riba.
Pendekatan ini memberikan relevansi yang lebih tajam bagi pembaca

YAli Jum'ah, “Surat al-Bagarah ayat 275, Halaqah 330 Tafsir Al-Qur’an Al-
Karim”,...menit 01:56 - 05:36



116

kontemporer, menunjukkan bahwa takhabbat (kekacauan) yang dialami
pemakan riba tidak hanya terjadi di akhirat, tetapi juga memiliki manifestasi
dalam sistem ekonomi yang tidak adil di dunia. Dengan demikian, tafsirnya
tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga memberikan kritik sosial dan
ekonomi yang mendalam.

B. Penghapusan Keberkahan Harta Riba dan Ganjaran bagi yang
Bersedekah (QS. al-Baqarah [2]: 276)

Ayat 276 dari Surah al-Bagarah, <Bxall %5 Gl &) 355 merupakan
kelanjutan logis dari ayat sebelumnya. Jika ayat 275 menjelaskan kondisi
eskatologis dan psikologis pemakan riba, maka ayat ini menyajikan
konsekuensi nyata dari praktik riba dan sedekah, baik di dunia maupun di
akhirat. Ali Jum’ah menafsirkan ayat ini sebagai representasi dari dua hukum
ilahiah yang saling berlawanan: satu menghancurkan, dan yang lain
menumbuhkan.?’ Dalam pandangannya, Allah memusnahkan riba dan
menumbuhkan sedekah, menunjukkan sebuah pertentangan fundamental
antara keberkahan yang hakiki dengan kehancuran yang tersembunyi.

Ali Jum’ah menjelaskan frasa Gl & 355 (Allah memusnahkan riba)
sebagai kebalikan dari keberkahan (barakah).?! Ia berpendapat bahwa
meskipun harta riba secara kuantitas mungkin terlihat bertambah, namun
sejatinya keberkahannya telah dicabut. Dalam beberapa video, dia
menggarisbawahi bahwa kehancuran ini tidak selalu terlihat secara langsung,
tetapi dapat berupa musibah, penyakit, atau hilangnya ketenangan batin yang
membinasakan harta dari sisi yang tidak terduga.’? Pandangan ini
menunjukkan bahwa kekayaan yang diperoleh dari riba, meski melimpah,
tidak akan membawa kebahagiaan sejati dan kebermanfaatan jangka panjang.
Penafsiran ini diperkuat oleh ulama tafsir klasik. At-Tabari menjelaskan
bahwa yamhaqu berarti "mengurangi" atau "menghilangkan".>* Ia mengutip
riwayat dari Abdullah bin Mas'ud yang menisbatkan sebuah hadis kepada Nabi
Muhammad saw., "Sesungguhnya riba itu, meskipun banyak, pada akhirnya
akan menjadi sedikit."** Hadis ini secara eksplisit menguraikan makna mahgq
sebagai pemusnahan yang terjadi di dunia, di mana harta riba akan lenyap
melalui berbagai cara. Hal ini menegaskan bahwa janji Allah untuk

Al Jum’ah, “Tafsir Surah al-Bagarah, ayat 275-276,” YouTube,
hitps.://www.youtube.com/(@DrAliGomaa (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 00:45.

ZLAli Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 275-276”,... menit 02:05

22Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 275-276”,... menit 00:17

2 Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jami' al-Bayédn 'an Ta'wil Ayi al-Qur'dn, vol. 6,
Makkah: Dar at-Tarbiyah wa at-Turats, t.th., hal. 15.

24 Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jami’ al-Baydn 'an Ta'wil Ayi al-Qur'dn, vol. 6,...
hal. 16.



https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

117

memusnahkan riba adalah sebuah keniscayaan yang akan dialami oleh para
pelakunya.

Tafsir al-Qurthubi juga menguatkan penafsiran serupa, di mana
vamhaqu Allahu al-riba diartikan sebagai yudzhib barakatah, yaitu
menghilangkan keberkahannya. Al-Qurthubi juga mengutip pendapat dari
Ibnu Abbas yang mengatakan bahwa makna mahq di akhirat adalah tidak
diterimanya sedekah, haji, jihad, atau amal kebaikan lainnya dari harta riba.
Dengan demikian, kehancuran riba memiliki dua dimensi: kehancuran di
dunia dalam bentuk hilangnya keberkahan, dan kehancuran di akhirat dalam
bentuk tidak diterimanya amal perbuatan yang berasal dari harta haram.

Penafsiran kontemporer, seperti yang diungkapkan oleh Muhammad
Rashid Rida, memberikan dimensi sosial-psikologis terhadap mahg ini. Rida
menolak interpretasi harfiah yang menganggap harta riba pasti akan hilang
secara fisik, karena hal itu tidak selalu sesuai dengan realitas yang disaksikan.
Sebaliknya, ia berpendapat bahwa mahg lebih merujuk pada kehancuran sosial
dan mental. Menurutnya, pemakan riba akan menghadapi permusuhan dari
masyarakat, khususnya kaum miskin, yang bisa berujung pada kerusakan harta
dan jiwa.

Lebih lanjut, Rashid Rida juga mengaitkan mahg dengan kondisi
mental pemakan riba, yang seringkali dihinggapi waswas dan kecemasan
berlebihan terhadap harta mereka.?® Mereka menjadi terlalu sibuk dengan
harta hingga mengabaikan hak-hak diri, keluarga, dan orang lain. Sikap
serakah dan obsesif ini pada akhirnya akan merusak kehidupan mereka
sendiri, jauh dari kenikmatan sejati yang seharusnya didapatkan dari
kekayaan. Tafsiran ini memberikan konteks yang lebih dalam dan relevan
dengan realitas modern tentang dampak psikologis dari ketidakadilan
ekonomi.

Berbeda dengan riba, ayat ini melanjutkan dengan janji ilahi, =23

¢8xall (dan menumbuhkan sedekah). Ali Jum’ah menjelaskan bahwa irba'
adalah kebalikan dari mahq. la berpendapat bahwa irba’ tidak hanya berarti
pertumbuhan kuantitas, tetapi juga pertumbuhan kualitas dan keberkahan yang
berkelanjutan.?’ Sedekah adalah fondasi dari ekonomi yang adil, di mana harta
yang dikeluarkan untuk fakir miskin tidak akan berkurang, melainkan justru
akan bertambah dan mendatangkan berkah bagi pemberinya.

Imam at-Tabari, dalam tafsirnya, juga menjelaskan yurby al-shadaqadt
sebagai "Allah melipatgandakan pahalanya" dan "menumbuhkannya bagi

25 Abu Abdillah al-Qurthubi, al-Jami' li Ahkam al-Qur'dn, vol. 3, Kairo: Dar al-
Kutub al-Misriyah, 1964, hal. 362.

26 Muhammad Rashid Rida, Tafsir al-Qur'dn al-Hakim (TafSir al-Mandr), vol. 4,
Kairo: al-Ha'iah al-Misriyah al-'Ammah li al-Kitab, 1990, hal. 83

2Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 275-276”, YouTube,
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 00:58



https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

118

pelakunya." Ta kemudian mengutip sebuah hadis dari Abu Hurairah yang
diriwayatkan dari Nabi Muhammad Saw., "Sesungguhnya Allah menerima
sedekah dan mengambilnya dengan tangan kanan-Nya, lalu Ia
menumbuhkannya untuk salah satu dari kalian, sebagaimana salah satu dari
kalian menumbuhkan anak kuda atau anak untanya, hingga sesuap makanan
menjadi sebesar Gunung Uhud."?® Hadis ini memberikan gambaran yang
sangat kuat tentang pertumbuhan pahala sedekah yang tidak terhingga.

Ali Jum’ah menghubungkan konsep sedekah ini dengan dampak
sosialnya. Ia menyoroti bahwa larangan riba dan anjuran sedekah menciptakan
masyarakat yang saling berbagi antara orang kaya dan miskin, yang kuat dan
yang lemah. Sistem ini, menurut dia, adalah kunci dari kemerdekaan politik
dan kecukupan ekonomi. la mencontohkan masa kepemimpinan Khalifah
Umar bin Abd al-Aziz, di mana berkat ketaatan masyarakat dalam menunaikan
zakat, tidak ada lagi orang yang membutuhkan sedekah.?’ Contoh historis ini
menjadi bukti nyata bagaimana perintah Ilahi dapat mewujudkan tatanan
sosial yang ideal dan adil.

Tafsir al-Qurthubi juga menjelaskan yurby al-shadagat sebagai
pertumbuhan di dunia melalui keberkahan dan pertumbuhan di akhirat melalui
pahala yang berlipat ganda. Ia juga mencatat adanya variasi bacaan ayat ini
yang diriwayatkan dari Ibnu az-Zubair, yaitu yumahhiqu (dengan tasydid pada
ha') dan yurabbi (dengan tasydid pada ba').*® Meskipun demikian, makna
dasarnya tetap sama, riba dimusnahkan dan sedekah dilipatgandakan. Poin ini
menegaskan konsensus di kalangan ulama mengenai inti dari ayat tersebut.

Ayat 276 diakhiri dengan peringatan tegas, adl JUS (& Ssd ¥ 5 (Dan
Allah tidak menyukai setiap orang yang sangat ingkar dan sangat berdosa). Ali
Jum’ah menafsirkan frasa ini dengan memberikan penekanan pada kata
kaffarin dan atsim, yang merupakan bentuk superlatif. Penggunaan bentuk ini
menunjukkan bahwa yang dibenci Allah adalah mereka yang tidak hanya
ingkar atau berdosa, tetapi yang berlebihan dalam pengingkaran dan dosa.
Menurut dia, mereka adalah orang-orang yang secara sadar menolak nikmat
Allah dan mempraktikkan riba, serta menahan diri dari bersedekah.’!

Tafsir al-Munir, yang ditulis oleh Wahbah az-Zuhaili, juga
mengartikan kaffarin atsim sebagai "orang yang teguh pada kekufurannya
dengan menghalalkan riba" dan "orang yang berdosa dengan memakan riba,

28 Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jami' al-Baydn 'an Ta'wil Ayi al-Qur'dn, vol. 6,
Mekah: Dar at-Tarbiyah wa at-Turats, t.th, hal. 16.

29 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Bagarah, ayat 275-276”, YouTube, ...menit 01:19

30 Abu Abdillah al-Qurthubi, al-Jdmi’ li Ahkdm al-Qur’én, vol. 3, Kairo: Dar al-
Kutub al-Misriyah, 1964, hal. 362.

31 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 275-276”,...menit 03:34



119

dan berlebihan dalam dosa."*? Ini menunjukkan bahwa kombinasi kedua kata
tersebut secara spesifik ditujukan kepada orang yang tidak hanya melakukan
dosa riba, tetapi juga menganggapnya halal, sebuah sikap yang menunjukkan
keangkuhan dan pengingkaran terhadap perintah Allah.

Sementara itu, at-Tabari menjelaskan bahwa walldhu la yuhibbu kulla
kaffarin atsim adalah peringatan bahwa Allah akan menghukum mereka yang
tidak bersyukur dan mendustakan kebenaran.**> Dengan demikian, orang yang
memakan riba digambarkan sebagai pribadi yang tidak hanya melakukan
pelanggaran hukum, tetapi juga menunjukkan karakter spiritual yang rusak,
mereka tidak berterima kasih atas karunia Allah dan terus menerus melakukan
dosa.

Peringatan wallahu la yuhibbu dalam ayat ini memiliki konsekuensi
yang sangat besar. Ali Jum’ah menjelaskan bahwa bughdhu Allah (kebencian
Allah) berarti tidak adanya keberkahan, kemurkaan Ilahi, dan tidak adanya
pahala.’* Hal ini sangat kontras dengan mereka yang dicintai Allah, yang akan
berada di bawah naungan Arasy pada Hari Kiamat, sebagaimana diriwayatkan
dalam hadis. Dengan demikian, ayat ini tidak hanya memberikan
perbandingan antara mahq dan irba', tetapi juga antara dua jenis manusia: yang
dicintai dan yang dibenci Allah.

Secara keseluruhan, ayat 276 Surah al-Baqarah, sebagaimana
ditafsirkan oleh Ali Jum’ah, merupakan fondasi etika ekonomi Islam. Ayat ini
tidak hanya melarang riba tetapi juga menyingkap dampak destruktifnya, baik
dalam dimensi materi maupun spiritual. Sebaliknya, ia menganjurkan sedekah
sebagai antitesis yang membangun, menjanjikan pertumbuhan dan
keberkahan, serta membentuk masyarakat yang adil dan seimbang. Kedua ayat
ini secara bersamaan menegaskan bahwa pilithan antara riba dan sedekah
adalah pilihan antara kehancuran dan keberkahan, antara kemurkaan dan cinta
Allah.

Fenomena mahq atau pemusnahan riba, dalam perspektif Ali Jum’ah,
tidak hanya terbatas pada hilangnya keberkahan secara spiritual, tetapi juga
memiliki manifestasi nyata dalam sistem moneter modern. Sebagaimana
dijelaskan dalam video ceramahnya, dia mengaitkan fenomena ini dengan
berakhirnya standar emas pada tahun 1916.%°> Ketika uang fiat tidak lagi
didukung oleh emas, pemerintah memiliki kebebasan untuk mencetak uang
tanpa batas. Proses ini menciptakan inflasi, yang pada hakikatnya adalah erosi

32 Wahbah az-Zuhaili at-Tafsir al-Munir fi al-Aqgidah Wa al-Syari'ah wa Al-Manhdj,
vol. 3 Damaskus: Dar al-Fikr, 1991, hal. 84

33 Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jami’ al-Baydn 'an Ta'wil Ayi al-Qur'dn, vol.
6,...hal. 16.

34 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Bagarah, ayat 275-276”,...menit 06:55

35 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 275, halagah 3317, YouTube,
https://www.youtube.com/(@DrAliGomaa, menit 04:50



https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

120

nilai mata uang. Inflasi ini, menurut dia, adalah bentuk mahg yang sistemik,
di mana kekayaan masyarakat, terutama kaum miskin dan berpenghasilan
tetap, dimusnahkan secara perlahan.

Aspek mahg juga memiliki dimensi sosial yang mendalam.
Muhammad Rashid Rida dalam Tafsir al-Manar secara khusus menjelaskan
bahwa salah satu bentuk pemusnahan harta riba adalah permusuhan yang
timbul dari masyarakat. Seorang pemakan riba, yang memeras orang-orang
yang membutuhkan, akan dibenci oleh kaum miskin. Kebencian ini dapat
berujung pada konflik sosial, yang tidak hanya merugikan harta benda, tetapi
juga mengancam keselamatan jiwa. Kehancuran sosial ini menjadi bukti nyata
bahwa sistem ekonomi yang dibangun di atas riba tidak akan pernah kokoh,
melainkan rapuh dan penuh dengan potensi konflik.

Di sisi lain, mahg juga berdampak pada kondisi psikologis pelaku riba.
Rashid Rida mengemukakan bahwa pemakan riba sering kali dilanda
kecemasan dan obsesi berlebihan terhadap harta mereka.>® Mereka disibukkan
dengan kekayaan hingga melalaikan hak-hak diri, keluarga, dan masyarakat.
Kondisi ini dapat menyebabkan mereka mengambil risiko berbahaya, yang
pada akhirnya dapat berujung pada kehancuran finansial atau bahkan fisik. Hal
ini menguatkan interpretasi Ali Jum’ah tentang takhabbat (kegilaan) yang
dialami pemakan riba, di mana distorsi akal dan hati menjadi hukuman yang
nyata di dunia.

Berbeda secara diametral, irba’ al-shadagadt (pertumbuhan sedekah)
juga memiliki dampak sosial dan psikologis yang positif. Sedekah tidak hanya
mendistribusikan kekayaan, tetapi juga memperkuat ikatan sosial antara si
kaya dan si miskin. Ketika kaum berada memberikan bantuan kepada kaum
yang lemah, rasa saling percaya dan kasih sayang akan tumbuh. Inilah yang
mendorong kebebasan politik dan kemandirian ekonomi, sebagaimana
dicontohkan pada masa pemerintahan Umar bin Abdul Aziz. Komitmen
terhadap sedekah menciptakan masyarakat yang mandiri dan sejahtera, di
mana tidak ada lagi orang yang membutuhkan karena setiap individu merasa
menjadi bagian dari kesatuan yang saling membantu.’’

Secara ringkas, ayat 276 dari Surah al-Baqgarah, melalui penafsiran Ali
Jum’ah yang didukung oleh ulama klasik dan kontemporer, menyajikan
dualisme yang fundamental dalam etika ekonomi Islam. Riba adalah hukum
yang merusak dan memusnahkan, tidak hanya secara finansial, tetapi juga
secara sosial dan psikologis. Sebaliknya, sedekah adalah hukum yang
membangun dan menumbuhkan, menciptakan keberkahan, keharmonisan
sosial, dan kemandirian ekonomi. Dengan demikian, ayat ini menjadi fondasi

3% Muhammad Rashid Rida, Tafsir al-Qur'dn al-Hakim (Tafsir al-Mandr), vol. 4,
Kairo: al-Ha'iah al-Misriyah al-'Ammah li al-Kitab, 1990, hal. 83.
37 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Bagarah, ayat 275-276”,...menit 01:19.



121

yang kokoh bagi umat Islam untuk memilih jalan yang diberkahi, yaitu
meninggalkan praktik yang merusak dan merangkul praktik yang membangun
masyarakat. Secara komparatif, tafsir Ali Jum’ah menunjukkan persamaan
fundamental dengan ulama klasik seperti Imam at-Tabari dan al-Qurthubi.
Semua menafsirkan mahqg sebagai hilangnya keberkahan dan irbd’ sebagai
pertumbuhan pahala, mengutip hadis-hadis yang sama untuk menguatkan
penafsiran mereka. Konsistensi ini menunjukkan adanya konsensus yang
mapan di antara para ulama mengenai inti pesan ayat, yaitu bahwa riba adalah
jalan menuju kehancuran, baik di dunia maupun di akhirat, sedangkan sedekah
adalah jalan menuju keberkahan dan kelimpahan. Perbedaan tafsir lebih
terletak pada perluasan makna, di mana tafsir modern memberikan dimensi
yang lebih relevan dengan konteks kekinian.

Di sisi lain, keunikan tafsir Ali Jum’ah terletak pada kemampuannya
menyintesis pandangan klasik dengan analisis realitas ekonomi kontemporer.
Dia memperluas konsep mahg dari kehancuran personal (sebagaimana diulas
oleh Rashid Rida) menjadi kehancuran yang sistemik, dengan
menghubungkannya pada inflasi akibat berakhirnya standar emas. Pendekatan
ini tidak menolak tafsir klasik, melainkan memberikan konteks baru yang
menjadikan peringatan Al-Qur'an terhadap riba terasa sangat relevan dan
mendesak di era modern. Dengan demikian, tafsir Ali Jum’ah berfungsi
sebagai jembatan yang kuat, menghubungkan pemahaman spiritual dan
eskatologis dari ulama terdahulu dengan tantangan ekonomi yang dihadapi
umat Islam saat ini.

C. Ganjaran Kebaikan dan Peringatan Keras terhadap Riba (QS. Al-
Baqarah [2]: 277-278)

Setelah menjelaskan konsekuensi pemusnahan riba dan pertumbuhan
sedekah, Al-Qur'an melanjutkan dengan memberikan peringatan yang sangat
tegas. Ayat 277 dan 278 dari Surah al-Baqarah merupakan pasangan ayat yang
saling melengkapi. Ayat 277 menawarkan janji pahala dan ketenangan bagi
orang-orang beriman yang taat, sementara ayat 278 secara langsung
memerintahkan para mukmin untuk meninggalkan sisa-sisa riba, dengan
ancaman tersirat bagi mereka yang menolak. Kedua ayat ini secara bersamaan
membentuk sebuah kerangka motivasi dan peringatan yang kuat untuk
menegakkan etika ekonomi yang adil. Ayat 277 berbunyi:

D N5 325 L kst 2 88 ity Slial 1,007 colal 1l 5l a0 8
055 i Y5 agile

“Sesungguhnya orang-orang yang beriman, beramal saleh, menegakkan salat,

dan menunaikan zakat, mereka mendapat pahala di sisi Tuhannya. Tidak ada
rasa takut pada mereka dan tidak (pula) mereka bersedih.”



122

Ayat ini secara eksplisit menguraikan empat pilar utama keimanan
yang akan membawa keselamatan dan kebahagiaan sejati. Ali Jum’ah
menafsirkan ayat ini sebagai jaminan ilahi bahwa mereka yang memenuhi
kriteria tersebut akan mendapatkan pahala besar dari Allah. Mereka akan
terbebas dari rasa takut dan kesedihan di dunia maupun di akhirat, sebuah
kondisi yang kontras dengan kegelisahan yang menyelimuti para pemakan
riba.’®

Muhammad Sayyid Tantawi dalam 7afsir al-Wasit menjelaskan bahwa

) sl (beriman) di sini adalah keimanan yang sempurna, yaitu membenarkan

semua perintah Allah.3* Keimanan ini harus diikuti dengan <ialiall isle 5
(melakukan perbuatan baik), yang menurut Ali Jum’ah, merupakan bukti
nyata dari keimanan yang ada di dalam hati.** Al-Qur'an secara konsisten
menghubungkan iman dengan amal saleh, menegaskan bahwa keyakinan saja
tidaklah cukup tanpa adanya tindakan nyata yang bermanfaat.

Ali Jum’ah membagi amal saleh menjadi dua kategori utama, internal

dan eksternal. Amalan internal adalah perbuatan yang terutama bermanfaat
bagi individu, seperti mendirikan shalat (33%all \y«‘ﬁ\;) berzikir, dan
membersihkan hati dari sifat-sifat tercela seperti iri, dengki, dan
kesombongan. Amalan-amalan ini menciptakan individu yang lurus dan
berhati bersih, yang secara tidak langsung juga memberikan manfaat bagi
masyarakat di sekitarnya.
Di sisi lain, amalan eksternal adalah perbuatan yang secara langsung
memberikan manfaat kepada orang lain. Kategori ini mencakup menunaikan
zakat (3&3) 1505), bersedekah, dan bekerja untuk kemajuan masyarakat.*!
Keseimbangan antara amalan internal dan eksternal inilah yang membentuk
seorang mukmin sejati. Shalat menguatkan hubungan vertikal dengan Allah,
sementara zakat dan sedekah menguatkan hubungan horizontal sesama
manusia, menciptakan masyarakat yang harmonis dan penuh empati.

Tafsir at-Tabari juga menjelaskan bahwa “ agi) i ab 53l 231 (mereka
akan mendapatkan pahala di sisi Tuhan mereka) adalah janji yang mencakup
semua amal baik mereka, termasuk menunaikan shalat dan zakat. Jaminan Y3
agile Ca3a (dan tidak ada ketakutan bagi mereka) serta & si3%3 2 Y5 (dan tidak
pula mereka bersedih) diartikan sebagai kondisi aman dari siksa Allah di Hari

BAli  Jum’ah, “Tafsir Surah al-Bagarah, ayat 277-278”, YouTube,
https://www.youtube.com/(@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 00:32

3% Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsir al-Wasit li al-Qur’dn al-Karim, vol. 1,
Kairo: Dar Nahdat Misr, 1997-1998, hal. 638.

40 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 277-278”, YouTube...menit 02:10

4 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 277-278”, YouTube...menit 05:46



https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

123

Kiamat dan tidak adanya penyesalan atas apa yang telah mereka tinggalkan di
dunia untuk mendapatkan ridha Allah.*?

Setelah menjabarkan keutamaan para mukmin yang taat, Al-Qur'an
beralih ke ayat 278, ixia’ss 25K &) U3l Ga L 15535 ) ) ) ) il uml\ &l L. Ayat
ini dibuka dengan seruan langsung kepada kaum beriman, !5l & &l G, yang
merupakan panggilan yang sangat personal dan mengharukan. Seruan ini
menegaskan bahwa perintah yang akan disampaikan adalah kewajiban bagi
setiap individu yang mengaku beriman. Perintah pertama dalam ayat ini
adalah 4 )5S (bertakwalah kepada Allah). Taqwa berarti memiliki rasa takut
dan kesadaran akan Allah, yang mendorong seseorang untuk menjauhi segala
larangan-Nya dan menjalankan segala perintah-Nya.* Perintah ini menjadi
fondasi bagi perintah berikutnya, yaitu Gl (s 8 & V5535 (tinggalkanlah sisa
riba yang masih ada). Perintah ini menunjukkan sikap tegas syariat Islam
terhadap riba.

Ali Jum’ah menyoroti prinsip hukum yang segera berlaku yang
terkandung dalam frasa % & 15535.% Artinya, ketika larangan riba turun, umat
Islam tidak diharuskan mengembalikan riba yang telah mereka ambil di masa
lalu (<l s 438), tetapi mereka diwajibkan untuk menghentikan praktik tersebut
dan hanya mengambll modal pokok (eﬁ\y\\ (st ) dari sisa hutang yang belum

terbayar.* Prinsip ini menunjukkan keadilan dan kemudahan dalam syariat, di
mana seseorang tidak dihukum atas perbuatan yang dilakukan sebelum
larangan itu berlaku.

Ibn Katsir, dalam Tafsir al-Qur'an al-'Azim, menguatkan tafsiran ini
dengan menyebutkan konteks historis turunnya ayat ini.*® Ia menjelaskan
bahwa ayat ini turun terkait dengan persengketaan antara Bani Amr bin Umayr
dari Tha’if dan Bani Mughirah dari Makkah. Ketika Islam datang, Bani
Mughirah menolak membayar sisa riba yang dituntut oleh Bani Amr bin
Umayr, sehingga turunlah ayat ini untuk menyelesaikan masalah tersebut
dengan adil. Kisah ini menegaskan bahwa perintah meninggalkan riba berlaku
secara efektif dan segera.

Ayat 278 diakhiri dengan sebuah frasa yang sangat persuasif dan
mengikat: (rie’s 258 O (jika kalian benar-benar beriman). Ini bukanlah kalimat

42 Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jami' al-Bayin 'an Ta'wil Ayi al-Qur'dn, vol. 6
Makkah: Dar at-Tarbiyah wa at-Turath, t.th, hal. 21.

43 Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsir al-Wasit li al-Qur'an al-Karim, vol. 1,
Kairo: Dar Nahdat Misr, 1997-1998, hal 639.

44 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 277-278”, YouTube...menit 07:27

45 Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsir al-Wasit li al-Qur'én al-Karim, vol. 1,...hal.
639

46 Isma'il ibn 'Umar ibn Kathir, Tafsir al-Qur'dn al-'Azim, vol. 1, Beirut: Dar al-Kutub
al-'Tlmiyah, 1998, hal. 553



124

yang meragukan keimanan mereka, melainkan sebuah ajakan untuk
membuktikan keimanan dengan perbuatan. Muhammad Rida, dalam Tafsir al-
Manar, menjelaskan bahwa frasa ini berarti "jika keimananmu sempurna dan
mencakup semua hukum yang dibawa oleh Nabi Muhammad Saw., maka
tinggalkanlah sisa riba." Dengan demikian, menolak untuk meninggalkan riba
sama dengan meragukan kesempurnaan keimanan seseorang.

Sikap menolak meninggalkan riba juga dapat diinterpretasikan sebagai
bentuk pengingkaran (kufr) terhadap perintah Allah. Ini adalah ancaman yang
tersirat di balik frasa (wie’s 258 (). Sebagaimana dijelaskan dalam referensi
tafsir, orang yang tidak meninggalkan riba setelah larangan ini turun tidak
dianggap sebagai orang yang memiliki iman yang sempurna.*’ Ini
menempatkan larangan riba pada level yang sangat serius, di mana
pelanggarannya tidak hanya sekadar dosa, tetapi juga berpotensi merusak
fondasi keimanan itu sendiri.

Ancaman yang lebih eksplisit dan mengerikan terungkap dalam ayat
berikutnya (ayat 279), yang menyatakan bahwa jika pelaku riba tidak berhenti,
mereka dihadapkan pada ancaman perang dari Allah dan Rasul-Nya.*
Meskipun ayat ini tidak disebutkan secara langsung dalam rujukan, Ali Jum’ah
sering kali mengaitkannya dengan ayat 278 untuk menunjukkan betapa
seriusnya pelanggaran ini. Ancaman perang dari Allah adalah salah satu
hukuman terberat dalam Al-Qur'an, yang menunjukkan tingkat kemurkaan
Allah terhadap praktik yang begitu merusak.

Dengan demikian, ayat 277-278 tidak hanya memberikan perintah
untuk meninggalkan riba, tetapi juga membingkainya dalam konteks pahala
dan peringatan. Bagi mereka yang taat, ada janji ketenangan dan pahala yang
besar. Sebaliknya, bagi mereka yang tetap mempraktikkan riba, ada tantangan
langsung terhadap keimanan mereka dan ancaman yang sangat serius dari
Allah. Kedua ayat ini secara sinergis mendorong umat Islam untuk memilih
jalan kebenaran dan keadilan, serta meninggalkan praktik eksploitatif yang
merusak. Perintah untuk meninggalkan riba juga merupakan salah satu ciri
khas syariat Islam yang mengedepankan keadilan sosial. Riba, sebagai alat
eksploitasi, bertentangan langsung dengan prinsip-prinsip Islam. Dengan
menghapusnya dan menggantinya dengan zakat dan sedekah, Islam
menciptakan sebuah sistem ekonomi yang adil, di mana harta beredar di antara
masyarakat dan tidak terpusat pada segelintir orang. Inilah visi ideal yang
hendak diwujudkan oleh ayat-ayat ini.

47 Muhammad Rashid Rida, Tafsir al-Qur'én al-Hakim (Tafsir al-Mandr), vol.
4,.. hal. 85.
48 At-Tabari, Jami' al-Baydn 'an Ta'wil Ayi al-Qur'én, vol. 6,...hal 22.



125

Frasa (siess 2 3 (jika kalian benar-benar beriman) berfungsi sebagai
tantangan retoris yang kuat.** Ini bukan sekadar ajakan, tetapi sebuah
pengujian terhadap integritas iman seseorang. Dengan menyandingkan
keimanan dengan tindakan meninggalkan riba, Al-Qur'an menegaskan bahwa
keduanya adalah dua sisi mata uang yang tidak dapat dipisahkan. Keimanan
yang sejati haruslah terwujud dalam kepatuhan total terhadap perintah Allah,
termasuk dalam urusan muamalah seperti larangan riba. Seseorang tidak dapat
mengklaim sebagai mukmin sejati jika ia masih terikat pada praktik yang
secara eksplisit dilarang oleh Tuhannya.

Konteks historis turunnya ayat ini, yang melibatkan konflik antara dua
kabilah, Bani Amr bin Umayr dan Bani Mughirah, menjadi bukti nyata bahwa
hukum ini memiliki aplikasi praktis dan segera.>® Ketika Bani Amr bin Umayr
menuntut pembayaran riba yang tersisa, dan Bani Mughirah menolak karena
telah masuk Islam, turunnya ayat ini menjadi solusi ilahi yang tuntas. Ayat ini
tidak hanya menyelesaikan sengketa saat itu tetapi juga menjadi ganun
(hukum) legislatif yang berlaku universal bagi setiap muslim yang
menghadapi situasi serupa. Ini menunjukkan bahwa syariat Islam tidak hanya
berurusan dengan perkara spiritual, tetapi juga memberikan pedoman yang
jelas untuk menyelesaikan masalah-masalah sosial dan ekonomi.

Ancaman yang tersirat dalam ayat 278 menjadi lebih eksplisit di ayat
279, yang menyatakan: 4lsk)3 4 (e 205y 1536 (maka ketahuilah, akan ada
perang dari Allah dan Rasul-Nya).’! Ini adalah ancaman yang sangat serius
dan tidak ada yang lebih berat dari ancaman perang dari Allah SWT. Meskipun
tidak semua ulama menafsirkan harb (perang) secara harfiah, namun
maknanya tetap menunjukkan kemurkaan dan kehancuran yang total.
"Perang" ini dapat diartikan sebagai kehancuran keberkahan, kemerosotan
hidup, atau bahkan kehancuran fisik dan harta benda, yang merupakan
manifestasi nyata dari mahqg yang dibahas sebelumnya.

Larangan riba dan anjuran sedekah, yang diatur dalam serangkaian
ayat ini, adalah fondasi dari sistem ekonomi yang adil dalam Islam. Ali Jum’ah
berpendapat bahwa sistem ini mengarah pada kemerdekaan politik dan
kecukupan ekonomi, yang mencegah terjadinya polarisasi ekstrem antara si
kaya dan si miskin.>? Dengan menghapuskan riba, Al-Qur'an bertujuan untuk

4 Muhammad Rashid Rida, Tafsir al-Qur'dn al-Hakim (Tafsir al-Mandr), vol. 4,
Kairo: al-Ha'iah al-Misriyah al-'Ammah li al-Kitab, 1990, hal. 85.

30 Isma'il Ibn 'Umar ibn Kathir, Tafsir al-Qur'an al-'Azim, vol. 1, Beirut: Dar al-Kutub
al-'Tlmiyah, 1998, hal. 553

5! At-Tabari, Jami' al-Baydn 'an Ta'wil Ayi al-Qur'én, vol. 6,...hal. 22.

2Ali  Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 275-276,” YouTube,
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 01:19



https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

126

menghilangkan alat eksploitasi yang paling umum, sehingga harta dapat
beredar secara merata dan menciptakan keadilan sosial yang berkelanjutan.

Secara keseluruhan, ayat 277 dan 278 memberikan sebuah paket
hukum yang komprehensif. Ayat 277 menawarkan motivasi positif melalui
janji pahala dan ketenangan bagi mereka yang taat. Sementara itu, ayat 278
memberikan perintah langsung dan ancaman yang tegas bagi mereka yang
ingkar. Melalui kombinasi carrot and stick ini, Al-Qur'an memastikan bahwa
larangan riba ditegakkan dengan serius, dan umat Islam didorong untuk
membangun masyarakat yang adil dan berlandaskan pada prinsip-prinsip
syariat. Secara komparatif, analisis terhadap tafsir Ali Jum’ah menunjukkan
kesamaan yang substansial dengan pandangan ulama klasik dan kontemporer.
Penafsiran dia tentang keimanan yang harus diikuti dengan amal saleh sejalan
dengan konsensus para mufasir, seperti at-Tabari yang menjelaskan bahwa
amal saleh, termasuk shalat dan zakat, menjadi syarat mutlak untuk
mendapatkan pahala dan terbebas dari ketakutan. Begitu pula, penafsiran dia
mengenai frasa in kuntum mu'minin sebagai tantangan terhadap keimanan
seseorang, menemukan kesamaan dengan pandangan Muhammad Rashid
Rida, yang melihatnya sebagai sebuah pengujian integritas iman.

Persamaan ini menegaskan bahwa tafsir Ali Jum’ah berakar kuat pada
tradisi tafsir yang telah mapan, baik dari segi makna dasar maupun implikasi
spiritual. Namun, keunikan tafsir Ali Jum’ah muncul dari caranya
menghubungkan ayat-ayat ini dengan konteks historis dan sosio-ekonomi
yang lebih luas. Sementara tafsir klasik dan kontemporer lainnya telah
menjelaskan konteks turunnya ayat ini yang melibatkan Bani Amr bin Umayr
dan Bani Mughirah, Ali Jum’ah secara khas sering kali mengaitkan ayat 277,
yang berbicara tentang shalat dan zakat, dengan ayat 278 yang melarang riba.
Hal ini menciptakan sebuah narasi yang koheren, di mana ibadah ritual dan
ibadah sosial (ekonomi) tidak dapat dipisahkan. Integrasi ini memberikan
kerangka pemahaman yang lebih holistik, menunjukkan bahwa ketaatan
kepada Allah tidak hanya diwujudkan melalui ritual, tetapi juga melalui
penegakan keadilan dalam seluruh aspek kehidupan, termasuk dalam
muamalah.

D. Mengutamakan Ketakwaan, Meninggalkan Riba, dan Memberi
Kelonggaran bagi yang Sulit (QS. Al-Baqarah [2]: 278-280)

Kelanjutan dari rangkaian ayat yang membahas tentang riba dalam
Surah al-Baqarah adalah sebuah transisi yang dramatis. Setelah seruan untuk
bertakwa dan meninggalkan riba, Al-Qur'an beralih dari peringatan yang tegas
menjadi anjuran yang penuh kasih dan empati. Ayat 278 hingga 280 secara
berurutan membentuk sebuah triad hukum yang komprehensif, dimulai dari
ancaman keras bagi pelaku riba, lalu menawarkan jalan keluar melalui tobat,
dan puncaknya adalah memberikan solusi yang humanis bagi orang-orang



127

yang kesulitan. Rangkaian ini mencerminkan keseimbangan antara keadilan
yang teguh dan kasih sayang yang mendalam dalam syariat Islam. Ayat 279
memulai dengan ancaman yang sangat menakutkan:

5 B Ge 32 1538 1R L 0
“Maka jika kamu tidak melaksanakannya, maka ketahuilah bahwa Allah dan
Rasul-Nya akan memerangimu.”

Kalimat ini merupakan puncak dari peringatan terhadap riba.>* Para
ulama tafsir memiliki beragam pandangan tentang makna harfiah dari perang
ini. Sebagian besar menafsirkan sebagai ancaman yang sangat keras, yang
menunjukkan kemurkaan ilahi terhadap praktik riba. Menurut at-Tabari,
fa'dhana (dari fa'dhanti) berarti "ketahuilah" atau "yakinkanlah" bahwa perang
dari Allah dan Rasul-Nya akan terjadi.>*

Ibn Abbas menafsirkan bahwa pada Hari Kiamat, pemakan riba akan
dipanggil untuk mengambil senjatanya sebagai persiapan untuk perang
melawan Allah. Ini adalah gambaran simbolis yang kuat tentang status
pemakan riba sebagai musuh Allah. Tafsiran lain dari Ibn Abbas menyebutkan
bahwa seorang imam (pemimpin muslim) berhak meminta pelaku riba untuk
bertobat, dan jika mereka menolak, imam tersebut dapat memenggal leher
mereka. Ini menunjukkan bahwa ancaman perang ini dapat diwujudkan dalam
bentuk hukuman fisik di dunia nyata, jika diperlukan untuk menjaga
keadilan.>®

Ancaman perang ini juga dipahami sebagai hilangnya keberkahan
dalam hidup, harta, dan keluarga. Ali Jum’ah menjelaskan bahwa perang dari
Allah bisa terwujud dalam bentuk kehancuran harta benda, penyakit yang tak
kunjung sembuh, atau masalah keluarga yang tak berkesudahan, yang
semuanya adalah bentuk hukuman ilahi di dunia.’® Ini adalah konsekuensi
langsung dari praktik riba yang merusak, di mana harta yang diperoleh dengan
cara zalim tidak akan membawa kebahagiaan sejati.

Tingkat keseriusan dosa riba dapat dilihat dari perbandingan dengan
dosa-dosa lainnya. Sebuah riwayat dari Abdullah bin Hanzalah menyebutkan
bahwa satu dirham riba yang dimakan seseorang, lebih berat di sisi Allah
daripada 36 kali zina. Hadis lain bahkan menyebutkan bahwa riba memiliki
99 pintu, yang paling ringan di antaranya adalah seperti seorang laki-laki

33 Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsir al-Wasit li al-Qur'én al-Karim, vol. 1,
Kairo: Dar Nahdat Misr, 1997-1998, hal. 640.

5% Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jami’ al-Baydn 'an Ta'wil Ayi al-Qur'dn, vol. 6,
Mekah: Dar at-Tarbiyah wa at-Turats, tanpa tahun, hal. 24.

SMuhammad ibn Jarir at-Tabari, Jami' al-Baydin 'an Ta'wil Ayi al-Qur'dn, vol.
6,...hal. 25.

Ali  Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 278-280,” YouTube,
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 04:19.



https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

128

berzina dengan ibunya.’’ Perbandingan ini, meski mengejutkan, berfungsi
untuk menegaskan betapa besar dan mengerikannya dosa riba di mata Allah.

Tafsir al-Qurtubi mencatat sebuah kisah tentang Imam Malik ibn Anas
yang ditanya oleh seorang pria. Pria itu bersumpah bahwa tidak ada hal yang
lebih buruk yang masuk ke perut manusia selain khamr (arak). Imam Malik
meminta waktu untuk berpikir, lalu kemudian menyatakan bahwa istrimu
tertalak, karena ia tidak menemukan sesuatu pun yang lebih buruk daripada
riba, sebab Allah telah mengizinkan perang terhadapnya.’® Kisah ini
menunjukkan bahwa di antara dosa-dosa besar, riba memiliki posisi yang
sangat berbahaya karena ancaman yang disandarkan padanya begitu luar
biasa.

Setelah peringatan yang begitu keras, ayat 279 menawarkan sebuah
jalan keluar yang penuh rahmat, yaitu tobat. Ayat tersebut melanjutkan:

Optllad N5 O5tllad ¥ AT st 205 225 )y
“Dan jika kamu bertobat, maka bagimu pokok hartamu, kamu tidak
menganiaya dan tidak pula dianiaya”.
Ini adalah prinsip tobat yang sangat adil dalam Islam, yang menegaskan bahwa
Allah Maha Pemaaf dan memberikan kesempatan bagi hamba-Nya untuk
kembali ke jalan yang benar.>

konteks ini, tobat berarti menghentikan praktik riba secara total. Ali
Jum’ah menjelaskan bahwa dengan bertobat, seseorang berhak untuk
mengambil kembali modal pokok mereka saja, tanpa tambahan bunga.®® Ayat
ini menjamin bahwa tidak ada pihak yang dirugikan: pemberi utang tidak
dizalimi karena ia mendapatkan kembali modal aslinya, dan penerima utang
tidak dizalimi karena ia tidak harus membayar bunga tambahan yang dilarang.
Ini adalah manifestasi dari prinsip keadilan Islam yang berusaha menciptakan
keseimbangan dan menghindari ekstremitas.

Penting untuk dicatat bahwa Islam tidak menuntut pengembalian riba
yang sudah diterima sebelum adanya larangan. Ini sesuai dengan prinsip
hukum yang segera berlaku yang juga ditekankan oleh Ali Jum’ah.®! Prinsip
ini disahkan secara historis ketika Rasulullah Saw., saat haji wada’,
menyatakan bahwa semua riba jahiliah dibatalkan, dan riba pertama yang ia

57 Muhammad ibn Ahmad al-Qurtubi, al-Jdmi' li Ahkdm al-Qur'dn, vol. 3, Kairo:
Dar al-Kutub al-Misriyah, 1964, hal. 364.

38 Muhammad ibn Ahmad al-Qurtubi, al-Jdmi' li Ahkédm al-Qur'dn, vol. 3,.. .hal. 363

% Muhammad Sayyid Tantawi, at- Tafsir al-Wasit li al-Qur'dn al-Karim, vol. 1,.. .hal.
640.

Ali  Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 278-280,” YouTube,
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 02:47

81 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 278-280,” YouTube,...menit 00:35



https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

129

batalkan adalah riba milik Abbas bin Abdul Muthalib.> Ini memberikan
teladan yang jelas bahwa praktik riba harus dihentikan secara total dan segera,
tanpa menuntut ganti rugi atas apa yang telah berlalu.

Selanjutnya, Al-Qur'an beralih ke kondisi yang sering terjadi dalam
transaksi utang-piutang, yaitu kesulitan pembayaran. Ayat 280 berbunyi:

G dY Sl il 45 0870y

“Dan jika orang yang berutang itu dalam kesulitan, maka berilah tenggang
waktu sampai ia berkelapangan.”
Usrah (kesulitan) merujuk pada kondisi di mana seseorang tidak mampu
membayar utangnya karena tidak memiliki harta yang mencukupi atau karena
kesulitan finansial lainnya. Nadzirah (tenggang waktu) adalah perintah untuk
memberikan perpanjangan waktu pembayaran, dan maysarah (kelapangan)
adalah kondisi di mana orang tersebut telah mampu membayar.

Perintah ini menunjukkan sisi humanis dan penuh empati dari syariat
Islam. Islam tidak membiarkan seorang muslim terbebani oleh utang hingga
ia jatuh dalam kesusahan yang parah. Sebaliknya, ia mendorong kreditur untuk
bersikap sabar dan memahami kondisi debitur. Ali Jum’ah membandingkan
tindakan memberikan kelonggaran ini, yang merupakan perbuatan sunnah
(nafl), dengan shalat wajib. la menegaskan bahwa keutamaannya sangatlah
besar di sisi Allah, bahkan setara dengan perbuatan wajib.®* Hal ini
menunjukkan bahwa kepedulian terhadap sesama adalah inti dari ajaran Islam.

Kemudian, ayat 280 mencapai puncaknya dengan anjuran yang paling
mulia,

it 10 K0 e s B

“Dan jika kamu menyedekahkan (menghapuskan) sebagian atau seluruh utang
itu, itu lebih baik bagimu, jika kamu mengetahui).” Frasa wa an tasaddaqii
(dan kamu bersedekah) di sini diartikan sebagai menghapuskan utang. Ini
adalah puncak dari kebaikan dan kedermawanan dalam sistem ekonomi Islam.
Dalam konteks yang lebih luas, rangkaian ayat 278-280 adalah sebuah
kurikulum ekonomi dan moral. Ayat 278-279 berfungsi sebagai larangan dan
peringatan, mengukuhkan dasar-dasar syariat dengan ancaman bagi para
pelanggar. Ayat 279-280 kemudian menjadi panduan praktis tentang
bagaimana menghadapi realitas sosial, yaitu kesulitan ekonomi. Dengan
memberikan jalan keluar berupa tobat dan anjuran untuk bersabar atau bahkan
menghapuskan utang, Islam menunjukkan bahwa etika ekonomi tidak hanya

62 Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jami’ al-Baydn ‘an Ta’wil Ayi al-Qur’dn, vol.
6,...hal. 27.

8 Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsir al-Wasit li al-Qur’dn al-Karim, vol.
1,..hal. 640.

%4Ali Jum’ah “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 278-280,” YouTube, ...menit 07:56.



130

tentang hukum dan hukuman, tetapi juga tentang kasih sayang dan
kemanusiaan.®’

Perbedaan antara riba dan sedekah sangat ditekankan di sini. Riba
adalah praktik yang mengeksploitasi kesulitan orang lain, sedangkan sedekah
(termasuk menghapuskan utang) adalah praktik yang meringankan kesulitan
orang lain. Riba menciptakan ketidakadilan dan polarisasi, sementara sedekah
menciptakan keadilan dan solidaritas sosial. Al-Qur'an dengan jelas
mengarahkan umatnya untuk memilih jalan yang kedua, jalan yang membawa
keberkahan dan kebahagiaan di dunia dan akhirat.5¢

Anjuran untuk memberi kelonggaran kepada yang kesulitan
merupakan cerminan dari prinsip dasar dalam Islam, yaitu memudahkan
urusan orang lain. Rasulullah Saw. bersabda, “Barangsiapa yang memudahkan
orang yang kesulitan, Allah akan mudahkan urusannya di dunia dan akhirat.”
Prinsip ini menjadi motivasi spiritual yang sangat kuat bagi para kreditur
untuk bersikap murah hati dan tidak menekan debitur yang sedang dalam
kesulitan.®’

Pada akhirnya, ayat-ayat ini membentuk sebuah ekosistem ekonomi
yang ideal dalam Islam. Di satu sisi, riba dihukum dengan ancaman terberat
untuk memastikan keadilan tidak dilanggar. Di sisi lain, ada anjuran untuk
bersabar, memberikan tenggang waktu, dan bahkan menghapuskan utang
sebagai manifestasi kasih sayang. Sistem ini didesain untuk mencegah
eksploitasi dan mendorong kebaikan, menciptakan masyarakat yang stabil,
adil, dan berempati.®®

Secara keseluruhan, ayat 277 dan 278 memberikan sebuah paket
hukum yang komprehensif. Ayat 277 menawarkan motivasi positif melalui
janji pahala dan ketenangan bagi mereka yang taat. Sementara itu, ayat 278
memberikan perintah langsung dan ancaman yang tegas bagi mereka yang
ingkar. Melalui kombinasi carrot and stick ini, Al-Qur'an memastikan bahwa
larangan riba ditegakkan dengan serius, dan umat Islam didorong untuk
membangun masyarakat yang adil dan berlandaskan pada prinsip-prinsip
syariat.%’

Selain manfaat material, tindakan memberikan kelonggaran atau
memaafkan utang juga membawa ketenangan spiritual dan psikologis yang

%Wahbah az-Zuhayli, at-Tafsir al-Munir fi al-Agidah Wa al-Syari’ah wa Al-Manhdj,
vol. 3, Damaskus: Dar al-Fikr, 1991, hal. 84

%Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsir al-Wasit Ii al-Qur ’dn al-Karim, vol. 1,.. .hal.
638-641.

Ali  Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 278-280”, YouTube,
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025) menit 07:56

%Muhammad ibn Ahmad al-Qurtubi, al-Jdmi’li Ahkédm al-Qur’dn, vol. 3,...hal. 363.

6 Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jami’ al-Baydn ‘an Ta 'wil Ayi al-Qur’dn, vol.
6,...hal. 24.



https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

131

mendalam bagi pemberi utang. Dengan melepaskan beban finansial dari hati,
seorang mukmin juga membebaskan dirinya dari ketamakan dan kekhawatiran
yang sering kali menyertai urusan harta benda. Keutamaan amal ini tidak
hanya menjanjikan pahala di akhirat, tetapi juga ketenteraman jiwa di dunia,
yang merupakan balasan langsung dari Allah kepada hamba-Nya yang berhati
mulia dan dermawan.”®

Aspek sosial dari ayat-ayat ini sangat signifikan. Ketika para kreditur
bersedia memberi kelonggaran kepada debitur yang kesulitan, hal itu
memperkuat ikatan solidaritas dan saling percaya dalam masyarakat.
Masyarakat menjadi lebih kohesif dan harmonis, di mana anggotanya saling
mendukung daripada saling mengeksploitasi. Riba, sebaliknya, menciptakan
jurang pemisah antara si kaya dan si miskin, menumbuhkan kebencian dan
ketidakadilan yang pada akhirnya merusak fondasi sosial.”!

Kombinasi antara ancaman keras dan anjuran kasih sayang dalam ayat-
ayat ini menunjukkan keseimbangan sempurna antara keadilan ilahi (al-adl)
dan kasih sayang ilahi (ar-rahmah). Allah tidak hanya mengharamkan riba
sebagai bentuk keadilan mutlak untuk melindungi yang lemah, tetapi juga
menyediakan jalan keluar yang penuh rahmat bagi mereka yang kesulitan.
Ancaman perang bagi pemakan riba menegakkan keadilan, sementara anjuran
untuk memberi kelonggaran dan sedekah utang menunjukkan betapa luasnya
kasih sayang Allah terhadap hamba-Nya. Kedua sifat ini bekerja bersama
untuk menciptakan sistem yang tidak hanya adil, tetapi juga manusiawi dan
berempati.”

Pada akhirnya, Surah al-Baqarah ayat 278-280 mengajarkan bahwa
sistem ekonomi Islam bukan hanya serangkaian peraturan finansial yang kaku,
melainkan sebuah manifestasi dari etika dan moralitas yang mendalam. Tujuan
utamanya melampaui sekadar melarang riba; ia bertujuan untuk membentuk
karakter individu yang bertakwa, dermawan, dan penuh kasih. Dengan
mengutamakan ketakwaan, meninggalkan riba, dan memberi kelonggaran,
seorang muslim tidak hanya memenuhi kewajiban agama, tetapi juga
berkontribusi pada penciptaan masyarakat yang makmur secara material dan
spiritual, sebuah visi holistik untuk kehidupan yang seimbang dan penuh
berkah.”

Secara komparatif, tafsir Ali Jum’ah terhadap ayat 278-280
menunjukkan kesamaan fundamental dengan pandangan ulama klasik dan

70 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 278-280, YouTube, ...menit 07:56

7' Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsir al-Wasit li al-Qur’dn al-Karim, vol.
1,...hal. 640.

2 Wahbah az-Zuhayli, at-Tafsir al-Munir fi al-Aqidah Wa al-Syari’ah wa Al-Manhdj,
vol. 3,..hal. 84.

3Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 278-280”, YouTube, ...menit 01:05.



132

kontemporer yang dirujuk. Penafsirannya tentang ancaman perang dari Allah
(fa'dzanu biharbin) sejalan dengan at-Tabari dan Ibn Katsir, yang menekankan
keseriusan dosa riba sebagai musuh Allah. Demikian pula, penjelasannya
mengenai tobat yang mengharuskan pengembalian modal pokok (ru'usu
amwalikum) tanpa tambahan bunga adalah konsisten dengan narasi historis
yang disajikan oleh at-Tabari tentang pembatalan riba pada masa Rasulullah
Saw. Pada anjuran untuk memberikan kelonggaran (nadzirah), pandangan dia
juga selaras dengan nilai-nilai humanis yang ditekankan oleh para ulama
lainnya, seperti az-Zuhayli, yang melihatnya sebagai manifestasi dari kasih
sayang dan keadilan dalam syariat Islam. Ini menunjukkan bahwa tafsir Ali
Jum’ah berakar kuat pada tradisi keilmuan Islam yang telah mapan dan
diterima.

Namun, keunikan tafsir Ali Jum’ah terletak pada pendekatan ushuli-
nya yang holistik dan praktis. Dia tidak hanya menafsirkan ayat secara harfiah,
tetapi juga menghubungkannya dengan konsekuensi nyata di dunia, seperti
menghubungkan ancaman perang (harb) dengan kehancuran keberkahan,
penyakit, atau masalah keluarga. Pendekatan ini membuat tafsir menjadi
relevan dan mudah dipahami dalam konteks kehidupan modern. Selain itu, dia
secara konsisten mengintegrasikan aspek spiritual (takwa dan tobat) dengan
aspek sosial-ekonomi (meninggalkan riba dan memberi kelonggaran),
menekankan bahwa keduanya adalah dua sisi dari ketaatan yang utuh.
Keseimbangan antara keadilan (a/- ‘adl) dan kasih sayang (ar-rahmah) yang
dia tunjukkan dalam analisisnya menjadi benang merah yang kuat,
memberikan pemahaman yang komprehensif tentang tujuan syariat dalam
mewujudkan masyarakat yang adil, stabil, dan berempati.

E. Larangan Melipatgandakan Riba dan Ajakan untuk Bertakwa (QS.
Ali ‘Imran [3]: 130-132)
Ayat 130 dalam Surah Ali ‘Imran melanjutkan pembahasan tentang
riba, namun dengan perspektif yang sedikit berbeda dari Surah Al-Baqarah.
Allah berfirman:

Ot 20 i 1,0 LBl Gl g LISE Y T e g
“Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan riba dengan
berlipat ganda, dan bertakwalah kamu kepada Allah supaya kamu mendapat
keberuntungan”. Ayat ini secara spesifik menyebutkan larangan adh'afan

mugda'afah (berlipat ganda), yang mengacu pada praktik riba yang lazim di
masa Jahiliyah.””*

7% Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsir al-Wasith li al-Qur'én al-Karim, vol. 1,
Kairo: Dar Nahdhat Misr, 1997-1998, hal. 640



133

Menurut Ibnu Katsir, ayat ini adalah salah satu ayat pertama yang turun
tentang pengharaman riba, mendahului ayat-ayat di Surah Al-Baqarah yang
merupakan ayat-ayat hukum terakhir yang diturunkan.” Fokus ayat ini adalah
pada praktik riba yang sangat eksplisit dan menindas, di mana utang terus
bertambah seiring berjalannya waktu dan kegagalan pembayaran. Meskipun
ayat ini menyebutkan riba berlipat ganda, Ali Jum’ah menjelaskan bahwa
larangan ini secara tidak langsung juga mengharamkan semua jenis riba. Hal
ini didasarkan pada kaidah fikih bahwa apa pun yang mengarah pada sesuatu
yang haram, maka hukumnya juga haram.’®

Praktik riba berlipat ganda di masa Jahiliyah, seperti yang dijelaskan
oleh Tafsir Al-Munir dan Al-Bagawi, terjadi ketika jatuh tempo pembayaran
utang, si pemberi utang akan bertanya kepada si peminjam “apakah kamu akan
melunasi atau menambahkannya?”’’ Jika si peminjam tidak mampu
membayar, ia akan diberikan perpanjangan waktu dengan syarat jumlah utang
pokoknya ditambah. Proses ini bisa berulang setiap tahun, menyebabkan utang
yang semula sedikit menjadi berlipat ganda dan tak terkendali,
menghancurkan kehidupan peminjam.

Tafsir Ibnu Katsir juga mencatat riwayat dari Zaid bin Aslam yang
memberikan contoh praktik riba ini secara detail. Dalam kasus utang piutang
hewan ternak, jika seekor anak unta (bint makhddh) jatuh tempo, namun
peminjam tidak mampu membayar, maka utangnya akan diganti menjadi anak
unta yang lebih dewasa (bint labiin). Pada tahun berikutnya, utang tersebut
bisa menjadi higah, lalu jadh'ah, dan seterusnya, yang nilainya terus
bertambah. Demikian pula dalam utang uang, seratus dirham bisa menjadi dua
ratus, lalu empat ratus, dan terus berlipat ganda.”

Fenomena ini menunjukkan betapa eksploitatifnya sistem riba
Jahiliyah. Pemberi utang tidak hanya mengambil keuntungan dari kebutuhan
orang lain, tetapi juga menjerat mereka dalam siklus kemiskinan yang tak
berujung. Oleh karena itu, larangan adh'afan mudhd'afah bukan sekadar
larangan teknis, melainkan sebuah pernyataan moral yang kuat terhadap
penindasan ekonomi. Allah tidak hanya melarang bunga, tetapi juga praktik
yang secara fundamental tidak adil.

Pada akhir ayat 130, Allah menutupnya dengan perintah universal

Osal8 &l @ V85 (dan bertakwalah kamu kepada Allah supaya kamu

75 Ismail ibn Umar ibn Katsir, Tafsir al-Qur’dn al-’Azim, vol. 2, Beirut: Dar al-Kutub
al-Ilmiyah, 1998, hal. 102.

5Ali  Jum’ah, “Tafsir Surah Ali 'Imran, ayat 1307, YouTube,
hitps.://www.youtube.com/(@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 01:35

"7Al-Husain ibn Mas'ud al-Bagawi, Ma'dlim at-Tanzil fi Tafsir al-Qur'dn, vol. 1
Beirut: Dar Thya' at-Turath al-'Arabi, 1420 H, hal. 506.

78 Ismail bin Umar bin Katsir, Tafsir al-Qur’an al-’Azim, vol. 4, Beirut: Dar al-Kutub
al-Ilmiyah, 1998, hal. 101.



https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

134

mendapat keberuntungan). Perintah takwa ini berfungsi sebagai landasan
spiritual untuk menjauhi riba. Takwa, dalam konteks ini, berarti membangun
kesadaran diri yang mendalam akan pengawasan Allah, yang mendorong
seorang mukmin untuk tidak hanya mematuhi larangan-Nya, tetapi juga untuk
mencari jalan hidup yang mendatangkan keberkahan.

Setelah larangan riba, ayat 131 memberikan peringatan yang sangat
keras, (n Al Eel 3 58111 585 (Dan peliharalah dirimu dari api neraka, yang
disediakan untuk orang-orang kafir). Peringatan ini, seperti yang ditegaskan
oleh Ali Jum’ah, bahkan lebih keras daripada ancaman yang biasa diberikan
untuk dosa-dosa besar lainnya seperti khamar atau zina.”® Peringatan yang
sangat menakutkan ini menunjukkan betapa seriusnya dosa riba di mata Allah.

Ali Jum’ah menjelaskan bahwa ancaman ini memiliki dua makna.
Pertama, orang yang melakukan riba akan dimasukkan ke dalam neraka yang
secara khusus disiapkan untuk orang-orang kafir. Kedua, dan ini yang lebih
serius, menganggap riba sebagai sesuatu yang halal adalah sebuah kekufuran
(kufr). Dengan demikian, larangan ini tidak hanya mencakup perbuatan, tetapi
juga keyakinan. Seseorang yang secara sadar dan sengaja menghalalkan apa
yang diharamkan Allah telah menempatkan dirinya dalam posisi yang sangat
berbahaya.

Untuk menguatkan anjuran takwa, Ali Jum’ah mengutip sebuah hadis
yang diriwayatkan oleh Aisyah, 5 i s sl 5 il &) diile b “ (Wahai Aisyah,
takutlah kepada Allah meskipun hanya dengan sepotong kurma). Hadis ini
menunjukkan bahwa takwa bukanlah hal yang sulit dan hanya bisa dicapai
dengan amal besar. Bahkan tindakan baik sekecil apa pun yang dilakukan
dengan niat ikhlas dapat menjadi perisai dari api neraka. Ini memberikan
harapan dan motivasi bagi setiap mukmin untuk terus berbuat kebaikan.

Ali Jum’ah juga menyebutkan hadis lain yang menjelaskan tentang
perbuatan baik yang bisa melindungi dari neraka. Ia mencontohkan hadis
tentang seorang muslim yang mengurus tiga anak perempuan dengan baik, di
mana mereka akan menjadi penghalang baginya dari api neraka. Saat ditanya
apakah dua anak perempuan juga berlaku, Rasulullah menjawab iya, dan
ketika ditanya apakah satu anak perempuan juga berlaku, dia menjawab iya.
Hadis ini menekankan nilai besar dari kasih sayang, tanggung jawab, dan amal
baik dalam kehidupan sehari-hari.

Selain itu, ia juga mengutip hadis tentang kekuatan sedekah. Sedekah
dapat memadamkan dosa, seperti air memadamkan api.’’ Hadis-hadis ini,
yang disampaikan setelah peringatan tentang neraka, menunjukkan adanya
keseimbangan antara peringatan dan harapan. Allah tidak hanya mengancam

Ali  Jum’ah, “Tafsir Surah Ali 'Tmran”, ayat 131, YouTube,
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 02:59.
8 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah Ali Tmran, ayat 1317, YouTube, ...menit 04:06 - 06:46



https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

135

dengan neraka, tetapi juga membuka banyak pintu kebaikan yang dapat
menjadi jalan untuk mendapatkan ampunan dan perlindungan-Nya.

Selanjutnya, ayat 132 mengarahkan perhatian pada sumber
keselamatan, & saa 5 a8k J L5 5@ ) xukal 5 (Dan taatilah Allah dan Rasul, agar
kamu diberi rahmat). Ketaatan ini, menurut Ali Jum’ah, adalah dasar dari
seluruh syariat Islam yang disepakati, yaitu Al-Qur'an dan As-Sunnah.?®!
Ketaatan kepada Allah terwujud melalui kepatuhan terhadap Al-Qur'an,
sementara ketaatan kepada Rasulullah terwujud melalui kepatuhan terhadap
As-Sunnah, yang merupakan penerapan praktis dan sempurna dari Al-Qur'an.

Tafsir Al-Munir dan Al-Bagawi juga menjelaskan bahwa ketaatan ini
adalah kunci untuk mendapatkan rahmat Allah.®?> Rahmat bukanlah sesuatu
yang datang secara kebetulan, melainkan hasil dari kepatuhan yang konsisten
terhadap perintah dan larangan Allah serta Rasul-Nya. Dengan kata lain,
hubungan antara ketaatan dan rahmat bersifat kausal, di mana ketaatan adalah
sebab, dan rahmat adalah akibatnya.

Secara keseluruhan, rangkaian ayat dalam Surah Ali ‘Imran ini
melengkapi larangan riba di Surah Al-Baqarah dengan memberikan konteks
yang lebih luas. Ayat 130 secara spesifik melarang riba Jahiliyah, sementara
ayat-ayat selanjutnya memberikan motivasi dan panduan moral untuk
menjauhi dosa tersebut. Ancaman neraka berfungsi sebagai peringatan,
sedangkan janji surga dan deskripsi sifat-sifat orang bertakwa menjadi tujuan
spiritual yang harus dikejar. Ini menunjukkan bahwa pengharaman riba tidak
berdiri sendiri, tetapi merupakan bagian integral dari sistem etika Islam yang
holistik.%?

Ali Jum’ah menyimpulkan dengan sebuah pesan penting, semua
perbuatan baik adalah cabang-cabang dari iman, dan semua dosa adalah
cabang-cabang dari kekufuran. la mengutip hadis bahwa iman memiliki lebih
dari 70 cabang, yang tertinggi adalah ucapan La ildha illallah, dan yang
terendah adalah menyingkirkan halangan dari jalan. Pesan ini mengikat semua
ajaran yang telah disampaikan, yaitu larangan riba, ketaatan, sedekah, dan
pemaafan ke dalam satu kesatuan iman.®*

Secara komparatif, tafsir Ali Jum’ah menunjukkan keselarasan yang
kuat dengan ulama lain seperti Ibnu Katsir, al-Bagawi, dan az-Zuhayli.
Kesamaan ini terlihat dari penafsiran umum mengenai praktik riba Jahiliyah
yang berlipat ganda (adh'dfan mudhd'afah) sebagai fokus utama ayat 130,

8Ali  Jum’ah, “Tafsir Surah Ali 'Imran, ayat 132,” YouTube,
hitps.//www.youtube.com/(@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 07:18

82 Wahbah az-Zuhayli, at-Tafsir al-Munir fi al-Aqgidah Wa al-Syari’ah wa Al-Manhdj,
vol. 4, Damaskus: Dar al-Fikr, 1991, hal. 83.

8 Wahbah az-Zuhayli, at-Tafsir al-Munir fi al-Aqidah Wa al-Syari’ah wa Al-Manhdj,
vol. 4,...hal. 84

84 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah Ali Tmran, ayat 132,” YouTube, ...menit 07:18.



https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

136

serta penegasan bahwa ayat ini melengkapi ayat-ayat di Surah Al-Baqarah.
Semua ulama yang dirujuk sependapat bahwa larangan ini tidak hanya bersifat
teknis, tetapi merupakan pernyataan tegas terhadap eksploitasi dan
ketidakadilan ekonomi. Lebih jauh lagi, penafsiran mengenai pentingnya
ketaatan dan takwa sebagai landasan untuk menjauhi riba juga menjadi benang
merah yang sama dalam pandangan mereka. Hal ini mengukuhkan bahwa
tafsir dia, seperti tafsir-tafsir lainnya, berlandaskan pada pemahaman yang
sama mengenai substansi larangan riba dan tujuan-tujuannya.

Uniknya, tafsir Ali Jum’ah memberikan nilai tambah dengan
mengintegrasikan konsep-konsep ushuli dan hikmah syariat secara eksplisit.
Ketika dia menjelaskan bahwa larangan riba berlipat ganda juga
mengharamkan semua jenis riba, dia menggunakan kaidah fikih bahwa
"segala sesuatu yang mengarah pada keharaman, maka hukumnya juga
haram." Pendekatan metodologis ini tidak banyak disinggung secara eksplisit
oleh tafsir-tafsir lain yang lebih berfokus pada narasi dan riwayat. Dia juga
secara sistematis menyajikan hadis-hadis penguat setelah setiap poin penting,
mulai dari hadis tentang takwa hingga keutamaan sedekah dan berbuat baik,
yang memperkaya pemahaman spiritual dan motivasi moral. Ini menunjukkan
gaya tafsir yang khas, di mana dia tidak hanya menjelaskan makna ayat, tetapi
juga membangun kerangka berpikir yang komprehensif, mengintegrasikan
hukum, moralitas, dan spiritualitas dalam satu kesatuan yang koheren.

F. Hukuman terhadap Pelaku Kezaliman, Penghalang Jalan Allah, dan
Pemakan Riba (QS. an-Nisa’ [4]: 160-161)

Pembahasan mengenai kezaliman dan dosa-dosa besar dilanjutkan
dalam Surah an-Nisa’ ayat 160-161. Ayat-ayat ini menjelaskan mengapa Allah
mengharamkan hal-hal baik yang sebelumnya dihalalkan bagi kaum Yahudi.
Allah berfirman:

(V1) 5 80 oo 22 iy o 1T g 2ile e 1308 0l o 3
Gl 0 gt D 638G Ll 0 Dl 2T e 13 5 o aisy
(V1Y)

“Maka karena kezaliman orang-orang Yahudi, Kami haramkan atas mereka
(memakan makanan) yang baik-baik yang dahulunya dihalalkan bagi mereka,
dan karena mereka banyak menghalangi (manusia) dari jalan Allah, dan
disebabkan mereka memakan riba, padahal sesungguhnya mereka telah
dilarang daripadanya, dan karena mereka memakan harta benda orang dengan
jalan yang batil. Kami telah menyediakan untuk orang-orang yang kafir di
antara mereka itu siksa yang pedih.”

Tafsir at-Tabari menjelaskan bahwa hukuman ini dijatuhkan kepada
kaum Yahudi yang melanggar perjanjian mereka dengan Allah. Mereka



137

mengingkari ayat-ayat Allah, membunuh nabi-nabi-Nya, menuduh Maryam
dengan kebohongan, dan melakukan berbagai kejahatan lain yang disebutkan
dalam Al-Qur'an. Ayat ini secara jelas mengaitkan hukuman Allah dengan
kezaliman yang mereka perbuat. Penyebutan "kezaliman" (zhulm) secara
umum di awal ayat menunjukkan bahwa hukuman tersebut merupakan akibat
dari berbagai tindakan keji mereka. Menurut Tafsir at-Tabari, mereka dihukum
karena kezaliman yang mereka perbuat dan penindasan (bagy) yang mereka
lakukan.®® Ini mengindikasikan bahwa larangan tersebut adalah konsekuensi
dari pelanggaran janji mereka dengan Allah, seperti yang dijelaskan oleh Ali
Jum’ah %

Salah satu bentuk hukuman yang disebutkan adalah diharamkannya
"hal-hal yang baik" (thayyibat) yang sebelumnya dihalalkan. Tafsir al-Qurtubi
dan al-Munir mengaitkan ini dengan ayat lain dalam Al-Qur'an (QS. al-An’am
[6]: 146), yang menyebutkan bahwa Allah mengharamkan bagi orang Yahudi
"setiap hewan yang berkuku belah" dan lemak dari sapi dan kambing.?’
Larangan ini bukan karena esensi makanan itu sendiri, tetapi sebagai hukuman
atas kezaliman mereka.®

Ali Jum’ah menjelaskan bahwa kaum Yahudi melanggar janji dengan
Allah, termasuk janji untuk bersegera melakukan kebaikan, padahal mereka
justru lambat dalam melakukannya.® Selain itu, mereka juga berjanji untuk
mengesakan Allah, namun mereka malah menyembah berhala.”® Pelanggaran-
pelanggaran inilah yang menjadi penyebab diharamkannya hal-hal baik bagi
mereka, sebagaimana dijelaskan dalam Tafsir al-Manar.”!

Poin kedua yang disebutkan dalam ayat ini adalah wa bi shaddihim 'an
sailillahi katsird (dan karena mereka banyak menghalangi manusia dari jalan
Allah). Tafsir at-Tabari dan al-Qurtubi menjelaskan bahwa ini berarti mereka
menghalangi diri mereka sendiri dan orang lain dari mengikuti kebenaran,
terutama dengan menolak kenabian Nabi Muhammad Saw.”> Mereka

8 Muhammad bin Jarir ath-Thabari, Jami’al-Baydn ‘an Ta 'wil Ayi al-Qurdn, vol. 9
Makkah: Dar at-Tarbiyah wa at-Turath, hal. 390.

8Ali  Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-1617, YouTube,
https://voutu.be/mk7o0MZhtOTY?si=s4pzKruxvSNQOgq70, (diakses pada 13 Agustus 2025),
menit 00:44

87 Abu Abdullah Muhammad bin Ahmad al-Qurtubi, al-Jami’ li Ahkdm al-Qur’dn,
vol. 6 Kairo: Dar al-Kutub al-Mishriyah, 1964, hal. 12

8 Wahbah az-Zuhayli, at-Tafsir al-Munir fi al-Aqgidah Wa al-Syari’ah wa Al-Manhdj,
vol. 6 Damaskus: Dar al-Fikr, 1991, hal. 26.

8 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161”, YouTube, ...menit 01:45

% Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161”, YouTube, ...menit 02:02

91 Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir al-Manar, vol. 6, Kairo: al-Haiah al-Mishriyah
al-'Ammah li al-Kitab, 1990, hal. 49.

92 Muhammad bin Jarir ath-Thabari, Jami’ al-Baydn ‘an Ta’wil Ayi al-Qur’dn, vol.
9,...hal. 391



https://youtu.be/mk7oMZht0TY?si=s4pzKruxvSNQgq7o

138

menyebarkan kebohongan, merusak kitab suci, dan menyembunyikan
kebenaran yang telah mereka ketahui.”

Ali Jum’ah memperingatkan bahwa menghalangi jalan Allah tidak
selalu dilakukan secara sadar. Perilaku atau ucapan yang tidak pantas dari
seorang Muslim dapat merusak citra Islam dan membuat orang lain menjauh
dari agama.”* Ia menekankan bahwa perilaku buruk dapat menyebabkan orang
salah paham terhadap ajaran Islam yang sebenarnya.

Dalam kajiannya, Ali Jum’ah mengkritik keras Muslim yang
menghalalkan darah, kehormatan, dan harta orang lain. Tindakan-tindakan
seperti ini sangat bertentangan dengan ajaran Islam dan dapat menjadi bentuk
menghalangi jalan Allah. Dia juga menyiratkan bahwa kemarahan dan
kebencian dalam hati dapat menghalangi seseorang dari kebenaran dan
kebaikan. Untuk menegaskan pentingnya moralitas dan etika, Ali Jum’ah
mengutip surat dari Imam Ali bin Abi Thalib kepada gubernur Mesir, Malik
al-Ashtar. Dalam surat itu, Imam Ali menekankan bahwa sesama manusia,
baik Muslim maupun non-Muslim, adalah saudara seiman bagi yang beriman
atau setara dalam kemanusiaan bagi non-Muslim. Surat ini menjadi bukti
bahwa Islam menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan universal.

Ali Jum’ah juga menyebutkan bahwa surat ini dipublikasikan secara
luas dan diulas oleh ulama besar seperti Muhammad Abduh, yang menyoroti
betapa ajaran Islam sangat memuliakan manusia.””> Ini menunjukkan bahwa
ajaran tentang kasih sayang, toleransi, dan keadilan adalah bagian integral dari
syariat Islam. Oleh karena itu, setiap Muslim memiliki tanggung jawab moral
yang besar untuk menjadi teladan bagi orang lain. Ali Jum’ah mengingatkan
bahwa menghalangi jalan Allah dapat terjadi tanpa disadari. Penting bagi setiap
individu untuk terus-menerus mengoreksi diri dan bertobat, karena setiap
manusia tidak luput dari kesalahan.”®

Poin ketiga yang menjadi alasan hukuman adalah wa akhdzihim ar-riba
wa qad nuhii ‘anhu (dan disebabkan mereka memakan riba, padahal
sesungguhnya mereka telah dilarang daripadanya). Tafsir at-Tabari menjelaskan
bahwa riba yang mereka ambil adalah kelebihan dari modal pokok karena
penundaan waktu pembayaran utang.’’ Larangan riba ini bukanlah hal baru,
melainkan telah ada dalam syariat mereka, seperti yang dijelaskan dalam ayat
ini.

% Abu Abdullah Muhammad bin Ahmad al-Qurtubi, al-Jdmi’ li Ahkdm al-Qur’dn,
vol. 6,...hal. 12.

9 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161”, YouTube, ...menit 04:26

%S Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161”, YouTube, ...menit 05:07 - 07:03

% Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161”, YouTube, ...menit 08:58 - 09:04

97 Muhammad Ibn Jarir ath-Thabari, Jami’ al-Bayan ‘an Ta 'wil Ayi al-Qur’dn, vol.
9,...hal. 391



139

Tafsir al-Manar mengutip ayat-ayat dari Kitab Keluaran, Imamat, dan
Ulangan yang melarang mengambil riba dari sesama orang Yahudi, namun
membolehkannya dari orang asing. Namun, Tafsir al-Manar menegaskan bahwa
teks ini bukanlah Taurat yang asli, melainkan sudah diubah (muharraf).
Menurutnya, Nabi-nabi seperti Daud, Sulaiman, dan Yehezkiel telah secara
umum melarang riba tanpa membedakan antara orang Yahudi dan non-
Yahudi.”®

Poin keempat adalah wa aklihim amwal an-ndsi bil-bathil (dan karena
mereka memakan harta orang dengan jalan yang batil). Tafsir at-Tabari
menjelaskan bahwa hal ini mencakup suap (ar-rasyd) yang mereka ambil untuk
memenangkan suatu perkara.”® Ali Jum’ah juga menyebutkan suap (ar-risywa)
sebagai salah satu bentuk memakan harta orang lain secara tidak sah.'%

Selain itu, Tafsir at-Tabari juga menyebutkan bentuk lain dari memakan
harta secara batil, yaitu ketika mereka menjual kitab-kitab yang mereka tulis
sendiri dan mengklaim bahwa itu berasal dari Allah.!°! Tafsir al-Munir
mengaitkan ini dengan ayat Al-Qur'an (QS. al-Ma'idah [5]: 42) yang
menyebutkan bahwa mereka adalah "pemakan suht (harta haram)".!%2

Hukuman atas dosa-dosa ini mencapai puncaknya pada pernyataan “wa
a'tadnad lilkdfirina minhum ‘adzaban alimd” (Kami telah menyediakan untuk
orang-orang yang kafir di antara mereka itu siksa yang pedih). Ali Jum’ah dan
Tafsir al-Munir menjelaskan bahwa hukuman yang menyakitkan ini secara
khusus disiapkan untuk mereka yang bersikeras dalam kekufuran (a/-mushirrin
minhum 'ald al-kufi), bukan untuk seluruh kaum Yahudi.'® Ini menegaskan
bahwa Allah Maha Adil dan hanya menghukum mereka yang menolak
kebenaran setelah mengetahui dan memahami buktinya.'*

Tafsir al-Qurtubi juga membahas apakah boleh berinteraksi dan
berdagang dengan orang Yahudi, meskipun mereka melakukan riba. Al-Qurtubi,
mengutip Ibn al-Arabi, menyatakan bahwa kaum non-Muslim pun tetap terikat
dengan hukum syariat. Namun, meskipun harta mereka bercampur dengan harta
haram, sah-sah saja untuk berinteraksi dengan mereka. Hal ini didukung oleh
Al-Qur'an (QS. al-Ma'idah [5]: 5) yang membolehkan umat Muslim memakan

% Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir al-Manar, vol. 6,...hal. 51

9 Muhammad bin Jarir ath-Thabari, Jami’ al-Baydn ‘an Ta 'wil Ayi al-Qur dn, vol.
9,...hal. 391

100 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161", YouTube, ...menit 09:43

101 Myhammad bin Jarir ath-Thabari, Jami’ al-Baydn ‘an Ta 'wil Ayi al-Qur’dn, vol.
9,...hal. 392.

192 Wahbah az-Zuhayli, at-Tafsir al-Munir fi al-Aqidah Wa al-Syari’ah wa Al-
Manhdj, vol. 6, ...hal.27.

103 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161”, YouTube, ...menit 11:15

104 Wahbah az-Zuhayli, at-Tafsir al-Munir fi al-Aqidah Wa al-Syari’ah wa Al-
Manhdj, vol. 6,...hal. 27



140

makanan Ahlul Kitab. Lebih lanjut, Rasulullah Saw. sendiri berdagang dengan
orang Yahudi dan perisainya pernah menjadi jaminan utang kepada seorang
Yahudi.'%® Pelajaran penting dari ayat-ayat ini bagi umat Islam adalah bahwa
kezaliman, menghalangi jalan Allah, memakan riba, dan mengambil harta
secara batil adalah dosa-dosa besar yang konsekuensinya sangat serius.
Larangan ini bersifat universal, bukan hanya ditujukan kepada kaum Yahudi.
Allah SWT memberikan peringatan ini agar umat Islam tidak terjerumus pada
kesalahan yang sama, yang akan berujung pada hukuman yang pedih, baik di
dunia maupun di akhirat. Perilaku-perilaku tersebut merusak tatanan sosial,
ekonomi, dan spiritual.

Kezaliman, yang merupakan salah satu dosa paling dibenci Allah,
memiliki berbagai bentuk. Kezaliman terhadap Allah adalah syirk
(menyekutukan-Nya), sementara kezaliman terhadap diri sendiri adalah berbuat
dosa dan merusak jiwa. Kezaliman terhadap sesama manusia adalah menindas,
mengambil hak orang lain, atau merugikan mereka, seperti yang dilakukan oleh
kaum Yahudi.'” Dengan demikian, ayat ini mengingatkan kita untuk selalu
berlaku adil dalam setiap aspek kehidupan, baik terhadap diri sendiri, orang lain,
maupun terhadap Allah.

Menghalangi jalan Allah juga merupakan dosa yang sangat berbahaya,
karena dampaknya tidak hanya pada diri sendiri tetapi juga pada orang lain. Ali
Jum’ah, dalam salah satu ceramahnya, menekankan bahwa seorang muslim
yang berperilaku buruk bisa menjadi penghalang dakwah Islam. Ia dapat
menciptakan persepsi negatif tentang Islam dan menjauhkan orang dari
kebenaran, seolah-olah ia adalah musuh Islam itu sendiri, meskipun ia tidak
bermaksud demikian. Ini menunjukkan pentingnya akhlak al-karimah (akhlak
yang mulia) sebagai cerminan ajaran Islam. Kemudian, terkait riba, larangan
keras terhadap praktik ini adalah prinsip fundamental dalam Islam. Riba
menghancurkan keadilan ekonomi, menciptakan kesenjangan sosial, dan
menyebabkan penderitaan bagi masyarakat. Al-Qur'an secara eksplisit
menyatakan bahwa pemakan riba diperangi oleh Allah dan Rasul-Nya (QS. al-
Baqarah [2]: 279). Peringatan dalam Surah an-Nisa’ ini menegaskan kembali
bahwa praktik riba adalah dosa besar yang melanggar syariat dan memiliki
konsekuensi yang berat.!?’

Jika dibandingkan, tafsir Ali Jum’ah memiliki banyak kesamaan
fundamental dengan tafsir-tafsir klasik seperti at-Tabari dan al-Qurtubi, serta
tafsir modern seperti al-Manar. Semua tafsir ini sepakat bahwa ayat 160-161

105 Abu Abdullah Muhammad bin Ahmad al-Qurtubi, al-Jdmi’ li Ahkdm al-Qur’dn,
vol. 6,...hal. 13.

106 Myuhammad bin Jarir ath-Thabari, Jami’ al-Baydn ‘an Ta 'wil Ayi al-Qur’dn, vol.
9,...hal. 390.

197 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161”, YouTube, ...menit 04:26



141

dari Surah an-Nisa’ diturunkan sebagai hukuman bagi kaum Yahudi akibat
pelanggaran janji mereka kepada Allah. Mereka semua mengidentifikasi empat
dosa utama, kezaliman, menghalangi jalan Allah, memakan riba, dan
mengambil harta secara batil. Konsistensi ini menunjukkan bahwa pemahaman
dasar terhadap ayat ini telah menjadi konsensus di kalangan para ulama, baik
dari masa klasik hingga kontemporer. Namun, analisis tafsir Ali Jum’ah
menonjol dalam pendekatannya yang lebih aplikatif dan kontekstual. Sementara
at-Tabari dan al-Qurtubi lebih banyak fokus pada detail historis dan hukum, Ali
Jum’ah secara eksplisit menghubungkan pelajaran dari kisah kaum Yahudi
dengan realitas umat Islam saat ini. Dia menekankan bahwa perbuatan
menghalangi jalan Allah tidak hanya terbatas pada penolakan kenabian, tetapi
juga dapat terjadi melalui perilaku buruk umat Muslim yang merusak citra
Islam. Perspektif ini memberikan dimensi moral-etika yang kuat, mengajak
umat Islam untuk berkaca diri dan menjadi teladan, bukan sekadar memahami
sejarah.

Dengan demikian, menggabungkan tafsir Ali Jum’ah dengan tafsir-tafsir
lain memberikan pemahaman yang komprehensif. Tafsir klasik menyediakan
fondasi tekstual yang kokoh dan konteks historis, sementara tafsir Ali Jum’ah
menawarkan relevansi dan aplikasi praktis di era modern. Perpaduan ini
menegaskan bahwa ajaran Al-Qur'an bukan sekadar narasi masa lalu, tetapi
merupakan pedoman yang hidup dan dinamis yang harus diterapkan dalam
setiap tindakan dan perilaku umat Islam. Kesimpulannya, hukuman yang
dijatuhkan pada kaum Yahudi adalah peringatan abadi bagi seluruh umat
manusia tentang konsekuensi dari mengabaikan keadilan, moralitas, dan
kebenaran ilahi.



142



BABYV
IMPLIKASI PEMIKIRAN ALI JUM‘AH TERKAIT AYAT RIBA
TERHADAP MATA UANG FIAT

A. Pandangan Ali Jum‘ah terhadap Uang fiat dan Bunga Bank

Ali Jum’ah dalam penafsiranya terkait surah al-Bagarah ayat 275,
menjelaskan pandangan Islam mengenai mata uang, riba, dan relevansinya
dengan sistem keuangan modern yang menggunakan uang fiat dan bunga
bank, dengan menekankan pentingnya memahami larangan riba yang
termaktub dalam Al-Qur'an. Perilaku riba bahkan dibandingkan dengan orang
yang dirasuki setan, menggarisbawahi beratnya larangan ini. ketika ia
mencoba memahami makna riba secara mendalam, ia menelusuri terlebih
dahulu secara historis mata uang pada masa Nabi Muhammad Saw. Pada masa
itu, mata uang yang digunakan adalah dinar emas dan dirham perak. Dinar
emas merupakan koin emas murni dengan berat sekitar 4.21 gram. Contoh
koin ini dapat ditemukan di museum, bahkan al-Baghawi menggambarkannya
sebagai "dinar Nabi". Dirham, di sisi lain, terbuat dari perak. Khalifah Umar
bin Khattab menyatukan berbagai jenis dirham menjadi satu standar dengan
berat sekitar 2.9 gram. Pada era Nabi, nilai tukar mata vang stabil, di mana
satu dinar emas setara dengan sepuluh dirham perak.! Namun, rasio ini
berubah seiring waktu, menunjukkan bahwa nilai emas menjadi lebih berharga
dibandingkan perak. Khalifah Umayyah, Abd al-Malik ibn Marwan,

! Ali Jum’ah, “Surat al-Bagarah ayat 275, Halagah 329 Tafsir al-Qur’an al-Karim”,
YouTube, https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 20 Agustus 2025), menit
00:13- 08:06.

143


https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

144

mereformasi koin dengan menghapus gambar dan menggantinya dengan ayat-
ayat Al-Qur'an sambil mempertahankan berat aslinya.

Dijelaskan juga secara historis, emas dan perak berfungsi sebagai alat
tukar, ukuran nilai, dan penyimpan kekayaan. Karena persediaannya yang
terbatas, penggunaannya sebagai mata uang mencegah inflasi yang berasal
dari dalam sistem. Ia menyoroti bahwa ulama Islam terkemuka, termasuk
empat Imam mazhab (Syafi'i, Ahmad ibn Hanbal, Malik, dan Abu Hanifah),
sepakat bahwa riba berlaku untuk emas dan perak, mata uang yang digunakan
pada masa Nabi. Namun, ia mengutip pandangan Imam Al-Syafi'i yang
menyatakan bahwa tidak ada riba pada uang kertas, meskipun uang kertas
tersebut beredar luas sebagai mata uang. Perkembangan penting dalam sejarah
adalah transisi ke uang kertas. Awalnya, uang kertas berfungsi sebagai tanda
terima yang didukung oleh emas yang disimpan di bank. Namun, setelah tahun
1916, bank berhenti menukar uang kertas dengan emas, yang menurut Ali
Jum'ah, menandai awal dari permasalahan. Dimana penghentian standar emas
memungkinkan pemerintah untuk mencetak lebih banyak uang daripada
cadangan yang mereka miliki, yang menyebabkan inflasi. la mengaitkan
fenomena ini dengan konsep riba, karena inflasi merugikan mereka yang
berpenghasilan terbatas.? Ia menyimpulkan bahwa sistem moneter saat ini, di
mana uang fiat tidak lagi didukung oleh komoditas fisik dan dikelola oleh
kebijakan moneter, dapat menyebabkan ketidakadilan dan korupsi.

Ali Jum‘ah kemudian melanjutkan pandangan yang unik dan
mendalam mengenai status hukum uang fiat dan bunga bank, yang berbeda
dengan beberapa ulama kontemporer lainnya. Pandangan dia berakar pada
pemahaman komprehensif tentang perubahan realitas sosial dan ekonomi yang
terjadi setelah era peredaran mata uang emas dan perak. Dalam sebuah
wawancara yang bertajuk Mafahim Ifta'iyyah, dia menegaskan bahwa fatwa
hukum harus selalu disesuaikan dengan peristiwanya secara spesifik. Apabila
suatu peristiwa telah berubah secara fundamental, maka fatwa yang relevan
dengan peristiwa sebelumnya tidak lagi dapat diterapkan secara relevan. Inilah
yang menjadi landasan utama pemikirannya dalam menghadapi isu uang
modern. Pemikiran Ali Jum‘ah berangkat dari kondisi historis mata uang
dalam fikih Islam, di mana sepanjang sejarah umat Islam telah menggunakan
media pertukaran yang diterima secara luas, yaitu dinar emas dan dirham
perak.’ Kedua logam mulia ini dipilih karena karakteristik unik yang diberikan
oleh Allah SWT, seperti kelangkaan, kemuliaan, dan ketahanannya terhadap

2 Ali Jum’ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halagah 330 Tafsir al-Qur’4n al-Karim”,
YouTube, https://www.voutube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 20 Agustus 2025), menit
00:19-05:36.

3 Ali Jum'ah, “Barnamij Mafahim Iftd'iyyah (25) - Mu'amalat al-Bunik”, YouTube
Dr.AliGomaa https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, 12 Juni 2012, (diakses 20 Agustus
2025) menit 01:21.



https://www.youtube.com/@DrAliGomaa
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

145

korosi. Karakteristik ini menjadikan emas dan perak sebagai penyimpan nilai
(store of value) yang stabil dan diakui secara universal. Oleh karena itu,
hukum-hukum syariat seperti zakat, riba, dan kemitraan secara spesifik
dikaitkan dengan kedua komoditas ini.

Namun, dunia mengalami pergeseran besar pada abad ke-19, ketika
uang kertas (banknotes) mulai digunakan secara luas dan menggeser peran
emas dan perak. Puncaknya, pada tahun 1970, transaksi dengan emas dan
perak berakhir sepenuhnya, bahkan sebagai cadangan bank, sehingga uang
kertas menjadi dasar transaksi yang terputus sepenuhnya dari standar emas
atau perak.* Kekuatan daya beli uang kertas tidak lagi bersumber dari nilai
intrinsiknya sebagai komoditas, melainkan dari dukungan pemerintah yang
menerbitkannya dan kekuatan ekonomi negara tersebut. Perubahan objek mata
uang ini, dari komoditas yang stabil menjadi uang yang tidak stabil, menjadi
poin krusial dalam analisis Ali Jum*ah.

Dia kemudian memperkenalkan kembali sebuah teori ushul fikih yang
telah terlupakan, yaitu teori hilangnya objek hukum (dzahdb al-mahal).
Menurut dia, teori ini menegaskan bahwa jika objek dari suatu hukum telah
hilang, maka penerapan hukum tersebut juga akan terhenti.’ Ali Jum‘ah
menjelaskan konsep ini dengan beberapa contoh sederhana. Misalnya, jika
seseorang yang tidak memiliki tangan ingin berwudu, ia tidak wajib
membasuh tangannya karena objek hukumnya (tangan) tidak ada. Demikian
pula, jika syariat mewajibkan pembebasan budak sebagai kafarat, kewajiban
tersebut gugur karena sistem perbudakan telah hilang dari realitas masyarakat.

Melalui pendekatan ini, Ali Jum‘ah mengaitkan teori dzahdab al-mahal
dengan masalah uang fiat . Dia berpendapat bahwa pengharaman riba secara
spesifik terikat pada sifat mata vang (naqdiyah) dari emas dan perak. Dengan
hilangnya status emas dan perak sebagai mata uang dalam transaksi sehari-
hari, maka mahal (objek hukum) riba telah lenyap.® Konsekuensinya, hukum
riba yang berlaku pada emas dan perak tidak serta-merta dapat diterapkan pada
uang kertas, karena keduanya memiliki karakteristik yang sangat berbeda.

Perbedaan utama antara keduanya, menurut Ali Jum‘ah, adalah dalam
hal stabilitas nilai. Emas dan perak memiliki kestabilan yang luar biasa sebagai
penyimpan nilai, sementara uang kertas rentan terhadap inflasi.” Jika
seseorang menyimpan uang kertas di awal tahun yang nilainya dapat membeli
seratus meter tanah, di akhir tahun nilainya mungkin hanya dapat membeli
tujuh puluh meter, dan seterusnya. Karakteristik inflasi ini tidak terdapat pada
emas dan perak, sehingga perlakuan hukumnya pun harus berbeda. Ali Jum‘ah

4 Ali Jum'ah, Atsar Dzahdb al-Mahall fi al-Hukm, Kairo: Al-Azhar University, 1993,
hal. 56

> Ali Jum'ah, Wa Qdla Al-Imam, Kairo: Al-Wabil Al-Sayyib, 2010, hal. 169.

¢ Ali Jum'ah, Atsar Dzahdb al-Mahall fi al-Hukm, .. hal. 198.

7 Ali Jum'ah, Wa Qdla Al-Imam,...hal. 175.



146

berargumen bahwa uang kertas, meskipun telah kehilangan sifat nagdiyah
(mata uang) yang terikat dengan hukum riba, tidak kehilangan sifat maliyah
(kekayaan).® Sifat maliyah inilah yang menjadikannya sah sebagai media
pertukaran, alat pembayaran mahar, modal perusahaan, dan objek zakat. Dia
menentang anggapan bahwa jika tidak ada riba pada uang kertas, maka
zakatnya juga tidak wajib, karena zakat dan riba memiliki i//at (sebab hukum)
yang berbeda.

Dalam pandangannya, transaksi perbankan modern bukanlah riba
karena ia tidak terkait dengan emas dan perak. Dia juga menegaskan bahwa
transaksi bank bukan merupakan gardh (hutang-piutang), melainkan tamwil
(pembiayaan) yang memiliki unsur produksi atau investasi.” Manfaat atau
'bunga' yang didapat dari transaksi bank bukanlah riba, melainkan bagian dari
bagi hasil atas keuntungan pembiayaan. Dia menyimpulkan bahwa hukum riba
yang berlaku pada hutang konsumtif tidak bisa disamakan dengan bunga bank.
Lebih lanjut, Ali Jum‘ah menyatakan bahwa ketiadaan bank justru akan
mendatangkan riba di masyarakat. Bank memiliki peran penting dalam
mencegah inflasi, yang jika terjadi akan merugikan masyarakat, terutama
kaum miskin. Dia menyamakan dampak inflasi yang menurunkan nilai uang
dengan substansi riba, yaitu bertambahnya nilai tanpa usaha. Dengan
demikian, bank justru berfungsi untuk melindungi kepentingan masyarakat
bawah, yang merupakan salah satu tujuan utama dari pengharaman riba.
Dengan ini, dia menempatkan bank sebagai institusi yang sejalan dengan
tujuan syariat.'°

Argumen utama Ali Jum‘ah tentang mengapa uang fiat dan bunga
bank tidak termasuk riba adalah karena hilangnya illat (sebab hukum) riba
yang spesifik pada emas dan perak.!' Ia mengutip Imam al-Haramain yang
menjelaskan bahwa illat riba pada emas dan perak bersifat terbatas (gashirah),
yaitu sifatnya sebagai mata vang (nagdiyah). Karena sifat ini tidak bisa secara
otomatis diterapkan pada komoditas atau benda lain, maka i//at tersebut juga
tidak berlaku pada uang kertas.!> Ali Jum‘ah menegaskan bahwa mencari illat
universal yang bebas dari kontradiksi dan berlaku pada semua objek adalah
hal yang sulit dalam masalah ini.

Dengan demikian, inti dari pandangan dia adalah bahwa riba adalah
pengharaman yang bersifat fa'abbudi (perintah yang maknanya tidak
sepenuhnya dipahami secara akal) dan terbatas pada objek yang disebutkan
dalam dalil, yaitu emas dan perak. Pandangan ini berbeda dengan kelompok

8 Ali Jum'ah, Wa Qdla Al-Imam,.. hal. 176

9 Ali Jum'ah, “Barnamij Mafahim Iftd'iyyah ”, youtube...menit 10:49.
10 Ali Jum'ah, “Barnidmij Mafahim Ifta'iyyah ”, youtube...menit 15:20.
W Ali Jum'ah, Atsar Dzahdb al-Mahall fi al-Hukm,.. hal. 194.

12 Ali Jum'ah, Atsar Dzahdb al-Mabhall fi al-Hukm,...hal. 196



147

ulama lain yang berpendapat bahwa hukum syariat bertujuan untuk kebaikan
umat, sehingga sesuatu yang memiliki kerusakan yang sama dengan riba
(meskipun objeknya berbeda) juga seharusnya diharamkan.!* Mereka
menganggap bahwa penjelasan sebab hukum (za'lil) lebih bermanfaat dan
bahwa riba harus diberlakukan pada uang kertas karena sifatnya yang berharga
dan alat tukar (tsamaniyah) telah menjadi realita bagi vang kertas.

Namun, Ali Jum‘ah menolak pandangan ini. Dia khawatir bahwa
menerapkan hukum riba secara semena-mena pada objek yang berbeda akan
mengarah pada penghapusan hukum yang sejalan dengan realitas. Baginya,
peniadaan riba pada uang kertas bukanlah pembatalan hukum, melainkan
penghentian penerapannya karena syarat-syaratnya (keberadaan emas dan
perak sebagai mata uang) tidak lagi terpenuhi. Dia mengibaratkan hal ini
dengan praktik Khalifah Umar ibn Khattab yang menghentikan penerapan
hukuman potong tangan bagi pencuri pada tahun kelaparan (tahun ar-
ramddah) karena syaratnya tidak terpenuhi (yaitu tidak adanya keraguan pada
pelaku).!*

Ali Jum‘ah juga memberikan penekanan pada perbedaan esensial
antara hutang-piutang (qardh) dan pembiayaan (tamwil). Riba dalam hutang-
piutang adalah keuntungan tanpa adanya pekerjaan atau produksi yang
mendasarinya. Sebaliknya, transaksi bank adalah pembiayaan, di mana dana
yang dikumpulkan dari masyarakat diinvestasikan kembali dalam bentuk
pembiayaan proyek. Dengan demikian, yang diterima oleh bank bukanlah
bunga, melainkan bagi hasil dari keuntungan yang didapatkan dari
pembiayaan tersebut.!> Perbedaan ini, menurut dia, menunjukkan bahwa illat
riba tidak terdapat dalam transaksi perbankan. Ali Jum‘ah juga membantah
asumsi bahwa bank itu riba karena “setiap hutang yang terdapat manfaat maka
riba” (kullu qardin jarra manfa'atan fahuwa riba). Dia menjelaskan bahwa
kaidah ini berlaku untuk hutang-piutang konsumtif (gard), sementara transaksi
bank adalah pembiayaan yang berorientasi produksi dan investasi. Dengan
demikian, manfaat yang diterima bank bukanlah riba, melainkan bagian dari
bagi hasil pembiayaan. Dia juga menegaskan bahwa uang yang ditransaksikan
oleh bank tidak lagi berbasis emas, yang menjadi asumsi keliru dari fatwa
terdahulu.

Dia menyebutkan enam fakta penting yang perlu dipahami untuk
mendapatkan fatwa yang benar mengenai bank: pertama, uang dan bank pada
hakikatnya adalah satu kesatuan karena uang yang beredar dikeluarkan oleh
Bank Sentral; kedua, uang yang beredar sekarang tidak lagi berpatokan pada
emas; ketiga, bank memiliki peran penting dalam masyarakat, seperti

13 Ali Jum'ah, Atsar Dzahdb al-Mahall fi al-Hukm,...hal. 198
1% Ali Jum'ah, Wa Qdla Al-Imam,.. .hal. 171.
15 Ali Jum'ah, “Barnimij Maféhim Iftd'iyyah ", youtube...menit 10:49



148

mencegah inflasi; keempat, sistem bank tercipta dan tumbuh dari sistem non-
Muslim; kelima, sistem bank telah digunakan di seluruh dunia dan tidak dapat
dihindari oleh suatu negara; dan keenam, fungsi utama bank adalah
membiayai (tamwil), bukan menghutangi (qardh), sehingga tidak ada bunga
hutang, melainkan bagi hasil dari keuntungan pembiayaan. Ali Jum‘ah juga
menolak pandangan yang membolehkan bank hanya atas dasar darurat. Dia
menganggap ini sebagai jawaban yang tidak tepat karena bank, dalam
pandangannya, sudah berada di luar kategori riba, sebab objek hukumnya
(emas dan perak) tidak lagi relevan. Dengan demikian, fatwa dia tidak
didasarkan pada darurat, melainkan pada pemahaman fikih yang mendalam
dan relevan dengan realitas kontemporer. Dia menegaskan bahwa
pandangannya adalah hasil dari kajian akademis yang telah ia lakukan selama
kurang lebih 40 tahun.

Ali Jum‘ah menyamakan dampak inflasi dengan substansi riba. Jika
bank tidak ada, inflasi akan merajalela dan menurunkan nilai uang secara
drastis. Fenomena ini, menurutnya, lebih identik dengan riba karena nilai uang
berkurang tanpa ada sebab yang jelas, merugikan masyarakat, terutama kaum
lemah. Oleh karena itu, bank justru menjadi solusi untuk mencegah kerugian
yang diakibatkan oleh inflasi, yang sejalan dengan tujuan syariat dalam
melindungi kaum lemah. Berdasarkan penjelasan yang mendalam ini, Ali
Jum‘ah juga membantah anggapan bahwa bunga bank, yang seolah berlipat
ganda, identik dengan riba. Dia menjelaskan bahwa sistem bank memiliki
regulasi yang sudah ditetapkan dan diketahui oleh nasabah sejak awal. Jika
seorang nasabah mengalami kredit macet, ada mekanisme yang
memungkinkan komunikasi dengan pihak bank untuk mendapatkan
keringanan cicilan, bahkan bisa diselesaikan melalui jalur hukum.'® Di
samping itu, sistem bank juga memungkinkan pemberian pinjaman tambahan
kepada nasabah yang kesulitan, dengan tujuan membantunya bangkit kembali
dari keterpurukan bisnis. Sikap bank yang demikian menunjukkan adanya niat
untuk memitigasi risiko, bukan untuk menzalimi nasabah.

Ali Jum‘ah juga menyinggung masalah operasi pasar keuangan, di
mana ia membolehkan jual beli saham selama kegiatan perusahaan yang
bersangkutan tidak diharamkan dalam syariat. Pernyataan ini menunjukkan
bahwa dia melihat adanya aspek-aspek muamalah modern yang tidak
bertentangan dengan syariat, bahkan sejalan dengan tujuan ekonomi Islam.
Dia kembali menguatkan pandangannya dengan mengaplikasikan kaidah usul
fikih, yaitu “jika tempat hukum tidak ada, maka hukum tersebut tidak bisa
diberlakukan.” Dia memberikan contoh lagi dengan kasus pembebasan budak

16 Ali Jum'ah, “Barnamij Mafahim Iftd'iyyah”, youtube,...menit 03:00-15:20.



149

sebagai kafarat yang tidak bisa dilakukan saat ini karena budak sudah tidak
ada.’

Inti dari argumen-argumen Ali Jum‘ah ini adalah penolakannya
terhadap analogi yang tidak tepat. Mengaitkan bank dengan riba, menurutnya,
adalah sebuah kekeliruan, sama seperti mengaitkan kewajiban wudu dengan
tangan yang sudah putus atau kafarat dengan budak yang sudah tidak ada.
Dengan demikian, fatwa dia adalah hasil dari realisasi hukum syariat pada
objeknya, bukan sebuah pembatalan syariat. Hal ini menunjukkan bahwa dia
berupaya menerapkan hukum-hukum Allah secara benar, dengan
mempertimbangkan realitas kontemporer.'® Ali Jum‘ah menyadari bahwa
pandangannya kerap menuai kritik, termasuk tuduhan bahwa ia mengeluarkan
fatwa yang membolehkan bunga bank karena tekanan dari pemerintah atau
kepentingan negara.!” Dia dengan tegas membantah tuduhan ini, seraya
menegaskan bahwa fatwanya murni bersifat akademis. Hal ini menunjukkan
komitmen dia untuk menghasilkan fatwa yang valid dan dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah, bukan fatwa yang bersifat politis atau
populis.

Dengan demikian, pandangan Ali Jum‘ah tentang bank dan bunga
bank tidak dapat direduksi menjadi sekadar legalisasi riba. Sebaliknya,
pandangannya merupakan hasil dari analisis mendalam yang membedakan
secara tegas antara riba konsumtif yang diharamkan dengan transaksi
perbankan modern yang dianggap sebagai pembiayaan (tamwil). Pandangan
ini juga didukung oleh teori dzahdb al-mahal dan perbedaan antara sifat
naqdiyah dan maliyah, yang membuat hukum riba tidak berlaku pada uang fiat
20

Ali Jum‘ah berpendapat bahwa bunga bank, yang dalam sistemnya
terkadang disebut sebagai faidah (manfaat), tidak dapat disamakan dengan
riba al-fadhl (riba karena kelebihan) atau riba al-nasi’ah (riba karena
penundaan). Riba jenis ini secara spesifik terjadi pada pertukaran komoditas
ribawi, seperti emas dengan emas atau gandum dengan gandum, dengan
adanya kelebihan atau penundaan. Transaksi bank, yang menggunakan uang
kertas, tidak memenuhi Kriteria tersebut.

Ali Jum’ah juga membedakan antara bunga pinjaman konsumtif dan
keuntungan dari investasi. Jika bank menyediakan dana untuk sebuah proyek
dan berbagi keuntungan atau kerugian, ini adalah bentuk kemitraan yang
diperbolehkan dalam Islam. Bahkan, ia menyebut sertifikat deposito dan
rekening tabungan sebagai bentuk kemitraan investasi yang halal.?! Lalu ia

17 Ali Jum'ah, “Barndmij Mafahim Iftd'iyyah”, youtube,...menit 22:20.
18 Ali Jum'ah Muhammad, Wa Qdla Al-Imam,.. hal. 171

19 Ali Jum’ah, “Barnimij Mafahim Iftd'iyyah”, youtube,...menit 22:20.
20 Ali Jum'ah Muhammad, Wa Qdla Al-Imam,...hal. 176

2L Ali Jum'ah, “Barnimij Maféhim Iftd'iyyah”, youtube,...menit 15:20



150

mengaitkan pandangannya dengan kaidah wshul fikih, "Hukum Syariat
Bertujuan untuk Kebaikan Umat". Pengharaman riba bertujuan untuk
mencegah kerusakan dan eksploitasi. Namun, dia berargumen bahwa dalam
realitas modern, bank justru mencegah kerusakan yang lebih besar, yaitu
inflasi, yang akan merugikan kaum miskin. Oleh karena itu, pandangan yang
mengharamkan bank tanpa mempertimbangkan peran dan fungsinya yang
baru adalah sebuah kekeliruan.??

Dengan pemikirannya ini, Ali Jum‘ah menawarkan solusi fikih yang
relevan dengan realitas kontemporer. Dia mengajak para ahli fikih untuk tidak
hanya terpaku pada teks-teks klasik, tetapi juga berani melakukan ijtihad baru
dengan mempertimbangkan perubahan objek dan realitas yang ada.?’
Pandangan dia juga menekankan bahwa bank sentral memiliki tugas penting
dalam menstabilkan harga dan mencegah inflasi, yang secara tidak langsung
sejalan dengan tujuan syariat untuk menciptakan keadilan dan stabilitas
ekonomi. Dengan adanya bank, nilai uang tetap terjaga sehingga tidak ada
pihak yang dirugikan secara sepihak.?* Hal ini sangat berbeda dengan praktik
riba di masa lalu yang justru menciptakan ketidakstabilan dan ketidakadilan.

Lebih jauh, Ali Jum*ah menjelaskan bahwa uang dan bank adalah satu
kesatuan, ibarat dua sisi mata uang. Uang yang beredar di masyarakat
dikeluarkan oleh bank sentral. Jika bank dianggap riba, maka secara logis uang
yang beredar juga akan dianggap riba, dan seluruh transaksi dengannya
menjadi haram. Tentu tidak ada seorang pun yang berpendapat demikian.
Dengan demikian, asumsi yang memisahkan bank dan uang adalah keliru, dan
pemahaman yang benar harus melihat keduanya sebagai bagian dari satu
sistem moneter modern. Ali Jum‘ah juga menolak argumen bahwa bank boleh
karena terpaksa (darurah). Dia berpendapat bahwa ini adalah jawaban yang
tidak tepat karena bank, dalam pandangannya, sudah di luar kategori riba.
Pandangan dia tidak lahir dari keadaan terpaksa, melainkan dari pemahaman
fikih yang sahih dan mendalam yang sesuai dengan realitas.*

Dia juga membedakan antara dzahdb al-mahal (hilangnya objek
hukum) dengan dzahdb al-sabab (hilangnya sebab hukum). Hilangnya objek
hukum tidak menghapus hukum itu sendiri, melainkan menghentikan
penerapannya. Jika objeknya kembali, hukumnya juga akan kembali.
Sebaliknya, hilangnya sebab hukum dapat membatalkan hukumnya. Dalam
kasus bank, yang terjadi adalah hilangnya objek hukum (mahal) riba, yaitu
emas dan perak sebagai mata uang, bukan hilangnya sebab hukum.?¢ Oleh

22 Ali Jum'ah, Atsar Dzahdb al-Mahall fi al-Hukm,.. hal. 198.

B Ali Jum'ah Muhammad, Wa Qdla Al-Imam,.. .hal. 171.

24 Ali Jum'ah, “Barnidmij Mafahim Iftd'iyyah”, youtube,...menit 15:20.
% Ali Jum'ah, “Barndmij Mafahim Iftd'iyyah”, youtube,...menit 22:20.
26 Ali Jum'ah, Wa Qdla Al-Imam,...hal. 176.



151

karena itu, hukum riba yang tetap ada tidak dapat diterapkan pada bank karena
objeknya sudah berbeda.

Intinya, Ali Jum‘ah mengajak para ulama untuk berpikir secara
komprehensif dan tidak terjebak dalam analogi yang dangkal. Pandangan dia
bukan sebuah pembatalan syariat, melainkan sebuah bentuk ijtihad yang
berani untuk merealisasikan hukum-hukum Allah pada konteks zaman yang
berbeda, demi mewujudkan tujuan-tujuan luhur syariat, termasuk
menciptakan keadilan dan kesejahteraan bagi umat. Ali Jum‘ah juga menolak
penggunaan istilah "penghapusan hukum oleh akal" (nasakh bil-aql) yang
pernah dilontarkan oleh Imam ar-Razi. Menurut dia, frasa ini keliru karena
hukum syariat itu sendiri tidak pernah dihapus. Yang terjadi adalah “hilangnya
hukum seiring dengan hilangnya objek hukum.””” Ada perbedaan mendasar
antara membatalkan (¢a'thil) syariat dan menghentikan (igdf) penerapannya.
Membatalkan syariat berarti menyimpang dari hukum Allah, sedangkan
menghentikan penerapannya terjadi ketika syarat-syaratnya tidak terpenuhi,
yang sebenarnya merupakan salah satu bentuk penerapan syariat itu sendiri.

Perbedaan ini sangat krusial dalam pemahaman Ali Jum‘ah. Ia melihat
mereka yang membatalkan syariat sebagai orang-orang yang ingin mengubah
hukum Allah secara total, sebagaimana firman-Nya dalam surat Al-Maidah
ayat 44. Sementara itu, menghentikan penerapan syariat adalah hal yang
pernah dicontohkan oleh Khalifah Umar bin Khattab, seorang ahli fikih yang
saleh. Ketika dia menghentikan hukuman potong tangan pada tahun kelaparan,
dia tidak membatalkan hukum tersebut, melainkan menangguhkannya karena
syarat-syarat untuk melaksanakannya tidak terpenuhi. Dia menegaskan bahwa
hukum-hukum Allah yang telah disepakati, seperti pengharaman khamr, babi,
riba, serta kewajiban salat dan puasa, adalah hukum yang tetap dan tidak akan
pernah berubah. Namun, hukum-hukum ini bisa jadi tidak dapat diterapkan
karena objeknya tidak ada lagi, seperti dalam kasus hilangnya kekhalifahan.?
Meskipun kepala negara modern mengambil alih beberapa fungsi khalifah,
seperti mengelola negara dan pasukan, mereka tidak sepenuhnya
menggantikan peran khalifah dalam menyatukan umat. Ini adalah contoh lain
dari hilangnya objek hukum, di mana hukum yang berkaitan dengan ketaatan
penuh kepada khalifah tidak dapat sepenuhnya diterapkan.

Lebih lanjut, Ali Jum‘ah menyajikan argumentasi yang kuat dengan
mengaitkan isu mata uang modern dengan kaidah ushul fiqih sadd al-dzarai’
(menutup pintu kerusakan). Dia berpendapat bahwa larangan riba pada emas
dan perak bertujuan untuk menutup pintu eksploitasi. Namun, pada uang
kertas, keberadaan bank justru berfungsi sebagai mekanisme untuk menutup
pintu kerusakan yang lebih besar, yaitu inflasi dan ketidakstabilan ekonomi.

27 Ali Jum'ah, Wa Qdla Al-Imam,...hal. 169
28 Ali Jum'ah, Wa Qdla Al-Imam,...hal. 171-174



152

Dalam pandangannya, bank adalah instrumen yang membantu mencapai
tujuan syariat dalam menjaga stabilitas dan kesejahteraan umat, bukan
sebaliknya.

Dia juga menyoroti peran pemerintah dan bank sentral sebagai otoritas
yang berhak mengeluarkan mata uang, sebuah peran yang tidak ada pada
zaman emas dan perak. Dalam konteks ini, bunga yang diatur oleh bank sentral
bisa dilihat sebagai bagian dari siyasah shar'iyyah (kebijakan pemerintah yang
selaras dengan syariat) untuk mengelola perekonomian demi kemaslahatan
umum. Ali Jum‘ah melihat bahwa fungsi ini, meskipun tidak diatur secara
eksplisit dalam teks klasik, sejalan dengan prinsip-prinsip umum syariat untuk
menjaga kestabilan ekonomi.

Salah satu kritik utama terhadap pandangan Ali Jum‘ah adalah bahwa
ia mengabaikan aspek moral dari riba, yaitu penekanan pada eksploitasi dan
ketidakadilan. Dia menjawab kritik ini dengan menunjukkan bahwa sistem
bank modern memiliki mekanisme mitigasi risiko yang tidak ada pada riba
konsumtif zaman dahulu. Regulasi perbankan modern dan adanya lembaga
hukum memungkinkan nasabah untuk mendapatkan perlindungan, yang
mencegah eksploitasi seperti yang terjadi pada praktik riba klasik. Dengan
demikian, dia melihat bahwa aspek moral dari larangan riba telah dipenuhi
oleh sistem perbankan itu sendiri.*

Ali Jum*‘ah juga membedakan antara uang sebagai komoditas dan uang
sebagai alat. Emas dan perak berfungsi sebagai komoditas yang memiliki nilai
intrinsik, sementara uang fiat berfungsi sebagai alat pertukaran yang nilainya
bersifat nominal dan bergantung pada kepercayaan publik. Perbedaan
mendasar ini, menurutnya, membuat penerapan hukum riba, yang berlaku
pada komoditas, tidak bisa diberlakukan pada uang sebagai alat. Dia
mengibaratkan uang sebagai sebuah kertas tiket yang nilainya bergantung
pada pengakuan publik, bukan pada kertasnya itu sendiri.*

Dengan demikian, pandangan dia adalah sebuah contoh dari ijtihad
yang berani dalam menghadapi isu-isu kontemporer. Dia tidak terjebak dalam
pendekatan yang kaku, yang hanya berpegang pada teks-teks lama tanpa
melihat realitas baru. Dia berpendapat bahwa seorang mujtahid (ulama yang
berijtihad) harus mampu melihat realitas secara komprehensif, bukan hanya
terpaku pada dalil-dalil tekstual tanpa memahami konteksnya.** Dia juga
menolak pendekatan yang terlalu mengedepankan aspek historis tanpa
mempertimbangkan perubahan yang terjadi. Contohnya, ada ulama yang
berpendapat bahwa uang kertas harus kembali berpatokan pada emas. Bagi Ali
Jum‘ah, hal ini tidak realistis dan tidak sejalan dengan dinamika ekonomi

29 Ali Jum'ah, “Barnimij Mafahim Iftd'iyyah”, youtube,...menit 15:20-22:20



153

global saat ini. Dia melihat bahwa Islam adalah agama yang praktis dan tidak
membebani umatnya dengan sesuatu yang tidak mungkin dilakukan.°

Ali Jum*ah juga menegaskan bahwa tujuan utama syariat adalah untuk
memberikan kemudahan bagi umat manusia (yusr). Dia melihat bahwa
mengharamkan bank dan uang fiat akan membawa kesulitan yang tidak perlu,
karena seluruh transaksi dan sistem ekonomi global bergantung pada
keduanya. Sebuah fatwa yang mengharamkan seluruh sistem moneter modern
akan mengisolasi umat Islam dari sistem ekonomi global, yang bertentangan
dengan prinsip kemudahan dalam Islam.*’

Di sisi lain, dia juga menegaskan bahwa pandangannya tidak berarti
membuka pintu untuk segala bentuk transaksi yang merugikan. Dia tetap
menekankan pentingnya moralitas dan etika dalam bertransaksi. Pandangan
dia hanya membedakan antara riba yang diharamkan secara tegas dalam Al-
Qur'an dan Sunnah, dengan bunga bank yang merupakan bagian dari sistem
pembiayaan modern.*

Terakhir, Ali Jum‘ah menyoroti isu-isu terkait dengan pasar modal dan
investasi. Dia membolehkan investasi di pasar saham, asalkan perusahaan
yang bersangkutan tidak terlibat dalam kegiatan yang diharamkan seperti
produksi alkohol atau babi. Pandangan ini sejalan dengan prinsip-prinsip
umum dalam fikih muamalah yang membolehkan kerjasama dan investasi,
selama tidak ada unsur haram di dalamnya.’! Dia berpendapat bahwa investasi
saham adalah bentuk kemitraan yang sejalan dengan semangat ekonomi Islam.
Dengan demikian, pandangan Ali Jum‘ah tentang uang fiat dan bunga bank
tidak dapat direduksi menjadi sekadar legalisasi riba. Sebaliknya,
pandangannya merupakan hasil dari analisis mendalam yang membedakan
secara tegas antara riba konsumtif yang diharamkan dengan transaksi
perbankan modern yang dianggap sebagai pembiayaan (famwil). Pandangan
ini juga didukung oleh teori dzahdb al-mahal dan perbedaan antara sifat
naqdiyah dan mdliyah, yang membuat hukum riba tidak berlaku pada uang
kertas.>> Namun meski demikian, perlu diperhatikan bahwa jual beli utang
dengan utang, yang tertunda dengan yang tertunda (a/-kdli bi al-kali) dilarang
secara tegas oleh hadis sahih. Ini Adalah penting yang mencegah
pembengkakan utang, sehingga menghubungkan suku bunga dengan waktu,
di mana utang bertambah seiring berjalannya waktu, teteap haram karna alasan
tersebut.>® Selain itu kalau diperhatikan, ketika menganggap tidak ada riba
pada uang fiat , maka berarti ketika terjadi penukaran misal seribu rupiah
dengan seribu lima ratus rupiah, kelebihannnya bukanlah riba karena itu

30 Ali Jum'ah, Wa Qdla Al-Imam,...hal. 171, 175

31 Ali Jum'ah, “Barndmij Maféhim Iftd'iyyah”, youtube,...menit 15:20-22:20
32 Ali Jum'ah, Wa Qdla Al-Imam,.. hal. 176.

33 Ali Jum'ah, Atsar Dzahdb al-Mahall,. . .hal. 200.



154

merupakan akad sharf, tapi lain halnya kalau akadnya adalah gardh
(pinjaman), maka tidak boleh ada kelebihan di sana. Jadi, permasalahanya ada
pada akad, seperti halnya ketika melakukan akad nikah dengan lafal ‘athd
bukan lafal nikah, maka tidak sah.>*

Kesimpulannya, pandangan Ali Jum‘ah menawarkan perspektif yang
menantang dan inovatif. Dia tidak menganggap bank sebagai riba, bukan
karena darurat, tetapi karena objek hukum riba, yaitu emas dan perak, tidak
lagi menjadi basis transaksi moneter modern. Sebaliknya, dia melihat bank
sebagai institusi yang berfungsi untuk pembiayaan, memiliki peran penting
dalam mencegah inflasi, dan sejalan dengan tujuan syariat untuk melindungi
masyarakat. Ali Jum’ah, mengambil pendapat yang menafsirkan transaksi
antara bank dengan nasabah penyimpan dana (mudi‘) maupun investor
(mustatsmir) sebagai bentuk investasi merupakan pendapat yang lebih tepat
untuk dijadikan pegangan. Pandangan ini dianggap relevan untuk diadopsi,
karena dapat menjaga kemaslahatan umat pada era kontemporer sekaligus
melindungi harta dan hak-hak mereka. Dengan demikian, seorang muslim
diperkenankan menyimpan dana pada bank agar dana tersebut dikelola
melalui pembiayaan proyek-proyek besar. Nasabah pun berhak memperoleh
keuntungan investasi dari modal yang ditanamkan, meskipun besarnya telah
ditentukan sejak awal. Demikian pula, pihak bank diperkenankan menerima
keuntungan sesuai kesepakatan dengan pemilik proyek-proyek besar yang
mendapatkan pembiayaan. Oleh sebab itu, transaksi semacam ini pada
hakikatnya merupakan bentuk pembiayaan dan investasi, bukan akad
pinjaman. Dengan demikian, ia tergolong ke dalam kategori akad baru ( 28!
daaiudl) yang tidak termasuk dalam akad klasik (slewall 2s8all) tetapi
diperbolehkan. Fatwa terkait hal ini telah dikeluarkan oleh Majma* al-Buhuts
al-Islamiyyah (Lembaga Riset Islam) Mesir dalam sidang yang
diselenggarakan pada hari Kamis, 23 Ramadan 1423 H bertepatan dengan 28
November 2002 M.

Namun, perlu digaris bawahi bahwa, Ali Jum’ah berpandangan
kebolehan tersebut berlaku dalam konteks sistem perbankan di Mesir, sesuai
dengan ketentuan perubahan terakhir Undang-Undang Perbankan, sistem
Bank Sentral, serta regulasi kelembagaan perbankan, dan berlaku pula untuk
sistem serupa di negara lain. Adapun sistem yang berbeda, atau yang
menafsirkan transaksi tersebut sebagai akad pinjaman, atau bahkan
membolehkan praktik pinjaman berbunga, maka hukum asalnya adalah
keharaman.*> Pandangan ini menunjukkan bahwa ijtihad dan pembaharuan

3Ali Jum’ah, wawancara pribadi, (https://drive.google.com/file/d/ITIOvWXR-
bYVikn1zH8nlUemv3ylGROeWJ/view?usp=drivesdk rekaman audio) 21 Maret 2025.

35 Ali Jum’ah, “Apakah ada perbedaan antara bunga bank dan riba atau pada
hakikatnya sama?”’, website resmi Ali Jum’ah https://mail.draligomaa.com/index.php/ , 2016,
diakses pada 25 Agustus 2025, pukul 07:23.



https://mail.draligomaa.com/index.php/

155

pemikiran dalam Islam tidak harus keluar dari kerangka ushul fikih, melainkan
dengan menerapkannya secara tepat pada realitas yang berubah. Pandangan
dia memberikan landasan yang kuat untuk berinteraksi dengan sistem
keuangan modern tanpa harus keluar dari ajaran Islam yang autentik.®
B. Pro-Kontra Ulama dan Posisi Ali Jum’ah terkait Uang fiat

Perdebatan mengenai kedudukan uang fiat dalam hukum Islam
menjadi salah satu isu kontemporer yang paling banyak menyita perhatian
para fukaha. Perbedaan pandangan ini berawal dari pertanyaan fundamental,
apakah uang kertas atau uvang fiat dapat disamakan dengan dinar dan dirham
sehingga berlaku padanya hukum-hukum riba al-buyu*, ataukah ia sekadar alat
tukar buatan negara yang tidak memiliki nilai intrinsik sebagaimana emas dan
perak? Pertanyaan inilah yang kemudian memunculkan pro-kontra di
kalangan ulama modern. Para ulama berbeda pendapat mengenai masalah ini
menjadi beberapa pandangan.

Pandangan pertama, berpendapat bahwa mata uang fiat adalah uang
yang berdiri sendiri, seperti berdirinya uang pada emas dan perak, sehingga
riba berlaku padanya. Oleh karena itu, haram menjual mata uang sejenis
dengan kelebihan atau secara tangguh, demikian pula haram
meminjamkannya atau meminjamnya dengan syarat adanya tambahan.
Pandangan ini adalah yang telah menjadi fatwa yang mapan di dunia Islam
dan disetujui oleh majelis-majelis fikih. Bahkan sekarang, ini adalah
pandangan umum para ulama kontemporer. Pandangan ini dianggap sebagai
pendapat mayoritas ualama fikih dari Mazhab Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan
Hanbali. Berikut adalah beberapa kutipan dari mereka yang bisa djadikan
acuan untuk menetapkan hukum mata uang kontemporer:

Dalam kitab tabyin al-haqad'iq Syarh Kanz ad-Dagqd'ig dari Mazhab
Hanafi, disebutkan, "Jika seseorang membeli dengan dirham yang banyak
campurannya atau dengan fulus, dan keduanya laku sehingga jual beli itu sah
karena adanya kesepakatan bahwa keduanya adalah harga yang bisa jadi alat
tukar." 37 Mata uang kertas (fiat) saat ini telah disepakati oleh masyarakat
sebagai harga. Kesepakatan ini mendapatkan kepercayaan dari negara.
Dengan demikian, uang fiat memiliki hukum harga (atsman), yang berlaku
padanya riba.*

Dalam kitab Al-Mudawwanah dari Malik Ibn Anas, dia berkata, "Jika
manusia menyetujui di antara mereka kulit (sebagai uang) sehingga ia
memiliki cap dan nilai, saya akan membenci jika ia dijual dengan emas dan

36 Ali Jum'ah, Atsar Dzahdb al-Mahall fi al-Hukm, .. hal. 198.

37 Organisasi Konferensi Islam, Majalldt Majma ‘ al-Figh al-Isldmi, Damaskus: Ddr
al-Qalam, Cet. II, 1415 H, jilid 3, hal. 951.

3% Muhamad Khudhair Hamid Muthar, "Ahkdm al-Riba fl al-Nuqdd: Dirasah
Fighiyah Muqaranah," dalam Jurnal al-Buhiits wa al-Dirdsat al-Isladmiyah, no. 60 (2020), hal.
225



156

perak secara tangguh."*® Mata uang kertas ini telah dijadikan oleh masyarakat
sebagai cap untuk bertransaksi dengannya, dan sifat harga telah terwujud di
dalamnya, yang merupakan salah satu dari dua pendapat mengenai ‘i//at
(sebab) riba menurut Mazhab Maliki. Oleh karena itu, riba berlaku padanya.

Dalam kitab Al-Figh al-Manhaji menurut Mazhab Imam Syafi'i,
disebutkan, "Setiap apa pun yang digunakan dalam transaksi sebagai harga
dan menempati posisi emas dan perak, seperti mata uang yang beredar
sekarang, dianggap sebagai harta riba dan riba berlaku padanya sebagai
penyamaan dengan emas dan perak."** Dalam kitab I'lam al-Muwaqqi'in dari
Mazhab Hanbali, disebutkan: "Adapun dirham dan dinar... sebagian kelompok
berkata, ‘illat-nya adalah sifat harga (tsammaniyah). Ini adalah pendapat
Ahmad dalam riwayat lain. Ini adalah yang paling sahih, bahkan yang paling
benar.™! Sifat harga telah terwujud pada mata uang yang ada sekarang, dan
ini adalah ‘i//lat yang dipilih oleh riwayat ini dalam Mazhab Hanbali.

Mereka berdalil dengan beberapa hal diantaranya menggunakan
analogi (giyas) mata uang kertas kontemporer dengan emas dan perak. llat
riba pada dua mata uang tersebut adalah sifat harga mutlak, menurut pendapat
yang paling kuat. ‘l/lat yang sama ini juga ada pada uang kertas. Hal ini
menjadikannya sebagai harga yang berlaku padanya hukum-hukum dua mata
uang. Uang kertas saat ini menjalankan semua fungsi uvang. Ia adalah alat
pertukaran dan pengukur nilai. Karena itu, ia harus dianggap sebagai harga
yang berlaku padanya hukum-hukum riba yang berlaku pada dua mata uang
tersebut. Bahkan, uang kertas saat ini digunakan untuk membeli emas dan
perak, dan ini menunjukkan nilai dan kekuatannya.*” Meskipun terdapat
sanggahan, bahwa analisis berdasarkan Mazhab Hanafi itu kontradiktif,
karena Mazhab Hanafi menjadikan ‘i//af riba pada fulus adalah berat (wazn).
Sementara itu, mata uang kertas dihitung, bukan ditimbang, sehingga ‘illat
tersebut tidak terwujud padanya, maka tidak bisa dianggap bahwa itu adalah
riba. Lalu, Abu Hanifah dan Abu Yusuf juga pernah membolehkan menjual
satu fals/ fulus (uang yang terbuat dari logam) dengan dua fals. Lalu dijawab,
bahwa ketika Mazhab Hanafi mengatakan bahwa fulus adalah riba, itu bukan
karena ditimbang, melainkan karena masyarakat telah sepakat bahwa fulus
adalah harga yang bisa dipakai transaksi. Selama itu adalah harga, maka riba

3 “Utsman Ibn ‘Ali al-Zayla‘1 al-Hanafi, Tabyin al-Haq4’iq Syarh Kanz ad-Daqa’iq
, Kairo: al-Matba‘ah al-Kubra al-Amiriyyah, Bilaq, Cet. I, 1314 H, Juz IV, hal. 142

40 Mustafa al-Khin et al., al-Figh al-Manhaji ‘ald Madzhab al-Imdm al-Sydfi i,
Damaskus: Dar al-Qalam, Cet. I, 1992 M, Juz III, hal. 17.

41 Syams al-Din Muhammad ibn Abi Bakr Ibn Qayyim al-Jawziyyah, [‘ldm al-
Muwagqqi‘in ‘an Rabb al-‘Alamin, tahqiq: Muhammad ‘Abd al-Saldm Ibrdhim, cet. 1, juz 2,
Beirut: Ddr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1991, hal. 105

42 Sa‘d ibn Turki al-Khatslan, Figh al-Mu ‘dmaldt al-Maliyah al-Mu ‘dshirah, Riyad:
Dar al-Shumay‘i, 2012, hal. 66.



157

berlaku padanya. Demikian pula mata uang kertas, ia memperoleh sifat harga
dari kesepakatan ini, sehingga berlaku padanya hukum-hukum riba dan
lainnya yang berlaku pada fulus.*’

Ibnu 'Abidin menjelaskan makna ini dengan berkata: "Karena dirham
yvang banyak campurannya hanya dijadikan harga berdasarkan kesepakatan.
Jika masyarakat berhenti bertransaksi dengannya, maka kesepakatan itu
batal, dan ia tidak lagi menjadi harga." Adapun pembolehan Abu Hanifah dan
Abu Yusuf menjual satu fals dengan dua fals, perbedaan pendapat antara
mereka dan Muhammad terbatas pada penentuan fulus oleh pihak yang
bertransaksi. Abu Hanifah dan Abu Yusuf berpendapat bahwa jika fulus yang
dipertukarkan ditentukan, maka penentuan ini menggugurkan sifat harganya.
Jika sifat harganya gugur, maka ia menjadi barang dagangan yang boleh dijual
satu fals dengan dua fals. Sementara Muhammad berpendapat bahwa sifat
harganya tidak gugur dengan penentuan, selama sifat harganya telah
ditetapkan berdasarkan kesepakatan. Oleh karena itu, menurutnya, tidak boleh
menjual satu fals dengan dua fals. Ini adalah perbedaannya. Namun, jika fulus
tersebut beredar, maka tidak boleh menjual satu fals dengan dua fals. Ini
adalah titik kesepakatan di antara para imam Mazhab Hanafi.*

Namun, hal tersebut mendapat kritik bahwa ‘i/lat riba menurut Mazhab
Syafi'i adalah jenis harga (jins al-atsman), dan sebagian dari mercka
mengungkapkannya sebagai esensi harga (jawhariyyah al-atsman). ‘illat ini
hanya terwujud pada emas dan perak, sehingga mereka membatasi riba pada
keduanya saja. Ini yang disebut oleh para ahli ushul fikih sebagai ‘illat
qdshirah (sebab yang terbatas), yaitu yang tidak melampaui tempat di mana ia
ditemukan. Oleh karena itu, mereka tidak menganggap fulus sebagai harta
riba, karena ‘i/lat tersebut terbatas pada dua mata uang tersebut dan tidak
meluas ke yang lainnya. Jika fulus bukan riba, maka mata vang kertas juga
bukan riba.*

Kritikan diatas dibantah oleh kelompok yang menolak pandangan
tersebut, bahwa ungkapan Mazhab Syafi'i dengan ‘illat qashirah tidak berarti
menutup pintu analogi dengan dua mata uang tersebut. Mereka hanya
bermaksud bahwa pada masa mereka, mereka tidak menemukan cabang di
mana ‘illat emas dan perak terwujud sehingga bisa dianalogikan dengannya.
Mereka tidak menemukan logam yang cocok untuk menjalankan fungsi dua
mata uang tersebut sehingga mereka bisa memberinya hukum-hukum
keduanya. Adapun fulus pada masa mereka, ia adalah alat bantu yang

4 Utsman Ibn ‘Ali al-Zayla‘1 al-Hanafi, Tabyin al-Haqd’iqg Syarh Kanz ad-Daqd’iq
, Cet. I, Juz 3, Kairo: al-Matba‘ah al-Kubra al-Amiriyyah 1314 H, hal. 317

4 Al-Kasani, Badd'i‘ al-Shand’i fi Tartib al-Syard’i‘, juz 5, Beirut: Ddr al-Kutub
al-‘Ilmiyyah, t.t., h. 185.

4 Al-Nawawi, Al-Majmii* Syarh al-Muhadzab, jilid 9, Beirut: Dar al-Fikr, t.th., hal.
394.



158

digunakan untuk membeli barang-barang murah sehingga makna sifat harga
tidak terwujud padanya. Oleh karena itu, mereka menyebut emas dan perak
sebagai jawhar al-atsman (inti dari harga) atau yang paling tinggi nilainya.
Namun, inti dari /lat ini sekarang terwujud pada mata uang kertas dengan
lebih jelas daripada terwujudnya pada emas dan perak. An-Nawawi bahkan
meriwayatkan dari ulama Khurasan dari Mazhab Syafi'i bahwa mereka
berpendapat riba berlaku pada fulus karena sifat harganya terwujud pada fulus
menurut mereka.*® Demikian pula halnya dengan mata uang kertas, karena
sifat harganya telah terwujud hari ini dan memiliki fungsi layaknya emas dan
perak, maka berlaku pula hukum riba pada uang fiat .

Ulama yang menegaskan bahwa Mazhab Syafi'i tidak keluar dari
pandangan ini adalah perkataan al-Syathiri: "Mata uang atau mata uang
kertas (fiat) yang digunakan oleh masyarakat sekarang, yang benar adalah ia
memiliki hukum dua mata uang (emas dan perak).""

Dalam kitab A/-Figh al-Manhaji menurut Mazhab Imam Syafi'i,
disebutkan: "Setiap apa pun yang digunakan dalam transaksi sebagai harga
dan menempati posisi emas dan perak, seperti mata uang yang beredar
sekarang, dianggap sebagai harta riba dan riba berlaku padanya sebagai
penyamaan dengan emas dan perak."*® Adapun ulama kotemporer yang
mengambil pandangan ini Adalah Muhamad Khudhair Humaid.

Pendapat kedua, memandang mata uang fiat adalah surat utang pada
pihak yang mengeluarkannya, sehingga tidak boleh ditukarkan dengan mata
uang logam berupa emas atau perak karena itu riba. Di antara yang
berpendapat demikian adalah Muhammad al-Amin asy-Syinqithi. Mereka
berdalil bahwa setiap lembar mata uang kertas tercatat padanya perjanjian,
dimana bank yang mengeluarkannya akan membayarkan nilainya dalam
bentuk emas atau perak saat diminta. Jadi, uang fiat adalah dokumen utang
bagi pihak yang mengeluarkannya, berdasarkan apa yang tertulis di atasnya
dan berdasarkan sejarah perkembangannya. Dan selama ia adalah surat utang,
maka tidak boleh menukarkannya dengan mata uang logam berupa emas atau
perak, meskipun secara tunai, karena mata uang kertas adalah dokumen utang
yang tidak hadir di tempat akad. Padahal salah satu syarat pertukaran adalah
serah terima di tempat akad.*’

Meskipun demikian pendapat di atas tidak lepas dari kritikan yaitu
surat perjanjian untuk membayar apa yang diwakili oleh uang kertas ini

46 Al-Nawawi, AI-Majmii ‘ Syarh al-Muhadzab, jilid 9,...hal. 395.

47 Al-Syatiri, Muhammad ibn Ahmad ibn ‘Umar, Syarh al-Ydqiit al-Nafis fi
Madzhab Ibn Idris, Beirut: Dar al-Hawi, 1997, h. 362.

48 Mushthafa al-Khin et al., al-Figh al-Manhaji ‘alé Madzhab al-Imdm al-Syafi i,
Cet. I, 1992 M, Juz I11,...hal. 67

4 Abd Allah ibn Sulaimén ibn Mani‘, Al-Waraq al-Naqdi, Riyadh: Mathabi‘ al-
Farazdaq al-Tijarlyah, 1404 H/1984 M, hal. 112.



159

sekarang hanya bersifat formalitas, bukan kenyataan, meskipun pada awalnya
memang nyata. Oleh karena itu, jika pemegang uang kertas ini pergi ke
lembaga keuangan dan berkata, "Berikan saya emas atau perak yang mewakili
uang kertas ini," mereka tidak akan memberinya apa-apa. Adapun tidak
bolehnya menukarkannya dengan emas atau perak, ini adalah hal yang
disepakati.

Pendapat ketiga, memandang bahwa mata uang kertas adalah barang
dagangan, oleh karena itu diperbolehkan adanya kelebihan (fafddhul) padanya
tetapi tidak boleh ditangguhkan (nasi‘ah). Di antara yang berpendapat
demikian adalah Abdurrahman as-Sa'di,*° begitu juga Muhamad Rawas
Qal’aji. Dalilnya mata uang kertas itu tidak ditakar dan tidak ditimbang, juga
tidak memiliki jenis yang dapat disamakan dan dianalogikan dengannya. Oleh
karena itu, riba tidak berlaku padanya karena tidak termasuk dalam jenis-jenis
yang disebutkan oleh sunnah bahwa riba berlaku padanya. la adalah benda-
benda finansial yang bernilai yang disamakan dengan barang dagangan. Dan
karena memliki standar untuk komoditas, maka tidak boleh ada penundaan
dalam penyerahan saaat terjadi jual beli.

Pendapat ketiga ini memiliki konsekuensi hukum diantaranya,
pertama, ketika terjadi jual beli uang dengan uang sejenis. Apabila transaksi
dilakukan antara dua mata uang yang sejenis, maka nilainya harus sama dan
serah terima (taqdabudh) wajib dilakukan di tempat akad. Oleh karena itu, tidak
diperbolehkan menjual sepuluh riyal Saudi dalam bentuk uang kertas dengan
sembilan riyal Saudi dalam bentuk logam, sebab keduanya termasuk dalam
satu jenis mata uang. Transaksi semacam ini dipandang sebagai riba al-fadhl
yang diharamkan oleh syariat. Kedua, ketika terjadi jual beli uang dengan
uang tidak sejenis. Apabila mata uang yang diperjualbelikan berbeda jenisnya,
maka perbedaan nilai diperkenankan, dengan syarat serah terima tetap
dilakukan di tempat akad. Sebagai contoh, menjual seratus dinar dengan tiga
ratus dolar diperbolehkan, selama kedua belah pihak tidak berpisah sebelum
masing-masing menerima apa yang menjadi haknya. Apabila salah satu pihak
menunda pembayaran atau serah terima, maka akad tersebut batal. Adapun
bentuk serah terima (taqgdbudh) dalam transaksi pertukaran mata uang dapat
dilakukan dengan berbagai cara, antara lain melalui penerimaan langsung
uang di tempat akad, penerimaan cek yang dapat dicairkan saat diminta,
pencatatan di rekening bank atau media serupa, serta apa yang dikenal dalam
fikih dengan istilah sharf bima fi al-dzimmah (penukaran utang dengan
uang).”!

30 Abd al-Rahman al-Sa‘di, Al-Fatawa al-Sa ‘diyyah, Riyadh: Maktabat al-Ma“arif,
1407 H, h. 313.

3! Muhammad Rawwas Qal‘aji, al-Mu ‘Gmalat al-maliyah al-mu ‘dshirah fi dhaw’ al-
figh wa-al-shari‘ah, cet. ke-2, Beirut: Dar al-Nafé’is, 2002, hal. 39



160

Bentuk pertama dari sharf bima fi al-dzimmah ialah ketika seseorang
memiliki utang dalam bentuk dinar kepada pihak lain, kemudian ia
melunasinya dengan dirham sesuai harga pasar pada hari itu. Bentuk kedua
adalah kompensasi (mugdasshah), yaitu ketika seseorang memiliki utang dinar
kepada dirinya. Kedua belah pihak kemudian melakukan pertukaran utang
yang ada di tanggungan mereka. Para ulama berbeda pendapat mengenai
keabsahan bentuk transaksi ini. Menurut mazhab syafi’i dan hanbali, transaksi
tersebut tidak diperbolehkan, sebab termasuk jual beli utang dengan utang
(bay‘ al-dayn bi al-dayn). Adapun mazhab hanafi dan Maliki
memperbolehkannya, dengan alasan bahwa praktik ini memberikan
kemudahan bagi manusia. Selain itu, utang yang sudah tetap di dalam
tanggungan dianggap setara dengan barang yang sudah ada secara fisik.>

Pendapat ini tidak lepas dari kritikan dimana Abdurrahman as-Sa'di
dianggap keliru karena melihat ‘%/lat harta riba adalah gashirah (terbatas),
sebagaimana pendapat Ibnu 'Aqil dari kalangan Hanbali. Dan ini adalah
pendapat yang lemah. 9llat riba adalah sifat harga mutlak, sebagaimana
pendapat Mazhab Maliki dalam salah satu riwayat, dan riwayat Mazhab
Hanbali yang dipilih oleh Ibnu Taimiyyah dan Ibnul Qayyim. Sama sekali
tidak mungkin mengabaikan sifat uang kertas sebagai uang dan harga, dengan
menganalogikannya pada emas dan perak dan bahwa uang kertas telah
menggantikan posisi keduanya. Jika pandangan ini diterima, maka pintu riba
akan terbuka lebar, dan kerusakan akan menjadi lebih besar dari yang dialami
saat ini.>’

Pendapat keempat, melihat uang kertas sama dengan fulus, sehingga
memiliki hukum-hukum fulus. Telah disebutkan bahwa para ahli fikih berbeda
pendapat mengenai fulus. Ada yang tidak memberlakukan riba padanya, ada
yang memberlakukannya, dan ada yang hanya memberlakukan riba nasi'ah
dan tidak memberlakukan riba fadhl dalam jual beli. Adapun dalam pinjaman,
tampaknya disepakati bahwa riba berlaku dalam kedua jenisnya. Oleh karena
itu, riba tidak berlaku pada mata uang kertas menurut sebagian ahli fikih, dan
sebagian lain hanya memberlakukan riba nasi'ah tanpa riba fadhl,
sebagaimana pendapat sebagian ahli fikih tentang fulus. Namun, pendapat ini
dikritik bahwa analogi mata uvang kertas dengan fulus adalah analogi yang
salah karena adanya perbedaan mendasar. Uang kertas ini sangat kuat dalam
sifatnya sebagai harga. Bahkan, sekarang menjadi harga untuk emas dan perak

52 Muhammad Rawwas Qal‘aji, al-Mu ‘dmalat al-maliyah al-mu ‘Gshirah fi dhaw’ al-
figh wa-al-shari ‘ah,...hal. 40

53 Muhamad Khudhair Hamid Muthar, "Ahkdm al-Riba fl al-Nuqdd: Dirasah
Fighiyah Mugqaranah,"...hal. 228



161

itu sendiri, dan dengannya dapat dibeli segala sesuatu yang dibutuhkan
masyarakat, dari jarum sampai pesawat terbang.>*

Pendapat kelima, memandang uang kertas sama dengan emas dan
perak. Ulama kontemporer yang mengambil pendat ini adalah Wahbah
Zuhaili, konsekuensi pendapat ini berlaku zakat dan hukum riba pada uang fiat
. Secara umum, uang kertas dianggap sebagai uang yang sah secara syariat dan
memiliki sifat harga secara adat dan hukum. Pemerintah pun berkomitmen
untuk menggantinya jika rusak atau hilang, untuk menumbuhkan kepercayaan
masyarakat terhadapnya. Uang ini telah menjadi harga simbolis, seperti fulus
yang beredar di masa lalu. Oleh karena itu, zakat wajib dikenakan padanya
dan hukum riba berlaku padanya. Jika dijual dengan uang sejenis, maka
nilainya harus sama dan penyerahannya harus dilakukan di tempat akad tanpa
penundaan. Riba melalui perbedaan nilai dan penundaan tidak diperbolehkan.
Namun, jika jenis mata uangnya berbeda, seperti riyal dengan dolar, maka
perbedaan nilai diperbolehkan dan riba melalui penundaan dilarang. Adapun
perubahan nilai uang kertas adalah masalah yang menyebabkan kekacauan
dalam transaksi, terutama jika dipinjamkan, kemudian nilainya menurun. Para
ahli fikih memiliki dua pandangan tentang cara pembayarannya. Mayoritas
ahli fikih dari empat mazhab berpendapat bahwa utang dibayar dengan jenis,
bentuk, jumlah, dan sifat yang sama tanpa tambahan atau pengurangan, untuk
menghindari riba yang diharamkan secara syariat. Hal ini sama dengan uang
emas atau perak dan fulus yang beredar.>

Majma * al-Figh al-Islami dalam muktamarnya ke-4 di Jeddah (1988)
mengeluarkan resolusi bahwa uang kertas hukumnya sama dengan emas dan
perak dalam aspek zakat, riba, dan transaksi jual beli. Keputusan ini
memperlihatkan posisi lembaga fikih internasional yang condong untuk
menyamakan kedudukan fiat money dengan dinar dan dirham, meskipun
sifatnya berbeda secara ontologis. Hal ini kemudian menjadi rujukan resmi
bagi banyak fatwa kontemporer.’® Sementara itu, Dewan Syariah Nasional
Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) melalui Fatwa No. 28/DSN-
MUI/III/2002 menetapkan hukum jual beli mata uang (al-sharf). DSN
menegaskan bahwa transaksi mata uang diperbolehkan dengan syarat
dilakukan secara tunai (spot) dan tidak untuk spekulasi, juga tidak boleh ada
tafadhul (kelebihan) ketika terjadi pertukaran antara mata uang sejenis, seperti
seribu rupiah harus ditukar dengan seribu rupiah dengan nilai yang sama. Atau
apabila berlainan jenis maka harus dilakukan dengan nilai tukar (kurs) yang

3 Muhamad Khudhair Hamid Muthar, "Ahkdm al-Riba fi al-Nuq(d: Dirasah
Fighiyah Mugqaranah,"...hal. 228

55 Whabah al-Zuhayli, al-Mu ‘émaldt al-maliyah al-mu ‘Gshirah: buhiith wa-fatdwa
wa-huliil, Damaskus: Dar al-Fikr, 2021, hal. 154-155

6 Majma‘ al-Figh al-Islami, Resolution No. 42 (5/4), Jeddah: OKI, 1988, hal. 2.
Tersedia di: https://iifa-aifi.org/en/32270.html.



https://iifa-aifi.org/en/32270.html

162

berlaku pada saat transaksi dilakukan dan secara tunai.®’ Secara tidak langsung
bahwa fatwa DSN-MUI tersebut menyamakan mata uang fiat dengan emas
dan perak yang berlaku padanya riba, sehingga tidak boleh ada tafdhul.

Adapun posisi Ali Jum’ah dintara perdebatan ulama mengenai uang fiat ,
sebagaimana dijelaskan pada sub sebelumnya mengenai pandangan Ali
Jum‘ah terhadap uang fiat dan bunga bank, ia mengambil pendapat
menyatakan bahwa uang kertas atau fiat tidak dikenai hukum riba, atau lebih
tepatnya, menolak adanya riba pada uang fiat . Dan ia mengklaim bahwa itu
merupakan pendapat mayoritas ulama. Tidak ada nash dari ulama terdahulu
tentang uang kertas, tetapi hukumnya tercakup dalam prinsip umum dan
perbandingan dengan objek yang serupa. Menurut pengamatannya, ada
beberapa argumen dalil dibalik pandangan mereka diantaranya, Pertama.
Pengharaman riba merupakan perintah fa’abbudi (ibadah yang maknanya
tidak sepenuhnya dipahami secara akal) yang tidak memiliki il/lat (sebab
hukum) yang jelas dan rasional. Ini adalah bagian dari ujian dan cobaan, dan
yang termasuk dalam kategori ini terbatas pada tempat objek (mahall) yang
disebutkan dalam dalil.

Kedua, Emas dan perak memiliki keunggulan dan karakteristik yang
tidak ada pada yang lain. Keduanya adalah logam mulia yang bisa ditimbun
dan disimpan, serta bertahan seiring waktu. Ketiga, Emas dan perak tidak
dapat diedarkan dalam jumlah besar di pasar sebagai media pertukaran,
kecuali setelah diproduksi dengan cara menambang kedua logam mulia ini.
Sebaliknya, pemerintah, terutama yang menghadapi masalah ekonomi atau
perang, mencetak uang kertas untuk menutupi defisit anggaran. Ini
menyebabkan peningkatan jumlah media pertukaran yang beredar di
masyarakat dan memicu inflasi moneter. Jika seseorang meminjamkan 100
pound di awal tahun, di akhir tahun nilainya hanya dapat membeli 80 unit dari
mata uang yang sama. Hal ini tidak terjadi pada emas dan perak. Emas,
khususnya, memiliki hubungan yang hampir stabil dengan komoditas lain
sepanjang sejarah.’®

Ketiga, sifat mata uang yang tidak hakiki pada selain emas dan perak.
Sifat mata uang pada selain emas dan perak adalah sifat pinjaman (musta'arah)
dan dapat hilang kapan saja. Hal ini menjadikan sifat mata uang di dalamnya
sebagai sifat yang insidental (‘aridha). Ketiga, kebutuhan akan nash dalam
taklif. Pengharaman adalah sebuah taklif (beban hukum) dan taklif
membutuhkan adanya nash. Keempat, bahaya dan pengharaman riba sangat
serius. Jika hukum tersebut berlaku dalam masalah ini, tentu tidak akan
dibiarkan tanpa penjelasan, sebagaimana firman Allah,

7 Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia, Fatwa No. 28/DSN-
MUI/II2002 tentang Jual Beli Mata Uang (al-Sharf), Jakarta: DSN-MUI, 2002, hal. 3

58 Ali Jum'ah, Atsar Dzahdb al-Mahall fi al-Hukm, Kairo: Al-Azhar University 1993,
hal. 57



163

S E GRS el s

"...Padahal sungguh Dia telah menjelaskan kepadamu apa yang diharamkan-
Nya atasmu..." (QS. Al-An'am [6]: 119).%°

Diantara konsekuensi hukum pandangan Ali Jum’ah ini yaitu, apabila
melakukan sharf (penukaran uang dengan uang) boleh terjadi tafadhul
(kelebihan), maka berarti ketika terjadi penukaran misal seribu rupiah dengan
seribu lima ratus rupiah, kelebihannnya bukanlah riba karena itu merupakan
akad sharf, tapi lain halnya kalau akadnya adalah gardh (pinjaman), maka
tidak boleh ada kelebihan di sana. Jadi, permasalahanya ada pada akad, seperti
halnya ketika melakukan akad nikah dengan lafal ‘athd bukan lafal nikah,
maka tidak sah.°

Jadi, Ali Jum’ah memandang bahwa riba berkaitan dengan sifat mata
uang (naqdiyah) yang telah hilang, seiring dengan hilangnya penggunaan
emas dan perak sebagai alat tukar, sedangkan selebihnya dalam muamalah,
sifat kekayaan (mdliyah) pada uang kertas atau fiat tetap ada, sehingga
kewajiban zakat tetap berlaku padanya. Namun, perlu diperhatikan bahwa jual
beli utang dengan utang, yang tertunda dengan yang tertunda (kali bi al-kali),
dilarang secara tegas oleh hadis sahih,

e dBSL S e o EE ) Jy B B alae Qs Wl o) e ol e )
STl 0 e sag 1eb JB
Loy it Gl caly Ollly esis s (SUH cspldally ¢ glly ¢ gasyll ols))

(r2nfs «3Byadly cansaly o By ¢ Jdaly (313

“Diriwayatkan dari Ibnu ‘Umar ra. bahwa ia berkata: Rasulullah Saw.
melarang jual beli al-kali’ bil-kali’ (jual beli utang dengan utang).
Nafi‘ berkata: yang dimaksud adalah jual beli utang dengan utang.”
(Hadis ini diriwayatkan oleh al-Daraquthni, al-Baihaqi, al-Thahawi, al-
Hakim, Ibn ‘Adiyy, al-Bazzar, Ibn Abi Syaibah, ‘Abd al-Razzaq, al-‘Uqaili,
Ishaq bin Rahuyah, al-Syaukani, dan lainnya)

Hal ini sangat penting karena mencegah pembengkakan utang,
sehingga menghubungkan suku bunga dengan waktu, di mana utang
bertambah seiring berjalannya waktu, tetap haram karena alasan tersebut.®?

3 Ali Jum'ah, Atsar Dzahdb al-Mahall fi al-Hukm,...hal. 60

60 Ali Jum’ah, wawancara pribadi, (https://drive.google.com/file/d/ITIOvIWXR-
bYVknlzH8nlUemv3yIGROeWJ/view?usp=drivesdk rekaman audio) 21 Maret 2025.

1 Al-Hakim al-Naysabiiri, Al-Mustadrak ‘ald al-Shahihayn, Jilid 3, cet. 1, Beirut:
Dar al-Risalah al-Alamiyyah, 1439 H/2018 M, hal. 287

2 Ali Jum'ah, Atsar Dzahdb al-Mahall fi al-Hukm,...hal. 62



164

C. Analisis ‘Illat Riba dan Keterkaitannya dengan Status Uang fiat
dalam Hukum Riba

Sebelum masuk kepada analisa ‘illat riba, perlu dipahami terlebih
dahulu bahwa illat merupakan bagian rukun dari giyas, definisi giyas yaitu,
menetapkan kesamaan antara sesuatu yang sudah diketahui dengan sesuatu
yang lain dalam penetapan atau penafian suatu hukum bagi keduanya,
berdasarkan adanya persamaan yang menghubungkan keduanya, baik berupa
hukum, sifat, maupun penafian hukum atau sifat tersebut dari keduanya.®®

Qiyas memiliki empat rukun yaitu: al-ashl (pokok), al-far‘ (cabang),
al-washf al-jami ‘ (sifat yang menjadi titik persamaan antara keduanya), dan
hukm al-ashl (hukum pada pokok). Keempat hal ini merupakan unsur yang
diperlukan dalam giyds, dan hakikat giyds tidak akan sempurna kecuali
dengan keempatnya. Maka, Apabila suatu hukum telah tetap pada sebuah
kasus, lalu ditemukan adanya kesamaan antara kasus tersebut dengan kasus
lain, maka hukum itu dapat diberlakukan pula pada kasus lain tersebut.
Misalnya, ketika harta anak kecil disamakan dengan harta orang dewasa dalam
kewajiban zakat. Dalil kewajiban zakat pada harta orang dewasa adalah firman
Allah Ta‘ala:

< s Y 1% | 05 ol o F4 2wl & 25~ of k¥
e g g 2 18 Bl O 2l g s 250s ahalad B Al 0 U
“Ambillah zakat dari sebagian harta mereka, dengan zakat itu kamu
membersihkan dan mensucikan mereka” (QS. al-Taubah [9]: 103).”

Maksudnya adalah harta orang dewasa. Adapun harta anak kecil
memiliki persamaan dengan harta orang dewasa, yaitu sama-sama memenuhi
kebutuhan fakir miskin melalui zakat. Maka nash yang menunjukkan
kewajiban zakat pada harta orang dewasa menjadi dasar hukum (ashl),
sedangkan harta anak kecil disebut far‘, yakni tempat berlakunya kewajiban
yang kedua. Adapun unsur kesamaan yang menghubungkan keduanya disebut
‘illat (alasan hukum) atau jdmi ‘ (faktor penghubung).®*

‘illat sering diungkapkan sebagai shifah jami‘ah (sifat yang menjadi
penghubung) antara ashl (pokok) dan far‘ (cabang). Para ahli ushul berbeda
pendapat dalam mendefinisikannya, diantaranya:

Definisi pertama yaitu ‘i/lat adalah sifat yang berpengaruh terhadap
hukum syar‘i karena penetapan dari sydri‘, bukan karena zatnya sendiri, dan
sifat tersebut bukanlah sifat yang esensial. Definisi ini merupakan pendapat
al-Ghazali, sebagaimana dinukil oleh mayoritas ulama ushul.%

Definisi kedua menyebutkan bahwa ‘illat adalah al-ba ‘its ‘ala al-hukm
(faktor pendorong bagi adanya hukum). Definisi ini dianut oleh dua tokoh

3 Ali Jum‘ah, Al-Qiyds ‘Inda al-Ushuliyyin, cet. 1, Kairo: Dar al-Wabil al-Shayyib
li al-Tiba‘ah wa al-Nashr wa al-Tawzi‘, 2019, hal. 33

4 Ali Jum’ah, 4l-Qiyds ‘Inda al-Ushuliyyin,...hal.103

5 Alf Jum‘ah, Al-Qiyds ‘Inda al-Ushuliyyin,...hal.107



165

penting dalam wusul fikih, yaitu al-Amidi dan Ibn al-Hajib. al-Amidi
menjelaskan bahwa para ulama berbeda pendapat mengenai kebolehan
menjadikan ‘l/lat pada ashl hukum sekadar sebagai ammdrah mujarradah
(tanda yang tidak mengandung hikmah). Menurutnya, pendapat yang lebih
tepat adalah bahwa ‘llat harus dipahami sebagai bd ‘its, yaitu suatu sifat yang
mencakup hikmah yang pantas dijadikan tujuan sydri‘ (pembuat syariat)
dalam menetapkan suatu hukum.®® Dengan demikian, apabila suatu ‘illat
hanya berupa sifat thardr (sifat yang semata-mata menyertai suatu kasus tanpa
memiliki nilai maslahat atau tujuan syar‘i) maka tidak sah untuk
menjadikannya sebagai ‘/lat hukum. Hal ini karena sifat semacam itu tidak
mampu menjelaskan tujuan sydri‘ dalam penetapan hukum, dan pada akhirnya
hanya berfungsi sebagai tanda semata, bukan sebagai alasan substansial. Atas
dasar itu, al-Amidi menegaskan bahwa penetapan hukum dengan
menggunakan sifat thardi semata adalah tidak sah, karena bertentangan
dengan prinsip adanya hikmah dan magqashid yang melandasi hukum Islam.

Perlu diketahui bahwa penentuan illat riba telah lama diperdebatkan
oleh para ulama, meskipun ada beberapa kesamaan pandangn antara mereka
terkait hal tersebut. Diriwayatkan dalam Shahih Muslim:

i calaally Aaly (Calll Cal y EE A Jolg J6 10 culla o B

55 o VG el 35 o i S ool il AL 223 el S o

Dari Ubadah bin Shamit ra. ia berkata: Rasulullah Saw. bersabda: "Emas
dengan emas, perak dengan perak, gandum dengan gandum, jelai dengan
jelai, kurma dengan kurma, garam dengan garam, harus sama kadarnya,
seimbang timbangannya, dan dilakukan secara tunai. Jika jenisnya berbeda,
maka juallah sesuai kehendak kalian, asalkan dilakukan secara tunai. 67
Para ulama klasik telah sepakat bahwa keenam komoditas pada hadits
tersebut termasuk dalam kategori barang ribawi.®® Para ulama juga sepakat
bahwa jual beli emas atau perak dengan salah satu dari empat komoditas
(gandum, jelai, kurma, dan garam) tidak dikenakan hukum riba, sebagaimana
mereka sepakat bahwa riba berlaku pada setiap bahan makanan pokok yang
dapat ditakar (al-kayl) atau ditimbang (al-wazn). Demikian pula, terdapat
kesepakatan bahwa riba tidak berlaku pada barang-barang yang bukan

% Ali Jum’ah, AI-Qiyas ‘Inda al-Ushuliyyin,.. hal. 113

Muslim ibn al-Hajjaj al-Qusyairi al-Naysaburi, Al-Jami‘ al-Shahih (Shahih
Muslim), n0.1587, Jilid 5, Turki: Dar al-Tiba‘ah al-‘Amirah, 1334 H, hal. 44

%Tbn Qudamah, 4I-Mughni ‘ald Mukhtashar al-Khiraqi, cet. 1, Kairo: Maktabat al-
Qahirah, 1968. Jilid 4, hal. 5



166

makanan, tidak ditakar atau ditimbang, serta tidak memiliki
keseragaman jenis® Namun, mereka berbeda pendapat mengenai selain emas
dan perak dari segi jenis alat tukar, seperti fulus (uang logam tembaga) yang
ada pada masa mereka (ulama klasik), apakah berlaku atasnya hukum riba atau
tidak. Perbedaan ini berpangkal pada perbedaan mereka dalam menentukan
‘illat riba pada emas dan perak, yang terbagi ke dalam tiga pendapat.”®
Pendapat pertama memandang bahwa ‘i//at riba terletak pada berat dan
jenis barang. Menurut mereka, riba berlaku pada setiap barang yang
ditimbang, seperti emas, perak, besi, dan tembaga. Karena itu, pertukaran
barang sejenis, misalnya besi dengan besi, hanya diperbolehkan jika
memenuhi dua syarat, yaitu adanya kesamaan takaran (tamatsul) dan serah
terima langsung (tagabud). Adapun jika barang timbangan ditukar dengan
barang timbangan lain yang berbeda jenis, misalnya besi dengan tembaga,
maka syarat yang harus dipenuhi hanyalah serah terima langsung di majelis
akad. Pandangan ini dianut oleh mazhab Hanafiyyah dan Hanabilah, serta
sejumlah ulama seperti al-Nakha‘i, al-Zuhri, al-Tsauri, dan Ishaq. Dasar
pendapat mereka diantaranya adalah riwayat al-Bukhari dalam sahihnya yang
menceritakan bahwa Rasulullah Saw. pernah menegur seorang sahabat yang
menukar kurma berkualitas dengan kurma campuran dalam takaran berbeda.
Beliau kemudian memerintahkan agar kurma campuran dijual terlebih dahulu
dengan dirham, lalu dengan dirham itu dibeli kurma yang lebih baik. Dalam
hadis itu Rasulullah Saw. menegaskan, “Demikian pula dalam timbangan.”
Ungkapan ini menunjukkan bahwa timbangan merupakan %llat yang
menyebabkan terjadinya riba. Dalil lain yang sering dikemukakan adalah
riwayat al-Daruqutni dari jalur Abu Bakr bin ‘Ayyasy, meskipun hadis tersebut
dinilai lemah karena kelemahan rawi al-Rabi‘ ibn Shubaih. Namun, matan
hadis ini tetap dipahami sebagai penegasan bahwa segala sesuatu yang
ditimbang wajib memiliki kesamaan apabila ditukar dengan barang sejenis. ’!
Berbeda dengan pendapat pertama, pendapat kedua menegaskan
bahwa ‘llat riba adalah dominasi sifat tsamaniyyah atau fungsi sebagai alat
tukar yang melekat pada emas dan perak. Menurut mereka, riba hanya berlaku
pada emas dan perak, baik dalam bentuk mata uang maupun perhiasan dan
bejana yang terbuat dari keduanya, sedangkan fulus atau uang tembaga tidak
termasuk harta ribawi. Pandangan ini dinisbatkan kepada Malik dan syafi’i.
Argumen yang mereka gunakan adalah bahwa emas dan perak telah ditetapkan
secara khusus sebagai harga dan alat tukar segala sesuatu. Sifat tsamaniyyah

% Abd al-Mun‘im al-Bar‘i, Figh al-Mu ‘dmaldt al-Muqgdran, Kairo: Jami‘ah al-
Azhar, Qism al-Figh al-Muqaran, 2020, hal. 217

70 Bandar ibn Su‘dd al-Namir, ‘lllat al-Ribd fi al-Dzahab wa al-Fidhah wa Dukhiil
al-Awrdq al-Nagdiyyah fi Hukmihima, t.tp., t.p., t.th., hal. 5.

7! Bandar ibn Su‘id al-Namir, ‘N/lat al-Ribd fi al-Dzahab wa al-Fidhah wa Dukhil
al-Awrdq al-Nagqdiyyah fi Hukmihimd,...hal. 6-8



167

melekat pada keduanya secara esensial dan tidak dapat dipisahkan, berbeda
dengan logam lain yang tidak memiliki nilai tersebut secara zat. Karena kaidah
asalnya menyatakan bahwa sesuatu tidak termasuk harta ribawi kecuali
dengan nash, maka ‘llat riba terbatas pada emas dan perak saja. Atas dasar
itu, fulus tidak dikenai hukum riba karena sifat tsamaniyyah-nya bersifat
sementara dan muncul hanya karena kesepakatan masyarakat, bukan karena
hakikat zatnya. Meski demikian, riba tetap berlaku pada perhiasan dan bejana
dari emas dan perak, sebab bahan dasarnya memang termasuk harta ribawi.”

Sementara itu, pendapat ketiga menyatakan bahwa ‘i/lat riba adalah
tsamaniyyah muthlagah, yaitu setiap benda yang berfungsi sebagai alat tukar.
Dengan kata lain, setiap sesuatu yang dijadikan harga (zsaman) oleh
masyarakat termasuk dalam kategori harta ribawi. Pendapat ini diriwayatkan
dari Malik dan Ahmad (di luar pendapat masyhur dari keduanya) dan dipilih
oleh Ibn Taymiyyah serta Ibn al-Qayyim. Bahkan, pandangan ini juga
diputuskan oleh Hay ah Kibar al- ‘Ulama’ di Arab Saudi, Majma ‘ al-Figh al-
Islami, serta difatwakan oleh al-Lajnah al-Da’imah. Menurut kelompok ini,
penetapan ‘illat dengan tsamaniyyah mutlagah lebih sesuai dengan hikmah
dan magdshid syari‘ah dalam pengharaman riba. Hal itu antara lain karena
dapat menjaga stabilitas harga di pasar, mencegah fluktuasi nilai uang yang
merugikan perdagangan, serta menghindarkan terjadinya kelangkaan alat
tukar apabila dijadikan komoditas dagang. Mereka menekankan bahwa sifat
tsamaniyyah yang melekat pada dinar dan dirham pada hakikatnya juga
berlaku pada uang kertas dan fullis, selama keduanya berfungsi sebagai
standar nilai dan diterima secara umum dalam transaksi. Sebab, hakikat uang
dalam pandangan syariat adalah setiap sesuatu yang diterima secara adat
sebagai alat tukar dan penyimpan kekayaan.”?

Semantara itu, Para ulama usul fikih berbeda pendapat mengenai
kebolehan menjadikan hikmah yang terlepas dari dhdbith (indikator yang
jelas) sebagai dasar ta‘lil (menjadikannya illah) dalam giydas. Perbedaan
tersebut melahirkan tiga pandangan utama.’* Pertama, ada yang berpendapat
bahwa hikmah dapat dijadikan dasar ta ‘il secara mutlak, baik jelas (zhahirah)
maupun samar (khafiyyah), terukur (mundhabithah) maupun tidak terukur
(mudhtharibah). Kedua, sebagian ulama menolak secara mutlak penggunaan
hikmah sebagai dasar fa ‘lil, sebab sifatnya yang tidak terukur berpotensi
menimbulkan perbedaan tajam dalam penerapan hukum. Ketiga, sebagian
ulama memberikan rincian: apabila hikmah jelas dan terukur, maka sah

72 Bandar ibn Su’(d al-Namir, ‘I/llat al-Ribd fi al-Dzahab wa al-Fidhah wa Dukhiil
al-Awrdq al-Nagdiyyah fi Hukmihimd,...hal. 15

73 Bandar ibn Su’(d al-Namir, ‘lllat al-Ribd fi al-Dzahab wa al-Fidhah wa Dukhil
al-Awrdq al-Naqdiyyah fi Hukmihimd,...hal. 17

™ Al-Amidi, Al-Thkdm fi Ushiil al-Ahkdm, cet. 2, Damaskus—Beirut: al-Maktab al-
Islamz, 1402 H, Jilid 3, Hal. 202



168

dijadikan dasar ta ‘/il; namun, jika hikmah samar atau tidak terukur, maka tidak
sah dijadikan dasar ta /il. Pandangan terakhir ini dianggap lebih mendekati
kebenaran.

Alasan yang mendasari pendapat ketiga adalah bahwa pada hakikatnya
syariat ditetapkan untuk mewujudkan maslahat, baik dengan mendatangkan
manfaat maupun mencegah mudarat. Namun, hubungan antara maslahat
dengan sarana yang mengantarkan kepadanya tidak selalu jelas, sehingga
sering kali memunculkan perbedaan pandangan di kalangan ulama mengenai
suatu perbuatan dan sejauh mana ia benar-benar mewujudkan maslahat
tersebut. Jika hikmah bersifat samar atau tidak terukur, maka menjadikannya
sebagai ‘llat hukum akan menimbulkan perbedaan yang luas di kalangan
ulama. Sebagian mungkin mengklaim terwujudnya hikmah pada kasus
tertentu, lalu menetapkan hukum berdasarkan klaim tersebut, sementara yang
lain menolaknya dan tidak menetapkan hukum itu. Contoh yang sering
disebutkan adalah keringanan (rukhsah) dalam safar, yang didasarkan pada
dugaan adanya kesulitan, serta hak syuf“ah dalam kepemilikan bersama, yang
ditetapkan karena adanya potensi mudarat. Namun, kenyataannya tidak semua
perjalanan mengandung kesulitan, dan tidak semua kepemilikan bersama
menimbulkan mudarat. Oleh sebab itu, hukum dalam dua kasus ini tidak
digantungkan pada hikmah (kesulitan atau mudarat), melainkan pada sifat
lahiriah yang jelas, yaitu safar itu sendiri dan adanya kepemilikan bersama.

Sebaliknya, apabila hikmah bersifat nyata dan terukur, maka boleh
dijadikan dasar ta ‘/il. Misalnya, larangan riba pada emas dan perak serta pada
alat tukar yang menggantikan keduanya. Hikmah larangan tersebut adalah
sifat tsamaniyyah (fungsi sebagai alat tukar) yang dapat menjadi sarana
terjadinya kezaliman dan penindasan. Karena sifat ini jelas dan terukur, maka
menjadikannya sebagai dasar ta /il dapat diterima, dan hukum pun berputar
bersama keberadaan hikmah tersebut, ada bila hikmah ada, dan tiada bila
hikmah tiada. Al-Amidi secara khusus menyinggung perbedaan pendapat para
ulama mengenai kebolehan ta /il dengan hikmah. la memilih pendapat yang
membolehkan ta /il dengan hikmah apabila jelas dan terukur. Pandangan ini
ia sebutkan dalam karyanya al-lhkam fi Ushiil al-Ahkam, ketika membahas
syarat-syarat ‘illat pada ashl dalam giyas.

Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah termasuk yang menolak pandangan yang
menafikan fa /il hukum syariat dengan hikmah yang mendatangkan maslahat
atau menolak mafsadat. Dalam Miftah Dar al-Sa ‘Gdah, 1ia menegaskan bahwa
Al-Qur’an dan Sunnah dipenuhi dengan penjelasan hikmah di balik
pensyariatan hukum maupun penciptaan makhluk. Jumlah ayat dan hadis yang
menunjukkan hal ini, menurutnya, mencapai lebih dari seribu, dengan
berbagai bentuk ungkapan fa ‘7il. Al-Qur’an, misalnya, menggunakan huruf
ldm, min ajl, kay, fa’, anna, atau la‘alla untuk menegaskan sebab suatu
hukum, selain juga menyebut sifat-sifat yang relevan dengan hukum tersebut.



169

Karena itu, Ibn al-Qayyim menegaskan bahwa Al-Qur’an dari awal hingga
akhir sarat dengan penjelasan hikmah, maslahat, dan manfaat yang menjadi
tujuan hukum. Mustahil, menurutnya, orang yang memahami Al-Qur’an dapat
mengingkari kenyataan tersebut.”

Badran Abu al-‘Aynayn menguatkan pendapat tersebut dalam
karyanya Ushul al-Figh menegaskan bahwa baik Al-Qur’an, Sunnah, maupun
atsar sahabat serta pandangan fukaha banyak mengandung bentuk ta /il yang
didasarkan pada hikmah. Bahkan, seringkali hukum syariat ditransfer dari
kasus yang ada nashnya kepada kasus lain melalui pendekatan hikmabh.
Sebagai contoh, Allah menegaskan dalam pembagian fay’ bahwa tujuannya
agar harta tidak beredar hanya di kalangan orang kaya, Allah berﬁrman

bu&w@\jg@ﬂbdjﬂ\d,\;}J Juj‘w&@m&\ dLs B <61 G
’:"\;iic;,&ﬁuj“,\;d&’)\v&\ uj{&“;ww ’ﬁygw\

Ul Jaus A Sy 180

“Apa saja (harta yang diperoleh tanpa peperangan) yang dianugerahkan Allah
kepada Rasul-Nya dari penduduk beberapa negeri adalah untuk Allah, Rasul,
kerabat (Rasul), anak yatim, orang miskin, dan orang yang dalam perjalanan.
(Demikian) agar harta itu tidak hanya beredar di antara orang-orang kaya saja
di antara kamu. Apa yang diberikan Rasul kepadamu terimalah. Apa yang
dilarangnya bagimu tinggalkanlah. Bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya
Allah sangat keras hukuman-Nya.” (QS. al-Hasyr [59]: 7).

Begitu juga friman Allah tentang larangan khamr dan judi disertai
penjelasan hikmah berupa dampak permusuhan, kebencian, dan terhalangnya
manusia dari zikir serta salat,’®

ST 56 bt 5 33 s, 95 UiVl seaally ik ) il s béf@
$hag il s o sl sad 2K s O gt s G (o) o3t
(121 )03E5 38T e o S5 3 e

“Wahai orang-orang yang beriman, sesungguhnya minuman keras, berjudi,
(berkurban untuk) berhala, dan mengundi nasib dengan anak panah adalah
perbuatan keji (dan) termasuk perbuatan setan. Maka, jauhilah (perbuatan-
perbuatan) itu agar kamu beruntung. Sesungguhnya setan hanya bermaksud
menimbulkan permusuhan dan kebencian di antara kamu melalui minuman

75 Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, Miftdh Dér al-Sa ‘ddah, juz 2, Kairo: Dar al-Ahdi,
tth., hal. 22

76 Badran abu al-‘Aynayn, Ushiil al-Figh al-Isldmi, Kairo: Dar al-Ma‘arif, t.th., hal.
260



170

keras dan judi serta (bermaksud) menghalangi kamu dari mengingat Allah dan
(melaksanakan) salat, maka tidakkah kamu mau berhenti?” (QS. al-Ma’idah
[5]: 90-91).

Demikian pula pernikahan Nabi Saw. dengan Zaynab bint Jahsy
dijelaskan hikmahnya agar tidak ada keberatan bagi kaum mukminin menikahi
istri-istri anak angkat mereka,

quz.:du.a;ja.\)\d;b&pdml&w\ww\ju&‘w\rﬂ\éﬁjjﬁgb
Y(ﬁ wﬁjwﬁwgw Q\ d}-\ \3&”\ :.v/_«j ° o8 }W\L‘

Yo ; A}J\ J.A\ QK jlaj U'@'“" \j.«a_% \J\ V.@.,LJ«A\ Cj)\ L; ij- W}ﬁ\ dng
“(Ingatlah) ketika engkau (Nabi Muhammad) berkata kepada orang yang telah
diberi nikmat oleh Allah dan engkau (juga) telah memberi nikmat kepadanya,
“Pertahankan istrimu dan bertakwalah kepada Allah,” sedang engkau
menyembunyikan di dalam hatimu apa yang akan dinyatakan oleh Allah, dan
engkau takut kepada manusia, padahal Allah lebih berhak untuk engkau takuti.
Maka, ketika Zaid telah mengakhiri keperluan terhadap istrinya
(menceraikannya), Kami nikahkan engkau dengan dia (Zainab) agar tidak ada
keberatan bagi orang mukmin untuk (menikahi) istri-istri anak-anak angkat
mereka, apabila mereka telah menyelesaikan keperluan terhadap istri-istrinya.
Ketetapan Allah itu pasti terjadi.”(QS. al-Ahzab [33]: 37).

Dan masih banyak ayat lain yang menunjukkan penetapan hukum atas dasar
hikmah.”’

Dalam Sunnah, ditemukan pula contoh ta‘/il berbasis hikmah,
misalnya sabda Nabi: “Dulu aku melarang kalian ziarah kubur, maka
sekarang ziarahlah, karena ia mengingatkan akhirat”; dan sabdanya:
“Janganlah seorang wanita dinikahkan bersama bibinya, karena hal itu akan
memutuskan silaturahim.”

Atsar sahabat juga menunjukkan pola serupa. Aisyah menilai
seandainya Nabi masih hidup dan melihat perilaku baru kaum wanita, niscaya
beliau melarang mereka ke masjid. ‘Umar menasihati Hudzaifah agar tidak
menikahi wanita ahl al-dzimmah karena ditakutkan kaum muslimin meniru,
sehingga menimbulkan fitnah bagi wanita muslimah. ‘Utsman menjelaskan
alasannya menyempurnakan salat dalam perjalanan, karena khawatir
masyarakat awam salah memahami hukum asal salat gashar. Para imam
mujtahid pun melakukan hal yang sama. Malik, misalnya, menolak
permintaan penguasa untuk mengembalikan Ka‘bah ke pondasi Nabi Ibrahim
dengan alasan agar masyarakat tidak menjadikan Ka‘bah bahan permainan.
Syafi’i juga menafsirkan larangan melamar wanita di atas lamaran saudaranya,
bahwa hal itu berlaku khusus bila calon istri sudah memberi izin kepada

77 Badran Abu al-‘Aynayn, Ushil al-Figh al-Isldmi,...hal. 260



171

pelamar pertama, karena jika dilanggar dapat menimbulkan kerusakan sosial.
Larangan itu dibatasi pada kondisi tersebut dengan menjelaskan alasan
larangannya, yaitu kerusakan yang ditimbulkan oleh perbuatan itu. Para
fukaha dari kalangan Hanafiyah dan Malikiyah membolehkan pemberian
zakat kepada Bani Hasyim dengan alasan untuk menolak bahaya dari ah/ al-
bayt serta melindungi mereka dari kebutuhan dan meminta-minta. Jelas bahwa
upaya menolak mudarat dari mereka merupakan salah satu akibat yang
ditimbulkan, sehingga termasuk dalam bentuk ta /il dengan hikmah. 7®

Tidak diragukan bahwa ta /il dengan hikmah terdapat dalam syariat
dan jumlahnya lebih banyak daripada yang dapat dibatasi. Demikian pula,
menetapkan berlakunya hukum dari sesuatu yang telah ada nashnya kepada
sesuatu yang tidak ada nashnya, berdasarkan hikmah yang jelas, terukur, dan
mencakup keduanya, merupakan pilihan para peneliti dari kalangan ulama
ushul. Adapun hikmah diberlakukannya riba dalam kedua jenis mata uang
(emas dan perak) adalah sesuatu yang nyata dan terukur, begitu pula pada
pengganti keduanya yang berfungsi sebagai alat tukar, seperti fulus atau uang
fiat . Hal ini karena segala sesuatu yang dijadikan harga (¢saman) berpotensi
menjadi sarana kezaliman dan permusuhan ketika digunakan tidak sesuai
dengan tujuan diciptakannya, baik harga itu berupa emas, perak, maupun
selain keduanya. Dengan demikian, ta /il dengan hikmah dalam keberlakuan
riba pada emas dan perak dapat pula dijadikan dasar bagi keberlakuannya pada
selain keduanya yang berfungsi sebagai harga, seperti uang kertas, sehingga
hukumnya digiyaskan kepada keduanya dan ditetapkan baginya hukum yang
sama.’”” Berlandaskan pemahaman il/a/ inilah, Ibnu Mani dan para ulama yang
memiliki pandangan yang sama dengannya, melihat bahwa uang fiat berlaku
padanya riba.

Adapun Ali jum’ah, memandang konsep mata uang fiat dengan
perspektif lain, yaitu melalui kacamata teori atsar dzahdb al-mahall fi al-
hukm, 1a mengklaim bahwa teori ini merupakan salah satu dari teori-teori yang
terlupakan. Merujuk pada gagasan-gagasan fikih dan ushul/ fikih yang pernah
dikemukakan ulama klasik, namun kurang mendapatkan perhatian serius
dalam wacana hukum Islam kontemporer. Salah satu di antaranya adalah teori
hilangnya objek hukum (dzahdb al-mahal). Imam Fakhruddin al-Razi
menyebutnya sebagai nasakh al-hukm bi al-‘aql (penghapusan hukum oleh
akal). Namun, pandangan ini dikritik oleh ulama lain, seperti al-Syaukani,
yang menegaskan bahwa hukum tidak pernah dihapus oleh akal, melainkan
hukum itu tetap ada, hanya saja penerapannya terhenti karena objeknya tidak

8 Badran Abu al-‘Aynayn, Ushill al-Figh al-Isldmi,...hal. 261-262.
7 ¢Abd Allah ibn Sulaymén Ibn Mani‘, Al-Waraq al-Naqdi: Tarikhuh, Hagiqatuh,
Qimatuh, Hukmuh. Cet. ke-2, t.tp., t.p., 1984, hal. 11-112



172

lagi tersedia. Dengan demikian, perbedaan pokok terletak antara pembatalan
hukum (ibthdl al-hukm) dan penghentian penerapan hukum (igdf al-hukm).%’

Dalam kerangka syariat, hukum-hukum Allah bersifat tetap (zsabit)
dan menjadi identitas agama Islam. Al-Qur’an dijaga oleh Allah SWT
sebagaimana firman-Nya dalam QS. al-Hijr [15]: 9, sementara Sunnah Nabi
Saw. diwariskan dengan metode transmisi yang ketat, sehingga keduanya
menjadi sumber hukum yang tidak berubah. Oleh karena itu, sesuatu yang
telah ditetapkan haram, seperti khamar, tetap haram secara hukum meskipun
dalam kondisi darurat seseorang bisa dibolehkan menggunakannya untuk
mempertahankan hidup. Pengecualian semacam ini tidak meniadakan hukum
asal, melainkan hanya menghapus dosa karena adanya darurat atau paksaan.
Ulama kemudian membedakan antara pembatalan syariat dan penghentian
sementara penerapan hukum syariat. Pembatalan berarti menolak hukum
Allah, yang dalam al-Qur’an disebut sebagai bentuk kekufuran (QS. al-
Maidah [5]: 44). Adapun penghentian penerapan hukum dilakukan ketika
syarat-syarat hukumnya tidak terpenuhi. Contoh historis yang terkenal adalah
kebijakan Khalifah Umar bin al-Khaththab yang menangguhkan hukuman
potong tangan pada tahun kelaparan (‘dm al-ramddah). Kebijakan ini sejalan
dengan prinsip syariat “idra’n al-hudid bi al-syubuhdt” (hindarkanlah
hukuman hudud ketika terdapat keraguan). Dengan demikian, Umar tidak
membatalkan hukum potong tangan, melainkan menunda penerapannya demi
menjaga keadilan dalam kondisi darurat.®' Dari uraian tersebut dapat
disimpulkan bahwa teori hilangnya objek hukum menegaskan konsistensi
syariat, hukum Allah tetap berlaku, namun penerapannya dapat dihentikan
sementara apabila objek atau syarat-syarat hukumnya tidak ada. Hal ini
membedakan antara sikap menolak syariat dengan sikap menjaga syariat
melalui penangguhan penerapan hukumnya.

Dalam rangka memahami teorinya tersebut, Ali Jum’ah menerangkan
bahwa hukum menurut pendapat ulama usul yaitu kalam Allah yang berkaitan
dengan perbuatan mukallaf, baik berupa tuntutan (igtidha) maupun pilihan
(takhyir). Dari sini tampak bahwa hukum berkaitan dengan perbuatan (fi /).
Dan fi 'l membutuhkan subjek (fd 'il) dan terkadang butuh pada objek (maf ul).
Dalam kajian ilmu nahwu, para ulama membedakan beberapa jenis maf il
(objek) dalam struktur kalimat. Maf il bih dipahami sebagai kata benda yang
menjadi sasaran langsung perbuatan subjek. Sementara itu, maf“il muthlaq
adalah mashdar yang berfungsi sebagai unsur tambahan untuk menegaskan
perbuatan, menjelaskan jenisnya, atau menunjukkan jumlahnya. Adapun
maf‘ul fih, yang dikenal oleh ulama Basrah sebagai zharf al-zaman

80 Ali Jum'ah Muhammad, Wa Qdla Al-Imam, cet. ke-1, Kairo: Al-Wabil Al-Sayyib ,
2010, hal. 167
81 Ali Jum'ah Muhammad, Wa Qdla Al-Imam, cet. ke-1,...hal. 170



173

(keterangan waktu) dan zharf al-makdn (keterangan tempat), berfungsi untuk
menjelaskan tempat atau waktu terjadinya perbuatan, sebab setiap perbuatan
memerlukan wadah temporal maupun spasial. Ulama Kufah menamainya
dengan maf“ul fih, mahall, atau shifah, dan mendefinisikannya sebagai
tambahan yang menjelaskan keterkaitan suatu perbuatan dengan waktu atau
tempat, baik secara mutlak maupun dalam pengertian khusus, seperti ukuran
atau materi yang menjadi wadah berlakunya perbuatan.®?

Dari perspektif ini, dapat dipahami bahwa setiap perbuatan yang
dituntut dari seorang mukallaf pasti memiliki mahall atau lokus tertentu.
Lokus tersebut bisa berupa subjek (fd il), objek (maf“uil), atau keduanya
sekaligus. Jika perbuatan dipahami sebagai hddits (kejadian) yang bersifat
aksidental, maka mahall adalah entitas yang dibutuhkan oleh kejadian tersebut
untuk mewujud dalam realitas. Konsekuensinya, sebagian khithab syar'i
(seruan syariat) yang ditujukan kepada mukallaf dapat kehilangan mahall-nya,
baik pada sisi subjek maupun objek. Contoh hilangnya mahall pada sisi subjek
dapat ditemukan dalam seruan syariat kepada budak mukdtab, yang menjadi
tidak relevan setelah sistem perbudakan lenyap dari muka bumi. Demikian
pula, perintah yang ditujukan kepada khalifah menjadi kehilangan lokusnya
setelah institusi khilafah runtuh dan tidak lagi hadir dalam makna yang
dipahami umat Islam.

Adapun hilangnya mahall dari sisi objek dapat terjadi dalam berbagai
bentuk. Dalam bentuk khusus yang telah terjadi, misalnya seseorang yang
kehilangan tangannya sehingga tidak lagi mampu melaksanakan kewajiban
membasuhnya ketika berwudhu, atau seseorang yang kehilangan kedua orang
tuanya sebelum baligh, sehingga tidak memiliki kesempatan untuk memenuhi
kewajiban berbakti kepada mereka. Dalam bentuk khusus yang mungkin
terjadi, seorang manusia bisa saja dilempar ke ruang angkasa sehingga
kehilangan tanda-tanda waktu ibadah, arah kiblat, maupun pijakan di bumi.*?

Dalam bentuk umum yang telah terjadi, contoh paling nyata adalah
kondisi seorang muslim yang hidup di wilayah kutub, di mana tanda-tanda
waktu shalat tidak dapat ditemukan karena matahari tidak terbenam atau tidak
terbit sebagaimana biasanya. Begitu pula, hilangnya institusi khilafah
menyebabkan umat kehilangan objek syariat berupa kewajiban taat kepada
khalifah dan berjihad di bawah panji kepemimpinannya. Bentuk umum yang
mungkin terjadi bahkan lebih serius, seperti kalau diandaikan hilangnya arah
kiblat dengan musnahnya Ka‘bah al-Musyarrafah, atau hilangnya semua hal
yang halal dari muka bumi, atau bahkan lenyapnya seluruh ulama sehingga
tidak ada lagi ahl al-dzikr yang dapat menjadi rujukan bagi kaum mukallaf.

82 Ali Jum’ah, Majmii ‘at Rasd’il fI “‘Ilm Ushil al-Figh, cet. 1, Kairo: al-Wabil al-
Shayyib li al-Nashr wa al-Tawzi‘, 2020, hal. 145-154
83 Ali Jum’ah, Majmii ‘at Rasd’il fI ‘Ilm Ushiil al-Figh,..hal. 155



174

Hal ini sejalan dengan firman Allah, “Maka bertanyalah kepada ahl al-dzikr
jika kalian tidak mengetahui” (QS. al-Nahl [16]: 43). Kemungkinan-
kemungkinan tersebut menegaskan betapa konsep mahall merupakan bagian
yang tidak terpisahkan dari efektivitas seruan syariat, sekaligus menunjukkan
dinamika antara teks hukum, subjek hukum, dan realitas empiris.*

Berangkat dari teori atsar dzahab al-mahall fi al-hukm inilah, akhirnya
Ali juma’ah menyatakan bahwa riba tidak berlaku pada fulus (yang kemudian
uang fiat atau kertas digiyaskan padanya) meskipun berfungsi sebagai alat
tukar dalam masyarakat, sebagaimana ini juga dikemukakan oleh ulama
Syafi‘iyah. Hal ini karena berhentinya penggunaan emas dan perak dalam
transaksi masyarakat. Lalu ia mejelaskan bahwa sepanjang sejarah, emas dan
perak dipilih sebagai media pertukaran karena sifat alamiahnya yang langka,
tahan lama, dan bernilai intrinsik. Syariat mengaitkan sejumlah hukum
muamalah (seperti zakat, riba, dan diyat) dengan kedua logam tersebut.
Namun, sejak abad ke-19 hingga awal 1970-an, uang kertas atau uang fiat
menggantikan emas dan perak sepenuhnya, sehingga daya belinya tidak lagi
bersandar pada nilai intrinsik, melainkan pada legitimasi negara penerbit serta
kekuatan ekonomi dan perdagangannya. Hal ini menimbulkan pertanyaan,
apakah dengan hilangnya emas dan perak dari peredaran, hukum-hukum
terkait juga ikut hilang, ataukah berpindah pada pengganti baru berupa uang
kertas? Dalam wacana fikih, terdapat dua posisi utama. Pertama, pandangan
mayoritas ulama klasik yang menolak berlakunya riba pada uang kertas.
Mereka berargumentasi bahwa pengharaman riba bersifat ta ‘abbudi tanpa illat
rasional yang dapat diperluas, serta bahwa emas dan perak memiliki
karakteristik unik sebagai tsaman khalgi (mata uang secara penciptaannya).
Selain itu, mereka menekankan bahwa sifat mata uang pada selain emas dan
perak hanya bersifat insidental dan bisa hilang sewaktu-waktu, dan pendapat
inilah yang diambil dan dikuatkan Ali Jum’ah.®’

Sebaliknya, kelompok kedua yang banyak diikuti ulama kontemporer,
menilai bahwa uang kertas memiliki fungsi tsamaniyyah yang nyata, sehingga
hukumnya mengikuti kedudukan emas dan perak. Mengabaikan penerapan
hukum riba pada uang fiat dianggap akan meniadakan hukum yang sangat
mendasar dalam muamalah, serta berpotensi merusak tatanan zakat, mahar,
dan transaksi keuangan modern. Dengan pendekatan tahqiq al-manath®®
mereka berkesimpulan bahwa sifat tsamniyah ghalibah (nilai atau harga yang
dominan) pada mata uang fiat menjadi illat utama pengharaman riba.

8 Ali Jum*ah Muhammad, Majmii ‘at Rasd il fI ‘Ilm Ushiil al-Figh,..hal. 156

8 Ali Jum’ah, Atsar Dhahdb al-Mahall fi al-Hukm, Kairo: Jami‘at al-Azhar, 1414
H/1993 M., hal. 56

8 Tahqiq al-manath adalah suatu istilah dalam usul fikih untuk memastikan
keberadaan atau kebenaran suatu ‘i/lak (alasan hukum) pada kasus-kasus partikular.



175

Banyak ulama kontemporer tidak sependapat dengan mayoritas ulama
klasik yang membatasi riba hanya pada emas dan perak. Mereka menilai, jika
riba tidak berlaku pada uang kertas, maka akan berimplikasi pada gugurnya
kewajiban zakat atas alat tukar modern serta merusak sistem muamalah,
mengingat uang kertas telah menjadi sarana utama transaksi, pembayaran
mahar, pendirian perusahaan, dan kepemilikan harta. Perbedaan mendasar
terletak pada naqdiyyah (fungsi moneter emas dan perak sebagai dasar
pengharaman riba) dan maliyah (fungsi keuangan umum dalam transaksi).
Uang fiat , meskipun kehilangan naqdiyyah-nya, tetap memiliki fungsi
maliyah karena masih dapat dijadikan ukuran nilai, alat tukar, serta sarana
pemenuhan kebutuhan sosial. Oleh karena itu, jika pengharaman riba bersifat
ta ‘abbudr, maka tidak selalu terkait dengan rasionalisasi maslahat. Hal ini
ditegaskan oleh al-‘Izz ibn ‘Abd al-Salam seorang ulama syafi’iyah yang
menilai tidak semua bentuk larangan riba dapat dijelaskan secara rasional,
sebab kadang aspek ta ‘abbudi lebih dominan.®’

Dengan demikian, riba hakikatnya terikat pada naqdiyyah emas dan
perak yang sudah tidak lagi berfungsi di era modern, sedangkan fungsi mata
uang fiat pada transaksi lain tetap berlandaskan pada sifat maliyah-nya yang
masih eksis, sehingga meski tidak ada padanya riba, tapi tetap ada kewajiban
zakat. Adapun praktik jual beli utang dengan utang (bay * al-dayn bi al-dayn
atau al-kali’ bi al-kali’) tetap dilarang berdasarkan hadis, karena berpotensi
menimbulkan akumulasi dan inflasi utang, sehingga bunga berbasis waktu
(interest) tetap dipandang haram. Berdasarkan kerangka pemahaman tersebut,
setiap fatwa Ali Jum‘ah yang berkaitan dengan mata uang fiat atau kertas
tidak dikategorikan sebagai riba. Konsepsi ini juga tercermin dalam
penafsirannya terhadap Surah al-Baqarah ayat 275, di mana ia menegaskan
bahwa mata uang kertas tidak mengandung ‘llat riba.

87 Ali Jum‘ah Muhammad, Atsar Dhahdb al-Mahall fi al-Hukm,...hal.60



176



BAB VI
PENUTUP

A. Kesimpulan

Ali Jum’ah menafsirkan ayat-ayat riba secara tekstual dan kontekstual.
Ia menekankan bahwa ungkapan “yang memakan riba” dalam QS. Al-
Baqarah [2]:275 merupakan kiasan dari tindakan “mengambil” atau
“mengamalkan” riba. Larangan tersebut, menurutnya, dimaksudkan untuk
melindungi masyarakat dari eksploitasi ekonomi oleh pihak kuat. Dalam
tafsirnya, Ali Jum’ah juga menyoroti bahwa Allah telah menghalalkan jual-
beli dan mengharamkan riba sebagai dua hukum Ilahi yang berlawanan. Ia
menjelaskan kondisi tak mampu berdiri normal (takhabbathu asy-syaitan min
al-mass) sebagai gambaran penderitaan eskatologis akibat pengaruh setan bagi
pemakan riba. Selanjutnya, pada QS. 2:276 ia memaknai “Allah
memusnahkan riba dan menumbuhkan sedekah” sebagai pertentangan hakiki
antara kehancuran ekonomi riba dan keberkahan ekonomi sedekah. Dalam
pandangannya, kekayaan dari riba yang tampak banyak itu kehilangan
barakahnya dan akhirnya hancur, sedangkan sedekah terus berkembang
dengan berkah dan manfaat yang luas.

Ali Jum’ah memiliki kesamaan pandangan utama dengan para mufasir
klasik maupun kontemporer mengenai makna ayat riba. Para mufasir seperti
at-Tabari, Ibn Katsir, dan al-Zuhaili sependapat bahwa “ya’kuluna ar-riba™
adalah kiasan untuk “mengambil” harta riba, dan bahwa gambaran
takhabbathu ash-syaitan min al-mass melambangkan kondisi tidak wajar di
akhirat akibat riba. Ali Jum’ah sejalan dengan kesimpulan ini, tetapi ia
membedakan tafsirnya dengan menambahkan dimensi historis-ekonomi. Ia

177



178

mengaitkan penafsiran klasik tersebut dengan perkembangan sejarah mata
uang dari dinar dan dirham hingga uang kertas (fiat) untuk menjelaskan akar
masalah ketidakadilan ekonomi modern. Pendekatan ini menjembatani
pemahaman tradisional dengan tantangan kontemporer sehingga tafsir Ali
tidak hanya bersifat tekstual-teologis, tetapi juga kritik sosial-ekonomi yang
relevan bagi zaman sekarang.

Perbedaan mendasar muncul dalam pandangan Ali Jum’ah dibanding
ulama kontemporer lain tentang bunga bank dan uang fiat . Mayoritas ulama
kontemporer (misalnya Majma’ al-Figh al-Islami dan DSN-MUI) berpendapat
bahwa uang fiat setara dengan emas-perak karena fungsi medium of
exchange-nya yang dikenal dengan istilah al-tsamaniyah, sehingga segala
transaksi dengan kelebihan (riba) dalam mata uang kertas dianggap haram. Ali
Jum’ah menolak analogi ini. la menegaskan bahwa uang kertas bersifat
i ‘tibari (konvensional) tanpa nilai intrinsik, berbeda ontologis dengan emas-
perak. Menurut Ali Jum’ah, bunga bank modern (al-faidah al-mashrafiyah)
adalah mekanisme keuangan yang diatur secara transparan dan positif,
sedangkan riba adalah praktik eksploitatif yang terkait komoditas berharga.
Dengan demikian ia memandang transaksi perbankan kontemporer sebagai
pembiayaan atau investasi yang sah (misalnya simpanan kepada bank atau
modal usaha), bukan akad pinjaman yang mengandung riba, hal ini
berdasarkan pengamatanya terhadap regulasi bank konvensional yang ada di
Mesir, akan tetapi terkait bank konvensional di luar negara Mesir, Ali Jum’ah
tidak menjamin apakah regulasinya sama atau tidak. Singkatnya, Ali Jum’ah
mengelaborasi bahwa perbedaan akad dan substansi tujuan merupakan kunci
membedakan bunga bank dengan riba klasik.

Implikasi penafsiran Ali Jum’ah terhadap hukum mata uang fiat
adalah penyesuaian status hukumnya. Menurut Ali, ‘illat riba yang melekat
pada emas dan perak tidak berlaku pada uang kertas karena sifat naqdiyah-nya
telah hilang, meskipun sifat maliyyah (kekayaan) tetap ada, hal ini di dasarkan
pada penerapan teori atsar dzhab al-mahal fi al-hukm (pengaruh hilangnya
suatu objek pada hukum). Dengan demikian, transaksi perbankan
konvensional berbunga yang berbasis mata uang fiat tidak otomatis
dikategorikan sebagai riba; selama akad dilakukan secara adil (misalnya
dalam bentuk mudharabah atau musyarakah) dan bukan berupa jual-beli utang
dengan utang, maka hukumnya boleh (mubah). Ali Jum’ah tetap menegaskan
bahwa praktek jual-beli utang tertunda (kali bi kali) haram untuk mencegah
akumulasi utang yang menyerupai bunga. Secara keseluruhan, perspektif Ali
Jum’ah mengenai ayat tafsir dalam Al-Qur’an dan pemahaman mendalamnya
terhadap usul fikih memberikan kerangka fikih baru yang memungkinkan
umat Islam berinteraksi dengan sistem keuangan modern tanpa meninggalkan
prinsip keadilan dan larangan eksploitasi dalam riba.



179

B. Implikasi Hasil Penelitian

Hasil penelitian mengenai pemikiran Ali Jum‘ah tentang ayat-ayat riba
dan implikasinya terhadap konsep mata uang fiat ~ memiliki sejumlah
implikasi yang signifikan, baik secara teoretis maupun praktis. Secara teoretis,
penelitian ini memperkaya khazanah tafsir dan hukum ekonomi Islam dengan
memberikan perspektif baru terhadap status uang fiat dalam kaitannya dengan
larangan riba. Ali Jum‘ah, dengan pendekatan ontologisnya, menegaskan
bahwa uang kertas berbeda secara hakikat dengan emas dan perak, sehingga
tidak dapat serta-merta disamakan dalam hukum riba. Pandangan ini
membuka ruang ijtihad bagi ulama kontemporer dalam merumuskan hukum
yang lebih adaptif terhadap dinamika sistem keuangan modern, dengan tetap
berlandaskan pada magqasid al-shari‘ah seperti keadilan, kemaslahatan, dan
perlindungan terhadap masyarakat dari eksploitasi.

Secara praktis, temuan penelitian ini dapat menjadi bahan
pertimbangan bagi regulator dan otoritas keuangan syariah dalam
merumuskan kebijakan ekonomi Islam yang lebih inklusif. Dengan
mempertimbangkan pandangan Ali Jum‘ah, diskursus tentang bunga bank,
inflasi, dan mekanisme keuangan modern tidak lagi semata-mata dipandang
dalam kerangka analogi klasik, melainkan juga dengan melihat konteks sosial-
ekonomi kontemporer. Hal ini penting mengingat sebagian besar umat Islam
di negara-negara berkembang, termasuk Indonesia, masih bergantung pada
sistem perbankan konvensional. Pemikiran Ali Jum‘ah memberi ruang
kompromi agar umat Islam dapat tetap terlibat dalam sistem keuangan modern
tanpa harus terjebak dalam dilema syariah.

Dengan demikian, penelitian ini memiliki implikasi luas: memperkaya
kajian akademik dalam tafsir hukum Islam, memberikan arah baru bagi
pengembangan regulasi keuangan syariah, serta membantu masyarakat
Muslim memahami perbedaan pandangan ulama dalam isu riba dan mata uang
fiat , sehingga mereka dapat mengambil keputusan ekonomi yang lebih bijak
dan sesuai dengan tuntunan agama.

C. Saran

Berdasarkan hasil penelitian mengenai pemikiran Ali Jum‘ah tentang
ayat-ayat riba dan implikasinya terhadap konsep mata uang fiat , terdapat
beberapa saran yang dapat diajukan. Pertama, bagi para akademisi dan
peneliti, diperlukan pengembangan kajian lebih lanjut mengenai hubungan
antara tafsir Al-Qur’an, maqgasid al-shari‘ah, dan sistem moneter kontemporer.
Penelitian ini hanya berfokus pada pemikiran Ali Jum‘ah, sehingga studi
lanjutan dapat memperluas cakupan dengan membandingkan lebih banyak
ulama kontemporer, baik yang sejalan maupun yang berbeda pandangan,
untuk memperkaya diskursus akademik dan memberikan pemetaan yang lebih
komprehensif.



180

Kedua, bagi otoritas dan regulator keuangan syariah, penting untuk
menjadikan hasil penelitian ini sebagai bahan refleksi dalam merumuskan
kebijakan yang responsif terhadap realitas ekonomi global. Pandangan Ali
Jum‘ah yang membedakan antara riba klasik dan bunga bank modern dapat
menjadi alternatif dalam menyusun regulasi yang lebih fleksibel, tanpa
mengabaikan prinsip-prinsip dasar syariah. Regulasi yang akomodatif namun
tetap berorientasi pada keadilan dan perlindungan umat akan membantu
memperluas penerimaan masyarakat terhadap sistem keuangan syariah.

Ketiga, bagi masyarakat Muslim, pemahaman mengenai perbedaan
pandangan ulama terkait uang fiat dan bunga bank perlu ditingkatkan melalui
literasi keuangan syariah. Sosialisasi dan edukasi yang memadai akan
membantu umat dalam mengambil keputusan ekonomi yang lebih sadar
hukum dan berlandaskan prinsip syariah. Dengan demikian, mereka dapat
menghindari praktik keuangan yang merugikan sekaligus tetap terlibat dalam
dinamika sistem ekonomi modern.

Akhirnya, penelitian ini diharapkan menjadi pijakan awal bagi upaya
integrasi antara nilai-nilai syariah dan praktik ekonomi global, serta
mendorong lahirnya model keuangan Islam yang lebih kontekstual, adil, dan
relevan dengan kebutuhan umat.



DAFTAR PUSTAKA

‘Alisy, Abl ‘Abdillah Muhammad. Manh al-Jalil Syarh Mukhtashar Khalil.
Juz 4. Beirut: Dar al-Fikr, 1989.

Ahmad, Hasan. AI-Nugqiid al-Waraqiyyah wa Ahkdamuha fi al-Figh al-Islami.
Kairo: Dar al-Salam, 2004.

Ahmadi, Abdul Zahoor. "Understanding Islamic Economics as an Islamic
Moral Economy." Comserva: Jurnal Penelitian dan Pengabdian

. Masyarakat, vol. 4, no. 5, September 2024.

Amidi, Saifuddin. Al-Thkam fi Ushul al-Ahkam. Cet. 2, jilid 3. Damaskus
Beirut: al-Maktab al-Islami, 1402 H.

Antonio, Muhammad Syafi’i. Bank Syari'ah: Dari Teori ke Praktik. Jakarta:
Gema Insani Press, 2001.

Ashfahani, al-Raghib. AI-Mufradat fi Gharib al-Qur ’an. Beirut: Dér al-Qalam,
1412 H.

Asyqar, Umar bin Sulayman. al-Waraq al-Naqdi: Haqiqatuhu wa Hukmuh.
Oman: Dar al-Nafa’is, 2000.

Azhari, Mustafa Ridha. AI-Mujaddid. Kairo: Dar al-Imam al-Razi li al-Nasyr
wa al-Tawzi‘, 2020.

------- . Izalat al-Ghumdmah ‘an Sirah wa Masirah al-Imdm al-‘Allamah.
Kairo: t.p., 2022.

Badran, Abt al-‘Aynayn. Ushiil al-Figh al-Islami. Kairo: Dar al-Ma“arif, t.th.

Baghawi, Abll Muhammad al-Husain ibn Mas‘td ibn Muhammad ibn al-
Farrd’. Ma ‘alim al-Tanzil fi Tafsir al-Qur’an. Jilid 1. Beirut: Dar Thya’
al-Turats, 1420 H.

Bakri, Husain Ahmad Shalih. Bughyat al-Bdhits ‘an Zawad'’id Musnad al-
Harits. Ed. Husain Ahmad Shalih al-Bakri, cet. 1, jilid 1. Madinah:

181



182

Markaz Khidmat al-Sunnah wa al-Sirah al-Nabawiyyah, Universitas
Islam Madinah, 1994.

Baladzuri, Ahmad bin Yahya. Futiih al-Buldan. Beirut: Dar wa Maktabah al-
Hilal, 1988.

Barhamati,*Abd al-Aziz bin ‘Alil bin ‘Abd Allah. Asbab al-Tadhakhkhum fi
al-Awrdq al-Naqdiyyah. Damaskus: Dar al-Qalam, 2015.

Benazeer, Shahzada. “Is the ‘Riba’ Identical to Bank Interest? Towards
Understanding the Quranic Term ‘Ar-Riba’.” European Journal of
Islamic Finance, vol. 12 no. 1, 2025.

Blinder, Alan. “Central Bank Independence and Fiscal Responsibility.” Jurnal
NBER Working Paper, no. 1, 2018.

Buhari, Taufiq. "Bank dan Riba: Implikasinya dalam Ekonomi Islam." Jurnal
Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman, vol. 6, no. 1, Maret 2020.
Bukhari, Abu Abdillah Muhamad ibn Ismai. Shahih al-Bukhari. Jilid 3.

Damaskus: Dar Ibn Katsir, 1993.

Burhanuddin, Chairul Thsan. “Uang dalam Perspektif Islam.” Jurnal UM
Sorong, vol. 4, no. 2, 2018.

——————— . "Fiat Money Inconsistency and the Return of Dinar-Dirham as a
Medium of Exchange." Jurnal Riset Akuntansi dan Keuangan, vol. 9,
no. 1, 2021.

Cachanosky, Nicolds. “The Mises-Hayek Business Cycle Theory, Fiat
Currencies and Open Economies.” Suffolk University Working Paper,
no. 1, 2012.

Chair, Washilul. “Riba dalam Perspektif Islam dan Sejarah™. Jurnal Igtishadia,
vol. 1, no. 1, 2014.

Chapra, Umer. The Islamic Vision of Development. Jeddah: Islamic Research
and Training Institute (IRTT), 2008.

Crowther, Geoffrey. An Outline of Money. t.tp: Thomas Nelson & Sons Ltd,
1940.

Deck, Cary. Porter. Why Stable Fiat Money Hyperinflates: Results from an
Experimental Economy. University of Arkansas & George Mason
University, 2001.

Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia. Fatwa No. I Tahun 2004
tentang Bunga Bank. Jakarta: MUI, 2004.

——————— . Fatwa No. 28/DSN-MUI/III/2002 tentang Jual Beli Mata Uang (al-
Sharf). Jakarta: DSN-MUI, 2002.

Dewi, Komala. "Konsep Riba dalam Perekonomian Islam." Journal of Islamic
Economics and Finance 2, no. 1, Februari 2024.

Durani, Farah Yassen. "The Life-Cycle Of Fiat Money : An Insight Into Its
History and Evolution." Journal of Indian Research 3, no. 4, 2015.

Efendi, Aida. "Dampak Riba dalam Kehidupan Ekonomi: Perspektif Syariah
dan Ekonomi Kontemporer." Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama
Islam 1, no. 4, Desember 2024.

Eichengreen, Barry. “The Dollar and Its Discontents: The Rise and Fall of the
Global Currency.” Foreign Affairs, vol. 90, no. 4, 2011.

Fair(iz, Majduddin Abt Tahir Muhammad. A/-Qamiis al-Muhit. Cet. 8. Beirut:
Mu’assasah al-Risalah li al-Tiba‘ah wa al-Nashr wa al-Tawzi‘, 2005.



183

Farooq, Mohammad Omar. "Exploitation, profit and the riba-interest
reductionism." International Journal of Islamic and Middle Eastern
Finance and Management, vol. 5, no. 4, 2012.

------- . "Rent-seeking behaviour and zulm (injustice/exploitation) beyond riba-
interest equation." ISRA International Journal of Islamic Finance 11,
no. 1, 2019.

Ferguson, Niall. The Ascent of Money. London: Penguin Books, 2008.

Fernandez, Villaverde. "Central Bank Digital Currency: A View from the
Trenches." Federal Reserve Bank of St. Louis Review 104, no. 1 (2022).

Friedman, Milton. "The Role of Monetary Policy." The American Economic
Review, vol. 58, no. 1, 1968.

Gedung Pusat Pengembangan Islam. Buku Pintar BMT Unit Simpan-Pinjam
dan Grosir. Surabaya: tp., t.t.

Harahap, Syabirin. Bunga Uang dan Riba dalam Hukum Islam. Cet. ke-2.
Jakarta: Pustaka Al Husna, 1993.

Hardiati, Neni, dan Syahrul Anwar. "Incompatible Business Behavior Toward
Islamic Ethics: A Study On The Practices Of Riba And Bank Interest."
Current Advanced Research On Sharia Finance And Economic
Worldwide (Cashflow), vol. 1, no. 1, 2022.

Haytami, Ahmad ibn Muhammad ibn ‘All ibn Hajar. Tuhfat al-Muhtdj fi Syarh
al-Minhdj. Disertai hasyiah ‘Abd al-Hamid al-Sharwani dan Ahmad
ibn Qasim al-‘Abbadi. Kairo: al-Maktabah al-Tijariyyah al-Kubra,
1938.

Hoppe, Hans-Hermann. “How is Fiat Money Possible? Or, The Devolution of
Money and Credit.” The Review of Austrian Economics 7, no. 2, 1994.

Ibn Anas, Malik. AI-Muwaththa. Beirut: Daral-Kutub al-Ilmiyah, 2005.

Ibn Katsir, Ismail ibn Umar. Tafsir al-Qur'an al-'Azim. Jilid. 1. Beirut: Dar al-
Kutub al-'Tlmiyah, 1998.

Ibn Qayyim, Syams al-Din Muhammad. 4 ‘lam al-Muwagqqi‘in ‘an Rabb al-
‘Alamin. Juz 2. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1991.

——————— . Miftah Dar al-Sa‘ddah. Juz 2. Kairo: Dar al-*Ahdj, t.th.

Ibn Qudamah, Abu Muhammad Abdullah. al-Mughni ‘ala Mukhtashar al-
Khiraqi. Jilid 4. Kairo: Maktabat al-Qahirah, 1968.

Ibn Rusyd, Abul Walid Muhammad. Biddyat al-Mujtahid. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 2002.

Ibn Taimiyah, Taqi al-Din Abu al-‘Abbas Ahmad. Majmu * al-Fatawa. Juz 24.
Riyadh: Majma*“ al-Malik Fahd li-Tiba‘at al-Mushaf al-Sharif, 1995.

Ibn Faris, Abu al-Husain Ahmad. Magqadyis al-Lughah. Juz 5. t.tp: Dar al-Fikr,
1979.

Ibn Muflih, Burhanuddin Abu Ishaq Ibrahim. al-Mubdi* fi Syarh al-Mugni ‘.
Juz 4. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997.

Ichsan, Muchammad. “Konsep Uang dalam Perspektif Ekonomi Islam.”
Jurnal Tkonomika, vol. 1, no. I, 2016.

Ikhwa, Rozatul, dan Rayyan Firdaus. "Pandangan Islam tentang Riba dalam
Transaksi Keuangan: Tinjauan Ayat Al-Qur'an, Hadis, dan Pendapat
Para Ulama." Jurnal llmiah Ekonomi, Akuntansi, dan Pajak, vol. 1, no.
4 2024.



184

Igbal, Muhammad. “Ayat-Ayat al-Qur’an dan Hadis-Hadis Tematik tentang
Uang dan Pembiayaan.” Aghniya Jurnal Ekonomi Islam, vol.1, no. 2,
Juni 2019.

Jafar, Adnan Zikri. "From Structure to Purpose: Green and Social Narratives,
and the Shifting Morality of Islamic Finance in Kuala Lumpur."
Sustainability, vol. 14, no. 9, 2022.

Jamaluddin. "Fiat Money: Masalah dan Solusi." Jurnal Akuntansi
Multiparadigma 4, no. 2, 2013.

Jum‘ah, Ali. Atsar Dzihab al-Mahhall fi al-Hukm. Kairo: Dar al-Salam, 1993.

------- . Al-Nibras fi Tafsir al-Qur’dn al-Karim. Cet. ke-1. Kairo: Al-Wabil 1i al-
Intaj wa al-Tawzi‘ wa al-Nashr, 2008.

------- . Wa Qala al-Imam. Cet. 1. Kairo: Al-Wabil al-Shayyib li al-Intdj wa al-
Tawzi® wa al-Nasyr, 2010.

——————— . “Hal hunaka farqun bayna al-fawa’id al-bankiyyah wa al-riba am anna
hagiqatahuma wahidah?” dalam situs web resmi Ali Jum‘ah
https://mail.draligomaa.com/index.php/. Diakses pada tanggal 25
Agustus 2025.

——————— . “Tafsir al-Qur’an al-Karim.” Dalam kanal youtube resmi Ali Jum‘ah
https://www.youtube.com/(@DrAliGomaa. Diakses pada tanggal 8
Agustus 2025.

Juwayni, Abl al-Ma‘ali ‘Abd al-Malik. Al-Burhdn fi Ushiil al-Figh. Juz 2.
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997.

Kahf, Monzer. The Islamic Economy. Jeddah: Islamic Research and Training
Institute (IRTT), 2005.

——————— . "Magqasid al Shari'ah in the Prohibition of Riba and their Implications
for Modern Islamic Finance." Makalah disajikan pada [IUM
International Conference on Magqasid al Shari'ah, 10 Agustus 2006.

Kamasa, Frassminggi. “Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar: Analisis dan
Evaluasi Kritis Sistem Moneter Internasional.” Jurnal Global &
Strategis, vol. §, no. 2, 2014.

Kasani, ‘Ala’ al-Din Abl Bakr. Badad i al-Shanad’i* fi Tartib al-Syard’i*. Juz 5.
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986.

Kelompok Peneliti. Qird'ah fi Fikri al-Imam al-Ustddz al-Duktur Ali Jum’ah
wa Juhudihi fi Khidmati al-Qur'an al-Karim wa 'Ulumihi. Al-Qahirah:
al-Wabil al-Sayyib li al-Intdj wa al-Nashr wa al-Tawzi', 2020.

Krugman, Paul. The Return of Depression Economics and the Crisis of 2008.
New York: W.W. Norton & Company, 2009.

Kuswoyo, Nyoko Adi. “Riba dalam Perspektif Al-Qur’an: Kajian Tafsir
Tematis.” Jurnal Mafhum, vol. 8, no. 2, 2017.

------- . "Riba dalam Perspektif Al-Qur’an: Kajian Tafsir Tematis." Jurnal
Ushuluddin, vol. 36, no. 2, 2022.

Lestari, Nelly. "Memahami Riba: Definisi, Tujuan dan Penyebab." Tamaddun
Journal of Islamic Studies, vol. 1, no. 1, Juni 2022.

Majelis Ulama Indonesia. "Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 1 Tahun
2004 Tentang Bunga (Interest/Fa'idah)." Himpunan Fatwa Majelis
Ulama Indonesia, 2004.

Majma*‘ al-Figh al-Islami. Majallat Majma* al-Figh al-Islami. Jilid 3.
Damaskus: Dar al-Qalam, 1415 H.



https://mail.draligomaa.com/index.php/
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa

185

------- . Resolution No. 42 (5/4). Jeddah: OKI, 1988. dalam https.//iifa-
aifi.org/en/32270.html. Diakses pada tanggal 8 September 2025
Makhdoom, Tayyaba Rafique. "English-Conflict Between Justification Of
Interest (Riba) And Its Prohibition For The Welfare Of Mankind:
Theories And Opinions." The Scholar Islamic Academic Research

Journal 3, no. 2, 2017.

Maliastuti, Jati Riwi. "Analisis Pendapat Yusuf Qardhawi dan Ali Jum'ah
tentang Hukum Bunga Bank". Tasamuh: Media Pengembangan Ilmu-
Ilmu Keislaman, Vol. 3, No. 2, 2020.

Mani‘, ‘Abd Allah Sulayman. al-Waraq al-Nagdi: Tarikhuh, Hagqigatuh,
QOimatuh, Hukmuh. 2nd ed. Makkah al-Mukarramah: al-Mu’allif, 1404
H/1984 M.

Magqrizi, Taqi al-Din Abu al-‘Abbas Ahmad. Ighatsat al-Ummah bi Kashf al-
Ghummah. Cet. 1. Giza: ‘Ain li al-Dirasat wa al-Buhts al-Insaniyyah
wa al-Ijtima‘iyyah, 2007.

Maraghi, Ahmad Mustafa. Tafsir al-Mardghi. Jilid 3. Beirut: Dar lhya’ al-
Turats al-‘Arabi, 2004.

Marzuq, Waliyah Mahmud. Figh al-Mu ‘amalat al-Muqaran. Kairo: Al-Azhar
University, 2019.

Mas‘ud, Muhammad. Tawhid al-‘Umlat al-Naqdiyah wa Atharuha fi
Iqtisadiyyat al-Duwal al-Namiyah. Cet. 2010. Kairo: Dar al-Nashr li
al-Jami‘at.

Masir, Talhah Muhammad. Kitab al-Duktir ‘Ali Jum ‘ah Il Ayna. Kairo: Dar
al-Kutub al-Mishriyyah, 2011.

McLeod, Frank Fenwick. "A History of Fiat Money." Annals of the American
Academy, vol. 11, no. 1, 1898.

Megawati. "Riba Menurut Ulama Klasik dan Kontemporer." Tesis Magister
Agama, Jakarta: Institut PTIQ, 2020.

Mishkin, Frederic S. The Economics of Money, Banking, and Financial
Markets. Boston: Addison Wesley, 2007.

Muslim, Abu al-Husain Muslim Ibn Hajjaj. A/-Shahih. Kitdb al-Musaqah,
Hadis No. 91, Juz 2. Istanbul: Darud Da'wah & Tunisia: Dar Sahnun,
1992.

Muthar, Muhamad Khudhair Hamid. "Ahkam Al-Riba Fi Al-Nuqud: Dirasah
Fighiyah Muqaranah." Jurnal Al-Buhuth wa Al-Dirasat Al-Islamiyah,
vol. 60, No.1, 2020.

Nawawi, Ab( Zakariyyd Yahya Muhyiddin. Al-Majmi‘ Syarh al-
Muhadhdhab. Jilid 9. Beirut: Dar al-Fikr, t.t.

Qal‘aji, Muhammad Rawwas. al-Mu ‘Amaldt al-Maliyah al-Mu ‘Gshirah Fi
Dhaw’ al-Figh Wa-Al-Syari ‘ah. Cet. ke-2. Beirut: Dar al-Nafa’is, 2002.

Qurtubl, Al-Jami* li Ahkam al-Qur’an. Kairo: Dar al-Kutub al-Mishriyyah,
1964.

Qutb, Sayyid. Fi Zilal al-Qur’an. Jilid 1. Kairo: Daral-Syuruq, 2000.

Rahardjo, Dawam. Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep
Konsep Kunci. Vol 11, No. 9. Jakarta: LSAF, 1991.

Rahmatika, Chairunisa Indri, dan Herlina Yustati. "Analisis Pengaruh Fatwa
MUI terhadap Perkembangan Ekonomi Syariah di Indonesia." Jurnal



https://iifa-aifi.org/en/32270.html
https://iifa-aifi.org/en/32270.html

186

Penelitian IImu Ekonomi dan Keuangan Syariah 2, no. 4, November
2024.

Razi, Fakhruddin. Mafatih al-Ghaib. Jilid VII. Beirut: Dar Ihya at-Turats al-
Arabi, 1420 H.

Rida, Muhammad Rashid. Tafsir Al-Qur’an Al-Hakim (Tafsir al-Mandr). Jilid
II1. Kairo: al-Ha'iah al-Misriyah al-'Ammah li al-Kitab, 1990.

------- . Tafsir Al-Qur’an Al-Hakim (Tafsir al-Manar). Jilid IV. Mesir: Dar Al-
Manar, 1376 H.

Rizk, Miranda Zaghlal. A/-Nugiid wa al-Buniik. Jami‘at Banha: Kulliyyat al-
Tijarah, 2009.

Sa‘di, Abdurrahman. Taysir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan.
Riyadh: Dar al-Salam, 2001.

Sahnun, Abu Sa’id Abd al-Salam al-Tanukhi. AI-Mudawwanah al-Kubrd. Juz
3. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994.

Salami, Muhammad Mukhtar. Buhuts Mukhtdrah fi al-Tamwil al-Islami.
Kairo: Daral-Nahdah, 2010.

Sarakhsi, Muhammad bin Ahmad. al-Mabsith. Juz 11. Beirut: Dar al-
Ma‘rifah, 1993.

Saragih, Ersa Al-Farizy. "Dampak Negatif Riba terhadap Perekonomian Islam
(Perspektif Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fiy Zilalil Qur’an)."
Pappasang Jurnal Studi Alquran-Hadis Dan Pemikiran Islam, vol. 5,
no. 2, Desember 2023.

Sarakhsi, Muhammad ibn Ahmad Abi sahl. A/-Mabst. Jilid 11. Beirut: Dar al-
Ma‘rifah, 1993.

——————— . Al-Mabsut. Jilid 12. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1993.

Shablni, Ali. Shafwat al-Tafasir. Jilid 2. Beirut: Dar al-Fikr, 1981.

Shihab, M. Quraish. Tafsir AI-Misbah. Jilid 2. Jakarta: Lentera Hati, 2000.

Siddiqi, Mohammad Nejatullah. “Riba, Bank Interest and the Rationale of Its
Prohibition.” Visiting Scholars Research Series, No. 2. Jeddah: Islamic
Research and Training Institute (IRTI), Islamic Development Bank,
2004.

——————— . Riba, Bank Interest, and the Rationale of Its Prohibition. Jeddah:
Islamic Research and Training Institute (IRTI), 2004.

Strzelecki, Jerzy. “Fiat Money. Over a Thousand Years of the Biggest Invention
in the History.” Problemy Zarzqdzania, vol.13, no. 3, 2015.

Subki, Abl al-Hasan ‘Alil. AI-Majmii * Syarh al-Muhadzab. Jilid 11. Beirut: Dar
al-Fikr, t.t.

Sularno. "Larangan Riba dalam Al-Qur’an: Studi Tematik." Jurnal
Ushuluddin, vol. 20, no. 2, 2012.

------- . "Riba sebagai Pelanggaran Moral dan Sosial dalam Perspektif Al-
Qur’an." Jurnal Al-Qalam 20, no. 2, 2018.

Syarbini, Syamsuddin Muhammad. Mughni al-Muhtdj ila Ma ‘rifat Ma ‘ani
Alfazh al-Minhdj. Juz 2. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994.

Swartz, Nico P. "The Prohibition Of Usury (Riba) A Moral-Ethical Perspective
Of Islamic Financial And Banking Law: A Comparative Study Between
The Islamic And The Conventional Model." Jurnal Syariah vol. 17, no.
2,2009.

Syafi‘i, Muhammad Ibn Idris. A-Umm. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1990.



187

Syahroni, Oni. Ushul Figh Muamalah: Kaidah-kaidah Ijtihad dan Fatwa
dalam Ekonomi Islam. Depok: PT. RajaGrafindo Persada, 2019.
Syathiri, Muhammad ibn Ahmad ibn ‘Umar. Syarh al-Yaqut al-Nafis fi
Madzhab Ibn Idris. Beirut: Dar al-Hawi, 1997.

Tantawi, Muhammad Sayyid. at-Tafsir al-Wasit li al-Qur'an al-Karim. Jilid 1.
Kairo: Dar Nahdat Misr, 1998.

Tarmidi, Lepi T. "Krisis Moneter Indonesia: Sebab, Dampak, Peran IMF dan
Saran". Buletin Ekonomi Moneter dan Perbankan, vol. 1, no. 4, 1999.

Tymoigne, Eric. “Seven Replies to the Critiques of Modern Money Theory.”
Dalam Levy Economics Institute Working Paper Series, 2021.

Wulandari, Amelia. "Bunga Bank dalam Perspektif Islam". Jurnal Keuangan
Islam, vol. 5, no. 2, 2022.

Zayla‘l, Fakhruddin ‘Utsman. Tabyin al-Haqa’iq Sharh Kanz al-Daqd’ig. Juz
2. Kairo: al-Mathba“‘ah al-Kubra al-Amiriyyah, 1313 H.

——————— . Tabyin al-Haqad’iq Sharh Kanz al-Daqd’iq. Juz 3. Kairo: al-Mathba‘ah
al-Kubra al-Amiriyyah, 1314 H.

Zuhaili, Wahbah. Al-Figh al-Isldmi wa Adillatuhu. Jilid 5. Damaskus: Dar al-
Fikr, 2007.

——————— . Tafsir al-Munir fi al-‘Aqidah wa al-Shari‘ah wa al-Manhaj. Jilid 4.
Beirut: Dar al-Fikr al-Mu‘asir, 1998.

——————— . Al-Mu‘dmaldt Al-Maliyah Al-Mu ‘ashirah: Buhits wa Fatawa wa
Hulul. Damaskus: Dar al-Fikr, 2021.



188



189

DAFTAR RIWAYAT HIDUP
Nama : Muhamad Mushollih Abdul Gofar
Tempat, tanggal lahir  : Garut, 19 Desember 1996
Jenis kelamin : Laki-Laki
Alamat : Kp. Kurnia, Desa Kersamanah, Kec. Kersamanah,
Kab. Garut Jawabarat
Email : muhamad.mushollih.abdul.gofar@mbhs.ptig.ac.id
Riwayat Pendidikan

1.SDN 1 Kersamanah — Garut (2004-2009)

2.MTsN 3 Cibatu — Garut (2009-2012)

3.Pondok Pesantren Darusalam — Garut (2012-2016)

4.S1 Syari’ah Islamiyah — Universitas Al-Azhar Kairo Mesir (2017-2022)


mailto:muhamad.mushollih.abdul.gofar@mhs.ptiq.ac.id

190



191

Daftar Pertanyaan Wawancara dan Jawaban Hasil Wawancara

Tanggal : 21 Maret 2025

Waktu : 13.00 - 13.30 CLT

Narasumber : Ali Jum’ah

Jabatan : Anggota Dewan Ulama Besar Al-Azhar dan Mantan Mufti
Republik Arab Mesir

Daftar pertanyaan wawancara ini disusun untuk membantu menjawab
permasalahan dalam penelitian berjudul “Pemikiran Ali Jum‘ah tentang
Ayat-Ayat Riba dan Implikasinya terhadap Konsep Mata Uang Fiat
(Analisis Kajian di Kanal YouTube Resmi)”. Pertanyaan-pertanyaan ini
bertujuan untuk mencocokkan dan memvalidasi pemahaman penulis terhadap
pemikiran narasumber, serta menjawab beberapa permasalahan yang tidak
ditemukan secara langsung dalam karya-karya Ali Jum‘ah. Berikut merupakan
daftar pertanyaan yang penulis ajukan kepada narasumber berikut jawabannya,
ditulis menggunakan bahasa arab dan terjemahanya:

t Vg
fad)sll o5adl e il 6, L

1. Bagaimana pandangan anda tentang uang kertas?
il
Wl 3 conlil syl (e by Y ) 100y bl e ) b all a3, 0 508
o1 )13
ok oF BSH a e 35id) adag Ogslly S 3 L)) Oslet Bl
gt Yy JSW A e Gyl S (IS Rl Ogjeny JoSr ol
CHISTaL Ly i Mg Cpadl Hlay oy gy skl (310 Yy 16 2Ll
ol by Y al Ll e w0 Jgeally jseslly (JI 800 waie aSIW i
Ly as 0) Jsi 2SI e Cms 4 Sling cad Uy Y &) Ogei am, Y1 25y



192

Lo s (U0 L 058G 0T S Y dgaliassV agad) a8 )sll s5ad) OF M3 e e
(inflation). e &yl s e

Calagl Lol slige W) Sy ¢ ale et L) ed Y 38001 5081 odin OF LoV
dgzs pOISI e gl ey Y A Gy a0 g OF o e ke 05b 2
) brle L o) Jly Ly

Terjemahan:

Tentang uang kertas, Syaikh ‘Abd al-Mani‘ pernah menulis karya
dan berpendapat bahwa uang kertas tidak mengandung riba. Ia juga
mengemukakan pandangan berbagai mazhab mengenai penerapannya.
Mazhab Hanafiyah berpendapat bahwa riba hanya terjadi pada barang yang
ditakar (mikyal) dan ditimbang (mawziin), sedangkan uang kertas bukan
termasuk keduanya. Emas adalah barang yang ditakar dan ditimbang, begitu
juga perak, namun uang kertas tidak memiliki sifat tersebut.

Mazhab Syafi‘iyah menyatakan: “Tidak ada riba dalam fuliis (uang

logam selain emas dan perak), sekalipun beredar seperti kedua mata uang
(emas dan perak).” Ini juga menjadi pendapat Hanabilah.
Adapun Malikiyah memiliki tiga pendapat; yang masyhur dan diamalkan
oleh Imam Malik adalah bahwa tidak ada riba pada uang kertas. Maka,
seluruh imam empat mazhab sepakat bahwa uang kertas tidak termasuk
objek riba, kecuali satu pendapat lemah dari Malikiyah yang menyatakan
sebaliknya.

Dari sini dapat dipahami bahwa uang kertas modern secara ekonomi
tidak dapat mengandung riba, karena adanya faktor inflasi. Pada dasarnya,
uang kertas ini tidak membutuhkan penelitian ilmiah mendalam, namun
masyarakat sering gaduh membicarakannya — terutama kalangan Wahhabi
— yang mengeluarkan miliaran uang hanya untuk menetapkan (pemikiran)
adanya riba di dalamnya. Karena itu, perlu terus dilakukan pembahasan, dan
penelitian tentang hal ini masih dibutuhkan.

t Vg

¢ panll e (3 Bhans 63T Al U 2l I Lo &30 50801 (3 con)l

2. Apakah penelitian tentang uang kertas masih memerlukan kajian akademis
yang mendalam di zaman sekarang ini?



193

Zq\}%-\
bl e el Ul b o

Terjemahan:
Ya, penelitian tentang uang kertas masih tetap dibutuhkan hingga kini.

t Vg
LI 3 coaddl e cuid) Byl Ogenis Ogp0lall sLedall 13U

. Mengapa para ulama kontemporer mengqiyaskan uang kertas dengan emas
dalam hukum riba?

HESPES
$Y Pl cadl) & o al me Bl ol oslyy 3l s OF 05,8 (o4
NAVA G die g5l A3

Terjemahan:

Karena mereka berpikir bahwa di balik uang kertas terdapat cadangan emas
sebagai jaminan. Padahal, kenyataannya cadangan emas itu sudah tidak ada
sejak tahun 1978.

t Vg
S ad Jo Sorgeidly andl  Jaldl dorg 13 oS

. Bagaimana jika terjadi pertukaran antara satu pound dengan dua pound?
Apakah termasuk riba?

I;.)\}A.-\
£ o2 A 3 8L ly (W b e e () O e Via 0N (Y
JUr O by Yy "oy of eSS L2dlll b i) 055 0T Y ()l & Je
" Sadael" Qe slaall Laaly
Terjemahan:
Tidak, karena hal itu termasuk dalam kategori sharf (pertukaran mata uang),
bukan riba.
Namun, tambahan dalam (akad) pinjaman tetap dilarang.



194

Sebagaimana dalam akad pernikahan, harus menggunakan lafaz yang sah
seperti “aku nikahkan engkau” atau “aku kawinkan engkau,” dan tidak sah
jika menggunakan lafaz pemberian seperti “aku berikan kepadamu.”
Isi seluruh wawancara di atas dapat disimak lewat audio yang direkam
langsung oleh penulis dan diunggah pada link google drive berikut:
https://drive.google.com/file/d/I TIQvWXR- bYVknlzHS8nlUemv3yIGROeWJ/

view?usp=drivesdk



PEMIKIRAN ALI JUM'AH TENTANG AYAT-AYAT RIBA DAN
IMPLIKASINYA TERHADAP KONSEP MATA UANG FIAT
(ANALISIS KAJIAN DI KANAL YOUTUBE RESMI)

ORIGINALITY REPORT

18 o, By Qs

SIMILARITY INDEX INTERNET SOURCES PUBLICATIONS STUDENT PAPERS

PRIMARY SOURCES

repository.ptig.ac.id

Internet Source

B digilib.uinsby.ac.id 1
Internet Source < %
repository.uin-suska.ac.id <
£ Internet Source %

archive.org y
Internet Seurce < %
journal.walisongo.ac.id 1
Internet Source < %
idoc.pub 1
H Internet Source < %
repository.uinsu.ac.id 1
Internet Source < %
n studentsrepo.um.edu.my 29

Internet Source %
eprints.walisongo.ac.id “

Internet Source < %

repositori.uin-alauddin.ac.id 1

Internet Source < %




