
 
 

PEMIKIRAN ALI JUM‘AH TENTANG AYAT-AYAT RIBA 

DAN IMPLIKASINYA TERHADAP KONSEP MATA UANG FIAT   

(ANALISIS KAJIAN DI KANAL YOUTUBE RESMI) 

 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Studi Magister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

sebagai Salah Satu Persyaratan Menyelesaikan Studi Strata Dua 

untuk Memperoleh Gelar Magister Agama (M.Ag.) 

 

 

 

 

 
 

 

 

Oleh: 

 MUHAMAD MUSHOLLIH ABDUL GOFAR 

NIM: 2386131023 

 

 

 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

KONSENTRASI ILMU TAFSIR 

PASCASARJANA UNIVERSITAS PTIQ JAKARTA 

2025 M / 1447 H.



ii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

ABSTRAK 

 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pemikiran Ali Jum‘ah mengenai 

ayat-ayat riba menegaskan perbedaan ontologis antara emas dan perak sebagai 

ats-tsamanain (dua alat tukar utama, yaitu emas dan perak yang bernilai 

intrinsik) dengan uang fiat  modern yang tidak memiliki nilai pada zatnya 

termasuk uang kertas. Menurutnya, uang kertas bersifat i‘tibari (memiliki nilai 

karena kesepakatan sosial dan keputusan otoritas, bukan karena zatnya), 

sehingga bunga bank dalam sistem berbasis uang fiat  tidak termasuk kategori 

riba sebagaimana yang diharamkan Al-Qur’an. Kesimpulan ini berimplikasi 

pada legitimasi transaksi keuangan modern, termasuk sistem perbankan, 

dengan menegaskan fleksibilitas ijtihad dalam menghadapi perkembangan 

instrumen ekonomi global selama tetap berlandaskan pada keadilan dan 

kemaslahatan. 

Kesimpulan tersebut diperoleh melalui kajian tematik terhadap ayat-

ayat riba, terutama QS. al-Baqarah [2]: 275–280, QS. Âli ‘Imrân [3]: 130–132, 

dan QS. an-Nisâ’ [4]: 160–161. Penelitian menelaah tafsir Ali Jum‘ah yang 

terekam dalam ceramah pada kanal YouTube resminya serta karya-karyanya, 

lalu mengaitkannya dengan konsep ‘illat hukum dalam usul fikih. Analisis 

dilakukan dengan mempertimbangkan konteks transformasi sistem moneter 

pasca-Nixon Shock 1971 yang menggantikan standar emas dengan uang fiat, 

sehingga muncul perbedaan nilai antara instrumen klasik dan modern dalam 

penerapan hukum riba. 

Tokoh utama penelitian ini adalah Ali Jum‘ah (1993) sebagai mantan 

Mufti Mesir yang berpandangan kontekstual. Ia menolak qiyas mayoritas 

ulama yang menyamakan uang fiat  dengan emas dan perak, sehingga 

menimbulkan  konsekuensi bahwa riba berlaku pada uang fiat. Mayoritas 

ulama kontemporer, seperti Ibnu Mani’ (1984), Muhamad Rawwas Qal’ahji 

(w.2014), Wahbah al-Zuhaili (w. 2015), Majma‘ al-Fiqh al-Islami (1988), dan 

DSN-MUI (2002), menilai uang fiat  termasuk dalam ‘illat riba karena fungsi 

moneter yang serupa. Sebaliknya, Ali Jum‘ah menekankan perbedaan 

substansial, yakni uang fiat  rentan inflasi dan tidak bernilai intrinsik, sesuai 

dengan teorinya atsar dzahâb al-mahal fi al-hukm (pengaruh hilangnya lokus 

atau objek pada hukum). Pandangan ini memunculkan pro-kontra: sebagian 

mengkritiknya karena dianggap merombak hukum klasik, sementara yang lain 

menilai pendekatannya adaptif dan solutif terhadap dilema umat Islam di 

tengah dominasi bank konvensional. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

studi pustaka (library research). Data primer bersumber dari ceramah Ali 



 
 

iv 
 

Jum‘ah di kanal YouTube resmi, wawancara langsung, serta karya-karyanya 

yang relevan dengan tafsir dan fikih muamalah. Data sekunder diperoleh dari 

kitab tafsir klasik dan kontemporer, literatur fikih, usul fikih serta kajian 

ekonomi Islam. Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dengan 

pendekatan tematik (maudhu‘i) untuk mengelaborasi konsep riba secara 

konseptual dan kontekstual. Dengan metode ini, penelitian berhasil 

menegaskan posisi pemikiran Ali Jum‘ah serta implikasinya terhadap status 

uang fiat  dalam hukum riba kontemporer. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

 

ABSTRACT 

 

               This study concludes that Ali Jum‘ah’s thought on the Qur’anic 

verses concerning riba emphasizes the ontological distinction between gold 

and silver as al-thamanayn (the two principal means of exchange with intrinsic 

value) and modern fiat money, including paper currency, which lacks intrinsic 

value. According to him, fiat money is i‘tibari (deriving its value from social 

convention and authoritative decree rather than from its substance). 

Consequently, bank interest in a fiat-based system does not fall under the 

category of riba as prohibited in the Qur’an. This conclusion carries 

significant implications for the legitimacy of modern financial transactions, 

including banking systems, by affirming the flexibility of ijtihad in addressing 

the evolution of global economic instruments, provided that justice and public 

welfare remain the guiding principles. 

This conclusion was derived through a thematic examination of 

Qur’anic verses on riba, particularly QS al-Baqarah [2]: 275–280, QS Āli 

‘Imrān [3]: 130–132, and QS al-Nisā’ [4]: 160–161. The research analyzes Ali 

Jum‘ah’s exegesis as articulated in his lectures on his official YouTube 

channel and his written works, linking them to the concept of ‘illat (effective 

legal cause) in usul al-fiqh. The analysis takes into account the monetary 

transformation following the 1971 Nixon Shock, which replaced the gold 

standard with fiat money, thereby generating a value disparity between 

classical and modern instruments in the application of riba rulings. 

The central figure of this study, Ali Jum‘ah (b. 1952), former Grand 

Mufti of Egypt, adopts a contextual approach. He rejects the majority opinion 

that applies qiyas (analogical reasoning) to equate fiat money with gold and 

silver, which would entail that riba applies to fiat currency. Most 

contemporary scholars, such as Ibn Mani‘ (1984), Muhamad Rawwas Qal‘ahji 

(d. 2014), Wahbah al-Zuhaili (d. 2015), the International Islamic Fiqh 

Academy (1988), and Indonesia’s DSN-MUI (2002), argue that fiat money 

falls under the same ‘illat as gold and silver due to its similar monetary 

function. By contrast, Ali Jum‘ah emphasizes its essential difference: fiat 

money is subject to inflation and lacks intrinsic value, consistent with his 

theory of athar dhahāb al-maḥall fi al-ḥukm (the effect of the disappearance 

of the object of ruling on the ruling itself). This position has sparked debate: 

some critics regard it as undermining classical jurisprudence, while others 

view it as an adaptive and pragmatic response to the dilemmas Muslims face 

in the context of conventional banking dominance. 



 
 

vi 
 

This research employs a qualitative methodology with a library-based 

approach. Primary data are drawn from Ali Jum‘ah’s official YouTube 

lectures, direct interviews, and his relevant works on Qur’anic exegesis and 

fiqh al-mu‘āmalah. Secondary data are obtained from classical and 

contemporary exegesis, literature on fiqh, usul al-fiqh, and Islamic economics. 

The analysis is conducted descriptively and analytically, employing a thematic 

(mawdu‘i) approach to elaborate on the concept of riba both conceptually and 

contextually. Through this method, the study clarifies the position of Ali 

Jum‘ah’s thought and its implications for the status of fiat money in 

contemporary riba jurisprudence. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

 الملخص 
 

تخلص هذه الدراسة إلى أنّ فكر علي جمعة حول آيات الرِّبا يبرز التمييز الأنطولوجي            
بين الذهب والفضة بوصفهما »الثمنين« )وسيلتي التبادل الرئيسيتين ذواتي القيمة الذاتية( وبين 

التي تفتقر إلى القيمة الجوهرية في ذاتها. ويرى أنّ النقود  (fiat money) النقود الورقية الحديثة
الورقية ذات طابع اعتباري )أي تستمد قيمتها من الاتفاق الاجتماعي والقرار السلطوي لا من 
جوهرها(، ومن ثمّ فإن الفائدة المصرفية في النظام القائم على النقود الورقية لا تدخل في دائرة 

رآن الكريم. وتنعكس هذه النتيجة على مشروعية المعاملات المالية المعاصرة، بما الرِّبا المحرَّم في الق
في ذلك النظام المصرفي، إذ تؤكّد مرونة الاجتهاد في مواجهة تطوّر الأدوات الاقتصادية العالمية، 

 .ما دامت مرتكزة على مبادئ العدالة والمصلحة
وقد تّم التوصل إلى هذه النتيجة عبر دراسة موضوعية لآيات الرِّبا، لا سيما قوله تعالى 

البقرة ] ، وسورة النساء 132–130[:  3، وسورة آل عمران ]280– 275[:  2في سورة 
. وتناولت الدراسة تفسير علي جمعة الوارد في محاضراته على قناته الرسمية  161–160[:  4]

اته، وربطته بمفهوم العلة في أصول الفقه. كما أخذت التحليل في سياق في »يوتيوب« وفي مؤلف 
التي ألغت قاعدة الذهب واستبدلتها بالنقود   1971التحول النقدي بعد صدمة نيكسون عام  

 .الورقية، مما ولّد اختلافاً في القيمة بين الأدوات الكلاسيكية والحديثة في تطبيق أحكام الرِّبا
( المفتي –م1952أما الشخصية الرئيسة في هذه الدراسة فهو الشيخ علي جمعة ) 

السابق لجمهورية مصر العربية، الذي يتبنّّ منهجاً سياقياً. إذ يرفض قياس جمهور العلماء الذين  
ساووا بين النقود الورقية والذهب والفضة، وهو ما يترتب عليه شمول الرِّبا لها. بينما يرى أكثر 

م(، ووَهْبة 2014م(، ومحمد روّاس قلعه جي )ت  1984اء المعاصرين، مثل ابن منيع )العلم
م(، وهيئة ديوان الشرع الإسلامي 1988م(، ومجمع الفقه الإسلامي )2015الزحيلي )ت  

الرِّبا لوظيفتها  2002) (DSN-MUI) بإندونيسيا الورقية تدخل في علة  النقود  أنّ  م(، 
ل، يؤكد علي جمعة اختلافها الجوهري، إذ إنّّا عرضة للتضخّم وتفتقر النقدية المماثلة. في المقاب

إلى القيمة الذاتية، بما يتوافق مع نظريته »أثر ذهاب المحل في الحكم«. وقد أثار هذا الرأي جدلًا 



 
 

viii 
 

بين من انتقده لاعتباره هَدْماً للأحكام الكلاسيكية، وبين من اعتبره منهجاً تكيّفياً وحلًا عملياً 
 .لإشكالية المسلمين في ظل هيمنة البنوك التقليدية

وتعتمد هذه الدراسة المنهج النوعي بأسلوب البحث المكتبي. وتستند بياناتها الأولية 
المباشرة معه،  الرسمية في »يوتيوب«، والمقابلات  قناته  إلى محاضرات علي جمعة المنشورة على 
ومؤلفاته ذات الصلة بالتفسير وفقه المعاملات. أما البيانات الثانوية فاستُمدت من كتب التفسير 

لقديمة والمعاصرة، ومصادر الفقه وأصوله، والدراسات الاقتصادية الإسلامية. وقد جرى التحليل  ا
الناحيتين –بأسلوب وصفي الرِّبا من  )مَوضوعي( لاستجلاء مفهوم  تحليلي وبمنهج موضوعي 

المفهومية والسياقية. ومن خلال هذا المنهج تمكّنت الدراسة من إبراز موقع فكر علي جمعة وما 
 .تب عليه من آثار في تحديد مكانة النقود الورقية ضمن أحكام الرِّبا المعاصرةيتر 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 
 

 

Jakarta, 30 Agustus 2025 

Yang membuat pernyataan 

 

 
 

PERNYATAAN KEASLIAN TESIS 

 

Yang bertanda tangan dibawah ini 

 

Nama : Muhamad Mushollih Abdul Gofar 

Nomor Induk Mahasiswa : 2386131023 

Program Studi : Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Konsentrasi : Ilmu Tafsir 

Judul Tesis : Pemikiran Ali Jum‘ah tentang Ayat-Ayat Riba 

dan Implikasinya terhadap Konsep Mata uang 

fiat   (Analisis Kajian di Kanal Youtube Resmi) 

 

Menyatakan bahwa: 

1. Tesis ini adalah murni hasil karya sendiri, apabila saya mengutip dari 

orang lain maka akan saya cantumkan sumbernya sesuai dengan 

ketentuan yang berlaku. 

2. Apabila di kemudian hari terbukti atau dapat dibuktikan Tesis ini hasil 

jiplakan (plagiat), maka saya bersedia menerima sanksi atas perbuatan 

tersebut, sesuai dengan sanksi yang berlaku di lingkungan Universitas 

PTIQ Jakarta dan peraturan perundang-undangan yang berlaku. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Muhamad Mushollih Abdul Gofar 
 



 
 

x 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 
 

 

TANDA PERSETUJUAN TESIS 

 

PEMIKIRAN ALI JUM‘AH TENTANG AYAT-AYAT RIBA DAN 

IMPLIKASINYA TERHADAP KONSEP MATA UANG FIAT   

(ANALISIS KAJIAN DI KANAL YOUTUBE RESMI) 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Studi Magister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Sebagai                    Salah Satu Persyaratan Menyelesaikan Studi Strata Dua  

untuk Memperoleh Gelar Magister Agama (M.Ag) 

 

Disusun oleh: 

Muhamad Mushollih Abdul Gofar 

NIM: 2386131023 

Telah selesai dibimbing oleh kami, dan menyetujui untuk selanjutnya dapat 

diujikan. 

    Jakarta, 30 Agustus 2025 

 

Menyetujui 

Pembimbing I 

 

 

 

   

 

Prof. Dr. Nur Arfiyah Febriani, M.A. 

 

                   Pembimbing II 

 

 

 

 

 

        Dr. Syahrullah Iskandar, M.A. 

 

      

 

 

Mengetahui,  

Ketua Program Studi 

 

 

 

 

  Dr. Abd. Muid N., M.A.  

 



 
 

xii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiii 
 

TANDA PENGESAHAN TESIS 

 

PEMIKIRAN ALI JUM‘AH TENTANG AYAT-AYAT RIBA DAN 

IMPLIKASINYA TERHADAP KONSEP MATA UANG FIAT   

(ANALISIS KAJIAN DI KANAL YOUTUBE RESMI) 

 

Disusun Oleh: 

Nama : Muhamad Mushollih Abdul Gofar 

Nomor Induk  Mahasiswa : 2386131023 

Program Studi : Magister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Konsentrasi : Ilmu Tafsir 

 

Telah diajukan pada sidang munaqasah pada tanggal: 

16 September 2025 

 

No Nama Penguji 
Jabatan dalam 

TIM 
Tanda Tangan 

1 Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si. Ketua  

2 Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si. Penguji I  

3 Dr. Abd. Muid N, M.A. Penguji II  

4 Prof. Dr. Nur Arfiyah Febriani, M.A. Pembimbing I  

5 Dr. Syahrullah Iskandar, M.A. Pembimbing II  

6 Dr. Abd. Muid N, M.A. Sekretaris  

 

Jakarta 05 November 2025 

Mengetahui, 

Direktur Pascasarjana 

Universitas PTIQ Jakarta 

 

 

 

 

Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si. 



 
 

xiv 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xv 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

 

Arb Ltn Arb Ltn Arb Ltn 

 Q ق Z ز ` ا

 K ك S س b ب

 L ل Sy ش t ت

 M م Sh ص ts ث

 N ن Dh ض j ج

 W و Th ط h ح

 H ئ Zh ظ kh خ

 A ء ‘ ع d د

 Y ى G غ dz ذ

 - - F ف r ر

 

Catatan:  

a. Konsonan yang ber-syaddah ditulis dengan rangkap, misalnya   ر ب  ditulis 

rabba 

b. Vokal panjang (mad): fathah (baris di atas) ditulis â atau Â, kasrah (baris 

di bawah) ditulis î atau Î, serta dhammah (baris depan) ditulis dengan û 

atau Û, misalnya  القارعت ditulis dengan al-qâriʻah, لمساكينا  ditulis dengan 

al-masâkîn, المفلحون ditulis al-muflihûn. 

c. Kata sandang alif + lam (ال) apabila diikuti huruf qamariyah ditulis al, 

misalnya: الكافرون ditulis al-kâfirûn. Sedangkan, bila diikuti oleh huruf 

syamsiyah, huruf lam diganti dengan huruf yang mengikutinya, misalnya 

 ditulis ar-rijâl, atau diperbolehkan dengan menggunakan الرجال

transliterasi al-qamariyah ditulis al-rijâl. Asalkan konsisten dari awal 

sampai akhir. 

Ta’marbûthah (ة), apabila terletak diakhir kalimat, ditulis dengan h, 

misalnya البقرة ditulis al-baqarah. Bila di tengah kalimat ditulis dengan t, 

misalnya ;    المال زكاة  zakât al-mâl, atau ditulis   النسئ سورة  surât an-Nisâ’. 

Penulisan kata dalam kalimat dilakukan menurut tulisannya, misalnya saja: 

 .ditulis wa huwa khair ar-râziqî وهو خير الرازقين

 



 
 

xvi 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KATA PENGANTAR 

Segala puji dan syukur penulis panjatkan kehadirat  Allah Swt., atas 

limpahan rahmat, petunjuk, serta kekuatan lahir dan batin yang telah 

mengiringi proses penulisan hingga terselesaikannya tesis ini. Shalawat 

dan salam senantiasa tercurahkan kepada junjungan, Nabi Muhammad 

shallallāhu ‘alaihi wasallam, beserta keluarga beliau, para sahabat, 

tâbi‘in, tâbi‘ut tâbi‘in, dan seluruh pengikutnya yang setia menjaga dan 

mengamalkan ajarannya hingga akhir zaman. Āmīn.  

Perjalanan dalam menyusun tesis ini tentu tidak lepas dari berbagai 

tantangan, dinamika intelektual, dan proses perenungan yang mendalam. 

Namun, berkat pertolongan Allah serta dukungan dari banyak pihak 

yang sangat berarti, penulis dapat menyelesaikan karya ilmiah ini 

dengan penuh rasa syukur dan haru.  

Dengan penuh rasa hormat dan terima kasih yang tulus, penulis 

menyampaikan apresiasi khusus kepada:  

1. Kementerian Keuangan RI melalui Lembaga Pengelola Dana 

Pendidikan (LPDP) yang telah memberikan beasiswa penuh 

selama dua tahun, memungkinkan penulis menyelesaikan studi 

ini tanpa hambatan finansial. 

2. Prof. Dr. H. Nasaruddin Umar, M.A., Rektor Universitas PTIQ 

Jakarta, atas kesempatan istimewa yang diberikan untuk 

melanjutkan studi di kampus yang penuh keberkahan ini.  



 
 

xviii 
 

3. Prof. Dr. H.M. Darwis Hude, M.Si., Direktur Pascasarjana 

Universitas PTIQ Jakarta, atas dedikasinya dalam membina 

mahasiswa dengan penuh perhatian dan kesabaran.  

4. Dr. H. Abd. Muid N., M.A., Ketua Program Studi Magister Ilmu 

Al-Qur’an dan Tafsir, yang sejak awal hingga akhir studi 

senantiasa mendampingi dan memastikan kelancaran proses 

akademik penulis. 

5. Prof. Dr. H. Ahmad Thib Raya, M.A., Direktur Pendidikan Kader 

Ulama Masjid Istiqlal Jakarta terima Kasih bimbingan yang 

santun, perhatian yang konsisten, dan motivasi yang tiada henti.  

6. Dr. Mulawarman Hannase, Lc., M.A.Hum., Manajer Pendidikan 

PKU Masjid Istiqlal, yang telah memberikan arahan, semangat, 

dan pendampingan akademik yang berharga.  

7. Prof. Dr. Nur Arfiyah Febriani, MA. dan Dr. Syahrullah Iskandar, 

M.A. selaku pembimbing I dan pembimbing II, yang telah dengan 

penuh kesabaran meluangkan waktu dan tenaga untuk 

memberikan arahan intelektual yang mendalam dan sangat 

berarti. 

8. Ucapan terima kasih penulis sampaikan kepada Prof. Dr. Ali 

Jum‘ah, yang dengan penuh kebijaksanaan telah berkenan 

meluangkan waktu untuk wawancara di tengah padatnya 

kesibukan beliau, serta dengan tulus memberikan referensi dan 

kitab-kitab beliau beserta ijazahnya kepada penulis, pada saat 

pelaksanaan short course di Mesir. 

9. Ucapan terima kasih yang tak terhingga penulis sampaikan 

kepada kedua orang tua dan kakak tercinta, yang telah menjadi 

sumber kekuatan, keteguhan, dan inspirasi sepanjang perjalanan 

hidup dan studi ini. Doa yang tidak pernah putus, dukungan yang 

tulus, serta kasih sayang yang tiada batas menjadi cahaya 

penuntun dalam setiap langkah penulis. Tanpa pengorbanan, 

kesabaran, dan semangat yang mereka curahkan, mustahil penulis 

dapat menyelesaikan tahapan akademik ini dengan baik. Semoga 

Allah Swt. senantiasa melimpahkan kesehatan, umur yang 

berkah, dan balasan terbaik atas segala kebaikan dan cinta yang 

mereka berikan. 

10. Ucapan terima kasih yang paling tulus penulis sampaikan kepada 

istri dan anak tercinta, yang telah menjadi sahabat sejati, 

penenang di tengah kegelisahan, dan sumber kekuatan dalam 

setiap langkah perjuangan akademik ini  

11. Penulis juga menyampaikan rasa terima kasih yang mendalam 

kepada teman-teman dan sahabat seperjuangan, baik di 

lingkungan kampus, komunitas intelektual, maupun dalam ruang-



xix 
 

 

Jakarta, 30 Agustus 2025 

 

 
 

ruang diskusi informal yang penuh semangat. Terima kasih atas 

kebersamaan, dukungan moril, pertukaran ide, dan motivasi yang 

telah menguatkan penulis di tengah dinamika akademik. Tawa, 

diskusi kritis, dan saling menyemangati di saat-saat sulit menjadi 

bagian yang sangat berarti dalam perjalanan ini. Semoga 

persahabatan ini senantiasa terjaga dan menjadi bagian dari amal 

jariyah ilmu yang bermanfaat. 

Akhir kata, penulis menyadari bahwa tesis ini masih jauh dari 

sempurna. Oleh karena itu, kritik dan saran yang konstruktif sangat 

diharapkan demi perbaikan di masa yang akan datang. Semoga tulisan 

ini memberikan kontribusi bermakna dalam pengembangan ilmu, 

khususnya dalam bidang studi Al-Qur’an dan tafsir, serta menjadi amal 

jariyah yang bermanfaat di sisi Allah Swt. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Muhamad Mushollih Abdul Gofar 
 



 
 

xx 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xxi 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DFTAR ISI 

 

Judul ................................................................................................. ...............i 

Abstrak .......................................................................................................... iii 

Pernyataan Keaslian Tesis ............................................................................. ix 

Halaman Persetujuan Pembimbing ............................................................... xi 

Halaman Pengesahan Tesis  ........................................................................ xiii 

Pedoman Transliterasi .................................................................................. xv 

Kata Pengantar ........................................................................................... xvii 

Daftar Isi  .................................................................................................... xxi 

BAB I     PENDAHULUAN .......................................................................... 1 

A. Latar Belakang  ......................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah ..................................................................... 5 

C. Tujuan Penelitian ...................................................................... 6 

D. Manfaat Penelitian .................................................................... 8 

E. Kerangka Teori ......................................................................... 8 

F. Tinjauan Pustaka ..................................................................... 10 

G. Metode Penelitian ................................................................... 14 

1. Pemilihan Objek Penelitian ................................................ 13 

2. Data dan Sumber Data ....................................................... 14 

3. Teknik Pengolahan dan Analisis Data ................................ 14 

H. Sistematika Penulisan ............................................................. 15 

BAB II   KAJIAN TEORETIS TENTANG RIBA DAN MATA UANG 

 FIAT .............................................................................................. 17 



 
 

xxii 
 

A. Kajian Teoretis tentang Riba .................................................. 17 

1. Pengertian Riba .................................................................. 17 

2. Sejarah dan Perkembangan Praktik Riba ........................... 25 

3. Riba sebagai Bentuk Eksploitasi Finansial dan Pelanggaran 

Moral .................................................................................. 32 

4. Larangan Riba sebagai Upaya Penguatan Kepercayaan, 

Keadilan, dan Stabilitas Ekonomi ...................................... 36 

5. Riba sebagai Pemicu Ketimpangan Sosial dan Pendapatan 

Tidak Produktif .................................................................. 40 

6. Larangan Riba dalam Fatwa MUI...................................... 43 

7. Riba dalam Kajian Tafsir Al-Qur'an .................................. 46 

a. Ayat-Ayat tentang Riba dalam Al-Qur'an ...................... 47 

b. Tahapan Larangan Riba dalam Al-Qur’an .................... 52 

c. Pendekatan Tematik dalam Menafsirkan Ayat Riba ...... 55 

B. Kajian Teoretis tentang Mata Uang Fiat   ............................... 58 

1. Pengertian Mata Uang Fiat   .............................................. 58 

2. Sejarah dan Perkembangan Mata Uang Fiat   .................... 74 

3. Problematika Mata Uang Fiat   .......................................... 82 

BAB III   BIOGRAFI ALI JUM‘AH DAN PROFIL KANAL YOUTUBE. 91 

A. Profil Pribadi Ali Jum‘ah ........................................................ 91 

 1. Latar Belakang Pendidikan ................................................. 91 

 2. Karier Akademik dan Keulamaan ....................................... 94 

 3. Orientasi Pemikiran dan Metodologi Keilmuan .................. 98 

B. Karya dan Gagasan Tafsir Ali Jum‘ah .................................. 102 

 1. Karya Tulis dan Tafsir ....................................................... 102 

 2. Corak dan Pendekatan Tafsir ............................................. 105 

C. Profil Kanal YouTube Resmi Ali Jum‘ah ............................. 107 

 1. Konten Kajian Tafsir ......................................................... 107 

 2. Gaya Penyampaian dan Target Audiens ............................ 109 

BAB IV   URAIAN AYAT-AYAT RIBA DALAM AL-QUR'AN  

PERSPEKTIF ALI JUM‘AH ..................................................... 111 

A. Gambaran Pemakan Riba dan Distorsi Akal (QS. al-Baqarah- 

[2]: 275) ................................................................................. 111 

B. Penghapusan Keberkahan Harta Riba dan Ganjaran bagi yang 

Bersedekah (QS. al-Baqarah [2]: 276) ..................................116 

C. Ganjaran Kebaikan dan Peringatan Keras terhadap Riba (QS. 

Al-Baqarah [2]: 277-278) ..................................................... 121 

D. Mengutamakan Ketakwaan, Meninggalkan Riba, dan 

Memberi Kelonggaran bagi yang Sulit (QS. Al-Baqarah [2]: 

278-280).......................................................................... 126 

E. Larangan Melipatgandakan Riba dan Ajakan untuk Bertakwa 

(QS. Āli ‘Imrān [3]: 130-132) .............................................. 132 



xxiii 
 

F. Hukuman terhadap Pelaku Kezaliman, Penghalang JalanAllah, 

dan Pemakan Riba (QS. an-Nisā’ [4]: 160–161) .................. 136 

BAB V    IMPLIKASI PEMIKIRAN ALI JUM‘AH TERKAIT AYAT RIBA 

TERHADAP MATA UANG FIAT   ........................................ ..143 

A. Pandangan Ali Jum‘ah terhadap Uang Fiat  dan Bunga Bank...... 

 .............................................................................................. 143 

B. Pro-Kontra Ulama dan Posisi Ali Jum’ah Terkait Uang  

Fiat ........................................................................................ 155 

C. Analisis ‘Illat Riba dan Keterkaitannya dengan Status Uang 

Fiat  dalam Hukum Riba ....................................................... 164 

BAB VI   PENUTUP ................................................................................. 177 

A. Kesimpulan ........................................................................... 177 

B. Implikasi Hasil Penelitian ..................................................... 179 

C. Saran ..................................................................................... 179 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................................ 181 

LAMPIRAN 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

xxiv 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

BAB I 
PENDAHULUAN 

 
A. Latar Belakang Masalah 

Perkembangan sistem keuangan global setelah Nixon Shock (1971) 
menandai era transisi radikal dari standar emas ke mata uang fiat   (fiat money) 
tanpa nilai intrinsik.1 Kebijakan ini tidak hanya mengubah struktur moneter 
dunia, tetapi juga memicu perdebatan teologis dan hukum yang kompleks 
dalam diskursus ekonomi Islam. Sebelum 1971, mata uang global terikat 
dengan emas, di mana setiap dolar AS dapat ditukar dengan sejumlah emas 
fisik. Namun, setelah Presiden Richard Nixon mengakhiri konvertibilitas 
dolar ke emas, mata uang fiat  menjadi alat tukar utama yang nilainya 
bergantung pada kepercayaan terhadap pemerintah dan stabilitas ekonomi 
negara.2 Transformasi ini menciptakan paradoks: di satu sisi, sistem keuangan 
modern menjadi lebih fleksibel; di sisi lain, ia meninggalkan fondasi nilai 
intrinsik yang selama ini menjadi basis hukum Islam dalam transaksi 
ekonomi.3 

Dalam konteks inilah, perdebatan mengenai status riba dan 
aplikasinya pada sistem bunga bank modern muncul sebagai isu kritis. Dalam 
kajian larangan riba, sumber utama yang acap dijadikan rujukan adalah ayat-
ayat Al-Qur'an yang menjadi landasan hukum dan etika dalam Islam. Tafsir 
Al-Jāmi' li Aḥkām al-Qur'ān karya Al-Qurṭhubī merupakan salah satu 

 
1 Paul R. Krugman, The Return of Depression Economics and the Crisis of 2008, 

New York: W.W. Norton & Company, 2009, hal. 45. 
2 Frassminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar: Analisis dan Evaluasi 

Kritis Sistem Moneter Internasional," dalam Jurnal Ekonomi dan Bisnis, Vol. 15 No. 2, Tahun 

2023, hal. 237. 
3 Muhammad Nejatullah Siddiqi, Riba, Bank Interest, and the Rationale of Its 

Prohibition, Jeddah: IRTI, 2004, hal. 12. 



2 

 

 

referensi klasik yang sangat penting, karena secara komprehensif membahas 
aspek hukum dan moral larangan riba. Dalam  tafsirnya,  Al-Qurṭhubī  tidak  
hanya menjelaskan ayat-ayat terkait riba secara mendalam, tetapi juga 
menguraikan ruang lingkup, klasifikasi berbagai jenis riba, serta nilai keadilan 
sosial yang menjadi dasar pelarangan tersebut. Pendekatan sistematis dan 
aplikatif dari tafsir ini membantu memperjelas makna ‘illat (alasan hukum) 
riba dalam konteks syariah sehingga menjadi pijakan utama bagi pemahaman 
tradisi ulama klasik terhadap isu ini.4  Fiqih  klasik Islam yang dirumuskan 
oleh empat mazhab utama (Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali), menyepakati 
penerapan ‘illat riba pada emas dan perak (ats-tsamanain).5 Imam Syafi’i 
dalam al-Umm menegaskan bahwa riba al-fadhl (kelebihan dalam pertukaran 
barang sejenis) dan riba an-nasî’ah (pembayaran dengan tambahan) hanya 
berlaku pada komoditas yang memiliki kesamaan fungsi dengan emas, perak, 
gandum, kurma, sya’îr dan garam.6 Namun, dalam sistem ekonomi 
kontemporer, di mana uang fiat telah menggantikan peran logam mulia, 
muncul pertanyaan mendasar: Apakah ‘illat (alasan hukum) riba yang awalnya 
terbatas pada emas dan perak dapat diqiyaskan (dianalogikan) ke uang kertas?   

Mayoritas ulama kontemporer, seperti Majma’ al-Fiqh al-Islâmi 
(organisasi fikih di bawah Organisasi Kerjasama Islam) dan Dewan Syariah 
Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), berpendapat bahwa uang fiat 
termasuk dalam kategori ‘illat riba.7 Mereka beralasan bahwa uang fiat 
memiliki fungsi yang sama dengan emas dan perak sebagai alat tukar (medium 
of exchange), penyimpan nilai (store of value), dan satuan hitung (unit of 
account). Dengan demikian, transaksi yang melibatkan kelebihan atau 
penundaan pembayaran dalam mata uang fiat  dianggap sebagai riba yang 
diharamkan.8 Fatwa DSN-MUI No. 1 Tahun 2004, misalnya, secara eksplisit 
menyatakan bahwa bunga bank konvensional termasuk riba dan haram 
hukumnya. 

Namun, pandangan ini tidak diterima secara universal. Ali Jum’ah, 
mantan Mufti Agung Mesir, pakar fikih kontemporer, dan mufassir yang 
sebagian tafsirnya telah dibukukan dengan nama Al-Nibrâs Fî Tafsîr Al-Quran 
Al-Karim menawarkan perspektif yang berbeda. Dalam karyanya Atsar 
Dzihâb al-Mahh̲all fî al-H̲ukm (Pengaruh Hilangnya Objek Hukum pada 
Status Hukum), ia berargumen bahwa uang fiat tidak dapat disamakan dengan 
emas dan perak karena ketiadaan nilai intrinsik (ghair muqawwam bi-dzatih).9 
Menurutnya, nilai uang fiat bersifat konvensional (i’tibari), ditentukan oleh 

 
4 Abu 'Abd Allâh Muhammad ibn Ahmad al-Anshârî al-Qurthubi, Al-Jâmi' li 

Ahkâm al-Qur'ân, cetakan ke-2, jilid 2, Kairo: Dâr al-Kutub al-Mishriyah, 1384 H / 1964 M, 

hal. 347. 
5 Ibn Rushd, Bidâyat al-Mujtahid, Beirut: Dâral-Kutub al-Ilmiyah, 2002, hal. 143. 
6 Al-Syafi’i, al-Umm, Beirut: Dârul-Ma’rifah, 1990, hal. 67. 
7 Dewan Syariah Nasional MUI, Fatwa No. 1 Tahun 2004 tentang Bunga Bank, 

Jakarta: MUI, 2004. 
8 Majma’ al-Fiqh al-Islâmi, Putusan No. 10/5 Tahun 1985, Mekah: OIC, 1985. 
9 Ali Jum’ah, Atsar Dzihâb al-Mahh̲all fî al-H̲ukm, Kairo: Dâral-Salam, 1993, hal. 

60. 



3 
 

 
 

otoritas negara dan kepercayaan masyarakat, bukan oleh kandungan logam 
mulia.10  

Perbedaan pendapat ini tidak hanya bersifat teoritis, tetapi memiliki 
implikasi praktis yang luas. Misalnya di Indonesia, menurut survei yang 
dilakukan oleh Populix pada Maret 2023 terhadap 1.014 responden Muslim 
berusia 17-55 tahun menunjukkan bahwa mayoritas masyarakat Indonesia 
masih lebih memilih bank konvensional dibandingkan bank syariah. Hasil 
survei tersebut menunjukkan bahwa 61% responden menggunakan bank 
konvensional, sementara hanya 35% yang menggunakan bank syariah.11 Jika 
bunga bank dianggap haram secara mutlak, maka mayoritas umat Islam yang 
terlibat dalam transaksi bank konvensional berada dalam situasi dilematis: 
antara mematuhi prinsip syariah atau memenuhi kebutuhan ekonomi.12 Di sisi 
lain, jika pandangan Ali Jum’ah diterima, sistem perbankan konvensional 
dapat dianggap sah selama memenuhi prinsip keadilan. Pertanyaan ini menjadi 
semakin relevan di era globalisasi, di mana integrasi ekonomi lintas negara 
menuntut fleksibilitas interpretasi hukum Islam.  

Sejarah moneter manusia telah melalui beberapa fase: dari sistem 
barter, penggunaan logam mulia (emas dan perak), hingga mata uang fiat  dan 
digital.13 Fase terakhir, yang dimulai pada abad ke-20, menciptakan tantangan 
unik bagi hukum Islam. Emas dan perak, yang selama berabad-abad menjadi 
standar nilai, kehilangan peran sentralnya setelah Perjanjian Bretton Woods 
(1944) menetapkan dolar AS sebagai mata uang cadangan global yang terikat 
emas. Namun, pada 1971, Presiden AS Richard Nixon secara sepihak 
mengakhiri konvertibilitas dolar ke emas, mengubah sistem moneter global 
menjadi fiat money mata uang yang nilainya ditopang oleh kepercayaan 
publik, bukan logam mulia.14  

Perubahan ini menciptakan kesenjangan (gap) antara teori fikih 
klasik yang beristidlal dengan ayat-ayat riba seperti tafsir Al-Qurthubi dalam 
menjelaskan surah Al-Baqarah ayat 275-279 dan realitas ekonomi modern. 
Dalam fikih klasik, riba didefinisikan sebagai kelebihan yang timbul dari 
pertukaran atau pinjaman komoditas tertentu (ribawi items), terutama emas, 
perak, gandum, kurma, garam, dan barley. Imam Malik dalam al-Muwaththa 
menegaskan bahwa riba hanya berlaku pada barang-barang yang memiliki 
kesamaan fungsi moneter dengan emas dan perak.15 Namun, dalam sistem fiat 
money, uang fiat tidak memiliki nilai intrinsik, ia hanya selembar kertas yang 
nilainya ditentukan oleh regulasi pemerintah.16 Kondisi ini memunculkan 

 
10 Ali Jum’ah, Atsar Dzihâb al-Mahh̲all fî al-H̲ukm,...hal. 61. 
11 Populix. "Survei Populix: 51 Persen Masyarakat Indonesia Miliki Akun Bank 

Syariah dan Bank Syariah Digital," dalam https://indonesia.jakartadaily.id/ekonomi-

bisnis/6938716565/survei-populix-51-persen-masyarakat-indonesia-miliki-akun-bank-

syariah-dan-bank-syariah-digital. Diakses pada 6 Februari 2025, pukul 10:58 WIB. 
12 M. Umer Chapra, The Islamic Vision of Development, Jeddah: IRTI, 2008, hal. 56. 
13 Niall Ferguson, The Ascent of Money, London: Penguin Books, 2008, hal. 112. 
14 Paul R. Krugman, The Return of Depression Economics,...hal. 92. 
15 Malik Ibn Anas, al-Muwaththa, Beirut: Dâral-Kutub al-Ilmiyah, 2005, hal. 205. 
16 Muhammad Mukhtar As-Salami, Buhuts Mukhtârah fi al-Tamwîl al-Islami, Kairo: 

Dâral-Nahdah, 2010, hal. 56. 

https://indonesia.jakartadaily.id/ekonomi-bisnis/6938716565/survei-populix-51-persen-masyarakat-indonesia-miliki-akun-bank-syariah-dan-bank-syariah-digital
https://indonesia.jakartadaily.id/ekonomi-bisnis/6938716565/survei-populix-51-persen-masyarakat-indonesia-miliki-akun-bank-syariah-dan-bank-syariah-digital
https://indonesia.jakartadaily.id/ekonomi-bisnis/6938716565/survei-populix-51-persen-masyarakat-indonesia-miliki-akun-bank-syariah-dan-bank-syariah-digital


4 

 

 

pertanyaan kritis: Apakah uang fiat dapat dikategorikan sebagai barang 
ribawi?   

Mayoritas ulama kontemporer menjawab "ya". Dalam al-Fiqh al-
Islâmi wa Adillatuhu, Wahbah al-Zuhaili menyatakan bahwa uang fiat adalah 
haq al-mal (hak kekayaan) yang menggantikan emas dan perak, sehingga 
semua hukum riba berlaku padanya. Argumentasi ini didasarkan pada qiyas 
(analogi) fungsional: karena uang fiat berperan sebagai alat tukar, ia harus 
tunduk pada aturan yang sama dengan emas dan perak. Pandangan ini juga 
diadopsi oleh Majma’ al-Fiqh al-Islami dalam putusannya tahun 1985, yang 
menegaskan bahwa transaksi riba berlaku pada semua mata uang, baik kertas 
maupun logam.17  

Namun, Ali Jum’ah menolak pendekatan ini. Dalam penafsiran dia 
terkait ayat 275 surah Al-Baqarah di kanal youtube resminya dan kitabnya 
Atsar Dzihâb al-Mahh̲all fî al-H̲ukm, ia menekankan bahwa ‘illat riba tidak 
dapat dikiaskan ke uang fiat karena perbedaan ontologis antara kedua 
instrumen tersebut. Emas dan perak memiliki nilai intrinsik yang stabil dan 
universal, sedangkan nilai uang fiat bersifat relatif dan rentan terhadap inflasi. 
Sebagai contoh, pada 1998, krisis moneter di Indonesia menyebabkan rupiah 
terdepresiasi hingga 80% terhadap dolar AS dalam hitungan bulan, fenomena 
yang tidak mungkin terjadi pada emas.18 Dengan demikian, Ali Jum’ah 
berpendapat bahwa bunga bank tidak dapat disamakan dengan riba dalam 
konteks klasik, karena tidak melibatkan komoditas bernilai intrinsik.  

Ali Jum’ah membedakan antara riba (al-riba al-muharram) dan 
bunga bank (al-fa’idah al-mashrafiyah). Riba, menurutnya, merujuk pada 
praktik eksploitatif yang melibatkan komoditas bernilai intrinsik, sedangkan 
bunga bank adalah mekanisme keuangan modern yang diatur oleh hukum 
positif dan kebijakan moneter transparan.19 

Pandangan ini bertentangan dengan fatwa MUI No. 1 Tahun 2004, 
yang menyamakan bunga bank dengan riba.20 Data dari OJK per September 
2021 menunjukkan bahwa pangsa pasar perbankan syariah di Indonesia baru 
mencapai 6,52%, yang berarti mayoritas aset perbankan masih didominasi 
oleh bank konvensional.21 Dilema ini diperparah oleh terbatasnya akses ke 
perbankan syariah di daerah pedesaan, di mana bank konvensional menjadi 
satu-satunya pilihan.22 Jika pandangan Ali Jum’ah melalui pemikirinya 
terhadap ayat -ayat riba diterima, mereka dapat menggunakan layanan ini 
tanpa merasa melanggar syariah, selama transaksi dilakukan secara adil. 

 
17 Majma’ al-Fiqh al-Islâmi, Putusan No. 10/5 Tahun 1985, Mekah: OIC, 1985. 
18 Lepi T. Tarmidi, "Krisis Moneter Indonesia: Sebab, Dampak, Peran IMF dan 

Saran," Buletin Ekonomi Moneter dan Perbankan 1, no. 4 (1999): 1-25 
19 Jati Riwi Maliastuti dan Tedi Kholiluddin, "Analisis Pendapat Yusuf Qardhawi 

dan Ali Jum'ah tentang Hukum Bunga Bank," dalam Tasamuh: Media Pengembangan Ilmu-

Ilmu Keislaman, Vol. 3 No. 2 Tahun 2020, hal. 134–155. 
20 Dewan Syariah Nasional MUI, Fatwa No. 1 Tahun 2004 tentang Bunga Bank, 

Jakarta: MUI, 2004. 
21 Otoritas Jasa Keuangan. "Snapshot Perbankan Syariah September 2021" dalam 

https://www.ojk.go.id Diakses pada Kamis, 6 Februari 2025, pukul 11:43 WIB. 
22 OJK, Laporan Akses Keuangan Pedesaan 2023, Jakarta: OJK, 2023, hal. 12. 

https://www.ojk.go.id/


5 
 

 
 

Namun, kritikus seperti Talhah Muhammad Al-Masîr dalam bukunya 
Kitâb al-Duktur Ali Jum'ah ila Ayna  menganggap bahwa  Ali Jum'ah, 
berusaha keras untuk mencari jalan keluar yang berkontribusi dalam 
merombak pemahaman asli dari banyak transaksi yang terlarang, sehingga 
menghasilkan fatwa yang menghalalkan transaksi-transaksi tersebut di 
antaranya seperti membolehkan riba pada simpanan bank.23 Perdebatan ini 
mencerminkan ketegangan dalam perdebatan yang ingin menyesuaikan 
hukum Islam dengan realitas kontemporer dan konservatif yang berpegang 
pada interpretasi literal teks-teks klasik.  

Penelitian ini memiliki signifikansi ganda: akademis dan praktis. 
Secara akademis, ia menguji validitas teori ‘illat riba dalam konteks sistem 
keuangan modern. Apakah qiyas fungsional (menyamakan uang fiat dengan 
emas/perak) masih relevan? Ataukah perlu reinterpretasi berbasis maqashid 
al-syariah (tujuan syariah) seperti keadilan dan kemaslahatan? 

Secara praktis, penelitian ini dapat menjadi rujukan bagi regulator 
keuangan syariah dalam merumuskan kebijakan yang responsif terhadap 
dinamika global. Misalnya, jika bunga bank dianggap halal dengan syarat 
tertentu, bagaimana mekanisme pengawasan untuk mencegah penyalahguna-
an? Pertanyaan ini memerlukan kerangka regulasi yang kuat, sebagaimana 
diusulkan oleh Monzer Kahf dalam The Islamic Economy.24  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 
studi kepustakaan (library research).⁵¹ Sumber primer meliputi kajian tafsir 
dia di kanal youtube resmi dan karya-karya Ali Jum’ah, terutama Atsar Dzihâb 
al-Mahh̲all fî al-H̲ukm. Sumber sekunder mencakup buku-buku ekonomi 
Islam kontemporer, jurnal akademis, dan fatwa lembaga syariah.  

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademis 
dengan memetakan perbedaan pendapat ulama, menganalisis metodologi dia 
dalam menafsirkan ayat-ayat riba, meninjau kekuatan dan kelemahan argumen 
Ali Jum’ah, serta mengevaluasi implikasinya bagi pengembangan hukum 
ekonomi Islam. Selain itu, penelitian ini dapat menjadi bahan pertimbangan 
bagi regulator dan praktisi keuangan dalam merumuskan kebijakan yang 
sejalan dengan prinsip syariah tanpa mengabaikan realitas ekonomi global. 

 
B. Permasalahan 
1. Identifikasi Masalah   

Perubahan sistem moneter global pasca Nixon Shock (1971) dari 
standâremas ke mata uang fiat  (fiat money) telah menimbulkan dilema 
teologis dan hukum dalam ekonomi Islam. Beberapa isu kritis yang 
teridentifikasi adalah:   
a. Perbedaan ontologis mata uang fiat  dan logam mulia: Mata uang fiat  

tidak memiliki nilai intrinsik, sementara emas/perak dijadikan basis 
hukum riba dalam fiqih klasik. Apakah analogi (qiyas) antara keduanya 
valid? 

 
23 Talhah Muhammad al-Masîr, Kitâb al-Duktur Ali Jum'ah ila Ayna, Kairo: Dâral-

Kutub al-Misriyah, 1432 H / 2011 M, hal. 142. 
24 Monzer Kahf, The Islamic Economy, Jeddah: IRTI, 2005, hal. 6. 

 



6 

 

 

b. Konflik interpretasi ulama: Mayoritas ulama kontemporer (seperti MUI 
dan Majma’ al-Fiqh al-Islami) menyamakan bunga bank dengan riba, 
sementara Ali Jum’ah membedakan keduanya berdasarkan sifat 
konvensional uang kertas.  

c. Implikasi praktis bagi umat Islam: Survei Populix (2023) menunjukkan 
61% Muslim Indonesia menggunakan bank konvensional. Jika bunga 
bank dianggap haram, mayoritas masyarakat berada dalam situasi 
dilematis antara kepatuhan syariah dan kebutuhan ekonomi.   

d. Kesenjangan teori dan realitas: Fiqih klasik membatasi riba pada 
komoditas bernilai intrinsik, sementara sistem keuangan modern 
mengandalkan uang fiat yang rentan inflasi.  

e. Polarisasi pandangan ulama: Kritik terhadap Ali Jum’ah (misalnya dari 
Talhah Muhammad Al-Masîr) menyebut pemikirannya merombak 
hukum asli, sementara pendukungnya menilai pendekatannya 
kontekstual.   

2. Pembatasan dan Perumusan Masalah  
Penelitian ini difokuskan pada analisis pemikiran Ali Jum’ah tentang ayat-
ayat riba dan implikasinya terhadap mata uang fiat  yang berkaitan dengan 
hukum bunga bank dengan batasan sebagai berikut:   
a. Substansi Kajian: Membahas pemikiran Ali Jum’ah tentang ayat-ayat 

riba dalam Al-Qur’an  yang berimplikasi pada konsep uang fiat  dan riba, 
termasuk argumen ontologis (ketiadaan nilai intrinsik) dan metodologis 
(penolakan qiyas fungsional).   

b. Ruang Lingkup Teoritis: Menguji konsistensi pemikiran Ali Jum’ah 
dengan prinsip maqashid al-syariah (keadilan, kemaslahatan) dan 
perbandingannya dengan fatwa ulama lain (seperti MUI dan Wahbah al-
Zuhaili).   

c. Konteks Praktis: Dampak pandangan Ali Jum’ah pada legitimasi sistem 
perbankan konvensional dan respons masyarakat Muslim, khususnya di 
Indonesia.   

d. Eksklusi: Tidak membahas detail teknis kebijakan moneter global atau 
perbandingan mendalam antar mazhab fiqih klasik.   

3. Rumusan Masalah   
Berdasarkan identifikasi dan pembatasan di atas, rumusan masalah peneli-
tian ini adalah:   
a. Bagaimana Ali Jum’ah menafsirkan ayat-ayat riba dalam Al-Qur’an?   
b. Bagaimana para mufasir lain menafsirkan ayat-ayat riba?  
c. Apa perbedaan mendasar antara pandangan Ali Jum’ah dengan ulama 

kontemporer lainnya mengenai hubungan riba, mata uang fiat  dan 
bunga bank?   

d. Apa implikasi penafsiran Ali Jum’ah pada ayat-ayat riba terhadap 
status hukum mata uang fiat  ? 
 

C. Tujuan Penelitian 
Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan menganalisis 

pemikiran Ali Jum’ah tentang tafsir ayat-ayat riba serta implikasinya terhadap 
status hukum mata uang fiat  yang berhubungan dengan konsep riba dan bunga 
bank. Adapun tujuan penelitian ini dirinci sebagai berikut:   



7 
 

 
 

a. Menganlisis pemikiran dan penafsiran Ali Jum’ah mengenai ayat-ayat 
riba 

Penelitian ini bertujuan untuk menelusuri bagaimana Ali 
Jum’ah memahami dan menafsirkan ayat-ayat riba dalam Al-Qur’an, 
terutama dalam konteks sosial dan ekonomi kontemporer. Fokus kajian 
ini adalah pada pendekatan tafsir tematik dan argumentasi fiqhiyah 
yang digunakan oleh Ali Jum’ah dalam menjelaskan larangan riba, 
bentuk-bentuk riba, serta hikmah di balik pengharamannya. Melalui 
kajian ini, diharapkan dapat tergambar bagaimana pandangan Ali 
Jum’ah memberikan kontribusi terhadap dinamika hukum ekonomi 
Islam modern, termasuk dalam membedakan antara transaksi ribawi 
dan non-ribawi dalam praktik keuangan saat ini. 

b. Menganalisis Makna Hukum Mata uang fiat   Menurut Ali Jum’ah  
Penelitian ini berusaha untuk memahami bagaimana Ali 

Jum’ah memaknai status hukum mata uang fiat   dalam ekonomi Islam, 
khususnya dalam konteks ketiadaan nilai intrinsik dan implikasinya 
terhadap hukum riba. Dengan demikian, penelitian ini dapat 
mengklarifikasi apakah uang fiat dapat dianggap sebagai komoditas 
ribawi sebagaimana emas dan perak dalam fiqih klasik.   

c. Mengidentifikasi Tafsir Ayat-Ayat Riba oleh Para Mufasir   
Tujuan kedua dari penelitian ini adalah menelaah bagaimana 

para mufasir menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan 
riba. Dengan melakukan kajian tafsir, penelitian ini dapat 
mengevaluasi sejauh mana interpretasi klasik dan kontemporer 
terhadap konsep riba sejalan atau mengalami pergeseran dalam 
memahami fenomena ekonomi modern.   

d. Membandingkan Pendapat Ali Jum’ah dengan Ulama Kontemporer 
Lainnya   

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan memban-
dingkan argumen Ali Jum’ah dengan pendapat ulama kontemporer 
lainnya, seperti Majma’ al-Fiqh al-Islami, Dewan Syariah Nasional 
Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), dan Wahbah al-Zuhaili, dalam 
menyikapi hubungan antara riba dan bunga bank. Analisis ini 
diharapkan dapat memberikan pemetaan yang lebih jelas terhadap 
perbedaan metodologi dan argumentasi hukum yang digunakan oleh 
para ulama.   

e. Menganalisis Implikasi Penafsiran Ali Jum’ah pada Ayat-Ayat Riba 
terhadap Status Hukum Mata uang fiat   

Penelitian ini juga bertujuan untuk menganalisis  konsep mata 
uang fiat   menurut Ali Jum’ah tdengan meninjau penafsirannya 
terhadap ayat-ayata riba, dan menganalisis konsep illat riba pada uang 
fiat  yang menjadi sumber perdebatan antara para ulama. Dengan 
memahami implikasi praktis dari pandangan ini, penelitian ini dapat 
memberikan wawasan bagi regulator keuangan syariah dalam 
merumuskan kebijakan yang lebih inklusif dan relevan dengan 
dinamika ekonomi global.   

 
 



8 

 

 

D. Manfaat Penelitian 
1. Manfaat Teoretis 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam 
pengembangan kajian hukum ekonomi Islam, khususnya dalam memahami 
status hukum mata uang fiat  melalui studi tafsir Ali Jum’ah mengenai  ayat-
ayat riba. Dengan adanya penelitian ini, diharapkan dapat memperkaya 
khazanah penafsiran ayat-ayat riba dalam mengkaji hukum riba yang 
berkaitan dengan konsep uang fiat dan bunga bank, serta memberikan 
landasan teoritis bagi penelitian-penelitian selanjutnya. 

2. Manfaat Praktis.  
a. Bagi Akademisi dan Peneliti: Penelitian ini dapat menjadi referensi 

akademis bagi para mahasiswa, dosen, dan peneliti mengenai penafsiran 
Ali Jum’ah tentang ayat-ayat riba, mengingat kitab tafsirnya “Al-
Nibrâs” belum sampai pada pembahasan ayat riba,  yang berimplikasi 
pada pemahaman konsep mata uang, riba dan bunga bank dalam konteks 
kontemporer. 

b. Bagi Regulator Keuangan Syariah: Hasil penelitian ini dapat menjadi 
bahan pertimbangan dalam merumuskan kebijakan yang lebih adaptif 
terhadap dinamika ekonomi global, sehingga dapat memberikan solusi 
bagi umat Islam. 

c. Bagi Masyarakat Muslim: Penelitian ini dapat membantu masyarakat 
dalam memahami perbedaan pendapat ulama mengenai hukum maya 
uang fiat  yang berkaitan dengan bunga bank dan riba, sehingga dapat 
memberikan wawasan dalam menentukan pilihan keuangan yang sesuai 
dengan prinsip syariah. 

d. Bagi Industri Perbankan Syariah: Temuan dari penelitian ini dapat 
digunakan sebagai referensi dalam meningkatkan literasi keuangan 
syariah. 
 

E. Kerangka Teori 
Penelitian ini membahas pemikiran Ali Jum’ah tentang ayat-ayat riba 

dan implikasinya terhadap konsep mata uang fiat . Perbedaan pandangan 
antara Ali Jum'ah dan mayoritas ulama kontemporer mengenai status 
ontologis uang fiat  dan implikasinya terhadap hukum riba dijelaskan secara 
detail. Perbedaan ini didasarkan pada perbedaan metodologis dalam 
memahami nilai uang kertas, apakah ia memiliki nilai intrinsik seperti emas 
dan perak atau hanya nilai konvensional yang ditetapkan oleh otoritas. 

Konsep riba dalam Islam merupakan salah satu pilar fundamental 
dalam sistem ekonomi Islam yang secara tegas dilarang dalam Al-Qur'an. 
Larangan riba ini didasarkan pada prinsip keadilan, persamaan, dan larangan 
eksploitasi dalam transaksi ekonomi. Al-Qur'an, khususnya dalam Surah Al-
Baqarah ayat 275-276, mengecam praktik riba dan menggambarkannya 
sebagai tindakan yang menzalimi dan merugikan pihak yang lemah.  Ayat-
ayat ini menjadi dasar bagi para ulama untuk merumuskan hukum riba dan 
mengembangkan mekanisme transaksi ekonomi yang adil dan beretika. 

Dalam khazanah fikih klasik, riba diklasifikasikan menjadi dua jenis 
utama: riba al-fadl (riba karena kelebihan dalam pertukaran barang sejenis) 



9 
 

 
 

dan riba an-nasî'ah (riba karena penundaan pembayaran dengan tambahan).25  
Riba al-fadl terjadi ketika adanya pertukaran barang sejenis dengan jumlah 
yang berbeda, misalnya menukar satu kilogram beras kualitas A dengan dua 
kilogram beras kualitas B.  Sedangkan riba an-nasî'ah terjadi ketika terdapat 
tambahan atas penundaan pembayaran utang, misalnya meminjam uang 1 juta 
rupiah dan harus mengembalikan 1,1 juta rupiah sebulan kemudian. Para 
ulama empat mazhab, yaitu Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan Hanbali, sepakat 
mengharamkan kedua jenis riba ini, meskipun terdapat perbedaan pendapat di 
antara mereka dalam menentukan cakupan barang ribawi.26 Perbedaan 
pendapat ini menunjukkan dinamika pemikiran fikih dalam merespons 
perkembangan ekonomi dan sosial. 

Transformasi sistem moneter global pasca Nixon Shock 1971, yang 
menandai berakhirnya standar emas dan beralihnya sistem moneter dunia ke 
mata uang fiat  (fiat money), telah menciptakan paradigma baru dalam 
diskursus ekonomi Islam.27 Perubahan fundamental ini memunculkan 
pertanyaan krusial tentang status hukum mata uang fiat  dalam konteks riba.  
Sebelum Nixon Shock, standar emas menjamin nilai intrinsik mata uang, 
sehingga relatif mudah untuk mengategorikannya sebagai barang ribawi.  
Namun, dengan mata uang fiat  yang tidak memiliki nilai intrinsik, persoalan 
menjadi lebih kompleks. 

Mayoritas ulama kontemporer, sebagaimana tercermin dalam fatwa 
Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) dan Majma' 
al-Fiqh al-Islami (Organisasi Konferensi Islam), menyamakan uang fiat 
dengan emas dan perak dalam konteks hukum riba.28  Mereka berargumen 
bahwa meskipun uang fiat tidak memiliki nilai intrinsik seperti emas dan 
perak, fungsinya sebagai alat tukar dan satuan hitung membuatnya setara 
dengan logam mulia dalam hukum riba.  Pendekatan ini didasarkan pada qiyas 
(analogi) fungsional, yaitu menyamakan hukum sesuatu yang baru dengan 
hukum sesuatu yang telah ada berdasarkan kesamaan fungsi. 

Di sisi lain, Ali Jum'ah, seorang ulama kontemporer Mesir, 
menawarkan perspektif berbeda dalam kajian tafsir dikanal youtube resminya 
dan karyanya Atsar Dzihâb al-Mahh̲all fî al-H̲ukm.  Ia membedakan antara 
mata uang fiat  dan logam mulia secara ontologis.  Menurutnya, uang fiat  tidak 
dapat dikategorikan sebagai barang ribawi karena tidak memiliki nilai 
intrinsik.29 Nilai uang fiat  bersifat konvensional (i'tibari), ditentukan oleh 
otoritas negara dan kepercayaan masyarakat.30 Nilai ini dapat berubah 
sewaktu-waktu tergantung pada kebijakan moneter dan kondisi ekonomi suatu 
negara.  Konsekuensinya, bunga bank, menurut Ali Jum'ah, tidak dapat 
disamakan dengan riba yang diharamkan dalam Al-Qur'an.31 Sehingga, bunga 

 
25 Ibn Rushd, Bidayat al-Mujtahid,...hal. 143. 
26  Al-Syafi'i, al-Umm,...hal. 3. 
27 Paul R. Krugman, The Return of Depression Economics,...hal. 45. 
28 Majma' al-Fiqh al-Islami, Putusan No. 10/5 Tahun 1985, Mekah: OIC, 1985. 
29 Ali Jum'ah, Atsar Dzihâb al-Mahh̲all fî al-H̲ukm, Kairo: Dâral-Salam, 1993, hal. 

60. 
30 Ali Jum'ah, Atsar Dzihâb al-Mahh̲all fî al-H̲ukm,...hal. 61. 
31 Ali Jum'ah, Atsar Dzihâb al-Mahh̲all fî al-H̲ukm,...hal. 63. 



10 

 

 

bank merupakan konsekuensi logis dari sistem moneter berbasis mata uang 
fiat  dan tidak memiliki kesamaan esensial dengan riba. 

Perbedaan pandangan antara Ali Jum'ah dan mayoritas ulama 
kontemporer mencerminkan perbedaan metodologis dalam memahami nilai 
uang fiat dan implikasinya terhadap hukum riba.  Ulama kontemporer yang 
menyamakan uang fiat dengan emas dan perak menggunakan pendekatan 
qiyas fungsional, sementara Ali Jum'ah menekankan perbedaan ontologis 
antara keduanya.  Wahbah al-Zuhaili, misalnya, berpendapat bahwa meskipun 
uang fiat tidak memiliki nilai intrinsik, fungsinya sebagai alat tukar utama 
membuatnya tunduk pada hukum riba.32  Perbedaan metodologis ini memiliki 
implikasi praktis yang signifikan, terutama dalam konteks legitimasi sistem 
perbankan konvensional.33  Pandangan Ali Jum'ah membuka peluang bagi 
reinterpretasi hukum riba dalam konteks sistem moneter modern, sementara 
pandangan mayoritas ulama kontemporer cenderung mempertahankan 
interpretasi klasik dengan menyesuaikannya pada realitas ekonomi 
kontemporer. 
 
F. Tinjauan Pustaka 

Dalam penelitian ini, penulis menggali informasi dari beberapa 
penelitian terdahulu sebagai pertimbangan mengenai kekurangan dan 
kelebihan yang sudah ada. Selain itu peneliti menggali dari sumber seperti 
buku-buku maupun jurnal dalam rangka untuk mendapatkan informasi 
terdahulu serta teori yang digunakan untuk sebagai landasan teori ilmiah. 
Penelitian terdahulu yang membahas transformasi sistem moneter global 
seperti diantaranya: 

1. karya Paul R. Krugman dengan judul The Return of Depression 
Economics and the Crisis of 2008 yang menganalisis perubahan 
fundamental sistem moneter global pasca Nixon Shock 1971 dan 
dampaknya terhadap perekonomian dunia.34  

2. Karya Frassminggi Kamasa dengan judul "Dari Bretton Woods ke 
Petro-Dollar: Analisis dan Evaluasi Kritis Sistem Moneter 
Internasional" yang membahas sejarah perkembangan sistem moneter 
global dari era Bretton Woods hingga dominasi petrodolar.35  

3. Karya Niall Ferguson dengan buku The Ascent of Money yang 
mengulas evolusi historis sistem keuangan dari sistem barter hingga 
mata uang digital.36 Ketiga karya tersebut memberikan landasan 
pemahaman tentang transformasi sistem moneter global yang 
mempengaruhi diskursus ekonomi Islam kontemporer. 

 
32 Wahbah al-Zuhaili, Al-Fiqh al-IslÂmi wa Adillatuhu, Damaskus: Dâral-Fikr, 2007, 

jilid 5, hal. 327. 
33 M. Umer Chapra, The Islamic Vision of Development, Jeddah: IRTI, 2008, hal. 56. 
34 Paul R. Krugman, The Return of Depression Economics and the Crisis of 

2008,...hal. 45. 
35 Frassminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar: Analisis dan Evaluasi 

Kritis Sistem Moneter Internasional," dalam Jurnal Ekonomi dan Bisnis, Vol. 15 No. 2, Tahun 

2023, hal. 237. 
36 Niall Ferguson, The Ascent of Money, London: Penguin Books, 2008, hal. 112. 



11 
 

 
 

4. Ilyas, R. (2016). Konsep Uang Dalam Perspektif Ekonomi Islam. 
Tulisan ini dipublikasikan dalam BISNIS: Jurnal Bisnis dan 
Manajemen Islam, Volume 4, Nomor 1, Tahun 2016. Penelitian ini 
membahas tentang pemahaman uang dalam perspektif ekonomi Islam 
yang menekan fungsi uang sebagai alat tukar, satuan hitung, dan 
penyimpan nilai yang sesuai prinsip syariah. Uang ideal dalam Islam 
adalah yang berbentuk logam mulia seperti emas (dinar) dan perak 
(dirham), yang memiliki nilai intrinsik dan kestabilan tinggi. Studi ini 
menjelaskan keunggulan uang logam mulia yang sudah digunakan 
sejak zaman Nabi Muhammad saw., yang diteruskan oleh para 
khalifah, dengan nilai yang stabil dan diterima masyarakat luas. 
Konsep uang ini menjadi dasar penting agar aktivitas ekonomi dan 
transaksi keuangan berjalan sesuai prinsip syariah, terhindârdari riba 
dan ketidakadilan. Penelitian menggunakan pendekatan kajian literatur 
terhadap prinsip-prinsip ekonomi Islam terkait uang sekaligus 
membahas efektivitas terhadap sistem moneter kontemporer.37 

5. Ibn Manī' dalam bukunya Al-Waraq al-Naqdī mengulas secara 
mendalam sejarah, hakikat, nilai, dan hukum penggunaan kertas 
sebagai alat pembayaran dalam perspektif fikih Islam. Buku ini 
menjadi rujukan penting dalam memahami konsep mata uang fiat  , 
yang merupakan fenomena modern jika dibandingkan dengan sistem 
moneter klasik yang menggunakan logam mulia seperti emas dan 
perak. Ibn Manī yang membahas bagaimana perkembangan 
penggunaan uang fiat dalam ekonomi modern harus dilihat melalui 
kerangka hukum Islam, terutama terkait dengan isu riba dan legalitas 
transaksi yang melibatkan uang kertas. Dalam kitab ini, ia 
menguraikan latar belakang sejarah munculnya uang kertas, nilai 
intrinsik yang melekat padanya, serta implikasi fikih terhadap 
transaksi yang menggunakan alat pembayaran tersebut. Analisis 
komprehensif yang disediakan menjadi dasar penting bagi penelitian 
yang membahas validitas uang kertas.38 

6. Penelitian terdahulu yang membahas konsep riba dalam perspektif 
fikih klasik juga mencakup karya tafsir Al-Qur'an dari mazhab 
tradisional, salah satunya adalah tafsir Al-Jāmi' li Aḥkām al-Qur'ān 
oleh Al-Qurṭhubī. Tafsir ini merupakan salah satu karya klasik 
terpenting yang memerinci hukum-hukum fikih berdasarkan ayat-ayat 
Al-Qur'an, termasuk penjelasan mendalam mengenai larangan riba, 
ruang lingkup, serta klasifikasi berbagai jenis riba. Dalam tafsirnya, 
Al-Qurṭhubī mengulas konteks ayat-ayat yang membahas riba dengan 
menegaskan landasan hukum dan moral dalam fikih Islam klasik.39 

 
37 Ilyas, R., "Konsep Uang Dalam Perspektif Ekonomi Islam", dalam BISNIS: 

Jurnal Bisnis dan Manajemen Islam , Volume 4, Nomor 1, Tahun 2016, hal. 35-57. 
38 ‘Abd Allâh ibn Sulaymân, Ibn Manî‘, Al-Waraq al-Naqdî: Târîkhuh, Haqîqatuh, 

Qîmatuh, Hukmuh, Cet. ke-2, t.tp., t.p., 1984. 
39 Abū 'Abd Allâh Muhammad ibn Ahmad al-Anshârî al-Qurṭhubî, Al-Jâmi' li 

Ahkâm al-Qur'ân, cetakan ke-2, jilid 2, Kairo: Dâr al-Kutub al-Mishriyah, 1384 H / 1964 M, 

hal. 347. 



12 

 

 

Tafsir Al-Qurṭhubī ini menjadi referensi penting untuk memahami 
bagaimana tradisi ulama klasik menafsirkan ayat-ayat syariah dengan 
pendekatan yang sistematis dan aplikatif. 

7. Selain itu, Ibn Rusyd dalam Bidayat al-Mujtahid menjelaskan 
klasifikasi riba menurut empat mazhab utama (Hanafi, Maliki, Syafi'i, 
dan Hanbali) serta metodologi penetapan hukum riba. Penjelasan Ibn 
Rusyd melengkapi pendekatan tafsir Al-Qurṭhubī dengan memberikan 
gambaran perbandingan mazhab dan argumentasi fiqh yang mendasari 
hukum-hukum terkait riba.40  

8. Karya Imam al-Syafi'i dengan kitab al-Umm yang membahas secara 
mendalam tentang konsep riba al-fadhl dan riba an-nasî'ah serta 
aplikasinya dalam transaksi ekonomi.41  

9. karya Imam Malik dalam al-Muwatha yang menguraikan batasan-
batasan barang ribawi dan kriteria penetapannya.42 Beberapa kitab 
klasik di atas menjadi rujukan utama dalam memahami konsep dasar 
riba dalam hukum Islam. 

10. Nico P. Swartz dalam artikel berjudul "The Prohibition of Usury 
(Ribā): A Moral-Ethical Perspective of Islamic Financial and Banking 
Law." Penelitian ini menegaskan bahwa larangan riba turut bertujuan 
untuk membangun sistem ekonomi yang lebih stabil, adil, dan 
harmonis secara sosial. Di sisi lain, penerapan prinsip-prinsip ini 
membutuhkan reformasi dalam sistem keuangan modern agar lebih 
menjiwai nilai-nilai moral dan keseimbangan sosial sebagaimana 
diajarkan dalam Islam. Jurnal tersebut juga menjelaskan larangan riba 
dalam Islam tidak hanya berdasarkan hukum dan aturan ritual semata, 
tetapi juga didasari oleh nilai moral dan etika yang mendalam. 
Dijelaskan bahwa sistem ekonomi dunia modern telah banyak 
mengabaikan fondasi agama dalam ekonomi, sehingga menimbulkan 
ketimpangan nyata dalam distribusi kesejahteraan, yang membuat 
kekayaan terkonsentrasi pada segelintir orang dan kemiskinan 
meningkat.43 

11. Penelitian terdahulu yang mengkaji hubungan antara mata uang fiat  
dan riba dalam konteks kontemporer seperti karya Muhammad 
Nejatullah Siddiqi dengan judul Riba, Bank Interest, and the Rationale 
of Its Prohibition yang menganalisis rasionalitas pelarangan riba dalam 
sistem keuangan modern.44  

 
40 Ibn Rushd, Bidayat al-Mujtahid, Beirut: Dâral-Kutub al-Ilmiyah, 2002, hal. 143. 
41 Al-Syafi'i, al-Umm,...hal. 67. 
42 Malik, al-Muwaththa, Beirut: Dâral-Kutub al-Ilmiyah, 2005, hal. 205. 
43 Nico P. Swartz, "The Prohibition of Usury (Ribâ): A Moral-Ethical Perspective of 

Islamic Financial and Banking Law: A Comparative Study Between the Islamic and the 

Conventional Model", dalam Jurnal Syariah, Jil. 17, Bil. 2 (2009), hal. 409-430. 
44 Muhammad Nejatullah Siddiqi,...hal. 12. 



13 
 

 
 

12. Karya Muhammad Mukhtar As-Salami dalam Buhuts Mukhtârah fi al-
Tamwîl al-Islami yang membahas inovasi keuangan Islam dalam 
merespons perubahan sistem moneter.45   

13. karya M. Umer Chapra dengan judul The Islamic Vision of 
Development yang mengkaji implikasi sistem bunga bank terhadap 
pembangunan ekonomi Islam.46 Ketiga karya teakhir di atas 
memberikan perspektif kontemporer tentang adaptasi hukum Islam 
terhadap perubahan sistem keuangan global. 

14. Penelitian terdahulu yang secara khusus membahas pemikiran Ali 
Jum'ah seperti karya Talhah Muhammad al-Masîr dengan judul Kitâb 
al-Duktur Ali Jum'ah ila Ayna yang mengkritisi metodologi ijtihad Ali 
Jum'ah dalam masalah ekonomi kontemporer.47  

15. Karya Ali Jum'ah sendiri dalam Atsar Dzihâb al-Mahh̲all fî al-H̲ukm 
yang menjelaskan argumentasi ontologis tentang perbedaan mata uang 
fiat  dengan emas dan perak.48  

16. Penelitian terdahulu yang secara khusus membahas pemikiran Ali 
Jum'ah juga mencakup karya tafsir dia Al-Nibrās fī Tafsīr al-Qur’ān 
al-Karīm, yang menjadi referensi penting dalam memahami 
pendekatan metodologi ijtihad Ali Jum'ah terhadap al-Qur'an. 
Meskipun saat ini dalam Al-Nibras dia baru membahas sampai pada 
Surat Al-Baqarah ayat 25 dan belum sampai pada ayat yang membahas 
riba, penafsiran dalam bagian tersebut sudah menampilkan corak khas 
ushul fiqh dalam metodologi tafsirnya. Ali Jum'ah menggunakan 
pendekatan yang mengintegrasikan prinsip-prinsip ushul fiqh ke dalam 
penafsiran, dengan tekanan telaah mendalam terhadap konteks teks, 
bahasa, dan aspek normatif hukum Islam. Hal ini mencerminkan 
bagaimana dia memadukan ilmu ushul fiqh dengan tafsir untuk 
memberikan penafsiran yang aplikatif dan relevan bagi permasalahan 
kontemporer, khususnya dalam dinamika hukum ekonomi syariah.49 

17. Kanal YouTube resmi yang memuat kajian dan tafsir yang dibawakan 
oleh Ali Jum'ah adalah "Dr. Ali Gomaa" (  القناة الرسمية الوحيدة لفضيلة أ.د علي
@/Kanal ini diakses melalui tautan: https://www.youtube.com .(جمعة
DrAliGomaa dan diunggah pertama kali pada tanggal 8 Februari 2012. 
Kanal ini menjadi media utama penyebaran pemikiran, tafsir, dan 
kajian keilmuan Ali Jum'ah yang ditujukan kepada audiens luas baik 
di dunia Arab maupun internasional. 

 
45 Muhammad Mukhtar As-Salami, Buhuts Mukhtârah fi al-Tamwîl al-Islami, Kairo: 

Dâral-Nahdah, 2010, hal. 56. 
46 M. Umer Chapra, The Islamic Vision of Development, Jeddah: IRTI, 2008, hal. 56. 
47 Talhah Muhammad al-Masîr, Kitâb al-Duktur Ali Jum'ah ila Ayna, Kairo: Dâral-

Kutub al-Misriyah, 1432 H / 2011 M, hal. 142. 
48 Ali Jum'ah, Atsar Dzihâb al-Mahh̲all fî al-H̲ukm, Kairo: Dâral-Salam, 1993, hal. 

60. 
49 Ali Jum'ah, Al-Nibrâs fî Tafsîr al-Qur’ân al-Karîm. Juz al-Muqaddimah, Sūrat 

al-Fâtihah, wa al-Rub‘ al-Awwal min Sūrat al-Baqarah. Cet. ke-1. Kairo: Al-Wabil li al-Intâj 

wa al-Tawzî‘ wa al-Nashr, 2008, hal. 10 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


14 

 

 

18. karya Wahbah al-Zuhaili dalam Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu yang 
merepresentasikan pandangan mayoritas ulama kontemporer yang 
berbeda dengan Ali Jum'ah.50 

19. Penelitian terdahulu yang mengkaji implementasi praktis konsep riba 
dalam sistem perbankan modern seperti fatwa DSN-MUI No. 1 Tahun 
2004 tentang Bunga Bank yang menegaskan keharaman bunga bank 
konvensional.51 Putusan Majma' al-Fiqh al-Islami No. 10/5 Tahun 
1985 yang menyamakan status hukum mata uang fiat  dengan emas 
dan perak.52  

20. laporan OJK tentang Akses Keuangan Pedesaan 2023 yang 
menggambarkan realitas akses masyarakat terhadap layanan 
perbankan syariah.53  
Berdasarkan tinjauan pustaka di atas, penelitian ini berupaya mengisi 

kesenjangan dalam kajian akademis dengan menganalisis secara 
komprehensif pemikiran Ali Jum'ah tentang ayat-ayat riba yang berimplikasi 
pada status hukum mata uang fiat  dan konsep riba. Berbeda dengan penelitian-
penelitian sebelumnya yang cenderung fokus pada aspek tertentu (historis, 
fikih klasik, atau implementasi praktis), penelitian ini mengintegrasikan 
berbagai perspektif tersebut dengan menggunakan pendekatan tafsir maudhu’i 
ayat-ayat riba sebagai kerangka analisis. 
 
G. Metode Objek Penelitian 

1. Pemilihan Objek Penelitian 

Penelitian ini berfokus pada pemikiran Ali Jum'ah sebagai tokoh 
ulama kontemporer yang memiliki pandangan distingtif tentang konsep mata 
uang fiat  dan hukum bunga bank melalui pendekatan tafsir ayat-ayat riba. 
Penelitian ini akan mengkaji interpretasi dan metodologi Ali Jum'ah dalam 
menafsirkan ayat-ayat riba serta pandangannya mengenai status hukum mata 
uang fiat  dan bunga bank dalam konteks sistem keuangan modern. Penelitian 
akan membatasi kajian pada karya-karya Ali Jum'ah yang secara spesifik 
membahas tentang mata uang fiat, riba, dan bunga bank, termasuk kajian tafsir 
di kanal youtub resminya, kitab-kitab tafsir, fatwa-fatwa, dan tulisan-
tulisannya yang berkaitan dengan ekonomi Islam sebagai landasan teori 
primer. 

Penelitian ini tidak membahas pemikiran Ali Jum'ah dalam aspek-
aspek di luar syariah, tafsir ayat riba, ekonomi dan keuangan, akan tetapi akan 
meneliti bagaimana pandangan dan argumentasinya dapat memberikan solusi 
terhadap problematika sistem keuangan modern. Penelitian ini juga tidak akan 
mengkaji secara detail tentang sistem operasional perbankan atau aspek-aspek 
teknis dari produk-produk keuangan modern yang tidak berkaitan langsung 
dengan fokus penelitian. 

 
50 Wahbah al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, Damaskus: Dâral-Fikr, 2007, 

jilid 5, hal. 327. 
51 Dewan Syariah Nasional MUI, Fatwa No. 1 Tahun 2004 tentang Bunga Bank, 

Jakarta: MUI, 2004. 
52 Majma' al-Fiqh al-Islami, Putusan No. 10/5 Tahun 1985, Mekah: OIC, 1985 
53 OJK, Laporan Akses Keuangan Pedesaan 2023, Jakarta: OJK, 2023, hal. 12. 



15 
 

 
 

2. Data dan Sumber Data 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari dua jenis, yaitu data 
primer dan data sekunder. Data primer mencakup karya-karya Ali Jum'ah yang 
berkaitan langsung dengan tema penelitian, di antaranya: kitab-kitab tafsir dan 
karya tulis Ali Jum'ah yang membahas tentang ayat-ayat riba, kajian tafsir di 
kanal youtube resminya, fatwa-fatwa Ali Jum'ah tentang mata uang fiat  dan 
bunga bank, karya-karya Ali Jum'ah dalam bidang ekonomi Islam dan 
muamalah, rekaman ceramah, wawancara, dan dokumentasi pemikiran Ali 
Jum'ah yang berkaitan dengan tema penelitian. 

Sedangkan data sekunder meliputi berbagai referensi dan dokumen 
yang mendukung penelitian ini, seperti: kitab-kitab tafsir klasik dan 
kontemporer yang membahas ayat-ayat riba, karya-karya ulama klasik dan 
kontemporer tentang mata uang dan riba, buku-buku, jurnal, dan artikel ilmiah 
yang membahas pemikiran Ali Jum'ah, literatur tentang sejarah dan 
perkembangan mata uang fiat  , kajian-kajian tentang sistem perbankan dan 
ekonomi Islam. 

3. Teknik Input dan Analisis Data 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini meliputi pengumpulan 
berbagai data yang berkaitan dengan variabel penelitian. Data yang terkumpul 
kemudian akan disesuaikan dengan kerangka penulisan yang telah dirancang. 
Pemikiran Ali Jum'ah tentang mata uang fiat  dan bunga bank dijadikan 
sebagai acuan utama untuk menganalisis dan mengeksplorasi ayat-ayat riba 
yang telah ditentukan. Secara ringkas, terdapat empat langkah dalam fase 
pengumpulan dan analisis data: 

Pertama, peneliti mengumpulkan sebanyak mungkin data yang 
relevan dengan variabel penelitian, termasuk karya-karya primer Ali Jum'ah 
dan literatur sekunder yang mendukung. 

Kedua, data yang terkumpul diseleksi untuk menghasilkan data yang 
benar-benar diperlukan, guna menghindari pembahasan yang terlalu luas. 
Seleksi dilakukan dengan memfokuskan pada aspek-aspek yang berkaitan 
langsung dengan mata uang fiat  dan bunga bank dalam perspektif tafsir. 

Ketiga, data tersebut dianalisis menggunakan metode deskriptif-
analitis dan komparatif. Metode deskriptif-analitis digunakan untuk 
menguraikan pemikiran Ali Jum'ah secara sistematis, sedangkan metode 
komparatif digunakan untuk membandingkan pemikirannya dengan pandang
-an ulama lain. 

Keempat, peneliti melakukan validasi terhadap data dan kesimpulan 
yang diperoleh untuk meminimalisir kesalahan dan memastikan akurasi 
interpretasi pemikiran Ali Jum'ah. 

 

H.  Sistematika Penulisan 
Penelitian ini disusun dalam enam bab yang saling berkaitan secara 

sistematis. Bab pertama merupakan pendahuluan memuat latar belakang 
masalah, rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, kerangka teori, 
tinjauan pustaka, serta metode penelitian yang mencakup pemilihan objek, 



16 

 

 

sumber data, teknik pengolahan dan analisis data. Bagian ini berfungsi sebagai 
landasan awal yang menjelaskan konteks dan arah penelitian. 

Bab kedua membahas kajian teoritis tentang riba mencakup definisi 
riba, sejarah dan perkembangan praktik riba, serta konsepsi riba sebagai 
bentuk eksploitasi finansial dan pelanggaran moral. Bab ini juga menguraikan 
larangan riba dalam konteks penguatan keadilan ekonomi, ketimpangan sosial, 
fatwa MUI, dan kajian tafsir Al-Qur’an terkait ayat-ayat dan tahapan larangan 
riba. 

Bab ketiga membahas biografi Ali Jum‘ah dan profil kanal youtube, 
menampilkan latar belakang pendidikan dan karier keilmuan Ali Jum‘ah, 
orientasi pemikiran dan metodologi tafsirnya, serta profil kanal YouTube 
resmi yang mengandung kajian tafsir dengan gaya penyampaian dan target 
audiens yang spesifik. 

Bab keempat mengenai uraian ayat-ayat riba dalam Al-Qur'an 
perspektif Ali Jum‘ah, mengkaji secara detail tafsir Ali Jum‘ah terhadap ayat-
ayat riba, mulai dari gambaran pelaku riba, penghapusan keberkahan harta riba 
dan ganjaran sedekah, peringatan keras terhadap riba, hingga ajakan bertakwa 
dan larangan melipatgandakan riba. 

Bab kelima membahas mengenai implikasi pemikiran Ali Jum‘ah 
terkait ayat riba terhadap Mata uang fiat  , mencakup pengertian dan sejarah 
mata uang fiat  , pandangan Ali Jum‘ah terhadap uang fiat dan bunga bank, 
posisi pro-kontra ulama atas uang kertas, serta analisis ‘illat riba dalam 
kaitannya dengan status hukum uang kertas. 

Bab keenam merupakan penutup berisi kesimpulan hasil penelitian, 
implikasi pemikiran yang ditemukan, serta saran untuk pengembangan 
penelitian selanjutnya sebagai bahan pertimbangan akademik dan praktis. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB II 

KAJIAN TEORETIS TENTANG RIBA DAN MATA UANG FIAT   

 

A. Kajian Teoretis tentang Riba 

1. Pengertian Riba 

Riba secara etimologis berasal dari akar kata Arab   يَرْبوُ  -رَبَا  yang 

bermakna “bertambah” atau “meningkat”. Dalam bahasa Arab, kata tersebut 

digunakan untuk menunjukkan segala bentuk pertambahan baik secara fisik 

maupun nilai. Ibn Manzhūr dalam Lisān al-‘Arab mendefinisikan riba sebagai 

يَادةَُ عَلَى رُءُوسِّ الأمَْوَالِّ “  1 Konteks tambahan ini.(tambahan atas pokok modal) ”الز ِّ

menjadi kunci utama dalam memahami larangan riba dalam Islam, karena 

menyiratkan adanya kelebihan yang tidak adil dalam transaksi. Al-Râghib al-

Ashfahânî dalam al-Mufradât juga menegaskan bahwa riba merupakan 

tambahan yang muncul tanpa disertai kerja atau kompensasi, dan hal ini 

dianggap merusak prinsip keadilan dalam jual beli.2 Secara terminologis, para 

ulama mendefinisikan riba sebagai tambahan yang tidak sah atau tidak 

dibenarkan syariat dalam transaksi muamalah, khususnya dalam utang-

piutang dan pertukaran barang ribawi. As-Sarakhsi dalam al-Mabsūth 

menyebut bahwa       ِّوَضِّ الْمَشْرُوطِّ فِّي الْبيَْع بَا: هوَُ الْفَضْلُ الْخَالِّي عَنْ الْعِّ  artinya: “riba الر ِّ

adalah kelebihan yang tidak disertai dengan imbalan yang disyaratkan 

dalam jual beli.”3 Definisi ini menjadi dasar bagi para fuqaha untuk 

 
1 Ibn Manzhūr, Lisân al-‘Arab, juz 14, Beirut: Dâr Shâdir, 1994, hal. 304. 
2 Al-Râghib al-Ashfahânî, al-Mufradât fî Gharîb al-Qur’ân Beirut: Dâr al-Qalam, 

1412 H , hal. 340. 
3 Al-Sarakhsi, al-Mabsūth, juz 12 Beirut: Dâr al-Ma‘rifah, 1993, hal. 109. 



18 

 

 

mengharamkan praktik riba dalam semua bentuknya karena dianggap merusak 

keseimbangan dan keadilan dalam transaksi. 

Lebih jelas lagi untuk mengetahui lebih dalam mengenai pengertian 

riba, perlu diketahui lebih dahulu mengenai bagaimana praktik riba. Dalam 

Tafsîr at-Thabari dijelaskan bahwa bentuk praktik riba pada masa Jahiliyah 

digambarkan melalui sejumlah riwayat. Salah satunya berasal dari Ibn Zaid, 

yang menuturkan bahwa ayahnya menjelaskan: riba ketika itu dilakukan 

dengan cara menambah nilai utang seiring dengan penundaan waktu 

pembayaran. Ketika waktu jatuh tempo tiba, pihak yang memberi utang akan 

menemui si peminjam dan berkata, “Bayar sekarang atau tambahkan jumlah 

utangnya.” Jika si peminjam mampu membayar, maka ia melunasi utangnya 

sesuai kesepakatan. Namun, bila tidak mampu, maka utangnya diperpanjang 

dengan penambahan nilai. Bila utangnya berupa seekor hewan, maka 

pembayaran ditukar dengan hewan yang usianya lebih tua. Misalnya, jika 

awalnya seekor hewan berusia satu tahun (bintu makhādh), maka penundaan 

akan menuntut pembayaran dengan hewan berusia dua tahun (bintu labūn), 

kemudian menjadi tiga tahun (hiqqah), dan selanjutnya empat atau lima tahun 

(jazʿah), seiring lamanya penundaan. Praktik seperti inilah yang 

memperlihatkan sistem pelipatgandaan dalam riba Jahiliyah, di mana 

penambahan nilai utang terjadi semata karena penundaan pembayaran, bukan 

karena nilai tambah riil dari transaksi tersebut.4 

Kemudian dalam menafsirkan ayat 275 dalam surat al-Baqarah; 

Maksud kata alladzîna ya’kulûn ar-ribâ menurut at-Thabari adalah alladzîna 

yurbûna (yang menambahkan/melipatgandakan), oleh karena itu pelaku riba 

disebut murbin disebabkan melipatgandakan harta (pinjaman) atau menambah 

harta itu disebabkan karena penangguhan pembayaran.5 

Ayat tersebut mengandung hukum-hukum riba dan kebolehannya jual-

beli serta ancaman bagi yang menghalalkan riba. Dia menjelaskan ayat 

tersebut dengan 38 masalah diantaranya adalah:6 

Pertama: kata “alladzîna ya’kulûna: ya’khudzûna”. kata “mengambil” 

diartikan dengan “memakan” karena pengambilan dimaksudkan untuk makan. 

Dia juga menyatakan bahwa “riba menurut bahasa adalah az-ziyâdah 

mutlaqan (penambahan secara mutlak)”. sedangkan dalam surat an-nisa ayat 

161 bahwa yang dimaksud bukan riba syar’i akan tetapi yang dimaksud adalah 

harta haram sebagaimana juga dijelaskan dalam surat al-maidah ayat 42 bahwa 

mereka gemar memakan harta haram dari ar-rasyâ (suap menyuap). Dan 

 
4 Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir at-Thabari, Jâmi’ al-Bayân fî Ta’wîl Âyi Al-Qur’an, 

jilid 6, Makkah: Dâru al-Tarbiyah wa al-Turats, t.th., , hal. 7 
5 Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir at-Thabari, Jâmi’ al-Bayân fi Ta’wîl Âyi Al-

Qur’an,...hal. 7. 
6 Al-Qurtubi, Jâmi’ li Ahkâm al-Qur’an, jilid II, al-Qâhirah: Dâr al-Hadits, 2002, 

hal.299. 



19 
 

 
 

dalam surat Ali Imran ayat 75, bahwa tidak ada dosa bagi kami terhadap harta 

orang-orang ummi. Dan oleh karena itu masuk dalam kategori didalamnya 

adalah pelarangan dari tiap harta yang haram dari usaha apa saja. 

Dia menjelaskan bahwa dalam syariat Islam, ada dua jenis riba yang 

dikenal, yaitu tahrîm an-nasâ dan tafâdul fî al-uqûd. Pengharaman riba 

disebabkan oleh penundaan pembayaran dan kelebihan nilai dalam bentuk 

pertukaran barang, khususnya jenis makanan. Praktik ini umumnya dilakukan 

oleh orang Arab pada masa lalu, di mana pihak peminjam diberi pilihan antara 

melunasi utangnya atau menambahkan sejumlah tertentu sebagai imbalan 

penundaan (dengan perkataan "ataqdhi am turbi"). Hal ini telah disepakati 

sebagai perbuatan yang haram. Selanjutnya, dijelaskan bahwa sebagian besar 

jual beli yang diharamkan terjadi karena adanya tambahan, baik pada nilai 

pokok harta maupun manfaat yang diperoleh dari penundaan pembayaran. 

Maka, dapat disimpulkan bahwa pemahaman tafsir al-Qurtubi tentang 

riba masih terikat pada konteks transaksi pada masa Jahiliyah, yang berbeda 

dengan kondisi dan situasi ekonomi umat Islam saat ini. Oleh karena itu, 

penting untuk meninjau kembali pemahaman ini dengan merujuk pada 

penjelasan para mufasir kontemporer yang memahami tantangan dan 

dinamika zaman modern yang dihadapi umat Islam. Selanjutnya, pandangan 

yang paling umum didengar, yaitu bahwa setiap tambahan dalam pinjaman 

pasti riba, bersumber dari kaidah dalam literatur klasik.7 Kaidah tersebut 

menyatakan bahwa setiap pinjaman yang menghasilkan manfaat atau 

keuntungan adalah riba (kullu qardhin jarra manfa’atan fahuwa ribâ).8 

Athiyah Shaqr dalam karyanya Ahkâm al-Kalâm fî al-Fatâwa wa al-Ahkâm 

menyebutkan bahwa ada beberapa atsar yang menjelaskan prinsip kaidah ini:9 

Pertama, diriwayatkan oleh Imam Baihaqi  dari Fadhalah bin Ubaid, 

mauquf dengan lafaz “kullu qardhin jarra naf’an fahuwa wajhun min wujûh 

ar-ribâ”.  

Kedua, diriwayatkan oleh al-Haris bin Usamah dari hadis Ali dengan 

lafaz “Innannabiyya shallallahu ‘alaihi wa sallam nahâ ‘an qardhin jarra 

naf’an”. Ada sebagian ulama yang berpendapat bahwa walaupun ungkapan 

itu kaidah dan bukan hadis, namun ulama sepakat bahwa maknanya shahih, 

kemudian pendapat ini dirinci oleh sebagian ulama fikih bahwa setiap utang-

piutang yang memberikan manfaat kepada kreditor termasuk riba jika 

dipersyaratkan (idza kâna masyrûthan fîhi naf’un lil muqridh). Hal ini 

 
7 Megawati, "Riba Menurut Ulama Klasik dan Kontemporer," Tesis Magister Agama, 

Institut PTIQ Jakarta, 2020, hal. 49 
8 Hussein Ahmad Shalih al-Bakri, Bughyat al-Bâhits ‘an Zawâ’id Musnad al-Hârith, 

ed. oleh Hussein Ahmad Shalih al-Bakri, cet. 1, jilid. 1, Madinah: Markaz Khidmat as-Sunnah 

wa as-Sîrah an-Nabawiyyah, Universitas Islam Madinah, 1994, hal. 500 
9 Athiyah Shaqr, Ahsan al-Kalâm fî Fatâwa wa al-Ahkâm, Kairo: Dâr al-Gad al-

Arabi, cet.2, jilid 1, 1994, hal. 197. 



20 

 

 

dipegang oleh kelompok pertama, ulama seperti Ibn Qudamah, dalam al-

Mughni karya Ibn Qudamah, bahwa  “Para ulama sepakat bahwa setiap 

pinjaman yang disyaratkan ada tambahannya itu diharamkan”, kemudian Ibn 

al Mundzir berkata “Para ulama telah sepakat bahwa pihak yang 

meminjamkan jika memberi syarat kepada pihak peminjam agar dibayar lebih 

dengan tambahan atau hadiah dan ia meminjam atas dasar itu, jika ia 

mengambil kelebihan tersebut, itu termasuk riba”10 

Dalam tafsir tersebut, Husain bin Mas’ud al-Baghawi (wafat 1122 M) 

menjelaskan bahwa riba merupakan kullu qardin jarra manfa’atan adalah 

jenis pinjaman yang memberikan suatu manfaat atau tambahan bagi pihak 

pemberi pinjaman. Dengan kata lain, pinjaman yang mengandung unsur 

tambahan atau keuntungan yang diperoleh dari akad pinjam-meminjam itulah 

yang disebut riba.11 

Dalam Tafsîr Jâmi’ li Ahkâm Al-Qur’ân atau Tafsîr al-Qurtubi, 

disebutkan bahwa berdasarkan keterangan Nabi SAW, mempersyaratkan 

adanya tambahan dalam utang adalah termasuk riba, meskipun tambahan 

tersebut hanya berupa segenggam pakan ternak.12 Maksudnya adalah, semua 

utang yang disyaratkan untuk dilunasi dengan jumlah yang lebih banyak dari 

yang dipinjamkan hukumnya haram, tanpa adanya perbedaan atau 

pengecualian.13 

Dalam Tuhfah al-Muḥtāj dan penjelasan Ḥāsyiyah Ibnu Qāsim 

disebutkan bahwa setiap bentuk pinjaman (qardh) yang mensyaratkan 

keuntungan bagi pemberi pinjaman termasuk dalam kategori riba dan dapat 

membatalkan akadnya, baik keuntungan itu hanya untuk pemberi pinjaman 

maupun untuk kedua belah pihak. Hal ini didasarkan pada hadis: "Setiap 

pinjaman yang menghasilkan manfaat adalah riba." Meskipun hadis ini 

memiliki kelemahan sanad, maknanya diperkuat oleh riwayat dari sejumlah 

sahabat. Contoh praktik riba ini adalah apabila seseorang memberikan 

pinjaman kepada pihak yang menyewa propertinya dengan harga sewa lebih 

tinggi dari nilai sewajarnya karena adanya pinjaman. Jika hal ini menjadi 

syarat dalam akad, maka hukumnya haram secara ijma’. Namun bila tidak 

disyaratkan, maka menurut mazhab Syafi'i hukumnya makruh, sedangkan 

menurut sebagian besar ulama hukumnya tetap haram, sebagaimana 

ditegaskan oleh Imam Subkī, kaidah ini seolah mencakup semua transaksi 

pinjaman yang memberikan keuntungan kepada kreditur, baik kecil maupun 

besar, berlipat ganda ataupun tidak, yang kemudian disebut sebagai riba. 

Perbedaan pandangan sebagian ulama tentang konsep riba ini menyebabkan 

 
10 Ibn Qudâmah, al-Mughnî ma’a Syarh al- Kabîr, Beirut: Dâr el-Fikr, 1985, hal. 36. 
11 Abu Muhammad al-Husain ibn Mas’ud ibn Muhammad ibn al-Farra’ al-Baghawi, 

Tafsir Al-Baghawi, Beirut: Dâr Ihya at-Turâts, 1420 H, Jilid 1, hal. 383. 
12 Al-Qurtubi, Jâmi’ Li Ahkâm Al-Qur’an, …, hal. 241. 
13 Ibn Qudamah, Al-Mughni ma’a Syarh al-Kabîr, jilid IV, hal. 36. 



21 
 

 
 

adanya variasi dalam penafsiran tersebut. Menurut al-Baji, makna kaidah ini 

diperkuat oleh hadis shahih yang diriwayatkan oleh beberapa sahabat Nabi.14 

Salah satu dalil yang mereka jadikan hujjah adalah hadits riwayat al-Bukhari: 

ثَ نَا شُعْبَةُ، عَنْ سَعِّيدِّ بْنِّ أَبِِّ بُ رْدَةَ، عَنْ أبَِّيهِّ  ثَ نَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبٍ: حَدَّ أتََ يْتُ الْمَدِّينَةَ، فَ لَقِّيتُ :حَدَّ
رَْضٍ   إِّنَّكَ : قاَلَ   ثُمَّ   بَ يْتٍ،   فيِّ  وَتَدْخُلَ   وَتَمرْاً  سَوِّيقًا   فأَُطْعِّمَكَ   تَِّيءُ   أَلَا :  فَ قَالَ عَبْدَ اللََِّّّ بْنَ سَلَامٍ    بأِّ

اَ   الرِّباَ  ْلَ   إِّليَْكَ   فأََهْدَى   حَقٌّ،   رَجُلٍ   عَلَى  لَكَ   كَانَ   إِّذَا  فاَشٍ،   بِِّ ْلَ   أوَْ   تِّبٍْْ،   حِِّ ْلَ   أوَْ   شَعِّيٍر،   حِِّ  حِِّ
،  15 رِّباً  فإَِّنَّهُ   تََْخُذْهُ   فَلَا   قَتٍّ

Abdullah bin salam ra berkata, “Sesungguhnya engkau tinggal di suatu negeri 

yang padanya praktik riba merajalela. Dan sesungguhnya di antara pintu-pintu 

riba adalah seseorang dari kalian memberikan piutang hingga tempo tertentu 

dan bila telah jatuh tempo, penghutang datang dengan uang yang ia hutang 

sambil membawa serta keranjang yang berisikan hadiah berupa gandum atau 

makanan pokok lainnya, maka hendaknya engkau jangan mengambilnya, 

karena itu riba” 

Hadis tersebut mengindikasikan bahwa peminjam tidak diperkenankan 

memberi imbalan atau hadiah kepada pihak pemberi pinjaman sebelum 

hutangnya dilunasi atau sebelum jatuh tempo. Pemberian tambahan ini 

dilarang karena adanya syubhat, bahwa pemberian tambahan tersebut 

dimaksudkan agar peminjam memperoleh kelonggaran atau tambahan waktu 

pelunasan, mirip dengan praktik risywah (suap). Maksud hadiah atau imbalan 

tersebut adalah yang terkait langsung dengan pinjaman yang diterima. 

Sebaliknya, tambahan yang tidak terkait dengan pinjaman, seperti biaya 

administrasi, diperbolehkan. Adapun hadiah yang diberikan peminjam kepada 

pemberi pinjaman boleh diberikan pada saat pelunasan hutang, dengan catatan 

tidak menjadi syarat atau kebiasaan yang melekat. 

Riba memiliki dua makna istilah, yaitu dalam arti luas dan dalam arti 

sempit. Riba dalam arti luas mencakup semua transaksi jual-beli yang dilarang 

oleh syariat. Hal ini berdasarkan keterangan sahabat Ibn Abi Aufa ra yang 

mengecam praktek transaksi najasy. Ia menyebutkan bahwa, "Orang yang 

melakukan jual-beli najasy adalah orang yang memakan riba dan seorang 

yang tidak amanah." Najasy sendiri adalah tindakan pura-pura menawar 

barang bukan untuk membeli, melainkan untuk menipu pembeli asli. Meski 

 
14 Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Alî ibn Hajar al-Haitamî, Tuhfat al-Muhtâj fî Sharh 

al-Minhâj, disertai hâsyiah ‘Abd al-Hamîd al-Sharwânî dan Ahmad ibn Qâsim al-‘Abbâdî, jil. 

5 Kairo: al-Maktabah al-Tijârîyah al-Kubrâ, 1357 H/1938 M; cetak ulang: Dâr Ihyâ’ al-Turâts 

al-‘Arabî, Beirut, hal. 46. 
15 Al-Bukhari, Shahîh al-Bukhâri, jilid 3, no. 3603,  Damaskus: Dar Ibn Katsir, 1993, 

hal. 1388. 



22 

 

 

tindakan ini bukan riba secara teknis, ia tetap haram, dan Ibn Abi Aufa 

menyebut pelaku najasy sebagai pemakan riba dalam makna luas. 

Begitu pula, pernyataan Aisyah ra turut menguatkan pengertian ini: 

، عَنْ مُسْلِّمٍ، عَنْ مَسْرُوقٍ، عَنْ عَائِّشَةَ، قاَلَتْ: " لَمَّا  حَدَثَ نَا عَبْدَانُ، عَنْ أَبِِّ حَِْزةََ، عَنِّ الَأعْمَشِّ
دِّ   سْجِّ

َ
ُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِّ وَسَلَّمَ إِّلَى الم هُنَّ عَلَى فَ قَرَأَ أنُْزِّلَتِّ الآيَاتُ مِّنْ سُورةَِّ البَ قَرةَِّ فيِّ الرِّبَا، خَرجََ النَّبيِّ

، ثُمَّ حَرَمَ تََِّارةَ   16الخمر"  النَّاسِّ
“Tatkala diturunkan beberapa ayat terakhir dari surat al-Baqarah yang isinya 

melarang riba, Rasulullah SAW pergi ke masjid lantas mengharamkan jual-

beli khamar sebagai realisasi pelarangan riba”. 

Jual-beli khamar bukan termasuk transaksi riba, meskipun transaksi ini 

dilarang oleh syariat. Ketika turun ayat pelarangan riba, Rasulullah SAW juga 

melarang jual-beli khamar karena masuk dalam kategori riba dalam pengertian 

luas. Demikian pula dengan keterangan dari Umar bin Khattab ra, yang 

mengatakan bahwa, “Sungguh termasuk riba adalah menjual kurma dalam 

kondisi masih hijau dan belum enak dikonsumsi.” Jual beli kurma yang masih 

hijau ini termasuk dalam transaksi jual-beli ijon (jual-beli tangguh) yang 

dilarang karena mengandung unsur gharar (ketidakpastian) yang tinggi. Oleh 

karena itu, sahabat Umar ra menyebut transaksi tersebut sebagai bentuk riba 

dalam arti luas.17 

Yang kedua adalah pengertian riba dalam arti sempit. Dalam 

pengertian ini, para ulama memiliki perbedaan redaksi, demikian pula definisi 

riba menurut syara’ masih menjadi perselisihan di kalangan ahli fiqih, 

bergantung pada pemahaman mereka tentang haramnya riba tersebut. 

Misalnya, Mazhab Hanafiyah mendefinisikan riba sebagai tambahan 

yang tidak disertai dengan imbalan menurut standârsyariat, yang disyaratkan 

bagi salah satu pihak dalam akad pertukaran. Tambahan ini dianggap sebagai 

bentuk ketidakseimbangan yang dilarang dalam muamalah Islam. Mazhab 

Malikiyah memandang riba sebagai tambahan dalam jumlah atau timbangan, 

baik tambahan yang nyata maupun yang bersifat dugaan, serta termasuk pula 

dalam bentuk penundaan pembayaran. Definisi ini menunjukkan bahwa riba 

tidak hanya terkait dengan kelebihan fisik, tetapi juga mencakup aspek waktu 

dalam transaksi. Sementara itu, Mazhab Syafi’iyah menjelaskan riba sebagai 

akad atas suatu pengganti tertentu yang tidak diketahui kesetaraannya menurut 

ukuran syariat pada saat akad berlangsung, atau yang disertai penundaan 

dalam penyerahan kedua barang yang dipertukarkan atau salah satunya. 

 
16 Al-Bukhari, Shahîh al-Bukhâri, jilid 1, no.447,... hal. 175 
17 Ammi Nur Baits, Ada Apa Dengan Riba?, Yogyakarta: Pustaka Muamalah, 2017, 

hal. 2-5. 



23 
 

 
 

Penekanan pada ketidaktahuan terhadap kesetaraan dan unsur penundaan 

menjadi ciri khas pandangan Syafi’iyah.18 

Adapun Mazhab Hanabilah mendefinisikan riba sebagai adanya 

kelebihan pada sebagian barang dan penundaan pada sebagian lainnya, yang 

terbatas pada jenis-jenis tertentu yang secara khusus telah ditetapkan 

keharamannya oleh syariat. Yang dimaksud dengan kelebihan dalam definisi 

Hanabilah adalah tambahan pada barang-barang yang sejenis dan termasuk 

dalam kategori barang yang ditakar atau ditimbang, seperti satu takaran 

dengan jenisnya sendiri atau satu timbangan dengan jenisnya sendiri. 

Sedangkan penundaan yang dimaksud mencakup pertukaran barang-barang 

tersebut, meskipun tidak sejenis, jika dilakukan secara tidak tunai. Jenis-jenis 

barang ini, menurut Hanabilah, dibatasi hanya pada barang-barang yang 

ditakar dan ditimbang, sebagaimana telah diatur keharamannya dalam nash 

syar’i. Dengan demikian, keempat mazhab sepakat bahwa riba adalah 

tambahan yang dilarang dalam transaksi tertentu karena mengandung unsur 

ketidakadilan dan manipulasi, meskipun masing-masing mazhab menyoroti 

aspek yang berbeda dalam mendefinisikannya.Menurut golongan Syafi’i, 

transaksi yang melibatkan imbalan tertentu yang tidak diketahui kesamaan 

takarannya maupun ukuran waktu pelaksanaan transaksi, atau transaksi yang 

dilakukan dengan penundaan waktu penyerahan dari kedua barang yang 

dipertukarkan atau salah satunya, termasuk dalam definisi riba.19 Adapun 

dalam Tafsîr Mafâtih al Ghaib dikatakan bahwa: 

 . الرِّبَا فيِّ اللُّغَةِّ عِّبَارةَُ عَنِّ الزَّيَادَةِّ، وَليَْسَتْ كُلُّ زِّيَادَةٍ مُحَرَّمَةً 

Riba menurut bahasa adalah tambahan, tapi tidak semua tambahan adalah 

riba.20 

Kata riba dari segi bahasa berarti "kelebihan". Jika makna riba hanya 

berhenti pada arti "kelebihan" tersebut, maka pandangan kaum musyrik yang 

menganggap riba adalah sesuatu yang wajar atau lumrah memiliki dasar yang 

dapat dipahami secara bahasa. Namun, dalam konteks syariat Islam, makna 

riba memiliki batasan yang lebih spesifik dan ketat. 

Hal ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. al-Baqarah/2:275 

ُ ٱلۡبَ يۡعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَ و     وَأَحَلَّ ٱللََّّ
“...Dan Allah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba...” 

 
18 Marzūq, Waliyah Mahmūd, et al., Fiqh al-Mu‘âmalât al-Muqâran: Materi 

Kuliah Tingkat Dua Fakultas Syariah dan Hukum, Universitas Al-Azhar Kairo. Kairo: 

Universitas Al-Azhar, 2019/202, hal. 191 
19 Marzūq, Waliyah Mahmūd, et al., Fiqh al-Mu‘âmalât al-Muqâran: Materi Kuliah 

Tingkat Dua Fakultas Syariah dan Hukum,...hal. 192 
20 Ar-Razi, Mafâtih al-Ghaib, Beirut: Dâr Ihyâ at-Turâts al-Arabi, 1420 H, jilid VII, 

hal. 73. 



24 

 

 

Para ulama berbeda pendapat tentang maksud kata riba dalam ayat QS. al-

Baqarah/2:275 di atas. Sebagian ulama seperti Ibn Abbas, Ibn Umar, dan 

Muawiyah berpendapat bahwa yang dimaksud riba dalam ayat tersebut adalah 

riba dalam arti bahasa atau yang dikenal dengan riba jahiliyah (riba qardh). 

Sedangkan mayoritas ulama berpendapat bahwa riba yang dimaksud dalam 

ayat tersebut adalah riba dalam transaksi jual-beli. Pendapat ini didukung oleh 

tokoh-tokoh seperti Aisyah, Abu Sa’id al-Khudri, dan lain-lain. Sementara itu, 

Ibn Asyur mengemukakan bahwa pendapat yang lebih rajih (lebih kuat) adalah 

bahwa maksud riba dalam ayat tersebut adalah riba jahiliyah. Dalilnya adalah 

bahwa ayat tersebut secara khusus menyinggung riba jahiliyah, sedangkan 

riba yang berkaitan dengan jual-beli dijelaskan dalam hadis-hadis lain.21 

Adapun pengertian riba di masa modern, sebagaimana penjelasan Ali 

Jum‘ah yang menegaskan definisi riba sebenarnya tidak memiliki kejelasan 

sejak masa awal Islam. Bahkan Umar ibn al-Khaṭṭāb berharap Nabi Saw. 

memberikan penjelasan lebih rinci mengenai batasannya. Para imam mazhab 

juga menekankan bahwa larangan riba bersifat ta‘abbudīyah karena pada 

masa jahiliyah orang-orang musyrik menyamakan jual beli dengan riba, 

padahal al-Qur’an secara tegas menghalalkan jual beli dan mengharamkan 

riba. Untuk menjelaskan kekeliruan tersebut, Ali Jum‘ah memberikan 

perbandingan antara jual beli secara kredit dan praktik riba. Dalam jual beli, 

penjual memperoleh piutang dan pembeli memiliki barang, sedangkan dalam 

riba, peminjam tetap harus mengembalikan tambahan utang yang dipakai 

membeli barang yang sama. Dari sisi ekonomi praktis kedua transaksi ini 

tampak serupa, namun perbedaan prinsipil terletak pada dampak sistemiknya: 

riba menciptakan ketidakstabilan nilai uang dan memicu inflasi, yang pada 

gilirannya merugikan kaum miskin. Dalam konteks modern, riba dipahami 

dalam bentuk inflasi dimana nilai harga bertambah tanpa bertambahnya 

jumlah produksi barang, yang muncul setelah sistem moneter global 

meninggalkan standar emas. Sejak keputusan Nixon pada 1970-an, uang 

kertas tidak lagi didukung cadangan emas, dan bank sentral berupaya 

mengendalikan inflasi dengan suku bunga. Menurut Ali Jum‘ah, hal ini 

menegaskan bahwa dunia telah berubah sehingga pemahaman hukum Islam 

harus mempertimbangkan realitas kontemporer. Ia mengutip Imam al-Qarāfī 

yang mengingatkan bahaya memahami teks secara kaku tanpa memperhatikan 

perubahan zaman, karena dapat menyesatkan diri sendiri dan orang lain22 

Berdasarkan keterangan di atas penulis menyimpulkan secara 

etimologis, riba berarti "bertambah" atau "meningkat," yang dalam konteks 

 
21 Oni Syahroni, Ushul Fiqh Muamalah: Kaidah-kaidah Ijtihad dan Fatwa dalam 

Ekonomi Islam. Depok: PT. RajaGrafindo Persada, 2019, hal. 58-59. 
22 Ali Jum‘ah, “Apa Pengertian Riba di Era Modern...Apakah Merupakan Pinjaman 

Yang Berlipat?”, YouTube resmi Ali Jum‘ah, https://youtu.be/X74g6aHhAPE?si=7CV-

S56iuOTtdAwi, (diakses pada 26 Agustus 2025), menit 00:07–00:48, 

https://youtu.be/X74g6aHhAPE?si=7CV-S56iuOTtdAwi
https://youtu.be/X74g6aHhAPE?si=7CV-S56iuOTtdAwi


25 
 

 
 

syariat Islam diterjemahkan sebagai tambahan yang tidak sah dalam transaksi 

keuangan, khususnya dalam utang-piutang dan jual beli tertentu. Larangan 

riba bersandar pada prinsip keadilan dan keseimbangan dalam muamalah, di 

mana setiap keuntungan yang diperoleh tanpa kerja atau kompensasi yang 

layak dianggap merugikan pihak lain dan merusak tatanan ekonomi Islam. 

Pemahaman klasik yang menempatkan riba sebagai tambahan karena 

penundaan pembayaran pada masa Jahiliyah masih menjadi dasar utama 

dalam literatur fiqh dan tafsir. Namun, seiring dinamika ekonomi modern, 

penting untuk memperkaya pemahaman ini dengan tafsir kontemporer yang 

mengakomodasi kompleksitas transaksi masa kini. Secara umum, dalam 

konteks pinjaman maupun jual beli, tambahan yang disyaratkan oleh kreditur 

adalah termasuk riba dan diharamkan menurut ijmak ulama. 

 

2. Sejarah dan Perkembangan Praktik Riba 

Konsep riba telah dikenal sejak zaman dahulu dan mengalami 

perkembangan makna seiring waktu. Kajian tentang riba tidak hanya menjadi 

pembahasan di kalangan umat Islam, tetapi juga menjadi perhatian serius 

berbagai kalangan di luar Islam. Jika ditelusuri sejarahnya, konsep riba sudah 

dibahas lebih dari dua ribu tahun yang lalu oleh berbagai peradaban, termasuk 

kalangan non-Muslim seperti agama Hindu dan Buddha.23 Yahudi, Yunani, 

Romawi dan Kristen.24 Dalam prakteknya, kaum Yahudi merupakan umat 

yang gemar melakukan riba.25 

Pada zaman pra-Islam, di kalangan bangsa Arab tidak dikenal bentuk 

pemerintahan kerajaan seperti yang ada pada Romawi, Persia, dan lain-lain. 

Masyarakat Arab pada masa itu hidup dalam bentuk kelompok klen (qaum) 

atau suku (qabilah), di mana keterikatan seseorang kepada klen atau sukunya 

sangat krusial untuk kelangsungan hidup. Solidaritas antar anggota klen sangat 

kuat; misalnya, bila ada anggota yang dibunuh, seluruh anggota klen memiliki 

tanggung jawab untuk menuntut balas. Istilah riba telah lama dikenal dan 

dipraktikkan dalam transaksi perekonomian masyarakat Arab pra-Islam. 

Namun, pada masa itu, riba yang berlaku tidak hanya sebatas tambahan uang 

akibat penundaan pelunasan hutang, melainkan juga dapat berupa tambahan 

lain dalam berbagai bentuk transaksi. Larangan terhadap riba bukanlah hal 

baru yang muncul dengan Islam saja, melainkan sudah dikenal dan diterapkan 

dalam berbagai agama lain sebelum ajaran Islam yang dibawa Muhammad 

datang. 

 
23 Veithzal Rivai, et al., Bank and Financial Institution Manajement Conventional 

and Sharia System, Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2007, hal. 761 
24 Muhammad Syafi'i Antonio, Bank Syari'ah: Dari Teori ke Praktik, Jakarta: Gema 

Insani Press, 2001, hal, 42 
25 M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep 

Konsep Kunci, Vol II No. 9, Jakarta: LSAF, 1991, hal. 45. 



26 

 

 

Secara historis, konsep riba hampir setua dengan peradaban manusia, 

dan praktiknya telah ada sejak lama. Tokoh-tokoh filsuf Yunani seperti Plato 

(424-347 SM) dan Aristoteles termasuk yang sangat mengutuk praktik 

pembungaan uang, yang dalam literatur Barat dikenal dengan istilah usury 

atau interest. Bangsa Yunani kuno, yang memiliki peradaban tinggi pada 

zamannya, secara tegas melarang pinjaman uang dengan riba. Dalam beberapa 

pernyataannya, Aristoteles menyatakan bahwa "riba tidaklah adil" dan bahwa 

"meminjamkan uang dengan riba adalah sesuatu yang rendah derajatnya." 

Demikian pula dalam sejarah Kerajaan Romawi, setiap bentuk pengambilan 

riba dilarang melalui peraturan dan undang-undang ketat guna membatasi 

besarnya tambahan yang boleh dipungut. Kerajaan Romawi bahkan 

merupakan salah satu kerajaan pertama yang secara resmi menerapkan 

peraturan untuk melindungi para peminjam dari praktik riba yang 

merugikan.26 

Dalam agama Yahudi, larangan terhadap praktik pengambilan riba 

sangat jelas tercantum dalam berbagai kitab sucinya, baik dalam Perjanjian 

Lama maupun dalam undang-undang Talmud. Misalnya, Kitab Keluaran 

22:25 menyatakan: "Jika engkau meminjam uang dari salah satu umatku, 

orang miskin di antaramu, maka janganlah engkau berlaku sebagai penagih 

hutang terhadap dia, janganlah kamu bebankan bunga terhadapnya." Ayat ini 

secara tegas melarang pengambilan bunga atau keuntungan dari peminjaman 

uang kepada sesama umat, khususnya kepada orang yang berada dalam 

kondisi kurang mampu. Larangan ini memperlihatkan bahwa agama Yahudi 

memandang praktik riba sebagai sesuatu yang tidak adil dan merugikan 

sesama. Selain itu, ayat lain yang membahas hal serupa terdapat dalam 

Perjanjian Lama, pasal 22 ayat 25, yang menegaskan bahwa ketika seseorang 

memberi pinjaman kepada warga bangsanya, maka dia tidak boleh berlaku 

seperti penagih hutang yang mencari keuntungan dari pinjamannya.27 

Dalam Kitab Suci Yahudi, terutama dalam Perjanjian Lama, terdapat 

larangan yang jelas terhadap praktik riba. Misalnya, dalam pasal 36 

disebutkan: "Supaya ia dapat hidup di antaramu janganlah engkau 

mengambil bunga uang atau riba dari padanya, melainkan engkau harus takut 

akan Allahmu, supaya saudaramu dapat hidup di antaramu." Larangan ini 

menegaskan bahwa mengambil riba dari sesama umat adalah perbuatan yang 

dilarang agar sesama bisa hidup dengan adil. Namun, dalam pandangan 

sebagian orang Yahudi, riba hanya dianggap terlarang jika dilakukan antar 

sesama Yahudi saja, sementara pengambilan riba terhadap non-Yahudi 

 
26 Gedung Pusat Pengembangan Islam, Buku Pintar BMT Unit Simpan-Pinjam dan 

Grosir, Surabaya: t.p, t.th., hal. 11. 
27 Karnaen Purwaatmaja, Apakah Bunga Sama dengan Riba? Kertas kerja seminar 

ekonomi Islam, Jakarta: LPPBS, 1997. Dikutip oleh Muhammad, Manajemen Bank Syariah, 

Yogyakarta: Unit Penerbit dan Percetakan (UPP) AMP YKPN, 2002, hal. 37. 



27 
 

 
 

dianggap diperbolehkan. Pendekatan ini menyebabkan masyarakat Yahudi 

dikenal mempraktikkan riba terhadap pihak lain di luar komunitas mereka. 

Praktik seperti ini menjadi sorotan keras dalam Al-Qur'an Surat An-Nisa' ayat 

160-161, di mana Allah mengecam tindakan kaum Yahudi yang memakan 

harta orang lain dengan jalan batil, salah satunya akibat praktik riba tersebut, 

dan menyatakan bahwa mereka akan mendapatkan siksaan yang pedih.28 

Berbeda dengan pandangan sebagian masyarakat Yahudi yang 

membatasi larangan riba hanya untuk sesama anggota komunitasnya, umat 

Nasrani memandang bahwa riba haram dilakukan oleh semua orang, tanpa 

kecualikan siapa pun dan dari agama apa pun. Larangan ini tercermin dalam 

beberapa kitab suci mereka. Dalam Perjanjian Lama, kitab Deuteronomy pasal 

23 ayat 19 menyatakan: "Janganlah engkau membungakan uang terhadap 

saudaramu baik uang maupun bahan makanan atau apapun yang dapat 

dibungakan." Selanjutnya, dalam Perjanjian Baru, kitab Injil Lukas ayat 34 

menyebutkan: "Jika kamu menghutangi kepada orang yang engkau harapkan 

imbalannya, maka di mana sebenarnya kehormatan kamu. Tetapi berbuatlah 

kebaikan dan berikanlah pinjaman dengan tidak mengharapkan kembalinya, 

karena pahala kamu sangat banyak." Ayat-ayat ini menegaskan bahwa umat 

Nasrani diajarkan untuk menghindari segala bentuk riba dan memberikan 

pinjaman secara tanpa pamrih serta tidak mengharapkan keuntungan materiil 

dari peminjaman tersebut. Dengan demikian, sikap tegas ini memperlihatkan 

nilai solidaritas dan kebaikan yang dijunjung tinggi dalam ajaran Nasrani 

terkait masalah keuangan.29 

Dalam agama Kristen, larangan praktik riba banyak dikemukakan 

dalam kitab Perjanjian Baru. Ayat dalam Injil Lukas yang telah disebutkan 

sebelumnya mengecam praktik pengambilan riba secara tegas. Meskipun 

semua agama besar mengutuk praktik riba, kenyataannya praktik ini masih 

berlangsung hingga saat ini. Menurut Miller, riba merupakan sejumlah dana 

yang diterima oleh pemberi pinjaman, sementara suku bunga adalah rasio 

bunga terhadap jumlah pinjaman. Dalam sejarahnya, pengambilan bunga 

dilarang oleh gereja hingga abad ke-13 Masehi. Namun pada akhir abad ke-

13, beberapa faktor mulai mengikis pengaruh gereja yang masih konservatif, 

dan pengaruh mazhab baru yang lebih longgar membuat praktik peminjaman 

dengan bunga mulai diterima masyarakat luas. Para pedagang pada masa itu 

berusaha mengurangi pengaruh gereja untuk membenarkan keuntungan yang 

sebelumnya dianggap haram oleh gereja. Bahkan ada beberapa tokoh gereja 

yang berpendapat bahwa keuntungan yang diberikan sebagai imbalan atas 

administrasi dan keberlangsungan organisasi bisa dibenarkan, karena bukan 

 
28 Washilul Chair, “Riba dalam Perspektif Islam dan Sejarah”, dalam Jurnal 

Iqtishadia, Vol. 1 No. 1 Tahun 2014, hal. 6.  
29 Muhammad, Manajemen Bank Syariah, Yogyakarta: Unit Penerbit dan Percetakan 

(UPP) AMP YKPN, 2002. hal. 39.  



28 

 

 

keuntungan langsung dari hutang. Namun demikian, sikap pengharaman riba 

secara mutlak tetap ditegaskan oleh tokoh gerakan Protestan, Martin Luther. 

Ia menegaskan bahwa keuntungan berupa bunga, baik sedikit maupun banyak, 

selama harga yang dibayar lebih tinggi dari harga tunai, tetap hukumnya 

adalah riba dan oleh karenanya haram.30 

Dalam Kitab Leviticus (Imamat), yang merupakan salah satu kitab suci 

agama Yahudi, terdapat larangan yang tegas mengenai praktik riba. Dalam 

pasal 23 ayat 19 disebutkan secara eksplisit: "Janganlah engkau mengambil 

bunga uang atau riba darinya, melainkan engkau harus takut akan Allahmu, 

supaya saudaramu bisa hidup di antaramu. Janganlah engkau memberi 

uangmu kepadanya dengan meminta bunga, juga makananmu janganlah kau 

berikan dengan meminta riba."31 

Menurut Rasyid Ridha, larangan riba dalam agama Yahudi tidak 

berlaku secara universal melainkan hanya untuk kalangan sendiri (sesama 

umat Yahudi). Pendapat ini didasarkan pada referensi dari Syifr Awwalin 

(Kitab Perjanjian Lama) yang menyatakan bahwa: "Apabila saudaramu 

membutuhkan sesuatu, sedangkan ia tidak mampu meminta pertolongan, 

maka jangan kamu ambil darinya harta riba dan keuntungan, tapi takutlah 

pada Tuhanmu supaya saudaramu dapat hidup bersama..." Lebih lanjut, 

dikatakan dalam Kitab Perjanjian Lama juga ditegaskan bahwa: "Janganlah 

menghubungi saudaramu dengan menggunakan sistem riba atau riba apapun 

yang menggunakan bentuk pertanggungan dengan riba, tetapi untuk orang 

lain, hutangilah dengan menggunakan sistem riba, akan tetapi jangan kamu 

lakukan terhadap saudaramu."32 

Dalam sejarah agama Kristen, selama lebih dari satu milenium, praktik 

riba dipandang sebagai sesuatu yang terlarang oleh para teolog, cendekiawan, 

dan juga diatur dalam undang-undang gereja. Namun, kenyataannya praktek 

riba sulit untuk diberantas sepenuhnya, sehingga para penguasa dan pemimpin 

gereja terpaksa melakukan kompromi dengan melakukan pengaturan dan 

pembatasan terhadap aktivitas pembungaan uang agar tetap dapat 

dikendalikan secara moral dan sosial. Dalam Kitab Lukas 6:34-35, terdapat 

ayat yang secara esensial melarang praktik riba: "Dan jika kamu meminjamkan 

sesuatu kepada orang lain, karena kamu berharap akan meminta sesuatu dari 

padanya, apakah jasamu? Orang-orang berdosa pun meminjamkan kepada 

orang berdosa, supaya mereka menerima kembali sama banyak. Tetapi 

kasihanilah musuhmu dan berbuat baiklah kepada mereka dan pinjamkan 

 
30 Gedung Pusat Pengembangan Islam, Buku Pintar BMT Unit Simpan-Pinjam dan 

Grosir, …, hal. 12.  
31 Muhammad Syafi’i Antonio, Islamic Banking Bank Syari’ah dari Teori ke Praktek, 

Jakarta: Gema Insani, 2001, hal. 66.  
32 Muhammad Rasyid Ridha, Tafsîr Al-Qur’an Al-Hakîm (Tafsîr al-Manâr), Mesir: 

Dâr Al-Manâr, 1376 H, Jilid. IV, hal. 131  



29 
 

 
 

dengan tidak mengharapkan balasan, maka upahmu akan besar dan kamu 

akan menjadi anak-anak Tuhan Yang Maha Tinggi, sebab Ia baik terhadap 

orang-orang yang tidak tahu berterima kasih dan terhadap orang-orang 

jahat."33 Ayat ini menegaskan bahwa pemberian pinjaman dengan mengharap 

imbalan atau bunga bertentangan dengan prinsip kebaikan dan kasih yang 

diajarkan oleh agama Kristen. Memberi pinjaman secara cuma-cuma tanpa 

mengharapkan balasan dianggap sebagai perbuatan mulia dan mendapat 

pahala dari Tuhan. 

Setelah masa Thomas Aquinas, dalam pemikiran teologi di kalangan 

gereja, muncul usaha untuk menghindari praktik riba dengan cara baru. Salah 

satunya adalah dengan memungkinkan seseorang meminjamkan modalnya 

kepada pihak lain untuk digunakan dalam kegiatan seperti berdagang atau 

memproduksi barang. Kesepakatan ini menetapkan bahwa pemilik modal 

akan memperoleh bagian dari keuntungan yang diperoleh, sekaligus ikut 

menanggung risiko kerugian jika usaha tersebut gagal. Pendekatan ini dikenal 

dengan istilah prinsip bagi hasil (profit and sharing) dan dianggap bukan 

sebagai bentuk pengambilan riba.34 

Menurut Dawam Rahardjo, yang mengutip mufassir Muhammad 

Assad, bangsa Yahudi setelah dibebaskan oleh Nabi Musa dari perbudakan 

Fir’aun sempat menikmati kemakmuran. Namun, terutama setelah era Nabi 

Isa, mereka mengalami banyak kesengsaraan yang salah satu penyebabnya 

adalah praktik riba dan pengambilan harta orang lain secara tidak adil. 

Padahal, Al-Qur’an menegaskan bahwa larangan riba sudah tercantum dalam 

kitab suci mereka, Taurat dan Zabur (Kitab Perjanjian Lama). Larangan 

terhadap riba bukan hanya wilayah agama Yahudi saja. Para filsuf Yunani dan 

Romawi kuno pun menolak riba. Aristoteles menganggap uang adalah alat 

tukar yang tidak dapat tumbuh dengan sendiri; oleh karena itu, meminta bunga 

atas pinjaman uang dianggap melanggar hukum alam. Plato juga mengecam 

praktik bunga uang. Di Athena, pada masa Solon, bunga uang tidak dilarang, 

tetapi besaran bunganya dibatasi untuk melindungi para petani. Namun pada 

342 SM diberlakukan Lex Genucia yang melarang pengambilan bunga uang 

sepenuhnya. Membungakan uang saat itu dianggap sebagai tindakan 

kriminal.35 

Pada awalnya, bangsa Yahudi di Eropa dikenal maju dan aktif dalam 

dunia perdagangan. Namun, kemajuan ini menimbulkan rasa cemburu di 

kalangan penduduk asli, sehingga mereka menekan orang Yahudi agar mundur 

 
33 Muhammad Syafi‟i Antonio, Islamic Banking Bank Syari’ah dari Teori ke 

Praktek, …, hal. 66  
34 M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep 

konsep Kunci Ulumul Qur’an, …, hal. 602.  
35 M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-

konsep Kunci, …, hal. 599. 



30 

 

 

dari sektor perdagangan. Akibatnya, mulai abad ke-11, orang-orang Yahudi 

beralih profesi menjadi pemberi pinjaman dengan bunga (pembunga uang), 

sebuah praksis yang kemudian semakin meluas dan mencapai puncaknya pada 

abad ke-14. Larangan resmi terhadap praktek riba dan bunga uang baru secara 

signifikan dihapus lewat undang-undang di beberapa negara Barat pada abad 

ke-19, seperti di Inggris tahun 1854 dan Belanda tahun 1857. Namun, di 

banyak negara bagian Amerika Serikat pada waktu yang sama, larangan 

terhadap bunga uang masih tetap ditegakkan secara hukum ketat.36 

Pada abad ke-16 dan ke-17, terdapat upaya dari kalangan ahli hukum 

Eropa untuk melemahkan atau mengurangi keberlakuan undang-undang yang 

melarang riba. Tokoh-tokoh penting dalam perjuangan ini antara lain John 

Calvin dan ahli hukum asal Perancis, Dumoulin. Dalam konteks masyarakat 

feodal, di mana pemilik tanah mendominasi norma moral dan sosial, praktik 

membungakan uang dipandang sebagai pekerjaan yang rendah. Pasalnya, 

orang yang meminjam uang biasanya untuk kebutuhan konsumtif, yang 

berisiko membuat mereka terperangkap dalam hutang yang tak mampu 

dibayar, bahkan jatuh pada perbudakan akibat hutang. Karena itu, sistem riba 

dianggap berpotensi merusak atau melemahkan struktur sosial dan pertahanan 

masyarakat feodal yang bergantung pada stabilitas ekonomi dan tatanan sosial 

yang mapan.37 

Adapun sejarah riba pra-Islam, pada zaman jahiliyah, praktik riba 

sudah umum dan tercatat dalam pendapat para ulama terdahulu. At-Thabari 

menafsirkan surat Ali-Imran/3:130 bahwa masyarakat saat itu melakukan riba 

secara berlebihan. Contohnya, seseorang yang berutang kepada orang lain lalu 

saat pelunasan tiba, diminta agar utang itu dilipatgandakan, dan jika disetujui, 

berarti keduanya melakukan riba yang diharamkan Allah.38 

Dalam ar-Ribâ wa al-Muâmalah fî al-Islâm, Rasyid Ridha mengutip 

Abu Bakar Jashash Hanafi (w. 270 H) yang menyatakan: 

وَالرِّبَا الَّذِّي كَانَتْ الْعَرَب تعرفه وتفعله إنما كان قرض الدراهم وَالدَّنَانِّيرِّ إِّلَى أَجَلٍ بِّزِّيَادَةٍ عَلَى  ... 
  ..... مِّقْدَارِّ مَا اسْتُ قْرِّضَ عَلَى مَا يَتَراَضَوْنَ بِّهِّ 

“...Riba yang dikenal oleh masyarakat Arab adalah pinjaman sejumlah 

dirham atau dinar dengan waktu tertentu, dan pengembaliannya lebih dari 

jumlah pokok atas persetujuan kedua belah pihak...” 

 
36 M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur‟an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-

konsep Kunci,…hal. 44. 
37 Ayn Rand Institute, The morality of moneylending: A short history, Diambil 21 Juli 

2025, pukul, 13.30 WIB dari https://ari.aynrand.org/issues/government-and-

business/capitalism/the-morality-of-moneylending-a-short-history/ 
38 Abi Ja‟far Muhammad ibn Jarir at-Thabari. Jâmi’ al-Bayân ‘an Ta’wîl Âyi Al 

Qur’an, Cairo; Maktabah Taufiqiyah, 2004. Vol. III, hal. 59.  

https://ari.aynrand.org/issues/government-and-business/capitalism/the-morality-of-moneylending-a-short-history/
https://ari.aynrand.org/issues/government-and-business/capitalism/the-morality-of-moneylending-a-short-history/


31 
 

 
 

Sebelum Islam, praktik riba terjadi karena kehidupan banyak suku 

Arab bergantung pada perdagangan, serta kecenderungan mereka yang 

materialistis dan individualis, sehingga berfokus pada keuntungan sebanyak-

banyaknya. Inilah yang menjadi momentum merebaknya praktik riba.39Orang-

orang Arab mengenal praktik riba dari pengaruh kaum Yahudi yang banyak 

bermukim di Madinah. Kelompok Yahudi tersebut adalah para pengungsi yang 

melarikan diri dari Palestina setelah Raja Titus mengusir mereka pada abad 

ke-71 Masehi.40 

Praktik riba pada masa itu dilakukan melalui perjanjian pinjam-

meminjam dengan jangka waktu yang sudah disepakati, di mana ada tambahan 

tertentu atas pokok pinjaman. Penentuan besarnya tambahan tersebut biasanya 

diberikan oleh pihak pemberi pinjaman. Jika pada saat jatuh tempo peminjam 

tidak mampu melunasi hutang beserta tambahan itu, maka peminjam diberikan 

tenggang waktu tambahan dengan ketentuan tambahan yang sama besarnya 

dengan tambahan pertama. Akibatnya, jumlah uang yang harus dibayar 

peminjam bisa menjadi berlipat ganda. Model praktik riba semacam ini 

mengandung unsur ketidakadilan karena sering kali peminjam—yang 

biasanya berasal dari kalangan kurang mampu—justru menambah beban 

kesulitan ekonominya. Oleh sebab itu, Al-Qur'an dengan tegas mengecam 

praktek riba ini.41 

Pelarangan riba dalam Al-Qur’an disampaikan secara bertahap untuk 

menyesuaikan dengan kondisi dan kesiapan masyarakat pada masa itu, serupa 

dengan proses pelarangan minuman keras. Pada tahap pertama, Allah 

mengingatkan bahwa riba akan menjauhkan kekayaan dari keberkahan-Nya, 

sementara sedekah justru memberikan keberkahan yang berlipat ganda, 

sebagaimana disebutkan dalam QS. Ar-Rum: 39. Kemudian pada tahap kedua, 

yang terjadi pada masa awal hijrah ke Madinah, praktik riba dikecam dengan 

keras, sesuai dengan larangan yang juga terdapat di kitab-kitab suci 

sebelumnya. Riba disamakan dengan tindakan mengambil harta orang lain 

secara tidak adil dan diancam dengan siksa yang pedih, sebagaimana tertulis 

dalam QS. An-Nisa’: 160-161. Pada tahap ketiga, larangan riba dikaitkan 

dengan unsur tambahan yang berlipat ganda, seperti yang dijelaskan dalam 

QS. Ali Imron: 130. Istilah “berlipat ganda” ini menunjukkan sifat umum riba, 

bukan batas minimal yang diharamkan, karena pada saat itu riba umumnya 

memang bersifat demikian. Tahap terakhir merupakan pengharaman total dan 

tegas atas riba, yang membedakan secara jelas antara jual beli yang dibolehkan 

 
39 Abu Bakr al-Jashshas, Tafsîr Ahkâm Al-Qur’an, Beirut: Dâr Ihyâ at-Turâts al 

Arabi, 1405 H, jilid II, hal. 184.  
40 Syabirin Harahap, Bunga Uang dan Riba dalam Hukum Islam, Jakarta: Pustaka Al 

Husna, 1993, Cet. ke-2, hal. 48.  
41 Muhammad Muslehuddin, Sistem Perbankan dalam Islam, Jakarta: PT. Rineka 

Cipta, 1994, Cet. ke-2, hal. 78.  



32 

 

 

dan riba yang diharamkan, sekaligus menuntut penghapusan hutang-hutang 

yang mengandung unsur riba, sebagaimana diperintahkan dalam QS. Al-

Baqarah: 278-279.42 

Dengan pendekatan bertahap tersebut, Al-Qur’an memberikan solusi 

yang bijak agar masyarakat dapat memahami dan menjalankan larangan riba 

secara bertahap tanpa menimbulkan kesulitan sosial yang besar. 

 

3. Riba sebagai Bentuk Eksploitasi Finansial dan Pelanggaran Moral 

Dalam sistem ekonomi yang didominasi oleh praktik bunga (riba), 

seringkali muncul permasalahan fundamental terkait eksploitasi finansial dan 

pelanggaran moral. Islam, secara tegas melarang riba, memandang praktik ini 

sebagai bentuk pemerasan yang tidak etis, terutama terhadap mereka yang 

membutuhkan bantuan finansial. Berbeda dengan konsep keuntungan dalam 

perdagangan yang menanggung risiko, bunga justru membebani peminjam 

dengan pengembalian tetap tanpa melibatkan risiko bagi pemberi pinjaman, 

dan bahkan dapat membahayakan peminjam.43 Tingkat bunga yang dijamin 

dan ditentukan sebelum investasi sering kali dianggap eksploitatif, tidak 

produktif secara sosial, dan boros secara ekonomi, karena memungkinkan 

transfer risiko dari pemberi pinjaman ke peminjam, di mana pemberi pinjaman 

menerima keuntungan yang tidak semestinya dari peminjaman uang tanpa 

memiliki kepentingan finansial dalam penggunaan uang tersebut.44 

Praktik riba menimbulkan beberapa dampak buruk yang secara 

langsung berkontribusi pada eksploitasi dan pelanggaran moral dalam 

masyarakat. Salah satunya adalah pelebaran kesenjangan kelas, di mana 

sistem berbasis bunga cenderung memperlebar jurang antara kelompok kaya 

dan miskin. Pihak yang memiliki dana berlebih dapat mengakumulasi 

kekayaan tanpa risiko yang berarti, sementara pihak yang kekurangan dana 

terbebani dengan bunga majemuk, yang pada akhirnya dapat memicu 

lingkaran utang dan kebangkrutan. Lebih lanjut, eksploitasi kekuasaan sering 

terjadi, karena pemberi pinjaman dalam transaksi berbasis bunga seringkali 

memperoleh posisi dominan atas peminjam. Kekuasaan ini berpotensi 

disalahgunakan untuk menekan atau memengaruhi peminjam agar melakukan 

 
42 Amelia Wulandari, "Bunga Bank dalam Perspektif Islam", Jurnal Keuangan Islam, 

Vol. 5, No. 2 (2022), hal. 7.  
43 Tayyaba Rafique Makhdoom dan Naseem Akhtar, "English-Conflict Between 

Justification Of Interest (Rîbâ) And Its Prohibition For The Welfare Of Mankind: Theories 

And Opinions," The Scholar Islamic Academic Research Journal 3, No. 2 (Juni–Desember 

2017), hal. 3 
44 Adnan Zikri Jaafar dan Marc Brightman, "From Structure to Purpose: Green and 

Social Narratives, and the Shifting Morality of Islamic Finance in Kuala Lumpur," 

Sustainability 14, no. 9 (30 April 2022), hal. 6 



33 
 

 
 

tindakan yang mungkin tidak adil atau tidak bermoral demi memenuhi 

kewajiban utang.45 

Selain itu, terdapat kritik mendasar terhadap transfer risiko yang tidak 

adil dalam praktik riba. Ajaran Islam mendorong konsep berbagi risiko antara 

pihak-pihak dalam suatu usaha bisnis untuk memastikan distribusi kekayaan 

yang adil dan lebih mencerminkan produktivitas ekonomi riil. Hal ini sangat 

berbeda dengan praktik utang dalam keuangan konvensional yang secara 

efektif menggeser seluruh risiko kepada peminjam. Moralitas keuangan Islam 

juga diperkuat dengan larangan terhadap praktik gharar (ketidakpastian) dan 

maysir (perjudian), yang keduanya bertujuan untuk mencegah keuntungan 

yang tidak adil dan pengambilan risiko yang berlebihan. Larangan-larangan 

ini secara kolektif menekankan pada persoalan distribusi risiko yang adil, yang 

menjadi inti moralitas dalam keuangan Islam. Penerima pinjaman tidak 

seharusnya menjadi pihak yang dirugikan dalam transaksi, menegaskan 

prinsip bahwa tidak ada pihak yang boleh menjadi pihak yang kalah dalam 

proses pinjam-meminjam.46 Bahkan dari sisi etika transaksi Islam, baik riba, 

bunga, maupun gharar melanggar etika transaksi, karena pertimbangan etika 

melarang ketidakadilan, eksploitasi, dan ketidakproduktifan.47 

Tidak hanya dalam ajaran Islam, banyak cendekiawan dan pemikir 

non-Muslim juga mengkritik keras bunga. Mereka memandang bunga sebagai 

mekanisme yang secara sistematis mentransfer kekayaan dari pihak yang 

kurang mampu kepada pihak yang lebih kaya, sehingga memperparah krisis 

utang dan menciptakan sistem moneter yang cenderung memperbudak melalui 

utang.48 Pelarangan riba/bunga pada dasarnya didasarkan pada fondasi etis 

yang kuat, dengan tujuan utama menghindari segala bentuk eksploitasi 

finansial serta mengintegrasikan penciptaan kekayaan dengan pengentasan 

kemiskinan. Sistem ekonomi Islam diyakini mewakili jalan tengah antara 

sosialisme dan kapitalisme, dengan fokus pada pencapaian keadilan ekonomi 

 
45 Tayyaba Rafique Makhdoom dan Naseem Akhtar, "English-Conflict Between 

Justification Of Interest (Rîbâ) and Its Prohibition For The Welfare Of Mankind: Theories 

And Opinions,"...hal. 8-9 
46 Mohammad Omar Farooq, "Exploitation, profit and the riba-interest 

reductionism," International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and 

Management 5, no. 4 (2012), hal. 1 
47 Neni Hardiati dan Syahrul Anwar, "Incompatible Business Behavior Toward 

Islamic Ethics: A Study On The Practices Of Riba and Bank Interest," Current Advanced 

Research On Sharia Finance And Economic Worldwide (Cashflow) 1, no. 1 (2022), hal. 1 
48 Tayyaba Rafique Makhdoom dan Naseem Akhtar, "English-Conflict Between 

Justification Of Interest (Rîbâ) and Its Prohibition For The Welfare Of Mankind: Theories And 

Opinions,"...hal. 10-11 



34 

 

 

yang bermanfaat bagi seluruh lapisan masyarakat, baik kaya maupun miskin.49 

Tujuan utama gerakan perbankan dan keuangan syariah adalah untuk selaras 

dengan maqasid Islam guna meminimalisir zulm (ketidakadilan/eksploitasi) 

dalam masyarakat.50 

Landasan etis pelarangan riba ini berakar pada prinsip-prinsip Maqasid 

al-Shari'ah (tujuan syariah) yang secara fundamental berusaha mencegah 

segala bentuk ketidakadilan dalam perolehan dan pengelolaan aset. Larangan 

riba secara eksplisit menghendaki bahwa penyedia dana harus menanggung 

risiko tertentu dan tidak berhak atas penambahan nilai aset orang lain tanpa 

adanya usaha atau risiko yang sepadan. Dalam konteks ini, kegiatan pinjam-

meminjam (qard) seharusnya bersifat kebajikan dan amal, bukan sebagai 

sarana untuk menghasilkan keuntungan finansial.51 Kegagalan dalam 

mengamati tujuan-tujuan pelarangan riba ini dapat menjadikan kontrak-

kontrak yang diklaim "syariah" sekadârkedok superficial yang menutupi 

praktik terlarang, sehingga mengurangi efektivitas keuangan Islam dalam 

mencapai keadilan.52 Oleh karena itu, etika perbankan syariah secara 

keseluruhan berlandaskan pada penghindaran segala bentuk eksploitasi 

finansial dan memiliki tujuan utama untuk mengombinasikan penciptaan 

kekayaan dengan pengentasan kemiskinan, memastikan bahwa efisiensi 

ekonomi berjalan seiring dengan keadilan sosial.53 

Lebih dalam lagi, istilah Al-Quran "Riba" meskipun secara literal 

berarti "peningkatan" atau "pertumbuhan", secara inheren menyiratkan 

eksploitasi; tanpa sifat eksploitatif ini, penyamaan 'Riba' dengan bunga bank 

menjadi menyesatkan. Sejarah menunjukkan bahwa praktik riba al-jahiliyya, 

di mana tumpukan utang meningkat ketika debitur tidak mampu membayar 

pada waktunya, merupakan contoh pasti dari riba yang dilarang, yang secara 

 
49 Nico P. Swartz, "The Prohibition Of Usury (Ribâ) A Moral-Ethical Perspective Of 

Islamic Financial And Banking Law: A Comparative Study Between The Islamic And The 

Conventional Model," Jurnal Syariah 17, no. 2 (2009), hal. 2 
50 Mohammad Omar Farooq, "Exploitation, profit and the riba-interest 

reductionism," International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and 

Management 5, no. 4 (2012), hal. 292 
51 Monzer Kahf, "Maqasid al Shari'ah in the Prohibition of Riba and their 

Implications for Modern Islamic Finance," Paper prepared for the IIUM International 

Conference on Maqasid al Shari'ah (Agustus 8–10, 2006), hal. 2 
52 Monzer Kahf, "Maqasid al Shari'ah in the Prohibition of Riba and their 

Implications for Modern Islamic Finance,"...hal. 26 
53 Nico P. Swartz, "The Prohibition Of Usury (Ribâ) A Moral-Ethical Perspective Of 

Islamic Financial And Banking Law: A Comparative Study Between The Islamic And The 

Conventional Model," Jurnal Syariah 17, no. 2 (2009), hal. 2 



35 
 

 
 

jelas menunjukkan pengambilan harta orang lain tanpa imbalan yang adil.54 

Meskipun para sarjana awal Islam memiliki beberapa perbedaan pendapat 

mengenai cakupan 'Riba', sebagian besar kemudian sepakat untuk melarang 

semua tingkat bunga karena sifat eksploitatifnya. Namun demikian, ada 

kekhawatiran bahwa fokus yang terlalu sempit pada "pengurangan bunga" 

tanpa mengatasi akar masalah eksploitasi yang lebih luas, seperti dorongan 

tanpa batas untuk mencari keuntungan dan kekuasaan, dapat menyebabkan 

reduksionisme miopik. Ini berarti bahwa meskipun perbankan syariah 

bertujuan untuk menghilangkan bunga, jika tidak sepenuhnya menghilangkan 

eksploitasi yang didorong oleh kekuatan finansial, tujuan inti keadilan dalam 

Islam mungkin tidak tercapai sepenuhnya.55 

Dalam menghadapi kompleksitas sistem ekonomi global modern, 

konsep riba terus menimbulkan tantangan signifikan. Terdapat ketegangan 

yang jelas antara doktrin agama yang melarang riba dan pragmatisme ekonomi 

yang dominan dalam sistem berbasis bunga saat ini.56 Oleh karena itu, sangat 

penting bagi keuangan Islam kontemporer untuk tidak hanya berfokus pada 

kepatuhan formal terhadap syariah (Shariah-compliant), yang kadang-kadang 

hanya meniru produk perbankan konvensional dan mengukuhkan "hegemoni 

bunga", tetapi juga untuk secara substansial berlandaskan pada prinsip-prinsip 

syariah (Shariah-based). Pendekatan ini menekankan keadilan sosial, 

tanggung jawab kolektif, dan investasi yang berorientasi pada komunitas.57 

Upaya ini membutuhkan pengembangan solusi finansial yang inovatif dan 

berlandaskan etika, yang mampu menjunjung tinggi prinsip-prinsip Islam 

sambil tetap relevan dan efektif dalam realitas ekonomi global.58 

Dengan demikian, riba tidak hanya dipandang sebagai masalah 

ekonomi, tetapi juga sebagai pelanggaran moral yang mendalam karena sifat 

eksploitatifnya yang merusak keadilan sosial dan menciptakan 

ketidakseimbangan yang merugikan kesejahteraan umum. Penghapusan 

bunga dari sistem ekonomi akan membawa manfaat besar bagi masyarakat 

dan mendorong pembangunan yang lebih berkelanjutan. 

 
54 Mohammad Omar Farooq, "Exploitation, profit and the riba-interest 

reductionism," International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and 

Management 5, no. 4 (2012): 297-299 
55 Mohammad Omar Farooq, "Exploitation, profit and the riba-interest 

reductionism,"...hal. 314 
56 Mukhlis dan Alam Tarlam, "Understanding the Concept of Riba in Fiqh al-

Muamalat: Challenges in the Modern Global Economic System," Ar-Rayyan: Journal of 

Islamic Education 2, no. 1 (Juni 2025), hal. 1 
57 Adnan Zikri Jaafar dan Marc Brightman, "From Structure to Purpose: Green and 

Social Narratives, and the Shifting Morality of Islamic Finance in Kuala Lumpur," 

Sustainability 14, no. 9 (30 April 2022), hal. 7 
58 Monzer Kahf, "Maqasid al Shari'ah in the Prohibition of Riba and their 

Implications for Modern Islamic Finance,"...hal. 26 



36 

 

 

 

4. Larangan Riba sebagai Upaya Penguatan Kepercayaan, Keadilan, 

dan Stabilitas Ekonomi 

Larangan riba dalam Islam adalah lebih dari sekadar aturan finansial; ia 

merupakan landasan etika yang mendalam untuk membentuk suatu tatanan 

ekonomi yang adil, stabil, dan berbasis kepercayaan. Tujuan utamanya adalah 

menciptakan sistem yang tidak hanya mendorong pertumbuhan ekonomi, 

tetapi juga memastikan distribusi kekayaan yang merata, mencegah 

eksploitasi, dan menumbuhkan rasa saling percaya di antara anggota 

masyarakat. Ini adalah upaya holistik untuk mencapai falah (kesejahteraan 

komprehensif) dan keadilan sosial-ekonomi yang merupakan inti dari 

Maqasid al-Shari'ah (tujuan-tujuan syariah). 

Riba secara fundamental memperburuk kesenjangan sosial dan 

ekonomi antara mereka yang memiliki modal (kreditur) dan mereka yang 

membutuhkan modal (debitor).59 Dalam sistem bunga konvensional, pemilik 

modal dapat memperoleh keuntungan pasif dan tanpa risiko yang signifikan, 

hanya karena kepemilikan uang. Mereka dijamin pengembalian pokok 

pinjaman beserta bunga, terlepas dari hasil usaha peminjam.60 Sebaliknya, 

peminjam menanggung seluruh risiko bisnis dan kewajiban pengembalian 

tetap, bahkan jika proyek atau usaha mereka gagal, atau menghadapi kerugian. 

Situasi ini menciptakan ketidakseimbangan kekuasaan yang struktural, di 

mana keuntungan terakumulasi pada satu pihak tanpa adanya pembagian 

risiko yang adil, sementara pihak lain rentan terhadap beban utang yang 

berlebihan. 

Ketidakadilan inheren ini secara progresif mengikis kepercayaan sosial.61 

Masyarakat mulai skeptis dan kehilangan keyakinan terhadap sistem ekonomi 

yang tampaknya dirancang untuk menguntungkan segelintir orang sambil 

menekan mayoritas. Riba dapat memicu eksploitasi yang kejam (zulm) oleh 

pihak yang kuat terhadap pihak yang lemah, seperti terlihat pada praktik lintah 

darat di masa lalu atau tekanan finansial yang tak berkesudahan di masa kini.62 

Fenomena ini merusak ikatan sosial, memicu rasa frustrasi, dan berpotensi 

 
59 Fany Andriany Z, Andi Aisyah, "Stabilitas Sistem Keuangan (SKS) dan Stabilitas 

Moneter," Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar (2021), hal. 1 
60 Adnan Zikri Jaafar dan Marc Brightman, "From Structure to Purpose: Green and 

Social Narratives, and the Shifting Morality of Islamic Finance in Kuala Lumpur,"...hal.6 
61 Tayyaba Rafique Makhdoom dan Naseem Akhtar, "English-Conflict between 

Justification of Interest (Rîbâ) And Its Prohibition for The Welfare Of Mankind: Theories And 

Opinions,"...hal, 10-11 
62 Mohammad Omar Farooq, "Rent-seeking behaviour and zulm 

(injustice/exploitation) beyond ribâ-interest equation," ISRA International Journal of Islamic 

Finance 11, no. 1 (2019), hal 110 



37 
 

 
 

menimbulkan ketegangan antar kelas, bahkan mengarah pada "kehancuran 

masyarakat" jika eksploitasi terus berlanjut tanpa kendali.63 

Larangan riba oleh Islam bukan hanya perintah agama, tetapi juga 

sebuah kebijakan sosial-ekonomi yang bertujuan mencegah segala bentuk 

praktik yang menimbulkan tirani, ketidakadilan, dan manipulasi.64 Dengan 

menghapuskan mekanisme keuntungan tanpa risiko dan mendorong 

partisipasi dalam risiko riil, sistem ekonomi Islam berupaya mengembalikan 

dan memperkuat kepercayaan timbal balik (mutual trust) di antara para pelaku 

ekonomi. Kepercayaan ini krusial untuk transaksi yang sehat, di mana setiap 

pihak merasa diperlakukan secara adil dan memiliki kesempatan yang sama. 

Prinsip ini berakar pada etika transaksi Islam yang menekankan kejujuran, 

transparansi, dan persaingan sehat, sehingga secara efektif mengatasi masalah 

gharar (ketidakpastian berlebihan) dan maysir (spekulasi/judi) yang sering 

menyertai praktik riba.65 Kepercayaan yang dibangun atas dasar keadilan ini 

sangat fundamental untuk setiap sistem ekonomi yang ingin mencapai 

keberlanjutan dan dukungan publik yang luas, karena tanpa kepercayaan, 

legitimasi dan efektivitas pasar akan melemah. 

Penolakan terhadap riba juga dapat dilihat sebagai upaya untuk 

memanusiakan transaksi finansial. Ketika keuntungan tidak lagi menjadi satu-

satunya tujuan dan risiko dibagi, hubungan antara pemberi dan penerima 

modal menjadi lebih kolaboratif daripada konfrontatif. Hal ini mendorong 

terbentuknya iklim ekonomi di mana bantuan finansial diberikan dengan motif 

tolong-menolong (ta'awun) dan solidaritas, bukan hanya berdasarkan peluang 

akumulasi kekayaan.66 Dengan demikian, larangan riba berkontribusi pada 

penciptaan ekosistem ekonomi yang lebih etis dan berorientasi pada 

kesejahteraan bersama, memperkuat fondasi sosial masyarakat secara 

keseluruhan. 

Larangan riba adalah instrumen utama dalam mewujudkan keadilan 

ekonomi distributif (taqsim) dalam kerangka ekonomi Islam.67 Berbeda 

dengan sistem konvensional yang melegitimasi keuntungan dari uang itu 

sendiri, Islam menegaskan bahwa kekayaan hanya boleh diperoleh melalui 

 
63 Camille Paldi, "Usury and its' Islamic and Interreligious Dimensions," Journal of 

Islamic Banking & Finance 40, no. 4 (Oktober-Desember 2023). 
64 Komala Dewi, "Konsep Riba Dalam Perekonomian Islam," Journal of Islamic 

Economics and Finance 2, no. 1 (Februari 2024), hal. 1 
65 Neni Hardiati dan Syahrul Anwar, "Incompatible Business Behavior Toward 

Islamic Ethics: A Study On The Practices Of Riba And Bank Interest," Current Advanced 

Research On Sharia Finance And Economic Worldwide (Cashflow) 1, no. 1 (2022), hal. 1 
66 Monzer Kahf, "Maqasid al Shari'ah in the Prohibition of Riba and their 

Implications for Modern Islamic Finance,"...hal. 2 
67 Fany Andriany Z, Andi Aisyah, "Stabilitas Sistem Keuangan (SKS) dan Stabilitas 

Moneter,"...hal. 1 



38 

 

 

aktivitas produktif dan berbagi risiko.68 Artinya, keuntungan finansial harus 

menjadi imbalan atas usaha, inovasi, dan partisipasi dalam kegiatan ekonomi 

riil yang memberikan nilai tambah kepada masyarakat. Konsep ini mendorong 

investasi pada sektor riil dan melarang keuntungan pasif yang hanya 

didasarkan pada kepemilikan modal. 

Dalam pandangan Islam, uang adalah medium pertukaran dan satuan 

nilai, bukan komoditas yang dapat diperjualbelikan untuk menghasilkan 

keuntungan. Oleh karena itu, pinjaman dalam Islam, yang dikenal sebagai 

qard hasan (pinjaman kebajikan), harus bebas bunga dan murni bersifat amal, 

sebagai bentuk bantuan tanpa mengharapkan keuntungan materi.69 Pelarangan 

riba secara efektif menghindari eksploitasi pihak lemah secara struktural.70 Ini 

adalah manifestasi dari Maqasid al-Syari'ah yang berupaya membersihkan 

perekonomian dari zulm (ketidakadilan atau penindasan).71 Islam secara tegas 

mengutuk zulm dan menganggap riba sebagai salah satu bentuknya, 

menekankan bahwa tidak seorang pun boleh menzalimi atau dizalimi.72 

Sistem keuangan Islam, dengan penekanan pada bagi hasil (profit-and-

loss sharing), mendorong semua pihak untuk menanggung risiko bersama. Ini 

memastikan bahwa jika ada keuntungan, semua pihak berhak atas bagiannya, 

dan jika ada kerugian, kerugian tersebut juga ditanggung bersama secara 

proporsional.73 Pendekatan ini tidak hanya mendorong tanggung jawab 

bersama tetapi juga memotivasi investasi pada kegiatan produktif yang benar-

benar menciptakan lapangan kerja dan kekayaan nyata bagi masyarakat. 

Dengan demikian, ekonomi Islam berupaya menumbuhkan distribusi 

kekayaan yang lebih adil, mengurangi kesenjangan pendapatan, dan 

menciptakan masyarakat yang lebih inklusif dan merata, di mana 

kesejahteraan dapat dinikmati oleh semua lapisan masyarakat, bukan hanya 

 
68 Mohammad Nejatullah Siddiqi, "Riba, Bank Interest and the Rationale of its 

Prohibition," Visiting Scholars Research Series No.2, Islamic Research and Training Institute, 

Islamic Development Bank (2004), hal. 26 
69 Mohammad Nejatullah Siddiqi, "Riba, Bank Interest and the Rationale of its 

Prohibition,"...hal.  36 
70 Komala Dewi, "Konsep Riba Dalam Perekonomian Islam," Journal of Islamic 

Economics and Finance 2, no. 1 (Februari 2024), hal. 1 
71Mohammad Omar Farooq, "Rent-seeking behaviour and zulm 

(injustice/exploitation) beyond ribâ-interest equation," ISRA International Journal of Islamic 

Finance 11, no. 1 (2019), hal. 110 
72Mohammad Omar Farooq, "Rent-seeking behaviour and zulm beyond ribâ-interest 

equation,"...hal.115 
73 Adnan Zikri Jaafar dan Marc Brightman, "From Structure to Purpose: Green and 

Social Narratives, and the Shifting Morality of Islamic Finance in Kuala Lumpur,"...hal, 6-7 



39 
 

 
 

segelintir elit.74 Keadilan ekonomi ini juga diperkuat oleh institusi seperti 

zakat, infak, dan sedekah, yang bekerja sinergis dengan larangan riba untuk 

memastikan bahwa kekayaan tidak hanya berputar di kalangan orang kaya, 

tetapi juga menjangkau mereka yang membutuhkan.75 

Sejarah ekonomi global berulang kali menunjukkan bahwa sistem 

keuangan yang sangat bergantung pada bunga (riba) memiliki kecenderungan 

inheren untuk memicu krisis utang, spekulasi berlebihan, dan pembentukan 

gelembung aset.76 Krisis finansial global 2008, yang disebabkan oleh ledakan 

gelembung properti dan instrumen keuangan derivatif yang kompleks dan 

berbasis utang, adalah bukti nyata bagaimana model ini dapat menyebabkan 

keruntuhan ekonomi yang sistemik dan meluas.77 Riba mendorong ekspansi 

kredit yang tidak terkendali dan menciptakan ketergantungan pada utang, 

mengalihkan fokus dari nilai produktif riil ke permainan angka di pasar 

keuangan.78 Mekanisme ini dapat menghambat pertumbuhan ekonomi riil dan 

menyebabkan ketidakseimbangan yang berbahaya.79 

Pelarangan riba mendukung pengembangan sistem ekonomi yang 

berbasis pada nilai produktif, partisipasi risiko, dan aset riil, bukan semata-

mata utang.80 Dalam kerangka keuangan Islam, pembiayaan harus terkait 

langsung dengan aktivitas ekonomi yang menghasilkan barang dan jasa yang 

nyata, seperti perdagangan, manufaktur, pertanian, dan jasa. Pendekatan ini 

secara inheren membatasi spekulasi dan mengurangi potensi terbentuknya 

gelembung aset, karena setiap transaksi harus didasarkan pada aset fisik atau 

proyek yang berwujud.81 Ini mendorong stabilitas karena nilai uang yang 

diciptakan selalu memiliki basis aset riil yang mendasarinya. 

Selain itu, sistem keuangan Islam, dengan penekanan pada bagi hasil 

dan investasi riil, cenderung lebih resisten terhadap guncangan eksternal. 

 
74 Nico P. Swartz, "The Prohibition Of Usury (Ribâ) A Moral-Ethical Perspective Of 

Islamic Financial And Banking Law: A Comparative Study Between The Islamic And The 

Conventional Model," Jurnal Syariah 17, no. 2 (2009), hal. 2 
75 Abdul Zahoor Ahmadi, Ade Muthia Afifah, Walid Qarar, Hasibullah Atiqi, 

"Understanding Islamic Economics as an Islamic Moral Economy," COMSERVA: Jurnal 

Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 4, no. 5 (September 2024), hal. 1 
76 Tayyaba Rafique Makhdoom dan Naseem Akhtar, "English-Conflict Between 

Justification Of Interest (Rîbâ) And Its Prohibition For The Welfare Of Mankind: Theories 

And Opinions,"...hal. 10-11 
77 Nabila Kurnia Pangestuti, Bahtiar Effendi, "Resesi dan Dampaknya Terhadap 

Perbankan Syariah Indonesia," Jurnal Sahmiyya (2023), hal. 1 
78 Tayyaba Rafique Makhdoom dan Naseem Akhtar, "English-Conflict Between 

Justification Of Interest (Rîbâ) And Its Prohibition For The Welfare Of Mankind: Theories 

And Opinions,"...hal. 6-7 
79 Komala Dewi, "Konsep Riba dalam Perekonomian Islam,"...hal. 1 
80 Nelly Lestari, Muhammad Iqbal Fasa, Suharto, "Memahami Riba: Definisi, Tujuan 

dan Penyebab," Tamaddun Journal of Islamic Studies 1, no. 1 (Juni 2022), hal. 1 
81 Komala Dewi, "Konsep Riba dalam Perekonomian Islam,"...hal. 1 



40 

 

 

Meskipun bank syariah juga dapat terpengaruh oleh krisis ekonomi, mereka 

umumnya menunjukkan ketahanan yang relatif lebih baik karena keterikatan 

mereka pada sektor riil dan prinsip berbagi risiko, yang mengurangi leverage 

berlebihan dan eksposur terhadap fluktuasi suku bunga. Oleh karena itu, 

larangan riba adalah strategi makroekonomi yang vital untuk menciptakan 

stabilitas sistem keuangan dan moneter yang lebih besar, memitigasi risiko 

krisis, dan mendorong pertumbuhan ekonomi yang berkelanjutan, inklusif, 

dan berorientasi pada kesejahteraan riil masyarakat, bukan sekadar 

pertumbuhan nominal yang didorong utang.82 Dengan demikian, ini bukan 

hanya tentang kepatuhan agama, tetapi tentang konstruksi ulang sistem 

ekonomi menuju ketahanan dan keadilan yang lebih baik. 

 

5. Riba sebagai Pemicu Ketimpangan Sosial dan Pendapatan Tidak 

Produktif 

Larangan riba dalam Islam secara fundamental bertujuan untuk 

mencegah ketimpangan sosial dan ekonomi yang diakibatkan oleh akumulasi 

kekayaan yang tidak adil. Riba dipandang sebagai mekanisme yang secara 

inheren mendorong konsentrasi modal pada segelintir pihak, sekaligus 

menghalangi produktivitas riil dan mobilitas ekonomi bagi sebagian besar 

masyarakat. Ini adalah ancaman serius terhadap keadilan distributif dan 

kesejahteraan sosial yang menjadi inti ajaran Islam. 

Riba secara sistematis menciptakan dan memperparah konsentrasi 

kekayaan pada tangan segelintir pemilik modal, sementara sebagian besar 

masyarakat, terutama para peminjam, terjerumus dalam kesulitan finansial.83 

Pemilik modal dalam sistem berbasis bunga mendapatkan keuntungan secara 

terus-menerus dan terjamin, seringkali tanpa perlu berkontribusi secara 

langsung pada sektor riil atau menanggung risiko yang sepadan dengan 

keuntungan yang diperoleh.84 Keuntungan ini, yang diperoleh dari "uang yang 

menghasilkan uang" (money begetting money), bertentangan dengan prinsip 

keadilan Islam yang mensyaratkan keuntungan berasal dari usaha, risiko, dan 

aktivitas produktif.85 

Fenomena ini menjadikan peminjam sebagai korban siklus utang yang 

sulit diputus.86 Ketika peminjam tidak mampu melunasi pokok pinjaman 

 
82 Nabila Kurnia Pangestuti, Bahtiar Effendi, "Resesi dan Dampaknya terhadap 

Perbankan Syariah Indonesia," Jurnal Sahmiyya (2023), hal. 1 
83 Tayyaba Rafique Makhdoom dan Naseem Akhtar, "English-Conflict Between 

Justification Of Interest (Rîbâ) And Its Prohibition For The Welfare Of Mankind: Theories 

And Opinions,"...hal. 8-9 
84 Adnan Zikri Jaafar dan Marc Brightman, "From Structure to Purpose: Green and 

Social Narratives, and the Shifting Morality of Islamic Finance in Kuala Lumpur,"...hal. 6 
85 Komala Dewi, "Konsep Riba dalam Perekonomian Islam,"...hal. 2 
86 Ersa Al-Farizy Saragih, Fiki Oktama Putra, dan Muhammad Hanif, "Dampak 

Negatif Riba terhadap Perekonomian Islam (Perspektif Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fiy Zilalil 



41 
 

 
 

beserta bunganya, beban utang akan terus bertambah secara eksponensial 

(adh'afam mudha'afah), menjebak mereka dalam lingkaran kemiskinan dan 

ketergantungan finansial.87 Ini adalah bentuk riba nasi'ah yang sangat 

merugikan, terutama bagi mereka yang secara ekonomi lemah.88 Akibatnya, 

kekayaan terus mengalir dari pihak yang membutuhkan kepada pihak yang 

sudah kaya, menciptakan kesenjangan ekonomi yang semakin melebar dan 

memperburuk polarisasi sosial antara "si kaya yang semakin kaya dan si 

miskin yang semakin miskin".89 

Salah satu kritik fundamental Islam terhadap riba adalah bahwa ia 

memungkinkan uang "menghasilkan uang" tanpa proses produksi.90 Ini secara 

langsung bertentangan dengan prinsip kasb (usaha) dalam ekonomi Islam, 

yang menekankan bahwa setiap perolehan kekayaan harus berasal dari kerja 

keras, inovasi, atau partisipasi dalam aktivitas ekonomi yang menciptakan 

nilai tambah. Riba, dalam pandangan ini, adalah keuntungan batil (bil batil) 

karena diperoleh tanpa adanya kompensasi atau imbalan yang sah dari usaha 

atau risiko.91 

Praktik ini menyebabkan ketidakseimbangan antara sektor riil dan 

sektor moneter. Ketika investasi lebih menarik di pasar uang melalui bunga 

daripada di sektor produksi barang dan jasa, modal cenderung mengalir ke 

aktivitas spekulatif dan finansial, bukan ke industri, pertanian, atau 

perdagangan yang sesungguhnya membangun ekonomi.92 Hal ini dapat 

menghambat pertumbuhan ekonomi riil dan menyebabkan stagnasi, karena 

inovasi dan penciptaan lapangan kerja yang seharusnya didorong oleh 

investasi produktif menjadi terabaikan.93 Sistem bunga juga cenderung 

 
Qur’an)," Pappasang | Jurnal Studi Alquran-Hadis Dan Pemikiran Islam 5, no. 2 (Desember 

2023), hal. 142 
87 Aida Efendi, Carina Septiani, Saidah Syakira, Taura Zilhazem, dan Wismanto, 

"Dampak Riba dalam Kehidupan Ekonomi: Perspektif Syariah dan Ekonomi Kontemporer," 

Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam 1, no. 4 (Desember 2024), hal 137 
88 Rozatul Ikhwa dan Rayyan Firdaus, "Pandangan Islam Tentang Riba dalam 

Transaksi Keuangan: Tinjauan Ayat Al-Qur'an, Hadis, dan Pendapat Para Ulama," Jurnal 

Ilmiah Ekonomi, Akuntansi, dan Pajak 1, no. 4 (Desember 2024), hal. 5 
89 A. Taufiq Buhari, "Bank dan Riba: Implikasinya dalam Ekonomi Islam," Jurnal 

Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman 6, no. 1 (Maret 2020), hal. 134 
90 Rozatul Ikhwa dan Rayyan Firdaus, "Pandangan Islam Tentang Riba Dalam 

Transaksi Keuangan: Tinjauan Ayat Al-Qur'an, Hadis, dan Pendapat Para Ulama," Jurnal 

Ilmiah Ekonomi, Akuntansi, dan Pajak 1, no. 4 (Desember 2024), hal. 2 
91 Ersa Al-Farizy Saragih, Fiki Oktama Putra, dan Muhammad Hanif, "Dampak 

Negatif Riba terhadap Perekonomian Islam (Perspektif Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fiy Zilalil 

Qur’an),"...hal. 4-6 
92 Nabila Kurnia Pangestuti dan Bahtiar Effendi, "Resesi dan Dampaknya Terhadap 

Perbankan Syariah Indonesia,"...hal. 1 
93 A. Taufiq Buhari, "Bank dan Riba: Implikasinya dalam Ekonomi Islam," Jurnal 

Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman 6, no. 1 (Maret 2020), hal. 133 



42 

 

 

mendorong konsumsi berlebihan dan utang yang tidak berkelanjutan, yang 

dapat memicu krisis likuiditas dan solvabilitas di tingkat makroekonomi.94 

Dengan demikian, riba tidak hanya merugikan secara individu, tetapi juga 

secara struktural melemahkan fondasi ekonomi produktif suatu bangsa. 

Dampak kumulatif dari konsentrasi kekayaan dan pendapatan tidak 

produktif yang disebabkan oleh riba adalah ketimpangan sosial yang parah. 

Riba cenderung menumbuhkan kelas kapitalis predatorik yang hidup dari 

akumulasi bunga, sementara mempersempit mobilitas ekonomi masyarakat 

kecil.95 Mereka yang tidak memiliki akses modal atau terpaksa meminjam 

dengan bunga akan semakin sulit untuk keluar dari jerat kemiskinan, karena 

sebagian besar keuntungan dari usaha mereka harus diserahkan sebagai bunga. 

Ini menciptakan jurang yang dalam antara "pemakan riba" dan "korban riba".96 

Ketimpangan ini pada gilirannya memicu keresahan sosial dan krisis moral 

ekonomi.97 Ketika masyarakat melihat bahwa sistem ekonomi tidak adil dan 

hanya menguntungkan segelintir orang, hal ini dapat menimbulkan 

ketidakpuasan, konflik, bahkan kejahatan ekonomi.98 Riba dianggap sebagai 

pelanggaran moral yang serius karena sifat eksploitatifnya yang merusak 

keadilan sosial dan menciptakan ketidakseimbangan yang merugikan 

kesejahteraan umum.99 Larangan riba oleh Islam adalah upaya untuk 

membangun masyarakat berdasarkan keadilan dan kejujuran, di mana 

kekayaan tidak hanya berputar di kalangan orang kaya, tetapi juga 

didistribusikan secara lebih merata untuk kesejahteraan seluruh umat 

manusia.100 Dengan demikian, penghapusan riba bukan hanya perintah agama, 

tetapi sebuah keharusan sosial untuk mencapai masyarakat yang harmonis dan 

berkeadilan. 

 
94 Aida Efendi, Carina Septiani, Saidah Syakira, Taura Zilhazem, dan Wismanto, "Dampak 

Riba dalam Kehidupan Ekonomi: Perspektif Syariah dan Ekonomi Kontemporer," Hikmah: 

Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam 1, no. 4 (Desember 2024), hal. 138 
95 A. Taufiq Buhari, "Bank dan Riba: Implikasinya dalam Ekonomi Islam,"...hal.134 
96 Ersa Al-Farizy Saragih, Fiki Oktama Putra, dan Muhammad Hanif, "Dampak 

Negatif Riba terhadap Perekonomian Islam (Perspektif Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fiy Zilalil 

Qur’an),"...hal. 5 
97 Camille Paldi, "Usury and its' Islamic and Interreligious Dimensions," Journal of 

Islamic Banking & Finance 40, no. 4 (Oktober-Desember 2023), hal. 50 
98 Aida Efendi, Carina Septiani, Saidah Syakira, Taura Zilhazem, dan Wismanto, 

"Dampak Riba dalam Kehidupan Ekonomi: Perspektif Syariah dan Ekonomi Kontemporer," 

Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam 1, no. 4 (Desember 2024), hal. 141 
99 Shahzada Benazeer, "Is the 'Riba' Identical to Bank Interest? Towards 

Understanding the Quranic Term 'Riba'," European Journal of Islamic Finance (Maret 2025), 

hal. 1 
100 Nico P. Swartz, "The Prohibition Of Usury (Ribâ) A Moral-Ethical Perspective 

Of Islamic Financial And Banking Law: A Comparative Study between The Islamic and The 

Conventional Model," Jurnal Syariah 17, no. 2 (2009), hal. 2 



43 
 

 
 

Dampak negatif riba melampaui sekadar angka-angka ekonomi, 

merambah ke dimensi psikologis dan sosial yang lebih dalam. Individu atau 

keluarga yang terjerat utang berbunga tinggi seringkali mengalami kesulitan 

berkepanjangan, termasuk kesehatan mental yang buruk akibat stres finansial. 

Data menunjukkan bahwa masyarakat yang hidup dalam lingkaran utang 

cenderung lebih rentan terhadap masalah sosial seperti kriminalitas dan 

kejahatan ekonomi, menciptakan lingkaran setan kemiskinan dan degradasi 

sosial.101 Kondisi ini diperparah oleh fakta bahwa bunga bank, meskipun 

implikasi negatifnya tidak dirasakan langsung secara individu dalam jangka 

pendek, akan terasa secara makro dalam jangka waktu yang relatif lebih 

panjang dengan tingkat kerusakan yang besar dan tiba-tiba.102 Ini 

menunjukkan bahwa sistem riba memiliki efek merusak yang tersembunyi, 

yang pada akhirnya akan membebani seluruh masyarakat. 

Oleh karena itu, larangan riba adalah bagian integral dari visi ekonomi 

Islam yang lebih besar untuk membangun masyarakat yang adil dan sejahtera. 

Sistem keuangan syariah menawarkan alternatif yang lebih etis dan 

berkelanjutan, seperti mudharabah (kemitraan bagi hasil) dan murabahah (jual 

beli dengan margin keuntungan yang jelas), yang mendorong distribusi 

keuntungan dan risiko secara adil. Penerapan prinsip-prinsip ini tidak hanya 

mengurangi ketergantungan pada utang berbunga, tetapi juga meningkatkan 

akses keuangan bagi usaha kecil dan menengah, mendorong pertumbuhan 

ekonomi inklusif, dan pada akhirnya mengurangi kemiskinan.103 Dengan 

demikian, larangan riba bukan hanya tentang menghindari dosa, tetapi tentang 

membangun fondasi ekonomi yang kokoh dan berkeadilan, yang mampu 

menopang kesejahteraan sosial dan moral masyarakat secara berkelanjutan. 

 

6. Larangan Riba dalam Fatwa MUI 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) melalui Dewan Syariah Nasional 

(DSN-MUI) telah memainkan peran sentral dalam memberikan panduan 

hukum Islam terkait transaksi keuangan modern di Indonesia. Fatwa-fatwa 

yang dikeluarkan oleh DSN-MUI menjadi pijakan penting dalam upaya 

memastikan bahwa praktik ekonomi dan keuangan di negara ini sejalan 

dengan prinsip-prinsip syariah, khususnya dalam isu riba. 

Penerbitan fatwa oleh DSN-MUI mengenai riba dilatarbelakangi oleh 

meningkatnya praktik bunga dalam sistem keuangan nasional yang 

 
101 Aida Efendi, Carina Septiani, Saidah Syakira, Taura Zilhazem, dan Wismanto, 

"Dampak Riba dalam Kehidupan Ekonomi: Perspektif Syariah dan Ekonomi 

Kontemporer,"...hal. 5 
102 A. Taufiq Buhari, "Bank dan Riba: Implikasinya dalam Ekonomi Islam,"...hal. 8 
103 Aida Efendi, Carina Septiani, Saidah Syakira, Taura Zilhazem, dan Wismanto, 

"Dampak Riba dalam Kehidupan Ekonomi: Perspektif Syariah dan Ekonomi 

Kontemporer,"...hal. 6 



44 

 

 

didominasi oleh perbankan konvensional.104 Seiring dengan perkembangan 

ekonomi dan keuangan di Indonesia, praktik-praktik yang melibatkan bunga 

bank menjadi semakin umum, menimbulkan pertanyaan dan kebingungan di 

kalangan umat Islam mengenai status hukumnya dalam syariah.105 

Perkembangan perbankan syariah di Indonesia juga menunjukkan adanya 

kontribusi berbagai pemangku kepentingan, termasuk MUI, dalam 

memberikan arahan yang jelas.106 

Dalam konteks ini, muncul kebutuhan mendesak akan standârhukum 

syariah yang jelas dan otoritatif dalam transaksi modern.107 Fatwa DSN-MUI 

dibutuhkan untuk memberikan kepastian hukum bagi para praktisi ekonomi 

syariah, masyarakat, dan pemerintah (regulator) dalam menjalankan kegiatan 

ekonomi yang sesuai dengan prinsip syariah. DSN-MUI dibentuk pada tahun 

1999 oleh MUI sebagai lembaga yang berwenang untuk menggali, menguji, 

dan merumuskan nilai serta prinsip-prinsip hukum Islam (syariah) untuk 

dijadikan pedoman dalam kegiatan transaksi di lembaga-lembaga keuangan 

syariah.108 Ini menjadi jawaban atas harapan besar umat terhadap ekonomi 

syariah yang valid dan akurat. 

Salah satu fatwa paling fundamental yang dikeluarkan oleh MUI 

adalah Fatwa MUI Nomor 1 Tahun 2004 tentang Bunga (Interest/Fa'idah), 

yang diterbitkan pada 16 Desember 2003. Isi pokok fatwa ini secara tegas 

menyatakan bahwa bunga (interest/fa'idah) adalah riba dan hukumnya haram. 

Fatwa ini secara eksplisit mengutip ayat-ayat Al-Qur'an dan hadis Nabi 

Muhammad SAW yang melarang riba, serta merujuk pada keputusan berbagai 

forum ulama internasional yang juga mengharamkan bunga bank. Fatwa ini 

menegaskan bahwa bunga uang atas pinjaman (qardh) yang berlaku saat ini 

lebih buruk dari riba yang diharamkan Allah SWT dalam Al-Qur'an, karena 

tambahan sudah langsung dikenakan sejak awal transaksi, berbeda dengan riba 

Jahiliyah yang tambahan dikenakan saat peminjam tidak mampu 

mengembalikan pinjaman pada saat jatuh tempo. Fatwa ini berlaku umum 

untuk semua jenis kontrak pinjaman atau utang piutang, baik yang dilakukan 

 
104 Muhammad Ghafur W., "Pengaruh Fatwa Mui Tentang Keharaman 

Bunga/Interest terhadap Perkembangan Perbankan Syariah Di Indonesia," Jurnal Penelitian 

Agama 17, no. 2 (Mei-Agustus 2008), hal. 357 
105 Majelis Ulama Indonesia, "Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 1 Tahun 2004 

Tentang Bunga (Interest/Fa'idah)," Himpunan Fatwa Majelis Ulama Indonesia (2004), hal. 

32 
106 Muhammad Ghafur W., "Pengaruh Fatwa Mui Tentang Keharaman 

Bunga/Interest terhadap Perkembangan Perbankan Syariah Di Indonesia,"...hal. 355 
107 Chairunisa Indri Rahmatika dan Herlina Yustati, "Analisis Pengaruh Fatwa MUI 

terhadap Perkembangan Ekonomi Syariah di Indonesia," Jurnal Penelitian Ilmu Ekonomi dan 

Keuangan Syariah 2, no. 4 (November 2024), hal. 79 
108 Ahyar A. Gayo, "Kedudukan Fatwa Mui Dalam Upaya Mendorong Pelaksanaan 

Ekonomi Syariah,"...hal. 10 



45 
 

 
 

oleh lembaga keuangan maupun individu, karena umat Islam masih 

mempertanyakan status hukum bunga yang dikenakan dalam berbagai 

transaksi tersebut.109 Dengan demikian, Fatwa MUI No. 1/2004 menjadi 

landasan hukum syariah yang kuat dalam membedakan transaksi yang halal 

dan haram dalam sistem keuangan Indonesia. 

Dalam menegakkan syariah di bidang ekonomi, DSN-MUI 

mengadopsi pendekatan yang komprehensif. Pendekatan ini menekankan 

aspek keadilan, kepercayaan, dan akuntabilitas dalam setiap transaksi 

keuangan. DSN-MUI tidak hanya berperan sebagai lembaga yang 

mengeluarkan fatwa, tetapi juga sebagai otoritas yang mengawasi 

implementasinya melalui Dewan Pengawas Syariah (DPS) yang ditempatkan 

di setiap lembaga keuangan syariah.110 Hal ini menunjukkan komitmen DSN-

MUI untuk memastikan bahwa prinsip syariah tidak hanya dipahami secara 

teoretis, tetapi juga diterapkan secara praktis dan diawasi secara ketat. Bahkan, 

fatwa-fatwa DSN-MUI, seperti Fatwa No. 17/DSN-MUI/IX/2000 tentang 

Sanksi atas Nasabah Mampu yang Menunda Pembayaran, menunjukkan 

penekanan pada disiplin dan keadilan, di mana sanksi bertujuan agar nasabah 

lebih disiplin dan dana denda diperuntukkan sebagai dana sosial.111 

Untuk menggantikan sistem bunga yang diharamkan, DSN-MUI 

secara aktif menyediakan alternatif melalui skema bagi hasil, seperti 

mudharabah dan musyarakah. Skema ini didasarkan pada prinsip berbagi 

keuntungan dan kerugian, yang mendorong investasi pada sektor riil dan 

menumbuhkan semangat kerja sama dan keadilan dalam bertransaksi.112 

Fatwa-fatwa DSN-MUI juga mencakup berbagai akad lain yang sesuai 

syariah, seperti murabahah (jual beli dengan margin keuntungan), ijarah 

(sewa), wakalah (perwakilan), dan kafalah (penjaminan), yang semuanya 

dirancang untuk memenuhi kebutuhan transaksi modern tanpa melanggar 

prinsip riba. Pendekatan ini memastikan bahwa larangan riba tidak 

menciptakan kekosongan, melainkan membuka jalan bagi inovasi produk 

keuangan yang lebih etis dan berkeadilan. 

Fatwa-fatwa DSN-MUI, khususnya yang mengharamkan bunga, 

memiliki dampak yang sangat signifikan terhadap perkembangan ekonomi 

syariah di Indonesia. Fatwa ini menjadi dasar hukum bagi berdirinya dan 

 
109 Majelis Ulama Indonesia, "Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 1 Tahun 2004 

Tentang Bunga (Interest/Fa'idah),"...hal. 32-34 
110 Ahyar A. Gayo, "Kedudukan Fatwa Mui Dalam Upaya Mendorong Pelaksanaan 

Ekonomi Syariah,"...hal. 2 
111 Dewan Syariah Nasional MUI, "Fatwa Dewan Syari'ah Nasional No: 17/Dsn-

Mui/Ix/2000 Tentang Sanksi Atas Nasabah Mampu Yang Menunda-Nunda Pembayaran," 

(2000), hal. 3 
112 Chairunisa Indri Rahmatika dan Herlina Yustati, "Analisis Pengaruh Fatwa MUI 

terhadap Perkembangan Ekonomi Syariah di Indonesia," Jurnal Penelitian Ilmu Ekonomi dan 

Keuangan Syariah 2, no. 4 (November 2024), hal. 82 



46 

 

 

beroperasinya bank syariah di Indonesia.113 Dengan adanya fatwa yang jelas, 

lembaga keuangan syariah memiliki legitimasi syariah yang kuat, yang pada 

gilirannya mendorong pertumbuhan industri perbankan syariah di tanah air.114 

Bahkan, Undang-Undang No. 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah 

secara eksplisit menyatakan bahwa setiap Bank Syariah wajib tunduk pada 

prinsip syariah yang difatwakan oleh MUI.115 

Lebih lanjut, Fatwa DSN menjadi rujukan utama bagi Otoritas Jasa 

Keuangan (OJK) dan Bank Indonesia (BI) dalam pengawasan keuangan 

syariah. Bank Indonesia (BI) sebagai regulator perbankan nasional 

menggunakan fatwa DSN-MUI sebagai salah satu referensi utama dalam 

penyusunan Peraturan Bank Indonesia (PBI) dan Surat Edaran Ekstern terkait 

kegiatan usaha perbankan syariah. Meskipun fatwa DSN-MUI tidak termasuk 

dalam jenis peraturan perundang-undangan yang mengikat secara umum, 

namun ketika diserap dan ditransformasikan ke dalam PBI, fatwa tersebut 

memiliki kekuatan hukum yang mengikat bagi industri perbankan syariah.116 

Ini menunjukkan sinergi antara otoritas keagamaan dan regulator negara 

dalam membangun kerangka hukum yang kokoh untuk ekonomi syariah. 

Fatwa DSN-MUI juga berperan penting dalam sosialisasi dan edukasi 

masyarakat mengenai prinsip-prinsip syariah dalam keuangan, meskipun hasil 

penelitian menunjukkan bahwa fatwa MUI belum memiliki dampak besar 

terhadap pertumbuhan aset, simpanan, dan pembiayaan perbankan syariah 

pada periode awal penerbitannya, mengindikasikan bahwa sosialisasi dan 

penerimaan masyarakat masih memerlukan waktu dan upaya lebih lanjut.117 

 

7. Riba dalam Kajian Tafsir Al-Qur'an 

Kajian terhadap ayat-ayat riba dalam Al-Qur'an merupakan fondasi 

teologis penting dalam memahami larangan praktik bunga dan eksploitasi 

ekonomi dalam Islam. Tafsir ayat-ayat tersebut menunjukkan bahwa 

pelarangan riba tidak hanya berdimensi hukum, melainkan juga memiliki 

aspek moral, sosial, dan spiritual yang mendalam. Dalam konteks ini, 

pendekatan tafsir tematik (maudhu'i) digunakan untuk mengungkap makna 

ayat-ayat riba secara integral dan menyeluruh. Sub-bab ini akan mengkaji: (1) 

ayat-ayat riba dalam Al-Qur’an, (2) tahapan pelarangan riba menurut urutan 

 
113 Ahyar A. Gayo, "Kedudukan Fatwa Mui Dalam Upaya Mendorong Pelaksanaan 

Ekonomi Syariah,"...hal. 3 & 10-11 
114 Chairunisa Indri Rahmatika dan Herlina Yustati, "Analisis Pengaruh Fatwa MUI 

terhadap Perkembangan Ekonomi Syariah di Indonesia,"...hal. 79 
115 Ahyar A. Gayo, "Kedudukan Fatwa MUI Dalam Upaya Mendorong Pelaksanaan 

Ekonomi Syariah,"...hal. 75 
116 Ahyar A. Gayo, "Kedudukan Fatwa MUI Dalam Upaya Mendorong Pelaksanaan 

Ekonomi Syariah,"...hal. 76 
117 Muhammad Ghafur W., "Pengaruh Fatwa MUI Tentang Keharaman 

Bunga/Interest Terhadap Perkembangan Perbankan Syariah Di Indonesia,"...hal. 355 



47 
 

 
 

turunnya wahyu, dan (3) karakteristik pendekatan tafsir tematik terhadap ayat-

ayat tersebut. 

a. Ayat-Ayat tentang Riba dalam Al-Qur'an 

Kata riba dalam Al-Qur’an disebutkan sebanyak delapan kali, yang 

tersebar dalam empat surat, yaitu: Al-Baqarah (ayat 275, 276, dan 278), Ali 

‘Imran (ayat 130), An-Nisa’ (ayat 161), dan Ar-Rum (ayat 39). Tiga surat 

pertama tergolong Madaniyyah (turun setelah Nabi hijrah ke Madinah), 

sedangkan surat Ar-Rum tergolong Makkiyyah (turun sebelum Nabi hijrah ke 

Madinah). Masing-masing ayat tersebut menyoroti aspek yang berbeda dari 

riba, baik dari segi moral, sosial, hukum, maupun spiritual.118 

 

1. Al-Baqarah: 275 

 

ۚ  ذَ لِّكَ  مُْ قاَلُوٓاْ  الَّذِّينَ يََْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَ قُومُونَ إِّلاَّ كَمَا يَ قُومُ ٱلَّذِّى يَ تَخَبَّطهُُ ٱلشَّيْطَ  نُ مِّنَ ٱلْمَسِّّ نَّّ  بأِّ
ُ ٱلْبَ يْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَاۚ  فَمَن جَآءَهُۥ مَوْعِّ  ثْلُ ٱلرِّبَاۗ  وَأَحَلَّ ٱللََّّ اَ ٱلْبَ يْعُ مِّ ظةَ ٌۭ مِّّن رَّبِّّهِّۦ فٱَنتَ هَى  فَ لَهُۥ مَا إِّنمَّ

لَ  ئِّٓكَ أَصْحَ  بُ ٱلنَّارِّۖ  هُمْ فِّيهَا خَ  لِّدُونَ   .سَلَفَ وَأمَْرهُُۥ إِّلَى ٱللََِّّّۖ  وَمَنْ عَادَ فأَُو 
 

"Orang-orang yang makan (mengambil) riba tidak dapat berdiri melainkan 

seperti berdirinya orang yang kemasukan syaitan karena tekanan penyakit gila. 

Keadaan mereka yang demikian itu disebabkan mereka berkata: 

'Sesungguhnya jual beli itu sama dengan riba,' padahal Allah telah 

menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba. Maka barang siapa mendapat 

peringatan dari Tuhannya, lalu ia berhenti, maka baginya apa yang telah 

diambilnya dahulu, dan urusannya kepada Allah. Orang yang mengulangi 

(riba), maka mereka itu penghuni neraka; mereka kekal di dalamnya." (QS. 

Al-Baqarah: 275) 

 

2. Al-Baqarah: 276 

ُ لَا يُِّبُّ كُلَّ كَفَّارٍ أثَِّيمٍ  ۗ  وَٱللََّّ ُ ٱلرِّبَا وَيُ رْبِِّ ٱلصَّدَقَ  تِّ  يَمْحَقُ ٱللََّّ
"Allah memusnahkan riba dan menyuburkan sedekah. Dan Allah tidak 

menyukai setiap orang yang tetap dalam kekafiran dan selalu berbuat dosa." 

(QS. Al-Baqarah: 276) 

 

3. Al-Baqarah: 278 

 

 ٱللَََّّ وَذَرُوا  مَا بقَِّىَ مِّنَ ٱلرِّبَآ إِّن كُنتُم مُّؤْمِّنِّينَ 
 يَ  أٓيَ ُّهَا ٱلَّذِّينَ ءَامَنُوا  ٱت َّقُوا 

 
118 Nyoko Adi Kuswoyo, “Riba dalam Perspektif Al-Qur’an: Kajian Tafsir 

Tematis,” Jurnal Mafhum, vol. 8, no. 2 (2017), hal. 89 



48 

 

 

"Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan tinggalkanlah 

sisa riba yang belum dipungut jika kamu orang-orang yang beriman." 

(QS. Al-Baqarah: 278) 

 

4. Ali ‘Imran: 130 

 

 ٱللَََّّ لَعَلَّكُمْ تُ فْ 
ۖ  وَٱت َّقُوا  ا مُّضَ  عَفَةًٌۭ  لِّحُونَ يَ  أٓيَ ُّهَا ٱلَّذِّينَ ءَامَنُوا  لَا تََْكُلُوا ٱلرِّبَآ أَضْعَ  فًٌۭ

"Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan riba dengan 

berlipat ganda, dan bertakwalah kepada Allah supaya kamu mendapat 

keberuntungan." 

(QS. Ali ‘Imran: 130) 

 

5. An-Nisa’: 161 

 

ن ْ  ۚ  وَأعَْتَدْنَا لِّلْكَ  فِّرِّينَ مِّ لَ ٱلنَّاسِّ بِّٱلْبَ  طِّلِّ ا وَأَخْذِّهِّمُ ٱلرِّبَا وَقَدْ نُّوُا  عَنْهُ وَأَكْلِّهِّمْ أمَْوَ   هُمْ عَذَابًا ألَِّيمًٌۭ
"Dan karena mereka memakan riba, padahal sesungguhnya mereka telah 

dilarang daripadanya, dan karena mereka memakan harta orang lain dengan 

cara yang batil. Kami telah menyediakan untuk orang-orang kafir di antara 

mereka itu azab yang pedih." 

(QS. An-Nisa’: 161) 

 

6. Ar-Rum: 39 

تُم مِّّن    عِّندَ ٱللََِّّّۖ  وَمَآ ءَاتَ ي ْ
لِّ ٱلنَّاسِّ فَلَا يَ رْبُ وَا   فِِّٓ أمَْوَ 

تُم مِّّن رِّباًٌۭ لِّيَربُْ وَا  زكََو ةٍٍۢ ترُِّيدُونَ وَجْهَ ٱللََِّّّ وَمَآ ءَاتَ ي ْ
لَ  ئِّٓكَ هُمُ ٱلْمُضْعِّفُونَ   فأَُو 

"Dan sesuatu riba (tambahan) yang kamu berikan agar dia bertambah pada 

harta manusia, maka riba itu tidak akan bertambah di sisi Allah. Dan apa yang 

kamu berikan berupa zakat yang kamu maksudkan untuk memperoleh 

keridaan Allah, maka (yang berbuat demikian) itulah orang-orang yang 

melipatgandakan (pahalanya)." 

(QS. Ar-Rum: 39) 

Surat Al-Baqarah ayat 275 membuka rangkaian ayat riba dengan 

menggambarkan kondisi pelaku riba yang secara mental dan spiritual 

menyimpang. Mereka digambarkan seperti orang yang kerasukan setan karena 

gila. Hal ini dipahami oleh banyak mufasir sebagai simbol kekacauan akal 

sehat dan nilai yang terjadi pada pelaku riba. Penafsiran Quraish Shihab 

menyebutkan bahwa bentuk kegilaan itu adalah ketidaksadaran moral karena 



49 
 

 
 

menghalalkan riba dan menyamakannya dengan jual beli.119 Ayat ini juga 

menegaskan bahwa Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan 

riba, menolak argumen keliru dari pelaku riba yang menyamakan keduanya.120 

Selanjutnya, ayat 276 dari surat yang sama menyatakan bahwa Allah 

menghancurkan riba dan menumbuhkan sedekah. Perbandingan ini 

menunjukkan bahwa Al-Qur’an secara normatif mendukung sistem ekonomi 

yang berlandaskan kemurahan hati, gotong royong, dan keadilan sosial. 

Menurut al-Maraghi, riba menghancurkan keharmonisan masyarakat dan 

memperluas kesenjangan antara si kaya dan si miskin. Sebaliknya, sedekah 

menumbuhkan cinta kasih dan menutup celah sosial.121 Dengan kata lain, riba 

bukan sekadar pelanggaran hukum, tetapi juga bentuk pengkhianatan terhadap 

solidaritas sosial. 

Ayat 278 dan 279 memberikan tekanan yang lebih tajam terhadap 

larangan riba. Ayat 278 menyeru secara langsung kepada orang-orang beriman 

agar meninggalkan sisa-sisa riba jika mereka benar-benar beriman. Sementara 

itu, ayat 279 menyampaikan ancaman eksplisit berupa perang dari Allah dan 

Rasul-Nya kepada mereka yang tetap menjalankan riba. Dalam pandangan 

Sayyid Qutb, ancaman ini tidak ditemukan dalam pelanggaran syariat lainnya, 

yang menunjukkan betapa seriusnya kejahatan ekonomi yang ditimbulkan 

oleh riba.122 Ancaman tersebut juga mencerminkan ketegasan Islam dalam 

menjaga keadilan dan mencegah penindasan finansial. 

Surat Ali 'Imran ayat 130 menambah kedalaman pemahaman terhadap 

larangan riba dengan menyoroti praktik penggandaan riba (riba muḍā'afah). 

Ayat ini mengingatkan umat Islam agar tidak memakan riba yang berlipat 

ganda dan disertai seruan agar bertakwa. Menurut Sayyid Qutb, ayat ini 

menegaskan bahwa riba dalam bentuk apa pun, baik kecil maupun besar, 

merupakan tindakan yang menyalahi prinsip ketakwaan dan keadilan.123 

Meskipun ayat ini secara redaksional menyebut riba yang berlipat, para ulama 

sepakat bahwa semua bentuk riba, baik sedikit maupun banyak, tetap 

haram.124 

Dalam surat An-Nisa' ayat 161, Allah menyebut bahwa sebagian kaum Yahudi 

telah melakukan dosa besar karena memakan riba padahal sebelumnya telah 

dilarang. Penjelasan ayat ini memperkuat argumentasi bahwa larangan riba 

bukan hanya berlaku dalam Islam, melainkan telah ditetapkan sejak agama-

 
119 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jilid 2, Jakarta: Lentera Hati, 2000, hal. 

613. 
120 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an: Studi Tematik," Jurnal Ushuluddin, 

Vol. 20, No. 2 (2012), hal. 200 
121 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, Juz 3, Beirut: Dâral-Fikr, t.th., hal. 129–130. 
122 Sayyid Qutb, Fi Zilal al-Qur’an, Jilid 1, Kairo: Dâral-Shuruq, 2000, hal. 325 
123 Sayyid Qutb, Fi Zilal al-Qur’an, Jilid 1,... hal. 213. 
124 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 213. 



50 

 

 

agama terdahulu. Tafsir al-Sa‘di menyebutkan bahwa pelanggaran ini adalah 

bentuk pengingkaran terhadap ajaran para nabi terdahulu, serta mencerminkan 

keinginan untuk mempertahankan dominasi ekonomi atas kaum lemah.125 

Adapun surat Ar-Rum ayat 39 memuat kritik terhadap praktik 

pemberian harta yang dimaksudkan agar memperoleh tambahan dari manusia, 

tanpa adanya motivasi spiritual. Ayat ini membandingkan antara harta riba dan 

zakat. Jika harta riba tidak akan berkembang di sisi Allah, maka zakat justru 

akan dilipatgandakan. Menurut al-Sabuni, ayat ini menekankan pentingnya 

keikhlasan dan keadilan dalam aktivitas ekonomi. Riba, dalam pandangan ini, 

tidak hanya merusak struktur ekonomi tetapi juga mencerminkan spiritualitas 

yang rapuh.126 

Penempatan ayat riba dalam struktur mushaf, meskipun tidak 

berdasarkan kronologi turunnya wahyu, menyiratkan kesinambungan makna 

dan urgensi pesan. Dimulai dari Ar-Rum ayat 39 sebagai teguran moral, 

dilanjutkan dengan kritik terhadap umat terdahulu (An-Nisa'), lalu peringatan 

terhadap praktik riba ekstrem (Ali 'Imran), dan ditutup dengan pelarangan total 

serta ancaman dalam surat Al-Baqarah.127 Secara keseluruhan, ayat-ayat ini 

tidak hanya menyampaikan larangan legal-formal, tetapi juga membangun 

narasi keadilan ekonomi dan etika sosial yang menjadi prinsip dasar Islam.128 

Kesatuan tema dalam ayat-ayat riba menunjukkan bahwa Al-Qur’an 

membangun sistem nilai ekonomi yang konsisten dan berbasis pada keadilan. 

Riba diposisikan sebagai bentuk kezaliman yang harus diberantas, karena 

memicu akumulasi kekayaan pada segelintir orang dan menghalangi distribusi 

kekayaan secara adil. Oleh karena itu, larangan terhadap riba tidak boleh 

dimaknai sekada r sebagai larangan hukum, melainkan sebagai upaya 

membangun struktur ekonomi yang inklusif dan berkeadilan.129 

Penafsiran para ulama terhadap ayat-ayat riba juga memperlihatkan 

adanya konsensus dalam menolak segala bentuk praktik riba, meskipun 

terdapat perbedaan penekanan. Ulama klasik seperti Ibn Katsir dan al-Qurtubi, 

misalnya, lebih menekankan aspek ancaman hukuman dan pelanggaran syar'i, 

sedangkan mufasir kontemporer seperti Quraish Shihab dan Muhammad 

Sayyid Tantawi lebih menyoroti dampak sosial dan ekonomi dari praktik 

riba.130 Hal ini menunjukkan bahwa meskipun latar konteks berubah, substansi 

ajaran tetap dipertahankan.131 

 
125 Al-Sa‘di, Taisir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan, Riyadh: Dâr al-

Salam, 2001, hal. 228 
126 Al-Sabuni, Shafwat al-Tafasir, Jilid 2, Beirut: Dâral-Fikr, 1981, hal. 230. 
127 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an," hal. 201. 
128 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 212. 
129 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 213 
130Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an," hal. 202. 
131 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 213. 



51 
 

 
 

Dalam konteks kontemporer, ayat-ayat riba menjadi sangat relevan 

untuk membingkai kritik terhadap sistem ekonomi kapitalistik yang 

menjadikan bunga sebagai instrumen dominan. Riba yang dulunya dilakukan 

secara langsung dalam praktik pinjam-meminjam, kini menjelma menjadi 

sistem bunga bank, obligasi, hingga derivatif keuangan yang kompleks. Oleh 

karena itu, semangat pelarangan riba dalam Al-Qur’an tetap harus dijaga dan 

dikontekstualisasikan.132 

Dengan demikian, ayat-ayat riba dalam Al-Qur’an merupakan 

landasan etis, normatif, dan spiritual dalam membangun sistem keuangan 

Islam. Penekanan terhadap keadilan, larangan eksploitasi, dan keberpihakan 

kepada kelompok lemah menjadi pesan kunci dari larangan riba. Ayat-ayat 

tersebut juga memperlihatkan bahwa Islam tidak memisahkan antara ibadah 

dan muamalah, melainkan menjadikannya satu kesatuan dalam menciptakan 

masyarakat yang adil dan beradab.133 

Penekanan ayat-ayat riba dalam Al-Qur'an menunjukkan pentingnya 

masalah ini dalam struktur ekonomi dan spiritual umat Islam. Allah tidak 

hanya mengatur bentuk-bentuk riba, tetapi juga menggambarkan akibat-

akibatnya dalam kehidupan sosial dan akhirat. Hal ini menandakan bahwa riba 

tidak semata urusan muamalah, tetapi juga menyentuh aspek akidah dan 

moralitas. Dalam QS. Al-Baqarah 275, pelaku riba disamakan dengan orang 

yang kerasukan setan karena gila. Penggambaran ini sangat kuat secara 

psikologis, menimbulkan rasa takut yang mendalam terhadap konsekuensi 

memakan riba. Tafsir Al-Maraghi menjelaskan bahwa kegilaan ini merupakan 

bentuk kehilangan akal sehat dan ketidakseimbangan jiwa akibat kerakusan 

terhadap harta.134 

Ayat 276 dari surah yang sama menjelaskan bahwa Allah menghapus 

keberkahan harta riba dan justru memberkahi sedekah. Kontras ini 

mengajarkan bahwa dalam sistem ekonomi Islam, keberkahan lebih utama 

daripada pertumbuhan harta yang tidak sah. Riba dipandang mengandung 

unsur kezaliman yang merusak tatanan sosial. QS. Ali Imran 130 menegaskan 

larangan riba yang berlipat ganda, menyoroti praktik eksploitatif yang terjadi 

ketika bunga pinjaman terus bertambah secara tidak manusiawi. Tafsir al-

Munir karya al-Zuhaili menyebut bahwa bentuk riba seperti ini sangat lazim 

di masa jahiliyyah dan merusak tatanan masyarakat miskin.135 

 
132 Nyoko Kuswoyo dan Sularno, "Riba dalam Perspektif Al-Qur’an: Kajian Tafsir 

Tematis," Jurnal Ushuluddin, Vol. 36, No. 2 (2022), hal. 229–230. 
133Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 203. 
134Ahmad Musthafa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, Jilid 3 (Beirut: DârIhya al-

Turats al-‘Arabi, 2004), hal. 101. 
135Wahbah al-Zuhaili, Tafsir al-Munir fi al-‘Aqidah wa al-Shari‘ah wa al-Manhaj, 

Jilid 4, Beirut: Dâral-Fikr al-Mu‘asir, 1998, hal. 117 



52 

 

 

QS. An-Nisa 161 menunjukkan bahwa riba bukanlah praktik baru, 

melainkan sudah menjadi penyebab kehancuran umat-umat terdahulu, seperti 

Bani Israil. Dengan mengaitkan praktik riba dengan sejarah kegelapan 

spiritual bangsa sebelumnya, Al-Qur’an menanamkan kesadaran kolektif akan 

bahayanya. Penutup ayat-ayat riba dalam Al-Qur’an, yakni QS. Al-Baqarah 

278–279, merupakan puncak larangan dengan ancaman perang dari Allah dan 

Rasul-Nya. Ini menunjukkan bahwa riba bukan hanya dosa besar, tetapi juga 

bentuk permusuhan langsung terhadap hukum Ilahi. Ini satu-satunya dosa 

yang disebutkan dengan redaksi demikian keras.136 

 

b. Tahapan Larangan Riba dalam Al-Qur’an 

Larangan riba dalam Al-Qur’an tidak datang sekaligus, melainkan 

melalui tahapan yang bertahap dan berlapis, mengikuti perkembangan 

masyarakat Islam saat itu. Pendekatan bertahap ini merupakan metode 

pedagogis yang sangat efektif dalam mengubah kebiasaan sosial yang sudah 

mengakar kuat dalam masyarakat. Riba pada masa Jahiliyyah merupakan 

praktik ekonomi umum, sehingga larangan total secara langsung bisa 

menyebabkan gejolak sosial yang besar. Oleh karena itu, tahapan-tahapan 

pelarangan riba menunjukkan strategi gradual dalam tasyri’ atau proses 

pensyariatan hukum Islam.137 

Tahapan pertama terdapat dalam QS. Ar-Rum ayat 39, yang tidak 

secara eksplisit mengharamkan riba, tetapi memberikan isyarat bahwa harta 

yang berkembang melalui riba tidak akan berkembang di sisi Allah. Ayat ini 

berfungsi sebagai kritik moral terhadap praktik riba dan mulai mengarahkan 

umat Islam untuk membedakan antara orientasi duniawi dan ukhrawi. Ayat ini 

lebih bersifat pengenalan konsep, bukan hukum. Tahapan kedua muncul dalam 

QS. An-Nisa ayat 161. Di sini, Al-Qur’an mengecam umat terdahulu (Bani 

Israil) karena memakan riba yang telah dilarang. Ini merupakan tahap transisi 

menuju pelarangan langsung, dengan menanamkan kesadaran bahwa riba 

telah menjadi sumber kemurkaan Allah di masa lalu. Kritik terhadap umat 

terdahulu digunakan untuk menciptakan kesan psikologis negatif terhadap riba 

di kalangan umat Islam.138 

Tahapan ketiga terwujud dalam QS. Ali 'Imran ayat 130, yang sudah 

lebih eksplisit dalam melarang umat Islam memakan riba yang berlipat ganda 

(riba muḍā'afah). Dalam ayat ini, Al-Qur’an mulai menetapkan larangan yang 

 
136M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Jilid 2, Jakarta: Lentera Hati, 2002, hal. 510. 
137 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur'an dan Implementasinya," 

Jurnal Theologia, Vol. 28, No. 2 (2017), hal. 211. 
138 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an: Studi Tematik," Jurnal Ushuluddin, 

Vol. 20, No. 2 (2012), hal. 201. 



53 
 

 
 

bersifat eksplisit terhadap bentuk riba yang sangat kejam dan eksploitatif, 

sekaligus menyerukan takwa sebagai nilai spiritual untuk menjauhi riba.139 

Tahap final terjadi dalam QS. Al-Baqarah ayat 275–279. Pada bagian 

ini, larangan riba ditegaskan secara total dan mencakup semua bentuknya, 

tidak hanya yang berlipat ganda. Allah menyamakan pelaku riba dengan orang 

yang kerasukan setan karena gila, serta mengancam mereka dengan perang 

dari Allah dan Rasul-Nya. Ini adalah bentuk pelarangan mutlak yang tidak 

hanya bersifat hukum, tetapi juga mencakup dimensi spiritual, etika, dan 

sosial.140 

Secara kronologis, para mufasir seperti al-Zuhaili dan Sayyid Qutb 

mengakui bahwa tahapan-tahapan ini menunjukkan metode tasyri’ yang 

progresif, serupa dengan tahapan pengharaman khamr. Model gradual ini 

mengajarkan bahwa perubahan sosial dan hukum yang efektif perlu melalui 

pendidikan bertahap dan internalisasi nilai.141 Dalam pandangan Quraish 

Shihab, pendekatan bertahap ini juga menunjukkan rahmat dan hikmah Allah 

dalam menerapkan syariat. Masyarakat tidak dipaksa secara instan untuk 

meninggalkan praktik yang sudah mengakar, tetapi diarahkan secara perlahan 

menuju kesadaran spiritual dan sosial yang lebih tinggi.142 

Beberapa mufasir juga melihat bahwa pengurutan ayat-ayat ini 

mencerminkan proses transisi dari kritik moral ke pelarangan hukum yang 

final. Mulai dari penggambaran dampak spiritual riba (Ar-Rum), kemudian 

kecaman atas sejarah kelam riba (An-Nisa), lalu larangan parsial (Ali ‘Imran), 

hingga larangan total dan ancaman keras (Al-Baqarah).143 Pendekatan 

bertahap ini juga selaras dengan maqashid al-shari’ah (tujuan-tujuan syariat), 

khususnya dalam aspek hifzh al-mal (menjaga harta) dan hifzh al-nafs 

(menjaga jiwa). Riba secara struktural mengancam dua hal ini, dan 

pelarangannya secara bertahap memberi ruang bagi masyarakat untuk 

beradaptasi tanpa mengorbankan stabilitas sosial. 

Tahapan pelarangan riba juga menjadi dasar pembenaran bagi para 

ulama kontemporer yang menolak bunga bank secara mutlak, dengan 

menegaskan bahwa sistem bunga modern adalah bentuk baru dari riba yang 

sudah dilarang secara total dalam Al-Baqarah: 275–279.144 Oleh karena itu, 

tahapan ini tidak boleh dipahami sebagai toleransi bertahap yang 

membolehkan sebagian riba, melainkan sebagai fase menuju penyempurnaan 

syariat. Dari segi metodologi tafsir, para ulama seperti al-Razi dan al-

Shawkani menekankan pentingnya mengurutkan ayat-ayat tersebut secara 

 
139 Sayyid Qutb, Fi Zilal al-Qur’an, Jilid 1,...hal. 213. 
140 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, Juz 3,...hal. 129–130. 
141 Wahbah al-Zuhaili, Tafsir al-Munir, Juz 3 (Beirut: Dâral-Fikr, 1998), hal. 215. 
142 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jilid 2,...hal. 613 
143 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 212 
144 Nyoko Kuswoyo dan Sularno, "Riba dalam Perspektif Al-Qur’an,"...hal. 229. 



54 

 

 

kronologis dalam menafsirkan hukum riba. Ini juga menghindarkan dari 

kekeliruan penarikan hukum dengan hanya mengacu pada ayat-ayat awal yang 

belum bersifat final.145 

Tahapan pelarangan riba dalam Al-Qur’an memperlihatkan bahwa 

syariat Islam mengatur persoalan keuangan dengan cermat, 

mempertimbangkan konteks sosial, serta membangun kesadaran etis dan 

spiritual secara bertahap. Dengan demikian, pelarangan riba dalam Islam 

bukan hanya produk hukum semata, melainkan hasil dari proses pendidikan 

sosial yang bersifat integral dan komprehensif.146 

Dalam konteks pendidikan sosial, tahapan pelarangan riba juga 

mencerminkan strategi Qur’ani dalam mengubah sistem ekonomi masyarakat 

secara bertahap dan persuasif. Alih-alih memberlakukan transformasi hukum 

yang drastis, Al-Qur’an membimbing umat untuk memahami dampak negatif 

riba, kemudian menanamkan nilai-nilai spiritual dan sosial yang bertentangan 

dengan riba, sebelum akhirnya menegaskan larangannya.147 

Beberapa ulama kontemporer juga menegaskan bahwa strategi gradual 

ini tetap relevan dalam membumikan syariat pada era modern. Perubahan 

sistemik dalam masyarakat memerlukan pendekatan bijak yang 

memperhatikan kesiapan mental, budaya, dan struktur sosial umat. Dengan 

demikian, tahapan larangan riba dapat menjadi model dalam 

mengimplementasikan syariat secara kontekstual.148 Secara keseluruhan, 

pendekatan bertahap dalam pelarangan riba menunjukkan karakter syariat 

Islam yang penuh hikmah (ḥikmah), rahmat (raḥmah), dan keadilan (ʿadālah). 

Pelarangan ini bukanlah reaksi semata atas penyimpangan ekonomi, 

melainkan bagian dari proyek besar Islam dalam membangun sistem ekonomi 

yang bersih dari eksploitasi dan penindasan. Selain pendekatan bertahap 

sebagai strategi syar’i, para ulama juga mengkaji dimensi tarbiyah 

(pendidikan) dalam proses pelarangan riba. Ayat-ayat tersebut tidak hanya 

menyasar hukum, tetapi juga membentuk kesadaran umat terhadap bahaya 

sistem ekonomi yang eksploitatif.149 

Ayat pertama dalam kronologi pelarangan riba (QS. Ar-Rum: 39) 

mengandung pendekatan spiritual dan nilai ukhrawi, mengingatkan bahwa 

keuntungan duniawi tanpa keadilan tidak memiliki nilai di sisi Allah. Ayat ini 

memberi kesan awal bahwa keberkahan tidak dapat diukur dengan jumlah. 

Kemudian, dalam QS. An-Nisa: 161, Allah mengangkat kembali kisah umat 

terdahulu agar umat Islam belajar dari sejarah. Tafsir ini menunjukkan bahwa 

 
145 Al-Razi, Tafsir al-Kabir, Juz 3, Beirut: Dâr Ihya’ al-Turats al-‘Arabi t.th, hal. 222. 
146 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an: Studi Tematik,"...hal. 203 
147 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 212. 
148 Nyoko Kuswoyo dan Sularno, "Riba dalam Perspektif Al-Qur’an,"...hal. 230. 
149 Nyoko Kuswoyo dan Sularno, "Riba dalam Perspektif Al-Qur’an,"...hal. 226. 



55 
 

 
 

metode Qur’ani tidak lepas dari pendekatan historis dan moral dalam proses 

hukum.150  

Dalam QS. Ali Imran: 130, larangan mulai bersifat positif dengan 

bentuk imperatif dan penanaman nilai takwa. Ini menjelaskan bahwa setiap 

larangan Qur’an selalu memiliki tujuan etis dan pendidikan karakter spiritual. 

Sedangkan dalam QS. Al-Baqarah: 275–279, selain menetapkan hukum, ayat-

ayat ini juga menunjukkan dampak sosial dan psikologis pelaku riba. Mereka 

dipotret sebagai tidak stabil secara akal dan emosional, sehingga ditekankan 

bahwa riba bukan hanya persoalan harta, tetapi juga mental dan masyarakat 

secara luas. Dengan urutan ini, dapat dipahami bahwa pelarangan riba tidak 

serta merta sebagai hukum semata, melainkan jalan menuju masyarakat ideal 

yang adil, seimbang, dan penuh kasih sayang dalam dimensi ekonomi. Ini 

mencerminkan bahwa tujuan syariat lebih luas daripada sekadârmengatur 

transaksi, melainkan membangun peradaban berbasis keadilan.151 

 

c. Pendekatan Tematik dalam Menafsirkan Ayat Riba 

Pendekatan tematik atau tafsir maudhū‘i merupakan metode 

penafsiran Al-Qur’an yang menghimpun seluruh ayat yang berkaitan dengan 

suatu tema tertentu, lalu menganalisisnya secara menyeluruh, kontekstual, dan 

sistematis. Pendekatan ini berkembang sebagai respons terhadap kebutuhan 

pemahaman tematik yang lebih utuh, berbeda dengan metode tafsir tahlili 

yang menafsirkan ayat per ayat secara berurutan. Dalam konteks ayat-ayat 

riba, pendekatan tematik menjadi penting untuk melihat keterkaitan makna di 

antara ayat-ayat yang tersebar dalam berbagai surah.152 

Dengan menggunakan pendekatan tematik, peneliti atau mufassir 

dapat menyusun peta makna yang utuh terkait hukum, hikmah, dan implikasi 

moral dari riba. Ini memungkinkan pemahaman menyeluruh terhadap 

larangan riba, tidak hanya sebagai instrumen hukum, tetapi juga sebagai nilai 

keadilan sosial dalam struktur ekonomi Islam.³³ Langkah awal dalam 

pendekatan tematik adalah dengan menginventarisasi seluruh ayat yang 

memuat istilah atau konteks riba, baik secara langsung maupun implisit. Ayat-

ayat seperti QS. Al-Baqarah ayat 275–279, Ali ‘Imran ayat 130, An-Nisa’ ayat 

161, dan Ar-Rum ayat 39 menjadi dasar utama dalam membentuk kerangka 

tematik tersebut.153 

Setelah dikumpulkan, ayat-ayat tersebut dianalisis secara kontekstual, baik 

dari sisi sabab al-nuzul (sebab turunnya ayat), urutan kronologis, maupun 

 
150 Sularno, "Riba sebagai Pelanggaran Moral dan Sosial dalam Perspektif Al-

Qur’an," Jurnal Al-Qalam Vol. 20 No. 2 (2018): hal. 203. 
151 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an," Tafsiruna: Jurnal Ilmu 

Tafsir Vol. 10 No. 1 (2018), hal. 212. 
152 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 200–201. 
153 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an," ...hal. 212. 



56 

 

 

struktur redaksional dalam mushaf. Pendekatan ini memungkinkan lahirnya 

sintesis makna yang lebih utuh daripada hanya membaca satu ayat secara 

terpisah. Dalam tafsir tematik, tidak hanya isi teks (nas) yang diperhatikan, 

tetapi juga konteks sosial, budaya, dan ekonomi saat ayat diturunkan. 

Misalnya, pemahaman tentang praktik riba jahiliyah menjadi penting dalam 

menafsirkan ayat-ayat Al-Baqarah. Konteks ini membantu menjelaskan 

mengapa larangan riba mendapat tekanan yang begitu keras dalam Al-

Qur’an.154 

Tafsir tematik terhadap ayat-ayat riba juga mengkaji sisi linguistik 

ayat, termasuk analisis semantik terhadap istilah “riba”, “bai’”, “shadaqah”, 

dan “ḥarb” yang muncul dalam konteks pelarangan riba. Melalui pendekatan 

ini, dimensi spiritual dan hukum dari larangan riba dapat digali lebih 

mendalam.155 

Pendekatan ini juga memungkinkan dilakukannya komparasi antara ayat satu 

dengan lainnya, misalnya membandingkan ancaman dalam Al-Baqarah 

dengan kritikan terhadap umat terdahulu dalam An-Nisa’. Hasilnya adalah 

pemahaman komprehensif bahwa riba adalah bentuk kezaliman lintas zaman 

yang dikutuk secara konsisten oleh wahyu.156 

Dalam karya tafsir seperti Fi Zilal al-Qur’an karya Sayyid Qutb dan 

Tafsir Al-Misbah karya Quraish Shihab, pendekatan tematik sangat terasa. 

Keduanya berupaya memahami nilai-nilai Qur’ani dalam satu kesatuan narasi 

yang holistik, termasuk dalam tema riba. Ini menunjukkan bahwa tafsir 

tematik tidak hanya bersifat akademik, tetapi juga sangat relevan secara 

sosial.157 Keunggulan pendekatan tematik terlihat dari kemampuannya 

membongkar makna tersirat (ma’ani khafiyyah) dalam ayat-ayat Al-Qur’an. 

Tafsir tidak hanya berhenti pada makna literal, tetapi menukik pada implikasi 

sosial, ekonomi, dan spiritual yang dibawa oleh ayat. Hal ini penting dalam 

membentuk wawasan tafsir yang aplikatif.158 

Dalam konteks kontemporer, tafsir tematik terhadap riba dapat 

membantu menjawab problematika bunga bank, sistem keuangan modern, dan 

ketimpangan distribusi kekayaan. Mufassir tidak cukup hanya mengutip ayat-

ayat secara literal, tetapi perlu mengaitkan dengan maqāshid al-sharī‘ah dan 

prinsip keadilan dalam ekonomi Islam.159 

Tafsir tematik juga sejalan dengan semangat ijtihad dan pembaruan 

pemikiran Islam (tajdīd). Dengan mengumpulkan ayat-ayat dan menafsirkan 

dalam kerangka baru, pendekatan ini memberi ruang bagi respons kritis 

 
154 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 201. 
155 Nyoko Kuswoyo dan Sularno, "Riba dalam Perspektif Al-Qur’an,"...hal. 230. 
156 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"... hal. 213. 
157 Sayyid Qutb, Fi Zilal al-Qur’an,...hal. 213, 325 
158 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah,...hal. 613. 
159 Nyoko Kuswoyo dan Sularno, "Riba dalam Perspektif Al-Qur’an,"...hal. 229–230. 



57 
 

 
 

terhadap tantangan zaman, tanpa harus meninggalkan otoritas teks. Kelebihan 

lain dari pendekatan tematik adalah fleksibilitasnya dalam menggali isu-isu 

sektoral secara spesifik, seperti riba konsumtif, riba produktif, bunga dalam 

pinjaman perbankan, hingga riba dalam transaksi digital. Hal ini tidak 

mungkin dilakukan secara optimal dengan metode tahlili.160 

Kritik terhadap pendekatan tematik biasanya datang dari sisi potensi 

subyektivitas mufassir. Karena memilih tema tertentu dan menyusun kerangka 

sendiri, mufassir bisa saja terjebak dalam bias ideologis atau selektivitas 

sumber. Namun, jika dilakukan secara akademik dan komprehensif, 

pendekatan ini tetap sahih dan sangat produktif. Metode ini sangat sesuai 

digunakan dalam dunia akademik, khususnya dalam kajian tafsir tematik di 

tingkat magister dan doktoral. Ia memberikan ruang eksplorasi makna, sintesis 

pemikiran antar-ulama, serta relevansi langsung terhadap isu-isu kontemporer 

umat.161 Dalam kajian ayat-ayat riba, pendekatan tematik menjadi sarana 

untuk menyatukan pesan moral, hukum, dan sosial dari larangan riba. Ini 

mendukung pembentukan pemahaman holistik tentang pentingnya keadilan 

dan keseimbangan dalam sistem keuangan Islam.162 

Akhirnya, pendekatan tematik bukan hanya sarana memahami Al-

Qur’an secara tematik, tetapi juga cara menghidupkan kembali pesan 

universal wahyu dalam konteks kehidupan nyata. Dalam isu riba, pendekatan 

ini dapat membongkar eksploitasi sistemik dalam ekonomi global dan 

membimbing umat kepada sistem yang lebih etis dan berkeadilan. Pendekatan 

tematik dalam kajian tafsir riba juga menjadi media untuk mengkaji ulang 

secara kritis pendekatan literal atau formalistik yang kadang hanya berfokus 

pada aspek teks tanpa memperhatikan konteks. Dengan mengedepankan aspek 

tematik, penafsiran tidak hanya menyentuh lapisan makna, tetapi juga 

mengungkap realitas sosial yang ingin diubah oleh ayat.163 

Sejumlah akademisi juga mengembangkan pendekatan interdisipliner 

dalam tafsir tematik ayat-ayat riba, seperti menggabungkan tafsir dengan 

kajian ekonomi syariah, sosiologi, dan sejarah Islam. Hal ini memperkaya 

pendekatan tafsir karena tidak hanya bertumpu pada teks, tetapi juga 

menyentuh realitas empiris. 

Dalam pengembangan tafsir tematik modern, muncul pula upaya 

digitalisasi dan pengumpulan ayat-ayat tematik dalam aplikasi dan basis data 

elektronik. Ini memperkuat metodologi pengumpulan data dalam studi tematik 

dan memudahkan penelitian lanjutan terkait isu-isu spesifik seperti riba. 

Seiring perkembangan zaman, pendekatan tematik terus mengalami 

penyempurnaan, baik dalam metodologi maupun aplikasinya. Ia tidak hanya 

 
160 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 203. 
161 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 214 
162 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 203. 
163 Zainul Abidin, "Konsep Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 215 



58 

 

 

menjadi pendekatan akademik, tetapi juga alat dakwah dan advokasi sosial, 

termasuk dalam isu riba yang menyentuh aspek ekonomi mikro dan makro 

umat.164 

Dengan segala kompleksitasnya, pendekatan tematik telah 

membuktikan kemampuannya dalam merangkul keberagaman ayat dan 

menyajikannya dalam bentuk sintesis yang utuh, yang dapat menjawab 

berbagai problematika kontemporer. Dalam konteks larangan riba, pendekatan 

ini adalah jalan strategis untuk mengaktualisasikan nilai-nilai Qur’ani dalam 

sistem keuangan yang lebih adil dan manusiawi.165 

 

B. Kajian Teoretis tentang Mata uang fiat   

1. Pengertian Mata uang fiat   

Dalam studi ekonomi modern dan syariah, uang didefinisikan secara 

beragam, mencerminkan evolusinya sebagai alat tukar. Secara umum, uang 

adalah segala sesuatu yang diterima secara luas dan berfungsi sebagai media 

pertukaran, satuan hitung, serta penyimpan nilai. Dari sudut pandang fikih, 

uang dapat dipahami dalam tiga pengertian, yaitu uang yang dicetak dari emas 

dan perak, uang yang secara mutlak terbuat dari emas dan perak, serta segala 

sesuatu yang disepakati sebagai alat tukar oleh masyarakat, termasuk tembaga 

dan kertas. Pengertian terakhir ini menjadi landasan untuk memahami konsep 

uang fiat  yang berkembang saat ini. Mata uang fiat   yang istilah lainnya juga 

dikenal dengan uang kertas, atau fiat money, merupakan representasi dari 

perkembangan tersebut. Mata uang ini tidak memiliki nilai intrinsik karena 

tidak didukung oleh komoditas fisik seperti emas atau perak, melainkan 

memperoleh nilainya dari dekret atau perintah pemerintah yang berwenang. 

Berbeda secara mendasar dari uang komoditas, yang nilainya melekat pada 

bahan pembuatnya, nilai mata uang fiat   murni didasarkan pada kepercayaan 

publik dan legitimasi yang diberikan oleh otoritas negara.166 Ini berarti bahwa 

mata uang fiat   hanya memiliki nilai karena pemerintah menyatakan bahwa ia 

memiliki nilai. 

Mata uang fiat   adalah jenis uang yang keberlakuannya ditetapkan 

oleh negara melalui undang-undang dan tidak memiliki nilai intrinsik yang 

sebanding dengan nilai nominalnya. Berbeda dengan uang komoditas seperti 

emas atau perak, mata uang fiat   tidak ditopang oleh cadangan logam mulia, 

melainkan hanya bergantung pada kepercayaan masyarakat dan otoritas 

penerbitnya, yaitu negara atau bank sentral. Dengan demikian, nilai uang fiat  

 
164 Sularno, "Larangan Riba dalam Al-Qur’an,"...hal. 204. 
165 Nyoko Kuswoyo dan Sularno, "Riba dalam Perspektif Al-Qur’an,"...hal. 230 
166 Muchammad Ichsan, “Konsep Uang Dalam Perspektif Ekonomi Islam,” Jurnal 

Ikonomika, I (I), 2016, hal. 7. 



59 
 

 
 

bersifat konvensional dan dipertahankan melalui regulasi serta kebijakan 

moneter.167 

Istilah “fiat” sendiri berasal dari bahasa Latin yang berarti “jadilah itu” 

atau “biarkan itu terjadi.”168 Adapun dalam kamus besar bahasa Indonesia fiat 

berarti “persetujuan penuh dan resmi.”169 Dalam konteks ekonomi, istilah ini 

merujuk pada kekuasaan pemerintah atau bank sentral untuk mendeklarasikan 

suatu mata uang sebagai alat pembayaran yang sah. Kekuatan ini membuat 

mata uang fiat   dapat digunakan untuk bertransaksi dan menyelesaikan utang, 

karena secara hukum, mata uang tersebut harus diterima dalam setiap transaksi 

di wilayah yurisdiksi yang bersangkutan.170 Dengan demikian, pengakuan dan 

kekuatan hukum dari negara menjadi pilar utama yang menopang nilai mata 

uang fiat  . 

Uang fiat  dalam bahasa arab sering disebut sebagai al-nuqud al-

waraqiyah. Namun, secara etimologis, istilah uang dikenal dengan beberapa 

sebutan, antara lain nuqud, dirham, dinar, dan wariq. Bangsa Arab pada masa 

lalu jarang menggunakan istilah nuqud dalam transaksi sehari-hari, sehingga 

kata ini tidak ditemukan dalam Al-Qur’an maupun hadits Nabi. Mengenai 

uang, Al-Qur’an menggunakan berbagai istilah seperti dinar, dirham, dan 

wariq. Istilah dinar merujuk pada mata uang berbahan emas, sedangkan 

dirham untuk mata uang dari perak. Sementara itu, wariq menunjukkan 

dirham perak, dan kata ‘Ain dipakai untuk menyebut dinar emas. Adapun fulus 

(uang tembaga) berfungsi sebagai alat tukar tambahan untuk pembelian 

barang-barang dengan nilai kecil.171 

Kata an-nuqūd (النقود) adalah bentuk jamak dari naqdu (نقد). Dalam 

Maqāyīs al-Lughah disebutkan, “naqada dengan huruf nūn, qāf, dan dāl 

merupakan akar kata yang sahih, yang menunjukkan makna menampakkan 

sesuatu dan memperlihatkannya,” naqdu al-dirham berarti menyingkap 

keadaan suatu dirham, apakah ia berkualitas baik atau tidak. Sedangkan 

dirham naqdu berarti dirham yang seimbang dan bagus, seakan-akan telah 

disingkap keadaannya sehingga diketahui kualitasnya.”172 Dalam Mukhtār 

ash-Shihāh disebutkan: “naqadahu ad-darāhim wa naqada lahu ad-darāhim” 

artinya,  ia memberikan dirham kepadanya lalu ia mengambilnya, yakni telah 

 
167 ‘Abd al-‘Azîz bin ‘Alî bin ‘Abd Allâh al-Barhamâtî, Asbâb al-Tadhakhkhum fî al-

Awrâq al-Naqdiyyah, Dimasyq: Dâr al-Qalam, 2015, hal. 29. 
168 Frassminggi Kamasa, “Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar: Analisis dan Evaluasi 

Kritis Sistem Moneter Internasional,” dalam Jurnal Global & Strategis, 8 (2), 2014, hal. 254. 
169 Kamus Besar Bahasa Indinesia (KBBI) VI Daring, 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/fiat, diakses pada 31 Agustus 2025 
170 Muchammad Ichsan, “Konsep Uang Dalam Perspektif Ekonomi Islam,”…hal. 8 
171 M. Iqbal, Ayat-Ayat Alqur’an Dan Hadis-Hadis Tematik Tentang Uang Dan 

Pembiayaan, Aghniya Jurnal Ekonomi Islam, Vol. 1, No. 2 (Juni 2019), hal. 10 
172 Abū al-Husain Ahmad Ibnu Fâris, Maqâyîs al-Lughah, Juz 5, t.tp, Dâr al-Fikr, 

1979, hal. 467 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/fiat


60 

 

 

menerimanya. Dan naqada al-darāhim wa intaqadaha berarti menyaringnya 

dari yang palsu. Kata kerja keduanya mengikuti bab nashara. Sedangkan 

dirham naqdu artinya dirham yang seimbang dan bagus.”173 

Dalam al-Qāmūs al-Muḥīth disebutkan, “An-naqdu adalah lawan dari 

an-nasī’ah (jual beli dengan penangguhan). Ia juga berarti membedakan 

dirham dan selainnya.”174 Dari definisi-definisi tersebut tampak bahwa kata 

an-naqd memiliki beberapa makna, yaitu, menampakkan sesuatu dan 

memperlihatkannya, menyingkap kualitas dirham serta membedakan yang asli 

dari yang palsu, dirham yang seimbang dan bagus, penerimaan (transaksi) 

secara tunai.  

Dalam literatur fikih, pembahasan mengenai uang kertas (al-awrāq an-

naqdiyyah) menjadi penting karena statusnya berbeda dengan dinar dan 

dirham. Sebagian fuqaha mengategorikan uang fiat  sebagai "fulūs" modern, 

yakni alat tukar yang diterima karena kesepakatan masyarakat dan ketetapan 

penguasa, meskipun tidak memiliki nilai intrinsik.175 Hal ini menunjukkan 

bahwa konsep uang fiat  sebenarnya telah memiliki akar dalam diskursus 

klasik Islam, meskipun dalam bentuk yang berbeda. Adapun para ahli fikih 

menggunakan istilah nuqūd dalam tiga pengertian:176  

Pengertian pertama, uang adalah logam yang dicetak dari emas dan 

perak saja. Pendapat ini dikemukakan oleh jumhur (mayoritas) ulama 

Hanafiyyah, serta sebagian ulama Malikiyyah dan Syafi‘iyyah. Yang 

dimaksud dengan logam yang dicetak dari emas dan perak adalah kepingan 

logam yang ditempa dan dipergunakan sebagai alat tukar dalam transaksi. 

Contohnya adalah dinar, yaitu dinar adalah kepingan logam yang dicetak atau 

ditempa dari emas, sedangkan dirham adalah kepingan logam yang dicetak 

atau ditempa dari perak. Menurut mazhab Hanafiyyah, emas dan perak pada 

asal penciptaannya memang dimaksudkan sebagai alat tukar, yakni keduanya 

merupakan tsaman (harga/alat tukar) secara fitrah. Akan tetapi, sifat 

tsamaniyyah (fungsi sebagai alat tukar) yang dianggap sah secara fikih hanya 

berlaku pada emas dan perak yang telah dicetak (berbentuk mata uang resmi). 

Dalam al-Hidāyah mengutip dari  al-Jāmi‘ aṣ-Ṣaghīr disebutkan, “tidak sah 

akad mufāwadhah (transaksi tukar menukar) dengan menggunakan timbangan 

emas atau perak, yang dimaksud adalah at-tibr (emas atau perak murni yang 

belum dicetak). Hal ini karena sudah diketahui bahwa keduanya pada asalnya 

 
173 Zainuddîn Abū ‘Abdillah Muhammad ar-Râzî, Mukhtâr ash-Shihâh, cet. 5, 1999, 

Beirut: al-Maktabah al-‘Ashriyyah  1999, hal. 317, 
174 Al-Fairûzâbâdî, Majduddîn Abū Thâhir Muhammad, al-Qâmūs al-Muhîṭ, cet. 8, 

Beirut: Mu’assasah ar-Risâlah li-Thibâ‘ah wa an-Nashr wa at-Tawzî‘, 2005, hal. 322. 
175 Muhammad Mahfudz, “Diskursus Paradigma Makroekonomi Inklusif dalam 

Perspektif al-Qur’an,” Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 2, No. 1 (2019), hal. 115. 
176 al-Barhamâtî, Hayât ‘Umar, Asbâb at-Taḍakhkhum fî al-Awrâq an-Naqdiyyah 

(Disertasi), cet. 1, Damaskus: Dâr al-Qalam, 2015, hal. 31–42. 



61 
 

 
 

memang diciptakan sebagai alat tukar. Akan tetapi meskipun pada asalnya 

diciptakan untuk perdagangan, namun sifat tsamaniyyah (fungsi sebagai 

harga) itu hanya khusus berlaku pada logam yang telah dicetak secara resmi.” 
177 

Dalam al-Mabsūth dinyatakan, “Ketahuilah bahwa akad syirkah 

dengan menggunakan uang berupa dirham dan dinar adalah sah, tetapi tidak 

sah akad syirkah dengan menggunakan at-tibr (emas atau perak batangan 

yang belum dicetak), menurut pendapat yang masyhur dalam mazhab 

(Hanafi).”178 Hal ini menunjukkan bahwa pendapat tersebut adalah pendapat 

yang terkenal dalam mazhab Hanafiyyah. Adapun ulama Malikiyyah, 

sebagian dari mereka berpendapat bahwa al-naqd (uang) khusus digunakan 

untuk menyebut logam emas dan perak yang sudah dicetak. Di antara ulama 

yang berpendapat demikian adalah Ibnu ‘Arafah,179 demikian pula ad-Dardīr. 

Dalam Manḥ al-Jalīl disebutkan, “Pengkhususan istilah an-naqd pada 

logam yang dicetak adalah pendapat Ibnu ‘Arafah, sedangkan menurut 

selainnya, istilah itu juga berlaku pada logam yang tidak dicetak.”180 Dalam 

asy-Syarḥ al-Kabīr karya ad-Dardīr dalam bab larangan riba disebutkan, 

“Yang dimaksud dengan naqd adalah emas dan perak. Namun, jika dia 

mengatakan ‘ayn (harta benda riil) maka itu lebih tepat, karena istilah naqd 

khusus digunakan untuk logam yang dicetak …”181 Dengan demikian, tampak 

bahwa Dardir mengikuti metode Ibnu ‘Arafah dalam mengkhususkan istilah 

nuqūd hanya pada logam emas dan perak yang telah dicetak. Adapun ulama 

Syāfi‘iyyah, penyebutan istilah ini (yakni bahwa nuqūd khusus untuk emas 

dan perak yang dicetak) juga ditemukan pada sebagian ulama mereka, seperti 

al-Haramain al-Juwaynī,182 demikian pula as-Subkī,183 Dalam al-Burhān 

 
177 Al-Marghînânî, Abū al-Hasan Burhânuddîn ‘Alî, al-Hidâyah fî Syarh Bidâyah al-

Mubtadî, Juz 3, Beirut: Dâr Ihyâ’ at-Turâts al-‘Arabî, t.th, hal. 8. 
178 As-Sarakhsî, Muhammad bin Ahmad, al-Mabsūth, Juz 11, cet. 1993, Beirut: Dâr 

al-Ma‘rifah, hal. 159. 
179 Abū ‘Abdillâh Muhammad bin Muhammad bin ‘Arafah al-Wargamî at-Tūnisî, 

seorang faqîh, ushuliyy, dan mutakallim besar dari kalangan Malikiyyah di Afrika Utara. 

Karya-karyanya antara lain: al-Mukhtashar al-Fiqhî, Mukhtashar Farâ’idh al-Hūfî, 

Mukhtashar fî al-Manthiq wa al-hudūd al-Fiqhiyyah (dijelaskan oleh ar-Ridhâ‘). Dia wafat 

pada tahun 803 H. 
180 Abū ‘Abdillâh Muhammad ‘Alîsy, Manh al-Jalîl Syarh Mukhtashar Khalîl, Juz 4, 

cet. 1989, Beirut: Dâr al-Fikr, hal. 493. 
181 Ahmad bin Ahmad Ad-Dardîr, al-Syarh al-Kabîr dengan Hâsyiyah ad-Dasūqî, 

Juz 3, Beirut: Dâr al-Fikr, t.th, hal. 28. 
182 Abd al-Malik bin ‘Abdillâh bin Yūsuf bin Muhammad al-Juwaynî an-Naisâbūrî, 

bergelar Imâm al-Haramayn, Abū al-Ma‘âlî, seorang fakih syafi’i, ushuliyy, dan mutakallim 

besar dari Naisabur. Di antara karya-karyanya: an-Nihâyah fî al-Fiqh, asy-Syâmil fî al-Ushūl, 

dan lain-lain. 
183 ‘Alî bin ‘Abd al-Kâfî bin ‘Alî bin Tamâm as-Subkî al-Anshârî al-Khazrajî, Abū 

al-Hasan, bergelar Taqiyyuddîn, seorang fakih syafi’i, mutakallim, hâfiz, sekaligus mufassir. 



62 

 

 

disebutkan, “Menurut mazhab, riba tidak berlaku pada fulūs (uang tembaga) 

sekalipun dipergunakan sebagai alat tukar, sebab an-naqdiyyah (fungsi 

sebagai uang) yang sah secara syar‘i itu hanya khusus pada logam yang 

dicetak dari dua jenis tibr (emas dan perak).”184 Yang dimaksud dengan al-

mashnū‘āt adalah logam yang dicetak (mata uang resmi), sedangkan at-tibrān 

adalah emas dan perak. Dalam Takmilah al-Majmū‘ karya as-Subkī 

disebutkan, “Dua jenis naqdān (emas dan perak) itu berkumpul pada 

substansi sifat naqdiyyah, sebab at-tibr (emas atau perak murni) pada zatnya 

bukanlah uang, demikian pula perhiasan maupun bejana (dari emas dan 

perak).”185 Dari sini tampak jelas bahwa as-Subkī berpendapat bahwa uang 

(nuqūd) hanya terbatas pada logam emas dan perak yang dicetak. 

Pengertian kedua, uang adalah emas dan perak secara mutlak, baik 

yang dicetak maupun yang tidak dicetak. Pendapat ini dianut oleh sebagian 

ulama Hanafiyyah, mayoritas Malikiyyah, mayoritas Syafi‘iyyah, dan juga 

mayoritas Hanabilah. Menurut ulama Hanafiyyah, istilah ini banyak 

ditemukan khususnya dalam bab zakat dan riba. Dalam Tabyīn al-Ḥaqā’iq 

Syarḥ Kanz ad-Daqā’iq disebutkan, “(Seperlima hasil tambang berupa naqd 

dan selainnya seperti besi yang ditemukan di tanah kharāj atau tanah ‘usyūr). 

Maksudnya, jika ditemukan tambang emas atau perak  (yang dimaksud 

dengan naqd di sini) atau besi, tembaga, atau timah di tanah kharāj atau 

tanah ‘usyūr, maka wajib diambil seperlimanya.”186 Kutipan ini dengan jelas 

menunjukkan bahwa yang dimaksud dengan naqd di sini adalah tambang emas 

dan perak, bukan hanya yang sudah dicetak. Menurut Malikiyyah, jumhur 

mereka berpendapat bahwa naqd adalah emas dan perak, baik yang sudah 

dicetak maupun belum. Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya dalam 

nukilan dari Manḥ al-Jalīl, bahwa pengkhususan istilah naqdain (dua uang) 

pada emas dan perak yang sudah dicetak merupakan pendapat Ibnu ‘Arafah, 

sedangkan pendapat mayoritas Malikiyyah menyatakan bahwa istilah naqdain 

mencakup emas dan perak, baik yang dicetak maupun tidak. Menurut 

Syafi‘iyyah, jumhur mereka berpendapat bahwa istilah naqd mencakup emas 

dan perak, baik yang dicetak maupun tidak. Dalam Tuhfah al-Muḥtāj pada bab 

riba disebutkan, “al-Naqd, maksudnya emas dan perak, meskipun belum 

 
Dia adalah ayah dari Tâj as-Subkî, penulis Thabaqât. Karya-karyanya antara lain: Tafsîr ad-

Durr an-Naẓîm, Mukhtashar Thabaqât al-Fuqahâ’, dan al-Ibtihâj fî Syarh al-Minhâj. Wafat 

pada tahun 756 H. 
184 Abū al-Ma‘âlî ‘Abd al-Malik Al-Juwayni, al-Burhân fî Ushūl al-Fiqh, Juz 2, cet. 

1, Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997, hal. 147. 
185 As-Subkî, al-Majmū‘ Syarh al-Muhadzdzab karya an-Nawawî, dengan Takmilah 

oleh as-Subkî dan al-Muthî‘î, Juz 11, Beirut: Dâr al-Fikr, t.th, hal. 240. 
186 Az-Zayla‘î, Tabyîn al-Haqâ’iq Syarh Kanz ad-Daqâ’iq dengan Hâsyiyah as-

Salabî, Juz 2, cet. 1, Kairo: al-Mathba‘ah al-Kubrâ al-Amîriyyah 1313 H, hal. 147. 



63 
 

 
 

dicetak. Pengkhususan makna naqd hanya pada logam yang sudah dicetak 

adalah pendapat yang ditinggalkan dalam kebiasaan fuqahā’.”187 

Dalam Mughnī al-Muhtāj pada bab riba disebutkan, “(An-naqd 

dengan an-naqd), yang dimaksud adalah emas dan perak, baik yang dicetak 

maupun yang belum dicetak.”188 Kedua nukilan ini dengan tegas 

menunjukkan bahwa jumhur Syafi‘iyyah memandang istilah naqd berlaku 

untuk emas dan perak, baik berbentuk mata uang resmi maupun tidak. 

Menurut Hanabilah, jumhur mereka juga menggunakan istilah naqd untuk 

emas dan perak, baik yang dicetak maupun tidak. Dalam al-Mubdi‘ fī Syarḥ 

al-Muqni‘ pada bab riba al-fadhl disebutkan, “Hukum riba berlaku pada 

kedua naqdain (emas dan perak), baik berupa batangan atau yang sudah 

dicetak, baik yang berkualitas bagus maupun jelek, dalam bentuk apapun 

keduanya.”189 Pernyataan ini secara tegas menunjukkan bahwa mayoritas 

Hanabilah mengartikan naqdain (dua uang) sebagai emas dan perak dalam 

bentuk apapun dan kondisi apapun. 

Pengertian ketiga, uang adalah segala sesuatu yang dapat dijadikan 

harga atau nilai tukar, baik berupa emas, perak, tembaga, perunggu, maupun 

kertas. Para ulama yang berpendapat demikian sepakat bahwa emas dan perak 

merupakan pokok atau dasar uang. Namun, menurut mereka, fungsi uang tidak 

terbatas pada kedua logam tersebut, melainkan mencakup juga benda-benda 

lain yang secara umum digunakan oleh masyarakat sebagai alat tukar atau 

harga. Hal ini pernah diperhatikan oleh Umar bin Khattab ketika dia 

menetapkan penggunaan kulit unta sebagai dirham. Ketika dikatakan 

kepadanya, “Kalau begitu, tidak ada unta,” dia menahan diri dari menolak 

praktik tersebut.190 Pendapat ini diikuti oleh sejumlah ulama, di antaranya 

Muhammad bin Hasan191 dari kalangan Hanafiyah, Malik192 dalam Al-

Mudawwanah (yang berbeda dengan pendapat mayoritas Mazhab Malikiyah), 

 
187 Ibnu Hajar Ahmad bin Muhammad al-Haitami, Tuhfat al-Muhtâj fî Syarh al-

Minhâj, Juz 4, cet. 1983, Mesir: al-Maktabah at-Tijâriyyah al-Kubrâ, hal. 279. 
188 Asy-Syarbini, Syamsuddin Muhammad, Mughni al-Muhtâj ilâ Ma‘rifah Ma‘ânî 

Alfâzh al-Minhâj, Juz 2, cet. 1, Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994, hal. 396. 
189 Ibnu Muflih, al-Mubdi‘ fî Syarh al-Muqni‘, Juz 4, cet. 1, Beirut: Dâr al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1997, hal. 128. 
190 Al-Baladhuri, Ahmad bin Yahya, Futuh al-Buldan, Beirut: Dar wa Maktabah al-

Hilal 1988, hal. 452. 
191 Muhammad bin Hasan bin Furqad bin Abu Abdullah Al-Syaibani, murid Abu 

Hanifah dan pengikut Mazhab Hanafiyah. Ia belajar dari Malik dan meriwayatkan Al-

Muwatta’, serta belajar dari Imam Syafi’i. Wafat tahun 359 H. 
192 Malik ibn Anas, pendiri Mazhab Maliki. 



64 

 

 

Al-Rafi’i193 dan Al-Nawawi194 dari kalangan Syafi’iyah. Ibnu Taimiyah195 dan 

muridnya Ibnu Qayyim196 dari kalangan Hanbali. 

Dalam Bada’i’ al-Shana’i’ disebutkan, “Diperbolehkan menjual 

barang-barang yang sejenis dan berjumlah hampir sama (al-ma’dudat al-

mutaqaribah) dari jenis non-makanan secara berbeda nilainya menurut Abu 

Hanifah dan Abu Yusuf, setelah dilakukan secara tunai (yadā bi-yad) seperti 

menjual koin perak dengan dua keping lainnya secara nyata”. Sedangkan 

menurut Muhammad, hal ini tidak diperbolehkan. Pendapat dia: 

“Sesungguhnya koin (al-fulus) adalah harga atau nilai (atsman), sehingga 

tidak diperbolehkan menjualnya sejenis dengan selisih nilai, seperti dirham 

dan dinar.”197  Maksudnya, Muhammad (Muhammad bin Hasan) menetapkan 

bahwa fulus (yaitu koin yang terbuat dari tembaga, perunggu, atau logam lain) 

diperlakukan seperti uang.  

Dalam Al-Mudawwanah, mengenai masalah penundaan dalam 

penyerahan fulus disebutkan, “Saya bertanya: Bagaimana jika saya membeli 

fulus dengan dirham dan kemudian kita berpisah sebelum melakukan serah 

terima (taqabudh)? Dijawab: Ini tidak sah menurut pendapat Malik, dan 

hukumnya batal. Malik mengatakan kepadaku tentang fulus: ‘Tidak ada nilai 

padanya, baik dibandingkan dengan emas maupun kertas. Bahkan jika 

masyarakat membolehkan penggunaan kulit agar bisa dijadikan satuan dan 

objek tukar, saya tetap tidak menyukai jika dijual dengan emas atau kertas.’ 

Saya bertanya lagi: Bagaimana jika saya membeli cincin perak, cincin emas, 

atau emas batangan dengan fulus, lalu kita berpisah sebelum melakukan 

 
193 Abdul Karim bin Muhammad bin Abdul Karim bin Al-Fadl bin Al-Hasan Al-

Qazwini Abu Al-Qasim Al-Rafi’i, ulama Syafi’i, ahli usul fiqh, dan muhaddits. Karya-

karyanya antara lain: Al-Fath al-Aziz fi Sharh al-Wajiz, Al-Sharh al-Saghir, Al-Muharrar, dan 

Sharh Musnad al-Syafi’i. Wafat tahun 623 H. 
194 Yahya bin Syaraf bin Mary bin Hasan bin Husain Al-Nawawi, Muhyiddin Abu 

Zakariya, ulama Syafi’i, ahli usul fiqh, mutakallim, dan hafiz. Dari karyanya: Al-Rawdah 

Mukhtasar Sharh al-Rafi’i, Al-Majmu’ Sharh al-Muhadzab, ’Uyun al-Masa’il, Al-Minhaj fi 

al-Fiqh, Masalik al-A’immah al-Huffaz, Sharh Muslim, Tahdhib al-Asma’ wa al-Lughat, dan 

Al-Arba’in al-Nawawiyah. Wafat tahun 676 H. 
195 Taqi al-Din Abu al-Abbas Ahmad bin al-Mufti Abdul Halim bin Imam Abdul 

Salam bin Abdullah bin Abu Qasim al-Harrani Ibnu Taimiyah, ulama Hanbali, hafiz, kritikus, 

dan mujtahid. Karya-karyanya antara lain: Majmu’ al-Fatawa, Al-Siyasah al-Shar’iyah wa 

Qawa’id fi al-‘Uqud, Al-Jam’ bayn al-‘Aql wa al-Naql, Minhaj al-Sunnah, dan Naqd al-

Mantiq. Wafat tahun 728 H 
196 Muhammad bin Abu Bakr bin Ayyub bin Sa’ad al-Zur’ii al-Dimasyqi, Abu 

Abdullah Shams al-Din Ibnu Qayyim al-Jawziyyah, murid Ibnu Taimiyah. Ulama Hanbali, 

ahli usul fiqh, hafiz. Karya-karyanya antara lain: A’lam al-Muwaqqi’in, Al-Turuq al-Hikmiyah 

fi al-Siyasah al-Shar’iyah, Shifa’ al-‘Alil fi Masa’il al-Qada’ wa al-Qadr wa al-Hikmah wa 

al-Ta’lil, Ahkam Ahl al-Dhimmah, Zad al-Ma’ad, dan Al-Ruh. Wafat tahun 751 H. 
197 Al-Kasani, ‘Ala’ al-Din Abu Bakr, Bada’i’ al-Shana’i’ fi Tartib al-Shara’i’, Juz 5, 

cet. 2, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986, hal. 185. 



65 
 

 
 

serah terima? Apakah ini diperbolehkan menurut Malik? Dijawab: Tidak 

diperbolehkan menurut Malik, karena Malik berkata, ‘Tidak boleh menukar 

fulus dengan fulus lain, dan fulus tidak boleh ditukar dengan emas, perak, 

atau dinar secara tangkas (nazhar).’”198 berarti, Malik memandang fulus 

setara dengan emas dan perak, sehingga dia mensyaratkan serah terima segera 

(fawriyyah) saat pertukaran dengan emas dan perak. Sementara itu, Sahnun199 

memandang pertukaran ini sebagai bentuk penukaran (sharf). 

Malik memperluas konsep uang, dengan menetapkan bahwa segala 

sesuatu yang dibolehkan oleh masyarakat untuk dijadikan alat tukar dalam 

pertukaran diperlakukan seperti emas dan perak. Pendahulunya dalam hal ini 

adalah Umar bin Khattab, seperti telah disebutkan sebelumnya. Dalam Al-

Majmu‘ Syarh al-Muhadzab disebutkan, “Jika di suatu daerah terdapat satu 

jenis uang atau beberapa jenis uang tetapi yang dominan hanya satu, maka 

kontrak mengacu pada uang yang dominan itu. Jika yang dipakai adalah 

fulus, maka kontrak berlaku untuknya secara umum.” Pendapat ini ditegaskan 

oleh Al-Baghawi200, Al-Rafi’i, dan lainnya201. Ini berarti, fulus diperlakukan 

setara dengan emas dan perak. Ibnu Taimiyah dari kalangan Hanbali 

mengikuti pendapat Malik dalam memandang fulus sebagai nilai tukar, dan 

dia memperluasnya ke jenis lain dengan menetapkan bahwa konsep uang 

merujuk pada kebiasaan dan kesepakatan masyarakat. Dalam Majmu‘ al-

Fatawa disebutkan, “Sesungguhnya fulus yang berlaku harus mengikuti 

hukum nilai tukar (atsman), dan dijadikan standar harta masyarakat. Karena 

itu, penguasa wajib mencetak fulus dengan nilai yang adil dalam transaksi 

mereka, tanpa menzalimi mereka.”202 

Ibnu Taimiyah menyatakan dalam Majmu‘ al-Fatawa, “Adapun 

dirham dan dinar, tidak ada batasan yang diketahui secara alami maupun 

syar’i, melainkan kembali kepada kebiasaan dan kesepakatan masyarakat”. 

Hal ini karena pada dasarnya, yang dimaksud bukanlah benda itu sendiri, 

melainkan fungsinya sebagai alat untuk transaksi. Dirham dan dinar tidak 

 
198 Sahnun, Abu Sa’id Abd al-Salam al-Tanukhi, Al-Mudawwanah al-Kubra, Juz 3, 

cet. 1, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994, hal. 5 
199 Abu Sa’id Abd al-Salam Sahnun bin Sa’id bin Habib al-Tanukhi al-Qayrawani, 

dikenal sebagai Imam Sahnun, salah satu imam Mazhab Maliki. Belajar dari para pengikut 

Malik seperti al-Bahlul bin Rashid, Ali bin Ziyad, Asad bin al-Furat, Ibn al-Qasim, Ibn Wahb, 

Ibn al-Majshun, Murtaf, dan Ashhab. Karya utamanya adalah Al-Mudawwanah al-Kubra, 

salah satu kitab pokok Mazhab Maliki. Wafat tahun 240 H. 
200 Al-Husain bin Mas’ud bin Muhammad, ulama Syafi’i, mufassir, dan muhaddits, 

dikenal sebagai Al-Baghawi atau Ibnu al-Farra’. Karya-karyanya antara lain: Al-Tahdzib, 

Ma‘alim al-Tanzil, dan Syarh al-Sunnah. Wafat tahun 516 H. 
201 Al-Nawawi, Abu Zakariya Yahya Muhyiddin, Al-Majmu‘ Syarh al-Muhadzab, 

Beirut: Dar al-Fikr, hal. 329. 
202 Ibnu Taimiyah, Taqi al-Din Abu al-Abbas Ahmad, Majmu‘ al-Fatawa, Juz 24, 

Riyadh: Majma‘ al-Malik Fahd li-Tiba‘at al-Mushaf al-Sharif 1995, hal. 469 



66 

 

 

dimaksudkan untuk diri mereka sendiri, melainkan sebagai sarana untuk 

bertransaksi. Karena itu, keduanya termasuk atsman (nilai atau harga), 

berbeda dengan jenis harta lainnya, yang dimaksudkan untuk dimanfaatkan 

secara langsung. Harta lainnya memiliki nilai tetap menurut kaidah alami atau 

syar’i, sedangkan sarana murni, yang tidak dimaksudkan untuk material atau 

bentuknya, tetap bisa digunakan untuk mencapai tujuan transaksi, 

bagaimanapun wujudnya.”203 Artinya, segala sesuatu yang disepakati 

masyarakat sebagai alat tukar dan diterima secara umum merupakan uang 

(naqd), dan memiliki hukum yang sama seperti dinar dan dirham, atau emas 

dan perak. 

Ibnu Taimiyah diikuti oleh muridnya Ibnu Qayyim, dalam A‘lam al-

Muwaqqi‘in, menjelaskan bahwa harga (tsaman) adalah ukuran yang 

digunakan untuk menilai harta, sehingga harus ditentukan secara pasti dan 

stabil, tidak naik dan tidak turun. Jika harga naik-turun seperti barang 

dagangan, maka kita tidak memiliki standar untuk menilai jual beli, karena 

semua dianggap barang. Kebutuhan manusia terhadap harga yang dijadikan 

tolok ukur dalam jual beli merupakan kebutuhan umum yang mendesak, dan 

hal ini hanya bisa terpenuhi dengan harga yang diketahui nilainya, yaitu harga 

yang menjadi dasar penilaian barang. Harga tersebut harus tetap dalam kondisi 

tertentu, tidak boleh digantikan dengan yang lain, karena jika harga menjadi 

barang yang naik-turun, transaksi masyarakat akan rusak, terjadi sengketa, dan 

kerugian akan meluas, sebagaimana terlihat dari kerusakan transaksi mereka. 

Kerugian timbul ketika fulus dijadikan barang untuk keuntungan semata, 

sehingga menimbulkan ketidakadilan. Jika dibuat satu harga yang stabil, tidak 

naik dan tidak turun, dan digunakan untuk menilai semua barang, maka urusan 

masyarakat akan baik.204 

Dalam pandangan ulama kontemporer, uang fiat  dapat dikategorikan 

sebagai naqd i‘tibārī (uang konvensional) yang nilai dan keberlakuannya 

ditentukan oleh otoritas negara. Oleh karena itu, keberadaan uang fiat  

merupakan bentuk ijtihad baru dalam bidang muamalah untuk menjawab 

kebutuhan sistem ekonomi modern.205 

Ulama fikih klasik sebenarnya telah membahas konsep serupa dalam 

pembahasan fulūs, yaitu alat tukar dari bahan selain emas dan perak, seperti 

tembaga, yang diterima karena ditetapkan penguasa dan disepakati 

masyarakat. Hal ini menunjukkan adanya landasan historis dalam hukum 

 
203 Ibnu Taimiyah, Majmu‘ al-Fatawa, Juz 19,...hal. 252. 
204 Ibnu Qayyim al-Jawziyyah, Shams al-Din Muhammad, A‘lam al-Muwaqqi‘in ‘an 

Rabb al-‘Alamin, Juz 2,cet. 1, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1991, hal. 105 
205 Umar bin Sulaymân al-Asyqar, al-Waraq al-Naqdî: Haqîqatuhu wa Hukmuhu 

‘Ammân: Dâr al-Nafâ’is, 2000, hal. 18. 



67 
 

 
 

Islam yang dapat dijadikan pijakan bagi legitimasi uang fiat .206 Namun, para 

fuqaha juga mengingatkan adanya potensi ketidakstabilan pada penggunaan 

instrumen moneter yang tidak memiliki nilai intrinsik. Dalam catatan sejarah 

Islam, penggunaan fulūs sering menimbulkan inflasi apabila dicetak 

berlebihan tanpa kontrol, sehingga menimbulkan keresahan sosial dan 

ketidakadilan ekonomi.207 Oleh karena itu, perbincangan tentang uang fiat  

dalam fikih kontemporer tidak hanya berhenti pada status kebolehannya 

sebagai alat tukar, tetapi juga merambah pada persoalan etika moneter, 

stabilitas ekonomi, dan tanggung jawab negara dalam menjaga nilai mata uang 

agar tidak merugikan masyarakat.208  

Secara ekonomi, uang fiat  didefinisikan sebagai token money, yaitu 

uang yang nilai nominalnya jauh melebihi nilai material kertas yang 

digunakan sebagai media fisiknya. Dengan demikian, daya beli uang fiat  

sepenuhnya bersifat legalistik dan bukan karena kandungan intrinsiknya. Hal 

ini berbeda dengan dinar dan dirham yang memiliki nilai intrinsik sesuai kadar 

logam mulia yang dikandungnya.209 Terlihat bahwa para ekonom lebih 

menekankan definisi uang berdasarkan fungsinya, yaitu mereka 

mendefinisikan uang dari sisi kegunaannya, bukan dari hakikatnya. Beberapa 

definisi yang penting antara lain, definisi yang paling umum saat ini adalah 

seperti yang diungkapkan oleh Sir John Hicks, “Uang yaitu apa yang 

dilakukan atau diwujudkan oleh uang” (Money is what Money Does). Miranda 

Zaghloul Rizk mendefinisikannya sebagai, “Segala sesuatu yang diterima 

secara umum sebagai alat tukar dan sebagai ukuran nilai.”210 Nazem Al-

Shammari mendefinisikannya sebagai, “Segala sesuatu yang diterima oleh 

semua orang secara umum, baik menurut kebiasaan maupun hukum, atau 

berdasarkan nilai benda itu sendiri, dan mampu menjadi perantara dalam 

berbagai transaksi barang dan jasa serta sah untuk penyelesaian utang, maka 

itulah yang disebut uang.”211 Definisi-definisi ini menunjukkan bahwa uang 

dapat bersifat konvensional atau berdasarkan kebiasaan (‘urfi), artinya 

nilainya dan fungsinya ditetapkan oleh kesepakatan masyarakat, bukan 

semata-mata karena materialnya. 

 
206 Ahmad Hasan, al-Nuqūd al-Waraqiyyah wa Ahkâmuhâ fî al-Fiqh al-Islâmî, Kairo: 

Dâr al-Salâm, 2004, hal. 12. 
207 Abd al-‘Azîz bin ‘Alî al-Barhamâtî, Asbâb al-Tadhakhkhum fî al-Awrâq al-

Naqdiyyah, Damaskus: Dâr al-Qalam, 2015, hal. 31. 
208 Muhammad Mahfudz, “Diskursus Paradigma Makroekonomi Inklusif dalam 

Perspektif al-Qur’an,” Al-Falah: Journal of Islamic Economics, Vol. 5, No. 1 (2020), hal. 46. 
209 Chairul Iksan B., “Uang dalam Perspektif Islam,” Jurnal UM Sorong, Vol. 4, No. 

2 (2018), hal. 109. 
210 Rizk, Miranda Zaghloul, Al-Naqud wa al-Bunuk, Universitas Benha: Fakultas 

Perdagangan edisi 2008–2009, hal. 26-27 
211 Al-Shammari, Nazem Muhammad Nuri, Al-Naqud wa al-Masarif wa al-

Nazariyah al-Naqdiyah, cet. 1, Amman: Dar Zahran li al-Nashr wa al-Tawzi‘, 1999, hal. 32. 



68 

 

 

Uang dapat bersifat konvensional, yaitu diterima masyarakat karena 

kebiasaan dan kesepakatan, atau legal, yaitu ditetapkan oleh negara 

berdasarkan hukum, atau alami, yaitu uang yang sudah melekat sejak 

penciptaannya, seperti emas dan perak. Geoffrey Crowther mendefinisikannya 

sebagai, “Uang dapat didefinisikan sebagai segala sesuatu yang diterima 

secara umum sebagai alat tukar (misalnya, sebagai sarana penyelesaian 

utang) dan sekaligus berfungsi sebagai ukuran nilai dan penyimpan nilai.”212 

Beberapa ahli mendefinisikan uang sebagai segala sesuatu yang memiliki 

penerimaan umum sebagai perantara dalam pertukaran, dan sekaligus 

berfungsi sebagai ukuran dan satuan perhitungan.213 Definisi lain menyatakan 

bahwa uang adalah alat yang diterapkan negara dalam penerbitannya untuk 

mengukur nilai, menyimpan nilai, dan menyelesaikan utang, sekaligus 

menggerakkan sumber daya dan energi ekonomi.214 Definisi ini menekankan 

bahwa uang dapat berfungsi sebagai alat yang dikontrol oleh negara, terutama 

dalam hal penerbitan dan penetapan nilainya. 

Frederic Mishkin mendefinisikan uang sebagai, “Segala sesuatu, atau 

catatan yang dapat dibuktikan, yang diterima secara umum sebagai alat 

pembayaran dan pertukaran untuk barang dan jasa, serta untuk penyelesaian 

utang, di suatu negara atau dalam konteks ekonomi dan sosial tertentu.”215 

Dalam definisi ini, terdapat tambahan yang membedakannya dari definisi lain, 

yaitu “catatan yang dapat dibuktikan”, yang menunjukkan bahwa uang bisa 

saja tidak memiliki wujud materi. Hal ini memperlihatkan bahwa para ekonom 

memperluas konsep uang dengan mendefinisikannya secara fungsional, tanpa 

menekankan bentuk fisiknya, sehingga definisi mereka mencakup semua 

bentuk uang yang ada saat ini maupun yang mungkin muncul di masa depan. 

Artinya, para ekonom memandang uang sebagai fungsi, bukan sebagai benda 

fisik seperti yang didefinisikan oleh para ahli fikih. Segala sesuatu yang 

disepakati masyarakat untuk menjalankan fungsi uang disebut sebagai uang. 

Ditinjau definisi-definisi para ekonom tersebut, fungsi-fungsi uang dapat 

dirangkum sebagai berikut, yaitu, alat perantara dalam pertukaran (medium of 

exchange), mekanisme Pemenuhan Fungsi Uang, alat untuk memenuhi 

kewajiban utang, alat ukur nilai, satuan perhitungan, dan penyimpan nilai. 

Berdasarkan kajian definisi-definisi yang dikutip dalam bab ini, dapat 

ditarik beberapa kesimpulan penting mengenai konsep uang dalam perspektif 

 
212 Crowther, Geoffrey, An Outline of Money, t.tp: Thomas Nelson & Sons Ltd 1940, 

hal. 35. 
213 Mas’ud, Muhammad, Tawhid al-‘Umlat al-Naqdiyah wa Atsaruha fi Iqtisadiyyat 

al-Duwal al-Namiyah, cet. 2010, Kairo: Dar al-Nashr li al-Jami‘at, hal. 16. 
214 Mas’ud, Muhammad, Tawhid al-‘Umlat al-Naqdiyah wa Atharuha fi Iqtisadiyyat 

al-Duwal al-Namiyah,...hal. 17. 
215 Mishkin, Frederic S., The Economics of Money, Banking, and Financial Markets, 

Boston: Addison Wesley, 2007, hal. 8. 



69 
 

 
 

fikih dan ekonomi. Istilah nuqud atau uang dalam pandangan para ahli fikih 

pada awalnya digunakan untuk menyebut koin emas dan perak, sebagaimana 

ditegaskan oleh mayoritas ulama Hanafi, sebagian Malikiyah, Syafi’iyah, dan 

Hanabilah. Namun, sebagian ahli fikih, termasuk mayoritas ulama Hanafi, 

juga menggunakan istilah ini untuk emas dan perak dalam bentuk apapun, baik 

berupa koin maupun bukan koin. Lebih jauh, beberapa ulama fikih seperti 

Muhammad bin al-Hasan, Malik, An-Nawawi, Al-Baghawi, Ibnu Taimiyah, 

dan Ibnu Qayyim memperluas makna uang sehingga mencakup segala sesuatu 

yang dapat dijadikan harga atau nilai tukar, termasuk tembaga, perunggu, 

kertas, atau kulit. Pandangan ini juga selaras dengan konsep al-Ghazali dan 

Ibnu Khaldun, serta praktik sahabat Umar bin Khattab yang sempat 

mempertimbangkan penggunaan kulit unta sebagai uang.216 Tidak terdapat 

perbedaan pendapat di kalangan fuqaha bahwa emas dan perak merupakan 

uang secara kodrati (natural money), sedangkan selain keduanya dianggap 

sebagai uang secara konvensional (conventional money).217  

Dalam definisi para fuqaha, perhatian lebih banyak diberikan pada 

aspek material uang. Hal ini terlihat dari sifat definisi yang deskriptif, 

mengingat berbagai hukum syariah seperti zakat, riba, utang, diyat, arus, 

kafarat, dan jizyah melekat pada emas dan perak. Tujuan syari’ dalam 

menetapkan hukum-hukum ini terkait emas dan perak adalah untuk menjaga 

kestabilan nilai relatifnya sepanjang waktu, sehingga misalnya nilai diyat tetap 

relatif sama sejak 1400 tahun lalu hingga masa kini. Di sisi lain, para ekonom 

modern menitikberatkan pada fungsi uang itu sendiri dan mengabaikan materi 

atau sifat intrinsik yang memegang fungsi tersebut. Dengan kata lain, bagi 

ekonom, uang pada dasarnya adalah suatu fungsi, sehingga apa pun yang 

mampu menjalankan fungsi tersebut, meskipun keberadaannya bersifat 

konvensional atau simbolik, tetap dianggap sebagai uang. Perbedaan 

mendasar antara definisi fuqaha dan para ekonom terletak pada keterkaitan 

fungsi uang dengan materi yang memegangnya. Bagi fuqaha, fungsi uang 

tidak dapat terlepas dari wujud materi yang memegangnya, sedangkan bagi 

ekonom, fungsi uang dapat eksis secara terpisah dari materi sehingga uang 

bisa bersifat abstrak atau simbolik.218 Kesimpulan ini menegaskan bahwa 

konsep uang memiliki dimensi ganda, yakni sebagai entitas materi yang nyata 

sekaligus sebagai fungsi yang dapat dijalankan oleh berbagai bentuk simbolik, 

tergantung pada perspektif yang digunakan, baik fikih maupun ekonomi. 

 

 
216 Muhammad al-Lajmi, Khalq al-Nuqūd: Haqîqatu-hu wa Hukmu-hu fî al-Fiqh al-

Islâmî: Dirâsa Ta’sîliyya, Tunisia: Dâr al-Mâlikiyya, 1442 H / 2021 M, hal. 32-34 
217 Muhammad al-Lajmi, Khalq al-Nuqūd: Haqîqatu-hu wa Hukmu-hu fî al-Fiqh al-

Islâmî: Dirâsa Ta’sîliyya, Tunisia: Dâr al-Mâlikiyya, 1442 H / 2021 M, hal. 38 
218 Muhammad al-Lajmi, Khalaq al-Nuqūd: Haqîqatu-hu wa Hukmu-hu fî al-Fiqh 

al-Islâmî: Dirâsa Ta’sîliyya,...hal. 39 



70 

 

 

2. Sejarah dan Perkembangan Mata uang fiat   

a. Sejarah Mata Uang dari Masa Jahiliah sampai Dinasti Mamluk 

Seorang sejarawan mesir Al-Maqrizi219 menjelaskan bahwa, mata 

uang bangsa Arab pada masa Jahiliyah yang beredar di antara mereka 

hanyalah emas dan perak. Mata uang ini didapatkan dari kerajaan-kerajaan 

lain berupa dinar emas Kaisariyah dari Romawi, dan dirham perak dalam dua 

jenis: hitam sempurna dan Tabariyah kuno. Berat dirham dan dinar pada masa 

Jahiliyah adalah dua kali beratnya pada masa Islam, dan misqal disebut dirham 

sebagaimana juga misqal disebut dinar. Tidak ada satu pun dari mata uang 

tersebut yang digunakan oleh penduduk Mekah pada masa Jahiliyah, 

melainkan mereka bertransaksi dengan misqal seberat dirham dan misqal 

seberat dinar, dan mereka menggunakan bobot yang telah disepakati di antara 

mereka. Ketika Allah mengutus Nabi-Nya Muhammad Saw., dia membiarkan 

penduduk Mekah tetap menggunakan sistem tersebut, dan bersabda, 

"Timbangan adalah timbangan Mekah." Dalam riwayat lain disebutkan: 

"Timbangan adalah timbangan Madinah." Rasulullah Saw. mewajibkan zakat 

harta berdasarkan hal tersebut.220 

Dari penjelasan tersebut, terlihat bahwa pada masa Nabi صلى الله عليه وسلم, kedua jenis 

mata uang tersebut digunakan di Hijaz berdasarkan beratnya, bukan 

jumlahnya, artinya koin tidak memiliki nilai di mata mereka, melainkan nilai 

didasarkan pada beratnya. 

Kita menemukan jejak makna ini dalam Al-Qur'an dan Sunnah. Allah Ta'ala 

berfirman: 

 

ن ْهُمْ  اِّليَْكَۚ  ٓٓ ٖ  وَمِّنْ اهَْلِّ الْكِّت بِّ مَنْ اِّنْ تََْمَنْهُ بِّقِّنْطاَرٍ ي ُّؤَدِّّه     ٓٓ ٖ  يُ ؤَدِّّه لاَّ   بِّدِّيْ نَارٍ  تََْمَنْهُ  اِّنْ  مَّنْ  وَمِّ
مًا   عَلَيْهِّ   دُمْتَ   مَا   اِّلاَّ   اِّليَْكَ  مُْ   ذ لِّكَ   ۗ قاَۤىِٕ نَّّ نَا  ليَْسَ   قاَلُوْا  باِّ  اللَّّ ِّ   عَلَى  وَيَ قُوْلُوْنَ   سَبِّيْل ۚ   نَ ٖ  الْامُِّّيّ   فِِّ   عَلَي ْ

  يَ عْلَمُوْنَ   وَهُمْ   الْكَذِّبَ 
"Dan di antara Ahli Kitab ada orang yang jika kamu mengamanatkan 

kepadanya harta yang banyak, niscaya dia mengembalikannya kepadamu; dan 

di antara mereka ada orang yang jika kamu mengamanatkan kepadanya satu 

dinar pun, niscaya dia tidak mengembalikannya kepadamu, kecuali jika kamu 

 
219 Ahmad bin Ali bin Abd al-Qadir, Abu al-Abbas al-Husaini al-Ubaidi, Taqi al-Din 

al-Maqrizi, sejarawan dari Diyar Mesir, pernah menjabat sebagai al-hisbah (pengawas pasar), 

al-khatabah (pemberi khotbah), dan al-imamah (pemimpin salat) berkali-kali. Di antara 

karyanya adalah al-Mawa'izh wa al-I'tibar bi Dhikr al-Khitat wa al-Atsar, al-Suluk fi Ma'rifat 

Duwal al-Muluk, Ighatsat al-Ummah bi Kasyf al-Ghummah, dan al-Awzan wa al-Akyal Durar 

al-Uqud al-Faridah. Dia wafat pada tahun 845 H 
220 Taqi al-Din Abu al-Abbas Ahmad Al-Maqrizi, Ighâtsat al-Ummah bi Kasyf al-

Ghummah, cet. 1, Kairo: Ain lil Dirasat wa al-Buhuts al-Insaniyah wa al-Ijtima'iyah, 2007, 

hal. 121–124. 



71 
 

 
 

selalu menagihnya. Yang demikian itu disebabkan mereka berkata: 'Tidak ada 

dosa bagi kami terhadap orang-orang ummi.' Mereka mengatakan kebohongan 

terhadap Allah, padahal mereka mengetahui." (QS. Ali 'Imran [3]: 75). 

Ayat tersebut memperbandingkan antara qintar dan dinar, yang 

menunjukkan bahwa keduanya berasal dari jenis yang sama meskipun berbeda 

dalam kuantitas. Dalam Lisan al-Arab disebutkan: "Al-Qintar yaitu standar 

ukuran, ada yang mengatakan, berat empat puluh uqiyah emas, dan ada yang 

mengatakan, seribu seratus dinar, dan ada pula yang mengatakan, seratus dua 

puluh rithl."221 Artinya, qintar adalah satuan berat, sehingga dinar juga musti 

menjadi satuan berat. 

Dalam hadits yang diriwayatkan dari Fadhala bin Ubaid, dia berkata, 

"Kami pernah bersama Rasulullah pada hari Perang Khaibar, dan kami 

berdagang dengan orang Yahudi, yaitu satu uqiyah emas dengan dua atau tiga 

dinar. Maka Rasulullah bersabda: 'Janganlah kalian menjual emas dengan 

emas kecuali beratnya sama dengan beratnya.'"222Ini menunjukkan bahwa 

dinar adalah mata uang yang dicetak, namun ia juga dianggap sebagai satuan 

berat, sebagaimana disebutkan dalam ayat Ali 'Imran sebelumnya. 

Abu Bakar menerapkannya selama kekhalifahannya setelah 

Rasulullah, dan tidak mengubah sedikit pun darinya. Ketika Umar bin Khattab 

menjadi khalifah, dia membiarkan mata uang tetap seperti adanya, dan tidak 

mengusiknya sama sekali, hingga tahun ke-18 Hijriyah, dan pada tahun 

keenam kekhalifahannya. Umar mencetak dirham dengan ukiran dan bentuk 

Persia yang sama persis, hanya saja dia menambahkan pada sebagiannya kata 

 pada ,(Rasulullah) رسول الله pada sebagian lain ,(Segala puji bagi Allah)  الحمد لله

yang lain lagi, الله إلا  إله   dan pada yang ,(Tidak ada Tuhan selain Allah)  لا 

terakhir عمر. Gambar yang tertera adalah gambar raja, bukan gambar Umar. 

Dia menetapkan berat setiap sepuluh dirham adalah enam misqal.223 

Di sini terlihat bahwa bentuk mata uang mulai mendapatkan sedikit 

kepentingan, dan upaya-upaya awal kemandirian moneter mulai terlihat di 

tangan Umar bin Khattab. Selanjutnya, pada saat Utsman bin Affan dibaiat, 

dia mencetak dirham, dan mengukirnya dengan الله أكبر  (Allah Maha Besar). 

Ketika urusan diserahkan kepada Mu'awiyah bin Abi Sufyan, dia mencetak 

dirham hitam yang kurang beratnya . Ketika Abdullah bin Zubair, mengambil 

alih kekuasaan di Mekah, dia mencetak dirham berbentuk bulat, dia adalah 

orang pertama yang mencetak dirham bulat. Sebelumnya, jika ada yang 

dicetak, bentuknya pipih, tebal, dan pendek. Abdullah lah yang membuatnya 

bulat, dan mengukir di salah satu sisinya   الله رسول  محمد  (Muhammad 

 
221 Ibnu Manzur, Abu al-Fadl Muhammad, Lisan al-Arab, Juz 5, hal. 118, cet. 3, 

Beirut: Dar Shadir, 1414 H. 
222 Muslim, As-Shahih, Kitab al-Musâqah, Hadis No. 91, Juz 2, cet. 2, Istanbul: Dar 

Da'wah & Tunisia: Dar Sahnun, 1992, hal. 1214 
223Al-Maqrizi, Ighâtsat al-Ummah bi Kasyf al-Ghummah,...hal. 124. 



72 

 

 

Rasulullah), dan pada sisi lainnya وبالعدل بالوفاء   Allah memerintahkan) أمر الله 

pemenuhan janji dan keadilan). Dan saudaranya, Mus'ab bin Zubair, mencetak 

dirham di Irak, dan menetapkan setiap sepuluh dirham seberat tujuh misqal. 

Dia memberikannya kepada masyarakat sebagai tunjangan, hingga Al-Hajjaj 

bin Yusuf Ats-Tsaqafi tiba di Irak atas perintah Abdul Malik bin Marwan, lalu 

ia berkata: "Tidak pantas kita meninggalkan sedikit pun dari sunnah munafik." 

Maka ia mengubahnya. 

Jadi, penerbitan mata uang Islam dimulai pada masa Umar bin Khattab 

(berdasarkan riwayat darinya), berlanjut pada masa Utsman, dan Ali hingga 

kekuasaan beralih ke Bani Umayyah. Ini adalah periode transisi di mana 

bentuk mata uang mulai memiliki peran penting, dan menjadi alat politik dan 

propaganda yang melaluinya penguasa menyatakan kekuasaannya. 

Pada masa  kekuasaanAbdul Malik bin Marwan, setelah terbunuhnya 

Abdullah dan Mus'ab, putra-putra Zubair bin Awwam, ia meneliti mata uang, 

timbangan, dan takaran. Dia mencetak dinar dan dirham pada tahun tujuh 

puluh enam Hijriyah. Penyebabnya adalah ia menulis di bagian depan surat-

suratnya kepada Romawi,   أحََد ُ  Katakanlah: Dia-lah Allah, Yang Maha) قلُْ هوَُ اللَّه

Esa)", dan menyebutkan nama Nabi bersama dengan tanggal. Kemudian raja 

Romawi membalasnya, "Kalian telah menciptakan ini dan itu, hentikanlah 

atau akan datang dalam dinar-dinar kami sebutan nabi kalian yang tidak kalian 

sukai." Hal ini sangat memberatkannya, lalu ia berbicara kepada Khalid bin 

Yazid bin Mu'awiyah, yang menyarankan agar ia meninggalkan dinar-dinar 

Romawi, melarang transaksi dengannya, dan mencetak dirham dan dinar 

untuk masyarakat muslim. Maka, dicetaklah dinar dan dirham, dan ia menulis 

kepada Al-Hajjaj di Irak untuk mencetak di tempatnya. Maka Al-Hajjaj 

mencetak dirham, lalu ia melarang siapa pun untuk mencetak selain dirinya. 

Abdul Malik mengirimkan cetakan uang ke Al-Hajjaj di Irak, lalu Al-Hajjaj 

mengirimkannya ke berbagai wilayah untuk mencetak dirham dengannya. 

Dan ia datang ke seluruh provinsi agar mereka menuliskan kepadanya setiap 

bulan tentang jumlah uang yang terkumpul di tempat mereka agar ia dapat 

mencatatnya. Dan dirham harus dicetak di seluruh wilayah dengan stempel 

Islam, dan dibawa kepadanya secara bertahap. Dia menetapkan satu dirham 

dari setiap seratus dirham untuk biaya kayu bakar dan upah pencetak.224 

Dapat disimpulkan, bahwa pencetakan uang Islam murni yang pertama 

terjadi di tangan Abdul Malik bin Marwan pada tahun tujuh puluh enam 

Hijriyah (76 H). Dengan ini, pencetakan resmi dinar dan dirham Islam telah 

disatukan, dan mata uang ini memiliki berat yang diketahui, bentuk yang 

diketahui, dan ukiran yang diketahui. 

Selanjutnya pada masa Abbasiyah, terjadi perkembangan mendadak 

dalam sejarah mata uang, dan dirham palsu mulai muncul pada masa Dinasti 

 
224 Al-Maqrizi, Ighâtsat al-Ummah bi Kasyf al-Ghummah,...hal. 126–128. 



73 
 

 
 

Abbasiyah. dikatakan bahwa orang pertama yang memalsukan dirham dan 

mencetaknya sebagai uang palsu adalah Ubaidullah bin Ziyad, ketika ia 

melarikan diri dari Basra pada tahun enam puluh empat Hijriyah (64 H). 

Kemudian, dirham palsu menyebar luas di kota-kota pada masa pemerintahan 

non-Arab, dan pendapat mereka di Irak mengenai hal itu berbeda-beda, dan 

masalahnya belum terkendali hingga sekarang. Adapun perak di Mesir 

digunakan untuk membuat perhiasan dan perkakas. Kadang-kadang, sebagian 

darinya dicetak untuk transaksi yang dibutuhkan sehari-hari untuk 

pengeluaran rumah tangga. Dirham-dirham ini (dua pertiganya perak dan 

sepertiganya tembaga) menjadi populer di sisa-sisa Bani Ayyub, kemudian 

pada masa pengikut mereka, Turki di Mesir dan Syam, menjadi sangat 

populer, sehingga emas menjadi langka dibandingkan dengannya. Penjualan 

barang-barang berharga besar diperdagangkan dan dinilai dengan dirham ini, 

dan pada dirhamlah sebagian besar harga barang dagangan dan nilai pekerjaan 

disandarkan, begitu juga untuk pembayaran pajak tanah, sewa tempat tinggal, 

dan lain-lain.225 Pada masa inilah, kemunculan pertama mata uang 

konvensional (fiats) dalam sejarah Islam, di mana dirham palsu menjadi dasar 

dalam transaksi dan pertukaran. Penggunaan berdasarkan berat ditinggalkan, 

dan jumlah menjadi penggantinya. Nilai dirham tidak lagi ditentukan oleh 

berat perak yang dikandungnya, melainkan memiliki nilai nominal yang 

ditentukan oleh pasar.  

Selanjutnya, pada masa Mamluk dan Turki koin fulus 

(tembaga/perunggu) berkembang menggantikan dirham dan menjadi mata 

uang yang dominan dan paling banyak beredar, setelah sebelumnya hanya 

digunakan untuk pertukaran barang dan jasa yang bernilai rendah. Ini terjadi 

pada masa Az-Zahir Barquq. Ketika tiba masa Az-Zahir Barquq, Mahmud bin 

Ali al-Ustadar mengambil alih urusan keuangan Kesultanan. Ia sangat 

berhasrat untuk mendapatkan keuntungan dan mengumpulkan harta. Salah 

satu hal yang ia lakukan adalah peningkatan besar-besaran dalam produksi 

fulus. Ia mengirim utusan ke negeri-negeri untuk mendatangkan tembaga 

merah, dan ia menjamin percetakan uang di Kairo dengan sejumlah besar 

uang. Pencetakan fulus terus berlangsung selama masa pemerintahannya, dan 

ia mendirikan percetakan uang di Iskandariah untuk membuat fulus. 

Akibatnya, fulus menjadi sangat banyak di tangan masyarakat dan sangat 

populer, hingga menjadikannya mata uang yang dominan di negeri itu. 

Sementara itu, dirham berkurang karena dua sebab: pertama, tidak ada 

pencetakan dirham sama sekali; kedua, masyarakat melebur dirham yang 

mereka miliki untuk dijadikan perhiasan. Maka, ketika Az-Zahir wafat, 

masyarakat memiliki tiga jenis mata uang. Yang paling banyak adalah fulus, 

ini adalah mata uang yang paling populer dan dominan. Kedua: emas, yang 

 
225 Al-Maqrizi, Ighâtsat al-Ummah bi Kasyf al-Ghummah,...hal. 135–141. 



74 

 

 

lebih jarang ditemukan daripada fulus. Adapun perak, jumlahnya sangat 

sedikit hingga tidak lagi digunakan dalam transaksi karena kelangkaannya... 

Popularitas fulus semakin besar dan jumlahnya sangat melimpah, hingga 

semua penjualan dan nilai pekerjaan dikaitkan secara khusus dengan fulus.226 

Demikianlah mata uang konvensional (fiat money) berkembang dan 

diterima luas oleh masyarakat, meskipun materialnya murah. Nilainya 

menjadi didominasi oleh konvensi (kesepakatan) dan kekuatan penguasa, serta 

mampu menjalankan fungsi kedua jenis mata uang (emas dan perak) dalam 

transaksi. 

 

b. Sejarah Perkembangan Mata uang fiat   

Mata uang fiat, merupakan mata uang yang tidak memiliki nilai 

intrinsik dan mendapatkan nilainya dari dekrit pemerintah, telah mengalami 

perjalanan historis yang panjang dan kompleks, berawal dari peradaban kuno 

hingga menjadi fondasi sistem moneter global modern. Konsep uang yang 

tidak didukung oleh komoditas fisik seperti emas atau perak bukanlah 

fenomena baru. Secara historis, uang fiat  pertama kali muncul sebagai uang 

kertas di Tiongkok pada masa Dinasti Sung, sebagai respons terhadap 

permasalahan yang timbul dari penggunaan uang komoditas seperti koin besi 

yang berat dan tidak praktis. Para pedagang di wilayah Sichuan mulai 

menggunakan tanda terima (receipts) dari uang besi yang mereka simpan, 

yang kemudian dikenal sebagai Chiao-tzu, sebagai alat tukar yang lebih 

efisien. Pada tahun 1011 M, enam belas rumah dagang berkolaborasi untuk 

menerima dan menghormati tanda terima satu sama lain, dan ini menjadi debut 

bersejarah uang kertas sebagai mata uang formal dalam perdagangan. 

Perkembangan uang kertas di Tiongkok tidak lepas dari tantangan dan 

masalah, terutama terkait dengan kelebihan penerbitan. Para pedagang yang 

tidak bijaksana seringkali menerbitkan catatan melebihi koin besi yang 

mereka miliki di penyimpanan. Hal ini menyebabkan krisis kepercayaan 

ketika beberapa toko uang tidak mampu menukarkan kembali catatan-catatan 

tersebut, mengakibatkan kebangkrutan deposan. Sejarah ini mengajarkan 

pelajaran penting yang masih relevan hingga kini: kepercayaan publik adalah 

elemen fundamental yang menopang nilai mata uang fiat.⁶  

Pemerintah akhirnya mengambil alih peran penerbitan uang kertas dari 

para pedagang untuk mengatasi masalah ketidakstabilan ini, yang secara 

efektif mengawali sistem mata uang fiat   yang dikendalikan oleh otoritas 

pusat.⁷ Proses ini menunjukkan evolusi dari uang yang didukung oleh janji 

 
226 Al-Maqrizi, Ighâtsat al-Ummah bi Kasyf al-Ghummah,...hal. 145. 



75 
 

 
 

individu menjadi uang yang didukung oleh otoritas negara, meskipun masih 

terikat pada komoditas fisik pada awalnya.227 

Di belahan dunia lain, sistem uang fiat  juga berevolusi, seringkali 

sebagai respons terhadap kebutuhan ekonomi atau perang. Frank Fenwick 

McLeod, dalam karyanya pada tahun 1898, menguraikan bagaimana koloni 

Massachusetts di Amerika mencoba mengatasi masalah keuangan dengan 

menerbitkan "Bills of Credit" atau "fiat money" sebagai pinjaman kepada 

rakyat.⁹ Meskipun ini dianggap sebagai langkah yang membantu sementara, 

sejarah mencatat bahwa setiap bentuk uang yang tidak memiliki nilai intrinsik 

akhirnya menghadapi tantangan serius, dari degenerasi hingga inflasi yang 

memuncak pada penolakan. Menurut McLeod, uang fiat  yang tidak terkendali 

cenderung mengalami degenerasi, memicu inflasi, dan pada akhirnya berakhir 

dengan penolakan.228 Perjalanan historis ini menekankan bahwa uang fiat  

bukanlah solusi tanpa masalah, melainkan sebuah instrumen yang menuntut 

disiplin fiskal dan moneter yang ketat. 

Pergolakan dalam sistem moneter juga terlihat pada masa modern, 

terutama saat berakhirnya sistem Bretton Woods. Sistem ini, yang didirikan 

pada tahun 1944, mengaitkan dolar AS dengan emas dan mata uang lainnya 

dengan dolar AS, menciptakan semacam "standar emas buatan". Namun, pada 

awal tahun 1970-an, sistem ini berada di bawah tekanan besar akibat defisit 

neraca pembayaran internasional Amerika Serikat, biaya Perang Vietnam, dan 

gejolak minyak. Tekanan ini, terutama dari negara-negara seperti Prancis dan 

negara-negara Arab penghasil minyak, berperan sebagai katalisator 

substansial bagi berakhirnya sistem Bretton Woods. Amerika Serikat dianggap 

menciptakan kekayaan dari sesuatu yang tiada (Kamasa 2012), yang terus-

menerus menurunkan nilai dolar AS, dan mengganggu anggaran penerimaan 

negara-negara lain yang bertransaksi menggunakan dolar AS.229 Pada tahun 

1971, Nixon Shock secara efektif mengakhiri konvertibilitas dolar AS dengan 

emas. Langkah ini secara fundamental mengubah sistem moneter global, yang 

sebelumnya berdasar pada komoditas, menjadi sistem uang fiat  murni. 

Peristiwa ini dikenal sebagai "The Nixon Shock Heard 'Round the World."230 

Sejak saat itu, nilai mata uang utama di dunia tidak lagi ditentukan oleh 

 
227 Farah Yassen Durani, "The Life-Cycle Of Fiat Money : An Insight Into Its History 

and Evolution," dalam Journal of Indian Research, Vol. 3, No. 4, Oktober-Desember 2015, 

hal. 4. 
228 Frank Fenwick McLeod, "A History of Fiat Money," dalam Annals of the 

American Academy, Vol. 11, No. 1 (1898), hal. 66 - 77 
229 Frassminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar," dalam Global & 

Strategis, Vol. 8, No. 2 (Juli-Desember 2014), hal. 243. 
230 Lewis E. Lehrman, "The Nixon Shock Heard 'Round the World," dalam 

Frassminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar," dalam Global & Strategis, Vol. 

8, No. 2 (Juli-Desember 2014), hal. 254. 



76 

 

 

cadangan emas, melainkan oleh kekuatan ekonomi, stabilitas politik, dan 

kebijakan moneter negara penerbit. Peralihan ini juga membuka jalan bagi era 

petro-dolar, di mana Amerika Serikat mencapai kesepakatan dengan negara-

negara penghasil minyak untuk menjual minyak dalam dolar AS, yang secara 

efektif memperkuat permintaan dan nilai dolar di seluruh dunia pasca-Bretton 

Woods.231 

Pada perkembangannya, muncul perdebatan mengenai peran dan 

hakikat uang fiat  dalam ekonomi modern. Dalam perspektif ekonomi modern, 

uang adalah sebuah simbol dari kehidupan komunitas, sebuah media yang 

memfasilitasi pertukaran nilai. Namun, para kritikus seperti Morgan Ricks 

berpendapat bahwa uang fiat , terutama dalam bentuknya yang tidak didukung 

komoditas, memungkinkan penciptaan uang tanpa batas, yang dapat 

berpotensi merusak stabilitas ekonomi.232 Konsep ini menjadi dasar dari teori 

moneter modern (Modern Money Theory), yang menyatakan bahwa 

pemerintah yang menerbitkan mata uang fiat   tidak perlu memajaki atau 

meminjam terlebih dahulu sebelum dapat membelanjakan uang, karena 

mereka adalah pencipta uang itu sendiri. Konsep ini menggeser paradigma 

dari uang sebagai komoditas yang terbatas menjadi uang sebagai instrumen 

kebijakan yang fleksibel.233 

Uang fiat  juga disebut sebagai penemuan terbesar dalam sejarah 

karena perannya dalam memungkinkan perkembangan ekonomi yang pesat 

dan jauh melampaui keterbatasan uang komoditas.²² Dengan uang fiat , 

pertumbuhan ekonomi tidak lagi dibatasi oleh ketersediaan logam mulia atau 

komoditas lain. Fleksibilitas ini memungkinkan bank sentral untuk 

mengimplementasikan kebijakan moneter, seperti mencetak uang, untuk 

merangsang ekonomi, mengelola inflasi, atau mengatasi resesi.234 Namun, 

fleksibilitas ini juga membawa risiko. Sejarah menunjukkan bahwa kelebihan 

penerbitan mata uang fiat   dapat menyebabkan hiperinflasi, seperti yang 

terjadi di banyak negara. Hal ini menjadi dilema sentral dalam manajemen 

moneter modern: bagaimana menyeimbangkan fleksibilitas yang dibutuhkan 

untuk pertumbuhan dengan disiplin yang diperlukan untuk menjaga 

stabilitas.235 

 
231 Frassminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar,"…hal. 244. 
232 Morgan Ricks, "Regulating Money Creation after the Crisis," dalam Harv. Bus. 

L. Rev. 15, (2011), hal. 15. 
233 Éric Tymoigne, "Seven Replies to The Critiques of Modern Money Theory,” 

dalam Jurnal Levy Economics Institute, Working Papers Series, (2021), hal. 26. 
234 Andrzej Sopózko, "Fiat Money. Over Thousand Years of the Biggest Invention in 

the History," dalam Annales. Etyka, Estetyka, Akustyka, (2019), hal. 11. 
235 Jamaluddin, "Fiat Money: Masalah dan Solusi," dalam Jurnal Akuntansi 

Multiparadigma, Vol. 4, No. 2 (Agustus 2013), hal. 267. 



77 
 

 
 

Peralihan dari mata uang berbasis komoditas ke mata uang fiat   juga 

mengubah dinamika kekuasaan ekonomi. Sistem yang berdasar pada emas 

menuntut kedisiplinan dan kehati-hatian dalam pengeluaran dan peredaran 

uang, karena setiap mata uang harus didukung oleh cadangan emas yang 

terbatas. Namun, dalam sistem uang fiat , negara penerbit, seperti Amerika 

Serikat dengan dolar AS, dapat menciptakan kekayaan tanpa terikat pada aset 

fisik, memberikan kekuatan moneter yang sangat besar. Kekuatan ini telah 

menjadi sumber perdebatan geopolitik, di mana negara-negara lain 

menyuarakan kekhawatiran tentang dampak dolar AS yang terus menurun 

akibat perilaku AS yang mencetak uang berlebihan.236 

Perdebatan mengenai stabilitas uang fiat  terus berlanjut hingga kini, 

terutama dengan munculnya mata uang digital dan mata uang kripto yang 

mencoba menawarkan alternatif. Namun, di sisi lain, uang fiat  telah terbukti 

dapat beradaptasi dan terus menjadi alat tukar utama, didukung oleh 

kepercayaan pada otoritas penerbit dan ekosistem ekonomi yang luas.237 Ini 

menunjukkan bahwa sejarah uang fiat  adalah sejarah adaptasi, inovasi, dan 

tantangan yang tak ada habisnya. 

Perkembangan uang kertas di Tiongkok, yang merupakan cikal bakal 

mata uang fiat  , menunjukkan bahwa konsep ini tidak lahir tanpa tantangan. 

Awalnya, uang kertas dianggap sebagai solusi dari masalah uang koin besi 

yang berat dan tidak praktis; namun, para pedagang yang tidak bijaksana 

seringkali menerbitkan catatan melebihi koin yang mereka simpan. Hal ini 

menyebabkan keruntuhan sistem karena banyak toko uang yang tidak dapat 

menukar catatan mereka, meninggalkan para deposan dalam kerugian. Sejarah 

mencatat bahwa ini adalah takdir yang juga dihadapi oleh banyak mata uang 

kertas berikutnya, menunjukkan kerentanan inherennya terhadap manajemen 

yang buruk.238 

Pelajaran dari Tiongkok juga terulang di tempat lain. Frank Fenwick 

McLeod, dalam karyanya pada tahun 1898, menguraikan bagaimana koloni 

Massachusetts mencoba mengatasi masalah keuangan dengan mencetak "Bills 

of Credit" atau "fiat money" sebagai pinjaman kepada rakyat. Meskipun 

tindakan ini bersifat sementara, sejarah menunjukkan bahwa uang fiat  yang 

tidak memiliki nilai intrinsik akhirnya menghadapi tantangan serius, dari 

degenerasi hingga inflasi yang memuncak pada penolakan. Menurut McLeod, 

uang fiat  yang tidak terkendali cenderung mengalami degenerasi, memicu 

inflasi, dan pada akhirnya berakhir dengan penolakan.239 Perjalanan historis 

 
236 Frassminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar,"…hal. 243. 
237 Frank Fenwick McLeod, "A History of Fiat Money," dalam Annals of the 

American Academy, Vol. 11, No. 1 (1898), hal. 66. 
238 Farah Yassen Durani, "The Life-Cycle of Fiat Money : An Insight Into Its History 

and Evolution," hal. 4. 
239 Frank Fenwick McLeod, "A History of Fiat Money,"…hal. 67 



78 

 

 

ini menekankan bahwa uang fiat  bukanlah solusi tanpa masalah, melainkan 

sebuah instrumen yang menuntut disiplin fiskal dan moneter yang ketat.240 

Di sisi lain, perdebatan mengenai peran dan hakikat uang fiat  dalam 

ekonomi modern juga memunculkan perbandingan dengan mata uang yang 

didukung komoditas seperti emas dan perak. Para kritikus berpendapat bahwa 

uang fiat , terutama dalam bentuknya yang tidak didukung komoditas, 

memungkinkan penciptaan uang tanpa batas, yang berpotensi merusak 

stabilitas ekonomi. Berbeda dengan uang fiat , emas menawarkan stabilitas 

yang unik karena ketersediaannya yang terbatas. Peningkatannya yang hanya 

berkisar antara 1,5% hingga 2,0% per tahun dianggap cukup untuk memenuhi 

kebutuhan manusia tanpa menimbulkan inflasi berlebihan. Keterbatasan ini 

menjadikan emas sebagai patokan nilai yang stabil, berbeda dengan uang fiat  

yang pasokannya bisa diperbesar tanpa batas oleh bank sentral, sehingga 

berpotensi menyebabkan inflasi dan devaluasi.241 Sejarah menunjukkan 

bahwa penggunaan uang fiat  yang tidak terkendali telah membawa kegagalan 

yang gamblang, memberikan pelajaran penting tentang pentingnya disiplin 

fiskal. 

Peralihan dari sistem moneter yang didukung emas ke sistem fiat murni pasca-

Bretton Woods, meskipun awalnya tampak sebagai respons pragmatis, juga 

memiliki konsekuensi jangka panjang. Keputusan AS untuk mengakhiri 

konvertibilitas dolar dengan emas pada tahun 1971—sebuah peristiwa yang 

dikenal sebagai Nixon Shock—secara fundamental mengubah fondasi 

ekonomi global.242 Langkah ini diambil sebagai respons terhadap defisit 

neraca pembayaran yang terus-menerus dan tekanan dari negara-negara lain 

untuk menukarkan dolar mereka dengan emas AS, yang cadangannya terus 

menipis.243 Akhir dari Bretton Woods ini, pada dasarnya, adalah sebuah 

pengakuan bahwa nilai dolar AS tidak lagi dapat dipertahankan oleh cadangan 

emas, melainkan harus didukung oleh kekuatan ekonomi AS itu sendiri.⁴² 

Kekuasaan moneter AS semakin diperkuat dengan terbentuknya sistem 

petro-dolar. Dalam sistem ini, negara-negara penghasil minyak, khususnya 

OPEC, setuju untuk menjual minyak mereka dalam dolar AS. Sebagai 

imbalannya, AS akan memberikan perlindungan militer dan dukungan politik. 

Kesepakatan ini secara efektif menciptakan permintaan global yang besar dan 

berkelanjutan untuk dolar AS, yang menjadikannya mata uang cadangan 

utama dunia dan memperkuat posisinya sebagai fondasi sistem finansial 

global pasca-Bretton Woods.244 Sistem petro-dolar menjadi contoh nyata 

 
240 Morgan Ricks, "Regulating Money Creation after the Crisis,"…hal. 16. 
241 Jamaluddin, "Fiat Money: Masalah dan Solusi,"…hal. 267. 
242 Frassminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar,"…hal. 243. 
243 Lewis E. Lehrman, "The Nixon Shock Heard 'Round the World,"…hal. 255. 
244 Frassminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar,"…hal. 245. 



79 
 

 
 

bagaimana mata uang fiat  , melalui manuver geopolitik, dapat 

mempertahankan nilainya tanpa dukungan komoditas fisik.245 

Perkembangan uang fiat  juga telah menimbulkan perdebatan tentang 

peran dan hakikat uang dalam ekonomi modern. Dalam perspektif ekonomi 

modern, uang adalah sebuah simbol dari kehidupan komunitas, sebuah media 

yang memfasilitasi pertukaran nilai. Namun, para kritikus seperti Morgan 

Ricks berpendapat bahwa uang fiat , terutama dalam bentuknya yang tidak 

didukung komoditas, memungkinkan penciptaan uang tanpa batas, yang dapat 

berpotensi merusak stabilitas ekonomi. Konsep ini menjadi dasar dari teori 

moneter modern (Modern Money Theory), yang menyatakan bahwa 

pemerintah yang menerbitkan mata uang fiat   tidak perlu memajaki atau 

meminjam terlebih dahulu sebelum dapat membelanjakan uang, karena 

mereka adalah pencipta uang itu sendiri.246 Konsep ini menggeser paradigma 

dari uang sebagai komoditas yang terbatas menjadi uang sebagai instrumen 

kebijakan yang fleksibel. Menurut teori disrupsi, dinar dan dirham dianggap 

gagal untuk berinovasi dan bersaing dengan sistem ekonomi konvensional 

yang mengadopsi mata uang fiat  .247 Inovasi dalam teori ini tidak hanya berarti 

perbaikan fungsi, tetapi juga efektivitas dan efisiensi. Uang fiat , terutama 

dengan adanya digitalisasi, terbukti lebih efisien dan efektif dalam 

memfasilitasi transaksi dalam skala global, mengalahkan dinar dan dirham 

yang dinilai tidak mampu beradaptasi dengan perkembangan tersebut. 

Uang fiat  juga disebut sebagai penemuan terbesar dalam sejarah 

karena perannya dalam memungkinkan perkembangan ekonomi yang pesat 

dan jauh melampaui keterbatasan uang komoditas.248 Dengan uang fiat , 

pertumbuhan ekonomi tidak lagi dibatasi oleh ketersediaan logam mulia atau 

komoditas lain. Fleksibilitas ini memungkinkan bank sentral untuk 

mengimplementasikan kebijakan moneter, seperti mencetak uang, untuk 

merangsang ekonomi, mengelola inflasi, atau mengatasi resesi. 

Peralihan dari mata uang berbasis komoditas ke mata uang fiat   juga 

mengubah dinamika kekuasaan ekonomi. Sistem yang berdasar pada emas 

menuntut kedisiplinan dan kehati-hatian dalam pengeluaran dan peredaran 

uang, karena setiap mata uang harus didukung oleh cadangan emas yang 

terbatas. Namun, dalam sistem uang fiat , negara penerbit, seperti Amerika 

Serikat dengan dolar AS, dapat menciptakan kekayaan tanpa terikat pada aset 

 
245 Morgan Ricks, "Regulating Money Creation after the Crisis,"…hal. 15. 
246 Éric Tymoigne, "Seven Replies to The Critiques of Modern Money 

Theory,”…hal. 26. 
247 Chairul Ihsan Burhanuddin, "Fiat Money Inconsistency and the Return of Dinar-

Dirham as a Medium of Exchange," dalam Jurnal Riset Akuntansi dan Keuangan, Vol. 9, No. 

1 (2021), hal. 114 
248 Andrzej Sopózko, "Fiat Money. Over Thousand Years of the Biggest Invention in 

the History," hal. 11 



80 

 

 

fisik, memberikan kekuatan moneter yang sangat besar.249 Kekuatan ini telah 

menjadi sumber perdebatan geopolitik, di mana negara-negara lain 

menyuarakan kekhawatiran tentang dampak dolar AS yang terus menurun 

akibat perilaku AS yang mencetak uang berlebihan.250 

Perdebatan mengenai stabilitas uang fiat  terus berlanjut hingga kini, 

terutama dengan munculnya mata uang digital dan mata uang kripto yang 

mencoba menawarkan alternatif. Namun, di sisi lain, uang fiat  telah terbukti 

dapat beradaptasi dan terus menjadi alat tukar utama, didukung oleh 

kepercayaan pada otoritas penerbit dan ekosistem ekonomi yang luas.251 Ini 

menunjukkan bahwa sejarah uang fiat  adalah sejarah adaptasi, inovasi, dan 

tantangan yang tak ada habisnya. Sejak berakhirnya Bretton Woods, peran 

bank sentral menjadi semakin krusial dalam mengelola stabilitas dan nilai 

mata uang fiat  . Melalui alat-alat kebijakan moneter seperti suku bunga, 

operasi pasar terbuka, dan pelonggaran kuantitatif (quantitative easing), bank 

sentral, seperti Federal Reserve AS, berfungsi sebagai penjaga nilai mata uang, 

bertindak sebagai jangkar yang mengendalikan pasokan uang dan mengelola 

inflasi. Kepercayaan pada sistem fiat modern tidak hanya bersandar pada 

dekrit pemerintah, tetapi juga pada kompetensi dan independensi bank sentral 

dalam menjalankan mandatnya. 

Ujian terbesar bagi sistem uang fiat  di era modern datang dengan krisis 

finansial global tahun 2008. Keruntuhan lembaga keuangan besar memicu 

kekhawatiran yang meluas tentang stabilitas sistem finansial yang ada. 

Sebagai respons, bank sentral di seluruh dunia melakukan intervensi masif 

dengan mencetak uang dalam jumlah besar—sebuah kebijakan yang dikenal 

sebagai pelonggaran kuantitatif—untuk menyuntikkan likuiditas ke dalam 

ekonomi.252 Meskipun langkah ini berhasil mencegah keruntuhan total, hal ini 

juga memicu kritik dan mempertanyakan integritas mata uang fiat  , yang 

dianggap memungkinkan penciptaan uang tanpa batas untuk menyelamatkan 

lembaga yang gagal. 

Sebagai respons langsung terhadap krisis ini, sebuah fenomena baru 

muncul: mata uang kripto. Pada tahun 2008, Satoshi Nakamoto menerbitkan 

makalah yang memperkenalkan Bitcoin, sebuah sistem uang elektronik peer-

to-peer yang sepenuhnya terdesentralisasi dan tidak bergantung pada bank 

sentral atau otoritas pemerintah mana pun.253 Bitcoin, dengan pasokannya 

 
249 Frassminggi Kamasa, "Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar,"…hal. 243 
250 Frank Fenwick McLeod, "A History of Fiat Money,"…hal. 67. 
251 Friedman, Milton. "The Role of Monetary Policy," The American Economic 

Review, Vol. 58, No. 1, 1968, hal. 1-17. 
252 Yermack, David. "Is Bitcoin a Real Currency? An Economic Appraisal," National 

Bureau of Economic Research Working Paper, 2013, hal. 1928-1951. 
253 Bordo, Michael D., and Harold James. "A History of the Future of Monetary 

Policy," NBER Working Paper, 2019, hal. 2623-2641. 



81 
 

 
 

yang terbatas dan sifatnya yang transparan melalui teknologi blockchain, 

secara eksplisit dirancang sebagai antitesis terhadap kelemahan uang fiat —

terutama masalah inflasi dan kelebihan pencetakan uang oleh bank sentral.254 

Kemunculan mata uang kripto ini menunjukkan adanya permintaan yang 

signifikan dari masyarakat untuk sebuah sistem moneter alternatif yang bebas 

dari kontrol pusat. 

Namun demikian, mata uang kripto juga menghadapi tantangannya 

sendiri. Volatilitas harga yang ekstrem, masalah skalabilitas, dan kerentanan 

terhadap serangan siber membuat penggunaannya sebagai alat tukar sehari-

hari masih terbatas. Selain itu, regulasi yang belum jelas dan kekhawatiran 

terkait potensi penggunaan ilegal juga menghambat adopsi massal.255 Maka, 

alih-alih menggantikan uang fiat , mata uang kripto hingga saat ini lebih 

berfungsi sebagai aset spekulatif atau komoditas digital, yang keberadaannya 

justru mendorong bank sentral untuk mempertimbangkan inovasi mereka 

sendiri. 

Sebagai tanggapan terhadap kemajuan teknologi dan popularitas mata 

uang kripto, banyak bank sentral mulai menjajaki pengembangan mata uang 

digital mereka sendiri, yang dikenal sebagai Central Bank Digital Currency 

(CBDC).256 CBDC adalah bentuk uang fiat  yang sepenuhnya digital, 

diterbitkan dan dijamin oleh bank sentral. Konsep ini bertujuan untuk 

menggabungkan efisiensi dan inovasi teknologi dari mata uang kripto dengan 

stabilitas dan kepercayaan yang hanya bisa diberikan oleh otoritas moneter 

pusat.257 CBDC juga dapat menawarkan solusi untuk masalah-masalah seperti 

inklusi finansial, mempercepat sistem pembayaran, dan mengurangi biaya 

transaksi. 

Di sisi lain, implementasi CBDC memunculkan serangkaian tantangan 

dan kekhawatiran baru. Salah satu kekhawatiran utama adalah isu privasi, di 

mana bank sentral bisa memiliki akses ke data transaksi setiap individu, 

menimbulkan potensi pengawasan pemerintah yang berlebihan. Selain itu, ada 

kekhawatiran bahwa CBDC dapat mengikis peran bank komersial jika 

masyarakat memilih untuk menyimpan uang mereka langsung di bank sentral, 

yang bisa memicu 'bank run' dalam skala yang belum pernah terjadi 

 
254 Adrian, Tobias. "The Case for a Central Bank Digital Currency," IMF Staff 

Discussion Note, 2021, hal. 1-28. 
255 Fernández-Villaverde, Jesús. "Central Bank Digital Currency: A View from the 

Trenches," Federal Reserve Bank of St. Louis Review, Vol. 104, No. 1, 2022, hal. 1-14. 
256 Blinder, Alan S. "Central Bank Independence and Fiscal Responsibility," NBER 

Working Paper, 2018, hal. 2542. 
257 Eichengreen, Barry. "The Dollar and its Discontents: The Rise and Fall of the 

Global Currency," Foreign Affairs, 2011, hal. 31-43. 



82 

 

 

sebelumnya.258 Tantangan ini menunjukkan bahwa transisi ke bentuk uang fiat  

yang lebih modern memerlukan pertimbangan yang sangat matang terkait 

kebijakan dan teknologi. 

Pada panggung global, sistem moneter fiat juga terus berevolusi. 

Institusi seperti Dana Moneter Internasional (IMF) dan Bank Dunia berperan 

penting dalam menjaga stabilitas sistem ini, terutama dengan memberikan 

pinjaman dan bantuan kepada negara-negara yang mengalami krisis 

ekonomi.259 Dominasi dolar AS sebagai mata uang cadangan global, yang 

diperkuat oleh sistem petro-dolar, memberikan AS pengaruh geopolitik yang 

signifikan, sebuah fenomena yang terus menjadi subjek perdebatan di antara 

negara-negara. Upaya beberapa negara untuk mengurangi ketergantungan 

pada dolar AS melalui perjanjian bilateral dalam mata uang lokal 

menunjukkan pergeseran halus dalam dinamika kekuasaan moneter global. 

Secara keseluruhan, perjalanan sejarah uang fiat  adalah kisah tentang 

adaptasi dan inovasi yang tak ada habisnya. Dari uang kertas Tiongkok kuno 

hingga krisis Bretton Woods dan munculnya mata uang digital, setiap era 

menghadirkan tantangan unik yang membentuk evolusi uang. Kekuatan uang 

fiat  terletak pada fleksibilitasnya sebagai alat kebijakan, yang memungkinkan 

pemerintah dan bank sentral merespons dinamika ekonomi yang kompleks. 

Namun, kelemahan mendasarnya, yaitu ketiadaan nilai intrinsik, 

menempatkan beban berat pada kepercayaan publik dan disiplin institusional. 

Di masa depan, seiring teknologi terus mengubah cara kita berinteraksi dengan 

uang, perdebatan tentang peran dan bentuk mata uang fiat   akan terus 

berlanjut.260 

 

3. Problematika Mata uang fiat   

Mata uang fiat   modern merupakan sistem keuangan yang tidak 

memiliki nilai intrinsik karena tidak didukung oleh komoditas berharga seperti 

emas atau perak. Nilainya sepenuhnya bergantung pada kepercayaan publik 

serta legitimasi otoritas negara yang menerbitkannya. Dalam praktiknya, uang 

fiat  diciptakan “dari udara kosong” melalui pengeluaran pemerintah yang 

berlebihan dan penciptaan kredit spekulatif. Akibatnya, uang fiat  menjadi 

rentan terhadap inflasi dan hiperinflasi, sehingga pada akhirnya dapat 

kehilangan nilainya dan merugikan pemegangnya.261 Uang fiat  tidak pernah 

 
258 Fernández-Villaverde, Jesús. "Central Bank Digital Currency: A View from the 

Trenches," Federal Reserve Bank of St. Louis Review, Vol. 104, No. 1, 2022, hal. 1-14. 
259 Blinder, Alan S. "Central Bank Independence and Fiscal Responsibility," NBER 

Working Paper, 2018, hal. 2543. 
260 Eichengreen, Barry. "The Dollar and its Discontents: The Rise and Fall of the 

Global Currency," Foreign Affairs, 2011, hal. 31-43. 
261 Karl Svozil, “An Apology for Money”, dalam jurnal arXiv:0811.3130v6, Vienna 

University of Technology, 2018, hal. 1–2. 



83 
 

 
 

lahir secara “alami” melalui mekanisme interaksi pasar bebas, melainkan 

muncul melalui intervensi otoritas politik yang memaksakan penggunaannya. 

Dari sisi etika dan ekonomi, ia menyebut sistem fiat money bermasalah karena 

memuat unsur ketidakadilan: masyarakat dipaksa menerima sesuatu yang 

tidak memiliki dasar nilai komoditas, sementara negara memperoleh 

keuntungan besar dari monopoli pencetakannya.262 

Hal ini menimbulkan kritik bahwa akar permasalahan fiat money 

terletak pada kedekatan hubungan antara uang dan negara. Pemerintah kerap 

memanfaatkan mata uang fiat   sebagai instrumen untuk memperluas 

kekuasaan politik maupun membiayai peperangan. Misalnya, pada masa 

Perang Dunia I, banyak negara di Eropa menangguhkan konvertibilitas emas 

dan mencetak uang kertas dalam jumlah besar guna membiayai perang. 

Praktik tersebut berkontribusi terhadap inflasi masif yang kemudian berujung 

pada hiperinflasi di Jerman pada awal 1920-an, yang pada gilirannya memicu 

instabilitas sosial-politik.263 Melalui telaah terhadap teori siklus bisnis Mises–

Hayek, menunjukkan bahwa dalam rezim uang fiat , bank sentral sering kali 

memperluas kredit secara berlebihan karena tidak ada mekanisme pembatas 

alami sebagaimana pada standar emas. Akibatnya, struktur modal mengalami 

distorsi karena sumber daya dialihkan ke sektor yang tidak produktif. Distorsi 

tersebut menciptakan siklus ekonomi semu yang diawali dengan “boom” 

tetapi kemudian diikuti dengan “bust” atau krisis mendalam.264 

Hasil eksperimen Cary A. Deck, Kevin A. McCabe, dan David P. 

Porter semakin menegaskan kerentanan sistem fiat. Dalam eksperimen 

laboratorium, mereka menemukan bahwa meskipun fiat money dapat diterima 

sebagai alat tukar dalam kondisi normal, keberadaan pemerintah yang 

mencetak uang berlebihan memicu hiperinflasi dramatis yang meruntuhkan 

mekanisme perdagangan. Dengan demikian, persoalan utama uang fiat  tidak 

hanya terletak pada sifatnya yang tanpa nilai intrinsik, tetapi juga pada risiko 

penyalahgunaan otoritas dalam mencetaknya.265 Kelemahan fundamental 

uang fiat  adalah sifatnya yang sangat bergantung pada kepercayaan publik. 

Begitu kepercayaan tersebut hilang, uang fiat  kehilangan fungsinya sebagai 

alat tukar. krisis moneter merupakan “takdir ekonomi yang tidak dapat 

dihindari,” karena setiap rezim fiat pada akhirnya mengalami degradasi nilai 

 
262 Hans-Hermann Hoppe, “How is Fiat Money Possible? Or, The Devolution of 

Money and Credit”, The Review of Austrian Economics, Vol. 7, No. 2, 1994, hal. 49–50. 
263 Marcus M. Dapp, “From Fiat to Crypto: The Present and Future of Money,” dalam 

Finance 4.0—Towards a Socio-Ecological Finance System, Springer, 2021, hal. 3–5. 
264 Nicolás Cachanosky, “The Mises-Hayek Business Cycle Theory, Fiat Currencies 

and Open Economies”, dalam jurnal Suffolk University Working Paper, 2012, hal. 6–7. 
265 Cary A. Deck, et al., “Why Stable Fiat Money Hyperinflates: Results from an 

Experimental Economy”, dalam jurnal University of Arkansas & George Mason University, 

2001, hal. 64–66. 



84 

 

 

akibat pencetakan berlebihan. Uang fiat  dengan demikian membawa 

paradoks: ia adalah prasyarat bagi kesejahteraan, tetapi sekaligus ancaman 

eksistensial bagi stabilitas ekonomi.266 

Secara teoretis uang fiat  tidak dapat dipertahankan sebagai bentuk 

“uang netral.” Setiap uang fiat  selalu lahir melalui pemaksaan negara, 

sehingga penggunaannya terkait erat dengan pelanggaran prinsip keadilan dan 

efisiensi ekonomi. Bahkan disebutkan bahwa fiat money tidak mungkin 

muncul secara innocent atau immaculate, melainkan selalu melalui proses 

yang bersifat koersif dan monopolistik.267 

Dari perspektif historis, tercatat bahwa kelemahan uang fiat  tampak 

nyata dalam peristiwa-peristiwa besar abad ke-20. Pemerintah yang 

memutuskan hubungan dengan emas seringkali menggunakan uang fiat  untuk 

membiayai perang, program belanja besar-besaran, dan kebijakan ekspansif 

lainnya. Meskipun hal tersebut memberi ruang fiskal jangka pendek, dampak 

jangka panjangnya adalah ketidakstabilan nilai mata uang yang menggerogoti 

kepercayaan publik terhadap sistem moneter.268 Dalam konteks ekonomi 

terbuka, interaksi antar bank sentral memperburuk persoalan uang fiat . Tanpa 

adanya pembatas cadangan emas, bank sentral cenderung melanjutkan 

kebijakan ekspansif karena dampaknya bisa diserap oleh negara lain melalui 

mekanisme perdagangan internasional. Hal ini menunda gejala inflasi di 

negara pusat, namun pada saat yang sama menciptakan distorsi serius dalam 

struktur modal negara-negara perifer.269 

Eksperimen laboratorium oleh Deck dan koleganya mendukung 

temuan ini, selama pemerintah tidak ikut mencetak uang, sistem fiat relatif 

stabil. Namun, ketika otoritas publik masuk dan menggunakan “mesin cetak” 

untuk membiayai kebutuhan, pasar kehilangan efisiensi dan inflasi meningkat 

secara drastis. Dengan kata lain, problem utama fiat money bukan hanya 

bersifat teoretis, melainkan dapat dibuktikan secara empiris dalam kondisi 

simulasi nyata. 270 Salah satu kritik mendasar terhadap uang fiat  adalah 

sifatnya yang memunculkan risiko moral dalam kebijakan fiskal maupun 

moneter. Dengan adanya kemampuan untuk mencetak uang tanpa batas, 

pemerintah cenderung menggunakan fiat money sebagai jalan pintas 

pembiayaan, baik untuk menutup defisit anggaran maupun membiayai proyek 

 
266 Karl Svozil, “An Apology for Money”,..hal. 2-3 
267 Hans-Hermann Hoppe, “How is Fiat Money Possible? Or, The Devolution of 

Money and Credit”,…hal. 52-53 
268 Marcus M. Dapp, “From Fiat to Crypto: The Present and Future of Money,”…hal. 

5-6. 
269 Nicolás Cachanosky, “The Mises-Hayek Business Cycle Theory, Fiat Currencies 

and Open Economies”,…hal. 7-8. 
270 Cary A. Deck, et al., “Why Stable Fiat Money Hyperinflates: Results from an 

Experimental Economy”,…hal. 66-67 



85 
 

 
 

politik. Bahkan diganbarkan bahwa fenomena ini membuat pemerintah dapat 

“memperoleh sesuatu tanpa mengeluarkan apa pun,” karena biaya pencetakan 

fiat money mendekati nol sementara nilainya dipaksakan kepada publik.271 

Persoalan ini merupakan bentuk eksploitasi sistematis terhadap 

masyarakat. Uang fiat  tidak hanya menyebabkan redistribusi kekayaan dari 

masyarakat kepada negara, tetapi juga menciptakan ketidakadilan antar 

generasi. Generasi sekarang mungkin menikmati hasil ekspansi moneter, 

tetapi generasi mendatang menanggung akibat berupa inflasi, utang, dan 

degradasi nilai tukar. Dengan demikian, uang fiat  adalah instrumen yang 

merusak keadilan intergenerasi.272 Uang fiat  sangat rapuh terhadap gejolak 

politik. Setiap krisis politik, konflik, atau perubahan kebijakan drastis dapat 

dengan cepat menggerus kepercayaan publik terhadap uang fiat . Sejarah telah 

menunjukkan bahwa ketidakstabilan politik seringkali diikuti oleh krisis 

moneter, karena masyarakat tidak lagi yakin terhadap kemampuan negara 

menjaga nilai uang kertas yang diterbitkannya.273 

Dimensi lain dari problematika uang fiat  dalam konteks teori siklus 

bisnis. menunjukkan bahwa ekspansi kredit berbasis fiat money menciptakan 

sinyal harga yang keliru (false signals) dalam pasar modal. Hal ini membuat 

investor salah membaca prospek keuntungan, sehingga modal dialokasikan ke 

sektor-sektor spekulatif. Pada akhirnya, ketika gelembung ini pecah, krisis 

yang muncul jauh lebih parah dibandingkan dalam sistem berbasis emas yang 

memiliki pembatas alami.274 Hasil penelitian laboratorium oleh Deck dan 

koleganya semakin menguatkan bahwa persoalan fiat money tidak hanya 

bersifat teoretis. Mereka mendapati bahwa dalam kondisi di mana otoritas 

publik memiliki akses mencetak uang tanpa batas, perdagangan antar agen 

ekonomi menjadi tidak efisien dan bahkan terhenti. Hal ini menunjukkan 

bahwa hiperinflasi dalam sistem fiat bukan sekadar akibat jumlah uang 

beredar yang besar, melainkan karena rusaknya proses pembentukan harga 

yang sehat akibat intervensi pemerintah.275 

Salah satu problem klasik yang berkaitan dengan fiat money adalah 

apa yang disebut oleh para ekonom sebagai “the big problem of small 

change.” Dalam sejarah panjang moneter, persoalan kesulitan 

mempertahankan kestabilan nilai uang kecil menunjukkan bahwa uang fiat  

 
271 Karl Svozil, “An Apology for Money”,..hal. 2-3 
272 Hans-Hermann Hoppe, “How is Fiat Money Possible? Or, The Devolution of 

Money and Credit”,…hal. 52-53 
273 Marcus M. Dapp, “From Fiat to Crypto: The Present and Future of Money,”…hal. 

9-7 
274 Nicolás Cachanosky, “The Mises-Hayek Business Cycle Theory, Fiat Currencies 

and Open Economies”,…hal. 8-9 
275 Cary A. Deck, et al., “Why Stable Fiat Money Hyperinflates: Results from an 

Experimental Economy”,…hal. 67-68 



86 

 

 

memiliki kelemahan struktural dalam denominasi dan kepercayaan. Kajian 

historis menegaskan bahwa sejak awal, uang fiat  selalu dihadapkan pada 

dilema antara kebutuhan praktis dalam sirkulasi uang kecil dan ancaman 

inflasi yang ditimbulkan oleh pencetakan berlebih.276 Lebih lanjut, penelitian 

kontemporer mengenai sejarah seribu tahun uang fiat  di Eropa menyoroti 

bahwa ketidakstabilan merupakan pola berulang. Setiap kali pemerintah atau 

otoritas moneter berusaha menggunakan fiat money sebagai sumber 

pembiayaan, kejatuhan nilai mata uang menjadi konsekuensi yang hampir tak 

terelakkan. Hal ini membuktikan bahwa kelemahan uang fiat  tidak hanya 

bersifat teoretis, tetapi juga empiris dengan rekam jejak sejarah yang 

panjang.277 

Michael Reiss, dalam analisisnya mengenai utilitas marjinal uang fiat 

, menyoroti persoalan teoretis yang lebih mendalam. Ia mempertanyakan 

bagaimana mungkin uang yang tidak memiliki nilai intrinsik tetap dapat 

mempertahankan nilai positif di pasar. Menurutnya, terdapat lingkaran setan 

(circularity) dalam penjelasan klasik, orang menggunakan uang fiat  karena 

orang lain juga menggunakannya. Paradoks ini menunjukkan kelemahan 

mendasar teori ekonomi dalam menjelaskan legitimasi uang fiat . Reiss juga 

menjelaskan bahwa problem nilai fiat money tidak dapat sepenuhnya 

dijelaskan dengan pendekatan utilitas marginal standar. Dalam kerangka 

rasionalitas ekonomi, uang fiat  seharusnya tidak memiliki nilai karena tidak 

ada dasar komoditas yang mendukungnya. Namun, kenyataan menunjukkan 

sebaliknya, uang fiat  tetap digunakan secara luas. Pertentangan antara teori 

dan praktik ini menimbulkan keraguan serius tentang fondasi epistemologis 

sistem uang fiat . Sejumlah pemikir menilai bahwa keberadaan fiat money 

lebih merupakan hasil dari “kepercayaan sosial terinstitusionalisasi” daripada 

logika ekonomi murni. Artinya, fiat money bertahan bukan karena memiliki 

nilai riil, melainkan karena masyarakat secara kolektif bersedia menerima dan 

menggunakannya. Akan tetapi, sifat ini justru problematis, sebab begitu 

kepercayaan itu hilang, fiat money kehilangan seluruh fungsinya. Dengan 

demikian, fiat money menyimpan potensi keruntuhan mendadak yang sulit 

diprediksi.278 

Sejarah menunjukkan bahwa setiap rezim uang fiat  selalu berakhir 

dengan penurunan drastis nilai mata uangnya. Tercatat bahwa dari Dinasti 

Tang di Tiongkok hingga Jerman pada awal abad ke-20, inflasi dan hiperinflasi 

muncul berulang kali ketika pemerintah terlalu bergantung pada pencetakan 

 
276 Jerzy Strzelecki, “Fiat Money. Over a Thousand Years of the Biggest Invention in 

the History”, dalam jurnal Problemy Zarządzania, Vol. 13, No. 3, 2015, hal. 14–15. 
277 Jerzy Strzelecki, “Fiat Money. Over a Thousand Years of the Biggest Invention in 

the History”,…hal. 18-19 
278 Michael Reiss, “On the Marginal Utility of Fiat Money: Insurmountable 

Circularity or Not?”, dalam jurnal arXiv:2103.05556, 2021, hal. 2-4 



87 
 

 
 

uang kertas. Pola ini membuktikan bahwa uang fiat  memiliki “built-in 

instability” yang sulit dielakkan.279 Sifat uang fiat  yang elastis 

memungkinkan otoritas moneter memperluas basis moneter tanpa batas. Jika 

tidak dikendalikan secara ketat, suplai uang berlebihan akan memicu 

ketidakstabilan harga yang merusak daya beli masyarakat. Fenomena ini 

disebut sebagai paradoks uang fiat , “alat vital bagi perekonomian sekaligus 

racun bagi stabilitas jangka panjang”.280 Sistem pada uang fiat  secara inheren 

melibatkan pemaksaan karena masyarakat diwajibkan menerima uang yang 

pada dasarnya tidak memiliki nilai riil. Hal ini membuat uang fiat  berbeda 

secara fundamental dengan uang komoditas, yang lahir secara spontan melalui 

mekanisme pasar. Dengan demikian, keberadaan uang fiat  merupakan 

penyimpangan dari prinsip kebebasan ekonomi.281 

Dalam perspektif ekonomi modern, uang fiat  tidak hanya rawan 

inflasi, tetapi juga menciptakan ketergantungan masyarakat pada otoritas 

negara. Hal ini membuat uang fiat  berperan sebagai instrumen kekuasaan 

yang dapat digunakan untuk kepentingan politik jangka pendek. Ketika 

legitimasi politik terguncang, kepercayaan terhadap uang fiat  pun ikut 

tergerus, memperburuk krisis ekonomi.282 

Dalam sistem fiat, ekspansi kredit sering menimbulkan sinyal harga 

yang menyesatkan. Investor salah membaca peluang keuntungan, sehingga 

modal dialihkan ke sektor yang tidak produktif. Akibatnya, ketika siklus kredit 

terhenti, ekonomi mengalami kontraksi yang lebih tajam dibandingkan pada 

sistem berbasis emas yang memiliki mekanisme pembatas alami.283 Reiss 

menambahkan dimensi teoretis: fiat money hanya berfungsi karena adanya 

kepercayaan bersama (shared belief) yang dikuatkan oleh institusi. Namun, 

kondisi ini rentan terhadap krisis koordinasi. Jika mayoritas pelaku pasar 

kehilangan keyakinan, uang fiat  dapat runtuh dalam waktu singkat. Hal ini 

menunjukkan bahwa fondasi fiat money jauh lebih rapuh dibandingkan uang 

komoditas.284 Fiat money tidak hanya bersifat moneter, tetapi juga sosial. 

Hiperinflasi di Jerman pada 1923, misalnya, tidak hanya menghancurkan 

perekonomian, tetapi juga menimbulkan instabilitas sosial dan politik yang 

 
279 Jerzy Strzelecki, “Fiat Money. Over a Thousand Years of the Biggest Invention in 

the History”,…hal. 19-20. 
280 Karl Svozil, “An Apology for Money”,..hal. 4-5 
281 Hans-Hermann Hoppe, “How is Fiat Money Possible? Or, The Devolution of 

Money and Credit”, dalam jurnal The Review of Austrian Economics, Vol. 7, No. 2, 1994, hal. 

54. 
282 Marcus M. Dapp, “From Fiat to Crypto: The Present and Future of Money,” dalam 

Finance 4.0—Towards a Socio-Ecological Finance System, Springer, 2021, hal. 7–8. 
283 Nicolás Cachanosky, The Mises-Hayek Business Cycle Theory, Fiat Currencies 

and Open Economies, Suffolk University Working Paper, 2012, hal. 9–10. 
284 Michael Reiss, “On the Marginal Utility of Fiat Money: Insurmountable 

Circularity or Not?”,…hal. 5 



88 

 

 

menjadi jalan bagi munculnya rezim otoriter. Hal ini memperlihatkan bahwa 

problem uang fiat  dapat merembet jauh melampaui ranah ekonomi.285 

Uang fiat  menciptakan “parasitisme struktural.” Pemerintah dan 

lembaga keuangan yang dekat dengan otoritas moneter menikmati keuntungan 

dari penciptaan uang baru, sementara masyarakat luas menanggung beban 

berupa inflasi. Ketidakadilan distribusi ini menjadi salah satu kritik paling 

tajam terhadap keberadaan uang fiat .286 Uang fiat  bukan hanya sistem 

ekonomi yang cacat, tetapi juga ancaman terhadap kebebasan individu. 

Dengan adanya monopoli pencetakan uang oleh negara, kebebasan pasar dan 

hak milik individu secara perlahan tergerus. Oleh karena itu, ia menyebut uang 

fiat  sebagai “devolusi” dari konsep asli uang sebagai medium pertukaran yang 

lahir secara alami.287 

Uang fiat  juga menghadirkan masalah legitimasi dalam jangka 

panjang. Reiss menegaskan bahwa teori utilitas marjinal tidak mampu 

memberi jawaban tuntas tentang mengapa uang tanpa nilai intrinsik tetap 

dipertahankan. Dengan demikian, sistem ini bertahan bukan karena kekuatan 

ekonominya, melainkan karena adanya legitimasi hukum dan tekanan 

institusional. Ini membuat uang fiat  berada dalam posisi rapuh ketika 

legitimasi negara melemah.288 Selain itu, uang fiat  memperkuat siklus 

ketergantungan pada negara. Masyarakat terbiasa mengandalkan intervensi 

moneter untuk mengatasi krisis, meskipun justru intervensi itulah yang 

menjadi sumber masalah. Akibatnya, setiap kali muncul gejolak ekonomi, 

solusi yang dipilih adalah menambah suplai uang, yang dalam jangka panjang 

justru memperparah instabilitas.289 

Dalam dimensi internasional, ekonomi global, uang fiat  memicu 

ketidakseimbangan antarnegara. Negara-negara dengan mata uang cadangan 

global, seperti dolar AS, dapat melakukan ekspansi moneter lebih lama karena 

bebannya sebagian ditanggung oleh negara lain. Hal ini menciptakan asimetri 

dalam sistem moneter internasional dan meningkatkan risiko krisis global.290 

Kondisi ini seperti paradoks berulang. Uang fiat  pada awalnya memberikan 

kelonggaran fiskal dan moneter, tetapi semakin lama justru menciptakan 

beban inflasi dan utang yang sulit dikendalikan. Ketika pemerintah berusaha 

 
285 Jerzy Strzelecki, “Fiat Money. Over a Thousand Years of the Biggest Invention in 

the History”,…hal. 21. 
286 Karl Svozil, “An Apology for Money”,..hal. 5-6 
287 Hans-Hermann Hoppe, “How is Fiat Money Possible? Or, The Devolution of 

Money and Credit”, …hal. 55 
288 Michael Reiss, “On the Marginal Utility of Fiat Money: Insurmountable 

Circularity or Not?”,…hal. 6. 
289 Marcus M. Dapp, “From Fiat to Crypto: The Present and Future of Money,” dalam 

Finance 4.0—Towards a Socio-Ecological Finance System, Springer, 2021, hal. 9. 
290 Nicolás Cachanosky, “The Mises-Hayek Business Cycle Theory, Fiat Currencies 

and Open Economies”, dalam Suffolk University Working Paper, 2012, hal. 11. 



89 
 

 
 

menunda krisis dengan menambah suplai uang, hal tersebut justru 

memperburuk kondisi dan mempercepat keruntuhan.291 Argumen ini 

diperkuat dengan bukti sejarah, setiap kali uang fiat  digunakan tanpa kontrol 

yang memadai, kejatuhan nilai mata uang menjadi tak terhindarkan. Dari 

kasus Tiongkok abad pertengahan hingga hiperinflasi modern, pelajaran yang 

sama terulang bahwa uang fiat  tidak mampu mempertahankan stabilitas 

jangka panjang.292 

Hal ini  disebut sebagai bentuk circular fragility. Nilai uang fiat  

bertahan karena adanya kepercayaan kolektif, tetapi kepercayaan itu sendiri 

bisa runtuh kapan saja ketika masyarakat kehilangan keyakinan terhadap 

otoritas moneter. Ini menjadikan uang fiat  tidak hanya rapuh secara ekonomi, 

tetapi juga secara psikologis dan sosiologis.293 Dari segi dimensi filosofis 

bahwa uang fiat  bertentangan dengan prinsip keadilan alami dalam ekonomi. 

Uang seharusnya lahir dari konsensus sukarela melalui pasar, bukan dari 

paksaan institusi negara. Dengan demikian, uang fiat  dianggap sebagai 

konstruksi artifisial yang cenderung memperbesar kekuasaan pemerintah 

sekaligus melemahkan kebebasan individu.294 Kesimpulannya uang fiat  

cenderung gagal menjaga stabilitas dalam jangka panjang. Eksperimen 

mereka menunjukkan bahwa otoritas publik hampir selalu tergoda untuk 

mencetak uang demi keuntungan jangka pendek, meskipun konsekuensinya 

adalah hancurnya mekanisme perdagangan. Hasil ini memperkuat pandangan 

bahwa problem utama uang fiat  adalah time inconsistency dalam kebijakan³⁸. 

Akhirnya, problematika uang fiat  dapat dirangkum dalam tiga aspek 

besar. Pertama, aspek teoretis, yaitu ketidakjelasan dasar nilai uang tanpa 

komoditas; kedua, aspek praktis, yaitu kecenderungan inflasi dan krisis 

berulang dalam sejarah; dan ketiga, aspek normatif, yaitu persoalan keadilan 

dan legitimasi politik. Dengan mempertimbangkan semua kritik ini, dapat 

disimpulkan bahwa uang fiat , meskipun menjadi fondasi sistem moneter 

modern, tetap menyimpan kelemahan mendasar yang membuatnya selalu 

berada dalam bayang-bayang krisis.295 

 

 

 
291 Karl Svozil, “An Apology for Money”,…hal. 7. 
292 Jerzy Strzelecki, “Fiat Money. Over a Thousand Years of the Biggest Invention in 

the History”,…hal. 22–23. 
293 Michael Reiss, “On the Marginal Utility of Fiat Money: Insurmountable 

Circularity or Not?”,… hal. 7 
294 Hans-Hermann Hoppe, “How is Fiat Money Possible? Or, The Devolution of 

Money and Credit”, dalam jurnal The Review of Austrian Economics, Vol. 7, No. 2, 1994, hal. 

56 
295 Karl Svozil, “An Apology for Money”,..hal. 8. 

 

 



90 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB III 

BIOGRAFI ALI JUM’AH DAN PROFIL KANAL YOUTUBE 

 

A. Profil Pribadi Ali Jum’ah 

Bagian ini bertujuan untuk memberikan gambaran komprehensif 

mengenai profil pribadi Ali Jum’ah, yang merupakan figur sentral dalam tesis 

ini. Memahami latar belakang kehidupannya, perjalanan pendidikan, serta 

karier keulamaannya adalah kunci untuk menganalisis pemikiran dan gagasan 

tafsirnya. Oleh karena itu, sub-bagian berikut akan mengupas tuntas setiap 

aspek tersebut, dimulai dari fondasi intelektual yang ia bangun sejak dini 

hingga posisi keilmuan yang ia capai. 

1. Latar Belakang Pendidikan 

Ali Jum’ah, seorang ulama terkemuka dalam konteks keilmuan Islam 

kontemporer, memiliki nama lengkap Ali Muhammad Jum’ah Abdul Wahhab. 

Dia lahir di kota Beni Suef, Mesir, pada tanggal 3 Maret 1952 Masehi. Sejak 

usia dini, Jum’ah telah menunjukkan bakat dan minat yang besar terhadap 

ilmu-ilmu agama, sebuah indikasi awal dari jalur yang akan ia tempuh di masa 

depan. Lingkungan Mesir yang kaya dengan tradisi keilmuan Islam, 

khususnya di bidang Al-Qur'an dan ilmu-ilmunya, sangat memengaruhi 

pembentukan karakter dan intelektualnya.1 

Masa-masa awal pendidikannya dihabiskan di sekolah-sekolah 

tradisional yang berfokus pada pengajaran dasar-dasar Islam, seperti hafalan 

Al-Qur'an dan penguasaan bahasa Arab. Pembelajaran ini tidak hanya 

 
1 Mustafa Reda Al-Azhari, Al-Mujaddid, Kairo: Dârul-Imam al-Razi li al-Nashr wa 

al-Tawzi', 2020, hal. 9. 



92 

 

 

bertujuan untuk transfer ilmu, tetapi juga untuk menanamkan adab dan etos 

seorang penuntut ilmu. Fondasi yang kuat ini menjadi modal penting bagi 

Jum’ah dalam melangkah ke jenjang pendidikan yang lebih tinggi dan lebih 

formal. Proses pendidikan ini merupakan tradisi yang telah membentuk 

banyak ulama besar dari Mesir. Titik balik utama dalam perjalanan 

pendidikannya adalah ketika ia diterima di Universitas Al-Azhar, yang dikenal 

sebagai institusi pendidikan Islam tertua dan paling prestisius di dunia Sunni. 

Memasuki Al-Azhar membuka aksesnya pada warisan keilmuan Islam yang 

luas dan mendalam. Di sinilah ia mulai berinteraksi dengan berbagai disiplin 

ilmu secara lebih sistematis dan komprehensif, jauh melampaui pembelajaran 

dasar yang ia dapatkan di masa kanak-kanak.2 

Di Al-Azhar, Ali Jum’ah terdaftar di Fakultas Dirasat Islamiyah dan 

Arab. Kurikulum di fakultas ini sangat kaya, mencakup berbagai bidang ilmu 

seperti fikih, ushul fikih, tafsir, hadis, dan sastra Arab. Keberagaman ilmu 

yang ia pelajari membekalinya dengan wawasan yang holistik terhadap ajaran 

Islam, membantunya menghindari pemahaman yang parsial atau sempit. Pada 

tahun 1973, ia berhasil menyelesaikan studi sarjananya dan meraih gelar Al-

Ijâzah al-‘Âliyah (setara Lisensi atau Bachelor) dari Fakultas Dirasat 

Islamiyah dan Arab, Universitas Al-Azhar. Pencapaian ini menegaskan 

ketekunan dan kemampuannya dalam menguasai ilmu-ilmu keislaman pada 

jenjang perguruan tinggi, dan menjadi langkah awal yang penting dalam karier 

keilmuannya. Setelah meraih gelar sarjana, Ali Jum’ah melanjutkan studinya 

ke jenjang magister di fakultas yang sama. Pada tahap ini, ia memfokuskan 

studinya pada disiplin ilmu ushul fikih, sebuah ilmu yang sangat fundamental 

dalam metodologi hukum Islam. Pilihan ini mencerminkan ketertarikannya 

yang mendalam pada kerangka konseptual dan rasional di balik setiap hukum 

syariah.3 

Ia sukses meraih gelar Master pada tahun 1985 dari Fakultas Dirasat 

Islamiyah dan Arab, dengan spesialisasi ushul fikih. Penguasaan mendalam 

pada ilmu ini sangat vital dalam membentuk dirinya menjadi seorang mufti, 

karena ushul fikih adalah alat utama untuk memahami teks-teks Al-Qur'an dan 

Sunnah, serta merumuskan fatwa yang relevan dengan tantangan zaman. 

Dedikasi Jum’ah pada ilmu pengetahuan terus berlanjut hingga ia mengambil 

program doktoral di fakultas yang sama. Program ini memberinya kesempatan 

untuk melakukan penelitian mendalam dan orisinal, yang puncaknya adalah 

penulisan disertasi. Pada tahun 1988, ia berhasil menyelesaikan studi 

 
2 Muhammad Mustafa Abu Zaid, Al-Radd Al-Mubîn 'Ala Talhah al-Miskîn Fi Haqqi 

al-Imâm al-'Allamah al-Duktur 'Ali Jum’ah al-Muwaqqar, Giza: Dâral-Farouq li al-

Istitsmârat al-Thaqafiyah, 2013, hal. 3. 
3 Mustafa Reda Al-Azhari, Al-Mujaddid,...hal. 16. 



93 
 

 
 

doktoralnya dan meraih gelar Ph.D. dari Al-Azhar.4 Keberhasilan ini 

mengukuhkan posisinya sebagai seorang sarjana yang memiliki otoritas 

keilmuan tinggi, dan menjadi bekal besar bagi karier keulamaannya di masa 

depan. Gelar doktoral ini juga menjadi bukti nyata dari komitmennya yang 

tanpa henti pada pengabdian ilmu. 

Selama menempuh pendidikan di berbagai jenjang, Ali Jum’ah 

berkesempatan untuk belajar dari banyak ulama besar dan cendekiawan 

terkemuka di Al-Azhar. Interaksi langsung dengan para guru ini, yang dikenal 

dengan tradisi talaqqi, memberinya pemahaman yang tidak hanya bersifat 

tekstual, tetapi juga kontekstual dan spiritual. Para guru inilah yang 

menanamkan kepadanya pentingnya moderasi, keterbukaan, dan penghargaan 

terhadap perbedaan pendapat dalam tradisi Islam.5 

Selain pendidikan formal, Ali Jum’ah juga sangat menjunjung tinggi 

tradisi sanad keilmuan. Melalui jalur ini, ia terhubung secara intelektual dan 

spiritual dengan mata rantai keilmuan yang tidak terputus, hingga pada 

akhirnya sampai kepada Rasulullah Saw. Tradisi ini membedakannya dari para 

akademisi yang hanya fokus pada aspek teoretis semata, karena ia memiliki 

legitimasi keilmuan yang berbasis pada tradisi yang hidup. Proses pendidikan 

yang panjang dan komprehensif di Al-Azhar ini membentuk pemikirannya 

yang unik, yang menggabungkan kedalaman tradisi dengan relevansi 

kontemporer. Ia mampu menelaah isu-isu modern dengan menggunakan 

perangkat metodologi klasik, menjadikannya sosok yang sangat dihormati 

dalam diskursus keagamaan global. Oleh karena itu, latar belakang pendidikan 

Ali Jum’ah tidak dapat dipisahkan dari institusi Al-Azhar. Institusi ini tidak 

hanya memberinya pengetahuan ensiklopedis, tetapi juga menanamkan etos 

keilmuan yang menekankan keseimbangan antara akal dan wahyu, tradisi, dan 

inovasi. Etos inilah yang menjadi ciri khas dari seluruh karya dan gagasan 

yang ia kembangkan kemudian. Singkatnya, perjalanan pendidikan Ali 

Jum’ah adalah cerminan dari dedikasi dan ketekunan yang luar biasa. Dari 

madrasah tradisional hingga universitas ternama, setiap tahapan 

pendidikannya memberikan kontribusi penting dalam membentuknya menjadi 

ulama besar dengan otoritas keilmuan yang diakui luas. Fondasi yang kuat ini 

menjadi bekal utamanya dalam mengemban berbagai amanah keulamaan dan 

akademik di masa depan.6 

 
4 Mustafa Reda Al-Azhari, Izâlat al-Ghumâmah'an Sîrah wa Masîrah al-Imam al-

'Allâmah, Kairo: t.p, 2022, hal. 134. 
5Mustafa Reda Al-Azhari, Izâlat al-Ghumâmah 'an Sîrah wa Masîrah al-Imam al-

'Allâmah,...hal. 27.  
6 Kelompok Peneliti, Qirâ'ah fi Fikr al-Imâm al-Ustâdz al-Duktûr Ali Jum’ah wa 

Juhûdihi fi Khidmat al-Qur'an al-Karim wa 'Ulûmih, Kairo: al-Wâbil al-Sayyib li al-Intâj wa 

al-Nashr wa al-Tawzi', 2020, hal. 394. 



94 

 

 

Fondasi pendidikan yang kuat ini juga memungkinkan Ali Jum’ah 

untuk mengembangkan pemikirannya yang unik dan responsif terhadap 

tantangan zaman. Ia mampu menggabungkan kedalaman tradisi dengan 

relevansi kontemporer, menjadikannya suara yang dihormati dalam diskursus 

keagamaan global. Ini adalah hasil dari proses pembelajaran yang panjang dan 

komprehensif di bawah naungan salah satu universitas tertua di dunia. 

 

2. Karier Akademik dan Keulamaan 

Setelah menyelesaikan studi doktoralnya, Ali Jum’ah memulai karier 

akademiknya sebagai dosen di Universitas Al-Azhar, tempat ia menimba ilmu. 

Perannya sebagai pengajar memungkinkan dia untuk berbagi pengetahuan 

mendalam yang telah ia kumpulkan selama bertahun-tahun, serta 

menanamkan etos keilmuan yang moderat kepada generasi mahasiswa yang 

baru. Ia mengajar di berbagai fakultas, khususnya di bidang ushul fikih, ilmu 

hadis, dan fikih. Keterlibatannya dalam dunia akademik tidak hanya terbatas 

pada mengajar. Dia juga aktif dalam berbagai forum ilmiah, konferensi, dan 

seminar, baik di dalam maupun luar negeri. Kontribusinya dalam diskusi 

ilmiah ini memperluas pengaruhnya sebagai seorang intelektual dan ulama 

yang dihormati, dan membantunya membangun jaringan keilmuan yang luas. 

Puncak karier keulamaannya datang pada tahun 2003, ketika ia ditunjuk 

sebagai Mufti Agung Mesir (Grand Mufti of Egypt) oleh Presiden Mesir saat 

itu, Hosni Mubarak. Jabatan ini merupakan salah satu posisi keagamaan paling 

prestisius dan berpengaruh di Mesir. Sebagai Mufti Agung, ia menjadi kepala 

dârul-Ifta' al-Misriyyah, lembaga resmi yang bertanggung jawab untuk 

mengeluarkan fatwa.7 

Posisi Mufti Agung menempatkannya di garis depan dalam menjawab 

berbagai pertanyaan hukum yang dihadapi umat Islam, baik yang bersifat 

tradisional maupun kontemporer. Fatwa-fatwa yang dikeluarkannya memiliki 

dampak besar terhadap kehidupan sehari-hari jutaan Muslim di Mesir dan di 

seluruh dunia. Selama masa jabatannya, ia menangani ribuan fatwa yang 

mencakup berbagai isu, mulai dari ibadah, muamalah, hingga masalah sosial 

dan etika. Sebagai kepala Dâral-Ifta', Jum’ah memimpin sebuah institusi yang 

memiliki sejarah panjang dan kredibilitas tinggi. Ia memastikan bahwa proses 

pemberian fatwa dilakukan secara kolektif dan metodologis, dengan merujuk 

pada empat mazhab fikih Sunni. Pendekatan ini menunjukkan komitmennya 

untuk menjaga integritas tradisi keilmuan Islam sambil tetap responsif 

terhadap kebutuhan masyarakat. Metodologi Jum’ah dalam mengeluarkan 

fatwa dikenal dengan pendekatannya yang moderat dan komprehensif. Ia 

selalu menekankan pentingnya memahami konteks zaman (waqi') dan tujuan 

 
7 Mustafa Reda Al-Azhari, Izâlat al-Ghumâmah'an Sîrah wa Masîrah al-Imam al-

'Allâmah,…hal. 70. 



95 
 

 
 

syariat (maqasid al-syari'ah) dalam setiap putusan hukum. Pendekatan ini 

memungkinkan fatwa-fatwanya untuk tetap relevan dan aplikatif, tanpa 

mengabaikan prinsip-prinsip syariat yang fundamental. Selain peran 

resminya, Ali Jum’ah juga dikenal sebagai sosok yang sangat produktif dalam 

dunia tulis-menulis. Karyanya mencakup berbagai disiplin ilmu, termasuk 

fikih, ushul fikih, hadis, dan tasawuf. Melalui buku-buku dan artikel-

artikelnya, ia berupaya untuk menghidupkan kembali pemikiran Islam yang 

moderat dan otentik di tengah arus pemikiran yang ekstrem.Karya-karyanya 

sering kali menyoroti pentingnya toleransi, inklusivitas, dan penghargaan 

terhadap perbedaan pendapat di kalangan umat Islam. Salah satu buku yang 

mengulas tentang dirinya bahkan menyorotinya sebagai seorang "Mujaddid" 

atau pembaharu, yang berperan penting dalam membawa pemikiran Islam ke 

era modern dengan tetap berakar pada tradisi.8 

Ia juga dikenal karena pandangannya yang kritis terhadap gagasan-

gagasan ekstremis. Ia secara terbuka mengkritik kelompok-kelompok radikal 

dan ideologi-ideologi mereka yang tidak sesuai dengan ajaran Islam yang 

sebenarnya. Sikapnya ini menjadikannya target kritik dan serangan dari media 

dan kelompok-kelompok tertentu, yang laporannya kadang tidak objektif.9 Ali 

Jum’ah berpandangan bahwa Al-Qur'an harus dipahami sebagai satu kesatuan 

(ka al-jumlah al-wâhidah) dari segi tujuan, maksud, dan tema. Pandangan ini 

menolak interpretasi yang terfragmentasi, yang sering kali digunakan oleh 

kelompok ekstremis untuk membenarkan tindakan mereka. Menurutnya, 

pemahaman yang holistik terhadap Al-Qur'an akan menghasilkan hukum dan 

pemikiran yang lebih moderat dan berimbang.10 

Sebagai seorang tokoh publik, Ali Jum’ah juga aktif menggunakan 

media untuk menyebarkan pemikirannya. Dia memiliki kanal YouTube dan 

akun media sosial yang digunakan untuk menyampaikan ceramah, menjawab 

pertanyaan, dan berinteraksi langsung dengan audiens dari seluruh dunia. 

Melalui platform digital ini, ia memperluas jangkauan dakwahnya jauh 

melampaui batas-batas Mesir. Aktivitasnya di media sering kali menjadi 

sasaran kritik, terutama dari media-media tertentu. Kritikan ini sering kali 

tidak berdasar dan hanya bertujuan untuk merusak reputasinya.11 Meskipun 

 
8 Mustafa Reda Al-Azhari, Al-Mujaddid,…hal. 1. 
9 Muhammad Mustafa Abu Zaid, Iftirâ'at Shahâfiyyah 'ala Mufti al-Diyâr al-

Misriyyah Duktur 'Ali Jum’ah al-Muftarâ 'alaihi, Giza: Dâral-Farouq li al-Istitsmarat al-

Thaqafiyah, 2008, hal. 3 
10 Kelompok Peneliti, Qira'ah fi Fikri al-Imam al-Ustadh al-Duktur Ali Jum’ahh wa 

Juhudihi fi Khidmati al-Qur'an al-Karim wa 'Ulumihi, Kairo: al-Wâbil al-Sayyib li al-Intâj 

wa al-Nashr wa al-Tawzi', 2020, hal. 339. 
11 Muhammad Mustafa Abu Zaid, Al-Radd Al-Mubîn 'Ala Talhah al-Miskîn Fi Haqqi 

al-Imâm al-'Allamah al-Duktur 'Ali Jum’ah al-Muwaqqar,... hal. 2. 



96 

 

 

demikian, Jum’ah tetap teguh dalam menyebarkan pesan-pesan moderasi dan 

persatuan umat Islam. 

Selain di media, ia juga mendirikan beberapa lembaga, seperti Yayasan 

Jum’ah untuk Ilmu dan Budaya, yang bertujuan untuk mempromosikan 

penelitian, pendidikan, dan dialog antaragama. Lembaga ini menjadi wadah 

untuk melestarikan dan mengembangkan warisan keilmuan Islam, serta 

menjembatani kesenjangan antara tradisi dan modernitas12 Kontribusi Jum’ah 

tidak hanya terbatas di Mesir. Ia juga menjadi anggota di berbagai lembaga 

dan dewan fatwa internasional, seperti Majelis Fikih Internasional dan 

Lembaga Islam Internasional. Keterlibatannya di forum-forum ini 

menunjukkan pengakuan global terhadap keilmuannya dan perannya sebagai 

suara moderasi di kancah internasional.13 

Di balik semua prestasi dan perannya, ia juga dikenal karena 

pribadinya yang rendah hati dan dekat dengan masyarakat. Ia sering kali 

menerima tamu dari berbagai kalangan, termasuk para ulama, mahasiswa, dan 

masyarakat biasa, untuk berdiskusi dan memberikan nasihat. Hal ini 

menunjukkan bahwa ia bukan hanya seorang Mufti Agung, tetapi juga seorang 

pendidik dan pembimbing spiritual bagi banyak orang.14 

Karier keulamaan Ali Jum’ah adalah cerminan dari perpaduan antara 

keunggulan akademik, otoritas keagamaan, dan pengaruh sosial yang luas. Ia 

berhasil mengemban amanah sebagai Mufti Agung, seorang akademisi, dan 

seorang intelektual publik dengan penuh dedikasi. Hal ini menjadikannya 

salah satu tokoh paling berpengaruh dalam Islam kontemporer. Sebagai 

seorang 'alim (ulama), ia tidak hanya fokus pada teori, tetapi juga pada praktik. 

Ia menganggap bahwa tugas ulama adalah memberikan solusi nyata bagi 

masalah yang dihadapi umat. Prinsip ini menjadi landasan utama dalam setiap 

fatwa dan tindakan yang ia lakukan, memastikan bahwa ajaran Islam tetap 

relevan dan memberikan bimbingan yang jelas dalam setiap aspek 

kehidupan.15 

Pengaruhnya tidak hanya dirasakan di Mesir, tetapi juga di seluruh 

dunia Islam, termasuk Indonesia. Pemikirannya yang moderat, rasional, dan 

berakar pada tradisi menjadikannya figur yang dihormati dan diikuti. Ia 

dianggap sebagai jembatan antara masa lalu dan masa kini, yang mampu 

membawa warisan keilmuan Islam ke era globalisasi tanpa kehilangan 

esensinya. Secara keseluruhan, karier Ali Jum’ah menunjukkan sebuah 

 
12 Mustafa Reda Al-Azhari, Al-Mujaddid,…hal. 1. 
13 Mustafa Reda Al-Azhari, , Izâlat al-Ghumâmah'an Sîrah wa Masîrah al-Imam 

al-'Allâmah,…hal. 70. 
14 Mustafa Reda Al-Azhari, Izâlat al-Ghumâmah'an Sîrah wa Masîrah al-Imam al-

'Allâmah,…hal. 134. 
15 Mustafa Reda Al-Azhari, Izâlat al-Ghumâmah'an Sîrah wa Masîrah al-Imam al-

'Allâmah,…hal. 71. 



97 
 

 
 

perjalanan yang luar biasa, dari seorang mahasiswa yang tekun hingga 

menjadi Mufti Agung dan seorang pembaharu yang diakui secara global. 

Seluruh hidupnya didedikasikan untuk mengabdi pada ilmu dan umat, dengan 

visi untuk mempromosikan Islam yang damai, moderat, dan toleran.16 

Kontribusi signifikannya sebagai seorang mufti di Dâral-Ifta' Mesir 

adalah memperkenalkan transparansi dan sistematisasi dalam proses fatwa. Ia 

memimpin upaya untuk mendigitalkan arsip-arsip fatwa dan membuatnya 

dapat diakses oleh publik, sebuah langkah revolusioner yang meningkatkan 

kepercayaan masyarakat. Dengan demikian, ia memastikan bahwa fatwa tidak 

lagi menjadi domain eksklusif para ulama, tetapi dapat diakses dan dipahami 

oleh masyarakat umum. Selain itu, ia juga memimpin inisiatif untuk 

memperluas jangkauan Dâral-Ifta' dengan mendirikan cabang-cabang di 

berbagai provinsi dan meluncurkan layanan fatwa online. Langkah-langkah 

ini sangat krusial dalam memastikan bahwa bimbingan agama dapat 

menjangkau lebih banyak orang, termasuk mereka yang tinggal di daerah 

terpencil atau di luar negeri. Upaya ini mencerminkan visinya untuk 

menjadikan institusi keagamaan lebih adaptif dan relevan dengan perubahan 

sosial dan teknologi.17 

Sebagai seorang 'alim yang mendalam, Ali Jum’ah tidak hanya terbatas 

pada fikih, tetapi juga memiliki kontribusi besar dalam bidang hadis. Ia 

dikenal sebagai salah satu ulama yang memiliki banyak sanad hadis, yang 

menunjukkan otoritasnya dalam ilmu hadis dan tradisi kenabian. Keahlian ini 

menjadi dasar bagi pemahamannya yang utuh terhadap ajaran Islam, yang 

tidak hanya berlandaskan pada teks Al-Qur'an tetapi juga pada tradisi 

kenabian. Dalam konteks sosial dan politik, Ali Jum’ah mengambil posisi 

yang jelas dalam mendukung stabilitas dan persatuan negara. Ia secara 

konsisten menyerukan persatuan di Mesir dan menentang segala bentuk 

kekerasan dan perpecahan. Sikapnya ini menjadikannya tokoh sentral dalam 

mempertahankan narasi Islam yang damai dan patriotik di tengah gejolak 

politik.18 

 Dia juga sangat vokal dalam mempromosikan toleransi antaragama 

dan dialog antar-peradaban. Ia berpendapat bahwa Islam adalah agama yang 

menganjurkan koeksistensi damai dengan agama lain, dan ia secara aktif 

terlibat dalam berbagai pertemuan dialog antaragama. Upaya ini bertujuan 

untuk menepis stereotip negatif tentang Islam dan mempromosikan 

pemahaman yang lebih baik tentang ajaran Islam yang moderat. 

Kepiawaiannya sebagai seorang orator juga patut dicatat. Ceramah-

 
16 Mustafa Reda Al-Azhari, Al-Mujaddid,…hal. 2 
17 Mustafa Reda Al-Azhari, , Izâlat al-Ghumâmah'an Sîrah wa Masîrah al-Imam al-

'Allâmah,…hal. 73. 
18 Mustafa Reda Al-Azhari, , Izâlat al-Ghumâmah'an Sîrah wa Masîrah al-Imam al-

'Allâmah,...hal. 263. 



98 

 

 

ceramahnya sering kali disampaikan dengan bahasa yang sederhana namun 

sarat makna, sehingga mudah dipahami oleh audiens dari berbagai latar 

belakang. Ia mampu menjelaskan isu-isu kompleks dengan cara yang lugas 

dan mengena, menjadikannya penceramah yang sangat populer di Mesir dan 

dunia Arab. Dalam hal pengajaran, ia tidak hanya mengajar di kelas, tetapi 

juga mengadakan majelis ilmu di rumahnya, yang terbuka untuk umum. 

Tradisi ini, yang dikenal sebagai majlis al-'ilm, adalah cara kuno para ulama 

untuk meneruskan ilmu dan adab kepada murid-murid mereka. Melalui 

majelis ini, ia menjaga tradisi keilmuan yang otentik dan memastikan bahwa 

ilmu tidak hanya dipelajari dari buku, tetapi juga dari interaksi langsung 

dengan seorang guru yang memiliki otoritas.19 

Peninggalan Ali Jum’ah sebagai Mufti Agung tidak hanya sebatas pada 

fatwa-fatwa yang ia keluarkan, tetapi juga pada reformasi institusional yang 

ia lakukan di Dâral-Ifta'. Ia mengubah lembaga tersebut menjadi sebuah 

institusi modern yang efisien, transparan, dan responsif terhadap kebutuhan 

masyarakat global. Reformasi ini memastikan bahwa Dâral-Ifta' tetap menjadi 

lembaga rujukan yang relevan dan terpercaya. Pada akhirnya, karier Ali 

Jum’ah adalah narasi tentang bagaimana seorang ulama modern dapat 

menggabungkan tradisi keilmuan yang kaya dengan inovasi dan adaptasi 

terhadap perubahan zaman. Ia berhasil membuktikan bahwa keilmuan Islam 

tidak harus statis, melainkan dinamis dan relevan untuk setiap era, selama 

berakar pada prinsip-prinsip yang moderat dan seimbang.20 

 

3. Orientasi Pemikiran dan Metodologi Keilmuan 

Ali Jum‘ah merupakan sosok ulama yang dikenal memiliki orientasi 

keilmuan moderat (wasathi) dan terbuka terhadap dialog antara tradisi dan 

pembaharuan. Dalam mengkaji suatu persoalan, ia tidak hanya berpegang 

pada pendekatan literal terhadap teks, tetapi juga mempertimbangkan 

maqashid al-syari‘ah (tujuan-tujuan syariat) dan realitas kontemporer. 

Pendekatan ini membuatnya kerap dijadikan rujukan dalam menjawab 

problematika fiqh dan sosial yang kompleks dalam kehidupan modern. Salah 

satu pilar utama dalam metodologi keilmuannya adalah keterikatan dengan 

manhaj Ahlussunnah wal Jama‘ah dalam kerangka Asy‘ariyah pada aspek 

akidah, mazhab Syafi‘i dalam aspek fikih, serta tasawuf dalam aspek 

spiritualitas. Ia menegaskan bahwa ketiganya merupakan kerangka utuh dalam 

membentuk keberagamaan yang selaras antara teks dan konteks. Ali Jum‘ah 

juga sangat menekankan pentingnya sanad dan otoritas keilmuan dalam setiap 

kajian, baik dalam tafsir, hadis, maupun fikih. Ia dikenal sebagai murid dari 

 
19 Mustafa Reda Al-Azhari, , Izâlat al-Ghumâmah'an Sîrah wa Masîrah al-Imam al-

'Allâmah,… hal. 27. 
20 Kelompok Peneliti, Qirâ'ah fi Fikr al-Imâm al-Ustâdz al-Duktûr Ali Jum’ah wa 

Juhûdihi fi Khidmat al-Qur'an al-Karim wa 'Ulûmih,...hal. 394. 



99 
 

 
 

para masyayikh besar di Al-Azhar, di antaranya ‘Ali as-Sayyis, Muhammad 

al-Ghazali, dan ‘Isa Mahmud. Tradisi talaqqi yang ia jalani memberikan 

kedalaman dan kekokohan dalam menyampaikan pendapatnya.21 

Pemikiran dan metodologi keilmuan Ali Jum'ah berpusat pada upaya 

menjembatani kesenjangan antara tradisi keilmuan Islam (turats) yang kaya 

dan tuntutan zaman modern yang terus berubah. Ia menolak pendekatan yang 

memisahkan Muslim dari warisan intelektualnya atau bahkan berupaya 

menghancurkannya. Sebaliknya, Ali Jum'ah berpendapat bahwa seorang 

Muslim modern haruslah bersikap ilmiah dan kritis terhadap warisan, 

mengambil manfaat dari metodologinya alih-alih terpaku pada isu-isu historis 

yang tidak lagi relevan. Ia memandang peradaban Islam sebagai warisan 

agung yang terbukti mampu membangun masyarakat yang adil, manusiawi, 

dan bebas dari kezaliman. Metodologi Ali Jum'ah dilandasi oleh empat prinsip 

utama yang ia yakini dapat menjadi pedoman bagi seorang Muslim:22 

1)  Penghormatan terhadap Turats  

Ali Jum'ah menekankan bahwa para ulama terdahulu telah berupaya 

keras untuk menjaga dan mengembangkan Islam. Oleh karena itu, tugas umat 

Muslim saat ini adalah melanjutkan estafet ini, bukan menolaknya. Ia 

mengadopsi teori wajib al-waqt (kewajiban saat ini) yang berarti seorang 

Muslim harus proaktif dalam menjawab tantangan kontemporer dengan 

semangat dan kecintaan yang sama seperti para pendahulunya. 

2) Kesadaran terhadap Dinamika Zaman  

Ia menyadari bahwa dunia terus berubah. Teknologi dan komunikasi 

modern telah mengubah cara manusia hidup dan berinteraksi. Dengan 

demikian, Ali Jum'ah berpendapat bahwa fatwa dan pemahaman agama harus 

mempertimbangkan konteks yang sangat relatif ini. Ia memandang Islam 

sebagai agama yang universal dan komprehensif, sehingga penyampaiannya 

harus relevan dan tidak menjadi penghalang bagi manusia untuk mengenal 

Tuhannya. 

3) Pemilahan antara Metodologi dan Isu  

Ali Jum'ah membedakan dengan tegas antara metodologi keilmuan 

yang abadi dan isu-isu fiqih yang bersifat temporal. Baginya, metodologi 

adalah esensi yang harus digali dari warisan, sementara isu-isu adalah 

implementasi yang mungkin berbeda sesuai konteks. Pendekatan ini 

memungkinkan fleksibilitas tanpa mengorbankan prinsip-prinsip syariah. 

4) Ijtihad Berlandaskan Prinsip dan Kemanusiaan  

Dalam proses pengambilan keputusan fiqih, Ali Jum'ah melakukan 

ijtihad dengan membedakan antara masalah qath'i (pasti) dan dzanni 

 
21 Mustafa Reda Al-Azhari, , Izâlat al-Ghumâmah'an Sîrah wa Masîrah al-Imam al-

'Allâmah,… hal. 90. 
22 Ali Jum'ah, Wa Qâla al-Imâm, cet. 1 Kairo: Al-Wâbil al-Shayyib li al-Intâj wa al-

Tawzîʿ wa al-Nashr, 2010, hal. 9-12 



100 

 

 

(spekulatif). Ia menolak fanatisme mazhab yang mengabaikan universalitas 

Islam. Tujuannya adalah untuk menghidupkan kembali tradisi ijtihad para 

ulama terdahulu dengan mempertimbangkan kemaslahatan umat manusia, 

sehingga Islam dapat menjadi solusi nyata bagi tantangan peradaban. Secara 

keseluruhan, pemikiran Ali Jum'ah dapat diartikan sebagai upaya sintesis 

antara tradisi dan modernitas. Ia memadukan keilmuan agama yang mendalam 

dengan pemahaman yang komprehensif tentang realitas global. 

Metodologinya bertujuan agar seorang Muslim dapat hidup di zamannya, 

mencintai agamanya, dan berkontribusi aktif dalam membangun peradaban 

manusia yang berlandaskan nilai-nilai ilahi. 

Adapun dalam metodologi tafsir, Ali Jum‘ah menggabungkan 

pendekatan bayani (tekstual-linguistik), isyari (spiritual-sufistik), dan 

maqashidi (tujuan syar‘i). Ia tidak menolak makna zhahir ayat, namun juga 

membuka ruang untuk penafsiran yang memperhatikan dimensi ruhani dan 

sosial. Hal ini terlihat dalam penjelasannya terhadap ayat-ayat hukum maupun 

akhlak dalam Al-Qur’an.23 Kekayaan pendekatan Ali Jum‘ah juga tampak 

dalam caranya mengontekstualisasikan ayat-ayat Al-Qur'an untuk menjawab 

tantangan zaman. Ia berpandangan bahwa tafsir tidak boleh hanya menjadi 

ilmu yang membahas makna kata dan sebab turun ayat semata, tetapi harus 

dapat menghadirkan solusi dan cahaya bagi umat di tengah kompleksitas 

kehidupan modern. Dalam berbagai kesempatan, ia menekankan bahwa ilmu 

tafsir yang bersumber dari ulama klasik harus terus dihidupkan melalui 

pendekatan baru, selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariat. Oleh 

karena itu, ia tidak ragu menggabungkan pengetahuan kontemporer seperti 

ekonomi, politik, dan sosiologi dalam membaca ayat-ayat Al-Qur’an secara 

lebih utuh.24 

Ali Jum‘ah menolak keras pendekatan ekstrem literal yang digunakan 

oleh sebagian kelompok radikal yang cenderung menyalahgunakan ayat-ayat 

Al-Qur’an untuk kepentingan ideologis. Ia mengingatkan pentingnya 

pemahaman menyeluruh terhadap maqashid ayat dan menghindari pendekatan 

parsial yang dapat menimbulkan kerusakan sosial.25 Keilmuannya yang 

multidisipliner menjadikannya sebagai salah satu ulama terkemuka di dunia 

Islam kontemporer. Ia tidak hanya menulis karya akademik, tetapi juga aktif 

berdakwah melalui media massa, platform digital, dan kuliah umum. 

 
23 Kelompok Peneliti, , Qirâ'ah fi Fikr al-Imâm al-Ustâdz al-Duktûr Ali Jum’ah wa 

Juhûdihi fi Khidmat al-Qur'an al-Karim wa 'Ulûmih,...hal. 12 
24 Mustafa Reda Al-Azhari, Al-Mujaddid,…hal. 52. 
25 Kelompok Peneliti, Qirâ'ah fi Fikr al-Imâm al-Ustâdz al-Duktûr Ali Jum’ah wa 

Juhûdihi fi Khidmat al-Qur'an al-Karim wa 'Ulûmih,...hal. 12. 



101 
 

 
 

Keberhasilannya menjembatani antara khazanah klasik dan tantangan 

modernitas menjadi ciri khas pemikirannya.26 

Dalam banyak fatwanya, ia menggunakan metode tarjih berdasarkan 

kekuatan dalil, kemaslahatan, dan maqashid. Ia juga tidak segan 

menyampaikan pandangan minoritas apabila menurutnya lebih relevan 

dengan situasi umat masa kini. Hal ini menunjukkan keberaniannya dalam 

berijtihad dengan tetap menjunjung tinggi prinsip-prinsip ilmiah.27 Pemikiran 

Ali Jum’ah tidak hanya teoritis, melainkan terwujud dalam sebuah metodologi 

tafsir yang sistematis. Dalam menafsirkan Al-Qur'an, ia menggunakan 

pendekatan yang kokoh dan berakar pada tradisi keilmuan Islam yang otentik, 

namun tetap relevan dengan konteks kontemporer. Metodologinya dapat 

diidentifikasi melalui beberapa prinsip utama yang saling terkait. 

Prinsip pertama yang sangat menonjol adalah pendekatan ushuli, 

seperti yang disampaikan oleh Usamah al-Azhari. Jum’ah dipandang sebagai 

pemikir metodologis yang tidak parsial. Pikirannya tidak terkotak-kotak 

dalam satu disiplin ilmu, melainkan komprehensif. Sebagai contoh, saat 

menafsirkan sebuah ayat, ia tidak hanya melihat dari sudut pandang makna 

tekstualnya, tetapi juga menganalisis implikasi hukum, relevansi historis, dan 

hubungannya dengan ayat lain. Ini menunjukkan bahwa ia selalu 

menempatkan Al-Qur'an dalam kerangka metodologi yang utuh.28 

Prinsip kedua adalah penekanan pada kemukjizatan Al-Qur'an yang 

tak terbatas. Jum’ah meyakini bahwa Al-Qur'an memiliki banyak aspek 

kemukjizatan yang terus-menerus terungkap seiring berjalannya waktu. Ia 

menjelaskan bahwa para ulama telah mengidentifikasi puluhan wajah 

kemukjizatan, seperti yang dikutip dari Al-Hafizh al-Suyuthi, dan Jum’ah 

menambahkan bahwa "tidak ada akhir dari wajah-wajah kemukjizatan-Nya." 

Contohnya adalah bagaimana ayat-ayat tentang penciptaan alam semesta 

dapat memberikan pemahaman baru seiring dengan penemuan ilmiah modern, 

tanpa mengubah makna dasarnya.29 

Ketiga, Jum’ah sangat memperhatikan keterkaitan antara Al-Qur'an 

dan Sunnah. Ia berpandangan bahwa hadis-hadis Nabi Muhammad adalah 

penjelas utama dari Al-Qur'an. Oleh karena itu, dalam menafsirkan sebuah 

ayat, ia selalu merujuk pada hadis-hadis yang berkaitan untuk mendapatkan 

pemahaman yang lebih utuh dan terperinci. Hal ini didasarkan pada posisinya 

sebagai seorang ahli hadis yang memiliki banyak sanad. Sebagai contoh, untuk 

 
26 Mustafa Reda Al-Azhari, Izâlat al-Ghumâmah 'an Sîrah wa Masîrah al-Imam al-

'Allâmah,… hal. 90. 
27 Mustafa Reda Al-Azhari, Al-Mujaddid,…hal. 81. 
28 Muhammad Mustafa Abu Zaid, Al-Radd Al-Mubîn 'Ala Talhah al-Miskîn Fi Haqqi 

al-Imâm al-'Allamah al-Duktur 'Ali Jum’ah al-Muwaqqar,...hal. 10. 
29 Ali Jum’ah, Al-Nibrâs fi Tafsîr al-Qur'an al-Karim, Kairo: al-Wâbil al-Sayyib li 

al-Intâj wa al-Nashr wa al-Tawzi', 2009, hal. 10. 



102 

 

 

memahami cara pelaksanaan salat yang disebutkan dalam Al-Qur'an, ia akan 

merujuk pada hadis-hadis yang menjelaskan tata cara salat secara praktis.30 

Keempat, dalam menafsirkan ayat-ayat hukum, Ali Jum’ah sangat 

memerhatikan aspek balaghah (retorika dan keindahan bahasa) Al-Qur'an. Ia 

meyakini bahwa keindahan bahasa Al-Qur'an memiliki pengaruh besar dalam 

proses istinbat (pengambilan kesimpulan hukum). Dengan mengkaji pilihan 

kata, susunan kalimat, dan gaya bahasa Al-Qur'an, seorang penafsir dapat 

menangkap makna yang lebih dalam dan nuansa yang mungkin terlewatkan 

jika hanya melihat makna literal. Contohnya, ia akan menganalisis 

penggunaan kata-kata tertentu untuk memahami mengapa sebuah hukum 

diterapkan dengan cara tertentu. Kelima, ia mendorong keragaman penafsiran 

selama masih berada dalam koridor metodologi yang valid. Jum’ah menyadari 

bahwa Al-Qur'an memiliki kedalaman yang memungkinkan berbagai ulama 

untuk menafsirkannya dengan cara yang berbeda, sesuai dengan latar belakang 

dan fokus keilmuan mereka. Ia mengutip bahwa para ulama, terlepas dari 

perbedaan aliran dan mazhab, menemukan keluasan yang luas untuk 

memahami Al-Qur'an. Ini menunjukkan sikapnya yang inklusif dan 

menghargai perbedaan pendapat dalam tradisi keilmuan. Terakhir, Jum’ah 

mengusulkan sebuah proyek ensiklopedia tafsir (Mu'jam ma Ulifa Hawla al-

Qur'an al-Karim) sebagai wujud dari penghargaannya terhadap warisan 

keilmuan masa lalu. Proyek ini bertujuan untuk mengumpulkan semua karya 

yang pernah ditulis tentang Al-Qur'an, yang menurutnya adalah "catatan ide-

ide kreatif" sepanjang sejarah Islam. Ini adalah bukti nyata bahwa 

metodologinya tidak hanya berfokus pada analisis teks, tetapi juga pada 

pelestarian dan pengembangan warisan intelektual Islam sebagai sebuah 

kesatuan yang utuh.31 

 

B. Karya dan Gagasan Tafsir Ali Jum‘ah 

1. Karya Tulis dan Tafsir 

Ali Jum’ah adalah seorang ulama yang sangat produktif, dengan karya-

karya yang mencakup spektrum luas ilmu-ilmu Islam. Produktivitas ini 

merupakan buah dari penguasaannya yang mendalam terhadap warisan 

keilmuan Islam yang ia peroleh selama bertahun-tahun, baik melalui jalur 

pendidikan formal di Universitas Al-Azhar maupun tradisi sanad yang kuat. 

Karyanya tidak hanya terbatas pada buku-buku, tetapi juga mencakup ribuan 

fatwa yang ia keluarkan, yang semuanya merefleksikan kedalaman dan 

keluasan ilmunya. 

 
30 Mustafa Reda Al-Azhari, Izâlat al-Ghumâmah 'an Sîrah wa Masîrah al-Imam al-

'Allâmah,…hal. 223. 
31 Ali Jum’ah, Al-Nibrâs fi Tafsîr al-Qur'an al-Karim,... hal. 90 



103 
 

 
 

Fokus utama karya tulis Ali Jum'ah terlihat jelas pada ilmu usul fikih. 

Banyak dari buku-bukunya yang secara spesifik membahas metodologi dan 

konsep-konsep mendasar dalam ilmu ini. Beberapa karyanya yang menonjol 

dalam bidang ini antara lain: Al-Mushthalah al-Ushūlī wa al-Tathbīq 'alā 

Ta'rīf al-Qiyās, Al-Ḥukm al-Shar'ī 'inda al-Ushūliyyīn, Al-Nasakh 'inda al-

Ushūliyyīn, Al-Ijmā' 'inda al-Ushūliyyīn, dan Al-Qiyās 'inda al-Ushūliyyīn. Di 

samping itu, ia juga membahas isu-isu kontemporer terkait metodologi ini 

dalam bukunya Qadhiyyat Tajdīd Ushūl al-Fiqh. Dalam disiplin fikih (hukum 

Islam), karyanya sangat berlimpah, terutama yang terwujud dalam bentuk 

fatwa. Spektrum karya Ali Jum'ah juga meluas ke kajian perbandingan mazhab 

dan isu-isu sosial-keagamaan. Ia menulis Al-Madkhal li Dirāsat al-Madzāhib 

al-Fiqhiyyah al-Islāmiyyah dan Al-Mar'ah fī al-Hadhārah al-Islāmiyyah 

bayna Nushūsh al-Shar' wa Turāts al-Fiqh wa al-Wāqi' al-Ma'īsh. Karyanya 

yang berjudul Al-Ṭarīq ilā al-Turāth menunjukkan perhatiannya terhadap 

warisan intelektual Islam secara lebih luas, yang menjadi dasar penting dalam 

metodologi tafsirnya.32 

Secara keseluruhan, karya-karya Ali Jum'ah mencerminkan keluasan 

ilmu, keahlian, dan relevansi pemikirannya, yang menggabungkan kedalaman 

ilmu-ilmu klasik dengan kebutuhan praktis masyarakat modern. Karya-

karyanya juga mencakup penyusunan ensiklopedia, seperti Al-Mawsu'ah al-

Qur'āniyyah al-Mutakhassishah dan Mawsu'ah 'Ulūm al-Hadīts, serta 

berbagai penelitian dan artikel yang dipresentasikan di konferensi 

internasional. Hal ini menunjukkan bahwa produktivitasnya tidak terbatas 

pada buku-buku saja, melainkan juga mencakup kontribusi signifikan dalam 

proyek-proyek ilmiah kolektif. Selama menjabat sebagai Mufti Agung Mesir 

dari tahun 2003, Jum’ah memimpin Dâral-Ifta' al-Misriyyah dan 

mengeluarkan ribuan fatwa yang menjawab persoalan-persoalan umat, dari 

yang bersifat ibadah hingga masalah sosial kontemporer. Fatwa-fatwa ini 

dikumpulkan dan diterbitkan, menjadi rujukan penting bagi kaum Muslimin. 

Pendekatannya dalam fikih dikenal sangat moderat, dengan tetap 

mempertahankan prinsip-prinsip mazhab klasik.33 

Selain itu, Ali Jum'ah juga memiliki banyak karya yang berkaitan 

dengan fatwa, mencerminkan perannya sebagai seorang mufti. Karya-karya 

ini tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga praktis, berisi kumpulan fatwa yang 

relevan dengan kehidupan sehari-hari umat Islam. Beberapa judul yang 

mencerminkan corak ini adalah: Al-Kalim al-Thayyib: Fatāwā 'Ashriyyah, Al-

 
32 ‘Alî Jum‘ah, “Al-Sîrah al-Dzâtiyyah al-Khâshah bi al-Duktûr ‘Ali Jum‘ah,” 

Quranic Thought, https://www.quranicthought.com/ar/books/ -السيرة-الذاتية-الخاصة- بالدكتور-علي
 Juni 2024 (diakses pukul 17.26 WIB, 7 Agustus 2025) hal. 4 3 ,/جمعة

33 Mustafa Reda Al-Azhari, Izalat al-Ghumâmah 'an Sirah wa Masirah al-Imam al-

'Allamah,...hal. 70. 

https://www.quranicthought.com/ar/books/السيرة-الذاتية-الخاصة-بالدكتور-علي-جمعة/
https://www.quranicthought.com/ar/books/السيرة-الذاتية-الخاصة-بالدكتور-علي-جمعة/


104 

 

 

Dīn wa al-Hayāh Fatāwā Mu'āshirah, Fatāwā al-Nisā’, Fatāwā al-Bayt al-

Muslim, dan Shinā'at al-Iftā'. 34 

Sebagai seorang ahli hadis (muhaddits), Ali Jum’ah memiliki sanad 

yang otentik, yang menghubungkannya dengan para ulama hadis terkemuka 

hingga Rasulullah Saw.. Keahliannya ini terbukti dalam karyanya yang sering 

kali menyertakan analisis hadis sebagai penjelas Al-Qur'an dan Sunnah. 

Karyanya seperti Al-Muqaranat al-Tashri'iyyah dan Al-Tajrid menunjukkan 

bagaimana ia mengintegrasikan ilmu hadis untuk memberikan solusi hukum 

yang komprehensif, dan menjadikannya seorang 'Allamah (cendekiawan 

agung).35 

Karya-karya dia juga mencakup bidang tafsir, sirah, dan akidah. 

Sebagai contoh, kitab Al-Nibrās fī Tafsīr al-Qur'ān al-Karīm (Juz I) 

merupakan salah satu karya tafsirnya. kitab tafsir tersebut merupakan 

manifestasi nyata dari metodologi tafsirnya yang unik. Dalam pengantar buku 

ini, ia menjelaskan bahwa tujuan penulisan tafsir ini adalah untuk 

menunjukkan keluasan makna Al-Qur'an yang tidak ada habisnya. Kitab ini 

tidak hanya berfokus pada makna literal ayat, tetapi juga menghubungkannya 

dengan berbagai disiplin ilmu lainnya. Dalam bidang sirah dan akidah, ia 

menulis Sayyidunā Muhammad shallā Allāhu 'alayhi wa sallam Rasūl Allāh 

ilā al-'Ālamīn, serta seri khutbah Jumatnya yang berjudul Al-Silsilah al-

Nūrāniyyah yang membahas berbagai topik, termasuk Al-Qur'an dan Nabi 

Muhammad Saw.36 

Jum’ah juga dikenal memiliki banyak karya dalam bidang tasawuf 

(sufisme), yang ia anggap sebagai dimensi spiritual Islam. Pandangannya 

tentang tasawuf berakar kuat pada tradisi, menekankan pentingnya pensucian 

jiwa dan akhlak mulia. Karyanya di bidang ini memberikan pemahaman yang 

seimbang, menolak pandangan ekstremis, dan menyajikan tasawuf sebagai 

bagian integral dari Islam yang otentik, selaras dengan pemahamannya akan 

Imam al-Allamah. Secara keseluruhan, karya-karya Ali Jum’ah adalah 

cerminan dari seorang ulama yang memiliki pandangan holistik. Ia mampu 

mengintegrasikan berbagai ilmu agama dari ushul fikih, fikih, hadis, hingga 

tasawuf untuk menghasilkan pemikiran yang komprehensif. Karyanya tidak 

hanya berfungsi sebagai sumber pengetahuan, tetapi juga sebagai jembatan 

yang menghubungkan keilmuan klasik dengan kebutuhan masyarakat modern, 

sehingga layak baginya digelari Al-Mujaddid (pembaharu).37 

 
34 ‘Alî Jum‘ah, “Al-Sîrah al-Dzâtiyyah al-Khâshshah bi al-Duktūr ‘Alî Jum‘ah,” 

Quranic Thought,...hal. 2 
35 Mustafa Reda Al-Azhari, , Izâlat al-Ghumâmah 'an Sîrah wa Masîrah al-Imam al-

'Allâmah,...hal. 223. 
36 Alî Jum‘ah, “Al-Sîrah al-Dzâtiyyah al-Khâshshah bi al-Duktūr ‘Alî Jum‘ah,” 

Quranic Thought,...hal. 7 
37 Mustafa Reda Al-Azhari, Al-Mujaddid,...hal. 1. 



105 
 

 
 

 

2. Corak dan Pendekatan Tafsir 

Pendekatan tafsir Ali Jum'ah, sebagaimana tercermin dalam kitab Al-

Nibras, secara fundamental didasarkan pada keyakinan yang mendalam 

terhadap keotentikan dan keuniversalan Al-Qur'an. Corak tafsirnya tidak 

hanya bersifat tekstual, melainkan juga berdimensi metodologis yang 

komprehensif, bertujuan untuk menghidupkan kembali fungsi Al-Qur'an 

sebagai pedoman hidup yang relevan di setiap zaman. Pendekatan ini 

dibangun di atas beberapa prinsip utama yang saling terkait dan membentuk 

sebuah sistem pemahaman yang utuh, yaitu: 

Corak tafsir Ali Jum'ah dimulai dengan penegasan yang kuat terhadap 

otentisitas Al-Qur'an sebagai firman Allah yang tidak ada keraguan di 

dalamnya. Ia menegaskan bahwa Al-Qur'an adalah teks yang terjaga (mashûn) 

dari segala bentuk penambahan atau pengurangan, sebuah fakta yang ia 

dukung dengan bukti sejarah dan penelitian komparatif terhadap manuskrip-

manuskrip mushaf. Keyakinan ini menjadi fondasi utama yang 

memungkinkan setiap huruf dan kata dalam Al-Qur'an memiliki posisi dan 

hikmahnya tersendiri.38 

Pendekatan tafsir Ali Jum'ah sangat menekankan pada analisis 

linguistik yang mendalam. Ia menegaskan bahwa pemahaman yang benar 

harus dimulai dari pemahaman bahasa Arab secara utuh, dengan segala 

karakteristik, kaidah, hukum, dan gaya bahasanya. Perhatiannya tidak hanya 

sebatas pada kata, tetapi juga pada makna yang terkandung dalam setiap huruf 

(huruf al-ma’ani), sebuah pendekatan yang ia sebut sebagai "berinteraksi pada 

tingkat huruf."39 

Ali Jum’ah menggunakan metodologi penafsiran huruf dan kata yang 

menuntut penafsiran pada level yang sangat rinci, yaitu dengan menganalisis 

makna-makna yang terkandung dalam huruf-huruf (huruf al-ma'ani) yang 

digunakan dalam Al-Qur'an. Ia merujuk pada karya ulama terdahulu seperti 

Ibnu Hisyam dalam Mughni al-Labib untuk mengidentifikasi berbagai makna 

yang mungkin terkandung dalam satu huruf. Selain itu, ia juga memperhatikan 

level kata, termasuk fenomena musytarak (satu kata banyak makna), haqiqah 

dan majaz (arti sebenarnya dan kiasan), serta taraduf (sinonim) dalam bahasa 

Arab. 

Salah satu corak utama tafsir Ali Jum’ah adalah keyakinan pada prinsip 

keabsolutan Al-Qur'an (ithlāqiyyah). Prinsip ini berarti bahwa Al-Qur'an tidak 

terbatas pada waktu, tempat, orang, atau kondisi tertentu. Ali Jum'ah secara 

tegas menolak pandangan historis (tārīkhāniyyah) yang membatasi relevansi 

Al-Qur'an hanya pada masa kenabian. Baginya, Al-Qur'an adalah firman Allah 

 
38 Ali Jum’ah, Al-Nibrâs fi Tafsîr al-Qur'an al-Karîm,,...hal. 95 
39 Ali Jum’ah, Al-Nibrâs fi Tafsîr al-Qur'an al-Karim,...hal. 92 



106 

 

 

yang relevan sepanjang masa dan tempat, sebagaimana ia mengutip ayat-ayat 

yang menegaskan misi Nabi Muhammad untuk seluruh alam.40 

Pendekatan keshahihan teks secara utuh (kesatuan al-Qur'an). Di mana 

pendekatan ini menganggap Al-Qur'an sebagai satu kesatuan yang koheren, di 

mana satu bagiannya menjelaskan, menguatkan, dan melengkapi bagian 

lainnya. Menurutnya, pemahaman yang benar tidak bisa diperoleh dengan 

mengisolasi satu ayat, melainkan dengan melihat bagaimana setiap ayat saling 

terhubung untuk membentuk visi holistik. Metodologi ini juga mencakup 

perhatian pada konteks ayat, baik yang mendahuluinya (sabaq), konteksnya 

secara keseluruhan (siyaq), maupun yang mengikutinya (lahaq). 

Corak tafsir Ali Jum'ah sangat berorientasi pada tujuan tertinggi Al-

Qur'an yang berupa Maqāshid al-Qur’ān, yang ia rangkum dalam tiga poros 

utama: ibadah kepada Allah, memakmurkan bumi (‘imārah al-ardh), dan 

menyucikan jiwa (tazkiyah al-nafs). Ia meyakini bahwa ketiga tujuan ini 

menjadi kunci untuk memahami banyak hal dalam Al-Qur'an dan menjadi 

panduan untuk mengimplementasikan ajarannya dalam kehidupan nyata. 

Dalam menafsirkan Al-Qur'an, Ali Jum'ah tidak hanya mengandalkan 

ilmu tafsir semata. Ia menegaskan perlunya membangun di atas warisan ulama 

terdahulu dengan merujuk pada berbagai sumber, seperti kitab-kitab hadis, 

fiqih, sastra, dan bahasa. Baginya, seluruh peradaban Islam telah 

didedikasikan untuk melayani Al-Qur'an, sehingga seorang penafsir harus 

memanfaatkan kekayaan ilmu-ilmu yang ada untuk memahami Kitab suci 

secara komprehensif.41 Ia juga menempatkan ilmu Ushul Fiqh sebagai ilmu 

yang vital dan fundamental dalam metodologi pemahaman Al-Qur'an. 

Menurutnya, Ushul Fiqh adalah ilmu yang matang dan akurat yang 

mengintegrasikan berbagai alat dan metodologi untuk memahami teks suci. 

Melalui Ushul Fiqh, ia dapat memahami kaidah-kaidah pengambilan hukum 

(istinbāth) dan memastikan penafsiran yang dihasilkan tidak bertentangan 

dengan prinsip-prinsip syariah secara keseluruhan.42 

Corak tafsirnya juga tidak hanya berhenti pada pemahaman teoretis, 

melainkan juga berorientasi pada penerapan praktis. Ia menekankan perlunya 

menafsirkan ayat dengan tujuan membangun dan mengembangkan 

masyarakat manusia. Pendekatan ini terlihat dari penafsirannya yang mencari 

"sunah-sunah ilahiyah" dan "sistem nilai" untuk membangun seorang mukmin 

yang kuat, yang ia sebut sebagai perpaduan antara teori dan praktik. Ali Jum'ah 

mengusung pendekatan yang inovatif dan dinamis terhadap Al-Qur'an, yang 

ia sebut sebagai "visi kreatif" (al-taṣawwur al-khallāq), "asosiasi ide" (tadā'ī 

al-afkār), dan "pertanyaan-pertanyaan yang meluas" (al-as’ilah al-

 
40 Ali Jum’ah, Al-Nibrâs fi Tafsîr al-Qur’an al-Karîm,...hal. 93, 94, dan 110 
41 Ali Jum’ah, Al-Nibrâs fi Tafsîr al-Qur’an al-Karîm,...hal. 96 - 111 
42 Ali Jum’ah, Al-Nibrâs fi Tafsîr al-Qur’an al-Karîm,...hal. 109 



107 
 

 
 

mumtaddah). Metodologi ini mengajak penafsir untuk terus-menerus bertanya 

"bagaimana saya menerapkannya?" pada setiap ayat, sehingga memicu 

pemikiran yang terus-menerus dan melahirkan solusi-solusi praktis untuk 

masalah-masalah kontemporer. Ia menyebut Al-Qur'an sebagai kitab petunjuk 

yang keajaibannya tidak pernah berakhir. Lalu Ali Jum'ah menegaskan bahwa 

metodologi ini tidak bersifat kaku, melainkan "terbuka" (maftūḥah). Artinya, 

ia memungkinkan adanya penemuan alat-alat baru untuk menyempurnakan 

pemahaman, yang sejalan dengan perkembangan zaman. Konsep-konsep Al-

Qur'an bersifat abstrak dan abadi, sehingga hukum-hukum temporal harus 

terus berkembang untuk mencapai tujuan-tujuan universalnya.43 

 

C. Profil Kanal YouTube Resmi Ali Jum‘ah 

Setelah membahas karya-karya tulis dan metodologi tafsir Ali Jum’ah, 

penting untuk mengkaji bagaimana ia menggunakan platform digital modern 

untuk menyebarkan pemikirannya. Kanal YouTube resminya menjadi salah 

satu media dakwah paling efektif yang ia gunakan, memungkinkan jangkauan 

audiens yang jauh lebih luas dibandingkan karya-karya cetak. 

1. Konten Kajian Tafsir 

Kanal YouTube resmi Ali Jum’ah, dengan nama pengguna 

@DrAliGomaa, berfungsi sebagai arsip digital dari berbagai kajian, ceramah, 

dan program televisinya. Walaupun kontennya sangat beragam, kajian tafsir 

Al-Qur'an menempati posisi penting dan menjadi salah satu pilar utama di 

kanal tersebut. Konten ini merupakan perpanjangan dari pemikiran tafsirnya 

yang telah ia tulis dalam kitab-kitab, seperti Al-Nibras fi Tafsir al-Qur'an al-

Karim. Kanal YouTube ini secara eksplisit menyatakan diri sebagai "  القناة

جمعة علي  أ.د.  لفضيلة  الوحيدة   Satu-satunya kanal resmi milik Prof. Ali) "الرسمية 

Jum’ah), menegaskan keaslian dan kredibilitas konten yang diunggah. 

Terdapat total 7.897 video di kanal ini yang telah diunggah sejak 8 Februari 

2012, yang disajikan dalam bahasa Arab. Video-video ini mencakup berbagai 

topik keislaman, dan kajian tafsir Al-Qur'an menjadi salah satu fokus 

utamanya.44 

Kajian tafsir Al-Qur'an yang disajikan di kanal ini sangat terperinci dan 

terstruktur. Hingga saat ini, daftar putar (playlist) tafsir Al-Qur'an di kanal 

tersebut memuat 666 video, dengan total penayangan sebanyak 98.084 kali. 

Angka ini menunjukkan minat yang konsisten dari audiens terhadap 

penjelasan ayat-ayat Al-Qur'an secara mendalam. Jumlah video yang besar 

 
43 Ali Jum’ah, Al-Nibrâs fi Tafsîr al-Qur’an al-Karîm,...hal. 96 dan 112 
44 Ali Jum’ah, "DrAliGomaa YouTube Channel," YouTube, 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa (diakses pada 8 Agustus 2025). 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


108 

 

 

dalam daftar putar ini mencerminkan komitmen Ali Jum’ah dalam mengkaji 

Al-Qur'an secara sistematis dan berkelanjutan.45 

Setiap video dalam daftar putar tafsir ini memiliki durasi yang relatif 

singkat, berkisar antara 8 hingga 13 menit. Format ini sangat strategis untuk 

platform YouTube, di mana durasi pendek mempermudah audiens untuk 

mengikuti kajian tanpa harus mengalokasikan waktu yang lama. Durasi yang 

ringkas memungkinkan Ali Jum’ahuntuk fokus pada satu atau beberapa ayat 

dalam setiap sesi, memberikan penjelasan yang padat dan jelas. Gaya 

penyampaian ini membuat materi tafsir yang sering dianggap berat menjadi 

lebih mudah dicerna oleh masyarakat umum.46 

Konten tafsir di kanal YouTube ini merupakan kelanjutan dari program 

kajian yang ia lakukan. Misalnya, video terakhir dalam daftar putar tafsir saat 

ini membahas Surah An-Nisa ayat 49. Hal ini menunjukkan bahwa kajian 

tafsir dia terus berlanjut secara kronologis, memungkinkan audiens untuk 

mengikuti urutan ayat-ayat Al-Qur'an secara sistematis, sebagaimana 

layaknya sebuah kitab tafsir yang disusun secara berurutan.47 

Kajian tafsir yang disampaikan melalui video-video ini juga memiliki 

keterkaitan erat dengan karya-karya tulisnya. Sebagian dari tafsir lisan yang 

dia sampaikan telah dibukukan oleh muridnya, Usamah al-Azhari, dalam 

sebuah kitab yang berjudul Al-Nibras fi Tafsir al-Qur'an al-Karim. Pada jilid 

pertama kitab tersebut, tafsirnya baru sampai pada Surah Al-Baqarah ayat 25. 

Keterkaitan ini menunjukkan bahwa materi di kanal YouTube dan karya 

tulisnya saling melengkapi.48 

Dalam penyampaiannya, Ali Jum’ah sering menggunakan pendekatan 

multidisipliner. Selain tafsir murni, ia juga mengintegrasikan ilmu-ilmu lain 

seperti fikih, hadis, dan tasawuf. Pendekatan ini mencerminkan tradisi 

keilmuan Al-Azhar yang holistik, di mana ilmu-ilmu agama tidak dipisahkan 

satu sama lain. Ia sering mengutip pandangan ulama-ulama klasik, 

menjembatani pemahaman kontemporer dengan tradisi keilmuan Islam yang 

kaya. 

Secara keseluruhan, kanal YouTube ini adalah manifestasi dari visi Ali 

Jum’ah  untuk mendemokratisasi ilmu pengetahuan Islam. Dengan 

menyediakan akses gratis ke ribuan kajiannya, ia memastikan bahwa 

 
45Ali Jum’ah, "Tafsîr Al-Quran Al-Karîm," YouTube playlist,  

https://www.youtube.com/@AzharTvSit   (diakses pada 8 Agustus 2025) 
46 Berdasarkan pengamatan terhadap video-video di kanal YouTube Ali Jum’ah, 

YouTube, https://www.youtube.com/@DrAliGomaa  (diakses pada 8 Agustus 2025). 
47Ali Jum’ah, " Surat an-Nisā’, halaqah 667,  ayat 49  Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm, Prof. 

Dr. ʿ Alī Jum‘ah," YouTube, https://www.youtube.com/@DrAliGomaa (diakses pada 8 Agustus 

2025) 
48 Ali Jum’ah, disusun oleh Usamah al-Azhari, Al-Nibrâs fi Tafsîr al-Qur’an al-

Karîm, jilid 1, Kairo: al-Wâbil al-Sayyib li al-Intâj wa al-Nashr wa al-Tawzi', 2009. 

https://www.youtube.com/@AzharTvSit
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


109 
 

 
 

pemikirannya yang moderat dan berbasis tradisi dapat dijangkau oleh siapa 

saja yang memiliki akses internet. Ia berhasil mengubah platform digital 

menjadi madrasah virtual yang efektif, tempat jutaan orang dapat belajar 

langsung dari seorang ulama terkemuka. 

Kehadiran kanal YouTube ini juga menegaskan peran Ali 

Jum’ahsebagai ulama yang relevan di era digital. Ia tidak hanya mengandalkan 

media tradisional seperti buku dan televisi, tetapi juga secara aktif 

memanfaatkan potensi media sosial untuk berdakwah. Hal ini menunjukkan 

adaptabilitasnya terhadap perubahan zaman tanpa mengorbankan kedalaman 

dan keaslian ilmu yang ia sampaikan. 

2. Gaya Penyampaian dan Target Audiens 

Keberhasilan kanal YouTube ini tidak hanya terletak pada kuantitas 

konten, tetapi juga pada strategi penyebaran informasi yang terstruktur. Kanal 

ini secara tegas menyatakan diri sebagai "القناة الرسمية الوحيدة لفضيلة أ.د. علي جمعة" 

(Satu-satunya kanal resmi milik Prof. Dr. Ali Jum’ah), yang menunjukkan 

keotentikan kontennya. Selain itu, kanal ini juga terhubung dengan ekosistem 

digital lainnya, seperti situs web pribadi draligomaa.com serta akun resmi di 

Facebook, Twitter, dan SoundCloud. Koneksi ini memastikan kontennya 

tersebar luas di berbagai platform dan memudahkan audiens untuk mengakses 

informasi dari sumber yang valid.49 

Kanal ini menunjukkan jejak digital yang signifikan sejak didirikan 

pada 8 Februari 2012. Sejak saat itu, kanal ini telah berkembang menjadi arsip 

yang luar biasa besar, dengan total 106.436.419 kali penayangan video. Angka 

yang fantastis ini mencerminkan produktivitas dan konsistensi Ali 

Jum’ahdalam menyampaikan dakwah melalui media digital. Mayoritas 

kontennya disajikan dalam bahasa Arab, yang menargetkan audiens yang fasih 

berbahasa Arab di seluruh dunia, termasuk di Amerika Serikat tempat kanal 

ini terdaftar.50 

Dalam menyampaikan materinya, Ali Jum’ah dikenal memiliki gaya 

yang tenang dan argumentatif. Ia jarang menggunakan retorika yang 

emosional atau provokatif, melainkan lebih mengandalkan kekuatan dalil dan 

narasi dari kitab-kitab klasik. Pendekatan ini sangat efektif untuk audiens yang 

mencari pemahaman agama yang mendalam dan rasional, jauh dari sensasi. 

Kehadirannya di media digital menunjukkan bahwa ia mampu menjembatani 

pemahaman keilmuan klasik yang mendalam dengan gaya penyampaian yang 

relevan dengan kebutuhan audiens modern. Video-video di kanal ini sering 

menampilkan Ali Jum’ahdalam berbagai latar belakang, mulai dari studio 

televisi hingga majelis ilmu. Keragaman ini menunjukkan fleksibilitasnya 

 
49 “Kanal Resmi Ali Jum’ah,” Deskripsi Kanal YouTube Dr. Ali Gomaa, YouTube, 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa (diakses pada 8 Agustus 2025). 
50 “Informasi Kanal Dr. Ali Gomaa,” Tentang Kanal YouTube Dr. Ali Gomaa, 

YouTube, https://www.youtube.com/@DrAliGomaa/about (diakses pada 8 Agustus 2025). 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa
https://www.google.com/search?q=https://www.youtube.com/%40DrAliGomaa/about


110 

 

 

dalam berdakwah. Terkadang ia memberikan ceramah yang serius, namun di 

lain waktu ia bisa menjawab pertanyaan-pertanyaan ringan dari audiens, 

seperti dalam program "أعلم  Adaptabilitas ini memungkinkan ia untuk ."والله 

menjangkau berbagai segmen masyarakat dengan kebutuhan spiritual yang 

berbeda-beda.51 

Target audiens Ali Jum’ah dari pengamatan penulis melalui kanal 

youtube resminya juga sangat beragam. Dari akademisi dan mahasiswa yang 

mencari referensi ilmiah, hingga masyarakat umum yang ingin mendapatkan 

panduan praktis dalam kehidupan sehari-hari, semuanya bisa menemukan 

konten yang relevan. Meskipun videonya dalam bahasa Arab, dampaknya 

terasa secara global. Para pelajar dari berbagai negara, termasuk Indonesia, 

sering kali mencari dan mempelajari kontennya untuk memperdalam 

pengetahuan keislaman mereka. Kanal ini bukan sekadar platform untuk 

menyiarkan ceramah, melainkan juga sebuah media untuk membangun 

komunitas. Melalui konten-kontennya, ia menginspirasi audiens untuk 

kembali kepada tradisi keilmuan yang moderat dan toleran. Banyak 

pengikutnya yang merasa terbantu dalam memahami Islam secara lebih 

komprehensif, terutama dalam menghadapi isu-isu kontemporer yang rumit.52 

Kehadiran Ali Jum’ah di YouTube memperkuat posisinya sebagai 

ulama terkemuka yang tidak hanya berkarya melalui tulisan, tetapi juga secara 

aktif membentuk lanskap dakwah digital. Ia menggunakan teknologi untuk 

mencapai misi dakwahnya, yaitu menyebarkan pemahaman Islam yang 

berbasis pada tradisi, ilmu pengetahuan, dan moderasi, ke seluruh penjuru 

dunia. Kesuksesan kanal ini juga menunjukkan pergeseran paradigma dalam 

dunia dakwah. Bahwa seorang ulama besar tidak lagi harus terikat pada 

mimbar masjid atau rak-rak buku. Dengan satu klik, pemikiran dan ajarannya 

dapat diakses oleh jutaan orang, melintasi batas-batas geografis dan bahasa, 

menjadikannya teladan bagi para pendakwah di era digital. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
51Ali Jum’ah, “Barnâmij wallâhu a’lam”, Youtube www.youtube.com/@WAllahA3lm 

(diakses pada 8 Agustus 2025). 
52 Berdasarkan pengamatan penulis pada kanal YouTube resmi Ali Jum’ah 

(@DrAliGomaa) https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 8 Agustus 2025). 

http://www.youtube.com/@WAllahA3lm
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


111 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB IV 

URAIAN AYAT-AYAT RIBA DALAM AL-QUR'AN PERSPEKTIF  

ALI JUM‘AH 

 

A. Gambaran Pemakan Riba dan Distorsi Akal (QS. al-Baqarah [2]: 275) 

Ayat ke-275 dari Surah al-Baqarah merupakan titik awal dalam 

serangkaian ayat Al-Qur'an yang secara tegas melarang praktik riba. Ayat ini 

tidak hanya menetapkan larangan hukum, tetapi juga memberikan gambaran 

yang sangat dramatis dan menakutkan tentang kondisi spiritual, psikologis, 

dan fisik para pelakunya. Ali Jum’ah menyajikan penafsiran yang mendalam 

tentang ayat ini, menggabungkan pemahaman tekstual dengan analisis sosial-

historis dan psikologis. Dalam pandangannya, ayat ini menggambarkan 

distorsi akal dan hati sebagai konsekuensi langsung dari praktik riba, baik di 

dunia maupun di akhirat. Penafsiran Ali Jum’ah terhadap   بَا الر ِّ يَأكُْلوُنَ  ينَ  الهذِّ

(orang-orang yang memakan riba) berawal dari pemahaman majas atau kiasan. 

Dalam video ceramahnya, dia menjelaskan bahwa frasa "memakan" bukanlah 

makna harfiah, melainkan metafora untuk "mengambil" atau "mengamalkan" 

riba.1 Penggunaan kata ini mengisyaratkan bahwa riba adalah sesuatu yang 

diharamkan secara total dan masuk ke dalam harta seseorang dengan cara yang 

tidak benar, mengikis keberkahan dan keadilan sosial.2 Larangan ini bertujuan 

 
1 Ali Jum’ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 327 Tafsîr Al-Qur’ân Al-Karîm”, 

YouTube, https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 

00:5. 
2Ali Jum’ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 327 Tafsîr Al-Qur’ân Al-

Karîm”,…menit 02:10. 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


112 

 

 

untuk melindungi masyarakat, khususnya kaum miskin dan berpenghasilan 

rendah, dari eksploitasi dan ketidakadilan yang merusak.3 

Poin sentral dari penafsiran Ali Jum’ah terletak pada analogi yang 

digunakan Al-Qur'an:  ِّ نَ الْمَس ي يتَخََبهطُهُ الشهيْطَانُ مِّ  mereka tidak)  لَا يَقوُمُونَ إِّلاه كَمَا يقَوُمُ الهذِّ

dapat berdiri melainkan seperti berdirinya orang yang kemasukan setan karena 

gila). Dia menafsirkan bahwa kondisi ini merujuk pada kebangkitan di Hari 

Kiamat. Mereka akan bangkit dari kubur dalam keadaan yang tidak normal 

dan tidak seimbang, persis seperti orang yang terkena penyakit epilepsi (ash-

shara'). Kondisi ini, menurut dia, adalah manifestasi fisik dari kekacauan akal 

dan hati yang mereka alami di dunia akibat harta riba yang haram.4 

Ali Jum’ah juga menekankan bahwa pemakan riba dibangkitkan dalam 

keadaan demikian karena mereka melakukan kekeliruan fundamental. Mereka 

berdalih bahwa   بَا ثْلُ الر ِّ  5.(sesungguhnya jual-beli itu sama dengan riba) إِّنهمَا الْبيَْعُ مِّ

Dia menjelaskan bahwa ini adalah argumen yang digunakan oleh orang-orang 

pada masa Jahiliyah untuk melegitimasi riba. Mereka gagal membedakan 

antara al-bay' (jual-beli), yang melibatkan pertukaran barang, usaha, dan 

risiko yang sah, dengan riba, yang merupakan tambahan tanpa imbalan riil. 

Kekeliruan logis ini menjadi pangkal dari kekacauan spiritual dan psikologis 

yang mereka alami. Untuk menepis argumen tersebut, Ali Jum’ah mengutip 

jawaban tegas Al-Qur'an:   بَا الر ِّ مَ  وَحَره الْبيَْعَ   ُ اللَّه  Padahal Allah telah) وَأحََله 

menghalalkan jual-beli dan mengharamkan riba). Dia menegaskan bahwa 

hukum halal dan haram adalah hak prerogatif Allah yang bersifat ta'abbudi, 

artinya perintah yang harus ditaati tanpa perlu mempertanyakan alasan 

logisnya.6 Ini serupa dengan kewajiban salat Zuhur empat rakaat, yang 

menjadi aturan yang harus dipatuhi semata-mata karena perintah Ilahi. 

Penjelasan ini memperkuat dimensi teologis dalam pelarangan riba, di mana 

ketaatan kepada hukum Allah adalah landasan utama, melampaui 

pertimbangan rasional manusia. 

Pandangan Ali Jum’ah ini sejalan dengan penafsiran para ulama klasik. 

Imam at-Tabari, dalam tafsirnya, mencatat riwayat-riwayat dari para sahabat 

dan tabi'in yang menguatkan interpretasi ini. At-Tabari mengutip Qatadah, al-

Rabi’, al-Suddi, dan al-Dhahhak yang menyatakan bahwa pemakan riba akan 

dibangkitkan pada Hari Kiamat dalam keadaan gila atau tidak seimbang akibat 

 
3 Ali Jum’ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 327 Tafsîr Al-Qur’ân Al-

Karîm”,…menit 01:13. 
4 Ali Juma'a, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 328 Tafsîr Al-Qur’ân Al-Karîm”, 

YouTube, https://www.youtube.com/@DrAliGomaa,, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 

04:06. 
5 Ali Jum’ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 328 Tafsîr Al-Qur’ân Al-

Karîm”,…menit 08:08 
6 Ali Jum’ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 328 Tafsîr Al-Qur’ân Al-

Karîm,…menit 05:00 - 08:52 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


113 
 

 
 

dari khabal (kegilaan) yang disebabkan oleh setan.7 At-Tabari menegaskan 

bahwa frasa   المس من  الشيطان   (dikacaukan oleh setan dari sentuhan) يتخبطه 

merujuk pada kondisi gila yang disebabkan oleh sentuhan setan, yang mana 

kondisi tersebut merupakan hukuman bagi para pemakan riba. 

Senada dengan at-Tabari, Imam Ibn Katsir juga mengutip berbagai 

riwayat yang mendukung penafsiran ini. Dia meriwayatkan dari Ibnu Abbas 

bahwa pemakan riba akan dibangkitkan dalam keadaan gila dan dicekik. Lebih 

jauh, Ibn Katsir menyajikan hadis dari Abu Said al-Khudri yang menceritakan 

bahwa Nabi Muhammad Saw. dalam perjalanan Isra’ Mi’raj melihat 

sekelompok orang yang perutnya seperti rumah dan dipenuhi ular. Ketika 

ditanya, Jibril menjawab bahwa mereka adalah para pemakan riba.8 Riwayat-

riwayat ini memperkuat gambaran visual dan eskatologis yang keras tentang 

nasib para pemakan riba, yang sejalan dengan penjelasan Ali Jum’ah. 

Tidak hanya ulama klasik, tafsir kontemporer juga mengamini makna 

kiasan dari ya'kuluna al-riba. Wahbah al-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir 

menjelaskan bahwa "memakan" adalah metafora untuk "mengambil" atau 

"menggunakan" riba, karena penggunaan utama harta adalah untuk makan.9 

Al-Zuhaili juga memperluas hukuman riba tidak hanya kepada pemakan, 

tetapi juga kepada semua pihak yang terlibat. Hal ini senada dengan poin Ali 

Jum’ah yang mengutip hadis Nabi Muhammad Saw. yang melaknat pemberi, 

penerima, saksi, dan juru tulis dalam transaksi riba, menunjukkan bahwa 

dosanya ditanggung bersama.10 

Meskipun demikian, ada pandangan yang sedikit berbeda namun 

saling melengkapi. Muhammad Rashid Rida dalam Tafsir al-Manar 

mengemukakan bahwa yaqûmu bisa juga diartikan sebagai "berdiri" atau 

"bertingkah laku" di dunia.11 Dia berpendapat bahwa perilaku pemakan riba 

dan para spekulan pasar modal cenderung tidak teratur, gelisah, dan kacau, 

mirip dengan orang yang terkena kegilaan. Rashid Rida mengaitkan kondisi 

ini dengan efek psikologis dari kegilaan harta yang menyebabkan perilaku 

abnormal. Meskipun dia mengakui pandangan mayoritas tentang kebangkitan 

di akhirat, dia melihat bahwa takhabbat ini juga memiliki manifestasi nyata 

 
7 Muhammad Ibn Jarir at-Tabari, Jâmi' al-Bayân 'An Ta'wil Ayi al-Qur'ân, vol. 6, 

Mekah: Dar at-Tarbiyah wa at-Turats, t.t, hal. 10-11. 
8 Isma'il ibn Umar ibn Katsir, Tafsîr al-Qur'ân al-'Azîm, vol. 2, Beirut: Dar al-Kutub 

al-'Ilmiyah, 1998, hal. 278 
9 Wahbah az-Zuhaili, al-Tafsîr al-Munîr fî al-‘Aqîdah wa al-Syarî'ah wa al-Manhâj, 

vol. 3 Damaskus: Dar al-Fikr, 1991, hal. 84 
10Ali Jum’ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 327 Tafsir al-Qur’an al-

Karim”,…menit 07:22-07:31 
11 Muhammad Rashid Rida, Tafsîr al-Qur'ân al-Hakîm (Tafsîr al-Manâr), vol. 3, 

Kairo: al-Ha'iah al-Misriyah al-'Ammah li al-Kitab, 1990, hal. 79. 



114 

 

 

dalam kehidupan dunia.12 Pandangan Rashid Rida ini memberikan jembatan 

interpretasi yang relevan dengan realitas ekonomi modern. 

Selanjutnya, Ali Jum’ah menghubungkan penafsiran ini dengan 

konteks historis mata uang pada masa Nabi Muhammad Saw., yaitu dinar emas 

dan dirham perak.13 Menurutnya, pemahaman mengenai sistem moneter ini 

sangat penting untuk memahami larangan riba. Pada masa itu, dinar adalah 

koin emas murni yang berasal dari Romawi, dengan berat sekitar 4.21 gram, 

sementara dirham adalah koin perak dari Persia.14 Penggunaan mata uang 

berbasis komoditas ini menjadi landasan bagi pemahaman para ulama tentang 

riba, di mana riba berlaku untuk emas dan perak karena keduanya berfungsi 

sebagai alat tukar dan penyimpan nilai. 

Ali Jum’ah juga menyoroti peran Khalifah Umar bin Khattab dalam 

mereformasi mata uang. Pada masanya, Umar menstandardisasi berbagai jenis 

dirham yang beredar menjadi satu dirham Islam dengan berat standar sekitar 

2.9 gram.15 Stabilitas nilai tukar juga menjadi poin penting, di mana pada era 

Nabi, satu dinar emas memiliki nilai yang setara dengan sepuluh dirham 

perak.16 Namun, rasio ini kemudian berubah seiring waktu, menunjukkan 

bagaimana nilai komoditas relatif dapat bergeser, sebuah fakta yang penting 

untuk dipahami dalam konteks ekonomi Islam. 

Pergeseran mendasar dari mata uang berbasis komoditas ke uang fiat  

modern menjadi salah satu fokus analisis Ali Jum'ah. Dia menjelaskan bahwa 

emas dan perak, dengan pasokannya yang terbatas dari tambang, secara alami 

berfungsi sebagai penjaga nilai yang mencegah inflasi dari dalam sistem.17 

Peran mereka sebagai alat tukar, pengukur nilai, dan penyimpan kekayaan 

diakui secara historis. Di sisi lain, uang fiat  awalnya diperkenalkan sebagai 

kuitansi yang bisa ditukarkan dengan emas, yang disimpan di bank-bank.18 

 
12 Muhammad Rashid Rida, Tafsîr al-Qur'ân al-Hakîm (Tafsîr al-Manâr), vol. 

3,…hal. 80 
13 Ali Jum'ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 329 Tafsîr Al-Qur’ân Al-Karîm”, 

YouTube, https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 

01:11. 
14 Ali Jum'ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 329 Tafsîr Al-Qur’ân Al-

Karîm”,…menit 01:28, 03:34 
15 Ali Juma'a, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 329 Tafsîr Al-Qur’ân Al-

Karîm”,…menit 03:34 
16 Ali Jum'ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 330 Tafsîr Al-Qur’ân Al-Karîm”, 

YouTube, https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 

04:53. 
17 Ali Jum'ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 330 Tafsîr Al-Qur’ân Al-Karîm”, 

YouTube, https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 

00:47 
18 Ali Jum'ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 330 Tafsîr Al-Qur’ân Al-

Karîm”,…menit 03:29 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


115 
 

 
 

Transisi ini mencapai puncaknya pada tahun 1916, ketika bank-bank 

secara bertahap menghentikan penukaran uang fiat  dengan emas, menandai 

berakhirnya standar emas dan dimulainya era uang fiat.  Menurut Ali Jum’ah, 

peristiwa ini adalah awal mula masalah ekonomi global karena 

memungkinkan pemerintah untuk mencetak uang tanpa batas, jauh melampaui 

cadangan emas yang mereka miliki. Akibatnya, inflasi yang tidak terkendali 

terjadi, merugikan masyarakat berpenghasilan tetap dan menciptakan 

ketidakadilan ekonomi yang ia kaitkan dengan esensi riba. Meskipun 

demikian, Ali Jum’ah juga mencatat pandangan menarik dari al-Syafi’iyah  

yang berpendapat bahwa tidak ada riba pada uang kertas atau uang fiat , 

bahkan jika uang tersebut beredar luas sebagai mata uang.19 Ini menunjukkan 

bahwa isu uang fiat  dalam konteks riba merupakan topik yang kompleks dan 

telah menjadi bahan perdebatan panjang di kalangan ulama. Namun, bagi Ali 

Jum’ah, pergeseran ke uang fiat dan inflasi yang diakibatkannya adalah bentuk 

distorsi ekonomi yang merugikan dan secara moral sejalan dengan kerusakan 

yang ditimbulkan oleh riba. 

Dengan demikian, analisis historis Ali Jum’ah menempatkan 

pelarangan riba dalam kerangka yang lebih luas. Riba tidak hanya dipahami 

sebagai transaksi haram secara teologis, tetapi juga sebagai peringatan 

terhadap sistem ekonomi yang tidak adil dan korup. Distorsi akal dan hati yang 

dialami pemakan riba, sebagaimana digambarkan dalam ayat, dapat diartikan 

sebagai konsekuensi dari pengamalan sistem ekonomi yang menyimpang dari 

prinsip-prinsip keadilan, baik dalam konteks mata uang tradisional maupun 

modern. Kesimpulan dari analisis perbandingan tafsir ini menunjukkan 

adanya konsensus yang kuat di antara ulama klasik dan kontemporer mengenai 

makna fundamental ayat riba. Ali Jum’ah, at-Tabari, Ibn Katsir, dan al-Zuhaili 

semuanya sepakat bahwa ya'kuluna ar-riba adalah kiasan untuk mengambil 

atau menggunakan harta riba, dan hukuman yatakhabbaṭuhū ash-shaythān 

min al-mass adalah gambaran kondisi tidak seimbang di Hari Kiamat. 

Konsistensi ini menegaskan bahwa pemahaman tekstual dan eskatologis ayat 

ini telah mapan, didukung oleh riwayat-riwayat sahih yang memperkuat pesan 

peringatan yang keras dari Allah. 

Namun, yang membedakan tafsir Ali Jum’ah dari tafsir-tafsir lain 

adalah kemampuannya untuk menjembatani pemahaman klasik dengan isu-

isu ekonomi modern. Sementara at-Tabari dan Ibn Katsir fokus pada aspek 

naratif dan hadis, Ali Jum’ah melangkah lebih jauh dengan menganalisis 

sejarah mata uang, dari dinar/dirham hingga uang fiat modern (fiat money), 

untuk menjelaskan akar masalah ekonomi yang ia kaitkan dengan riba. 

Pendekatan ini memberikan relevansi yang lebih tajam bagi pembaca 

 
19Ali Jum'ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 330 Tafsîr Al-Qur’ân Al-

Karîm”,…menit 01:56 - 05:36 



116 

 

 

kontemporer, menunjukkan bahwa takhabbat (kekacauan) yang dialami 

pemakan riba tidak hanya terjadi di akhirat, tetapi juga memiliki manifestasi 

dalam sistem ekonomi yang tidak adil di dunia. Dengan demikian, tafsirnya 

tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga memberikan kritik sosial dan 

ekonomi yang mendalam. 

 

B. Penghapusan Keberkahan Harta Riba dan Ganjaran bagi yang 

Bersedekah (QS. al-Baqarah [2]: 276) 

Ayat 276 dari Surah al-Baqarah,  ِّدقَاَت بَا وَيرُْبِّي الصه ُ الر ِّ  merupakan ,يمَْحَقُ اللَّه

kelanjutan logis dari ayat sebelumnya. Jika ayat 275 menjelaskan kondisi 

eskatologis dan psikologis pemakan riba, maka ayat ini menyajikan 

konsekuensi nyata dari praktik riba dan sedekah, baik di dunia maupun di 

akhirat. Ali Jum’ah menafsirkan ayat ini sebagai representasi dari dua hukum 

ilahiah yang saling berlawanan: satu menghancurkan, dan yang lain 

menumbuhkan.20 Dalam pandangannya, Allah memusnahkan riba dan 

menumbuhkan sedekah, menunjukkan sebuah pertentangan fundamental 

antara keberkahan yang hakiki dengan kehancuran yang tersembunyi. 

Ali Jum’ah  menjelaskan frasa  بَا ُ الر ِّ  (Allah memusnahkan riba) يَمْحَقُ اللَّه

sebagai kebalikan dari keberkahan (barakah).21 Ia berpendapat bahwa 

meskipun harta riba secara kuantitas mungkin terlihat bertambah, namun 

sejatinya keberkahannya telah dicabut. Dalam beberapa video, dia 

menggarisbawahi bahwa kehancuran ini tidak selalu terlihat secara langsung, 

tetapi dapat berupa musibah, penyakit, atau hilangnya ketenangan batin yang 

membinasakan harta dari sisi yang tidak terduga.22 Pandangan ini 

menunjukkan bahwa kekayaan yang diperoleh dari riba, meski melimpah, 

tidak akan membawa kebahagiaan sejati dan kebermanfaatan jangka panjang. 

Penafsiran ini diperkuat oleh ulama tafsir klasik. At-Tabari menjelaskan 

bahwa yamhaqu berarti "mengurangi" atau "menghilangkan".23 Ia mengutip 

riwayat dari Abdullah bin Mas'ud yang menisbatkan sebuah hadis kepada Nabi 

Muhammad saw., "Sesungguhnya riba itu, meskipun banyak, pada akhirnya 

akan menjadi sedikit."24 Hadis ini secara eksplisit menguraikan makna maḥq 

sebagai pemusnahan yang terjadi di dunia, di mana harta riba akan lenyap 

melalui berbagai cara. Hal ini menegaskan bahwa janji Allah untuk 

 
20Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 275-276,” YouTube, 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 00:45. 
21Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 275-276”,… menit 02:05 
22Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 275-276”,… menit 00:17 
23 Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jamî' al-Bayân 'an Ta'wîl Âyi al-Qur'ân, vol. 6, 

Makkah: Dar at-Tarbiyah wa at-Turats, t.th., hal. 15. 
24 Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jamî' al-Bayân 'an Ta'wîl Âyi al-Qur'ân, vol. 6,… 

hal. 16. 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


117 
 

 
 

memusnahkan riba adalah sebuah keniscayaan yang akan dialami oleh para 

pelakunya. 

Tafsir al-Qurthubi juga menguatkan penafsiran serupa, di mana 

yamhaqu Allahu al-riba diartikan sebagai yudzhîb barakatah, yaitu 

menghilangkan keberkahannya. Al-Qurthubi juga mengutip pendapat dari 

Ibnu Abbas yang mengatakan bahwa makna maḥq di akhirat adalah tidak 

diterimanya sedekah, haji, jihad, atau amal kebaikan lainnya dari harta riba.25 

Dengan demikian, kehancuran riba memiliki dua dimensi: kehancuran di 

dunia dalam bentuk hilangnya keberkahan, dan kehancuran di akhirat dalam 

bentuk tidak diterimanya amal perbuatan yang berasal dari harta haram. 

Penafsiran kontemporer, seperti yang diungkapkan oleh Muhammad 

Rashid Rida, memberikan dimensi sosial-psikologis terhadap maḥq ini. Rida 

menolak interpretasi harfiah yang menganggap harta riba pasti akan hilang 

secara fisik, karena hal itu tidak selalu sesuai dengan realitas yang disaksikan. 

Sebaliknya, ia berpendapat bahwa maḥq lebih merujuk pada kehancuran sosial 

dan mental. Menurutnya, pemakan riba akan menghadapi permusuhan dari 

masyarakat, khususnya kaum miskin, yang bisa berujung pada kerusakan harta 

dan jiwa.  

Lebih lanjut, Rashid Rida juga mengaitkan maḥq dengan kondisi 

mental pemakan riba, yang seringkali dihinggapi waswas dan kecemasan 

berlebihan terhadap harta mereka.26 Mereka menjadi terlalu sibuk dengan 

harta hingga mengabaikan hak-hak diri, keluarga, dan orang lain. Sikap 

serakah dan obsesif ini pada akhirnya akan merusak kehidupan mereka 

sendiri, jauh dari kenikmatan sejati yang seharusnya didapatkan dari 

kekayaan. Tafsiran ini memberikan konteks yang lebih dalam dan relevan 

dengan realitas modern tentang dampak psikologis dari ketidakadilan 

ekonomi. 

Berbeda dengan riba, ayat ini melanjutkan dengan janji ilahi,  وَيرُْبِّي

دقَاَتِّ    'Ali Jum’ah menjelaskan bahwa irbā .(dan menumbuhkan sedekah)  الصه

adalah kebalikan dari maḥq. Ia berpendapat bahwa irbā' tidak hanya berarti 

pertumbuhan kuantitas, tetapi juga pertumbuhan kualitas dan keberkahan yang 

berkelanjutan.27 Sedekah adalah fondasi dari ekonomi yang adil, di mana harta 

yang dikeluarkan untuk fakir miskin tidak akan berkurang, melainkan justru 

akan bertambah dan mendatangkan berkah bagi pemberinya. 

Imam at-Tabari, dalam tafsirnya, juga menjelaskan yurby al-shadaqât 

sebagai "Allah melipatgandakan pahalanya" dan "menumbuhkannya bagi 

 
25 Abu Abdillah al-Qurthubi, al-Jâmi' li Ahkâm al-Qur'ân, vol. 3, Kairo: Dar al-

Kutub al-Misriyah, 1964, hal. 362. 
26 Muhammad Rashid Rida, Tafsîr al-Qur'ân al-Hakîm (Tafsîr al-Manâr), vol. 4, 

Kairo: al-Ha'iah al-Misriyah al-'Ammah li al-Kitab, 1990, hal. 83 
27Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 275-276”, YouTube, 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 00:58 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


118 

 

 

pelakunya." Ia kemudian mengutip sebuah hadis dari Abu Hurairah yang 

diriwayatkan dari Nabi Muhammad Saw., "Sesungguhnya Allah menerima 

sedekah dan mengambilnya dengan tangan kanan-Nya, lalu Ia 

menumbuhkannya untuk salah satu dari kalian, sebagaimana salah satu dari 

kalian menumbuhkan anak kuda atau anak untanya, hingga sesuap makanan 

menjadi sebesar Gunung Uhud."28 Hadis ini memberikan gambaran yang 

sangat kuat tentang pertumbuhan pahala sedekah yang tidak terhingga. 

Ali Jum’ah menghubungkan konsep sedekah ini dengan dampak 

sosialnya. Ia menyoroti bahwa larangan riba dan anjuran sedekah menciptakan 

masyarakat yang saling berbagi antara orang kaya dan miskin, yang kuat dan 

yang lemah. Sistem ini, menurut dia, adalah kunci dari kemerdekaan politik 

dan kecukupan ekonomi. Ia mencontohkan masa kepemimpinan Khalifah 

Umar bin Abd al-Aziz, di mana berkat ketaatan masyarakat dalam menunaikan 

zakat, tidak ada lagi orang yang membutuhkan sedekah.29 Contoh historis ini 

menjadi bukti nyata bagaimana perintah Ilahi dapat mewujudkan tatanan 

sosial yang ideal dan adil. 

Tafsir al-Qurthubi juga menjelaskan yurby al-shadaqāt sebagai 

pertumbuhan di dunia melalui keberkahan dan pertumbuhan di akhirat melalui 

pahala yang berlipat ganda. Ia juga mencatat adanya variasi bacaan ayat ini 

yang diriwayatkan dari Ibnu az-Zubair, yaitu yumahhiqu (dengan tasydid pada 

ha') dan yurabbi (dengan tasydid pada ba').30 Meskipun demikian, makna 

dasarnya tetap sama, riba dimusnahkan dan sedekah dilipatgandakan. Poin ini 

menegaskan konsensus di kalangan ulama mengenai inti dari ayat tersebut. 

Ayat 276 diakhiri dengan peringatan tegas,   ٍبُّ كُله كَفهارٍ أثَِّيم ُ لَا يُحِّ  Dan) وَاللَّه

Allah tidak menyukai setiap orang yang sangat ingkar dan sangat berdosa). Ali 

Jum’ah menafsirkan frasa ini dengan memberikan penekanan pada kata 

kaffârin dan atsîm, yang merupakan bentuk superlatif. Penggunaan bentuk ini 

menunjukkan bahwa yang dibenci Allah adalah mereka yang tidak hanya 

ingkar atau berdosa, tetapi yang berlebihan dalam pengingkaran dan dosa. 

Menurut dia, mereka adalah orang-orang yang secara sadar menolak nikmat 

Allah dan mempraktikkan riba, serta menahan diri dari bersedekah.31 

Tafsir al-Munir, yang ditulis oleh Wahbah az-Zuhaili, juga 

mengartikan kaffârin atsîm sebagai "orang yang teguh pada kekufurannya 

dengan menghalalkan riba" dan "orang yang berdosa dengan memakan riba, 

 
28 Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jamî' al-Bayân 'an Ta'wîl Âyi al-Qur'ân, vol. 6, 

Mekah: Dar at-Tarbiyah wa at-Turats, t.th, hal. 16. 
29 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 275-276”, YouTube,…menit 01:19 
30 Abu Abdillah al-Qurthubi, al-Jâmi’ li Ahkâm al-Qur’ân, vol. 3, Kairo: Dar al-

Kutub al-Misriyah, 1964, hal. 362.  
31 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 275-276”,…menit 03:34  



119 
 

 
 

dan berlebihan dalam dosa."32 Ini menunjukkan bahwa kombinasi kedua kata 

tersebut secara spesifik ditujukan kepada orang yang tidak hanya melakukan 

dosa riba, tetapi juga menganggapnya halal, sebuah sikap yang menunjukkan 

keangkuhan dan pengingkaran terhadap perintah Allah. 

Sementara itu, at-Tabari menjelaskan bahwa wallâhu lâ yuhibbu kulla 

kaffârin atsîm adalah peringatan bahwa Allah akan menghukum mereka yang 

tidak bersyukur dan mendustakan kebenaran.33 Dengan demikian, orang yang 

memakan riba digambarkan sebagai pribadi yang tidak hanya melakukan 

pelanggaran hukum, tetapi juga menunjukkan karakter spiritual yang rusak, 

mereka tidak berterima kasih atas karunia Allah dan terus menerus melakukan 

dosa. 

Peringatan wallahu la yuhibbu dalam ayat ini memiliki konsekuensi 

yang sangat besar. Ali Jum’ah menjelaskan bahwa bughdhu Allah (kebencian 

Allah) berarti tidak adanya keberkahan, kemurkaan Ilahi, dan tidak adanya 

pahala.34 Hal ini sangat kontras dengan mereka yang dicintai Allah, yang akan 

berada di bawah naungan Arasy pada Hari Kiamat, sebagaimana diriwayatkan 

dalam hadis. Dengan demikian, ayat ini tidak hanya memberikan 

perbandingan antara maḥq dan irbā', tetapi juga antara dua jenis manusia: yang 

dicintai dan yang dibenci Allah. 

Secara keseluruhan, ayat 276 Surah al-Baqarah, sebagaimana 

ditafsirkan oleh Ali Jum’ah, merupakan fondasi etika ekonomi Islam. Ayat ini 

tidak hanya melarang riba tetapi juga menyingkap dampak destruktifnya, baik 

dalam dimensi materi maupun spiritual. Sebaliknya, ia menganjurkan sedekah 

sebagai antitesis yang membangun, menjanjikan pertumbuhan dan 

keberkahan, serta membentuk masyarakat yang adil dan seimbang. Kedua ayat 

ini secara bersamaan menegaskan bahwa pilihan antara riba dan sedekah 

adalah pilihan antara kehancuran dan keberkahan, antara kemurkaan dan cinta 

Allah. 

Fenomena mahq atau pemusnahan riba, dalam perspektif Ali Jum’ah, 

tidak hanya terbatas pada hilangnya keberkahan secara spiritual, tetapi juga 

memiliki manifestasi nyata dalam sistem moneter modern. Sebagaimana 

dijelaskan dalam video ceramahnya, dia mengaitkan fenomena ini dengan 

berakhirnya standar emas pada tahun 1916.35 Ketika uang fiat  tidak lagi 

didukung oleh emas, pemerintah memiliki kebebasan untuk mencetak uang 

tanpa batas. Proses ini menciptakan inflasi, yang pada hakikatnya adalah erosi 

 
32 Wahbah az-Zuhaili at-Tafsîr al-Munîr fî al-Aqîdah Wa al-Syarî'ah wa Al-Manhâj, 

vol. 3 Damaskus: Dar al-Fikr, 1991, hal. 84 
33 Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jamî' al-Bayân 'an Ta'wîl Âyi al-Qur'ân,  vol. 

6,…hal. 16. 
34 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 275-276”,…menit 06:55 
35 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 275, halaqah 331”, YouTube, 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, menit 04:50 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


120 

 

 

nilai mata uang. Inflasi ini, menurut dia, adalah bentuk mahq yang sistemik, 

di mana kekayaan masyarakat, terutama kaum miskin dan berpenghasilan 

tetap, dimusnahkan secara perlahan. 

Aspek mahq juga memiliki dimensi sosial yang mendalam. 

Muhammad Rashid Rida dalam Tafsir al-Manar secara khusus menjelaskan 

bahwa salah satu bentuk pemusnahan harta riba adalah permusuhan yang 

timbul dari masyarakat. Seorang pemakan riba, yang memeras orang-orang 

yang membutuhkan, akan dibenci oleh kaum miskin. Kebencian ini dapat 

berujung pada konflik sosial, yang tidak hanya merugikan harta benda, tetapi 

juga mengancam keselamatan jiwa. Kehancuran sosial ini menjadi bukti nyata 

bahwa sistem ekonomi yang dibangun di atas riba tidak akan pernah kokoh, 

melainkan rapuh dan penuh dengan potensi konflik. 

Di sisi lain, mahq juga berdampak pada kondisi psikologis pelaku riba. 

Rashid Rida mengemukakan bahwa pemakan riba sering kali dilanda 

kecemasan dan obsesi berlebihan terhadap harta mereka.36 Mereka disibukkan 

dengan kekayaan hingga melalaikan hak-hak diri, keluarga, dan masyarakat. 

Kondisi ini dapat menyebabkan mereka mengambil risiko berbahaya, yang 

pada akhirnya dapat berujung pada kehancuran finansial atau bahkan fisik. Hal 

ini menguatkan interpretasi Ali Jum’ah tentang takhabbat (kegilaan) yang 

dialami pemakan riba, di mana distorsi akal dan hati menjadi hukuman yang 

nyata di dunia. 

Berbeda secara diametral, irbâ' al-shadaqât (pertumbuhan sedekah) 

juga memiliki dampak sosial dan psikologis yang positif. Sedekah tidak hanya 

mendistribusikan kekayaan, tetapi juga memperkuat ikatan sosial antara si 

kaya dan si miskin. Ketika kaum berada memberikan bantuan kepada kaum 

yang lemah, rasa saling percaya dan kasih sayang akan tumbuh. Inilah yang 

mendorong kebebasan politik dan kemandirian ekonomi, sebagaimana 

dicontohkan pada masa pemerintahan Umar bin Abdul Aziz. Komitmen 

terhadap sedekah menciptakan masyarakat yang mandiri dan sejahtera, di 

mana tidak ada lagi orang yang membutuhkan karena setiap individu merasa 

menjadi bagian dari kesatuan yang saling membantu.37 

Secara ringkas, ayat 276 dari Surah al-Baqarah, melalui penafsiran Ali 

Jum’ah yang didukung oleh ulama klasik dan kontemporer, menyajikan 

dualisme yang fundamental dalam etika ekonomi Islam. Riba adalah hukum 

yang merusak dan memusnahkan, tidak hanya secara finansial, tetapi juga 

secara sosial dan psikologis. Sebaliknya, sedekah adalah hukum yang 

membangun dan menumbuhkan, menciptakan keberkahan, keharmonisan 

sosial, dan kemandirian ekonomi. Dengan demikian, ayat ini menjadi fondasi 

 
36 Muhammad Rashid Rida, Tafsîr al-Qur'ân al-Hakîm (Tafsîr al-Manâr), vol. 4, 

Kairo: al-Ha'iah al-Misriyah al-'Ammah li al-Kitab, 1990, hal. 83. 
37 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 275-276”,…menit 01:19. 



121 
 

 
 

yang kokoh bagi umat Islam untuk memilih jalan yang diberkahi, yaitu 

meninggalkan praktik yang merusak dan merangkul praktik yang membangun 

masyarakat. Secara komparatif, tafsir Ali Jum’ah menunjukkan persamaan 

fundamental dengan ulama klasik seperti Imam at-Tabari dan al-Qurthubi. 

Semua menafsirkan mahq sebagai hilangnya keberkahan dan irbâ' sebagai 

pertumbuhan pahala, mengutip hadis-hadis yang sama untuk menguatkan 

penafsiran mereka. Konsistensi ini menunjukkan adanya konsensus yang 

mapan di antara para ulama mengenai inti pesan ayat, yaitu bahwa riba adalah 

jalan menuju kehancuran, baik di dunia maupun di akhirat, sedangkan sedekah 

adalah jalan menuju keberkahan dan kelimpahan. Perbedaan tafsir lebih 

terletak pada perluasan makna, di mana tafsir modern memberikan dimensi 

yang lebih relevan dengan konteks kekinian. 

Di sisi lain, keunikan tafsir Ali Jum’ah terletak pada kemampuannya 

menyintesis pandangan klasik dengan analisis realitas ekonomi kontemporer. 

Dia memperluas konsep mahq dari kehancuran personal (sebagaimana diulas 

oleh Rashid Rida) menjadi kehancuran yang sistemik, dengan 

menghubungkannya pada inflasi akibat berakhirnya standar emas. Pendekatan 

ini tidak menolak tafsir klasik, melainkan memberikan konteks baru yang 

menjadikan peringatan Al-Qur'an terhadap riba terasa sangat relevan dan 

mendesak di era modern. Dengan demikian, tafsir Ali Jum’ah berfungsi 

sebagai jembatan yang kuat, menghubungkan pemahaman spiritual dan 

eskatologis dari ulama terdahulu dengan tantangan ekonomi yang dihadapi 

umat Islam saat ini. 

 

C. Ganjaran Kebaikan dan Peringatan Keras terhadap Riba (QS. Al-

Baqarah [2]: 277-278) 

Setelah menjelaskan konsekuensi pemusnahan riba dan pertumbuhan 

sedekah, Al-Qur'an melanjutkan dengan memberikan peringatan yang sangat 

tegas. Ayat 277 dan 278 dari Surah al-Baqarah merupakan pasangan ayat yang 

saling melengkapi. Ayat 277 menawarkan janji pahala dan ketenangan bagi 

orang-orang beriman yang taat, sementara ayat 278 secara langsung 

memerintahkan para mukmin untuk meninggalkan sisa-sisa riba, dengan 

ancaman tersirat bagi mereka yang menolak. Kedua ayat ini secara bersamaan 

membentuk sebuah kerangka motivasi dan peringatan yang kuat untuk 

menegakkan etika ekonomi yang adil. Ayat 277 berbunyi:  

رَبِِِّّّ  اَجْرُهُمْ عِّنْدَ  لَهمُْ  وةَ  الزَّك  وَا تَ وُا  الصَّل وةَ  وَاقَاَمُوا  تِّ  لِّح  الصّ  وَعَمِّلُوا  ا مَنُ وْا  الَّذِّيْنَ  وَلَا خَوْف  اِّنَّ  مْۚ 
 عَلَيْهِّمْ وَلَا هُمْ يَُْزَنُ وْنَ 

“Sesungguhnya orang-orang yang beriman, beramal saleh, menegakkan salat, 

dan menunaikan zakat, mereka mendapat pahala di sisi Tuhannya. Tidak ada 

rasa takut pada mereka dan tidak (pula) mereka bersedih.” 



122 

 

 

Ayat ini secara eksplisit menguraikan empat pilar utama keimanan 

yang akan membawa keselamatan dan kebahagiaan sejati. Ali Jum’ah 

menafsirkan ayat ini sebagai jaminan ilahi bahwa mereka yang memenuhi 

kriteria tersebut akan mendapatkan pahala besar dari Allah. Mereka akan 

terbebas dari rasa takut dan kesedihan di dunia maupun di akhirat, sebuah 

kondisi yang kontras dengan kegelisahan yang menyelimuti para pemakan 

riba.38 

Muhammad Sayyid Tantawi dalam Tafsir al-Wasit menjelaskan bahwa 

 di sini adalah keimanan yang sempurna, yaitu membenarkan (beriman) آمَنوُا  

semua perintah Allah.39 Keimanan ini harus diikuti dengan   ِّالِّحَات الصه لوُا   وَعَمِّ

(melakukan perbuatan baik), yang menurut Ali Jum’ah, merupakan bukti 

nyata dari keimanan yang ada di dalam hati.40 Al-Qur'an secara konsisten 

menghubungkan iman dengan amal saleh, menegaskan bahwa keyakinan saja 

tidaklah cukup tanpa adanya tindakan nyata yang bermanfaat. 

Ali Jum’ah membagi amal saleh menjadi dua kategori utama, internal 

dan eksternal. Amalan internal adalah perbuatan yang terutama bermanfaat 

bagi individu, seperti mendirikan shalat ( َالصهلاة  berzikir, dan ,(وَأقََامُوا 

membersihkan hati dari sifat-sifat tercela seperti iri, dengki, dan 

kesombongan. Amalan-amalan ini menciptakan individu yang lurus dan 

berhati bersih, yang secara tidak langsung juga memberikan manfaat bagi 

masyarakat di sekitarnya. 

Di sisi lain, amalan eksternal adalah perbuatan yang secara langsung 

memberikan manfaat kepada orang lain. Kategori ini mencakup menunaikan 

zakat ( َكَاة الزه  bersedekah, dan bekerja untuk kemajuan masyarakat.41 ,(وَآتوَُا 

Keseimbangan antara amalan internal dan eksternal inilah yang membentuk 

seorang mukmin sejati. Shalat menguatkan hubungan vertikal dengan Allah, 

sementara zakat dan sedekah menguatkan hubungan horizontal sesama 

manusia, menciptakan masyarakat yang harmonis dan penuh empati. 

 Tafsir at-Tabari juga menjelaskan bahwa “  ْم نْدَ رَب ِّهِّ  mereka) “لهَُمْ أجَْرُهُمْ عِّ

akan mendapatkan pahala di sisi Tuhan mereka) adalah janji yang mencakup 

semua amal baik mereka, termasuk menunaikan shalat dan zakat. Jaminan   وَلا

مْ    dan tidak) وَلا هُمْ يَحْزَنوُنَ   serta (dan tidak ada ketakutan bagi mereka) خَوْف  عَليَْهِّ

pula mereka bersedih) diartikan sebagai kondisi aman dari siksa Allah di Hari 

 
38Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 277-278”, YouTube, 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025),  menit 00:32 
39 Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsîr al-Wasît li al-Qur’ân al-Karîm, vol. 1, 

Kairo: Dar Nahdat Misr, 1997-1998, hal. 638. 
40 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 277-278”, YouTube…menit 02:10 
41 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 277-278”, YouTube…menit 05:46 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


123 
 

 
 

Kiamat dan tidak adanya penyesalan atas apa yang telah mereka tinggalkan di 

dunia untuk mendapatkan ridha Allah.42 

Setelah menjabarkan keutamaan para mukmin yang taat, Al-Qur'an 

beralih ke ayat 278,  َنِّين بَا إِّنْ كُنْتمُْ مُؤْمِّ نَ الر ِّ َ وَذرَُوا مَا بقَِّيَ مِّ ينَ آمَنوُا اتهقوُا اللَّه  Ayat .يَا أيَُّهَا الهذِّ

ini dibuka dengan seruan langsung kepada kaum beriman, ينَ آمَنوُا  yang ,يَا أيَُّهَا الهذِّ

merupakan panggilan yang sangat personal dan mengharukan. Seruan ini 

menegaskan bahwa perintah yang akan disampaikan adalah kewajiban bagi 

setiap individu yang mengaku beriman. Perintah pertama dalam ayat ini 

adalah  ُاتهق  َ وا اللَّه  (bertakwalah kepada Allah). Taqwa berarti memiliki rasa takut 

dan kesadaran akan Allah, yang mendorong seseorang untuk menjauhi segala 

larangan-Nya dan menjalankan segala perintah-Nya.43 Perintah ini menjadi 

fondasi bagi perintah berikutnya, yaitu   بَا نَ الر ِّ  tinggalkanlah sisa) وَذرَُوا مَا بقَِّيَ مِّ

riba yang masih ada). Perintah ini menunjukkan sikap tegas syariat Islam 

terhadap riba. 

Ali Jum’ah menyoroti prinsip hukum yang segera berlaku yang 

terkandung dalam frasa  َ44.وَذرَُوا مَا بقَِّي Artinya, ketika larangan riba turun, umat 

Islam tidak diharuskan mengembalikan riba yang telah mereka ambil di masa 

lalu ( َفَلَهُ مَا سَلَف), tetapi mereka diwajibkan untuk menghentikan praktik tersebut 

dan hanya mengambil modal pokok ( ْرُءُوسُ أمَْوَالِّكُم) dari sisa hutang yang belum 

terbayar.45 Prinsip ini menunjukkan keadilan dan kemudahan dalam syariat, di 

mana seseorang tidak dihukum atas perbuatan yang dilakukan sebelum 

larangan itu berlaku. 

Ibn Katsir, dalam Tafsir al-Qur'an al-'Azim, menguatkan tafsiran ini 

dengan menyebutkan konteks historis turunnya ayat ini.46 Ia menjelaskan 

bahwa ayat ini turun terkait dengan persengketaan antara Bani Amr bin Umayr 

dari Tha’if dan Bani Mughirah dari Makkah. Ketika Islam datang, Bani 

Mughirah menolak membayar sisa riba yang dituntut oleh Bani Amr bin 

Umayr, sehingga turunlah ayat ini untuk menyelesaikan masalah tersebut 

dengan adil. Kisah ini menegaskan bahwa perintah meninggalkan riba berlaku 

secara efektif dan segera. 

Ayat 278 diakhiri dengan sebuah frasa yang sangat persuasif dan 

mengikat:   َنِّين  Ini bukanlah kalimat .(jika kalian benar-benar beriman) إِّنْ كُنْتمُْ مُؤْمِّ

 
42 Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jamî' al-Bayân 'an Ta'wîl Âyi al-Qur'ân, vol. 6 

Makkah: Dar at-Tarbiyah wa at-Turath, t.th, hal. 21. 

 43 Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsîr al-Wasît li al-Qur'ân al-Karîm, vol. 1, 

Kairo: Dar Nahdat Misr, 1997-1998, hal 639. 

 
44 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 277-278”, YouTube…menit 07:27 
45 Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsîr al-Wasît li al-Qur'ân al-Karîm, vol. 1,…hal. 

639 
46 Isma'il ibn 'Umar ibn Kathir, Tafsîr al-Qur'ân al-'Azîm, vol. 1, Beirut: Dar al-Kutub 

al-'Ilmiyah, 1998, hal. 553 



124 

 

 

yang meragukan keimanan mereka, melainkan sebuah ajakan untuk 

membuktikan keimanan dengan perbuatan. Muhammad Rida, dalam Tafsir al-

Manar, menjelaskan bahwa frasa ini berarti "jika keimananmu sempurna dan 

mencakup semua hukum yang dibawa oleh Nabi Muhammad Saw., maka 

tinggalkanlah sisa riba." Dengan demikian, menolak untuk meninggalkan riba 

sama dengan meragukan kesempurnaan keimanan seseorang. 

Sikap menolak meninggalkan riba juga dapat diinterpretasikan sebagai 

bentuk pengingkaran (kufr) terhadap perintah Allah. Ini adalah ancaman yang 

tersirat di balik frasa  َنِّين مُؤْمِّ كُنْتمُْ   Sebagaimana dijelaskan dalam referensi .إِّنْ 

tafsir, orang yang tidak meninggalkan riba setelah larangan ini turun tidak 

dianggap sebagai orang yang memiliki iman yang sempurna.47 Ini 

menempatkan larangan riba pada level yang sangat serius, di mana 

pelanggarannya tidak hanya sekadar dosa, tetapi juga berpotensi merusak 

fondasi keimanan itu sendiri. 

Ancaman yang lebih eksplisit dan mengerikan terungkap dalam ayat 

berikutnya (ayat 279), yang menyatakan bahwa jika pelaku riba tidak berhenti, 

mereka dihadapkan pada ancaman perang dari Allah dan Rasul-Nya.48 

Meskipun ayat ini tidak disebutkan secara langsung dalam rujukan, Ali Jum’ah 

sering kali mengaitkannya dengan ayat 278 untuk menunjukkan betapa 

seriusnya pelanggaran ini. Ancaman perang dari Allah adalah salah satu 

hukuman terberat dalam Al-Qur'an, yang menunjukkan tingkat kemurkaan 

Allah terhadap praktik yang begitu merusak.  

Dengan demikian, ayat 277-278 tidak hanya memberikan perintah 

untuk meninggalkan riba, tetapi juga membingkainya dalam konteks pahala 

dan peringatan. Bagi mereka yang taat, ada janji ketenangan dan pahala yang 

besar. Sebaliknya, bagi mereka yang tetap mempraktikkan riba, ada tantangan 

langsung terhadap keimanan mereka dan ancaman yang sangat serius dari 

Allah. Kedua ayat ini secara sinergis mendorong umat Islam untuk memilih 

jalan kebenaran dan keadilan, serta meninggalkan praktik eksploitatif yang 

merusak. Perintah untuk meninggalkan riba juga merupakan salah satu ciri 

khas syariat Islam yang mengedepankan keadilan sosial. Riba, sebagai alat 

eksploitasi, bertentangan langsung dengan prinsip-prinsip Islam. Dengan 

menghapusnya dan menggantinya dengan zakat dan sedekah, Islam 

menciptakan sebuah sistem ekonomi yang adil, di mana harta beredar di antara 

masyarakat dan tidak terpusat pada segelintir orang. Inilah visi ideal yang 

hendak diwujudkan oleh ayat-ayat ini. 

 
47 Muhammad Rashid Rida, Tafsîr al-Qur'ân al-Hakîm (Tafsîr al-Manâr), vol. 

4,…hal. 85. 
48 At-Tabari, Jamî' al-Bayân 'an Ta'wîl Âyi al-Qur'ân, vol. 6,…hal 22. 



125 
 

 
 

Frasa   َنِّين  berfungsi sebagai (jika kalian benar-benar beriman) إِّنْ كُنْتمُْ مُؤْمِّ

tantangan retoris yang kuat.49 Ini bukan sekadar ajakan, tetapi sebuah 

pengujian terhadap integritas iman seseorang. Dengan menyandingkan 

keimanan dengan tindakan meninggalkan riba, Al-Qur'an menegaskan bahwa 

keduanya adalah dua sisi mata uang yang tidak dapat dipisahkan. Keimanan 

yang sejati haruslah terwujud dalam kepatuhan total terhadap perintah Allah, 

termasuk dalam urusan muamalah seperti larangan riba. Seseorang tidak dapat 

mengklaim sebagai mukmin sejati jika ia masih terikat pada praktik yang 

secara eksplisit dilarang oleh Tuhannya. 

Konteks historis turunnya ayat ini, yang melibatkan konflik antara dua 

kabilah, Bani Amr bin Umayr dan Bani Mughirah, menjadi bukti nyata bahwa 

hukum ini memiliki aplikasi praktis dan segera.50 Ketika Bani Amr bin Umayr 

menuntut pembayaran riba yang tersisa, dan Bani Mughirah menolak karena 

telah masuk Islam, turunnya ayat ini menjadi solusi ilahi yang tuntas. Ayat ini 

tidak hanya menyelesaikan sengketa saat itu tetapi juga menjadi qanun 

(hukum) legislatif yang berlaku universal bagi setiap muslim yang 

menghadapi situasi serupa. Ini menunjukkan bahwa syariat Islam tidak hanya 

berurusan dengan perkara spiritual, tetapi juga memberikan pedoman yang 

jelas untuk menyelesaikan masalah-masalah sosial dan ekonomi. 

Ancaman yang tersirat dalam ayat 278 menjadi lebih eksplisit di ayat 

279, yang menyatakan:   ِّوَرَسُولِّه  ِّ نَ اللَّه مِّ بِّحَرْبٍ   maka ketahuilah, akan ada) فَأذْنَوُا 

perang dari Allah dan Rasul-Nya).51 Ini adalah ancaman yang sangat serius 

dan tidak ada yang lebih berat dari ancaman perang dari Allah SWT. Meskipun 

tidak semua ulama menafsirkan harb (perang) secara harfiah, namun 

maknanya tetap menunjukkan kemurkaan dan kehancuran yang total. 

"Perang" ini dapat diartikan sebagai kehancuran keberkahan, kemerosotan 

hidup, atau bahkan kehancuran fisik dan harta benda, yang merupakan 

manifestasi nyata dari mahq yang dibahas sebelumnya. 

Larangan riba dan anjuran sedekah, yang diatur dalam serangkaian 

ayat ini, adalah fondasi dari sistem ekonomi yang adil dalam Islam. Ali Jum’ah 

berpendapat bahwa sistem ini mengarah pada kemerdekaan politik dan 

kecukupan ekonomi, yang mencegah terjadinya polarisasi ekstrem antara si 

kaya dan si miskin.52 Dengan menghapuskan riba, Al-Qur'an bertujuan untuk 

 
49 Muhammad Rashid Rida, Tafsîr al-Qur'ân al-Hakîm (Tafsîr al-Manâr), vol. 4, 

Kairo: al-Ha'iah al-Misriyah al-'Ammah li al-Kitab, 1990, hal. 85. 
50 Isma'il Ibn 'Umar ibn Kathir, Tafsîr al-Qur'ân al-'Azîm, vol. 1, Beirut: Dar al-Kutub 

al-'Ilmiyah, 1998, hal. 553 
51 At-Tabari, Jamî' al-Bayân 'an Ta'wîl Âyi al-Qur'ân, vol. 6,…hal. 22. 
52Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 275-276,” YouTube, 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 01:19 

 
 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


126 

 

 

menghilangkan alat eksploitasi yang paling umum, sehingga harta dapat 

beredar secara merata dan menciptakan keadilan sosial yang berkelanjutan. 

Secara keseluruhan, ayat 277 dan 278 memberikan sebuah paket 

hukum yang komprehensif. Ayat 277 menawarkan motivasi positif melalui 

janji pahala dan ketenangan bagi mereka yang taat. Sementara itu, ayat 278 

memberikan perintah langsung dan ancaman yang tegas bagi mereka yang 

ingkar. Melalui kombinasi carrot and stick ini, Al-Qur'an memastikan bahwa 

larangan riba ditegakkan dengan serius, dan umat Islam didorong untuk 

membangun masyarakat yang adil dan berlandaskan pada prinsip-prinsip 

syariat. Secara komparatif, analisis terhadap tafsir Ali Jum’ah menunjukkan 

kesamaan yang substansial dengan pandangan ulama klasik dan kontemporer. 

Penafsiran dia tentang keimanan yang harus diikuti dengan amal saleh sejalan 

dengan konsensus para mufasir, seperti at-Tabari yang menjelaskan bahwa 

amal saleh, termasuk shalat dan zakat, menjadi syarat mutlak untuk 

mendapatkan pahala dan terbebas dari ketakutan. Begitu pula, penafsiran dia 

mengenai frasa in kuntum mu'minin sebagai tantangan terhadap keimanan 

seseorang, menemukan kesamaan dengan pandangan Muhammad Rashid 

Rida, yang melihatnya sebagai sebuah pengujian integritas iman.     

Persamaan ini menegaskan bahwa tafsir Ali Jum’ah berakar kuat pada 

tradisi tafsir yang telah mapan, baik dari segi makna dasar maupun implikasi 

spiritual. Namun, keunikan tafsir Ali Jum’ah muncul dari caranya 

menghubungkan ayat-ayat ini dengan konteks historis dan sosio-ekonomi 

yang lebih luas. Sementara tafsir klasik dan kontemporer lainnya telah 

menjelaskan konteks turunnya ayat ini yang melibatkan Bani Amr bin Umayr 

dan Bani Mughirah, Ali Jum’ah secara khas sering kali mengaitkan ayat 277, 

yang berbicara tentang shalat dan zakat, dengan ayat 278 yang melarang riba. 

Hal ini menciptakan sebuah narasi yang koheren, di mana ibadah ritual dan 

ibadah sosial (ekonomi) tidak dapat dipisahkan. Integrasi ini memberikan 

kerangka pemahaman yang lebih holistik, menunjukkan bahwa ketaatan 

kepada Allah tidak hanya diwujudkan melalui ritual, tetapi juga melalui 

penegakan keadilan dalam seluruh aspek kehidupan, termasuk dalam 

muamalah. 

 

D. Mengutamakan Ketakwaan, Meninggalkan Riba, dan Memberi 

Kelonggaran bagi yang Sulit (QS. Al-Baqarah [2]: 278-280) 

Kelanjutan dari rangkaian ayat yang membahas tentang riba dalam 

Surah al-Baqarah adalah sebuah transisi yang dramatis. Setelah seruan untuk 

bertakwa dan meninggalkan riba, Al-Qur'an beralih dari peringatan yang tegas 

menjadi anjuran yang penuh kasih dan empati. Ayat 278 hingga 280 secara 

berurutan membentuk sebuah triad hukum yang komprehensif, dimulai dari 

ancaman keras bagi pelaku riba, lalu menawarkan jalan keluar melalui tobat, 

dan puncaknya adalah memberikan solusi yang humanis bagi orang-orang 



127 
 

 
 

yang kesulitan. Rangkaian ini mencerminkan keseimbangan antara keadilan 

yang teguh dan kasih sayang yang mendalam dalam syariat Islam. Ayat 279 

memulai dengan ancaman yang sangat menakutkan:  

َرْبٍ مِّنَ اللََِّّّ وَرَسُولِّه     فإَِّنْ لََْ تَ فْعَلُوا فأَْذَنوُا بِِّ
“Maka jika kamu tidak melaksanakannya, maka ketahuilah bahwa Allah dan 

Rasul-Nya akan memerangimu.” 

Kalimat ini merupakan puncak dari peringatan terhadap riba.53 Para 

ulama tafsir memiliki beragam pandangan tentang makna harfiah dari perang 

ini. Sebagian besar menafsirkan sebagai ancaman yang sangat keras, yang 

menunjukkan kemurkaan ilahi terhadap praktik riba. Menurut at-Tabari, 

fā'dhana (dari fā'dhanū) berarti "ketahuilah" atau "yakinkanlah" bahwa perang 

dari Allah dan Rasul-Nya akan terjadi.54 

Ibn Abbas menafsirkan bahwa pada Hari Kiamat, pemakan riba akan 

dipanggil untuk mengambil senjatanya sebagai persiapan untuk perang 

melawan Allah. Ini adalah gambaran simbolis yang kuat tentang status 

pemakan riba sebagai musuh Allah. Tafsiran lain dari Ibn Abbas menyebutkan 

bahwa seorang imam (pemimpin muslim) berhak meminta pelaku riba untuk 

bertobat, dan jika mereka menolak, imam tersebut dapat memenggal leher 

mereka. Ini menunjukkan bahwa ancaman perang ini dapat diwujudkan dalam 

bentuk hukuman fisik di dunia nyata, jika diperlukan untuk menjaga 

keadilan.55 

Ancaman perang ini juga dipahami sebagai hilangnya keberkahan 

dalam hidup, harta, dan keluarga. Ali Jum’ah menjelaskan bahwa perang dari 

Allah bisa terwujud dalam bentuk kehancuran harta benda, penyakit yang tak 

kunjung sembuh, atau masalah keluarga yang tak berkesudahan, yang 

semuanya adalah bentuk hukuman ilahi di dunia.56 Ini adalah konsekuensi 

langsung dari praktik riba yang merusak, di mana harta yang diperoleh dengan 

cara zalim tidak akan membawa kebahagiaan sejati. 

Tingkat keseriusan dosa riba dapat dilihat dari perbandingan dengan 

dosa-dosa lainnya. Sebuah riwayat dari Abdullah bin Hanzalah menyebutkan 

bahwa satu dirham riba yang dimakan seseorang, lebih berat di sisi Allah 

daripada 36 kali zina. Hadis lain bahkan menyebutkan bahwa riba memiliki 

99 pintu, yang paling ringan di antaranya adalah seperti seorang laki-laki 

 
53 Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsîr al-Wasît li al-Qur'ân al-Karîm, vol. 1, 

Kairo: Dar Nahdat Misr, 1997-1998, hal. 640. 
54 Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jamî' al-Bayân 'an Ta'wîl Âyi al-Qur'ân, vol. 6, 

Mekah: Dar at-Tarbiyah wa at-Turats, tanpa tahun, hal. 24. 
55Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jamî' al-Bayân 'an Ta'wîl Âyi al-Qur'ân, vol. 

6,…hal. 25. 
56Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 278-280,” YouTube, 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 04:19. 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


128 

 

 

berzina dengan ibunya.57 Perbandingan ini, meski mengejutkan, berfungsi 

untuk menegaskan betapa besar dan mengerikannya dosa riba di mata Allah. 

Tafsir al-Qurtubi mencatat sebuah kisah tentang Imam Malik ibn Anas 

yang ditanya oleh seorang pria. Pria itu bersumpah bahwa tidak ada hal yang 

lebih buruk yang masuk ke perut manusia selain khamr (arak). Imam Malik 

meminta waktu untuk berpikir, lalu kemudian menyatakan bahwa istrimu 

tertalak, karena ia tidak menemukan sesuatu pun yang lebih buruk daripada 

riba, sebab Allah telah mengizinkan perang terhadapnya.58 Kisah ini 

menunjukkan bahwa di antara dosa-dosa besar, riba memiliki posisi yang 

sangat berbahaya karena ancaman yang disandarkan padanya begitu luar 

biasa. 

Setelah peringatan yang begitu keras, ayat 279 menawarkan sebuah 

jalan keluar yang penuh rahmat, yaitu tobat. Ayat tersebut melanjutkan: 

تُمْ فَ لَكُمْ رُءُوسُ أمَْوالِّكُمْ لا تَظْلِّمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ    وَإِّنْ تُ ب ْ
“Dan jika kamu bertobat, maka bagimu pokok hartamu, kamu tidak 

menganiaya dan tidak pula dianiaya”. 

Ini adalah prinsip tobat yang sangat adil dalam Islam, yang menegaskan bahwa 

Allah Maha Pemaaf dan memberikan kesempatan bagi hamba-Nya untuk 

kembali ke jalan yang benar.59 

 konteks ini, tobat berarti menghentikan praktik riba secara total. Ali 

Jum’ah menjelaskan bahwa dengan bertobat, seseorang berhak untuk 

mengambil kembali modal pokok mereka saja, tanpa tambahan bunga.60 Ayat 

ini menjamin bahwa tidak ada pihak yang dirugikan: pemberi utang tidak 

dizalimi karena ia mendapatkan kembali modal aslinya, dan penerima utang 

tidak dizalimi karena ia tidak harus membayar bunga tambahan yang dilarang. 

Ini adalah manifestasi dari prinsip keadilan Islam yang berusaha menciptakan 

keseimbangan dan menghindari ekstremitas. 

Penting untuk dicatat bahwa Islam tidak menuntut pengembalian riba 

yang sudah diterima sebelum adanya larangan. Ini sesuai dengan prinsip 

hukum yang segera berlaku yang juga ditekankan oleh Ali Jum’ah.61 Prinsip 

ini disahkan secara historis ketika Rasulullah Saw., saat haji wada', 

menyatakan bahwa semua riba jahiliah dibatalkan, dan riba pertama yang ia 

 
57 Muhammad ibn Ahmad al-Qurtubi, al-Jâmi' li Ahkâm al-Qur'ân, vol. 3,  Kairo: 

Dar al-Kutub al-Misriyah, 1964, hal. 364. 
58 Muhammad ibn Ahmad al-Qurtubi, al-Jâmi' li Ahkâm al-Qur'ân, vol. 3,…hal. 363 
59 Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsîr al-Wasît li al-Qur'ân al-Karîm, vol. 1,…hal. 

640. 
60Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 278-280,” YouTube, 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 02:47 
61Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 278-280,” YouTube,...menit 00:35 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


129 
 

 
 

batalkan adalah riba milik Abbas bin Abdul Muthalib.62 Ini memberikan 

teladan yang jelas bahwa praktik riba harus dihentikan secara total dan segera, 

tanpa menuntut ganti rugi atas apa yang telah berlalu. 

Selanjutnya, Al-Qur'an beralih ke kondisi yang sering terjadi dalam 

transaksi utang-piutang, yaitu kesulitan pembayaran. Ayat 280 berbunyi: 
    وَإِّنْ كَانَ ذُو عُسْرةٍَ فَ نَظِّرةَ  إِّلَى مَيْسَرةٍَ  

“Dan jika orang yang berutang itu dalam kesulitan, maka berilah tenggang 

waktu sampai ia berkelapangan.”  

Usrah (kesulitan) merujuk pada kondisi di mana seseorang tidak mampu 

membayar utangnya karena tidak memiliki harta yang mencukupi atau karena 

kesulitan finansial lainnya. Nadzirah (tenggang waktu) adalah perintah untuk 

memberikan perpanjangan waktu pembayaran, dan maysarah (kelapangan) 

adalah kondisi di mana orang tersebut telah mampu membayar.63 

Perintah ini menunjukkan sisi humanis dan penuh empati dari syariat 

Islam. Islam tidak membiarkan seorang muslim terbebani oleh utang hingga 

ia jatuh dalam kesusahan yang parah. Sebaliknya, ia mendorong kreditur untuk 

bersikap sabar dan memahami kondisi debitur. Ali Jum’ah membandingkan 

tindakan memberikan kelonggaran ini, yang merupakan perbuatan sunnah 

(nafl), dengan shalat wajib. Ia menegaskan bahwa keutamaannya sangatlah 

besar di sisi Allah, bahkan setara dengan perbuatan wajib.64 Hal ini 

menunjukkan bahwa kepedulian terhadap sesama adalah inti dari ajaran Islam. 

Kemudian, ayat 280 mencapai puncaknya dengan anjuran yang paling 

mulia, 

تُمْ تَ عْلَمُونَ  قُوا خَيْر  لَكُمْ إِّنْ كُن ْ  وَأَنْ تَصَدَّ
“Dan jika kamu menyedekahkan (menghapuskan) sebagian atau seluruh utang 

itu, itu lebih baik bagimu, jika kamu mengetahui).” Frasa wa an tasaddaqû 

(dan kamu bersedekah) di sini diartikan sebagai menghapuskan utang. Ini 

adalah puncak dari kebaikan dan kedermawanan dalam sistem ekonomi Islam. 

Dalam konteks yang lebih luas, rangkaian ayat 278-280 adalah sebuah 

kurikulum ekonomi dan moral. Ayat 278-279 berfungsi sebagai larangan dan 

peringatan, mengukuhkan dasar-dasar syariat dengan ancaman bagi para 

pelanggar. Ayat 279-280 kemudian menjadi panduan praktis tentang 

bagaimana menghadapi realitas sosial, yaitu kesulitan ekonomi. Dengan 

memberikan jalan keluar berupa tobat dan anjuran untuk bersabar atau bahkan 

menghapuskan utang, Islam menunjukkan bahwa etika ekonomi tidak hanya 

 
62 Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jâmi’ al-Bayân ‘an Ta’wîl Âyi al-Qur’ân, vol. 

6,…hal. 27. 
63 Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsîr al-Wasît li al-Qur’ân al-Karîm, vol. 

1,…hal. 640. 
64Ali Jum’ah “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 278-280,” YouTube,…menit 07:56. 



130 

 

 

tentang hukum dan hukuman, tetapi juga tentang kasih sayang dan 

kemanusiaan.65 

Perbedaan antara riba dan sedekah sangat ditekankan di sini. Riba 

adalah praktik yang mengeksploitasi kesulitan orang lain, sedangkan sedekah 

(termasuk menghapuskan utang) adalah praktik yang meringankan kesulitan 

orang lain. Riba menciptakan ketidakadilan dan polarisasi, sementara sedekah 

menciptakan keadilan dan solidaritas sosial. Al-Qur'an dengan jelas 

mengarahkan umatnya untuk memilih jalan yang kedua, jalan yang membawa 

keberkahan dan kebahagiaan di dunia dan akhirat.66 

Anjuran untuk memberi kelonggaran kepada yang kesulitan 

merupakan cerminan dari prinsip dasar dalam Islam, yaitu memudahkan 

urusan orang lain. Rasulullah Saw. bersabda, “Barangsiapa yang memudahkan 

orang yang kesulitan, Allah akan mudahkan urusannya di dunia dan akhirat.” 

Prinsip ini menjadi motivasi spiritual yang sangat kuat bagi para kreditur 

untuk bersikap murah hati dan tidak menekan debitur yang sedang dalam 

kesulitan.67 

Pada akhirnya, ayat-ayat ini membentuk sebuah ekosistem ekonomi 

yang ideal dalam Islam. Di satu sisi, riba dihukum dengan ancaman terberat 

untuk memastikan keadilan tidak dilanggar. Di sisi lain, ada anjuran untuk 

bersabar, memberikan tenggang waktu, dan bahkan menghapuskan utang 

sebagai manifestasi kasih sayang. Sistem ini didesain untuk mencegah 

eksploitasi dan mendorong kebaikan, menciptakan masyarakat yang stabil, 

adil, dan berempati.68 

Secara keseluruhan, ayat 277 dan 278 memberikan sebuah paket 

hukum yang komprehensif. Ayat 277 menawarkan motivasi positif melalui 

janji pahala dan ketenangan bagi mereka yang taat. Sementara itu, ayat 278 

memberikan perintah langsung dan ancaman yang tegas bagi mereka yang 

ingkar. Melalui kombinasi carrot and stick ini, Al-Qur'an memastikan bahwa 

larangan riba ditegakkan dengan serius, dan umat Islam didorong untuk 

membangun masyarakat yang adil dan berlandaskan pada prinsip-prinsip 

syariat.69 

Selain manfaat material, tindakan memberikan kelonggaran atau 

memaafkan utang juga membawa ketenangan spiritual dan psikologis yang 

 
65Wahbah az-Zuhayli, at-Tafsîr al-Munîr fî al-Aqîdah Wa al-Syarî’ah wa Al-Manhâj, 

vol. 3, Damaskus: Dar al-Fikr, 1991, hal. 84  
66Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsîr al-Wasît li al-Qur’ân al-Karîm, vol. 1,…hal. 

638-641. 
67Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 278-280”, YouTube, 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025) menit 07:56 
68Muhammad ibn Ahmad al-Qurtubi, al-Jâmi’ li Ahkâm al-Qur’ân, vol. 3,…hal. 363. 
69 Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Jâmi’ al-Bayân ‘an Ta’wîl Âyi al-Qur’ân, vol. 

6,…hal. 24. 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


131 
 

 
 

mendalam bagi pemberi utang. Dengan melepaskan beban finansial dari hati, 

seorang mukmin juga membebaskan dirinya dari ketamakan dan kekhawatiran 

yang sering kali menyertai urusan harta benda. Keutamaan amal ini tidak 

hanya menjanjikan pahala di akhirat, tetapi juga ketenteraman jiwa di dunia, 

yang merupakan balasan langsung dari Allah kepada hamba-Nya yang berhati 

mulia dan dermawan.70 

Aspek sosial dari ayat-ayat ini sangat signifikan. Ketika para kreditur 

bersedia memberi kelonggaran kepada debitur yang kesulitan, hal itu 

memperkuat ikatan solidaritas dan saling percaya dalam masyarakat. 

Masyarakat menjadi lebih kohesif dan harmonis, di mana anggotanya saling 

mendukung daripada saling mengeksploitasi. Riba, sebaliknya, menciptakan 

jurang pemisah antara si kaya dan si miskin, menumbuhkan kebencian dan 

ketidakadilan yang pada akhirnya merusak fondasi sosial.71 

Kombinasi antara ancaman keras dan anjuran kasih sayang dalam ayat-

ayat ini menunjukkan keseimbangan sempurna antara keadilan ilahi (al-adl) 

dan kasih sayang ilahi (ar-rahmah). Allah tidak hanya mengharamkan riba 

sebagai bentuk keadilan mutlak untuk melindungi yang lemah, tetapi juga 

menyediakan jalan keluar yang penuh rahmat bagi mereka yang kesulitan. 

Ancaman perang bagi pemakan riba menegakkan keadilan, sementara anjuran 

untuk memberi kelonggaran dan sedekah utang menunjukkan betapa luasnya 

kasih sayang Allah terhadap hamba-Nya. Kedua sifat ini bekerja bersama 

untuk menciptakan sistem yang tidak hanya adil, tetapi juga manusiawi dan 

berempati.72 

Pada akhirnya, Surah al-Baqarah ayat 278-280 mengajarkan bahwa 

sistem ekonomi Islam bukan hanya serangkaian peraturan finansial yang kaku, 

melainkan sebuah manifestasi dari etika dan moralitas yang mendalam. Tujuan 

utamanya melampaui sekadar melarang riba; ia bertujuan untuk membentuk 

karakter individu yang bertakwa, dermawan, dan penuh kasih. Dengan 

mengutamakan ketakwaan, meninggalkan riba, dan memberi kelonggaran, 

seorang muslim tidak hanya memenuhi kewajiban agama, tetapi juga 

berkontribusi pada penciptaan masyarakat yang makmur secara material dan 

spiritual, sebuah visi holistik untuk kehidupan yang seimbang dan penuh 

berkah.73 

Secara komparatif, tafsir Ali Jum’ah terhadap ayat 278-280 

menunjukkan kesamaan fundamental dengan pandangan ulama klasik dan 

 
70 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 278-280”, YouTube,…menit 07:56 
71 Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsîr al-Wasît li al-Qur’ân al-Karîm, vol. 

1,…hal. 640. 
72 Wahbah az-Zuhayli, at-Tafsîr al-Munîr fî al-Aqîdah Wa al-Syarî’ah wa Al-Manhâj, 

vol. 3,..hal. 84. 
73Ali Jum’ah, “Tafsir Surah al-Baqarah, ayat 278-280”, YouTube,…menit 01:05. 

 



132 

 

 

kontemporer yang dirujuk. Penafsirannya tentang ancaman perang dari Allah 

(fa'dzanu biharbin) sejalan dengan at-Tabari dan Ibn Katsir, yang menekankan 

keseriusan dosa riba sebagai musuh Allah. Demikian pula, penjelasannya 

mengenai tobat yang mengharuskan pengembalian modal pokok (ru'usu 

amwâlikum) tanpa tambahan bunga adalah konsisten dengan narasi historis 

yang disajikan oleh at-Tabari tentang pembatalan riba pada masa Rasulullah 

Saw. Pada anjuran untuk memberikan kelonggaran (nadzirah), pandangan dia 

juga selaras dengan nilai-nilai humanis yang ditekankan oleh para ulama 

lainnya, seperti az-Zuhayli, yang melihatnya sebagai manifestasi dari kasih 

sayang dan keadilan dalam syariat Islam. Ini menunjukkan bahwa tafsir Ali 

Jum’ah berakar kuat pada tradisi keilmuan Islam yang telah mapan dan 

diterima. 

Namun, keunikan tafsir Ali Jum’ah terletak pada pendekatan ushuli-

nya yang holistik dan praktis. Dia tidak hanya menafsirkan ayat secara harfiah, 

tetapi juga menghubungkannya dengan konsekuensi nyata di dunia, seperti 

menghubungkan ancaman perang (harb) dengan kehancuran keberkahan, 

penyakit, atau masalah keluarga. Pendekatan ini membuat tafsir menjadi 

relevan dan mudah dipahami dalam konteks kehidupan modern. Selain itu, dia 

secara konsisten mengintegrasikan aspek spiritual (takwa dan tobat) dengan 

aspek sosial-ekonomi (meninggalkan riba dan memberi kelonggaran), 

menekankan bahwa keduanya adalah dua sisi dari ketaatan yang utuh. 

Keseimbangan antara keadilan (al-‘adl) dan kasih sayang (ar-rahmah) yang 

dia tunjukkan dalam analisisnya menjadi benang merah yang kuat, 

memberikan pemahaman yang komprehensif tentang tujuan syariat dalam 

mewujudkan masyarakat yang adil, stabil, dan berempati. 

 

E. Larangan Melipatgandakan Riba dan Ajakan untuk Bertakwa (QS. 

Āli ‘Imrān [3]: 130-132) 

Ayat 130 dalam Surah Âli ‘Imrân melanjutkan pembahasan tentang 

riba, namun dengan perspektif yang sedikit berbeda dari Surah Al-Baqarah. 

Allah berfirman: 

 يَا أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا لَا تََْكُلُوا الرِّبَا أَضْعَافاً مُّضَاعَفَةًۖ  وَات َّقُوا اللَََّّ لعََلَّكُمْ تُ فْلِّحُونَ 
“Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan riba dengan 

berlipat ganda, dan bertakwalah kamu kepada Allah supaya kamu mendapat 

keberuntungan”. Ayat ini secara spesifik menyebutkan larangan adh'āfan 

muḍā'afah (berlipat ganda), yang mengacu pada praktik riba yang lazim di 

masa Jahiliyah.”74 

 
74 Muhammad Sayyid Tantawi, at-Tafsîr al-Wasîth li al-Qur'ân al-Karîm, vol. 1, 

Kairo: Dar Nahdhat Misr, 1997-1998, hal. 640 



133 
 

 
 

Menurut Ibnu Katsir, ayat ini adalah salah satu ayat pertama yang turun 

tentang pengharaman riba, mendahului ayat-ayat di Surah Al-Baqarah yang 

merupakan ayat-ayat hukum terakhir yang diturunkan.75 Fokus ayat ini adalah 

pada praktik riba yang sangat eksplisit dan menindas, di mana utang terus 

bertambah seiring berjalannya waktu dan kegagalan pembayaran. Meskipun 

ayat ini menyebutkan riba berlipat ganda, Ali Jum’ah menjelaskan bahwa 

larangan ini secara tidak langsung juga mengharamkan semua jenis riba. Hal 

ini didasarkan pada kaidah fikih bahwa apa pun yang mengarah pada sesuatu 

yang haram, maka hukumnya juga haram.76 

Praktik riba berlipat ganda di masa Jahiliyah, seperti yang dijelaskan 

oleh Tafsir Al-Munir dan Al-Bagawi, terjadi ketika jatuh tempo pembayaran 

utang, si pemberi utang akan bertanya kepada si peminjam “apakah kamu akan 

melunasi atau menambahkannya?”77 Jika si peminjam tidak mampu 

membayar, ia akan diberikan perpanjangan waktu dengan syarat jumlah utang 

pokoknya ditambah. Proses ini bisa berulang setiap tahun, menyebabkan utang 

yang semula sedikit menjadi berlipat ganda dan tak terkendali, 

menghancurkan kehidupan peminjam. 

Tafsir Ibnu Katsir juga mencatat riwayat dari Zaid bin Aslam yang 

memberikan contoh praktik riba ini secara detail. Dalam kasus utang piutang 

hewan ternak, jika seekor anak unta (bint makhâdh) jatuh tempo, namun 

peminjam tidak mampu membayar, maka utangnya akan diganti menjadi anak 

unta yang lebih dewasa (bint labūn). Pada tahun berikutnya, utang tersebut 

bisa menjadi hiqah, lalu jadh'ah, dan seterusnya, yang nilainya terus 

bertambah. Demikian pula dalam utang uang, seratus dirham bisa menjadi dua 

ratus, lalu empat ratus, dan terus berlipat ganda.78 

Fenomena ini menunjukkan betapa eksploitatifnya sistem riba 

Jahiliyah. Pemberi utang tidak hanya mengambil keuntungan dari kebutuhan 

orang lain, tetapi juga menjerat mereka dalam siklus kemiskinan yang tak 

berujung. Oleh karena itu, larangan adh'āfan mudhā'afah bukan sekadar 

larangan teknis, melainkan sebuah pernyataan moral yang kuat terhadap 

penindasan ekonomi. Allah tidak hanya melarang bunga, tetapi juga praktik 

yang secara fundamental tidak adil. 

Pada akhir ayat 130, Allah menutupnya dengan perintah universal  

تفُْلِّحُونَ   لعََلهكُمْ   َ اللَّه  dan bertakwalah kamu kepada Allah supaya kamu) وَاتهقوُا 

 
75 Ismail ibn Umar ibn Katsir, Tafsîr al-Qur’ân al-’Azîm, vol. 2, Beirut: Dar al-Kutub 

al-Ilmiyah, 1998, hal. 102. 
76Ali Jum’ah, “Tafsir Surah Ali 'Imran, ayat 130”, YouTube, 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 01:35 
77Al-Husain ibn Mas'ud al-Bagawi, Ma'âlim at-Tanzîl fî Tafsîr al-Qur'ân, vol. 1 

Beirut: Dar Ihya' at-Turath al-'Arabi, 1420 H, hal. 506. 
78 Ismail bin Umar bin Katsir, Tafsîr al-Qur’ân al-’Azîm, vol. 4, Beirut: Dar al-Kutub 

al-Ilmiyah, 1998, hal. 101. 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


134 

 

 

mendapat keberuntungan). Perintah takwa ini berfungsi sebagai landasan 

spiritual untuk menjauhi riba. Takwa, dalam konteks ini, berarti membangun 

kesadaran diri yang mendalam akan pengawasan Allah, yang mendorong 

seorang mukmin untuk tidak hanya mematuhi larangan-Nya, tetapi juga untuk 

mencari jalan hidup yang mendatangkan keberkahan. 

Setelah larangan riba, ayat 131 memberikan peringatan yang sangat 

keras,   َين دهتْ لِّلْكَافِّرِّ  Dan peliharalah dirimu dari api neraka, yang) وَاتهقوُا النهارَ الهتِّي أعُِّ

disediakan untuk orang-orang kafir). Peringatan ini, seperti yang ditegaskan 

oleh Ali Jum’ah, bahkan lebih keras daripada ancaman yang biasa diberikan 

untuk dosa-dosa besar lainnya seperti khamar atau zina.79 Peringatan yang 

sangat menakutkan ini menunjukkan betapa seriusnya dosa riba di mata Allah. 

Ali Jum’ah menjelaskan bahwa ancaman ini memiliki dua makna. 

Pertama, orang yang melakukan riba akan dimasukkan ke dalam neraka yang 

secara khusus disiapkan untuk orang-orang kafir. Kedua, dan ini yang lebih 

serius, menganggap riba sebagai sesuatu yang halal adalah sebuah kekufuran 

(kufr). Dengan demikian, larangan ini tidak hanya mencakup perbuatan, tetapi 

juga keyakinan. Seseorang yang secara sadar dan sengaja menghalalkan apa 

yang diharamkan Allah telah menempatkan dirinya dalam posisi yang sangat 

berbahaya. 

Untuk menguatkan anjuran takwa, Ali Jum’ah mengutip sebuah hadis 

yang diriwayatkan oleh Aisyah, “  يا عائشة، اتقي الله ولو بشق تمرة “ (Wahai Aisyah, 

takutlah kepada Allah meskipun hanya dengan sepotong kurma). Hadis ini 

menunjukkan bahwa takwa bukanlah hal yang sulit dan hanya bisa dicapai 

dengan amal besar. Bahkan tindakan baik sekecil apa pun yang dilakukan 

dengan niat ikhlas dapat menjadi perisai dari api neraka. Ini memberikan 

harapan dan motivasi bagi setiap mukmin untuk terus berbuat kebaikan. 

Ali Jum’ah juga menyebutkan hadis lain yang menjelaskan tentang 

perbuatan baik yang bisa melindungi dari neraka. Ia mencontohkan hadis 

tentang seorang muslim yang mengurus tiga anak perempuan dengan baik, di 

mana mereka akan menjadi penghalang baginya dari api neraka. Saat ditanya 

apakah dua anak perempuan juga berlaku, Rasulullah menjawab iya, dan 

ketika ditanya apakah satu anak perempuan juga berlaku, dia menjawab iya.  

Hadis ini menekankan nilai besar dari kasih sayang, tanggung jawab, dan amal 

baik dalam kehidupan sehari-hari. 

Selain itu, ia juga mengutip hadis tentang kekuatan sedekah. Sedekah 

dapat memadamkan dosa, seperti air memadamkan api.80 Hadis-hadis ini, 

yang disampaikan setelah peringatan tentang neraka, menunjukkan adanya 

keseimbangan antara peringatan dan harapan. Allah tidak hanya mengancam 

 
79Ali Jum’ah, “Tafsir Surah Ali 'Imran”, ayat 131, YouTube, 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 02:59. 
80 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah Ali 'Imran, ayat 131”, YouTube,…menit 04:06 - 06:46 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


135 
 

 
 

dengan neraka, tetapi juga membuka banyak pintu kebaikan yang dapat 

menjadi jalan untuk mendapatkan ampunan dan perlindungan-Nya. 

Selanjutnya, ayat 132 mengarahkan perhatian pada sumber 

keselamatan,   َسُولَ لعََلهكُمْ ترُْحَمُون َ وَالره يعوُا اللَّه  Dan taatilah Allah dan Rasul, agar) وَأطَِّ

kamu diberi rahmat). Ketaatan ini, menurut Ali Jum’ah, adalah dasar dari 

seluruh syariat Islam yang disepakati, yaitu Al-Qur'an dan As-Sunnah.81 

Ketaatan kepada Allah terwujud melalui kepatuhan terhadap Al-Qur'an, 

sementara ketaatan kepada Rasulullah terwujud melalui kepatuhan terhadap 

As-Sunnah, yang merupakan penerapan praktis dan sempurna dari Al-Qur'an. 

Tafsir Al-Munir dan Al-Bagawi juga menjelaskan bahwa ketaatan ini 

adalah kunci untuk mendapatkan rahmat Allah.82 Rahmat bukanlah sesuatu 

yang datang secara kebetulan, melainkan hasil dari kepatuhan yang konsisten 

terhadap perintah dan larangan Allah serta Rasul-Nya. Dengan kata lain, 

hubungan antara ketaatan dan rahmat bersifat kausal, di mana ketaatan adalah 

sebab, dan rahmat adalah akibatnya. 

Secara keseluruhan, rangkaian ayat dalam Surah Âli ‘Imrân ini 

melengkapi larangan riba di Surah Al-Baqarah dengan memberikan konteks 

yang lebih luas. Ayat 130 secara spesifik melarang riba Jahiliyah, sementara 

ayat-ayat selanjutnya memberikan motivasi dan panduan moral untuk 

menjauhi dosa tersebut. Ancaman neraka berfungsi sebagai peringatan, 

sedangkan janji surga dan deskripsi sifat-sifat orang bertakwa menjadi tujuan 

spiritual yang harus dikejar. Ini menunjukkan bahwa pengharaman riba tidak 

berdiri sendiri, tetapi merupakan bagian integral dari sistem etika Islam yang 

holistik.83 

Ali Jum’ah menyimpulkan dengan sebuah pesan penting, semua 

perbuatan baik adalah cabang-cabang dari iman, dan semua dosa adalah 

cabang-cabang dari kekufuran. Ia mengutip hadis bahwa iman memiliki lebih 

dari 70 cabang, yang tertinggi adalah ucapan Lā ilâha illallâh, dan yang 

terendah adalah menyingkirkan halangan dari jalan. Pesan ini mengikat semua 

ajaran yang telah disampaikan, yaitu larangan riba, ketaatan, sedekah, dan 

pemaafan ke dalam satu kesatuan iman.84 

Secara komparatif, tafsir Ali Jum’ah menunjukkan keselarasan yang 

kuat dengan ulama lain seperti Ibnu Katsir, al-Bagawi, dan az-Zuhayli. 

Kesamaan ini terlihat dari penafsiran umum mengenai praktik riba Jahiliyah 

yang berlipat ganda (adh'âfan mudhâ'afah) sebagai fokus utama ayat 130, 

 
81Ali Jum’ah, “Tafsir Surah Ali 'Imran, ayat 132,” YouTube, 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 13 Agustus 2025), menit 07:18 
82 Wahbah az-Zuhayli, at-Tafsîr al-Munîr fî al-Aqîdah Wa al-Syarî’ah wa Al-Manhâj, 

vol. 4, Damaskus: Dar al-Fikr, 1991, hal. 83. 
83 Wahbah az-Zuhayli, at-Tafsîr al-Munîr fî al-Aqîdah Wa al-Syarî’ah wa Al-Manhâj, 

vol. 4,…hal. 84 
84 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah Ali 'Imran, ayat 132,” YouTube,…menit 07:18. 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


136 

 

 

serta penegasan bahwa ayat ini melengkapi ayat-ayat di Surah Al-Baqarah. 

Semua ulama yang dirujuk sependapat bahwa larangan ini tidak hanya bersifat 

teknis, tetapi merupakan pernyataan tegas terhadap eksploitasi dan 

ketidakadilan ekonomi. Lebih jauh lagi, penafsiran mengenai pentingnya 

ketaatan dan takwa sebagai landasan untuk menjauhi riba juga menjadi benang 

merah yang sama dalam pandangan mereka. Hal ini mengukuhkan bahwa 

tafsir dia, seperti tafsir-tafsir lainnya, berlandaskan pada pemahaman yang 

sama mengenai substansi larangan riba dan tujuan-tujuannya. 

 Uniknya, tafsir Ali Jum’ah memberikan nilai tambah dengan 

mengintegrasikan konsep-konsep ushuli dan hikmah syariat secara eksplisit. 

Ketika dia menjelaskan bahwa larangan riba berlipat ganda juga 

mengharamkan semua jenis riba, dia menggunakan kaidah fikih bahwa 

"segala sesuatu yang mengarah pada keharaman, maka hukumnya juga 

haram." Pendekatan metodologis ini tidak banyak disinggung secara eksplisit 

oleh tafsir-tafsir lain yang lebih berfokus pada narasi dan riwayat. Dia juga 

secara sistematis menyajikan hadis-hadis penguat setelah setiap poin penting, 

mulai dari hadis tentang takwa hingga keutamaan sedekah dan berbuat baik, 

yang memperkaya pemahaman spiritual dan motivasi moral. Ini menunjukkan 

gaya tafsir yang khas, di mana dia tidak hanya menjelaskan makna ayat, tetapi 

juga membangun kerangka berpikir yang komprehensif, mengintegrasikan 

hukum, moralitas, dan spiritualitas dalam satu kesatuan yang koheren. 

 

F. Hukuman terhadap Pelaku Kezaliman, Penghalang Jalan Allah, dan 

Pemakan Riba (QS. an-Nisâ’ [4]: 160–161) 

Pembahasan mengenai kezaliman dan dosa-dosa besar dilanjutkan 

dalam Surah an-Nisâ’ ayat 160-161. Ayat-ayat ini menjelaskan mengapa Allah 

mengharamkan hal-hal baik yang sebelumnya dihalalkan bagi kaum Yahudi. 

Allah berfirman: 
لَّتْ لَهمُْ وَبِّصَدِّهِّمْ عَنْ سَبِّيلِّ اللََِّّّ   ( ١٦٠كَثِّيراً )  فبَِّظلُْمٍ مِّنَ الَّذِّينَ هَادُوا حَرَّمْنَا عَلَيْهِّمْ طيَِّبَاتٍ أُحِّ

ن ْهُمْ  لِّلْكَافِّرِّينَ مِّ وَأَعْتَدْنَا  لْبَاطِّلِّ  النَّاسِّ باِّ أمَْوَالَ  وَأَكْلِّهِّمْ  عَنْهُ  نُّوُا  وَقَدْ  الرِّبَا  ألَِّيمًا   وَأَخْذِّهِّمُ  عَذَابًا 
(١٦١ ) 

“Maka karena kezaliman orang-orang Yahudi, Kami haramkan atas mereka 

(memakan makanan) yang baik-baik yang dahulunya dihalalkan bagi mereka, 

dan karena mereka banyak menghalangi (manusia) dari jalan Allah, dan 

disebabkan mereka memakan riba, padahal sesungguhnya mereka telah 

dilarang daripadanya, dan karena mereka memakan harta benda orang dengan 

jalan yang batil. Kami telah menyediakan untuk orang-orang yang kafir di 

antara mereka itu siksa yang pedih.” 

Tafsir at-Tabari menjelaskan bahwa hukuman ini dijatuhkan kepada 

kaum Yahudi yang melanggar perjanjian mereka dengan Allah. Mereka 



137 
 

 
 

mengingkari ayat-ayat Allah, membunuh nabi-nabi-Nya, menuduh Maryam 

dengan kebohongan, dan melakukan berbagai kejahatan lain yang disebutkan 

dalam Al-Qur'an. Ayat ini secara jelas mengaitkan hukuman Allah dengan 

kezaliman yang mereka perbuat. Penyebutan "kezaliman" (zhulm) secara 

umum di awal ayat menunjukkan bahwa hukuman tersebut merupakan akibat 

dari berbagai tindakan keji mereka. Menurut Tafsir at-Tabari, mereka dihukum 

karena kezaliman yang mereka perbuat dan penindasan (bagy) yang mereka 

lakukan.85 Ini mengindikasikan bahwa larangan tersebut adalah konsekuensi 

dari pelanggaran janji mereka dengan Allah, seperti yang dijelaskan oleh Ali 

Jum’ah.86 

Salah satu bentuk hukuman yang disebutkan adalah diharamkannya 

"hal-hal yang baik" (thayyibāt) yang sebelumnya dihalalkan. Tafsir al-Qurtubi 

dan al-Munir mengaitkan ini dengan ayat lain dalam Al-Qur'an (QS. al-An’âm 

[6]: 146), yang menyebutkan bahwa Allah mengharamkan bagi orang Yahudi 

"setiap hewan yang berkuku belah" dan lemak dari sapi dan kambing.87 

Larangan ini bukan karena esensi makanan itu sendiri, tetapi sebagai hukuman 

atas kezaliman mereka.88 

Ali Jum’ah menjelaskan bahwa kaum Yahudi melanggar janji dengan 

Allah, termasuk janji untuk bersegera melakukan kebaikan, padahal mereka 

justru lambat dalam melakukannya.89 Selain itu, mereka juga berjanji untuk 

mengesakan Allah, namun mereka malah menyembah berhala.90 Pelanggaran-

pelanggaran inilah yang menjadi penyebab diharamkannya hal-hal baik bagi 

mereka, sebagaimana dijelaskan dalam Tafsir al-Manar.91 

Poin kedua yang disebutkan dalam ayat ini adalah wa bi shaddihim 'an 

saîlillâhi katsîrâ (dan karena mereka banyak menghalangi manusia dari jalan 

Allah). Tafsir at-Tabari dan al-Qurtubi menjelaskan bahwa ini berarti mereka 

menghalangi diri mereka sendiri dan orang lain dari mengikuti kebenaran, 

terutama dengan menolak kenabian Nabi Muhammad Saw.92 Mereka 

 
85 Muhammad bin Jarir ath-Thabari, Jâmi’ al-Bayân ‘an Ta’wîl Âyi al-Qur’ân, vol. 9 

Makkah: Dar at-Tarbiyah wa at-Turath, hal. 390. 
86Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161”, YouTube, 

https://youtu.be/mk7oMZht0TY?si=s4pzKruxvSNQgq7o, (diakses pada 13 Agustus 2025), 

menit 00:44 
87 Abu Abdullah Muhammad bin Ahmad al-Qurtubi, al-Jâmi’ li Ahkâm al-Qur’ân, 

vol. 6 Kairo: Dar al-Kutub al-Mishriyah, 1964, hal. 12 
88 Wahbah az-Zuhayli, at-Tafsîr al-Munîr fî al-Aqîdah Wa al-Syarî’ah wa Al-Manhâj, 

vol. 6 Damaskus: Dar al-Fikr, 1991, hal. 26. 
89 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161”, YouTube,…menit 01:45 
90 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161”, YouTube,…menit 02:02 
91 Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir al-Manar, vol. 6, Kairo: al-Haiah al-Mishriyah 

al-'Ammah li al-Kitab, 1990, hal. 49. 
92 Muhammad bin Jarir ath-Thabari, Jâmi’ al-Bayân ‘an Ta’wîl Âyi al-Qur’ân, vol. 

9,…hal. 391 

https://youtu.be/mk7oMZht0TY?si=s4pzKruxvSNQgq7o


138 

 

 

menyebarkan kebohongan, merusak kitab suci, dan menyembunyikan 

kebenaran yang telah mereka ketahui.93 

Ali Jum’ah memperingatkan bahwa menghalangi jalan Allah tidak 

selalu dilakukan secara sadar. Perilaku atau ucapan yang tidak pantas dari 

seorang Muslim dapat merusak citra Islam dan membuat orang lain menjauh 

dari agama.94 Ia menekankan bahwa perilaku buruk dapat menyebabkan orang 

salah paham terhadap ajaran Islam yang sebenarnya. 

Dalam kajiannya, Ali Jum’ah mengkritik keras Muslim yang 

menghalalkan darah, kehormatan, dan harta orang lain. Tindakan-tindakan 

seperti ini sangat bertentangan dengan ajaran Islam dan dapat menjadi bentuk 

menghalangi jalan Allah. Dia juga menyiratkan bahwa kemarahan dan 

kebencian dalam hati dapat menghalangi seseorang dari kebenaran dan 

kebaikan. Untuk menegaskan pentingnya moralitas dan etika, Ali Jum’ah 

mengutip surat dari Imam Ali bin Abi Thalib kepada gubernur Mesir, Malik 

al-Ashtar. Dalam surat itu, Imam Ali menekankan bahwa sesama manusia, 

baik Muslim maupun non-Muslim, adalah saudara seiman bagi yang beriman 

atau setara dalam kemanusiaan bagi non-Muslim. Surat ini menjadi bukti 

bahwa Islam menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan universal. 

Ali Jum’ah juga menyebutkan bahwa surat ini dipublikasikan secara 

luas dan diulas oleh ulama besar seperti Muhammad Abduh, yang menyoroti 

betapa ajaran Islam sangat memuliakan manusia.95 Ini menunjukkan bahwa 

ajaran tentang kasih sayang, toleransi, dan keadilan adalah bagian integral dari 

syariat Islam. Oleh karena itu, setiap Muslim memiliki tanggung jawab moral 

yang besar untuk menjadi teladan bagi orang lain. Ali Jum’ah mengingatkan 

bahwa menghalangi jalan Allah dapat terjadi tanpa disadari. Penting bagi setiap 

individu untuk terus-menerus mengoreksi diri dan bertobat, karena setiap 

manusia tidak luput dari kesalahan.96 

Poin ketiga yang menjadi alasan hukuman adalah wa akhdzihim ar-ribâ 

wa qad nuhū 'anhu (dan disebabkan mereka memakan riba, padahal 

sesungguhnya mereka telah dilarang daripadanya). Tafsir at-Tabari menjelaskan 

bahwa riba yang mereka ambil adalah kelebihan dari modal pokok karena 

penundaan waktu pembayaran utang.97 Larangan riba ini bukanlah hal baru, 

melainkan telah ada dalam syariat mereka, seperti yang dijelaskan dalam ayat 

ini. 

 
93 Abu Abdullah Muhammad bin Ahmad al-Qurtubi, al-Jâmi’ li Ahkâm al-Qur’ân, 

vol. 6,…hal. 12. 
94 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161”, YouTube,…menit 04:26 
95Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161”, YouTube,…menit 05:07 - 07:03 
96 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161”, YouTube,…menit 08:58 - 09:04 
97 Muhammad Ibn Jarir ath-Thabari, Jâmi’ al-Bayân ‘an Ta’wîl Âyi al-Qur’ân, vol. 

9,…hal. 391 



139 
 

 
 

Tafsir al-Manar mengutip ayat-ayat dari Kitab Keluaran, Imamat, dan 

Ulangan yang melarang mengambil riba dari sesama orang Yahudi, namun 

membolehkannya dari orang asing. Namun, Tafsir al-Manar menegaskan bahwa 

teks ini bukanlah Taurat yang asli, melainkan sudah diubah (muharraf). 

Menurutnya, Nabi-nabi seperti Daud, Sulaiman, dan Yehezkiel telah secara 

umum melarang riba tanpa membedakan antara orang Yahudi dan non-

Yahudi.98 

Poin keempat adalah wa aklihim amwâl an-nâsi bil-bâthil (dan karena 

mereka memakan harta orang dengan jalan yang batil). Tafsir at-Tabari 

menjelaskan bahwa hal ini mencakup suap (ar-rasyâ) yang mereka ambil untuk 

memenangkan suatu perkara.99 Ali Jum’ah juga menyebutkan suap (ar-risywa) 

sebagai salah satu bentuk memakan harta orang lain secara tidak sah.100 

Selain itu, Tafsir at-Tabari juga menyebutkan bentuk lain dari memakan 

harta secara batil, yaitu ketika mereka menjual kitab-kitab yang mereka tulis 

sendiri dan mengklaim bahwa itu berasal dari Allah.101 Tafsir al-Munir 

mengaitkan ini dengan ayat Al-Qur'an (QS. al-Mâ'idah [5]: 42) yang 

menyebutkan bahwa mereka adalah "pemakan suht (harta haram)".102 

Hukuman atas dosa-dosa ini mencapai puncaknya pada pernyataan “wa 

a'tadnâ lilkâfirîna minhum 'adzâban alîmâ” (Kami telah menyediakan untuk 

orang-orang yang kafir di antara mereka itu siksa yang pedih). Ali Jum’ah dan 

Tafsir al-Munir menjelaskan bahwa hukuman yang menyakitkan ini secara 

khusus disiapkan untuk mereka yang bersikeras dalam kekufuran (al-mushirrīn 

minhum 'alā al-kufr), bukan untuk seluruh kaum Yahudi.103 Ini menegaskan 

bahwa Allah Maha Adil dan hanya menghukum mereka yang menolak 

kebenaran setelah mengetahui dan memahami buktinya.104 

Tafsir al-Qurtubi juga membahas apakah boleh berinteraksi dan 

berdagang dengan orang Yahudi, meskipun mereka melakukan riba. Al-Qurtubi, 

mengutip Ibn al-Arabi, menyatakan bahwa kaum non-Muslim pun tetap terikat 

dengan hukum syariat. Namun, meskipun harta mereka bercampur dengan harta 

haram, sah-sah saja untuk berinteraksi dengan mereka. Hal ini didukung oleh 

Al-Qur'an (QS. al-Mā'idah [5]: 5) yang membolehkan umat Muslim memakan 

 
98 Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir al-Manar, vol. 6,…hal. 51 
99 Muhammad bin Jarir ath-Thabari, Jâmi’ al-Bayân ‘an Ta’wîl Âyi al-Qur’ân, vol. 

9,…hal. 391 
100 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161”, YouTube,…menit 09:43 
101 Muhammad bin Jarir ath-Thabari, Jâmi’ al-Bayân ‘an Ta’wîl Âyi al-Qur’ân, vol. 

9,…hal. 392.  
102 Wahbah az-Zuhayli, at-Tafsîr al-Munîr fî al-Aqîdah Wa al-Syarî’ah wa Al-

Manhâj, vol. 6, …hal.27. 
103 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161”, YouTube,…menit 11:15 
104 Wahbah az-Zuhayli, at-Tafsîr al-Munîr fî al-Aqîdah Wa al-Syarî’ah wa Al-

Manhâj, vol. 6,…hal. 27 



140 

 

 

makanan Ahlul Kitab. Lebih lanjut, Rasulullah Saw. sendiri berdagang dengan 

orang Yahudi dan perisainya pernah menjadi jaminan utang kepada seorang 

Yahudi.105 Pelajaran penting dari ayat-ayat ini bagi umat Islam adalah bahwa 

kezaliman, menghalangi jalan Allah, memakan riba, dan mengambil harta 

secara batil adalah dosa-dosa besar yang konsekuensinya sangat serius. 

Larangan ini bersifat universal, bukan hanya ditujukan kepada kaum Yahudi. 

Allah SWT memberikan peringatan ini agar umat Islam tidak terjerumus pada 

kesalahan yang sama, yang akan berujung pada hukuman yang pedih, baik di 

dunia maupun di akhirat. Perilaku-perilaku tersebut merusak tatanan sosial, 

ekonomi, dan spiritual. 

Kezaliman, yang merupakan salah satu dosa paling dibenci Allah, 

memiliki berbagai bentuk. Kezaliman terhadap Allah adalah syirk 

(menyekutukan-Nya), sementara kezaliman terhadap diri sendiri adalah berbuat 

dosa dan merusak jiwa. Kezaliman terhadap sesama manusia adalah menindas, 

mengambil hak orang lain, atau merugikan mereka, seperti yang dilakukan oleh 

kaum Yahudi.106 Dengan demikian, ayat ini mengingatkan kita untuk selalu 

berlaku adil dalam setiap aspek kehidupan, baik terhadap diri sendiri, orang lain, 

maupun terhadap Allah. 

Menghalangi jalan Allah juga merupakan dosa yang sangat berbahaya, 

karena dampaknya tidak hanya pada diri sendiri tetapi juga pada orang lain. Ali 

Jum’ah, dalam salah satu ceramahnya, menekankan bahwa seorang muslim 

yang berperilaku buruk bisa menjadi penghalang dakwah Islam. Ia dapat 

menciptakan persepsi negatif tentang Islam dan menjauhkan orang dari 

kebenaran, seolah-olah ia adalah musuh Islam itu sendiri, meskipun ia tidak 

bermaksud demikian. Ini menunjukkan pentingnya akhlak al-karimah (akhlak 

yang mulia) sebagai cerminan ajaran Islam. Kemudian, terkait riba, larangan 

keras terhadap praktik ini adalah prinsip fundamental dalam Islam. Riba 

menghancurkan keadilan ekonomi, menciptakan kesenjangan sosial, dan 

menyebabkan penderitaan bagi masyarakat. Al-Qur'an secara eksplisit 

menyatakan bahwa pemakan riba diperangi oleh Allah dan Rasul-Nya (QS. al-

Baqarah [2]: 279). Peringatan dalam Surah an-Nisâ’ ini menegaskan kembali 

bahwa praktik riba adalah dosa besar yang melanggar syariat dan memiliki 

konsekuensi yang berat.107 

Jika dibandingkan, tafsir Ali Jum’ah memiliki banyak kesamaan 

fundamental dengan tafsir-tafsir klasik seperti at-Tabari dan al-Qurtubi, serta 

tafsir modern seperti al-Manar. Semua tafsir ini sepakat bahwa ayat 160-161 

 
105 Abu Abdullah Muhammad bin Ahmad al-Qurtubi, al-Jâmi’ li Ahkâm al-Qur’ân, 

vol. 6,…hal. 13. 
106 Muhammad bin Jarir ath-Thabari, Jâmi’ al-Bayân ‘an Ta’wîl Âyi al-Qur’ân, vol. 

9,…hal. 390. 
107 Ali Jum’ah, “Tafsir Surah an-Nisa, ayat 160-161”, YouTube,…menit 04:26 



141 
 

 
 

dari Surah an-Nisâ’ diturunkan sebagai hukuman bagi kaum Yahudi akibat 

pelanggaran janji mereka kepada Allah. Mereka semua mengidentifikasi empat 

dosa utama, kezaliman, menghalangi jalan Allah, memakan riba, dan 

mengambil harta secara batil. Konsistensi ini menunjukkan bahwa pemahaman 

dasar terhadap ayat ini telah menjadi konsensus di kalangan para ulama, baik 

dari masa klasik hingga kontemporer. Namun, analisis tafsir Ali Jum’ah 

menonjol dalam pendekatannya yang lebih aplikatif dan kontekstual. Sementara 

at-Tabari dan al-Qurtubi lebih banyak fokus pada detail historis dan hukum, Ali 

Jum’ah secara eksplisit menghubungkan pelajaran dari kisah kaum Yahudi 

dengan realitas umat Islam saat ini. Dia menekankan bahwa perbuatan 

menghalangi jalan Allah tidak hanya terbatas pada penolakan kenabian, tetapi 

juga dapat terjadi melalui perilaku buruk umat Muslim yang merusak citra 

Islam. Perspektif ini memberikan dimensi moral-etika yang kuat, mengajak 

umat Islam untuk berkaca diri dan menjadi teladan, bukan sekadar memahami 

sejarah. 

Dengan demikian, menggabungkan tafsir Ali Jum’ah dengan tafsir-tafsir 

lain memberikan pemahaman yang komprehensif. Tafsir klasik menyediakan 

fondasi tekstual yang kokoh dan konteks historis, sementara tafsir Ali Jum’ah 

menawarkan relevansi dan aplikasi praktis di era modern. Perpaduan ini 

menegaskan bahwa ajaran Al-Qur'an bukan sekadar narasi masa lalu, tetapi 

merupakan pedoman yang hidup dan dinamis yang harus diterapkan dalam 

setiap tindakan dan perilaku umat Islam. Kesimpulannya, hukuman yang 

dijatuhkan pada kaum Yahudi adalah peringatan abadi bagi seluruh umat 

manusia tentang konsekuensi dari mengabaikan keadilan, moralitas, dan 

kebenaran ilahi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



142 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



143 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB V  

IMPLIKASI PEMIKIRAN ALI JUM‘AH TERKAIT AYAT RIBA 

TERHADAP MATA UANG FIAT   

 

A. Pandangan Ali Jum‘ah terhadap Uang fiat  dan Bunga Bank 

Ali Jum’ah dalam penafsiranya terkait surah al-Baqarah ayat 275, 

menjelaskan pandangan Islam mengenai mata uang, riba, dan relevansinya 

dengan sistem keuangan modern yang menggunakan uang fiat  dan bunga 

bank, dengan menekankan pentingnya memahami larangan riba yang 

termaktub dalam Al-Qur'an. Perilaku riba bahkan dibandingkan dengan orang 

yang dirasuki setan, menggarisbawahi beratnya larangan ini. ketika ia 

mencoba memahami makna riba secara mendalam, ia menelusuri terlebih 

dahulu secara historis mata uang pada masa Nabi Muhammad Saw. Pada masa 

itu, mata uang yang digunakan adalah dinar emas dan dirham perak. Dinar 

emas merupakan koin emas murni dengan berat sekitar 4.21 gram. Contoh 

koin ini dapat ditemukan di museum, bahkan al-Baghawi menggambarkannya 

sebagai "dinar Nabi". Dirham, di sisi lain, terbuat dari perak. Khalifah Umar 

bin Khattab menyatukan berbagai jenis dirham menjadi satu standar dengan 

berat sekitar 2.9 gram. Pada era Nabi, nilai tukar mata uang stabil, di mana 

satu dinar emas setara dengan sepuluh dirham perak.1 Namun, rasio ini 

berubah seiring waktu, menunjukkan bahwa nilai emas menjadi lebih berharga 

dibandingkan perak. Khalifah Umayyah, Abd al-Malik ibn Marwan, 

 
1 Ali Jum’ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 329 Tafsîr al-Qur’ân al-Karîm”, 

YouTube, https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 20 Agustus 2025), menit 

00:13- 08:06.  

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


144 

 

 

mereformasi koin dengan menghapus gambar dan menggantinya dengan ayat-

ayat Al-Qur'an sambil mempertahankan berat aslinya. 

Dijelaskan juga secara historis, emas dan perak berfungsi sebagai alat 

tukar, ukuran nilai, dan penyimpan kekayaan. Karena persediaannya yang 

terbatas, penggunaannya sebagai mata uang mencegah inflasi yang berasal 

dari dalam sistem. Ia menyoroti bahwa ulama Islam terkemuka, termasuk 

empat Imam mazhab (Syafi'i, Ahmad ibn Hanbal, Malik, dan Abu Hanifah), 

sepakat bahwa riba berlaku untuk emas dan perak, mata uang yang digunakan 

pada masa Nabi. Namun, ia mengutip pandangan Imam Al-Syafi'i yang 

menyatakan bahwa tidak ada riba pada uang kertas, meskipun uang kertas 

tersebut beredar luas sebagai mata uang. Perkembangan penting dalam sejarah 

adalah transisi ke uang kertas. Awalnya, uang kertas berfungsi sebagai tanda 

terima yang didukung oleh emas yang disimpan di bank. Namun, setelah tahun 

1916, bank berhenti menukar uang kertas dengan emas, yang menurut Ali 

Jum'ah, menandai awal dari permasalahan. Dimana penghentian standar emas 

memungkinkan pemerintah untuk mencetak lebih banyak uang daripada 

cadangan yang mereka miliki, yang menyebabkan inflasi. Ia mengaitkan 

fenomena ini dengan konsep riba, karena inflasi merugikan mereka yang 

berpenghasilan terbatas.2 Ia menyimpulkan bahwa sistem moneter saat ini, di 

mana uang fiat  tidak lagi didukung oleh komoditas fisik dan dikelola oleh 

kebijakan moneter, dapat menyebabkan ketidakadilan dan korupsi. 

Ali Jum‘ah kemudian melanjutkan pandangan yang unik dan 

mendalam mengenai status hukum uang fiat  dan bunga bank, yang berbeda 

dengan beberapa ulama kontemporer lainnya. Pandangan dia berakar pada 

pemahaman komprehensif tentang perubahan realitas sosial dan ekonomi yang 

terjadi setelah era peredaran mata uang emas dan perak. Dalam sebuah 

wawancara yang bertajuk Mafahim Iftâ'iyyah, dia menegaskan bahwa fatwa 

hukum harus selalu disesuaikan dengan peristiwanya secara spesifik. Apabila 

suatu peristiwa telah berubah secara fundamental, maka fatwa yang relevan 

dengan peristiwa sebelumnya tidak lagi dapat diterapkan secara relevan. Inilah 

yang menjadi landasan utama pemikirannya dalam menghadapi isu uang 

modern. Pemikiran Ali Jum‘ah berangkat dari kondisi historis mata uang 

dalam fikih Islam, di mana sepanjang sejarah umat Islam telah menggunakan 

media pertukaran yang diterima secara luas, yaitu dinar emas dan dirham 

perak.3 Kedua logam mulia ini dipilih karena karakteristik unik yang diberikan 

oleh Allah SWT, seperti kelangkaan, kemuliaan, dan ketahanannya terhadap 

 
2 Ali Jum’ah, “Surat al-Baqarah ayat 275, Halaqah 330 Tafsîr al-Qur’ân al-Karîm”, 

YouTube, https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, (diakses pada 20 Agustus 2025), menit 

00:19-05:36. 
3 Ali Jum'ah, “Barnâmij Mafâhim Iftâ'iyyah (25) - Mu'âmalat al-Bunûk”, YouTube 

Dr.AliGomaa https://www.youtube.com/@DrAliGomaa, 12 Juni 2012, (diakses 20 Agustus 

2025) menit 01:21. 

https://www.youtube.com/@DrAliGomaa
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


145 
 

 
 

korosi. Karakteristik ini menjadikan emas dan perak sebagai penyimpan nilai 

(store of value) yang stabil dan diakui secara universal. Oleh karena itu, 

hukum-hukum syariat seperti zakat, riba, dan kemitraan secara spesifik 

dikaitkan dengan kedua komoditas ini. 

Namun, dunia mengalami pergeseran besar pada abad ke-19, ketika 

uang kertas (banknotes) mulai digunakan secara luas dan menggeser peran 

emas dan perak. Puncaknya, pada tahun 1970, transaksi dengan emas dan 

perak berakhir sepenuhnya, bahkan sebagai cadangan bank, sehingga uang 

kertas menjadi dasar transaksi yang terputus sepenuhnya dari standar emas 

atau perak.4 Kekuatan daya beli uang kertas tidak lagi bersumber dari nilai 

intrinsiknya sebagai komoditas, melainkan dari dukungan pemerintah yang 

menerbitkannya dan kekuatan ekonomi negara tersebut. Perubahan objek mata 

uang ini, dari komoditas yang stabil menjadi uang yang tidak stabil, menjadi 

poin krusial dalam analisis Ali Jum‘ah. 

Dia kemudian memperkenalkan kembali sebuah teori ushul fikih yang 

telah terlupakan, yaitu teori hilangnya objek hukum (dzahâb al-maḥal). 

Menurut dia, teori ini menegaskan bahwa jika objek dari suatu hukum telah 

hilang, maka penerapan hukum tersebut juga akan terhenti.5 Ali Jum‘ah 

menjelaskan konsep ini dengan beberapa contoh sederhana. Misalnya, jika 

seseorang yang tidak memiliki tangan ingin berwudu, ia tidak wajib 

membasuh tangannya karena objek hukumnya (tangan) tidak ada. Demikian 

pula, jika syariat mewajibkan pembebasan budak sebagai kafarat, kewajiban 

tersebut gugur karena sistem perbudakan telah hilang dari realitas masyarakat. 

Melalui pendekatan ini, Ali Jum‘ah mengaitkan teori dzahâb al-maḥal 

dengan masalah uang fiat . Dia berpendapat bahwa pengharaman riba secara 

spesifik terikat pada sifat mata uang (naqdiyah) dari emas dan perak. Dengan 

hilangnya status emas dan perak sebagai mata uang dalam transaksi sehari-

hari, maka maḥal (objek hukum) riba telah lenyap.6 Konsekuensinya, hukum 

riba yang berlaku pada emas dan perak tidak serta-merta dapat diterapkan pada 

uang kertas, karena keduanya memiliki karakteristik yang sangat berbeda. 

Perbedaan utama antara keduanya, menurut Ali Jum‘ah, adalah dalam 

hal stabilitas nilai. Emas dan perak memiliki kestabilan yang luar biasa sebagai 

penyimpan nilai, sementara uang kertas rentan terhadap inflasi.7 Jika 

seseorang menyimpan uang kertas di awal tahun yang nilainya dapat membeli 

seratus meter tanah, di akhir tahun nilainya mungkin hanya dapat membeli 

tujuh puluh meter, dan seterusnya. Karakteristik inflasi ini tidak terdapat pada 

emas dan perak, sehingga perlakuan hukumnya pun harus berbeda. Ali Jum‘ah 

 
4 Ali Jum'ah, Atsar Dzahâb al-Mahall fî al-Hukm, Kairo: Al-Azhar University, 1993, 

hal. 56  
5 Ali Jum'ah, Wa Qâla Al-Imam, Kairo: Al-Wabil Al-Sayyib, 2010, hal. 169. 
6 Ali Jum'ah, Atsar Dzahâb al-Mahall fî al-Hukm,…hal. 198. 
7 Ali Jum'ah, Wa Qâla Al-Imam,…hal. 175. 



146 

 

 

berargumen bahwa uang kertas, meskipun telah kehilangan sifat naqdiyah 

(mata uang) yang terikat dengan hukum riba, tidak kehilangan sifat maliyah 

(kekayaan).8 Sifat maliyah inilah yang menjadikannya sah sebagai media 

pertukaran, alat pembayaran mahar, modal perusahaan, dan objek zakat. Dia 

menentang anggapan bahwa jika tidak ada riba pada uang kertas, maka 

zakatnya juga tidak wajib, karena zakat dan riba memiliki illat (sebab hukum) 

yang berbeda. 

Dalam pandangannya, transaksi perbankan modern bukanlah riba 

karena ia tidak terkait dengan emas dan perak. Dia juga menegaskan bahwa 

transaksi bank bukan merupakan qardh (hutang-piutang), melainkan tamwil 

(pembiayaan) yang memiliki unsur produksi atau investasi.9 Manfaat atau 

'bunga' yang didapat dari transaksi bank bukanlah riba, melainkan bagian dari 

bagi hasil atas keuntungan pembiayaan. Dia menyimpulkan bahwa hukum riba 

yang berlaku pada hutang konsumtif tidak bisa disamakan dengan bunga bank. 

Lebih lanjut, Ali Jum‘ah menyatakan bahwa ketiadaan bank justru akan 

mendatangkan riba di masyarakat. Bank memiliki peran penting dalam 

mencegah inflasi, yang jika terjadi akan merugikan masyarakat, terutama 

kaum miskin. Dia menyamakan dampak inflasi yang menurunkan nilai uang 

dengan substansi riba, yaitu bertambahnya nilai tanpa usaha. Dengan 

demikian, bank justru berfungsi untuk melindungi kepentingan masyarakat 

bawah, yang merupakan salah satu tujuan utama dari pengharaman riba. 

Dengan ini, dia menempatkan bank sebagai institusi yang sejalan dengan 

tujuan syariat.10 

Argumen utama Ali Jum‘ah tentang mengapa uang fiat  dan bunga 

bank tidak termasuk riba adalah karena hilangnya illat (sebab hukum) riba 

yang spesifik pada emas dan perak.11 Ia mengutip Imam al-Haramain yang 

menjelaskan bahwa illat riba pada emas dan perak bersifat terbatas (qashirah), 

yaitu sifatnya sebagai mata uang (naqdiyah). Karena sifat ini tidak bisa secara 

otomatis diterapkan pada komoditas atau benda lain, maka illat tersebut juga 

tidak berlaku pada uang kertas.12 Ali Jum‘ah menegaskan bahwa mencari illat 

universal yang bebas dari kontradiksi dan berlaku pada semua objek adalah 

hal yang sulit dalam masalah ini. 

Dengan demikian, inti dari pandangan dia adalah bahwa riba adalah 

pengharaman yang bersifat ta'abbudi (perintah yang maknanya tidak 

sepenuhnya dipahami secara akal) dan terbatas pada objek yang disebutkan 

dalam dalil, yaitu emas dan perak. Pandangan ini berbeda dengan kelompok 

 
8 Ali Jum'ah, Wa Qâla Al-Imam,…hal. 176 
9 Ali Jum'ah, “Barnâmij Mafâhim Iftâ'iyyah”, youtube...menit 10:49. 
10 Ali Jum'ah, “Barnâmij Mafâhim Iftâ'iyyah”, youtube...menit 15:20. 
11 Ali Jum'ah, Atsar Dzahâb al-Mahall fî al-Hukm,…hal. 194.  
12 Ali Jum'ah, Atsar Dzahâb al-Mahall fî al-Hukm,…hal. 196 



147 
 

 
 

ulama lain yang berpendapat bahwa hukum syariat bertujuan untuk kebaikan 

umat, sehingga sesuatu yang memiliki kerusakan yang sama dengan riba 

(meskipun objeknya berbeda) juga seharusnya diharamkan.13 Mereka 

menganggap bahwa penjelasan sebab hukum (ta'lil) lebih bermanfaat dan 

bahwa riba harus diberlakukan pada uang kertas karena sifatnya yang berharga 

dan alat tukar (tsamaniyah) telah menjadi realita bagi uang kertas. 

Namun, Ali Jum‘ah menolak pandangan ini. Dia khawatir bahwa 

menerapkan hukum riba secara semena-mena pada objek yang berbeda akan 

mengarah pada penghapusan hukum yang sejalan dengan realitas. Baginya, 

peniadaan riba pada uang kertas bukanlah pembatalan hukum, melainkan 

penghentian penerapannya karena syarat-syaratnya (keberadaan emas dan 

perak sebagai mata uang) tidak lagi terpenuhi. Dia mengibaratkan hal ini 

dengan praktik Khalifah Umar ibn Khattab yang menghentikan penerapan 

hukuman potong tangan bagi pencuri pada tahun kelaparan (tahun ar-

ramâdah) karena syaratnya tidak terpenuhi (yaitu tidak adanya keraguan pada 

pelaku).14 

Ali Jum‘ah juga memberikan penekanan pada perbedaan esensial 

antara hutang-piutang (qardh) dan pembiayaan (tamwil). Riba dalam hutang-

piutang adalah keuntungan tanpa adanya pekerjaan atau produksi yang 

mendasarinya. Sebaliknya, transaksi bank adalah pembiayaan, di mana dana 

yang dikumpulkan dari masyarakat diinvestasikan kembali dalam bentuk 

pembiayaan proyek. Dengan demikian, yang diterima oleh bank bukanlah 

bunga, melainkan bagi hasil dari keuntungan yang didapatkan dari 

pembiayaan tersebut.15 Perbedaan ini, menurut dia, menunjukkan bahwa illat 

riba tidak terdapat dalam transaksi perbankan. Ali Jum‘ah juga membantah 

asumsi bahwa bank itu riba karena “setiap hutang yang terdapat manfaat maka 

riba” (kullu qardin jarra manfa'atan fahuwa riba). Dia menjelaskan bahwa 

kaidah ini berlaku untuk hutang-piutang konsumtif (qard), sementara transaksi 

bank adalah pembiayaan yang berorientasi produksi dan investasi. Dengan 

demikian, manfaat yang diterima bank bukanlah riba, melainkan bagian dari 

bagi hasil pembiayaan. Dia juga menegaskan bahwa uang yang ditransaksikan 

oleh bank tidak lagi berbasis emas, yang menjadi asumsi keliru dari fatwa 

terdahulu. 

Dia menyebutkan enam fakta penting yang perlu dipahami untuk 

mendapatkan fatwa yang benar mengenai bank: pertama, uang dan bank pada 

hakikatnya adalah satu kesatuan karena uang yang beredar dikeluarkan oleh 

Bank Sentral; kedua, uang yang beredar sekarang tidak lagi berpatokan pada 

emas; ketiga, bank memiliki peran penting dalam masyarakat, seperti 

 
13 Ali Jum'ah, Atsar Dzahâb al-Mahall fî al-Hukm,…hal. 198 
14 Ali Jum'ah, Wa Qâla Al-Imam,…hal. 171. 
15 Ali Jum'ah, “Barnâmij Mafâhim Iftâ'iyyah”, youtube...menit 10:49 



148 

 

 

mencegah inflasi; keempat, sistem bank tercipta dan tumbuh dari sistem non-

Muslim; kelima, sistem bank telah digunakan di seluruh dunia dan tidak dapat 

dihindari oleh suatu negara; dan keenam, fungsi utama bank adalah 

membiayai (tamwil), bukan menghutangi (qardh), sehingga tidak ada bunga 

hutang, melainkan bagi hasil dari keuntungan pembiayaan. Ali Jum‘ah juga 

menolak pandangan yang membolehkan bank hanya atas dasar darurat. Dia 

menganggap ini sebagai jawaban yang tidak tepat karena bank, dalam 

pandangannya, sudah berada di luar kategori riba, sebab objek hukumnya 

(emas dan perak) tidak lagi relevan. Dengan demikian, fatwa dia tidak 

didasarkan pada darurat, melainkan pada pemahaman fikih yang mendalam 

dan relevan dengan realitas kontemporer. Dia menegaskan bahwa 

pandangannya adalah hasil dari kajian akademis yang telah ia lakukan selama 

kurang lebih 40 tahun.  

Ali Jum‘ah menyamakan dampak inflasi dengan substansi riba. Jika 

bank tidak ada, inflasi akan merajalela dan menurunkan nilai uang secara 

drastis. Fenomena ini, menurutnya, lebih identik dengan riba karena nilai uang 

berkurang tanpa ada sebab yang jelas, merugikan masyarakat, terutama kaum 

lemah. Oleh karena itu, bank justru menjadi solusi untuk mencegah kerugian 

yang diakibatkan oleh inflasi, yang sejalan dengan tujuan syariat dalam 

melindungi kaum lemah. Berdasarkan penjelasan yang mendalam ini, Ali 

Jum‘ah juga membantah anggapan bahwa bunga bank, yang seolah berlipat 

ganda, identik dengan riba. Dia menjelaskan bahwa sistem bank memiliki 

regulasi yang sudah ditetapkan dan diketahui oleh nasabah sejak awal. Jika 

seorang nasabah mengalami kredit macet, ada mekanisme yang 

memungkinkan komunikasi dengan pihak bank untuk mendapatkan 

keringanan cicilan, bahkan bisa diselesaikan melalui jalur hukum.16 Di 

samping itu, sistem bank juga memungkinkan pemberian pinjaman tambahan 

kepada nasabah yang kesulitan, dengan tujuan membantunya bangkit kembali 

dari keterpurukan bisnis. Sikap bank yang demikian menunjukkan adanya niat 

untuk memitigasi risiko, bukan untuk menzalimi nasabah. 

Ali Jum‘ah juga menyinggung masalah operasi pasar keuangan, di 

mana ia membolehkan jual beli saham selama kegiatan perusahaan yang 

bersangkutan tidak diharamkan dalam syariat. Pernyataan ini menunjukkan 

bahwa dia melihat adanya aspek-aspek muamalah modern yang tidak 

bertentangan dengan syariat, bahkan sejalan dengan tujuan ekonomi Islam. 

Dia kembali menguatkan pandangannya dengan mengaplikasikan kaidah usul 

fikih, yaitu “jika tempat hukum tidak ada, maka hukum tersebut tidak bisa 

diberlakukan.” Dia memberikan contoh lagi dengan kasus pembebasan budak 

 
16 Ali Jum'ah, “Barnâmij Mafâhim Iftâ'iyyah”, youtube,...menit 03:00-15:20. 



149 
 

 
 

sebagai kafarat yang tidak bisa dilakukan saat ini karena budak sudah tidak 

ada.17 

Inti dari argumen-argumen Ali Jum‘ah ini adalah penolakannya 

terhadap analogi yang tidak tepat. Mengaitkan bank dengan riba, menurutnya, 

adalah sebuah kekeliruan, sama seperti mengaitkan kewajiban wudu dengan 

tangan yang sudah putus atau kafarat dengan budak yang sudah tidak ada. 

Dengan demikian, fatwa dia adalah hasil dari realisasi hukum syariat pada 

objeknya, bukan sebuah pembatalan syariat. Hal ini menunjukkan bahwa dia 

berupaya menerapkan hukum-hukum Allah secara benar, dengan 

mempertimbangkan realitas kontemporer.18 Ali Jum‘ah menyadari bahwa 

pandangannya kerap menuai kritik, termasuk tuduhan bahwa ia mengeluarkan 

fatwa yang membolehkan bunga bank karena tekanan dari pemerintah atau 

kepentingan negara.19 Dia dengan tegas membantah tuduhan ini, seraya 

menegaskan bahwa fatwanya murni bersifat akademis. Hal ini menunjukkan 

komitmen dia untuk menghasilkan fatwa yang valid dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah, bukan fatwa yang bersifat politis atau 

populis. 

Dengan demikian, pandangan Ali Jum‘ah tentang bank dan bunga 

bank tidak dapat direduksi menjadi sekadar legalisasi riba. Sebaliknya, 

pandangannya merupakan hasil dari analisis mendalam yang membedakan 

secara tegas antara riba konsumtif yang diharamkan dengan transaksi 

perbankan modern yang dianggap sebagai pembiayaan (tamwil). Pandangan 

ini juga didukung oleh teori dzahâb al-mahal dan perbedaan antara sifat 

naqdiyah dan mâliyah, yang membuat hukum riba tidak berlaku pada uang fiat 

.20 

Ali Jum‘ah berpendapat bahwa bunga bank, yang dalam sistemnya 

terkadang disebut sebagai faidah (manfaat), tidak dapat disamakan dengan 

riba al-fadhl (riba karena kelebihan) atau riba al-nasi’ah (riba karena 

penundaan). Riba jenis ini secara spesifik terjadi pada pertukaran komoditas 

ribawi, seperti emas dengan emas atau gandum dengan gandum, dengan 

adanya kelebihan atau penundaan. Transaksi bank, yang menggunakan uang 

kertas, tidak memenuhi kriteria tersebut. 

Ali Jum’ah juga membedakan antara bunga pinjaman konsumtif dan 

keuntungan dari investasi. Jika bank menyediakan dana untuk sebuah proyek 

dan berbagi keuntungan atau kerugian, ini adalah bentuk kemitraan yang 

diperbolehkan dalam Islam. Bahkan, ia menyebut sertifikat deposito dan 

rekening tabungan sebagai bentuk kemitraan investasi yang halal.21 Lalu ia 

 
17 Ali Jum'ah, “Barnâmij Mafâhim Iftâ'iyyah”, youtube,...menit 22:20. 
18 Ali Jum'ah Muhammad, Wa Qâla Al-Imam,…hal. 171 
19 Ali Jum’ah, “Barnâmij Mafâhim Iftâ'iyyah”, youtube,...menit 22:20.  
20 Ali Jum'ah Muhammad, Wa Qâla Al-Imam,…hal. 176 
21 Ali Jum'ah, “Barnâmij Mafâhim Iftâ'iyyah”, youtube,...menit 15:20 



150 

 

 

mengaitkan pandangannya dengan kaidah ushul fikih, "Hukum Syariat 

Bertujuan untuk Kebaikan Umat". Pengharaman riba bertujuan untuk 

mencegah kerusakan dan eksploitasi. Namun, dia berargumen bahwa dalam 

realitas modern, bank justru mencegah kerusakan yang lebih besar, yaitu 

inflasi, yang akan merugikan kaum miskin. Oleh karena itu, pandangan yang 

mengharamkan bank tanpa mempertimbangkan peran dan fungsinya yang 

baru adalah sebuah kekeliruan.22 

Dengan pemikirannya ini, Ali Jum‘ah menawarkan solusi fikih yang 

relevan dengan realitas kontemporer. Dia mengajak para ahli fikih untuk tidak 

hanya terpaku pada teks-teks klasik, tetapi juga berani melakukan ijtihad baru 

dengan mempertimbangkan perubahan objek dan realitas yang ada.23 

Pandangan dia juga menekankan bahwa bank sentral memiliki tugas penting 

dalam menstabilkan harga dan mencegah inflasi, yang secara tidak langsung 

sejalan dengan tujuan syariat untuk menciptakan keadilan dan stabilitas 

ekonomi. Dengan adanya bank, nilai uang tetap terjaga sehingga tidak ada 

pihak yang dirugikan secara sepihak.24 Hal ini sangat berbeda dengan praktik 

riba di masa lalu yang justru menciptakan ketidakstabilan dan ketidakadilan. 

Lebih jauh, Ali Jum‘ah menjelaskan bahwa uang dan bank adalah satu 

kesatuan, ibarat dua sisi mata uang. Uang yang beredar di masyarakat 

dikeluarkan oleh bank sentral. Jika bank dianggap riba, maka secara logis uang 

yang beredar juga akan dianggap riba, dan seluruh transaksi dengannya 

menjadi haram. Tentu tidak ada seorang pun yang berpendapat demikian. 

Dengan demikian, asumsi yang memisahkan bank dan uang adalah keliru, dan 

pemahaman yang benar harus melihat keduanya sebagai bagian dari satu 

sistem moneter modern. Ali Jum‘ah juga menolak argumen bahwa bank boleh 

karena terpaksa (darurah). Dia berpendapat bahwa ini adalah jawaban yang 

tidak tepat karena bank, dalam pandangannya, sudah di luar kategori riba. 

Pandangan dia tidak lahir dari keadaan terpaksa, melainkan dari pemahaman 

fikih yang sahih dan mendalam yang sesuai dengan realitas.25 

Dia juga membedakan antara dzahâb al-maḥal (hilangnya objek 

hukum) dengan dzahâb al-sabab (hilangnya sebab hukum). Hilangnya objek 

hukum tidak menghapus hukum itu sendiri, melainkan menghentikan 

penerapannya. Jika objeknya kembali, hukumnya juga akan kembali. 

Sebaliknya, hilangnya sebab hukum dapat membatalkan hukumnya. Dalam 

kasus bank, yang terjadi adalah hilangnya objek hukum (maḥal) riba, yaitu 

emas dan perak sebagai mata uang, bukan hilangnya sebab hukum.26 Oleh 

 
22 Ali Jum'ah, Atsar Dzahâb al-Mahall fî al-Hukm,…hal. 198. 
23 Ali Jum'ah Muhammad, Wa Qâla Al-Imam,…hal. 171. 
24 Ali Jum'ah, “Barnâmij Mafâhim Iftâ'iyyah”, youtube,...menit 15:20. 
25 Ali Jum'ah, “Barnâmij Mafâhim Iftâ'iyyah”, youtube,...menit 22:20. 
26 Ali Jum'ah, Wa Qâla Al-Imam,…hal. 176. 



151 
 

 
 

karena itu, hukum riba yang tetap ada tidak dapat diterapkan pada bank karena 

objeknya sudah berbeda. 

Intinya, Ali Jum‘ah mengajak para ulama untuk berpikir secara 

komprehensif dan tidak terjebak dalam analogi yang dangkal. Pandangan dia 

bukan sebuah pembatalan syariat, melainkan sebuah bentuk ijtihad yang 

berani untuk merealisasikan hukum-hukum Allah pada konteks zaman yang 

berbeda, demi mewujudkan tujuan-tujuan luhur syariat, termasuk 

menciptakan keadilan dan kesejahteraan bagi umat. Ali Jum‘ah juga menolak 

penggunaan istilah "penghapusan hukum oleh akal" (nasakh bil-aql) yang 

pernah dilontarkan oleh Imam ar-Razi. Menurut dia, frasa ini keliru karena 

hukum syariat itu sendiri tidak pernah dihapus. Yang terjadi adalah “hilangnya 

hukum seiring dengan hilangnya objek hukum.”27 Ada perbedaan mendasar 

antara membatalkan (ta'thil) syariat dan menghentikan (îqâf) penerapannya. 

Membatalkan syariat berarti menyimpang dari hukum Allah, sedangkan 

menghentikan penerapannya terjadi ketika syarat-syaratnya tidak terpenuhi, 

yang sebenarnya merupakan salah satu bentuk penerapan syariat itu sendiri. 

Perbedaan ini sangat krusial dalam pemahaman Ali Jum‘ah. Ia melihat 

mereka yang membatalkan syariat sebagai orang-orang yang ingin mengubah 

hukum Allah secara total, sebagaimana firman-Nya dalam surat Al-Maidah 

ayat 44. Sementara itu, menghentikan penerapan syariat adalah hal yang 

pernah dicontohkan oleh Khalifah Umar bin Khattab, seorang ahli fikih yang 

saleh. Ketika dia menghentikan hukuman potong tangan pada tahun kelaparan, 

dia tidak membatalkan hukum tersebut, melainkan menangguhkannya karena 

syarat-syarat untuk melaksanakannya tidak terpenuhi. Dia menegaskan bahwa 

hukum-hukum Allah yang telah disepakati, seperti pengharaman khamr, babi, 

riba, serta kewajiban salat dan puasa, adalah hukum yang tetap dan tidak akan 

pernah berubah. Namun, hukum-hukum ini bisa jadi tidak dapat diterapkan 

karena objeknya tidak ada lagi, seperti dalam kasus hilangnya kekhalifahan.28 

Meskipun kepala negara modern mengambil alih beberapa fungsi khalifah, 

seperti mengelola negara dan pasukan, mereka tidak sepenuhnya 

menggantikan peran khalifah dalam menyatukan umat. Ini adalah contoh lain 

dari hilangnya objek hukum, di mana hukum yang berkaitan dengan ketaatan 

penuh kepada khalifah tidak dapat sepenuhnya diterapkan. 

Lebih lanjut, Ali Jum‘ah menyajikan argumentasi yang kuat dengan 

mengaitkan isu mata uang modern dengan kaidah ushul fiqih sadd al-dzarâi' 

(menutup pintu kerusakan). Dia berpendapat bahwa larangan riba pada emas 

dan perak bertujuan untuk menutup pintu eksploitasi. Namun, pada uang 

kertas, keberadaan bank justru berfungsi sebagai mekanisme untuk menutup 

pintu kerusakan yang lebih besar, yaitu inflasi dan ketidakstabilan ekonomi. 

 
27 Ali Jum'ah, Wa Qâla Al-Imam,…hal. 169 
28 Ali Jum'ah, Wa Qâla Al-Imam,…hal. 171-174 



152 

 

 

Dalam pandangannya, bank adalah instrumen yang membantu mencapai 

tujuan syariat dalam menjaga stabilitas dan kesejahteraan umat, bukan 

sebaliknya. 

Dia juga menyoroti peran pemerintah dan bank sentral sebagai otoritas 

yang berhak mengeluarkan mata uang, sebuah peran yang tidak ada pada 

zaman emas dan perak. Dalam konteks ini, bunga yang diatur oleh bank sentral 

bisa dilihat sebagai bagian dari siyasah shar'iyyah (kebijakan pemerintah yang 

selaras dengan syariat) untuk mengelola perekonomian demi kemaslahatan 

umum. Ali Jum‘ah melihat bahwa fungsi ini, meskipun tidak diatur secara 

eksplisit dalam teks klasik, sejalan dengan prinsip-prinsip umum syariat untuk 

menjaga kestabilan ekonomi. 

Salah satu kritik utama terhadap pandangan Ali Jum‘ah adalah bahwa 

ia mengabaikan aspek moral dari riba, yaitu penekanan pada eksploitasi dan 

ketidakadilan. Dia menjawab kritik ini dengan menunjukkan bahwa sistem 

bank modern memiliki mekanisme mitigasi risiko yang tidak ada pada riba 

konsumtif zaman dahulu. Regulasi perbankan modern dan adanya lembaga 

hukum memungkinkan nasabah untuk mendapatkan perlindungan, yang 

mencegah eksploitasi seperti yang terjadi pada praktik riba klasik. Dengan 

demikian, dia melihat bahwa aspek moral dari larangan riba telah dipenuhi 

oleh sistem perbankan itu sendiri.29 

Ali Jum‘ah juga membedakan antara uang sebagai komoditas dan uang 

sebagai alat. Emas dan perak berfungsi sebagai komoditas yang memiliki nilai 

intrinsik, sementara uang fiat  berfungsi sebagai alat pertukaran yang nilainya 

bersifat nominal dan bergantung pada kepercayaan publik. Perbedaan 

mendasar ini, menurutnya, membuat penerapan hukum riba, yang berlaku 

pada komoditas, tidak bisa diberlakukan pada uang sebagai alat. Dia 

mengibaratkan uang sebagai sebuah kertas tiket yang nilainya bergantung 

pada pengakuan publik, bukan pada kertasnya itu sendiri.⁴⁴ 

Dengan demikian, pandangan dia adalah sebuah contoh dari ijtihad 

yang berani dalam menghadapi isu-isu kontemporer. Dia tidak terjebak dalam 

pendekatan yang kaku, yang hanya berpegang pada teks-teks lama tanpa 

melihat realitas baru. Dia berpendapat bahwa seorang mujtahid (ulama yang 

berijtihad) harus mampu melihat realitas secara komprehensif, bukan hanya 

terpaku pada dalil-dalil tekstual tanpa memahami konteksnya.⁴⁵ Dia juga 

menolak pendekatan yang terlalu mengedepankan aspek historis tanpa 

mempertimbangkan perubahan yang terjadi. Contohnya, ada ulama yang 

berpendapat bahwa uang kertas harus kembali berpatokan pada emas. Bagi Ali 

Jum‘ah, hal ini tidak realistis dan tidak sejalan dengan dinamika ekonomi 

 
29 Ali Jum'ah, “Barnâmij Mafâhim Iftâ'iyyah”, youtube,...menit 15:20-22:20 



153 
 

 
 

global saat ini. Dia melihat bahwa Islam adalah agama yang praktis dan tidak 

membebani umatnya dengan sesuatu yang tidak mungkin dilakukan.30 

Ali Jum‘ah juga menegaskan bahwa tujuan utama syariat adalah untuk 

memberikan kemudahan bagi umat manusia (yusr). Dia melihat bahwa 

mengharamkan bank dan uang fiat  akan membawa kesulitan yang tidak perlu, 

karena seluruh transaksi dan sistem ekonomi global bergantung pada 

keduanya. Sebuah fatwa yang mengharamkan seluruh sistem moneter modern 

akan mengisolasi umat Islam dari sistem ekonomi global, yang bertentangan 

dengan prinsip kemudahan dalam Islam.⁴⁷ 

Di sisi lain, dia juga menegaskan bahwa pandangannya tidak berarti 

membuka pintu untuk segala bentuk transaksi yang merugikan. Dia tetap 

menekankan pentingnya moralitas dan etika dalam bertransaksi. Pandangan 

dia hanya membedakan antara riba yang diharamkan secara tegas dalam Al-

Qur'an dan Sunnah, dengan bunga bank yang merupakan bagian dari sistem 

pembiayaan modern.⁴⁸ 

Terakhir, Ali Jum‘ah menyoroti isu-isu terkait dengan pasar modal dan 

investasi. Dia membolehkan investasi di pasar saham, asalkan perusahaan 

yang bersangkutan tidak terlibat dalam kegiatan yang diharamkan seperti 

produksi alkohol atau babi. Pandangan ini sejalan dengan prinsip-prinsip 

umum dalam fikih muamalah yang membolehkan kerjasama dan investasi, 

selama tidak ada unsur haram di dalamnya.31 Dia berpendapat bahwa investasi 

saham adalah bentuk kemitraan yang sejalan dengan semangat ekonomi Islam. 

Dengan demikian, pandangan Ali Jum‘ah tentang uang fiat  dan bunga bank 

tidak dapat direduksi menjadi sekadar legalisasi riba. Sebaliknya, 

pandangannya merupakan hasil dari analisis mendalam yang membedakan 

secara tegas antara riba konsumtif yang diharamkan dengan transaksi 

perbankan modern yang dianggap sebagai pembiayaan (tamwil). Pandangan 

ini juga didukung oleh teori dzahâb al-maḥal dan perbedaan antara sifat 

naqdiyah dan mâliyah, yang membuat hukum riba tidak berlaku pada uang 

kertas.32 Namun meski demikian, perlu diperhatikan bahwa jual beli utang 

dengan utang, yang tertunda dengan yang tertunda (al-kâli bi al-kâli) dilarang 

secara tegas oleh hadis sahih. Ini Adalah penting yang mencegah 

pembengkakan utang, sehingga menghubungkan suku bunga dengan waktu, 

di mana utang bertambah seiring berjalannya waktu, teteap haram karna alasan 

tersebut.33 Selain itu kalau diperhatikan, ketika menganggap tidak ada riba 

pada uang fiat , maka berarti ketika  terjadi penukaran misal seribu rupiah 

dengan seribu lima ratus rupiah, kelebihannnya bukanlah riba karena itu 

 
30 Ali Jum'ah, Wa Qâla Al-Imam,…hal. 171, 175 
31 Ali Jum'ah, “Barnâmij Mafâhim Iftâ'iyyah”, youtube,...menit 15:20-22:20 
32 Ali Jum'ah, Wa Qâla Al-Imam,…hal. 176.  
33 Ali Jum'ah, Atsar Dzahâb al-Mahall,…hal. 200. 



154 

 

 

merupakan akad sharf, tapi lain halnya kalau akadnya adalah qardh 

(pinjaman), maka tidak boleh ada kelebihan di sana. Jadi, permasalahanya ada 

pada akad, seperti halnya ketika melakukan akad nikah dengan lafal ‘athâ 

bukan lafal nikah, maka tidak sah.34 

Kesimpulannya, pandangan Ali Jum‘ah menawarkan perspektif yang 

menantang dan inovatif. Dia tidak menganggap bank sebagai riba, bukan 

karena darurat, tetapi karena objek hukum riba, yaitu emas dan perak, tidak 

lagi menjadi basis transaksi moneter modern. Sebaliknya, dia melihat bank 

sebagai institusi yang berfungsi untuk pembiayaan, memiliki peran penting 

dalam mencegah inflasi, dan sejalan dengan tujuan syariat untuk melindungi 

masyarakat. Ali Jum’ah, mengambil pendapat yang menafsirkan transaksi 

antara bank dengan nasabah penyimpan dana (mudi‘) maupun investor 

(mustatsmir) sebagai bentuk investasi merupakan pendapat yang lebih tepat 

untuk dijadikan pegangan. Pandangan ini dianggap relevan untuk diadopsi, 

karena dapat menjaga kemaslahatan umat pada era kontemporer sekaligus 

melindungi harta dan hak-hak mereka. Dengan demikian, seorang muslim 

diperkenankan menyimpan dana pada bank agar dana tersebut dikelola 

melalui pembiayaan proyek-proyek besar. Nasabah pun berhak memperoleh 

keuntungan investasi dari modal yang ditanamkan, meskipun besarnya telah 

ditentukan sejak awal. Demikian pula, pihak bank diperkenankan menerima 

keuntungan sesuai kesepakatan dengan pemilik proyek-proyek besar yang 

mendapatkan pembiayaan. Oleh sebab itu, transaksi semacam ini pada 

hakikatnya merupakan bentuk pembiayaan dan investasi, bukan akad 

pinjaman. Dengan demikian, ia tergolong ke dalam kategori akad baru ( العقود

المسماة) yang tidak termasuk dalam akad klasik (المستحدثة  tetapi ,(العقود 

diperbolehkan. Fatwa terkait hal ini telah dikeluarkan oleh Majma‘ al-Buhuts 

al-Islamiyyah (Lembaga Riset Islam) Mesir dalam sidang yang 

diselenggarakan pada hari Kamis, 23 Ramadan 1423 H bertepatan dengan 28 

November 2002 M. 

Namun, perlu digaris bawahi bahwa, Ali Jum’ah berpandangan 

kebolehan tersebut berlaku dalam konteks sistem perbankan di Mesir, sesuai 

dengan ketentuan perubahan terakhir Undang-Undang Perbankan, sistem 

Bank Sentral, serta regulasi kelembagaan perbankan, dan berlaku pula untuk 

sistem serupa di negara lain. Adapun sistem yang berbeda, atau yang 

menafsirkan transaksi tersebut sebagai akad pinjaman, atau bahkan 

membolehkan praktik pinjaman berbunga, maka hukum asalnya adalah 

keharaman.35 Pandangan ini menunjukkan bahwa ijtihad dan pembaharuan 

 
34Ali Jum’ah, wawancara pribadi, (https://drive.google.com/file/d/1T1QvWXR-

bYVkn1zH8nIUemv3yIGROeWJ/view?usp=drivesdk rekaman audio) 21 Maret 2025. 
35 Ali Jum’ah, “Apakah ada perbedaan antara bunga bank dan riba atau pada 

hakikatnya sama?”, website resmi Ali Jum’ah https://mail.draligomaa.com/index.php/ , 2016, 

diakses pada 25 Agustus 2025, pukul 07:23. 

https://mail.draligomaa.com/index.php/


155 
 

 
 

pemikiran dalam Islam tidak harus keluar dari kerangka ushul fikih, melainkan 

dengan menerapkannya secara tepat pada realitas yang berubah. Pandangan 

dia memberikan landasan yang kuat untuk berinteraksi dengan sistem 

keuangan modern tanpa harus keluar dari ajaran Islam yang autentik.36 

B. Pro-Kontra Ulama dan Posisi Ali Jum’ah terkait Uang fiat  

Perdebatan mengenai kedudukan uang fiat  dalam hukum Islam 

menjadi salah satu isu kontemporer yang paling banyak menyita perhatian 

para fukaha. Perbedaan pandangan ini berawal dari pertanyaan fundamental, 

apakah uang kertas atau uang fiat  dapat disamakan dengan dinar dan dirham 

sehingga berlaku padanya hukum-hukum riba al-buyu‘, ataukah ia sekadar alat 

tukar buatan negara yang tidak memiliki nilai intrinsik sebagaimana emas dan 

perak? Pertanyaan inilah yang kemudian memunculkan pro-kontra di 

kalangan ulama modern. Para ulama berbeda pendapat mengenai masalah ini 

menjadi beberapa pandangan. 

Pandangan pertama, berpendapat bahwa mata uang fiat   adalah uang 

yang berdiri sendiri, seperti berdirinya uang pada emas dan perak, sehingga 

riba berlaku padanya. Oleh karena itu, haram menjual mata uang sejenis 

dengan kelebihan atau secara tangguh, demikian pula haram 

meminjamkannya atau meminjamnya dengan syarat adanya tambahan. 

Pandangan ini adalah yang telah menjadi fatwa yang mapan di dunia Islam 

dan disetujui oleh majelis-majelis fikih. Bahkan sekarang, ini adalah 

pandangan umum para ulama kontemporer. Pandangan ini dianggap sebagai 

pendapat mayoritas ualama fikih dari Mazhab Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan 

Hanbali. Berikut adalah beberapa kutipan dari mereka yang bisa djadikan 

acuan untuk menetapkan hukum mata uang kontemporer: 

Dalam kitab tabyîn al-haqâ'iq Syarh Kanz ad-Daqâ'iq dari Mazhab 

Hanafi, disebutkan, "Jika seseorang membeli dengan dirham yang banyak 

campurannya atau dengan fulus, dan keduanya laku sehingga jual beli itu sah 

karena adanya kesepakatan bahwa keduanya adalah harga yang bisa jadi alat 

tukar." 37 Mata uang kertas (fiat) saat ini telah disepakati oleh masyarakat 

sebagai harga. Kesepakatan ini mendapatkan kepercayaan dari negara. 

Dengan demikian, uang fiat  memiliki hukum harga (atsman), yang berlaku 

padanya riba.38 

Dalam kitab Al-Mudawwanah dari Malik Ibn Anas, dia berkata, "Jika 

manusia menyetujui di antara mereka kulit (sebagai uang) sehingga ia 

memiliki cap dan nilai, saya akan membenci jika ia dijual dengan emas dan 

 
36 Ali Jum'ah, Atsar Dzahâb al-Mahall fî al-Hukm,…hal. 198. 
37 Organisasi Konferensi Islam, Majallât Majma‘ al-Fiqh al-Islâmî, Damaskus: Dâr 

al-Qalam, Cet. II, 1415 H, jilid 3, hal. 951. 
38 Muhamad Khudhair Hamid Muthar, "Ahkâm al-Ribâ fÎ al-Nuqûd: Dirasah 

Fiqhiyah Muqaranah," dalam Jurnal al-Buhûts wa al-Dirâsat al-Islâmiyah, no. 60 (2020), hal. 

225 



156 

 

 

perak secara tangguh."39 Mata uang kertas ini telah dijadikan oleh masyarakat 

sebagai cap untuk bertransaksi dengannya, dan sifat harga telah terwujud di 

dalamnya, yang merupakan salah satu dari dua pendapat mengenai ‘illat 

(sebab) riba menurut Mazhab Maliki. Oleh karena itu, riba berlaku padanya. 

Dalam kitab Al-Fiqh al-Manhaji menurut Mazhab Imam Syafi'i, 

disebutkan, "Setiap apa pun yang digunakan dalam transaksi sebagai harga 

dan menempati posisi emas dan perak, seperti mata uang yang beredar 

sekarang, dianggap sebagai harta riba dan riba berlaku padanya sebagai 

penyamaan dengan emas dan perak."40 Dalam kitab I'lam al-Muwaqqi'in dari 

Mazhab Hanbali, disebutkan: "Adapun dirham dan dinar... sebagian kelompok 

berkata, ‘illat-nya adalah sifat harga (tsammaniyah). Ini adalah pendapat 

Ahmad dalam riwayat lain. Ini adalah yang paling sahih, bahkan yang paling 

benar."41 Sifat harga telah terwujud pada mata uang yang ada sekarang, dan 

ini adalah ‘illat yang dipilih oleh riwayat ini dalam Mazhab Hanbali. 

Mereka berdalil dengan beberapa hal diantaranya menggunakan 

analogi (qiyas) mata uang kertas kontemporer dengan emas dan perak. ‘illat 

riba pada dua mata uang tersebut adalah sifat harga mutlak, menurut pendapat 

yang paling kuat. ‘illat yang sama ini juga ada pada uang kertas. Hal ini 

menjadikannya sebagai harga yang berlaku padanya hukum-hukum dua mata 

uang. Uang kertas saat ini menjalankan semua fungsi uang. Ia adalah alat 

pertukaran dan pengukur nilai. Karena itu, ia harus dianggap sebagai harga 

yang berlaku padanya hukum-hukum riba yang berlaku pada dua mata uang 

tersebut. Bahkan, uang kertas saat ini digunakan untuk membeli emas dan 

perak, dan ini menunjukkan nilai dan kekuatannya.42 Meskipun terdapat 

sanggahan, bahwa analisis berdasarkan Mazhab Hanafi itu kontradiktif, 

karena Mazhab Hanafi menjadikan ‘illat riba pada fulus adalah berat (wazn). 

Sementara itu, mata uang kertas dihitung, bukan ditimbang, sehingga ‘illat 

tersebut tidak terwujud padanya, maka tidak bisa dianggap bahwa itu adalah 

riba. Lalu, Abu Hanifah dan Abu Yusuf juga pernah membolehkan menjual 

satu fals/ fulus (uang yang terbuat dari logam) dengan dua fals. Lalu dijawab, 

bahwa ketika Mazhab Hanafi mengatakan bahwa fulus adalah riba, itu bukan 

karena  ditimbang, melainkan karena masyarakat telah sepakat bahwa fulus 

adalah harga yang bisa dipakai transaksi. Selama itu adalah harga, maka riba 

 
39 ‘Utsmân Ibn ‘Alî al-Zayla‘î al-Hanafî, Tabyîn al-Haqâ’iq Syarh Kanz ad-Daqâ’iq 

, Kairo: al-Maṭba‘ah al-Kubrâ al-Amîriyyah, Būlâq, Cet. I, 1314 H, Juz IV, hal. 142 
40 Mustafa al-Khin et al., al-Fiqh al-Manhajî ‘alâ Madzhab al-Imâm al-Syâfi‘î, 

Damaskus: Dâr al-Qalam, Cet. I, 1992 M, Juz III, hal. 17. 
41 Syams al-Dîn Muhammad ibn Abî Bakr Ibn Qayyim al-Jawziyyah, I‘lâm al-

Muwaqqi‘în ‘an Rabb al-‘Âlamîn, tahqîq: Muhammad ‘Abd al-Salâm Ibrâhîm, cet. 1, juz 2, 

Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1991, hal. 105 
42 Sa‘d ibn Turki al-Khatslân, Fiqh al-Mu‘âmalât al-Mâliyah al-Mu‘âshirah, Riyad: 

Dâr al-Shumay‘î, 2012, hal. 66. 



157 
 

 
 

berlaku padanya. Demikian pula mata uang kertas, ia memperoleh sifat harga 

dari kesepakatan ini, sehingga berlaku padanya hukum-hukum riba dan 

lainnya yang berlaku pada fulus.43 

Ibnu 'Abidin menjelaskan makna ini dengan berkata: "Karena dirham 

yang banyak campurannya hanya dijadikan harga berdasarkan kesepakatan. 

Jika masyarakat berhenti bertransaksi dengannya, maka kesepakatan itu 

batal, dan ia tidak lagi menjadi harga." Adapun pembolehan Abu Hanifah dan 

Abu Yusuf menjual satu fals dengan dua fals, perbedaan pendapat antara 

mereka dan Muhammad terbatas pada penentuan fulus oleh pihak yang 

bertransaksi. Abu Hanifah dan Abu Yusuf berpendapat bahwa jika fulus yang 

dipertukarkan ditentukan, maka penentuan ini menggugurkan sifat harganya. 

Jika sifat harganya gugur, maka ia menjadi barang dagangan yang boleh dijual 

satu fals dengan dua fals. Sementara Muhammad berpendapat bahwa sifat 

harganya tidak gugur dengan penentuan, selama sifat harganya telah 

ditetapkan berdasarkan kesepakatan. Oleh karena itu, menurutnya, tidak boleh 

menjual satu fals dengan dua fals. Ini adalah perbedaannya. Namun, jika fulus 

tersebut beredar, maka tidak boleh menjual satu fals dengan dua fals. Ini 

adalah titik kesepakatan di antara para imam Mazhab Hanafi.44  

Namun, hal tersebut mendapat kritik bahwa ‘illat riba menurut Mazhab 

Syafi'i adalah jenis harga (jins al-atsman), dan sebagian dari mereka 

mengungkapkannya sebagai esensi harga (jawhariyyah al-atsman). ‘illat ini 

hanya terwujud pada emas dan perak, sehingga mereka membatasi riba pada 

keduanya saja. Ini yang disebut oleh para ahli ushul fikih sebagai ‘illat 

qâshirah (sebab yang terbatas), yaitu yang tidak melampaui tempat di mana ia 

ditemukan. Oleh karena itu, mereka tidak menganggap fulus sebagai harta 

riba, karena ‘illat tersebut terbatas pada dua mata uang tersebut dan tidak 

meluas ke yang lainnya. Jika fulus bukan riba, maka mata uang kertas juga 

bukan riba.45 

Kritikan diatas dibantah oleh kelompok yang menolak pandangan 

tersebut, bahwa ungkapan Mazhab Syafi'i dengan ‘illat qashirah tidak berarti 

menutup pintu analogi dengan dua mata uang tersebut. Mereka hanya 

bermaksud bahwa pada masa mereka, mereka tidak menemukan cabang di 

mana ‘illat emas dan perak terwujud sehingga bisa dianalogikan dengannya. 

Mereka tidak menemukan logam yang cocok untuk menjalankan fungsi dua 

mata uang tersebut sehingga mereka bisa memberinya hukum-hukum 

keduanya. Adapun fulus pada masa mereka, ia adalah alat bantu yang 

 
43 Utsmân Ibn ‘Alî al-Zayla‘î al-Hanafî, Tabyîn al-Haqâ’iq Syarh Kanz ad-Daqâ’iq 

, Cet. I, Juz 3,  Kairo: al-Maṭba‘ah al-Kubrâ al-Amîriyyah 1314 H, hal. 317 
44 Al-Kasânî, Badâ’i‘ al-Shanâ’i‘ fî Tartîb al-Syarâ’i‘, juz 5, Beirut: Dâr al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, t.t., h. 185. 
45 Al-Nawawi, Al-Majmū‘ Syarh al-Muhadzab, jilid 9, Beirut: Dâr al-Fikr, t.th., hal. 

394. 



158 

 

 

digunakan untuk membeli barang-barang murah sehingga makna sifat harga 

tidak terwujud padanya. Oleh karena itu, mereka menyebut emas dan perak 

sebagai jawhar al-atsman (inti dari harga) atau yang paling tinggi nilainya. 

Namun, inti dari ‘illat ini sekarang terwujud pada mata uang kertas dengan 

lebih jelas daripada terwujudnya pada emas dan perak. An-Nawawi bahkan 

meriwayatkan dari ulama Khurasan dari Mazhab Syafi'i bahwa mereka 

berpendapat riba berlaku pada fulus karena sifat harganya terwujud pada fulus 

menurut mereka.46 Demikian pula halnya dengan mata uang kertas, karena 

sifat harganya telah terwujud hari ini dan memiliki fungsi layaknya emas dan 

perak, maka berlaku pula hukum riba pada uang fiat . 

Ulama yang menegaskan bahwa Mazhab Syafi'i tidak keluar dari 

pandangan ini adalah perkataan al-Syathiri: "Mata uang atau mata uang 

kertas (fiat) yang digunakan oleh masyarakat sekarang, yang benar adalah ia 

memiliki hukum dua mata uang (emas dan perak)."47 

Dalam kitab Al-Fiqh al-Manhaji menurut Mazhab Imam Syafi'i, 

disebutkan: "Setiap apa pun yang digunakan dalam transaksi sebagai harga 

dan menempati posisi emas dan perak, seperti mata uang yang beredar 

sekarang, dianggap sebagai harta riba dan riba berlaku padanya sebagai 

penyamaan dengan emas dan perak."48 Adapun ulama kotemporer yang 

mengambil pandangan ini Adalah Muhamad Khudhair Humaid. 

Pendapat kedua, memandang mata uang fiat   adalah surat utang pada 

pihak yang mengeluarkannya, sehingga tidak boleh ditukarkan dengan mata 

uang logam berupa emas atau perak karena itu riba. Di antara yang 

berpendapat demikian adalah Muhammad al-Amin asy-Syinqithi. Mereka 

berdalil bahwa setiap lembar mata uang kertas tercatat padanya perjanjian, 

dimana bank yang mengeluarkannya akan membayarkan nilainya dalam 

bentuk emas atau perak saat diminta. Jadi, uang fiat  adalah dokumen utang 

bagi pihak yang mengeluarkannya, berdasarkan apa yang tertulis di atasnya 

dan berdasarkan sejarah perkembangannya. Dan selama ia adalah surat utang, 

maka tidak boleh menukarkannya dengan mata uang logam berupa emas atau 

perak, meskipun secara tunai, karena mata uang kertas adalah dokumen utang 

yang tidak hadir di tempat akad. Padahal salah satu syarat pertukaran adalah 

serah terima di tempat akad.49 

Meskipun demikian pendapat di atas tidak lepas dari kritikan yaitu 

surat perjanjian untuk membayar apa yang diwakili oleh uang kertas ini 

 
46 Al-Nawawî, Al-Majmū‘ Syarh al-Muhadzab, jilid 9,...hal. 395. 
47 Al-Syâtirî, Muhammad ibn Ahmad ibn ‘Umar, Syarh al-Yâqût al-Nafîs fî 

Madzhab Ibn Idrîs, Beirut: Dâr al-Hâwî, 1997, h. 362. 
48 Mushthafâ al-Khin et al., al-Fiqh al-Manhajî ‘alâ Madzhab al-Imâm al-Syâfi‘î, 

Cet. I, 1992 M, Juz III,...hal. 67 
49 Abd Allâh ibn Sulaimân ibn Mani‘, Al-Waraq al-Naqdî, Riyadh: Mathâbi‘ al-

Farazdaq al-Tijârîyah, 1404 H/1984 M, hal. 112. 



159 
 

 
 

sekarang hanya bersifat formalitas, bukan kenyataan, meskipun pada awalnya 

memang nyata. Oleh karena itu, jika pemegang uang kertas ini pergi ke 

lembaga keuangan dan berkata, "Berikan saya emas atau perak yang mewakili 

uang kertas ini," mereka tidak akan memberinya apa-apa. Adapun tidak 

bolehnya menukarkannya dengan emas atau perak, ini adalah hal yang 

disepakati. 

Pendapat ketiga, memandang bahwa mata uang kertas adalah barang 

dagangan, oleh karena itu diperbolehkan adanya kelebihan (tafâdhul) padanya 

tetapi tidak boleh ditangguhkan (nasi'ah). Di antara yang berpendapat 

demikian adalah Abdurrahman as-Sa'di,50 begitu juga Muhamad Rawas 

Qal’aji. Dalilnya mata uang kertas itu tidak ditakar dan tidak ditimbang, juga 

tidak memiliki jenis yang dapat disamakan dan dianalogikan dengannya. Oleh 

karena itu, riba tidak berlaku padanya karena tidak termasuk dalam jenis-jenis 

yang disebutkan oleh sunnah bahwa riba berlaku padanya. Ia adalah benda-

benda finansial yang bernilai yang disamakan dengan barang dagangan. Dan 

karena memliki standar untuk komoditas, maka tidak boleh ada penundaan 

dalam penyerahan saaat terjadi jual beli.  

Pendapat ketiga ini memiliki konsekuensi hukum diantaranya, 

pertama, ketika terjadi jual beli uang dengan uang sejenis. Apabila transaksi 

dilakukan antara dua mata uang yang sejenis, maka nilainya harus sama dan 

serah terima (taqâbudh) wajib dilakukan di tempat akad. Oleh karena itu, tidak 

diperbolehkan menjual sepuluh riyal Saudi dalam bentuk uang kertas dengan 

sembilan riyal Saudi dalam bentuk logam, sebab keduanya termasuk dalam 

satu jenis mata uang. Transaksi semacam ini dipandang sebagai riba al-fadhl 

yang diharamkan oleh syariat. Kedua, ketika terjadi jual beli uang dengan 

uang tidak sejenis. Apabila mata uang yang diperjualbelikan berbeda jenisnya, 

maka perbedaan nilai diperkenankan, dengan syarat serah terima tetap 

dilakukan di tempat akad. Sebagai contoh, menjual seratus dinar dengan tiga 

ratus dolar diperbolehkan, selama kedua belah pihak tidak berpisah sebelum 

masing-masing menerima apa yang menjadi haknya. Apabila salah satu pihak 

menunda pembayaran atau serah terima, maka akad tersebut batal.  Adapun 

bentuk serah terima (taqâbudh) dalam transaksi pertukaran mata uang dapat 

dilakukan dengan berbagai cara, antara lain melalui penerimaan langsung 

uang di tempat akad, penerimaan cek yang dapat dicairkan saat diminta, 

pencatatan di rekening bank atau media serupa, serta apa yang dikenal dalam 

fikih dengan istilah sharf bimā fī al-dzimmah (penukaran utang dengan 

uang).51  

 
50 Abd al-Rahman al-Sa‘dî, Al-Fatâwâ al-Sa‘diyyah, Riyadh: Maktabat al-Ma‘arif, 

1407 H, h. 313. 
51 Muhammad Rawwâs Qalʻajî, al-Muʻâmalât al-mâlîyah al-muʻâshirah fî dhawʼ al-

fiqh wa-al-sharîʻah, cet. ke-2, Beirut: Dâr al-Nafâʼis, 2002, hal. 39 



160 

 

 

Bentuk pertama dari sharf bimā fī al-dzimmah ialah ketika seseorang 

memiliki utang dalam bentuk dinar kepada pihak lain, kemudian ia 

melunasinya dengan dirham sesuai harga pasar pada hari itu. Bentuk kedua 

adalah kompensasi (muqâsshah), yaitu ketika seseorang memiliki utang dinar   

kepada dirinya. Kedua belah pihak kemudian melakukan pertukaran utang 

yang ada di tanggungan mereka. Para ulama berbeda pendapat mengenai 

keabsahan bentuk transaksi ini. Menurut mazhab syafi’i dan hanbali, transaksi 

tersebut tidak diperbolehkan, sebab termasuk jual beli utang dengan utang 

(bay‘ al-dayn bi al-dayn). Adapun mazhab hanafi dan Maliki 

memperbolehkannya, dengan alasan bahwa praktik ini memberikan 

kemudahan bagi manusia. Selain itu, utang yang sudah tetap di dalam 

tanggungan dianggap setara dengan barang yang sudah ada secara fisik.52  

Pendapat ini tidak lepas dari kritikan dimana Abdurrahman as-Sa'di 

dianggap keliru karena melihat ‘illat harta riba adalah qashirah (terbatas), 

sebagaimana pendapat Ibnu 'Aqil dari kalangan Hanbali. Dan ini adalah 

pendapat yang lemah. ‘illat riba adalah sifat harga mutlak, sebagaimana 

pendapat Mazhab Maliki dalam salah satu riwayat, dan riwayat Mazhab 

Hanbali yang dipilih oleh Ibnu Taimiyyah dan Ibnul Qayyim. Sama sekali 

tidak mungkin mengabaikan sifat uang kertas sebagai uang dan harga, dengan 

menganalogikannya pada emas dan perak dan bahwa uang kertas telah 

menggantikan posisi keduanya. Jika pandangan ini diterima, maka pintu riba 

akan terbuka lebar, dan kerusakan akan menjadi lebih besar dari yang dialami 

saat ini.53  

Pendapat keempat,  melihat uang kertas sama dengan fulus, sehingga 

memiliki hukum-hukum fulus. Telah disebutkan bahwa para ahli fikih berbeda 

pendapat mengenai fulus. Ada yang tidak memberlakukan riba padanya, ada 

yang memberlakukannya, dan ada yang hanya memberlakukan riba nasi'ah 

dan tidak memberlakukan riba fadhl dalam jual beli. Adapun dalam pinjaman, 

tampaknya disepakati bahwa riba berlaku dalam kedua jenisnya. Oleh karena 

itu, riba tidak berlaku pada mata uang kertas menurut sebagian ahli fikih, dan 

sebagian lain hanya memberlakukan riba nasi'ah tanpa riba fadhl, 

sebagaimana pendapat sebagian ahli fikih tentang fulus. Namun, pendapat ini 

dikritik bahwa analogi mata uang kertas dengan fulus adalah analogi yang 

salah karena adanya perbedaan mendasar. Uang kertas ini sangat kuat dalam 

sifatnya sebagai harga. Bahkan, sekarang menjadi harga untuk emas dan perak 

 
52 Muhammad Rawwâs Qalʻajî, al-Muʻâmalât al-mâlîyah al-muʻâshirah fî dhawʼ al-

fiqh wa-al-sharîʻah,...hal. 40 
53 Muhamad Khudhair Hamid Muthar, "Ahkâm al-Ribâ fÎ al-Nuqûd: Dirâsah 

Fiqhiyah Muqaranah,"…hal. 228 



161 
 

 
 

itu sendiri, dan dengannya dapat dibeli segala sesuatu yang dibutuhkan 

masyarakat, dari jarum sampai pesawat terbang.54 

Pendapat kelima, memandang uang kertas sama dengan emas dan 

perak. Ulama kontemporer yang mengambil pendat ini adalah Wahbah 

Zuhaili, konsekuensi pendapat ini berlaku zakat dan hukum riba pada uang fiat 

. Secara umum, uang kertas dianggap sebagai uang yang sah secara syariat dan 

memiliki sifat harga secara adat dan hukum. Pemerintah pun berkomitmen 

untuk menggantinya jika rusak atau hilang, untuk menumbuhkan kepercayaan 

masyarakat terhadapnya. Uang ini telah menjadi harga simbolis, seperti fulus 

yang beredar di masa lalu. Oleh karena itu, zakat wajib dikenakan padanya 

dan hukum riba berlaku padanya. Jika dijual dengan uang sejenis, maka 

nilainya harus sama dan penyerahannya harus dilakukan di tempat akad tanpa 

penundaan. Riba melalui perbedaan nilai dan penundaan tidak diperbolehkan. 

Namun, jika jenis mata uangnya berbeda, seperti riyal dengan dolar, maka 

perbedaan nilai diperbolehkan dan riba melalui penundaan dilarang. Adapun 

perubahan nilai uang kertas adalah masalah yang menyebabkan kekacauan 

dalam transaksi, terutama jika dipinjamkan, kemudian nilainya menurun. Para 

ahli fikih memiliki dua pandangan tentang cara pembayarannya. Mayoritas 

ahli fikih dari empat mazhab berpendapat bahwa utang dibayar dengan jenis, 

bentuk, jumlah, dan sifat yang sama tanpa tambahan atau pengurangan, untuk 

menghindari riba yang diharamkan secara syariat. Hal ini sama dengan uang 

emas atau perak dan fulus yang beredar.55 

Majma‘ al-Fiqh al-Islāmī dalam muktamarnya ke-4 di Jeddah (1988) 

mengeluarkan resolusi bahwa uang kertas hukumnya sama dengan emas dan 

perak dalam aspek zakat, riba, dan transaksi jual beli. Keputusan ini 

memperlihatkan posisi lembaga fikih internasional yang condong untuk 

menyamakan kedudukan fiat money dengan dinar dan dirham, meskipun 

sifatnya berbeda secara ontologis. Hal ini kemudian menjadi rujukan resmi 

bagi banyak fatwa kontemporer.56 Sementara itu, Dewan Syariah Nasional 

Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) melalui Fatwa No. 28/DSN-

MUI/III/2002 menetapkan hukum jual beli mata uang (al-sharf). DSN 

menegaskan bahwa transaksi mata uang diperbolehkan dengan syarat 

dilakukan secara tunai (spot) dan tidak untuk spekulasi, juga tidak boleh ada 

tafadhul (kelebihan) ketika terjadi pertukaran antara mata uang sejenis, seperti 

seribu rupiah harus ditukar dengan seribu rupiah dengan nilai yang sama. Atau 

apabila berlainan jenis maka harus dilakukan dengan nilai tukar (kurs) yang 

 
54 Muhamad Khudhair Hamid Muthar, "Ahkâm al-Ribâ fî al-Nuqûd: Dirasah 

Fiqhiyah Muqaranah,"…hal. 228 
55 Whabah al-Zuhaylî, al-Muʻâmalât al-mâlîyah al-muʻâshirah: buhūth wa-fatâwá 

wa-hulūl, Damaskus: Dâr al-Fikr, 2021, hal. 154-155 
56 Majma‘ al-Fiqh al-Islâmî, Resolution No. 42 (5/4), Jeddah: OKI, 1988, hal. 2. 

Tersedia di: https://iifa-aifi.org/en/32270.html. 

https://iifa-aifi.org/en/32270.html


162 

 

 

berlaku pada saat transaksi dilakukan dan secara tunai.57 Secara tidak langsung 

bahwa fatwa DSN-MUI tersebut menyamakan mata uang fiat   dengan emas 

dan perak yang berlaku padanya riba, sehingga tidak boleh ada tafdhul. 

Adapun posisi Ali Jum’ah dintara perdebatan ulama mengenai uang fiat , 

sebagaimana dijelaskan pada sub sebelumnya mengenai pandangan Ali 

Jum‘ah terhadap uang fiat  dan bunga bank, ia mengambil pendapat 

menyatakan bahwa uang kertas atau fiat tidak dikenai hukum riba, atau lebih 

tepatnya, menolak adanya riba pada uang fiat . Dan ia mengklaim bahwa itu 

merupakan pendapat mayoritas ulama. Tidak ada nash dari ulama terdahulu 

tentang uang kertas, tetapi hukumnya tercakup dalam prinsip umum dan 

perbandingan dengan objek yang serupa. Menurut pengamatannya, ada 

beberapa argumen dalil dibalik pandangan mereka diantaranya, Pertama. 

Pengharaman riba merupakan perintah ta’abbudi (ibadah yang maknanya 

tidak sepenuhnya dipahami secara akal) yang tidak memiliki illat (sebab 

hukum) yang jelas dan rasional. Ini adalah bagian dari ujian dan cobaan, dan 

yang termasuk dalam kategori ini terbatas pada tempat objek (mahall) yang 

disebutkan dalam dalil. 

 Kedua, Emas dan perak memiliki keunggulan dan karakteristik yang 

tidak ada pada yang lain. Keduanya adalah logam mulia yang bisa ditimbun 

dan disimpan, serta bertahan seiring waktu. Ketiga, Emas dan perak tidak 

dapat diedarkan dalam jumlah besar di pasar sebagai media pertukaran, 

kecuali setelah diproduksi dengan cara menambang kedua logam mulia ini. 

Sebaliknya, pemerintah, terutama yang menghadapi masalah ekonomi atau 

perang, mencetak uang kertas untuk menutupi defisit anggaran. Ini 

menyebabkan peningkatan jumlah media pertukaran yang beredar di 

masyarakat dan memicu inflasi moneter. Jika seseorang meminjamkan 100 

pound di awal tahun, di akhir tahun nilainya hanya dapat membeli 80 unit dari 

mata uang yang sama. Hal ini tidak terjadi pada emas dan perak. Emas, 

khususnya, memiliki hubungan yang hampir stabil dengan komoditas lain 

sepanjang sejarah.58 

Ketiga, sifat mata uang yang tidak hakiki pada selain emas dan perak. 

Sifat mata uang pada selain emas dan perak adalah sifat pinjaman (musta'ârah) 

dan dapat hilang kapan saja. Hal ini menjadikan sifat mata uang di dalamnya 

sebagai sifat yang insidental ('aridha). Ketiga, kebutuhan akan nash dalam 

taklif. Pengharaman adalah sebuah taklif (beban hukum) dan taklif 

membutuhkan adanya nash. Keempat, bahaya dan pengharaman riba sangat 

serius. Jika hukum tersebut berlaku dalam masalah ini, tentu tidak akan 

dibiarkan tanpa penjelasan, sebagaimana firman Allah, 

 
57 Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia, Fatwa No. 28/DSN-

MUI/III/2002 tentang Jual Beli Mata Uang (al-Sharf), Jakarta: DSN-MUI, 2002, hal. 3 
58 Ali Jum'ah, Atsar Dzahâb al-Mahall fî al-Hukm,  Kairo: Al-Azhar University 1993, 

hal. 57 



163 
 

 
 

 ...وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ  ...
"...Padahal sungguh Dia telah menjelaskan kepadamu apa yang diharamkan-

Nya atasmu..." (QS. Al-An'am [6]: 119).59 

Diantara konsekuensi hukum pandangan Ali Jum’ah ini yaitu, apabila 

melakukan sharf (penukaran uang dengan uang) boleh terjadi tafadhul 

(kelebihan), maka berarti ketika  terjadi penukaran misal seribu rupiah dengan 

seribu lima ratus rupiah, kelebihannnya bukanlah riba karena itu merupakan 

akad sharf, tapi lain halnya kalau akadnya adalah qardh (pinjaman), maka 

tidak boleh ada kelebihan di sana. Jadi, permasalahanya ada pada akad, seperti 

halnya ketika melakukan akad nikah dengan lafal ‘athâ bukan lafal nikah, 

maka tidak sah.60  

Jadi, Ali Jum’ah memandang bahwa riba berkaitan dengan sifat mata 

uang (naqdiyah) yang telah hilang, seiring dengan hilangnya penggunaan 

emas dan perak sebagai alat tukar, sedangkan selebihnya dalam muamalah, 

sifat kekayaan (mâliyah) pada uang kertas atau fiat tetap ada, sehingga 

kewajiban zakat tetap berlaku padanya. Namun, perlu diperhatikan bahwa jual 

beli utang dengan utang, yang tertunda dengan yang tertunda (kâli bi al-kâli), 

dilarang secara tegas oleh hadis sahih, 

  .نّى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن بيع الكاليءبالكاليء :رُوِّيَ عن ابن عمر رضي الله تعالى عنه أنه قال
 .61بالدَّيْن قال نافع: وهو بيع الدَّيْن

رواه الدارقطني، والبيهقي، والطحاوي، والحاكم، وابن عدي، والبزار، وابن أبِ شيبة، وعبد (
 )الرزاق، والعقيلي، وإسحاق بن راهويه، والشوكاني، وغيرهم

 

“Diriwayatkan dari Ibnu ‘Umar ra. bahwa ia berkata: Rasulullah Saw. 

melarang jual beli al-kāli’ bil-kāli’ (jual beli utang dengan utang). 

Nafi‘ berkata: yang dimaksud adalah jual beli utang dengan utang.” 

(Hadis ini diriwayatkan oleh al-Daraquthni, al-Baihaqi, al-Thahawi, al-

Hakim, Ibn ‘Adiyy, al-Bazzar, Ibn Abi Syaibah, ‘Abd al-Razzaq, al-‘Uqaili, 

Ishaq bin Rahuyah, al-Syaukani, dan lainnya) 

Hal ini sangat penting karena mencegah pembengkakan utang, 

sehingga menghubungkan suku bunga dengan waktu, di mana utang 

bertambah seiring berjalannya waktu, tetap haram karena alasan tersebut.62 

 
59 Ali Jum'ah, Atsar Dzahâb al-Mahall fî al-Hukm,...hal. 60 
60 Ali Jum’ah, wawancara pribadi, (https://drive.google.com/file/d/1T1QvWXR-

bYVkn1zH8nIUemv3yIGROeWJ/view?usp=drivesdk rekaman audio) 21 Maret 2025. 
61 Al-Hâkim al-Naysâbūrî, Al-Mustadrak ‘alâ al-Shahîhayn, Jilid 3, cet. 1, Beirut: 

Dâr al-Risâlah al-‘Âlamiyyah, 1439 H/2018 M, hal. 287 
62 Ali Jum'ah, Atsar Dzahâb al-Mahall fî al-Hukm,...hal. 62 



164 

 

 

C. Analisis ‘Illat Riba dan Keterkaitannya dengan Status Uang fiat  

dalam Hukum Riba 

Sebelum masuk kepada analisa ‘illat riba, perlu dipahami terlebih 

dahulu bahwa illat merupakan bagian rukun dari qiyas, definisi qiyas yaitu, 

menetapkan kesamaan antara sesuatu yang sudah diketahui dengan sesuatu 

yang lain dalam penetapan atau penafian suatu hukum bagi keduanya, 

berdasarkan adanya persamaan yang menghubungkan keduanya, baik berupa 

hukum, sifat, maupun penafian hukum atau sifat tersebut dari keduanya.63  

Qiyas memiliki empat rukun yaitu: al-ashl (pokok), al-far‘ (cabang), 

al-washf al-jâmi‘ (sifat yang menjadi titik persamaan antara keduanya), dan 

hukm al-ashl (hukum pada pokok). Keempat hal ini merupakan unsur yang 

diperlukan dalam qiyâs, dan hakikat qiyâs tidak akan sempurna kecuali 

dengan keempatnya. Maka, Apabila suatu hukum telah tetap pada sebuah 

kasus, lalu ditemukan adanya kesamaan antara kasus tersebut dengan kasus 

lain, maka hukum itu dapat diberlakukan pula pada kasus lain tersebut. 

Misalnya, ketika harta anak kecil disamakan dengan harta orang dewasa dalam 

kewajiban zakat. Dalil kewajiban zakat pada harta orang dewasa adalah firman 

Allah Ta‘ala:  

مُْۗ وَاللَّّ ُ  مْۗ اِّنَّ صَل وتَكَ سَكَن  لهَّ اَ وَصَلِّّ عَلَيْهِّ   سمِّيْع  عَلِّيْم   خُذْ مِّنْ امَْوَالهِِّّمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُ زكَِّيْهِّمْ بِِّ
“Ambillah zakat dari sebagian harta mereka, dengan zakat itu kamu 

membersihkan dan mensucikan mereka” (QS. al-Taubah [9]: 103).” 

 Maksudnya adalah harta orang dewasa. Adapun harta anak kecil 

memiliki persamaan dengan harta orang dewasa, yaitu sama-sama memenuhi 

kebutuhan fakir miskin melalui zakat. Maka nash yang menunjukkan 

kewajiban zakat pada harta orang dewasa menjadi dasar hukum (ashl), 

sedangkan harta anak kecil disebut far‘, yakni tempat berlakunya kewajiban 

yang kedua. Adapun unsur kesamaan yang menghubungkan keduanya disebut 

‘illat (alasan hukum) atau jâmi‘ (faktor penghubung).64 

‘illat sering diungkapkan sebagai shifah jâmi‘ah (sifat yang menjadi 

penghubung) antara ashl (pokok) dan far‘ (cabang). Para ahli ushul berbeda 

pendapat dalam mendefinisikannya, diantaranya: 

Definisi pertama yaitu ‘illat adalah sifat yang berpengaruh terhadap 

hukum syar‘i karena penetapan dari syâri‘, bukan karena zatnya sendiri, dan 

sifat tersebut bukanlah sifat yang esensial. Definisi ini merupakan pendapat 

al-Ghazali, sebagaimana dinukil oleh mayoritas ulama ushul.65 

Definisi kedua menyebutkan bahwa ‘illat adalah al-bâ‘its ‘ala al-hukm 

(faktor pendorong bagi adanya hukum). Definisi ini dianut oleh dua tokoh 

 
63 Ali Jum‘ah, Al-Qiyâs ‘Inda al-Ushuliyyîn, cet. 1, Kairo: Dâr al-Wâbil al-Shayyib 

li al-Tibâ‘ah wa al-Nashr wa al-Tawzî‘, 2019, hal. 33 
64 Ali Jum’ah, Al-Qiyâs ‘Inda al-Ushuliyyîn,...hal.103 
65 Alî Jum‘ah, Al-Qiyâs ‘Inda al-Ushuliyyîn,...hal.107 



165 
 

 
 

penting dalam usul fikih, yaitu al-Amidi dan Ibn al-Hajib. al-Amidi 

menjelaskan bahwa para ulama berbeda pendapat mengenai kebolehan 

menjadikan ‘illat pada ashl hukum sekadar sebagai ammârah mujarradah 

(tanda yang tidak mengandung hikmah). Menurutnya, pendapat yang lebih 

tepat adalah bahwa ‘illat harus dipahami sebagai bâ‘its, yaitu suatu sifat yang 

mencakup hikmah yang pantas dijadikan tujuan syâri‘ (pembuat syariat) 

dalam menetapkan suatu hukum.66 Dengan demikian, apabila suatu ‘illat 

hanya berupa sifat thardī (sifat yang semata-mata menyertai suatu kasus tanpa 

memiliki nilai maslahat atau tujuan syar‘i) maka tidak sah untuk 

menjadikannya sebagai ‘illat hukum. Hal ini karena sifat semacam itu tidak 

mampu menjelaskan tujuan syâri‘ dalam penetapan hukum, dan pada akhirnya 

hanya berfungsi sebagai tanda semata, bukan sebagai alasan substansial. Atas 

dasar itu, al-Amidi menegaskan bahwa penetapan hukum dengan 

menggunakan sifat thardī semata adalah tidak sah, karena bertentangan 

dengan prinsip adanya hikmah dan maqāshid yang melandasi hukum Islam. 

Perlu diketahui bahwa penentuan illat riba telah lama diperdebatkan 

oleh para ulama, meskipun ada beberapa kesamaan pandangn antara mereka 

terkait hal tersebut. Diriwayatkan dalam Shahih Muslim: 

 

لْفِّضَّةِّ، وَالْبُرُّ  ، وَالْفِّضَّةُ باِّ لذَّهَبِّ عَنْ عُبَادَةَ بْنِّ الصَّامِّتِّ قاَلَ: قاَلَ رَسُولُ اللهِّ صلى الله عليه وسلم: » الذَّهَبُ باِّ
، مِّثْلًا بمِِّّثْلٍ، سَوَاءً بِّسَوَاءٍ، لْمِّلْحِّ لتَّمْرِّ، وَالْمِّلْحُ باِّ لشَّعِّيرِّ، وَالتَّمْرُ باِّ لْبُرِّّ، وَالشَّعِّيُر باِّ بِّيَدٍ، فإَِّذَا  يَدًا    باِّ

تُمْ، إِّذَا كَانَ يَدًا بِّيَدٍ  ئ ْ  . اخْتَ لَفَتْ هَذِّهِّ الْأَصْنَافُ، فبَِّيعُوا كَيْفَ شِّ
 

Dari Ubadah bin Shamit ra. ia berkata: Rasulullah Saw. bersabda: "Emas 

dengan emas, perak dengan perak, gandum dengan gandum, jelai dengan 

jelai, kurma dengan kurma, garam dengan garam, harus sama kadarnya, 

seimbang timbangannya, dan dilakukan secara tunai. Jika jenisnya berbeda, 

maka juallah sesuai kehendak kalian, asalkan dilakukan secara tunai."67  

Para ulama klasik telah sepakat bahwa keenam komoditas pada hadits 

tersebut termasuk dalam kategori barang ribawi.68 Para ulama juga sepakat 

bahwa jual beli emas atau perak dengan salah satu dari empat komoditas 

(gandum, jelai, kurma, dan garam) tidak dikenakan hukum riba, sebagaimana 

mereka sepakat bahwa riba berlaku pada setiap bahan makanan pokok yang 

dapat ditakar (al-kayl) atau ditimbang (al-wazn). Demikian pula, terdapat 

kesepakatan bahwa riba tidak berlaku pada barang-barang yang bukan 
 

66 Ali Jum’ah, Al-Qiyâs ‘Inda al-Ushuliyyîn,...hal.113 
67Muslim ibn al-Hajjâj al-Qusyairî al-Naysâbūrî, Al-Jâmi‘ al-Shahîh (Shahîh 

Muslim), no.1587, Jilid 5, Turki: Dâr al-Tibâ‘ah al-‘Âmirah, 1334 H, hal. 44 
68Ibn Qudâmah, Al-Mughnî ‘alâ Mukhtashar al-Khiraqî, cet. 1, Kairo: Maktabat al-

Qâhirah, 1968. Jilid 4, hal. 5 



166 

 

 

makanan, tidak ditakar atau ditimbang, serta tidak memiliki 

keseragaman jenis69 Namun, mereka berbeda pendapat mengenai selain emas 

dan perak dari segi jenis alat tukar, seperti fulus (uang logam tembaga) yang 

ada pada masa mereka (ulama klasik), apakah berlaku atasnya hukum riba atau 

tidak. Perbedaan ini berpangkal pada perbedaan mereka dalam menentukan 

‘illat riba pada emas dan perak, yang terbagi ke dalam tiga pendapat.70 

Pendapat pertama memandang bahwa ‘illat riba terletak pada berat dan 

jenis barang. Menurut mereka, riba berlaku pada setiap barang yang 

ditimbang, seperti emas, perak, besi, dan tembaga. Karena itu, pertukaran 

barang sejenis, misalnya besi dengan besi, hanya diperbolehkan jika 

memenuhi dua syarat, yaitu adanya kesamaan takaran (tamātsul) dan serah 

terima langsung (taqābuḍ). Adapun jika barang timbangan ditukar dengan 

barang timbangan lain yang berbeda jenis, misalnya besi dengan tembaga, 

maka syarat yang harus dipenuhi hanyalah serah terima langsung di majelis 

akad. Pandangan ini dianut oleh mazhab Ḥanafiyyah dan Hanabilah, serta 

sejumlah ulama seperti al-Nakha‘i, al-Zuhri, al-Tsauri, dan Ishaq. Dasar 

pendapat mereka diantaranya adalah riwayat al-Bukhari dalam sahihnya yang 

menceritakan bahwa Rasulullah Saw. pernah menegur seorang sahabat yang 

menukar kurma berkualitas dengan kurma campuran dalam takaran berbeda. 

Beliau kemudian memerintahkan agar kurma campuran dijual terlebih dahulu 

dengan dirham, lalu dengan dirham itu dibeli kurma yang lebih baik. Dalam 

hadis itu Rasulullah Saw. menegaskan, “Demikian pula dalam timbangan.” 

Ungkapan ini menunjukkan bahwa timbangan merupakan ‘illat yang 

menyebabkan terjadinya riba. Dalil lain yang sering dikemukakan adalah 

riwayat al-Daruqutni dari jalur Abu Bakr bin ‘Ayyasy, meskipun hadis tersebut 

dinilai lemah karena kelemahan rawi al-Rabi‘ ibn Shubaih. Namun, matan 

hadis ini tetap dipahami sebagai penegasan bahwa segala sesuatu yang 

ditimbang wajib memiliki kesamaan apabila ditukar dengan barang sejenis. 71 

Berbeda dengan pendapat pertama, pendapat kedua menegaskan 

bahwa ‘illat riba adalah dominasi sifat tsamaniyyah atau fungsi sebagai alat 

tukar yang melekat pada emas dan perak. Menurut mereka, riba hanya berlaku 

pada emas dan perak, baik dalam bentuk mata uang maupun perhiasan dan 

bejana yang terbuat dari keduanya, sedangkan fulus atau uang tembaga tidak 

termasuk harta ribawi. Pandangan ini dinisbatkan kepada Malik dan syafi’i. 

Argumen yang mereka gunakan adalah bahwa emas dan perak telah ditetapkan 

secara khusus sebagai harga dan alat tukar segala sesuatu. Sifat tsamaniyyah 

 
69 Abd al-Mun‘im al-Bar‘î, Fiqh al-Mu‘âmalât al-Muqâran, Kairo: Jâmi‘ah al-

Azhar, Qism al-Fiqh al-Muqâran, 2020, hal. 217 
70 Bandar ibn Su‘ûd al-Namir, ‘Illat al-Ribâ fî al-Dzahab wa al-Fidhah wa Dukhūl 

al-Awrâq al-Naqdiyyah fî Hukmihimâ, t.tp., t.p., t.th., hal. 5. 
71 Bandar ibn Su‘ûd al-Namir, ‘Illat al-Ribâ fî al-Dzahab wa al-Fidhah wa Dukhûl 

al-Awrâq al-Naqdiyyah fî Hukmihimâ,...hal. 6-8 



167 
 

 
 

melekat pada keduanya secara esensial dan tidak dapat dipisahkan, berbeda 

dengan logam lain yang tidak memiliki nilai tersebut secara zat. Karena kaidah 

asalnya menyatakan bahwa sesuatu tidak termasuk harta ribawi kecuali 

dengan nash, maka ‘illat riba terbatas pada emas dan perak saja. Atas dasar 

itu, fulus tidak dikenai hukum riba karena sifat tsamaniyyah-nya bersifat 

sementara dan muncul hanya karena kesepakatan masyarakat, bukan karena 

hakikat zatnya. Meski demikian, riba tetap berlaku pada perhiasan dan bejana 

dari emas dan perak, sebab bahan dasarnya memang termasuk harta ribawi.72 

 Sementara itu,  pendapat ketiga menyatakan bahwa ‘illat riba adalah 

tsamaniyyah muthlaqah, yaitu setiap benda yang berfungsi sebagai alat tukar. 

Dengan kata lain, setiap sesuatu yang dijadikan harga (tsaman) oleh 

masyarakat termasuk dalam kategori harta ribawi. Pendapat ini diriwayatkan 

dari Malik dan Ahmad (di luar pendapat masyhur dari keduanya) dan dipilih 

oleh Ibn Taymiyyah serta Ibn al-Qayyim. Bahkan, pandangan ini juga 

diputuskan oleh Hay’ah Kibâr al-‘Ulamâ’ di Arab Saudi, Majma‘ al-Fiqh al-

Islāmī, serta difatwakan oleh al-Lajnah al-Dā’imah. Menurut kelompok ini, 

penetapan ‘illat dengan tsamaniyyah mutlaqah lebih sesuai dengan hikmah 

dan maqâshid syarî‘ah dalam pengharaman riba. Hal itu antara lain karena 

dapat menjaga stabilitas harga di pasar, mencegah fluktuasi nilai uang yang 

merugikan perdagangan, serta menghindarkan terjadinya kelangkaan alat 

tukar apabila dijadikan komoditas dagang. Mereka menekankan bahwa sifat 

tsamaniyyah yang melekat pada dinar dan dirham pada hakikatnya juga 

berlaku pada uang kertas dan fulūs, selama keduanya berfungsi sebagai 

standar nilai dan diterima secara umum dalam transaksi. Sebab, hakikat uang 

dalam pandangan syariat adalah setiap sesuatu yang diterima secara adat 

sebagai alat tukar dan penyimpan kekayaan.73 

Semantara itu, Para ulama usul fikih berbeda pendapat mengenai 

kebolehan menjadikan hikmah yang terlepas dari dhâbith (indikator yang 

jelas) sebagai dasar ta‘lîl (menjadikannya illah) dalam qiyās. Perbedaan 

tersebut melahirkan tiga pandangan utama.74 Pertama, ada yang berpendapat 

bahwa hikmah dapat dijadikan dasar ta‘lîl secara mutlak, baik jelas (zhāhirah) 

maupun samar (khafiyyah), terukur (mundhabithah) maupun tidak terukur 

(mudhtharibah). Kedua, sebagian ulama menolak secara mutlak penggunaan 

hikmah sebagai dasar ta‘lîl, sebab sifatnya yang tidak terukur berpotensi 

menimbulkan perbedaan tajam dalam penerapan hukum. Ketiga, sebagian 

ulama memberikan rincian: apabila hikmah jelas dan terukur, maka sah 

 
72 Bandar ibn Su’ûd al-Namir, ‘Illat al-Ribâ fî al-Dzahab wa al-Fidhah wa Dukhûl 

al-Awrâq al-Naqdiyyah fî Hukmihimâ,...hal. 15 
73 Bandar ibn Su’ûd al-Namir, ‘Illat al-Ribâ fî al-Dzahab wa al-Fidhah wa Dukhûl 

al-Awrâq al-Naqdiyyah fî Hukmihimâ,...hal. 17 
74 Al-Âmidî, Al-Ihkâm fî Ushūl al-Ahkâm, cet. 2, Damaskus–Beirut: al-Maktab al-

Islâmî, 1402 H, Jilid 3, Hal. 202 



168 

 

 

dijadikan dasar ta‘lîl; namun, jika hikmah samar atau tidak terukur, maka tidak 

sah dijadikan dasar ta‘lîl. Pandangan terakhir ini dianggap lebih mendekati 

kebenaran. 

Alasan yang mendasari pendapat ketiga adalah bahwa pada hakikatnya 

syariat ditetapkan untuk mewujudkan maslahat, baik dengan mendatangkan 

manfaat maupun mencegah mudarat. Namun, hubungan antara maslahat 

dengan sarana yang mengantarkan kepadanya tidak selalu jelas, sehingga 

sering kali memunculkan perbedaan pandangan di kalangan ulama mengenai 

suatu perbuatan dan sejauh mana ia benar-benar mewujudkan maslahat 

tersebut. Jika hikmah bersifat samar atau tidak terukur, maka menjadikannya 

sebagai ‘illat hukum akan menimbulkan perbedaan yang luas di kalangan 

ulama. Sebagian mungkin mengklaim terwujudnya hikmah pada kasus 

tertentu, lalu menetapkan hukum berdasarkan klaim tersebut, sementara yang 

lain menolaknya dan tidak menetapkan hukum itu. Contoh yang sering 

disebutkan adalah keringanan (rukhsah) dalam safar, yang didasarkan pada 

dugaan adanya kesulitan, serta hak syuf‘ah dalam kepemilikan bersama, yang 

ditetapkan karena adanya potensi mudarat. Namun, kenyataannya tidak semua 

perjalanan mengandung kesulitan, dan tidak semua kepemilikan bersama 

menimbulkan mudarat. Oleh sebab itu, hukum dalam dua kasus ini tidak 

digantungkan pada hikmah (kesulitan atau mudarat), melainkan pada sifat 

lahiriah yang jelas, yaitu safar itu sendiri dan adanya kepemilikan bersama. 

Sebaliknya, apabila hikmah bersifat nyata dan terukur, maka boleh 

dijadikan dasar ta‘lîl. Misalnya, larangan riba pada emas dan perak serta pada 

alat tukar yang menggantikan keduanya. Hikmah larangan tersebut adalah 

sifat tsamaniyyah (fungsi sebagai alat tukar) yang dapat menjadi sarana 

terjadinya kezaliman dan penindasan. Karena sifat ini jelas dan terukur, maka 

menjadikannya sebagai dasar ta‘lîl dapat diterima, dan hukum pun berputar 

bersama keberadaan hikmah tersebut, ada bila hikmah ada, dan tiada bila 

hikmah tiada. Al-Âmidi secara khusus menyinggung perbedaan pendapat para 

ulama mengenai kebolehan ta‘lîl dengan hikmah. Ia memilih pendapat yang 

membolehkan ta‘lîl dengan ḥikmah apabila jelas dan terukur. Pandangan ini 

ia sebutkan dalam karyanya al-Ihkâm fī Ushûl al-Ahkâm, ketika membahas 

syarat-syarat ‘illat pada ashl dalam qiyās. 

Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah termasuk yang menolak pandangan yang 

menafikan ta‘lîl hukum syariat dengan hikmah yang mendatangkan maslahat 

atau menolak mafsadat. Dalam Miftâh Dâr al-Sa‘âdah, ia menegaskan bahwa 

Al-Qur’an dan Sunnah dipenuhi dengan penjelasan hikmah di balik 

pensyariatan hukum maupun penciptaan makhluk. Jumlah ayat dan hadis yang 

menunjukkan hal ini, menurutnya, mencapai lebih dari seribu, dengan 

berbagai bentuk ungkapan ta‘lîl. Al-Qur’an, misalnya, menggunakan huruf 

lâm, min ajl, kay, fa’, anna, atau la‘alla untuk menegaskan sebab suatu 

hukum, selain juga menyebut sifat-sifat yang relevan dengan hukum tersebut. 



169 
 

 
 

Karena itu, Ibn al-Qayyim menegaskan bahwa Al-Qur’an dari awal hingga 

akhir sarat dengan penjelasan hikmah, maslahat, dan manfaat yang menjadi 

tujuan hukum. Mustahil, menurutnya, orang yang memahami Al-Qur’an dapat 

mengingkari kenyataan tersebut.75 

Badran Abu al-‘Aynayn menguatkan pendapat tersebut dalam 

karyanya Ushul al-Fiqh menegaskan bahwa baik Al-Qur’an, Sunnah, maupun 

atsar sahabat serta pandangan fukaha banyak mengandung bentuk ta‘lîl yang 

didasarkan pada hikmah. Bahkan, seringkali hukum syariat ditransfer dari 

kasus yang ada nashnya kepada kasus lain melalui pendekatan hikmah. 

Sebagai contoh, Allah menegaskan dalam pembagian fay’ bahwa tujuannya 

agar harta tidak beredar hanya di kalangan orang kaya, Allah berfirman: 

ُ عَل ى رَسُوْلِّه ى  الْقُرْبِ    وَلِّذِّى  وَلِّلرَّسُوْلِّ   فلَِّلّ هِّ   الْقُر ى   اهَْلِّ   مِّنْ   ٖ  مَآ افَاَۤءَ اللَّّ  كِّيْنِّ   وَالْيَ ت م    وَابْنِّ   وَالْمَس 
نْكُمْۗ   الْاَغْنِّيَاۤءِّ   بَيْنَ    ٍۢدُوْلةًَ   يَكُوْنَ   لَا   كَيْ   السَّبِّيْلِّ     فاَنْ تَ هُوْاۚ   عَنْهُ   نَّ ىكُمْ   وَمَا  فَخُذُوْهُ   الرَّسُوْلُ   ا ت ىكُمُ   وَمَآ   مِّ
  الْعِّقَابِّ    شَدِّيْدُ   اللَّّ َ   اِّنَّ ۗ اللَّّ َ   وَات َّقُوا

“Apa saja (harta yang diperoleh tanpa peperangan) yang dianugerahkan Allah 

kepada Rasul-Nya dari penduduk beberapa negeri adalah untuk Allah, Rasul, 

kerabat (Rasul), anak yatim, orang miskin, dan orang yang dalam perjalanan. 

(Demikian) agar harta itu tidak hanya beredar di antara orang-orang kaya saja 

di antara kamu. Apa yang diberikan Rasul kepadamu terimalah. Apa yang 

dilarangnya bagimu tinggalkanlah. Bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya 

Allah sangat keras hukuman-Nya.” (QS. al-Hasyr [59]: 7). 

Begitu juga friman Allah tentang larangan khamr dan judi disertai 

penjelasan hikmah berupa dampak permusuhan, kebencian, dan terhalangnya 

manusia dari zikir serta salat,76 

نْ عَمَلِّ الشَّيْط   رُ وَالْانَْصَابُ وَالْاَزْلَامُ رِّجْس  مِّّ اَ الْخمَْرُ وَالْمَيْسِّ يَ ُّهَا الَّذِّيْنَ ا مَنُ وْٓا اِّنمَّ نِّ فاَجْتَنِّبُ وْهُ لعََلَّكُمْ  يآ 
رِّ وَيَصُدَّكُمْ   )٩٠(تُ فْلِّحُوْنَ   نَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَ غْضَاۤءَ فِِّ الْخمَْرِّ وَالْمَيْسِّ اَ يرُِّيْدُ الشَّيْط نُ انَْ ي ُّوْقِّعَ بَ ي ْ  اِّنمَّ

تَ هُوْنَ   (   ٩١  ) عَنْ ذِّكْرِّ اللَّّ ِّ وَعَنِّ الصَّل وةِّ فَ هَلْ انَْ تُمْ مُّن ْ
“Wahai orang-orang yang beriman, sesungguhnya minuman keras, berjudi, 

(berkurban untuk) berhala, dan mengundi nasib dengan anak panah adalah 

perbuatan keji (dan) termasuk perbuatan setan. Maka, jauhilah (perbuatan-

perbuatan) itu agar kamu beruntung. Sesungguhnya setan hanya bermaksud 

menimbulkan permusuhan dan kebencian di antara kamu melalui minuman 

 
75 Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, Miftâh Dâr al-Sa‘âdah, juz 2, Kairo: Dâr al-‘Ahdî, 

t.th., hal. 22 
76 Badran abu al-‘Aynayn, Ushūl al-Fiqh al-Islâmî, Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, t.th., hal. 

260 

 



170 

 

 

keras dan judi serta (bermaksud) menghalangi kamu dari mengingat Allah dan 

(melaksanakan) salat, maka tidakkah kamu mau berhenti?” (QS. al-Mā’idah 

[5]: 90-91).  

Demikian pula pernikahan Nabi Saw. dengan Zaynab bint Jahsy 

dijelaskan hikmahnya agar tidak ada keberatan bagi kaum mukminin menikahi 

istri-istri anak angkat mereka, 

َ وَتخُْ  كْ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَاتَّقِّ اللَّّ  ُ عَلَيْهِّ وَانَْ عَمْتَ عَلَيْهِّ امَْسِّ كَ وَاِّذْ تَ قُوْلُ لِّلَّذِّيْٓ انَْ عَمَ اللَّّ  ْ نَ فْسِّ فِّيْ فيِّ
هَا وَطَ  ن ْ ى زَيْد  مِّّ ىهُۗ  فَ لَمَّا قَض  ُ اَحَقُّ انَْ تَخْش  ُ مُبْدِّيْهِّ وَتَخْشَى النَّاسَۚ وَاللَّّ  راًۗ زَوَّجْن كَهَا لِّكَيْ لَا مَا اللَّّ 

ن ْهُنَّ وَطَراًۗ وكََانَ امَْرُ اللَّّ ِّ  هِّمْ اِّذَا قَضَوْا مِّ ْٓ ازَْوَاجِّ ادَْعِّيَاۤىِٕ   مَفْعُوْلًا يَكُوْنَ عَلَى الْمُؤْمِّنِّيْنَ حَرجَ  فيِّ
“ (Ingatlah) ketika engkau (Nabi Muhammad) berkata kepada orang yang telah 

diberi nikmat oleh Allah dan engkau (juga) telah memberi nikmat kepadanya, 

“Pertahankan istrimu dan bertakwalah kepada Allah,” sedang engkau 

menyembunyikan di dalam hatimu apa yang akan dinyatakan oleh Allah, dan 

engkau takut kepada manusia, padahal Allah lebih berhak untuk engkau takuti. 

Maka, ketika Zaid telah mengakhiri keperluan terhadap istrinya 

(menceraikannya), Kami nikahkan engkau dengan dia (Zainab) agar tidak ada 

keberatan bagi orang mukmin untuk (menikahi) istri-istri anak-anak angkat 

mereka, apabila mereka telah menyelesaikan keperluan terhadap istri-istrinya. 

Ketetapan Allah itu pasti terjadi.”(QS. al-Aḥzāb [33]: 37).  

Dan masih banyak ayat lain yang menunjukkan penetapan hukum atas dasar 

hikmah.77 

Dalam Sunnah, ditemukan pula contoh ta‘lîl berbasis hikmah, 

misalnya sabda Nabi: “Dulu aku melarang kalian ziarah kubur, maka 

sekarang ziarahlah, karena ia mengingatkan akhirat”; dan sabdanya: 

“Janganlah seorang wanita dinikahkan bersama bibinya, karena hal itu akan 

memutuskan silaturahim.” 

Atsar sahabat juga menunjukkan pola serupa. Aisyah menilai 

seandainya Nabi masih hidup dan melihat perilaku baru kaum wanita, niscaya 

beliau melarang mereka ke masjid. ‘Umar menasihati Hudzaifah agar tidak 

menikahi wanita ahl al-dzimmah karena ditakutkan kaum muslimin meniru, 

sehingga menimbulkan fitnah bagi wanita muslimah. ‘Utsman menjelaskan 

alasannya menyempurnakan salat dalam perjalanan, karena khawatir 

masyarakat awam salah memahami hukum asal salat qashar. Para imam 

mujtahid pun melakukan hal yang sama. Malik, misalnya, menolak 

permintaan penguasa untuk mengembalikan Ka‘bah ke pondasi Nabi Ibrahim 

dengan alasan agar masyarakat tidak menjadikan Ka‘bah bahan permainan. 

Syafi’i juga menafsirkan larangan melamar wanita di atas lamaran saudaranya, 

bahwa hal itu berlaku khusus bila calon istri sudah memberi izin kepada 

 
77 Badran Abu al-‘Aynayn, Ushūl al-Fiqh al-Islâmî,...hal. 260 



171 
 

 
 

pelamar pertama, karena jika dilanggar dapat menimbulkan kerusakan sosial. 

Larangan itu dibatasi pada kondisi tersebut dengan menjelaskan alasan 

larangannya, yaitu kerusakan yang ditimbulkan oleh perbuatan itu. Para 

fukaha dari kalangan Hanafiyah dan Malikiyah membolehkan pemberian 

zakat kepada Bani Hasyim dengan alasan untuk menolak bahaya dari ahl al-

bayt serta melindungi mereka dari kebutuhan dan meminta-minta. Jelas bahwa 

upaya menolak mudarat dari mereka merupakan salah satu akibat yang 

ditimbulkan, sehingga termasuk dalam bentuk ta‘lîl dengan hikmah. 78 

Tidak diragukan bahwa ta‘lîl dengan hikmah terdapat dalam syariat 

dan jumlahnya lebih banyak daripada yang dapat dibatasi. Demikian pula, 

menetapkan berlakunya hukum dari sesuatu yang telah ada nashnya kepada 

sesuatu yang tidak ada nashnya, berdasarkan hikmah yang jelas, terukur, dan 

mencakup keduanya, merupakan pilihan para peneliti dari kalangan ulama 

ushul. Adapun hikmah diberlakukannya riba dalam kedua jenis mata uang 

(emas dan perak) adalah sesuatu yang nyata dan terukur, begitu pula pada 

pengganti keduanya yang berfungsi sebagai alat tukar, seperti fulus atau uang 

fiat . Hal ini karena segala sesuatu yang dijadikan harga (tsaman) berpotensi 

menjadi sarana kezaliman dan permusuhan ketika digunakan tidak sesuai 

dengan tujuan diciptakannya, baik harga itu berupa emas, perak, maupun 

selain keduanya. Dengan demikian, ta‘lîl dengan hikmah dalam keberlakuan 

riba pada emas dan perak dapat pula dijadikan dasar bagi keberlakuannya pada 

selain keduanya yang berfungsi sebagai harga, seperti uang kertas, sehingga 

hukumnya diqiyaskan kepada keduanya dan ditetapkan baginya hukum yang 

sama.79 Berlandaskan pemahaman illah inilah, Ibnu Mani dan para ulama yang 

memiliki pandangan yang sama dengannya, melihat bahwa uang fiat  berlaku 

padanya riba. 

Adapun Ali jum’ah, memandang konsep mata uang fiat   dengan 

perspektif lain, yaitu melalui kacamata teori atsar dzahâb al-mahall fi al-

hukm, ia mengklaim bahwa teori ini merupakan salah satu dari teori-teori yang 

terlupakan. Merujuk pada gagasan-gagasan fikih dan ushul fikih yang pernah 

dikemukakan ulama klasik, namun kurang mendapatkan perhatian serius 

dalam wacana hukum Islam kontemporer. Salah satu di antaranya adalah teori 

hilangnya objek hukum (dzahâb al-mahal). Imam Fakhruddin al-Razi 

menyebutnya sebagai nasakh al-hukm bi al-‘aql (penghapusan hukum oleh 

akal). Namun, pandangan ini dikritik oleh ulama lain, seperti al-Syaukani, 

yang menegaskan bahwa hukum tidak pernah dihapus oleh akal, melainkan 

hukum itu tetap ada, hanya saja penerapannya terhenti karena objeknya tidak 

 
78 Badran Abu al-‘Aynayn, Ushūl al-Fiqh al-Islâmî,...hal. 261–262. 
79 ‘Abd Allâh ibn Sulaymân Ibn Manî‘, Al-Waraq al-Naqdî: Târîkhuh, Haqîqatuh, 

Qîmatuh, Hukmuh. Cet. ke-2, t.tp., t.p., 1984, hal.  11-112 



172 

 

 

lagi tersedia. Dengan demikian, perbedaan pokok terletak antara pembatalan 

hukum (ibthâl al-hukm) dan penghentian penerapan hukum (îqâf al-hukm).80 

Dalam kerangka syariat, hukum-hukum Allah bersifat tetap (tsâbit) 

dan menjadi identitas agama Islam. Al-Qur’an dijaga oleh Allah SWT 

sebagaimana firman-Nya dalam QS. al-Ḥijr [15]: 9, sementara Sunnah Nabi 

Saw. diwariskan dengan metode transmisi yang ketat, sehingga keduanya 

menjadi sumber hukum yang tidak berubah. Oleh karena itu, sesuatu yang 

telah ditetapkan haram, seperti khamar, tetap haram secara hukum meskipun 

dalam kondisi darurat seseorang bisa dibolehkan menggunakannya untuk 

mempertahankan hidup. Pengecualian semacam ini tidak meniadakan hukum 

asal, melainkan hanya menghapus dosa karena adanya darurat atau paksaan. 

Ulama kemudian membedakan antara pembatalan syariat dan penghentian 

sementara penerapan hukum syariat. Pembatalan berarti menolak hukum 

Allah, yang dalam al-Qur’an disebut sebagai bentuk kekufuran (QS. al-

Maidah [5]: 44). Adapun penghentian penerapan hukum dilakukan ketika 

syarat-syarat hukumnya tidak terpenuhi. Contoh historis yang terkenal adalah 

kebijakan Khalifah Umar bin al-Khaththab yang menangguhkan hukuman 

potong tangan pada tahun kelaparan (‘âm al-ramâdah). Kebijakan ini sejalan 

dengan prinsip syariat “idra’û al-ḥudûd bi al-syubuhât” (hindarkanlah 

hukuman hudud ketika terdapat keraguan). Dengan demikian, Umar tidak 

membatalkan hukum potong tangan, melainkan menunda penerapannya demi 

menjaga keadilan dalam kondisi darurat.81 Dari uraian tersebut dapat 

disimpulkan bahwa teori hilangnya objek hukum menegaskan konsistensi 

syariat, hukum Allah tetap berlaku, namun penerapannya dapat dihentikan 

sementara apabila objek atau syarat-syarat hukumnya tidak ada. Hal ini 

membedakan antara sikap menolak syariat dengan sikap menjaga syariat 

melalui penangguhan penerapan hukumnya. 

Dalam rangka memahami teorinya tersebut, Ali Jum’ah menerangkan 

bahwa hukum menurut pendapat ulama usul yaitu kalam Allah yang berkaitan 

dengan perbuatan mukallaf, baik berupa tuntutan (iqtidhâ) maupun pilihan 

(takhyīr). Dari sini tampak bahwa hukum berkaitan dengan perbuatan (fi‘l). 

Dan fi’l membutuhkan subjek (fâ’il) dan terkadang butuh pada objek (maf’ul). 

Dalam kajian ilmu nahwu, para ulama membedakan beberapa jenis maf‘ûl 

(objek) dalam struktur kalimat. Maf‘ûl bih dipahami sebagai kata benda yang 

menjadi sasaran langsung perbuatan subjek. Sementara itu, maf‘ûl muthlaq 

adalah mashdar yang berfungsi sebagai unsur tambahan untuk menegaskan 

perbuatan, menjelaskan jenisnya, atau menunjukkan jumlahnya. Adapun 

maf‘ûl fīh, yang dikenal oleh ulama Basrah sebagai zharf al-zamān 

 
80 Ali Jum'ah Muhammad, Wa Qâla Al-Imam, cet. ke-1, Kairo: Al-Wabil Al-Sayyib , 

2010, hal. 167 
81 Ali Jum'ah Muhammad, Wa Qâla Al-Imam, cet. ke-1,...hal. 170 



173 
 

 
 

(keterangan waktu) dan zharf al-makân (keterangan tempat), berfungsi untuk 

menjelaskan tempat atau waktu terjadinya perbuatan, sebab setiap perbuatan 

memerlukan wadah temporal maupun spasial. Ulama Kufah menamainya 

dengan maf‘ûl fīh, mahall, atau shifah, dan mendefinisikannya sebagai 

tambahan yang menjelaskan keterkaitan suatu perbuatan dengan waktu atau 

tempat, baik secara mutlak maupun dalam pengertian khusus, seperti ukuran 

atau materi yang menjadi wadah berlakunya perbuatan.82 

Dari perspektif ini, dapat dipahami bahwa setiap perbuatan yang 

dituntut dari seorang mukallaf pasti memiliki mahall atau lokus tertentu. 

Lokus tersebut bisa berupa subjek (fâ‘il), objek (maf‘ûl), atau keduanya 

sekaligus. Jika perbuatan dipahami sebagai hâdits (kejadian) yang bersifat 

aksidental, maka mahall adalah entitas yang dibutuhkan oleh kejadian tersebut 

untuk mewujud dalam realitas. Konsekuensinya, sebagian khithāb syar‘i 

(seruan syariat) yang ditujukan kepada mukallaf dapat kehilangan mahall-nya, 

baik pada sisi subjek maupun objek. Contoh hilangnya mahall pada sisi subjek 

dapat ditemukan dalam seruan syariat kepada budak mukâtab, yang menjadi 

tidak relevan setelah sistem perbudakan lenyap dari muka bumi. Demikian 

pula, perintah yang ditujukan kepada khalifah menjadi kehilangan lokusnya 

setelah institusi khilafah runtuh dan tidak lagi hadir dalam makna yang 

dipahami umat Islam. 

Adapun hilangnya mahall dari sisi objek dapat terjadi dalam berbagai 

bentuk. Dalam bentuk khusus yang telah terjadi, misalnya seseorang yang 

kehilangan tangannya sehingga tidak lagi mampu melaksanakan kewajiban 

membasuhnya ketika berwudhu, atau seseorang yang kehilangan kedua orang 

tuanya sebelum baligh, sehingga tidak memiliki kesempatan untuk memenuhi 

kewajiban berbakti kepada mereka. Dalam bentuk khusus yang mungkin 

terjadi, seorang manusia bisa saja dilempar ke ruang angkasa sehingga 

kehilangan tanda-tanda waktu ibadah, arah kiblat, maupun pijakan di bumi.83 

Dalam bentuk umum yang telah terjadi, contoh paling nyata adalah 

kondisi seorang muslim yang hidup di wilayah kutub, di mana tanda-tanda 

waktu shalat tidak dapat ditemukan karena matahari tidak terbenam atau tidak 

terbit sebagaimana biasanya. Begitu pula, hilangnya institusi khilafah 

menyebabkan umat kehilangan objek syariat berupa kewajiban taat kepada 

khalifah dan berjihad di bawah panji kepemimpinannya. Bentuk umum yang 

mungkin terjadi bahkan lebih serius, seperti kalau diandaikan hilangnya arah 

kiblat dengan musnahnya Ka‘bah al-Musyarrafah, atau hilangnya semua hal 

yang halal dari muka bumi, atau bahkan lenyapnya seluruh ulama sehingga 

tidak ada lagi ahl al-dzikr yang dapat menjadi rujukan bagi kaum mukallaf. 

 
82 Ali Jum’ah, Majmû‘at Rasâ’il fÎ ‘Ilm Ushûl al-Fiqh, cet. 1, Kairo: al-Wâbil al-

Shayyib li al-Nashr wa al-Tawzî‘, 2020, hal. 145-154 
83 Ali Jum’ah, Majmû‘at Rasâ’il fÎ ‘Ilm Ushûl al-Fiqh,...hal. 155 



174 

 

 

Hal ini sejalan dengan firman Allah, “Maka bertanyalah kepada ahl al-dzikr 

jika kalian tidak mengetahui” (QS. al-Naḥl [16]: 43). Kemungkinan-

kemungkinan tersebut menegaskan betapa konsep mahall merupakan bagian 

yang tidak terpisahkan dari efektivitas seruan syariat, sekaligus menunjukkan 

dinamika antara teks hukum, subjek hukum, dan realitas empiris.84 

Berangkat dari teori atsar dzahâb al-mahall fi al-hukm inilah, akhirnya 

Ali juma’ah menyatakan bahwa riba tidak berlaku pada fulus (yang kemudian 

uang fiat  atau kertas diqiyaskan padanya) meskipun berfungsi sebagai alat 

tukar dalam masyarakat, sebagaimana ini juga dikemukakan oleh ulama 

Syafi‘iyah. Hal ini karena berhentinya penggunaan emas dan perak dalam 

transaksi masyarakat. Lalu ia mejelaskan bahwa sepanjang sejarah, emas dan 

perak dipilih sebagai media pertukaran karena sifat alamiahnya yang langka, 

tahan lama, dan bernilai intrinsik. Syariat mengaitkan sejumlah hukum 

muamalah (seperti zakat, riba, dan diyat) dengan kedua logam tersebut. 

Namun, sejak abad ke-19 hingga awal 1970-an, uang kertas atau uang fiat  

menggantikan emas dan perak sepenuhnya, sehingga daya belinya tidak lagi 

bersandar pada nilai intrinsik, melainkan pada legitimasi negara penerbit serta 

kekuatan ekonomi dan perdagangannya. Hal ini menimbulkan pertanyaan, 

apakah dengan hilangnya emas dan perak dari peredaran, hukum-hukum 

terkait juga ikut hilang, ataukah berpindah pada pengganti baru berupa uang 

kertas? Dalam wacana fikih, terdapat dua posisi utama. Pertama, pandangan 

mayoritas ulama klasik yang menolak berlakunya riba pada uang kertas. 

Mereka berargumentasi bahwa pengharaman riba bersifat ta‘abbudi tanpa illat 

rasional yang dapat diperluas, serta bahwa emas dan perak memiliki 

karakteristik unik sebagai tsaman khalqi (mata uang secara penciptaannya). 

Selain itu, mereka menekankan bahwa sifat mata uang pada selain emas dan 

perak hanya bersifat insidental dan bisa hilang sewaktu-waktu, dan pendapat 

inilah yang diambil dan dikuatkan Ali Jum’ah.85 

Sebaliknya, kelompok kedua yang banyak diikuti ulama kontemporer, 

menilai bahwa uang kertas memiliki fungsi tsamaniyyah yang nyata, sehingga 

hukumnya mengikuti kedudukan emas dan perak. Mengabaikan penerapan 

hukum riba pada uang fiat  dianggap akan meniadakan hukum yang sangat 

mendasar dalam muamalah, serta berpotensi merusak tatanan zakat, mahar, 

dan transaksi keuangan modern. Dengan pendekatan tahqiq al-manath86, 

mereka berkesimpulan bahwa sifat tsamniyah ghalibah (nilai atau harga yang 

dominan) pada mata uang fiat   menjadi illat utama pengharaman riba. 

 
84 Alî Jum‘ah Muhammad, Majmû‘at Rasâ’il fÎ ‘Ilm Ushûl al-Fiqh,...hal. 156 
85 Ali Jum’ah, Atsar Dhahâb al-Mahall fî al-Hukm, Kairo: Jâmi‘at al-Azhar, 1414 

H/1993 M., hal. 56 
86 Tahqiq al-manath adalah suatu istilah dalam usul fikih untuk memastikan 

keberadaan atau kebenaran suatu ‘illah (alasan hukum) pada kasus-kasus partikular. 



175 
 

 
 

Banyak ulama kontemporer tidak sependapat dengan mayoritas ulama 

klasik yang membatasi riba hanya pada emas dan perak. Mereka menilai, jika 

riba tidak berlaku pada uang kertas, maka akan berimplikasi pada gugurnya 

kewajiban zakat atas alat tukar modern serta merusak sistem muamalah, 

mengingat uang kertas telah menjadi sarana utama transaksi, pembayaran 

mahar, pendirian perusahaan, dan kepemilikan harta. Perbedaan mendasar 

terletak pada naqdiyyah (fungsi moneter emas dan perak sebagai dasar 

pengharaman riba) dan mâliyah (fungsi keuangan umum dalam transaksi). 

Uang fiat , meskipun kehilangan naqdiyyah-nya, tetap memiliki fungsi 

mâliyah karena masih dapat dijadikan ukuran nilai, alat tukar, serta sarana 

pemenuhan kebutuhan sosial. Oleh karena itu, jika pengharaman riba bersifat 

ta‘abbudī, maka tidak selalu terkait dengan rasionalisasi maslahat. Hal ini 

ditegaskan oleh al-‘Izz ibn ‘Abd al-Salam seorang ulama syafi’iyah yang 

menilai tidak semua bentuk larangan riba dapat dijelaskan secara rasional, 

sebab kadang aspek ta‘abbudî lebih dominan.87  

Dengan demikian, riba hakikatnya terikat pada naqdiyyah emas dan 

perak yang sudah tidak lagi berfungsi di era modern, sedangkan fungsi mata 

uang fiat   pada transaksi lain tetap berlandaskan pada sifat mâliyah-nya yang 

masih eksis, sehingga meski tidak ada padanya riba, tapi tetap ada kewajiban 

zakat. Adapun praktik jual beli utang dengan utang (bay‘ al-dayn bi al-dayn 

atau al-kâlî’ bi al-kâlî’) tetap dilarang berdasarkan hadis, karena berpotensi 

menimbulkan akumulasi dan inflasi utang, sehingga bunga berbasis waktu 

(interest) tetap dipandang haram. Berdasarkan kerangka pemahaman tersebut, 

setiap fatwa Ali Jum‘ah yang berkaitan dengan mata uang fiat   atau kertas 

tidak dikategorikan sebagai riba. Konsepsi ini juga tercermin dalam 

penafsirannya terhadap Surah al-Baqarah ayat 275, di mana ia menegaskan 

bahwa mata uang kertas tidak mengandung ‘illat riba. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
87 Ali Jum‘ah Muhammad, Atsar Dhahâb al-Mahall fî al-Hukm,...hal.60 



176 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



177 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB VI 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Ali Jum’ah menafsirkan ayat-ayat riba secara tekstual dan kontekstual. 

Ia menekankan bahwa ungkapan “yang memakan riba” dalam QS. Al-

Baqarah [2]:275 merupakan kiasan dari tindakan “mengambil” atau 

“mengamalkan” riba. Larangan tersebut, menurutnya, dimaksudkan untuk 

melindungi masyarakat dari eksploitasi ekonomi oleh pihak kuat. Dalam 

tafsirnya, Ali Jum’ah juga menyoroti bahwa Allah telah menghalalkan jual-

beli dan mengharamkan riba sebagai dua hukum Ilahi yang berlawanan. Ia 

menjelaskan kondisi tak mampu berdiri normal (takhabbathu asy-syaitan min 

al-mass) sebagai gambaran penderitaan eskatologis akibat pengaruh setan bagi 

pemakan riba. Selanjutnya, pada QS. 2:276 ia memaknai “Allah 

memusnahkan riba dan menumbuhkan sedekah” sebagai pertentangan hakiki 

antara kehancuran ekonomi riba dan keberkahan ekonomi sedekah. Dalam 

pandangannya, kekayaan dari riba yang tampak banyak itu kehilangan 

barakahnya dan akhirnya hancur, sedangkan sedekah terus berkembang 

dengan berkah dan manfaat yang luas. 

Ali Jum’ah memiliki kesamaan pandangan utama dengan para mufasir 

klasik maupun kontemporer mengenai makna ayat riba. Para mufasir seperti 

at-Tabari, Ibn Katsir, dan al-Zuhaili sependapat bahwa “ya’kuluna ar-riba” 

adalah kiasan untuk “mengambil” harta riba, dan bahwa gambaran 

takhabbathu ash-syaitan min al-mass melambangkan kondisi tidak wajar di 

akhirat akibat riba. Ali Jum’ah sejalan dengan kesimpulan ini, tetapi ia 

membedakan tafsirnya dengan menambahkan dimensi historis-ekonomi. Ia 



178 

 

 

mengaitkan penafsiran klasik tersebut dengan perkembangan sejarah mata 

uang dari dinar dan dirham hingga uang kertas (fiat)  untuk menjelaskan akar 

masalah ketidakadilan ekonomi modern. Pendekatan ini menjembatani 

pemahaman tradisional dengan tantangan kontemporer sehingga tafsir Ali 

tidak hanya bersifat tekstual-teologis, tetapi juga kritik sosial-ekonomi yang 

relevan bagi zaman sekarang. 

Perbedaan mendasar muncul dalam pandangan Ali Jum’ah dibanding 

ulama kontemporer lain tentang bunga bank dan uang fiat . Mayoritas ulama 

kontemporer (misalnya Majma’ al-Fiqh al-Islâmi dan DSN-MUI) berpendapat 

bahwa uang fiat  setara dengan emas-perak karena fungsi medium of 

exchange-nya yang dikenal dengan istilah al-tsamaniyah, sehingga segala 

transaksi dengan kelebihan (riba) dalam mata uang kertas dianggap haram. Ali 

Jum’ah menolak analogi ini. Ia menegaskan bahwa uang kertas bersifat 

i‘tibârî (konvensional) tanpa nilai intrinsik, berbeda ontologis dengan emas-

perak. Menurut Ali Jum’ah, bunga bank modern (al-fa’idah al-mashrafiyah) 

adalah mekanisme keuangan yang diatur secara transparan dan positif, 

sedangkan riba adalah praktik eksploitatif yang terkait komoditas berharga. 

Dengan demikian ia memandang transaksi perbankan kontemporer sebagai 

pembiayaan atau investasi yang sah (misalnya simpanan kepada bank atau 

modal usaha), bukan akad pinjaman yang mengandung riba, hal ini 

berdasarkan pengamatanya terhadap regulasi bank konvensional yang ada di 

Mesir, akan tetapi terkait bank konvensional di luar negara Mesir, Ali Jum’ah 

tidak menjamin apakah regulasinya sama atau tidak. Singkatnya, Ali Jum’ah 

mengelaborasi bahwa perbedaan akad dan substansi tujuan merupakan kunci 

membedakan bunga bank dengan riba klasik. 

Implikasi penafsiran Ali Jum’ah terhadap hukum mata uang fiat   

adalah penyesuaian status hukumnya. Menurut Ali, ‘illat riba yang melekat 

pada emas dan perak tidak berlaku pada uang kertas karena sifat naqdiyah-nya 

telah hilang, meskipun sifat mâliyyah (kekayaan) tetap ada, hal ini di dasarkan 

pada penerapan teori atsar dzhâb al-mahal fi al-hukm (pengaruh hilangnya 

suatu objek pada hukum). Dengan demikian, transaksi perbankan 

konvensional berbunga yang berbasis mata uang fiat   tidak otomatis 

dikategorikan sebagai riba; selama akad dilakukan secara adil (misalnya 

dalam bentuk mudharabah atau musyarakah) dan bukan berupa jual-beli utang 

dengan utang, maka hukumnya boleh (mubah). Ali Jum’ah tetap menegaskan 

bahwa praktek jual-beli utang tertunda (kali bi kali) haram untuk mencegah 

akumulasi utang yang menyerupai bunga. Secara keseluruhan, perspektif Ali 

Jum’ah mengenai ayat tafsir dalam Al-Qur’an dan pemahaman mendalamnya 

terhadap usul fikih memberikan kerangka fikih baru yang memungkinkan 

umat Islam berinteraksi dengan sistem keuangan modern tanpa meninggalkan 

prinsip keadilan dan larangan eksploitasi dalam riba. 

 



179 
 

 
 

B. Implikasi Hasil Penelitian 

Hasil penelitian mengenai pemikiran Ali Jum‘ah tentang ayat-ayat riba 

dan implikasinya terhadap konsep mata uang fiat   memiliki sejumlah 

implikasi yang signifikan, baik secara teoretis maupun praktis. Secara teoretis, 

penelitian ini memperkaya khazanah tafsir dan hukum ekonomi Islam dengan 

memberikan perspektif baru terhadap status uang fiat  dalam kaitannya dengan 

larangan riba. Ali Jum‘ah, dengan pendekatan ontologisnya, menegaskan 

bahwa uang kertas berbeda secara hakikat dengan emas dan perak, sehingga 

tidak dapat serta-merta disamakan dalam hukum riba. Pandangan ini 

membuka ruang ijtihad bagi ulama kontemporer dalam merumuskan hukum 

yang lebih adaptif terhadap dinamika sistem keuangan modern, dengan tetap 

berlandaskan pada maqāṣid al-sharī‘ah seperti keadilan, kemaslahatan, dan 

perlindungan terhadap masyarakat dari eksploitasi. 

Secara praktis, temuan penelitian ini dapat menjadi bahan 

pertimbangan bagi regulator dan otoritas keuangan syariah dalam 

merumuskan kebijakan ekonomi Islam yang lebih inklusif. Dengan 

mempertimbangkan pandangan Ali Jum‘ah, diskursus tentang bunga bank, 

inflasi, dan mekanisme keuangan modern tidak lagi semata-mata dipandang 

dalam kerangka analogi klasik, melainkan juga dengan melihat konteks sosial-

ekonomi kontemporer. Hal ini penting mengingat sebagian besar umat Islam 

di negara-negara berkembang, termasuk Indonesia, masih bergantung pada 

sistem perbankan konvensional. Pemikiran Ali Jum‘ah memberi ruang 

kompromi agar umat Islam dapat tetap terlibat dalam sistem keuangan modern 

tanpa harus terjebak dalam dilema syariah. 

Dengan demikian, penelitian ini memiliki implikasi luas: memperkaya 

kajian akademik dalam tafsir hukum Islam, memberikan arah baru bagi 

pengembangan regulasi keuangan syariah, serta membantu masyarakat 

Muslim memahami perbedaan pandangan ulama dalam isu riba dan mata uang 

fiat  , sehingga mereka dapat mengambil keputusan ekonomi yang lebih bijak 

dan sesuai dengan tuntunan agama. 

C.  Saran 

Berdasarkan hasil penelitian mengenai pemikiran Ali Jum‘ah tentang 

ayat-ayat riba dan implikasinya terhadap konsep mata uang fiat  , terdapat 

beberapa saran yang dapat diajukan. Pertama, bagi para akademisi dan 

peneliti, diperlukan pengembangan kajian lebih lanjut mengenai hubungan 

antara tafsir Al-Qur’an, maqāṣid al-sharī‘ah, dan sistem moneter kontemporer. 

Penelitian ini hanya berfokus pada pemikiran Ali Jum‘ah, sehingga studi 

lanjutan dapat memperluas cakupan dengan membandingkan lebih banyak 

ulama kontemporer, baik yang sejalan maupun yang berbeda pandangan, 

untuk memperkaya diskursus akademik dan memberikan pemetaan yang lebih 

komprehensif. 



180 

 

 

Kedua, bagi otoritas dan regulator keuangan syariah, penting untuk 

menjadikan hasil penelitian ini sebagai bahan refleksi dalam merumuskan 

kebijakan yang responsif terhadap realitas ekonomi global. Pandangan Ali 

Jum‘ah yang membedakan antara riba klasik dan bunga bank modern dapat 

menjadi alternatif dalam menyusun regulasi yang lebih fleksibel, tanpa 

mengabaikan prinsip-prinsip dasar syariah. Regulasi yang akomodatif namun 

tetap berorientasi pada keadilan dan perlindungan umat akan membantu 

memperluas penerimaan masyarakat terhadap sistem keuangan syariah. 

Ketiga, bagi masyarakat Muslim, pemahaman mengenai perbedaan 

pandangan ulama terkait uang fiat  dan bunga bank perlu ditingkatkan melalui 

literasi keuangan syariah. Sosialisasi dan edukasi yang memadai akan 

membantu umat dalam mengambil keputusan ekonomi yang lebih sadar 

hukum dan berlandaskan prinsip syariah. Dengan demikian, mereka dapat 

menghindari praktik keuangan yang merugikan sekaligus tetap terlibat dalam 

dinamika sistem ekonomi modern. 

Akhirnya, penelitian ini diharapkan menjadi pijakan awal bagi upaya 

integrasi antara nilai-nilai syariah dan praktik ekonomi global, serta 

mendorong lahirnya model keuangan Islam yang lebih kontekstual, adil, dan 

relevan dengan kebutuhan umat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



181 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 
‘Alîsy, Abû ‘Abdillâh Muhammad. Manẖ al-Jalîl Syarẖ Mukhtashar Khalîl. 

Juz 4. Beirut: Dâr al-Fikr, 1989. 
Ahmad, H̱asan. Al-Nuqûd al-Waraqiyyah wa Aẖkâmuhâ fî al-Fiqh al-Islâmî. 

Kairo: Dâr al-Salâm, 2004. 
Ahmadi, Abdul Zahoor. "Understanding Islamic Economics as an Islamic 

Moral Economy." Comserva: Jurnal Penelitian dan Pengabdian 
Masyarakat,  vol. 4, no. 5, September 2024. 

Âmidî, Saifuddin. Al-Iẖkâm fî Ushûl al-Aẖkâm. Cet. 2, jilid 3. Damaskus 
Beirut: al-Maktab al-Islâmî, 1402 H. 

Antonio, Muhammad Syafi’i. Bank Syari'ah: Dari Teori ke Praktik. Jakarta: 
Gema Insani Press, 2001. 

Ashfahânî, al-Râghib. Al-Mufradât fî Gharîb al-Qur’ân. Beirut: Dâr al-Qalam, 
1412 H. 

Asyqar, Umar bin Sulaymân. al-Waraq al-Naqdî: Haqîqatuhu wa Hukmuh. 
Oman: Dār al-Nafâ’is, 2000. 

Azharî, Musṭafâ Ridhâ. Al-Mujaddid. Kairo: Dâr al-Imâm al-Râzî li al-Nasyr 
wa al-Tawzî‘, 2020. 

-------. Izâlat al-Ghumâmah ‘an Sîrah wa Masîrah al-Imâm al-‘Allâmah. 
Kairo: t.p., 2022. 

Badrân, Abû al-‘Aynayn. Ushûl al-Fiqh al-Islâmî. Kairo: Dâr al-Ma‘ârif, t.th. 
Baghawî, Abû Muhammad al-H̱usain ibn Mas‘ûd ibn Muhammad ibn al-

Farrâ’. Ma‘âlim al-Tanzîl fî Tafsîr al-Qur’ân. Jilid 1. Beirut: Dâr Ihyâ’ 
al-Turâts, 1420 H. 

Bakrî, H̱usain Aḥmad Shâliẖ. Bughyat al-Bâẖits ‘an Zawâ’id Musnad al-
H̱ârits. Ed. H̱usain Aḥmad Shâliẖ al-Bakrî, cet. 1, jilid 1. Madinah: 



182 

 

 

Markaz Khidmat al-Sunnah wa al-Sîrah al-Nabawiyyah, Universitas 
Islam Madinah, 1994. 

Balâdzurî, Aḥmad bin Yaḥyâ. Futûẖ al-Buldân. Beirut: Dâr wa Maktabah al-
Hilâl, 1988. 

Barhamâtî,‘Abd al-‘Azîz bin ‘Alî bin ‘Abd Allâh. Asbâb al-Tadhakhkhum fî 

al-Awrâq al-Naqdiyyah. Damaskus: Dâr al-Qalam, 2015. 
Benazeer, Shahzada. “Is the ‘Riba’ Identical to Bank Interest? Towards 

Understanding the Quranic Term ‘Ar-Riba’.” European Journal of 
Islamic Finance, vol. 12 no. 1, 2025. 

Blinder, Alan. “Central Bank Independence and Fiscal Responsibility.” Jurnal 
NBER Working Paper, no. 1, 2018. 

Buhari, Taufiq. "Bank dan Riba: Implikasinya dalam Ekonomi Islam." Jurnal 
Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman, vol. 6, no. 1, Maret 2020. 

Bukhârî, Abu Abdillah Muhamad ibn Ismai. Shaẖîẖ al-Bukhârî. Jilid 3. 
Damaskus: Dâr Ibn Katsîr, 1993. 

Burhanuddin, Chairul Ihsan. “Uang dalam Perspektif Islam.” Jurnal UM 
Sorong, vol. 4, no. 2, 2018. 

-------. "Fiat Money Inconsistency and the Return of Dinar-Dirham as a 
Medium of Exchange." Jurnal Riset Akuntansi dan Keuangan, vol. 9, 
no. 1, 2021. 

Cachanosky, Nicolás. “The Mises-Hayek Business Cycle Theory, Fiat 
Currencies and Open Economies.” Suffolk University Working Paper, 
no. 1, 2012. 

Chair, Washilul. “Riba dalam Perspektif Islam dan Sejarah”. Jurnal Iqtishadia, 
vol. 1, no. 1, 2014. 

Chapra, Umer. The Islamic Vision of Development. Jeddah: Islamic Research 
and Training Institute (IRTI), 2008. 

Crowther, Geoffrey. An Outline of Money. t.tp: Thomas Nelson & Sons Ltd, 
1940. 

Deck, Cary. Porter. Why Stable Fiat Money Hyperinflates: Results from an 
Experimental Economy. University of Arkansas & George Mason 
University, 2001. 

Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia. Fatwa No. 1 Tahun 2004 
tentang Bunga Bank. Jakarta: MUI, 2004. 

-------. Fatwa No. 28/DSN-MUI/III/2002 tentang Jual Beli Mata Uang (al-
Sharf). Jakarta: DSN-MUI, 2002. 

Dewi, Komala. "Konsep Riba dalam Perekonomian Islam." Journal of Islamic 
Economics and Finance 2, no. 1, Februari 2024. 

Durani, Farah Yassen. "The Life-Cycle Of Fiat Money : An Insight Into Its 
History and Evolution." Journal of Indian Research 3, no. 4, 2015. 

Efendi, Aida. "Dampak Riba dalam Kehidupan Ekonomi: Perspektif Syariah 
dan Ekonomi Kontemporer." Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama 
Islam 1, no. 4, Desember 2024. 

Eichengreen, Barry. “The Dollar and Its Discontents: The Rise and Fall of the 
Global Currency.” Foreign Affairs, vol. 90, no. 4, 2011. 

Fairûz, Majduddîn Abû Tâhir Muhammad. Al-Qâmûs al-Muẖîṯ. Cet. 8. Beirut: 
Mu’assasah al-Risâlah li al-Ṭibâ‘ah wa al-Nashr wa al-Tawzî‘, 2005. 



183 
 

 
 

Farooq, Mohammad Omar. "Exploitation, profit and the riba-interest 
reductionism." International Journal of Islamic and Middle Eastern 
Finance and Management, vol. 5, no. 4, 2012. 

-------. "Rent-seeking behaviour and zulm (injustice/exploitation) beyond ribā-
interest equation." ISRA International Journal of Islamic Finance 11, 
no. 1, 2019. 

Ferguson, Niall. The Ascent of Money. London: Penguin Books, 2008. 
Fernández, Villaverde. "Central Bank Digital Currency: A View from the 

Trenches." Federal Reserve Bank of St. Louis Review 104, no. 1 (2022). 
Friedman, Milton. "The Role of Monetary Policy." The American Economic 

Review, vol. 58, no. 1, 1968. 
Gedung Pusat Pengembangan Islam. Buku Pintar BMT Unit Simpan-Pinjam 

dan Grosir. Surabaya: tp., t.t. 
Harahap, Syabirin. Bunga Uang dan Riba dalam Hukum Islam. Cet. ke-2. 

Jakarta: Pustaka Al Husna, 1993. 
Hardiati, Neni, dan Syahrul Anwar. "Incompatible Business Behavior Toward 

Islamic Ethics: A Study On The Practices Of Riba And Bank Interest." 
Current Advanced Research On Sharia Finance And Economic 
Worldwide (Cashflow), vol. 1, no. 1, 2022. 

Haytamî, Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Alî ibn H̱ajar. Tuẖfat al-Muẖtâj fî Syarẖ 
al-Minhâj. Disertai ẖâsyiah ‘Abd al-H̱amîd al-Sharwânî dan Aḥmad 
ibn Qâsim al-‘Abbâdî. Kairo: al-Maktabah al-Tijâriyyah al-Kubrâ, 
1938. 

Hoppe, Hans-Hermann. “How is Fiat Money Possible? Or, The Devolution of 
Money and Credit.” The Review of Austrian Economics 7, no. 2, 1994. 

Ibn Anas, Malik. Al-Muwaththa. Beirut: Dâral-Kutub al-Ilmiyah, 2005. 
Ibn Katsir, Ismail ibn Umar. Tafsîr al-Qur'ân al-'Azîm. Jilid. 1. Beirut: Dar al-

Kutub al-'Ilmiyah, 1998. 
Ibn Qayyim, Syams al-Din Muhammad. A‘lam al-Muwaqqi‘in ‘an Rabb al-

‘Alamin. Juz 2. Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1991. 
-------. Miftâh Dâr al-Sa‘âdah. Juz 2. Kairo: Dar al-‘Ahdi, t.th. 
Ibn Qudamah, Abu Muhammad Abdullah. al-Mughnî ‘alâ Mukhtashar al-

Khiraqi. Jilid 4. Kairo: Maktabat al-Qahirah, 1968. 
Ibn Rusyd, Abul Walid Muhammad. Bidâyat al-Mujtahid. Beirut: Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah, 2002. 
Ibn Taimiyah, Taqi al-Din Abu al-‘Abbas Ahmad. Majmu‘ al-Fatâwa. Juz 24. 

Riyadh: Majma‘ al-Malik Fahd li-Tiba‘at al-Mushaf al-Sharif, 1995. 
Ibn Faris, Abu al-Husain Ahmad. Maqâyis al-Lughah. Juz 5. t.tp: Dar al-Fikr, 

1979. 
Ibn Muflih, Burhanuddin Abu Ishaq Ibrahim. al-Mubdi‘ fi Syarh al-Muqni‘. 

Juz 4. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997. 
Ichsan, Muchammad. “Konsep Uang dalam Perspektif Ekonomi Islam.” 

Jurnal Ikonomika, vol. I, no. I, 2016. 
Ikhwa, Rozatul, dan Rayyan Firdaus. "Pandangan Islam tentang Riba dalam 

Transaksi Keuangan: Tinjauan Ayat Al-Qur'an, Hadis, dan Pendapat 
Para Ulama." Jurnal Ilmiah Ekonomi, Akuntansi, dan Pajak, vol. 1, no. 
4 2024. 



184 

 

 

Iqbal, Muhammad. “Ayat-Ayat al-Qur’an dan Hadis-Hadis Tematik tentang 
Uang dan Pembiayaan.” Aghniya Jurnal Ekonomi Islam, vol.1, no. 2, 
Juni 2019. 

Jafar, Adnan Zikri. "From Structure to Purpose: Green and Social Narratives, 
and the Shifting Morality of Islamic Finance in Kuala Lumpur." 
Sustainability, vol. 14, no. 9, 2022. 

Jamaluddin. "Fiat Money: Masalah dan Solusi." Jurnal Akuntansi 
Multiparadigma 4, no. 2, 2013.  

Jum‘ah, Ali. Atsar Dzihâb al-Mahh̲all fî al-H̲ukm. Kairo: Dâr al-Salâm, 1993. 
-------. Al-Nibrâs fī Tafsīr al-Qur’ân al-Karîm. Cet. ke-1. Kairo: Al-Wabil li al-

Intâj wa al-Tawzî‘ wa al-Nashr, 2008. 
-------. Wa Qâla al-Imām. Cet. 1. Kairo: Al-Wâbil al-Shayyib li al-Intâj wa al-

Tawzīʿ wa al-Nasyr, 2010. 
-------. “Hal hunāka farqun bayna al-fawâ’id al-bankiyyah wa al-ribâ am anna 

haqīqatahumā wāḥidah?” dalam situs web resmi Ali Jum‘ah 
https://mail.draligomaa.com/index.php/. Diakses pada tanggal 25 
Agustus 2025. 

-------. “Tafsîr al-Qur’ân al-Karîm.” Dalam kanal youtube resmi Ali Jum‘ah 
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa. Diakses pada tanggal 8 
Agustus 2025. 

Juwaynî, Abû al-Ma‘âlî ‘Abd al-Malik. Al-Burhân fî Ushûl al-Fiqh. Juz 2. 
Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997. 

Kahf, Monzer. The Islamic Economy. Jeddah: Islamic Research and Training 
Institute (IRTI), 2005. 

-------. "Maqasid al Shari'ah in the Prohibition of Riba and their Implications 
for Modern Islamic Finance." Makalah disajikan pada IIUM 
International Conference on Maqasid al Shari'ah, 10 Agustus 2006. 

Kamasa, Frassminggi. “Dari Bretton Woods ke Petro-Dollar: Analisis dan 
Evaluasi Kritis Sistem Moneter Internasional.” Jurnal Global & 
Strategis, vol. 8, no. 2, 2014. 

Kâsânî, ‘Alâ’ al-Dîn Abû Bakr. Badâ’i‘ al-Shanâ’i‘ fî Tartîb al-Syarâ’i‘. Juz 5. 
Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986. 

Kelompok Peneliti. Qirâ'ah fi Fikri al-Imâm al-Ustâdz al-Duktur Ali Jum’ah 
wa Juhudihi fi Khidmati al-Qur'ân al-Karîm wa 'Ulumihi. Al-Qahirah: 
al-Wâbil al-Sayyib li al-Intâj wa al-Nashr wa al-Tawzi', 2020. 

Krugman, Paul. The Return of Depression Economics and the Crisis of 2008. 
New York: W.W. Norton & Company, 2009. 

Kuswoyo, Nyoko Adi. “Riba dalam Perspektif Al-Qur’an: Kajian Tafsir 
Tematis.” Jurnal Mafhum, vol. 8, no. 2, 2017. 

-------. "Riba dalam Perspektif Al-Qur’an: Kajian Tafsir Tematis." Jurnal 
Ushuluddin, vol. 36, no. 2, 2022. 

Lestari, Nelly. "Memahami Riba: Definisi, Tujuan dan Penyebab." Tamaddun 
Journal of Islamic Studies, vol. 1, no. 1, Juni 2022. 

Majelis Ulama Indonesia. "Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 1 Tahun 
2004 Tentang Bunga (Interest/Fa'idah)." Himpunan Fatwa Majelis 
Ulama Indonesia, 2004. 

Majma‘ al-Fiqh al-Islâmî. Majallat Majma‘ al-Fiqh al-Islāmī. Jilid 3. 
Damaskus: Dâr al-Qalam, 1415 H. 

https://mail.draligomaa.com/index.php/
https://www.youtube.com/@DrAliGomaa


185 
 

 
 

-------. Resolution No. 42 (5/4). Jeddah: OKI, 1988. dalam https://iifa-
aifi.org/en/32270.html. Diakses pada tanggal 8 September 2025 

Makhdoom, Tayyaba Rafique. "English-Conflict Between Justification Of 
Interest (Rībā) And Its Prohibition For The Welfare Of Mankind: 
Theories And Opinions." The Scholar Islamic Academic Research 
Journal 3, no. 2, 2017. 

Maliastuti, Jati Riwi. "Analisis Pendapat Yusuf Qardhawi dan Ali Jum'ah 
tentang Hukum Bunga Bank". Tasamuh: Media Pengembangan Ilmu-
Ilmu Keislaman, Vol. 3, No. 2, 2020. 

Mani‘, ‘Abd Allah Sulayman. al-Waraq al-Naqdî: Târîkhuh, Ḥaqîqatuh, 
Qîmatuh, Hukmuh. 2nd ed. Makkah al-Mukarramah: al-Mu’allif, 1404 
H/1984 M. 

Maqrîzî, Taqî al-Dîn Abû al-‘Abbâs Ahmad. Ighâtsat al-Ummah bi Kashf al-
Ghummah. Cet. 1. Giza: ‘Ain li al-Dirâsât wa al-Buẖûts al-Insâniyyah 
wa al-Ijtimâ‘iyyah, 2007. 

Marâghî, Ahmad Mustafâ. Tafsîr al-Marâghî. Jilid 3. Beirut: Dâr Ihyâ’ al-
Turâts al-‘Arabî, 2004. 

Marzuq, Waliyah Mahmud. Fiqh al-Mu‘āmalāt al-Muqāran. Kairo: Al-Azhar 
University, 2019. 

Mas‘ud, Muhammad. Tawhid al-‘Umlat al-Naqdiyah wa Atharuha fi 
Iqtisadiyyat al-Duwal al-Namiyah. Cet. 2010. Kairo: Dar al-Nashr li 
al-Jami‘at. 

Masîr, Talẖah Muhammad. Kitâb al-Duktûr ‘Alî Jum‘ah Ilâ Ayna. Kairo: Dâr 
al-Kutub al-Mishriyyah, 2011. 

McLeod, Frank Fenwick. "A History of Fiat Money." Annals of the American 
Academy, vol. 11, no. 1, 1898. 

Megawati. "Riba Menurut Ulama Klasik dan Kontemporer." Tesis Magister 
Agama, Jakarta: Institut PTIQ, 2020. 

Mishkin, Frederic S. The Economics of Money, Banking, and Financial 
Markets. Boston: Addison Wesley, 2007. 

Muslim, Abu al-Husain Muslim Ibn Hajjaj. Al-Shahih. Kitâb al-Musâqâh, 
Hadis No. 91, Juz 2. Istanbul: Darud Da'wah & Tunisia: Dar Sahnun, 
1992. 

Muthar, Muhamad Khudhair Hamid. "Ahkam Al-Riba Fi Al-Nuqud: Dirasah 
Fiqhiyah Muqaranah." Jurnal Al-Buhuth wa Al-Dirasat Al-Islamiyah, 
vol. 60, No.1, 2020. 

Nawawî, Abû Zakariyyâ Yahyâ Muhyiddîn. Al-Majmû‘ Syarẖ al-
Muhadhdhab. Jilid 9. Beirut: Dâr al-Fikr, t.t. 

Qalʻaji, Muḥammad Rawwās. al-MuʻÂmalât al-Mâlîyah al-Muʻâshirah Fî 
Dhawʼ al-Fiqh Wa-Al-Syarîʻah. Cet. ke-2. Beirut: Dār al-Nafāʼis, 2002. 

Qurtubî, Al-Jâmi‘ li Aẖkâm al-Qur’ân. Kairo: Dâr al-Kutub al-Mishriyyah, 
1964. 

Qutb, Sayyid. Fi Zilâl al-Qur’ân. Jilid 1. Kairo: Dâral-Syuruq, 2000. 
Rahardjo, Dawam. Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep 

Konsep Kunci. Vol II, No. 9. Jakarta: LSAF, 1991. 
Rahmatika, Chairunisa Indri, dan Herlina Yustati. "Analisis Pengaruh Fatwa 

MUI terhadap Perkembangan Ekonomi Syariah di Indonesia." Jurnal 

https://iifa-aifi.org/en/32270.html
https://iifa-aifi.org/en/32270.html


186 

 

 

Penelitian Ilmu Ekonomi dan Keuangan Syariah 2, no. 4, November 
2024. 

Razi, Fakhruddin. Mafâtih al-Ghaib. Jilid VII. Beirut: Dâr Ihyâ at-Turâts al-
Arabi, 1420 H. 

Rida, Muhammad Rashid. Tafsîr Al-Qur’an Al-Hakîm (Tafsîr al-Manâr). Jilid 
III. Kairo: al-Ha'iah al-Misriyah al-'Ammah li al-Kitab, 1990. 

-------. Tafsîr Al-Qur’an Al-Hakîm (Tafsîr al-Manâr). Jilid IV. Mesir: Dâr Al-
Manâr, 1376 H. 

Rizk, Miranda Zaghlûl. Al-Nuqûd wa al-Bunûk. Jâmi‘at Banhâ: Kulliyyat al-
Tijârah, 2009. 

Sa‘dî, Abdurrahman. Taysîr al-Karîm al-Raẖmân fî Tafsîr Kalâm al-Mannân. 
Riyadh: Dâr al-Salâm, 2001. 

Sahnun, Abu Sa’id Abd al-Salam al-Tanukhi. Al-Mudawwanah al-Kubrâ. Juz 
3. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994. 

Salami, Muhammad Mukhtar. Buhuts Mukhtârah fi al-Tamwîl al-Islami. 
Kairo: Dâral-Nahdah, 2010. 

Sarakhsî, Muhammad bin Ahmad. al-Mabsûth. Juz 11. Beirut: Dâr al-
Ma‘rifah, 1993. 

Saragih, Ersa Al-Farizy. "Dampak Negatif Riba terhadap Perekonomian Islam 
(Perspektif Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fiy Zilalil Qur’an)." 
Pappasang  Jurnal Studi Alquran-Hadis Dan Pemikiran Islam, vol. 5, 
no. 2, Desember 2023. 

Sarakhsî, Muhammad ibn Ahmad Abi sahl. Al-Mabsûṯ. Jilid 11. Beirut: Dâr al-
Ma‘rifah, 1993. 

-------. Al-Mabsûṯ. Jilid 12. Beirut: Dâr al-Ma‘rifah, 1993. 
Shâbûnî, Ali. Shafwat al-Tafâsîr. Jilid 2. Beirut: Dâr al-Fikr, 1981. 
Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Misbah. Jilid 2. Jakarta: Lentera Hati, 2000. 
Siddiqi, Mohammad Nejatullah. “Riba, Bank Interest and the Rationale of Its 

Prohibition.” Visiting Scholars Research Series, No. 2. Jeddah: Islamic 
Research and Training Institute (IRTI), Islamic Development Bank, 
2004. 

-------. Riba, Bank Interest, and the Rationale of Its Prohibition. Jeddah: 
Islamic Research and Training Institute (IRTI), 2004. 

Strzelecki, Jerzy. “Fiat Money. Over a Thousand Years of the Biggest Invention 
in the History.” Problemy Zarządzania, vol.13, no. 3, 2015. 

Subkî, Abû al-H̱asan ‘Alî. Al-Majmû‘ Syarẖ al-Muhadzab. Jilid 11. Beirut: Dâr 
al-Fikr, t.t. 

Sularno. "Larangan Riba dalam Al-Qur’an: Studi Tematik." Jurnal 
Ushuluddin, vol. 20, no. 2, 2012. 

-------. "Riba sebagai Pelanggaran Moral dan Sosial dalam Perspektif Al-
Qur’an." Jurnal Al-Qalam 20, no. 2, 2018. 

Syarbînî, Syamsuddîn Muẖammad. Mughnî al-Muẖtâj ilâ Ma‘rifat Ma‘ânî 
Alfâzh al-Minhâj. Juz 2. Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994. 

Swartz, Nico P. "The Prohibition Of Usury (Ribā) A Moral-Ethical Perspective 
Of Islamic Financial And Banking Law: A Comparative Study Between 
The Islamic And The Conventional Model." Jurnal Syariah vol. 17, no. 
2, 2009. 

Syâfi‘î, Muhammad Ibn Idris. Al-Umm. Beirut: Dâr al-Ma‘rifah, 1990. 



187 
 

 
 

Syahroni, Oni. Ushul Fiqh Muamalah: Kaidah-kaidah Ijtihad dan Fatwa 
dalam Ekonomi Islam. Depok: PT. RajaGrafindo Persada, 2019. 

Syâthirî, Muhammad ibn Aḥmad ibn ‘Umar. Syarẖ al-Yâqût al-Nafîs fî 
Madzhab Ibn Idrîs. Beirut: Dâr al-H̱âwî, 1997. 

Tantawi, Muhammad Sayyid. at-Tafsir al-Wasit li al-Qur'ân al-Karîm. Jilid 1. 
Kairo: Dar Nahdat Misr, 1998. 

Tarmidi, Lepi T. "Krisis Moneter Indonesia: Sebab, Dampak, Peran IMF dan 
Saran". Buletin Ekonomi Moneter dan Perbankan, vol. 1, no. 4, 1999. 

Tymoigne, Éric. “Seven Replies to the Critiques of Modern Money Theory.” 
Dalam Levy Economics Institute Working Paper Series, 2021. 

Wulandari, Amelia. "Bunga Bank dalam Perspektif Islam". Jurnal Keuangan 
Islam, vol. 5, no. 2, 2022. 

Zayla‘î, Fakhruddîn ‘Utsmân. Tabyîn al-H̱aqâ’iq Sharh Kanz al-Daqâ’iq. Juz 
2. Kairo: al-Mathba‘ah al-Kubrâ al-Amîriyyah, 1313 H. 

-------. Tabyîn al-H̱aqâ’iq Sharh Kanz al-Daqâ’iq. Juz 3. Kairo: al-Mathba‘ah 
al-Kubrâ al-Amîriyyah, 1314 H. 

Zuhaili, Wahbah. Al-Fiqh al-Islâmi wa Adillatuhu. Jilid 5. Damaskus: Dâr al-
Fikr, 2007. 

-------. Tafsir al-Munîr fi al-‘Aqidah wa al-Shari‘ah wa al-Manhaj. Jilid 4. 
Beirut: Dâr al-Fikr al-Mu‘asir, 1998. 

-------. Al-Mu‘âmalât Al-Mâlîyah Al-Mu‘âshirah: Buhûts wa Fatâwâ wa 
Ḥulûl.  Damaskus: Dâr al-Fikr, 2021. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



188 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

  



189 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 
 
Nama                          : Muhamad Mushollih Abdul Gofar 
Tempat, tanggal lahir  : Garut, 19 Desember 1996 
Jenis kelamin : Laki-Laki 
Alamat  : Kp. Kurnia, Desa Kersamanah, Kec. Kersamanah,        

Kab. Garut Jawabarat 
Email  : muhamad.mushollih.abdul.gofar@mhs.ptiq.ac.id  
  

 
 
Riwayat Pendidikan 
1. SDN 1 Kersamanah – Garut (2004-2009) 
2. MTsN 3 Cibatu – Garut (2009-2012) 
3. Pondok Pesantren Darusalam – Garut (2012-2016) 
4. S1 Syari’ah Islamiyah – Universitas Al-Azhar Kairo Mesir (2017-2022) 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:muhamad.mushollih.abdul.gofar@mhs.ptiq.ac.id


190 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



191 
 

 
 

 

Daftar Pertanyaan Wawancara dan Jawaban Hasil Wawancara 

Tanggal         : 21 Maret 2025 

Waktu           : 13.00 – 13.30 CLT 

Narasumber : Ali Jum’ah  

Jabatan     : Anggota Dewan Ulama Besar Al-Azhar dan Mantan Mufti 

Republik Arab Mesir 

 

Daftar pertanyaan wawancara ini disusun untuk membantu menjawab 

permasalahan dalam penelitian berjudul “Pemikiran Ali Jum‘ah tentang 

Ayat-Ayat Riba dan Implikasinya terhadap Konsep Mata Uang Fiat 

(Analisis Kajian di Kanal YouTube Resmi)”. Pertanyaan-pertanyaan ini 

bertujuan untuk mencocokkan dan memvalidasi pemahaman penulis terhadap 

pemikiran narasumber, serta menjawab beberapa permasalahan yang tidak 

ditemukan secara langsung dalam karya-karya Ali Jum‘ah. Berikut merupakan 

daftar pertanyaan yang penulis ajukan kepada narasumber berikut jawabannya, 

ditulis menggunakan bahasa arab dan terjemahanya: 

 

 :السؤال
 ما رأي فضيلتك عن النقود الورقية؟

 

1. Bagaimana pandangan anda tentang uang kertas? 

 :الجواب
النقود الورقية ألََّفَ فيها الشيخ عبد المنيع وقال: إنه لا ربا فيها، وأورد المذاهب في جريانّا، 

 .وكذا إلى آخره
الموزون،  أو  المكيل  هي  ليست  النقود  وهذه  والموزون،  المكيل  في  الربا  يجعلون  الأحناف 

 .فالذهب مكيل وموزون، والفضة كذلك، لكن الورق ليس له المكيل ولا الموزون 
 .الشافعية قالوا: "ولا ربا في الفلوس ولو راجت رواج النقدين"، وهذا نصه. والحنابلة كذلك

يتبقى المالكية، عندهم ثلاثة أقوال، والمشهور والمعمول به عند مالك أنه لا ربا فيه. فأصبح 
 .الأئمة الأربعة يقولون إنه لا ربا فيه، وهناك وجه ضعيف عند المالكية يقول إن فيه ربا

 



192 

 

 

نفهم من ذلك أن النقود الورقية الحديثة الاقتصادية لا يمكن أن يكون فيها الربا، بسبب ما 
 .(inflation) يسمى ب  الإنفليشن

الأصل أن هذه النقود الورقية لا تحتاج إلى بِث علمي، ولكن الناس غوغاء، خاصة الوهابية، 
يصرفون مليارات من أجل أن يثبتوا أن هناك ربا، فلذلك لا بد من المزيد من الكلام عنها، 

 .وما زال البحث فيها محتاجاً إليه

 

Terjemahan: 

Tentang uang kertas, Syaikh ‘Abd al-Manī‘ pernah menulis karya 

dan berpendapat bahwa uang kertas tidak mengandung riba. Ia juga 

mengemukakan pandangan berbagai mazhab mengenai penerapannya. 

Mazhab Hanafiyah berpendapat bahwa riba hanya terjadi pada barang yang 

ditakar (mikyal) dan ditimbang (mawzūn), sedangkan uang kertas bukan 

termasuk keduanya. Emas adalah barang yang ditakar dan ditimbang, begitu 

juga perak, namun uang kertas tidak memiliki sifat tersebut. 

Mazhab Syafi‘iyah menyatakan: “Tidak ada riba dalam fulūs (uang 

logam selain emas dan perak), sekalipun beredar seperti kedua mata uang 

(emas dan perak).” Ini juga menjadi pendapat Hanabilah. 

Adapun Malikiyah memiliki tiga pendapat; yang masyhur dan diamalkan 

oleh Imam Malik adalah bahwa tidak ada riba pada uang kertas. Maka, 

seluruh imam empat mazhab sepakat bahwa uang kertas tidak termasuk 

objek riba, kecuali satu pendapat lemah dari Malikiyah yang menyatakan 

sebaliknya. 

Dari sini dapat dipahami bahwa uang kertas modern secara ekonomi 

tidak dapat mengandung riba, karena adanya faktor inflasi. Pada dasarnya, 

uang kertas ini tidak membutuhkan penelitian ilmiah mendalam, namun 

masyarakat sering gaduh membicarakannya — terutama kalangan Wahhabi 

— yang mengeluarkan miliaran uang hanya untuk menetapkan (pemikiran) 

adanya riba di dalamnya. Karena itu, perlu terus dilakukan pembahasan, dan 

penelitian tentang hal ini masih dibutuhkan. 

 

 :السؤال
 هل البحث في النقود الورقية ما زال يُتاج إلى دراسة أكاديمية معمقة في هذا العصر؟ 

 

2. Apakah penelitian tentang uang kertas masih memerlukan kajian akademis 

yang mendalam di zaman sekarang ini? 

 



193 
 

 
 

 :الجواب
 .نعم، ما زال البحث عنها محتاجاً إليه

 

Terjemahan: 

Ya, penelitian tentang uang kertas masih tetap dibutuhkan hingga kini. 

 

 :السؤال
 لماذا العلماء المعاصرون يقيسون الورق النقدي على الذهب في الربا؟

 

3. Mengapa para ulama kontemporer mengqiyaskan uang kertas dengan emas 

dalam hukum riba? 

 

 :الجواب
تياطي لأنه غتياطي، مع أنه ليس له الذهب اغلأنّم يفكرون أن هذا الورق وراءه الذهب ا

 .١٩٧٨قد انتهى منذ سنة  
Terjemahan: 

Karena mereka berpikir bahwa di balik uang kertas terdapat cadangan emas 

sebagai jaminan. Padahal, kenyataannya cadangan emas itu sudah tidak ada 

sejak tahun 1978. 

 :السؤال
 كيف إذا وجد التبادل بين الجنيه والجنيهين؟ هل فيه الربا؟

4. Bagaimana jika terjadi pertukaran antara satu pound dengan dua pound? 

Apakah termasuk riba? 

 

 :الجواب
 .لا، لأن هذا من باب الصرف، ليس من باب الربا، وأما الزيادة في القرض ممنوع

مثل في الزواج، لابد أن يكون العقد فيه باللفظ "أنكحتك أو زوجتك"، ولا يصلح أن يقال 
 ."بلفظ العطاء مثل "أعطيتك

Terjemahan: 

Tidak, karena hal itu termasuk dalam kategori sharf (pertukaran mata uang), 

bukan riba. 

Namun, tambahan dalam (akad) pinjaman tetap dilarang. 



194 

 

 

Sebagaimana dalam akad pernikahan, harus menggunakan lafaz yang sah 

seperti “aku nikahkan engkau” atau “aku kawinkan engkau,” dan tidak sah 

jika menggunakan lafaz pemberian seperti “aku berikan kepadamu.” 

Isi seluruh wawancara di atas dapat disimak lewat audio yang direkam 

langsung oleh penulis dan diunggah pada link google drive berikut:  

https://drive.google.com/file/d/1T1QvWXR- bYVkn1zH8nIUemv3yIGROeWJ/

view?usp=drivesdk  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



195 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


